

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

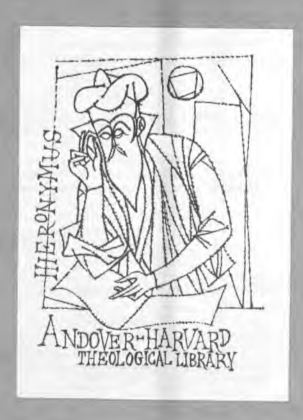


### HARVARD COLLEGE LIBRARY

FROM THE LIBRARY

OF

# ARTHUR DARBY NOCK







Migne, Jacques Paul

# **PATROLOGIÆ**

# CURSUS COMPLETUS,

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA, OMNIUM SS. PATRUM, DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM,

SIVE LATINORUM. SIVE GRÆCORUM

QUI AR MYO APOSTOLICO AD MIATEM INNOCENTII III (ANN. 1216) PRO LATINIS, BI AD CONCILII FLORENTINI TEMPORA (ANN. 1439) PRO GRACIS FLORUBRUNI:

#### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIORA ECCLESIÆ SÆCULA,

JUNTA BDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER BE CUMQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PREQUAM BILIGENTER CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMERTARIIS VARIISQUE LECTIONIRUS CONTINENTRE ILLUSTRATA; OMNIBUS
OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUÆ TRIBUS NOVISSIMIS SÆCULIS DEBENTUR ABSOLUTAR, DETECTIS
AUCTA; INDICIBUS ORDINARIIS TEL ETIAM ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TONOS, SIVE AUCTORES ALICUJUS
MOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA; CAPITULIS INTRA IPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, NECNOR ET TITULIS
SINGULABUM PAGINABUM MARGINEM SUPERIOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTAMQUE MATERIAM SIGNIFICANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS COM DUBIIS, TUM APOCREPHIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN
ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POLIENTIBUS, AMPLIPICATA;

DECENTIS ET QUADRAGINTA INDICIBUS SUB OMNI RESPECTU, SCILICET, ALPHABETICO, CHRONOLOGICO, ANALYTICO, ANALOGICO, STATISTICO, STATISTICO, ETC., RES ET AUCTORES EXHIBENTIBUS, ITA UT NON SOLUM STUBIOSO, SED NEGOTIIS IMPLICATO, ET SI FORTE SINT, PIGRIS ETIAM ET IMPERITIS PATEANT OMNES SS. PATRES, LOCUPLETATA; SED PRÆSERTIM DUOBUS IMMENSIB ET GENERALIBUS INDICIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID NON SOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UNUSQUISQUE PATRUM, ABSQUE ULLA EXCEPTIONE, IN QUODILIBET THEMA SCRIPSERIT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ SACRÆ, EX QUO LECTORI COMPERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIBUS OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULORUM LIBRORUM SCRIPTURÆ VERSUS, A PRIMO GENESEOS

USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT:
EDITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE AMTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIDITAS,
CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, CORRECTIONIS PERFECTIO, OPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS
TUM NUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ DEGUNSU CONSTANTER
SIMILIS, PRETII EXIGUITAS, PRÆSERTINQUE ISTA COLLECTIO UNA, METHIODICA ET CHRONOLOGICA.
SI ICENTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE HACTENUS HIC ILLIC SPARBORUM, VEL ETIAM
INEDITORUM, PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS ET MSS. AD OMNES
ÆTATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PERTINENTIBUS, COADUNATORUM,
ET EX INNUMERIS OPERIBUS TRADITIONEM CATHOLICAM CONFLANTIBUS, OPUS UNICUM MIRABILITER EFFICII NTIUM.

### SERIES LATINA,

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE ECCLESIÆ LATINÆ A TERTULLIANO AD INNOCENTIUM III.

# ACCURANTE J.-P. MIGNE,

Bibliothecæ cieri universæ,
sive cursuum completorum in singulos scientiæ ecclesiasticæ ramos editore.

PATROLOGIA. AD INSTAR IPSIUS ECCLESIS, IN DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIAM NEMPE LATINAM, ALIAM GRÆCO-LATINAM. AMBÆ PARTES JAM INTEGRE EXARATÆ SUNT. LATINA, 222 VOLUMINIBUS MOLE SUA STANS, 1110 FRANCIS VENIT: GRÆCA DUPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRÆCUM TEXTUM UNA CUM VERSIONE LATINA LATERALI COMPLECTITUR, ET 109 VOLUMINA, PRO PRIMA SERIE GRÆCA, NON EXCEDIT. POSTERIOR AUTEM VERSIONEM LATINAM TANTUM EXHIBET, IDEQUE INTRA 55 VOLUMINA RETIRETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA AD 58 VOLUMINA TANTUM ATTINGIT: DUM IULIUS VERSIO MERE LATINA 29 VOLUMINIBUS EST ABSOLUTA. UNUMQUODQUE VOLUMEN GUÆCO-LATINUM 8, UNUMQUODQUE MERE LATINUM 5 FRANCIS SOLUMMODO EMITUR: UTROBIQUE VERO, UT PRETII IULIUS BENEFICIO FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM, SIVE LATINAM, SIVE GRÆCAM COPPARET NECESSE ERIT; SECUS ENIM CUJUSQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM NECNON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA ÆQUABUNT. IDEO, SI QUIS EMAT INTEGRE ET SEORSIM COLLECTIONEM GRÆCO-LATINAM, VEL EAMDEM EX GRÆCO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO 9 VEL PRO 6 FRANCIS SOLUM OBTINEBIT. QUÆ CONDITIONES POSTERIORI PATROLOGIÆ LATINÆ SERIEI, PATRES AB INNOCENTIO III AD CONCILIUM TRIDENTINUM EXMIBENTI, APPLICABUNTUR. PATROLOGIÆ LATINÆ SERIEI, PATRES AB INNOCENTIO III AD CONCILIUM TRIDENTINUM EXMIBENTI, APCRONO PATROLOGIA ORIENTALIS, CONDITIONIBUS SPECLIALIBUS SUBJICIENTUR, ET EASIN TEMPORE SUO ANNUNTIABIMUS, SI TEMPUS CAS TYPIS MANDANDI NOBIS MON DEFUERIT.

#### PATROLOGIÆ LATINÆ TOMUS LXVII.

DIONYSIUS EXIGUUS. S. CÆSARIUS. FACUNDUS HERMIANENSIS. ALII.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE, EDITOREM, IN VIA DICTA THIBAUD, OLIM D'ANBUISE, PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MŒNIA PARISINA.

AVIS IMPORTANT.

D'après une des lois providentielles qui régissent le monde, rarement les œuvres au-dessus de l'ordinaire se sans centradictions plus ou moins fortes et nombreuses. Les Alctiers Catholiques ne pouvaient gybré échapper à cachet divin de leur uillité. Tantol on a nié leur existence ou leur importance; tantôt oin a dit qu'ils étalent ferrou qu'ils allaient l'ètre. Cependant ils pourauivent leur carrière dejuis 21 ans, et les productions qui en sort deviennent des plus en plus graves et soignées : aussi paraît-il certain qu'à moins d'événements qui en sort deviennent des plus en plus graves et soignées : aussi paraît-il certain qu'à moins d'événements qui en sort deviennent en est deux qu'in et et soignées : aussi paraît-il certain qu'à moins d'événements qui en contrainte. Cependant, parmi les calomes savaquelles ils se sont trouvés en botte, il en est deux qu'ion tét con reliennent réjetées, parce qu'tant plus capitales, leure effet entraint plus de conséquences. De petits et igna concurrents se sont donc achamés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répérer partout que nos Editiétaient mai corrigées et mai imprimées. Ne pouvant attaquer le fond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne se que les cheis-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour les dans tous les temps et dans tous les pays, il faliait à se réjeter sur la forme dans ce qu'elle à de plus sérieux, la correction et l'impression; en effet, les cheis-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour les dans tous les temps et dans tous les pays, il distieur recourir aux mécnaiques, alin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volur du double Cours d'Ecriure saine et de Théologis furent lifes avec la correction attitué de la leur de l'échapeur de l'échapeur de l'échapeur de la cours de l'actieur du des ouvrages à moindre prix, quatre volur du double Cours d'Ecriure saine et de Théologis furent lifes avec la correction suindistante donnée de la leur de l'actieur de l'auteur. L'es course les courses de l'actieur de l'actieur de l

celles même des célèbres Bénédictins Mabillon et Montfaucon et des élèbres Jésuites Petan et Sirmond. Que compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des aûtres qui leur correspondent, en ge comme en latin, on se convainera que l'invraisemblable at une réalité.

D'ailieure, ces savants éminents, plus préoccupés du sens des textes que de la partie typographique et n'époint correcteurs de profession, lisalent, non ce que portaient les épreuves, mais ce qui devait s'v trouver, i laute intelligence supplicant aux fautes de l'édition. De plus les Bénédictins, comme les Jéviles, opéraient pres toujours sur des manuscriis, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Ateliers Catholique dont le propre est autent de ressus-tèter la Tradition, n'opérent le plus souvent que sur étaites.

Le R. P. De Buch, Jésuite Bollandiste de Bruvelles, nous écrivait, il y a quelque temps, n'avoir pu trouver dix-huit mois d'étude, sur seule faute dans notre Partologie de l'It versité de Warzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la même ville, nous mandient, à la date du 1912 in avoir pu fégalement surprendre une seule faute, soit dans le tain soit dans le grec de notre double Partologie. Et le savant P. Pitra, Bénédictin de Solesme, et M. Bonetty, directeur des Anuales de philosophie de drétienne, mis défit de nous convainer d'une seule creva typoraphique, ont été forcés d'avoure ueu sous n'avions pas résume de noire parfaite correction. Dans le Clergé so trouvent de bons latinistes et de bons hélénistes, et, cc est plus rare, des hommes rès-positis et tie-pratiques, eb bien i nous leur promettons une prime de 25 centimes de la convenir parfaite des ses innombrables cliches, autent de le cos volumes, sur tout dans les grecs.

Maigre ce qui précède, l'Editeur des Cours compétes, sentant de plus en plus l'importance et même la néces d'une correction parfaite pour qui nouvrage soit véritablement uille et estimable, se livre dépuis plus d'un an est résolu de se livrer jusqu'à la fin

# TRADITIO CATHOLICA.

SÆCULUM VI. ANNI 540-549.

# DIONYSII EXIGUI,

# VIVENTIOLI, TROJANI, PONTIANI,

# S. CÆSARII

ARELATENSIS EPISCOPI.

## FULGENTII FERRANDI ET RUSTICI

QUORUM PRIOR CARTHAGINENSIS, POSTERIOR ROMANÆ ECCLESIÆ DIACONUS,

NECNON

# JUSTI, FACUNDI,

URGELLENSIS ET HERMIANENSIS EPISCOPORUM.

# OPERA OMNIA

JOXTA MEMORATISSIMAS EDITIONES GUILLELMI JANI, GALLANDII, MARGARINI DE LA BIGNE, LUCÆ HOLSTENII, NEGNON EDMONDI MARTENE ACCURATISSIME EXPRESSA, RECERSITA ET EMENDATA.

ACCURANTE J.-P. MIGNE,

BIBLIOTHECÆ CLERI UNIVERSÆ,

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLESIASTICÆ RAMOS EDITORE.

TOMUS UNICUS.

VENIT 7 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM,
IN VIA DICTA THIBAUD, OLIM D'AMBOISE. PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO
D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MUENIA PARISINA.

### TRADITIO CATHOLICA:

SÆCULUM VI, ANNI 540-549.

# **ELENCHUS**

### AUCTORUM ET OPERUM QUI IN HOC TOMO LXVII CONTINENTUB.

#### DIONYSIUS EXIGUUS.

Epistola S. Cyrilli Alexandrini contra Nestorium a Dionysio translate. Epistolæ duæ de ratione Paschæ.

Codex canonum Ecclesiæ universæ, cui præmittitur Christophori Justelli Præfatio. Codex canonum ecclesiasticorum, sive Codex canonum vetus Ecclesiæ Romanæ ex Jac. Sirmondi Concil. tom. II.

Collectio decretorum pontificum Romanorum.

Translatio libri S. Gregorii Nysseni de Opificio hominis, cum epistola præfatoria.

Vita S. Pachomii.

Interpretatio orationis S. Procli de Deipara.
Interpretatio epistolæ S. Procli ad Armenios, cum præfatione.

Historia inventionis capitis S. Joannis Baptistæ, a Dionysio Latine translata\*.

Cyclus Paschalis, præcedente ipsius historia.

#### FACUNDUS EPISCOPUS HERMIANENSIS.

Libri duodecim pro defensione trium capitulorum concilii Chalcedonensis. Liber contra Mocianum.

Epistola fidei catholicæ.

FULGENTIUS FERRANDUS.

Epistolæ et opuscula. Breviatio canonum. Vita S. Fulgentii Ruspensis.

S. JUSTUS URGELLENSIS.

Epistola ad Sergium papam. Explicatio in Canticum Salomonis.

VIVENTIOLUS EPISCOPUS LUGDUNENSIS.

Epistolæ.

TROJANUS EPISCOPUS SANTONENSIS.

Epistola una.

PONTIANUS EPISCOPUS AFRICANUS.

Epistola ad Justinianum imp.

S. CÆSARIUS EPISCOPUS ARELATENSIS.

Notitia ex Gallandii Bibliotheca.

Vita S. Cæsarii auctoribus Cypriano, Firmino et Viventio episcopis. De S. Cæsario Commentarius Bollandianus.

S. CÆSARII OPERUM PARS PRIOR.

Homiliæ.

OPERUM PARS POSTERIOR.

Opuscula et epistolæ.

RUSTICUS S. ROMANÆ ECCLESIÆ DIACONUS.

Opus contra Acephalos præcedente Notitia de Rustico.

col.

<sup>&#</sup>x27;L'ectorem monitum volumus, interpretationem Dionysianam libri de Opificio hominis, a nobis ex Bibliother exemplari exscriptam; mendia scatego pierrimquo iasanabilibus, at cuique legenti patebit.

# **DIONYSIUS EXIGUUS.**

NOTITIA (ex Cave).

Dionysius Exiguus, natione Scytha, professione A monachus, et abbas Romanus, Cassiodori familiaris ejosque in dialectica addiscenda condiscipulus. Claruit anno 5 3. Obiit ante annum 556, quo Cassiodorus librum de Divinis Lectionibus scripsit : ac in eo Dioaysium jamjam, uti ait, defunctum impense laudat. Generat hodieque, inquit (Cap. 23), Ecclesia catholica tires illustres probabilium dogmatum decore sulgentes. Fuit enim nostris temporibus et Dionysius monachus, - in utraque lingua valde doctissimus, reddens actionibus suis, quam in libris Domini legerat, æquitatem: qui Scripturas divinas tanta curiositate discusserat alque intellexerat, ut... Fuit in illo cum sapientia magna simplicitas, cum doctrina humilitas, cum facundia lomendi parcitas. Totus catholicus, totus paternis regulis perseveranter adjunctus; et quidquid possunt legentes B ad Domnum pro Athanasio Perrhenorum episcopo, per diversos quærere, in illius scientia cognoscebatur posse fulgere.

#### OPERA.

Collectio sive Codex canonum ecclesiasticorum, a Dionysio; rogante Stephano episcopo Salonitano, Latine versus et compaginatus, constans canonibus apostolicis prioribus 50 et canonibus conciliorum Niczeni, Constantinopolitani, Chalcedonensis, Sardicensis, et Africanorum quorumdam. Exstat in omnibus conciliorum collectionibus, et a Justello editus Paris. 1628, in-8°, et in Bibliotheca Juris Canon. tom. I. p. 97.

Collectio decretorum pontificum Romanorum a Siricio ad Anastasium II, quotquot reperiri poterant, una cum epistola nuncupatoria ad Julianum presbyterum Romanum, qui synodis Romæ an. 488 et 499 habitis subscripsit. Exstat in unaquaque Conciliorum editione, et a Justello una cum Codice canonum edita Paris. 1628, in-8", et in Bibliotheca Juris Canon. tom. I, p. 181.

Epistola synodica S. Cyrilli et concilii Alexandrini, adversus Nestorium, Latine versa. Exstat tum alibi, tum a Justello edita cum prioribus Opusculis.

Epistola Paschalis Proterii ad Leonem, Latine versa, una cum Epistolis duabus ipsius Exigui paschalibus ad Petronium et Bonifacium; habetur in Appendice Petaviani operis de Doctrin. Temp.

Vita S. Pachomii abbatis, Latine versa, et inter Vitas Patrum ab Heriberto Rosveydo edita Antverp. 1615, 1628, in-folio.

Oratio Procli de laudibus Deiparæ (quam tamen non ab Exiguo, sed a Mario Mercatore, versam esse contendit Garnerius: ac proinde versionem inter istius opera adjuncto textu Græco edidit part. 11, pag. 19). Epistola ejusdem de Fide ad Armenos, et altera Latine versæ; habentur in editione Procli operum a Vinc. Riccardo adornata Romæ 1630, in-4º.

Gregorii Nysseni de Opificio hominis liber in duns divisus homilias, Latine versus. Exstat versio Basil, 4562, Colon. 1573, sed sine epistola Dionysii nuncupatoria ad Eugyppium presbyterum, et versiono præfationis Nysseni : quas primus in lucem edidit Mabillonius Analect. tom. II, p. 1.

Historia inventionis capitis S. Joannis Baptistæ, a Marcello abbate Græce conscripta, et ab Exiguo Latine versa; edita est a CL. Du Fresue ad calcem historici tractatus de Capite S. Joannis Bapt. Paris. 1665, in-lo.

Cyclus Paschalis annorum xcvii, ab anno 527 initium ducens : cujus fragmentum habes in Mariani Scoti Chronico ad ann. 527. In hoc cyclo annos a Christi Incarnatione numeravit Dionysius : atque istam æram primus omnium annis supputandis adhibu L.

#### PRIMA PARS OPERUM.

# OPERA DOGMATICA ET CANONICA.

# EPISTOLA SYNODICA

# S. CYRILLI ET CONCILII ALEXANDRINI

CONTRA NESTORIUM

A DIONYSIO EXIGUO LATINE TRANSLATA.

PRÆFATIO EPISTOLÆ

S. C'RILLI ALEXANDRINI EPISCOPI.

Domino beatissimo Patri Petro episcopo Dionysius Exiguus in Domino salutem.

PATROL. LXVII.

Beneficiorum vestrorum memor, venerabilis Pater, et antistitum Christi decus egregium, semperque ante oculos mentis apponens sancta nutrimentorum vestrorum studia a parvulo mihi depensa, que nulla

spatia locorum poterunt oblitterare, vel temporum: A structio, propter eos qui non contentioni quæro vicem referre gratiæ, quam me scio reperire non posse. Sed quia plerumque perficitur voto quod deesse videtur officio, desiderium quod erta vestram paternitatem jugiter gero, quo possum studio pandere non desisto, atque ideo vobis epistolam synodicam sancti Cyrilli Alexandrini pontificis Nestorio quondam Constantinopolitanæ urbis episcopo destinatam, cui duodecim sunt admixta capitala blasphemiæ ejusdem Nestorii sub anathematis obsecratione damnantia: quam nuper de Græco in Latinum eloquium transtuli, per veneratorem vestrum fratrem Sanctulum destinavi : opportunum prorsus hoc tempore existimans, quo tanti doctoris apostolica fides Gracis jamdudum bene comperta, sed ignorata Latinis hactenus innotescat : ut Nestoriana labes eviden- B hominum occasione demonstrant, scelerata ter agnoscatur ab hominibus, et pro sua malignitate merito respuatur, quæ sub prætextu fidei perfidiam insiauare non desinit, et surore Judaico pariter et errore tranquillitatem catholicæ Ecclesiæ toto terrarum orbe diffusæ turbare contendit. Et licet optime noverim quod præcepta salubria nequissimi homines hostiliter audiant, suaque dependere consilia prava persistant; tamen omittenda non est quantalibet in-

sed quadam simplicitate falluntur, quia sæp ut aspirante Deo veritati commodent stu mendacio præbiere consensum. Memorati ( Cyrilli scripta præsentia eumdem Nestoriun nent, ut unigenitum Dei Filium de Patre na omnia sæcula, ejusdemque cujus est Pater qui propter nostram salutem descendit, et i est de Spiritu sancto, ex Maria Virgine, non duos dividere, nec solita calliditate conju quamdam, et societatem Dei et hominis a nitatur: quæ vocabula nulla utriusque nat parabilem unitatem, nec singularitatem per certe subsistentiæ Filii Dei ab eo prolata si sed duo quædam vel plura potius sub ha visionem tam nefarii dogmatis conditor, impiissimi sectatores dignitate quadam et au nec non et relatione sic ut ipsi desipiunt à moliuntur. Sed jam melius ista sape dicti I sertione pandantur, beatitudinis vestræ pacem redintegrare propitius, nosque in ejus vestris precibus custodire dignetur.

#### EPISTOLA S. CYRILLI ALEXANDRINI EPISCOPI, DIRECTA NESTORIO QUONDAM CONSTANTINOPOLITANÆ URBIS EPISCOPO, DUODECIM COS ANATHEMATISMI CAPITULA.

Domino sancto fratri Nestorio episcopo Cyrillus C gata est, præsidente sanctissimo fratre et ( episcopus, et quæ convenit apud Alexandriam synodus ex Ægyptia diœcesi in Domino salutem.

Cum Salvator noster aperte pronuntiet dicens, Oui diligit patrem aut matrem super me, non est me dignus; et qui diligit filium aut filiam super me, non cat me dignus : quid nos patiemur qui deposcimus a tua religione ut te super Christum Salvatorem omnium diligamus? Quis enim nobis in die judicii subvenire poterit, aut quain satisfactionem reperire poterimus, ita diuturnum silentium de prolatis a te contra cum blasphemiis continentes? Etiam siguidem te tantummodo læderes, docens ista vel sentiens, sollicitudo nobis minor existeret: cum vero totam scandalizaveris Ecclesiam, et ferntentum insolitæ pravitatis et novæ hæresis miscueris in populis, non D mam violatam, dissipatum quinetiam greg ta: tum ibidem positis, sed ubique consistentibus. Nam tuarum expositionum libri per cuncta vu'gati sunt quæ super nostro silentio ultra vel excusationis sermo sufficiat, aut quomodo non necesse sit meminisse Christi Domini sic dicentis: Non putetis quod venerim pacem millere in terram, sed gladium; veni enim separare hominem adversus patrem suum, et filiam adversus matrem suam. Nam cum læditur fides, parentum reverent a velut inutilis et periculosa despicitur, et amor erga filios fratresque vitatur : ad postremum super ipsam vitam mors potius a piis viris eligitur, ut meliorem resurrectionem, sicut scriptum est, consequantur. Ecce itaque te simul cum sancta synodus, quæ apud amplam urbem Romam congre-

dote nostro Cœlestino episcopo, his scriptis tio convenimus, consilium dantes ut te a ta abstineas distortisque dogmatibus, quæ e cognosceris, et docere. Recipias vero fiden Ecclesiis per heatissimos apostolos et eva ab initio traditam, qui et oculis inspexerun nistri verbi fuisse monstrantur. Quod si bi tua facere distulerit, juxta dilationem litteri tam sanctissimi et venerandissimi consacer stri Romanæ præsulis Ecclesiæ Cælestini nullam sortem habere nobiscum, nec locum loquium meum de sacerdotibus et episcopis non enim fas est contemuere nos Ecclesiai batas, et scandalizatos populos, fidemque custodire debueras, et juxta nos amatores F matis exstitisses, et sanctorum Patrum te consectans. Omnes itaque quos, propter f religio a communione removit, aut a suo o posuit, laicos et clericos, in nostra commu cepimus, non justum est cos tuis decretis qui noverunt recta sentire, qui etiam bene tibi prudentissime restiterunt : hoc idem a epistola quam misisti ad præsulem ampl sanctum et coepiscopum nostrum Cœlestim ficare curasti : non autem sufficit tuæ reli lummodo fidei symbolum confiteri, quod 4 est per klem tempus, sancti Spiritus largie nerando et magno concilio apud Nicæam ca

hoc enim nec intellexisti, nec recte interpretatus es. A plenitudinem deitatis corporaliter, attamen intelligiquinimo perversæ licet sono vocis eadem verba protuleris, sed consequens est et jurejurando fateri te quod anathematizes sidem tuam pollutam, et profana documenta qua sentis et doceas quæ nos universi sive per Orientem, seu per Occidentem episcopi et magistri præsulesque populorum, credimus et docemus, Enistolis autem ab Alexandria tuæ religioni directis. Ecclesiæ consensum præbuit, tam ea quæ apud urbeia Romam convenit sancta synodus, quam etiam nos omnes velut recte interpretabiliterque conscriptis. Subdidimus autem his nostris litteris quie te sentire oportet et docere, et a quibus abstinere conveniat, Hæc est enim fides catholicæ et apostolicæ Ecclesiæ, eni cuncti consentiunt orthodoxi per Orientem Occidentemque pontifices: Credimus in unum Deum Patrem p hoc enim ad unitatem non sufficit naturalem, nec seempipotentem, et cætera. Sequentes itaque per omnia sanctorum martyrum confessiones, quas, loquente in eis sancto Spiritu, protulerunt, et intentioni quæ est in eorum intellectibus, æquis vestigiis inhærentes, atque iter ambulantes regium, profitemur quod ipsum unigenitum Dei Verbum, Dominum natum ex ipsa Patris essentia, de Deo vero Deus verus, lumen de lumine, per quem omnia facta sunt, sive in cœlis, sive in terra, salutis nostræ causa descendens ad exinanitionem esse dignatus est inclinare : incarnatus autem et homo factus, id est carnem de Virgine sancta suscipiens, camque propriam faciens, nativitatem nostram ex vulva sustinuit, homo de muliere procedens, nec quod erat abjiciens. Nam licet factus sit in assumptione carnis et sanguinis, tamen etiam C ipse natura, et de illius essentia, tamen nullatenus sic quod erat Deus, natura scilicet et veritate persistens. Nec carnem itaque dicimus in naturam deitatis esse conversam, nec in substantiam commutatam: inconvertibilis etenim est et incommutabilis, idemque ipse juxta Scripturas jugiter permanens. Visus est autem et parvulus, sed positus adhuc in cunabulis et in sinibus genitricis Virginis constitutus, universam creaturam replebat, ut Deus genitori suo indivisus existens; quod divinum est enim sine quantitate et sine mole cognoscitur, nec ullis terminis continetur, Unitum ergo carne Verbum Dei, secundum substantiam confitentes, unum adoramus Filium et Dominum Jesum Christum, non seorsum ponentes et determinantes hominem et Deum velut invicem sibi dignitatis et auctoritatis unitate conjunctos : D boc enim novitas vocis est, et aliud nihil, Nec item Christum specialiter nominantes Deum Verbum, quod ex Deo, etc., nec alterum similiter Christum specialiter qui de muliere natus, etc, sed unum solummodo Christum Dei Patris Verbum cum propria carbe cognoscimus: tunc enim etiam juxta nos unclus est, quamvis piritum dignis ipse contulerit, et non ad meusuram, sicut bestus evangelista Joannes asseruit. Sed nec illad dicimus quod Dei Verhum velut in bomine communi, qui de sancta Virgine natus est, habitarit, ne Deum homo Christus habitatorem possidere credatur. Quamvis enim Verbum habitaverit in nobis, et dictum sit in Christo habitare omnem

mus eum, quod caro factus, non sicut in sanctis habitare dicatur, nec talem in ipso habitationem factam definire tentavimus, sed unitus juxta naturam, nec in carnem penitus commutatus talem sibi fecit habitationem qualem et anima hominis habere creditur ad proprium corpus. Unus igitur est Christus Filius Dominus noster non velut conjunctione qualibet, ut in unitate dignitatis et auctoritatis hominis habentis ad Deum: non enim potest unire naturas sola dignitatis æqualitas. Denique Petrus et Joannes æqualis sunt alteruter dignitatis, propter quod et apostoli et sancti discipuli esse monstrantur : verumtamen, uterque non unus est, nec juxta collationem. vel connexionem, modum conjunctionis advertimus: cundum participationis affectum, sicut nos etiam adharentes Domino, unus cum eo spiritus sumus, imo potius conjunctionis nomen evitamus, tanquam non existens idoneum quod significet unitatis arcanum; sed neque Deum aut Dominum Christi Verbum Dei Patris asserimus, ne iterum manifestius in duo dividamus unum Christum Filium et Dominum, et in crimen sacrilegii recidamus, Deum illi seipsum facientos et Dominum. Unitus quippe, sicut superius diximus, Deus Verbum carni secundum subsistentiam. Deus quidem est omnium et dominatur universitati, verumtamen nec servus et sibi ipse, nec dominus, quia ineptum est vel potius impium hoc sentire vel dicere. Quanvis enim Deum suum patrem dixerit, cum Deus sit etiam ignoramus quod manens Deus, homo quoque factus sit, qui sub Deo juxta debitam legem natura humanitatis existeret, ipse vero sibi vel Deus poterat essa vel Dominus: ergo sicut homo quanto decenter exinanitionis mensuræ congruit, sub Deo se nobiscum esse disseruit, hoc etiam modo sub lege factus est, quamvis ipse promulgaverit legem, et legislator ut Deus exstiterit. Cavemus autem de Christo dicerc. Propter assumentem veneror assumptum, et propter invisibilem adoro visibilem, Horrendum vero super hoc etiam illud adjicere, Is qui susceptus est cum co qui suscepit quod nuncupatur Deus : qui enim bac dicit, dividit iterum in duos Christos, eum qui unus est, hominem seorsum in parte, et Deum similiter in parte constituens. Evidenter enim dividet unitatem, quod non alter cum altero coadoratur, aut quod nuncupatur Deus, sed unus intelligitur Christus Jesus Dei Filius, unigenitus, una servitute cum prepria carne venerandus. Confitemur etiam quod idem ipse qui ex Deo Patre natus est Filius unigenitus Deus, licet juxta naturam suam expers passionis exstiterit, pro nobis tamen secundum Scripturas perpessus sit, et erat in cruce fixo corpore propriæ carnis impassibiliter ad se referens passiones : gratia vero Dei, pro omnibus gustavit mortem, tradens ei proprium corpus, quamvis naturaliter ipse vita sit et resurrectio mortuorum. Nam ut mortem ineffabili potentia proculcaret, ac primus in sua carne primogenitus ex mortuis fieret, et primitiæ dormientium.



hoc enim nec intellexisti, nec recte interpretatus es. A plenitudinem deitatis corporaliter, attamen intelligi quinimo perversæ licet sono vocis eadem verba protuleris, sed consequens est et jurejurando fateri te guod anathematizes sidem tuam pollutam, et profana documenta qua sentis et doceas que nos universi sive per Orientem, seu per Occidentem episcopi et magistri præsolesque populorum, credimus et docemus. Epistolis autem ab Alexandria tuæ religioni directis, Ecclesice consensum præbuit, tam ea quæ apud urbeia Romam convenit sancta synodus, quam etiam nos omnes velut recte interpretabiliterque conscriptis. Subdidimus autem his nostris litteris que te sentire oportet et docere, et a quibus abstincre conveniat. Have est enim files catholica et apostolica Ecclesia, eni cuncti consentiunt orthodoxi per Orientem Occidentemque pontifices: Credimus in unum Deum Patrem 😮 hoc enim ad unitatem non sufficit naturalem, nec s 👀 empipotentem, et cætera. Sequentes itaque per omnia sanctorum martyrum confessiones, quas, loquente in eis sancto Spiritu, protulerunt, et intentioni que est in corum intellectibus, æquis vestigiis inhærentes, atque iter ambulantes regium, profitemur quod ipsum unigenitum Dei Verbum, Dominum natum ex ipsa Patris essentia, de Deo vero Deus verus, lumen de lumine, per quem omnia facta sunt, sive in cœlis, sive in terra, salutis nostræ causa descendens ad exinanitionem esse dignatus est inclinare : incarnatas autem et homo factus, id est carnem de Virgine sancta suscipions, camque propriam faciens, nativitatem nostram ex vulva sustinuit, homo de muliere procedens, nec quod erat abjiciens. Nam licet factus sit in assumptione carnis et sanguinis, tamen etiam C sic quod erat Deus, natura scilicet et veritate persistens. Nec carnem itaque dicimus in naturam deitatis esse conversam, nec in substantiam commutatam: inconvertibilis etenim est et incommutabilis, idemque ipse juxta Scripturas jugiter permanens. Visus est antem et parvulus, sed positus adhuc in cunabulis et in sinibus genitricis Virginis constitutus, universam creaturam replebat, ut Deus genitori suo indivisus existens; quod divinum est enim sine quantitate et sine mole cognoscitur, nec ullis terminis continetur. Unitum ergo carne Verbum Dei, secundum substantiam conflientes, unum adoramus Filium et Dominum Jesum Christum, non seorsum ponentes et determinantes hominem et Deum velut invicem sibi dignitatis et auctoritatis unitate conjunctos : n hoc enim povitas vocis est, et aliud nihil, Nec item Christum specialiter nominautes Deum Verbum, quod ex Deo, etc., nec alterum similiter Christum specialiter qui de muliere natus, etc., sed unum solummodo Christum Dei Patris Verbum cum propria carne cognoscimus: tunc enim etiam juxta nos unctus est, quamvis spiritum dignis ipse contulerit, et non al mensuram, sicut bestus evangelista Joannes asseruit. Sed nec illad dicimus quod Dei Verhum velut in homine communi, qui de sancta Virgine natus est, habitarit, ne Deum homo Christus habitatorem possidere credatur. Quamvis enim Verbum habitaverit in nobis, et dictum sit in Christo habitare omnem

mus eum, quod caro factus, non sicut in sanctis habitare dicatur, nec talem in ipso habitationem factam definire tentavimus, sed unitus juxta naturam, nec in carnem penitus commutatus talem sibi fecit habitationem qualem et anima hominis habere crcditur ad proprium corpus. Unus igitur est Christus Filius Dominus noster non velut conjunctione qualibet, ut in unitate dignitatis et auctoritatis hominis habentis ad Deum: non enim potest unire naturas sola dignitatis æqualitas. Denique Petrus et Joannes æqualis sunt alteruter dignitatis, propter quod . apostoli et sancti discipuli esse monstrantur : verumtamen, uterque non unus est, nec juxta collationem, vel connexionem, modum conjunctionis advertimus: cundum participationis affectum, sicut nos etiam adhærentes Domino, unus cum eo spiritus sumus, imo potius conjunctionis nomen evitamus, tanquam non existens idoneum quod significet unitatis arcanum; sed neque Deum aut Dominum Christi Verbum Dei Patris asserimus, ne iterum manifestius in duo dividamus unum Christum Filium et Dominum, et in crimen sacrilegii recidamus, Deum illi seipsum facientes et Dominum. Unitus quippe, sicut superius diximus, Deus Verbum carni secundum subsistentiam, Deus quidem est omnium et dominatur universitati, verumtamen nec servus et sibi ipse, nec dominus, quia ineptum est vel potius impium hoc sentire vel dicere. Quanvis enim Deum suum patrem dixerit, cum Deus sit etiam ipse natura, et de illius essentia, tamen nullatenus ignoramus quod manens Deus, homo quoque factus sit, qui sub Deo juxta debitam legem natura humanitatis existeret, ipse vero sibi vel Deus poterat essa vel Dominus: ergo sicut homo quanto decenter exinanitionis mensuræ congruit, sub Deo se nobiscum esse disseruit, hoc etiam modo sub lege factus est. quamvis ipse promulgaverit legem, et legislator ut Deus exstiterit. Cavemus autem de Christo dicerc, Propter assumentem veneror assumptum, et propter invisibilem adoro visibilem, Horrendum vero super hoc etiam illud adjicere, Is qui susceptus est cum co qui suscepit quod nuncupatur Deus : qui enim hae dicit, dividit iterum in duos Christos, eum qui unus est, hominem seorsum in parte, et Deuw similiter in parte constituens. Evidenter enim dividet unitatem, quod non alter cum altero coadoratur, aut quod nuncupatur Deus, sed unus intelligitur Christus Jesus Dei Filius, unigenitus, una servitute cum propria carne venerandus. Confitemur etiam quod idem ipse qui ex Deo Patre natus est Filius unigenitus Deus, licet juxta naturam suam expers passionis exstiterit, pro nobis tamen secundum Scripturas perpessus sit, et erat in cruce fixo corpore propriæ carnis impassibiliter ad se referens passiones : gratia vero Dei, pro omnibus gustavit mortem, tradens ci proprium corpus, quamvis naturaliter ipse vita sit et resurrectio mortuorum. Nam ut mortem ineffabili potentia proculcaret, ac primus in sua carne primogenitus ex mortuis beret, et primitiæ dormientium,



tum juxta subsistentiam sancta Virgo corporaliter A peperit, ideirco eam Dei genitricem esse profitemur, non quod Verbi natura existendi principium de carne sortita sit; erat enim in principio Verbum, et Deus erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et ipse est conditor seculorum, Patri coæternus, et universitatis creator; sed quod superius diximus, juxta subsistentiam sibimet unions kumanam naturam, nativitatem sestimucrit ex ipsa vulva corporca, non quod eguerit necessario aut propter suam naturam, nativitate ista, que est in extremis seculi facta temporibus, sed ut ipsas benediceret substantiæ nostræ primitias. Et dem eum carni unitum mulier edidisset, illa quæ adversus omne genus humanum maledictio fuerat prolata desineret, nec jam morti nostra corpora destigaret. Illud quoque quod dictum est, In tristitia paries B flies, ipse dissolvens, verum esse monstraret quod prophetæ voce prædixerat : Absorpta est mors in victoria, el ilerum: Abstulit Deus omnem lacrymam ab omni sacie; propter hanc etenim causam dicimus cum dispensatorie et ipsis benedixisse tunc nuptiis, cum in Canan Galileze cum sanctis vocatus apostolis adesse dignatus est. Hæc sapere sumus edocti a sancais apostolis et evangelistis, et ab omni Scriptura. divinitus inspirata, nec non et a beatis Patrum consessionibus veritate subnixis. His omnibus etiam tuam religionem concordare, et præter aliquem dolum vel fictionem consentire convenit; que vero religio. twa anathematizare necesse est, huic epistoke nostre subjecta sunt : quod si minime, eisdem subjectis. sententiam consegueris.

L. Si quis non confitetur Deum esse veraciter Emmanuel, et propter hoc ipsum Dei Genitricem sanctam Virginem (peperit enim carnaliter Verbum, quod ex Deo est, secundum quod scriptum est : Et Verbum care factum est), anathema sit.

II. Si quis non confitetur carne substantialiter unum esse Verbum Patris, unum quoque esse Christum cum propria carne, et eumdem ipsum sine dubio Denm simul et hominem, anathema sit.

III. Si quis in uno Christo dividit substantias post unitionem sola eas societate conjungens ea quæ secandum dignitatem est, vel etiam auctoritatem, aut potestatem, et non magis conventu ad unitatem naturalem, anathema sit.

nat ens voces quie tam in evangelicis quam apostolicis litteris continentur, vel etiam eas quæ de Christo a sanctis dicuntur, vel ab ipso Christo de se ipso, et aliquas quidem ex his tanquam homini præter Dei Verbum specialiter intelligat, applicandas crediderit, aliquas vero tanquam Deo dignas soli Verbo Dei Patris deputaverit, anathema sit.

V. Si quis audet dicere Christum hominem angeπον θεοφόρου, id est hominem Deo utentem se asportantem (Sic), et non Deum esse veraciter dixerit, tanquam unicum filium per naturam, secundum quod Verbum caro factum est, participaverit nobis similiter carne et sanguine, anathema sit.

VI. Si quis dicit Deum vel Dominum esse Christi Dei Patris Verbum, et non magis eumdem ipsum confitetur Deum et hominem simul, propter quod Verbum caro factum est, secundum Scripturas, anathema sit.

VII. Si quis dicit tanguam in hominem Jesum Deum Verbum suisse operatum, et Unigeniti dignitatem, tanquam alteri præter ipsum existenti, tribuit, anathema sit.

VIII. Si quis audet dicere assumptum hominem coadorari eum Deo Verbo oportere, et connuncupari Deum, tanquam alterum cum altero (adjectio enim unius syllabæ hoc cogit intelligi), et non magis una reverentia veneratur Emmanuel, unamque ei gloriscationem dependit, juxta quod Verbum caro factum est, anathema sit.

IX. Si quis unum Dominum Jesum Christum glorificatum dicit a Spiritu sancto, tanquam ab aliena virtute, qua per eum uteretur, et ab eo acceperit efficaciam contra immundos spiritus, et per eun implesse divina signa, et non magis ejus proprium esse, spiritum dicat sicut et Patris, per quem signa operatus est, anathema sit.

X. Pontificem et Apostolum confessionis nostra C factum esse Christum divina Scriptura commemorat. Obtulit enim semetipsum pro nobis Deo Patri in odorem suavitatis: si quis ergo Pontificem et Apostolum nostrum alium dixerit esse factum, præterquam ipsum Deum Dei Verbum, quando factum est caro, et secundum nos homo, sed quasi alterum præter ipsum specialiter hominem ex muliere; et si quis dicit quia pro se obtulit seipsum oblationem, et non magis pro nobis solis (non enim indiguit oblatione qui peccatum nescivit), anathema sit.

XI. Si quis non confitetur carnem Domini vivificatricem esse tanquam propriam ipsius Dei Verbi, sed quasi alterius cujuspiam præter ipsum, conjuncti quidem secundum dignitatem, aut secundum quod solam divinam inhabitationem habnerit : et non po-IV. Si quis duabus personis vel subsistentiis decer- D tius ut dixerimus vivificatricem esse, quia facta est propria Verbi Dei, cui omnia vivisicare possibile est, anathema sit.

> XII. Si quis non confitetur Deum Verbum carne passum esse, et carne crucifixum, et mortem carne gustasse, factumque primogenitum ex mortuis, secundum quod est et vita, et vivificator ut Deus, anathema sit.

# DIONYSII EXIGUI

# EPISTOLÆ DUÆ DE RATIONE PASCHÆ.

#### EMSTOLA I RIMA

SCRIPTA ANNO CHRISTI 525, PROBO CONSCLE, INDICTIONE 5.

Domino beatissimo, et nimium desideratissimo Patri Petronio episcopo, Dionysius Exiguus.

Paschalis festi rationem, quam multorum diu frequenter à nobis exposcit instantia, nunc adjuti precibus vestris explicare curavimus : sequentes per omnia venerabilium trecentorum et octodecim pontificum, qui apud Nicæam civitatem Bithyniæ contra vesaniam Arii convenerunt, etiam rei hujus absolutam veramque sententiam: qui quartasdecimas lunas paschalis observantiæ per novemdecim annorum redeuntem semper in se circulum stabiles immotasque fixerunt: quæ cunctis sæculis eodem quo labuntur excursu. Hanc autem regulam præfati circuli non tam peritia singulari quam sancti Spiritus illustratione sanxerunt, et velut anchoram firmam et stabilem huic rationi lunaris dimensionis apposuisse cernuntur : quam postmodum nonnulli vel arrogantia despicientes, vel transgredientes inscientia. Judaicis inducti fabulis, diversam atque contrariam formam festivitatis unicæ tradiderunt. Et quia sine fundamenti soliditate non potest structura ulla consistere, longe aliter in quibusdam annis dominicum Pascha et lunæ computum præfigere maluerunt, inordinatos circulos ordinantes (al., ordientes): qui non solum nullam recursus stabilitatem, verum etiam cursum præferunt errore notabilem.

Sed Alexandrinæ urbis archiepiscopus beatus C Athanasius, qui etiam ipse (al., et ipse) Nicæno concilio tune sancti Alexandri pontificis diaconus, et in omnibus adjutor interfuit; et deinceps venerabilis Theophilus, et Cyrillus, ab hac synodi veneranda constitutione minime desciverant. Imo potius eumdem decenmovennalem circulum, qui Enneacaidecaeterida Græco vocabulo nuncupatur, sollicite retinentes, paschalem cursum nullis diversitatibus interpolasse monstrantur. Papa denique Theophilus centum annorum cursum Theodosio seniori principi dedicans, et sanctus Cyrillus cyclum temporum nonaginta et quinque annorum componens, hanc sancti concilii traditionem ad observandas quartasdecimas lunas paschales per omnia servaverunt. Et quia studiosis, et quarentibus scire quod verum est, debet D ejusdem circuli regula fixius inhærere, hanc post præfationem nostranı credidimus ascribendam. Nonaginta quinque autem annorum hunc cyclum studio quo valuimus expedire contendimus: ultimum ejusdem beati Cyrilli, id est quintum circulum, quia sex ad huc ex eo anni supererant, in nostro hoc opere præferentes: ac deinde quinque alios juxta normam

A ejusdem pontificis, imo potius sæpe dicti Nicæni concilii, nos ordinasse profitemur.

Quia vero sanctus Cyrillos primum cyclum ab anno Diocletiani centesimo quinquagesimo tertio cœpit, et ultimum in ducentesimo quadragesimo septimo terminavit; nos a ducentesimo quadragosimo octavo anno ejusdem tyranni potius quam principis inchoantes, noluimus circulis nostris memoriam inmii et persecutoris innectere; sed magis elegimus ab Incarnatione Domini nostri Jesu Christi annorum tempora prænotare : quatenus exordium spei nostræ notius nobis existeret, et causa reparationis humanæ, id est passio Redemptoris nostri, evidentius clu-

Hoc præterea lectorem putavimus admonendum. repetuntur (al., reponuntur) exordio sine varietatis B quod circulus iste nonaginta et quinque annorum quem fecimus, cum finito tempore in idipsum reverti cœperit, non per omnia propositam tenest firmitatem. Nam licet anni Domini postri Jesu Christi ordinem suum continuata serie custodiant, et indictiones per annos quindecim solita revolutione decurrant, epactas etiam, quas Græci vocant, id est adjectiones annuas lunares undecim, quæ triginta dierum fine in se redeunt, fixis regulis invenias adnotatas, decemnovemalem quoque recursum, et paschales quartasdecimas lunas easdem omnium zevorum revolutione reperies: tamen tenorem similem constantiæ nequeunt custodire concurrentes dies hebdomadum, et dies Paschæ Domini, lunaque ipsius diei Dominici. Concurrentium autem hebdomadum (al., septem dierum) ratio, quæ de solis cursu provenit, septeno (al., septem) annorum jugi circuitu terminatur. În quo per annos singulos unum numerare curabis; in eo tantummodo anuo in quo bissextus fucrit, duos adjicies; quæ causa etiam facit ut non per omnia circulus iste nonaginta quinque annorum suo recursui concordari videatur. Nam cum in cæteris annis non dissentiat, in illis selis in quibus se bissextus interserit, Pascha dominicum cum sua luna vario modo rationis occurrit. Sed hi qui ordine fixo per omnia decurrent tempora, mobilium casuum sua stabili circuitione sine ulla possunt difficultate dirigere. Et ideo post expletionem nonaginta quinque annorum, cum harum rerum diligens ad exordium redire volucrit, non ad quintum cyelum sancti Cyrilli, quem nobis necessario proposuimus, sed ad nostrum primum vigilanter excurrat; et ordine, quo diximus, per cos qui firmum cursum retinent, eorum progressum, qui videntur titubare, sustentet.

> Illud quoque non minori cura notandum esse censuimus, ne in primi mensis agnitione fallamur. Huic enim pene cunctus error discrepantiæ paschalis exo-

Dominus omnipotens hanc sacratissimam solemnitatem celebrandam filiis Israel, qui ex Ægyptia servitute liberabantur, indiceret, ait in libro Exodi ad Moysen et Aaron in terra Ægypti : Mensis iste principium mensium, primus erit in mensibus anni (Exod. xu, 2). Stemque ibidem : Primo, inquit, mense, decime quarto die mensis ad vesperum comedetis axuma. ne ad rigesimum primum ejusciem ad vesperum (Ibid., 18). In Deuteronomio quoque idem legislator Moyses ita populum de hac re commonet dicens: Observa mensem novarum frugum, et verni primum temporie, ut facine Pascha Domino Deo tuo, quoniam in isto mense eduxit te Dominus Deus teus de Agypto sects (Deuter. xvr, 1 et seq.). Tanta hac auctoritate eperum, usque ad vigesimum primum, festivitatem paschalem debere celebrari. Sed quia mensis hie sade sumet exordium, vel ubi terminetur, evidentet ibi non legitur, præfati trecenti et octodecim pontifices, antiqui moris observantiam, et exinde a sancto Moyse traditam, sicut in septimo libro Ecclesiastica referent Historice, solertius investigantes, ab octavo idus Martii, usque in diem nonarum Aprilium, natam lunam facere dixerunt primi mensis exordium: ct a duodecimo die calendarum Aprilium usque in decianum quartem calendas Maias lunam decimam quarsam solertius inquirendam. Quæ quia cum solis cursu mon aqualiter velvitur, tantorum dierum spatiis occursum veraalis æquinoctii consequatur : qui a duodecimo calendarum Aprilium die, cunctorum Orien- C talium sententiis, et maxime Ægyptiorum, qui calculationis præ omnibus gnari sunt, specialiter adnotatur. In que etiem, si luna decima quarta sabbato contigerit (quod semel in nonaginta quinque annis accidere manifestum est), sequenti die dominico, id est undecimo calendas Aprilis, luna decima quinta, celebrandum Pascha, eadem sancta synodus sine ambiguitate firmavit. Hoc modis omnibus admonens, ut ante duodecimum calendas Aprilis lunam decimam quartam paschalis festi nullus inquireret ; quam non primi mensis, sed ultimi esse constaret.

Sed nec bos prætereundum esse putavimus, quod nimis errant qui funam peragere cursum sui circull triginta dicrum spatiis æstimantes, duodecim lunares quibus etiam quinque dies adjiciunt, quos intercalares appellavit antiquitas, ut solarem annum adimplere videantur. Cum diligens inquisitio veritatis estenderit in duobus lunæ circulis non sexaginta fies, sed quinquaginta novem debere numerari. Ac per boc in duodecim lunaribus mensibus trecentorum quinquaginta quatuor dierum summam colligi; cui epactas Ægyptii annuas, id est un-lecim dies, accommodant: ut ita demum lunaris emensio (al., Emensio) rationi solis adæquetur. Quod verissinium esse atque certissimum suprascriptorum Patrum

ritur, dum temporis initium ignoratur. Nam cum A sen'entia comprobatur : qui, juxta hanc Egyptiorum calculationem, quartas decimas lunas paschalis observantiæ tradiderunt. Sed nonnulli tantæ subfilitatis, sive potius sanctionis ignari, dum alia supputationis argumenta perquirunt, a veritatis tramite recedunt. Unde plerumque contingit, ut quando sape dicti Patres decimam quartam lunam ponunt, eam isti decimam quintam suspicentur; et quæ vigesima prima est, vigesimam secundam esse pronuntient. Sed nobis, quibus amor et cura est Christianæ religionis, nulla prorsus oportet ratione discedere; sed præfixam ab his paschalem regulam sincerissima convenit observatione servare.

Ouanta vero in Ecclesiis toto terrarum orbe dissusis horum Patrum nitamur auctoritate, non labor divina claruit, primo mense, decimo quarto die ad ve- B est ostendere : cum secundum concilium apud Nicæam post tempora non longa conveniens ., eorum primitus definitionem, quam de paschali ratione protulerant, nullo modo violandam esse censucrit. Denique in sanctis canonibus, sub titulo septuagesimo nono, qui est primus ipsius Antiocheni concilii. his verbis invenitur expressum: Omnes qui ausi fuerint dissolvere definitionem sancti et magni concilii quod apud Nicæam congregatum est, sub præsentia plissimi et venerandi principis Constantini, de salutifera solemnitate paschali, excommunicandos, et de Ecclesia pellendos esse censemus; si tamen contentiosi, adversus ea quæ bene sunt decreta, perstiterint. Et hæc quidem de laicis dicta sint. Si quis autem eorum qui præsunt Ecclesiæ, aut episcopus, aut presbyter, aut diaconus, post hanc definitionem tentaverit ad subversionem populorum, et Ecclesiarum perturbationem, seorsim colligere, et cum Judæis Pascha celebrare; sancta synodus hunc alienum jam hinc ab Ecclesia Indicavit, quod non solum sibi, sed plurimis causa corruptionis ac perturbationis exstiterit. Nec solum a ministerio tules removet, sed etiam illi qui post damnationem hujusmodi communicare tentaverint, damnati sunt, omni quoque extrinsecus honore privati, quem sancta regula, et sacerdotium Dei promeruit. His non dissimilia venerabilis papa Leo sedis apostolicæ præsul pronuntiat, dicens: Contra statuta canonum paternorum, quæ ante longissimæ ætalis annos in urbe Nicaea spiritalibus sunt fundata decretis, nihil cuiquam andere conceditur: ita nt si quis diversum quid velit menses in trecentis sexuginta diebus annumerant; D decernere, se potius minuat, quam illa corrumpat. Quæ si, ut oportet, a cunctis pontificibus intemerata serventur, per universas Ecclesias pax erit, et firma concordia. Et iterum: In omnibus, inquit, ecclesias'icis causis, his legibus obsequimur, quas ad pacificam observantiam omnium sacerdotum per trecentos oc!odecim antistites Spiritus sanctus instituit : ita ut etiansi multo plures aliud, quam illi statuere, decernant, in nulla reverentia sit habendum, quidquid fuerit a prædictorum constitutione diversum.

Sufficienter, ut putamus, cunctis indicitur, ne deinceps aliter quam a sanctis constitutum est Patri-

<sup>·</sup> Alias, cum sanctum concilium apud Antiochiam post tempora, etc.: rectius, ut ex sequentibus vi-

bus, meratissimum Pascha celebretur. Quod si testi- A dum, communes, id est minores habeat, tertium emmonia tantorum sacerdotum forsitan quis obstinata mente despexerit, ctiam in historia ecclesiastica paria breviter intimata reperiet; multorumque relatione pontificum, et maxime beati Athanasii, cujus supra meminimus, hæc eadem vulgata cognoscet. Idipsum vero epistola sancti Proterii Alexandrinæ urbis episcopi ad eumdem papam Leonem pro hac eadem paschali quæstione directa, testatur : quam ante hos annos transferentes e Græco, huic operi adnectenclam esse perspeximus (al., prospeximus): nec non et argumenta Ægyptiorum sagacitate quæsita subdidimus; quibus, si forsitan ignorentur, paschales tituli possint facile reperiri : id est, quotus sit annus ab Incarnatione Domini, et quota sit indictio; quotus stat; cæterique simili (al., cæteraque similia) supputationis compendio requirantur. Orantem pro nobis beatitudinem vestram divina gratia custodire diguetur.

#### EPISTOLA II.

#### SCRIPTA ANNO CHRISTI VULGARI 526.

Dominis a me plurimum venerandis Bonifacio primicerio netariorum, et Bono secundicerio, Dionysius Exiguus salutem.

Observantize (al., Reverentize, non bene) paschalis regulam, diu sancto ac venerabili Petronio episcopo commonente, tandem stylo commendare compulsus, omnem deinceps diversitatis oppugnationem sublatam fore credideram; maxime quod sanctorum tre- C centorum octodecim antistitum qui apud Nicæam convenerant, auctoritatem totis nisibus insinuare curaveram: qui in ipso concilio venerando decemnovenualem cyclum regulariter afligentes, quartas decimas lunas paschalis observantiæ per omnia tempora legi suæ revolutionis immobiles adnotaverunt. Sed quoniam sanctitas vestra, orta rei hujus quæstione, de archivo Romanæ Ecclesiæ Paschasini venerabilis episcopi scripta, quem constat pro persona beatissimi papæ Leonis sancto Chalcedonensi præsedisse concilio, ad eumdem papam per idem tempus directa nunc protulit, quæ sanctis Patribus evidenti ratione consentiunt, huic præsenti indidimus operi: nt hujus etiam viri testimonio niteremur, qui manifesto miraculo venerabilium pontificum paschalia B quatuordecim. Hæc est ergo embolismorum, sicu decreta confirmat. Quod vero in scriptis ipsis communium annorum et embolismorum mentio facta est, et a nonnullis bæc ratio, quæ ex Hebræorum, ut fertur, traditione descendit, magnopere quæritur, scire volentibus, utrum huic paterna regula (al., paternæ regulæ) consonare videatur; necessarium duximus, et hanc notitiam, ne probetur in aliquo dissidere, coacta brevitate digerere.

Noverimus itaque, quia idem decemnovennalis cyclus per ogdoadem et hendecadem semper in se revolvitur. Octo namque et undecim ipse numerus explicatur. Ogdoas ergo, quæ incipit a primo decemnovennali cyclo, qui est lunaris decimus septimus, hac ratione peragitur, ut annos primum et secun-

bolismum, id est majorem; annum quartum et quiatum item communes, sextum embolismum; septimum communem, octavum embolismum. Ac per hoc. ogdoadis communes anni quinque, et tres embolismi jugiter ascribuntur. Communis autem annus duodecim lunares menses colligit, qui dies trecentos quinquaginta quatuor efficiunt. Embolismus autem annus. et lunas tredecim, et dies trecentos octoginta quatuor habere monstratur. Item hendecas hac lege discurrit. Incipit nono anno cycli decemnovennalis, qui est lunaris sextus : cujus primus et secundus annus communis est, tertius embolismus; quartus et quintus communis, sextus embolismus; septimus et octavus communis; nonus embolismus; decimus cometiam lunaris circulus, sive decemnovennalis exi- B munis, undecimus embolismus: sieque hendecas communibus annis septem, embolismis quatuor terminatur. Embolismorum autem ista ratio probatur existere, quia annorum communium videtur damna supplere : quatenus ad solare tempus lunaris exæquetur excursio. Quamvis enim anni solaris circulum per singulos menses luna circumeat, tamen ejus perfectionem duodecim suis mensibus implere non prævalet. Denique in annis communibus ad rationem solaris anni undecim dies lunze deesse cernuntur. In embolismis vero novemdecim diebus eumdem annum videtur solarem luna transcendere. Ouapropter ogdoadis et hendecadis annos, juxta præfati circuli ordinem, in medium proferamus; et liquido probabimus, per octo annos et undecim, lunze cursum cum sole contendere: quando tot dies illa colligat quot ille cucurrerit.

In ogdoade diximus quinque annos esse communes, tres embolismos. Quinquies ergo trecenteni quinquageni quaterni, fiunt mille septingenti septuaginta; et ter trecenteni octogeni quaterni, mille centum quinquaginta duo, ac per hoc simul frunt bis mille nongenti viginti duo. Similiter octo anni solares, si in summam redigantur, id est octies trecenti sexageni quini, et quadrans, faciunt simul bis mille nongentos viginti duos. Simili modo et hendecadis annos, qui sunt communes septem, et quatuor embolismi, si in summam ea qua diximus supputatione congesseris, tantumdem pene reperies, quantum undecim solares anni conficiunt; hoc est, quater mille prædiximus, ratio, ut incrementis suis communium annorum detrimenta compensent.

Sed jam pulcherrimam vobis atque præclaram col lectionem ipsius cycli decemnovennalis ostendam per quam omnem deinceps ambiguitatem, si qui mota fuerit, auferatis; nec sit ita quis nimio stupor perculsus, qui demonstrata sibi veritatis luce no gaudeat, et ignorantiæ relictis tenebris, tantæ ration protinus non acquiescat. A decima quinta luna pa schalis festi, anni, verbi gratia, præcedentis, usqu ad decimam quartam sequentis, quod quærimus, i communis annus est, trecentos quinquaginta quatuo dies habebit; si embolismus, trecentos octogint quatuor. Quod si dies unus plus minusve contigerit evidens error est. Excepto videlicet anno primo sæpe dicti decemnovennalis eyeli, quem a decima quarta lma Paschæ ultimi, id est noni decimi anni, usque ad decimam quartam ejusdem primi numerare curamus (al., causavimus). Propter quod idem ultimus epactas, id est adjectiones lunares, octodenas tunc retinens, primo anno, non undecim, ut cæteris annis færi solet, sed duodecim dies accommodat. Et quia triginta dierum fine volvuntur, nulla epacta in principio ipsius cycli ponitur; secundus autem annus epactas undecim suscipit: et ideo, sicut diximus, a decima quinta luna Paschæ primi cycli usque ad finem ejus, in communibus et embolismis annis præfixos dies nos invenire, non dubium est. Quod si aliter aliquando calculantium imperitia fuerit fortassis expositum, hac observantia ratiocinationis corum falsitas arguetur.

Atque ut hoc manifestius possit intelligi, præsentis mai monstremus exemplo. Indictio quippe quarta est, et lunaris circulus undecimus; decemnovennalis evelus decimus quartus. Et quoniam hendecadis sextus angus est, eum embolismum esse necesse est. A decima quinta itaque luna præleriti festi, usque ad decimam quartam præsentis, quot sunt dies dilientius inquiramus : et inveniemus procul dubio, guando Pascha celebrare debeamus. Transacto anno per indictionem tertiam in Pascha lunam decimam artam nono calendarum Aprilium die, id est vigesimo quarto mensis Martii fuisse, quis dubitet, qui curam bujus rei habere quantulumcunque cognoscitur? Et idea ab octavo calendarum Aprilium die nu- C. merandi sumamus exordium; habemus Martij dies aeptem, Aprilis triginta, Maii triginta et unum, Junii triginta, Jelii triginta et unum, Augusti triginta et num, Septembris triginta, Octobris triginta et unum, Novembris triginta, Decembris triginta et unum, Jamuarii triginta et unum, Februarii viginti octo, Martii triginta et unum, Aprilis duodecim dies, quod est pridie ides Aprilis. Fiunt simul trecenti octogiuta quatuor. Quod si, juxta corum diffinitionem, a qui hunam aliter quam se veritas habet computant, decimam quartam non pridie iduum Aprilium, sed tertio iduum demus occurrere; trecentos octoginta tres dies imminuto numero colligemus; quod nullo fieri pacto conceditur. Et ita semper quotiens dubitatio nlis occurrerit, a decima quinta luna transacte festi- D vitatis, usque in decimam quartam Paschee, quod querimus, dies sollicite computemus. Et si commumis annus est, trecentos quinquaginta quatuor dics; si embolismus est, trecentos octoginta quatuor inveniemus : nec inæqualitas (alias, inæqualiter) prorsus eveniet : quia regula cycli hujus hac ratione subsistit, cujus enucleatam formulam subjecta descriptione

Anno decemnovennali primo, lunari decimo septimo, a decimo quinto calendas Maii usque nonas Apri-

evidens error est. Excepto videlicet anno primo sæpe A lis, quia communis annus est, sunt dies trecenti quiadicti decompovennalis eveli, quem a decima quarta quaginta quatuor.

Anno decemnovennali secundo, lunari decimo octavo, ab octavo idus Aprilis usque in octavum calendas Aprilis, quia communis est, sunt dies trecenti quinquaginta quattuor.

Anno decemnovennali tertio, lunari decimo nono, a septimo calendas Aprilis usque in idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatror.

Anno decemnovenuali quarto, lunari primo, a decimo octavo calendas Mali usque in quartum nonas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quiaquaginta quatuor.

Anno decemnovennali quinto, lunari secundo, a positum, hac observantia ratiocinationis corum falsi- B tertio nonas Aprilis us que in undecimum calendas tas arguetur.

Aprilis, quia communis est, flunt-dies trecenti quin- quaginta quatuor.

Anno decemnovennali sexto, lunari tertio, a decimo calendas Aprilis usque in quartum idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali septimo, lunari quarto, a tertio idus Aprilis usque in tertium calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali octavo, lunari quinto, a pridie calendas Aprilis usque in decimum quartum calendas Maii, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali nono, lunari sexto, a decimo tertio calendas Maii usque in septimum idus Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo, lunari septimo, a sexto idus Aprilis usque in sextum calendas Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali undecimo, lunari octavo, a quinto calendas Aprilis usque in decimum septimum calendas Maii, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta qualuor.

Anno decemnovennali duodecimo, lunari nono, a decimo sexto calendas Maii usque in pridie nonas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo tertio, lunari decimo, a nonis Aprilis usque in nonum calendas Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo quarto, lunari undecimo, ab octavo calendas Aprilis usque in secundum idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo quinto, lunari duodecimo, ab idibus Aprilis usque in calendas Aprilis,

<sup>\*</sup> Lunarem Victorii cyclum v hic notat; quem ad Martii 29 apposuimus, uno ante cyclum Alexandrinorum quartodecimo die, recte ad Dionysii mentem.

quia communis est, flunt dies trecenti quinquaginta A trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo sexto, lunari decimo tertie, a quarto nonas Aprilis usque in duodecimum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo septimo, lunari decimo quarto, ab undecimo calendas Aprilis usque in quintum idus Aprilis, quia embolismus e-t, flunt dics

Anno decemnovennali decimo octavo, lunari decimo quinto, a quarto idus Aprilis usque in quartum calendas Aprilis, quia communis cet, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

23

Anno decemnovennali decimo nono, lunari decimo sexto, a tertio calendas Aprilis usque in decimum quintum calendas Maii, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

# PRÆFATIO CHRISTOPH. JUSTELLI

IN CODICEM CANONUM ECCLESIÆ UNIVERSÆ.

Ecclesia Christiana primitiva duplici jure olim re- B nem interpositam, necessario postulari canonum Nigebatur, divino et canonico. At divinum quidem jus, codice sacræ Scripturæ; canonicum vero, Codice Canonum continetur. Itaque in conciliis, illi duo codices in medio consessus poni solebant, ut ex eorum jure episcopi inter se dogmata pietatis explorarent, obortas hæreses refutarent, et controversias ad disciplinam ecclesiasticam, sacramque πολιτείαν pertinentes dirimerent. Hunc morem indicant acta concilii Chalcedonensis, ubi passim hæc verba reperiuntur, προκειμένου έν τῷ μέσῳ τοῦ ἀγιωτάτου καὶ ἀχράντου L'arychiou, anteposito in medio sacrosancto et venerabili Evangelio. Et Cyrillus Alexandrinus, in Apologetico ad Theodosium imp. de concilio Ephesino loquens : 'Η άγία σύνοδος σύνεδρον, ώσπερ και κεφαλήν, έποιούτο Χριστόν έπειτο γάρ έν άγιο θρόνο το σεπτόν C Εύαγγίλιου, έπιφωνούν τοῖς άγίοις ἱερουργοῖς, Ερῖμα δίzatov zpivats. Saucta synodus Christum consessorem, et velut caput, constituit : venerandum enim Evangelium, in sancto throno collocatum erat, sucerdotibus insonans: Justum judicium judicate. Et epistola synodica concilii Aquileiensis, propositæ in medio divinæ Scripturæ (Tom. 1 Concil.).

Codicis vero Canonum ipsa quoque synodus Chalcedonensis meminit, atque ex eo citat (Act. 4 et 11) canones 83, 81, 95 et 96 (qui 3, 4, 15 et 16, in concilio Antiocheno reperiuntur), eorumque jure de controversiis ecclesiasticis pronuntiat. Et epistola synodica episcoporum provincire Pisidize Asianze direceseus ad Leonem imp. (Tom. II Concil. edit. Rom.) cilii. Et Dionysius Exiguus epistola paschali 1 ad Petronium episcopum, canonem citat 79 (Græcis 80), диі primus est ejusdem synodi Antiochenæ. Et epistola ad Stephanum Salonitanum epi-copum, quam sum veteris illius Codicis Canonum Latina interpretationi præfixit, canones a Nicæno concilio i ad Constantinopolitanum 1, hoc est, a primo capite usque ad centesimum sexagesimum quintum enumerat, sicut, ut ipse ait, in Græca auctoritate, conciliorum ordine ét numerorum serie digesti erant. Ad hæc respexisse videtur Leo I pontisex, et synodus Romana epistola ad Theodosium imp. pro Flaviano patriarcha CP. scripta (Ibid.), qua petit ut juberet generalem synodum intra Italiam celebrari : quod, post appellatio-

cænorum decreta testarentur, quæque subterannexa erant : ubl eubterennezorum voce intelligi par est canones conciliorum qui a Nicreno ad Constantinopolitanum, numerorum serie in unum collecti, in veteri Codice Canonum reperiuntur. Et Vigilius epistola ad Rusticum et Sebastianum diaconos Ecclesite Romanze, ex eo Codice canonem citat in concilio Ghalcedonensi probatum atque lectum, qui in Antioshena synodo quintus numero consignatus reperitur. Unde apparet primitivæ Ecclesiæ Patres, in illo veteri Codice Canonum componendo, juxta quem de rebus sacris judicia habebantur, singula consequentia concilia certo ordine disposuisse, certaque ac continua gerie, nec interrupta numerorum connexione canones illorum numerasse, ne quid huic Codici detrahi aut addi posset : quem et ideo Patres Ephesini et Chalcedonenses, aliique ecclesiastici scriptores ráža el άπολουθίαν τών χανόνων, άπολουθίαν έπκλησιαστικέν, el κριθμών απολουθίαν, seriem el consequentiam canonum, consequentiam ecclesiasticam, ol consequentiam numerorum, passim vocant. Unde et in actis conciliorum vox ἀκολούθως et κανονικώς pro eadem sumitur. Præponebantur autem viginti canones concilii Nicæni, δικ τάν τῶς οἰκουμενικῶς συνόδου αὐθεντίαν, propter auctoritatem et dignitatis prærogativam magni illius concilii, quod primum œcumenicum Ecclesia Christiana celebravit; prælixo etiam illius nomine, ut quidam existiment, quod in cæteris qui subjecti seu subterannexi erant observatum non fuit : atque inde factum citat canonem 83, qui quartus est Antiocheni con- p videtur, lapsu temporis, ut sub nomine concilii Nicæni laudarentur omnes. Quod apud Gregorium Turonensem episcopum observare licet (Lib. 1x, c. 33), ubi ex caponum Nicenorum decretis canonem citat. qui 14 est Gangreusis concilii : Canonum, inquit, Nicænorum decreta relegi, in quibus continetur: (Quia si qua reliquerit virum, et torum quo bene vixit, sprevegit; » et sequebantur canones 25 concilii Ancyrani. et Neocæsariensis 14 (quæ quidem duo coucilia ante Nicænum celebrata sunt, et ab co deinceps comprobata, ut acta concilii Florentini testantur) et qui postmodum constituti sunt, Gangrensis 21, Antiocheni 25 (cujus quatuor canones sub titulo 93, 94, 95 et 96, ex ce codice citantur in concilio Chalcedouensi). Laedicensis 59, et Constantinopolitani : quatuor

sium Exigum, 154 canones efficiunt. Ex quibus canonibus ab initio compositum erat corpus illius Codicis antiqui quem in actis synodi Chalcedonensis citari, atque ante cam vim canonum universalem jam habuisse compertum est : cui postea adjecti sunt concilii Ephesini ni œcumenici octo canones forte a Stephano episcopo Ephesino, cujus exstat canonum collectio nondum edita, que omnino convenit cum veteri Codice Ecclesiæ universæ, canonesque conciliorum Niezni, Ancyrani, Neocesariensis, Gangrensis, Antiocheni, Laodicensis et Constantinopolitani, eadem serie et ordine exhibet, quibus ipse Ephesinos addidit. Hæe vero in Bibliotheca Palatina, apud hæredes Gelharti Ermenhorstii Hamburgi asservatur, a quibus hucusque nancisci non potuinius. Postea, B Chalcedonensis concilii quarti œcumenici canones 29 ab alio collectore additi sunt. Hæc autem quinque concilia, licet particularia sint, auctoritatem tamen ecumenicorum adepta sunt, quandoquidem Patres quatuer priorum conciliorum illa probarunt, suaque Secerunt: atque ab universa cum Orientis, tum Occidentis Ecclesia unanimiter approbata et confirmata sunt, et in Codice Canonum Ecclesiæ universæ recepta fuerunt, et inserta tali ordine et numerorum serie, at unum et idem corpus constituerent, cui vim et auctoritatem canonici juris universalis concilium Chalcedonense dedit canone 1, his verbis : Tous maple των άγιων Πατίρων καθ' έκάστην σύνοδον άχρο του νύν Buredivens navirus nouver idinación nuev : Canones auf a sanctis Patribus in unaquaque synodo hucusque C constituti sunt, observari æquum censuimus. Et postea Sestinianes imp. novel. 151, de Canonibes ecclesia-Sticis, Θεσπίζομεν τοίτυν τάξει νόμιμον έπέχετι έππλησιαστικούς καιόνας, τούς ύπο των άγίων τισσάρων συνόδων extelérras, à perandérras, tout' iont the de Ninnia, πεί τάς ἐν Κωνσταντινουπόλει, καὶ τάς ἐν Ἡρέσφ πρώτης, zai tās ir Kalyndóm : Sancimus vim legum obtinere ecclesiasticos canones, qui a sanctis quatuor conciliis constituti sunt, et confirmati, hoc est Nicano, Constantinopolitano, Ephesino, et Chalcedonensi. Ubi confrmatorum voce intelligi par est canones conciliorum imcesewa prædictorum Ancyrani, Neocæsariensis, Gangrensis, Antiocheni, et Laodicensis, qui toto orbe recepti, et ab ipsis quatuor prioribus conciliis œeuenicis probati et confirmati, in Codice Canonum Ecclesize universæ continebantur, ut diserte Theodorus Balsamo ad Nomocanonem Photii tit. 1, cap. 2, adnotavit his verbis: Σημείωσαι την παρούσαν νεαράν (ρλά) ώς νόμους χρατείν, μή μόνον τούς παμά τών (τοσσάρων) άγίων συνόδων έπτεθέντας πανόνας, άλλά ναί τους παρά τούτων βεδαιωθέντας, ήγουν τους κανόνας τών transie ovider : Nota præsentem novellam, quæ dicit, tanquam leges servari oportere, non solum qui a sanctis (quatuor) synodis editi sunt canones, sed eos etiam qui ab his confirmati sunt, seu canones synodorum localium. Concilium etiam Constantinopolitanum m, in Trullo habitum anno 707, sub Justiniano II, antiquum illum Codicem Ecclesiæ universæ confirmavit canone 11, enumeratis conciliis quibus

(Græcis 7), qui quidem collecti, secundum Diony- A constabat, hoc est quatuor primis œcumenicis, et quinque particularibus, servato etiam ordine temporis a Nicena synodo ad Chalcedonensem, additis eanonibus apostolicis 85, Sardicensibus et Carthaginensibus, Trullensibus etiam, Græcorumque Patrum epistolis canonicis antea non receptis, nec a concihis occumenicis, acc ab impp. confirmatis: ubi Balsamo per hunc canonem, localium quoque synodorum confirmationem factam ระบ ทุรขอนเทพา อิเล รอบระบ επικύρωση των τοπικών συνόδων, adnotavit. Quibus postea adjecti sunt canones concilii Nicæni и, ас tandem ex iis omnibus tam canonibus quam Patrum decretis a Nicæna prima synodo ad Nicænam 11 compositus est Codex Canonum Ecclesiæ Orientalis (cui titulus Kenóvec τῶν ἀποστόλων, καί τῶν ἀγίων συνόδων), e Bibl. canonicorum D. Hilarii Pictaviensis a viro cl. Joanne Tillio Parisiis Grace primum editus, et postea ab Elia Ehingero ex Biblioth. Augustana Witeberga anno 1614, cui Zonaras et Balsamo suas interpretationes addiderunt, que antchac in lucem prodierunt.

> Prima igitur et omnium vetustissima est canonum ecclesiasticorum collectio, quæ Codex Canonum Ec-CLESIÆ UNIVERSÆ recte nuncupatur, quia eo, veluti jure communi et universali, Ecclesia primitiva tam in Oriente quam in Occidente olim usa est in dijudicandis sacris controversiis; postes vero ab antiquo iilo Codice, veluti certo atque communi Ecclesize universie auctoritate probato, veteris jurisprudentise ecclesiasticae corpore, jus onne canonicum, tam Græcorum quam Latinorum, per omnes totius orbis Christiani dioceses ac provincias derivatum est.

> Sunt et aliæ antique et recentiores collectiones sen breviationes canonum, nomocanones etiam, seu canonum et legum concordantium collationes, que omnes canonum sententias sub certis quibusdam titulis comprehenderunt, Joannis scilicet Scholastici, Photli et Arsenii patriarcharum CP., Alexii Aristini, Simeonis Logothetæ, et Constantini Harmenopuli, aliorumque collectorum Græcorum, post Chalcedonense concilium, et Justiniani imp. tempora, privato tantum consilio conscriptæ, nullaque publica auctoritate probatæ, nec a conciliis œcumenicis, nec ab impp. confirmate; que et ideo nullam vim habent juris canonici universalis, sed tamen ad interpretationem et faciliorem instructionem canonum sunt valde utiles et necessariæ.

> Quod autem ad Ecclesiam Occidentalem attinct. certum est, in toto orbe Occidentali, et Latinæ linguæ diœcesibus et provinciis, eam quoque (ut et Orientalis) in judiciis ecclesiasticis, priscis canonibus veteri Codice Ecclesiæ universæ comprehensis usam fuisse. Id testantur acta conciliorum et decreta pontificum, ubi passim codicis et corporis canonum, et antiquorum canonum, et canonum Orientalium mentio, quo nomine Codex Ecclesia universa sine dubio Intelligitur. Horum autem canonum Græcorum variæ diversæque occurrunt Latinæ interpretationes. Atque antiqua illa est qua usi sunt Latini conciliorum collectores, sub nomine Isido: i Mercatoris, et cum

Dionyslana Interpretatione conjunxerunt, ejusque & sicum Rom. Siricii, Innocentii, Zosimi, Bonisacii antiquæ versionis plura exemplaria exstant in bibliothecis. Sed antiquior altera, nondum edita, cujus pervetusium exemplar ms. penes nos habemus, litteris majusculis exaratum, quod ævi sui notam indicat. Dionysii vero Exigui Latina interpretatio (quam ante annos viginti ex vetusto cod. ms. Bibl. nostræ edidimus) ut purior et elegantior ceteris prælata est; quæ quidem scriem et ordinem conciliorum, canonumque consequentiam ac numerorum connexionem retinuit, quæ erat in Græco exemplari quo ipse usus est, a Niceno scilicet concilio primo œcumenico, ad Constantinopolitanum 1, hoc est a primo capite ad centesimum sexagesimum quintum, ut ipse ait in epistola suæ collectioni præfixa, cui (omissis Constantinopolitanis quatuor posterioribus cauonibus p et octo Ephesinis, qui in Collectione Canonum, et Nomo canone Joannis Scholastici patriarchæ CP. et creteris omnibus Græcorum canonum collectionibus reperiuntur) addidit canones qui dicuntur Apostolorum quinquaginta, et Sardicenses et Africanos qui in Occidente Latine sunt editi : atque ideo in omnibus collectionibus postmodum positi sunt, die to πολλά περί τενων έπεχωρίων έγουν των δυτικών μερών διορίζεσθαι, Propierea quod multa de quibusdam ad loca et regiones pertinentibus, sive Occidentalibus partibus, definierint, ut ait Balsamo in prolegomenis uss. ad suum Nomocanonem. Dionysius autem Exiguus suæ collectionis canonum rationem exponit his verbis: Canones qui dicuntur Apostolorum, de Graco transtulimus, quibus plurimi consensum non præbuere C. facilem, quamvis postea quædam constituta pontificum ex ipsis Canonibus assumpta esse videantur: deinde regulas Nicænæ synodi, et deinceps omnium conciliorum, sive qua ante eam, sive qua postmodum facta sunt, usque ad synodum pontificum 150, qui apud Constantinopolim convenerunt: et sub ordine numerorum, id est a primo capite usque ad centesimum sexagesimum quintum, sicut habetur in Græca auctoritate digessimus, Tum sancti Chalcedonensis concilii decreta subdentes, in his Græcorum canonum finem esse declaramus. Statuta quoque Sardicensis concilii. alque Africani, quæ Latine sunt edita, suis a nobis numeris cernuntur esse distincta. Ilæc vero Dionysiana collectio ab Ecclesia Romana statim recepta est, ut testatur Cassiodorus (Lib. de Instit., c. 23), Dionysii Exigui convus : Fuit nostris temporibus inquit, Dionysius monachus, Scytha natione, sed moribus omnino Romanus, in utraque lingua doctissimus, qui petitus a Stephano episcopo Salonitano, ex Gracis exemplaribus canones ecclesiasticos, magnæ eloquentiæ luce composuit, quos hodie usu celeberrimo Ecclesia Romana complectitur. Et canones a Joanne Il papa missi anno 533 pro causa Contumeliosi episcopi, qui ex translatione Dionysii Exigui expressi reperiuntur (Tom. I Concil. Galliæ).

Ut autem Codici Canonum Ecclesiæ Orientalis decreta seu epistolæ canonicæ Patrum Græcorum a synodo Trullana annexa sunt, Dionysius quoque Exiguus paulo post editionem canonum, decreta pontiColestini, Leonis, Gelasii, Anastasii, ab anno scilicet 385 ad annum 496, in unum collegit, et in ordinem titulis compositis distinxit, sub una serie numerorum eo modo quo Patrum canones transferens ordinaverat, ut ipse profitetur in epistola præfationis loco prælixa ad Julianum presbyterum tituli Sanctæ Anastasiæ [quain cum indice decretorum edidimus (In Cod. Can. Eccl. Rom.) anno 1643], qui synodis Romæ celebratis sub Symmacho papa, post consulatum Paulini, hoc est anno 499, die calend. Martiarum, et Flavio Avieno juniore, sub die 8 idus Novemb., hoc est anno 502, subscripsis e reperitur. Unde liquet quo tempore Dionysianæ illæ collectiones, tam canonum conciliorum quam decretorum pontificum Rom. scriptæ sint. Atque hæc est prima et autiquissima decretalium pontificum collectio, quæ liber Decretorum dicta est a Zacharia papa, epistola ad Pipinum et episcopos Franciæ, ex quo citat quædam capitula Innocentii, Leonis et Gelasii. Cui postea ab alio collectore addita sunt decreta sequentium pontificum, Hilari, Felicis, Simplicii, Hormisdæ, Symmachi, et Gregorii junioris. Ex quibus tam conciliorum canonibus, quam pontificum decretis, tandem compositus est Codex Canonum Ecclesize Romanze, qui a Joan. Wendelstino, ex tribus codd. mss. Moguntiæ primum editus est, anno 1525, et Matthæo tituli S. Angeli presbytero cardinali dicatus, sub hoc titulo: Canones Apostolorum, Veterum Conciliorum Constitutiones, et Decreta pontificum antiquiora. Postea Lutetiæ Parisiorum anno 1609, sub titulo Codicis Canonum Ecclesiæ Romanæ. Atque ipse est Codex Canonum qui ab Hadriano I papa Carolo Magno regi Romæ oblatus est anno 805, ad usum Ecclesiarum Occidentalium, cui epistola seu versuum politicorum achrostichis præfixa est cum hac inscriptione, Domno excellenti filio Korulo Regi Hadrianus papa, quæ a doctissimo Jacobo Sirmondo edita est: illiusque Codicis plura exstant antiqua exemplaria mss. in bibliothecis, et breviarium ejusdem a Cresconio episcopo Africano, qui circa annum 690 vixit, omissis integris canonibus conciliorum et decretis pontificum, quæ facile est ex ipsa collectione repetere. Atque hi sunt canones et decreta quibus in judiciis ecclesiasticis Romana usa est Ecclesia, ut testatur Leo IV papa, qui concilia ipsa et pontificum decreta quæ hoc codice Romano continebantur, recenset his verbis: Quibus autem in omnibus ecclesiasticis utimur judiciis, sunt canones qui dicuntur Apostolorum, Nicænorum, Ancyranorum, Neocæsariensium, Gangrensium, Laodicensium, Constantinopolitanorum, Ephesinorum, Chalcedonensium, Sardicensium, Africanensium, Carthaginensium, et cum illis regulæ præsulum Romanorum Siricii, Innocentii, Zosimi, Caelestini, Leonis, Gelasii, Hilari Symmachi, Hormisdæ, Simplicii et Gregorii junioris. Isti omnino sunt, et per quos judicant episcopi, et per quos simul judicantur et clerici.

Videamus nunc quo jure ecclesiastico usa est Ecclesia Africana cateraque Ecclesia Occidentales,

concilii primi cecumenici canones habuisse, a Caciliano Carthaginensi episcopo, qui ei interfuit et becripsit , allatos , ut ipsi testantur Africani Patres in concilio Carthaginensi anno 419, post consulatum Honorii xx et Theodosii vnı celebrato, quibus etiam a Cyrillo Alexandrino episcopo, et ab Attico Constantinopolitano, ipsa Nicena statuta transmissa sunt ex interpretatione Teilonis et Taristi, que in editione Conciliorum Coloniensi exstat. Sed et aliis Græcis canonibus veteri Codice Camonum Ecclesize universe comprehensis, hoc est Ancyranis, Neocesariensibus, Gangrensibus, Antiocheais, Laodicensibus, et Constantinopolitanis usos fuisse; ex quibus, pace Africa restituta, Fulgentius Ferrandus, Ecclesize Carthaginonsis diaconus, Collec- B bus continetur, Quia si qua reliquerit virum, et tormu tionem seu Breviarium canonum ante sua tempora in Africa receptorum, ad restituendam Africanæ Ecelesize disciplinam composuit (codem fere tempore quo Dionysius Exiguus suam Collectionem edidit ad asurn Ecclesiae Romana), omissis canonibus apostolieis, Ephesinis, et Chalcedonensibus, et additis Sardicensibus, et quibusdam decretis Siricii papæ ex illius epistola ad episcopos Africanos scripta, sed et Africanis, Carthaginensibusque conciliis. Habuit enim Ecclesia Africana certam et receptam suarum synodorum collectionem, Africanorum canonum nomine a concilie Carthaginensi universali tetius dice-. ceseus Africa probatam, illiusque actis Insertam (a achis Latine et Græce, sub titulo Codicis Canonum Ecclesia Africana anno 1615 editam, cujus novam C musc editionem damus) quam Dionysius Exiguus in sua Collectione posuit, et synodus Trullana confirnvil. Postea vero, Collectionem canonum et decretorum pontificum a Dionysio Exiguo concinnatam, ab ipea Africana Ecclesia receptam fuisse indicat Breviarium, seu Concordia canonum Cresconii Africani episcopi, que circiter annum 698 scripta, et tota ex Dienysiana Collectione expressa est. Sed de his pluribus in pressatione ad Codicem Canonum Ecclesia Africana.

Gallicana etiam Ecclesia veteri jure canonico usa est, quatuor videlicet priorum conciliorum cecumenicorum, et creteris ab ils confirmatis, et ab Ecclesia universa receptis; non tamen ex Dionysiana interabetar in collectione quæ Isidori Mercatoris nomen præfert, in editione Conciliorum Coloniensi.

Codicis autem Canonum Ecclesiæ Gallicanse meimit symodus Parisiensis, in causa Pretextati Rothomagensis episcopi, apud Gregorium Turonensem (Lib. v, c. 18), qui Librum Canonum vocat, in quo novum canonem, quasi apostolicum a Chilperico rege annexum ait, qui in veteri Codice Canonum Ecclesias universas non erat : Ipse vero (Chilpericus) discessit, transmittens Librum Canonum, in quo erut quaternio norus annexus, habens canones quasi apostolicos, continentes hæc : « Episcopus in homicidio, adulterio et perjurio deprekensus, a sacerdolio divellawr (Can. Apost. 25). . Unde liquet canones qui di-

Ac primum quidem, certum est Africanos, Nicceni A cuntur Apostolorum, antehac a Gullis non receptos, sed ignotos fuisse. Sigebertus rex Francorum in epistola ad Desiderium Caturcensem episcopum (Tom. I Script. Hist. Franc.), profitetur optare conservare Statuta canonum, et ecclesiasticas regulas, sicut parentes ejus observaverant. Et episcopi Galliæ sub Childeberto Austrasiorum rege in synodo Metensi, Egidium Rhemensem episcopum (Greg. Tur. lib. x. c. 19), lectis canonum sanctionibus, ab ordine sacerdotali removerunt. Et sub eodem Childeberto, in causa Ingeltrudis, ipse Gregorius (Lib. 1x, c. 55) canonum Nicænorum nomine (qui Codici Canonum Ecclesia universa, quo utebatur Gallicana Ecclesia. prætitulati erant) citat canonem 14 concilii Gangrensis: Canonum Nicænorum decreta relegi, in quiin quo bene vixit, spreverit, dicens, quio non sit portio in illa cœlestis regni gloria, qui suerit conjugio copulatus, anathema sit. Sed et synodi guædam Gallicanæ, ut Valentina, Rhegensis, Arelatensis 11, Agathensis, et Epaonensis, citant canones Nicænos, Ancyranos, et Laodicenses, ex veteri translatione apud Gallos tunc recepta, que apud Isidorum Mercatorem reperitur, qua semper liberius usi sunt quam Dionysiana, usque ad Caroli Magni tempora. cui ejus exemplar oblatum est ab fladriano pana I. et deinceps Dionysiana illa in corpus canonum interpretatione, Africanisque canonibus, et decretis priorum pontificum Romanorum a Dionysio Exiguo collectis perpetuo usi sunt : quod in conciliis Gallicanis sub Ludovico Pio imperatore, cæterisque subsequentibus observare licet.

Idque aperte indicat Hinemarus Rhemensis archiepiscopus, qui sub Carolo Calvo imp. vixit, in opusculo adversus Hinemarum Laudunensem (Car. 43), his verbis : Qui sunt illi quos et apostolica sedes. et omnes episcopi per universum orbem, et omnis Ecclesia catholica canones appellant? quique a Nicono concilio, quod primum in nostris codicibus quos ab apostolica sede majores nostri acceperant sequendos, per ordinem usque ad Africanum concilium, pro canonibus recipiendis, venerandis et observandis relinent. Et paulo post de decretis pontificum loquens : Pande nobis, quæsumus, quid censeas de corum decretis qui post Nicænum concilium, et alia catholica pretatione, sed ex altera votustiore, illa scilicet quæ p concilia, observunda decretalia constituta de eisdem sacris canonibus promulgata sanxerunt, sicut Siricius, Innocentius, Zosimus, Bonisucius, Calestinus, Leo. Hilarus, Symmachus, Gelasius, Hormisda, Gregorius, et quique alii (Anastasius scilicet et Simplicius, qui in Dionysiana collectione recensentur), quorum decreta Ecclesia catholica, et l'atres, ac prædecessores nostri servanda tenuerunt, et renerati sunt. Ex quibus apparet, ut ait Baronius, hactenus non usu receptus epistolas illas que ante Silvestrum (legendum Siricium) diversorum pontificum Romanorum feruntur ab Isidoro collectæ. Atque de iis intelligendum est. quod olim ab episcopis Galliæ Nicolao I papæ scriptum ipse testatur, decretalia priscorum pontificum in toto corpore Codicis Canonum non inveniri descripta.

nysiunam collectionem, ex canonibus et decretis pontificum compositam, que tum in Ecclesia Gallicana usu ecclesiastico erat generaliter recepta. Hincmarus enim decreta pontificum a Siricio ad Gregorium juniorem, codice Romano comprehensa, passim citat, ae nominatim Innocentii epistolam ad Victricium Rothomagensem episcopum, ex sacris canonibus promulgatam ait. Synodalia vero decreta quæ Sylvestro tribuuntur, improbat his verhis: Qnoniam quidam quasi in auctoritatem proferunt Sylvestrum papam decrevisse talia que Ecclesia catholica inter synodalia decreta non computat, que majores nostri inde nobis tenenda suis posteris reliquerunt, hic necessarium ponere duximus. Scriptum namque est in Sylvestri excerpto, quem Isidorus Hispalensis collegit, cum epistolis Romanæ sedis pontificum a Clemente usque ad B. Gregorium, eumdem Sylvestrum decrevisse, ut nullus laicus crimen clerico audeat inferre, etc. Quæ dicta quam adversa sibi, et quam diversa a sanctis canonibus, et sasris legibus sint, memo est qui dubitet, qui et hæc dicta cum ratione attenderit, et sacras regulas ac leges diligentius legerit. Perperam Hinemarus hanc collectionem epistolarum pontificum Romanorum a Clemente ad B. Gregorium, Isidoro Hispalensi episcopo tribuit, quæ omnino tribuenda est Isidoro Mercatori, quam ab Hispania in Gallias allatam, Riculphus Moguntinus episcopus primum evulgavit, ut ipse Hincmarus testatur epistola adversua Hinemarum Laudunensem episcopuro, ubi de sen- C tentiis ex Græcis et Latinis canonibus atque synodis, decretisque pontificum ab fladriano collectis, et Engelramno episcopo datis lequens : De illis, inquit. sententiis plena est terra ista, sieut et de libro collecsarum epistolarum ab Isidero, quem de Hispania allatum Biculphus Moguntinus episcopus in hujusmodi, sicul in capitulis regi s curiosus, obtinuit, et istas regienes de illo repleri fecit, Vixit autem Riculphus tempore Caroli Magni, et concilio Moguntino auno \$15 celebrate profuit.

Habeit etiam Ecclesia Gallicana, præter codicem universalem, quamdam suarum synodorum collectionem, Gallicanorum canonum nomine receptam, quorum meminit Bormisda papa apud Gratianum his verbis : Seeundum titulos antiquorum Patrum, saneto p vetur. Quod desumptum est ex Siricii epistola a Spiritu suggerente conscriptos, et secundum sententius 518 spiscoporum (hoe est Nicsenos canones), quas etiam Gallicani canones continere videntur, clerici in adultorio deprehensi, ant ipsi confessi, ant ab alfis convicti, ad honorem redire non possunt (Can. Si quis diaconus, 50, distinct.). Atque horum Gallicanorum canonum Iliapanos studiosos fuisse, illorumque auctoritatem sequendam sæpe sibi proposuisse indicat concilium Tarraconense tempore ejusdem Hormisdæ anno 517 celebratum, can, 11, Ut nullus monachorum forensis negotii susceptor vel exsecutor existat, nisi id quod monasterii exposuit utilitas, abbate sibi nikilomieus imperante, canonum ante omnia Gallicanorum, de eis constitutione servata. Et llordense (524), can. 5;

Hic enim Codicis Canonum voce intelligi par est Dio- A Valentinum (500), can. 2; Hispalense 1 et Toletau m xu, de iisdem observari statuunt que in concillis Agathensi, Aurelianonsi, Rhegensi, et Valentino Gallicis constituta essent, quorum etiam verba subjiciunt, atque ex iis de controversiis ecclesiasticis pronuntiant. Tanta fuit tunc temporis Ecclesice Gallicana auctoritas apud Hispanos, ut quod ab illa sancitum erat, imitandum statuendumque ducerent. Agobardus Lugdunensis episcopus, qui sub Ludovico Pio vixit, Gallicanorum etiam canonum meminit his verbis (Lib. de Dispensat. eccles.): Sunt qui Gallicanos canones, aut aliarum regionum, putent non recipiendos, eo quod legati Romani, seu imperatoris, in eurum constitutionibus non intersuerint, etc. Et epistola ad imperaturem : Nue accedit quod pia consideratione quodam sermone, sine excerptoris nomine, de gestis B dignum videtur, de canonibus sciticet Gallicanis, qui quasi superflui aut inut les a quibusdam respuntur, eo quod neoterici Romani cos non commendaverint, cum antiqui religiose eos venerati sunt. Neque hoc idcirco dicitur, ut passim omnium episcopalium conventuum sanctiones equali auctoritate recipiende credantur, ut Nicæni, Chalcedonensis, et cæterorum generalium ex tolius mundi consensu congregatorum et receptorum; sed quia congrue veneratione, pro causis necessariis, quarum definitiones in illis generalibus non inveniuntur, fides sis eis adhibenda religione debita. Quibus verbis discrimen utriusque collectionis qua usa est Ecclesia Gallicana, aperte ostenditur. Illud etiam indicat concilium Vasense n. anno 529 habitum, canone primo: El quampis omnia quæ a sanctis sacerdotibus vel slericis observari debeant, et antiqui et novelli canones continere probentur, etc. Noc enim canone, ut et passim in conciliis Gallie, antiquorum canonum nomine, Codicem Canonum Ecclesic universe significari dubium non est. Addam, Gallo: ante Dionysianam collectionem a Carolo Magno re ceptani, Africanis canonibus uti solitos fuisse, ut indicat concilium Matisconense 11, anno 588 celebratum canone 6 : Jam enim de tali causa, et in conciliis Afriennis definitum est. Quam definitionem nostro quoqua dignam duximus sociare decreto, et allocare, ut sacra menta altaris nonnisi a jejunis celebrentur. Nonnulla etiam epistolas pontificum Rom. suo codici inse ruisse testatur concilium Agathense, can. 9 : Siric. episcopi auctoritas, que est his canonibus inserta, so Himeriam Tarraconeusem, quem posten Dionyski Exiguus sum decretorum pontificum collectioni in seroit

Sunt et alle quadam Gallicanse collectiones, capi tula videlicet occlesiastica Caroli Magni, Ludovi Pii, et Lotharii impp. ab Ansegiso et Benedicto Le vita collecta, atque omicia pene ex Codice Canon a Ecclesiæ Romanæ, et Isidori Mercatoris collection desampta, que in concilio Meldensi observari pl cuit can. 78 : Ut capitula ecclesiastica a D. Care Magno imp., nec non a D. Ludovico Pio Aug. promulga obnice observari præcipiantur, sicut et legalia observanc esse noscuntur. In quibus capitulis passini cit n! canones et decreta pontificum que in codice Rom:

codicem, quem ab Hadriano I Karolo Magno datum fuisse diximus, circa hac tempora ab Ecclesia Gallicana primum receptum et approbatum fuisse. Exstant et capitula Karoli Calvi et successorum aliquot Franciæ regum in diversis synodis edita, a Jacobo Sirmondo in unum collecta, notisque doctissimis il-Instrata anno 1623. Secutus est Ivo Carnotensis epiacopus, cujus collectio circa annum 1102, sub Decreti momine, jampridem in lucem prodiit.

Restat ut de Hispanica et Anglicana Ecclesia aliquid dicamus. Ac de Hispanis quidem dubitari non potest illos priscorum Canonum Codice Ecclesiæ universe comprehensorum, jure ab initio usos fuisse, quorum adeo studiosi et amantes suere, ut cum symodis subscriberent, hac formula uterentur, salva B Dionysii Exigui interpretatione usi sunt, sed illa veancteritate priscorum canonum, ut in subscriptionibus concilii Toletani 11 observare licet. Et Bracharen:e concilion anno 565 celebratum, nominatim Codicis Canonum meminit his verbis: Lucretius episcopus dirit : Necessarium arbitror, si vestræ fraternitati videtur, ul instituta sanctorum Patrum, recensitis untiquis canonibus, innolescant: quæ elsi non omnia, certe val pauca quadam qua ad instructionem clericalis disciplina pertinent, relegantur. Omnes episcopi dixerant: Placet qued dictum est, et congrua res est, ut quibus fortasse per incuriam abolita sunt ecclesiastica constituta, audiant sanctorum canonum regulam, et observent. Relecti sunt ex Codice Canonum, coram concilio, tam generalium synodorum canones quam localium. Et postes, can. 40 : Placuit ut præcepta an- C tiquerum canenum que modo in concilio recitata sunt, millus audent præterire. Codicis etiam Canonum meminit concilium Toletanum 17, anno 655 celebratum, can. 3, 2et A : Diaconus Codicom Canonum in medie proferens, capitula de conciliis agendis pronuntiat. Habultse étiam Espanet, ut & Africanos et Gallos, quamdam anarum synétosum specialem collectionem ex Hispanize conciliis compositam, innuere videtur Innocentius III papa in epistela ad Petrum Compostellanum illius verba referens (Tom. 111 Concil.): Emeritense, inquit, concilium authenticum esse, multis rationibus astruebas, tum quia cum aliis conciliis continetur in libro qui Corpus Canonum appellatur, quem Alexander papa per interlocutionem authenticum approbarit. Cui collectioni Hispanica nonnulla Eccle- D size Gollicanze constituta, et quasdam pontificum Romanorum epistolas decretales insertas fuisse facile est colligere ex iis que supra de Gallicanis canonibus diximus, et ex concilii Toletani ni (585), can. 1, et Barcinouensis (599), can. 3. Ilke vero sunt epistolæ que postea in Codice Canonum Ecclesia Romana insertæ sant. Quod enim dicitur can. 16 coacilii Toletani 17, Synodica præsulum Romanorum decreta Apocalypsim Joannis inter divinos libros recipiendam constituunt, id procul dubio intelligi par est de epistola Innocentii I papæ ad Exuperium Tolosanum, in qua de libris in canone recipiendis agitur, inter ques Innocentius Apocalypsim Joannis nominatim recenser Et in concilio Toletano vi laudatur Leonis I

ne Eccleske comprehenduntur. Unde apparet illum A papæ sententia ex illius epistola ad Rusticum Narhunensem episcopum desunipta, quæ quidem Innocentii et Leonis epistolæ in Codice Canonum Ecclesiæ Romanæ reperiuntur.

Hoc ipso sæculo, Martinus Bracharensis episcopus Latinam Græcorum canonum interpretationem edidit, quæ collectionis Orientalium canonum nomine. ad Nitigesium vel universum concilium Lucencis Ecclesiæ directa, inter concilia Hispaniæ exstat. Unde autem singula capitula sumantur, non ascripsit. Sed si ea conferamus cum Gracis canonibus Codice Ecclesiæ universæ comprehensis, ex co omnino desumpta esse inveniemus, paucis exceptis quæ ex Toletanis conciliis ad utilitatem Ecclesiarum Hispaniæ, sive ab eo, sive ab alio addita sunt. Nec Hispani Latina teri quam Isidorus exhibet, ad cujus methodum concilia Hispania, ut Toletanum xII, citat Gracos canones. Ex hac autem collectione apparet, canones qui dicuntur Apostolorum, a Martino Bracharensi esso præteritos, ut pote illius ætate ab Ecclesia Hispanica nondum receptos. Sed et Isidorus Hispalensis episcopus, qui concilio Toletano iv subscripsit, de his canonibus hac tradit : Canones qui dicuntur Apostolorum, seu quia eosdem nec sedes apostolica recipit, nec sancti Patres illis assensum præbuerunt, pro eo guod ab hæreticis, sub nomine apostolorum composi.i dignoscuntur, quamris in eis utilia inveniantur, tamen ab auctoritate canonica atque apostolica evrum gesta constat esse remota, atque inter apocrypha deputata. Secutus est Isidorus alter, etiam Hispanus, qui in pluribus vulgatis et mss. codicibus, Mercator appellatur. Is veterem codicem auxit, accessione ipsorum canonum apostolicorum, Sardicensium etiam et Africanorum, ac diversorum conciliorum Gallice et Hispania: sed et epistolarum decretalium Romanodum pontificum, a Clemente usque ad Gregorium Magnum, ut lose testatur in epistola suæ collectioni præfixa, quam ms. penes nos habemus, quæ etiam in Corpus Gratiani relata est (Can. Placait, 16 dist.). In principio hujus voluminis, inquit, qualiter concilium apud nos celebratur posuimus, ut qui nostrum ordinem sequi voluerint, sciant qualiter hoc agere debeant. Denique propler eorum auctoritatem, cæteris conciliis præposuimus canones qui dicuntur Apostolorum, licet a quibusdam apocryphi dicantur, quoniam plures eos recipiunt, et sancti Patres corum sententias synodali anctoritate roboraverunt, et inter canonicas posuerunt constitutiones. Deinde quarumdam epistolarum decreta virarum apostolicorum interseruimus, id est Clementis, Anacleti, Evaristi, et cæterorum apostolicorum quas poluimus hactenus reperire epistolas, usque ad Sylvestrum papam. l'ostmodum vero Nicæнат вуиоднт constituimus, propter auctoritatem ejusdem magni concilii. Deinceps diversorum conciliorum Græcorum ae Latinorum, sive quæ ante, seu quæ postmodum facta sunt, sub ordine numerorum ac temporum, capitulis suis distincte sub hujus voluminis aspectu locavimus: subjicientes etiam reliqua decreta præsulum Romanerum usque ad sanctum Gregorium. Ipse autem Isidorus. Mercator concilii Teletani xi (675) meminit, illiusque A et ex eodem libro decem capitula, qua per loca notacollectio a canonibus apostolorum protenditur usque ad concilium Toletanum xu. Huic etiam inserti sunt canones ab Hadriano I pontifice collecti, et Ingelramno Mediomatricæ urbis episcopo traditi. Unde liquet hanc collectionem non esse Isidori Hispalensis episcopi, ut multi nomine decepti perperam sunt opinati, sed illius Isidori cognomento Mercatoris. Isidorus enim Hispalensis, ut testantur Hispanici scriptores, mortuus est anno 635. Ex superioribus vero constat Isidorum Mercatorem vixisse circa Caroli Magni et Hadriani I pontificis tempora, quorum ætate illius collectio in Gallia primum innotescere copit, quæ aucta multorum canonum accessione in nomen illud transiit, ut etiam LIBER seu CORPUS CANONUM diceretur; sic enim habet illius inscriptio in meo B codice ms.: Incipit liber qui appellatur Corpus ca-

De Codice Canonum Ecclesiæ Britannicæ seu Anglicanæ testimonia quædam exstant apud rerum Britannicarum scriptores. Legimus enim Theodorum archiepiscopum Cantuariensem librum scripsisse, qui Patrum Canones vocabatur, in concilio Herefordiensi (673) probatum, ut illius acta testantur apud Bedam, Anno tertio, inquit, Ecgfridi regis, Theodorus cogit concilium episcoporum, una cum eis qui canonica Patrum statuta deligerent et nossent. Et paulo post ipsius Theodori verba referens, qui huic concilio præfuit : Rogo, dilectissimi fratres, ut quæque decreta ac definita sunt a sanctis Patribus, incorrupta ab omnibus nobis serventur. Omnes consacerdotes nostri dixerunt: Optime omnibus placet, quaque definierunt sanctorum canones Patrum, nos quoque omnes alacri animo libenfissime servare. Quibus statim protuli librum Canonum, veram, quia nobis maxime necessaria sciebam, illis coram ostendi. Quæ quidem capitula ipse Beda subjicit. Sed et vetustiores et recentiores synodorum Ecclesia Britannicæ canones exstant in editione Conciliorum Anglize II. Spelmanni viri clarissimi, ex quibus planum est Grecis canonibus, Africanis, et Gallicanis Anglos usos fuisse.

Sunt et alize Latinze collectiones canonum, Burchardi scilicet Wormatiensis episcopi, et Ivonis Carnotensis, que sub titulo Decretorum editæ sunt. Denique Gratianus Bononiensis monachus, omnium Collectorum canonum novissimus, sub Innocentio II papa decretum composuit ex Græcis et Africanis, aliisque canonibus, et decretis pontificum Rom. veterumque Patrum sententiis collectum (quod absolute jus canonicum sive pontificium nuncupatur), ab Ecclesia Romana probatum et consirmatum, cujus jure omnes controversiæ ecclesiasticæ hodie judi-

Atque hac dicta sint de veteri Codice Canonum Ecclesiæ universæ, ejusque confirmatione et auctoritate, jurisque canonici origine et progressu, tam ia Oriente quam in Occidente, Græcisque ac Latinis vetustis et recentioribus canonum collectoribus et interpretationibus. Quid autem in hujus operis editione præstiterimus, res ipsa patefaciet. Sane textum Gracum canonum, ex edito codice Joan. Tilii, bona Ade exscripsimus; et quia multis in locis mendosus erat, collatis plurimis Græcorum canonum exemplaribus editis et manu exaratis, accurate emendavimus, variantesque lectiones ascripsimus, ac Latina Dionysii Exigui interpretatione omnino fere usi sumus; notat denique et observationes quasdam adjecimus.

# CODEX CANONUM

# ECCLESIÆ UNIVERSÆ.

# CONCILII NICÆNI ŒCUMENICI I

CANONES XX (an. Chr. 325).

ci. Εί τις δυ υδοφ ύπο Ιστρών έχειρουργάθη, ή ύπό D βαρδάρων έξετμάθη, ούτος μενέτω έν τῷ κλήρῳ. Εί δέ **τες ύγκαινων έαυτον έξέτεμεν, τούτον καί έν τῷ κλήρ**ῳ **Εξεταζόμενου πεπα**ύσθαι προσήπει, καὶ ἐκ τοῦ δεύρο μποένα των τοιούτων χρήναι προάγεσθαι. ώσπερ δέ τουτο πρόδηλου, ότι περί των έπιτηδευόντων το πράγμα καί τολμώντων έαυτούς έκτιμνειν, εξρηται, ούτως εξ τινες ύπὸ βαρδά ων ή δεσποτών εύνουχώσθησαν [εύνουχισθέντες], ευρίσχοιντο άλλως άξιοι, τούς τοιούτους είς κλήρον προσleter à xerèr.

β. Επειδή πολλά ήτοι ύπο άνάγχης ή άλλως έπειγομένων των άνθρώπων έγένετο παρά τον κανόνα τον έχ-- κλοσικοτικόν, ώστε άνθρώπους άπο έθνικου βίου άρτι

I. Si quis in morbo a medicis exclsus, vel a barbai exsectus est, is maneat in clero. Si quis autem san seipsum abscidit, hunc, etiam in clero constitutu abstinere convenit, et deinceps nullum talem prom veri oportet. Sicut autem hoc manifestum est, qu de iis qui de Industria hoc agunt, audentque seip abscindere, dictum est : ita si qui vel a barbaris, a dominis eunuchi facti sunt, et ii alioqui digui veniantur, tales in clerum admittit canon.

II. Quoniam multa vel necessitate, aut aliter gentibus hominibus, facta sunt præter canonem .clesiasticum, ita ut homines e gentili vita nuper

τας, εύθύς ἐπὶ τὸ πνευματικόν λουτρόν άγειν, καὶ άμα τω δαπτισθάναι προσάγειν είς ἐπισκοπήν, ή είς πρεσθυτιρείου πελώς έδοξεν έχειν του λοιπού μηδέν τοιούτον γώνεθαι. Καὶ γάρ καὶ χρόνου δεῖ τῷ κατηχουμένω, καὶ μετά τὸ βάπτισμα δοκιμασίας πλείονος: σαφές γάρ τὸ έποστολικόν γράμμα το λέγον, ε Μά δε νεόφυτον, ενα μή τυφωθείς είς πρίμα έμπέση και παγίδα του διαδολου: > Εί δι προιόντος του χρόνου ψυχικόν τι άμάρτημα εύρεθεία περί το πρόσωπου, και έλέγχοιτο ύπο δύο ή τριών μαρτύρων, πεπαύσθω ο τοιούτος του κλήρου ο δέ παρά ταυτα ποιών, ώς ύπεναντία τῆ μεγάλη συνόδω θρασυνόμετος, αύτος κωδυνεύσει περέ του κλήρου [του κλήpoul.

γ΄. Δπαγόρευσεν παθόλου ή μεγάλη σύνοδος, μήτε ἐπισχόπφ, μέτε πρεσδυτέρφ, μέτε διαχόνφ, μέτε όλως Β scopo, nec presbytero, nec diacono, nec ulli penitus ετεις εφερ ερ κήτιρον εξείλας απλειακκιολ ληλαίκα εχείν. ऋλ दें मूर्व केंद्रब μπτέρα, ที άδελφήν, ή θείαν, ή ά μόνα πρόσωπα πάσαν ύποψίαν διαπέφευγεν.

δ. Επίσχοπον προσάκει μάλιστα μέν ύπο πάντων τῶν εν τὰ ἐπαρχία καθίστασθαι, εί δε βραχερές εξά το τοιούτω, ά διά πατεπείγουσαν άνάγκην, ή διά μήκος όδου, έξ επεντος τρείς έπὶ τὸ αὐτὸ συναγομένους, αυμψήφων γενομένων και των απόντων και συντιθεμένων δια γραμμάτων, τότε τὰν χειροτονίαν ποιείσθαι. Τὸ δὲ κύρος τῶν γαομέτων δίδοσθαι καθ έκάσταν έπαρχίαν τῶ μυτροrolity.

ε΄. Περί των αποινωνήτων γενομένων, είτε των εν κλάρω, είτε τών εν λαικώ τάγματε τεταγμένων, ύπο τών καθ' επίστην επαρχίου επισκύπων κρατείτω ή γνώμη κατά του C περόνα του διαγορεύοντα, τους υφ' έτέρων αποδληθέντας, έφ ετέρων μά προσίεσθαι. Έξεταζέσθω δέ, μά μικροψυχία & φελουεικία τι τινι τοιαύτη αποδία του ἐπισκόπου <del>έποσυνάγωγ</del>οι γεγένηνται. Ίνα ούν τούτο τήν πρέπουσαν Είταστο λαμβάνη, καλώς έχειν έδοξεν έκαστου ένιαυτου **πό έχάσταν έπαρχίαν δίς το**ῦ έτους συνόδους γίνεσθαι, ότα πάντων των έπισκόπων τῆς ἐπαρχίας ἐπὶ τὸ αύτὸ συναγομένων, τὰ τοιαῦτα ζητήματα έζετάζοιντο [Εξετάζωνται], και ούτως οι όμολογουμένως προσκεκρουκότες τῷ ἐπισχόκῳ κατὰ λόγον ἀχοινώνητοι παρά πᾶσιν είναι δόξωσι, μέχρις αν τῷ κοινῷ τῶν ἐπισκόπων δόξη τέν φελανθρωποτέραν ύπέρ αὐτῶν ἐκθέσθαι ψῆφον. Δί δέ σύνοδοι γενέσθωσαν μία μέν πρό τῆς τεσσαρακοστῆς, ένα πάστης μεπροψυχίας αναιρουμένης, τὸ δώρον καθαρίν προσφέρηται τώ Θεώ. δευτέρα δέ, περί του του μετοπώ- D ρου παιρόν.

c. Τά ἀρχαΐα εθη πρατείτω τὰ ἐν Δίγύπτω, καὶ Λιδύη, το Πενταπόλει, ώστε τον εν 'Αλεξανδρεία επίσκοπον πάνtres τούτων έχειν τὰν εξουσίαν, εμειομ και τῷ εν τῷ Ῥψhù έπισπόπει τουτο [τοιούτο] σύνηθές έσταν. Όμοίως δέ καί πετά του Αντιόχειαν καί ἐν ταῖς άλλαις ἐπαρχίαις, τὰ πρεσθεία σώζεσθαι ταϊς έπλλησίαις. Καθόλου δέ πρόδηλ ν tairo, ότι εί τις χωρίς γιώμης του μητροπολίτου γένοιτο έπίσποπος, του τοισύτου ή μεγάλη σύνοδος ώρισε μή δείν είναι ἐπίσχοκον. Ἐάν μέν τοι τῆ κοινῆ πάντων ψήφω εὐλόγο ούση, και κατά κανόνα εκκλησιαστικόν, δύο ή τρείς & chrise φιλονεικίαν αντιλέγωσι, κρατείτω ή των πλειόme topoc.

προσελθοντας τặ πίστει, και ἐν ολίγω χρόνω κατηχηθέν- A cedentes ad fidem, et exiguo tempore eruditi, statim ad spirituale lavacrum ducantur, et simul atque baptizati fuerint, ad episcopatum vel presbyterium promoveantur; recte habere visum est, ut nihil deinceps tale fiat. Nam et tempore opus est catechumeno, et post baptismum probatione majore: apertum enim est apostolicum scriptum, dicens : Non neophytum, ne forte inflatus in judicium incidat, et laqueum diaboli. Si vero procedente tempore aliquod animi poccatum inveniatur in ea persona, et duobus vel tribus testibus convincatur, abstineat talis a clero: qui autem præter hæc facit, ut qui magnæ synodi adversarius esse audeat, ipse de clericatu periclitabitur.

> III. Vetuit omnino magna synodus, ne liceat epieorum qui sunt in clero, extraneam [ subintroductam | babere mulierem; nisi forte aut matrem, aut sororem, aut amitam, vel eas tantum personas quæ omnem suspicionem effugiunt.

> IV. Episcopum oportet maxime quidem ab omnibus qui sunt in provincia episcopis constitui : si vero hoc difficile fuerit, aut propter urgentem necessitatem, aut propter itineris longitudinem, tres omnino in idipsum convenientes, dummodo consenserint qui absunt, et per litteras approbaverint, ordinationem faciant. Confirmatio autem eorum qua in quaque provincia geruntur, tribuatur metropolitano.

V. De iis qui communione privantur, seu ex clero, seu ex laico ordine, ab episcopis uniuscujusque provinciæ servetur hæc sententia secundum canonem qui pronuntiat, ut hi qui ab aliis abjiciuntur, ab aliis non recipiantur. Inquiratur autem ne simultate, aut contentione, aut aliqua alia molestia episcopi sint excommunicati. Ut hoc ergo decentius examinetur, recte habere visum est ut singulis annis per unamquamque provinciam bis in anno synodi fiant, ut omnes in unum convenientes episcopi provinciæ, ejusmodi quæstiones examinent, et sic qui manifeste offenderint episcopum, juste excommunicati ab omnibus esse videantur, donec episcoporum cœtui visuu fuerit pro iis humaniorem serre sententiam. Synodi autem fiant, una quidem ante Quadragesimam, ut omni simultate sublata, munus purum Deo offeratur: secunda autem circa tempus autumni.

VI. Antiqui mores obtineant, qui sunt in Ægypto, Libya et Pentapoli, ut Alexándrinus episcopus horum omnium habeat potestatem, quoniam illa est Romano etiam episcopo consuetudo. Similiter autem et in Antiochia, et in aliis provinciis privilegia serventur Ecclesiis. Illud autem omnino manifestum est, quod si quis præter sententiam metropolitani factus sit episcopus, hunc magna synodus statuit non oportere esse episcopum. Si vero communi omnium suffragio rationi consentaneo, et secundum ecclesiasticum canonem, duo aut tres contentiose, seu propria pertinacia inducti contradizerint, obtineat plurimorum

ζ. Επειδή συνήθεια κεκράτηκε κ.ὶ ποράδοσις ἀρχαία, Α ώστε τὸν ἐν Δελία ἐπίσκοπον τιμᾶσθαι, ἐχέτω τὴν ἀκολουθίαν τῆς τιμῆς, τῆ μητροπόλει [τῆς μητοοπόλεως] σωζομένου τοῦ οἰκείου ἀξιώματος.

η΄. Περί τῶν ὀνομαζόντων μέν ἐαυτούς χαθαρούς ποτε, προσερχομένων δέ τη καθολική και άποστολική εκκλησία, έδοξε τη άγια και μεγάλη συνόδω, ώστε χειροθετουμένους αὐτούς, μένειν οῦτως ἐν τῷ κλήρω. Πρὸ πάντων Αἐ τοῦτο υμολογήσαι αὐτούς ἐγγράφως προσήχει, ὅτι συνθήσωνται και άκολουθήσουσι τοῖς τῆς καθολικῆς καὶ άποστολικής έκκλησίας δόγμασι, τοῦτ' ἐστί, καὶ διγάμοις ποινωνείν, και τοίς εν τῷ διωγμῷ παραπεπτωκόσιν, εφ' ών καί χρόνος τέτακται, καί καιρός ώρισται, ώστε αὐτούς άχολουθείν έν πάσι τοῖς δόγμασι τῆς χαθολιχῆς ἐχχλησίας. Ενθα μέν οὖν πάντες εἶτε ἐν κώμαις, εἴτε ἐν πόλεσιν αὐτοἰ μόνοι εύρίσχοιντο γειροτουηθέντες, οὶ εύρισχόμενοι έν τῷ κλήρω έσονται έν τῷ αὐτῷ σχήματι [τάγματι]. Εἰ δέ τοῦ της καθολικής έκκλησίας έπισκόπου ή πρεσδυτέρου όντος προσέρχονταί τενες, πρόδηλον, ώς ὁ μέν ἐπίσκοπος τῆς έκκλησίας έξει το άξίωμα του έπισκόπου, ο δε όνομαζόμενος παρά τοῖς λεγομένοις καθαροῖς ἐπίσκοπος, τὴν τοῦ πρεσθυτέρου τιμήν έξει, πλήν εί μή άρα δοχοίη τῷ ἐπισκόπω της τιμής του δνόματος αυτόν μετέχειν. Εί δέ τουτο αύτῷ μὴ ἀρέσκει, ἐπινοήσει τόπον ἢ χωρεπισκόπου η πρεσθυτέρου, ύπερ του έν τῷ κλήρω όλως δοκείν είναι, ένα μή εν τη πόλει δύο επίσχοποι ώσιν.

θ'. Εἴ τενες ἀνεξετάστως προσήχθησαν πρεσδύτεροι, ἢ ἀναχρινόμενοι ώμολόγησαν τὰ ἐμαρτήματα [ήμαρτημένα] αὐτοῖς, καὶ ὁμολογησάντων αὐτών, παρά κανόνα κινούμενοι οἱ ἄνθρωποι τοῖς τοιούτοις χεῖρα ἐπετεθήκασεν, τούτους ὁ κανών εὐ προσίεται. Τὸ γὰρ ἀνεπέληπτον ἐκδικεῖ ἡ καθολική ἐκκλησία.

εί. \*Οσοι προεχειρίσθησαν τῶν παραπεπτωχότων κατὰ ἄγνοιαν, ἡ καὶ προειδότων τῶν προχειρισαμένων, τοῦτο οὐ προκρίνει [οὖτοι οὐ προκρίνουσι] κανόνι τῷ ἐπκλησιαστικῷ γνωσθέντες γὰρ καθαιροῦνται.

ια. Περί των ιπαραβάντων χωρίς ἀνάγχης, ή χωρίς ἀραιρέσεως ὑπερχόντων, ή χωρίς πινδύνου, ή τινος τοιούτου, ό γέγονεν ἐπὶ τῆς τυραννίδος Αικινίου εδοξε τῆ συνόδω, εἰ καὶ ἀνάξ οι ἦσαν φιλανθρωπίας, ὅμως χρηστεύσασθαι εἰς αὐτούς. Ὁσοι οὖν γνησίως μεταμελώνται, τρία ἔτη ἐν ἀχροωμένοις ποιήτουσιν οἱ πιστοὶ, καὶ ἐπτὰ ἔτη ὑποπεσοῦνται δύο δὶ ἔτη χωρίς προσφορᾶς, χοινωνήσουσι τῷ λαῷ τῶν προσευχῶν.

ιδ. Οἱ δὲ προσχληθέντες μὲν ἀπὸ τῆς χάριτος καὶ D
τὴν πρώτην ὁρμὴν ἐνδειξάμενοι, καὶ ἀποθέμενοι τὰς ζώτὴν πρώτην ὁρμὴν ἐνδειξάμενοι, καὶ ἀποθέμενοι τὰς ζώνας, μετὰ δὲ ταῦτα ἐπὶ τὸν οἰκεῖον ἔμετον ἀναδραμόντες
ώς κύνες, ὡς τινας καὶ ἀργύρια πρόεσθαι, καὶ βενεφικίοις
κατορθῶσαι [δωρεσῖς καὶ ὑποσκιστετωσαν, μετὰ τὸν τῆς
πριετοῦς ἀκροάσεως Χρόνον ἐφ' ἄπασι δὲ τούτοις, προσήκει ἔξετάζειν τὴν προαίρετεν καὶ τὸ εἴδος τῆς μετανοίας.
Όσοι μὲν γὰρ καὶ φόδω καὶ δάκρυσι κεὶ ὑπομονῆ καὶ
ἀγαθοεργίαις, τὴν ἐπιστροφὴν ἔργω καὶ οὐ σχήματι ἐπιδείκνυνται, οὖτοι πληρώσαντες τὸν Χρόνόν τὸν ὡςισμένον
τῆς ἀκροάσεως, εἰκότως τῶν εὐχῶν κοινωνήσουσι, μετὰ
τοῦ ἔξεῖναι τῷ ἐπισκόπω καὶ φιλινθρωπότερόν τι περὶ
κύτῶν Σουλεύσασθαι ὅσοι δὲ ἀδιαφύοως ἤνεγκαν, καὶ

VII. Queniam consuetudo obtinuit, et antiqua traditio, ut Æliæ episcopus honoretur, habeat ordinem honoris, metropoli propria dignitate servata.

VIII. De his qui se catharos, id est puros, nominant, si aliquando ad catholicam et apostolicam Ecclesiam redierint, visum est sanctæ et magnæ synodo, ut accepta manuum impositione, sic in clero maneant. Præ omnibus autem eos scripto profiteri oportet, quod consentient, et sequentur dogmata Ecclesiæ catholicæ et apostolicæ, id est, et cum digamis communicare, et his qui in persecutione lapsi sunt, quibus etiam tempus constitutum est, et opportunitas definita, ut in omnibus sequantur dogmata catholicae Ecclesiæ. Ubicunque autem, sive in vicis, sive in civitatibus ipsi soli inventi suerint ordinati, qui inveniuntur in clero in eodem ordine permaneant. Si autem catholicæ Ecclesiæ episcopo aut presbytero existente quidam accedunt, manifestum est, quod episcopus Ecclesiæ dignitatem episcopi habeat. Qui autem apud eos, qui dicuntur cathari, nominatur episcopus, habeat honorem presbyteri, nisi forte placuerit episcopo nominis honorem illi concedere. Si hoc autem ei minime placuerit, inveniat ei locum chorepiscopi, aut presbyteri, ut in clero omnino esse videatur, ne in civitate duo sint episcopi.

IX. Si qui sine examinatione presbyteri promoti sint, vel cum discuterentur, peccata sua confessi sint, eisque confessis, homines contra canonem moti, manus imposuerint, tales canon non admittit: quod enim reprehensibile est, catholica Ecclesia non defendit.

X. Quicunque ex lapsis ordinati sunt per ignorantiam, aut dissimulationem eorum qui eos ordinarunt, hoc non præjudicat canoni Ecclesiastico; cogniti enim deponuntur.

XI. De his qui prævaricati sunt sine necessitate, aut facultatum ablatione, aut sine periculo, aut aliquo ejusmodi, quod factum est sub tyrannide Licinii, visum est synodo, licet misericordia indigni sint, benignitate tamen in eos uti. Quicunque ergo vere pænitent, tribus annis fideles inter audientes habeantur, et septem annis jaceant: duobus autem annis sine oblatione, populo communicent in orationibus.

XII. Quicunque vocati per gratiam, primum quidem ardorem sidemve suam ostenderunt, et cingulum militize deposuerunt, postea vero ut canes ad suum vomitum reversi sunt, ita ut aliqui et pecuniam darent, et benesiciis militiam repeterent, hi decem annis jaceant, post triennii auditionis tempus. In his autem omnibus observare oportet propositum et nuodum poenitentize. Quicunque enim et timore, et lacrymis, et patientia, et bonis operibus conversionem absque simulatione demonstrant, bi desinitum tempus auditionis implentes, tum demum orationibus communicabunt, et postea licebit episcopo, de his aliquid humanius cogitare. Quicunque vero indisserenter tulerunt, et habitum Ecclesiam introeundi sibi

<sup>\*</sup> Legeretur melius: Περί τῶν... καθαρους, ποτί δί, etc., ut postulare videtur lectio Latina. Εριτ.

έγροσαντο πρός τὰν ἐπιστρέφειαν [ἐπιστροφήν], ἐξ ἄπαντο; πληρούτωσαν τὸν χρόνον.

εγ. Περί δέ των έξοδευόντων, ό παλαιός και κανουικος σόμος φυλαχθάσεται καὶ νῦν, ώστε, εἶ τις ἐξοδεύοι, τοῦ τελευταίου και άναγκαιοτάτου έφοδίου μή άποστερείσθαι. Εί δι απογρωσθείς και κοινωνίας πάλεν τυχών, πάλεν έν τοις ζώστι ίξετασθά, μετά των πανωνούντων τάς εύχης μόνης έστω. Καθόλου δέ και περί πάντος ούτανοσούν έξοδ ύσστος αλτούντος του μετασχείν εύχαριστίας, ὁ ἐπίς κοπος πετά δοχιμασίας μεταδιδότω [έπιδότω] της προσφοράς.

εδ . Περί των κατηχουμένων και παραπεσόντων έδοξε τῆ જેમુંલ સ્ત્રો μεγάλη συνόδω, ώστε τριών દેરών αύτούς άκροωμέ-क्ला मार्थका, महत्त्वे रक्षण्य हर्षे दृष्टिया महत्त्वे रह्मा अवराम् २०४४ ।

εε. Διὰ τὸν πολύν τάραχον καὶ τὰς στάσεις τὰς γινομένας, έδοξε παντάπασι περιαιρεθήναι την συνήθειαν την Β περά του κανόνα εύρεθεϊσαν έν τισε μέρεσεν, ώστε από πόλεως είς πόλευ μά μεταβαίνειν, μήτε ἐπίσκοπον, μήτε πρεσδύτερου, μάτε διάκονον. Εί δέ τις μετά τὸν τῆς ἀγίας παι μεγάλης συνόδου όρου, τοιούτφ του έπιχειρήσειεν, ή ἐπιδοία ἐκυτὸν πράγματι τοιούτω, ἀκυςωθήσεται ἐξάπαντος κατασκεύασμα, και άποκατασταθήσεται τη έκκλησία ε ο έπισκοπος ή ο πρεσθύτερος έχειροτονήθη.

ις. "Οσοι ριψοχινδύνως μήτε τον φόδον του θεου προ όφθαλμών έχοντες, μήτε τον έχχλησιαστικόν χανόνα είδότες έναχωρήσουσε της εκκλητίας, πρεσθύτεροι, ή διάπονοι, π έλως έν τῷ κανόνι έξεταζόμενοι, οὖτοι οὐδαμῶς δεκτοί ορείλουστα είναι τα έτέρα έκκλησία, άλλα πάσαν τοις \* ἀνάγκαν ξπάγεσθαι χρή, άναστρέφειν είς τας ίαυτων παροιχίας ή ξπιμένοντας, άχοινωνήτους είκει προσέχει. Εί και τολμήσειών τις ύφορπάσαι τον τῷ ἐτέρῳ διαφέροντα, C καί χειροτονήσαι έν τη αύτου ένκλησία, μή συγκατατ θεμένου τοῦ ίδιου ἐπισκόπου, οὖ ἀνεχώραστιν ὁ ἐν τῷ καυόνι έξεταζόμενος, ἄκυρος έστω ή χειροτονία.

εζ. Επειδή πολλοί έν τω κανόνι έξεταζόμενοι την πλεοregier zai the air ponepoelar to air ponepoes dioποντες, ἐπελάθοντο τοῦ θείου γράμματος λέγοντος, « Τὸ Eppipeer auren our eduner ent rong, sant dereifertes έπατοστάς άπαιτούσι» έδικαίωσεν ή άγια και μεγύλη erinedos, es el res expedein pere tou opou toutou tixous λαμδάνειν έχ μεταχειρήσεως, ή άλλως μετερχόμενος τὸ **πράγμα, ή ήμιολίας άπαιτών, ή όλως έττρόν τι έπινο**ών αίσχροῦ κέρδους ένεκα, καθαιριθήσεται τοῦ κλήρου, καί άλλότρεος τοῦ κανόνος έσται.

👊 . Έλθεν είς τὰν ἀγίαν και μεγάλην σύνοδον, ότι ἔν 🖸 τοσε τόποις και κόλισα, τοῖς πρεσδυτέροις τὴν εύχαperciar of dianover dedoacer, onep oute o naver, oute ή συνήθεια παρίδωπεν, τούς έξουσίαν μή έχοντας προσφέρει», «οίς προσφέρουσε διδόναι το σώμα του Χριστου. ਬહ્રद्રદેશ हैं हेपुरावृह्यित, दरा मैंदेन राम्हेंद्र राज्य देखरार्वमध्य राद्र πρό των έπισκόπων της εύχαριστίας άπτονται. Ταύτα ούν πάντα περιηράσθω, και έμμενέτωσαν οι διάκονοι τοίς ιδίοις μέτροις, ειδότες ότι του μέν επισχόπου ύπυρέται είσεν, των δε πρεσθυτέρων ελάττους τυγχάκουσε λαμβακότωσαν δέ κατά την τάξον την εύχαριστίαν ρετά τούς πρεσδυτέρους, ή του έπισχόπου διδόντος [μεταδιδόντος] αύτοῖς 🕯 τοῦ πρεσδυτέρου. ἀλλά μή andriodet de μέσω των πρεσθυτέρων Εξίστω τοίς διακό-

Legendum videtur avrois. Edit.

τὸ σχομα του εἰσιέναι εἰς τὰν ἐκκλησίαν ἀρκείν αὐτοῖς A arbitrati sunt ad conversionem sufficere, hi definitum tempus omnino impleant.

> XIII. De his qui vita excedunt, vetus et canonica lex nunc quoque servabitur, ut si quis vita excedat, ultimo et necessario viatico minime privetur. Si vero desperatus, et communionem assecutus supervixerit, sit inter eos qui communionem orationis tantum modo consequentur. Generaliter autem omni cuilibet in exitu posito, et eucharistiæ participationem petenti, episcopus cum examinatione oblationem impertiat.

> XIV. De catechumenis lapsis placuit sanciæ et magnæ synodo, ut ii tribus annis audientes tantum sint, postea orent cum catechumenis.

> XV. Propter tumultus et seditiones qua fiunt, placuit omnino consuetudinem tolli, quæ præter canonem in quibusdam partibus invenitur, ut a civitate in civitatem nec episcopus, nec presbyter, nec diaconus transferatur. Si quis autem post definitionem sanctæ et magnæ synodi, tale quid aggressus fuerit, vel se rei ejusmodi dederit, quod factum erit omnino infirmabitur, et Ecclesiæ restituetur cui fuerat episcopus, aut presbyter, vel diaconus ordinatus.

> XVI. Ouicunque temere et inconsiderate nec Dei timorem præ oculis habentes, nec ecclesiasticum canonem agnoscentes, ab Ecclesia discesserint presbyteri vel diaconi, vel quicunque omnino in canone recensentur, hi nequaquam debent in aliam ecclesiam recipi, sed omnino cogendi sunt in suas ipsofum parœcias redire : vel si perseverent, eos a communione privari oportet. Si quis etiam ausus fuerit eum qui ad alium pertinet, surripere, et in sua ecclesia ordinare, non consentiente proprio episcopo, a quo recessit qui in canone censetur, ordinatio hujusmodi irrita erit.

> XVII. Quoniam plerique qui in canone recensentur avaritiam et turpem quæstum sectantes, obliviscuntur divinæ Scripturæ dicentis: Pecuniam suam non dedit ad usuram (Psal. xiv, 5): et sænerantes centesimas exigunt, æquum censuit sancta et magna synodus, ut si quis inventus fuerit post hanc definitionem usuras sumere ex mutuo, vel aliter eam rem consectari aut sescupla exigere, vel omnino aliquid aliud excogitare turpis lucri gratia, e clero deponatur, et alienus a canone existat.

> XVIII. Pervenit ad sanctum magnumque concilium, quod in quibusdam locis et civitatibus, diaconi presbyteris eucharistiam præbeant; quod neque canon, neque consuetudo tradidit, ut qui potestatem offerendi non habent, his qui offerunt corpus Christi porrigant. Illud etiam innotuit quod jam quidam ex diaconis etiam ante episcopos eucharistiam attingant. Omnia igitur ista auferantur, et diaconi intra propriam mensuram maneant, scientes quod ministri sunt episcoporum, et presbyteris inseriores existant : accipiant autem suo ordine eucharistiam post presbyteros, vel episcopo dante vel presbytero; sed nec sedere in medio presbyterorum diaconis liceat, id enim fit præter canonem et ordinem. Si quis autem

Εί δέ τις μή θέλοι πειθαρχείν και μετά τούτους τούς έρους, πεπαύσθω της διακονίας.

εθ'. Περί τών Παυλιανισάντων [παυλιανιστών], ε τα προσφυγόντων τη καθολική εκκλησία, δρος εκτέθειται έναδαπτίζεσθαι αὐτούς εξάπαντος. Εί δέ τινες τῷ παρεληλυθότι χρόνω εν τῷ κλήρω εξηπατήθησαν [εξητάσθησαν], εί μέν ἄμεμπτοι καί άνεπίληπτοι φανείεν, άναδαπτισθέντες χειροτονείσθωσαν ύπὸ τοῦ τῆς καθολικές ἐκκλησίας έπισκόπου. Εί δε ή ανάκρισις ανεπιτηδείους αὐτούς εύρίσκοι, καθαιρεϊσθαι αὐτοὺς προσήκει ' ώσαὐτως δέ καί «ερί των διαχονισσων, χαὶ όλως περί των έν τῷ χανόνι [κλήρω] έζεταζομένων ο αὐτὸς τύπος παραφυλαχθήσεται. Εμνήσθη μέν δέ  $[F. \delta \dot{\eta}]$  των διακονισσών των έν τ $\ddot{\omega}$  σχήματι έξετασθεισών, έπει μηδέ χειροθεσίαν τινά έχουσιν, ώστε Κάπαντος έν τοῖς λαίχοῖς αὐτάς ἐζετάζεσθαι.

κ. Επειδή τινές είσιν έν τη χυριακή γόνυ κλίνοντες, καὶ ἐν ταῖς τῆς πεντηχοστῆς ἡμέραις, ὑπὲρ τοῦ πάντα έν πάση παροικία όμοίως φυλάττεσθαι, έστῶτας έδοξε τῷ ἀγία συνόδω τὰς εὐχὰς ἀποδιδόναι τῷ Θεῷ.

νοις, παρα κανόνα γάρ και παρά τάξιν ἐστὶ τὸ γινόμενον. A obedire noluerit post has definitiones, desinat esse diaconus.

> XIX. De Paulianistis, si ad Ecclesiam catholicam confugerint, definitum est eos omnino rebaptizari. Si qui vero præterito tempore in clero fuerint, si quidem inculpati et irreprehensibiles, rebaptizati ordinentur ab episcopo catholicæ Ecclesiæ. Si vero examinati, minus apti deprehensi fuerint, deponi eos convenit : similiter autem et de diaconissis, et omnino de his qui sub canone versantur, eadem forma servabitur. Diaconissarum autem meminimus, quæ in habitu quidem esse censentur, quia vero nullam manus impositionem habent, ut omnino inter laicos ipsæ deputentur.

> XX. Quoniam sunt quidam, qui die dominico genua flectunt, et in diebus Pentecostes, ut omnia similiter in omni parœcia serventur, visum est sanctæ synodo, stantes Deo orationes persolvere.

### CONCILII ANCYRANI

CANONES XXV (an. Chr. 314).

Qui quidem priores sunt Nicænis, sed ideo postpositi sunt propter auctoritatem synodi œcumenicæ.

κα. Πρεσθυτέρους τούς έπιθύσαντας, είτα έπαναπαλαίσαντας, μήτε έχ μεθόδου τινός άλλ' έξ άληθείας, μήτε προκατασκευάσαντας και έπιτηδεύσαντας και πείσαντας, C ίνα δόξωτι μέν βασάνοις ύποδάλλεσθαι, ταύτας δέ τῷ δοκείν και τῷ σχήματι προσαχθῆναι [προσαχθῶσι]· τούτους έδοξε της μέν τιμής της κατά την καθέδραν μετέχειν, προσφέρειν δέ αύτούς, ή όμιλεϊν, ή όλως λειτουργείν τι των ἱερατικών λειτουργιών μή ἐζείναι.

x6'. Διαχόνους όμοίως θύσαντας, μετὰ δὲ ταῦτα ἀναπαλαίσαντας, την μέν αύτην έχειν \*, πεπαῦσθαι δέ αὐτούς πάσης της ίερας [ίερατικής] λειτουργίας, της τε του άρτον ή ποτήριον αναφέρειν, ή κηρύσσειν. Εί μέν τοί τινες των έπισχόπων τούτους συνίδοιεν [τούτοις συνειδείεν] κάματόν τινα ή ταπείνωσιν πραότητος, καὶ ἐθέλοιεν πλεῖόν τι διδόναι ή άφαιρείν, έπ' αὐτοῖς είναι την έξουσίαν.

κή. Τούς φεύγοντας καὶ συλληφθέντας, ή ύπὸ οἰκείων παραδοθέντας, ή άλλως τὰ ὑπάρχοντα ἀφαιρεθέντας, ή υπομείναντας βασάνους, ή είς δεσμωτήριον έμπληθέντας, βοώντάς τε, ότι είσι χριστανοί και περισχισθέντες [περισχεθέντας], ήτοι είς τὰς χεῖρας πρὸς βίαν ἐμβαινόντων τῶν βιαζομένων, ή βρωμά τι πρός ἀνάγκην δεξαμένους, ὁμολογοῦντάς τε διόλου, ότι είσι χριστιανοί, και το πένθος τοῦ συμβάντος ἀεὶ ἐπιδειχνυμένους τῆ πάση καταστολή καὶ τῷ σχήματι, και τη του βίου ταπεινότητι, τούτους ώς έξω άμαρτήματος όντας, της κοινωνίας μή κωλύεσθα. Τὶ δέ και εκωλύθησαν ύπό τινων περισσοτέρας άκριβείας ένεκεν, η καί τινων άγνοία, εὐθύς προσδεχθηναι. Τοῦτο δέ ὁμοίως έπί τε τῶν ἐχ τοῦ χλήρου καὶ τῶν ἄλλων λαϊκῶν. Προσεζητάσθη δέ κάκείνο, εί δύνανται καί λαϊκοί τῆ αὐτῆ ἀνάγκη ύποπεσόντες προσάγεσθαι είς τάξιν. Εδοξεν ούν και τού-

\* Subintellige Truch. EDIT.

XXI. - 1. Presbyteros qui immolaverunt, deinde contra reluctati sunt, non simulatione quadam, sed ex veritate, nec hoc prius machinati sunt, nec consulto ac de industria id fecerunt, et persuaserunt, ut tormentis subjici viderentur, cum ea specie et opimone tantum inferrentur: visum est eos honorem quidem sedis retinere: offerre autem illis, aut sermonem conferre, vel omnino sacro aliquo ministerio fungi non licere.

XXII. - 2. Diaconos similiter qui immolaverunt. postea autem reluctati sunt, illum quidem honoren habere placuit : ipsos vero cessare ab omni sacre ministerio sive panem vel calicem offerendi, vel præ dicandi. Sed si quidam episcopi conscii sint labori eorum, et humilitatis et mansuetudinis, et voluerin eis aliquid amplius tribuere, vel auferre, in eorun potestate id esse.

XXIII. - 3. Eos qui fugientes comprehensi sunt vel a domesticis traditi, vel suis alioqui facultatibu privati, vel tormenta perpessi, vel in carcerem con jecti sunt, clamantes se esse Christianos, et eo usqu astricti sunt, ut ii qui vim afferebant (thus) in ma nus violenter immitterent, aut aliquid polluti cibi pe necessitatem sumere cogerentur, consitentes perpe tuo se esse Christianos, et ejus quod accidit doloren et amictu et habitu, et vitæ humilitate præseserer tes, hos velut inculpatos, a communione non arcer Si vero ab aliquo etiam sunt prohibiti, majoris car tionis gratia, vel etiam propter quamdam ignoral tiam, statim admittantur. Hoc autem similiter et c clericis et aliis laicis. Illud etiam perquisitum est, : possent etiam laici, qui in eamdem necessitatem i

προλα δούσα εύρίσκοιτο όρθή τοῦ βίου πολιτεία, προχειρίζεσθαι.

χδ. Περί των πρός βίαν θυσάντων, έπί δέ τούτοις καί των δειπηρσάντων είς τὰ εἴδωλα ' όσοι μέν ἀπαγόμενοι, καὶ σχήμοτι σφοδροτέρω [φαιδροτέρω] ἀνήλθον, καὶ ἐσθάτι ἐχράσαντο πολυτελεστέρα, καὶ μετέσχον τοῦ παρασπευασθέντος δείπνου ἀδιαφόρως, έδοζεν ένιαυτον ἀκροᾶσ-Gai, ύποπεσείν δέ τρία έτη, εύχης δέ μόνης κοινωνήσαι έτη δύο, και τότε έλθεῖν ἐπὶ τὸ τέλειαν.

κε. Όσοι δε ανήλθον μετά έσθήτος πενθικής, και αναπεσόντες έραγον μιταξύ δι' όλης της άνακλίσεως δαπρύσντες, εί ἐπλή : ωσαν τὸν τῆς ὑποπτώσεως τριέτη χρόσον, χωρίς προστοράς διχθήτωσον. Εί δέ μή έφαγον, δύο ὑποπεσόντες ἔτη, τῷ τρίτῳ χοινωνησάτωσαν χωρίς προσφοράς, ίνα τὸ τέλει: ντῆ τετραιτία λάβωσιν. Τοὺς δέ ἐπισπόπους έξουσίαν έχειν (Subintel. έδοξε) τὸν τρόπον]τῆς έπιστροφής δοχιμάσαντας φιλανθρωπεύεσθαι, ή πλείονα προττιθένοι χρόνου. Πρό πάντων δί και ό προάγων βίος, επί ὁ μετά ταύτα, έζεταζέσθω \* καί οἶτως ἡ φιλανθρωπία ἐπιμετρείσθω.

 Περί τῶν ἀπειλῷ μόνον ειξάντων χολάσεως, χαὶ ά αιρέσεως ύπαρχόντων, ή μετοιχίας, χαὶ θυσάντων, χαὶ μέχρ τοῦ παρόντος χαιροῦ μή μετανοπσάντων, μηδέ έπιστρεψάντων, νύν δε παρά τὸν χαιρόν τῆς συνόδου προσελδώντων, καί είς διάνοιαν της έπιστροφής γενομένων έδοξε μέχει της μεγάλης ήμέρας είς άκρόασιν δεχθήναι, καί μετά του μεγάλην ήμέρου ύποπεσείν τρία έτη, και μετά είλα δύο [τρία] έτη, κοινωνήσαι χωρίς προστοράς, καί C situs Elleiv ini to teleion, wore the naday igaet as πλης ώσαι. Εί δε τινες πρό τῆς συνόδου αὐτῆς εδέχθησαν είς μετάνοιαν, ἀπ' έχείνου τοῦ χρόνου λελιγίσθαι αὐτοῖς των άρχων της έξαιτίας. Βί μέν τοι χίνδυνος χαί θα άτου προσδοκία έκ νόσου ή άλλης τινός προφάσεως συμβαίη, τούτους έπι όρω δεχθάναι.

αζ. Περί των συνεστιαθέντων έν έορτη έθι εκή έν τόπο έγωρισμένω τοῖς έθνιχοῖς, ἶδια βρώματα ἐπιχομισαμένων zai φαγόντων, εδοξε διετίαν ύποπεσύντας δεχθήναι. Τὸ δέ εί χρά μετά της προσφοράς, έκαστον των έπισκόπων δοχιμάσαι, και τον άλλου βίον έφ' έκάστου άξιωσαι [έζεravael.

κή. Οι δε δεύτερον και τρίτον θύσαντες μετά βίας, τετραετίαν ὑποπεσέτωσαν, δύο δέ έτη χωρίς προσφοράς D coacti, quatuor annis substernantur : duodus autem κοινωνησώτωσαν, και τῷ εδδόμω τελείως δεχθήτωσαν.

zθ. "Οσοι δέ μή μόνον ἀπέστησαν, ἀλλά καὶ ἐπανέστη· σαν καὶ ἀνάγκασαν ἀδελφούς, καὶ αἶτιοι ἐγένοντο τοῦ ἀναγκασθάναι, ούτοι έτη μέν τρία τίν τῆς ἀκροάσεως δεξίσθωσαν τόπον, εν δε άλλη έξαετία τον της υποπτώσεως, είλον δε ένεαυτον χοινωνησάτωσαν χωρίς προσφοράς, ΐνα την δεππετίαν πληρώσαντες, του τελείου μετάτχωσιν. Εν μέντοι τούτω τῷ χρόνω, και τον ἄλλον αὐτῶν ἐπιτη -

λ'. Δ άχυνοι όσοι χαθίστανται, παρ αὐτήν τήν κατάστασεν εί έμαρτύραντο [έμαρτυρήσαντο] καὶ έφασαν χρήναι γριμήσαι [γαμείν], μή δυνάμενοι ούτω μένειν, ούτοι μιτά ιαύτα γαμήραντες, έστωσαν έν τη ύπηρεσία, διά

τους, ώς μηθέν ήμερτηκότας [άμαςτήσαντας], εἰ καὶ ή A ciderunt, ad ordinem promoveri. Visum est ergo, et eos, ut qui nihil peccassent, si etiam præcedens eorum vitæ instituendæ ratio recta inveniatur, promoveri.

> XXIV. — 4. De his qui per vim immolaverunt, et præterea ad idola cœnaverunt : quicunque abducti quidem et lætiore habitu accesserunt, et veste pretiosiori usi sunt, et præparatæ cænæ indifferenter participes fuerunt, placuit eos inter audientes uno anno constitui, tribus autem annis substerni ac supplices esse, soli autem orationi duobus annis communicare, et tunc ad perfectionem accedere.

> XXV. — 5. Quicunque autem cum veste lugubri accesserunt, et accumbentes comederunt, interea toto tempore accubitus lacrymas fundentes, si compleverunt substrationis triennale tempus, sine oblatione recipiantur. Si autem non comederunt, biennio substrati, tertio anno communicent sine oblatione, ut perfectionem quadriennio consequantur. Episcopi autem potestatem habeant, modum conversionis eorum examinantes, aut humanius agendi vel plus temporis adjiciendi. Ante omnia autem et præcedens vita, et quæ consecuta est, examinetur, et sic eis clementia impertiatur.

XXVI. - 6. De his qui minis tantum pœnarum, aut privationis facultatum, aut deportationis cesserunt, et immolaverunt, et ad præsens usque tempus pænitentiam non egerunt, nec conversi sunt : nunc autem circa tempus synodi se obtulerunt, et conversionis cogitationem induerunt : placuit ad magnum usque diem eos inter audientes admitti, et post magnum diem triennio substerni : et postmodum duobus annis sine oblatione communicare : et sic demum sex annis peractis, ad perfectionem venire. Si vero quidam ante hanc synodum ad prenitentiam admissi sunt, ab illo tempore eis sexennii initium computetur. Sed si periculum mortisque exspectatio, ex morbo aut aliqua occasione, contigerit, secundum canonem recipiantur.

XXVII.—7. De his qui in festo paganorum, in loco gentilibus deputato, convivati sunt, et proprios cibos attulerunt et comederunt, placuit, cum biennio substrati fuerint, esse recipiendos. Utrum vero cum oblatione eos recipere oporteat, ununiquemque episcoporum examinare et aliam vitam in unoquoque inquirere.

XXVIII. - 8. Qui autem bis vel ter immolaverunt annis sine oblatione communicent, et septimo anno perfecte recipiantur.

XXIX. — 9. Quicunque autem non solum desciverunt, sed etiam insurrexerunt, et fratres suos compulerunt, et causæ fuerunt ut cogerentur, ii annis quidem tribus auditionis locum suscipiant, per aliud vero sexennium substernantur, alio autem anno sine oblatione communicent : ut decennio peracto, perfectionem consequantur. In eo autem ipso tempore et alia eorum vita observanda est.

XXX. - 10. Diaconi quicunque ordinantur, si in ipsa ordinatione protestati sunt, et dixerunt oportere se uxores ducere, cum non possint sic manere. hi si postmodum uxores duxerint, sint in ministerio;

τινες σωπήσαντες, καί καταδεξάμενοι έν τη χειροτονία μένειν ούτω, μετά ταυτα ήλθον έπι γάμον, πεπαυσθαι מטרפטי דהה לומאפשומה.

λα. Τάς μυτοτευθείσας κόρας, και μετά ταῦτα ὑπὸ άλλων άρπαγείσας, έδοξεν άποδιδόσθαι τοῦς προμνηστευσαμένοις, εί και βίαν ύπ' αὐτῶν πάθοιεν.

λ6'. Τοὺς πρὸ τοῦ βαπτίσματος τεθυχότας, καὶ μετά ταύτα βαπτισθέντας, έδοξεν είς τάξιν προάγεσθαι, ώς απολουσαμένους.

λγ΄. Χωρεπισχόποις μή έξεῖκαι, πρεσθυτέρους ή διακόνους χειροτονείν, άλλα μηδέ πρεσδυτέρους πόλεως, χωρ:ς του έπετραπήναι ύπο του έπισχόπου μετά γραμμάτων, έν έτέρα [έχάστη] παροιχίχ \*.

λδ. Τούς έν κλήρω πρεσδυτέρους ή διακόνους όντας, καί ἀπεχομένους κρεῶν, έδοξεν ἐφάπτεσθαι, καὶ οὕτως, εἰ Β vel diaconi, et a carnibus abstinent : placuit eas βούλοιντο, χρατείν έαυτών. Εί δί βούλοιντο, ώς μηδέ τά μετά πρεών βαλλόμενα λάχανα έσθίειν, και εί μη ύπείκοιεν τῷ κανόνι, πιπαδοθαι αὐτοὺς τῆς τάξεως.

λε΄. Περί των διαφιρόντων τῷ χυριαχῷ, όσα ἐπισχόπου μή όντος πρεσδύτεροι ἐπώλησαν, ἀνακαλείσθαι τὸ κυριακόν. Εν δέ τῆ κρίσει τοῦ ἐπισκόπου είναι, είπερ προσήκει ἀπολαβεῖν τὰν τιμάν, εἶτε καὶ μά, διὰ τὸ πολλάκις τὰν εἶσοδον [πρόσοδον] των πεπραγμένων (Lege πεπραμένων, α πιπράσκειν) ἀποδεδωκέναι αὐτοῖς τούτοις πλείονα τὴν τεμήν.

λς΄. Περί τῶν ἀλογευσαμένων ἡ καὶ ἀλογευομένων [Περί των άλογως διαγώντων ή διάγονται]. όσοι πρίν είχοσαετείς γενέσθαι, ήμαρτον, πέντε και δέκα έτεσιν ύποπεσόντες, κοινωνίας τυγχανέτωσαν της είς τὰς προσευχάς. Είτα ἐν τῷ κοινωνία διατελέσαντες ἔτη πέντε, τότε C και της προσφοράς έφαπτέσθωσαν. Έξεταζέσθω δε αυτών και ο εν τη ύποπτώσει βίος, και ούτως τυγχανέτωσαν της φιλανθρωπίας. Εί δέ τενες κατακόρως έν τοῖς άμαρτήμασε γεγόνασε, την μακράν έχέτωσαν ύπόπτωδιν. "Οσοι δί υπερβάντες την ήλεκίαν ταύτην, και γυναϊκας έχοντες πρεπεπτώκασε τῷ άμαρτήματι, πέντε καὶ εκοσι έτη ύποπεσέτωσαν [ύποπεσόντες], και κοενωνίας τυγχανέτωσαν τῆς ε'ς τὰς προσευχάς, εἶτα ἐκτελέσαντες πέντε έτα έν τῷ κοινωνία τῶν εὐχῶν, τυγχανέτωσαν τῆς προσφοράς. Εὶ δέ τωνες καὶ γυναϊκας ἔχοντες , καὶ ὑπερθάντες τ.ν πεντυκονταίτα χρόνου πμαρτου, επί τη έξόδω του βίου τυγχανίτωσαν τῆς κ ενωνίας.

λζ'. Τούς άλογευσαμένους και λεπρούς όντας, ήτοι )επρώσαντας, το ίτους προσέταζεν ή άγια σύνοδος, είς τούς χειμαζομίνους εξχεσθαι.

λη. Εί τινες ἐπίσκοποι κατασταθέντες, καὶ μή δεχθέντες ύπο της παροικίας έκείνης, είς ην δυομάσθησαν, έτέραις βούλοιντο παροιχίαις ἐπιέναι, καὶ βιάζεσθαι τοὺς ναθεστώτας, καί στέσεις κινείν κατ' αύτών, τούτους άφο ρίζεσθαι. Έαν μέν τοι βούλοιντο είς τὸ πρεσδυτέριον χαθίζεσθαι, ένθα ήσαν πρότερον πρεσδύτεροι, μή άποδάλλεσθαι αύτούς της τιμης. Έκο δέ διστασιάζωσι πρός τούς καθεπτώτας έχει έπισκόπους, άφαιρείσθαι αὐτούς και την τιμήν του πρεσδυτερίου, και γίνεσθαι αὐτούς έκκηρύκτους.

λ9. Όσοι παρθενίαν ἐπαγγελλόμενοι, ἀθετοῦσι τὴν ἐπαγ-

\* Ilie couon in gravi mendo cubare videtur. Qui, si latinze versioni fides, ita aut alio simili modo esset

τὸ ἐπιτραπήναι αὐτοὺς ὑπὸ τοῦ ἐπισχόπου Τοῦτο δὲ εῖ Α eo quod eis episcopus hoc concesserit. Si qui autent tacuerint, et in ordinatione, ut ita manerent, suscepti sunt, postea ad nuptias venerint, ii a diaconatu

> XXXI. — 11. Desponsatas puellas, et ab aliis postea raptas, placuit iis reddi quibus desponsatæ fuerant, etiam si vim passæ sunt.

> XXXII. - 12. Eos qui ante baptisma immelaverunt, et postea baptizati sunt, placuit ad ordinem provehi, ut qui abluti sunt

> XXXIII. — 13. Chorepiscopis non licere, presbyteros vel diaconos ordinare. Sed nec presbyteris civitatis, sine litteris episcopi, in aliena parœcia aliquid agere.

> XXXIV. — 14. Hi qui in clero sunt, presbyteri, quidem attingere, et sic, si voluerint, ab eis abstinere (Sic). Si autem noluerint olera quæ cum carnibus coquuntur, comedere, et canoni non cedant, ab ordine cessare.

> XXXV. -- 15. De his quæ pertinent ad dominicum, quæcunque cum episcopus non esset, presbyteri vendiderint, dominicum revocare: in judicio autem episcopi esse, an oporteat pretium recipi, an non, propterea quod sæpe rerum venditarum reditus majus pretium his ipsis reddiderit.

> XXXVI. - 16. De his qui irrationabiliter versati sunt, vel versanter, quicupque ante xx annum peccarunt, postquam annis quindecim substrati fuerint, communionem orationis assequantur. Deinde cum in illa communione quinque annis perseveraverint, tune etiam oblationem attingant. Discutiatur autem et vita corum, qualis in substratione fuerit, et ita humanitatem consequantur. Quod si qui perseverantius his peccatis adhæserint, hi longiorem substrationem habeant. Quicunque autem hanc ætatem transgressi, et habentes uxores in hoc peccatum inciderunt, viginti quinque annis substrati, communionem orationis assequantur. Deinde cum in orationis communione quinque annos peregerint, oblationem assequantur. Si qui autem et uxores habentes, et quinquagesimum annum transgressi peccaverunt, in vitæ exitu communionem assequantur.

XXXVII.-17. Eos qui irrationabiliter versati sunt, et qui leprosi sunt, vel fuerunt, præcepit sancta syno-D dus inter eos orare qui spiritu periclitantur immundo.

XXXVIII. - 18. Si qui episcopi constituti, nec suscepti ab illa parœcia in qua nominati fuerunt, alias voluerint parœcias invadere, et iis qui constituti sunt vim afferre, et seditiones adversus illos excitare, hos abjici placuit. Si autem voluerint in presbyterio residere, in quo prius erant presbyteri, ipsos honore non moveri. Quod si etiam seditiones concitaverint adversus ees qui illic constituti sunt, episcopos, presbyterii quoque honore illos privari et abdicatos effici.

XXXIX. — 19. Quicunque virginitatem promitten-

corrigendus :... άλλά μηδέ πρεσδυτέροις. . άγειν τε έν ίτ. παρ. Εριτ.

τοι συνερχομένας παρθένους τισίν, ώς άδελφάς, έχωλύ-EKHEY.

- μ'. Έν τονος γυνή μοιχευθή, ή μοιχεύση τις, έν έπτά έτεσεν δοκεί αὐτὸν τοῦ τέλείου τυχείν, κατά τοὺς βαθμούς τούς προάγοντας.
- μα. Περί των γυναικών των έκπορνευουσών, και άναι ρουσών τα γενόμενα, καὶ σπουδαζουσών φθόρια ποιείν ό μέν πρότερος όρ ς, μέχρις έξόδου έχώλυσεν, και τούτφ συντίθενται [Subaud. τινές]. Φιλανθρωπότερου δέ τι εύρώτες, ώρίσαμεν δεχαετή χρόνον χατά τούς βαθμούς τούς ipertitions.
- μ6. Περί έχουσίων φόνων ( Sic pro φονέων ), ύποπι-£τέτωσαν μέν, του τελείου δέ έν τῷ τέλει του βίου κατ-ຂະເໜ່ອກີພອ ແນ.
- μή. Περί άπουσίων φόνων, ο μέν πρότερος όρος έν έπταετία πελεύει του τελείου μετασχείν, πατά τούς ώρισμένους βαθμούς. Ο δέ δεύτερος, το πενταέτη χρόνον πλη-
- μό. Οἱ καταμαντευόμενοι καὶ ταῖς συνηθείκες τῶι έθνων κατακολουθούντες [έξακολουθούντες], ή είσάγοντές τινας είς τούς έαυτών οίκους έπί άνευρέσει φαρμακειών, ά και καθάρσει, ύπο τίν κανόνα πεπτέτωσαν τής πενταετίας πατά τούς βαθμούς ώρισμένους τρία έτη ύποπτώσεως, και δύο έτη εύχης χωρίς προσφοράς.
- με . Μναστευσώμενός τις χόρην, προσεφθάρη τῆ ἀδελφῆ [προσέφθειρε την άδελφην] αυτής, ώς και έπιφορήσαι αυτάν, έγκιμεν δέ την μυνιστήν μετά τοΐτα ή δέ φθαρείσα άπάρξατο • οί συνειδότες έπελεύσθησαν έν δεκαετία [δέκα C έτεσε] δεχθάναι είς τούς συνεστώτας κατά τούς ώρισμένους βαθμούς.

- γελίαν , τον των διγάμων όρον έκπληρούτωσαν. Τάς μίν A tes, irritam faciunt sponsionem, ii digamorum dellnitionem impleant. Virgines autem, quæ tanquam sorores cum quibusdam habitant, prohibemus.
  - XL. 20. Si alicujus uxor adulterium commiserit, vel ipse adulterium commiserit, septennio oportet eum perfectionem assequi, secundum gradus qui eo deducunt.
  - XLI. 21. De mulieribus quæ fornicantur, et partus suos perimunt, et medicamentis abortionis faciendis student: prior quidem definitio usque ad vitæ exitum prohibebat, et ei quidam assentiuntur: humanius autem agentes, desinimus ut decennium per gradus præfinitos impleant.
  - XLII. 22. Qui voluntarie homicidium commiserunt, supplices quidem substernantur : in exitu au-B tem vitæ perfectione digni habeantur.
    - XLIII. 23. Qui non sponte nec voluntate homicidium commiserunt, prior quidem definitio post septennium perfectionem consequi pracipit, secuudum præsinitos gradus : secunda vero, quinquennii tempus implere.
    - XLIV .- 24. Qui divinationes expetunt, et consuctudines gentium subsequuntur, aut in domos suas hujusmodi homines introducunt, exquirendi aliquid arte magica, aut expiandi causa, in canonem quinquennii incidant, secundum gradus definitos : tres annos jaceant, duos communicent in oratione sine oblatione.
    - XLV.-25. Quidam sponsam habens, sororem ejus corrupit, ita ut et ipsa conciperet, sponsam autem postea duxit, illa vero quæ corrupta est, necem sibi intulit. Hi qui conscii fuerunt, jussi sunt decem annis inter eos qui consistunt, recipi, secundum gradus definitos.

# CONCILII NEOCÆSARIENSIS

CANONES XIV (An. Chr. 314).

Qui quidem sunt Ancyranis posteriores, Nicænis vero antiquiores.

- μς. Πρεσθύτερος εάν γήμη, της τάξεως αὐτὸν μετατίθεσθαι. Έλν δέ πορνεύση ή μοιχεύση, έξωθείσθαι αὐτον τελεον, και άγεσθαι αὐτὸν εἰς μετάνοιαν.
- μζ. Γυνή ἐὰν γήμηται δύο ὰδελφοῖς, ἐξωθείσθω μέχρι θανάτου, πλήν έν τῷ θανάτῳ εἰποῦσα, ὡς ὑγιάνασα λύσει τον γάμον, διά την φιλανθρωπίαν έξει την μετάνοιον. Εάν δε τελευτήση γυνή εν τοιούτω γάμω ούσα, ήτοι ό ἐνὰρ, δυσχερής τῷ μείναντι ή μετάνοια.
- μεί. Περί των πλείστοις γάμοις περιπεπτόντων, ό μέν χρόνος σαφάς ο ώρισμένος, ή δι άναστροφή παι ή πίστις εύτῶν συντέμνει τὸν χρόνον.
- μθ΄. Έκν πρόθηταί τις, ἐπιθυμήσας γυναικος, συγκαθευδήσαι μετ' αύτης [αύτη], μή έλθη δέ είς έργον αύτοῦ ά ενθύμασις, φαίνεται ότι ύπο τές χάριτος έρβύσθη.
- ν. Κατηχούμενος έαν είσερχόμενος είς το πυριακόν έν τή των κατηχουμένων τάξει στήκη, ούτος δε άμαρτάνων, έαν μέν γόνυ κλίνων, ακροάσθω μηκέτι άμαρτάνων. Έλν δί και άκροώμενος έτι άμαρτάνη, έξωθείσθω.

- XLVI. Presbyter si uxorem duxerit, ordine suo moveatur; si autem fornicatus fuerit, vel adulterium commiserit, penitus extrudatur, et ad pænitentiam redigatur.
- XLVII. Mulier si duobus fratribus nupserit, abjiciatur usque ad mortem; verumtainen in morte, si promiserit quod ubi convaluerit, solvet matrimonium, propter humanitatem, pœnitentiam habebit. Sed si mortua fuerit mulier, in hujusmodi conjugio existens, vel ejus maritus, difficilis erit pœnitentia remanenti.
- XLVIII. De iis qui in plurimas nuptias incidunt, tempus quidem definitum manifestum est : conversio autem ac fides ipsorum tempus contrahit.
- XLIX. Si quis mulierem concupiscens, proposuerit cum ea concumbere, ejus autem desiderium ad opus non venerit, videtur esse gratia servatus.
- L. Catechumenus si in dominicum ingrediens, in ordine catechumenorum steterit, is autem peccat: si genu quidem flectens, audiat non amplius peccans : sin autem etiam audiens peccet, expellatur.

- να. Περί κυοφορούσης, ότι δεί φωτίζεσθαι οπότε βού- Α λεται. Οὐδέν γάρ έν τούτω ποινωνεί ή τίπτουσα τῷ τιπτομένο διά τὸ, έλάστου ίδιαν τὴν προαίρεσεν τὴν ἐπί τῷ έμολογία δείπνυσθαι.
- ν6. Πρεσδύτερον εἰς γάμους δεγαμούντων μά έστιασθαι, έπει μετάνοιαν αίτούντος του διγάμου, τίς έσται ό πρεσδύτερος, ο διά της έστιάσεως συγκατατιθέμενος τοῖς yamous;
- νή. Γυνή τινος μοιχευθείσα λαϊκού όντος, ἐὰν ἐλέγχθη φανερώς, ο τοιούτος είς ύπηρεσίαν έλθεξν ού δύναται. Έαν δε και μετά την χειροτονίαν μοιχευθή, οφείλει απολῦσαι αὐτήν. Έὰν δὲ συζή, οὐ δύναται ἔχεσθαι τῆς ἐγχειρ σθείσης αὐτῷ ὑπηρεσίας [διακονίας].
- νδ. Πρεσδύτερος, έαν προημαρτηπώς σώματι προαμή προσφερέτω, μένων έν τοῖς λοιποῖς, διά τὴν άλλην σπουδήν. Τα γαρ λοιπά [πολλά] άμαρτήματα έφασαν οί πολλ: Ι και την χειροθεσίαν άφιέναι. Έαν δέ αὐτός μή όμολογή, έλεγχθήναι δέ φανερώς μή δυνηθή, έπ' αὐτῷ έχείνω ποιείσθαι την έξουσίαν.
- νε'. 'Ομοίως και διάκονος εί εν τῷ κὐτῷ ἀμαρτήματι περιπέση, την του ύπηρέτου τάξα έχέτω.
- νς. Πρεσδύτερος πρό των τριάχοντα έτων μη χειροτονείσθω, ἐὰν καὶ πάνυ ἢ ὁ ἄνθρωπος ἄξιος, ἀλλά ἀποτηρείσθω. 'Ο γάρ χύριος Ίπσους Χριστός έν τῷ τριαχοστῷ έτει έφωτίσθη [έδαπτίσθη], και ήρξατο διδάσκειν
- νζ. Έἀν νοσῶν τις φωτισθή, εἰς πρεσδύτερον [πρεσδυτερείον] αγεσθαι ού δίναται, ούκ έκ προαιρέσεως γάρ ή πίστις αύτου, άλλ' ές άνάγκης εί μή τάχα διά τήν μετά C ταύτα αύτου σπουδήν και πίστιν, και διά σπάνιν άνθρώπων.
- νη. Έπιχώριοι πρισδύτεροι έν τῷ χυριαχῷ τῆς πόλιως προσφέρειν ου δύναμται, παρόντος επισχόπου ή πρεσδυτέρων πόλεως, ούτε μάν άρτον διδόναι έν εύχη, φύδε ποτήριον εάν δε άπωσι, και είς εύχην κληθή μύνος, δίδωσιν. Οἱ δὲ χωρεπίσκοποι, ε σὶ μέν εἰς τύπον τῶν έδδομήποντα, ώς δέ συλλειτουριοί. διά την σπουδήνείς τούς πτωχούς, προσφέρουσε τιμώμενοι.
- νθ'. Διάκονοι έπτα δρείλουσιν είναι κατά τον κανόναι κάν πάνυ μεγάλη είη ή πόλις πεισθείση δε άπό της βί-**6**λου τῶν πράζεων.

- L1. De ea quæ uterum gerit, quod oporteat eam baptizari quando voluerit. Nihil enim in hoc, ea quæ parit, nascenti communicat, quia proprium uniuscujusque propositum in confessione ostendatur.
- LII. Presbyter in digamorum nuptiis ne convivetur. Cum enim pænitentiam requirat digamus, quis erit presbyter qui illas nuptias isto convivio comprobet?
- LIII. Si alicujus uxorem, cum esset laicus, adulteratam fuisse evidenter fuerit comprobatum, talis ad ministerium venire non potest. Sin autem etiam post ordinationem adulterata fuerit, dimittere eam convenit. Quod si cum illa convixerit, non potest sibi commissum ministerium habere.
- LIV. Si presbyter qui corporale peccatum admiseχθή, και ομολογήση ότι τημαρτεν πρό της χειροτονίας. Β rit, promotus fuerit, et confessus fuerit, quod ante ordinationem peccaverit : non offerat, manens in aliis, propter aliud ejus vitæ studium; reliqua enim peccata dixerunt multi per manus impositionem tolli. Quod si ipse non consiteatur, aperte autem convinci non potuerit, potestatis suæ judicio relinquatur.
  - LV. Similiter et diaconus, si in idem peccatum inciderit, ministri ordinem habeat.
  - LVI. Presbyter ante triginta annos non ordinetur, etiamsi valde dignus fuerit, sed hoc tempus observet. Dominus enim Jesus Christus trigesimo anno baptizatus est, et cœpit docere
  - LVII. Si quis in morbo constitutus illuminatus fuerit, ad honorem presbyterii promoveri non potest : fides enim ejus non est ex proposito, sed ex necessitate : nisi forte propter sequens ejus studium et tidem, atque hominum raritatem.
  - LVIII. Regionarii presbyteri, in dominico civitatis offerre non possunt, præsente episcopo, vel presbyteris urbis, neque panem dare in oratione, neque calicem; sin autem absint, et ad orationem solus vocatus fuerit, dare poterit. Chorepiscopi autem, sunt quidem ad exemplum septuaginta, ut autem comministri, propter studium in pauperes, offerunt honorati.
  - LIX. Diaconi septem esse debent secundum canonem, etiamsi sit magna civitas : ejus autem rei fidem faciet liber Actorum (Act. vi).
- \* Non video quomodo constare possit phrasis cum hoc participio feminino. Forte legendum πεισθήσεται, vel, πεισθήση. Εριτ.

#### CONCILII GANGRENSIS

CANONES XX (An. Chr. 325).

- ξ. Εί τις του γάμου μέμφοιτο, και την καθεύδουσαν D μετά του άνδρος αὐτῆς, οὖσαν πιστέν και εὐσεδῆ και εύλαθη, βδελύσσοιτο η μέμφοιτο, ως αν μή δυναμίνην είς βασιλείαν είσελθεϊν, άνάθιμα έστω.
- ξα. Εί τις ἐσθέσντα κρέα, χωρίς αϊματος, καὶ εἰδωλοθύτου και πνικτού, μετ' εύλαδείας και πίστεως, κατακρίνει, ώς αν δια το μεταλαμβάνειν, έλπίδα μη έχοντα, άναθεμα έστω.
- LX. 1. Si quis nuptias accuset, et dormientem cum viro suo, fidelem piamque ac religiosam, detestetur ac vituperet, quasi non possit in regnum Dei introire, anathema sit.
- LXI. 2. Si quis carnem edentem, absque sanguine, et idolis immolato et suffocato, cum pietate et fide, condemnat, uti spem non habentem, propter hujusmodi perceptionem, anathema sit.

- Εδ. Είτις δούλου προφάσει θεοσεβείας διδάσκει κατα. Α γρονείο δεσπότου, και άναχωρείν της ύπηρεσίας, και μή μετ' εὐνοίας και πάσης τιμής τῷ ἐαυτοῦ δεσπότη ἐξυπηρεταίσθαι, ανάθεμα έστω.
- ξή. Εί τις διακρίνοιτο παρά πρεσδυτέρου γεγαμτιότος, 🕦 μὰ χράναι λειτουργήταντος αύτοῦ προσφοράς μεταλεμδάνει», ἀνάθεμα ἔστω.
- ξδ. Εί τις διδάσκει του οίκου του Θεού εύκαταφρόνητου είναι, και τάς εν αυτώ συνάξεις, ανάθεμα έστω.
- ξε΄. Εί τις παρά την έκκλησίαν ίδια έκκλησιάζει, καὶ πταφρουών τος έχχλησίας, τὰ τῆς έχχλησίας ἐθέλοι πράτπιο μά συνόντος του πρεσθυτέρου κατά γνώμαν του <del>ίπισκόπου, ἀνά</del>θεμα έστω.
- ξς'. Εί τις καρποφορίας έκκλησιαστικάς έθέλει λαμδάner, ή δοδόναι έξω της έπελησίας παρά γιώμην του έπι- Β tiones extra ecclesiam accipere aut dare voluerit, επέπου ή του έγχεχειρισμένου τὰ τοιαῦτα, καὶ μή μετά γρώμες α του έθελει πράττειν, ανάθεμα έστω.
- ξζ. Εί τις διδοί ή λαμδάνοι καρποφορίαν παρεκτός τοῦ έπωτόπου, ή του έπιτεταγμένου είς οίκονομίαν εύποιίας, πεί ὁ διδούς, παί ὁ λαμδάνων, ἀνάθεμα ἔστω.
- ξη'. Εί τις παρθενεύοι ἡ έγκρατεύοιτο, ώς ἄν βδελύττων των γάμων [βδελυττόμενος τον γάμον] άναχωρήσας, πεί μι διά του [δι' αὐτό τό] παλόν και άγιον τῆς παρθεείας, ἀνάθεμα έστω.
- ξ9. Εί τις τῶν καρθενευόντων διὰ τὸν κύριον, κατεπείροιτο τών γεγαμηχότων, ἀνάθεμα ἔστω.
- ο'. Εξ τις καταφρονοίη των έκ πίστεως άγάπας ποιούντων, και διά τιμάν του κυρίου συγκαλούντων τους άδελ- C fide faciunt, et propter honorem Domini convocant ορώς, και μά εθελοι κοινωνείν ταις κλάσεσι, διά το έξευτελέζειν το γινόμενον, ανάθεμα έστω.
- oc. Bi Tic ส่งอื่อลัง อีเล่ งอนเรือนเรียกง สือหาอเง สะคะเอ-Lain yparat [xiyparat], xal is an in tourou the dixamσύστο έχων, πεταψηρίσοιτο των μετ' ευλαβείας τους βιτρους φορούντων, και τη άλλη κοινή και εν συνηθεία εύση έσθητε πεχρημένων, ανάθεμα έστω.
- 05. Εί τις γυνά διά νομιζομένην άσκησεν μεταδάλλοιτο ἐμερίσσμα, καὶ ἀντί τοῦ εἰωθότος γυναικείου ἀμφιάσματος, ἀνδρεῖον [ἀνδρῶον] ἀναλάβοι [ἀναλαμβάνοι], ἀνάθεμα ioru.
- εγ. Είτις γυνά καταλιμπάνοι του ανδρα, και άναχωρεξο έθελοι, βδηλυττομένη του γάμου, άνάθεμα έστω.
- οδ. Εί τις καταλιμπάνει τὰ έαυτοῦ τέκνα, καὶ μή [μαιδέ] τεκνοτροφεί, και το όσον έαυτῷ [ἐφ' ἐαυτῷ] πρός D non alat, et quantum in se est ad pietatem et debiθεοσέδειαν την προσήμουσαν ανάγοι [αγει], αλλά προφάσει τος ασκόσεως αμελοίη, ανάθεμα έστω
- ει'. Εί τινα τέκνα γενέων, μάλιστα πιστών, άναχωροίη προράσει θεοσεδείας, και μή την καθήκουσαν τιμήν τοίς γονεύσεν άπονέμοι, προτιμωμένης δηλονότι παρ' αὐτοῖς της θεοσεδείας, ανάθεμα έστω.
- ος'. Εί τις γυναικών διά νομιζομίνην άσκησιν [θεοσεδείαν} <del>αποκείροιτο τ</del>άς κόμας, ας έδωκεν ό Θεός είς ύπόμνητεν τῆς ὑποταγῆς, ὡς ἀναλύουσα [παραλύσασα] πρόεταγμα της ύποταγης, ανάθεμα έστω.
- οζ. Εἶ τες διά νομιζομένην ἄσκησεν έν τῆ κυριακῆ νηστεία, ἀνέθεμα έστω.
  - 64. Εξ τις τών ἀσχουμίνων, χωρίς σωματικής ἀνάγ-

- LXII. 3. Si quis servum, divini cultus prætextu, dominum contemnere doceat, et ab ejus obseguio discedere, nec ei bona side et omni honore servire, anathema sit.
- LXIII. 4. Si quis discernit presbyterum conjugatum, quasi non oporteat, eo ministrante, ejus oblationi communicare, anathema sit.
- I.XIV. 5. Si quis docet domum Dei contemnendam esse, et conventus qui in ea celebrantur, anathema sit.
- LXV. 6. Si quis extra ecclesiam privatim conciones habet : et Ecclesiam contemueus, quæ sunt Ecclesiæ vult agere, non astante presbytero cum voluntate episcopi, anathema sit.
- LXVI. 7. Si quis ecclesiasticas fructuum oblapræter consensum episcopi, vel ejus cui hujusmodi officia commissa sunt, nec cum ejus voluerit agere consilio, anathema sit.
- LXVII. 8. Si quis dederit vel acceperit fructuum oblationes, præter episcopum, vel eum qui constitutus est ad dispensationem beneficentiæ : et qui dat. et qui accipit, anathema sit.
- LXVIII. 9. Si quis virginitatem custodiens aut continentiæ studens, velut abhorrens nuptias, secedat, non ideo quia sancta sit virginitas, neque propter ipsum virginitatis bonum, anathema sit.
- LXIX. 10. Si quis virginitatem servans propter Dominum, se supra conjugatos extollat, anathema sit.
- LXX. 11. Si quis illos despicit, qui agapas ex fratres, et noluerit hujusmodi vocationibus communicare, parvipendens quod agitur, anathema sit.
- LXXI. 12. Si quis vir, ob eam quæ existimatur pietatis exercitationem, utatur peribolæo, hoe est amictu pallii : et velut in hoc justitiam constituens, condemnet eos qui cum pictate beris et alia communi solitaque veste utuntur, anathema sit.
- LXXII. 13. Si qua mulier, propter eam que existimatur pietatis exercitationem, vestem mutet. et pro solita veste muliebri, virilem sumat, anathema sit.
- LXXIII. 14. Si qua mulier a marito suo divertat. et secedere velit, nuptias abhorrens, anathema sit.
- LXXIV. 15. Si quis filios suos deserat, et eos tum Dei cultum non instituat : sed exercitationis prætextu, negligit, anathema sit.
- LXXV. 16. Si qui filii secedant a parentibus. maxime sidelibus, divini cultus prætextu, debitumque parentibus honorem non exhibeant, præposito videlicet apud ipsos divino cultu, anathema sit.
- LXXVI. 17. Si qua mulier, propter eam qua existimatur pietatis exercitationem, comam tondcat, quam Deus ei dedit in memoriam subjectionis, ut quæ subjectionis præceptum dissolvat, anathema sit.
- LXXVII. 18. Si quis, ob eam quæ existimatur pietatis exercitationem, Dominico die jejunat, ana-
  - LXXVIII. 19. Si quis corum, qui pictatis exer-

κης υπερηφανεύοιτο, και τάς παραδεδομένας νηστείας A citationi student, absque necessitate corporis. insoείς τὸ κοινόν, και φυλασσομένας ύπο τος έκκλησιας παραλύει, άποχυρούντος [ Ζοπ. ύποιχουρούντος ] έν αύτφ τελείου λογισμοῦ, ἀνάθεμα ἔστω.

οθ'. Εί τις αίτιῶτο [αίτιᾶται] ύπερημένω διαθέσει κεχρημένος, καὶ βδελυσσό κενος τὰς συνάζεις τῶν μαρτύρων, δ τὰς ἐν αὐτοῖς γινομένας λειτουργίας, καὶ τὰς μνήμας αύτων, ανάθεμα έστω.

lescat, et tradita in commune jejunia et ab Ecclesia observata dissolvat, nimirum perfecta, quæ in ee est, ratiocinatione illa improbante, anathema sit.

LXXIX. - 20. Si quis superbo affectu utens, et abhorrens conventus martyrum, et sacra quæ in eis celebrantur, et eorum memorias, anathema sit.

### CONCILII ANTIOCHENI

CANONES XXV (An. Chr. 341).

π΄. Πάντας τοὺς τολμώντας παραλύειν [παραβαίνειν] τὸν έρου τῆς ἀγίας καὶ μεγάλης συνόδου τῆς ἐν Νικαία συγ- Β γροτηθείσης επί παρουσία της εύσεβείας του θεοφιλεστάτου βασιλέως Κωνσταντίνου, περί της άγίας έορτης του σωτηριώδους πάσχα, άκοινωνήτους, καὶ άποδλήτους είναι της εχχλησίας, εί έπιμένοιεν φιλονειχότερον ένιστάμενοι πρός τὰ καλῶς δεδογμένα. Καὶ ταῦτα εἰρήσθω περί τῶν λα κών. Εἰ δέ τις τών προεστώτων της ἐκκλησίας, ἐπίσχοπος ή πρεσδύτερος ή διάχονος, μετά τὸν όρον τοῦτον τολμήσειεν επί διαστροφή των λαών και ταραχή των έκκλησιών, ιδιάζειν και μετά των Ιουδαίων επιτελείν τὸ πάσχα, τούτον ή άγα σύνοδος έντεύθεν ήδη άλλότρεον έχρενε της έχχλησίσς, ώς οὐ μόνον έαυτῷ άμαρτίας, άλλά πολλοίς διαφθοράς και διαστροφής γινόμενον αίτιον, και ού μόνον τούς τοιούτους καθαίρει της λειτουργίας, άλλά καί τούς τολμώντας τούτοις κοινωνείν μετά την καθαίρεσιν. Τούς δέ καθαιρεθέντας άποστερείσθαι καὶ τῆς έξωθεν C τιμής, ής ὁ άγιος κανών καὶ τὸ τοῦ θεοῦ ἰερατεῖον μετεί-איזשני.

πα'. Πάντας τούς εἰσιόντας εἰς τὰν ἐκκλησίαν τοῦ θιοῦ, καί των ίερων γραφών άκούσντας, μή κοινωνούντας δέ εύχης άμα τῷ λαῷ, ἡ ἀποστιερομένους τὰν μετάληψεν τῆς εύχαριστίας κατά τινα άταξίαν, τούτους άποδλήτους γίνεσθαι της έχχ) ησίας, ίως αν έξομολογησάμενοι και δείξαντες καρπούς μετανοίας, και παραναλέσαντες, τυχείν δυνηθώσι συγγνώμης. Μή έξειναι δέ χοινωνείν τοις άχοινωτήτοις μηδέ κατ' οίκους συνελθόντας συνεύχεςθαι τοίς μή τη έπκλησία συνευχομένοις, μηδέ έν έτέρα έκκλησία ύποδέχεσθαι τούς ἐν ἐτέρα ἐκκλησία μή συναγομένους. Εἰ δέ φανείη τις των έπισκόπων ή πρεσθυτέρων ή διακόνων, η τις του κανόνος τοις ακοινων έτοις κοινωνών, και τουėxxlnoias.

π6. Εί τις πρεσθύτερος, ή διάκονος, ή όλως των τού ispection τις καταλιπών την έαυτοῦ παροικίαν, εἰς ἐτέραν #πείθοι, επειτα παντελώς μεταστάς, διατρίβειν εν αλλη παροικία πειράται έπι πολλώ χρόνω, μυκέτι λειτουργείν, εί μάλιστα καλούντι τῷ ἐπισκόπω τῷ ἰδίω καὶ ἐπανελθεῖν είς την παροικίων την έαυτου παραινούντι μή ύπακούοι. Bl δέ xal ἐπιμένοι τῷ ἀταξία, παντελώς αὐτὸν καθαιρείσθαι της λειτουργίας, ώς μηχέτι χώραν έχειν αποχαταστάσεως. Εί δέ καταιρεθέντα διά ταύτυν τήν αίτίαν δέχοιτο έτερος επίσχοπος, κάκεινον επιτιμίας τυγχάνειν ύπο χοινης συνόδου, ώς παραλύοντα τούς θεσμούς τούς έχχλησιαστιχούς [τὸν θισμόν τῆς ἐκκλησίας].

LXXX. — 1. Omnes qui audent dissolvere definitionem sanctæ et magnæ synodi, quæ Nicææ congregata est, in præsentia religiosissimi imperatoris Constantini, de sancto festo salutiferi Paschatis, excommunicatos et Ecclesia ejectos esse statuimus, si contentiosus adversus ea, quæ recte decreta sunt, perstiterint. Et hæc quidem de laicis dicta sint. Si quis autem eorum qui præsunt Ecclesiæ, episcopus, vel presbyter, vel diaconus post hanc definitionem ausus fuerit, ad populorum subversionem et Ecclesiarum perturbationem seorsum agere, et Pascha cum Judais celebrare, hunc sancta synodus abhinc alienum esse ab Ecclesia judicavit, ut qui non sibi solum peccati, sed et multis exitii et subversionis causa fuerit : et non solum eos a ministerio deponit, sed et eos, qui audent iis communicare post depositionem. Depositos autem omni quoque extrinsecus honore privari, quem sanctus canon et Dei sacerdotium pro-

LXXXI. - 2. Omnes qui ingrediuntur in ecclesiam Dei, et sacras Scripturas audiunt, nec communicant in oratione cum populo, aut aversantur participationeni sanctæ Eucharistiæ, per quamdam perversitatem, hos ab ecclesia ejici oportet, donec, postquam confessi fuerint, fructusque prenitentia ostenderint, et imploraverint, veniam assequi possint. Non liceré autem communicare cum excommunicatis, neque cum his orare qui in domibus convenientes, precibus Ecclesize non communicant, neque in alia ecclesia recipi, qui in alia ecclesia non conveniunt. Si quis autem ex episcopis, aut presbyteris vel diaτον άχοινώνητον είναι, ώς άν συγχέοντα τον χανόνα της η conis, vel quilibet ex canone, excommunicatis communicare apparuerit, eum quoque esse excommunicatum, ut qui canonem Ecclesize confundat.

LXXXII. — 3. Si quis presbyter vel diaconus, vel quis omnino ex sacerdotali ordine, suam parœciam deserens, in aliam abierit, deinde omnino commigrans, in alia parœcia multo tempore immorari conatur : ne amplius ministret, maxime si vocanti suo episcopo et ad suam parocciam regredi commonenti exhortantique, non pareat. Si autem in perversitate perdurat, omnino a ministerio deponatur, ita ut nequaquam locum restitutionis inveniat. Si autem eum, qui propter hanc causam depositus est, alius episcopus susceperit, ille quoque a communi synodo coerceatur; ut qui ecclesiastica statuta dissolvat.

κγ. Εί τις έπίσκοπος ύπο συνόδου καθαιρεθείς, ή Α πρισδύτερος ή διάκονος υπό τοῦ ίδιου ἐπισκόπου, τολμόσειεν τι πράξαι της λειτουργίας, είτε ο επίσχοπος χατά την προάγουσαν συνήθειαν, ετε ο πρεσθύτερος, ετε ο διάπονος, μηπάτε έξον είναι αύτῷ, μηδ' έν έτερα συνίδφ ελπίδα ἀποκαταστάσεως, μήτε ἀπολογίας χώραν έχεινο άλλα και τους κοινωνούντας αυτώ πάντας αποθάλλεσθαι τος εκκλησίας, και μάλιστα, εί μαθόντες την άπόφαση των κατά των προειρημένων έξενεχθείσαν, τολμήσειεν αὐ-TOTE XOCHONETY.

πδ. Είτις πρεσθύτερος ή διάκονος, καταφρονήσας τοῦ έπεσχόπου του έδίου, αφώρισεν έαυτον της έχχλησίας, καί ιδία συνάγαγεν, και θυσιαστάριον έστησεν [έπηξε], καί του έπιστάπου προσκαλεσαμένου άπειθοίη, και μή βούλοιτο αὐτῷ πείθεσθαι, μηδὲ ὑπαχούειν καὶ πρώτον καὶ δεύτερον παλούντι, τούτον παθαιρείσθαι παντελώς, καί Β μπκέτε θεραπείας τυγχάνει» [τυχείν], μηδέ δύνασθαι λαμδάνειν τὰν ἐαυτοῦ τιμήν εἰ δὲ παραμένοι θορυδών ××1 ἀν ×στατών την έκκλησίαν, διά της έξωθεν έξουσίας ώς στασιώδη αὐτὸν έπιστρέφισθαι.

πε'. Ε΄ τις ύπὸ τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου ἀκοινώνητος γέγονεν, μή πρότερον αὐτὸν παρ' ἐτέρων [ἔτέρου] δεχθῆναι, εί μά ύπ' αὐτοῦ παραδεχθείη τοῦ ίδίου ἐπισχόπου, ή συνοδου γενομένης, απαντήσας απολογήσεται, πείσας τε τών συνοδον, καταδέζοιτο έτέραν απόφασιν. Ο αὐτὸς δὲ ὅρος επί λαϊκών και πρεσθυτέρων και διακόνων και πάντων των ίν τῷ κανόνι.

πς'. Μαδένα άνευ είρηνικών δέχεσθαι τών ξένων.

πζ. Μηδέ πρεσθυτέρους τούς έν ταϊς χώραις κανονικάς ἐπιστολάς διδόναι, ή πρός μόνους τούς γείτονας C έπισχόπους επιστολάς έχπέμπειν τούς δε άνεπιλήπτους χωρεπισχόπους, διδόναι εἰρηνικάς.

πη'. Τους καθ' έκάστην έπαρχίαν έπισκόπους είδίναι χρά του εν τῷ μητροπολίε προεστώτα ἐπίσκοπου, καὶ τήν φι εντίδα αναδέχεσθαι πάστις της έπαρχίας, διά το έν τη μητροπόλει πανταχίθεν συντρέχειν πάντας τούς τά πράγματα έχοντας. Όθεν έδοξε και τη τιμή προηγείσθαι αὐτόν, μηδέν τε πράττειν περιττόν τούς λοιπούς έπισκόπους ένευ αὐτοῦ, xατά τὸν άρχαῖον χρατήσαντα τῶν πατέρων πμών κανόνα, ή ταύτα μόνα όσα τη έκάστου ἐπιδάλλει παροικία, και ταις υπ' αυτήν χώραις. Έναστον γάρ ἐπίσχοπου ἐξουσίαυ ἔχειν τῆς ἐαυτοῦ παροιχίας, διοιχείν τε κατά την έκάστω έπιδάλλουσαν ευλάδειαν, και πρό-»» ποιείσθαι πάσης της χώρας της ύπο τὰν έαυτοῦ πόλιν ώς και χειροτονείν πρεσθυτέρους και διακίνους, D quisque studio ac religione, et curam gerere totius καί μετά κρίσεως έκαστα διαλαμδάνειν, περαιτέρω δέ μηδόν πράττειν έπιχειρείν, δίχα του τής μητροπόλεως έπισχόπου, μηδέ αὐτὸν ἄνευ τῆς τῶν λοιπῶν γνώμης.

πθ. Τους εν ταις χώμαις ή ταις χώραις, ή τους καλουμένους χωρεπισκόπους, εί και χειροθισίαν είεν επισκόπων είληφότες, έδοξε τη άγια συνόδω είδεναι τὰ έαυτων μέτρα, και διοικείν τάς ύποκειμένας αύτοις έκκλησίας, καί τῷ τούτων ἀρκεῖσθαι φροντίδι καὶ κηδεμονία καθιστχν δέ αναγνώστας και ύποδιακόνους και έπορκιστάς [ἐρορχιστάς], καὶ τῷ τούτων ἀρκεῖσθαι προαγωγῷ, μήτε δί ποςσθύτερον μήτε διάχονον χειροτονείν τολμάν, δίχα του έν τη πόλει έπισχόπου, ή υπόχεινται αυτός τε χαί ή χωρα: εί δι τολμήσεις τις παραβήναι τα δεισθέντα, ναθ-

LXXXIII. - 4. Si quis episcopus a synodo depositus, vel presbyter aut diaconus a proprio episcopo. ausus fuerit aliquid de ministerio agere, sive episcopus, secundum præcedentem consuetudinem, sive presbyter, sive diaconus, nullam amplius in alia synodo spem restitutionis, neque desensionis locum ci habere liceat. Sed et omnes ei communicantes, ab-Ecclesia abjiciantur, et maxime si postquam cognoverint sententiam adversus prædictos fuisse prolatam, eis communicare ausi fuerint.

LXXXIV. — 5. Si quis presbyter aut diaconus, contempto suo episcopo, ab Ecclesia seipsum segregaverit; et seorsum congregationem secerit, et altare constituerit, et episcopo evocanti non acquieverit. nec ei obedire, nec morem gerere voluerit primo et secundo vocanti, is omnino deponatur, nec amplius remedium assequi, nec honorem suum accipere possit. Quod si permanserit turbas faciens et seditiones Ecclesiæ, is per externam sive sæcularem potestatem ut seditiosus coerceatur.

LXXXV. - 6. Si quis a proprio episcopo suit excommunicatus, ne prius ab aliis suscipiatur, quam suo reconcilietur episcopo vel synodo, quæ congregatur, accedens se defenserit, et persuasa synodo aliam sententiam retulerit. Ilæc autem definitio adversus laicos, et presbyteros, et diaconos, omnesque qui sunt in canone observetor.

LXXXVI. — 7. Nullus peregrinorum sine pacificis suscipiatur.

LXXXVII. - 8. Nec presbyteri qui sunt in regionibus, dent canonicas epistolas, vel ad solos vicinos episcopos epistolas mittant. Chorepiscopi autem qui sunt irreprehensibiles, dent pacificas.

LXXXVIII. - 9. Episcopos, qui sunt in unaquaque provincia, scire oportet episcopum qui merropoli præest, curam et sollicitudinem totius provinciæ suscipere : eo quod in metropolim undequaque concurrunt omnes qui habent negotia. Unde placuit, eum quoque honore præcedere : reliquos autem episcopos nihil extra ordinem vel ultra terminos suos agere secundum antiquum Patrum nostrorum canonem, qui hactenus obtinuit : aut ea tantum, quæ ad uniuscujusque parœciam pertinent, et regiones quæ ei subsunt. Unumquemque enim episcopum potestatem habere suæ parœciæ, eamque administrare, pro suo regionis quæ suæ urbi subest. Ut ordinet presbyteros et diaconos, et cum judicio singula disponat : et nihil ultra facere aggrediatur, sine metropolitano episcopo, neque ipse sine reliquorum sententia.

LXXXIX. — 10. li qui sunt in vicis et regionibus, vel qui chorepiscopi nominantur, etiamsi impositionem manuum episcoporum acceperint, placuit sanctæ synodo ut suum modum sciant, et sibi subjectas cuclesias administrent, earumque cura et moderamine contenti sint: constituant autem lectores et subdiaconos, et exorcistas, et eorum promotioni sufficere existiment; presbyterum autem aut diaconum ordinare non audeant sine episcopo civitatis, cui ipse et regio subjicitur. Si quis autem ea quæ definita sunt,

δέ γίνεσθαι ύπο τοῦ τῆς πόλεως, ἢ ὑπόκειται, ἐπισκύπου.

ζ'. Εί τις ἐπίσκοπος ή πρεσθύτερος ή όλως τοῦ κανόνος, άνευ γνώμης και γραμμάτων των έν τη έπαρχία ἐπισκόπων, καὶ μάλιστα τοῦ κατὰ τὴν μητρόπολιν, ὁρμήσειε πρός βασιλέα ἀπελθεῖν, τοῦτον ἀποκηρύττεσθαι καὶ ἀπόδλητον γίνεσθαι, οὐ μένον τῆς ποινωνίας, ἀλλά καὶ τῆς άξιας, ής μετέχου τυγχάνει, ώς παρενοχλείν τολμώντα τάς του θεοριλεστάτου βασιλέως ήμων άκολς [άκοαις] παρά τὸν θεσμὸν τῆς ἐκκλησίας. Εἰ δὲ ἀναγκαία καλοίη χρεία πρὸς βασιλία ὁρμᾶν, τοῦτο πράττειν μετά σκίψεως καί γνώμης τοῦ κατά την μητρόπολεν τῆς ἐπαρχίας ἐπισχίπου, ή των έν αὐτή, τοῖς τε τούτων γράμμασιν έφοδιάζεσ αι.

ζα'. Εἴ τις ὑπὸ τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου καθαιρεθεὶς πρεσθύ- Β τερος ή διάκονος, ή και ἐπίσκοπος ὑπὸ συνόδου, ἐνοχλήσαι τολμήσε: τός βασιλέως ακοάς [ακοαίς], δίου ἐπὶ μείζονα επισκίπων σύνοδον τρέπεσθαι, καί α νομίζει δίχαια έχειν, προσαναφέρειν πλείοσιν έπισχόποις, χαὶ τήν παρ' αὐτῶν ἐξέτασίν τε καὶ ἐπίκρισιν ἐκδέχεσθαι. Εἰ δέ τούτων όλεγωρήσας, ένοχλήσειεν τῷ βασιλεί, καὶ τοῦτον μηδέ μιας συγγρώμης άξιιυσθοι, μηδέ χώραν απολογίας έχετι, μηδέ έλπίδα μελλούσης άποπαταστάσεως προσδο-

 Μηδένα ἐπίσχοπον τολμᾶν ἀφὶ ἐτέρας ἐπαρχίας εἰς έτέραν μεταβαίνειν, και χειροτονείν εν εκκλησία τινάς είς προαγωγήν λειτουργίας, μηδέ εί συνεπάγοιτο έαυτω έτέρους, εί μή παρακληθείς ἀφήκοιτο διά γραμμάτων του τε μητροπολίτου και των σύν αύτω επισκόπων, ων είς τὰν χώραν παρέρχοιτο. Εἰ δέ μηδενός καλοῦντος ἀπελθοι ἀτάκτως ἐπί χειροθεσία τινών, καὶ καταστάσει των έχχλησιαστιχών πραγμάτων μή προσηχόντων αντώ, άχυρα μέν τὰ ὑπ' αὐτοῦ πεπραγμένα τυγχάνειν καὶ αὐτὸν ἐἐ ὑπέχειν τῆς ἀταξίας αὐτοῦ καὶ τῆς παραλόγου έπιγειρήσεως την προσήχουσαν δίκην, καθηρημένον έντεύθεν ήδη ύπο της άγίας συνόδου.

έγ. Ε΄ τις ἐπίσκοπος ἐπί τισεν ἐγκλήμασι κρίνοιτο, έπειτα συμβαίη περί αὐτοῦ διαφωνείν τοὺς ἐν [ἐπί] τῆ έπαρχία επισκόπους, των μέν άθωον τον κρινόμενου άποφαινόντων, των δέ ένοχον, ύπερ άπαλλαγής πάσης άμφισθητάσεως, έδοξε τη άγία συνόδω τον της μητροπόλεως ἐπίσχοπον, ἀπό τῆς πλησιοχώρου ἐπαρχίας μετακαλείσθαι έτέρους τινάς τους έπιχρίνοντας, χαί την άμφισβήτρατο διαλύοντας, του βεβαιώσαι σύν τοῖς τῆς ἐπαρχίας , τὸ παριστάμενον.

 4δ. Εἴ τις ἐπίσκοπος ἐπί τισιν ἐγκλήμασι κατηγορηθεὶς, πριθείη ὑπὸ πάντων τῶν ἐν τῆ ἐπαρχία ἐπισκοπῶν, πάντες τε σύμφωνοι μίαν κατ' αύτοῦ έξενέγκοιεν ψήφον. τούτον μηχέτι παρ' έτέροις δικάζεσθαι, άλλά μένειν βε-Εαίαν την σύμφωνον των έπε της επαρχίας επισχόπων ὰπόφασιν.

 Εί τις ἐπίσκοπος σχολάζων ἐπὶ σχολάζουσαν ἐκκλησίαν έκυτον επιρρίψας, ύφαρπάζοι του θρόνου δίχα συνόδου τελείας, τουτον από βλητον είναε, καί εί πας ο λαός, όν ψφήρπασεν, ελοιτο αὐτόν τελείαν δε έχείνην είναι σύνεδον, ή [είς ην] συμπάρεστι και ο της μητροπόλεως.

45. Εἴ τις ἐπίσκοπος χειροθεσίαν παρ' ἐπισκόπου λα-Είν και όρισθείς προιστάναι λαού, μή καταδίξοιτο τήν

αιρεδοθαι αὐτὸν και τε μετέχει τιμής χωριπίσκοπον A transgredi audeat, ipse quoque honore quem habet. privetur. Chorepiscopus autem fiat ab episcopo civitatis, cui subjicitur.

> XC. - 11. Si quis episcopus vel presbyter, vel omnino ex canone, sine consensu et litteris episcoporum provinciæ, et maxime metropolitani, ad imperatorem proficisci aggressus fuerit : is abdicetur et ejiciatur non solum a communione, sed etiam a dignitate, cujus particeps videtur existere : ut qui religiosissimi imperatoris nostri auribus molestiam afferre audeat contra statutum Ecclesiæ. Si autem adire imperatorem necessaria causa exigat, hoc agatur cum deliberatione et sententia episcopi metropolitani provinciæ, vel episcoporum qui sunt in eadem provincia, et cum eorum litteris proficiscatur.

> XCI. — 12. Si quis a proprio episcopo depositus, presbyter vel diaconus, vel episcopus a synodo, ausus fuerit imperatoris auribus molestiam afferre, cum oporteat ad majorem synodum converti, et jus quod se habere putat, ad plures episcopos referre, eorumque examinationem et judicium suscipere. Si itaque his contemptis, imperatori molestus fuerit, is nulla venia dignus, neque sui defendendi locum habeat. nec spem restitutionis exspectet.

> XCII. 13. Nullus episcopus audeat ab una provincia in aliam transire, et ad promotionem ministerii aliquos in Ecclesia ordinare, nec si alios una secum inducat, nisi venerit litteris accersitus metropolitani, et episcoporum qui sunt cum ipso, in quorum regionem accedit. Si autem nullo vocante, inordinate adveniat, ad aliquorum ordinationem, et ecclesiasticarum rerum, ad se non pertinentium, constitutionem, sint quidem irrita quæ ab ipso geruntur : ipse vero suæ perversitatis et præter rationem factæ aggressionis debitas pœnas det, exinde scilicet a sancta synodo depositus.

> XCIII. - 14. Si quis episcopus de quibusdam criminibus júdicetur, deinde contingat episcopos provinciæ de eo dissidere, illis quidem eum de quo fertur sententia, innocentem pronuntiantibus, his vero reum: pro tota componenda controversia, placuit sanctæ synodo, ut episcopus metropolitanus e vicina provincia judices alios convocet, qui controversiam tollant, et quod cum provinciæ episcopis probatum fuerit, confirmet.

> XCIV. — 15. Si quis episcopus aliquorum criminum accusatus, ab omnibus provinciæ episcopis condemnatus fuerit, et omnes unam consentientem adversus eum sententiam tulerint : is ne amplius ab aliis judicetur : sed provinciæ episcoporum firma maneat sententia.

> .XCV. -46. Si quis episcopus vacans, in ecclesiam vacantem seipsum injiciens, arripuerit sedem absque perfecta synodo, hunc expellendum esse. etiamsi omnis populus, quem arripuit, eum clegerit. Perfecta vero synodus illa est, cui interest et metropolitanus episcopus.

> XCVI. - 17. Si quis episcopus, accepta impositione manuum ab episcopo et populo præesse jussus,

έγάσαντο πρός τὰν ἐπιστρέφειαν [ἐπιστροφήν], ἐξ ἄπαντο; πληρούτωσαν τὸν χρόνον.

εγ. Περί δε των εξοδευόντων, ο παλαιός και κανονικος νόμος φυλαχθόσεται καί νύν, ώστε, εἴ τις έξοδεύτι, τοῦ τελευταίου και άναγκαιοτάτου έφοδίου μή άποστερείσθαι. Εί δέ επογνωσθείς και κοινωνίας πάλιν τυχών, πάλιν έν τοις ζώστι έξετασθά, μετά τών ποιουνούντων τάς εύχάς μόνης έστω. Εκθέλου δέ και περί πάντος ούτανοσούν έξοδ ύνοτος αίτούντος του μετασχείν εύχαριστίας, ό έπίς κοπος πετά δοχιμασίας μεταδιδότω [έπιδότω] τῆς προσφοράς.

εδ. Περί των καταχουμένων καὶ παραπεσόντων έδοξε τῆ સંગાંલ સ્થારે μεγάλη συνόδω, ώστε τριών έτων αύτούς άκροωμέσους μόνον, μετά ταθτα εξιχευθαι μετά των κατηχουμίνων.

εε. Διὰ τὸν πολύν τάραχον καὶ τὰς στάσεις τὰς γινομένας, έδοξε παντάπασι περιαιρεθήναι την συνήθειαν την Β πορά τὸ καιώνα εύρεθείσαι εν τισε μέρεσιν, ώστε ἀπὸ πόλεως είς πόλεν μό μεταβαίνειν, μήτε ἐπίσκοπον, μήτε πρεσδύτερου, μάτε διάκονον. Εί δέ τις μετά τὸν τῆς άγίας παί μεγάλης συνόδου όρου, τοιούτω τοι έπιχειρήσειεν, ή έπιδοίη έκυτον πράγματι τοιούτω, άκυρωθήσεται εξάπαντος κατασκεύασμα, και άποκατασταθήσεται τη έκκλησία ά ὁ ἐπίσχοπος ή ὁ πρεσθύτερος έχειροτονήθη.

ις. Όσοι ριψοχινδύνως μήτε τον φόδον του θιού προ οφθαλμών έχοντες, μήτε τον έχχλησιαστικόν χανόνα είδοτες άναχωράσουσι της έκκλητίας, πρεσθύτεροι, ή διάmeros, η έλως εν τω πανόνι έζεταζόμενοι, ούτοι ούδαμως **Βεπτοί όρειλουστη εί**ναι τη έτέρα τηκλησία, άλλα πάσαν τοῖς \* ἀνάγαν ἐπάγισθαι χρή, ἀναστρίφειν εἰς τὰς ἰαυτῶν σαροικίας 🕯 ἐπιμένοντας, ἀκοινωνήτους εἶκει προσέκει. Εί και τολμήσει τις ύφορπασαι τον τῷ ἐτέρῳ δικφέροντα, C και χειροτονάσαι εν τη αύτου ένκλησία, μή συγκατατ θ:μένου τοῦ ίδιου ἐπισκόπου, οὖ ἀνεχώρασεν ὁ ἐν τῷ κανόνι έξεταζόμενος, άχυρος έστω ή χειροτονία.

εζ. Επειδή πολλοί έν τῷ κανόνι ἐξεταζόμενοι τήν πλεοregier mal riv alexponepoelar | to alexponepoes | dieποντες, έπελάθοντο του θείου γράμματος λίγοντος, « Τό άργύρου αύτου ούα έδωκεν έπε τόκω, ) και δινείζοντες έπατοστάς άπαιτούσιν εδικαίωσεν ή άγια και μεγύλη gisedos, is el tes expedein petit ton open touten tixous λαμδάνειν έκ μεταχειρήσεως, ή άλλως μετερχόμενος τό **πράγμα, ή ήμιολίας άπαιτών, ή** όλως έττρόν τι έπινοών ατοχρού πέρδους ένεκα, καθαιριθήσεται του κλήρου, καί ελλότριος τοῦ xανόνες ἔσται.

🔞 . Μίθεν εἰς τὰν ἀγίαν και μεγάλην σύνοδον, ότι ἔν 🖸 τοσε τόποις και κόλισα, τοῖς πρεσδυτέροις τὴν εὐχαριστίαν οι διάκονοι διδόασεν, δπερ ούτε ο κανών, ο έτε ή συνήθεια παρίδωκεν, τούς έξουσίαν μή έχοντας προσφέρει», «οις προσφέρουσε διδόναι το σώμα του Χριστου. Βέχειο δε εγκιρίοθα, ότι άδη τινές των διακόνων καί πρό των έπισκόπων της εύχαριστίας άπτονται. Ταύτα ούν πάντα περιηράσθω, καὶ έμμενέτωσαν οἱ διάκονοι τοίς έδίοις μέτροις, είδότες ότι του μέν επισκόπου <del>ύπορέται είσιν, των δέ</del> πρεσθυτέρων έλάττους τυγχάσουσε λαμβανέτωσαν δέ κατά την τάξεν την εύχαρεστίαν ρετά τους πρεσθυτέρους, ή του έπισχόπου διδόντος [μεταδιδύντος] αὐτοῖς ἡ τοῦ πρεσδυτέρου. ἀλλά μή mediadau de μέσω τών πρεσδυτέρων έξέστω τοίς διακό-

Legendum videtur avrois. Edit.

τὸ σχάμα του είστέναι τὶς τὰν ἐχκλησίαν ἀρκείν αὐτοῖς A arbitrati sunt ad conversionem sufficere, hi definitum tempus omnino impleant.

> XIII. De his qui vita excedunt, vetus et canonica lex nunc quoque servabitur, ut si quis vita excedat, ultimo et necessario viatico minime privetur. Si vero desperatus, et communionem assecutus supervixerit, sit inter eos qui communionem orationis tantum modo consequentur. Generaliter autem omni cuilibet in exitu posito, et eucharistiæ participationem petenti, episcopus cum examinatione oblationem impertiat.

> XIV. De catechumenis lapsis placuit sanctæ et magnæ synodo, ut ii tribus annis audientes tantum sint, postea orent cum catechumenis.

> XV. Propter tumultus et seditiones qua fiunt, placuit omnino consuetudinem tolli, quæ præter canonem in quibusdam partibus invenitur, ut a civitate in civitatem nec episcopus, nec presbyter, nec diaconus transferatur. Si quis autem post definitionem sanctæ et magnæ synodi, tale quid aggressus fuerit, vel se rei ejusmodi dederit, quod factum erit omnino infirmabitur, et Ecclesiæ restituetur cui fuerat episcopus, aut presbyter, vel diaconus ordinatus.

> XVI. Ouicunque temere et inconsiderate nec Dei timorem præ oculis habentes, nec ecclesiasticum canonem agnoscentes, ab Ecclesia discesserint presbyteri vel diaconi, vel quicunque omnino in canone recensentur, hi nequaquam debent in aliam ecclesiam recipi, sed omnino cogendi sunt in suas ipsofum parœcias redire : vel si perseverent, eos a communione privari oportet. Si quis etiam ausus fuerit eum qui ad alium pertinet, surripere, et in sua ecclesia ordinare, non consentiente proprio episcopo, a quo recessit qui in canone censetur, ordinatio hujusmodi irrita erit.

> XVII. Quoniam plerique qui in canone recensentur avaritiam et turpem quæstum sectantes, obliviscuntur divinæ Scripturæ dicentis: Pecuniam suam non dedit ad usuram (Psal. xiv, 5): et sænerantes centesimas exigunt, æquum censuit sancta et magna synodus, ut si quis inventus fuerit post hanc definitionem usuras sumere ex mutuo, vel aliter eam rem consectari aut sescupla exigere, vel omnino aliquid aliud excogitare turpis lucri gratia, e clero deponatur, et alienus a canone existat.

> XVIII. Pervenit ad sanctum magnumque concilium, quod in quibusdam locis et civitatibus, diaconi presbyteris eucharistiam præbcant; quod neque canon, neque consuetudo tradidit, ut qui potestatem offerendi non habent, his qui offerunt corpus Christi porrigant. Illud etiam innotuit quod jam quidam ex diaconis etiam ante episcopos eucharistiam attingant. Omnia igitur ista auferantur, et diaconi intra propriam mensuram maneant, scientes quod ministri sunt episcoporum, et presbyteris inferiores existant: accipiant autem suo ordine eucharistiam post presbyteros, vel episcopo dante vel presbytero; sed nec sedere in medio presbyterorum diaconis liceat, id enim fit prater canonem et ordinem. Si quis autem

μή δείν άλλως γίνεσθαι ἐπίσκοπον, ἡ μετὰ συνόδου καὶ ἐπι. Λ et judicio episcoporum, qui post obitum quiescentis. κρίσεως έπισκόπων, των μετά την κοίμησον τοῦ άναπαυσαμένου την έξουσίαν εχόντων του προάγεσθαι τιν άξιον.

ργ΄. Τὰ τῆς ἐκκλησίας, τῆ ἐκκλησία καλῶς ἔχει φυλάττεσθαι δείν μετά πάσης επιμελείας και άγαθης συνειδήσεως και πίστεως της είς τον πάντων έφορον και κριτήν Θεόν. "Α και διοικείσθαι προσήκει μετά πρίσεως και ίξουσίας τοῦ ἐπισκόπου τοῦ πεπιστευμένου [ἐπισταμένου] πάντα τὸν λαὸν. παἰτὰς ψυχάς τῶν συναγομένων. Φανερά θε είται τα διαφεροντα τη διαλησία μετά γνώσεως των περί αὐτὸν πρεσθυτέρων και διακόνων, ώστε τούτους είδέναι και μή άγνοείν, τίνα ποτέ έστι της έκκλησίας, ώστε μηδέν αὐτούς λανθάνειν εν εί συμβαίη τον ἐπίσποπον μεταλλάττειν του βίου, φανερών δυτων τών διαφερόντων τῆ ἐκκλησία πραγμάτων, μήτε αὐτὰ διαπίπτειν καὶ ἀπόλφάσει των έχχλησιαστικών πραγμάτων. Δίχαιον γάρ καὶ ἀρεστὸν παρά τε τῷ Θεῷ καὶ ἀνθρώποις, τὰ ἔδια τοῦ ἐπισκόπου, όξι αν αυτός βούληται, καταλιμπάνεσθαι τὰ μέν τοι τῆς ἐκκλησίας, αὐτῆ φυλάττεσθαι καὶ μήτε την ἐκγλησίαν ὑπομένειν [ὑπομεῖναί τινα] ζημίαν , μήτε τὸν έπίς κυπου προφάσει της έκκλησίας δημεύεσθαι, ή και είς πράγματα έμπίπτειν τούς αὐτῷ διαφέροντας, μετά τοῦ και αὐτὸν μετά θάνατον δυσρημία περιθάλλεσθαι.

ρδ. Έπίσχοπον έχειν τῶν τῆς ἐκκλησίας πραγμάτων έξουσίαν, ώς τε διοιχείν είς πάντας τούς δεομένους, μετά πάσης εύλαβείας καὶ φόβου Θιοῦ, μεταλαμβάνειν δέ καὶ αύτου των διόντων, είγε δέοιτο, είς τὰς ἀναγκαίας αὐτοῦ χρείας, και των παρ' αὐτῷ [αὐτοῦ] ἐπεξενουμένων ἀδελφων, ως κατά μηδένα τρόπον αὐτούς ύστερήσθαι, κατά τὸν θε ον ἀπόστολον λέγοντα, « Έχοντες διατροφάς καὶ σκεπάσματα, τούτοις άρχεσθησόμεθα. > Εί δέ μή τούτοις άρπιτο, μεταβάλλοι δέ τὰ πράγματα είς οἰκικὰς |οἰκειακάς | αύτου γρείας, και τούς πόρους της εκκλησίας ή τούς των άγρων χαρπούς, μή μετά γνώμης των πρεσδυτέρων ή των διακόνων χειρίζοι, άλλ' οίκείοις αύτῶν καὶ συγγενέσιν ή ἀσελφοῖς ἡ υίοῖς παράσχοιτο τὴν έξουσίαν, εἰς τὸ, διὰ τῶν τοιούτων λεληθότως βλάπτεσθαι τούς λόγους της έχχλησίας, τούτον εύθύνας παρέχειν τῆ συνόδω τῆς ἐπαρχίας. Εί δέ και άλλως διαδάλλοιτο ὁ ἐπίσκοπος, ή οι σύν αὐτῶ πρεσθύτεροι, ώς τὰ τῆ ἐκκλησία διαφέροντα, ῆτοι εξ άγρων ή και εξ έτέρας προφάσεως εκκλησιαστικής είς έχυτούς άποφερόμενοι, ώς θλίδεσθαι μέν τούς πένητας, διαδολήν δε και δυσφημίαν προστρίδεσθαι τῷ τε λόγω. καί τοῖς ούτω διοικούσεν, και τούτους διορθώσεως τυγχάνειν, τὸ πρέπου δοκιμαζούσης τῆς ἀγίας συνόδου.

potestatem habent, eum qui dignus exstiterit, promovere.

CIII. - 24. Recte habet, ea quæ sunt Ecclesiæ, Ecclesiæ servari cum omni diligentia, et bona conscientia, et fide quæ in Deum est, qui omnia inspicit et judicat : que etiam administrari convenit cum judicio et potestate episcopi, cui omnis populus commissus est, et animæ eorum qui in ecclesia congregantur. Manifesta vero sint, quæ ad Ecclesiam pertinent cum notitia presbyterorum et diaconorum, qui circa ipsum sunt, ut ipsi non ignorent, quæ sunt Ecclesiæ, nec eos aliquid lateat. Ut si contigerit episcopum e vita migrare, iis manifestis existentibus quæ ad Ecclesiam pertinent, ea non intercidant, aut pereant : nec λυσθαι, μήτε τα 'δια του έπισκόπου ένοχλείσθαι, προ- η qua sunt propi a episcopi, prætextu rerum ecclesiasticarum turbentur. Est enim justum et acceptum coram Deo et hominibus, ut (Supprimenda conjunctio) ea quæ propria sunt episcopi, quibus ipse velit, relinqui; quæ autem sunt Ecclesiæ, ipsi servari: ut nec Ecclesia damnum aliquod patiatur, nec episcopus ecclesiæ prætextu proscribatur, vel qui ad eum attinent, in causas incidant, quo post mortem ipse maledictionibus oneretur.

> CIV. — 25. Episcopus habeat rerum Ecclesise potestatem, ad dispensandum in omnes egentes, cum summa reverentia et timore Dei. Iose autem eorum. quibus indiget (si tamen indiget), sit particeps ad usus necessarios, et fratrum qui apud eum hospitio excipiuntur, ut ipsi nullo modo priventur, secundum divinum Apostolum dicentem : Habentes alimenta et quibus tegamur iis contenti sumus ( I Tim. VI, 8): quod si contentus istis non fuerit, et in usus suos res ecclesiæ convertat, et illius reditus, vel agrorum fructus, sine presbyterorum vel diaconorum sententia pertractet, sed domesticis et cognatis vel fratribus, vel filiis potestatem concedat; ut hoc modo rationes Ecclesiæ tacite detrimentum capiant, ipse synodo provinciæ administrationis rationes reddat. Si autem et aliter insimuletur episcopus, vel qui sunt cum eo presbyteri, ea quæ ad ecclesiam pertinent, vel ex agris vel ex quacunque alia causa ecclesiastica ad seipsos referre, ut pauperes opprimantur, et rationi ecclesiæ, iis quequisic administrant, criminatio et infamia inuratur. Hi etiam correctionem assequantur, sancta synodo id quod decet, examinante.

## CONCILII LAODICENI

CANONES LIX (An. Chr. 364)

ρε. Περί τοῦ δεῖν κατά τὸν ἐκκλησιαστικόν κανόνα, τ.ὑς 🕦 έλευθέρως και νομίμως συναφθέντας δευτέροις γάμοις, μή λαθρογαμίαν ποιήσαντας, όλίγου χρόνου παρελθόντο;, καί σχολασάντων ταίς προσευχαίς και νηστείαις κατά συγγνώμην ἀποδίδοσθαι αὐτοῖς την ποινωνίαν ώρίσαμεν.

ρξ'. Περί τοῦ, τοὺς ἐξαμαρτάνοντας ἐν διαφόροις πταίσμισου, και προσκαρτερούντας τη προσευχή της έξομο-

CV. - 1. Quod oportet, secundum ecclesiasticum canonem, eos qui libere et legitime binis nuptiis juncti sunt, neque clandestinum matrimonium inierunt, exiguo tempore elapso, postquam precibus et jejuniis vacaverint, secundum indulgentiam commuminnem ipsis reddi definimus.

CVI. - 2. Quod oportet, cos qui diversis delictis peccaverunt, et in oratione conscssionis et pænitenλογήσεως και μετανοίας, και τιν άποστροφίν των κακών Λ tire perseverant, perfectam a malis suis conversioτελείαν ποιουμένους, χατά τὴν ἀναλογίαν τοῦ πταίσματος, επιοού μετανοίας δοθέντος τοις τοιούτοις, δια τούς οίχτιρμούς και την άγαθότητα του Θεού προσάγεσθαι τη κοιmriæ.

- ρζ. Περί του, μή δείν πρόσφατον [προσφάτως] φωτισθέντας, προσάγεσθαι έν τάγματι ἱερατικῷ.
- ρώ. Περί του, μή δείν ιερατικούς δανείζειν και τόκους και τάς λεγομένας ήμιολίας λαμδάνειν.
- ρδ. Περί του, μή δείν τάς χειροτονίας ἐπὶ παρουσία ππροωμένων γίνεσθαι.
- ρεί. Περί του, μή συγχωρείν τοίς αίρετικοίς είσιένας είς του οίχου του Θεού, ἐπιμένουτας τῷ αἰρέσει.
- ρια. Περί του, τους έχ των αιρέσεων, τουτ' έστιν, Κουατιανών, ήτοι Φωτεινιανών ή Τεσσαρεσχαιδεχοτιτών έπιστρεφομένους, ήτε πιστούς τούς παρ' έχείνοις, μή προσδέχεσθαι, πρίν άναθεματίσωσε πάσαν αξρεσεν, έζαιρέτως δέ έν ή κατείχοντο, και τότε λοικόν τούς λεγομένους παρ' αὐτοῖς πιστούς, ἐχμανθάνοντας τὰ τῆς πίστεως σύμδολα, χρισθέντας τι τῷ ἀγίω χρίσματι, ούτω κοι-ΑΝΥΕίν τῷ μυστυρίῳ τῷ ἀγίῳ.
- ριδ. Πιρί τοῦ, τοὺς ἀπὸ [ο! μοντανισταὶ ο: ἀπὸ] τῆς κιρέσεως των λεγομένων Φρυγών έπιστρέφοντας [ έπι**στ**ρέφοντες], εί καὶ ἐν κλήρω νομιζομένω παρ' αὐτοῖς τυγχάνοιεν [τυγχάνουσι], εί και μέγιστοι λέγοιντο, τούς εοιούτους μετά πάσης ἐπιμελείας κατηχείσθαί τε καὶ θαπτίζεσθαι ύπὸ τῶν τῆς ἐκκλησίας ἐπισκόπων τε καί τρεσδυτίρων.
- ρεγ. Περί τοῦ, μή συγχωρείν είς τὰ κοιμητηρια ή είς C τά λεγόμενα μαρτύρια πάντων των αίρετικών άπιέναι τους της εκκλησίας, ευχής ή θεραπείας ένεκα άλλά τους τοιούτους, έὰν ὧσι πιστοί, ἀχοινωνήτους γίνισθαι μέχρι τενός τετανοούντας δέ και εξομολογουμένους εσφάλθα, mapudixiolas.
- ριδ. Περί του, μή δεώ τούς της έχχλησίας άδιαφόρως πρός γάμου ποινωνίαν συνάπτειν τὰ ἐαυτῶν παιδία αἰρε-TIMBLE.
- ριε. Περί του, μὰ δεῖν τὰς λεγομίνας πρεσδύτιδας ἄτοι προκοθυμένας, έν έκκλησία καθίστασθαι.
- ρις. Περί του, τους ἐπισχόπους κ ίσει τῶν μητροπολετών και τών πέριξ έπισκόπων καθίστασθαι είς την έκπλησιαστικήν άρχήν, δντας έκ πολλού δεδοκιμασμένους, εν τε τῷ λόγω τῆς πίστεως, καὶ τῆ τοῦ εὐθέως λόγου ποhtria.
- ριζ. Περί του, μή τοις οχλοις έπιτρέπειν τάς έκλογάς πιείσθαι τών μελλόντων καθίστασθαι είς ίερατείον.
- ριή. Περί του, μή τὰ ἄγια είς λόγον εὐλογιῶν κατά τέν έορτήν του πάσχα, είς έτέρας παροικίας διαπέμπεetat.
- ρεδ. Περί του, μα δείν πλέον των πανονικών ψαλτών τών ἐπὶ τὸν ἄμδωνα ἀναδαινόντων, καὶ ἀπὸ διφθέρας φελλόντων, έτέρους τοιάς ψάλλειν εν έπκλησίχ.
- ρχ΄. Περί του, ἐν σαββάτω εὐαγγέλια μεθ΄ ἐτέρων γραφών ἀναγινώσχεσθαι.
- ρκαί Περί του, μή δείν ἐπισυνάπτειν, ἐν ταίς συνάξεσι τούς ψαλμούς, άλλά διά μέσου καθ Ικαστον ψαλμόν πεταθαι άνάγνωτιν.

- nem demonstrantes; pro qualitate delicti tempore pœnitentiæ eis dato, propter misericordiam et bonitatem Dei, communionem concedi.
- CVII. 3. Quod non oportet eos, qui recens sunt baptizati, in ordinem sacerdotalem promoveri.
- CVIII. 4. Quod non oportet sacerdotes fenerari, et usuras quæ centesimæ dicuntur, accipere.
- CIX. 5. Quod non oportet electiones sieri in præsentia audientium.
- CX. 6. Quod non oportet hæreticis concedere, ut in domum Dei ingrediantur, si in hæresi permaneant.
- CXI. 7. Quod non oportet eos qui ex hæresibus, hoc est a Novatianis, aut Photinianis, aut Quartadecimanis, convertuntur, sive qui apud illos sideles dicuntur, admitti, priusquam omnem hæresim anathematizaverint, præcipue vero eam in qua detinebantur : et tunc deinceps, qui apud eos fideles dicuntur, sidei symbola discentes, et unctos sancto chrismate, sic sancto mysterio communicare.
- CXII. 8. Quod oportet eos, qui ab corum hæresi qui Phryges dicuntur, convertuntur, licet sint in clero qui apud eos esse creditur, sive maximi dicantur, hujusmodi cum omni diligentia catechizari et baptizari ab Ecclesiæ episcopis et presbyteris.
- CXIII. 9. Non concedendum esse in cometeria; vel in ea quæ dicuntur martyria quorumvis hæreticorum, eos qui sunt Ecclesiæ, accedere orationis vel curationis gratia. Sed hujusmodi si fideles fuerint, aliquantisper communione privari : sin pœnitentes autem et confitentes se deliquisse, suscipi.
- CXIV. 10. Quod non oportet eos, qui sunt Ecclesiæ, indifferenter filios suos hæreticis matrimonio conjungere.
- CXV. 11. Quod non oportet cas, quæ dicuntur viduæ seniores, vel præsidentes, in ecclesia constitui.
- CXVI. 12. Quod oportet episcopos judicio metropolitanorum et finitimorum episcoporum ad ecclesiasticum magistratum constitui, plurimo tempore probatos et in verbo fidei et in recti verbi dispen-D satione.
  - CXVII. 13. Quod non sit permittendum turbis electiones eorum facere qui in sacerdotio constituendi sunt.
  - CXVIII. 14. Quod sancta, instar eulogiarum, in festo Paschæ in alias parœcias transmitti non de-
  - CXIX. 15. Quod non oportet præter canonicos cantores, qui ambonem ascendunt, et ex codice canunt, alios quoslibet canere in ecclesia.
  - CXX. 16. Quod oportet in sabbato Evangelia cum aliis Scripturis legi.
  - CXXI. 17. Quod non oportet in conventibus psalmos contexere, sed in unoquoque psalmo interjecto spatio, lectionem fieri.

ρπό. Περί τοῦ, τὰν αὐτὰν λειτουργίαν τῶν εὐχῶν Α πάντοτε καὶ ἐν ταῖς ἐννάταις καὶ ἐν ταῖς ἐσπέραις ὀφείλειν γίνεσθαι.

ρκή. Περί τοῦ, δεῖν ἰδία πρῶτον μετὰ τὰς ὁμιλίας τῶν ἐπισ ὁπων τῶν κατηχουμένων εὐχὴν ἐπιτελεῖσθαι, καὶ μετὰ τὸ ἐξελθεῖν τοὺς κατηχουμένους, τών ἐν μετανοία τὰι εὐχὴν γίνεσθαι, καὶ τούτων προσελθόντων ὑπὸ χεῖρα καὶ ὑποχωρησάντων, ο τως τὰς εὐχὰς τῶν πιστῶν γίνεσθαι τρε ς. μίαν μέν τὴν πρώτην, διὰ σωπῆς. τὴν δἱ δευτέραν καὶ τρίτην, διὰ προσφωνήσεως πληιοῦσθαι. εἴθ ο τως τὴν εἰρήνην διδοσθαι. καὶ μετὰ τὸ, πρεσθυτέρους δοῦναι τῷ ἐπισκόπῳ τὴν εἰρήνην, τότε τοὺς λαϊκοὺς τὴν εἰρήνην διδόναι. καὶ ο τω τὴν ἀγίων προσφορὰν ἐπιτελεῖσαι. καὶ μόνοις ιξὸν εἴναι (ἰξε ναι) τοῖς ἐερατικοῖς εἰσιέναι εἰς θυσιαστήριον, καὶ κοινωνεῖν.

ρχό. "Οτι ου δεί διέχονον εμπροσθεν πρεσθυτέρου Β καθέζεσθαι, άλλά μετά χε εύσεως τοῦ πρεσθυτέρου χαθέζεσθαι. Όμοίως δε εχειν τιμήν χαι τοὺς διαχόνους ὑπὸ τῶν ὑπηρετῶν, χαι πάντων τῶν χληριχῶν.

ρχε'. Ότι οὐ δεῖ ὑπηρέτας ἔχειν χώραν ἐν τῷ διαχονεκῷ, χαὶ ἄπτεσθαι δεσποτιχῶν σχευῶν.

ρας΄. "Ότι οὐ δεῖ ὑπηρέταν ὡράριω φορεῖν, οὐδέ τὰς Θύρας ἐγκαταλιμπάνει».

ρκζ. Ότι οὐ δεῖ ἀναγνώστας ἡ ψάλτας ὡράριον φορ:ῖν καὶ οἴτως ἀναγινώσκειν ἡ ψάλλειν.

ρχή. Ότι οὺ δεῖ ἱερατικούς ἀπὸ πρεσδυτέρων ἔως διακόνων, καὶ έξῆς τῆς ἐκκλησιαστικῆς τάξεως ἔως ὑπηρετῶν ἡ ἀναγνωστῶν ἡ ψαλτῶν ἡ ἐπορκιστῶν [ἐφορκιστῶν] ἡ θυρωρῶν, ἡ τοῦ τάγματος τῶν ἀσκητῶν, εἰς καπαλεῖον εἰσιέναι.

ρκ". "Οτι ου δεί υπηρέτας άρτου διδόναι, ουδέ ποτήρενι ευλογείο

ρλ'. "Οτι οὐ δεῖ ἐπορχίζειν [ἐφορχίζειν] τοὺς μή προαχθίντας ὑπὸ ἐπισχόπων, μήτε ἐν ταῖς ἐχχλησίαις, μήτε ἐν ταῖς οἰχίαις.

ρλα. Ότι ου δεῖ ἱερατικούς ἡ κληρικούς ἡ λαϊκούς καλουμένους εἰς ἀγάπην μέρη αἵρειν, διὰ το τὴν ὕδριν τῆ τάξει προστριδισθαι τῆ ἐκκλησιαστικῆ [ἰερατικῆ].

ρλδ΄. "Οτι οὐ δεῖ ἐν τοῖ; χυριαχοῖς ἢ ἐν ταῖ; ἐχχλησίαις, τὰ; λεγομένας ἀγάπας ποιεῖν, χαὶ ἐν τῷ οἶχῳ τοῦ Θεοῦ ἐσθίειν χαὶ ἀχούδιτα στρωννύειν.

ρλγ'. "Οτι οὺ δεῖ χριστιανοὺς ἰουδαίζειν καὶ ἐν τῷ σαδδάτῳ σχολάζειν, ἀλλὰ ἐργάζεσθαι αὐτοὺς ἐν τῷ αὐτῷ ἀμέρᾳ" τὰν δὲ κυριακὰν προτιμῶντας, εἴγε δύναιντο, σχολάζειν ὡς χριστιανοὶ. Εἰ δὲ εὐρεθεῖεν Ἰουδαϊσταὶ, ἔστωσαν ἀνάθεμα παρὰ Χριστῷ [τῷ Θεῷ].

ρλδ΄. "Οτι οὺ δεῖ ἱερατικοὺς ἡ ἀσκητὰς, ἐν βαλανείω μετὰ γυναικῶν ἀπολούεσθαι, μηδὶ πάντα χριστιανὸν, ἡ λαϊκύν. Αὖτη γὰρ πρώτη κατάγνωσις παρὰ τοῖς ἔθνεσεν.

ρλε΄. Ότι οὺ δεῖ πρὸς πάντας αἰρετιχοὺς ἐπιγαμίας ποιεῖν, ἡ διδόναι υἰοὺς ἡ θυγατέρας ὁ ἀλλὰ μᾶλλον λαμ-Εάνειν, εἴγε ἐπαγγέλοιντο [ἐπαγγέλλονται] χριστιανοὶ γίνισθαι.

ρλς'. Ότι οὐ δεῖ α'ρετικών εὐλογίας λαμθάνειν, αἴ τινές εἰστο ἀλογίαι μάλλον, ἡ εὐλογίαι.

CXXII. — 18. Quod idipsum ministerium oracionum, et in nonis et vesperis fieri debeat.

CXXIII. — 19. Quod oportet, seorsum primum, post sermones episcoporum, catechumenorum orationem peragi, et postquam exiernt catechumeni pœnitentium orationem fleri; iisque accedentibus accepta manuum impositione, et abscedentibus, sic fidelium tres orationes fieri: unaun quidem, scilicet primam, sileutio, secundam vero et tertiam pronuntiatione impleri, deinde sic pacem dari. Et posteaquam presbyteri episcopo pacem dederint, tunc laici eam dare. Et sic sanctam oblationem celebrari. Et solis sacerdotibus licere ad altare accedere, et compunicare.

CXXIV. — 20. Quod non oportet diaconum ante presbyterum sedere, sed sedere cum jussu presbyteri. Similiter autem diaconis honorem haberi a ministris et omnibus clericis oportet.

CXXV. — 21. Quod non oportet ministros locum habere in secretario, et dominica vasa contingere.

CXXVI. — 22. Quod non oportet ministrum orarium ferre, nec ostia relinquere.

CXXVII. — 23. Quod non oportet lectores aut cantores orarium ferre, et sic legere vel canere.

CXXVIII. — 24. Quod non oportet sacerdotes a presbyteris usque ad diaconos, et deinceps quemlibet ecclesiastici ordinis usque ad ministros aut le ctores aut cantores, aut exorcistas, aut ostiarios, aut C ordinis monachorum, in cauponam ingredi.

CXXIX. — 25. Quod non oportet ministros panem dare, vel calicem benedicere.

CXXX. — 26. Quod non oportet eos exorcizare, qui ab episcopo promoti non sunt, neque in ecclesiis neque in ædibus.

CXXXI. — 27. Quod non oportet sacerdotes aut clericos, aut laicos ad agapen vocatos, partes tollere, eo quod hinc ecclesiastico ordini ignominia inuratur.

CXXXII. — 28. Quod non oportet in dominicis, aut ecclesiis agapen facere, et in domo Dei comedere vel accubitus sternere

CXXXIII. — 29. Quod non oportet Christianos judaizare, et in sabbato otiari: sed ipsos eo die operati. Diem autem dominicum præferentes, otiari, si modo possint, ut Christiani. Quod si inventi fuerint judaizare, anathema sint a Christo.

CXXXIV. — 30. Quod non oportet sacerdotes aut clericos, aut monachos, in balneo cum mulieribus lavari, neque omnem penitus Christianum, aut laicum. Hæc enim est prima repreheusio apud gentes.

CXXXV.—31. Quod non oportet cum quibuscumque hære:icis matrimonia contrahere, nec filios vel filias dare: sed potius accipere, si se Christianos fleri promittant.

CXXXVI. — 32. Quod non oportet hæreticorum benedictiones accipere, quæ sunt potius maledictiones quam benedictiones.

ρλζ. "Οτι ού δεί αιρετικοίς, ή σχισματικοίς συνεύ- Α Zeolat.

ρλα . "Οτι οὐ δεῖ πάντα χριστιανὸν έγκαταλείπειν μάρσυρας Χριστού, και απιέναι πρός τούς ψευδομάρτυρας, τουτ' έστιν αίρετιχούς, ή αύτούς πρός [είς ] τούς προειεπμένους αίρετικούς γενομένους ούτοι γάρ άλλοτριοι τοῦ Θιοῦ τυγχάνουσιν. "Εστωσαν οὖν ἀνάθεμα οἱ ἀπερχόμενοι πρός αὐτούς.

ρλέ. "Ότι οὐ δεῖ χριστικνούς έγκαταλείπειν τὰν ἐκκλησίαν του Θεου, και άπείναι, και άγγελους ονομάζειν και συνάξεις ποιείν, απερ απιγόρευται. Εί τις ούν εθρεθή ταύτη τη κεκρυμμένη είδωλολατρία σχολάζων, έστω ἀνάθεμα, ότι έγκατέλιπεν τὸν κύριον ήμων Ίνσουν Χριστόν, τόν υθόν του Θεού, και είδωλο ατρία προσάλθεν.

ρμί. Ότι οὐ διῖ ἰερατικούς ή κληρικούς, μάγους ή 🕿 έπαοιδούς είναι, ή μαθηματιχούς ή άστρολόγους, ή ποιείν τά λεγόμενα φυλακτήρια, ἄ τινά έστι δεσμωτήρια τών ψυχών αὐτών τοὺς δέ φοροῦντας βίπτεσθει έκ τῆς έκπλησίας έπελεύσαμεν.

ρμα. Ότι οὐ উεῖ παρά τῶν Ἰουδαίων ἡ αἰρετικῶν τὰ πεμπόμενα εορταστικά λαμβάνειν, μηδέ συνεορτάζειν RUTOIC.

ρμ6. Ότι οὐ δεῖ παρά τῶν Ἰουδαίων ἄζυμα λαμδά-म्हान, मैं मालकाहर नवाह वेतहहिहांबाद क्षेत्रका.

ρμγ. Ότι οὺ δεί τοῖς έθνεσι συνεερτάζειν, καὶ κοινωπίν τη άθιότητι αὐτών.

ρμό. Ότι οὐ δεῖ ἐπισπόπους παλουμένους εἰς σύνοδον παταφρονείν, άλλ' άπιέναι και διδάσκειν ή διδάσκεσθαι, είς πατόρθωση τές έπκλησίας και των λοιπών· εί δί C vel doceri, ad correctionem Ecclesiæ et reliquorum. πεταφροκήσειεν ο τοιούτος, έαυτον αλτιάσεται' παρεκτός, εί μά δι' άνωμαλίαν άπολιμπάνοιτο.

ρμε. Ότι οὐ δεί ἱερατικόν ή κληρικόν ανευ κανενικών γραμμάτων όδεύει».

ρμς. Ότι οὐ δεί ἱερατικόν ἡ κληρικόν άνευ κελεύσεως έπισκόπου όδεύειν.

ρμζ. Ότι οὐ δεῖ ὑπηρέτας, κᾶν πρὸς βραχὺ, τὰς θύρας έγχαταλείπει», άλλά τῆ εὐχῆ σχολάζει».

ρμαί. Ότι ου δεί γυναϊκας έν τῷ θυσιαστηρίω είσέρχισθαι.

ρμθ. Ότι οὐ δεῖ μετά δύο έδδομάδας τῆς τεσσαραποτάς δέχεσθαι είς το φώτισμα.

ρύ. "Οτι δεί τούς φωτιζομένους, την πίστω έχμανθάνευ, πει τη πέμπτη της έδδομάδος άπαγγελλευ τῷ έπισώπφ ή τοίς πρεσδυτίροις.

ρνα. Ότι δεί τούς εν νόσφ παραλαμβάνοντας το φώτισμα, καὶ εἶτα ἀναστάντας, ἐκμανθάνειν τὴν πίστιν, καἰ γινώσταιν ότι θείας δωρεάς κατηξιώθησαν.

ροδ. Ότι δεί τους φωτιζομένους μετά το βάπτισμα xpieco, xpicinett judnanie uni hetoxone einet ige. βασιλείας τοῦ Χριστοῦ [τοῦ Θεοῦ].

ρυγ΄. Ότι οὐ δεί τῆ τεσσαρακοστῆ ἄρτον προσφέρειν, εί μή έν σαιβάτω και κυριακή μόνον.

ρυδ. Ότι οὐ δεῖ ἐν πεσσαρακοστῆ τῆ ὑστέρα ἐδδομάδι τάν πεμετην λύειν, και όλην την τεσσαρακοστήν άτιμάζειν' ἀ-λὰ δε: πᾶσκι τὴν τεσσαρακοστήν [κύτήν] νηστεύειν ξερογαγούντας.

ρνεί. Ότι οὐ δεί ἐν τεσσαρακορτή μορτύρων γενέθλια PATROL. LXVII.

CXXXVII. - 55. Quod non oportet cum hæreticis aut schismaticis orare.

CXXXVIII. — 34. Quod non oportet quemcunque christianum, Christi martyres relinquere, et ad falsos martyres, hoc est hæreticos abire, aut eos qui hæretici exstiterunt. Hi enim sunt a Deo alieni. Sint ergo anathema qui ad eos abcunt.

CXXXIX. - 35. Quod non oportet Christianos Ecclesiam Dei relinquere, et abire, et angelos nominare, et congregationes facere, quod est prohibitum. Si quis igitur inventus fuerit huic occultæ idololatriæ serviens, sit anathema, quia reliquit Dominum nostrum Jesum Christum, Filium Dei, et ad idololatriam accessit.

CXL. - 36. Quod non oportet sacerdotes aut cloricos, magos aut incantatores esse, vel mathematicos, vel astrologos, aut facere quæ dicuntur phylacteria, quæ quidem sunt animarum ipsarum vincula. Eos autem qui ferunt, ejici ab ecclesia præcirimus.

CXLI. — 37. Quod non oportet, que a Judæis vel hæreticis festiva mittuntur, accipere, nec cum eis dies festos agere.

CXLII. — 38. Quod non oportet a Judæis azyma accipere, aut eorum impietatibus communicare.

CXLIII. - 39. Quod non oportet cum gentibus festum agere, et eorum impietati communicare.

CXLIV. - 40. Quod non oportet episcopos ad synodum vocatos, contemnere, sed abire, et docere Si quis autem contempserit, seipsum accusabit, præter quam si propter infirmitatem ire non possit.

CXLV. - 41. Quod non oportet sacerdotem aut clericum sine canonicis litteris proficisci.

CXLVI. - 42. Quod non oportet sacerdotem aut clerieum sine jussu episcopi proficisci.

CXLVII. - 43. Quod non oportet ministros, vel paululum fores relinquere, sed orationi vacare.

CXLVIII. — 44. Quod non oportet mulieres ad altare ingredi.

CXLIX. - 45. Quod non oportet, post duas hebdomadas quadragesimæ, ad baptismum admitti.

CL. - 46. Quod oportet eos qui baptizandi sunt fidem ediscere, et quinta feria septimanæ episcopo aut presbyteris renuntiare.

CLI. - 47. Quod oportet eos qui in morbo baptisma accipiunt, et postea convaluerunt, fidem ediscere, et nosse quod divino beneficio digni habiti sunt.

CLII. - 48. Quod oportet eos qui baptizantur, post baptisma inungi supercollesti chrismate, et regni Christi participes esse.

CLIII. - 49. Quod non oportet in quadragesima panem offerre, nisi sabbato et dominica tantum.

CLIV. - i.O. Quod non opertet in quadragesima, in ultimæ septimanæ quinta feria, jejunium solvere, ' et totam quadragesimam non venerari : sed oportet ' totam quadragesimam jejunare aridis vescentes.

CLV. - 51. Quod non oportet in quadragenina

moute in toic aubbatoic xal in tall auplanais.

pur'. One où det it tresmenteurs yenque i pevilina łateleir.

ριζ. "Οτι ού δεξ χριστικτικύς είς γκίμους άπερχομές νους, βαλλίζειν ή όρχεῖσθαι, άλλά σεμνώς διανείν ή κριστάν, ώς πρίπει χριστιανοίς.

prof. "Ore or det ispartitors à adaption te as beaplies θεωρείν έν γάμους, ά δείπνους, άλλά πρό του εδσέρχουθαι rove bupalupie, èvelecates entrois ani drezopsit.

prof. "Ore of des leparstrade & rimpensite du supobilis συμπόσια έπετελείε, άλλ' ουδά λαϊκούς.

pt. Ort où bit mageburipour mpè tie elebiou toù p imanorou eigienen auf mehitagben er zw bapare anda k ciolumiens fal is this, ishining absolumi hor farth ค่องอ้านเกรี อู้ จำกับเขาเคราะ

per. Ore or der to rais whome nat in rais xwoats παθίστασθαι ἐπισκόπους, άλλὰ περιοδευτάς, τοὺς μέν τοι άδα προκατασταθέγτας, μαθέν πράττευν άνευ γνώμης दर्श इंसरके प्रकृतित वर्षा है। दर्जे सक्तार, स्वेदस्तर है। स्था रक्ति πρεσδυτέρους μαδέν πράττει άνευ τος γωμικς του έπε-THORSE.

pet. Ore or det in rait attent mpoopeeds. Therefore παρά ξαισχόπων ή πρεαβυτέρων.

pty. Ore ai det identione happois layeates in the επκλησία ουδί άπανόνιστα βιβλία, άλλά μένα τ<del>ά παρονι</del>κά જાઉંદ જાવ) સાથે જાય જાય જે છે જો જો જાઈ છે.

Όσα δεί βιελία αναγικώσκεσθαι της παλαιάς διαθή. Ε πος κ'. Τένεσες κόσμου. β. Εξοδος εξ Δεγύπτου γ'. Δευετεκόν. 'δ'. 'Αριθμοί. ε'. Δευτερουόμιον, ς'. 'Ιπσοῦ Ναυή. ζ. Εριταί, 'Poύθ. n'. Eσθέρ. 6'. Βασιλειών α καί β. ι'. Βουτιλεούν γ' καὶ δ'. ια'. Παραλεεπόμενα α' καὶ β', εδ. Εσδράς α΄ και β΄. εγ΄. Βίδλος ψαλμών ρν'. εδ'. Παρequies Salapantes, et. Eunhauseris. et. Aspe depui-Tan. IC. lab. in Austra spoperate d'. Heuing. n'. leρεμίας και Βαρούχ, θρ**ο**νοι και δπαστολαί, κα'. 'Ιεζοκαίλ. x6. Land. Ta di tës xarrës destines tauta. Bunyelea τάσσαρα, κατά Ματθαζου, κατά Μάρκου, κατά Λουκάν, κατά Ίωάννην. Πράξεις άποστόλων. Έπιστολαί καθολικαί દેવાને, ούτως 'Ιαχώθου μία, Βέτρου δύο, 'Ιωάνου τρεξς, liúda, pia. Exerrolal Unúlou denarianapes apis Puμαίους μία, πρός Κορενδίους δύο, πρός Γαλάτας μία, πρός Εφεσίους μία, πρός Φελιππασίους μία, πρός Κολοσ- Β σ.είς μία, πρός Θεσσαλουικές δύο, πρός Εβραίους μία, πρός Θιμόθου δύο, πρός Τέτον μία, πρός Φιλήμονα ria.

δειτελού», άλλα του άγων μαρτύρων μυτίων [μυτίμας] A martyrum natalitia celebrare, acd sanctorum martyrum commemorationem facere in sabbatis et dominicis.

> CLVI. - 52. Quod non oportet in quadragesian nupties vol netalitis celebrare.

> CLVH. - 53. Quod non oportet Christianes ad nuptias venientes tripudiare vel saltare, sed caste cœnare vel prandere, sicut decet Christianes.

> CLVIII. - 54. Quod non oportet sacerdotes aut elericos spectacula aliqua contemplari in nuptlis vel conviviis, sed antequam thymelici ingrediantur, eos surgere et discodere.

> CLIX. -- 55. Quod non opertet sacerdotes aut clericos, sed negue laicos, ex symbolis convivia cels-

> CLX. - 50. Quod non oportet presbyteros ante ingressum episcopi, ingredi et sedere in sacrario, sed cum episcopo ingredi, nisi forte infirmitate detineatur vel peregre profectus sit episcopus.

> CLXI. - 57. Quod non oportet in vicis et regionibus episcopos constitui, sed curatores, eos autem gui antehae constituti fuerunt, nihil agere sine conseusu episcopi civitatis: similiter autem et presbyteros, nihil agere sine consensu episcopi.

> CLXII. — 58. Quod non oportet in domibus fieri oblationes ah episcopis aut presbyteris.

> CLXIII. — 59. Quod non oportet privatos psalmos in ecclesia legere, ant libros non canonicos, sed solos canonicos Veteris et Novi Testamenti.

Hæc autem sunt que legi oportet Veteris Testamenti: 1° Genesis, 2° Exodus, id est, exitus ex Ægypto; 3º Leviticum, 4º Numeri, 5º Deuteronomium, 6º Jesu Nave, 7º Judices, Ruth, 8' Hester, 9' Regnorum I et II, 40° Regnorum III et IV, 41° Paralipomenon I et II, 12º Esdræ I et II, 13º liber Psalmorum CL, 14º Proverbla Salomonis, 15° Ecclesiastes, 16° Cantica canticorum, 17º Job, 18º duodecim Prophetæ, 19° Esaias, 20° Jeremias et Baruch, lamentationes et epistolæ, 24° Ezechiel, 22" Daniel. Novi autem Testamenti hæc : Evangelia quatuor, secundum Matthæum, secundum Marcum, secundum Lucam, secundum Joannem; Actus apostolorum; Epiștolæ catholicæ septem, videlicet Jacobi 1, Petri 2, Joann's 3, Judze 1; Epistolæ Pauli quatuordecim: ad Romanos 1, ad Corinthios 2, ad Galatas 1, ad Ephesios 1, ad Philippenses 1, ad Colossenses 1, ad Thessalonicenses 2, ad Hebræos 1, ad Timotheum 2, ad Titum 1, ad Philemonem una.

# CONCILII CONSTANTINOPOLITANI ŒCUMENICI II.

CANONES VII ( an, Chr. 381).

pie. Mi idecciebu tiv mietu tiv matépau tiv Trunscien blue val buth tun de Nexalz the Bouring. overthieres this piece intime xupian, nat avallence-राजिनेग्दा सर्वकार बाँकावता, महो हाँवैधार्के परंत प्रकार होग्यासाम्बर्गः, chow Avencian, and the two Aperandr. effort Erdefin.

CLXIV. — 1. Non violandam esse fidem Patrur trecentorum decem et octo, qui in Niccea Bithyni: convenerant. Sed manere cam firmam, et anathema tizari omnem hæresim, et specialiter Eunomianorun sive Anomosorum, et Arianorum, sive Endoxianorus

νών, και τόν τών Ήμιαρειανών, είτουν Πνευματομάχων, A et Semiarianorum, sive Pneumatomachorum, παί τήν των Σαθελλιανών, και τήν των Μαρκελλιανών, καί την των Φωτεινιανών, και την των Απολλιναριστών.

ρξε'. Τούς ὑπέρ διοίκοσιν ἐπισκόπους, ταῖς ὑπερορίοις ξακλησίαις μή ἐπιέναι, μηδέ συγχέτιν τὰς ἐκκλησίας. ἀλλά πατά τούς πανόνας, τον μέν 'Αλεξανδρείας ἐπίσχοπον, τά έν Αλγύπτο μόνον οίκινομείν τούς δέ της άνατολης έπισπόπους, την άνατολήν μόνον διοικείν, φυλαττομένων τών ἐν τοῖς πανόσι τοῖς κατὰ Κικαίαν πρεσδείων τῆ ἀντωχέω» έπελησία παι τους της Ασιανής διοικήσεως έπισκόπους, τὰ κατὰ τὴν 'Ασιανήν μόνον οἰκονομεῖν' καί τούς τῆς Ποντικῆς, τὰ τῆς Ποντικῆς μόνα καί τούς της Βρακικής, τά της Θρακικής μόνον οίκονομετο άκλήτους δε επισκόπους ύπερ διοίκησιν, μή επιθαίνεον έπι χειροτονία ή τισεν άλλαις οίκονομίαις έκκλησιαστιχαίς. Φυλαττομένου δέ του προγεγραμμένου περί των B ter ordinationem, vel alias dispensationes faciendas. διοικήσεων πανόνος, εύδηλον ώς τὰ καθ' έκάστην έπαρχίαν- ή της έπαρχίας συνόδος διοικήσει κατά τά έν Νιπαία ώρισμένα. Τάς δὲ ἐν τοῖς βαρθαρικοῖς εθνεσιν τοῦ Θεού έπκλησίας, οίπονομεῖσθαι χρή πάτὰ τὴν κρατήσασαν συνάθειαν των πατίρων.

ρξς'. Τον μέν τοι Κωνσταντινουπόλεως ἐπίσκοπον έγειν τά πρεσθεία της τιμής μετά του της 'Ρώμης έπίσχοποι... διά το είναι αὐτὴν νέαν 'Ρώμην.

ρξζ. Περί Μαζίμου του χυνιχού, και τής κατ' αύτον άταξίας της δε Κωνσταντικουπολεί γενομένης. ώστε μέπε Μάξιμου επίσκοπου ή γενέσθαι ή είναι, μήτε τούς παρ' αὐτοῦ χειροτονηθίντας ἐν οἰωδήποτε βαθμῷ κλήρου, πάντων και των περί αὐτύν και των παρ' αὐτου γενομένων čzupulivem.

ρξά. Περί τοῦ τόμου τῶν δυτικῶν' καὶ τοὺς ἐν 'Αντιο-Χεία απεδεξάμεθα τους μίαν όμολογούντας πατρός καί υίου και άγιου πικύματος θεότητα.

ρξο. Έπειδή πολλοί τήν έκκλησιαστικήν εὐταξίαν συγχέεα και άνατρέπειν βουλόμενοι [πειρώμενοι], φιλέχθρως και συχοραντικώς αίτίας τενάς, κατά των οίκονορεύντων τὰς ἐπκλησίας ὁρθοδοξων ἐπισκόπων συμπλώσσουστο, ούδεν έτεραν ή χραίνειν τας των ίερεων ύπολήψεις, πεί τοραχάς των είρηνευόντων λαών κατασκευάζειν פאנצפוףסטשרוב י דסטרסט פֿאפאנא הַףפּפּני [ בּיְרָיִם הַ בּיִּרָם הַ בּיִּרָם בּיִרְיִם בּיִרְיִם בּיִרְיִם בּי συνόδο των έν Κωνσταντινουπόλει συνδραμόντων έπισκόπων, μά άνεξετάστως προσίες θαι τούς κατηγόρους, μαδέ πάσιν επιτρέπειν [έπιτρέπεσθαι] τάς κατηγορίας ποιείσθει κατά των οίκονομούντων τάς έκκλησίας, μηδέ μήν πάντας αποκλείειν. άλλ' εί μέν τις οίκείαν τινά μέμμα, τουτ' έστιν, ίδιωτικήν [Άγουν χρηματικήν] ἐπαγάγοι τῷ ἐπισκόπῳ, ὡς πλεονεκτηθείς, ή Ελλο τι παρά τὸ δί-שנפש המף מינים הוהסילטין, להל דמי לסוטיל מי אמרווים מומים μά έξετάζεσθαι, μάτε πρόσωπον τοῦ κατηγόρου | κατηγορουμένου], μίτε την θρησικίαν. Χρή γάρ παντί τρόπω, τό τε συνειδός του έπισχόπου ελεύθερον είναι, χαί τὸν εδικείσθευ λέγοντα, οίας αν ή θρησκείας, τών δικαίων τυγχάνειν. Εί δε επιλησιαστικόν εία το επιφερόμενον έγελημα τῷ ἐπισκόκῳ, τότε δοχιμάζεσθαι χρά τῶν καττροκούντων τα πρόσωπα ' ίνα πρώτον μέν αίρετικοῖς μά έξη καταγορίας κατά των δρθοδόξων επισκόπων ύπερ έπιλησιαστικών πραγμάτων ποιείσθαι. Δίρετικούς δέ λόγομεν, τοίς τε πάλαι τζε έκκλησίας άποκηρυχθέντας,

Sabellianorum, et Marcellianorum, et Photinianorum, et Apollinaristarum.

CLXV. - 2. Qui sunt super diœcesim episcopi. ad Ecclesias extra suos terminos sitas ne accedant. neque confundant Ecclesias : sed secundum canones. Alexandriæ quidem episcopus, quæ sunt in Ægypto tantum administret. Orientis autem episcopi Orientem solum gubernent : servatis privilegiis, quæ Antiochenæ Ecclesiæ Nicænis canonibus tributa sunt. Et Asianze diœceseos episcopi, Asianam diœcesim tantum gubernent. Nec non et Ponticæ diœceseos ex tantum quæ ad Ponticam diæcesim pertinent, et Thraciæ quæ sunt in Thracia gubernent. Non vocati autem episcopi super diœcesim, non accedant prop-Servato autem suprascripto de diœcesibus canone. manifestum est quod ea quæ ad unamquamque provinciam pertinent, synodus provinciæ administret, secundum ea quæ in Nicæa definita sunt. Ecclesias autem Dei quæ sunt in barbaricis gentibus, gubernari oportet secundum eam que obtinuit Patrum consuetudinem.

CLXVI. - 3. Constantinopolitanæ civitatis episcopus habeat privilegia honoris post Romanum episcopum, eo quod sit ipsa nova Roma.

CLXVII. - 4. De Maximo Cynico, ct ejus inordinata constitutione, que Constantinopoli facta est. Placuit Maximum neque episcopum fuisse aut esse, nec qui ab eo ordinati sunt in quocunque gradu cleri, omnibus iis quæ ab illo facta sunt infirmatis.

CLXVIII. — 5. Quod ad tomum attinet Occidentalium, etiam eos suscipimas qui Antiochiæ unam confitentur Patris et Filii et Spiritus sancti deltatem.

CLXIX. - 6. Quoniam multi, ecclesiasticum ordinem confundere et evertere volentes, odiose et calumniose adversus episcopos orthodoxos qui Ecclesias administrant, accusationes quasdam confingunt, nibil aliud conantes quam ut sacerdotum bonam existimationem contaminent, et timultus populorum in pace degentium excitent : hac de causa placuit sanctæ synodo episcoporum, qui Constantinopoli convenerunt, absque aliqua disquisitione accusatores non admitti, nec omnibus permittere adversus eos qui Ec-D clesias administrant accusationes instituere, neque tamen omnes excludere. Sed si quis propriam querelam, id est, privatam adversus episcopum moverit utpote circumventus defraudatusve ah eo, aut injuria aliqua ab ipso affectus; in ejusmodi accusationibus nec persona accusatoris, nec religio inquirenda est. Oportet enim omnibus modis episcopi conscientiam liberam esse, et eum qui se injuria affectum dicet, cujuscunque religionis fuerit, jus suum consequi. Si autem ecclesiasticum fuerit crimen quod episcopo intenditur, tunc æstimare oportet accusatorum personas: ut primum quidem hæreticis non liceat orthodoxos episcopos de rebus ecclesiasticis accusare. Hæreticos antem dicimus teos qui olini ab Ecclesia abdicati sunt, et qui postea a nobis anathematicati;

DIONYSIUS EXIGUUS.

ναί τους μετά ταυτα ύφ'ήμων άνα/εματισθέντας πρός A præter hos autem, et qui se sanam quidem fidem proδε τούτοις, και τούς την πίστιν μεν την ύγιη προσποιουμένους όμολογείν, ἀποσχήσαντας [ἀποσχισθέντας] δέ καί άντισυνάγοντας [άντισυναγαγόντας] τοῖς κανονικοῖς ἡμῖν έπισχόποις. "Επειτα θε καὶ εἶ τινες τῶν ἀπὸ τῆς ἐχκλησίας επί αίτίαις τισί προκατεγνωσμένοι είεν και άποθεδλημένο·, ή ακοινώνητοι, είτε από κλήρου, είτε από λα κοῦ τάγματος, μηθέ τούτοις έξείναι κατηγορείν έπισκόπου, πρίν ών το οίκεῖον έγκλημα πρότερον αποδύσωνται. Όμοίως δε και τούς ύπο κατηγορίαν προλαβούσαν όντας, μή πρότερον είναι δεκτούς είς έπισκόπου καταγορίαν ή έτέρων κληρικών, πρίν άν άθώους έαυτούς τών έπαγθέντων αὐτοῖς ἀποδείζωσιν έγκλημάτων. Εὶ μέν τοί τικες μήτε α ρετικοί, μήτε ακοινώνητοι είεν, μήτε κατεγνωσμένοι ή προκατηγορημένοι επί τισι πλημμελήμασι, λέγο εν ε εχειν τινά εκκλησιαστικήν κατά του επισκόπου κατηγορίαν' τούτους κελεύει ή άγία σύνοδος πρώτον μέν έπί των τζε έπαρχίας πάντων έπισχόπων ένίστασθαι τάς να τηγορίας, και ἐπ' αὐτῶν ἐλέγχειν τὰ ἰγκλήματα τοῦ έν αἰτίαις τισίν ἐπισχόπου. Εἰ δέ συμεθαίη ἀδυνατῷσαι τούς ἐπαρχιώτας πρός διόρθωσεν τῶν ἐπιφερομένων έγχλημάτων τῷ ἐπισχόκῳ, τότε αὐτούς προσιέναι μείζονι συνόδω των της διοιχήσεως έπισχόπων έχείνης, ύπερ της αἰτίας ταύτης συγκαλουμένων, και μή πρώτον [πρότερον] ένίστασθαι την κατογορίαν, πρίν ή έγγράφως αὐτούς τ'ν ίσου αὐτοίς ὑποτιμήσασθαι [ἐπιτιμήσασθαι] κίνδυνου, είπερ εν τη των πραγμάτων τάξει [έζετάσει] συκοφαντούντες τον κατηγορούμενον επίσκοπον έλεγχθείεν. Εί δέ τις παταφρονήσας των κατά τα προδηλωθέντα δεδογμένων, τολμήσειεν ή βασιλικάς [βασιλικαῖς] ἐνοχλεῖν ἀκοάς [ἀκοαίς], ή κοσμικών ἀρχόντων δικαστήρια, ή οἰκουμενικήν σύνοδον ταράσσειν, πάντας άτιμάσας τούς τῆς διοιχόσεως έπισχόπους, του τοιούτου το παράπαυ είς κατηγορίαν μέ είναι δεκτίν, ώς καθυδρίσαντα τοὺς κανόνας, καὶ τὴν ἐκκλησικοτικήν λυμηνάμενον εὐταξίαν.

ρο. Τούς προστεθεμένους τη ορθοδοξία και τη μερίδε των σωλημένων από αίρετικών, διχόμεθα κατά τὰν ὑποτεταγμένων άπολουθίαν παί συνάθειαν. 'Αρειανούς μέν παί Μακεδονιανούς και Σαββατιανούς και Ναυατιανούς, τούς λίγοντας έαυτο)ς καθαρούς και άριστερούς [άριστους] ναί τούς Τεσσυρεσκαιδεκατίτας είτουν [ήγουν] Τετραδίτα;, παί `Απολλιναριστάς δεχόμεθα διδόντας λιθέλλους καί ύναθεματίζοντας πάσαν αξρεσω, μή φρονούσεν ώς φρονεξ ή άγια του Θεού καθολική και άποστολική έκκλησία και σφραγιζομένους ήτοι χριομένους πρώτον τῷ ἀγίφ μύρ», τό τε μέτωπον καί τοὺς ὀρθαλμοὺς καί τὰς βίνας καί τὸ στόμα και τά ώτα και σφραγίζοντις αύτούς, λίγομιν, Β Σφραγίς δωρεᾶς πνεύματος άγίου. Σύνομιανούς μέν τοι τώς ε΄ς μίαν κατάδυσεν βαπτιζομένους, καὶ Μοντκνιστάς τούς ένταῦθα λεγομένους Φρύγας, καὶ Σαθελλιανούς τούς ν οπατορίαν διδάσκοντας [δοξάζοντας], και έτερά τινα χαλεπά ποιούντας και τάς άλλας πάσας αιρίσεις τούς **ἄλλους πάντας α**ίρετιχούς] (ἐπειδή πολλοί είσιν ἐνταῦθα, **μάλιστα οἱ ἀπὸ τῆς Γαλατ**ῶν χώρας ἐρχόμενοι ¦όρμώμενοι]) πάντας τούς ἀπ'αὐτῶν θέλοντας προστίθεσθαι τῷ όρθοδοζία, ώς "Ελληνας δεχόμεθα, και ττιν πρώτην ήμέραν ποιουμεν αὐτοὺς Χριστιανοὺς, τὴν δὲ δευτέραν κατηχουμένους, είτα τη τρίτη έξοραίζομεν αύτούς μετά του έμφυσάν τρίτον ε'ς τὸ πρόσωπον καὶ εἰς τὰ ὧτα. καὶ οἵτως νατηχούμεν αύτούς, και ποιούμεν χρονίζειν είς την έχυλησίαν, και ακροάσθαι των γραγών, και τότε αύτούς βαπτίζομεν.

fiteri simulant, segregaverunt autem sese, et adversus canonicos nostros episcopos congregationem faciunt. Deinde vero ctiam si qui ab Ecclesia ob aliquas causas ante condemnati, et ejecti, vel excommunicati fuerint, sive clerici, sive laici ordinis sint, ne his quidem liceat accusare episcopum, priusquam de proprio crimine satisfecerint. Similiter autem et ii qui accusati sunt, ne prius ad episcopi aliorumve clericorum accusationem admittantur, quam-se objectorum sibi criminum ipsontes ostenderint. Si vero nonnulli nec hæretici nec excommunicati fuerint, nec prius damnati vel al'quorum criminum accusati, dicant autem se habere aliquam ecclesiasticam adversus episcopum accusationem : hos jubet sancta synodus primum quidem apud omnes illius provinciæ episcopos instituere accusationes et apud eos crimina reo episcopo objecta probare et arguere. Si vero acciderit provinciales ad correctionem illorum criminum non sufficere, tunc accedant ad majorem synodum episcoporum illius diœceseos, qui hac de causa convocati fuerint, nec prius accusationem instituant, quam scripto pari periculo se subjiciant, siquidem actorum serie in accusatione episcopi calumniose egisse invenientur. Si quis autem spretis his, quæ, ut prius declaratum est, statuta sunt, ausus fuerit vel imperatoris aures obtundere, vel sæcularium magistratuum tribunalia, vel synodum œcumenicam perturbare, contemptis omnibus diœceseos episcopis, hic omnino ad accusationem non est admittendus, utpote qui canonibus injuriam infert, et ordinem ecclesia-C sticum evertit.

CLXX. — 7. Eos qui ex hæreticis rectæ filei et parti eorum qui salvantur, adhærere enpiunt, admittimus secundum subjectum ordinem et consuetudinem. Arianos quidem et Macedonianos, et Sabbatianos, et Novatianos qui se puros et sinistros vocant, et Quartodecimanos sive Quaternarios, et Apollinaristas recipinius, dantes quidem libellos et omnem hæresim exsecrantes, quæ non conveniat cum sancta Dei catholica et apostolica Ecclesia; et signatos sive unctos primum sacro unguento, et frontem, et oculos, et nares, et os, et aures : et eos signantes, dicimus: Signaculum doni Spiritus sancti. Eunomianos autem, qui una immersione baptizantur : item Montanistas qui hic appellantur Phryges, et Sabellianos qui eumdem esse Patrem et Filium opinantur, et alia quædam indigna faciunt : aliasque omnes hæreses (quoniam hic multi sunt hæretici, et maxime qui ex Galatarum regione veniunt) quicunque ex bis rectæ fidei adscribi volunt, velut Græcos admittimus: ac primo quidem die eos christianos designamus, altero catechumenos, deinde tertio die adjuramus eos, ter simul in faciem eorum et aures insufflando. Et sic instituimus et erudimus eos, damusque operam, ut longo tempore in Ecclesia versentur, et audiant Scripturas: et tunc eos baptizamus.

### CONCILII EPHESINI ŒCUMENICI III

CANONES VIII. (an. Chr. 431)

ρια. Εἴ τις ὁ μητροπολίτης τῆς ἐπαρχίας ἀποστατή- Α τῆς ἀγίας καὶ οἰκουμενικῆς συνόδου, προσέθετο τῷ τῆς ἀποστασίας συνιδρίω, ἢ μετὰ τοῦτο προστεθεία, ἢ τὰ Κελεστίου ἐφρόνησεν ἢ φρονήσοι: οὖτος κατὰ τῶν τῆς ἐπαρχίας ἀρχόντων καὶ ἐπισκόπων διαπράττεσθαί τι οὐδαμῶς δύναται, πάσης ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας ἐντεῦθεν ἤδα ὑπὸ τῆς συνόδου ἐκδεδλημένος καὶ ἀνενέργητος ὑπόρχων ἀλλὰ καὶ αὐτοῖς τοῖς τῆς ἐπαρχίας ἐπισκόποις ὑπόρχων ἀλλὰ καὶ αὐτοῖς τοῖς τῆς ἐπαρχίας ἐπισκόποις ὑπόρχων ἀλλὰ καὶ αὐτοῖς τοῖς τῆς ἐπαρχίας ἐπισκόποις ἐκδοδοξίας ἐκδοδο

ροδ΄. Εἰ δί τινις ἐπαρχιῶται ἐπίσκοποι ἐπελείφθησαν τᾶς ἀγίας συνόδου, παὶ τῷ ἀποστασία προσετίθησαν, ἢ προστεθῶναι πειραθεῖεν, ἢ καὶ ὑπογράψαντες [ὑποστρέψαντες] τῷ Νεστορίου καθαιρέσει ἐπαλινδρόμισαν πρὸς τὸ τᾶς ἀποστασίας συνέδριον, τούτους πάντη κατὰ τὸ Β δόξαν τῷ ἀγία συνόδω, ἀλλοτρίους εἶναι τᾶς ἱερωσύντες, καὶ τοῦ βαθμοῦ ἐκπίπτοντας [ἀποπίπτοντας].

κυαρίπους, μηδ΄ όλως ύποκείσθαι κατά μηδένα τρόπον. Ει δέ τινες και των σύν αύτῷ ὅντων τῆς ἐτρωριών, ὑπὸ Νεατορίων και τῶν σύν αὐτῷ ὅντων τῆς ἐτρωριών, τοινως δὲ τοὺς ριών, κοινως δὲ τοὺς ριών και τοῦτους τὸν ἔδισα ἀπολαβείν βιθμέν ποινως δὲ τοὺς ρικών το τοῦς ἀποστατήσασιν ἡ ἀφισταμέσους και τοῦτους ἐτρωριών ἐτροπον τῶς ἀποστατήσασιν ἡ ἀφισταμέσους και τοῦτος ἐτρωριών ἐτροπον.

ροδ. Βι δέ τινε, αποστατήσαιεν των κλυρικών, και τολμισειεν η κατ' ίδιαν ή δημοσία τα Νεστορίου ή τα Κελιστίου φρονόσαι, και τούτους είναι καθηρημένους, ύπο τάς άγιας συνόδου δεδικαίωται.

ροε΄. Όσοι δἱ ἱπὶ ἀτόποις πράξεσι κατεκρίθησαν ὑπὸ τῶς ἀγίας συνόδου ἡ ὑπὸ τῶν οἰκείων ἐπισκόπων, καὶ τούτοις ἀκανονίστως κατὰ τὰν ἐν ἄπασιν ἀδιαφορίαν αὐτοῦ ὁ Νεστόριος, καὶ οἱ τὰ αὐτοῦ φρονοῦντες, ἀποδοῦναι ἐπειρέθησαν, ἡ πειραθεῖεν κοινωνίαν ἡ βαθμόν ἀνωφελήτους ἐδικαιώσαμεν.

ρος΄. Όμοίως δε και εί τινες βουληθείεν τὰ περί ἐκάστου πεπραγμένα ἐν τῷ ἀγία συνόδω τῷ ἐν Ἐφέσω οἰωδάποτε τρόπω παρασαλεύειν ἡ ἀγία σύνοδος ὥρισεν, εἰ μὶν ἐπὶσκοποι είεν ἡ κλαρικοί, τοῦ οἰκείου παντελῶς ἀποπίπτειν βαθμοῦ, εἰ δὲ λαϊκοὶ, ἀκοσωνήτους ὑπάρχειν [τυγχάσεν],

ρος. · Ωρισεν ή άγια σύνοδος, έτέραν πίστιν μηδενί Εξείναι προφέρειν ήγουν συγγράφειν ή συντιθέναι, παρά τύν έρισθείσαν παρά των άγιων πατέρων των έν τη πιπεία συναχθέντων [συνελθόντων] πόλει σύν άγφω πνεύματι. Τούς δέ τολμώντας ή συντιθέναι πίστιν έτέραν ήγουν προκομίζειν ή προφέρειν τοις θέλουσιν [ἐθέλουσιν] ἐπιστρέμειν εἰς ἐπίγνωσιν τῆς ἀληθείας, ἡ ἰξ ἐλληνισμοῦ, ἡ ἰξ Ἰευλαίσμοῦ, ῆγουν ἰξ αἰρέσεως οἰασδήποτε' τούτους, εἰ μέν ε'εν ἐπίσκοποι ἡ κληρικοί, ἐλλοτρίους εἴναι τοὺς ἐπισπόπους τῆς ἐπισκοπῆς, καὶ τοὺς κληρικοὺς τοῦ κλήρου' εἰ δὲ λαικοὶ εἴεν, ἐναθεματίζεσθαι. Κατά τὸν ἔτον δέ τρόπον,

\* F. legendum εἰς τὸ πῶν. Ευιτ.

clixi. — 1. Si quis metropolitanus provincia a sancta et œcumenica synodo desciscens, defectionis consessui adhæsit, vel postea adhæserit, vel cum Celestio sensit aut senserit: is adversus provinciae præsides et episcopos nihil omnino agere potest, omni ecclesiastica communione abhine jam a synodo seclusus, et ad nullum exercendum munus officiumquo idoneus existens. Sed et ipsis provinciæ episcopis, et finitimis metropolitanis orthodoxam fidem profitontibus, omnino subjicietur, et de episcopatus gradu dejicietur.

CLXXII. — 2. Si qui provinciales episcopi sanctæ synodo non interfuerunt, et defectionis consessui adhæserunt vel adhærere studuerunt, vel postquam Nestorii depositioni subscripserunt, ad defectionis consessam relapsi sunt, ii omnino, ut visum est sanctæ synodo, sint a sacerdotio alieni, et gradu excidant.

CLXXIII. — 3. Si qui autem clerici in quacunque civitate vel regione sub Nestorio et iis qui sunt cum eo, sacerdotio depulsi sunt eo quod recte sentiant, æquum censuimus, ut ii quoque suum gradum recipiant. Communiter autem omnibus, qui cum orthodoxa et universali synodo consentiunt clericis, jubemus, iis qui defecerunt vel deficiunt episcopis nullo modo subjici.

CLXXIV. — 4. Si qui autem clerici desciverunt, et ausi sunt vel privatim, vel publice cum Nestorio vel Celestio sentire, eos quoque a sacra synodo depositos esse æquum visum est.

CLXXV. — 5. Quicunque autem propter improba facta, a sancta synodo vel a propriis episcopis condemnati sunt, et eos non canonice Nestorius, prout omnia indifferenter agit, et qui idem cum eo sentiunt, communioni vel gradui restituerint, aut restituere tentaverint: hujuscemodi ex tali restitutione nihil profecisse, sed depositos, nihilo secius permanere æquum judicavimus.

CLXXVI. — 6. Similiter autem, si qui voluerint quæ de quacunque re in sancta synodo Ephesina acta sunt, quovis modo labefactare, sancta synodus decrevit, si quidem sint episcopi aut clerici, a suo gradu omnino excidere; si autem laici, excommunicari.

CLXXVII. — 7. Decrevit sancta synodus, non licere cuiquam aliam fidem afferre, vel scribere, vel componere, præter eam quæ sanctis Patribus Nicææ congregatis in sancto Spiritu, definita est. Qui vero aliam fidem audent componere, vel adducere, vel offerre iis qui ex paganismo, vel judaismo, vel ex quacunque hæresi ad veritatis cognitionom redire volunt: eos, siquidem sint episcopi, vel clerici, ab episcopatu alienos esse episcopos, et clericos a clero; si autem sint laici, anathematizari. Eodem autem modo si qui deprehensi fuerint sive episcopi, sive

si φωραθεϊόν τενες εΐτε ἐπίσκοποι εἴτε κλαρικοί, εἵτε λαι- Α clerici, sive laici vel sentire vel docere ea quæ in κοί ή φρονούντες ή διδάσκοντες τὰ έν τη πρακαμισθείση έπθέσει παρά Χαρισίου του πρεσδυτέρου, περί της ένανθρωπήσεως του μονογενούς υίου του Θεού, ήγουν τὰ πικρά [μικρά] καὶ διεστραμμένα τοῦ Νεστορίου δόγματα, ά καὶ ὑποτέτακται, ὑποκείσθωσαν τῆ ἀποφάσει τῆς ἀγίας ταύτης και οίκουμενικής συνόδου ώστε δηλονότε τον μέν έπίσχοπον ἀπαλλοτριοῦσθαι τῆς ἐπισχοπῆς καὶ είναι καθπρημένου, τον δέ κληρικόν όμοιως έκπίπτειν του κλήρου. Εί δέ λαϊκός τις είη, και ούτος άναθεματιζέσθω καθώς εζρηται.

ρου. Πράγμα παρά τούς έχχλησιαστικούς θεσμούς ναί τούς κανόνας των άγίων πατέρων καινοτομούμενον, καί της κάντων έλευθερίας άπτομενον, προσήγγειλεν δ θεοφιλέστατος συνεπίσχοπος 'Ρηγένος, καὶ οἱ σύν αὐτῷ εὐλαβίστατοι ἐπίσκοποι τῆς Κυπρίων ἐπαρχίας Ζήνων καὶ Β Εὐάγριος. Όθεν ἐπειδή τὰ κοινὰ πάθη μείζονος δεῖται τῆς θεραπείας, ώς και μείζονα την βλάδην φέροντα, ει μηδέ έθος άρχαῖου παρηχολούθυσεν, ώστε του ἐπίσκοπου τῆς Αντιοχέων πόλεως τὰς ἐν Εύπρω ποιείσθαι χειροτονίας, κατά των λιβέλλων καθά φιά των οἰκείων φωνών εδίδαξαν οἰ εύλαδέστατοι ανδρες, οί την πρόσοδον τη άγια συνόδω ποιησάμενοι, έξουσε το άνεπηρέαστον και άδίαστον οι τών άγίων έπκλησιών κατά του Κύπρου προεστώτες κατά τοὺς επόνας των οσίων πατέρων και την άρχαιαν συνήθειαν, δι' έαυτων τὰς χειροτονίας των εύλαβεστάτων έπισχόπων ποιούμενοι. Το δέ αύτο καί επί των άλλων διοικήσεων καί εων απανταχού επαρχιών παραφυλαχθήσεται. ώστε μηδίνα του θεοφιλεστάτων ξπισκόπων έπαρχίαν έτέραν οὐκ ούσαν ανωθεν και έξαρχες ύπο τεν αύτου, έγουν των προ αύτου χείρα, καταλαμβάνειν άλλ' εί καί τις κατέλαβεν, C και ύφ' έαυτῷ πεποίνται βιασάμενος, τοῦτον ἀποδιδόναι, ίνα μά των πατέρων οἱ κανόνες παραδαίνωνται, μαδέ έν ἱερουργίας προσχήματι, ἰξουσίας χοσιμιχής τύφος παιειφδύπται, μηδέ λάθωμεν την έλεμβερίαν κατά μικρόν ἀπολίσαντες, θυ ήμεν εδωρήσατο τῷ ἰδίψ κίματε ὁ κύριος ήμων Ίνσους Χριστός, ο πάντων άνθρώπων Διευθερωτίς. Εδοξε τοίνυν τῆ ἀγία καὶ οἰκουμενική συνόδω, σώζεσθαι έπάστη έπαρχία παθαρά και άδίαστα τὰ αὐτή προσόντα φικαια έξαρχής ανώβεν, κατά το πάλαι κρατήσαν έθος, αιβείαν εχούτος έκαστόσ παλεροπογίτος τα ζαα τών πεπραλμίνων πρός το οίκειον άσφαλές έκλαβειν. Εί δέ τις μαχόμινου τύπου τοῖς νῦν ὡρισμένρις προπομίσοι, ἄχυρον τοῦ -દેઓ શોમલા કુનુષ્ટ્રિય હહે. લેંગાંલ પલવામાં અંગાં અંગાં અંગાં અને કર્યા છે.

exposițione allata a Charisjo presbytero de incarnatione unigehiti Filii Dei, aut scelerata et perversa Nestorii dogmata, quæ eidem inserta sunt, subjiciantur sententiæ hujus sanctæ et universalis synodi. ut episcopus scilicet ab episcopatu sit alienus : clericus autem similiter a clero excidat. Si sit autem quis laicus, anathematizetur et ipse, ut prius dictum

CLXXVIH. - 8. Rem præter occlesiasticas constitutiones et sanctorum Patrum canones innovatam. et omnium libertatem attingentem renuntiavit piissimus coepiscopus noster Reginus, et qui cum co religiosissimi episcopi provinciæ Cypri Zenon et Evagrius. Unde quoniam communes morbi majore egent remedio, eo quod majus damnum afferant, siquidem antiqua consuetudo non obtinuit ut episcopus Antiochenus la Cypro ordinationes faciat, sicut libellis et propriis vecibus docuerunt religiosissimi viri qui ad sanctam synodum accesserunt : illud inviolatum habeant sanctarum ecclesiarum Cypri præsules, secundum canones sanctorum Patrum et antiquam consuctudinem, per seipsos ordinationes religiosissimorum episcoporum facientes. Istud autem et in aliis diœcesibus, et quæ sunt ubique provinciis, servabitur: ut nullus religiosissimorum episcoperum, provinciam aliam, quæ jam inde ab initio seb sua, vel eorum qui illum præcesserunt, manu non fuerit, invadat. Sed et si quis invaserit, et per vim suam fecerit, eam restituat : ut ne sanctorum Patrum canones prætereantur, neque sub specie administrationis rerum sacrarum, potentiz secularis typhus irrepat, sensimque imprudentes libertatem eam amittamus, quam nobis proprio sanguine Dominus noster Jesus Christus omnium homiaum liberator, nobis largitus est. Placuit igitur sanctæ et universali synodo, servari unicuique provinciæ pura et inviolata jura quæ jam inde ab initio habet, secundum antiquam consuctudinem; libertatem habente unoquoque metropolitano exemplaria actorum ad suam securitatem excipere. Si quis autem sanctionem aliquam, iis que nunc definita sunt, repugnantem attulerit, irritam esse placuit toti sancte et universali synodo.

## CONCILII CHALCEDONENSIS ŒCUMENICI IV.

CANONES XXIX (an. Chr. 450).

ροδ'. Τοὺς παρά τῶν ἀγίων πατέρων καθ' ἐκάστεν σύν- Τ οδον, άχρι του νύν έκτεθέντας κανόνας κρατεδι έδικαιώσαμεν.

ρπ'. Εί τις ἐπίσκοπος ἐπὶ χρώμασι χειροτονίαν ποιήσαιτο, και είς πράσεν καταγάγοι την δπρατον χάρεν, και χειροτονίσοι έπί χρήμασιν ἐπίσκοπον, ή χωρεπίσκοπον, ή πρεσδυτέρους, ή διακόνους, ή έτερον τενα τών εν τώ κλάρφ καταριθμαμένων, ή προδάλλωτο έπί χρώμαστ si**πονόμον , ή έχθικον , ή παραμονάριον , ή όλως τινά το**ῦ

CLXXIX. — 1. Ganones qui a sanctis Patribus in unaquaque synodo hucusque constitut i sunt, observari æquum censuimus.

GLXXX. — 2. Si quis episcopus propter pecunias erdinationem fecerit, et inæstimabilem gratiam sub pretio redegerit, et propter pecunias ordinaverit episcopum, vel chorepiscopum, vel presbyteros, vel diaco:10s, vel aliquem eorum qui in clero annumerantur, vel propter pecunias promoverit œconomum,

one they being undurevite meal too ofmetor fullibre. Kal ό χειροτονούμενος, μηδίν έχ τῆς κατ' έκπορίαν [έμποbien | moereiage Xerbolonial & whologyie, egy, ealer eyλότριος τῆς ἀξίας ἡ τοῦ φροντίσματος, εὖπερ ἐπὶ χρήμασιν έτυχεν. Εί δέ τις και μεσιτεύων φανείη τοῦς ούτως αίσχροῖς καὶ ἀθεμίτοις λήμμασι, καὶ ούτος, εἰ μέν κλυcuric elle, toù olnelou enminterm Bableoù el de hainig à μονάζων, ἀναθεματιζέσθω.

ρπαί. "Ελθεν είς την άγιαν σύνοδον, ότι των έν τω κλήρω κατειλεγμένων τινές, διά αίσχροκερδειαν, άλλοτρίων πτημάτων γίνονται μισθωταί, και πράγματα κοσμικά έργολαβούσι, της μέν του Θεού λειτουργείας χαταρέαθυ. μούντες, τούς δέ των κοσμικών ύποτρέχοντες οίκους, καί ούστων χειρισμούς άνεχόμενοι [άναδεχόμενοι] διά φιλαρ- Β γυρίαν. "Ωρισε τοίνυν ή άγια και μεγάλη σύνοδος, μηδένα τοῦ λοιποῦ, μὰ ἐπίσκοκον, μὰ κληρικόν, μὰ μονάζοντα, **δ μισθούσθαι κτάματα, δ πραγμάτων (κτυμάτων) έπεισ**έγου έρυτο κοσμικαίς διοικόσεσε πλέν εί μή που έχ νόμων καλοίτο είς αφηλίκου άπαραίτητου έπετροπήν, ή ό σής πόλεως έπίσκοπος δικλησικοτικών δπιτρέψαι φροντίζου πραγμάτων , ή δρφανών και χπρών άπρονοάτων , και τών προσώπων τών μάλιστα τῆς ἐχχλησιαστικῆς διομέvan Banbeine, dick ton poson ton Ocon (xuplou). Et de the παραδαίνει» τὰ ώρισμένα τοῦ λοιποῦ ἐπιχειρήσει, ὁ τοιούτος έπελησιαστικές ύποκείσθω έπετερίοις.

ρπό. Θι લોમાઈએς και είλεκρενώς του μουάρη μετούντές βίου , της προσυπούσης εξιούσθωσαν τιμής. Βπειδή δέ τινες τῷ μοναχικῷ κεχρημένοι προσχήματι [σχήμοτε], C τάς τε έπελησίας και τά πολετικά διαταράπουσε πράγpara, mepitores adiazopos in rais nolecur, an prir adia και πονακτήδια εμκεσίς απειαλά» εμεινόμερεκες, εξοξερ hugene tren hugeinen frageinet! einegehrein unge anneτάν μουαστάριου ή εύκτάριου οίκου παρά χνώμας του σε πόλεως έπισκόπου, τούς δέ καθ' έκάστην πόλοι καὶ χώρου μονάζοντας, ύποτετάχθαι τῷ ἐπισκόπφ, καὶ τὰν ἡσυχία denatiobal, and sportzem ploy the mortile and the προσευχή έν οίς τόποις άπετάξαντο προσκαρτερούντας. μάτε δέ έχχλησιαστιχοίς μήτε βιατυρίς παρεποχλοίο πράγμοστη ή έπικουνωνεία (κοινωνείν) καταλιμπάνουτας τὰ ίδια μεναστάρια, εί μή ποσε άρα έπιπραπείτη διά χρείνη έσαγκαίαν ύπο των τές πολεως έπισκόπου. Μειδέκει δέ προσδέχεσθει έν τοῖς μοναστυρίοις δοῦλον ἐπὶ τὸ μουάν σαι παρά γνώμαν τοῦ ἰδίου δεσπότον. Τον 🗱 παραδαί- 🖸 эσυτα τούσου έμών του όρου, ώρίσεμεν άκεμώντου είναι. ενα μά τὸ ὄνομα τοῦ Θεοῦ βλασφημάτου. Τὰν μέν τοι όπίσ exonon the notency May the givener administration των μοναστηρίων

ρπή. Περί των μεταδαινόντων άπο πόλεως είς πόλου ênwxónwo á xdapinas, edake rode nept redrum religiosas κανόνας παρά του άγίων πατέρων έχεις την έσχών,

ρπό. Μεδίνα ἀπολελυμένως χειροπονείαθαι, μήτε πρεσδύτερου, μύτε διάχουου, μύτε όλως τινά των έν τῷ εκκλησιαστικώ τάγματι, εί μή είδικώς ἐν ἐκκλησία πόλεως η κώμης, η μαρτυρίω ή μοναστηρίω, ο χειροτροφίμενος ἐπικηρύττοιτο. Τοὺς δι ἀπολύτως χειροτουουμίνους ώρισεκ κ κγία σύνοδος άκυρον έχειν την τοικύτην

navovoc, di niczponiedskie olnimie d routo dnigeten- A vel defensorem, vel mainionarium, vel cumino aliquem ex canone, sui turpis quæstus gratia : qui hoc tentasse convictus fuerit, sui gradus periculum subeat. Et qui est ordinatus, nibil ex ordinatione vel promotione per quæstum vel mercaturam facta isvetur, sed sit alienus a dignitate et soilicitudine quam pecuniis adeptus est. Si quis autem mediater tam turpibus et nefariis lucris apparuerit, hicquoque, si sit quidem clericus, proprio gradu excidat; sin autem laicus vel monachus, anathematizetur,

CLXXXI. — 3. Pervenit ad sanctam synodum. quod quidam eorum qui in clero cooptati sunt. propter turpe lucrum, alienarum possessionum conductores fiunt, et sæcularia negotia exercent. Dei quidem ministerium negligentes, sæcularium vero domos discurrentes, et facultatum eorum per avaritiam curam suscipientes. Definiit ergo sancta et magna synodus, neminem deinceps, nec episcopum, nec clerieum, nec monachum, vel possessiones conducere, vei sæcularibus negotiorum administrationibus scipsum miscere : nisi forte ex lege ad inexcusabilem impuberum tutelam vocetur, vel civitatis episcopus rerum ecclesiasticarum sollicitudinem habere permittat, vel orphanorum et viduarum quæ indefensee sunt, et personarum que ecclesiastico maxime indigent auxilio, propter timorem Dei. Si quis autem que definita sunt delneeps transgressus fuerit, ipas ecclesiasticis pœnis subjiciatur.

CLXXXII. — 4. Qui vere et sincere monasticam vitam sectantur convenienti honore digni habeantur. Quomiam vero quidam monachico prætextu utentes, et ecclesias et civilia perturbant negotia, indifferenter civitates circumeuntes, necnon et monasteria sibi constituere studentes : placuit , nullum quidem usquam ædificare nee constituere monasterium, aut oratoriam domum, præter consensum episcopi aivitalis. Eos vero mosaches qui sunt in unaquaqué civitate et regione, subjectes esse episcopo, et quietem amplecti, et jejunio et orationi tantummodo vacare, in locis in quibus constituti sunt permanentes, nec ecclesiasticis vel sacularibus negotiis se ingepara vel communicare, sua refinquentes monasteria. nisi ferte propter necessariam causam ab episcopo civitatis permissum fuerit. Nullum autem in monasteriis servum recipi ad hoc ut sit monachus, præter consensum sui donnini. Eum autem qui nostram delinitionem transgreditur, excommunicatum esse definilmus, no nomen Dei blasphemetur. Civitatis autem episcopum, cam quem par est monasteriorum curam gerere eportet.

CLXXXIII. — 5. De his qui transmigrant de civitate in civitatem episcopis aut clericis, placuit canones de iis a sanctis Patribus edites suem vim habero.

CLXXXIV. - 6. Neminem absolute ordinari, neg presbyterum, nec diaconum, nee quemlibet omning eorum qui sunt in ordine ecclesiastico, nisi specialiter in ecclesia civitatis, aut vici, aut martyrio vel monasterio is qui ordinandus est, prædicetur. Eos autem qui absolute ordinantur, decrevit sancta synoτου χειροτονήσαντος.

ρπε. Τους απαξ έν κλήσω τεταγμένους και μοναστάς, ώρίσαμεν μήτε έπε στρατείαν μήτε επέ άξίαν κοσμικήν έρχεσθαι. Ή τούτο τολμώντας, και μέ μεταμελουμένους ώστε έπιστρίψαι έπί τουτο δ διά θιὸν πρότερον είλοντο, απεθεματίζεσθαι.

ρπς. Οἱ πληρικοὶ τῶν πτωχείων καὶ μοναστηρίων καὶ μαρτυρίων, ύπο την έξουσίαν των έν έκάστη [έκάστης πόλεως] πόλει έπισχόπων, κατά την των άγιων πατέρων παράδοσεν διαμενέτωσαν, καὶ μή κατά αὐθάδειαν ἀφηνιαζέτωσαν τοῦ ίδιου ἐπισχόπου. Οἱ δέ τολμώντες ἀνατρέπειν τάν τοιαύτην διστύπωσιν καθ' οἰουδήποτε τρόπου, καὶ μή <del>ὑποταττόμενοι τῷ</del> ἰδίῳ ἐπισχόπῳ · εἰ μέν εἶεν κληριχοί, τοις των κανόνων υποκείσθωσαν επιτιμίοις εί δε μονά- Β ζοντες ή )αϊχοί, έστωσαν άχοινώνητοι.

ρπζ. Εἶ τις κληρικὸ; πρὸς κληρικὸν πρᾶγιια ἔχει, μή έγκαταλιμπανέτω τὸν οἰκεῖον ἐπίσκοπον, καὶ ἐπὶ κοσμικά διακστήρια κατατρεχέτω · άλλά πρότερου τὰν ὑπόθεσιν γυμναζέτω παρά τῷ ἰδίῳ ἐπισκόπω, ἄγουν γνώμη αὐτοῦ τοῦ ἐπιστόπου παρ' οἶς ἀν τὰ ἀμφότερα μέρη βούλωνται τά της δίκης συγκροτείσθαι [συγκροτείσθω]. Εί δέ τις παρά ταύτα ποιόσοι, κανογικοίς ἐπιτιμίοις ὑποκείσθω. Εἰ δέ και κληρικός πράγμα έχοι πρός τον ίδιον ή και πρός έτερον ἐπίσχοπον, παρά τῆ συνόδω τᾶς ἐπαρχίας διχαζέσθω. Εί δέ πρός τον τής αὐτής έπαρχίας μητροπολίτην, ἐπίσχοπος η κληρικός άμφισθητοίη, καταλαμβανέτω η τόν Εξαρχον της διοικήσεως, ή τον της βασιλιυούσης Κωνσταντινουπόλεως θρόνου, καὶ ἐπ' αὐτῷ δικαζίσθω.

ρπά. Μά έξετυαι κλυρικόν έν δύο πόλεων κατά ταυτόν καταλέγισθαι έκκλυσίαις, έν ή τε τάν άρχην έχειροτουήθη, και έν ή προσέφυγεν, ώς μείζονι δάθεν, διά δόξης πινός έπεθυμίαν. Τούς δέ γε τούτο ποιούντας, αποκαθίστασθαι τη ιδία έχχλησία, εν ή έξαρχης έχειροτονόθησαν, και έκει μόνον λειτουργείν. Εί μέν τοι τόδη τις μετετίθη έξ άλλης εἰς άλλην ἐκκλησίαν, μηδέν τοῖς τῆς προτέρας ἐκκλησίας, ἄτοι τῶν ὑπ' αὐτὰν μαρτυρίων ἡ πτωχείων ή ξενοδοχείων έπιποινωνείν πράγμασεν. Τούς δέ γε τολμώντας μετά του όρου της μεγάλης και οίχουμενικής ταύτης συνόδου, πράιτειν τι τών νῦν ἀπηγορευμένων, ώρισεν ή άγια σύνοδος έκπίπτες του ίδιου βαθμού.

ρπθ. Πάντας τούς πένητας και δεομένους ἐπικουρίας, μετά δοχιμασίας έπιστολίοις ήτουν είρηνικός έχχλησιαστιχοίς μονοίς όδεύειν ώρισαμεν, και μά συστατικός, διά τὸ, τὰς συστατικάς ἐπιστολάς προσάκευ τοῖς ϶ὖσεν έν ὑπολήψει μόνοις προσώποις παρέχεσθαι.

pi. Thises eis huas, us teres mapa tous explorante πούς θεσμούς προσδραμόντες δυναστείαις, διά πραγματικού την μίαν έπαρχίαν είς δύο κατέτεμον, ώς έκ τούτου δύο μητροπολίτας είναι έν τη αυτή έπαρχία. Ωρισεν τοίνυν ή άγία σύνοδος, του λοιπού μαθέν τοιούτο τολμάσθαι παρά ἐπισκόπου ἐπεὶ τὸν τοιοῦτο ἐπιχειροῦντα έκπίπτειν του ίδιου βαθμου. Όσαι δέ άδη πόλεις διά γραμμάτων βασιλικών τῷ τὸς μητροπόλεως ἐτιμήθησαν סשפיים שפישה משפישר משפישר דמר דונים, אמו ל דאש לא-

χειροθισία, και μηδαμού δύνασθαι ένεργειν έφ' ύθρει A dus irritam habere ejusmodi ordinationem : et nusquam posse operari ad injuriam ejus qui ordinavit.

> CLXXXV. - 7. Eos qui semel in clero cooptati sunt, et monasticam vitam expetiverunt, statuimus neque ad militiam, neque ad sæcularem dignitatem venire. Aut hoc audentes nec poenitentiam agentes ut ad id revertantur, quod propter Deum prius elegerant, anathematizari.

> CLXXXVI. - 8. Clerici ptochiorum, monasteriorum et martyriorum, sub potestate episcoporum, qui sunt in unaquaque civitate, secundum sanctorum Patrum traditionem permaneant, nec per præsumptionem a suo episcopo recedant. Qui vero audent ejasmodi constitutionem quocunque modo evertere. nec suo episcopo subjiciuntur, si quidem clerici suerint, canonicis pœnis subjiciantur : si autem monachi aut laici, communione priventur.

> CLXXXVII. — 9. Si quis clericus cum clerico litem habuerit, proprium episcopum ne deserat, et ad sæcularia judicia ne excurrat; sed prius causam agat anud proprium episcopum: vel certe de episcopi sententia apud eos quos utraque pars elegerit judicium agitetur. Si quis autem præter hæc fecerit, canonicis pœnis subjiciatur. Si autem clericus cum proprio vel etiam alio episcopo litem habuerit, a provinciæ synodo judicetur. Si autem cum ipsius provinciæ metropolitano, episcopus vel clericus controversiam babuerit, diœceseos exarchum adeat, aut regiæ urbis Constantinopoleos sedem, et apud ipsam judiceur.

> CLXXXVIII. - 10. Non licere clericum in duarum simul civitatum ecclesiis conscribi, et in ea in qua ab initio ordinatus est, et in ea in quam, ut majorem, confugit, propter inanis gloriæ cupiditatem. Eos autem qui hoc faciunt, susc ecclesise restitui in qua ab initio ordinati sunt, et illic tantummodo ministrare. Sed si jam quispiam ex alia in aliam ecclesiam translatus est, nihil prioris ecclesiæ, vel eorum que sub ea sunt martyriorum, vel ptochiorum, vel xenodochiorum rebus communicare. Eos autem qui ausi fuerint, post definitionem magnæ et universalia synodi, aliquid corum quæ sunt prohibita facere statuit sancta synodus, cos proprio gradu exci-

> CLXXXIX. — 11. Omnes pauperes, et auxilio indigentes, cum probatione, sive cum pacificis eccle. siasticis litteris solis iter facere definimus, non cum commendatitiis, quia commendatitias litteras iis solis personis quæ in aliquam suspicionem venerunt præberi oportet.

> CXC. - 12. Pervenit ad nos, quod quidam præter ecclesiastica statuta, potestates affectantes, per pragmaticas unam provinciam in duas diviserunt, ut ex eo duo essent metropolitani in eadem provincia. Statuit ergo sancta synodus, ne deinceps tale quid episcopus audeat : alloquin, qui hoc aggreditur, suo gradu excidere. Quæcunque autem civitates per litteras imperiales metropolis nomine honoratæ sunt. solo honore perfruantur, et qui ejus ecclesiam ad

τζ κατά άλήθειαν μητροπόλει των οίκείων δικαίων.

ρία. Εξυσυς κληρικούς και άγνώστους το έτέρα πόλει δίχα συστατικών γραμμάτων του ίδιου ἐπισκόπου, μηδέ όλως μηδιμού λειτουργείν.

ρέδ. Επειδή έν.τισεν ἐπαρχίαις συγκεχώρηται τεῖς άνογνώσταις καὶ ψάλταις γαμείν' ώρισεν ή άγια σύνοδος, μή Εξετικί του αὐτών έτερόδοξου γυναϊκα λυμθάνεου. Τούς δέ ήδη έχ τοιούτου γάμου παιδοποιήσαντας, εί μέν έφθασαν βαπτίσαι τὰ έξ αὐτῶν τεχθέντα [έαυτῶν τέχνα] παρά τοίς αίρετικοίς, προσάγειν αύτά τη κοινωνία της ποθολικής έκκλησίας μη βαπτίσαντας δέ, μη δύνασθαι έτι βαπτίσειν αυτά παρά [έπί] τοῖς αἰρετιχοῖς, μήτε μήν συνάπτες πρός γάμον αίρετικῷ ἡ Ἰουδαίῳ ἡ Ἑλληνι • εἰ μά άρα άπαγγελλοιτο μετατίθεσθαι είς την ορθόδοξου πίστα τὸ συναπτόμενον πρόσωπον τῷ ὀρθοδόξω. Εἰ δέ B que orthodoxæ conjungitur ad orthodoxam fidem τις τούτον τον έρου παραβαίη της άγίας συνόδου, κανονιχῷ ὑποχείσθω ἐπιτιμίῳ.

ρίγ. Διάπονον μή χειροτονείσθαι γυναϊκα πρό έτων τεσσαράκοντα, καί ταύτην μετά άκριδους δοκιμασίας ή δέ γε δεξαμένη την χειροθεσίαν [χειροτονίαν], και χρόνον τινά παραμείνασα τῷ λειτουργία, ἐὰν ἐαυτήν ἐπιδῷ γέμιν, υδρίσασα τὰν τοῦ Θεοῦ χάρεν, ή τοιαίτη ἀναθεματίζεσθω μετά του αυτή συναφθέντος.

ρίδ. Παρθένον αναθείσαν έαυτήν τῷ δεσπότη Θεῷ, ώσαύτως δε καί μονάζοντας, μή εξείναι γάμω προσομιλείν εί δέ γε εύρεθείεν τούτο ποιούντες, έστωσαν άκοι-<del>νώνατοι.</del> φρίσαμεν δε έχειν την αύθέντειαν της επ' αύτοις ριλανθρωπίας τὸν κατά τόπου ἐπίσκοπου.

ρ46'. Τὰς καθ' ἐκάστην ἐκκλησίαν [ἐπαρχίαν] ἀγροικιπές παροικίας ή έγχωρίους, μένειν άπαρασαλεύτιυς παpà τοῖς κατέχουσιν αὐτάς ἐπισνόποις, καὶ μάλιστα εἰ τρικαννταιτή χρόνου ταύτας άδιάστως διακατέχοντις એ πονόμησαν. El de έντος των τριάκοντα έτων γεγένηται τις, η γένοιτο [ενιαυτών εγένετό τις η γένηται] περί αὐτων αμφισθήτησις, έξείναι τοῖς λίγουσιν ήδικήσθαι, περί [ὑπέρ] τούτων κινεῖν ἀγῶνα παρὰ τῆ συνόδω τῆς ἐπαργίας. Εί δέ τις αδικοῖτο παρά τοῦ ίδιου ἐπισκόπου ἡ μητροπολίτου, παρά τῷ ἔξάρχω τῆς διοικήσεως, ἡ τῷ Κωνσταντινουπόλεως θρόνω δικαζέστω, καθά [καθώς] προείρηται. Εί δέ καί τις έκ βασιλικής έξουσίας έκαινίσθη πόλις ή αύθις καινισθείη, τοῖς πολιτικοῖς καὶ δημοσίοις τύποις καί τῶν ἐκκλησιαστικῶν παροικιῶν ἡ τάξις ἀκολου-

ρίς. Το της συνωμοσίας ή φρατρίας έγκλημα, καί παρά τῶν ἔζω νόμων πάντη κεκώλυται, πολλῷ δή μάλλον έν τῆ τοῦ Θεοῦ έκκλησία τοῦτο γίνεσθαι ἀπαγορεύειν προσήπει. Εί τινες τοίνυν πληρικοί ή μονάζοντες εύρεθείεν, ά συνομνύμενοι ή φρατριάζοντες, ή κατασκευάς τυρεύοντις επισχόποις ή συγκληρικοίς, έκπιπτέτωσαν πάντη τοῦ είχείου βαθμοῦ.

ρίζ. Ήλθεν είς ήμετέρας άχοὰς, ώς έν ταῖς έπαρχίαις, αί κεκανονισμέναι συνόδοι των ἐπισκόπων οὐ γίνονται, παί έκ τούτω πολλά παραμελείται των διορθώσεως δεομένων εχχλησιαστιχών πραγμάτου. ώρισε τοίνυν ή άγία σύνοδος κατά τους των άγιων πατέρων κανόνας, δίς του ένωντοῦ ἐπὶ τὸ αὐτὸ συντρέχειν καθ' ἐκάστην ἐπαρχίαν τούς έπισχόπους, ένθα αν ό τας μπτροπόλεως έπίσχο-

αλοσίαν αὐτός διτικών ἐπίσκοπος, συζομένων δηλονότι A ministrat episcopus, servato scilicet veræ metropoli suo jure.

> CXCI. -- 13. Peregrinos clericos et ignotos in alia civitate sine proprii episcopi commendatitiis litteris nusquam ullo modo ministrare.

> CXCII. - 14. Quoniam in quibusdam provinciis concessum est lectoribus et psaltis uxores ducere : statuit sancta synodus nulli eorum licere alterius sectæ uxorem accipere. Eos autem qui ex ejusmod i matrimonio liberos susceperunt, si quidem præventi sunt, ex se genitos baptizari ab hæreticis, ad Ecclesiæ catholicæ communitment eos adducere. Qui vero adhuc baptizati non sunt, non posse eos apud hæreticos baptizari. Sed neque hæretico, vel Judæo, vel pagano, matrimonio conjungere : nisi forte persona converti promittat. Si quis autem hanc sanctæ synodi definitionem transgressus fuerit, canonicæ correctioni subiiciatur.

> CXCIII. — 15. Diaconissam mulierem ante quadragesimum annum non ordinari, et eam cum accurata probatione. Si vero accepta manuum impositione aliquanto tempore in ministerio permanserit, et postea scipsam nuptiis tradiderit, Dei gratiæ injuriam faciens, illa anathematizetur, cum eo qui ei

> CXCIV. - 16. Virginem quæ se Deo Domino dedicavit, similiter et monachos, non licere matrimonio conjungi. Si vero hoc fecisse inventi fuerint, excommunicentur. Statuimus vero, auctoritatem habere loci episcopum iis humanitatem largiri.

> CXCV. - 17. Quæ sunt in unaquaque ecclesia rurales parœcias aut regionales, manere inconcussas apud eos qui illas tenent episcopos : et maxime si per triginta annos cas sine vi detinentes, administraverint. Si autem intra tringinta annos fuit aliqua vel fuerit de iis controversia, licere eis qui se læsos dicuit, de iis litem movere apud synodum provinciæ. Si quis autem a suo episcopo vel metropolitano infuria afficiatur, apud exarchum, se primatem diœceseos, vel Constantinopolitanam sedem litiget, sicut superius dictum est. Si qua vero civitas potestate imperiali innovata est, vel deinceps innovata fuerit, civiles et publicas formas ecclesiasticarum quoque parœciarum ordo consequatur.

> CXCVI. - 18. Conjurationis vel sodalitatis crimen externis etiam legibus omnino prohibitum est: multo magis in Ecclesia Dei hoc fleri prohibere oportet. Si qui ergo clerici vel monachi inventi suerint. vel conjurantes, vel sodalitates facientes, vel insidias struentes episcopis, aut conclericis, proprio gradu omnino excidant.

> CXCVH. - 19. Pervenit ad aures nostras, quod in provinciis, canonibus constitutæ synodi episcoporum minime celebrentur, et ex eo multa ecclesiastica, quæ correctione indigent, negligantur. Statuit sancia synodus, secundum sanctorum Patrum canones, bis in anno in unum convenire uniuscujusque provincije episcopos, ubi metropolitanus episcopus

δέ μή συνώντας έπισχόπους ένδημούντας ταίς έαυτών πόλισι, καί ταύτα εν ύγιία διάγοντας, και πάσης άπαραι-TOTOU zal dvayraias do zolias ovras cheubipous, adehşeκώς ἐπιπλήττεσθαι.

ρίη, Κληρικούς είς έκκλησίαν τελούντας, καθώς ήδη ὑρίσαμεν, μή έξεξναι εἰς άλλης πόλεως τάττεσθαι ἐκκλησίων άλλά στέργειν έχείναν έν ή λειτουργείν έξαρχής εκτός έκείνων, οι τινες απολέσαντις τας ιδίας φατρίδας ἀπὸ [ὑπὸ] ἀνάγχης, εἰς ἄλλην ἐκκλησίαν μετῆλθου. Εί δέ τις ἐπίσκοπος μετά τον όρον τοῦτον, άλλφ έφισκόπφ προσήποντα δέξοιτο κληρικόν, έδοξεν άκοινώνητον είναι και τον δεχθέντα και τον δεξάμενον, έως άν 6 μεταστάς πληρικός είς την ίδιαν έπανέλθοι έππλησίαν.

ρίβ'. Εληρικούς ή λαϊκούς κατυγορούντας έπισκόπου ή Β γληρικών απλώς και άδοκιμάστως, μά προσδέχεσθαι είς κατυγορίαν, εί μη πρότερον έξετασθεία αὐτών ά ὑπόλαψις.

σ΄. Μή έξείναι κλυρικούς [κλυρικοίς] μετά θάνατον τοῦ ίδίου ἐπισχόπου διαρπάζειν [άρπάζειν] τὰ διαφέροντα αὐτῷ πράγματα, καθώς καὶ τοῖς πάλαι κανόσιν ἀπηγόρευται. Ή τούς τουτο ποιούντας κινδυνεύειν είς τούς ίδίους [οίπείους | βαθμούς.

σα΄. Τέλθεν εἰς τὰς ἀχοὰς τῆς ἀγίας συνόδου, ὡς κληρικοί τινες και μονάζοντες μηδέν έγκεχειρισμένοι ύπο του ίδιου έπισκόπου, έστι δέ ότε και ακοινώνητοι γενόμενοι παρ' αύτου καταλαμβάνοντες την βασιλεύουσαν Σωνσταντινούπολιν, έπί πολύ έν αὐτῷ διατρίδουσι, ταραχάς εμποιούντ:ς καί θορυδούντες την εκκλησιαστικήν κατάστασιν, άνατρίπουσί τε οίκους τικών. "Ωρισεν τοίνυν ή C έγια σύνοδος, τούς τοιούτους ύπομιμνήσκεσθαι μέν πρότερον διά του έκδίκου τῆς κατά Κωνσταντινούπολιν [Κωνσταντενουπόλεως] άγιωτάτης έχχλησίας έπι τὸ έξελθεῖν τῆς βασιλευούσης πολεως. Εί δέ τοῖς αὐτοῖς πράγμασιν ἐπιμένοιεν άναισχυντούντες, καὶ ἄκοντας αὐτούς διά τοῦ αὐτοῦ ἐκδίχου ἐκδάλλεσθαι, καὶ τοὺς ἰδίους καταλαμδάνειν TÓMOUC.

σδ. Τὰ ἄπαξ καθιερωθέντα μοναστόρια κατὰ γνώμην ξπισχόπου, μένειν είς τὸ διηνεχές μοναστήρια, χαί τὰ φυάκοντα αὐτοῖς πράγματα φυλάττεσθαι τῷ μοναστηρίω, πε: πυκιτι ορνασθαι λίνεαραι τεπτά ποαπικά καταλφλία. τους δέ συγχωρούντας τουτο γίνεαθαι, ύπονείσθαι τοίς בא דשש אמשטאשש באורונונונ.

σγ΄. Έπειδήπερ τινές των ματραπολιτών, ώς περαιχήκαι αναραγγονται ταθ Χειδοκοσίας των εμακομουν. εφοξε τή άγία συνόβο έντος τριών μανών γίνεσθαι τάς χειροτονίας του έπισκόπου, εί μή ποτε έρα άπαραίτυτος ανάγκο μαραακιάμοι έμικαβώναι του τως άναρογως Χρόνου, εξ δέ μή τούτο ποιήτη, ύποχείσθη αὐτόν έχκλησιαστική ἐπιτιμέφ. Τὰν μέν του πρόσοδον τός χυρενούσυς ἐκειλησίας σώαν παρά τῷ οἰχονόμφ τῆς αὐτῆς ἐχκλησίας φυλάττεαθαι,

σό. Επειδά έν τισω έμκλησίαις, ώς πιριηχήθημεν, δίχα οίκονόμων οἱ ἐπίσεοποι τὰ ἐκκλησισστικά χειρίζουσω πρέγματα, έδοξεν πάσαν έκκλησίαν ἐπίσκοπον έχουσεν και οικονόμον έχειν έκ του ίδιου κλύρου, οίκονομούντα εκ γκησεισσεικά παεκ λυθήπο του ιδίου γεισκομου. σατε μή ἀμάρτυρου είναι τόν οίχονομίαν της έχχλησίας, καί έχ τούτου σποραίζοπου τὰ τᾶς αὐτᾶς ἐπιλασίας πράγματα,

πος διαμμάση, καὶ διορθοῦν Γκιστια τὰ ἀνακύπτοντα: τοὺς 🛕 probaverit, et singula que emerserint corrigera Qui vero non advenerint episcopi, si in suis civitatibus resident, atque adeo in sanitate consistunt, et omni inexcusabili et necessaria occupatione liberi sunt, fraterne reprehendantur.

> CXCVIII. — 20. Clericos in Ecclesia ministerium obeuntes, sicut jam definivimus, non licere in alterius civitatis ecclesia constitui : sed illa esse contentos, in qua ab initio ministrare meruerunt, exceptis illis, qui amissa sua patria ex necessitate ad aliam ecclesiam transierunt. Si quis autem episcopus, post hanc definitionem, clericum ad alium episcopum pertinentem susceperit, placuit eum qui suscepit, et eum qui susceptus est, excommunicari, donec clericus qui migravit, in suam ecclesiam redeat.

CXCIX. — 21. Clericos sive laicos, accusantes episcopos vel clericos passim et sine probatione, ad accusationem non recipi, nisi prius eorum discutiatur existimatio.

CC. — 22. Non licere clericis, post mortem sui episcopi, res ad eum pertineutes diripere, sieut antiquis quoque canonibus prohibitum est. Eos autem qui hoc faciunt, in suo gradu periclitari.

CCI. — 23. Pervenit ad aures sanctæ synodi, quod quidam clerici et monachi, quibus nihil a suo episcopo commissum est, aliquando etiam ab ipso communione segregati sunt, pervenientes ad regiam urbem Constantinopolim, in ea diutius consistentes. turbas excitantes et ecclesiasticum statum perturbantes, aliquorum domos subvertunt. Statuit itaque sancta synodus, hos quidem primum a sanctissimae Ecclesiæ Constantinopolitanæ desensore commoneri. ut regia urbe excedant. Si autem lisdem negotiis impudenter insistant, eos etiam invitos ipse defensor expellat, ut ad sua loca revertantur.

CCII. — 24. Quæ semel consecrata fuerint monasteria, cum sententia episcopi, perpetuo manere monasteria, et res, quæ ad ea pertinent servari, caque non amplius posse fieri sæcularia habitacula. Eos autem, qui hoc sieri permittunt, canonicis pœnis subjici.

CCIH. - 25. Quoniam quidam metropolitani (sicut θημεν, αμελούσε των έγκεχειρ σμένων αύτοις ποιμνίων, D ad nos pervenit) greges sibi commissos negligunt, et episcoporum ordinationes different, visum est sanctæ synodo intra tres menses fleri ordinationes episcoporum, nisi forte inexcusabilis necessitas coegerit tempus dilationis prorogari. Si autem hoc non fecerint, eos ecclesiasticæ correctioni subjici. Viduæ vero ecclesiæ reditum integrum apud ejusdem ecclesiæ œconomum custodiri.

CCIV. — 26. Quoniam in quibusdam Ecclesiis (sicut ad nos pervenit) episcopi sine œconomis res ecclesiasticas tractant, placuit omnem ecclesiam episcopum habentem, habere etiam œconomum de clero proprio, qui dispenset res ecclesiasticas secusdum sententiam proprii episcopi. Ut ecclesize administratio sine testimonio non sit, et ex hoc res ejusand lorgoling to the many a read delication, if 24 ha τούτο V dem ecclesia dissidentar, et bropram ac dedecas ποιήση, ψποκείσθαι αὐτὸν τοίς θείοις κανόσεν.

σε. Τούς άρπάζοντας γυναίκας ἐπ' ἐνόματι συνοικεσίου, 🕏 συμπράττοντας, δ συναιρουμένους τοῖς άρπάζουστη, δριστη ή άγια σύνοδος, εί μέν κληρικοί είεν, έκπίπτειν του ιδίου [οίπείου] βαθμού εί δέ λαϊκοί, άγαθεματίζεσθαιο

σς'. Μανταχού τοις των άγιων πατέρων δροις ἐπόμενοι, παί του άρτιως άναγνωσθέντα χανόνα των έχατου πεντήκοντα θεοφιλεστάτων έπισκόπων των συναχθέντων έπί τοῦ τες ενσεδούς μπέμες μεγάλου Θεοδοσίου του γενομίνου βασιλέως έν τη βασιλίζε Κωνσταντινουπόλει νέα 'Ρώμη, γοωρίζοντες, τὰ αὐτὰ καὶ ἡμεῖς ὁρίζομέν τε καὶ ψηφιζότ μεθα περί των πρεσδείων τως έγωντάτης ξακλησίας της κύτζε Κωσταντινουπόλεως νέας Ψώμης. Καὶ γάρ τῷ Β θρόνω τος πρεσδυτέρας 'Ρώμης, διά το βασιλεύει τίν πόλω έχείνην, οί πατέρες είκονως αποδεδώκασε τὰ πρε-बहुरांब. प्रमा रस् बहुरस् ακομέ κικορίπελοι οι εκατολ μελιήποντα θεοφιλέστατοι ἐπίσκοποι, τὰ ἴσα πρεσβεία ἀπένειμαν τῷ τῆς νέας Ῥώμας ἀγιωτάτῳ θρόνω, εὐλόγως κρίναντες, τον βασιλείς και συγκλότος τιμυθείσαν πόλιν, και των ίσων απολαύουσαν πρεσθείων τη πρεσθυτέρα βασιλίδε Τώμη, πεὶ έν τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς ὡς ἐκείνην μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δευτέραν μετ' έκείναν ύπάρχουσκο. Σαί ώστε τούς της Ποντικής και της 'Δσιανής και της Θρακικάς διοικήσεως μητροπολίτας μόνους, έτι δέ και τούς έν τοῖς βαρδαριχοῖς ἐπισχόπους τῶν προειρημένων διοικόσεων χειροτονείσθαι ύπὸ τοῦ προειρημένου άγιωτάτου θρόνου τῆς κατὰ Κωνσταντινούπολιν άγιωτάτης ἐκκλησίας\* δαλαδά έκκστου ματροπολίτου των προειρημένων διοική. 🤉 σεων μετά των της έπαρχίας έπισκόπων χειροτονούντος τούς τός έπαρχίας έπισκόπους, καθώς τοῖς θείοις κανόσε οιπλούεπται. Χειδοτοιειαραι gg' καρώς ειδυται' τους huτροπολίτας των προειρημένων [ειρημένων] διοικήσεων παρά του Κωνσταντινουπόλεως άρχειπισκόπου, ψηφισμάτων συμφώνων κατά τὸ έθος γενομένων, καὶ ἐπ' αὐτόν άναφερομένων.

σζ. Οι λεγόμενοι από τος έπισχοπικός άξιας είς τάν του πρεσδυτέρου τάξεν κατεληλυθέναι, οξ μέν άπο ευλόγων τενών αίτεων καταδικάζονται, είκότως ούδε τῆς τοῦ πρισδυτέρου έντὸς άξιαι τυγχέριουσι τιμάς είναι. Εί δέ δίχα τενός αλείας εύλόγου είς τλν ήττονα κατεδιδάσθησειν βαθμέν, δίπανοι τυγχάνουσεν, εξγε άνεθθυνοι φανείεν, τών της έπισχοπής έπαναλαβείν άξίαν τε και ιερωσύνου. sacerdotio inuratur. Si autem hoc non fecerit, eum subjici divinis canonibus.

CCV. — 27. Eos qui rapiunt mulieres sub nomina conjugii, vel auxilium præstant, ac consentiunt iis qui rapiunt, definiit sancta synodus, si quidem clerici fuerint, proprio gradu excidere: sin autem laici. anathematizari.

CCVI. - 28. Ubique sanctorum Patrum definitiones sequentes, et canonem qui nuper lectus est centum et quinquaginta Deo amantissimorum episcoporum, qui congregati sunt sub piæ memoriæ imperatore Theodosio Magno, in regia civitate Constantinopoli nova Roma, agnoscentes, eadem quoque et pos definimus et statuimus de privilegiis ejusdem sanctissimæ Constantinopolitanæ Ecclesiæ novæ Romæ. Etenim sedi senioris Romæ, quod urbs illa imperaret, Patres jure privilegia tribuerunt. Et eadem consideratione moti centum quinquaginta Deo amantissimi episcopi, æqua privilegia tribuerunt sanctissimæ sedi novæ Romæ, recte judicantes, urbem quæ et imperio et senatu honorata sit, et æqualibus privilegiis cum seniore regia Roma fruatur, etiam in rebus ecclesiasticis non secus ac illa extolli ac magnifleri, secundum post illam existentem. Ut et Ponticze, et Asianze, et Thracize direceseos metropolitani soli : præterea et qui sunt in barbarico, episcopi prædictarum diœceseon ordinentur a prædicto sanctissimo throno sanctissimæ Constantinopolitanæ Ecclesize. Nimirum unoquoque metropolita eatum ipsarum diœceseon, una cum episcopis provinciæ ordinante provinciæ episcopos, ut divinis canonibus promulgatum est. Metropolitas vero earum diceceseon, sicut dictum est, ordinari a Constantinopolitano archiepiscopo, electionibus convenientibus secundum morem factis, et ad eum perlatis.

CCVII. — 29. li, qui dicuntur ab episcopali dignitate ad presbyteri ordinem descendisse, si justis quidem de causis condemnantur, jure nec presbyteri quidem honore digni sunt. Sin autem sine aliqua probabili causa ad inferiorem gradum depressi sunt. jure, si quidem nulli sint culpæ obnoxii, episcopatus dignitatem et sacerdotium recipient.

#### CHRISTOPHORI JUSTELLI

# AD CODICEM CANONUM ECCLESIÆ UNIVERSÆ NOTÆ.

εί τις ἐν νόσφ ] Hic canon, qui primus est Nicseni D nis Antiochiæ episcopus creatus est : Το Αντιοχεία concilii, eunuchos seu sponte abscissos a sacerdotio repellit. Eo nomine Leontium presbyterio privatum fuisse refert Socrates lib. n Hist. Eccles. eap. 21: Areverac, juquit, ήνεια πρεσδύτερος πν, αφηρέθη της έξιας, ότι των γενατικών εξετεμεν έαυτών, Leonius cum presbyter essel, eo dignitatis gradu privatus est, quod genitalia sibi exsecuisset. Et Theodoretus lib. 11, cap. 21, de codem Leontio loquens, qui postea ab Aria-

τούς ἐν Νικαία γραφέντας όρους ταύταν λαδών. Ἐντομίας γὰρ ἦν αὐτουργός γενόμενος τῆς τίθμας. Antiochiæ vera post Stephanum Ecclesiæ primatum suscepit Leontius, quem contra Nisæni concilii decreta adeptus est : nam sua ipse sib: manu genitalia exsecuerat. Origones ciiam illud Matthai cap. xix, 12 : Sunt eunuchi qui scipsos castrarunt propter regrum codorum, aliquando simpliBeedle, cap. 8, et Epiphanius lib. 11, llæres. 64, contra Origenem. Fuerunt et hæretici eunuchi dicti, qui Origeniis forte exemplo, pietatis zelo, seipsos exciderent, de quibus Augustinus hæresi 27, Epiphanius hæresi 58, Nicetas in Thesauro orthodoxæ fidei, lib. IV, hæresi 30. Excipit autem hic canon eos, qui non sponte nec voluntate, sed vi et necessitate a barbaris aut dominis, excisi sunt. Sic Tigrius quidam natione Barbarus, et eunuchus, sed non a nativitate, liberta-tem consecutus, ad presbyterii dignitatem evectus est, ut scribit Sozomenus lib. vi, cap. 15, et lib. viii, cap. 24: Καὶ Τ΄ γριος ούτος βάρθαρος το γένος, ούα λα γενετής ευνούχος μετίσχεν έλειθερίας, εἰς πρεσθυτέρου ἀξίαν προελθών. Idem dicendum est de iis qui eunuchi sunt nativitate, οι τενες έχ κοιλίας μητρός έγενήθησαν ούτω, qui ex utero matris sic nati sunt, quod est primum ex tribus eunuchorum generibus, de quibus Matthæi cap. xix, 12, cujusmodi Dorotheum Antiochiæ episcopum fuisse refert Eusebius lib. VII, cap. 32 : Δωρόθεον πρεσδείου τοῦ κιτά Αντιόχειαν ηξιωμένον έγνωμεν. Ην δε την φοσιν εὐνοῦ/ος, ούτο περικώς ίξ αὐτῆς γενησέως. Do-rotheum primatu Antiochenæ Ecclesiæ insignitum cognovimus: erat autem natura eunuchus, ita ex ipsa na-tivitate comparatus. Nec tantum sacris canonibus, sed civilibus etiam legibus εἰνουχισμός est prohibitus. Nam Hadriani edicto, medico qui excidisset capitale erat, item ipsi qui se sponte excidendum præbuisset l. 1v, § 2, ff. ad leg. Cornel. de Sicariis. Inde ille, apud Justinum martyrem in apologia ad Antoninum Pium, qui se castrare voluit prius a præfecto Ægypti Veniam edicti petiit. Βιελίδιον ανέδωπεν εν 'Αλεξανδρεία στίλικι τη εμουεύοντι, άξιων επιτρέψαι Ιατρώ τους διδυμους αντού άφελεν. Αν.υ γάρ της τοῦ τη εμόνος επιτροπής τοῦτο πράττειν ἀπειρήσθαι οἱ ἐκεὶ ἰατροὶ ἔλεγον. Libellum Felici præsecto Alexandriæ obtulit, petens ut medicum sineret testes suos præcidere; hoc enim sine præsecti permissu seri nesas esse, medici qui illic erant, asseverabant. Adde l. 1, C. de Eunuch. Novel. Justiniami 142, περί εὐνουχείδντων. Evagrium lib. Iv, cap.
22. Novel. Leonis 60, et Zonaram in can. Apostol. 21.
νεόνυτον ] Suidas τὸν νεωστὶ φυτευθέντα interpretatur, hoc 6.t qui nuper ex gentilismo christianam re-

ligionem amplexus, per baptismum Ecclesiæ Dei in-situs, inque doctrina nondum satis confirmatus sit, nec in vita sufficienter probatus. Hunc protinus epi-scopum fleri prohibet hic canon, et Justinianus Novel. 123, cap. 1, ne forte objiciatur illud Gregorii Nazianzeni in orat. funebri Athanasii Alexandriæ episcopi: 'Ομοῦ τε μαθηταί καὶ διδάσκαλοι τῆς εὐσεξείας, χθὶς ἰεροσύλοι, καὶ σήμερον ἰερείς' χθὶς τῶν ἀγίων ἔξω, καὶ μυσταγωγοί σήμερον. Simul discipuli et præceptores pietatis, heri sacrilegi, hodie sacerdoles: præceptores pietatis, neri sucrisegi, non et illud keri extra sacra, hodie præsules mysteriorum, et illud Hieronymi, Heri catechumenus, hodie pontisex. D. tamen Ambrosius, ne quidem neophytus, necdum baptismo initiatus, sed adhuc catechumenus, a pro-fana præfectura ad episcopatum, communi populi Mediolanensis suffragio electus est, cjusque electio, quamvis resistente Nicceno canone, totius Ecclesiae judicio, et Valentiniani imp. consensu approbata est, ut scribit Ruffinus lib. 11 Hist. Eccl., cap. 11, et Theo-doretus lib. 14, cap. 6. Sed hæc Ambrosii electio di-Vince potius quam humanæ jussioni tribuenda est, ut testatur Nicolaus I. P. R. in epistola ad Photium CP. quæ inter Acta concilii viii œcumenici exstat : 'Au-Βρόσιον, inquit, τον έχ κατηχουμένου θεία αποκαλύψες προς έπισκοπήν άναχθέντα ου χρή προσφέρειν ύμιζς. Αρκεί γάρ έκει ή θεία, και ούκ άνθρωπίνη κέλευσις. Απότοsium ex calechumeno divina revelatione ad episcopatum promotuni, nihil est quod exempli causa proseras, elenim ibi sufficit divina non humana jussio. Sic Valen-Linianus imperator hanc electionem confirmans, apud Russinum loco citato, ait : Dei esse, quod discordan-Lem populi fidem et animos dissidentes conversio subita in Bilum consensum, alque in unam sententiam revocuret;

clus interpretatus, scipsum sponte abscidit : eoque A aut, ut refert Theodoretus, παντός κανόνος ἀκριδεστέρας nomine illius ordinatio a Demetrio Alexandrino episcopo damnata est, ut tradit Eusebius lib. vi Hist. φρονούντων συμφωνίας, Ipsa suffragia omni canone certiora, divinumque esse suffragium ex dissidentium concordia. Sic Synesius, epist. 67 : Χάριτις θείας έστιν τούς ανθρώπους έξομιλήσαι, Gratiæ divinæ est homines in eamdem trahere sententiam. Atque illud ipsum est, quod ait canon 80, qui dicitur Apostolorum, Τον έξ θθυκοῦ βίου πρισελθύντα καὶ βαπτισθέντα, οὐ δίκαιον έστι παραυτά προχειρίζισθαι ἐπίσκοπου, εἰ μή που εκτά θείαυ χάριν τοῦτο γένοιτο. Εμπ qui e vita gentili accesserit et baptizatus fuerit, protinus episcopum fieri æquum non est, nisi forte hoc divina gratia fiat.

ὑπὸ δύο ἡ τριῶν μαρτύρων] D. Paulus I ad Timoth., cap. v, 19: Κατά πρεσθυτέρου κατηγορίαν μή παραδίχου, ἐκτὸς εἰ μή ἐπὶ δύο ἡ τριῶν μυ ρτύρων. Adversus presbyterum accusationem ne admiseris, nisi sub duobus aut tribus testibus. in eamdem trahere sententiam. Atque illud ipsum est.

bus aut tribus testibus.

συνείσακτον γυναϊκα] Extraneam mulierem Latine verti. Sic Ruffinus Aquileiensis in canonibus Nicaenis B lib. 1 Hist. Eccl., cap. 6, et vetus interpres concilii Nicani, quem sequitur Fulgentius Ferrandus, cap. 122, et Isidorus Mercator. Synodus etiam Toletani. 1v, can. 45: Cum clericis extraneæ feminæ nullate-nus habitent, id enim et constitutio antiquorum Patrum decrevit; et can. 42 : Quidam clerici legitimum non habentes conjugium, extranearum mulierum interdicta consortia appetunt. Sic etiam synodus Carthaginensis 1, can. 5; Ilerdensis, can. 15; Hispalensis 1, canon. 5; Bracharensis 11, can. 5; et impp. Honorius et Theodosius in l. x1x, C. de Episcop. et cler. : Quicunque et cujuscunque gradus sacerdotio fulciuntur, vel clericatus honore censentur : extranearum sibi mulierum interdicta consortia cognoscant. Alii malunt συνείσαχτον subintroductam interpretari. Sie Teilo et Tharistus, quorum versio Actis concilii Carthaginensis vi inserta est, et Dionysius Exiguus in Codice canonum Ecclesiæ Romanæ, quem sequitur Burchardus lib. 11, cap. 169; Ivo lib. v1, cap. 186; et Gratianus can. Interdixit, dist. 32; Nicolaus quoque, et Alexander P. R. can. 5 et 6, ead. dist. Nullus missam audiat presbyteri, quem seit concubinam habere aut subintroductam mulierem, Hanc vero Niccenze synodi, de extraneis sive subintroductis mulieribus, definitionem Justinianus etiam imp. confirmat Novel. constitut. 125, cap. 29 : Τοῖς δέ πρεσθυτέροις, καὶ διακόνοις και ύποδιακόνοις, και πάσι τοῖς άλλοις τοῖς ἐν κλήρφ τεταγμένοις ἀπαγορεύομεν κατά τὴν τῶν άγιων κανόνων δύναμει γυναϊκά τινα έν τῶ ιδίω οἶκω ἐπείσακτον ἔχειν. Presbyteris, et diaconis, et subdiaconis, et omnibus in clero conscriptis, interdicimus secundum vim sanctorum canonum, mulierem aliquam in sua domo extraneam sive subintroductam habere. Et Novel. 137, cap. 1, ipsum Nicceni concilii canonem citat, ut et Basilius Casariensis episcopus in epistola 17 ad Gregorium presbyterum, quæ etiam apud Balsamonem et Zona-ram exstat. Lege canonem, inquit, a sanctis Patribus nostris in Nicæna synodo constitutum, qui manifeste interdixit, ne quis mulierem subintroductam habeat. Sed et συνεισάκτων frequens mentio est apud scriptores ecclesiasticos. Epistola synodica concilii Antiocheni adversus Paulum Samosatenum celebrati, apud Eusebium lib. vii, cap. 24: τὰς δέ συνεισάκτους αὐτοῦ γυνείκας, ως Αντιογείς δυνμάζουσι, καί των περί αὐτόν πρεσδυτίρων καί διακόνων, οίς και τοῦτο και τὰ αλα αμαρτήματα ἀνίατα ὄντα συγκρύπτει. Quid autem de extraneis sive subintroductis ejus mulieribus, ut Antiocheni nominant, et presbyterorum ac diaconorum quos secum hubet, quibus et hoc et alia deprehensa peccata obtegit. Hieracitas etiam eo nomine sugillari, quod συνεισάκτους mulieres haberent, tradit Epiphanius hæresi 67: Χλευάζονται δι δι άς πέκτηνται έποστος συνεισύπτους γυναϊπας, δι άς ειώ/κασι φι στινείσθαι έχειο είς όπηρεσίαυ. Subsannantur propter eas quas habent singuli subintroductas mulieres, de quibus gloriari solent se habere ipsas ad ministerium. Et hæresi 65, de Origenianis loquens: κατηγορούσι δέ τῶν ἐν τἤ ἐκκλησία τάς άγαπητάς λεγομέ ας συνεισάκτους γυναϊκας κεκτημέ-

των, ώς πελ εύτων τούτο έπετελούντων κρυφή διά του Α λείσθαι της έπαρχίας τους έπεσκόπους κιλεύουσε και αὐ καν - καλιν δίχα τριών έπεσκόπων έπεσκόπων Κρυφή διά του Α λείσθαι της έπαρχίας τους έπεσκόπων καλούουσε και αὐ κ τώ δε προσχήματι, των ανθρώπων ένεκα το όνομα σεμ-γίρωνται. Accusant eos qui in Ecclesia dilectus appellasas subintroductas mulieres habent, velut etiam ipsi hec faciunt occulte, propter hominum reverentiam, que cum improbitate quidem consepeliantur: prætextu au-tem, hominum gratia nomen jactent. Et paulo post, de quodam Palætinæ episcopo, Έσχανότος δε τοκώτας εξυπηςετουμίνας κύτω, φυμί δε συνεισκτους. Habuit autem ejusmodi mulieres inservientes ipsi, subintroductas inguam. Et hæresi 78, ostendit unde impur ssimi homines ex Scriptura συνειτάκτους et à μαπητάς probare nitebantur. Quænani autem suerint ovicionx70: mulieres non satis constat. Ruffinus Eusebii in-terpres loco citato vocabulum Græcum reliquit. Suidas annotavit tantum, non explicavit. Erant autem neque uxores, neque concubinæ, sed tertii cujusdam eneris mulieres, quas secum clerici, non sobolis nec libidinis gratia, sed pietatis studio, aut certe præ-te tu, fovebant, ut testatur Chrysostomus sermone B πρὸς τοὺς ἔχοντος συνεισάχτους, cujus fragmentum citat Rhenanus scholio ad superiorem Eusebii locum: List γάρ τηνες οι γάμου καί συνουσίας χωρίς κόρας ἀπειρογάμους ἀγόμενοι καθίζουσεν ο κοι διαπαντός, καί είς έσχατον γήρας έαυτοις συγκατακλείουσιν, οίτε έπέ ετς το χατου γηρας εαυτοίς συγκατακαύστι, στε εξ παιδοποίεα, εὐ γάρ φασιν πύταϊς συγγίνισμα, ούτε εξ παολοσίας, λίγουσι γαρ αὐτάς ακεραίους διστηρείω. Sunt enim quidam qui puellas innuplas absque nupliis et concubitu, ducentes domi perpetuo collocant, et ad supremam senectam usque inclusas tenent, non procreandorum liberorum gratia, neque enim aiunt' se cum illis rem habere: neque causa libidinis, siquidem illas se dicunt incorruptas inviolatasque servare. Huc spectat good Gregorius Nyssenus lib. de Virginitate, cap. 23, de iis tradit : Οι μέχρι ενοματος των άγαμίων έπι-25, de 115 trauit: Οι μεχρι συρματος την αγαμιαν επεταδεύσοντες, αὐδέν διαφέρουσι τοῦ κοινου βίου οὐ μόνον τῆ γαστρί τὰ πρὸς ἡδιοι, γαριζόμενοι, ἀλὰ γυνειζί κατὰ τὸ φανερόν συνοικοῦντες, καὶ ἀδελφότητα τὴν τοιαύτην συμδίωστυ ονομάζοντε, ως δή την πρός το χείρου ύπό C νείων ον ματί σιμνοτέρω περιχαλύπτοντες. Qui nomine lenus cælibalus sludiosi nihil a communi vita differunt, qui non solum rentri voluptates indulgent, sed palam cum mulieribus convivunt, et eam consuetudinem fra-ternitalem vocant, sinistra suspicione splendido hoc momine obnubenda. Non est omittendum quod olim summæ eruditionis vir G. Budæus annotavit, suveisazrov dici sos uni sociamve cœlihatus, sive virgo contubernalem habeat virum, sive monachus femi-nam: atque hoc genus olim in usu fuisse inter Christianos, sed improbatum propter suscipionem stupri: de quo Gregorius Nazianzenus :

Τούς δέ συντισάκτους, ώς δή φάσκουστυ απαντες, Ούκ οἶδ' ιἔτε γάμω δώσομτν, ιἔτ' ἀγάμους Θύσομεν, εἶτε μέσον τι φυλάζομεν. Οὺ γάρ ἔγωγε Κάν με λέγητε κακῶς, ' τὸ πράγμ' ἐπαινέσομαι.

Subintroductos igitur, ut aiunt omnes, Nescio, sive nuptiis dabimus, sive innuptos Penemus, sive me ium quid servahimus. Non ego, Vel si milii male dixeritis, rem laudavero.

#### Wem,

'Αρσένα πά τ' αλέεινε, συνείσακτον δέ μάλιστα, Marem omnem fage, subintroductum autem maxime.

ύπο πάντων των έν τη ἐπαρχία] Theodoretus lib. v Hist. Eccles., cap. 9: Παλαιός το θεσμός πεκράτηκε καὶ των άγιων εν Νικαίχ πατέρων όρος, καθ έκάστην Ιπαρχίαν τούς τλε έπαρχίας, και είπερ εκείνοι βούλουντο σύν τους της επαρχίας, και ειπερ εκείνοι ρουλοίντο συν πύτοις τους ομόρους πρός το συμφίρου πειείσθαι τάς χειροτονίας. Velus statutum obtinuit sanctorumque Patrum in Nicæno concilio definitio, ut in una-quaque provincia, illius provinciæ episcopi, una cum finitimis, si ipsis ita visum suerit, ordinationes saciant. Et cap. 23; Κανύνες, inquit, πάντας συγκ-

Forte πράγμα τόδ αἰνίσομαι.

πάλιν δίχα τριών έπισκόπων έπισκόπω χε ροτονίαν άπαγορειουσει γίνεσθαι. Canones cunclos provinciæ jubent convocari episcopos, ordinarique vetant ullum, nist tribus præsentibus episcopis. Synesius epist. 67 de Siderio quodam Palebiscæ episcopo: Οὐδι τοῦτον ένderio quouant ratediscue episcopo: 000ε τουτον εν-δίσμως, εκτέσμως μεν ούν, όσα γετών γερόντων άκουσαμεν, εί μάτε εν Αλεξανδρεία κατέστη, μάτι παρά τριών ένδαδε. Nec ut fas est declaratus fuit, imo vero contra fas, quantum quidem a semibus audivimus, si nec Alexan-

driæ constitutus est, nec a tribus episcopis hic.
διὰ γραμμάτων | Cyprianus lib. 1v, epist. 8: Placuit ad probandam ordinationem tuam, ut per omnes

in ista provincia positos litteræ fierent.

τούς ὑρ' ἐτέρων ἀποδλαθέντας | Epistola synodica concilii Africani ad Celestinum P. R. que in codice canonum Ecclesiæ Romanæ exstat, et in Græca collectione canonum Ecclesia Africana: 'Instruogen, in τοῦ λοιποῦ, πρὸς τὰς ὑμετίρας ἀχοὰς, τοὶς ἐντεῦθεν παραγινομένους, εὐχερῶς μὰ προσδίχασθε: μαδί τοὺς ποῦς ἀποχοινούτους, εἰς χοινωνίαν τοῦ λοιποῦ λοιποῦ θελχουτε δέξασθαι. Έπειδή τοῦτο και τη εν Νικαία συνόδο sendits είχερως εύροι ή ση σεδασμότης. Deprecamur, ne deinceps ad vestrus aures eos qui hino veniunt facile admittatis, nec qui a nobis excommunicati suerint in communionem velitis deinceps excipere; nam hoc quoque in Nicæna synodo definitum facile advertet venerabilita**s** tua.

έξουσία» | Πιες έξουσία est potestas metropolitani. quam Nicceni Patres decernant deberi in tribus pro-vinciis hoc canone denominatis, Ægypto, Lihya, et Pentapol., quæ totam Ægyptiacam diœcesim constituebant tam in civilibus quam ecclesiasticis.

κατά την 'Αντιόχειαν τα πρεσθεία σώζεσθαι ] Sic ca-non 165 hujus codicis: Φυλαττομένων των έν τείς κανόσε τοίς κατά Νιναίαν προσδείων τη Αντιοχίον έκκλησία. Servatis privilegiis quæ Antiochenæ Ecclesiæ Nicænis canonibus tributa sunt. Πρισβεία quæ Antiochenæ Ecclesic servari his canonibus præcipiuntur, eo perti-nent, ut episcopus Autiochenus præferatur metropolitanis oninibus in orientali diœcesi, nihil juris illi attributum in cæteros metropolitanos, præter hono-rem ordinis, non autem ut metropolitani omnes dicoceseos Orientis ab eo jure singulari ordinarentur, ut Innocentis primi epistola ad Alexandrum Antiochenum asserere videtur, contra mentem synodi Nicænæ.

τον εν Αἰλία επισχοπον] Ilierusalem a Tito et Vespa-siano eversa, ab Ælio Hadriano rursus ædificata, Ælia est appellata. Eusebius lib. 1v Hist. Eccl., cap. 6, de illa loquens: Ἡ μετέπειτα συστάσα Ῥωμαϊκή πόλις τὴν ἐπωνυμίαν ἀμείψασα, εἰς τὴν τοῦ πρατοῦντος Διλίου 'Δόρτιανού τιμάν, Αιλία προσαγορεψεται. Hierusalem cum esset a Romanis occupata, nomen commu-tavit, et in honorem Ælii Hadriani imperatoris Ælia appellata est. Cedrenus de Hadriani imperatoris Ætia appellata est. Cedrenus de Hadriano, κτίζει νίαν 'Ιερουσαλημ, εν δη καὶ Αἰλίαν προσηγόρευσε. Noram Hierusalem condidit, cui Æliæ nomen indidit. Idem tradit Dio in Hadriano, Zonaras tom. II, et Nicephorus patriarcha CP. in chronograph. Hieronymus in Act. D Apost. Hierusalem, inquit, metropolim quondam totius Judæ, quæ nunc ab Ælio Hadriano Cæsare, quod eam a Tito destructam latiore situ instauruverit, Ælia cognomingta est. Hino Æliæ nomen pro Hieros. Elia cognominata est. Hinc Eliac nomen pro Hierosolymis passim apud Eusebium lib. 11, cap. 12, lib.
v1, cap. 21, et lib. v111, cap. 21; et apud Theodoretum lib. 1, c. 51; Basilium Seleuciensem, serm. 38,

contra Judæos; et in l. 1, § 6, ff. de Censibus.
χειροθετουμένους ] Olim in Ecclesia manus imponebantur hæreticis resipiscentibus, quibus post exomologesim pax dabatur. Id etiam testatur Dionysius Alexandr. apud Eusebium lib. vii, cap. 2 : Ιμαλαιοῦ γέ τοι κεκρατυκότος έθους έπὶ τῶν το ούτων μόνη χρησθαι τῷ διὰ χειρῶν ἐπιθέσεως εὐχῆ, et Aurelius Carthagi-nensis episcopus in Græca collectione canonum Ecclesiæ Africanæ can. 57, cum de Donatistis ageretur :

rectius interpretarctur: Dicunt enim se non rem cum illis habere. Edit.

<sup>·</sup> Græca phrasis, οὐ γάρ γασιν αὐταῖς συγγένεσθα,

μένειν οὐτως ἐν τῷ κλήρω] Hæretici, sive ab hæreti-cis ordinati, errorem suum agnoscentes, si ad Ecclesiam accederent, per manus impositionem recipie-bentur, et in sacerdotium confirmabantur. Sic Ni-cæna synodus de ordinatis a Meletio statuit: Too; cana synodus de ordinatis a Meletto statut: Τούς ὑπέρ αὐτοῦ κατασταθέντας, μυστικωτέρα χειροτούς βεθαιωθέντας, ἔχειν μέν αὐτούς τὴν τιμήν καὶ λειτουργίαν, ut ex ejusdem concilii synodica epistola refert Gelasius Cyzicenus lib. 11, Act. Concil. Nicæn. et Theodoretus lib. 1, cap. 9. Excipe tamen αἰρίστων ἔξάρχους. Atha-masius in apolog. 2: A Meletic constitutes presbyteros Alexander in Ecclesian recipiebat. Idem in epist. ad Rufinianum: Communi decreto placuit, ut quicunque lapsi fuissent proprio arbitrio el principes suissent impietalis, si resipiscerent, ignoscendum quidem illis, verum non restituendos in cleri numerum: qui vero non auctores, sed necessitate et violentia compulsi fuissent, vinum est illis quidem ignoscendum, et in oleri locum restituendos. Sic olim in Alexandrina synodo definitum refert Ruffinus lib. 1 Hist. Eccles., cap. 28: Ut tantum perfidiæ auctoribus amputatis, reliquis sa-cerdotibus daretur optio, si forte velint, abjurato errore perfidiæ, ad fidem Patrum statutaque converti, nec ne-gare aditum redeuntibus. Synodica epistola Nicaeni concilii apud Theodoretum loco citato: Booker our Μελέτιον μένειν έν τῆ αὐτοῦ πόλει, μηδέ μίων έξουσίαν έχειν μάτε χειροτονείν, μάτε χειροθετείν ψιλόν δε τό ονομα της τιμής κεκτησθαι. Placuit synodo Meletium in sua civitate manere, potestatem autem nullam habere vel quemquam ordinandi vel cuiquam manus imponendi: solum vero honoris nomen retinere. Fuit autem Meletius, αίρεστάρχης τῶν εξ αὐτοῦ Μελετιανῶν παλουμένων, ut scribit Socrates lib. 1, cap. 5 et 6 adde concilii Niczeni II, actionem 1, tom. III Concil.

ομολογήσαι αὐτοὺς ἐγγράφως ] Can. 170 hujus codi- C cis. Socrates lib. IV, cap. 11, tradit Liberium P. R. antequam Macedonianos pœnitentes in communionem antequam macedonianos prenitentes in conjuntationem reciperet, ab illis petiisse ut sure fidei professionem scriptis mandarent, eosque libellum ei ebtulisse: Αιδέριος έγγραφον την όμολογίαν γνώμης άπηταστεν ci δί αυτώ βιδλίον ώρεξαν; et cap. 12: Τούτω δή τῷ βιδλίω τοὺς πρεσδεῖς ἀσφαλισάμενος ὁ Λιδέριος, εἰς ποινωνίαν τε εδίξατο. Hoc autem tibello tanquam sponsione illorum legatos obstringens Liberius, in communionem recepit. Sic Valens et Ursacius professionem suam scripto obtulerunt Julio episcopo Romano, his verbis, quæ a Sozomeno relata sunt lib. 111, cap. 22: Ταῦτα δὶ τῆ χειρὶ αὐτῷ [F. αὐτῶν] γράψαντες ὁμολογοῦμεν πάλει ὁτὰ 'Αρεικακὰν αἰρεσεν, καθὰ προείπομεν, καὶ τοὺς ταῦτης αὐθέντας κατεκρίναμεν εἰς τὸν αἰῶνα. Η ακε vero scritter authorite and service suntingent suntinge bentes manu nostra protestamur, nos Arianicam haresim, ejusque auctores in aternum damaare. Basilius opist. 72 ad Emissenos: Si autem dicunt se resipuisse, doceant per scripturam suam resipiscentiam, et exse-erationem fidei quam susceperunt. Synodus vi in Trullo, can. 96: Τούς δε Νεστοριανούς χρή ποιείν λιδελλους, και αναθεματίζετο την εύρεσεν. Synodus vin ecumenica, παι ενωσυματιζετι την είρεστι. Synodus vin eccumenica, act. 6: Οἱ τῆς ἐκκλησίας θισμοὶ τοὺς ἰξ αἰρίστως ἐπιστούπους , λίδελλον διδόντας , καὶ τὴν ἐδίαν ἀναθεματίζοντας εἰρεστι θισπίζουτα μιν δίχεσθαι. Ecclesiasticæ leges episcopos ab hæresi reductos per libellum hæresim suam ejurantes, sanciunt recipiendos. διγάμοις] Quinam sint digami hoc canone et can. 59, 52 et 105 hujus Codicis, vide in annot. ad ipsum canonem 105 infra.

τῆς τιμῆς τοῦ ὀνόματος ] Sic Ephesini Patres Eustathium quemdam, episcopi nomen et honorem sine re ac potestate obtinere statuerunt, in epistola synodica ad synodium Pamphyliæ, quæ inter Acta Eplæsini concilii exstat tom. Il append. τ, cap. 1, et apud Zoματαμ et Balsamonem: Ὠρίσαμεν ἔχειν αὐτόν, τό τε τῆς ἐπισνοπῆς ὄνεμα καὶ τὴν τιμήν, οὐτω μέν τοι ὧστε μὴ χειροτονεῖν ἀὐτόν. Statuimus ut episcopatus nom n et

'Aναθεματίζομίνου τοῦ τῆς πλάνη; ὀνόματος, διὰ τῆς A honorem habcat, ita tamen ut ipse non ordinet. Idem habites ως τῆς χειοὸς ἀναθεχθῶσιν εἰς τὴν μίαν ἐκκλησίαν.

Anathematizato nomine erroris, recipiantur per manus impositionem in unam Ecclesiam. Adde Siricium decret. cap. 1, et Innocentium cap. 15.

The state of the state of

honorem habeat, ita tamen ut ipse non ordinet. Idem de Meletio in concilio Nicæno statutum testatur ejusdem concilii synodica epistola apud Theodoretum lib. 1, cap. 9, cujus verba supra retulimus, et Sozomenus lib. 1 Hist. eccl., cap. 33, de eodem loquens, κατεδίκαστν αὐτὸν ἡ συνόδος ἐν τῆ Αυκῷ διατρίδειν, ψιλέν ὄνομα ἐπισκοπῆς ἔχοντα τοῦ δὲ λοιποῦ, μήτε ἐν πόλιι, μήτε ἐν κόμη χειροτονιῖν. Synodus contra emm pronuntiavit sententiam, ut videlicet Lycum incoleret, nomenque solum retineret episcopi: alque de retiquo, neque in urbe, neque in pago ordinaret.

μὴ ἐν τῷ πόλιι δύο ἐπίσκοποι ὧσω] Hind Nozomenus lib. τν, cap. 15, a legibus ecclesiasticis alienum esso ait, unam Ecclesiam a duobus episcopis gubernari. Τὸν Πέτρου θεόνον, inquit, μὴ ἀδοξεῦ ὑπὸ δύο ἡγριόσεν θυνόμενον, ὁ διχονοίας σύμξολόν ἐστι, καὶ ἐκκλησιωτικοῦ θεσμοῦ ἀλλότριον. Augustinus epist. 140: Sedi cum patre et episcopo meo sene Valerio, quod in concilio Nicæno prohibitum nesciebam. Pacianus epist. ad Sympronianum: Nec jus, nec fas sacerdotii singularis patitur, ut uno eodemque tempore duo sint epusdem ecclesiæ episcopi. Ado Viennensis in Chronico, an. 810: Canonica auctoritas est, in una civitate duos episcopos non esse. Sic Cornelius Ecclesiæ Romanæ episcopus Cypriano coxvus in epistola ad Fabium Antiochena Ecclesiae arrasidem da Norsto Catharna episcopus Cypriano cozvus in epistola ad Fabium Antiochenze Ecclesize przesidem de Novato Catharo-rum hæresis auctore: Vindex ille Evangetii, inquit, ignoravit unum esse debere episcopum in Catholica Ecclesia. Cornelius evidenter ait in una civitate unum episcopum strisse, aut esse debuisse, et Cyprianus de eodem schismatico, epist. 32: Cam post primum secundus (episcopus) esse non possit, quisquis post unum qui solus esse debeat, factus est, non jam secundus ille, sed nullus est. Vid. Bils., pag. 392.

όσοι προεχειρίσθησαν των παραπεπτωκότων] Olim episcopi et presbyteri lapsi, ad poenitentiam quidem recipiebantur, sed ab ordinatione et sacerdotali ho-nore prohibebantur. Cyprianus lib. 1, epist. 4 et epist. 7, Assuritanze plebi suadet, ne Fortunianum, qui idolis sacrificaverat, ad episcopatum admittant : et lib. 1v, epist. 2, indicat Trophimum pœnitentiam agentem admissum esse, ut laicus communicaret, non ut locum sacerdotis usurparet. Adde canonem 21 hu-

jus codicis.

άποθέμενοι τὰς ζώνας ] Ethnici principes militiæ cin-gulum ils auferre consueverant qui fidem negare recusabant. Id testatur Eusebius lib. vn, cap. 15 de Marino quodam milite christiano loquens, qui cum sut gradus ordinem secutus, honorem cujusdam muneris militaris adeptus esset, statim qui eum proxime se-quebatur clamavit, non posse id illi jure tribui, quia christianus esset, et imperatoribus non sacrifica christianus esset, et imperatoribus non sacrificasset, Μή ξετναι ἐκείνω τῆς Ρωμαίων μετέχειν ἀξίας ἐκείνω τῆς Ρωμαίων μετέχειν ἀξίας ἐκείνα τοὺς παλαιούς νόμους, χριστιανώ γε ὅντι καὶ τοῖς βασιλεῦσι μή θύοντι; et lib. x, cap. 8, et lib. 1 de Vita Constantini cap. 47, de Licinnio: Τοὺς κατὰ πόλει, inquit, στρατιώτας ἐκκρίνισθαι καὶ ἀποδάλλεσθαι τοῦ τῶς τιμῆς ἀξιώματος, εἰ μή τοῖς δαίμοσι θύειν αἰροῖντο, παρακελεύεται. Milites in singulis civitatibus ex aliorum numero eximi et dignitatis gradu privari jussit, nɨsi dæmonibus sacrificare vellent. Ruffinus lib. 1 Hist. eccl., cap. 52, de Juliano: militæ cingulum non dari nɨsi ɨmmolantibus jubet. Hine ille Marcellus centurio, cujus acta apud Baronium extant an. 298: Si talis est conditio militantium, ut diis et imperatoribus sacra ſg-

acta apud Baronium exstant an. 298: Si talis est conditio militantium, ut diis et imperatoribus sacra facere compellantur, ecce projicio vitem et cingulum, ronuntio signis, et militare recuso.

κατορθώσαι τὸ ἀναστρατεύισθαι] Hic canon non de iis loquitur, qui persecutionis tempore, propter fadem, militiæ cingulum abjecerant, et postea fidem ejurantes, pecuniis ac donis priorem militiam receperant, rursumque ad Ecclesiam redierant: sed de iis, qui gratia inspirante divina, cingulo militiæ deposito, quo melius et perfectius vitæ institutum masigue ehristianum capesserent, postmodum illud resumerent, et denuo se militiæ sacramento obligarent, quibus merito pænitendi tempus definitum est. Nec quibus merito pænitendi tempus desinitum est. Nec enim existimandum est hoc canone militiam Chrisliamis interdictam, nisi quatenus signum fuit klolo- A llieronymus in epist. ad Oceanum: In Nicena synodo latrice, et quam nonnisi dispendio fidei christiame e Patribus decretum, ne de alia in aliam Ecclesiame exercere pessent, quod immolare diis milites cogenatur: alioquio Christianos sub ethnicis principius e piscopus transferatur.

Hoc canone usure centesiame, et impoliar elericis interdicentus: ne alericament. militare consucvisse, planum est ex Dione in M. Antonino, Eusebio lib. v, cap. 5; Tertulliano in Apolo-getico cap. 42, et lib. de Corona militis cap. 1, ubi de milite christiano loquitur, qui lauream militarem capiti suo imponere noluit, sed libero capite, coronamento in manu etioso, inter fratres commilitones namento in manu etioso, inter fratres committones solus permansit. Sed et militaris juramenti a hiristianis militibus prestari soliti meminit Vegetius lib. u de Re militari, ejusque formulam refert his verbis: Jurant per Deum, Christum, et sanctum Spisium, et per majostatem imperatoris, que secundum Deum generi humano diligenda est et colenda; et paulo post: Jurant autem militos, omnia se strenue facturos, mun macantes et imperatoris imperatoris en un manual deservace militaria. e praceperit imperator : nunquam deserturos mili

m, nec mortem recusaturos pro Romana Republica. τελευταίου έφοδίου] Eucharistia in moribundis viaticum appellatur, quod abenatibus ex hac vita, et ad B Deum cogitantibus, ac veluti iter instituentibus, ca detur veluti pro subsidio vice. Sie in concil. Carthag. rv. can. 78, et in epistola 3 Sixti P. R. tom. Hi Concil.: Bassus a synodo condemnatus est, iso tamen us in ultima die riaticum ei non denegetur. Synosino pist. 67 ad Theophilum Alexandrize episcopum de Lamponiano quodam excommunicate lequens : Tov હૈરે λύσαι την αύθεντίαν είς την ίερατικήν καθέδραν σε λυσαι την αυτεντική εις την τερατικήν καποραν ανέπεμψα. Τοσούτον ούν έμαυτῷ συνεχώρησα, εί προσ-πελάστες Δαμπωνικηῦ τὸ χρεών, καὶ ἡ κυρία παρεῦναι δοιεί, πάσιν ἐφὰκα τοἰς τότε παρεσομένοις πρεσδυτέροις, κοινωνίκης αὐτῷ μεταδούναι μπόσεις γὰρ ἀποθάνοι δε-δεσπένος ἐμοί. Διαβρωσθείς δέ, πάλεν ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς ὑπέδικος ἐστω, καὶ παρὰ τῆς θεσπεσίας σου καὶ φιλανθρώπου ψυχής περειενίται της συγγνόμης το σύνθημα. Remisi autem auctoritatem solvendi ad sacram sedem. Tantum igitur mihi sumpsi, si accederet Lamponiano mors, et si certus dies mortis videretur adesse, quod permiserim omnibus qui tum aderant [Legendum ad fuerint, in suturo presbyteris ei communionem impertire: nemo enim vinetus anathemate miki moriatur! Ubi aunem convaluerit ex gravi morbo, eadem conditione obnoxius pana sit, et exspectet a divino no et humano
animo venia signum. Aide can. 26 hujus codicis.

depositivous Populus olim in Ecclesia tribus gra-

dibus distinguebatur: erant enim κατηχούμενοι, πιστεύοντες, et μετανοούντες, catechumeni, fideles penitentes. Catechumenorum autem duo genera fuisse ex hec canone constat, unum corum qui audichant verbum Dei et fieri christianos volebant, sed nondum petierant baptismum, et ii dicebantur audientes sive auditores. Alii qui jampridem accesserant, et in fide recte instituti, baptismum petebant et dicebantur competentes. Audientium sive auditorum meminit Tortulianus lib. de Punitentia: Nemo sibi aduletur, quia inter anditorum tyrocinia deputatur, quast eo etiam nunc sibi delinquere liceat, an alius intinctis est Christus, alius audientibus? Item, Audientes optare intinctionem, non præsumere oportet. Et lib. de Præ-D. seript. adversus kæret. cap. 41 : Quis catechumenus, quis fidelis, incertum est, pariter adeunt, pariter au-diunt, pariter orant. Cyprianus lib. 111, epist. 17: Audientibus, si qui fuerint periculo præventi, et si in exitu constituti, vigilantia restra non desit, implorantibus dirinam gratiam, misericordia Domini non dene gener. Competentium vero meminit Augustinus lib. de Cura pro mort. hab., cap. 12 : Pascha appropinquante, dedit nomen interalios competentes; et homil. 49: Quod dico competentibus et fidelibus, audiant panitentes. Meminit et Hieronymus epist. ad Pammachium ; et concilium Agathense can. 13 : Symboinm etiam placuit publics in Ecclesia competentibus pradicari. Leo I P. R. doeret., cap. 2 et 12, electos vocat: In baptizandie in Ecclesia electis hac duo tempora de quibus locuti sumus, esse legitima, dilectionem vestram monemus.

ύπο πόλεως είς πόλιν μή μεταβαίνειν έπίσχοπον]

Hoc canone usure centesime, et imuliar elericle interdicuntur; ut clericorum aioxpozepoia modum

ponerent Niczeni Patres,

αίσχροκέρδειαν διώκοντες D. Paulus I ad Timoth. Cap. III, . : Δεί του ἐπίσποπου ἀνεπίληπτου είναι, μη αίσχιοπερδή, άλλ ἀφιλάργυρου. Oporlet episcopum cose aio χ. (αντερδή, άλλ άφιλάργυρον. Uportet episcopum esse irreprehensibilem, non turpis lucri cupidum, sed alie num ab avaritia. Et D. Petrus epist. I, cap. v, 2: Ποιμάνατι τὸ ἐν ὑνῖν ποίωπον τοῦ Θιοῦ, μὰ αἰσχροπερδώς. Pascile gregem Dei qui penes vos est, turpem quæstum non affectantes. Hieronymus lib. H, epist. 12: Ignominia sucerdotis est propriis studere divitis. Hue spectat quod refert Sozomenus lib. 17, cap. 45. Sozomenius lib. 17, cap. 45. Sozomenium. 23; et Nicephorus lib. 1x, cap. 45. Sophronium

quemdam exauctoratum fuisse, quod avaritice studio in Ecclesice pecunia quæstum fecerit.

πίμεολίας] Conc. Laodiceni can. 4: Βαρί τοῦ μπὸ δείν 'Ιτρατικούς δαυτίζειν, και τόπους, και τας λιγομένας πμιολίας λαμβάνειν. Usuræ ήμιολίας sunt, cum tertia pars sorti usurarum nomine accedit. Suigas, ήμιολία, τό ήμισυ του πεφαλαίου : et rursum , ήμιολιός έστιν άριθμός ὁ έχων όλον, και τὸ ήμισυ αὐτοῦ. Ideoque ήμιολισμός apad Harpocrationem et Suidam Gellius hb. xvni, cap. 14: Est autem hemiolius, qui numerum tolum in se habet, dimidiumque ejus : ut tres ad duo, solum m se moet, annurumque ems : ul tres da auo, quindecim ad decem, triginta ad viginti : ἡμιόλιον dimidia pars univscojusque rei est. Et ap:d Suidam δίδοσθαι δὲ δψώνιον στρατεύειν αίρουμένοις παρ' αὐτῷ, ἡμιόλιον τοῦ νῦν διδομένου. Vide infra ad can. 108, et adde locum Hieronymi: Solent feneratores argumentari ac dicere: Dedi unum modium, qui satus secit decem modios; nonne justum est ut medium modium de meo plus accipium, cum ille de mea liberalitate novem et semis de meo habeat. Constantinus l. 1 Cod. Th. de Usuris ήμιολίας frugum tulit. Verum hujusmodi frugum agricolis mutuo datarum usuræ ad centesimum modum redactæ sunt a Justiniano, l. centesimum modum redactse sunt a Justiniano, i. Eos qui, 26 Cod. de Usuris, et nov. 32, 33, 34, cap. 1, unde desumpta est authentica subdita d. l. Cum non frumentum, 16 Cod. de Usuris. Specierum usuras dicuntur Hieronymo, id est καρπῶν, ut recte Græci lib. xxm Synopsis Basilie., tit. in, de Usuris, cap. 66. Vide Scholton. et l. Frumenti 12, Cod. de Usuris.

inατοστάς ] Hemioliæ seu frugum usuræ aliæ a centesimis pecuniæ. Centesimam usuram legitimam centestuis peruise. Certestuis usuram legislusti perunize usuram olim fuisse notissimum est. Vide Brissonium in Selectis et l. 1, § 2 Cod. Th. de Usu-ris; Dositheum lib. 111; Volusium Macianum; Chvy-sostomum homil. in Matth. Lvr., p. 502; Sidenium lib. 1v, epist. 24. Centesima autem usura fuit que in nummos alienos singulos nummos singulis mensibus præstaret; usuræ quippe olim ut apud Græces, tta et apud Romanos menstruæ: unde, ut eleganter Basilius in psalmum xiv, pag. 159: Μήνες τόχων πατίρες fuere. Si ad annos ut hodie computes, centesima est quæ duodecim nummos in annum præstat, quomodo et Plinius lib. x, epist. 62, dicta hæe usura Græcis τόχος ἐπὶ δράχμη, quod drachma esset centesima pars minæ. Constantinus d. l. 1 Cod. Theed. de Usuris, usuram ad veterem centesime rationem re-vocavit : frugum vero usuris modum imposuit, qui-bus nullus satis certus positus hactenus iuerat. Usuras centesimæ ratio aucta sub Valentiniano Sen., sub quo et auri astimatio aucta fuit; vide l. unic. de Oblat. votor. Cod. Th., et l. xm de Susceptorib., et l. 11 C. de veteris numismatis potest. Notandum d. legem primam unico tantum mense ante concilium Niczenum latam fuisse, cujus can. 17 usuræ cente-simæ, et ήμιολίαι junta clericis interdicuntur: et clericorum αἰσχροτερδία modum imponerent Niczeut Patres. D. l. 1 de Usuris lata est anno 325, xv cat. Maii, Paulino et Juliano coss. Firmicus lib. π, cap. 41: Nunquam pecuniæ fenus exerceas, vel alienis necessitatibus miserum tibi pecuniæ conferutur aug-mentum. Vide Chrysostomum, homilia in Mathæum

μή καθήσθαι έν μίσω των πρεσθυτέρων] Sic can. 424: Οὐ δεί διακονον έμπροσθεν πρεσδυτέρου καθέζεσθαι, Non oportet diaconum ante presbyterum sedere. Hieronymus epist. 85: Audio quemdam, inquit, ad tantam erupisse vecordiam, ut diaconos presbyteris, id est episcopis anteferret . quid patitur mensarum et viduarum minister, ut supra eos tumidus se efferat, ad quo-rum preces Christi corpus et sanguis conficitur?

ἀναδαπτίζεσθαι αὐτους ] Augustinus hæresi 44 : Paulianos baptizandos esse in Ecclesia catholica Nicæno concilio constitutum est : unde credendum est eos regulam baptismatis non tenere, quam secum multi hæretici, cum de Catholica discederent, abstulerunt, eamque custodiunt. Sane Paulianistas sive Paulianos non baptizasse in nomine Trinitatis constat, quia Christum purum esse hominem credebant, et Trini-Christum purum esse hominem credebant, et Trinitatem aperte negabant, unde et δεύτεροι Ίονδαῖοι appellati sunt. Epiphanius hæreri 65: Οὐτοι δὶ τὸν ἰονδαῖομὸν παραμθείροντες, οὐδίν περισσότερον τῶν Ε΄ Ἰονδαῖον κεκτημένοι, δεύτεροι Ἰονδαῖοι κληθήσονται, καὶ Σαμοσατίται. Hi vero judaismum corrumpentes, nihil amplius Judæis habentes secundi Judæi vocabantur, et Samosaitæ. Nicetas in Thesauro orthodoxæide, lib. 1v, hæresi 32: Zenobiæ Syriam Phæniciamque regenti, cum Paulus obseaui vellet, ut mue Judaisque regenti. que regenti, cum Paulus obsequi vellet, ut que Judais-mum profiteretur, ipse quoque unum esse Deum docuit, qui Pater et Filius, et Spiritus sanctus unus idemque diceretur: Unus enim, inquit, Deus est et Filius ejus in eo, quemadmodum in homine sermo. Idem tradit Epiphanius loco citato de ejusdem hæresi loquens, Φάσκει δε ούτος, Θεόν Πατέρα, και Υίον και άγειν Πνευμα ένα Θεόν, εν Θεώ δε αεί όντα τον αυτού λόγον καί το πνευμα αυτου, ώσπερ εν ανθρώπου καρδία ο ίδιος λόγος. Asseruit autem hic Deum Patrem et Filium et Spiritum sanctum unum Deum esse: in Deo autem semper esse ipsius Verbum et Spiritum ipsius, quemadmodum in hominis corde est proprium verbum. Paulianiste autem sive Pauliciani, et Samosatitæ appellati c sunt a Paulo Samosateno Antiochiæ episcopo, ut tradit Suidas in verbo Μάνης. Παύλος δέ τις σύγχρονος αταιτι Suitas in Verio πανής. πανλή είναι το χρονός αντιο ἐπίσχοπος 'Αντιοχείας τῆς μεγάλης, ἐκ τούτου καὶ οἱ Πανλιανος. Fuit et alius Paulus Samosatenus Manichæorum hæreseos instaurator, a quo Pauliciani, quos Balsamo perperam confundit cum Paulianistis. Cedrenus recte: Παυλικιανοί οί και Μανιγαΐοι. Μετωνομάσθησαν δέ άντι Μανιχαίων Παυλικιννοί άπο Παύλου τινός Σαμοσατίος νίου γυναικός μανιχαίας καλλονίτας τούνομα. Idem tradit Matthæus Blastares in Synopsi, ubi aperte Paulianistas a Paulicianis distinguit. Historia miscella in Nicephoro lib. xxiv : Ma-nichæorum vero qui nunc Pauliciani dicuntur amicus fuisse sub Constantino Copronymo, Theophanes auctor est, camque a Michaele imperatore damnatam testatur eadem Historia miscella in ejus Vita: Divino sane zelo imperator piissimus motus contra Ma-nichwos, qui nunc Pauliciani dicuntur, capitalem animadversionem promulgavit. Sed et Montanistæ D baptizari jubentur c. 112.

αμεμπτοι καὶ ἀνεπίληπτοι χειροτονίσθωσαν] D. Paulus 1 ad Timoth. cap. 111, 2: δεί τὸν ἐπίσκοπον ἀνεπίληπτον είντι. Irenœus lib. 111. advers. hæres., cap. 3: Ab apostolis instituti sunf episcopi in Ecclesiis; et post pauca, Valde persectos et irreprehen-sibiles in omnibus eos volebant esse, quos et successores relinquebant suum spsorum locum magisterii tradentes, quibus emendate agentibus fieret magna utilitas lapsis cutem summa calamitas. el Justinianus l. XLI. C. de Episcop. et clericis: 'Ακολουθούντες δέ και τῷ διδατκαλία των άγιων αποστάλων, περί του ανεπιπλήπτους όγειλειν χειροτονείσθαι τους ispiac. Insistentes etiam doctrinæ sanctorum apostolorum de creandis irreprehensibilibus sacerdotibus : et novel. 6, cap. 1 : θεσπίζομεν, τοίς θείοις δεά πάντων έπόμενοι κανόσεν, άνικα τις έπί χειρο-τονίαν έπίσκοπος άγοιτο, σκοπείσθαι πρότερον αύτου τον βίον, κατά τον θείον ἀπόστολον, εί σεμνός τε καί ἄμεμπτος

vi, pag. 35 et 56, p. 362; Basilium homilia in psal. A καὶ πανταχόθεν ἀνεπίληπτος ε'η: Sancimus, saxiv, p. 458. Nov. Justin., 32, 33, 34. ordinationem episcopatus adducitur, considerari prius ejus vitam, secundum sanctum Apostolum, si honesta et inculpabilis et undique irreprehensibilis sit.

διαχενισσῶν] Diaconissarum frequens mentio apud rerum ecclesiasticarum scriptores. D. Paulus Epist. rerum ecclesiasticarum scriptores. D. Pautus Epista ad Rom. cap. xvi, 1, Phoeben commendat, quæ erat diaconissa Ecclesiæ Cenchreensis, ούσαν διάκονον τῆς ἐν Κεγχριαῖς ἐκκλησίας; et Ignatius epist. ad Antiochenses salutat τὰς διακόνους. Plinius Junior ad Trajanum de Christianis scribens, ministras vocat, lib. janum de Christianis scribens, ministras vocat, lib. x, epist. 97: Quo magis necessarium credidi, ex duabus ancillis quæ ministræ dicebantur, quid esset veri et per tormenta quærere. Theodoretus lib. 111, cap. 14: Γυνή γάρ τις ἐπίσημος ἐν εὐλαβεία, καὶ τοῦ τῆς διακονίας ἤξιωμίνη χαρίσματος: Mulier quædam illustris ob pietatem, et diaconissæ honore dignata; et Sozomenus lib. 11, cap. 21, scribit Elpidium Satabenum episcopatu exauctoratum, quod Nectariam quamdam ob jusjurandum violatum communione interdictam, pænitentia nondum peracta, ad diaconissæ dignitatem admisisset: Νακταρίαν δέ τινα, διά παραβάστις συνθεκών καὶ δρκων ἀκοινώνητον γινομένην διακονίας ἔξιώσοντα. Sic legendum διακονίας ex Nicephoro constat lib. 11, cap. 45; non διανοίας, ut perperam habet Græcus vulgatus codex. Epiphanius πρεσδύτιδας νουει hæresi vulgatus codex. Epiphanius πρισδύτιδας vocat hæresi 79, et Laodicenum concilium, can. 115 lujus codi-cis. De diaconissarum autem ministerio vide adnot. ad canonem 193 hujus codicis.

χειροθισίαν] Χειροθισία hic accipitur pro ordinatione seu consecratione, non pro benedictione. Sic d. cas none 193 hujas codicis et passim. Duplex enim olim fuit χειροδισία, ειλογίας videlicet et χειροτονίας, ut ait Tharasius patriarcha CP., act. 1 concil. Nicæni 11, tom. III Concil.; nec χειροδισία semper fuit consecrationis symbolum, sed et orationis super hominem cui manus imponebantur. Impositionis manuum qua ad ordinationem episcoporum et presbyterorum pertinet, meminit D. Paulus I Tim. 1v, 14, et v, 22; et Optatus Milevitanus lib. 1: In Donatum sunt he sententiæ lalæ : quod confessus sit se rebaptizasse, et episcopis lapsis manus imposuisse, quod ab Ecclesia alienum est. Hic enim impositio manuum pro ordinatione sumitur, quam iterari non debere veteres judicarunt, adeo ut si episcopis in hæresim lapsis, vel ab hæreticis ordinatis, posteaque pænitentibus pax daretur impositione manuum, si in suo gradu manerent, non erant iterum ordinandi. Vide quæ supra adnotavimus ad can. 8. Impositio vero manuum benedictionis adhiberi fuit solita, ut jam diximus, lapsis pœnitentibus, et redeuntibus ab hæreticis ad veram Ecclesiam. Cyprianus lib. 111, epist. 14: Nam cum in minoribus peccatis agant peccatores pænitentiam justo tempore, et secundum disciplinæ ordinem ad exomologesim veniant, et per manus impositionem episcopi et cleri jus communicationis accipiant. Item baptizatis. Ilieronymus contra Luciferianos: An nescis, inquit, etiam Ecclesiarum hunc esse morem, ut baptizatis postea manus imponantur, et ita invocetur Spiritus sanctus; et Cyprianus epist. 73, ad Jubaianum : Quod nunc quoque apud nos geritur, ut qui in Ecclesia ba-plizantur, per præpositos Ecclesiæ offerantur, et per nostram orationem ac manus impositionem Spiritum sunctum consequantur. Omnem denique electionem cujusvis ecclesiastici ministri per ejusmodi manuum impositionem olim sieri consuevisse dubium non est: nec enim diaconisse, hypodiaconi, lectores, caterique ministri ordinabantur, sed tantum super eos fundebatur benedictio per orationem et impositionem manuum. Vide adnot. ad can. 115, infra.

παπατικ. Vide adnot. ad can. 115, inita.
έν τῆ πυριακῆ γόνυ κλίνοντες, etc.] Vetus mos Christianorum fuit genibus flexis seu de geniculis adorare, ut loquitur Tertullianus. Eusebius lib. v, cap. 5, de Christianis agens qui in legionibus Romanis sub M. Aurelio stipendia merebant, ita scribit: Εν τῷ πρὸς τοὺς πολεμίους παρατάξει γόνυ θέντας ἐπὶ τὰν γῶν, κατὰ τὸ οἰκεῖον ὑμῖν τῶν εὐχῶν ἔθος, ἐπὶ τὰς π, ὸς τὸν

Θεόν Ικεσίας τραπεσθαι. In procinctu in ipsaque acie, A Non cibi nos gravant, si captiri ea comederint, qua genu sexo in terram usque, qui nostrarum precatio-num proprius mos est, ad supplicandum Deo esse con-cersos. Excipit autem hic cauon diem dominicum et medium intervallum inter Pascha et Pentecosten, in quibus prisci stantes adorabant in memoriam domi-nicae resurrectionis. Id testatur auctor quæstionum ad orthodoxos, quæ Justino tribuuntur, quæst. 115 : Τὸ δε εν τῷ πυριακῷ μὰ κλίνειν γόνυ, σύμπολόν ἐστι τῆς ἀναστάσεως, δι τς τῷ τοῦ Χριστοῦ χάριτι, τῶν τε ἀμαφτεμάτων, καὶ τοῦ ἐπ' αὐτῶν τιθανατωμένου θανάτου augorepartore, nat του επ αυτου τισανατώ με συνειώ βενθερώθημες: Non fectere autem genu die dominico, sesserectionis est symbolum, qua Christi gratia et a peccatis, et a morte, quæ ub illo interfecta est, liberati sumus. Et de Pentecoste: Εν ή οὐ κλίνομογγου, ἐπειδή gaudemus. Et Hieronymus adversus Luciferianos: Die dominico et per omnem Pentecosten nec de geni-rutis adorare, et jejunium solvere, multaque quæ scripla non sunt, rationabilis sibi observatio vindicavit. Legimus tamen D. Paulum ipso tempore quod inter-labitur a Pascha ad Pentecosten in Tyri littore positis genibus adorasse, Act. apost. cap. xxi, 5.

σρτον ή πατήριον άναφέρικ) Diaconi olim panem et calicem ministrabant populo. Justinus Martyr apolog. 2: Οι παλούμενοι παρ ήμεν διάκυνοι, διδόασιν έχάστω των παρόντων μεταλα είν άπό του εύχαριστηθέντος άρτου και όδου, και ύδατος, και τοῖς ου παρούσιν άπο, έχουστ: Qui apud nos diaconi dicuntur, dant unicuique corum qui adsunt percipiendum panem et vinum et aquam, quæ cum gratiarum actione consecrata sunt, et ad cos qui absunt perserunt. Cyprianus serin. 5, de lapsis, Ubi solemnibus adimpletis calicem offerre diaconus præsentibus cæpit.

κυρύσσιο Socrates lib. vi, cap. 11, de Athanasio παρυσσεινή Socrales III. VI, cap. 11, de Athanasio loquens: καὶ πρ στάξας δια κόνω καρύξαι εὐχάν, Præce-C wit diacono ut orationem prædicaret; hine ilke frequentes diaconorum arclamationes in Grecorum liturgiis: Εύξασθε, οἱ κατηχούμενοι Οἱ πιστοὶ, ὑπέρ τῶν κατηχουμένων δικθώμεν. Όσοι κατηχιύμενοι, πεοσιώθετε: item, Τὰ άγια τοῖς άχίος. Chrysostomus in Epist. ad Hebr. cap. IX, hom. 17: 'Ο διάκονος ὑψηλὸς ἐστώς μεγάλη τῷ φωνῦ, φρικτῆ τῷ βοῦ καθύπεο τις κάνως. εισος. Cap. IX, BOM. 11: Ο διακονος ψήπλος έστως μεγάλη τη φωνή, φρικτή τη βοή καθάπερ τις κή υξ την χειρά αίρων είς το ύψος, τους μεν καλεί, τους δέ άπειργει, τους μεν έκδαθει, τους δε είναγει: Diaconus in altiori loco stans magna 1 oce, terribili clamore, ve-luti quidam præco, manus sustollens in altum, alios auidem præcot, alios autem probibet alion excludir class quidem præco, manas sustituens in anten, entequidem rocat, alios autem prohibet, alios excludit, alios introducit. Hinc planum est verbum παρύσσειν, quod sacerdotibus attributum όμιλει et εὐαγγελίζεσθαι s gnificat, in diaconis illud ministerium declarare, quo, dato orarii signo, actionum sacrarum ritus et ordi-nem moderabatur. Id testatur Matthœus Blastares in Synopsi Græcorum conciliorum nondum edita, his verbis: Βράριον έξαςτώντες διάχονοι τοίς ίε ουργούσε D παριστάμενοι, και τας της τεράς τελετής επιτηρούντες εύχας, κοι τῷ ὁραρίω τοῖς ἐν τῷ ἄμιδωνι σημαίνουσε διακόνοις τον καιρόν τος ός ειλούσης γίνεσ αι έκρων σεως των τε κατυχουμένων και των πιστών: Diaconi qui orarium gestant, sacerdotibus assistentes et sacri officit orationes observantes, per orarium eis qui sunt in ambone diaconis significant, quando oporteat vel ad cate-chumenos vel ad fideles orationem flectere. Sic in Judeorum synagogis, legem e pulpito recitanti aderat aliquis manu sudarium tenens, qui populo signum daret ut amen diceret, ut ex rabbinis doctissimus Casaubonus in notis ad Vopiscum observavit. De orar.o vide adnotat. ad canonem 126, infra.

βρώμα τι πρός κουγκην διξαμένους] Gregorius Thau-maturgus episcopus Neocæsariensis in epist. cano-nica, quæ apud Zonaram et Balsamonem exstat: 

Non civi nos gravani, si capius en comenerini, qua qui in cos dominium obtinent, eis apposnerunt.

υποπισόντις] Olim in Ecclesia plures erant animadversionis gradus, πρόταλωσις videlicet, ακρ ασις, παινετειοπιε grauns, προσκικοστε vincinces, ακρ αστε, ὑπόπτωστε et σύσταστε. Omi.ium istorum meminik Gregorius Thaumaturgus d. epist. can. 11, et Basi-lius in epistola canonica 3 ad Amphilochium, can. 5 : lius in epistola canonica 3 ad Amphuoculum, can. 5 2 Ο μοιχεύσας, πιντικαιδικαιτίκν τίσσαρα μέν έτα, πεοσκλαίων, πέντε δί ἀκρούμινος, τίσσαρα ὑποπίπτων, καί ένι συνεστώς : Qui adul erium commist, annis quindecim: qualuor guidem annis plorans, quinque rere audiens: qualuor succumbens, et uno stans. Est autem πρόσκλαυσις, cum quis admisso peccalo extra autem πρόσκλαυσις, cum quis admisso peccalo extra autem πρόσκλαυσις, cum lucin et lacromis com qui inocclesiam stans, cum luctu et lacrymis eos qui ingrediuntur orat ut pro se misericordiam Dei elicerent. Græcus scholiastes Harmenopuli in epitome carent. Graeus scholasics marmenopuli in ephome camonum sect. 5, tit. 5: Προσκλαιών, ήγουν έξω τής έκκλησίας ἰστάμενος, καὶ τῶν εἰσιόντων δεόμενος ὑπὶρ αὐτιῦ εἴχεσθαι: Plorans, hoc est stans extra ecclesiam, et ingredientes orans ut pro se preces sundant. B linc eleganter Tertullianus dixit, Fratribus legationes deprecationis suæ injungere; et Cyprianus lib. 1v, epist. 2, pænitentia deprecationis errorem pristinum confiteri. Προσπλαύστως exemplum exstat apud Eusebium lib. v, cap. 28, ubi de natali quodam agitur: Μετά πολλός σπουδής ναι δακρύων προσπεσείο Ζεφυ-ρίνο, τῷ ἐπισκόπῳ, κυλιόμενον ὑπὸ τοὺς πόδας, οὺ μένον ρίνου τῷ ἐπισκόπῷ, κυλιομένον υπο τους πουκ., ου μοτιτοῦς ἐν τῷ κλήρω, ἀλλὰ καὶ τῶν λαίκῶν συγχέαι τε τοῖς δάκρυσι τὰν εὖσπλαγχνου ἐκκλησίαν τοῦ ἐλευμ.νος Χριστοῦ: hoc est, interprete Ruffino, Multis lacrymis, στου: hoc est, interprete Russino, Multis lacrymis, errorem suum destens ante pedes Zephyrini episcopi prosternit, et vestigiis omnium, non modo clericorum, sed etiam laicorum, multa cum tamentatione provalutus, in lacrymas et miserationes omnem provocant Ecclesium, ut indulgentiam sibi a Christo continuis et jugibus pro ipso precibus implorarent. Et Synesius epist. 67, ad Theophilum Alexandrinum episcopum: Ακμπωνίωου. inquit, Ιάσων είλεν άδινίας ό δε φδάσας όμολογία του έλεγχου, έχει την δίκην, έκκλησιαστικών συν οόων είργόμενος, καί τοι καί δακρύων | F. δάκρυα: έκ μεταδείς γράτες και σημός κετης αυτονεξητησίε α κεγητος. δείς γμάνοις ένεκα τέρησα του δέ λύσαι την αυτοκείτεν είς των μερατικών καθέδραν ανάπεμξα: Lamponianum Jason reum fecit injuriarum, isle autem præreniens confessione probationem, pænam fert, prohibitus eccloses siastica communione, quanquam emisit lacrumas ex pænitentia, et populus supplex illius pænam deprecatus sit. Verum ego mansi in his quæ decreta suerant : solvendi autem auctoritatem ad sacram sedem remisi. 'Axpoazic autem est, cum quis extra ecclesiam stans, divinas Scripturas audit usque ad lectionem sancti Evangelii. Scholiastes Gracus loco citato: O' axcoo-Evangelli. Scholiastes Gracus 10co clato: Ο ακοωμενοι έκτὸς Ισταντο τῆς έκκλησίας, μέχιι τῆς ἀναγνωσιις τοῦ ἀγίου εὐαγγελίου. Item, Ακοώμενος, ῆγου εξω ἰστάμενος ἐν τῷ καρθηκι. Andiens, hoc est stans foris in narthece, hoc est, prodromo sive porticu templi. Vi.le adnot. ad can. 50, infra, ὑπάπτωσις, cum quis intra ecclesiæ septa post suggestum stat, et cum catechumenis egreditur. Idem scholiastes: 'Υποπίπτων, Ϋγρυν έντὸς της έχχλησίας Ιστάμενος, ὅπινθετου αμόωνος, και έξερχομενος με α των κατηχουμένων : Succumbens, hoc est stans intra ecclesiam, post suggestum et cum catechuments exiens. Locràcios mo-minut canon 45 hujus codicis, Est autem σύστασις cum quis cum fidelibus orat, necdum tamen ad sacramenta admittitur. Συνεστώς, ait idem scholiasies, άγουν τοίς πεστοίς συνευχόμενος, των άγμασμάτων μάπω άξιούμενος.

χωρεπισχότους μὰ ἐ είναι, etc.] ld confirmat can. 98 lujus codicis, et Damasus P. R. in epistola aid episcopos Numidos tom. I Concil.: Chorepiscopis, inquit, non liceat sacerdotes consecrare nec diaconos. Leo I P. R. epist. 88, ad episcopos Galize et Germanæ de cherepiscopis loquens : Nam quamris, inquit, cum episcopis plurima illis ministeriorum communis sit dispensatio, quadam tamen ecclesiustic:s re-gulis sibi prohibita noverint, sicut presbyterorum ct diaconorum consecratio. Chorepiscopi aulem dicuntur qui in regionibus, agris aut pagis præpositi, of- A nomine uxores erant, concubinæ, meretrices. Vide licio episcopi fungerentur, veluti vicarii episcopi. adnot. ad can. 3 supra.

Horum frequens mentio est apud scriptores eccle- ἀναιρουσῶν τὰ γεννώμενα ] Tertullianus in Apolosiasticos, et in subscriptionibus conciliorum.

siasticos, et in subscriptionidus conciliorum.

πυρακάν ] Dominicum pro templo seu ecclesia hic accipitur. Sic can. 50, 58 et 432, hujus codicis, et in edicto Maximini pro Christianis, cujus exemplum exstat apud Eusebium lib. ix, cap. 10: καὶ τὰ κυριακά δὶ οἰκεῖα ὅπως κατασκινάζοιεν, συγχωρεῖται. Quin et dominica sua exstruere conceditur; et in vita Constantini: Templa, inquit, quæ erant Deo censecrata, Domini names abliquerunt, qua namen namer hami-Domini nomen oblinuerunt, quod nomen non ex hominibus, sed ex ipso omnium Domino illis suit imposineus, sea ex 1980 omnum vonuno tus futt impoti-tum, et propteren Dominica sunt appellata. Sic apud Ruflinum lib. i Hist. eccl., cap. 5. Eadem notione Cyprianus dominicum dixit, serm. de eleemosyna: Locuples et dives dominicum celebrare te credis, quæ corbonam omnino non respicis, que in dominicum sine sacrificio venis.

πρεσδυτέριον | Presbyterium hic accipitur pro consessu presbyterorum, cui præerat episcopus : sic in B sessu presbyterorum, cui præerat episcopus: sic in epist. I ad Timoth., cap. 1v, 14: Μή ἀμίλιι τοῦ ἐν σοι χαρίσματος, ὁ ἰδόθα σοι διὰ προγητείας μετ' ἐπιθίστως τῶν χειρῶν τοῦ πρεσθυτερίο): Ne negligito donum quod in te est, quod datum est tibi per prophetiam cum impositione mannum presbyterii. Ignatius in epist. ad Antiochenses salutat τὸ ἀγιον πρισθυτέρει», et ἰερὸν εὐστημα; et in epist. ad Trallianos quid sit presbyterium indicat his verbis: Τί δὲ πρισθυτέρειναί τοῦ ἐπισκόπου; Quid vero est presbyterium, nisi cœtus sacer, consiliarii et consessores episcopi? Cornelius urbis komæ episcopus apud Cyprianum lib. III. enist. 11. Romæ episcopus apud Cyprianum lib. III, epist. 11, Omni actu, inquit, ad me perlato placuit contrati presbyterium. Pius I P. R. boc nomen Latine exprimens, senatum dixit, in epist. ad Justum Viennen-sem episcopum tom. I Concil. Salutat te, inquit, senatus pauper Christi apud Romam constitutus; et Hiero-nymus epist. ad Rusticum, Ecclesia habet senatum,

catum presbyterorum.

is άδιλιάς | Honorius et Theodosius impp. l. xix, C. de Episc. et cler. Eum qui probabilem soculo disci-plinam agit, decolorari consortio sororio appellationis non decet. Ita solebant quidam clerici propudia sua, sorores appellare, et sub hoc pictatis nomine vitia sua obtegere, ut non male in eos jactaretur illud

Martialis,

Quare non habeat Fabulla quæris Exorem, Themison, habet sorores,

Sic et ea notione fratrum appellatio. Interpres Lycophronis: Τους ξένους άδελφούς τὰ έρωτεκὰ ποιούσεν εἰγὰρ ἐρῶντες φωραθίναι λέγουσεν, ε Αδελφός μου, ή συγ-γένης μου ἐστίν. » Et Martialis:

O quam blandus es Amiane, matri! Quani blanda est tibi mater, Amiana ! Fratrem te vocat, et soror vocatur. Cur vos nomina nequiora tangunt? Lusum creditis hoe jocumque.

τάς ἐπὶ τὴν χειροτονίαν άγουμένας διακόνους, εξτε ἐκ τας επί την χειροτοκών αγουμενάς οιακονους, είτε εχ χυρείας, είτε έχ παιθενίας, μή τενας συνόντας έχειν, έν τάξει δήθεν άδελφών, ή συγγενών, ή τών καλου-μένων άγαπητών (τοίς γάρ τοιούτοις ενόμασε χεώμε-ναι, πάτης πονηράς ύποψίας τὸν ἐαυτών πληρούσι βίον) ἀλλ'ή καθ' ἐαυτάς οἰκεῖν, ή γονεῦσι μένος, καὶ παιοίν, ή ταϊς ἀλιθιίαις ἀδελφοῖς ή θείοις συνείναι. Volumus autem, et ipsas quæ ad ordinationem perducuntur diuconissas, sice ex viduitate, sive ex virginitate, non cum aliquo cohærentes aut cognatorum, aut eorum quos appellant dilectos (talibus enim no ninibus utentes nuliqua suspicione suam replent vitam) sed aut solæ habitant, aut cum parentibus solis et filiis, aut vere fratribus. Hujusmodi erant συνείσακται e άγαπηταί, hoc est virgines, que, us ait Hieronymus in épist. ad Ocean., a charitate nomen trahentes quasi spiritali amore conjuncta, sic dicebantur ab illis penes quos habitabant ecclesiasticis, quorum sine nuptiis sub alio

άναιρουσών τὰ γενώμενα | Tertullianus in Apolo-get. Nobis homicidio sence interdicto, etiam conceptum utero, dum adhuc sanguis in hominem delibatur, dissolvere non licet. Homicidii sestinatio est, prohibere nasci : nec refert natam quis eripiat animam, an nascentium disturbet. Homo est, et qui est suturus : et fructus hominis jam in semine est.

ςθόρεχ ] Abortionis medicamenta, seu abortum facientia. Minutius in Octavio: Sunt quæ in ipsis visceribus, medicaminibus epotis originem futuri hominis exstinguant, et parricidium faciant antequam pariant. exstinguant, et particulum jacians antequam partami. Athenagoras αμελωθρίδια vocat, in Apologia pro Christianis, οί τας, inquit, τοις αμελωθριδίοις χρωμένας, ανδρογονείν φαιτίν, κατά ποίον ανδρογονούμεν λόγον; Qui mulieres medicamentis abortionis utentes, homiqui mutieres medicamentis abortionis vientes, nominem occidere dicimus, qua ratione homines (jam natos et perfectos) nos jugulabimus? et synodus sexta in Trullo can. 91 : Τας τὰ ἀμελωθρίδια διδούσας φαρμακα, καὶ τὰς διχομένας τὰ ἐμβρυοκτόνα δηλετώρις, τῷ τοῦ φονέως ἐπιτιμώ διαβαλλομέν. Eas quæ dant medicamenta partum abigentia, et quæ fetus necantia remana censium. Application per a chilicipus Suides

dicamenta partum abigentia, et quæ setus necantia renena accipiunt, homicidii pænæ subjicimus. Suidas ἀμβλωτρίδιον, φθόριον φάρμανον Vocal.
συνιστότας | Vule adnot. ad can. 25 snpra.
ὑτὸ τῆς χάριτος ἐρἐὐσθη | Gratia servatus, id est divino benesicio potius quam proposito, et animi destinatione. Id etiam profani scriptores de sato et vi numinum u urparunt. Sic Plato lib. Ix de Legibus, quo loco pœnam ejus qui cum hominem vellet occidere vulneraverit tantum. mitigandam has reticase dere vulneraverit tantum, mitigandam hac ratione cen et, quod demonis benessio potius habenda sia gratia, qui et illum mortis periculo, et hunc immi-nentis supplicii gravitate liberarit, sic JC. I. xxxn, fL ad leg. Jul. de adult. Licet interempto adultero mutier supervixerit, post tam gravia vulnera, quæ ei pater inflixerat, magis fato quam voluntate ejus servata est. Vide Fornerium, lib. vi Rer. quot., cap. 9.

ἐἀν γόνυ κλίνων] Hunc canonem explicat Balsamo. et Græcus scholiastes Harmenopuli in epitome canonum sect. v, tit. 3, his verbis : Δύο τῶν καταχουμένως. inquit, ήσαν τάξεις' ή μέν, των γόνυ πλινόντων, ή τελεω-τέρα: ή δέ, των άπροωμένων, ή άτελεστέρα: λέγει γούν, εί τῶν γόνυ κλινόντων εία, και ἀμάρτοι, παυσάμενος τοῦ ἀμαρτάνειν, γενέσθω τῶν ἀκροωμένων εί δε τῶν ἀκροωμένων, έξω στήτω της έκκλησίας. Και οι άκροώμενοι γάρ, έντὸς ἴσταντο της έκκλησίας, μέχρι της έκκηνώσους τοῦ άγίου εὐαγγελίου. Duo catechumenorum ordines erant : unus eorum, qui genu flectebant, perfectior sci-licet ; alter imperfectior eorum qui audiebant. Dicit ergo, si sit ex ordine flectenium genu, et peccet, quad peccare desinens, in ordinem audientium referri debeat. Sin ex audientibus sit, consistat extra ecclesiam Nam et audientes, extra ecclesiam stabant usque ad-lectionem sancti Evangelii. Vide adnot. ad can. 14 ct.

Concilium Eliberit. Tertullianus, lib. iv contra Marcionem. Quid facit apud te maritus, si uxor ejus Justinian. imp. nov. v1, cap. 6 : Βουλόμεθα δέ και αὐτάς D commisit adulterium; habebitne illam? naptias nec separari vult Christus prohibendo repudium; nec curs macula haberi, tunc permittendo divortium. Chryso-stomus: Sicut crudelis et iniquus est, qui castam dimittit uxorem : sic fatuus impiusque est, qui retinct

multi uxorem: sic fatuus impusque est, qui retixte meretricem. Innocent. III, cap. Qui vir. de Adulter.
πρεσδύτερος πρό τῶν τριάχοντα ἐτῶν ] Id confirmat synodus vi in Trullo, can. 14, et Agathensis can. 17:
I'resbylerum vel episcopum ante trigesimum annum, id est antequam ad viri perfecti ætalem pervenial, nullus ordinare præsumat. Justinianus Novet. 125, cap. 13, triginta quinque annos requirit. Apud Jadeos in ordinandis sive initiandis sacerdotibus esta triginta approxima defisite est. I Num. cap. 17. 2 activistic approxima defisite est. I Num. cap. 17. 2 activistic approxima defisite est. I Num. cap. 17. 2 activistic approximate est. triginta annorum definita est. I Num. cap. 1v, 3, et I Chron. cap. xxIII, 3: A nato triginta annos et deinceps usque ad natum quinquaginta annos, sic habel editio Hebraica, et Chaldaica paraphrasis. Graca vero editio LXX, quam secutus est Philo hellenista Alexandrinus, in libro cujus est tutulus, the co-ques 13, in Numer. : 'Από εὐνοτε καὶ πίντε ἐτῶν καὶ ἐπῶνω, ες πεντάχοντα ἐτῶν, Α riginti quinque annis el supra ad quinquaginta annos. Sed temeratus est ille locus, atque omnino pro εἴκοτεπέντε, legendum est τριάχοντα, ut jam docti viri observarunt. Ilieronymus in epist. ad Theophilum Alexand. advers. errorem Joannis Ilierosolym. Recordetur legis antiquæ, et post 25 annos a Levitica tribu, eligi in sacerdotium pervidebit; aut si in hoc testimonio solo Ilebraicam sequitur veritalem, noverit 30 annorum fieri sacerdotem. Postea viginti annorum numerus a Davide præscriptus est. Cum enim animadverteret filios Levi tam sacerdotes quam levitas propter multitudinem sacrificiorum quotidie augescentem, non posse functionibus templi superesse, si trigesinus annus in illis exspectandus esset, quod plures essent infra ætatem illam, legem annalem sacerdotum breviori gyro contraxit, eamque vigesimo anno definivit, ut testatur I Chron., cap. xxii, 27: In actis Davidis posterioribus numerus Levitarum fuit, horum nempe a nato viginti annos, et deinceps; et I Chron. cap. xxxi, 17, et Esdræ cap. sn., 8: Constituerunt Levitas a nato viginti annos, et deinceps, ut præessent operi domus Dei. Sed nec usque adeo de ætate sollicitos fuisse apostolos, si cætera convenirent, vel inde colligere licet, quod juvenis fuerit Timotheus, nec voluerit Pavlus apostolus juvenilem ejus ætatem contemmi, I ad Timotheap. 14: Madeic σου τῆς νεότατος καταφρονείτω. Et Ignatius ad Magnesianos: καὶ ὑμῖν δὲ πρέπει μὴ καταφρονείν τῆς τὰκαίας τοῦ ἐπισκόπου. Vos quoque decet ποπ contemnere ætatem episcopus ordinatus est, ut refert Nicenborus lib. ut Ilist. eccl.. cap. 29.

pter insignem virtutem et pictateni, vigesimum tantum annum agens, Illyrici episcopus ordinatus est, ut refert Nicephorus lib. ui Ilist. eccl., cap. 29.

Χριστός εν τῶ τιακοστῶ ἔττι ] D. Lucas, cap. 111, 25, de haptismo Christi loquens: καὶ αὐτὸς ἐν ὁ Ἰνσοῦς ἐστὶ ἐτῶν τριἀκοντα ἀρχόμενος, Ipse autem Jesus erat quasi triginta annorum incipiens. Ilæc autem dictio ἐστὶ duplicis est notionis, eaque Græci utuntur nunc affermanter pure dubitanter. Ac priori quidem noaffirmanter nune dubitanter. Ac priori quidem no-tione accipienda est de cap. m, et Joan. cap. 1, 14: Εθεκσάμεθα την δόξαν αύτου, δόξαν ώς μονογενούς παρά πετρός: Speciavimus gloriam ejus, gloriam quasi uni-geniti a paire; ubi μονι /ενῆ affirmanter vocat, ut de eo dubitari minime debeat. Huic sententiæ astipulatur Ignatius epistola ad Trallianos : και τρεῖς δικάδας, inquit, έτων πολιτευσάμενος έξαπτίσθη ύπο Ιωάνrev. Et annos agens triginta baptizatus est a Joanne. Idem tradit Chrysostomus et Euthymius in Matth. cap. m. Auctor sermonis de Jejunio qui Cypriano tribuitur: Anno trigesimo carnis assumptæ baptiza o Domino. Ilierosymus in epist. ad Theophilum Alexand. episcop. adversus errorem Jo. Ilierosolym., de ætate cujusque presbyteri loquens: Cum ad 50 aunorum spatia jam pervenerit, puto cam in hoc non esse reprehendendam, quæ juxta mysterium assumpti hominis in Christo perfecta est. Et Bernardus serm. 4 de Epiph.: Jam triginta annorum ad baptismum ipse perrexit. Discrepat Irenaus lib 11, cap. 39: Ad baptispertexti. Discrepat trenaus in it, cap. 35: Aa daptismum, inquit, renit qui nondum triginta annos supplererat, sed qui incipiebat esse tanquam triginta annorum. Et Epiphanius harresi 51: 'τιν γέρ τῷ μίν δυτε εἰωτιενεία ἐτῶν, καὶ μηνῶν δέκα, ὅτι ἐπὶ τὸ βάπτισμα ἀκε, τρεκκοιτα μέν ἐτῶν, ἀλλ' οὐ πλάρης. Erat enim revera amorum viginti norem, et mensium decem, quando ad baptismum venit, triginta quidem annorum, sed non plenus. Adde quæ de ea re illustrissimus Scaliger olim observavit lib. vi de Emendat, temp. Certe atas triginta annorum solidæ ac perfectæ prudentiæ est, et majore tam animi quam corporis robore pradita : camque rationem reddit Enthymius nore practia: canque rationem redut Entrymus at the co citato, quare post trigesimum ann. Christus ad baptismum venerit. Sic can. 17 concilii Agathensis, perfecti viri ætas dicitur; et perfecta ætas in legibus Wisigothorum fib. x, tit. 2; ætas legitima Theophilo lib. 1 instit. tit. de Libert. § 4: "Εννομος, inquit, ήλεια, ή ὑπέρ τῶν λ' ἐνιαντῶν, Legitima ætas est quæ trige-

deterius potiori insidiari soleat, et Theodoretus quæst. A simum annum excedit : quia seilicet cam ætatem in '5, in Numer. : Απὸ εἴχοσε καὶ πίντε ἐτῶν καὶ ἐπὰνω, παιυμμίσου olim desideraret lex Ælia Sentia, qua ε΄ ος πεντάχοντα ἐτῶν, Α riginti quinque annis et supra ad gninguaginta annos. Sed temeratus est ille locus, xxx annorum servum manumit ere non liceret.

έαν νοσῶν τις φωτισθή J Cornelius urbis Romæ episcopus in epistola ad Fabium Antiochenum, quæ apud Eusebium exstat lib. νι, cap. 43, de Novato loqueas: καταλιπών γάρ, inquit, τὰν ἐχκλησίαν τοῦ Θιοῦ ἐν ἡ πιστινσας κατηξίωθη τοῦ πρισθυτιρίου κατά χύριν τοῦ ἐπισκόπου τοῦ ἐπιθέντος αὐτῷ χείρας εἰς πρεσθυτερίου κλάρον, ος διακωλυόμινος ὑπὸ παυτὸς του κλύρου, άλλα και λαϊκών πολλών (iπει μή ε΄;ον ήν τον εν κλίνη διά νόσον περεχυθέντα, ώσπερ και ούτος, εἰς κλήρον τενά γενίσθαι), ήξιωσε συγχωρηθήναι αυτώ τουτον μόνον χειροτονήσαι. Ecclesiam Dei reliquit, in qua post fidem receptam presbyterii honore donatus suit. [avore ep scopi qui manus illi ad sortem presbytern imposuit. Qui quidem episcopus ab omni clero, sed etium a multis laicis vetitus (quoniam minime licebat uemquam in lecto propter morbum baptizatum, sicut quemquam in lecto propter morbum baptizalum, sicul huic contigerat, in clerum assumi) potiit ut hunc solum ordinare permitteretur. De baptizatis in ægritudine meminit etiam can. 151 hujus codicis et can. 48 collectionis Africanæ. Cyprianus lib. 1v, epist. 7, qui et hujusmodi clinicos appellatos fuisse tradit. Erant autem clinicorum duo genera. Alii, qui fidem quidem Christianam amplexi, necdum tamen baptizati, si im morbos inciderent in insa agrifudine val ès es pione. morbos inciderent, in ipsa agritudine, zal èv τη κλίνη, in lecto decumbentes baptizabantur. Horum meminit Epiphanius harcsi 28: Θ΄ μέλλοντες τελευτά», inquit, ἐαν ἔ.σι κατηχούμενοι, πρὸ τῆς τελευτῆς λούτρου καταξιούνται. Morti vicini, si fuerint catechumeni, ante mortem lavacro digni sunt. Sic prætorem Arinthæum in ipso vitæ exitu regenerations lavacrum accepisse memorat Basilius epist. 5. Alii vero, qui professione Christiani, et pietatis doctrina instructi, ad extremum usque estatis, baptismum consulto protende-bant, simul et baptizari et mori volentes, ne post illum acceptum rursus peccarent: pervulgato quippe illis temporibus errore decepti, existimabant a peracto baptismo vitam immunem ab omni lapsu re-quiri, nec ullam delinquentibus expiationem aliam deinceps reliquam esse. Cui opinioni causam dedit male intellectus D. Pauli locus ad Hebraos cap. va, 4, quo etiam Novatiani abutentes lapsis omnino ve-niam denegabant. Sic Constantinus imp. extremo vita sua tempore, ab Eusebio Nicomediensi episcopo baptizatus est, ut, præter Eusebium lib. 17, de e.us Vita, cap. 62, alii etiam ecclesiastici scriptores travita, cap. ox, an etiam ecclesiastici scriptores tradiderunt: Socrat. lib. 1, cap. 26; Theodor. lib. 1, cap. 26; Theodor. lib. 1, cap. 34; Hieronymus in Chrunico, et Niceph. lib. viii, cap. 54. Constantius etiam moriens voluit baptizari, ἐποθυέσκων εδοξε βαπτίζεσθαι, ut docet Athanasius de synodis Arimini et Seleuciæ. Idem de Theodosio. Magno tradit Ambrodius in capit de liber acure children. sius in orat. de ejus obitu, et Socrates lib. v, cap. 6. Hunc vero clinicorum morem, et in suscipiendo baptismo dilationem, acriter reprehenderunt orthodoxi Patres. Tertullianus lib. de pœnit., *Omne præterea*, inquit, cunctationis et tergiversationis erga pæniten-tiam vilium, præsumptio intinctionis importat. Certi enim indubitatæ veniæ delictorum, medium tempus interim furantur,et commeatum sibifaciunt delinguendi. Gregor. Nazianzenus orat. in sanctum baptisma, Baptizemur hodie, ne cras vi aliqua majore cogamur, ne beneficium tanquam injuriam prorogemus, nec exspectemus ut plura peccaia congeramus, quo plura nobis condonentur : nec graviori onere premamur quam vires nostræ serre queant, ne una cum navi aquis obruamur, ac baptismi gratiam naufragio amittomus, ac tuanur, ac baptismi gratium naufragio amitionus, ac dum plura spe atque unimo concipimus, omnia perdumus, etc. De clinicis etiam quidam accipiunt illud D. Pauli I Corinth. cap. 15, 29: Τι ποιέσουστε οἱ βάπτιζόμενοι ὑπέρ τῶν νεκρῶν, Quid facient ii qui baptizantur pro mortuis? Hoc est, ut ipsi putant, qui tanquam mortui sive moribundi baptizantur. Ego vero, calvo policos judicio illusti intelligeodure porto. salvo meliore judicio, illud intelligendum puto de iis qui, perverso quorumdam hæreticorum more,

vice mortuorum baptizabantur. Hunc morem indi- Α του μηδίνα τὸ σίμα βρώμα ποιείσθαι, Ne ex sanguine cat Epiphanius de Cerinthianis loquens hæresi 28: cibus conficiatur. καί τι παραδόσεως πράγμα ήλθεν είς ήμας, ώς τινων μέν παρ' αὐτοῖς προφθανόντων τιλευτίσσαι άνευ βαπτί-αματος, άλλους δε άντ' αὐτών εξε όνομα έπεινων βαπτίσματος, επιος οι αντ αυτων τις συομα εκτισων ρακτι-ξυσθαι, ύπερ του μή έν τη άναστάσει άναστάντας αυ-τους διεήν δούναι τιμωρίες, βάπτισμα μή ειληφέτας. Ex traditione res quadam ad nos devenit, quod qui-dam apud ipsos de vila decesserunt, morte præoccupati citra baptisma, alii vero pro ipsis in nomen ipsorum baptizentur, ne ubi resurrezerint, illi in resurre-ctione posnas dent, eo quod nen acceperint baptisma. Li eliam Marcionitæ postea factitarunt, exemplum forte a Cerinthianis mutuati : sic enim de iis Chrysostomus in epist. I ad Corinth. cap. xv, homil. 40: Βπειδάν γαρ τις καταχούμενος άπελλη παρ αύτοξς, του ζωντα ύπο των κλίνην τοῦ τετελευτηκότος κρύψοντες, προσιάσι τῷ νεκρῷ, καὶ δικλέγονται, καὶ πυνθενονται εἰ βούλοιτο λα εἰν τὸ βάπτισμα : εἰτα ἐκείνοι μιδὲν ἀποπρινομένου, ο πεπρυμμένος κάτωθεν άντ' έκεινου φησί, ότι δή βούλοιτο βαπτισθήναι, και ο το βαπτίζουσιν αυτόν έντι του απιλθόντος. Postquam catechumenus quispiam apud eos excesserit, sub lectu mortui absconso aliquo qui vivit, accedunt ad mortuum, et alloquuntur et rogant velitne baptismum accipere? deinde illo nihil respondente, is qui est absconsus inserius, pro illo di-cit se velle baptizari : et sic eum baptizant pro eo qui excessit. Hujusmodi Marcionitarum baptisma, vicarium vocat Tertullianus lib. de Resurrect. carnis. Si antem et baplizantur quidam pro mortuis, videbis an ratione certa illa præsumptione hoc eos instituisse vortendit, qua alii etiam carni ut vicarium baptisma profuturum existimarent ad spem resurrectionis, quæ misi corporalis, non alias sic baptismate corporalis obligaretur; et lib. v. advers. Marcionem cap. 10. Ambrosius in I Corinth. cap. xv, Pauli locum expli-Ambrosses in a cortinue cap. Ar, I and tocam expir-cans: Exemplum, inquit, eorum subjicit qui tam se-curi erant de sutura resurrectione, ut etiam pro mor-tuis baptizarentur, si quem sorte mors prævenisset, timentes ne aut male, aut non resurgeret, qui bapti- C

zates non suerat, virus nomine mortui tingebatur.
διά του έπτά | Act. apost. cap. vi, 3, et cap. xx,
8; Synodus vi in Trullo can, 16; et Sozomenus lib.
vu llist. eccl. cap. 19: Διάπονοι δί παρά 'Ρωμαίοις είσιτι νύν οὐ πλείους είσιν έπτά, καθ' ὁμοιότητα τῶν ύπο των αποστόλων Χειροτονηθέντων, παρά δε τοίς άλλοις δ άρορος ο τούτων άριθμός. Diaconi apud Romanos hacienus non plures sunt quam septem, ad simili-audinem eorum qui ab apostolis ordinati (serant, apud alios vero numerus eorum promiscuus est.
χωρίς αιματος ται είδω)οθίτου και πυκτού | ΙΙ

ipsuni statutum legimas in apostolica synodo prima, Act. apost. cap. xv, 28, et cap. xxi, 25, atque in Ecclesia diu observatum fuisse testantur prisci rerum ecclesiasticarum scriptores. Tertullianus in Apologetico cap. 9 : Erubescat error vester Christianis, qui ne animalium quidem sanguinem in epulis esculentis habemus, qui propterea quoque suffocatis et morticinis abstinemus, ne quo sanguine contaminem:r, vel intra viscera sepulto. Minutius in Octavio: Nobis D homicidium nec videre sas est, nec audire, tantumque ab humano sanguine cavemus, ut noc edulium pecorum in cibis sanguinem noverimus. Id ipsum est quod in Eusebius lib. v llist. eccl. cap. 1, et Niceph. lib. vv, cap. 17. Ea quippe, cum ob Christi confessionem in tormentis urgeretur, ut aliqui l adversus Christianos vi contra product grant product grant la diversus Christianos v: coacta proderet, quasi humanis carnibus vesce-reutur: Πῶς ἀν παιδια φάγουν οί τοιο του. οίς μα ἐ ἀλό-γων ζώων αἰμα φαγείν ἱξ ν. Quomodo infantes ederent illi, quibus ne irrationabilium quidem pecudum san-guine resci. licet? Ad hoc Christianorum institutum allu !ere videtur Lucianus in Peregrino: Παρασμάσας anni tere vidente Lucianus in experimo : περασημησας τι και είς έκείνους. Εφθη γάρ τι, ώς οξιαν, έσθιων, τῶν ἀπορόψεων εύτοξε. Admisso mescio quo flagitio: adversus tllos, siquidem visus erat, ut opinor, aliquid ex mierdictis comedisse, etc. Adde Clem. Alexandr. lib. με Pædag. cap. 5, et Leonem imp. Novel. 53: Περί

πρισθυτίρου γιγαμηκίτος | Presbyteri conjugati. Socrates lib. 11 Hist. eccles. cap. 33, de Eustathio in ipsa synodo Gangrensi damnato loquens: 'Ev o zorç τε γεγαμηκότων εύχὰς ἐκώλυε γενέσθαι, καὶ πρεσδυτέρου γυνείκα ἔχοντος, ἡν νόμω λαικός ών ήγχητο, την εύλο-γίαν καὶ τήν κοινωνίαν, ως μύσης ἐκκλίνιιν ἐκέλευε. Ιπ ædibus conjugatorum precationes fieri vetuit, et benedictionem et communionem presbyteri habentis uxo-rem, quam lege, cum esset laicus, duxisset, tanquam scelus declinandam præcepit. Et Balsamo ad hunc Canonem: 'Ο πορών κανών αναθεματίζει τού; μή αδιστάπτως μεταλαμβάνοντας ἀπὸ ἐερέων ἐχόντον γνινέκας, hoc est interprete Gentiano Herveto: Præsens canon eos anathematizat, qui non indistincte communicant sacris sacerdotum qui habent uxores. Fulgentius Ferrandus Carthaginensis Ecclesiæ diaconus, in Breviatione Canonum cap. 89, ex cod. ms. Corbeiensi a viro doctissimo Franc. Chimetio nuper editus: Us de oblatione presbyleri conjugati nullus andeas non communicare, concilio Gangrensi tit 4. Velus versio qua Isidorus Mercator in sua collectione Canonum usus est, sic habet, De oblatione presbyteri conjugati. Si quis discernit presbyterum conjugatum, tanquem occasione nupliarum, quod offerre non debeat, et ab ejus oblatione ideo se abstinet, anathema sit. Sic etiam antiquus interpres in cod. ms. Bibl. Thuanze, presby-terum conjugatum vertit; perperam Diouysius Exguus, qui uxorem habuit, quod cum voce yeyaunxores minime convenit, sed verius, qui uxorem habet, yuvaxa kovros, nt Socrates et Balsamo recte interpretati sunt.

οξχου τοῦ Θεοῦ | Hie et can. 106 hujus codicis do mus Dei pro ecclesia accipitus. Sic passim apud ecclesiasticos scriptores. Zeno Veronensis serin. de Psalm. cxxvi: Conventus quidem ecclesiarum, quos ad secretam sacramentorum religionem ædificiorum septa concludunt, consuetudo nostra domum Dei solita est nuncupare. Vide Animadvers. viri eruditissimi D. Heraldi ad Arnob. lib. vi.

αγάπας ] Conæ dominicæ tres olim erant partes.

Αραπας | Coense dominicae tres onne et ant parsess.

Aprov χλάσις fractio panis, cujus meminit D. Lucas
Act. apost. cap. 11, 42, et cap. xx, 7, ubi Syrus interpres ὅρτου γλάσιυ Graco vocabulo κτιρουμε
eucharistiam vertit : secunda pars ποτήριον τῷς εὐλο
eucharistiam vertit : secunda pars ποτήριον τῷς εὐλοeucharistiam vertit: secunda pars ποτήριον τῆς εὐλογία; poculum benedictionis, cujus meminit D. Paulus
I ad Corinth. cap. 11, 16; tertia pars ἀγάπη, hoc est
sobrium convivium, a Christianis post eucharistiam
in ecclesia celebrari solitum, et inopum refocillandorum causa potissimum excogitatum, cujus etiam
plura testimonia exstant apud priscos rerum ecclesiasticarum scriptores. Sed et in epist. Judæ apostoli
cap. 140, phi quorumdam impiatotom acceptionis. siasticarum scriptores. Sea et m epist. suaæ aposton cap. 1, 10, ubi quorumdam impietatem perstrigit his verbis: Οὐτοί εἰσιν ἐν ταῖς ἀγάπαις ὑμῶν σπελάδες, συνευωχούμενοι ὑμῖν, ἀγόθως ἐαντούς ποιμαίνοντες. Ηὲ sunt in agapis, sive ut habet vetus interpres, epulis vestris maculæ, dum vobiscum epulantur, sine timore seipsos pascentes. Œcumenius in hunc locum: Ērant, inquit, eo tempore mense quæ parabantur, de quibus et Pautus cpistola ad Corinthios loquitur, quas etiams ἀγάτας appetlabant. Illud vero publicum Ecclesias convivium eleganter describit Tertullianus in Apologetico cap. 59: Cæna nostra, inquit. de nomine rationem suam ostendit. Vocatur άγαπη, id quod DILEctio penes Gracos est, quan iscunque sumptibus con-stet, lucrum est pietatis nomine sacere sumptum. Siquidem inopes quosque restriccio isto juvanus. Si honesta causa est convivii, reliquum ordinem discipii none de causa estimate, qui sit de religionis officio, nihil scurrilitatis, nihil immodestice admittitur, non prius discumbitur quam oratio ud Deum prægustetur, editur quantum esurientes cupiunt, bibitur quantum eatur quantum esurientes cupiunt, notaur quantum pudicis utile, etc., et libro ad martyres agapen fratrum vocat. Cyprianus lib. 111 contra Quirinum cap. 5, agapen et dilectionem fratrum. Minutius in Octavio, Conviria non tantum pudica colimus, s d et sobria: nec enim indulgemus epulis, aut convivium meraducimus, sea gravitate hilaritatem temperamus. De A agape etiam sine dubio intelligendum est quod Plinius Junior de Christianis ad Trajanum scr.bens lib. x, epist. 97: Affirmabant, inquit, hanc suisse summam rel culpæ suæ vel erroris, quod essent soliti stato die ante lucem convenire, carmenque Christo quasi Deo dicere secum invicem : seque sacramento non in seclus aliquod obstringere, sed ne furta, ne latrocinia, ne adulteria committerent, ne fidem fullerent, ne depo-situm appellati ab iegarent, quibus peractis, morem sibi discedendi fuisse: rursusque coeundi ad capiendum cibum, promiscuum tamen et innoxium. Hune quoque in Ecclesia convivandi morem Chrysostomi ætate observatum fuisse, planum est ex illius Homil. 27 in epist. ad Corinth. cap. 11: κοινάς δέ, inquit, ἐποιοῦντο τάς τραπέζας έν ήμέραις νενομισμέναις, ώς είπος κοί της συνέξεως ἀπαρτισθείσης, μετά την των μυστηρίων κοι-νωνέχν, ἐπὶ κοινήν πάντες ἤεσαν εὐωχίαν τῶν μέν πλουτούντων φερόντων τὰ ἐδίσματα, τῶν δὲ πενομένων, καὶ συδεν ἐχόντων, ὑπ' αὐτῶν κολουμένων, καὶ κοινῆ πάντων ἐστιωμένων. Statis diebus mensas faciebant communes: Β et peracla synaxi, post mysteriorum communionem commune inibant convivium, divitibus quidem cibos af-ferentibus, pauperibus autem, qui nihil habebant, etiam rocatis, et omnibus communiter rescentibus. Illis con-viviis omnes promiscue accumbebant, nullo habito discrimine, omniumque convivantium par fuit æqualitas, ut neque dives prior accumberet, neque pauper posterior. Quod cum non observarent Corinthii, a D. Paulo reprehenduntur d. cap. u, 21. De iis cliam Augustinus contra Faustum lib. xx, cap. 20: Agapæ nostræ, inquit, pauperes pascunt sive frugibus, sive carnibus; et paulo post: Quoniam plerumque in agapibus, etiam carnes pauperibus eroyuntur, misericor-diam Christianorum similem d citis sacrificiis paganorum. Heec vero antiquissima in ecclesia convivandi ratio cum paulatim ambitione divitum, partim etiam multitudinis insolentia in abusum veniret, ea convivia in ecclesiis exerceri prohibitum legimus can. 132 hujus codicis, et concil. Carthag. 111, can. 30. Remansit autem nomen in usu ecclesiastico, ut conviviaque pauperibus et hospitibus reliciendis instruuntur, άγάπαι et charitates appellarentur, et a dominica cœna separari cœperunt, quam in ecclesia tantum administrari fas erat. Prisce autem consuetudinis vestigia hodieque Græci servare dicuntur, qui die resu-rectioni dominicæ sacro post sacram mysteriorum communionem, allatis in ecclesiam epulis communiter convivantur, carmen quoque solemne concimunt, quod his verbis constat: Χριστός ἀνέστη ἐχ νεκρῶν θακτω θανατὸν πατήσας. καὶ τοῖς ἐν τοῖς μνήμασιν ζώην
γερισάμενος. Ut olim vir priscæ antiquitatis ecclesiaslicæ peritissimus G. Cassander in liturgicis adnotarit. Porro agape Christianorum non multum differt a sacris Romanorum conviviis, quæ charistia dice-bantur, in quibus querelæ affinium et amicorum componebantur. Horum meminit poeta lib. u Fast.:

#### Prozima cognati dixere charistia chari.

1

Et describantur a Valerio Maximo lib. II, cap. 17, his D verbis: Convivium solemne, inquit, majores instituermt, idque charistia appellaverunt, cui præter cognatus affines nemo interponebatur: ut si qua inter necesarias personas querela esset orta, apud sacra mensæ, ri inter hilaritatem animorum, fautoribus concordiæ adhibitis tolleretur. Omitto quantuz Cretensium, et animus Lacedæmoniorum, de quibus videsis N. Cragina lib. 1 de Republ. Lacedæm. cap. 9.

περεδολαίω] Suidas: Περιδόλαιον έστε ένδυμα. Peribolaum est indumentum, seu restimentum. Pollux in Onomastico lib. VII, cap. 43: Δί δι έφεστρίδες καὶ ευρματείδες, περιδόλαια ότι είνει. Exteriores vestes, et que superindumntur, peribolau sunt. Balsamo et Zomaras hic περιδόλαιαν νοcant τὸ ἐπόνω τῶν αλλων ἐπίσταια, amiculum, seu, restem que aliis superponitur. Hac etiam voce usi sunt LXX Interpretes Psalm. et et em, et D. Paulus in epist. ad Hebr. cap. 1, et I ad Corinth. cap. 11.

βήρους | Zonaras hic βήρους Beros, τὰ σηρτά ὑφάσματα vocat vestes e serico contextas, exque honestiorum erant. Fuit et Burrus, sive Byrrus vestis genus aliquantum vilioris. Vide P. Pithæum lib. n advers. subseciv. c. 16.

μεταξάλλοιτο άμφιασμα] Promiscuus vestium usus damnatur Deuteron. cap. xxII: Non induetur mulier veste virili, nec vir atetur veste nuliebri. Hujus legis meminit Philo Judæus περί άνδρείας. Josephus lib. Iv Antiq. cap. ult., et Cyprianus epist. 37 ad Encratium.

αποκείο ττο τάς κόμας] D. Paulus in I ad Corinth. cap. π, 6: Λίσχρον γυναικί το κείρασθαι ή ξυροσθαι, Turpe mulieri tonderi aut radi. Refert Sozomenus lib. vn Hist. eccles. cap. 16, Theodosium imp. edicto cavisse τάς γυναίκας κειρομένας τάς κεφαλάς, όπελαύντσθαι τῶν ἐκκλησειῶν τούς δὲ ταυτάς προσιεμένους ἐπισκοπός. Δulieres quæ caput tonderent ab ecclesiis esse expellendas, et episcopos eas admittentes episcopatibus privandos.

ορον τῆς ἐν Νικαία συνόδου περὶ ἐορτῆς τοῦ πόσχα] Epiphanius hæresi 69 de Patribus Nicænis loquens: Αμα δὲ καὶ ἐν τῷ αὐτῷ καν/νας τινὰς ἐθηκαν ἐν τῷ συνόδω ἐκκλησιαστικούς, ὁμοῦ δὲ καὶ περὶ τοῦ πάσχα ὧρισαν μίκν ἔνωσιν καὶ ὑμόνοιαν τὴν ἀγίον Θεοῦ καὶ πανόρετον ἐμέρον γίνεσθαι. Simul autem et in eadem synodo camones quossdam posuerunt ecclesiasticos, simulque de Paschate decreverunt unam unitatem ac consensum fieri. Et Sozomenus lib. 1, cap. 21: Παυσαμέντς δὶ τῆς ἐπὶ τῷ δὸγωτι ζητήσεως, ἐδοξε τῷ συνόδω καὶ τὴν πασγον. Controversia de fide sublata, concilio visum est, ut omnes diem festum l'aschatis uno eodemque tempore celebrarent.

κανονικάς ἐπιστολάς] κανονικά γράμματα can. 145 hujus codicis. Antiquissimus in Ecclesia canonicarum sive ecclesiasticarum epistolarum usus. Has orthodoxi episcopi tanquam fidei suæ tesseras invicem mittebant, ut earum commercio societatem ejusdem religionis; et, ut loquitur Tertullianus de præscript. cap. xx: communionem pacis et contesserationem ho-spitalitatis ostenderent. Id testatur concilii Antiocheni epistola synodica ad Dionysium Romanum, et Maximum Alexandrinum episcopos, que apud Eusebium exstat lib. vn Hist. eccl. cap. 30, ubi de depositione Pauli Samosateni, et domni în ejus locum substitutione agitur: Εδη) ώσαμέν τε ύμεν όπως τούτω γρόφητε, και παρά τούτου τὰ κοινω ικὰ δέγκοθε γράμματα. In-dicarimus autem robis ut illi domno scribatis, et ab eu litteras communionis suscipiatis. Ac proinde unitatem Ecclesiæ probari solitam tradit Optatus Milevitanus lib. 11: Nobis, inquit, lotus orbis commercio formalarum in una communionis societate concordat. Et Augustinus epist. 162: Unde factum est, ut etiam ad nonnullos Donatistarum primarios scribercmus, non communicatorias litteras, quas jam alim propter suam perversitutem ab unitate catholica quæ toto orbe diffusa est, non accipiunt: sed privatas tantum. Et epist. 163 de Eleusio et sociis ejus loquens: Hic primo asserere conatus est ubique terrarum esse communionem snam. Quærebamutrum epistolas communicatorias, quas formatas dicimus, possent, quo rellent dare, etc. Porro canonicarum sive formatarum epistolarum varia erant ac distinctu species et appellationes diversa, quas passim in Conciliorum Acis et in universa lli-storia ecclesiastica observare licet. Generaliter autem πενονικών ἐπεστολών appellatione, εἰρηνικαί et συστοτικαί, pacifice et commendatitiæ significantur. Zonaras hic, κανονικάς έπωτολός τός συστατικάς και elfn-νικάς ονομάζει; et in can. 22 concilii Laodiceni : Τάς έπιστιλές. inquit, τὰς ε ρυνικές τε καί συστατικές, κανου κα γράμματα ένταῦθα ἀνόμασεν, ὡς κατὰ κανόνα γινόμενα.

cionna άς ] Εἰρηνικών etiam meminit can. 189 hujus codicis. Harum duæ sunt species : al æ enim sunt quæ et dimissoriæ dicuntur, quæ episcopis a metrapolitanis, et metropolitanis a patriarchis dantur, cum ad Imperatorem usu sie exigente proficiscuntur; alie

vero que ab episcopis dantur clericis qui proficisci A megazines. Il nuc Theoleconus Cusarem Palarstines aliam in urbem volunt, atque in ejus clerum recipi. rum episcopus, per manus impositionem primus episcopus, Dicuntur autem pacificie quasi pacis arbitrie. Zonaras in can. 11 concilii Chalcedonensis: Eipnyexal uiv, inquit, ἐπιστολαί είσιν, αἱ λεγόμεναι ἀπολυτικαί, οἰαί ε΄ σιν αἱ διδομεναι τοῖς ἐπισκόποις παρά τῶν μητροπολιτών οίς υπόκεινται, και τοίς μπτροπολίταις παρά των πατριαρχών ύφ'ών προχειρίζονται. ότε διά τινα χρείνν δυαγκαίαν απιάσι πρός βασιλία και οίαι είσιν αι παρι-χόμεναε κλυρικοϊς παρά των οικείων έπισ όπων, θέλουσιν είς έτέραν πόλιν άπελθείν, καί καταλεγήναι τη έκει έκκιη cia είρηνικαί δε λέγονται ως είσηνην βρα εύουσαι. Idem de είρηνικοῖς tradit Græcus Scholiastes Harmenopuli

in synopsi canonum sect. vi, tit. 2.

χώρας τῆς ὑπὸ πόλιν] Civitatis nomine non tantum urbs momibus cincta significatur, sed et regio seu territorium civitati ascriptum. Sic Dio Chrysosto-mus orat. 34, inter exetera que Cæsarem Tarsensibus concessisse narrat, χώραν noninat: κάκτινος υμίν, inquit, παρίτγε χώραν, νόμους, τιμήν, έξουσίαν, etc. Ille vero volis præstitit regionem, leges, honorem, potestaem. Xiphilinas de Bysantio a Severo imperatore diruto et in vici formam redacto loquens: Τάν πόλο τε, inquit, και την χώραν αυτής, Περινθίας έχαριστο, και αυτή εκείνοι διε κώμη χούμενοι. Urbem, omnemque ejus regionem Peri this concessit: illique Bysantio usi sunt ut unico. Jurisconsulti territorium ci-vitatis vocant. Pomponius: Territorium est unirersitas agrorum intra fines cujusque civitatis, intra quos, ut ait Siculus Flaccu:, juris dicendi jus erat. Hinc Judi-cis territorium I. fin. fl. de Jurisd. Nec vero in repu-blica tantum, sed etiam in Ecclesia, civitates regio nes ac territoria sua habuerunt, quæ passim in conciliis et in historia ecclesiastica παροιχιών nomine simis of in missoria eccusiastica παροιχών nomine significantur. Justinianus l. xxvi, C. de Episcop. aud. Εν έχεινη τη πολιι ή τη παροιχία, in civilate vel ejus vicinia; et l. xxv, C. de Ερίκορ, et cler. Κάν τολμόση τις άφελίαθαι πόλοι τοῦ τότο ἐπισκόπου ή τῆς περιοιχίδος αυτώς, ἀτιμοῦτα. Si quis audeat civilatem aut suo episcopa aut territorio princes informis and disconse aut territorio princes informis and disconse aut successioned. scopo aut territorio privare, infamis redditur. Sic territorium episcopi in concil. Aurel. 1, can. 19, et Aurelianensi III, can. 18; concil. Vasensi, can. 3; Wormat. can. 60; et in actis concilii Constantinopolitani sub Menna, territorium Apamæarum.

ἐπορχιστάς] Επορχιστών sive ἰφορχιστών meminit etiam can. 128 et 130 hujus codic s. Initio nascentis Ecclesiæ donum ejiciendi dæmones, laicis etiam qui Christi fidem susceperant commune fuisse videtur. Demoniorum enim ejectio inter signa quæ credentes dicuntur secutura, numeratur Marc. cap. χτι. 17: Στημεία δέ τοῦς πιστεύσασι ταῦτα παραχολουθήσει ἐν τῷ ὀνόιατί μου δαιμόνια ἐχδαλοῦσι. Signa autem eos qui crediderint, hæc consequentur: per nomen meum dæmonia ejicient. Tertullianus lib. de Corona militis cap. 20, testatur a militibus ejectos spiritus immundos. Et quos, inquit, interdiu exorcismis sugavit, noctibus desensabit; et lib. de Idololatr. cap. 11, docet, parentes solitos exorcizare proprios filios: Qua constantia exorcizabit allumnos suos, quibus domum suam cellarium præstat? Ille quidem si D excluserit dæmonem, non sibi placeat de fide: neque ejus inimicum exclusit. Postea peculiare ac distinctum munus in Ecclesia fuit. Scholiastes Græcus Harmeno-puli in epitome canonum sect. 1, tit. 9 : ἐγορχιττάς, κατηχη-άς interpretatur. Sic Theodorus Balsamo in can. 26 Laodicenæ synodi, ἐπορχίζειν inquit, ἥγουν κατηχεῖν ἀπίστους. Exorcizare, hoc est catechizare infideles.

μείζονα ἐπισκότων σύνοδων Majorem synodum epi-scoporum, hoc est σύνοδων ἐπισκόπων τὰς διοικίσεως, Synodum episcoporum diaceseos, ut in can. 169 lujus codicis.

κατιστάν ετερου διάδοχου] Olim episcopo adhuc vivente licebat ordinare episcopum successorem. Eusebius lib. vn, cap. 52, do Anatolio loquens : Τούτω πρώτος, inquit, ό της Παλαισεινών Καισαρείας επίσχπος Θεότεχνος, χείρας είς επισχοπήν επιτίθειχε, διάδοχον εαυτού μετά τιλευτάν πορείσθαι τη ίδια παροικία rum episcopus, per manus impositionem primus episcopunt ordinavit : eumque successorem sibi post mui tem ad paræciæ suæ procurationem deligendum providit. Id postea prohibitum est, ut ex boc canone constat. Ado Viennensis in Chronico an. 810 : Bernard:s Viennensis episcopus erat, et Leidradus Lugdunensis, qui initio imperii Ludovici imp. Suessionis monasterii locum petiit, et in loco ejus Ayobardus ejusdem Ecctesiæ chorepiscopus, consentiente imperatore et universa Gallorum episcoporum synodo, episcopus substitutus est. Quod quidam desendere volentes, dixerunt, cumdem venerabilem Agobardum a tribus episcopis in sede Lugdunensi jubente Leidrado fuisse ordinatum. Sed canonica auctoritas est, în una civitate duos episcopos non esse, nec vivente episcopo, successorem sibi debere eliaere.

ενήθυας παρέχειν Rationes administrationis red-dere, Latine verti. Sic passim apud Grucos scriptores εὐθ΄ν σθαι et εὐθύνας διδόναι, pro, ratio es admi-nistratæ reipublicæ reddere accipitur: sive, ut ait Cicero, exponere quod in magistratu quisque geserit, quod olim apud censores flebat. Hine apud Demosthenem εθθύναι των πεπολετευμένων, item εύθύναι τής πρεσδείνς et εύθύ αι βίου, censuræ quibus quis vite anteacte rationem reddere cogitur; et apud Plutarchum in Pericle, περί τὰς κύλυνς ἀπαραίτατος, exigendis rationibus implacabilis. Sic apud Aristophanem ὑπεύθυνοι, qui reddendis rationibus obnoxii; seu qui rerum in magistratu gestarum rationem nondum retulerunt. Sunt et qui ελυνας διδό αι, repetundarum judicio subjici, interpretantur : ut 1000000 όρλειν vel ωρίπχέναι damnari repetundarum. Vide Budwum in Adnot, in Pand, Hec est igitur hujus canonis sententia, episcopos quibus rerum ecclesiasti-carum potestas concessa est, si quid ex iis in usus suos convertant, aut cognatis suis prubeant, reddendis rationibus synodo Provincite obnoxios esse, ac veluti anodam renetundarum iudicio subjici. Sic veluti quodan repetundarum judicio subjici. Sic etiam explicat Alexius patriarcha CP. in synodica quæ lib. 11 Sentent. synod. exstat, his verbis : Kai φροντιστάς, inquit, όμοίως παρά των μητροπολειών δοθήναι, τους όφειλοντας απασάν τε τών πρόνοιαν των έκκλησιών ποιεϊσθαι άμα το ς αὐτών ἐπισκόποις, καὶ λόγους της κατ' έν αυτόν είσπράττεσθαι διοικήσεως. ότι δέ κανονικής έχηνται ακριθείας τα δρισθέντα, έξ αὐτών των θείων κανόνων δείκνυται. Καί γάρ ὁ ε΄ καί κ τῆς ἐν Άντιοχεία συνόδου καυών, τοῖς ἐπισκὸποις τὰν ἐξουσίαν τών ἐκκλοσιαστικών ἐπιτρέπου πραγμάτων, κωλύει μεταδάλλειν αυτά εἰς ἰδίας χρείας, και οἰχείοις αυτών συγγενίσε παρέχειν, εἰς τὸ διά τούτου λεληθότως βλάπτεσθαι τους λόγους των έχχλησιών διό χαι ύπευθύνους ταίς χατ έπαρχίαν συνόδοις τιθείς, τό πρέπον αθτούς δοπιμάζειν ίπετρεπει. Curatores similiter a metropolitanis dentur, qui Ecclesiis omni adhibita sollicitudine cum episcopis earum prospiciant, et administrationis annuæ rationes exigant: quod autem hac a nobis ita definita, consentanea sint accuratæ canonum menti, ex ipsis sacris canonibus constat. Nam xxv cunon Antiochenæ synodi, potestatem in res ecclesiasticas episcopis concedens, quominus eas in usus suos convertant, cognatisque suis præbeant, ut hoc modo rationes Ecclesiarum tacite detrimentum capiant, prohibet. Ideoque rationibus ad synodos provinciales reddendis obnoxios facteus, decori explorandi curam injungit.

τους νομίμως συναγθέντας δευτέροις γάμοις] Δεγάμων etiam mentio est in can. 8, 39 et 52 hujus codicis, ex quibus planum est digamos olim ab Ecclesia damnatos, illisque certum pœnitentiæ tempus definitum fuisse. Quinam autem illi fuerint, vulgo fere ignotum. Ut vero illu I manifestum flat, observandum est tres reperiri digamiæ species ; prima, cum quis రహ έγει κατά ταυτόν γυναϊκές, binas simul habet uxores. Ejusmodi fuit digamia Barbarorum et Judæorum, qu bus uxorum multitudinem permissam fuisse nemo est qui nesciat. Ac de Judeis quidem testatur Josephus lib. xvn Antiq. cap. 2: Paternus mos erat, inquit, ut simul plures haberemus uxores. Et Justimus Martyr ad Tryphonem: Διδάσχαλοι ύμων μίχρι νον A duxit, et qui alteri desponsum ducit. Et Jo. Xiphilinas και τέσσαρας, και πέντε έχειν ύμως γυναϊκας έκαστον patriarcha CP. in synodica de sponsalibus lib. τ συγχωρούσε: Magistri restri ad hoc usque tempus. ior et quinque uxores unumquemque vestrum haquatuor el quinque uxores unumquemque consum nu-bere permittunt. Hec vero ·paganorum et Judeorum ticentia Romanis legibus est prohibita, l. n, C. de lucest. nupt., l. xvm, C. ad leg. Jul. de Adulter.; et l. vm, C. de Judeis. Et, ut ait Theophilus de Nupt. 5 6 et 7. Κεφαλικώ δρισται τιμωρία κατά τῶν διπλοῦν γάμον συνατώντων. Capitalis in cos pæna constituta est qui binas nuplias contrahunt. Theodoretus in primam ad Timotheum: Otim consucverant et Græci, et Judæi, cum duabus, et tribus, et pluribus etiam uxoribus simul jungi lege matrimonti. Quinetiam nunc cum teges imperatoriæ prohibeant duas simul uxores ducere, n habent cum concubinis et meretricibus. Altera digamice species, cum quis morte prioris conjugis soluto matrimonio secundas nuptias contrahit : de ea quoque non ambigitur. De tertia igitur quæ vulgo ignota, paucis agendum est. Ejus vestigia quædam exstant in edicto Prætoris. Qui bina sponsalia binasve nuptias codem tempore constitutas habet, infamia notatur l. 1, ff. de his qui not inf. Et l. xn, § 2, ff. eod.: Quod ait Prætor, eodem tempore, non initia sponsatiorum eodem tempore factorum, accipiendum est, sed si in idem tempus concurrant. Sane legibus Romanis divortio dirimebantur nuptiæ, ne tamen temere et sine judicio id fieret, hæc renuntiatio certis quibusdam ac solemnibus verbis fiebat, adhibitis septem testibus civibus Romanis puberibus, ex capite seilicet legis Julize, quæ divortiis modum impo-uit, et præter formulam facta pro infectis haberi statuit. Quod et Pomponius JC notat l. xxxv, ff. de Donat. int. vir. et uxor. : Si non secundum legitimam obserrationem divor ium factum sit, non videtur solutum matrimonium. Et Caius I. xLIII, ff. de Adult. : Si ex lege repudium missum non sit, mulier adhuc nupta videtur. Matrimonia etiam nonnisi misso repudio, nec sine legitima causa dissolvi statuerunt impp. constantinus et Theodosius I. I. C. Th. de Repud., C. et I. vii, C. cod., ubi causas designant, quibus maritus ab uxore, et uxor a marito repudiari potest. Renuntiatio enim bujusmodi fuit, ut aut vir uxori, aut uxor marito matrimonium remitteret. Eoque jure qui quæve sine cau-a et absque legitimo repudio alteram ducit, alterive nubit, binas nuptias eodem tempore constitutas habet. Eadem ratione ecclesiasticis scriptoribus digami dicuntur, qui priore conjuge absque legitimo repudio, hoc est præter causam adulterii, dimissa, alteram superinducunt. Planum quippe est, divortiorum causas, excepto adulterio, legibus sæculi olim receptas et ab imperatoribus excogitatas, nunquam ab Ecclesia admissas fuisse. Atque ideo qui legitime, hoc est secundum legis humanæ licentiam divertebant, et ad alias nuptias transibant, judicio Ecclesiæ binas nuptias eodem tempore constitutas habere censebantur, unde et iis merito canonica mulcia irrogabatur. Hanc digamiæ speciem non obecure indicat Chrysostomus in epist. I ad Timoth. cap. III, homil. 10: Ἐπὶ τῶν Ἰουδαίων ἔξῆν καὶ δευτέροις ὁμιλεῖν γάμιες, καὶ δύο ἔχειν κατὰ ταυτὸν γνωῶκς. Judæis licitum erat et binis nupliis jungi, et duas itidem habere simul uxores. Justinus martyr in Apologia 3: Καὶ οἱ κόμιο ἀνθροκτίνο δενανίας πορούμενος Apologia 2: Kai οἱ νόμω ἀνθρωπίνω διγαμίας ποιούμενοι άμαρτωιοἱ παρά τῷ ἡμιτέρο διδασκάλω εἰσὶ. Νἱ qui lege humana binas nuptias contrahunt, peccatores sunt apud præceptorem nostrum. Quibus verbis ad illud apud præceptorem nostrum. Quibus verbis ad illud Christi alludit, Matth. cap. xix, 9: Quicunque dimierit uxorem mam, nisi propler adulterium, et aliam duzerit, mæchatur: et qui dimissam duxerit mochamr. Idem Justinus, δεύτερος γάμος εὐπρεπής μοιχεία. Quos vero Justinus νόμω ἀνθρωπίνω διγαμίας ποιουμέσως, hie canon νημίμος δευτέροις γάμοις συναγθύντας vocat. Sie Graccus Scholiastes Harmenopuli in epitome canonum sect. 3. tit. 1: Δίναμός δατες δικάνος δατες δικάνος δευτέρους συναγθώντας κατες δικάνος δικάν tome canonum sect. 3, tit. 1: Δίγαμός έστιν, ο καί ετέραν μετοτευσάμενος, και έ έραν κατά νόμους άγόνειος, και ό την έτέρω μυποτευθείσας άγόμενος. Digamus est et is qui aliam sibi despondit, et aliam socundum leges

νόμους διαλυσάμενος, είτα έτέραν αν γόμενος, δίγαμός έστι. Is qui sponsalia contraxit et secundum leges dissolvit, alia deinceps uxore ducta, digamus est. dissolut, and deinceps uxore ducia, digamus est. De hujusmodi igitur digamis accipienda sunt supradicti canones 8, 59, 52 et 105 hujus codicis. Ilis autem opponuntur ii qui D. Paulo μιᾶς γυναικὸς ἄνδρες, unius uxoris viri dicuntur, I ad Timoth. cap, 11, 2 et 12, et ad Titum cap. 1, ο : Δεῖ τὸν ἐπίσχοπον ἀνεπίληπτον είναι, μιᾶς γυναικὸς ἄνδρες. Quibus verbis Apostolus, Christi vestigiis insistens, praccipit ne ad episcopi aut diaconi munus assumatur, qui uxore temere repudiata coni munus assumatur, qui uxore temere repudiata, alteram secundum leges superinduxerit. OEcumenius in d. cap. 3 : Εἰ γίνεται ἀπὸ κοσμικών, μὴ εῖη δευτερόγαμος. Si fiat e mundanis, non sit saltem digamus.
Et Chrysostomus in epist. ad Titum cap. 1, homil. 2, hece verba D. Pauli explicans, « μιᾶς γυναικὸς ἀνήρ · ) Καί τους ἀσελ εῖς κολάζων, καὶ οὐκ ἀφείς μετά δευτέρου γάμου την ἀρχήν ἐγχειρίζισθοι ταύτην. Ὁ γάρ προς την ἀπείθουσαν μηδιμίαν φυλάξας εύνοιαν, πῶς ἀν οὐτος γίνοιτο προστάτη; ναλό:; τίνα οὐχαν ὑποσταίη κατηγορίαν; ίστε γάρ πάντες, ίστε ότι εί μη νεχώλνται παρά των νόμων τὸ δευτέροις όμιλει», άμοις, άλλ' όμως πολλάς έχει τὸ πράγμα κατηγορίας \* οὐδιμίον οὐν παρέχειν λαθήν τοις άρχομέν ις τὸν ἄρχοντα Εούλεται. Impudicos etiam coerce!, nec permititut quis cum binis muptils, ad Ecclesiæ regiment displayers. men dignitatemque assumatur. Qui enim erga eam quæ (repudiata) discessit, nullam benevolentiam scrvavit, quomodo is bonus Ecclesias præses erit? Quam ille non sustinebit reprehensionem? Nostis enim omnes, quod elsi per leges permissum sil secundis nupliis jungi, rem lamen esse mullæ criminationi obnoxiam : nullum igitur subjectis criminandi occasionem præbere Ecclesia prasidem rult. Et Theophylactus ibidem : Ul lascivos cohibest : unius, inquit, uxoris vir. Qui enim nullam servavit benevolentiam erga eam quæ discessit, quomodo Ecclesiae bene praerit? Oportet autem episcopum irreprehensibilem esse. Digamus autem non est inculpatus, etsi hoc mundanis legibus placeat. Theodoretus loco citato: Si enim ipse, priore expulsa uxore, fuisset alii conjunctus, dignus esset qui reprahenderetur, et jurie esset accusationi obnozins. Eadem phrasi ac notione D. Paulus I Tim. cap. v, 9, dixit: Χήρα καταλιγίσθω γιγονοία ένδις ἀνδρὸς γυνή, Vidua eligatur quæ fuerit unius viri uxor. Hoo enim digamine genus commune fuit tum viris tum mutieribus, qui-bus æque apud Græcos et Romanos concessa divertendi licentia; quin et nomina rei illius propria pro-dita erant, ut si vir discederet ab uxore, hoc diceretur ἀποπεμπή; si mulier a viro, ἀπόλειψες. Ac viris quidem divertere, aliasque repudiatis uxoribus etiam superstitibus, superinducere, legibus concessum fuisee vulgo notum est. Uxori etiam a marito divertere licuisse plura testimonia exstant, apud profanos saorosque scriptores. Solon apud Plutarchum statuit την γυναϊκα τὰ τῆς ἀπολείψεως γράμματα παρὰ τῷ ἄρχοντι θέσθαι, μη δι ἔτειον, ἀλλ αυτήν παρούσαν. Sic Alcibiadis uxor libellum repudit apud archontem deposuit, ut in Alcibiade testatur Plutarchus. Andocides in orat. pro Nicostrato: Dicat, quaso, apud quem archontem promissa uxor repudiavit? Apud Romanos ejusmodi flagitium usitatum fuisse indicat Martialis lib. vın :

..... Nondum tricesima lux est, Et nubit decimo jam Thelesina viro.

Et lib. xn:

..... Veterem, Proculeia, maritum Deseris, atque jubes res sibi habere suas.

Et Juvenalis:

.. Sic flent octo mariti ; Quinque per autumnos.

Cœlius apud Ciceronem lib. vni Fam. epist. 7 : Soror Triarii divortium sine causa, quo die vir e provincia venturus erat, fecit : nuptura est Decimo Bruto. So-

repudio erubescit, postquam illustres quadam ac nobiles femine non consulum numero, sed maritorum annos suos computant, et excunt matrimonii causa, nubunt repudii? Tandiu istud timebatur, quandiu rarum erat. Quia vero jam nulla sine divortio acta sunt, quod sæpe audiebant sucere didicerunt. Et Tertullia-nas in Apolog., cap. 6: l'bi est illa selicitas mutrioniorum, qua per annos fere sexcentos ub Urbe condita, nulla domus repudium scripsit? At nunc in seminis repudium, jam et rotum est, quasi fructus ma-trimonii. Ambros. lib. de Abrahamo : Nemo sibi blandiatur de legibus hominum : viro non licet quod uxori mentr ae tegrous nominam: evro non tees quou uxori non licet, eadem a viro quæ ab uxore debetur casti-monia. Testatur etiam Justinus Martyr apud Euse-bium lib. ry Hist. Eccl., cap. 17, mulierem quamdam Christianam dato repudii libello, æ viro, propter luxuriosos ejus mores, discessisse: τὸ λεγόμενο, in-quit, παρὰ ἡμῦν ἐκτούδων δο σα, ἐχωρένθη. Sic legi-nus Fabiolam a morito suo discessisse et allesi po-Fabiolæ. Adde illud Christi, Marc. cap. x, 12 : Si mulier dimiserit virum suum et nupserit alteri, mæ-chatur; et concil. Eliberit. can. 8 : Feminæ, quæ chaiur; et concil. Eliberit. can. 8: reminæ, quæ nulla præeedente causa, reliquerunt viros suos et alte-ris se copularerunt, nec in fine accipiant communio-nem. Et can. 72: Si qua vidua fuerit mæchata, et eumdem postea habuerit maritum, post quinquennii tempus acta legitima pænitentia placuit eum commu-nioni reconciliari: si alium duxerit relicto illo, nec in fine dandam esse communionem; vel si suerit ille side-lis, quem acceperit, communionem non accipiat, nisi post decem annos acta legitima pænitentia. Vide J. Leschasserium JC in observatione Gallice scripta, de Digamia.

centesime | Interpretis error est, qui nucolias interpretatus est centesimas. Item Zonara et Balsamonis error est, qui can. 17 pro semissibus usuris accepere, quasi τὸ ἤμισυ τοῦ δλον τόχου, quæ dimidiæ centesimæ dicuntur l. ult. C. de Fiscal. usur; et Cujacii, qui recitatione ad l. xx, C. de Usur. junolize usuras besses intellexit, que et ipsæ clericis interdicuntur. Nec melius Scaliger do re nummaria p. 95 et alii, cum nuco ia; interpro antur usuras sesquialteras; id est, cum decem et ocio in centum annua præstantur, ac proinde centesima et dimidia centesime. Neque enim usuræ centesimæ respectu paralia dictæ fuerunt; verum respectu sortis, quod sane est ολου, et κιράλαιον seu άρχαΐον, et ut Tertullianus loquitur, universitus, ac proinde cum usura τοῦ όλου seu τοῦ κε; αλαίου, id est sortis, dimidiam parten constituit, ¿moltor est: non usura semissis, non bessalis, non centesima, non sesquicentesima. Eam recte describit Hieronymus in Ezechiel. lib. VI, cap. xviii, f. 206 : Solent in agris frumenti et milii, vini et olei, cæterarumque specierum usuræ exigi : verbi gratia, ut hiemis tempore demus decem modios, et in messe recipianus quindecim, hoc est amplius artem medium. Constantinus modum usuris præscri- D parlem medium. Constantinus moudin issuits processibit. 1 Cod. Th. de Usur., pula, ut frugum ημιολίει, pecuaix centeshinx tantum esse possint: quaecunque fruges, et ubi superfluum est, quod sortem excedit, seu sorti accedit, usura. Sidonius lib. 1v., epist. 23, superimpositam medietatem eleganter vocat, cum sortem usura æquat. Vide sup a ad can. 17.

χειροτονίας έπὶ παρουσία ακροωμένων] Χειροτονία hic accipitur pro electione, seu suffragii forma, quam in eligendis episcopis ac presbyteris vetus observavit Ecclesia. Hæc autem vox ἀπὸ έζωθεν in Ecclesiam translata est. Apud Athenienses duplex erat ratio constituendi magistratus : quidam enim per κλήρον eligebantur, unde et κληροταί άρχοί, magistratus sorte electi; et locus in quo deligebantur κληρωτήριου dicebatur : quidam vero per χε ροτονίαν, id est por-rectionem manuum, que in sublime a populo dum aliquem probaret fleri solebat, et χειροτονοταί appella i sunt. Il docet Demosthenes contra Negram, et

neca lib. in de Benesic., cap. 16: Nunquid jam ulla A Æschines contra C:esiphontem his verbis: Magistratus, inquit, esse dicent eos quos Thesmothetæ sortiuntur in æde Thesei, et eos quos populus sulet xuceτονία, porrectione manuum declurare. Ifunc etiam suffragii ferundi modum apud Romanos usu receptun: testatur Cicero in orat. pro Flacco: Sis sunt expressa, inquit, ista præclara que recitantur psephismata, non sententiis neque auctoritatibus declarata, nec ju-rejurando constricta, sed porrigenda manu projundendoque clamore multitudinis concitatæ. Hinc lapsu temporis civilis appellatio vertitur in sacram. Legimus enim Paulum apostolum et Barnabam, initic exorientis Ecclesia presbyteros per singulas civitates seu Ecclesias, γειροτονία, hoe est suffragio et consensu populi ordinasse. ki testatur D. Lucas Act. monia. Testatur etiam Justinus Martyr apud Eusebium lib. w Hist. Eccl., cap. 17, mulierem quamdam Christianam dato repudii libello, a viro, propter luxuriosos ejus mores, discessisse: Τὸ λιγόμενον, inquit, παρὰ τὰιν ἐππυδίων δο σα, ἐχωρότθη. Sic legimus, Fabiolam a marito suo discessisse et alteri postea mupsisse, eoque nomine publicam ei poenitenstea mupsisse, eoque nomine publicam ei poenitenstea mupsisse et radit Hieropynnus in epitaphio Fabiolas. Adde illud Christi Marc. cap. x 42. Si Βibliothece regim ascribam s succession populi ordinasse. Id testatur D. Lucas Act. cap. x v. 25 : Χειροτονήσεντες πρισθυτέρους πατά επλικόπους ματά επλικόπους Bibliothecæ regiæ ascribam : Nov μέν, inquit, χειροτον α καλείται, ή της καθιερώσεως του ερασθαί λα-χόντος, τελεσιο ργία των εύχων, και του άγιου πνεύμα-τος επίκλησις, από του τον άρχιερία τείνειν την χείρα τος επικάσεις, απο του τον αρχιερία τεινειν τήν χείρα εύλο, ούντα τόν χειροτονούμενου. Πάλαι δι καὶ ἡ αὐτή ψήψος χε ροτονία ώνόμαστο. "Οτε γάρ τοῖς τῶν πόλεων πληθεσιν ἐξήν ἐκλέγεσθαι τούς ἀρχιερεῖς, συνήκουν το πλήθη, καὶ οἱ μίν τονδε ήροῦντο, οἱ δὲ τόνδε. "Ινα οῦν ἡ τῶν πλειόνων κρατοίη ψήψος, λίγεται τείνει» τὰς χείρας, τούς την ἐπικογήν πο συμένους, καὶ διὰ τούτων σερμικώς τοῦς την ἐπικογήν πο συμένους, καὶ διὰ τούτων σερμικώς σερμικώς τοῦς την ἐπικογήν πο συμένους, καὶ διὰ τούτων σερμικώς του δερμικώς σερμικώς σερ χειρας, τους την επικογην πο συμενους, και στα τουτων αριθμείσθαι τους έπιστον ψηφζοιένους, και τον πορα των πλειόνων αιρούμενου είς την αρχιερωσύνην προκρημε-σθαι καντεύθεν εξελήφθη της χειροτονίας το όνωμα. Τούτω δέ και οι των συνόδων πατέρις ούτως εθρίσποσται Τούτω δέ και οι των συνόδων πατέρις ούτως ευρίσκωνται χρησαμινοι, και την ψήφον χειροτονίαν καλέσαντις ή γαρ το Ασοδικία σύνοδος εν πέμπτω κανόνι φυσί, Μη δείν τὰς χειροτονίας παρυσία ἐπροωμένων γινισίαι. Χειροτινίας δέ τὰς ψήφους ἀνόμασαν εν γάρ τῆ ελεσιουργία τοῦ ἀρχιερέως, μάλλον έθος πολλούς συνίρχεσθαι. Εν δί τοις ψήφοις, διὰ τὸ εἰσάγεσθαί των απτάματα τῶν ψηφιζομένων ἀνδρῶν, ἀπυγόρευται τὶ παρείναι τυνος, καὶ ἀκροῶσθαι τούτων. Nunc quidem χειροτονία vocalur perfectiv presum, sanctique Spiritus innocation dum sacerdatio muis initiatur et consectus invocatio, dum sacerdotio quis initiatur et consecra-tionem sortitur, ex eo dicta quod pontifex extendat manum benedicendo homini ad sacra deligendo. O.im. vero ipsum eliam suffragium nominalum est x ειροτοκία. Num cum populis civitatum licebat eligere sacrorum præsectos, conveniebat ipse populus, et alii quidem hunc, alii vero deligebant illum. Quatenus autem plurium suffragium vinceret, elizentes ferunt solitos exlendere manus, et per manus its porrectas numera-bantur qui vet hunc vet illum delegissent, plurium vero suffragiis electum summo sucerdotio præficere. χειροτονίας nomen hinc sumptum, quo sic elium synodorum Patres iuveniuntur usi, suffragium nominantes x espectoviav. Laodicensis nempe synodus in quinto canone dicit : Non oportere x zipotoviu; in audientium prasentia fieri; xecorovia; autem appellarunt suffra-gia. In plena quidem l'ontificis apprebatione sen consecratione magis obtinebat consueludo ut plures una convenirent : sed in suffragiis ferundis, eo quod electorum virorum erimina quadam proponerenter, aliquos vetatur adesse et hac audire. De Audiontibus vero seu catechumenis vide adnot. ad can. 14, 25 ct 50 sup: a.

ες τα κοιμητήρια] Athenaus lib. iv, cap. 5, ex Dosiadis lib. 19 των κρατικών, refert, apud Gretenses in singulis civitatibus redes quasdam luisse publicas, in quibus peregrini dormire solebant, unde et xoupaτήσια προβιδιουμεία το Είσε πανταχού κατά την Κρότυν ο κοι δύο, ών τόν μεν καλούσεν άνδειση, τον δι ά. λον έν ό τους ξένους κοιμίζουσε, κοιμητήριον προσαγγερίνουσε. Christiani hoc verbo usi sunt, et quia lides doceret mortuos rursus excitandos, interea dormire dicebant, a que corum sepulcra κοι μπτήρια appellabant quasi

dormitoria, seu loca ad quietem et somnum compa- A rata. Solebant autem ad sepulcra suorum martyrum, quorum sacrosancia erat memoria, præcipue convenire, ibique sacra celebrare. Cassiodorus Hist. tripart. lib. v, cap. 5: Populus jejunans est egressus ad come-terium orationi» causa. Hinc frequens ποιμητηρίων mentio apud priscos Historiæ ecelesiasticæ scriptores. Emilianus Egypti præses, sic Christianorum episco-pos alloquitur apud Eusebium lib. vn, cap. 10 : οὐδαμώς έξεσται ούτε ύμινο τε άλλοις τισίν ή συνόδους ποιετόθει, η είς τα παλούμενα ποιμητήρια ειστέναι. Idem Eusebius lib. 1x scribit, Maximinum aliquando conatum id Christianis adimere, cum eos dissipare atque pessumdare vellet: Πρώτον, inquit, εἴργειν ἡμᾶς τῆς ἐν τοῖς παιμπταρίως συνόδω διὰ προγάτεως πειράται. Pontius Paulinus in actis passionis Cypriani, de Valeriani edicto contra Christianos loquens: Jussum est ut nulla conciliabula faciant, neque cometeria ingrediameter. Itaque hac coemeteria erant ils quaedam ve-luti templa. Sed et ipsa coemeteria templis originem dedisse jam ante viri docti observarunt. Sic prisci Patres templorum originem apud gentiles ad sepulcra referent, et celeberrima illorum templa, functorum corporum sepulturas ac monumenta mortuorum fuiss**e tradu**nt : Arnob. lib. v1; Cyril. lib. 1contra Julia**n.**; Clem. Alexand. in Protrept. ad gent.; Theodoret. serm. de Martyr.

προσδύτιδας ήτοι προχαθημένας] Constat in veteri Ecclesia matronas fuisse, quæ mulieres cæteras ad vitam honeste instituendam hortarentur, quas et πρεσδύτιδας appellarunt : et quia supra cæteras mulieres sedebant in ecclesiis, προναθημίνας. Eas abrogat hie canon, qui xi est synodi Laodicenæ. Forte de iis agit D. Paulus, ubi πρεσθυτιδας vult esse santas moribus, non calumniatrices, non vino deditas, rerum bonarum magistras, ut juniores feminas, πρεσδύτιδας, viduas seniores verti. Sic recte vetus interpres, quem secutus est Fulgentius Ferrandus in Breviario Canonum cap. 221. Epiphanius hæresi 79: Περατηρητίου δέ, ότι άχρι διακονισσών το έκκλησια- C στοκόν έπεδεήθη τάγμα, χίρας τε δνόμαζε, και τούτων τάς έτε γραστέρας πρεσδύτιδας. Observandum est diaconissis ecclesiasticum ordinem indiguisse, quas etiam tiduas nominarit, et ex his adhuc ætate provectiores προσθύτιδας, viduas seniores. Προκαθημένας eliam vocat bic canon, quod certam sedem haberent in ecelesia. De ejusmodi viduarum seu diaconissarum ætate et ministerio vide adnot, ad can. 193 hujus codicis infra; Grotium de imperio summarum potest. eirca sacra p. 403 et 404; Chifflet. in notis in Breviar. Cam.: Ferrand. p. 306 et 307.

δυ δικόλουία παθίστασθαί Viduas seniores sive diaconissas. in Ecclesia ordinari vetat hic canon. Sio

vetus interpres illius mentem referens : Ut mulieres que apud Gracos presbyteriese appellantur, apud nos autem vidua seniores, univira et matricula, in Ecclesiam tanquam ordinatas constitui non liceat. Ideo et zespolerias, hoc est ordinationem non habere dicuntur, et inter laicos deputantur can. 19 hujus codicis. Concil. Epaunense can. 21: Viduarum consecratio- D vem quas diaconas vocant, ab omni regione nostra penitus abrogamus, solum eis pænitentiæ benedictionem imponendo. Damnantur itaque Cataphrygæ, qui mulieres posse diaconas ordinari putarunt. Eumdem errorem Acephalis tribuit Marianus Scotus, et Sigebertus in Chronico an. 525, vel 526. Ambrosius in cap. m, epist. I ad Timoth.: Cataphrygas erroris occasionem captantes propier quod diaconas mulieres alloquitur (Paulus), et ipsas diaconas ordinari debere vana præsumptione desendunt : sed ut hæretici unimum suum verbis non sensu legis astruere videantur. Apostoli verbis contra sensum nituntur Apostoli, ut cum ille mutierem in ecclesia in silentio esse debere præcipiat, illi e contra etiam auctoritatem in ecclesia vindicent ministerii.

τα άγια εἰς ἐτέρας παρτετίας δ απέμπεσθαι] Sancta, id est sacramema corporis et sanguinis Christi. Sic apud Curopalatam, lib. de Offic. Constantinop.: Ο δέ

ερχεται εἰς τὴν λεγομίνην πρόθεσεν, ἔνθα χεῖνται τὰ ἄγια. Hic autem renit in locum qui dicitur propositionis, ubi sita sunt sancia. Et post pauca: "Ερχονται οίτε διά-πονοι, και οι ιερείς, στεύη δε άλλα των ιερών πρατούν-τες, και δη και αυτά τά άγια. Veniunt diaconi et sacerdoles, cum alia sacra instrumenta tenentes, tum vero sancta ipsa. Sic in Græca collectione canonum Ecclesiæ Africanæ can. 37 : Έν τοῖς ἀγίοις μιδέν πλέον τοῦ σώματος καὶ τ.ῦ αἴματος τοῦ Κυρίου προσενεχθείη, ώς καὶ αὐτὸς ὁ Κυρίος παρέδωκε, τοῦτ ἔστι ἄρτου καὶ ο νου ἔδατι μεμιγμένου, hoc est, ut habet concil. Carthag. III, can. 34: In sacramentis corporis et sunguinis Domini nihil amplius offeratur, quam quod ipse Dominus tradidit, panis et rinum aqua mixtum. Et passim in Liturgiis Græcis, τὰ ἄγια τοῖς ἀγίοις. Sancta igitur, hoc est sacramenta corporis et sanguinis in alias parœcias instar culogiarum transmitti vetat bio canon. Id autem explicat Theodorus Balsamo in codice ms. quem nobis commendavit V.C. doctissimusque J. Casaubonus his verbis: "Οπερ σήμερον γίνεται παρά τῶν Λατινῶν κατὰ τὴν ἐορτὴν τοῦ πάσχα" ἐπιμερίσουσι γάρ τὰ ἄζυμα τοῖς κοιιολα ταις μετὰ τὸ ἀγιασθῆναι ὡς κοινά. Τοῦτο και παρά τῶν ἡμιτέρων ὡς αγανουμαί της χοινά, τουτό και παρά των ημετέρια. Κωλ εξε γουν τουτο ο χανών, και 'τορίζεται, μη τήδε κλχείσε με-τακομίζεσθαι ώς χοινά και τυχόντα τα ύπεράγια. Quod fit hodie a Latinis in festo Paschæ; distribuunt enim laicls azyma, pos!quam sanctificata fuerint, perinde ac communia. Hoc eliam olim fiebat a nostris, ut est ve-risimile, in sanctis mysteriis. Canon ergo hoc prohibet, et statuit non esse huc et illuc transerenda sancta, pe rinde ac communia et vulgaria. Et Zonaras eun dem canonem explicans, in codice ms. Bibliothecæ Regiæ: Canonem explicans, in codice mis. Diphothecta regia: Τούτο παλαιών έθες τω μετά γάρ το πάσχα ἐπέμπουτο έχ παροιχίας εἰς παροιχίαν τὰ ἄγια, τίγουν μερίδες του άγιου σώματος καὶ αϊματος τοῦ Χριστοῦ, χάριν εὐλογίας οἰς ἐστέλλουτο, ὅπερ ὁ κανών οὐτος ἐκώλυσε γίνεοθαι τὸ γάρ περιά; εσθαι ἐν μακριῖς ὀδοιπορίαις τὰ θεῖα μυστήρια, καὶ ὡς ἔτυχε τὰ πάντιμα φέρισθαι ἀπριπές καὶ το και και ως ἔτυχε τὰ πάντιμα φέρισθαι ἀπριπές καὶ το και και και διαθεία μυστήρια. ούχ εύσχημον ελογίσθη δικαίως και εύσεθως. Innocentius P. R. epist. ad Decentium Eugubinum episcopum, quæ inter illius decreta exstat in codice Cano-num Ecclesiæ Romanæ cap. 5: De sermento cero, inquit, quod die dominica per titulos mitimus, superflue nos consulere voluisti, cum omnes Ecclesiæ nostræ intra civitatem sunt constitutæ, quarum presbyteri quiq die ipsa propter plebem sibi creditam nobiscum convenire non possunt, idcirco fermentum a nobis confectum per acolythos accipiunt, ut se a nostra communione maxima illa die non judicent separatos, quod per paracias fieri debere non puto, quia non longe portanda sunt sacramenta, nec nos per cameteria diversa constitutis presbyteris destinanus, et presbyteri coruni conficiendorum jus habent, atque licentiam.

κετηχουμένων εὐχήν] Catechumenorum oratio hic accipitur pro sacro ministerio lectionum, orationum, et aliorum id genus, quod celebratur in Ecelesia ante dimissionem catechumenorum. Latini missam catechumenorum dixerunt, concilium Valentinum can. 1: Hoc esse censuimus observandum, ut sacrosancta Evangelia ante munerum illationem in missa catechumenorum in ordine lectionum post legantur. Ivo epist. 219: Qui audiebat, inquit, missam catechumenorum, subtersugiebat missam sacramentorum,

ἐξελθεῖν κατηχουμένους Olim, peracta sacrorum librorum lectione cum celebrandum esset eucharistima sacramentum, dimittebantur catechumeni, energumeni, et poenitentes. Id testatur Dionysius in Hierarchia Ecclesiastica: Καὶ μετά ταῦτα, inquit, ἔξω γίγνονται τῆς ἰκ ἄς περιοχῆς οἱ κατηχούμινοι, καὶ πρὸς αὐτοῖς οἱ ἰνεργούμινοι καὶ οἱ ἐν μετανοια ὅντες: μένουσι δἱ οἱ τῆς τῶν θείων ἐποψίας καὶ κοινωνίας ἄξιω. Postea extra templi ambitum collocantur catechumeni, et una cum eis possessi, atque pænitentes: manent autem ti qui divi narum rerum aspectu et communione digni sunt. Εἰ Μακίπιας in Mystagogia, cap. 14: Μετά τὴν θείως τοῦ ἀκιου Εὐκγγιλίου ἀνάγρωστιν, καὶ ἡ τῶν κατηχουμένων καὶ ἡ τῶν λοιπῶν, τῶν ἀνεξίων τῆς θείας τῶν δείχθησα-

μένων μυστηρίων θεωρίας, ἀπόλυσίς τε και ἰκδολή διὰ A Balsamonis, et Jo. Zonaræ commentariis inserto των λειτουργών γίγνεται. Post divinam sancti Evangetii lectionem et calechumenorum et reliquorum, qui disente estate de la contenta de la conten vina ostendendorum sacramentorum contemplatione indigni sunt, fit per sacros ministros dimissio et ejectio. llanc dimissionem Latini etiam missam dixerunt, ut remissam pro remissione. Hincmarus Remensis in epist. nondum edita ad Hincmarum Laudunensem episcopum cap. 24. Quidam jubentur usque ad missam catechumenorum manere in ecclesia; quidum autem sola intra ecclesiam fidelium oratione jungi sacræ mysteriorum celebritati, a dominicæ autem mensæ convirio segregari. Augustinus serm. 237 de tempore : Ecce, inquit, post sermonem fit missa catechumenis, manebunt fideles, venietur ad orationem.

εύχύς πιστών τρείς Hine passim in Græcorum Liturgiis, εύχη πιστών πρώτη, εύχη πιστών δευτέρα, εύχη πιστών τρίτη.

ώράριου φορετό] Hic canon ministris, hoc est hypodiaconis prohibet orarium ferre, quod diaconorum B proprium gestamen fuisse tradit Balsamo ad hunc canonem: cjus verba apponam ex Greco codice ms.: Τὸ ὧράριου φορείν, inquit, μόνων έστε τῶν διακόνουν ούτοι γάρ τοῖς ερουργούσε παριστάμ νοι κ ε ἐπιτηρούντες τὰς τῶν ἀγίων εὐχῶν τελετάς και τὰς τῶν πρεσύυτέρων έχρωνήσεις, διδόασιν είδησιν διά του ώραρί ο τοζ έν τῷ ἄμβωνι διακίνοις, τῆς ὀφειλούσης γίνεσθαι ἐκφωνήσεως, ηγουν του καιρού της έκτενούς [F. έκτενείας] των αλτόσεων τῶν κατηχουμέ: ων, καὶ τῶν λο πῶν καὶ ἐκλιθη ὡμάριον, ἐκ του ( ώρω ) το φυλάσσω και έπιθηρω. Orarium ferre, est solorum diaconorum. Hi enim eis qui celebrant assistentes, et sanctarum orationum mysteria, et presbyterorum prolationes observantes, eis qui sunt in suggestu diaconis per orarium significant quando debeat fieri pronuntiatio seu prolatio petitionum catechumenorum et reliquorum; et appellatum est orarium ἀπό τοῦ ὁρῶ, quod est observo. Idem fere tradit Matthæus Blastares in synopsi Græcorum Canonum, cujus verba ex Græco codice ms. illustrissimi Præsidis Jacobi Augusti Thuani supra retulimus ad can. 22. Orarii ctiam mentio est, apud Curopalatam lib. de Official. Constantinopol.: Αρχιδιάκονος ςορών το σύνηθες αύτῷ στιχόριον. φορών δὶ ἐπ' αὐτοῦ καὶ φελώνην, οὺ μήν καὶ ἐπιτραχηλίον, ἀλλ' ὡράριον. Archidiaconus gestans consuetum suuni manipulum, tum insuper etiam penulum, non tamen et collarium, sed orarium. Übi Agmonius ώραριου εύχτικου μέλος psalmum oratorium perperam exponit. Hujus autem vocis origo omnino Romana est, ἀπὸ ἔξωθεν in Ecclesiam translata, falsaque Balsamonis notatio, ut seite observavit doctissimus Ca-saubonus in notis ad Vopiscum, ubi quid sit orarium apud profanos, sacrosque scriptores Latinos, Græcos ac Syros eruditissime explicat. Vide ctiam que de orario Lipsius olim observavit lib. 11 Elect. cap. 10.

μέρα αΐριω] Gentiles de suorum idolothytorum fer-culis, cuique suam partem apponebant (μέριδες apcan. 70 adnotavimus.

ού δεί έν ταις έκκλησίαις άγάπας ποιείν] Agapas olim in ecclesia post sacram synaxin fieri solilas testatur Chrysostomus serm. in dictum Pauli (I Corinth. cap. x1), Oportet hæreses esse. Fideles omnes, inquit, in conventious suis postquam audissent dectrinas, post preces, post mysteriorum communionem, soluta concione non mox domum conscendebant, sed divites alimenta et edulia domibus suis afferentes, pauperes vocabant, communesque saciebant mensas, communia prundia, communia convivia in ipsa ecclesia: alque ita a communione mensæ et pietale loci unaiquaque ad pietatem accendebantur.

ότι οὐ δεῖ χριστιανούς ἰουδαϊζεω¦ Hujus canonis pars desideratur in vulgato codice Tilii. Hanc vero ex incdito textu Græco Bibliothecæ Regiæ, Theodori

πυριακών ε γε δύναιντο σχολάζειν] Theodorus Balsamo in hunc canonem: Οι πατέρες, inquit, το μά εργάζεσθαι κατά τὰν κυριώνυμον, οὐκ ἀναγκαστῶς ἐπέτρεψαν, ἀλὸὰ προσίθεντο, εγε δύναιντο οἰ πιστοί εἰ γόρ ἐκ πενίας ἡ όλλης τινὸς ἀνάγκης καὶ κατὰ τὰν κυριώνυμον ἐργάζεταὶ τις, οὐ προκριματισθήσεται. l'atres die dominico non operari, non necessario mandarunt, sed adjecerunt, si possint fideles; si enim propter inopiam, vel uliquam aliam necessitatem, etiam die dominico fuerit aliquis operatus, præjudicium ei non afferetur. Sic Constantinus I. m de leriis, ubi die solis omnes quiescere statuit, opera tamen rustica in quibus vel mora vel procrastinatio magnum haberet periculum, prudenter excipit. Ruri positi, inquit, agrorum culturæ libenter licenterque inserviant : quoniam frequen-ter evenit ut non aplins also die frumenta sulcis, aut vinem scrobibus mandentur. Harmenopulus in Enchirid.: Έν τῆ κυριακή, και ταις λοιπαίς ιορταίς, και οί δικοταί και πάντις άργειτωσαν, πλήν των γεωργών. Die dominico cæterisque Jes is diebus tam judices quam reliqui quiescant, solis exemplis agricolis. Leo tamen imp. lege lata jussit σχολάζειν κατά την κυριακήν καί

τους , εωργούς.
ἐν βαλανείω μετά γυναικών ἀπολούε: θαι] Hesiodus
lib. n Operum et dierom, præcipit ne viri in muliebri baineo corpus abluant, μιδέ γυνοικείω λούτρω χρόα γαιδρύνεσθαι. Sie lavacra ab Hadriano imp. pro sexibus separatim exstructa tradit Ælius Spartianus in ejus Vita. Clemens Alexand inus lib. in Pædag., cap. 5, earum mulierum intemperantiam arguit, que communi balneo cum viris utuntar. Cyprianus tract. de Habitu virginum, balnea promiscua adire virginibus prohibet: Quid vero quæ promiscua balnen adeunt, quæ oculis ad libidinem curiosis pudori ac pudicitiæ corpora dicata prostituunt, quæ cum viros alque a viris nudæ vident turpiter, ac videntur, nonne ipsæ illecebram vitiis præstant? et Justinianus imp. iuter justas divertendi causas hanc etiam recenset, ἀνδράσι συλλούεσθαι, si commune lavucrum ckm viris habere audeant. Novel. 22, cap. 16, et l. 11 C. de Repu-

diis.

ἀγγέλους ὀνομάζειν] Hujusmodi etiam superstitionis genus jam D. Pauli ætate Colossis, Phrygiæ urbe sub Laodicæa metropoli viguisse, ipse testatur epist. ad Coloss. cap. 11, 18: Μηδείς, inquit, ύμας καταδρα-δευέτω θρησιεία τῶν ἀγγέλων, Nemo vos seducat in cultu Angelorum. Quem locum explicans Theodoretus, hujus canonis mentem refert his verbis: Qui legem, inquit, desendebant eos etiam ad angelos colendos inducebant, dicentes legem per eos datam. Mansit autem diu hoc vitium in l'hrygia et Pisidia: quocirca synodus quoque quæ convenit Laodicææ, quæ est l'hrygiæ metropolis, lege prohibuit ne precarentur angelos, et ne relinquerent Dominum nostrum Jesum Christum. Irenæus lib. 11, cap. 53: Ecclesia, inquit, per univerviis que in ecclesia parabantur, prohibet hic canon. In iis enim omnes simul promiscue, appositis cibis vesci debere, colligere facile est ex iis que supra ad can. 70 adnotavimus. Domini nostri Jesu Christi. Origenes contra Celsum lib. VIII: Τούτους δη άγγίλους άπό του έργου αὐτή μεμαθηκότες καλείν, εύρίσκομεν αὐτούς, διά τό θιείνε είναι, καί θεούς έν ταις ίεραις ποτε όνομαζομένους γιαφαίς: άλλ ούχ ώστε προστάσσεσθαι ήμεν τούς διακονούντας, καί φέροντας ήμεν τὰ τοῦ Θεοῦ, σέβειν καὶ προσκυγεῖν ἀντί τοῦ Θεοῦ. Πάσαν μέν γάρ δίησαν, καὶ προσκυγεῖν, καὶ έντευζιν, καὶ εύχαριστίαν, άναπεμπτέον τῷ ἐπὶ πάσει Θεοῦ διὰ τοῦ ἐπὶ πάστων ἀγγίλων ἀρχιερίως ἐμψύχου καὶ Θεοῦ. Angelos ex officio suo nominare docti, invenimus propter divinitalem quamdam interdum deus invenimus propter divinitatem quamdam interdum deus vocari a sucra Scriptura; sed non sic, ut jubeamur eos adorare, aut divinis honoribus colere, quamvis do-na Dei nobis afferant. Omnia enim vota, omnes interpellationes, deprecationes, et grutiarum actiones desti-nandæ sunt ad Deum rerum omnium Dominum, per majorem omnibus angelis summum Pontificem vivum Verbum et Deum. Augustinas licresi 39, tradit vetenes hæreticos suisse, qui et angelici dicebantur. Angesici, inquit, in angelorum cultu inclinati; ἀτρελικῶν μασque meminit Epiphanius licres. 60. Essenos etiam Judæovum hæreticos, angelis cultum adhibuisse testatur formula jurisjurandi quod ab eis exigebuisse testatu

ἀστρολόγούς] Sozomenus lib. 111, cap. 5, scribit Eusebium quemdam Emissenum ideo accusatum sisse, quod eam partem astronomiae quæ rerunn eventus prædicit prositeretur: Διεθάλλετο, inquit, ασκείσθαι τῆς ἀστεονομίας ὁ μέρος ἀποτελεσματικόν καλούσει. Εο nomine Aquila, e Judreo Christianus, Ecclesia expulsus est, ut resert Epiphanius lib. de Ponder. et mensuris: 'Ο οὐν 'Ακύλας, inquit, τῷ χειστεωνε μῷ ἐπίστευσεν ' ἀπὸ δὲ τῆς πρώτης αὐτοῦ ἔξεως μὴ μεταθίμενος, τοῦ πιστεύειν δηλουότι τῆ ματαία ἀστρουμία, τν ἀπροδώς ἐπεπαίδευτο ἀλλά κατά ἐπάστον τημέ αν τὸ θέμα τῆς αὐτοῦ γενίσεως σκεπτύμενος, ἐλεγούμενος τε ὑπὸ τῶν δεδασκάλων, καὶ ἐπιτιμόμενος ἐνεκα τού ου, μὴ διορθούμενος δὲ, ἀλλά καὶ φιλουεκῶς μάλλων ἀντιτιθέμενος, ἔξεώσθη πάλιν τῆς ἐκκλησίας ὡς ἄχραστις πρὸς σωτηρίον. Αquila igitur Christianismo credit; cum autem a primo suo habitu non discederet, a credendo ridelicet vanæ astrologiæ, quam exacte edoctus erat, sed quotidie positionem nativitatis suæ spectaret: redargutusque a doctoribus et increpatus est eccusa, se non corrigeret, sed polius contentiose opponeret, expulsus est rursum ab Ecclesia, relut inutilis ad salutem.

nins ad sautem.

γολακτήρια coρούντας | Hic canon ab Ecclesia ejici jubet eos qui phylacteria faciunt, et qui phylacteriis utuitur. Nicolaus I P. R. in resp. ad cons. Bulg. cap. 79: Perhibentes quod moris sit apud vos infirmis ligaturam quamdam ob sanitatem recipiendam serre pendentem sub gutture, requiritis si hoc agi de calero pubeamus; quod non solum agi non jubemus, rerum etiam ne fiat, modis omnibus inhibemus: hujusmodi quippe ligatura, phylacteria damonicis sunt inventa Cresutiis, et animarum hominum esse vincula comprobantur, ac ideo his utentes, anathemate apostolica decreta perculsos ub Ecclesia pelli pracipiunt. D. Basilius homil. in psal. xlv περώματα damnat characteribus insignita, et Chrysostomus homil. 43, in Matth. cap. xxiii, in eos invehitur qui sua atate ex phylacteriis ad collum suspensis sanctiores videri volebant. Sacerdotes, inquit, ex eo quod ab hominibus volunt rideri justi, phylacteria alligant circa collum, quidam vero partem aliquam Evangelii scriptam. Dic, sac rdos insipiens, nonne quoidie Evangelium in ecclesia legitur, et auditur ab hominibus? Cui ergo in auribus postea Evangetia nihit prosunt, quomodo eum poterunt circa collum suspensa salvare? Deinde ubi est virtus Evangelii in figuris litterarum aut in intellectu sensum? Si in figuris, bene circa collum suspendis; si in intellectu, ergo melius in corde posita prosunt quam circa collum suspensa, etc.

circa collum suspensa, etc.

iaυτόν αίτιασται] Hac loquendi formula usus est

D. Paulus Epist. ad Titum cap. 111, 11: Hæreticum D

hominem, inquit, post unam et alteram admonitionem
rejice, sciens quod perversus sit qui ejusmodi est, et
peccet, ἐν αὐτοκατάκριτος, a semetipso damnatus. Hieronymus ad illum locum Apostoli: Propterea, inquit,
a semetipso damnatus dicitur, quia fornicator, adulter,
homicida, et cætera vitia per sacerdotes de Ecclesia
propelluntur: hæretici autem in semetipsos sententiam
ferant, suo arbitrio de Ecclesia recedentes, quæ recessio propriæ conscientiæ videtur esse damnatio. Eusebius Emissenus homil. de pænit. Ninivit: Ipse sibi
displicet qui placiturus est Deo, ipse sibi quodammodo
sub privatæ cognitionis sententia et testis, et accusator.
Sic can. 29 concil. Carthaginensis vi: Si quis excommunicatus ante audientiam, communionem præsumpserit, ipse in se damnationis judicetur protulisse sententiam. Adde quæ de ca re observavit vir multæ lectiopis R. Fornerius lib. vi rerum quotid. 21.

ξοροφαγούντας | Ξπρογαγίας etiam meminit Epipha-

ήμ ρας του πάσχα έν ξηροφαγία διατελούσε πάντες υξ λαοί, φημί δε άρτω και άνε και ύδατε τότε χρώμενοι πρὸς εσπές αν: Per sex antem dies Paschatis, omnes populi in siccorum esu perseverant, pane, inquam, es sale et aqua tunc utentes ad resperam. Et post pauca, καί οδικο άπο νει μενόντων εν τη αυτή ξηροφαγία, sic permanentibus ipsis in eodem siccorum esu. Socrates lib. v, cap. 22, ubi de varia diversaque jejuniorum observatione ac dissonantia agit : Te és de rai Enpor ορτου μόνιυ μεταλαμβάνουσιν Quidam sicco pane solo vescuntur. Tertullianus ad Scapulam: Quando non geniculationibus ct jejunationibus nostris ctiam siccitates sunt depulsæ? et advers. Psychicos, c. 13: Bene autem quod et episcopi universæ plehi mandare jejunia assolent: non dico de industria stipium conserendarum. ut restræ capturæ est, sed interdum et ex aliqua sollicitudinis ecclesiasticæ causa, Itaque si et ex edicto hominis, et in unum omnes ταπεινοφρό noiv agitatis; quomodo in nobis ipsam quoque unitatem jejunationum et xerophagiarum et stationum denotatis? Græcus Scholiastes Harmenopuli sect. 5, tit. 3 : Τὸν πόρνον 6 νηστευτής ἐπὶ διετίων καταδικάζει, εἰ μόνον μέχρις ἐσ-πέρυς καθ' ἐκάστην κιστεύει, καὶ ξηροφαγεῖ. Scortato-rem jejunator ad biennium condemnat, si duntaxat usque ad vesperam quotidie jejunat, et siccis vescitur.

Can. pvn | Hunc canonem, qui in vulgato codice Tilii desideratur, ex mss. codicibus Balsamonis et Zonaræ restituimus. Exstat et in omnibus Latinis concilii

Laodiceni editionibus.

θυμελικούς | Isidorus thymelicos, musicos scenicos interpretatur, qui organis et lyris et citharis præcinchant : sic dictos quod olim in orchestra stantes cantabant super pulpitum quod θυμέλη νοcabatur. Julius Pollux Onomast. lib. iv : καὶ σκηνή μὲν ὑποκειτῶν ίδιον, ἡ δὲ ὁρχήστρα τοῦ χοροῦ, ἐν ἡ καὶ ἡ θυμέλη, εἴτε βῆμά τι οῦσα ἡ βωμός : Scena propria est histrionum; orchestra vero chori, in qua est et thymele, qua rel tribunal est rel ara, id est locus editior ubi actores saltabant. Phrynicus in ἐκλογῆ Atticorum verborum θυμέλην ait dictum τόπον ἐν τῷ θιάτρω, ἀφ' οῦ ἀνλητικοί καὶ κιθυρωδοί, καὶ ἄλλοι τινὲς ἡ/μωίζοντο. Vitruvius lib. v, cap. 8 : Apud Gracos, inquit, tragici et comici actores in scena peragunt : reliqui autem artifices suas per orchestram præstant actiones : itaque ex ea scenici et thymelici Græce separatim nominant. De thymelicis cliam fit mentio in 1. 10 ff. de politici., 1. A ff. de his qui not. inf., l. pen. de spectaculis C. Th.; thymelite dicuntur l. 21, de pistor., et l. 5, de Scenicis C. Th.

άλλά περιοδευτάς | Sic ex mss. codicibus Bibliothece Regiæ hunc locum emendavimus. Male vulgatus codex Tilii, ή περιοδευτάς. Hunc autem canonem explicat Balsamo his verbis: "Αλλοι μεν κανόνες εν ταϊς κόμαις καὶ ἐν τοῖς χωρίοις χωρεπισκόπους καὶ πρεσθυτέρους καθίστασθαι διωρίσουντο. 'Ο δὲ παρών κανών περιοδευτάς πορακελεύεται γίνεσθαι καὶ μὴ ἐπισκόπους, ἶνα μὴ γένηται εὐκαταφρόνητο; ἡ ἀρχεερωσύνη. Περιοδευτα: δὲ εἰσιν οἱ σήμερον προξαλλομενοι παρά τών ἐπισκόπων ἔξαρχοι. Οὐτοι γάρ περιοδεύους καὶ ἐπιτηροῦσε τὰ ψυχικὰ σφάλματα, καὶ καταρτίζουσι τοὺς πιστούς. Alii quidem canones in vicis el in pagis chorepiscopos el presbyleros constituendos definierunt. Præsens autem canon jubci fieri periodeutas, et non episcopos, ne dignitas episcopi vilis et contempta evadat. Sunt autem periodeutæ, qui hodie ab episcopis promoventur exarchi. Hi enim circumcursant, et delicta spiritualia observant, et fideles perficiunt. Zonaras: Περιοδευταί δὲ λέγονται, διὰ τὸ περιέχεσθαι καὶ κοταρτίζειν τοὺς πιστοὺς μὴ ἔχοντας καθάδραν οἰκίαν. Περιοδευταίν, ρετίοιαταντικ μότε τοι ελειος διώρισται κανόσι μήτε ἐπίσκοπον, μήτε χωρεπίσκοπον, μήτε περιοδευτήν, μήτε πεσδύτερον, μητε ἄλλον οἰασδήποτε ἀξίας κληρικόν, ἐπιδόσει χειροτονείσθαν. Ποτιπι et in Laodicena, aliisque veteribus synodis fit mentio. Hinc constat periodeutas a chorepiscopis distingui debere, qui a

quibusdam vulgo confunduntur. Sunt igitur περιοδευταί A in Ecclesia, circuitores sive visitatores, qui veluti episcoporum vicarii regiones civitatibus subjectas visitant ac circumeunt, nullamque propriam sedem habent, ut ait Zonaras. Sic medici περιοδευταί, circuitores, ut vertit vetus interpres l. 6, § 1, ff. de excusat. tut., qui circumeunt urbem causa sanitatis hominibus reddendæ, et medendi artem exercent. Visitatorum autem apud Latinos meminit Gregorius I epist. 2 lib. m ad Maximianum Syracusanum episcopum: Visitatores ecclesiarum, inquit, clericique eorum, qui cum ipsis per non suæ civitatis paræcias fatigantur, aliquod laboris sui capiant te disponente subsidium; et Joannes II P. R. in epist. 3 ad episcopos Galliæ, quæ tom. II Concil. exstat.

οὐ δεὶ ἰδιωτικούς ψαλμούς λέγεσθαι] Priscos Christianos, præter divina monumenta, psalmos quosdam et hynnos in Deuni componere ac decantare solitos fuisse testatur Eusebius lib. ii Hist. eccl., cap. 17: Hοιούσιν ἄσματα, inquit, και ὕμνους εἰς τὸν Θεὸν, διά παντοίων μέτρων και μελών ρυθμοῖς σεμνοτίροις χαι άσσοντες: Β Cantica et hymnos omni metrorum et rhythmorum genere in Dei honorem conficiunt. Et lib. v, cap. 28: Υαλμοί δὲ όσοι καὶ οἰδοὶ ἀδειρῶν ἀπωιχῆς ὑπὸ πιστῶν γριφείσαι, τὸν Αὐ, ον τοῦ Θεοῦ τὸν Χριστὸν ὑμνοῦσι θεολ λγοῦντες: Quot sunt psalmi et hymnia fratribus fidelibus antiquitus perscripti, qui Christum Verbum Dei, rerum Deum esse hymnis concelebrant. Idem lib. vii,

tous antiquius perscripti, qui Christim Verbum Dei, verum Deum esse hymnis concelebrant. Idem lib. vin, cap. 30, de Paulo Samosatemo loquens: Ψαλιούς δέ, inquit, τούς μέν ες τὸν Κύριον καῶν Ἰπτοίν Χριστὸν παύσας, ὡς δη νιωτέρους καὶ νιωτέρουν ἀνδρῶν συγ ράμματα: Psalmos qui in Domini nostri Jesu Christi honorem dicebantur velut recentiores et recentiorum hominum sustulit. Sed et Clementis P. R. epistolam ad Corinthios scriptam, olimi in Ecclesia legi solitam refert lib. m, cap. 16, et lib. ιν, cap. 23. Semel autem scriptis aliis quam sacris in Ecclesia receptis, multa simul lapsu temporis cum ab imperitis vitiosa, tum ab hæreticis depravata et falso conficta irrepsere, ut norunt periti historiæ ecclesiasticæ. Hujusmodi C

crgo scripta prohibet hic canon, statuitque ne qui in Ecclesia legantur nisi soli libri canonici Veteris et Novi Testamenti. πρὸς ἐλάμονα μία] Hæc verba, quæ in codice Tilii

omissa sunt, ex codicibus mss. Balsamonis et Zonario restituinus; neque aliter numerus epistolarum Pauli hoc canone comprehensus perfectus esset. Exstant etiam in veteri Latina editione Concilii Lacdiceni,

tomo primo Conciliorum, et in collectione Isidori Mercatoris.

τής δι Κωνσταντινουπόλει κανόνες ζ | Hi septem concilii Constantinopolitani i canones exstant in vulgato codice Tilii, et in codicibus miss. Balsamonis et Zonaræ, et tomo primo Conciliorum œcumemicorum Græce et Latine, Pauli V papæ Rom. auctoritate, Romæ editorum an. 1608.

διοίκησεν ] Diœcessos vox nibil alind quam administrationem sonat, quo nomine olim Græci quamvis ditionem seu provinciam vocabant, in qua præses vel prætor jus dicere ac conventus agere consueverat. Id D docet Strabo lib. xiii de Phrygia, aliisque Asiæ regionibus loquens: Τοὺς Ῥωμεῖους, inquit, μὰ κατὰ φῦλα δι λεῖν αὐτοὺς, ἀλλὰ ἔτιρον τρόπον διατάξαι τὰς διοικήσεις, ἐν αἰς τὰς ἀγοραίους [F. ἀγος ὰς] ποιοῦνται, καὶ τὰς δικαιοδοσίας: Non per gentes Romani loca ista diviserunt, sed alio modo diœceses instituerunt, in quibus fora sunt et jus dicitur. Endem notione Cibyraticam diœcesini inter maximas Asiæ diœceses haberi tradit, ἐν ταῖς μεγίσταις ἔξετὰζ:ται διωκέσσει τῆς Ασίας, ἡ κιθυρατικὰ. Βις α Cicerone accipitur epistola ad Thermum: Si quid, inquit, Genucilius habebit cum aliquo Itellesponito controversiæ, peto ut in illam diæcesim rejicius. Et de se proconsule epistola ad P. Servilium: Εκ provincia mea Ciliciensi, cujus scis tres diœceses Asiaticas attributas fuisse. Diviso autem a Constantino imperio latior fuit diœceseos appellatio. Sic enim vocabatur administratio multarum simul provincia-rum. Theodorus Balsamo in can. 9 concil. Chalced.:

Acolemais δί ἐστιν ἡ πολλός ἐπαρχίας ἔχουτα ἐν ἐαυτῆ, Diæcesis multas sub se habet provincias. Ea significatione diæcescon frequens mentio exstat in Notitia Imperii et constitutionibus impp., ubi diœceses et provinciæ passim reperiuntur distinctæ, idque perspleue indicat Theodosius in l. 14 Cod. de Fund. patrimonial., his verbis: Jubenus omnes, inquit, qui in quacunque diæcesi, aut quacunque provincia, vel ciritate per quadraginta annos ex quocunque titulo rel sine titulo possederint, nullam actionem formidare. Hæc vero orbis Romani divisio πολετική e republica in Ecclesiam imitatione quadam derivata est. Hinc frequens diæceseon mentio apud rerum ecclesiasticarum scriptores, et passim hoc codice, can. 169, 178, 187, 195, et 206, et in actis concilii Ephesini: Ἐπίσκοποι ἐκ διαφόρων διοικόστον καὶ ἐπαρχιών συνημένοι. Ερίσκορί ex diversis diæcesibus uc provinciis congregati. Sed de his plenius disseremus in nostra Geographia sacro-politica, quam brevi, Deo dante, publico dabimus.

Κωνσταντινουπόλεως ἐπίσχοπον ἔχειν τὰ πρεπ εἰα τῆς τιμῆς Supra can. 6, ἀχολουθία τῆς τιμῆς Ju-tinian us imp. novel. constit. 131, cap. 2: Θεσπίζο εν χωτά τοὺς τῶν ἐκχ ησιαστικῶν κανόνων ὅςους, τὸν ἀγιώτατον τῆς πρεσδυτέρας Υώμης πάππαν πρῶτον είναι πάντων τῶν ἰερέων τὸν δὲ μακαριώτατον ἀρχιππίσχοπον Κωνσταντινουπόλεως τῆς νέας 'ώμης δευτέραν τάζιν ἐπέχειν, μετὰ τὸν ἀγιώτατον ἀποστολικὸν θρόνον τῆς πρεσδυτέρας Υώμης, τῶν δὲ ἄλλων πάντων πρυτιμῶσθαι. Sancimus, secundum ecclesiasticorum canonum definitiones, sanctissimum senioris Romæ papam, primum esse omnium sacerdotum: beatissimum autem archiepiscopum Constantinopoleos novæ Romæ secundum haber locum post sanctam aposolicam sedem senioris Romæ: aliis autem omnibus sedibus præponatur.

autem omnibus sedibus præponatur.
τόμου τῶν δυτικῶν | Per tomum Occidentalium intelligit fidei expositionem in synodo Antiochena sub Meletio celebrata anno 378, ad Damasum urbis Rom. episcopum, cæterosque Occidentis episcopos missam.

episcopum, ceterosque Occidentis episcopos missam. α ρετικοίς μη έξη κατηγορίας ] Justinianus legem edidit, ne adversus orthodoxos, hæreticis testimonii dictio esset, l. 21 C., de Hæret.: Sancimus, contra orthodoxos quidem litigantes nomini hæretico, vel his etiam qui Judaicam superstitionem colunt, esse in testimonia communionem: sive utraque pars orthodoxa sit, sive altera. Athanasius Apolog. 2: Meletiani scilicet sunt, qui sic se accusatores præbent, homines prorsus fide indigni, ut et schismatici, et hostes Feclesiæ.

μείζους συνόδω τών τῆς διοικήσεως έπισ όπων ] Can. 91 hujus codicis μείζονα ἐπισκόπων σύνοδον dixit, hoc est synodum diœceseos. Sic in actis concilii Ephesini, Ἡ συνέλθοῦσα σύνοδος ἐν λλεξακδρεία ἐκ τῆς λληνπτακῆς διοικήσεως, Synodus ex diœcesi Ægypti Alexandriæ congregata. Item, ἡ ἀγια σύνοδος τῆς λνατολικῆς διοικήσεως, Sancta synodus d'œceseos Urientalis. Synodi quoque diœceseos meminit 1. 25, de Episc. et cler., C. Th.: Si qua sunt ex quibusdam dissensionibus lexibusque delictis ad religionis observantiam pertinentia, locis suis et a suæ diœceseos synodis audiantur. Ejus generis fuisse Aquilcie nise concilium, cui Ambrosius Mediolanensis præfuit, ex epistola impp. Thesdosii et Valentiniani liquet, qua jubent episcopos ex diæcesi (Italiæ) in Aquileiensium civitatem ad concilium connenire.

τής ἐν Ἑφέσω κανόνες η ] Ili octo concilii Ephesini canones exstant in codice Tilii et in codicibus mss. Balsamonis et Zonarre, et in actis concilii Ephesini tom. I Concil. œcumenicorum Romæ edit. an. 1608, sex scilicet priores p. 499, duo vero posteriores p. 442 et 497. Hi vero omnino desiderantur in Latino codice Canonum Ecclesiæ Romanæ. Itaque ut hæc lacuna expleretur, Jo. Wendelstinus, qui primus ipsum codicem Romanum Moguntiæ edi curavit an. 1523, se synodicam epistolam Ephesini concilii, una cum duodecim capitulis contra Nestorium, huic adjunxisse scribit, sed non animadvertit illam epistolam synodicam et duodecim anathematismos illi subjectos, non esse Ephesini concilii, sed Cyrilli duntaxat et

synodi diœcescos Ægypti, ut testatur illius epistola: A de Vit. ranct., lib. 111: 'Ο δε ἀπόστολος φανείς αὐτη κατά inscriptio, quæ Grace et Latine exstat inter acta όταρ, είπε πρός αὐτήν ε Απελύε είς τὸν προσμουάρεον τῶς concilii Ephesini Romæ edita an. 1608 et in codice ἐκκλησίας, τὸν λεγόμενον Σαβούνδιον, τὸν μανσιονάρεον, ms. V. C. l'etri Stellæ, his verbis: Τῷ τὐλαθεστάτω καί δεοφιλεστάτω συλλειτουργώ Νεστορίω Κύριλλος παι ή συν-έλθουσα σύνοδος εν 'Αλεξανδρεία της Αίγυπτιακής διοι-πέστως εν Κυρίω χαίρε ν: hoc est (ut habet vetus codex scriptus litteris majusculis bibliothecæ V. C. Jo. Bochardi domini de Champigni, qui nune apud Venetos pro rege Christianissimo legationis munere fungitur), Sancto fratri Nestorio episcopo Cyrillus episcopus, et uæ convenit apud Alexandriam synodus ex Ægyptia diæcesi in Domino salutem.

έξουσ ας ποσμικής τύφος ] Sic Africani Patres, cum de transmarinis appellationibus ageretur, in epistola synodica ad Bonifacium P. R.: Credimus, adjuvante misericordia Domini Dei nostri, quod tua sanctitute Romanæ Ecclesiæ præsidente nou sumus jam istum typhum passuri; et in epistola ad Coelestinum P. R., que ibidem exstat, Exsecutores etiam clericos restros cuibusque petentibus nolite mittere, nolite concedere, tucem symplicitatis et humilitatis diem, Deum videre cupientibus præsert, videamur inducere. Quæ quidem synodicæ epistoke exstant in Godice Canonum Ecclesiæ Romanæ et tom. I Concil. Eadem verba repetit Carolus Calvus Francorum rex in rescripto apo-logetico ad Iladrianum II P. R., cap. 10 (tomo I Con-stitut. imperial. a Melchiore Goldasto nuper edito), cum de Hincmaro Landunensi, hoc est de transal-pinis appellationius ageretur: Scriptum est etiam, inquit, in præsatis litteris nobis ex nomine vestro di-rectis de Il incmaro, hoc modo : « Volumus et auctoritate spostolica jubemus, ipsum Hincmarum Laudunensem episcopum, vestra fretum potentia, ad limina sanctorum, nostramque venire clementium, etc. >; quæ relegentes, licet contra morem decessorum ac prædecessorum restrorum hoc dictum invenimus, id est umbrosum seculi typhum inducere in Ecclesiam snam; qua lucem simplicitatis et humilitatis diem Domini videre deside- C rantibus præfert, tamen de roluntate non dubitavimus, mia humano animo sacile potest subripi, quod ex de-liberatione conveniat. Typhi etiam vocabulo usus est D. Augustinus lib. 11 de baptismo cap. 3, ubi priora concilia posterioribus emendari scribit, Cum aliquo, inquit, experimento rerum aperitur quod clausum erat, et cognoscitur quod latebut, sine ullo typho sacrilegæ superbiæ, sine ulla inflata cervice arrogantiæ, sine ulla contentione lividæ invidiæ, cum sancta humilitate, cum pace catholica, cum charitate Christiana. ελευθερίων] D. Paulus Epist. ad Galatas cap. v. 1:

Το ελευθερία, η Χριστός ή νας ήλευθέρωσε, στήκετε, καί μο πάλεν ζύγω δουλείας ένέχεσθε: In libertate qua Chri-stus nos liberarit, state, et ne econtrario implicemini serritutıs jugo.

παραφούρου Mansionarium, sie recte vertit Dio-nysius Exiguus in codice Canonum Ecclesiæ Romaucc. Justinianus 1. 46 C, de Episc. et cler., inter eos qui res ecclesiasticas administrant παραμοναρίους etiam recenset. Paramonarii autem sunt villici sive actores possessionum ut scribit doctissimus jurisconsultus Jacobus Cujacius ad tit. 5 C. de Episc. et cler. Villicus (auctore Isidoro lib. ix Etymolog., cap. 4) proprie villæ gubernator est, unde a villa villicus nomen accepit. Interdum autem villicus non gubernatorem villæ, sed dispensatorem universæ domus, Tullio interprete, significat, quod est universarum possessio-num et villarum dispensator. Villicus a Varrone lib. de Re Rustica, cap. 2, dicitur qui præest pago, et totius rei rusticae curam habet. Paramonarii igitur sive mansionarii a mansione dicuntur. Mansio est μονή, χαταμονή, παραμονή. Mansiones in jure et apud Symmachum, Sidonium, Cassiodorum, Lampridium, sunt ἀλλαγαί, συστήματα, quæ diversoria appellan-tor mansionatica, hoc est habitationes, ad quas viantes interventu noctis se recipiunt. Gregorius dialogo

όναρ, είπε πρός αὐτάν ε "Απελύε ε'ς τὸν προσμονάριον τὰς έκκλησίας, τὸν λεγόμενον Σαβούνδιον, τὸν μενσιονάριον τὰς καὶ αὐτός δοίη σοι τὰν ὑγιίαν. Apuleius lib. 1ν. Quod in proximo nobis habenda esset mansio, et totius viæ finis quieta: et separantur a civitatibus et oppidis. Unde etiam in legibus et historiis Francorum et Germanorum hæ voces, mansus, mansuarii, et massarii.

είς άφηλίχων έπετροπήν | Justinianus novel. consti . 123, cap. 5, prohibet episcopos et monachos ex quacunque lege tutores aut curatores cujuscunque personæ fieri. At presbyteros, diaconos et hypodiaconos jure agnationis vel cognationis admittit ad legitimam tutelam, et ad curam quam propria voluntate et sua sponte suscipere volucrint. Inviti ergo nullam tutelam vel curam suscipiunt, ne abstrahantur a precibus et sacris. Cyprianus lib. 1, epist. 9 : Jam pridem in concilio episcoporum statutum (est) ne quis de clericis et Dei ministris tutorem vel curatorem testamento suo constituat, cum singuli divino sacerdotio honorati, et cuncti in clericali ministerio constituti, non nisi altari et sacrificiis deservire, et precibus atque orationibus vacare debeant. Leo imp. novel. const. 68: Τοις παλαί νομοθέταις έδο εν άπογών σθαι, με μετέχειν Τως παλαι νομοθεταις εδοίεν απορηνισσαι, με μετεχειν του πράγματος μιτε μοναζοντας, μιδ' ότοις ό ίερος είκειουται κλήρος. Συνείδον γαρ ώς τους άνακειμίνους προς θείαν λειτουργίαν δεί των έξωθεν όχλων και περισασμών άπηλλάχθαι. Όσην δε ποιδοτροφίαι ναι ά λως οίκονομίος είς το περισπάν και αφέλκειν της έφειλομένης θεω θεραπείας Ισχύν έχουσεν, ηγνόησεν ούδεις. Όλον γαρ ώς τα πολλά βίον τη ού πόνω \* φρουτίδι την έπετροπων ταύτην οι λαχόντες συνδέδενται. Veleribus legislatoribus edicere visum est, ne monachi aut quoscunque sucer ordo devinctos habet, tutorum officio fungantur. Intellexerunt enim, qui divino ministerio consecrati sunt, hos ab externarum rerum occupationibus et molestiis liberos esse o ortere. Quantum autem alendorum et alioqui regendorum puerorum cura hominum animos distruhat, ut quæ Deum debite colere impediat, nemo ignorat: tota enim plerumque vita tutores laboriosis istis curis irretiti tenentur. Quantum autem episcopi et monachi arceantur a muneribus tutelæ vel curæ, possunt tamen ex d. novel. 68 Leonis Sophi esse exsecutores testamentorum, quos etiam ἐπιτρόπους vocari dicit, nempe tutores ultimarum voluntatum. lli sunt dispensatores tantum, at personarum vel bonorum nullo modo tutores aut curatores esse debent.

ο χειροτονούμενος επικηρύττοιτο ] Qui ordinandus est in Ecclesia prædicetur. Id est, palam et publice prædicatus vel nominatus, ut ait canon 38 hujus codicis, ascribatur ministerio hujus vel illius Ecclesiæ, quod posteriores dixerunt, neminem sine titulo ordi-nari debere. Eadem notione sacerdotes prædicari dixit Lampridius in Alexandro Severo. *Ubi aliquis*, inquit, roluisset vel rectores provinciis dare, vel præpositos sacere, vel procuratores, id est rationales ordinare, nomina eorum proponebal, hortans populum us si quis quid haberet criminis, probaret manifestis re-bus; si non probasset, subiret pænam capitis. Dice-balque grave esse, cum id Christiani et Judæi facerens in prædicandis sacerdotibus qui ordinandi suut, now fieri in provinciarum rectoribus, quibus et sortunæ kominum committerentur et capita. Is fuit vetus mos Ecclesiæ in episcopis ordinandis, ut rogarentur suffragia non modo cleri, sed etiam populi; atque us omnium de eo qui ordinandus erat judicia sciscitarentur, illius nomen plebi publice proponebatur, facta omnibus potestate quidquid vellent eis objiciendi. Et hoc est quod scribit Balsamo ad can. 5concilii Laodiceni, ἐν ταῖ; ψήφοις λέγονταί τινα πολλάτις καὶ ἀνάξισ χάριν τῶν ψηφιζομένων; et Zonaras ad ean. 1 Apost., cujus verba supra retulimus in adnot. ad can. 109. Hujus antiqui moris vestigia etiam exstant apud Cyprianum lib. 1, epist. 4, postquam retulit quomodo Eleazarus Aaronis filius sacerdos fuisset creatus: Coram omni sunagogu inquit. inhet Deva set creatus: Coram omni synagogu, inquit, jubet Deus

<sup>\*</sup> Non video quomodo construenda phrasis, si legatur οὐ πόνω. Forte legendum δυσπόνω. Εμιτ.

constitui sacerdotem, id est instruit et ostendit ordina- A modum aliquantum temporis alebatur. Hinc Tertull.hosciones sacerdotales non nisi sub populi assistentis conscientiæ fieri oportere, ut plebe præsente vel detegan-tur malorum crimina, vel bonorum merita prædicentur, ut sit ordinatio justa et legitima, quæ omnium suffra-gio et judicio fuerit examinata. Et post pauca sic ait : Episcopus deligatur plebe præsente quæ singulorum vitum plenissime novit, et uniuscujusque actum de conrersatione perspexit. Idem lib. v, epist. 5, presbyteros, diaconos, et plehem universam altoquitur his verbis: In ordinandis clericis, fratres charissimi, solemus vos ante consulere, et mores ac merita singulo-rum communi consilio ponderare. Nec dissimilis apud veteres Romanos fuit lex Domitia de sacerdotiis, a Domitio Ænobarbo tribuno plebis lata: Ut non sacerdotum collegia, quem vellent coopturent, sed populi id beneficium esset; et Licinia a Q. Licinio promut-gata: Ut sacerdotum cooptatio ab ipsorum collegio ad populum transferretur.

τον έξαρχον της διοικόστως ] Tres olim crant epi-scoporum gradus, episcopi scilicet civitatum, metro- B politani provinciarum, exarchi diœceseon, ut ex hoc canone constat, et can. 195 hujus codicis infra. Sic in concilio Antiocheno H, inter acta concilii Chalcedonensis tom Il Concil. donnus Antiochie episcopus, exarchus diecessos Orientalis dicitur. Exarchi pus, exarems anæceseos Grientalis dicitur. Exarchi autem dioceseon sunt patriarchæ, quibus integræ dioceses erant attributæ. Id testatur Zonaras ad hunc canonem: Ἐξάρχους δὶ τῶν διοκήστων, τοὺς πατριάρχως εναί φασι. Sed de his alius erit, ut spero, disserendi locus. Porro hujus canonis definitionem de ordine judiciorum confirmat Justinianus l. 45 C. de episc. et cler., et l. 30 C. de episcep. aud., et novel. 123, cap. 22.

Πάνητας ἐπιστολίοις εἰρηνικοῖς ὁδεύλεν Εἰρηνικῶν etiam meminit can. 86 et 87 hujus codicis supra. Harum ktterarum frequentem usum inter Christianos fuisse testatur Gregorius Nazianzenus lib. 1 contra Julianum his verbis : Έτι δε καταγώγια πάξασθαι και ζενώνας, και την είς τους δευμένους φιλανθρωπίαν, την δε άλλην επόσην και την έν επιστολιμαίοις συνθήμασι, οξ, ήμεις εξ εθνους είς εθνος τους χράζοντας παραπίμπομεν. Constituebat etiam diversoria ædificare, ac domos excipiendis hospitibus dicatas, simulque humanitatem erga pauperes adjungere, cum aliam tum eam que in notis sire tesseris epistolaribus consistit, quibus eos qui inopia premuntur, ex gente ad gentem transmittimus. Et So-zomenus de eodem Juliano loquens lib. v, cap. 16: Ούχ πκιστα δέ, imiluit, ζηλώσαι λέγεται τὰ συνθύματα των έπισκοπικών γραμμάτων, οίς έθος ἀμοιδαδόν τούς ξένους ὁποιδύποτε διώντις, καί παρ' οίς αν ἀφίκωνται, πάντως κατάγεσθαι, καί θεραπιέκς ἀξιούσθαι, οία γε γνωρίμους και φιλτάτους διά τάντου συμβόλου μ. ρτυρίαν: Præcipue vero amulatus esse dicitur notas sive tesseras litterarum episcopalium, quibus solent invicem peregrini quocunque proficiscuntur, et a quibus veniant, hospitio czcipi, el solalia promereri, lanquam noli el amici propler signi sive lesserer lestimonium. Επιστολιμαία in ecclesiastic's litteris scribendis, ne fraus irreperet, episcopi utebantur. Sic apud Procopium συνθηματικώς γράφειν, pernotas scribere: Καί πρός τὸν Αχαιὸν, inquit, ἐπιστολάς γεγραμμέια: συνθηματικώς εξαπίστειλαν. Latini scriptores ecclesiastici litteras formatas vocant, co quod certa forma certisque notis erant conceptre. Qui igitur peregrinabantur ejusmodi tesseras episto-lares sive formatas epistolas deferentes, quocunque pergerent hospitio suscipiebantur, illisque pro viatico erant. Lucianus in Peregrino : Ἐξήτι οὐν τὸ δεύτερον πλανησόμενος, ίκανα έφόδια, τούς χριστιανούς έχων, ύφ' ών δορυφορούμενος, iv απασιν αφθύνοις τν, και χρόννν μέν τινα ούτως ibooksto: Secunda peregrinatione suscepta egre-ditur vagaturus, satis sibi viatici in Christianis repositum csse existimans, a quibus quaquaversum incedebat sti-patus, in omni agebat rerum abundantia, atque ad hunc

pitalitalis contesserationem dixit, mutuato ἀπ' ἔφωθεν vocabulo. Antiqui enim apud gentiles instituti fuit ut hospitii necessitudo non modo inter privatos, sed etiam inter populos ac civitates contraheretur. Quod genus amicitiæ προξενία, ίδιοξενία Græcis, Latinis publicum et privatum hospitium dicebatur; cujus nola ac pignus fuit tessera hospitalitatis, eoque federe apud eos mutum amicitim fovebantur, qum etiam ad posteros manabant. Plautus in Pœnulo:

Si ita est, tesseram
Conferre si vis hospita em, eccam attuli.
Agedum huc o tende, est par probe : nam habeo domi,
O mi hospes! salve multum, nam mihi tuus pater,
Pater tuus er; o mihi hospes Antidamas fuit,
Hæc mihi hospitalis tessera cum illo olim fuit.

Hospitibus tessera dabatur ut hospes agnosceretur: hinc qui jus hospitii violasset, tesseram confregisse dicebatur, Idem in Cistel, :

Abi quærere ubi tuo jurciurando satis flet subsidit, Hic apud nos jam Alcesimarche confregisti tesseram.

συστατικός ἐπιστολός] Συστατικά γράμματα can. 191 hujus codicis. Harum epistolarum meminit D. Paulus II ad Gorinth. cap. in, 1: Μά χραζομέν, ως τενες. συστατικών ἐπιστολών πρός ὑμλες, ἡ ἰξ υμών συστατικών; Numegemus, ut nonnulli, commendatititis epistolis apud τος, aut a vobis commendatititis? Συστατικαί autem, hoc est commendatitiæ epistolæ dicuntur, quæ dantur hoc est commendatitiæ epistokæ dicuntur, quæ dantur clericis aut laicis a communione separatis, aut ignotis in aliam civitatem abeuntibus, ipsos toci illius episcopo commendantes, ut censuris solutos vel fideles existentes. Zonaras hic et in can. 13 Apostol. : Συστατικεί δὶ ἐπιστολαὶ λίγονται, αὶ ἰγχειριζόμεναι κληρικοῖς ἡ λαικοῖς ἀφωρισμένοις ἡ ἀγνώσιοις ἐν ἐτέρα πόλει ἀπισύσι, καὶ συνιστώσαι τῷ ἐν τἡ πόλει ἐπεινὰ ἐπιστολα ἀνδρα; ὡς λυθίντα; τῶν ἐπιτιμών . ἡ πιστούς ὅντα; ; et Græcus scholiastes Harmenopuli in epitome canonum sect. 2, tit. 5, et sect. 5, tit. 1, Συστατικαὶ, inquit, ἐπιστολα εἰσιν αὶ διδόμεναι τοῖς πι τριοπο canonum sect. 2, til. 5, et sect. 5, til. 1, Συστατικαί, inquit, ἐπιστολαί εἰσιν κι διδόμεναι τοῖς ὑπὸ ἐπιτίμιον. εἰς ἀθώωνικ, καὶ ἐτίρω αὐτοὺς ἐπισκόπω συνιστώσει πρός κοινωνίκν: Commendatilæ litteræ sunt quæ censuræ alicui subjectis dantur ad eorum pur-gationem, et per quas alteri episcopo commendantur ad communion.m. Adde quæ ex Matthæo Blastare vir eruditissimus G. Labbæus suis in synopsim Basilicum observationibus inseruit. Porro observandum est veobservationibus inseruit. Porro observandum est veteres Christianos in recipiendis commendatitiis litteris, ne fraus irreperet, accuratam adhibuisse examinationem fidei illorum qui eas ferebant. Qua de re exstat canon 3 qui dicitur Apostolorum. Hunc morem indicat Lucianus in Peregrino de Christianis loquens: Βαταφρονούσιν είν απάντων έξίσης, και κοινά ήγουνται άνευ τινές άκριδούς πίστεως τα τοιαύτα παραδεξάμενοι. Apud illos, inquit, omnia ex æquo habentur contemptai, existimanturque esse communia quæ citra fidem exacts exploratam in communem us.m a quocunque deserente suscipiunt. Il etiam statuit concilium Eliberitanum συνθήματα, et συνθήματα γραμμάτων, certa quælam can. 58: Placnit ubique et maxime in ev toco in que crant signa ac symbola sive note ac tesseræ, quibus D primæ cathedræ constitutus est episcopus, ut interrecan. 58 : Placuit ubique et maxime in eo loco in que gentur hi qui communicatorias litteras tradunt, an

omnia recte habeant, et suo testimonio comprobent. ἀγνώστους ] Ilunc locum emendavimus ex codice ms. Zonaræ, bibliothecæ Regiæ. Hanc etiam emeadationem confirmat Matthæus Blastares mentem hujus canonis referens in codice ms. illustrissimi Præsidis! Augusti Thuani: 'Ο τῆς ἐν 'Αντ οχεία ἐδοριος, ξέπος καληρικούς καὶ ἀγνώστους κελεύουσε με, λειτουργείς, συτατικών ἄνευ τοῦ οἰκειου ἐπεσκόπου. Male vulgatus codex Tilii et cod. m. Balsamonis, ἀναγυώστας. διάκουον γυναϊκα ἐτῶν τεσσαράκουτα ] B. Paulus 1 at Timoth. v, 9, viduarum seu diaconissarum πειαξεπο

definit, ut sint annorum sexaginta: Χήςα καταλεγάσθω μὰ έλαττον έτων έζάκοντα, Vidua eligatur non miner sexaginta annis. lisdem vestigiis insistens Theodosius imp. constituit, τὰς γυναϊκας ὑπέρ ἔξήκοντα ἔτη γέναιτο 🐾

<sup>\*</sup> Legei.dum videtur εἰ μὰ ὑπέρ έξάκοντα έτη γίνουπο. Ευιτ.

εστον πρόστα/μα: Non esse mulieribus m'nisterium committendum, nisi sexagesimum ætatis annum excesserint secundum Pauli apostoli verbum. Et Valentinianus 1. 27 C. Th. de Episc. et cler. : Nulla nisi emensis sexaginta annis, secundum præceptum Apostoli, ad diaconissarum consortium transferatur. Tertullianus de Velandis Virg., de viduis loquens: Ad quam sedem, præter annos sexaginta, tantum univiræ, id est nuptæ aliquando eliguniur, sed et matres et quædam educatrices filiorum. Hieronymus lib. ii Comment. in Isaiam: Non ecclesiasticis sustentatur vidua alimentis, nisi que sexaginta annorum est, et maturitatem habet mo-rum pariter et etatis. Postea indultum est ut anno quinquagesimo eligi possent, novella 6, cap. 6, sed et quadragesimo, et hoc canone, et novel. 123, cap. 13.
δ ξαμίνη τέν χειροθισίαν] Πία χειροθισία pro impositione manuum benedictionis accipitur, non ordina-

tionis. Vide adnot. ad can. 19 et 115, supra.
τὰ λειτουργία ] De diaconissarum ministerio agit
auctor Constit. apost. lib. m, cap. 15: Elige diacomissam fidelem et sanctam, ad mulierum ministeria,
nam accidit aliquando cum in aliquorum donos diaconum ad mulieres mittere non potes propter infideles : mittes igitur mulierem diaconissam, propter improborum cogitationes, nam ad multos usus muliere diaconissu indigemus : ac primum cum illuminantur mulieres. Et Epiphanius hæres. 79 contra Collyridianos : καί ὅτι μέν διακουεσών ταγμα έστεν είς των έκκλησιαν, άλλ' ολχέ εές το εερατεύειν, ούδε τι έπιγείρειν έπιτρέπειν' ενεκεν δε σεμνότητος του γυναικείου γε ους, ή δι ώραν δυτρου, ή επισκέψεως πάθους, ή πόνου, και ότε γυμνωθείη σώμα γυναίου. Ένα μπ ύπο άνδρων ιερνυργούντων (ενθιία, ἀλλ' ύπο της διακονούσης: Diaconissarum quidem ordo est in Ecclesia, sed non ut sacrificent, nec tale quidess in accressa, sea non us sacrificent, net late qua-pium aggredi permittantar, verum reverentiæ muliebris gratia, ait propter horam baptismi, aut affectionum laborumque visitationem, et quando nudatum fuerit corpus mulieris, ut ne a viris sacrum facientibus aspi-siatur, sed a ministrante muliere. Et in compendio ( totius operis, ubi sui temporis Ecclesiæ formam describit p. 465 : Κνὶ διακίνισσαι δε καθιστανται εἰς υπερεσίου γυναικου μόνου διά την σεμνότατα, αν χριία κατασταία λούτρου ένεκα, ή ἐπισκέψεως σωμάτων : Dia-conissæ constituentur ad solum muiserum ministe ium, gravitatis et reverentiæ seu pudoris, atque charitatis causa, si opus fuerit, baptismi gratia, aut inspectionis corporum. Hieronymus ad Nepotianum, Multas, inquit, anus alit Ecclesia, quæ officium ægrotanti præstant, et beneficium accipiunt ministrando. Adde Ju-stiniani novel. 6, cap. 6, ubi diaconissas baptismo ministrare tradit. Quale autem fuerit diaconissarum in baptismo ministerium, indicat synodus Carthaginensis iv, can. 12: Viduæ, inquit, vel sanctimoniales que ad baptizandarum mulierum ministerium eliguntir, tam ad officium instructæ sint, ut possint apto, sive aperto et sano sermone docere imperitus et rusticas mulieres, quo tempore baptizandæ sunt, qualiter et baptizatori respondeant, et accepto baptismate vivant. Pauperum etiam et carcere vinctorum curam habe- D bant, et pleraque alia pietatis officia eis commenda-bantur. Illud autem diaconissarum officium hodie in Ecclesia sublatum est.

indizou ] Olim ab impp. dabantur Ecclesiis id poscentibus čzózze, sive defensores, qui laici erant; quorum officium erat vim onnem ac tumultum ab ecclesia et pastoribus arcere, et operam dare ne quid in ecclesia per vim aut sordes fieret : nov. 56. Codex canonum Ecclesiæ Africanæ can. 75: Ab impp. visum est postulandum, propter afflictionem pauperum, quorum molestiis sine intermissione fationalur ecclesia, ut defensores eis adversus potentias divitune, cum epi-

scoporum provisione delegentur.
Hic canon 206, et qui proxime sequitur 207, exstant in codice Tilii, et apud Balsamonem et Zonaram. ἐν τοῖς βυρδαρικοῖς | In Barbarico, hoc est solo Barbarorum: sic accipitur in Codice canonum Ecclesice

διακονίαν μη έπιτρεπισθαι κατά το άποστόλου Παύνου Λ Africana, can 52: De provincia Mauritania nihil έςτου πρόσταγμα: Non esse mulicribus m nisterium statuimus, quod ea sita sit in finibus Africa, et quod Barbarico sit contermina; et apud Ammianum Mar-cellinum lib. xvin: Visus est in Barbarico miles; et I. 2 C. de Commerc. Eadem notione Barbariæ vox passim reperitur apud rerum Romanarum scriptores. Lampridius in Alexandro Severo de limitaneis ducibus loquens: Addidit sane his, inquit, et animalia et servos, ul possent colere qued acceperant : ne per inopiam hominum, vel senectulem possidentium desererentur ru-a vicina Barbariæ. Rusus Festus in Breviario: Trajanus Daciam trans Danubium, in solo Barbariæ, provinciam fecit. Gelliu: lib. 1x, cap. 12: Homo Thracius ex ultima Barbaria. Paulinus epist. 26 ad Victricium Rothomagensem episcopum: Ubi quondam deserta silvarum, ac littorum pariter in tota advenæ Barbaria, etc. Synesius τη ξαρθαρον dixit epist. 101, ubi recte Latinus interpres Barbarium vertit. Augustinus ep. 178 : Non enim in Africa, aut in cuncta Barbaria, sed in Syria vel Gracia, etc. Romani igitur scriptores quidquid crat ultra limites orbis sive imperii Romani, Barbaricum et Barbariam dixerunt : ipsum vero orbem Romanum, Romaniam appellarunt, ut ex Epiphanio jam observavit doctissimus Casaubonus in notis ad Lampridium loco citato. Addam et alia quædam testimonia. Athanasius ad omnes solitariam vitam agentes, μ. τρόπολες ή 'Ρώμη τῆς 'Ρωμα-νίας ἐστί. Ε iphanius hæresi 66: δρμοι τῆς ἐρυθράς θαλάσσης διάγορος, ἐπί τὰ στόμια τῆς 'Γωμανίας: Portus maris Rubri diversi sunt, ad ostia Bomaniæ discreti. ltem : Είς τὰς ἄλλας πατρίδας διὰ θαλάσσης διερχόμενοι, ο ἀπο τῆς Ἰνδικῆς ἐπὶ την Ῥωμανίαν ἐμπορεύονται : Ιπ alias regiones per mare penetrantes, hi qui ab India veniunt, ad Romaniam perveniunt. Apud Constantinum Porphyrogennetam cap. 47, lib. de Administr. Imperio: τους έν Υρομανία είχνοαντας In Romania habitantes; et cap. 46. Ea significatione Romania vox accipitur apud Evagrium lib. vı, cap. 20 et Nicephorum lib. xvıı, cap. 21. Adde Orosium lib. vu. cap. 43, qui de Ataulpho Gothorum rege loquens : Eum imprimis ardenter inhiasse, inquit, ut oblitterato Romano nomine, Romanum omne solum, Gothorum imperium et saceret et vocaret, essetque Gothia quod Romania suisset. Hinc passiin Romani Barbaris opponuntur. In edicto Theodorici regis Italiæ cap. 43:
Nullus ad potentem Romanum aut Barbarum proptias
quolibet titulo transferat actiones; et cap. 44: Nullus
se potens Romanus aut Barbarus, tanquam desenser
aut suffragator negotio misceat. Romani sunt veteres
incolæ, Barbari advenæ victores. Sic in legibus Wisigothorum lib. 1, t. 1: Ut tam Gotho Romanam, quam Romano Gotham matrimonio ficeat sociare; et lib. x, tit. 2, sortes Gothicæ et Romanæ; et in confessione episcoporum, presbyterorum et primorum gentis. Gothicæ; quæ inter acta concilii Toletani III exstat: Quicunque libellum detestabil m, duodecimo anno Leobigildi regis a nobis editum, in quo continetur Roma-norum ad Arianorum hærcsim traductio, pro vero habuerit, anathema sit; et conc. Tolet. 1x, cap. 13: Cunctis ecclesiarum libertis interdicitur, judicio generali, ne deinceps causa connubii aut Romanis ingenuis rali, ne deinceps causa connubii aut Romanis ingenuis copulentur, aut Gothis. His enim locis Romanorum appellatione veteres incolæ Hispaniæ significantur, qui ante Gothorum in Hispaniam irruptionem imperio Romano parebant. Sic apud Victorem Uticensem lib. 1 de Persecutione Vandalica, veteres Africæ incolæ a Vandalis devicti, Romani appellantur. Sic et Galli qui Romano imperio parebant ante adventuum Francorum, Burgundionum, aliorumque Barbarorum, quod in legibus Salicis observare licet. tit. 15: Si quod in legibus Salicis observare licet, tit. 15 : Si Romanus homo Francum spoliaverit, etc.; et in pra-fatione Gondobaldi regis ad leges Burgundionum: Burgundiones et Romani civitatum aut pagorum comi-tes; et concil. Turon. 11, cap. 9: Ne quis Britannum aut Romanum in Armorico, sine metropolitani, aux comprovincialium voluntate vel litteris, episcopum ax-

dinare prasumat.

# CODEX

## CANONUM ECCLESIASTICORUM

DIONIYSII EXIGUI

sine

## **CODEX CANONUM VETUS**

## ECCLESIÆ ROMANÆ.

## EX TOMO II CON ILIORUM GAULIE JACOBI SIRMONDI

Societ. Jesu presbyteri. par. 117.

De Codice Canonum qui Carolo Magno regi, cum Roma esset, ab Hadriano papa oblatus est, onno Christi, ut conjectura est, 787.

Edita est superioribus annis primum Ingolstadii A to Exemplum, quo devota sides victoria gaudet, tomo VI Antiquæ Lectionis, deinde Coloniæ tomo III Conciliorum, Epitome canonum Orientalium et Africanorum, cum titulo, qui hanc ab Hadriano papa Carolo Magno regi, cum Romæ esset, ad usum Occidentalium Ecclesiarum oblatam significat. Atqui Carolo constat oblatam fuisse non epitomen, sed integram collectionem, tum canonum ex quibus epitome illa deinceps conflata est, tum docretorum etiam pontiliçum, a Siricio a.i Gregorium juniorem. Denique illum ipsum Carolo datum esse librum, qui Codex CAMERUM a Nicolao papa dicitur 519, cap. Si Romanorum; quique Moguntico primum excusus anno 1525, in editione postea Parisiensi inscriptus est, Codex Canonum rotus Ecclesia Romana. Hoc enim declarant plurima que in bibliothecis Gallice visuntur, p collectionis hujus exemplaria : quorum in fronte, veaut oblati muneris dedicatio præfixa est, Hadriani ad Carolum epistola, que primis singulorum versumu litteris hunc titulum reddit, Domino excell. Filio CARULO REGI HADRIANUS PAPA. Epistola autem ipsa sic habet, tum in aliis passim, ut dixi, tum in vetustissimo S. Germani codice, Caroli ipsius Magni temporibus, anno regni ejus 37, id est Christi 805.

## EPISTOLA HADRIANI PAPÆ

AD CAROLUM MAGNUM REGEM,

Quæ in antiquis exemplaribus ejus Codici Canonum præportur.

- 🗢 Divina fulgens doctrina sceptra præcellit rogni ,
- Origo regum felix, semper genitura beata,
- 🗷 Molem perspicimus legis gratiam laudis habere
- " Iusto gignitur rege Ecclesiæ almæ defensor,
- Nunquam enim vinci polest disciplina cœlestis,
- 🗢 Olim jam sumens paterni triumphans regni

- - Christo juvante, ac beato claviacro l'etro.
  - Cunctus adversas gentes regalibus subdit plantis.
  - En radix beata instar contulit prole.
  - Læta Deum colere, legem semper amare divinam,
  - F Laudabilem servare fidem, sanctamque desenders vilam.
  - T Fautorem prorsus habens janitorem in triumphis cœli.
  - Ipsius freta virtute victrice persistit semper.
  - Lumen sequens doctrinæ fidei apostolicæ sedis,
  - In hanc sanctam sedem magnus rex Carolus splendet.
  - C Omnibus per eum ditata bonis triumphat ubigne.
  - 🗅 Cœlotte semper in his habere meruit regnum.
- Arma sumens divina gentes calcavit superbas.
- ≈ Reddidit prisca donu Ecclesiæ matri suæ,
- Urbesque magnas, fines simul et castra dirersa.
- Langobardam ac Ernlam virtute divina prostrark geni**em.**
- 🗢 Ovans amplectitur fidem, quam suscepit ab avis.
- 🗷 Nagna prosapia hæc in toto rutilat mundo :
- > Alius, nobilis, nitens, regit diversu regua.
- Caudens celer ad limina reuit apostolorum sospes,
- Z Nimis laudibus hymnisque populo celebratur ab
- Obnixe pro se summum orare antistitem poscil,
- 🌣 Redimi sibi noxas a juventute commissas.
- 环 Exutus suffragiis almis spondebat ling**ua magistra**
- 🗅 Genium servare sanctæ Ecclesiæ in æve Romanæ.
- C Institias almi Petri sui protectoris tueri
  - Il abilem ut super donans in ejus confessione liberit.
  - > Adhec Hadrianus præsul Christi prædixit triumphos,

- 🗢 Destera protegi diu divina Petro comitante Pauloque. A ≈ Romphæam victoriæ donantes, atque pro te dimi-
- Il'æsus cum tuis victor manebis, nempe per ipsos
- Aditum petunt urbis Pap æ te ingredi victorem.
- Z Nesa perfidi regis calcabis Desiderii colla,
- ✓ Vires ejus prosternens merges baratro profundi.
- A Septus Langobardorum reyno, munus reddes tuum
- Pollicita sacra dona clavigeri aulæ Petri, }
- > Amplius donans tibi victoriam, simulque honorem
- 🗢 Per sæcla regnare cum tuis hic, in suturoque soboli.
- ➤ A lege nunquam discede, hæc observans statuta.

Hactenus Hadriani epistola, ut ex corruptis exemplaribus elici potuit. Quod vero ad tempus attinet, cum Carolus ter in Urbem Hadriano superstite venerit, anno nimirum 774, cum Papiam obsideret, anno iterum 781, cum ejus filii Pivinus Italiæ, Ludovicus Aquitaniæ reges ab Hadriano inuncti sunt, anno denique 787, cum inde Capuam quoque, ac Beneventum adversus Grimoaldum ducem profectus est: nos, tametsi res incerta est, codicem Hadriani ad postremam potius profectionem referendum duximus, quam quod aliis placuit ad primam, cui multa, quæ in ejus epistola leguntur, convenire vix possint.

## LECTORI,

rum Dionysii Exigui, cujus index tantum ex cod. ms. eruditissimi viri Nic. Fabri an. 1609 primum editus est, integrum nunc tibi damus ex alio veteri cod. ms. bibliothecæ cl. v. Christophori Justelli, omnium quæ Latine exstant, juris canonici antiquissimum monumentum: quod quidem ab hoc fonte haustum esse nemini dubium est. Continet autem hæc collectio cosdem fere conciliorum canones quos Græcus Ecclesiæ universæ Codex, ab eodem Justello anno 1610 editus; canones præterea qui dicuntur Apostolorum quinquaginta, Sardicensis etiam 21, et Africanarum, sive Carthaginensium synodorum capitula 138 complectitur. Hujus non obscure meminit Hincmarus Rhemensis archiepiscopus in opusc. 55 capitul. adversus Hincmarum Laudunensem episcopum, cap. 43, C his verbis: Qui sunt illi, inquit, quos et apostolica sedes, el omnes episcopi per universum orbem, el omnis Ecclesia catholica canones appellant, quique a Nicono concilio, quod primum in nostris codicibus, quos ab apostolica sede majores nostri acceperunt sequendos, per ordinem usque ad Africanum concilium, pro canonibus recipiendis, venerandis et observandis, retinent? Is vero est Dionysius Exiguus, qui, omissa profana annorum numeratione per olympiades, vel consules, vel indictiones, primus ab Incarnatione Christi tempora prænotare cœpit, et cyclum paschalem 95 annorum descripsit, sub consulatu, non Fl. Mavortii, ut scribit Marianus Scotus in Chronico ann. 527, sed Fl. Philoxeni et Anicii Probi junioris indictione 3, in epistola paschali prima ad Petronium episcopum, nuper a doctissimo Petavio ex cod. ms. primum edita: in qua etiam ex sacris canonibus, hoc est ex ipso veteri Codice Canonum quem nunc edimus, atque ex sua interpretatione, citat canonem 79, qui primus Antiocheni concilii esse reperitur. Ex quibus confirmatur ordo et numerus canonum in illo servatus, atque ex iis colligi potest canones hosce ecclesiasticos jam ante ex Græcis exemplaribus Dionysium transtulisse. Quis autem fuerit Græcæ illius antiquæ collectionis canonum auctor, quæ a Nicæno usque ad Constantinopolitanum concilium protenditur, cujus translationem suscepit pse Dionysius, ignoratur.

Codicem seu Collectionem canonum ecclesiastico- B Illud tamen liquido constat, concilio Chalcedonense antiquiorem fuisse, in cujus actione 4, 11 et 13, ex ipsa ante jam facta collectione, communi majorum auctoritate probata, quinque canones, 4 videlicet, 83, 84, 95 et 96, qui 4 Nicæni, et 4, 5, 16 et 17 Antiocheni concilii esse reperiuntur, lectos ac citatos fuisse compertum est. Qui quidem canones, eodem ordine, atque continuata, nec interrupta numerorum serie (quam veteres consequentiam regularem vocant), exstant in Codice Græco canonum Ecclesico universæ, et in hac Latina Dionysii Exigui collectione. Sed et an!e Ephesinum concilium, Græcam illam collectionem factam fuisse, ex epistola a Dionysio ipso huic codici præfixa, planum est : qua videlicet canones a Nicæno cæterisque consequentibus conciliis, quæ ante illud vel postmodum facta sunt. usque ad concilium Constantinopolitanum u œcume. nicum, sub ipso ordine numerorum, id est a primo capitulo usque ad centesimum sexagesimum quintum, enumerat. Quinam autem sint illi 165 canones, facile est ex conciliorum ordine et canonum consequentia, quibus constabat antiquus ille codex, cuivis dignoscere. Nam 20 canones concilii Nicæni, 24 Ancyrani, 14 Neocæsariensis, 20 Gangrensis, 25 Antiocheni, 59 Laodiceni, 3 Constantinopolitani : hi. inquam, collecti numeri centum et sexaginta quinque efficiunt. Ex quibus etiam cognoscimus veteres in dinumerandis conciliorum canonibus non eadem ratione usos fuisse. Nam ex verbis concilii Chalcedonensis colligitur canones supra citatos 1, 4, 5, 16 hoc est anno Christi 525, ut ipse Dionysius testatur n et 17 concilii Antiocheni, in veteri Græco codice, 80. 83, 84, 95 et 96 fuisse, qui in Latino Dionysii Exigui 79, 84, 85, 96 et 97 esse reperiuntur. Sed hæc differentia ex eo nata videtur quod Ancyranum concilium in Graco codice viginti quinque canonibus constat. et Neocæsariense quindecim: in Latina vero Dionysii collectione quatuordecim et viginti quatuor tantum : canonesque quartus et quintus Ancyrani concilii. item tertius decimus et quartus decimus Neocasariensis, pro unico habentur, ut ex utriusque codicis collatione facile est observare. Subjunximus et ex codice ins. perantiquo ejusdem Justelli epistolam synodicam sancti Cyrilli et concilii diœceseos Ægypti, Alexandriæ congregati anno 430 cum duodecim

nysii Exigui interpretatione, cui epistolam ad Petrum quemdam episcopum ipse præfixit. Quæ quidem epistola synodica ab Isidoro, et aliis qui eum secuti sunt Latinis conciliorum collectoribus, contra omnium codd. veterum Græcorum et Latinorum fidem. tribuitur Ephesino concilio nu recumenico, quod anno demum sequenti celebratum esse constat, Anicio Basso et Antiocho coss. Hæc vero exstat Græce et Latine, sed alia versione, inter acta concilii Ephesini act. 1, et concilii Constantinopolitani v œcumenici, collat. 6 edit. Rom: et Colon., cum hac epigraphe,

anathematismis contra Nestorium, ex Latina Dio- A Τῷ εὐλαθεστάτω, καί θεοφιλεστάτω συλλειτουργῷ Νεστορίω Κύριλλος, και ή συνελθούσα σύνοδος έν 'Δλεξανδρεία της Δίγυπτιακής διοικήσεως έν Κυρίω γαίρειν. Illius etiam meminit Liberatus archidiaconus Carthaginensis in Breviario, lib. IV. Cyrillus, inquit, Nostorio synodicam direxit epistolam, in qua et duodecim capitula contra ejus dogma dictavit et inseruit; et est principium : « Dicente Domino, Qui amat patrem suum et matrem suam plus quam me, non est me dignus. Cum hæc ad memoriam antiquitatis canonicæ et ecclesiasticæ conservandam pertineant, operam nostram, lector, boni consule et beneficio nostro fruere.

## TESTIMONIA ALIQUOT

DE DIONYSIO EXIGUO, EJUSQUE LATINA CANONUM ECCLESIASTICORUM INTERPRETATIONE.

hodieque catholica Ecclesia viros illustres probabilium dogmatum decore fulgentes: fuit enim nostris temporibus et Dionysius monachus, Scytha natione, sed moribus omnino Romanus, in utraque lingua valde doctissimus, reddens actionibus suis quam in libris Domini legerat æquitatem; qui Scripturas divinas tanta curiositate discusserat atque intellexerat, ut undecunque interrogatus fuisset paratum haberet competens sine aliqua dilatione responsum. Fuit in illo cum sapientia magna simplicitas, cum doctrina humilitas, cum facundia loquendi parcitas: ut in nullo se vel estremis famulis anteferret, cum dignus esset regum sine dubitatione colloquiis. Qui petitus a Stephano episcopo Salonitano, ex Græcis exemplaribus canones ecclesiasticos, moribus suis, ut C. erat planus atque disertus, magnæ eloquentiæ luce composuit, quos hodie usu celeberrimo Ecclesia Romana complectitur. Hos eliam oportel vos assidue legere, ne videamini tam salutares ecclesiasticas regulas culpabi-Mer ignorare. Alia quoque multa ex Græco transtulit in Latinum, que utilitati possunt Ecclesiæ convenire.

Beda, De tempor. Rat. cap. 45: Primi decennalis circuli cursu temporum ordo præfigitur, quem Græci calculatores a Diocletiani principis annis observavere: sed Dionysius venerabilis abbas Romanæ urbis, et utriusque lingue, Græce videlicet et Latinæ, non ignobili præditus scientia, paschales scribens circulos, noluit eis, sicut ipoe testatur, memoriam impii persecutoris innectere, sed magis elegit ab Incarnatione Doexordium spei nostræ notius nobis existeret.

Idem, in Chronico seu lib. De sex ætatibus, an. mundi 4480: Dionysius paschales scribit circulos incipiens ub unno dominicte Incarnationis 532, qui est

Cassiodorus, cap. 23 Divin. Lect.: Generat etiam B annus Diocletiani 248, post consulatum Lampadii et Orestis.

> Joan. Trithemius, lib. de Script. ecclesiast. : Dionysius abbas Romanus, cognomento Exiguus, vir ingenio et scientia magnus atque clarissimus, in Scripturis sanctis eruditus, et in disciplina sæcularium litterarum nobiliter doctus. Græco et Latino eloquio clarus, computista et calculator temporum egregius, scripsit Latino sermone nonnulla opuscula. De quibus ego tantum reperi subjecta: Annorum 552 Cyclum pascholem magnum; transtulit de Græco in Latinum Vitam sancti Pacomii abbatis, librum quoque Gregorii Emisseni de Conditione hominis, et scripta Proterii Alexandrini episcopi ad Leonem papam, et quædam alia. Inchoavit autem Cyclum suum anno Domini 531, etc. Claruit sub Justiniano magno anno 540.

> Ex Annal. ecclesiast. Cæsaris Baronii cardinalis an. 325, num. 123 : Si fidelitas atque peritia in transferendo, et sinceritas in edendo quam maxima requiratur, nulla exquiri potest editio exactior atque fidelior quam quæ elaborata est a magno illo, sed cognomento Exiguo Dionysio, cujus eximiam in utraque lingua peritiam, et morum egregiam probitatem Cassiodorus dignis laudibus mirifice prædicat.

Rob. Bellarminus cardinalis, de Script. ecclesiast. an. 525 : Dionysius Exiguus, natione Scytha, sed moribus Romanus, quemadmodum cognomento Exiguus, sed doctrina et sanctitate maximus, vixit tempore Theodorici regis Italiæ, et successorum ejus : nam anno 527 scripsit Cyclum paschalem, et omissa promini nostri Jesu Christi tempora prænotare; quatenus D fana numeratione annorum ab imperio Diocletiani impii persecutoris, numerare capit ab Incarnatione Domini Jesu Christi. Scripsit præterea Collectionem sacrorum canonum, ex conciliis Ecclesiæ catholicæ: quem postea imitati sunt Martinus Bracarensis et Cresconius.

## CODICIS CANONUM ECCLESIASTICORUM DIONYSII EXIGUI

#### PRÆFATIO.

Domino venerando mihi Patri Stephano episcopo Dionysius Exiguus in Domino salutem.

Quamvis charissimus frater noster Laurentius. assidua et familiari cohortatione parvitatem postram regulas ecclesiasticas de Græco transferre pepulerit, A quibus quia plurimi consensum non prechuere faciconfusione credo priscæ translationis offensus, nihilominus tamen ingestum laborem tuæ beatitudinis consideratione suscepi, cui Christus omnipotens Deus. solita populis pietate prospiciens, summi sacerdotii contulit diguitatem. Ut inter plurima virtutis ornamenta, quibus Ecclesiam Domini morum sanctitate condecoras, etiam sacratissima jura, pontificalibus per Dei gratiam digesta conventibus, intemerata conservans, perfecto regimine clerum plebemque modereris: nullatenus nostri seculi more contentus, quo pronius desideramus recta nosse quam facere, sed divino junctus auxilio, quæ fieri præcipis ante perficias, ut efficacissimo fidelibus prosis exemplo. Magna est siquidem jubentis auctoritas, eadem primitus jussa complentis, quatenus inconvulsa Ecclesiastici ordinis disciplina inviolabilis permanens ad capessendum perenne præmium Christianis omnibus præstat accessum : per quem sancti præsules paternis muniantur regulis, et obedientes populi spirituslibus imbuantur exemplis. In principio itaque canenes qui dicuntar Apostolorum de Græco transtulimus:

lem, hoc ipsum vestram noluimus ignorare sanctitatem, quamvis postea quædam constituta pontificum ex ipsis canonibus assumpta esse videantur. Deinde regulas Nicana synodi, et deinceps omnium conciliorum, sive que ante eam, sive que postmedum facta sunt, usque ad synodum centum quinquaginta pontificum, qui apud Constantinopolim convenerunt. sub ordine numerorum, id est a primo capite usque ad centesimum sexagesimum quintum, sicut habetur in Græca auctoritate, digessimus. Tum sancti Chalcedonensis concilii decreta subdentes, in his Græcorum canonum finem esse declaramus. Ne quid præterea notitiæ vestræ credar velle subtrahere, statuta quoque Sardicensis concilii atque Africani, quæ La-B tine sunt edita, suis a nobis numeris cernuntur esse distincta. Universarum vero definitionum titulos post hanc præfationem strictius ordinantes, ea quæ in singulis sparsim sunt promulgata conciliis, sub uno aspectu locavimus, ut ad inquisitionem cujusque rei compendium aliquod attulisse videamur.

## REGULÆ ECCLESIASTICÆ SANCTORUM APOSTOLORUM.

#### PROLATA PER CLEMENTEM ECCLESIA ROMANA PONTIFICEM.

De ordinations episcopi.

I. Episcopus a duobus aut tribus episcopis ordinetur.

II. Presbyter ab uno episcopo ordinetur, et diaconus, et reliqui clerici.

Nikil aliud in sacrificio, præter quod Dominus statuit, offerendum.

III. Si quis episcopus, aut presbyter, præter ordinationem Domini, alia quædam in sacrificio offerat super altare: id est aut mel, aut lac, aut pro vino siceram, et confecta quædam, aut volatilia, aut animalia aliqua, aut legumina: contra constitutionem Domini faciens, congruo tempore deponatur.

Que species ad altare non ad sacrificium, sed ad benedictionem simplicem debeant exhiberi.

IV. Offerri non liceat aliquid ad altare præter novas spicas et uvas; et oleum ad luminaria, et thymiama, id est incensum: tempore quo sancta celebratur oblatio.

Quod en quæ in ecclesiis offerri non possunt, ad de-mus sacerdotum a fidelibus deferantur.

V. Reliqua poma omnia ad domum primitiæ episcopo et presbyteris dirigantur, nec offerantur in altari. Certum est autem quod episcopis et presbyteris dividant, et diaconis, et reliquis clericis.

Ut episcopus, aut presbyter uxorem suam, quam debet caste regere, non relinquat.

VI. Episcopus, aut presbyter uxorem propriam nequaquam sub obtentu religionis abjiciat: si vero rejecerit, excommunicetur, sed et si perseveraverit, dejiciatur.

Ut sacerdotes, et ministri alteris sacularibus curis abetineant.

VII. Episcopus, aut preshyter, aut diaconus ne-De ordinatione presbyteri, et diaconi, et caterorum. C quaquam seculares curas assumant; sin aliter, dejiciantur.

Quo tempore Pascha celebretur.

VIII. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus sanctum Paschæ diem ante vernale æquinoctium cum Judæis celebraverlt, abjiciatur.

Quod ministri altaris, oblatione celebrata, deheant communicare.

IX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus, vel quilibet ex sacerdotali catalogo, facta oblatione, non communicaverit: aut causam dicat, ut, si retionabilis fuerit, veniam consequatur; aut si non dixerit, communione privetur, tanquam qui populo causa læsionis exstiterit, dans suspicionem de co qui sacrificavit, quod recte non obtulerit.

Quod fideles laici, ingredientes ecclesium, communi-care debeant.

X. Omnes fideles qui ingrediunter ecclesiam, et Scripturas audientes, non autem perseverant in oratione, nee sanctam communionem percipiunt, velut inquietadines Ecclesise commoventes, convenit communione privari.

Qued cum excommunicatis non sit orandum.

XI. Si quis cum excemmenticato, saltem in domo simul orayerit, iste communione privetur.

Quod cum damnatis clericis pon sit orandum.

XII. Si quis cum damnato clerico, veluti cum clerico, simul oraverit, iste damnetur.

Ul nullus fidelium præler commendatitias suscipiatur A epistolas.

XIII. Si quis clericus, aut laicus a communione suspensus, seu communicans ad aliam properet civitatem, et suscipiatur præter commendatitias litteras, et qui susceperunt, et qui susceptus communione priventur. Excommunicato vero proteletur ipsa correptio, tanquam qui mentitus sit, et Ecclesiam Dei seduxerit.

Ut ab episcopis parochia minime pervadatur.

XIV. Episcopo non licere alienam parochiam, propria relicta, pervadere, licet cogatur a plurimis. Nisi forte eum rationabilis causa compellat, tanquam qui possit ibidem constitutis plus lucri conferre, et in causa religionis aliquid profecto prospicere. Et hoc non a semetipso pertentet, sed multorum episco-B porum judicio, et maxima supplicatione perficiat.

Ut clerici proprias Ecclesias non relinquant.

XV. Si quis presbyter, aut diaconus, aut quilibet de numero clericorum, relinquens propriam parochiam pergat ad alienam, et omnino demigrans, præter episcopi sui conscientiam, in aliena parochia commoretur, hunc ulterius ministrare non patimur: præcipue si, vocatus ab episcopo, redire contempserit, in sua inquietudine perseverans. Verumtamen tanquam laicus ibi communicet.

Ut episcopus qui clericos alterius susceperit, communione privetur.

XVI. Episcopus vero, apud quem memoratos esse constiterit, si contra eos decretam cessationem pro nihilo reputans, tanquam clericos forte suscepe- C rit: velut magister inquietudinis, communione privetur.

Quod bigami non admittantur ad clerum.

XVII. Si quis post baptisma secundis fuerit nuptiis copulatus, aut concubinam habuerit, non potest esse episcopus, non presbyter, aut diaconus, aut prorsus ex numero corum qui ministerio sacro deserviunt.

Quod is qui viduam, vel ejectam, aut meretricem acceperit, non admittatur ad clerum.

XVIII. Si quis viduam, et ejectam acceperit, aut meretricem, aut ancillam, vel aliquam de his quæ publicis spectaculis mancipantur, non potest esse episcopus, aut presbyter, aut diaconus, aut ex eo \* numero qui ministerio sacro deserviunt.

Qui duas sorores habuerit, non admittatur ad D

XIX. Qui duas in conjugium sorores acceperit, vel filiam fratris, clericus esse non poterit.

Clericum fideijussorem esse non posse.

XX. Clericus fideijussionibus inserviens abji-

Quod ii qui non sponte eunuchizati sunt, suscipiantur ad clerum.

XXI. Eunuchus, si per insidias hominum factus est, vel si in persecutione ejus sunt amputata virilia, vel si ita natus est, et est dignus : efficiatur episcopus.

Ut is qui se eunuchizavit, clericus non fiat.

XXII. Si quis abscidit semetipsum, id est, si quis amputavit sibi virilia, non fiat clericus, quia suus homicida est, et Dei conditionis inimicus.

Ut clericus qui se eunuchizavit, abjiciatur a tlero.

XXIII. Si quis, cum clericus fuerit, absciderit semetipsum, omnino damnetur, quia suus est homicida.

Ut laicus qui se eunuchizavit, tribus annis communione privetur.

XXIV. Laicus semetipsum abscindens, annis tribus communione privetur, quia suæ vitæ insidiator exstitit.

Quod episcopus, aut presbyter, aut diaconus, si pro criminibus damnati fuerint, minime communions priventur.

XXV. Episcopus, aut presbyter, aut diaconus, qui in fornicatione, aut perjurio, aut furto captus est, deponatur: non tamen communione privetur. Dicii enim Scriptura: Non vindicabit Dominus bis in idipsum.

Similiter et reliqui ministri Ecclesia.

XXVI. Similiter et reliqui clerici huic conditioni subjaceant.

Qui clerici debeant conjugibus copulari.

XXVII. Innuptis autem, qui ad clerum provecti sunt, præcipimus: ut si voluerint, uxores accipiant; sed lectores, cantoresque tantummodo.

Quod episcopus, presbyter et diaconus, peccantes fideles verberare non debeant.

XXVIII. Episcopum, aut presbyterum, aut diaconum, percutientem fideles delinquentes, aut infidelea inique agentes, et per hujusmodi volentes timeri, dejici ab officio suo præcipimus, quia nusquam nos hoc Dominus docuit. Econtrario vero ipse, cum percuteretur, non repercutiebat; cum malediceretur, non remaledicebat; cum pateretur, non comminabatur.

Quod officium pristinum damnati pro criminibus usurpare non debeant.

XXIX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus depositus juste super certis criminibus, ausus fuerit attrectare ministerium dudum sibi commissum, hic ab Ecclesia penitus abscindatur.

Quod non debeant officia ecclesiastica pecuniis obtineri.

XXX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus per pecunias banc obtinuerit dignitatem, dejiciatur et ipse, et ordinator ejus, et a communione modis omnibus abscindatur, sicut Simon Magus a Petro.

Ut Ecclesia sæculari potentia minime pervadatur.

XXXI. Si quis episcopus sæculi potestatibus usus Ecclesiam per ipsos obtineat, deponatur, et segregentur omnes qui illi communicant.

De presbytero qui contra episcopum seorsum conventus congregare tentaverit.

XXXII. Si quis presbyter, contemnens episcopum.

<sup>\*</sup> Legendum eorum, ut in canone præcedenti. Edit.

suum, seorsum collegerit, et altare aliud erexerit, A Ut tantum curam rerum ecclesiasticarum episcopus nihil habens, quod reprehendat episcopum in causa pietatis et justitiæ, deponatur, quasi principatus amator existens, est eni:n tyrannus; et cæteri clerici. quicunque tali consentiunt, deponantur, laici vero segregentur. Hæc autem post unam, et secundam, et tertiam episcopi obtestationem sieri conveniet.

Quod clerici damnati non debeant ab aliis recipi.

XXXIII. Si quis presbyter, aut diaconus ab episcopo suo segregetur, hunc non licere ab alio recipi, sed ab ipso, qui eum sequestraverat, nisi forsitan obierit episcopus ipse, qui eum segregasse cognoscitur.

Ul nullus episcopus, presbyler, aut diaconus sine com-mendatitiis suscipiatur epistolis.

XXXIV. Nullus episcoporum peregrinorum, aut presbyterorum, aut diaconorum, sine commendatitiis suscipiatur epistolis, et cum scripta detulerint. discutiantur attentius, et ita suscipiantur, si prædicatores pietatis exstiterint minus, nec quæ sunt necessaria subministrentur eis, et ad communionem nullatenus admittantur, quia per subreptionem multa proveniunt.

### De primatu episcoporum.

XXXV. Episcopos gentium singularum scire convenit, quis inter eos primus habeatur, quem velut caput existiment, et nibil amplius præter ejus conscientiam gerant, quam illa sola singuli, quæ parochiæ propriæ, et villis quæ sub ea sunt, competunt, sed nec ille præter omnium conscientiam faciat ali- C quid, sic enim unanimitas erit, et glorificabitur Deus per Christum in Spiritu sancto.

Qued non liceat episcopum in aliena provincia clericos ordinare.

XXXVI. Episcopum non audere extra terminos proprios ordinationes facere in civitatibus et villis quæ illi nullo jure subjectæ sunt : si vero convictus fuerit hoc fecisse præter eorum conscientiam qui civitates ipsas et villas detinent, et ipse deponatur, et qui ab illo sunt ordinati.

De ordinatis episcopis, nec receptis.

XXXVII. Si quis episcopus non susceperit officium, et curam populi sibi commissam, hic communione privetur, quoadusque consentiat obedientiam com- D modans; similiter autem et presbyter et diaconus. Si vero perrexerit, nec receptus fuerit, non pro sua sententia, sed pro malitia populi: ipse quidem maneat episcopus; clerici vero civitatis communione priventur, eo quod eruditores inobedientis populi non fuerunt.

Ut bis in anno concilia celebrentur.

XXXVIII. Bis in anno episcoporum concilia celebrentur; ut inter se invicem dogmata pietatis explorent, et emergentes ecclesiasticas contentiones amoveant : semel quidem quarta septimana Pentecostes; secundo vero 12 die mensis Hyperberetæi, id est juxta Romanos quarto idus Octobris.

habeat.

XXXIX. Omnium negotiorum ecclesiasticorum curam episcopus habeat, et ea velut Deo contemplante dispenset, nec ei liceat ex his aliquid omnino contingere, aut parentibus propriis, quæ Dei sunt, condonare. Quod si pauperes sunt, tanquam pauperibus subministret, nec eorum occasione Ecclesiæ negotia deprædentur.

De dignitate pontificis, et quod rerum suarum habeat polestalem.

XL. Presbyteri et diaconi præter episcopum nihil agere pertentent. Nam Domini populus ipsi commissus est, et pro animabus eorum hic rédditurus est rationem. Sint autem manifestæ res propriæ episcopi B (si tamen habet proprias), et manifestæ Dominicæ, ut potestatem habeat, de propriis moriens episcopus, sicut voluerit, et quibus voluerit derelinquere. Nec sub occasione ecclesiasticarum rerum, quæ episcopi esse probantur, intercidant; fortassis enim aut uxorem habet, aut filios, aut propinquos, aut servos. Et justum est hoc apud Deum et homines, ut nec Ecclesia detrimentum patiatur, ignoratione rerum pontificis, nec episcopus, vel ejus propinqui sub obtentu Ecclesiæ proscribantur, et in causas incidant, qui ad eum pertinent, morsque ejus injuriis et make famæ subjaceat.

Quod episcopus ecclesiasticarum rerum pro dispensatione pauperum habeat potestalem.

XLI. Præcipimus ut in potestate sua episcopus Ecclesiæ res habeat. Si enim animæ hominum pretiosæ illi sunt creditæ, multo magis oportet eum curam pecuniarum gerere, ita ut potestate ejus indigentibus omnia dispensentur per presbyteros et diaconos, et cum timore, omnique sollicitudine ministrentur. Ex his autem quæ indiget (si tamen indiget) ad suas necessitates, et ad peregrinorum fratrum usus ipse percipiat, ut nihil eis possit omnino deesse. Lex enim Dei præcipit, ut qui altari deserviunt, de altari pascantur, quia nec miles stipendiis propriis contra hostes arma sustulit.

Quod episcopus, presbyter, et diaconus, aleator es ebriosus esse non debeat.

XLII. Episcopus, aut presbyter, aut diaconus aleæ atque ebrietati deserviens, aut desirat, aut certe damnetur.

Similiter clerici et laici, si permanserint in alea, communione priventur.

XLIII. Subdiaconus, aut lector, aut cantor, similia faciens, aut desinat, aut communione privetur; similiter etiam laici.

Quod episcopus, presbyter, aut diaconus non debeant usuras accipere.

XLIV. Episcopus, aut presbyter, aut diaconus usuras a debitoribus exigens, aut desinat, aut certe damnetur.

Quod non debeat episcopus, presbyter, aut diaconus cum hæreticis orare.

XLV. Episcopus, presbyter et diaconus, qui cum

hæreticis oraverit, tantummodo communione prive- A Laicum pellentem suam conjugem communione pritut: si vero tanquam clericos hortatus eos fuerit agere, vel erare, damnetur.

Quod non debeant herrelicorum baptismata compro-

XLVI. Episcopum, aut presbyterum hæreticorum suscipientem baptisma damnari præcipimus : quæ enim conventio Christi ad Belial? aut que pars fideli cum infideli?

Quod Ecclesia baptismate baptisatus denuo baptizari non debeat, et non ita baptizatus debeat bantisari.

XLVH. Episcopus, aut presbyter, si eum, qui secundum veritatem habuerit baptisma, denuo baptisaverit, aut poliutum ab implis non baptizaverit, B deponatur, tanquam deridens crucem et mortem Domini, nec sacerdotes a falsis sacerdotibus jure discernens.

vandum.

XLVIII. Si quis laicus uxorem propriam pellens alteram, vel ab alio dimissam duxerit, communione privetur.

Quod in nomine Trinitatis debeat baptizari.

XLIX. Si quis episcopus, aut presbyter juxta presceptum Domini non baptizaverit in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, sed in tribus sine initio principiis, aut in tribus Filiis, aut in tribus Paracletis, abjiciatur.

Quod non debeat una mersio in baptismate, quasi in morte Domini, provenire.

L. Si quis episcopus, aut presbyter non trinam mersionem unius mysterii celebret, sed semel mergat in baptismate, quod dari videtur in Domini morte, deponatur. Non enim dixit nobis Dominus, In morte mea baptizate, sed, Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos în nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti.

#### CANONES NICÆNI CONCILII XX.

De eunuchie, et qui serpeos absciderunt.

1. Si quis a medicis per languorem desectus est, aut a barbaris abscisus, hic in clero permaneat. Si quis autem se sanus abscidit, hunc, et in clero constitutum abstineri conveniet, et deinceps nullum debere talium promoveri. Sicut autem hoc claret, quod de his qui hanc rem affectant, vel audent, qua semetipsos abscidere dictum sit : sic eos, quos aut bar- C bari, aut domini castraverunt; inveniuntur autem alias dignissimi, tales ad clerum suscipit regula.

De his, qui ex gentilibus, post baptisma, ad clericatus ordinem promoventur.

II. Quoniam plura, aut per necessitatem, aut alias · cogentibus hominibus, adversus ecclesiasticam facta sunt regulam, ut homines ex gentili vita nuper accedentes ad fidem, et instructos brevi tempore, mox ad lavacrum spiritale perducerent, simulque ut baptizati sunt, etiam ad episcopatum, vel ad presbyterium promoverent : optime placuit, nihil tale de reliquo fieri. Nam et tempore opus est ei qui catechizatur, et post baptisma probatione quamplurima. Manifesta est enim apostolica Scriptura, quæ dicit: Non neophytum, ne in superbiam elatus in judicium D caverunt evidenter episcopo, excommunicati rationaincidat, et laqueum diaboli. Si vero processu temporis aliquod delictum animæ circa personam reperiatur hujusmodi, et a duobus vel tribus testibus arguatur, a clero talis abstineat. Si quis autem præter hæc fecerit, quasi contra magnum concilium se efferens, ipse de clericatus honore periclitabitur.

## De subintroductis mulieribus.

III. Interdixit per omnia magna synodus, non episcopo, non presbytero, non diacono, nec alicui omnino, qui in clero est, licere subintroductam habere mulierem : misi forte matrem, aut sororem, aut amitapi, vel eas tantum personas que suspiciones effugiun.

De his qui ad episcopatum in provinciis provehuntur.

IV. Episcopum convenit maxime quidem ab omnibus qui sunt in provincia episcopis ordinari. Si autem hoc difficile fuerit, aut propter instantem necessitatem, aut propter itineris longitudinem, tribus tamen omnimodis in idipsum convenientibus, et absentibus quoque pari modo decernentibus, et per scripta consentientibus, tunc ordinatio celebretur. Firmitas autem eorum quæ geruntur per unamquamque provinciam, metropolitano tribuatur episcopo.

## De excommunicatis.

V. De his qui communione privantur, seu ex clero, seu ex laico ordine, ab episcopis per unamquamque provinciam, sententia regularis obtineat : ut hi qui abjiciuntur ab aliis, ab aliis non recipiantur. Requiratur autem, ne pusillanimitate, aut contentione, vel alio quolibet episcopi vitio videatur a congregatione seclusus. Ut hoc ergo decentius inquiratur, bene placuit, annis singulis, per unamquamque provinciam bis in anno concilia celebrari: ut communiter omnibus simul episcopis provinciæ congregatis, discutiantur hujusmodi quæstiones. Et sic, qui suo pecbiliter ab omnibus æstimentur : usquequo, vel in communi, vel eidem episcopo placeat humaniorem pro talibus ferre sententiam. Concilia vero celebren tur, unum quidem ante Quadragesimam Paschæ: ut omni dissensione sublata munus offeratur Deo purissimum : secundum vero, circa tempus autumni.

De privilegiis quæ quibusdam civilatibus competunt.

VI. Antiqua consuetudo servetur per Ægyptum. Libyam, et Pentapolim, ita ut Alexandrinus episcopus horum omnium habeat potestatem. Quia et urbis Romæ episcopo parilis mos est. Similiter autem et apud Antiochiam, coterasque provincias, suis privilegia serventur Ecclesiis. Illud autem generaliter

clarum est, quod si quis præter sententiam metro- A bus autem annis sine oblatione populo in oratione politani fuerit factus episcopus, hunc magna synodus definivit episcopum esse non oportere. Sin autem communi cunctorum decreto rationabili, et secundum ecclesiasticam regulam comprobato, duo aut tres, propter contentiones proprias, contradicunt, obtineat sententia plurimorum.

## De episcopo Æliæ, id est Hierosolymorum.

VII. Quia consuetudo obtinuit, et antiqua traditio. ut Ælize episcopus honoretur, habeat honoris consequentiam, salva metropoli propria dignitate.

De his qui dicuntur cathari, id est mundi,

VIII. De his qui se cognominant catharas, id est mundos, si aliquando venerint ad Ecclesiam catholicam, placuit sancto et magno concilio ut impositio- p implentes, tum demum fidelibus in oratione communem manus accipientes, sic in clero permaneant. Hæc autem præ omnibus eos scriptis convenit profiteri, quod catholicze et apostolicze Ecclesice dogmata suscipiant, et sequantur : id est, et bigamis se communicare, et his qui in persecutione prolapsi sunt, erga quos et spatia constituta sunt, et tempora definita: ut ita Ecclesiæ catholicæ et apostolicæ placita sequantur in omnibus. Ubicunque vero, sive in municipiis, seu in civitatibus ipsi soli reperti fuerint ordinati, qui inveniuntur in clero in eodem habitu perseverent: ubi autem catholicæ Ecclesiæ episcopo, vel presbytero constituto quidam ex illis adveniunt, certum est quod episcopus Ecclesiæ habebit episcopi dignitatem. Is autem qui nominatur apud eos episcopus, honorem presbyterii possidebit, C nisi forte placuerit episcopo nominis eum honore censeri. Si vero hoc ei minime placuerit, providebit ei aut chorepiscopatus, aut presbyterii locum, ut in clero prorsus esse videatur, ne in una civitate duo episcopi probentur existere.

#### De kis qui ad honorem presbyterii sine examine provecti sunt.

IX. Si qui presbyteri sine examine sunt provecti, vel, cum discuterentur, peccata sua confessi sunt, et homines, contra canones commoti, manus confessis imponere tentaverunt, tales regula non admit-Lit, quia quod irreprehensibile est catholica defendit. Ecclesia.

## De his qui in persecutionibus negaverunt, et postmo-dum in clero promoti sunt.

X. Onicunque de lapsis ad ordinem cleri promoti sunt per ignorantiam, vel per ordinantium dissimulationem, hoc ecclesiasticæ non præjudicat regulæ, cogniti namque deponantur.

## De laicis qui negaverunt.

XI. De his qui præter necessitatem prævaricati sunt, aut præter ablationem facultatum, aut præter periculum, vel aliquid hujusmodi, quod factum est sub tyrannide Licinii: placuit synodo, quamvis humanifate probentur indigni, tamen eis benevolentiam commodari. Quicunque ergo veraciter penitudinem gerunt, tribus annis fideles inter audientes habeantur : et sex annis omni se contritione dejiciant, duo-

communicent.

#### De his qui abrenuntiaverunt, et iterum ad sæculum sunt regressi.

XII. Quicunque vocati per gratiam, primum quidem impetum monstraverunt deponentes militiæ cingulum: postmodum vero ad proprium vomitum sunt relapsi, ita ut quidam et pecunias tribuerent, et beneficiis militiam repeterent, hi decem annis post triennii tempus (quo inter audientes erunt) in afflictione permaneant. Sed in his omnibus propositum. et speciem pænitentiæ convenit explorare : quotquot enim metu, et lacrymis, atque pœnitentia, vel bonis operibus rebus ipsis conversionem suam, non simulatione, demonstrant : hi definitum tempus auditionis nicent, postmodum vero licebit episcopo de his aliquid humanius cogitare. Quicunque vero indifferentertulerunt, et aditum intreeundi Ecclesiam sibi arbitrati sunt ad conversionem posse sufficere, hi definitum medis omnibus tempus implebunt.

## De his qui communionem tempore mortis exposcunt.

XIII. De his qui ad exitum veniunt, etiam nunc lex antiqua regularisque servabitur, ita ut si quis egreditur e corpore, ultimo et necessario viatico minime privetur. Quod si desperatus, et consecutus communionem, oblationisque particeps factus iterum convaluerit, sit inter eos qui communionem orationis tantummodo consequentur. Generaliter autem omni cuilibet in exitu posito, et poscenti sibi communionis gratiam tribui, episcopus probabiliter ex eblatione dare debebit.

## De catechumenis lapsis.

XIV. De catechumenis, sancto et magno concilio. placuit, at tribus annis sint inter audientes tantummodo, postbac autem cum catechumenis orent.

## Qued non oporteat demigrari.

XV. Propter multam perturbationem, et seditiones, que flunt: placuit consuetudinem omnimodis amputari, quæ, præter regulam, in quibusdam partibus videtur admissa : ita ut de civitate ad civitatem. non episcopus, non presbyter, non diaconus transferatur. Si quis autem, post definitionem sancti et magni concilii, tale quid agere tentaverit, et se hu-D juscemodi negotio manciparit, hoc factum prorsus in irritum ducatur, et restituatur Ecclesiæ cui fuit episcopus, aut presbyter, aut diaconus ordinatus.

#### De his qui in Ecclesiis, in quibus provecti sunt. minime perdurarunt.

XVI. Quicunque temere, ac periculose, neque timorem Dei præ oculis habentes, nec ecclesiasticam regulam agnoscentes, discedunt ab Ecclesia presbyteri, aut diaconi, wel quicunque sub regula prorsus existunt, hi nequaquam debent in aliam Ecclesiam recipi, sed omnem necessitatem convenit illis imponi. ut ad suas parochias revertantur; quod si non fecerint, oportet eos communione privari. Si quis autem ad alium pertinentem audacter invadere, et in sua Ecclesia ordinare tentaverit, non consentiente episcopo a quo discessit is qui régulæ mancipatur: A episcopo eis, aut presbytero porrigente. Sed nec seordinatio hujuscemodi irrita comprobetur. dere in medio presbyterorum diaconis liceat; quia

#### De clericis usuras accipientibus.

XVII. Quoniam multi, sub regula constituți, avaritiam et turpia lucra sectantur, oblitique divinæ Scripturæ, dicentis: Qui pecuniam suam non dedit ad usuram, mutuum dantes centesimas exigunt: juste censuit sancta et magna synodus, ut si quis inventus fuerit, post hanc definitionem, usuras accipiens, aut ex adinventione aliqua, vel quolibet modo negotium transigens, aut hemiolia, id est sescupla, exigens; vel aliquid tale prorsus excogitans turpis lucri gratia, dejiciatur a clero, et alienus existat a regula.

## De privilegiis presbyterorum.

XVIII. Pervenit ad sanctum magnumque concilium, quod in quibusdam locis et civitatibus, presbyteris gratiam sacræ communionis diaconi porrigant; quod nec regula, nec consuetudo tradidit, ut ab his qui potestatem non habent offerendi illi qui offerunt Christi corpus accipiant. Nec non et illud innotuit, quod quidam diaconi ante episcopos sacra oblata contingant. Hæc igitur omnia resecentur, et in sua diaconi mensura permaneant: scientes quod episcoporum quidem ministri sint, inferiores autem preabyteris habeantur per ordinem. Ergo post presbyteros gratiam sacræ communionis accipiant, aut

episcopo eis, aut presbytero porrigente. Sed nec sedere in medio presbyterorum diaconis liceat; quia si hoc fiat, præter regulam et ordinem probatur existere. Si quis autem etiam post has definitiones obedire noluerit, a ministerio cessare debebit.

#### De his qui a Paulo Samosateno ad Ecclesiam veniunt.

XIX. De Paulianistis ad Ecclesiam catholicam confugientibus, defiuitio prolata est, ut baptizentur omnimodis. Si qui autem de his præterito tempore fuerint in clero, si quidem immaculati et irreprehensibiles apparuerint, baptizati ordinentur ab episcopo Ecclesiæ catholicæ: quod si discussio incongruos eos invenerit, abjici tales conveniet. Similiter autem et de diaconissis, et omnino de his qui sub regula versantur, hæc forma servabitur. Meminimus autem de diaconissis, quæ in eodem habitu esse probantur, quod non habeant aliquam manus impositionem, et ideo modis omnibus eas inter laicos deputari.

#### De flectendo genu.

XX. Quoniam sunt quidam in die dominico genu flectentes, et in diebus Pentecostes: ut omnia in universis locis consonanter observentur, placuit sancto concilio stantes Domino vota persolvere.

## REGULÆ ANCYRANI CONCILII.

Istæ regulæ priores quidem sunt Nicænis: sed ideo C funestis sacrificiis admoverent, aut aliquid polluti Nicænæ prius scriptæ sunt, propter auctoritatem cibi per necessitatem sumere cogerentur, confitentes jugiter se Christianos esse, et luctum rei, quæ conti-Nicæam.

De presbyteris qui immolaverunt tempore persecutionis.

XXI. Presbyteros immolantes, et iterum luctamen adeuntes, si hoc non per illusionem aliquam, sed ex veritate secerint, nec ante parentes, et affectantes atque suadentes, ut æstimentur quidem tormentis aptari, sed his visu tantum et habitu subjici, hos placuit honorem quidem retinere propriæ sedis; offerre vero aut alloqui, aut omnino sacerdotalibus officiis sungi non licere.

## De diaconis qui immolaverunt.

XXII. Diaconi similiter qui-immolaverunt, hono-D rem quidem habeant: cessent vero ab omni sacro ministerio, sive a pane, sive a calice offerendo, vel prædicando. Quod si quidam episcoporum conscii sunt laboris eorum, et humilitatis, et mansuetudinis, et voluerint eis aliquid amplius tribuere vel adimere, penes ipsos erit potestas.

De his qui ex suga comprehensi sunt, et per vim pagani ritus aliquid pertulerunt.

XXIII. Qui fugientes comprehensi sunt, vel a domesticis traditi, vel ademptis facultatibus sustinuere tormenta, aut in custodiam trusi proclamaverunt se Christianos esse, et eousque astricti sunt, ut manus eorum comprehendentes violenter attraherent, et funestis sacrificiis admoverent, aut aliquid polluti cibi per necessitatem sumere cogerentur, confitentes jugiter se Christianos esse, et luctum rei, quæ contigit, incessabiliter ostendentes omni dejectione, et habitu, et humilitate vitæ: hos, velut extra delictum constitutos, a communionis gratia non vetari. Si vero prohibiti sunt ab aliquibus, propter ampliorem cautelam, vel propter quorumdam ignorantiam, statim recipiantur. Hoc autem similiter et de clericis, et de cæteris laicis observare conveniet. Perquisitum est autem et illud, si possunt etiam laici qui in has necessitatis angustias inciderunt, ad clericatus ordinem promoveri. Placuit ergo et hos, tanquam qui nihil peccaverunt, si et præcedens eorum vita probabilis sit, ad hoc officium provehi.

De his qui, diversis causis, gentilitatis ritus aliquid peregerunt.

XXIV. De his qui sacrificare coacti sunt, insuper et cœnaverunt in idolio, quicunque eorum, cum ducerentur, lætiore habitu fuerunt, et vestimentis pretiosioribus usi sunt, et præparatæ cœnæ indifferenter participes exstiterunt, placuit eos inter audientes uno anno constitui, succumbere vero tribus annis, in oratione autem communicare biennio, et tunc ad perfectionis gratiam pervenire. Quotquot autem ascenderunt templa veste lugubri, et recumbentes per omne tempus flevere discubitus, si compleverunt pænitentiam triennii temporis, sine oblatione suscipiantur. Si autem non manducaverunt, biennio sub-

jecti pœnitentiæ, tertio anno sine oblatione commu- A placuit erui, et eis reddi quibus ante fucrant desconnicent: ut perfectionem quadriennio consequantur. Penes autem episcopos erit potestas, modum conversionis eorum probantes, vel humanius erga eos agere, vel amplius tempus addicere. Ante omnia vero præcedens eorum vita et posterior inquiratur, et ita eis impertiatur humanitas.

De his qui timore ritus gentilium peregerunt.

XXV. De his qui minis tantum cessere pœnarum, ant privatione facultatum territi, aut demigratione, sacrificaverunt, et hactenus pænitudinis negligentes. neque conversi sunt, hujus concilii tempore semet obtulerunt, conversionis suæ consilia capientes, placuit usque ad magnum diem eos inter audientes suscipi, et post magnum diem triennio pœnitentiam agere, et postmodum duobus annis sine oblatione communicare: et tunc demum, sex annis completis, ad perfectionis gratiam pervenire. Si vero quidam ante hanc synodum suscepti sunt ad pænitentiam, ex illo tempore initium eis sexennii computetur. Si quod autem periculum, vel mortis exspectatio, aut ex infirmitate, aut ex aliqua occasione contigerit, his sub definitione statuta communio non negetur.

De his qui in locis idolorum manducaverunt.

XXVI. De bis qui festis diebus gentilium in remotis eorum locis convivia celebrarunt, cibosque proprios deferentes ibidem comederunt, placuit post pœnitentiam biennii eos suscipi, utrum vero cum oblatione, singuli episcoporum, probantes vitam eorum, et singulos actus, examinent.

De his qui frequenter idolis immolaverunt.

XXVII. Hi qui secundo et tertio sacrificaverunt eoacti, quatuor annis pænitentiæ subjiciantur: duobus autem annis sine oblatione communicent, et septimo anno perfecte recipiantur.

De his qui et aliis sacrificandi causas attulerunt.

XXVIII. Quotquot autem non solum ipsi deviaverunt, sed etiam insurrexerunt, et compulerunt fratres, et causas præbuerunt ut cogerentur, hi per triennium quidem locum inter audientes accipiant, per aliud vero sexennium pænitentiæ subjiciantur acriori, et alio anno communionem sine oblatione percipiant, ut perfectionem, expleto decennio, consequantur. Inter hæc autem et eorum vita pen- D in qua quinquennio perdurantes, tunc demum oblasanda est.

De diaconis qui tempore ordinationis de nuptiis attestati sunt.

XXIX. Diaconi, quicunque ordinantur, si in ipsa ordinatione protestati sunt, et dixerunt velle se conjugio copulari, quia sic manere non possunt, hi si postmodum uxores duxerint, in ministerio maneant, propterea quod eis episcopus licentiam dederit. Quicauque sane tacuerunt, et susceperunt manus impositionem, professi continentiam, et postea nuptiis obligati sunt, a ministerio cessare debebunt.

De desponsatis puellis, et ab aliis corruptis.

XXX. Desponsatas puellas, et post ab aliis raptas.

satæ, etiamsi eis a raptoribus vis illata constiterit. De his qui, cum essent catechumeni, idolis immolaverunt.

XXXI. Eos qui ante baptisma sacrificaverunt idolis, et postea baptisma consecuti sunt, placuit ad ordinem provehi, quod probentur abluti.

Quod non oporteat chorepiscopos clericos ordinare, nisi in agris et villulis.

XXXII. Chorepiscopis non licere presbyteros, aut diaconos ordinare, sed nec presbyteris civitatis, sine præcepto episcopi, vel litteris, in unaquaque parochia.

De his qui esum carnium in clero constituti diffugiunt.

XXXIII. Hi qui in clero sunt presbyteri, et diaconi, et a carnibus abstinent, placuit eas quidem contingere, et ita, si voluerint, continere. Quod si in tantum eas abominantur, ut nec olera, quæ cum eis coquuntur, existiment comedenda, tanquam non consentientes regulæ, ab ordine cessare debebunt.

De rebus ecclesiasticis eo tempore distractis, quo ipsæ Ecclesiæ viduantur episcopis.

XXXIV. De his quæ pertinent ad Ecclesiam, quæcunque, cum non esset episcopus, presbyteri vendiderunt, placuit, rescisso contracto, ad jura ecclesiastica revocari. In judicio autem erit episcopi, si pretium debeat recipi, necne : quia plerumque rerum distractarum reditus ampliorem summam pro pretio dato reddiderit.

C De his qui sornicantur irrationabiliter, id est qui miscentur pecoribus, aut cum masculis polluuntur.

XXXV. De his qui irrationabiliter versati sunt. sive versantur, quotquot ante vicesimum annum tale crimen commiserint, quindecim annis exactis in poenitentia, communionem mereantur orationum : deinde quinquennio in hac communione durantes, tunc demum oblationis sacramenta contingant. Discutiatur autem et vita eorum, qualis tempore pœnitudinis exstiterit, et ita misericordiam consequantur. Quod si inexplebiliter his hæsere criminibus, ad agendam pænitentiam prolixius tempus insumant. Quotquot autem peracta xx annorum ætate, et uxores habentes, hoc peccato prolapsi sunt, xxv annis pœnitudinem gerentes in communionem suscipiantur orationum: tionis sacramenta percipiant. Quod si qui et uxores habentes, et transcendentes quinquagesimum annum æiaus, ita deliquerint, ad exitum vitæ communionis gratiam consequantur.

De his qui in pecudes, vel in masculos, aut olim polluti sunt, aut hacienus hoc vitio tabescunt.

XXXVI. Eos qui irrationabiliter vixerunt, et lepra injusti criminis alios polluerunt, præcepit sancta synodus inter eos orare, qui spiritu periclitantur immundo.

De his qui ad episcopatum promoti sunt, nec recepti. XXXVII. Si qui episcopi ordinati sunt, nec recepti ab illa parochia in qua fuerant denominati, volue

rintque allas occupare parochias, et vim præsulibus A delinimus, ut els decem annorum tempus, secundum carum inferre, seditiones adversus eos excitando. hos abjici placuit. Quod si voluerint in presbyterii ordine, ubi prius fuerant, ut presbyteri, residere. non abijciantur propria dignitate. Si autem seditiones commovent ibidem constitu is episcopis, presbyterii quoque honor talibus auferatur, fiantque damnatione notabiles.

De his qui virginitatem professi sunt, et de his quæ sub seroris habitu cum aliquibus commorantur.

XXXVIII. Quotquot virginitatem promittentes irritam faciunt sponsionem, inter bigamos censeantur. Virgines autem, quæ conveniunt cum aliquibus, tanquam sorores, habitare prohibemus.

De his qui adulteras habent uxores, vel si ipsi adulteri comprobantur.

XXXIX. Si cuius uxor adultera fucrit, vel si ipse adulterium commiserit, septem annorum pænitentia oportet eum persectionem consequi, secundum pristinos gradus.

De his qui partus suos ex fornicatione diversis modis interimunt.

XL. De mulieribus quæ fornicantur et partus suos necant, vel quæ agunt secum, ut utero conceptos excutiant, antiqua quidem definitio usque ad exitum vitæ eas ab Ecclesia removet: humanius autem nunc præfixos gradus pomitentiæ largiamur.

#### De homicidis.

XLI. Qui voluntarie homicidium fecerint, pœntentiæ quidem jugiter se submittant: perfectionem vero circa vitæ exitum consequantur.

De his qui non sponte homicidium commiserunt.

XLII. De homicidiis non sponte commissis, prior quidem definitio post septennem pænitentiam perfectionem consequi præcipit: secunda vero, quinquennii tempus explere.

#### De his qui divinationes expetunt.

XLIII. Qui divinationes expetunt, et morem gen-B tilium subsequuntur, aut in domos suas hujuscemodi homines introducunt, exquirendi aliquid arte malefica, aut expiandi causa, sub regula quinquennii jaceant, secundum gradus pœnitentiæ definitos.

De his qui virginum corruptionibus conscii sunt.

XLIV. Quidam sponsam habens, sororem ejus violavit, et gravidam reddidit : postmodum despousatam sibi duxit uxorem, illa vero, quæ corrupta est, laqueo se peremit. Hi qui suerunt conscii, post decennem satisfactionem jussi sunt suscipi, secundum gradus pœnitentiæ constitutos.

## REGULÆ PROLATÆ IN SYNODO NEOCÆSARIENSI XIV.

Et hæ regulæ post eas quidem probantur esse, quæ C tem deprehensus fuerit peccans, si quidem genu apud Ancyram expositæ sunt: sed Nicænis anteriores reperiuntur.

De presbuteris qui uxores acceperunt, vel fornicati sunt.

XLV. Presbyter, si uxorem acceperit, ab ordine deponatur: si vero fornicatus suerit, aut adulterium perpetraverit, amplius pelli debet, et ad pænitentiam redigi.

De his quæ duobus fratribus nupscrint, vel qui duas sorores uxores acceperint.

XLVI. Mulier, si duobas fratribus nupserit, abjiciatur usque ad mortem : verumtamen in exitu propter misericordiam, si promiserit, quod facta incotumis, hujus conjunctionis vincla dissolvat, fructum pænitentiæ consequatur. Quod si desecerit mulier aut vir in talibus nuptiis, difficilis erit poenitentia in D vita permanenti,

### De multinubis.

XLVII. De his qui in plurimas nuptias inciderunt, et tempus quidem præfinitum manifestum est, sed conversatio eorum, et fides, tempus abbreviat.

De his qui proponentes fornicari velantur.

XLVIII. Si quis mulierem concupiscens proposucrit cum ea concumbere, et cogitatio ejus non perveniat ad effectum, apparet quod Dei gratia liberatus sit.

### De catechumenis peccantibus.

XLIX. Catechumenus si ingrediatur ecclesiam, et in ordinem corum qui instruentur assistat : bic au-

flectit, audiat, ut non delinquat ulterius: si vero et audiens peccaverit, expellatur.

## De catechumena prægnante.

L. Gravidam oportet baptizari, quando voluerit; nihil enim in hoc quæ parit nascenti communicat: propterea quod uniuscujusque suum propositum in confessione declaretur.

Quod non oporteat in bigami nuptiis orare presbyterum.

LI. Presbyterum in nuptiis bigami prandere non convenit, quia cum pœnitentia bigamus egeat, quis erit presbyter qui propter convivium talibus nuptiis possit præbere consensum?

De kis qui mulieribus adulteris juncti sunt.

LII. Mulier cujusdam adulterata laici constituti, si evidenter arguatur, talis ad ministerium cleri venire non poterit. Si vero post ordinationem adulterata suerit, dimittere eam convenit : quod si cum illa convixerit, ministerium sibi commissum obtinere non poterit.

De his qui ad presbyterium promoventur, et ante ordinationem peccatorum sibi sunt conscii.

Lffl. Presbyter, si præoccupatus corporali peccato provehatur, et confessus fuerit de se, quod ante ordinationem deliquerit, oblata non consecret; manens in reliquis officiis, propter studium benum. Nam peccata reliqua plerique dixerunt per manus. impositionem posse dimitti. Quod si de se non fuerit

statis suze judicio refinquatur.

De diaconis similiter.

LIV. Simili modo etiam diaconus, si eodem peocato succubuerit, ab ordine ministerii subtrahatur.

Que tempore presbuterum convenia! ordinare.

LV. Presbyter ante tricesimum ætatis suæ annum nullatenus ordinetur, licet valde sit dignus : sed hoc tempus observet. Nam Dominus noster tricesimo ætatis suæ anno baptizatus est, et sic cœpit docere.

De his qui in ægritudine baptisma consequentur.

LVI. Si quis in segritudine fuerit baptizatus, ad honorem presbyterii non potest promoveri, quod non ex proposito fides ejus, sed ex necessitate descendit:

iuse confessus, el arqui manifeste nequiverit, pole- à nisi forte propter seguens studium dus, et fidem, atque hominum raritatem talis possit admitti.

De presbyteris agrorum.

LVII. Presbyteri ruris in Ecclesia civitatis, episcopo præsente, vel presbyteris urbis ipsius, offerre non possunt, nec paneni sanctificatum dare, calicemque porrigore. Si vero absentes hi fuerint, et ad dandam orationem vocentur, soli dare debebunt. Chorepiscopi quoque ad exemplum quidem, et formam soptuaginta videntur esse: ut comministri autem, propter studium quod erga pauperes exhibent, honorentur.

De numero certo diaconorum.

LVIII. Diaconi septem debent esse, juxta regulam, licet et valde magna sit civitas. Idipsum autem et Actuum apostolorum liber insinuat.

#### REGULÆ GANGRENSES XX, QUÆ POST NICÆNUM CONCILIUM EXPOSITÆ SUNT.

De his qui nuptias exsecrantur.

LIX. Si quis vituperat nuptias, et dormientem cum viro suo fidelem ac religiosam detestatur, aut culpabiles æstimat, velut qui in regnum Dei introire non possint : anathema sit.

De his qui abominantur eos qui carnibus vescuntur.

LX. Si quis carnes edentem, præter sanguinem, et idolis immolatum, et suffocatum, cum religione, et fide, condemnat, velut spem, propter hujusmodi perceptionem, non habentem : anathema sit.

De servis qui jugum samulatus abjiciunt Christianitatis obtentu.

LXI. Si quis servum, prætextu divini cultus, doceat dominum contemnere proprium: ut discedat ab ejus obsequio, nec ei cum benevolentia et omni ho- C De his qui agapas, id est pastiones pauperum, risu more deserviat : anathema sit.

De presbyteris qui habuere conjugia.

LXII. Quicunque discernit a presbytero, qui uxorem habuit, quod non oporteat, eo ministrante, de oblatione percipere: anathema sit.

De his qui Ecclesiæ conventus spernendos existimant.

LXIII. Si quis docet domum Dei contemptibilem esse, et conventus qui in ea celebrantur, anathema

De his qui ecclesiastica ministeria præter Ecclesiam faciunt.

LXIV. Si quis extra Ecclesiam seorsum conventus celebrat, et despiciens Ecclesiam, ea quæ sunt Ecclesiæ voluerit usurpare, non conveniente presbytero, juxta decretum episcopi, anathema sit.

De fructuum oblationibus, quæ ministris Ecclesiæ conferuntur.

LXV. Si quis oblationes Ecclesiæ extra Ecclesiam accipere vel dare voluerit, præter conscientiam episcopi, vel ejus cui hujuscemodi oflicia commissa sont, nec com èjus voluerit agere consilio: anathema sit.

De his quæ in usus pauperum conferuntur.

LXVI. Si quis dederit, vel acceperit oblata præter episcopum, vel eum qui constitutus est ab eo, ad dispensandam misericordiam pouperibus : et qui dat, et qui accipit, anathema sit.

De his qui in virginitate continentiaque persistunt.

LXVII. Quicumque virginitatem custodiens, aut continentiæ studens, velut horrescens nuptias temerat, nec propter hoc, quod bonum et sanctum est, nomen virginitatis assumit: anathema sit.

De his qui pro virginitate superbiunt.

LXVIII. Si quis ex his qui virginitatem propter Dominum servant, extollitur adversum conjugatos, anathema sit.

deputant.

LXIX. Si quis despicit eos qui fideliter agapas, id est convivia, pauperibus exhibent, et propter honorem Bemini convocant fratres, et noluerit communicare hujuscemodi vocationibus, parvipendens quod geritur, anathema sit.

De his qui palliis utuntur, et ideireo superbiunt.

LXX. Si quis virorum propter continentiam, quae putatur, amictu pallii utitur, quasi per hoc habero se justitiam credens, et despicit eos qui cum reverentia birris et aliis communibus et solitis utuntur, anathema sit.

De mulieribus quæ utuntur virilibus indumentis.

LXXI. Si qua mulier propter continentiam, quae putatur, habitum mutat, et, pro solito muliebri, amictum virilem sumit, anathema sit.

De his qui, velut peccatum, copulam deserunt nupliarum.

LXXII. Si qua mulier virum proprium relinquens, discedere voluerit, nuptias exsecrans, anathema sit. De his qui, Christianitatis obtentu, despiciunt filios.

LXXIII. Si quis filios suos relinquens, non eos enutrit, et quod ad se pertinet, ad pietatem divini cultus informat, sed per occasionem continentiæ negligit, A De his qui dominico die jepunant, tanquam nihil præ anathema sit.

De his qui parentes, Christianitatis occasione, contemnunt.

LXXIV. Quicunque filii a parentibus, sub prætextu divini cultus, abscedunt, nec debitam reverentiam dependunt illis, qui divinum cultum sibi proculdubio præferunt, anathema sit.

De mulieribus quæ se attondent, Christianitatis obtentu.

LXXV. Si qua mulier, propter divinum cultum, ut æstimat, crines attondet, quos ei Deus ad subjectionis memoriam tribuit, tanquam præceptum dissolvens obedientiæ, anathema sit.

LXXVI. Si quis propter continentiam, quæ putatur, aut contumaciam, in die dominico jejunat, ana thema sit.

De his qui ecclesiastica jejunia absque necessitate dissolvunt.

LXXVII. Si quis eorum qui continentiæ student, absque necessitate corporea, tradita in commune jejunia, et ab Ecclesia custodita, superbiendo dissolvit, stimulo suæ cogitationis impulsus, anathema sit. De his qui collectas quæ fiunt in martyrum commemorationibus, exsecrantur.

LXXVIII. Si quis superbiæ usus affectu conventus abominatur, qui ad confessiones martyrum celebrantur, et ministeria quæ in eis fiunt, simul cum eorum memoriis, exsecratur, anathema sit.

## REGULÆ EXPOSITÆ APUD ANTIOCHIAM IN ENCÆNIIS XXV.

De his qui contraria gerunt his quæ regulariter de B De his qui ab alia parochia præter conscientiam epi-Pascha statuta sunt in Nicæno concilio. scoporum suorum, in aliis immorantur.

LXXIX. Omnes qui ausi fuerint dissolvere definitionem sancti et magni concilii quod apud Nicæam congregatum est, sub præsentia piissimi et venerandi principis Constantini, de salutifera solemnitate sacratissimæ Paschæ, excommunicandos, et de Ecclesia pellendos esse censemus, si tamen contentiosius adversus ea quæ bene sunt decreta perstiterint : et hæc quidem de laicis dicta sint. Si quis autem eorum qui præesse noscuntur Ecclesiæ, aut episcopus, aut presbyter, aut diaconus, post hanc definitionem tentaverit ad subversionem populorum, Ecclesiarumque perturbationem, seorsum colligere, et cum Judæis Pascha celebrare: sancta synodus hunc alienum jam hinc ab Ecclesia judicavit, quod non solum sibi, sed C et plurimis causa corruptionis et perturbationis exstiterit. Nec solum tales a ministerio removet, sed etiam illos qui post damnationem hujusmodi conimunicare tentaverint : damnatos autem omni quoque extrinsecus bonore privari, quem sancta regula, et sacerdotium Dei promeruit.

De his qui se a perceptione sanctæ communionis avertunt, et qui excommunicatis per domos communicant.

XXC. Omnes qui ingrediuntur Ecclesiam Dei, et Scripturas sacras audiunt, nec communicant in oratione cum populo, sed pro quadam intemperantia se a perceptione sanctæ communionis avertunt: hi de Ecclesia removeantur, quandiu per confessionem pœnitentiæ fructus ostendant, et precibus indulgentiam D consequantur. Cum excommunicatis autem non licere communicare; nec cum his qui per domos conveniunt, devitantes orationes Ecclesiæ, simul orandum est: ab alia quoque Ecclesia non suscipiendum, qui in alia minime congregatur. Si quis autem de episcopis, aut presbyteris, vel diaconis, seu quilibet ex clero deprehensus fuerit cum excommunicatis communicare, etiam iste privetur communione, tanquam qui regulama confundat Ecclesiæ.

XXCI. Si quis presbyter, aut diaconus, et omnino quilibet ex clero, parochiam propriam deserens, ad aliam properaverit: dein omnino demigrans, in alia parochia per multa tempora nititur immorari, ulterius ibidem non ministret: maxime, si vocanti suo episcopo, et regredi ad propriam parochiam commonenti obedire contempserit. Quod si in hac indisciplinatione perdurat, a ministerio modis omnibus removeatur: ita ut nequaquam locum restitutionis inveniat. Si vero pro hac causa damnatum alter episcopus suscipiat, hic etiam a communi coerceatur synodo, velut qui ecclesiastica constituta dissolvat.

De damnatis, et ministrare tentantibus.

XXCII. Si quis episcopus damnatus a synodo, ve, presbyter, aut diaconus, a suo episcopo ausi fuerint aliquid de ministerio sacro contingere: sive episcopus, juxta præcedentem consuetudinem, sive presbyter, aut diaconus, nullo modo liceat ei, nec in alia synodo, restitutionis spem aut locum habere satisfactionis: sed et communicantes ei omnes abjici de Ecclesia, et maxime si posteaquam didicerint adversum memoratos prolatam fuisse sententiam, eisdem communicare tentaverint.

De his qui se a ministerio ecclessastico subtrahunt, et seorsum colligunt.

XXCIII. Si quis presbyter, aut diaconus, episcopum proprium contemnens, se ab Ecclesia sequestravit, et seorsum colligens altare constituit, et commonenti episcopo non acquieverit, nec consentire vel obedire voluerit semel, et iterum convocanti: hic dannetur omnimodo, nec ultra remedium consequatur, quia suam recipere non potest dignitatem. Quod si Ecclesiam conturbare et sollicitare persistat, tanquam seditiosus, per potestates exteras opprimatur.

De clericis excommunicatis et laicis.

XXCIV. Si quis a proprio episcopo communione privatus est, non ante suscipiatur ab aliis, quam sue

reconcilietur episcopo, aut certe ad synodum, quæ congregatur, occurrens pro se satisfaciat, et persuadens concilio sententiam suscipiat alteram. Hæc autem definitio maneat circa laicos, et presbyteros, et diaconos, omnesque qui sub regula esse monstrantur.

## De peregrinorum susceptione.

XXCV. Nullus peregrinorum sine pacificis, id est, commendatitiis suscipiatur epistolis.

De pacificis peregrinorum, id est commendatitiis litteris.

**XXCVI.** Presbyteri qui sunt in agris canonicas epistolas dare non possunt, ad solos tantum vicinos episcopos litteras destinabunt. Chorepiscopi autem qui sunt irreprehensibiles, dare possunt pacificas, id est generales epistolas.

#### De metropolitanis singularum provinciarum.

XXCVII. Per singulas regiones episcopos convenit nosse, metropolitanum episcopum sollicitudinem totius provinciæ gerere: propter quod ad metropolim omnes undique qui negotia videntur habere, concurrunt. Unde placuit eum et honore præcellere, et nihil amplius præter eum cæteros episcopos agere, secundum antiquam a patribus nostris regulam constitutam: nisi ea tantum que ad suam diecesim pertinent, possessionesque subjectas. Unusquisque enim episcopus habeat suæ parochiæ potestatem, ut regat juxta reverentiam singulis competentem, et providentiam gerat omnis possessionis quæ sub ejus est civitate: ita ut presbyteros et diaconos ordinet, et singula suo judicio comprehendat. Amplius autem nihil agere tentet, præter antistitem metropolitanum, C nec metropolitanus sine cæterorum gerat consilio sacerdotum.

#### De his qui vocantur chorepiscopi.

XXCVIII. Qui in vicis vel possessionibus chorepiscopi nominantur, quamvis manus impositionem episcoporum perceperint, et ut episcopi consecratisint, tamen sanctæ synodo placuit, ut modum proprium recognoscant, ut gubernent subjectas sibi Ecclesias, earumque moderamine curaque contentisint. Ordinent etiam lectores et subdiaconos atque exorcistas; quibus promotiones istæ sufficiant. Nec presbyterum vero, nec diaconum audeant ordinare, præter civitatis episcopum, cui ipse cum possessione subjectus est. Si quis autem transgredi statuta tentaverit, depositus, quo utebatur honore privetur. Chorepiscopum vero civitatis episcopus ordinet, cui ille subjectus est.

## De episcopis et clericis adeuntibus imperatorem.

XXCIX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut quilibet regulæ subjectus Ecclesiæ, præter consilium et litteras episcoporum provinciæ, et præcipue metropolitani, adierit imperatorem, hunc reprobari et abjici oportere, non solum a communione, verum et ab honore cujus particeps videtur existere. Quia venerandi principis auribus molestiam tentavit inferre, contra leges Ecclesiæ. Si igitur adire principem necessaria causa deposcit, hoc agatur cum tractatu et consilio metropolitani, et cæterorum episcoporum

reconcilietur episcopo, aut certe ad synodum, que A qui in eadem provincia commorantur, qui etiam procongregatur, occurrens pro se satisfaciat, et persuaficiscentem suis prosequantur epistolis.

De damnatis episcopis, aut clericis adeuntibus imperatorem.

XC. Si quis a proprio episcopo presbyter aut diaconus, aut a synodo fuerit episcopus forte damnatus, et imperatoris auribus molestus exstiterit: oportet ad majus episcoporum converti concilium, et quæ putaverint habere justa, plurimis episcopis suggerant, eorumque discussiones acjudicia præstolentur. Si vero hæc parvipendentes molesti fuerint imperatori, hos nulla venia dignos esse, nec locum satisfactionis habere, nec spem futuræ restitutionis penitus opperiri.

De his qui cum sunt ex alia provincia, in aliis audent ordinationes efficere.

XCI. Nullus episcopus ex alia provincia audeat ad aliam transgredi, et ad promotionem ministerii aliquos in Ecclesiis ordinare, licet consensum videantur præbere nonnulli: nisi litteris tam metropolitani, quam cæterorum, qui cum eo sunt, episcoporum, rogatus adveniat, et sic ad actionem ordinationis accedat. Si vero nullo vocante, inordinato more deproperet super aliquibus ordinationibus et ecclesiasticis negotiis, ad eum non pertinentibus, componendis, irrita quidem quæ ab eo geruntur existant, ipse vero incompositi motus sui et irrationabilis audaciæ subeat ultionem, ex hoc jam damnatus a sancto concilio.

De dissensione quæ super episcoporum dijudicatione contingit, appellantium provinciales antistites.

XCII. Si quis episcopus de certis criminibus judicetur, et contingat de eo provinciales episcopos dissidere, cum judicatus ab aliis innocens creditur, reus ab aliis: pro totius ambiguitatis absolutione, sanctæ synodo placuit, ut metropolitanus episcopus a vicina provincia judices alios convocet, qui controversiam tollant, ut per eos simul et per provinciales episcopos, quod justum visum fuerit, approbetur.

De episcopis ab ejusdem provinciæ sacerdotibus consonanter exclusis.

exorcistas; quibus promotiones istæ sufficiant. Nec presbyterum vero, nec diaconum audeant ordinare, præter civitatis episcopum, cui ipse cum possessione subjectus est. Si quis autem transgredi statuta tentaverit, depositus, quo utebatur honore privetur.

Choreniscopum vero civitatis episcopus autem transgredi statuta tentaverit, depositus, quo utebatur honore privetur.

Choreniscopum vero civitatis episcopus autem transgredi statuta tentaverit, depositus, quo utebatur honore privetur.

Scoporum provinciæ manere sententiam.

### De vacantibus episcopis.

XCIV. Si quis episcopus vacans in Ecclesiam vacantem prosiliat, sedemque pervadat absque integro perfectoque concilio, hic abjiciatur necesse est, etsi cunctus populus, quem diripuit, eum habere delegerit. Perfectum vero concilium illud est, ubi interfuerit metropolitanus antistes.

De his qui, cum ad episcopatum vocantur, evitant.

XCV. Si quis episcopus manus impositionem episcopatus acceperit, et, præesse populo constitutus, ministerium subire neglexerit, nec acquieverit ire ad Ecclesiam sibi commissam: hunc oportet commu-

nione privari, donec susceperit coactus officium, aut A nec constituat presbyteros aut diaconos alteri subcerte de eo aliquid integra decreverit ejusdem provinciae synodus sacerdoum.

A nec constituat presbyteros aut diaconos alteri subjectos episcopo, nisi forto cum consilio et volumtate regionis episcopi. Si quis autem tale aliquid

De his qui promoventur ad episcopatum, nec recipiuntur.

XCVI. Si quis episcopus ordinatus ad parochiam minime cui est electus accesserit, non suo vitio, sed quod eum aut populus vitet, aut propter aliam causam, non tamen ejus vitio perpetratam: hic et honoris sit, et ministerii particeps, dummodo nil molestus Ecclesiæ rebus existat, ubi ministrare cognoscitur. Quem etiam observare conveniet quidquid synodus perfecta provinciæ, quod visum suerit, judicando decreverit.

De episcopalibus in provinciis ordinationibus.

MCVII. Episcopus præter synodum et præsentiam metropolitani nullatenus ordinetur. Hoc autem modis omnibus coram posito melius quidem est, ut omnes simul adsint ejusdem provinciæ sacerdotes : quos metropolitanus episcopus advocare debebit. Et si quidem omnes occurrerint, optime; quod si hoc difficile fuerit, saltem plures adesse omnimodo convenit : aut certe scriptis ejusdem sententiæ comprobari, et ita sub plurimorum vel præsentia vel definita factum fuerit, nullas ordinatio vires habeat; si vero juxta definitam regulam fiat, et nonnulli pro contentione propria contradicant, obtineat sententia migrare de sæculo,

De synodis quæ debent ab episcopis, suis temporibus, in provincia celebrari.

XCVIII. Propter utilitates ecclesiasticas, et absolutiones earum rerum quæ dubitationem controversiamque recipiunt, optime placuit ut per singulas quasque provincias bis in anno episcoporum concilia celebrentur. Semel quidem post tertiam septimanam festi Paschalis: ita ut quarta septimana Pentecostes conveniat synodus, metropolitano provinciales episcopos admonente. Secunda vero synodus fiat idus Octobris, id est, quinto decimo die mensis Octobris, quem Hyperberetæon Græci cognominant. In ipsis autem conciliis adsint presbyteri, et diaconi, et omnes qui se læsos existimant: et synodi experiantur examen. Nullis vero liceat apud se celebrare concilia, præter eos quibus a metropolitanis videntur esse jura commissa.

Ut nullo modo de parochia ad aliam parochiam episcopus transeat.

XCIX Episcopus ab alia parochia nequaquam migret ad aliam, nec sponte sua prorsus insiliens, nec vi coactus a populis, nec ab episcopo necessitate compulsus: maneat autem in Ecclesia quam primitus a Deo sortitus est, nec inde transmigret, secundum pristinum de hac re terminum constitutum.

Ut in altera parochia clericos alterius parochiæ episcopus nullatenus ordinet.

C. Episcopus alienam civitatem, que non est illi subjecta, non adeat : nec ad possessionem accedat que ad eura non portinet super ordinatione cujusquam, nec constituat presbyteros aut diaconos alteri subjectos episcopo, nisi forto cum consilio et voluntate regionis episcopi. Si quis autem tale aliquid facere tentaverit, irrita sit ejus ordinatio, et ipse coerceatur a synodo, nam si ordinare non potuerit, nullatenus judicabit.

Ut nullus ad episcopatum pro se constituat premevendum.

CI. Episcopo non licere pro se alterum successorem sibi constituere, licet ad exitum vitæ pervenist a quod si tale aliquid factum fuerit, irritum esse kujuscemodi constitutum. Servetur autem jus ecclesia sticum, id continens oportere non aliter fleri, nisi cuta synodo et judicio episcoporum, qui post obitum quiescentis potestatem habent, eum, qui dignus stiterit, promovere.

De rebus ad Ecclesiam pertinentibus, et de literature propria episcopi esse noscuntur.

CII. Quæ sunt Ecclesiæ, sub omni sollich eonscientia bona, et fide quæ in Deum ett qui cancta considerat, judicatque, serventur, qua dismi dispensanda sunt judicio et potestate munificis cui commissus est populus, et animo qui intra Ecclesiam congregantur. Manifesta vero mat, que pertinere videntur ad Ecclesiam, cum notitia presbyterosum et diaconorum qui circa ipsum sunt : ita ut agnoscant, nec ignorent, quæ sint Ecclesiæ propria. nec eos aliquid lateat. Ut si contigerit episcopum migrare de sæculo, certis existentibus rebus, quæ sunt Ecclesiæ, nec ipsæ collapsæ depereant, nec quæ propria probantur episcopi, sub occasione rerum pervadantur Ecclesize. Justum namque, et acceptum est coram Deo et hominibus, ut sua episcopus quibus voluerit, derelinquat, et quæ Ecclesiæ sunt, eidem conserventur Ecclesiæ, ut nec Ecclesia aliquod patiatur incommodum, nec episcopus sub occasione proscribatur Ecclesize, et in causas incidant, qui ad eum pertinent, et ipse post obitum maledictionibus ingravetur.

Ut episcopus dispensandi res occlesiasticas habeat potestatem.

Clil. Episcopus ecclesiasticarum rerum habeat potestatem, ad dispensandum erga omnes qui indigent, cum summa reverentia et timore Dei. Participet autem et ipse quibus indiget, si tamen indiget, tam suis, quam fratrum, qui ab eo suscipiuntur, necessariis usibus profuturis, ita ut in nulla qualibet occasione fraudentur, juxta sanctum Apostolum sic dicentem: Habentes victum et tegumentum, his contenti sumus. Quod si contentus istis minime fuerit, convertat autem res Ecclesia in suos usus domesticos, et ejus commoda vel agrorum fructus, non cum presbyterorum conscientia diaconorumque pertractet, sed horum potestatem domesticis suis, aut propinquis, aut fratribus, fillisque committat : ut per hujusmodi personas occulte centerse lendanter Ecclesiæ, synodo provinciæ pænas iste persolvat. Si autem et aliter accusetur episcopus, aut presbyteri qui cum ipso sunt, quod ea que pertinent ad Ecclefacultate sibimet usurpent, ita ut ex hoc affligantur quidem pauperes criminationi vero et blasphemiis

siam, vel ex agris, vel ex alia qualibet ecclesiastica A tam sermo prædicationis, quam bi qui dispensant. taliter exponantur : et hos oportet corrigi, sancta synodo, id quod condecet, approbante.

#### REGULÆ APUD LAODICIAM EXPOSITÆ NUM. LIX.

Sancta synodus quæ apud Laodiceam Phrygiæ Pacatianæ convenit ex diversis regionibus Asiæ, definitiones exposuit ecclesiasticas quæ subter annexæ sint.

#### De bigamis.

CIV. De his qui, secundum ecclesiasticam regulam, libere ac legitime secundis nuptiis juncti sunt, nec occulte nuptiarum copulam fecerunt : oportet nt, parvo tempore transacto, vacent orationibus et jejuniis, quibus etiam juxta indulgentiam commu-B nionem reddi decrevimus.

De his qui pro diversis erratis pænitudinem serventius exegerunt.

CV. De his qui diversis facinoribus peccaverant, et perseverantes in oratione confessionis et pænitentiæ conversionem a malis habuere perfectam : pro qualitate delicti, talibus pœnitentiæ tempus impensum propter clementiam et bonitatem Dei communio concedatur.

Quod non oporteat ad clerum statim post baptisma promoveri.

CVI. De his qui nuper sunt illuminati baptismate, quod eos in sacerdotali non conveniat ordine promoveri.

## De tempore ordinationum.

CVH. Quod non oporteat ordinationes sub conspecta audientium celebrari.

Ut hi qui sacrario serviunt usuras non exigant.

CVIII. Quod non oporteat sacerdotes et clericos senerantes usuras, vel quæ dicuntur sescupla, id est et summam capitis et dimidium summæ, perciреге.

De hæreticis intrantibus in ecclesias vel basilicas martyrum.

CIX. Quod hæretici non permittendi sint ingredì in domum Dei, in hæresi permanentes.

De his qui ad ecclesias ab hærelicis veniunt.

CX. De his qui ab hæreticis convertuntur, id est, Novatianis, aut Photinianis, aut Tessarescædecatitis, sive baptizati sint illi, seu catechumeni, non ante suscipiantur, quam omnes hæreses anathematizent, et præcipue illam qua detinebantur. Et tunc demum hi qui apud eos dicebantur fideles, nostræ doceantur fidei symbolum, et uncti sancto chrismate, sic mysteriis communicent sacrosanctis.

#### De his qui veniunt ab hæresi Cataphragarum.

CXI. De his qui convertuntur ab hæresi quæ dicitur Cataphrygarum, etsi in clero, quia apud eos esse creditur, fuerint, etsi maximi nominentur, hos sub omni diligentia ab episcopis Ecclesiæ, vel presbyteris, instrui et baptizari conveniet.

De his qui ad hæreticorum speluncas causa orationis accedunt.

CXII. Quod non nermittantur ecclesiastici ad hæreticorum cœmeteria, vel ad ea quæ ab eis appellantur martyria, orationis causa vel sanitatis accedere : sed hujusmodi, si fideles fuerint, certo tempore communione privari : ponitentes autem, et confitentes se deliquisse, convenit suscipi.

De his qui cum hæreticis nuptiarum copula junguntur. CXIII. Quod non oporteat indifferenter ecclesiasticos, fædere nuptiarum, hæreticis suos filios filiasque conjungere.

Non congruere presbyteras in mulieribus ordinari.

CXIV. Quod non oporteat eas quæ dicuntur presbyteræ vel præsidentes in ecclesiis ordinari.

#### De episcopalibus ordinationibus.

CXV. Ut episcopi judicio metropolitanorum, et eorum episcoporum qui circumcirca sint, provehantur ad ecclesiasticam potestatem : hi videlicet qui plurimo tempore probantur tam verbo tidei. quam rectæ conversationis exemplo.

Judicio multitudinis ordinationes fieri non debere.

CXVI. Quod non sit permittendum turbis electiones eorum facere, qui sunt ad sacerdotium prove-C hendi.

Ad alias parochias culogias, quæ oblatæ sunt, minime destinandas.

CXVII. Quod sancta nullo modo, causa eulogiarum, tempore Paschalis festi, ad alias parochias debeant destinare.

De lais qui debeant in ambone, id est, in pulpilo, psallere.

CXVIII. Quod non oporteat amplius, præter eos qui regulariter cantores existunt, qui et de codice canunt, alios in pulpitum conscendere, et in ecclesia psaliere.

De lectionibus quæ debeant sabbatis recenseri.

CXIX. Quod in sabbatis evangelia cum aliis Scri-D pturis legi conveniat.

Quod interstitium psalmorum debeat in congregationibus fieri.

CXX. Quod in conventu fidelium nequaquam psalmos continuare conveniat : sed per intervallum, id est, per psalmos singulos recenseri debeant lectiones.

De precibus nona el vespera celebrandis.

CXXI. Quod ipsum semper officium precum nona et vespera semper debeat exhiberi.

De precibus post homilias, id est, post sermones habitos ad populum, proferendis, et de his ques intra sacrarium communicare conveniat

CXXII. Quod oporteat scorsum primum, post al-

locutiones episcoporum, orationem super catechu- A et otiari in sabbato, sed operari eos in codem die menos celebrari: et postquam catechumeni egressi fuerint, super eos, qui sunt in l'ænitentia, precem fieri. His etiam accedentibus ad manum sacerdotis, et discedentibus, tres orationes consummari sidelium: ita ut prima quidem sub silentio, secunda vero et tertia per exclamationes solitas expleantur, et ita demum pacem sibi invicem dabunt. Et posteaquam dederit episcopus presbyteris osculum pacis, tunc laici sibi tribuent. Et ita sancta celebrabitur oblatio. Solis autem ministerio sacro deditis ad altare ingredi, et communicare ibidem liceat.

De honore quem presbyteris diaconi, qui sub ipsis sunt, debent exhibere.

CXXIII. Quod non oporteat diaconum coram presbytero sedere, sed jussione presbyteri sedeat. Si- B militer autem et diaconis honor habeatur ab obsequentibus, id est subdiaconis et omnibus clericis.

Quod subdiaconi a diuconico, id est a secretarie, sint

CXXIV. Quod non oporteat subdiaconos habere locum in diaconico, et dominica vasa contingere.

Subdiaconos cum orariis assistere non debere.

CXXV. Quod non oporteat subdiaconum uti ora rio, nec ostia derelinquere.

Lectores cantoresque cum orariis agere suum officium non debere.

CXXVI. Quod non oporteat lectores aut cantores orariis uti, et ita legere vel psallere.

Quod nullus ecclesiasticorum in tabernis comedere C debeat.

CXXVII. Quod non oporteat sacro ministerio deditos a presbyteris usque ad diaconos, et reliquum ecclesiasticum ordinem, id est usque ad subdiacenos, lectores, cantores, exorcistas et ostiarios, et ex numero continentium et monachorum, ingredi tabernas.

Quod subdiaconi non debeant benedicere, vel benedictionem tribuere.

CXXVIII. Quod non oporteat subdiaconos panem dare, vel calicem benedicere.

De exorcistis qui non sunt ab episcopis ordinati.

CXXIX. Quod hi qui non sunt ab episcopis ordinati, tam in ecclesiis, quam in domibus, exorcizare non possint.

Quod de conviviis quæ ex agape fiunt, escarum partes accipi non debeant.

CXXX. Quod non oporteat sacro ministerio deditos clericos aut laicos ad agapem vocatos ciborum partes accipere, propterea quod hinc ecclesiastico ordini flat injuria.

In ecclesiis prandia fieri non debere.

CXXXI. Quod non oporteat in domiciliis divinis, id est in ecclesiis, convivia quæ vocantur agapæ, fieri: nec intra domum Dei comedere, vel accubitus ster-

De Christianis qui sabbatizare, vel juxta quemdam modum judaizare, noscuntur.

CXXXII. Quod non oporteat Christianos judaizare

Preferentes autem in veneratione dominicum diem. si vacare voluerint, ut Christiani hoc faciant. Quod si reperti fuerint judaizare, anathema sint a Christo.

De viris cum mulieribus lavacra celebrantibus.

CXXXIII. Quod non oporteat sacris officiis deditos aut clericos, aut continentes vel omnem laicum Christianum, lavacra cum mulieribus celebrare, quia hæc apud gentes reprehensio prima est.

De his qui cum hærelicis jungunt sædera nupliarum.

CXXXIV. Quod non oporteat cum hæreticis universis nuptiarum fœdera celebrare, nec eis filios dare vel filias, sed magis accipere : si tamen Christianos se fieri promittant.

Ab hæreticis eulogias accipere non debere.

CXXXV. Quod non oporteat ab hæreticis eulogias accipere, quæ sunt maledictiones potius quam benedictiones.

## De schismaticis.

CXXXVI. Quod non oporteat cum hæreticis aut schismaticis pariter orare.

#### De martyribus hæreticorum.

CXXXVII. Quod omnem Christianum non oporteat deserere martyres Christi, et ire ad pseudomartyres, id est hæreticorum, et quos ipsos constet hæreticos exstitisse, hi namque sunt alieni a Deo: sint igitur anathema, qui ad tales accesserint.

## De his qui angelos colunt.

CXXXVIII. Quod non oporteat Christianos Ecclesiam Dei relinquere, et ire, atque angelos nominare, et congregationes facere : quæ interdicta noscuntur. Si quis igitur-inventus fuerit huic occultæ idololatriæ serviens, sit anathema, quia derelinquit Dominum nostrum Jesum Christum, Filium Dei, et se idololatriæ tradidit.

De his qui incantationibus et phylacteriis utuntur.

CXXXIX. Quod non oporteat sacris officiis deditos, vel clericos, magos aut incantatores existere, aut facere phylacteria : quæ animarum suarum vincula comprobantur. Eos autem qui his utuntur, ab Ecclesia pelli præcipimus.

De his qui ab hæreticis, vel Judæis, festivitatis eorum dona suscipiunt.

CXL. Qued non oporteat a Judæis vel hæreticis ea quæ mittuntur munera festiva suscipere, nec cum eis sesta celebrare.

De Christianis qui Judæorum azyma comedunt.

CXLI. Quod non oporteat azyma a Judzeis accipere, et communicare impietatibus eorum.

De Christianis celebrantibus festa gentilium.

CXLII. Quod non oporteat cum gentilibus festa celebrare, et communicare pravitatibus eorum qui sine Deo sunt.

De episcopis qui eas quæ fiunt evocationes ad synodum vitant.

CXLIII. Quod non oporteat episcopos ad synodum

vocatos ommo contempere, sed protinus ire, et do- A Non debere in diebus jejuniorum commemorationes core val discere en que ad correctionem Ecclesia. cere, vel discere ea quæ ad correctionem Ecclesiæ vel religuarum pertinent rerum. Seipsum vero, qui contempserit, accusabit, nisi forte per ægritudinem ire non possit.

Quod sine litteris sacro ministerio servientes proficisci non debeant.

CXLIV. Quod non oporteat sacerdotem, vel clericum, sine litteris proficisci canonicis.

Qued præter episcopum clericus proficisci non debeat. CXLV. Quod non oporteat sacerdotem, vel clerieum, præter jussionem sui proficisci pontificis.

Ut subdiaconi ad ostia perseverent.

CXLVI. Quod non oporteat subdiaconos, saltem paululum, januas deserere, et orationi vacare.

Ut ad sacrarium mulieres non introeant.

CXLVII. Quod non operteat ingredi mulieres ad altare.

De his qui circa mediam septimanam ad baptisma veniunt.

CXLVIII. Quod non oporteat ad baptisma quemquam post duas Quadragesimæ hebdomadas admitti.

De redditione baptizandorum.

CXLIX. Quod oporteat eos qui ad baptisma veniunt fidem discere, et quinta seria septimanæ majoris episcopo aut presbyteris reddere.

De his qui in ægritudine baptizantur.

CL. Quod oporteat eos qui in ægritudine percipiunt baptisma, postquam convaluerint, fidem perdiscere, et scire cujus muneris participes facti sint.

Ut post baptisma chrisma detur.

CLL Quod oporteat cos qui baptizantur, post lavacrum, chrisma cœleste percipere, et regni Christi participes inveniri.

Oblationes offerri in Quadragesima non oportere.

CLIL Quod non oporteat in Quadragesima, panem benedictionis offerri in sabbato et dominico. Non debere jejunium solvi in quinta feria majoris septimanæ.

CLIII. Quod non oporteat in Quadragesima, in ultima septimana quintæ feriæ ' jejunium solvere, totamque Quadragesimam sine veneratione transire, magisque conveniat omnem Quadragesimam districto venerari jejunio.

CLIV. Quod non oporteat in Quadragesima martyrum natalitia celebrari, sed corum sancta commemoratio in diebus sabbatorum et dominicorum fieri

Ut natalitia vel nuptiæ in Quadragesima non fant.

CLV. Quod non oporteat in Quadragesima, aut nuptias, aut natalitia celebrar,

Ut in Christianorum non saltetur nuptiis.

CLVI. Quod non oporteat Christianos euntes ad nuptias plaudere, vel saltare, sed venerabiliter comare, vel prandere, sicut Christianos decet.

Non licere clericis ludicris spectaculis interesse.

CLVII. Quod non oporteat sacerdotes, aut clericos quibascunque spectaculis, in cornis, aut in nuptiis, interesse : sed antequam thymelici ingrediantur, exsurgera eos convenit, atque inde discedere

Non congruere penitus Christianis comessationibus interesse.

CLVIII. Quod non oporteat sacerdotes, aut clericos ex collatis vel comessationibus convivia celebrare; hoc autem nec laicis posse congruere.

Non licere presbyteris introire ad altare, priusquam ingrediatur episcopus.

CLIX. Quod non oporteat presbyteros ante processionem episcopi introire sacrarium et sedere, sed cum episcopo debent ingredi, vel in subselliis sedere, nısi forsitan infirmitate detineatur, aut prof-C ciscatur episcopus.

Qui in agris rel possessionibus debeant ordinari.

CLX. Quod non oporteat in villulis aut in agris episcopos constitui, sed visitatores. Verumtamen jampridem constituti nihil faciant præter conscientiam episcopi civitatis : similiter et presbyteri, præter consilium episcopi nihil agant.

Oblationes offerri in domibus non oportere.

CLXI. Quod non oporteat in domibus oblationes celebrari ab episcopis, vel presbyteris.

Que psallere vel legere in ecclesiis conveniat.

CLXIL Quod non oporteat plebeios psalmos in ecclesia cautare, nec libros, præter canonem, legi: sed sola sacra volumina Novi Testamenti, vel Veteris.

## REGULÆ CONSTANTINOPOLITANÆ.

Sub Theodosio piissimo imperatore apud Constan- D eam firmam et stabilem; et anathematizandam omtinopolim expositi sunt canones tres. Hæ definitiones expositse sunt ab episcopis 150, qui in idipsum apud Constantinopolim convenerunt, quando beatus Nectarius episcopus est ordinatus.

Ut ea quæ apud Nicæam constituta sunt immota permaneant; et de anathemate Arianorum, Eunonianorum, Macedonianorum, Sabellianorum, Photinianerum, Mareettianorum et Apollinarianorum. CLXIII. Fidem non violandam Patrum 318 qui apud Niczam Bithynize convenerunt, sed manere nem hæresim, et specialiter Eunomianorum vel Anomianorum, et Arianorum vel Eudoxianorum, et Macedonianorum vel Spiritui sancto resistentium, et Sabellianorum, et Marcellianorum, et Photinianorum, et Apollinarianorum.

De ordine singularum diæceseon, et de privilegiis que Egyptiis, Antiochenis Constantinopolitanisque debentur.

CLXIV. Qui sunt super diœcesim episcopi, nequa-

Legendum ultimæ septimanæ quinta seria. Cæterum textus hujus codicis sæpe magna obscuritate laborat. Edit.

PATROL. LXVII.

minos accedant, nec eas hac præsumptione confundant : sed, juxta canones, Alexandrinus antistes, quæ sunt in Ægypto regat solummodo, et Orientis episcopi Orientem tantum gubernent, servatis privilegiis que Nicenis canonibus Ecclesiæ Antiocheræ tributa sunt. Asianæ quoque diœceseos episcopi ca solum quæ sunt in Asiana diœcesi dispensent. Nec non et Ponti episcopi ea tantum quæ sunt in Ponto. et Thraciarum quæ in Thraciis sunt gubernent. Non vocati autem episcopi ultra suam diœcesim non accedant, propter ordinationes faciendas vel propter alias dispensationes ecclesiasticas. Servata vero quæ scripta est de gubernationibus regula, manifestum est quod illa quæ sunt per unamquamque provin-

quam ad Ecclesias quæ sunt extra præfixos sibi ter- A ciam ipsius provinciæ synodas dispenset, sicut Nicæno constat decretum esse concilio. Ecclesias autem Dei in barbaricis gentibus constitutas gubernari. convenit, juxta consuetudinem, que est a Patribus observata. Verumtamen Constantinopolitanus episcopus habeat honoris primatum post Romanum episcopum: propterea quod urbs ipsa sit junior

#### De Maximi illicita ordinatione.

CLXV. De Maximo Cynico, et ejus inordinata constitutione, quæ Constantinopoli facta est, placuit neque Maximum episcopum esse, vel fuisse, nec eos qui ab ipso, in quelibet gradu, clerici sunt ordinati, cum omnia quæ ab eodem perpetrata sunt in irritum deducta esse videantur.

## REGULÆ ECCLESIASTICÆ XXVII PROMULGATA A CHALCEDONENSI SANCTO CONCILIO.

De canonibus uniuscujusque concilii.

I. Regulas sanctorum Patrom, per singula nunc i sique concilia constitutas, proprium sobur obtinere decrevimus.

Qued non oporteat episcopos, aut quemlibet ex clero per pecunias ordinari.

II. Si quis episcopus per pecuniam secerit ordinationem, et sub pretio redegerit gratiam, quæ non potent vendi, ordinaveritque per pecunias episcopum, aut preshyterum, aut diaconum, vel quemlibet ex his qui connumerantur in clero, aut promoverit per pecunias dispensatorem, aut desensorem, vel quemquam, qui subjectus est regulæ, pro suo turpissimi lucri commodo; is, cui hoc attentanti probatum suerit, proprii gradus periculo subjacebit. Et qui ordinatus est, nihil ex hac ordinatione, vel promotione, C quæ est per negotiationem facta, proficiat : sed sit alienus a dignitate, vel sollicitudine, quam pecuniis quæsivit. Si quis vero mediator tam turpibus et nefamilis clatis vel acceptis exstiterit, siquidem elericus fuerit, proprio gradu decidat; si vero laicus, aut monachus, anathematizetur.

Quad non oportent episcopos, clericos et monachos, prædia aliena conducere.

III. Pervenit ad sanctam synodum quod quidam, qui in clero videntur allecti, propter lucra turpia conductores alienarum possessionam fiant, et sæcularia negotia sub cura sua suscipiant : Dei quidem ministerium parvipendentes, sæcularium vero discurrentes domos, et propter avaritiam patrimoniorum collicitudines assumentes. Decrevit itaque sanctum boc magnunque concilium, nullum deinceps, non episcopum, non clericum, vel monachum, aut possessiones conducere, aut negotils sæcularibus se miscere, præter pupillorum, si ferte leges imponant, inexcusabilem curam, aut civitatis episcopus ecclesiasticarum rerum sollicitudinem habere præcipiat, aut orphanorum, et viduarum, carunque que sine ulla provisiona sunt personarum, que maxime ecclesiastico indigent adjutorio, propter

B timorem Domini causa deposcat. Si quis autem transgredi de cætero statuta tentaverit, hujusmodi ecclesiasticis increpationibus subjacebit.

De honore monachis competente, et ut nullus corum tentet ecclesiastica aut sacularia inquietare negotiu, noc alienum servum prester conscientiam domini ejus suscipero.

IV. Qui vere et sincere singularem sectantur vitam, competenter honorentur : quoniam vero quidam, utentes habitu monachi, ecclesiastica negotia. civiliaque conturbant, circumeuntes indifferenter urbes, nec non et monasteria sibi instruere tentantes, placuit nullum quidem usquam ædificare aut coustituere monasterium, vel orationis domum, præter cońscientiam civitatis episcopi. Monachos vero per unamquamque civitatem, aut regionem, subjectos esse episcopo, et quietem diligere, et intentos esse tantummodo jejunio, et orationi, in locis quibus renuntiaverunt sæculo permanentes. Nec ecclesiastieis vero, nec sæcularibus negotiis communicent, vel . in aliquo sint molesti, propria monasteria deserentes, nisi forte his præcipiatur propter opus necessarium ab episcopo civitatis. Nullum vero recipere in monasteriis servum obtentu monachi, præter sui domini conscientiam. Transgredientem vero hanc definitionem nostram excommunicatum esse decrevimus, ne nomen Dei blasphemetur. Verumtamen episcopum convenit civitatis competentem monasteriorum providentiam gerere.

Non transmigrandum de civitata in civitatem.

V. De his qui transmigrant de civitate in civitatem episcopis, aut. clericis, placuit ut canones qui de hac re a sanctis Patribus statuti sunt habeant prepriam firmitateni.

Quod non oporteat absolute quoslibet ordinari.

VI. Nullum absolute ordinari debese presbyterum, aut diaconum, nec quemiihet in gradu ecclesiastico, niai specialiter Ecclesize civitatis, aut possessionis, aut martyrii, aut monasterii qui ordinandus est pronuntietur. Qui vero absolute ordinantur decrevit; impositionem, et nusquam posse ministrare ad ordinantis injuriam.

De clericis et monachis non manentibus in suo pronosito.

VII. Oui semel in clero deputati sunt, aut monachorum vitam expetiverunt, statuimus, neque ad militiam, neque ad dignitatem aliquam venire mundanam, aut hoc tentantes, et mon agentes pœnitentiam, quominus redeant ad hoc quod propter Deum primitus elegerunt, anathematizari.

De clericis qui sunt in ptochiis, monasteriis, atque martyriis, quæ sub polestate episcoporum unius-cujusque civitatis existunt.

VIII. Clerici qui præficiuntar ptochiis vel qui ordinantur in monasteriis, et basilicis martyrum, sub episcoporum qui in unaquaque civitate sunt, secundum sanctorum Patrum traditiones, potestate permaneant, nec per contumaciam ab episcopo suo dissiliant. Qui vero audent evertere hujuscemodi formam quocunque modo, nec proprio subjiciuntur episcopo, siquidem clerici sunt, canonum correptioaibus subjacebunt; si vero laici vel monachi fuerint, communione priventur.

Quod non oporteat clericos, habentes adversus invicem regotia, proprium episcopum relinquere, et ad sæ-cularia judicia consolare.

IX. Si quis clericus adversus clericum habet negotium, non deserat episcopum proprium, et ad sæcularia percurrat judicia: sed prius actio ventiletur apud episcopum proprium, vel certe consilio ejusdem episcopi, apud quos utræque partes volnerint, judicium continebunt. Si quis autem præter hæe fecerit, canonicis correptionibus subjacebit. Quod si clericus habet causam adversus episcopum proprium, vel adversus alterum, apud synodum provinciæ judicetur. Quod si adversus ejusdem provinciæ metropolitanum episcopus vel elerieus habet querelam, petat primatem discessess, aut sedem regim urbis Constantinopolitanæ, et apud ipsum judicetur.

Quod non liceat clericum in duarum civitatum ecclesiis mi**zistr**are.

X. Non lieure elerieum in duarum civitatum conscribi simul ecclesiis, et in qua initio ordinatus est, et ad quam confugit, quasi ad potionem, ob inanis glorize cupiditatem. Hoc autem facientes revocari debere ad suant ecclesiam, in qua primitus ordinati D sunt, et ibi tantummedo ministrue. Si vero jam quis translatus est ex alia in aliam ecclesiam, prioris ecclesiæ, vel martyriorum quæ sub ea sunt, aut ptechiorum, aut xenodochiorum rebus in pullo communicet. Ros vero qui ausi suerint, post desinitionem magne et universalis hujus synodi, quidquam ex his quæ sunt prohibita, perpetrare, decrevit sancta synodus a proprio hujusmodi gradu recedere.

Quod non oporteat egenis epistolia tribui: honestiares autem commendatitiis litteris approbari.

XI. Omnes pauperes, et indigentes auxilio, cum proficiscuntur sub probatione, epistoliis vel ecclesinsticis pacificis tantummodo commendari decrevi-

saucta synodus irritam haberi hujuscemodi manus A mus, et non commendatitiis litteris, propter quad commendatitias litteras honoratioribus tantummede præstari personis conveniat.

> Ut neguaguam in duos metropolitanos provincia dividatur.

> XII. Pervenit ad nos quod quidam, præter ecclesiastica statuta facientes, convolarunt ad potestates, et per pragmaticam formam in duo unam provinciam diviserunt, ita ut ex hoc facto duo metropolitani esse videantur in una provincia: statuit ergo sancta synodus de reliquo nihil ab episcopis tale tentari, alioqui qui hoc adnisus fuerit amissione gradus proprii subjacebit. Quecunque vero civitates litteris imperialibus metropolitani nominis honore subnixæ sunt, honore tantummodo perfruantur, et qui Ecclesiam ejus gubernat episcopus, salvis scilicet veræ metropolis privilegiis suis.

> Quod non oporteut peregrinos clericos sine commendatitiis litteris ministrare.

> XIII. Peregrinos clericos, et lectores, in alia civi. tate, præter commendatitias litteras sui episcopi, nusquam penitus ministrare debere.

> Quod non liceat elerico uzorem secla alterius accipere.

XIV. Quoniam in quibusdam provinciis concessura est lectoribus et psaltis uxores ducere, statuit saneta synodus non licere cuiquam ex his accipera sectæ alterius uxorem. Qui vero ex hujusmodi conjugio jam filios susceperunt, siguidem præventi sunt ut ex se genitos apud hæreticos baptizarent, offerre eos Ecclesiæ catholicæ communioni conveniet, non baptizatos autem non posse ulterius apud hæreticos baptizari. Sed neque copulari debet nuptura hæretico, Judæo, vel pagano, nisi forte promittat ad orthodoxam fidem se personam orthodoxe copulandam transferre. Si quis autem hanc definitionem sanctæ synodi transgressus fuerit, correptioni canonicæ subjacebit.

#### De diaconissis mulieribus.

XV. Diaconissam non ordinandam ante annum quadragesimum, et hanc cum summo libramine: si vero suscipiens manus impositionem, et aliquantum temporis in ministerio permanens, semetipsam tradat nuptiis, gratiæ Dei contumeliam faciens, anathematizetur hujusmodi cum eo qui eidem copulatur.

#### De virginibus.

XVI. Virginem quæ se Deo Domino consecravit. similiter et monachum, non licere nuptialia jura contrahere: quod si hoc inventi fuerint perpetrantes, excommunicentur. Confitentibus autem decrevimus ut habeat auctoritatem ejusdem loci episcopus misericordiam humanitatemque largiri.

### De parochiis.

XVII. Singularum Ecclesiarum rusticas parochias vel possessiones manere inconcussas illis episcopis qui eas retinere noscuntur, et maxime, si per trecennium, cas absque vi obtinentes, sub dispensatione rexerunt : quod si intra tricennium facta fuerit de his, vel flat altercatio, licere eis, qui se lassos asserunt apud sanctam synodum provinciæ de his A cere tentaverint, graduum suorum periculo subjamovere certamen. Quod si quis a metropolitano læditur, apud primatem diœceseos, aut apud Constantinopolitanam sedem judicetur, sicut superius dictum est. Si qua vero civitas potestate imperiali novata est, aut si protinus innovetur, civiles dispositiones et publicas ecclesiasticarum quoque parochiarum ordines subsequantur.

De conjuratione, vel conspiratione.

XVIII. Conjurationis vel conspirationis crimen et ab exteris legibus est omnino prohibitum : multo magis hoc in Dei Ecclesia ne flat, admonere conveniet. Si qui ergo clerici aut monachi reperti suerint conjurantes, aut conspirantes, aut insidias ponentes episcopis aut clericis, gradu proprio penitus abjiciantur.

Quod opor:eat per provincias bis in anno concilia celebrari.

XIX. Pervenit ad aures nostras, quod in provinciis statuta episcoporum concilia minime celebrentur, et ex hoc plurima negligantur ecclesiasticarum causarum, quæ correctione indigeant. Decrevit itaque sancta synodus, secundum canones Patrum bis in anno episcopos in idipsum, in unaquaque provincia convenire, quo metropolitanus antistes probaverit, et corrigere singula, si qua fortassis emerserint. Quicunque vero non advenerint episcopi, resident autem in suis civitatibus, et hoc, dum in sua incolumitate consistunt, omnique inexcusabili et necessaria occupatione probantur liberi, fraterno corripiantur affectu.

Quod minime clericos transmigrari conveniat.

XX. Clericos in ecclesia ministrantes, sicut jam constituimus, in alterius civitatis ecclesia statutos fieri non oportet : sed contentos esse in quibus ab initio ministrare meruerunt, exceptis illis qui, proprias amittentes provincias, ex necessitate ad aliam ecclesiam transierunt. Si quis autem episcopus post hanc definitionem susceperit clericum ad alium episcopum pertinentem, placuit et susceptum et suscipientem communione privari, donec is qui migraverat clericus ad propriam suerit regressus ecclesiam.

De episcoporum aut clericorum accusatoribus.

aut clericos passim, et sine probatione, ad accusationem recipi non debere, nisi prius eorum discutiatur existimationis opinio.

Quod non liceat clericis post mortem sui episcopi res ad eum pertinentes diripere.

XXII. Non licere clericis, post obitum sui episcopi, res ad eum pertinentes diripere, sicut antiquis quoque est canonibus constitutum. Quod si hoc fa-

cebunt.

De clericis et monachis qui, præter voluntatem sui episcopi, ad urbem regiam Constantinopolim ve-

XXIII. Pervenit ad aures sancti concilii quod quidam clerici, et monachi, quibus nil ab episcopo suo commissum est, est autem quando et communione ab eo privantur, pervenientes ad urbem regiam Constantinopolitanam, in ea diutius immorentur. excitantes turbas, et statum ecclesiasticum commoventes, subvertentes etiam quorumdam domos: decrevit sancta synodus hujusmodi primo quidem per defensorem Constantinopolitanæ sanctæ Ecclesiæ commoneri, ut egrediantur ab urbe regia : quod si iisdem negotiis impudenter insistant, etiam nolentes idem defensor expellat, ut ad propria loca perveniant.

Quod non liceat monasteria, quæ consecrata sunt, diversoria sæcularia fieri.

XXIV. Quæ semel dedicata sunt monasteria, consilio episcoporum, maneant perpetuo monasteria, et res quæ ad ea pertinent monasteriis reservari, nec posse ea ultra fieri sæcularia habitacula: qui vero hoc fleri permiserint, canonum sententiis subjacebunt.

Quod non oporteat ordinationes episcoporum diu differre.

XXV. Quoniam guidam metropolitanorum, quantum comperimus, negligunt commissos sibi greges, et ordinatioues episcoporum facere differunt, placuit syuodo intra tres menses ordinationes episcoporum celebrari: nisi forte necessitas inexcusabilis præparet tempus dilationis extendi : quod si hee minime fecerit, correptioni ecclesiastica subjacebit, verumtamen redditus Ecclesiæ viduatæ penes œeonomum eiusdem Ecclesiæ integri reserventur.

De dispensatoribus singularum Ecclesiarum.

XXVI. Quoniam in quibusdam Ecclesiis, ut rumore comperimus, præter œconomos, episcopi facultates ecclesiasticas tractant, placuit omnem Ecclesiam habentem episcopum habere œconomum de clero proprio, qui dispenset res ecclesiasticas, secundum sententiam episcopi proprii, ita ut Ecclesiæ dispensatio præter testimonium non sit, et ex hoc disper-XXI. Clericos aut laicos accusantes episcopos. D gantur ecclesiasticæ facultates, et sacerdotio maledictionis derogatio procuretur : quod si hoc minime fecerit, divinis constitutionibus subjacebit.

De his qui rapiunt puellas.

XXVII. Eos qui rapiunt mulieres, sub nomine simul habitandi, cooperantes, aut conniventes rapteribus, decrevit sancta synodus, ut siquidem cierici sunt, decidant gradu proprio; si vero laici, anathematizentur.

## CANONES SYNODI SARDICENSIS XXI.

De episcopis etiam laica communione privandis, qui civilales mulaverunt.

1. Osius episcopus dixit : Non minus mala consue.

tudo, quam perniciosa corruptela, funditus eracicanda est, ne cui liceat episcopo de civitate sua ad aliam transire civitatem; manifesta est enim cama

lus sit episcopus qui de majore civitate ad minorem transiret. Unde apparet avaritiæ ardore eos inflammari, et ambitioni servire, et ut dominationem agant. Si omnibus placet, hujusmodi pernicies sævius et austerius vindicetur, ut nec laicam communionem habeat qui talis est. Responderunt universi: Placet.

Ilem de iisdem episcopis, ul si per ambitionem sedem mutaverint, nec in exitu communionem, saltem laicam, consequantur.

II. Osius episcopus dixit : Etiam si talis aliquis exstiterit temerarius, ut fortassis excusationem afferens asseveret quod populi litteras acceperit, cum manifestum sit potuisse plures præmio et mercede corrumpi cos qui sinceram sidem non habent, ut R clamarent in Ecclesia, et ipsum petere viderentur episcopum: omnino has fraudes damnandas esse arbitror, ita ut nec laicam in fine communionem talis accipiat. Si vobis omnibus placet, statuite. Synodus respondit : Placet.

Ut inter discordes episcopos comprovinciales antistites audiant; quod si damnatus appellaverit Romanum pontificem, id observandum quod ipse censuerit.

III. Osius episcopus dixit: Illud quoque necessario adjiciendum est, ut episcopi de sua provincia ad aliam provinciam, in qua sunt episcopi, non transeant, nisi forte a fratribus suis invitati, ne videantur januam claudere charitatis. Quod si in aliqua provincia aliquis episcopus contra fratrem suum episcopum litem habuerit, unus de duobus ex alia C provincia advocet episcopum cognitorem. Quod si aliquis episcopus judicatus fuerit in aliqua causa, et putat se bonam causam habere, ut iterum concilium renovetur, si vobis placet, sancti Petri apostoli memoriam honoremus, ut scribatur ab his qui causam examinarunt Julio Romano episcopo, et si judicaverit renovandum esse judicium, renovetur, et det judices: si autem probaverit talem causam esse, ut non refricentur ea quæ acta sunt, quæ decreverit confirmata erunt. Si hoc omnibus placet. Synodus respondit: Placet.

Ut nullus accusati sedem usurpet episcopi.

IV. Gaudentius episcopus dixit: Addendum, si placet, buic sententie, quam plenam sanctitate protulisti, ut cum aliquis episcopus depositus fuerit eo- p nunt atque contemnunt, ut non solum ad comitatum rum episcoporum judicio qui in vicinis locis commorantur, et proclamaverit agendum sibi negotium in urbe Roma, alter episcopus in ejus cathedra post appellationem ejus qui videtur esse depositus, omnino non ordinetur, nisi causa fuerit in judicio episcopi Romani determinata.

Quando quis debeat a vicinis provinciæ episcopis ordinari.

V. Osius episcopus dixit : Si contigerit in una provincia, in qua plurimi fuerint episcopi, unum forte remanere episcopum, ille vero per negligentiam noluerit ordinare episcopum, et populi convenerint, episcopos vicinæ provinciæ debere illum prius convenire episcopum qui in ea provincia moratur, et

qua hoc facere tentat, cum nullus in hac re inven- A ostendere quod populi petant sibi rectorem. et hoc justum esse, ut et ipsi veniant, et cum ipso ordinent episcopum. Quod si conventus litteris tacuerit, et dissimulaverit, nihilque rescripserit, satisfaciendum esse populis, ut veniant ex vicina provincia episcopi, et ordinent episcopum.

> De non ordinandis episcopis per vicos et modicas civilates

> VI. Licentia vero danda non est ordinandi episeopum aut in vico aliquo, aut in modica civitate, cui sufficit unus presbyter, quia non est necesse ibi episcopum tieri, ne vilescat nomen episcopi et auctoritas. Non debent illic ex alia provincia invitati facere episcopum, nisi aut in his civitatibus quæ episcopos habuerunt, aut si qua talis, aut tam populosa civitas, quæ meretur habere episcopum. Si hoc omnibus placet. Synodus respondit: Placet.

> De provinciali synodo retractanda per vicarios episcopi urbis Romæ, si ipse decreverit.

VII. Osius episcopus dixit: Placuit autem ut si episcopus accusatus fuerit, et judicaverint congregati episcopi regionis ipsius, et de gradu suo eum dejecerint, si appellaverit qui dejectus est et confugerit ad episcopum Romanæ Ecclesiæ, et voluerit se audiri; si justum putaverit ut renovetur examen, scribere his episcopis dignetur, qui in finitima et propinqua provincia sunt, ut ipsi diligenter omnino requirant, et juxta fidem veritatis definiant : quod si is qui rogat causam suam iterum audiri deprecatione sua moverit episcopum Romanum, ut e latere suo presbyterum mittat, erit in potestate episcopi quid velit, et quid æstimet. Et si decreverit mittendos esse qui præsentes cum episcopis judicent, habentes ejus auctoritatem a quo destinati sunt, erit in suo arbitrio; si vero crediderit episcopos sufficere ut negotio terminum imponant, faciet quod sapientissimo consilio judicaverit.

Quando, et in quibus causis, episcopi ad comitatum ire debeant

VIII. Osius episcopus dixit : Importunitates et nimia frequentia, et injustæ petitiones fecerunt nos non tantam habere vel gratiam, vel siduciam, dum quidam non cessant ad comitatum ire episcopi, et maxime Afri, qui, sicut cognovimus, sanctissimi fratris et coepiscopi nostri Grati salutaria consilia spermultas, et diversas, Ecclesiæ non profuturas perferant causas, neque ut fieri solet, aut oportet, ut pauperibus, aut viduis, aut pupillis subveniatur, sed et dignitates sœculares, et administrationes, quibusdam postulent. Hæc itaque pravitás olim non solum murmurationes, sed et scandala excitat. Honestum est autem ut episcopi intercessionem his præstent qui iniqua vi opprimuntur, aut si vidua affligatur, aut pupillus exspolietur: si tamen isthæc nomina justam habeant causam aut petitionem. Si vobis ergo, fratres charissimi, placet, decernite, ne episcopi ad comitatum accedant, nisi forte bi qui religiosi imperatoris litteris vel invitati vel vocati fuerint. Sed quoniam sæpe contingit ut ad misericordiam Eccle-

sue confugiant qui injuriam patiuntur, aut qui pec- A memoravit sanctitas vestra, propter desideria et amcantes in exsilio vel insulis damnantur, aut certe quamcunque sententiam suscipiunt, subveniendum est his, et sine dubitatione petenda indulgentia. lloc ergo decernite, si vobis placet. Universi dixerunt: Placet et constituatur.

## De diaconis ad comitatum dirigendis.

IX. Osius episcopus dixit: Hoc quoque providen-Lia vestra tractare debet, qui decrevistis, ne episcoporum improbitas nitatur, ut ad comitatum pergant. Ouicanque ergo, quales superius memoravimus, areces habuerint, vel acceperint, per diaconum suum mittant, quia persona ministri invidiosa non est, et quæ impetraverit, celerius poterit referre; et hoc consequens esse videtur, ut de qualibet provincia episcopi ad eum fratrem et coepiscopum nostrum B preces mittant, qui in metropoli consistit, ut ille et diaconum ejus, et supplicationes destinet, tribuens commendatitias epistolas pari ratione ad fratres et soepiscopos nostros, qui in illo tempore in his regionibus, et urbibus morantur, in quibus felix et beatus Augustus rempublicam gubernat. Si vero habet episcopus amicos in palatio, qui cupit aliquid, quod tamen honestum est, impetrare, non prohibétur per diaconum suum rogare, ac significare his quos scit benignam intercessionem absenti posse præstare, si tamen opportunum fuerit.

#### Qued ad comitatum pro pupillis et viduis, ac necessitatem patientibus, sit eundum.

X. Qui vero Romam venerint, sicut dictum est, sanctissimo fratri et coepiscopo nostro Romanæ Ec- C clesiæ preces, quas habent, tradant, ut et ipse prius examinet, si honestæ et justæ sunt, et præstet diligentiam atque sollicitudinem, ut ad comitatum perferantur. Universi dixerunt placere sibi, et honestum esse consilium. Alypius episcopus dixit : Si propter pupillos et viduas, vel laborantes, qui causas iniquas babent, susceperint peregrinationis incommoda, habebunt aliquid rationis; nunc vero cum ea postulent præcipue, quæ sine invidia hominum, et sine reprehensione esse non possint, non necesse est ipsum ire ad comitatum.

#### Ut qui in canali sunt episcopi euntes ad comitatum sollicite discutiant.

XI. Gaudentius episcopus dixit: Ea que salubriter providistis convenientia, et æstimatione omnium et I Deo placitura, tenere hanc firmitatem possun!, si metus huic sententize conjungatur. Scimus enim et ipsi ampissime propter paucorum impudentiam religiosum sacerdotale nomen fuisse reprehensum. Si igitur aliquis contra omnium sententiam nisus voluerit ambitioni magis placere quam Deo, is debet scire, causis redditis, honorem dignitatemque se amissurum: quod ita demum compleri poterit, si unusquisque Lostrum, qui in canali constitutus est, cum progredientem episcopum viderit, inquirat transitum ejus, causas videat, quo tendat agnoscat; et siquidem eum invenerit ire ad comitatum, requirat et illud, quod superius comprehensum est, ne forte invitatus est, ut ci facultas eundi permittatur. Si vero, ut superius

bitiones ad comitatum pergat, nec in litteris eius subscribatur, neque in communionem recipiatur. Si vobis placet, omnium sententia confirmari debet. Universi dixerunt honestum esse, et placere sibi hane constitutionem.

De his qui ignorant quid sit in synodo constitutum.

XII. Osius episcopus dixit : Sed et moderatio necessaria est, dilectissimi fratres, ne subito adbuc aliqui, nescientes quid decretum sit in synode, veniant ad civitates eas que in canali sunt. Debet ergo episcopus civitatis ipeius admonere eum et instruere. et ex eo loco diaconum suum mittat, admonitus ince tamen redeat in parochism suam.

## De laicis non temere saciendis episcopis.

XIII. Osius episcopus dixit: Et hoc necessarium arbitror, ut diligentissime tractetis, si forte aut dives aut scholasticus de foro, aut ex administratione episcopus fuerit postulatus, ut non prius ordinetur nisi et lectoris munere et officio diaconi aut presbyteri fueris perfunctus, ut per singulos gradus, si dignus fuerit, ascendat ad culmen episcopatus. Potest enim per has promotiones, quæ habebunt utique prolixum tempus, probari qua fide sit, qua modestia, qua gravitate, et verecundia. Et si dignus fuerit probatus, divino sacerdotio illustretur, quia conveniens non est, nec ratio vel disciplina patitur, ut temere et leviter ordinetur aut episcopus, aut presbyter, aut diaconus, maxime cum et magister gentium Apostolus ne hoe sieret denuntiasse et prohibuisse videatur, sed hi quorum per longum tempus examinata sit vita et merita fuerint comprobata.

## Quandiu episcopus in aliena civilate moretur.

XIV. Osius episcopus dixit : Et hoe queque statuere debetis, ut ex alia civitate cum venerit ad aliam civitatem, vel ex provincia sua ad aliam provinciam, et ambitioni magis quam devotioni servicas voluerit in aliena civitate multo tenpore residere. Forte enim evenit episcopum loci non esse tam instructum, neque tam doctum, is vero qui advenit incipiat contemnere eum, et frequenter facere sermonem, ut dehonestet et instruct illius personam, ita ut ex hac occasione non dubitet relinquere assignatam sibi Ecclesiam, et transcat ad alienam. Definite ergo tempus, quia et non recipi episcopum inhumanum est, et si diutius resideat, perniciosum est: hoc ergo ne fiat, providendum est. Memini autem superiore concilio fratres nostros constituisse ut si quis laicus in ea, in qua commoratur civitate, tres dominicos dies, id est per tres septimanas, non celebrasset conventum, communione privaretur. Si hæc circa laicos constituta sunt, multo magis episcopo nec licet, nec decet, si nulla sit tam gravis necessitas quæ detineat ut amplius a suprascripto tempore absens sit ab Ecclesia sua. Universi dixerunt placere sibi.

Ne liceat episcopo a sua Ecclesia plus tribus hebdemadibus abesse.

XV. Osius episcopus dixit: Quia nihil praetermitti

opertet, sunt quidam fratres et coepiscopi nostri qui non in ca civitate in qua videntur episcopi esse constituti, vel certe parvam rem illic habeant, alibi autem idonsa prædia hebere cognoscuntur, vel affectionem proximorum, quibus induigeant: haclenus permitti eis eportet ut accedant ad possessiones suns, et disponant, vel ordinent fractum laboris sui, ut pest tres dominicos, id est post tres hebdomadas, hi morari necesse est, in suis potius fondis morentur. Aut si est proxima civitas, in qua est presbyter, ne sine ecclesia videatur facere diem dominicum, illuc accedat, ut neque res domestice per absentiam ejus detrimentum sustiment, et non frequenter veniendo ad civitatem in qua episcopus moratur, suspicionem jactantize et ambitionis evadat. Universi dixerunt placere sibi.

De clericis à communione summotis ab alio non recipiendis episcopo.

XVI. Ceies episcopus dixit: Hoc quoque omnibus placet, et sive diaconus, sive presbyter, sive quis cléricorum ab episcopo suo communione fuerit privates, et ad alterum perrexerit episcopum, et scierit ad quem confugit, eum ab episcopo suo fuisse abjectum, non oportet ut ei communionem indulgeat: quod si fecerit, sciat se convocatis episcopis causas esse dicturum. Universi dixerunt: Hoc statutum et pacem servabit, et concordiam custodiet.

De excommunicatis apud vicinos episcopos audiendis. XVII. Osius episcopus dixit: Quod me adhuc movet reticere non debeo, si episcopus, qui forte iracundus (quod esse non debet) cito et aspere commo- C vetur adversus presbyterum, sive diaconum suum, et exterminare eum de Ecclesia voluerit, providendum est ne innocens damnetur, aut perdat communionem: et ideo habeat potestatem is qui abjectus est ut episcopos finitimos interpellet, et causa ejus andiatur, ac diligentius tractetur, quia non oportet ei negare audientiam roganti; et ille episcopus qui iuste aut injuste eum abjecit, patienter accipiat ut negotium discutiatur, ut vel probetur sententia ejus a plurimis, vel emendetur. Tamen priusquam omnia diligenter et fideliter examinentur, eum, qui suerit a communione separatus, ante cognitionem nullus debet præsumere ut eum communione societ. Hi vero qui conveniunt ad andlendum, si viderint clericorum esse studium, et superbiam, quia non decet, D ut episcopus injuriam, vel contumeliam patiatur, severioribus eos verbis castigent, ut obediant honesta

opurtet, sunt quidam fratres et coepiscopi nostri à precipienti episcopo, qui sicut ille clericis sincerum qui non in ea civitate in qua videntur episcopi esse cunstitati, vel certe parvam rem illic habeant, alibi autem idonsa prædia habere cognoscuntur, vel affe- obsequia.

De non sollicitandis clericis alienis.

XVIII. Januarius episcopus dixit: Illud quoque statuat sauctitas vestra, ut nulli episcopo liceat akterius episcopi civitatis ministrum ecclesiasticum sellicitare, et in suis parochiis ordinare. Universi dixerunt: Placet, quia ex his contentionibus solet nasci discordia, et ideo prohibet omnium sententia ne quis hoc facere audeat.

De non ordinandis clericis alients sine sui consensu spiscopi.

XIX. Osius episcopus dixit: Et hoc universi constituimus, ut quicunque ex alia parochia voluerit alienum ministrum sine consensu episcopi ipsius et voluntate ordinare, non sit rata ordinatio ejus. Quicunque autem hoc usurpaverit, a fratribus et coepiscopis nostris et admoneri debet, et corrigi.

De presbyteris et disconis qui Thessalonicam veniunt, quantum temporis ibi resideunt.

XX. Actius episcopus dixit: Non ignoratis quanta et qualis sit Thessalonicensium civitas; sæpe ad eau veniunt ex aliis regionibus presbyteri et diaconi, et non sunt contenti brevi tempore morari, sed aut resident ibi, aut certe vix post longa spatia ad sua redire coguntur. Universi dixerunt: Ea tempora, quæ constituta sunt circa episcopos, et circa has personas observari debent.

## De suscipiendis his qui persecutionem patiuntur.

XXI. Osius episcopus dixit: Suggerente fratre et coepiscopo nostro Olympio, etiam hoc placuit, ut si aliquis vim perpessus est, et inique expulsus, pro disciplina, et catholica confessione vel defensione veritatis, effugiens pericula, innocens et devotus ad aliam venerit civitatem, non prohibeatur immorari, quandiu, aut redire possit, aut injuria ejus remediam acceperit, quia durum est eum qui persecutionem pattur non recipi, etiam et larga benevolentia, et humanitas ei est exhibenda.

Expliciumt canones sive decreta concilii Sardicensis. Subscripserumt autem omnes episcopi, sic: Egoille episcopus illius civitatis et provinciæ illius, ita credo sicut scriptum est supra.

## SYNODUS APUD CARTHAGINEM AFRICANORUM,

QUÆ CONSTITUIT CANONES NUMERO CXXXVIII.

Post consulatum gloriosissimorum imperatorum Honorii XII et Theodosii VIII Augustorum, vin cal. Junias, Carthagine, in secretario basilicæ Fausti, cum Aurelius papa, una cum Valentino primæ sedis provinciæ Numidiæ, Faustino Ecclesiæ Potentinæ, provinciæ Italiæ Piceni, legato Ecclesiæ Romanæ, sed et legatis diversarum provinciarum Africanarum, id est Numidiarum duarum, Byzacenæ, Mauritaniæ Cæsariensis, sed et Tripolitanæ, et Vincentio Colositano, Fortunatiano et cæteris episcopis provinciæ procousularis residentibus ccxvii, nec non Philippo et Asello presbyteris atque legatis Romanæ Ecclesiæ, conse-

Et si decreverit mittendos esse qui præsentes cum episcopis judicent, habentes auctoritatem ejus, a quo destinati sunt, erit in ejus arbitrio. Si vero crediderit sufficere episcopos, ut negotio terminum imponant. faciet quod sapientissimo consilio suo judicaverit.

Et cum recitaret, Alypius episcopus Ecclesize Tagastensis, legatus provinciæ Numidiæ, dixit : De hoc jam superioribus etiam litteris concilii nostri rescripsimus, et id nos servaturos profitemur, quod in Niczeno concilio constitutum est; adhuc tamen me movet, quomodo cum inspicerethus Græca exemplaria hujus synodi Nicænæ, ista ibi, nescio qua ratione, minime invenimus, unde petimus venerationem tuam, sancte papa Aureli, ut quia hoc authenstantinopolitana, aliquos cum scriptis tuæ sanctitatis mittere digneris, et non solum ad ipsum sanctum fratrem nostrum Constantinopolitanum episcopum, sed etiam ad Alexandrinum, et Antiochenum venerabiles sacerdotes, qui hoc nobis concilium sub astipulatione litterarum suarum dirigant, ut omnis postmodum ambiguitas auferatur, quia nos ita, et frater Faustinus attulit, minime invenimus ista, nos tamen paulisper servaturos, ut antea dixi, donec integra exemplaria veniant, profitemur. Petendus est autem litteris nostris etiam venerabilis Ecclesize Romanæ episcopus Bonifacius, ut ipse quoque dignetur ad memoratas Ecclesias aliquos mittere, qui eadem exemplaria debeant secundum ejus scripta perferre, nunc autem memorati Niczeni concilii qualia exemplaria habemus, his gestis sociamus.

Faustinus episcopus, legatus Ecclesiæ Romanæ, dixit: Nec vestra sanctitas præjudicat Ecclesiæ Romanæ, sive de hoc capitulo, sive de aliis, quia dicere dignatus est frater noster et coepiscopus Alypius, dubios esse canones : sed hæc ipsa ad sanctum et beatissimum papam nostrum scribere dignemini, ut et ipse integros canones inquirens cum vestra sanctitate de omnibus constitutis tractare possit. Suffcit autem ut ipse beatissimus episcopus urbis Romæ, sicut et vestra sanctitas apud se tractat, ita et ipse inquirat, ne contentio inter Ecclesias nasci videatur, sed magis charitate fraterna deliberare possitis, ipeo rescribente, quod melius observari debeat.

Aurelius episcopus dixit: Præter ista, quæ deprompsinius actis, necesse est ut etiam nostræ parvitatis litteris sancto fratri et consacerdoti nostro Bonifacio singula quæ tractamus plenissime intimemus. Ergo si omnibus placet prosecutio nostra, ore omnium coadiscamus. Universum concilium dixit: Placet.

Novatus episcopus, legatus Mauritanize Sitifensis. dixit: Nunc meminimus hoc commonitorio etiam de presbyteris vel diaconibus contineri, qualiter audiri ab episcopis suis vel a finitimis debeant, quod in Nicæno concilio minime legimus, unde hoc ipsum jubeat sanctitas vestra recitari.

Aurelius episcopus dixit : Recitetur ad locum etiam noc quod deposcitur. Daniel notarius recitavit. De appellationibus autem clericorum, id est minoris

dissent, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit: A in potestate episcopi quid velit, et quid existimet, Post diem præstitutam concilii, ut recordamini, fratres beatissimi, multa flagitata sunt, exspectantes fratres nostros, qui nunc ad præsentem synodum legati advenerunt, quæ gestis necesse est socientur : qua de re Domino Deo nostro de tantæ congregationis cœtu gratias referimus. Superest ut tam exemplaria Nicæni concilii, quæ nunc habemus, et a Patribus constituta sunt, quam etiam hic a decessoribus nostris eamdem synodum firmantes, vel quæ secundum formam per omnes clericorum gradus, a summo usque ad ultimum, salubriter ordinata sunt in medium proferantur. Ab universo concilio dictum est: Proferantur.

Daniel notarius recitavit. Nicæni concilii fidei prosessio, vel statuta ita se habent, et cum diceret, B ticum concilium Nicænum in urbe dicitur esse Con-Faustinus episcopus plebis Potentinæ, provinciæ Italiæ Piceni, legatus Rom. Ecclesiæ dixit: Injuncta nobis sunt a sede apostolica aliqua per scripturam, aliqua etiam in mandatis, cum vestra beatitudine tractanda, sicut in gestis superioribus meminimus, hoc est de Nicænis canonibus, ut conserventur, et constituta eorum, et consuetudo, quia et aliqua ordine et canone tenentur, aliqua consuetudine firmata sunt. De his ergo primitus, si placet beatitudini vestræ, tractemus, et postea cætera quæ acta vel inchoata sunt inserta firmabuntur, ut et ad sedem venerandam rescriptis vestris intimare possitis, ad quæ nos admonuisse apud venerabilem papam evidenter clareat, licet et capitula actionum jam inserta sint gestis. De ipsis ergo, ut superius dixi, C quid vestræ beatitudini placeat, agere debemus. Veniat ergo commonitorium in medium, ut scire possit vostra bentitudo quid in eo contineatur, ut ad singula respondeatur.

Aurelius episcopus dixit : Proferatur commonitorium, quod fratres et consacerdotes nostri in actis nuper allegaverunt, et cætera quæ acta sunt vel agenda sunt subsequentur.

Daniel notarius recitavit. Commonitorium fratri Faustino, et filiis Philippo, et Asello presbyteris, Zosimus episcopus. Vobis commissa negotia non latent vos, ita ac si nostra, imo quia nostra ibi in vobis præsentia est, cuncta peragite, maxime cum et hoc nostrum possitis habere mandatum, et verba canonum, quæ in pleniorem firmitatem huic commonito- D rio inseruimus. Ita enim dixerunt fratres in Nicæno concilio, cum 'de episcoporum appellatione decerne-

Placuit autem ut si episcopus accusatus fuerit, et judicaverint congregati episcopi regionis ipsius, et de gradu suo dejecerint eum, et appellasse videatur, et confugerit ad beatissimum Ecclesiæ Romanæ episcopum, et voluerit audiri, et justum putaverit, ut renovetur examen, scribere his episcopis dignetur, qui in finitima et propinqua provincia sunt, ut ipsi diligenter omnia requirant, et juxta fidem veritatis definiant. Quod si quis rogat causam suam iterum audiri, et deprecatione sua moverit episcopum Romanum, ut de latere suo presbyterum mittat, erit

acturi sitis, credimus inserendum, quod taliter dictum est.

Osius episcopus dixit: Quid me adhuc movet, reticere non debeo. Si episcopus quis forte iracundus (quod esse non debet) cito aut aspere commoveatur adversus presbyterum, sive diaconum suum, et exterminare eum de Ecclesia voluerit, providendum est ne innocens damnetur, aut perdat communionem : habeat potestatem ejectus, ut finitimos interpellet, ut causa ejus audiatur, et diligentius tractetur, quia non oportet negare ei audientiam roganti. Et ille episcopus, qui aut juste aut injuste eum rejecit, patienter accipiat, ut negotium discutiatur, ut aut probetur etos, aut emendetur sententia, etc.

Cumque recitarentur, Augustinus episcopus Eccle- R size Hipponensis provincize Numidize dixit: Et hoc nos servaturos profitemur, salva diligentiore inquisitione concilii Nicæni. Aurelius episcopus dixit : Si hoc etiam omnium vestræ charitati placet, responsione firmate. Universum concilium dixit : Omnia quæ in Nicæno concilio statuta sunt nobis omnibus placent. Jocundos, episcopus Ecclesiæ Suffitulæ, legatus provinciæ Byzacenæ dixit: Quod statutum est in Niezzo concilio, violari a quoquam nullatenus potest.

Faustinus episcopus, legatus Ecclesiæ Romanæ, dixit: Adhuc secundum professionem sanctitatis vestræ, tam sancti Alypii, quam etiam fratris nostri Jocundi, aliqua infirmari credo, aliqua firmari, quod non dobeat, cum jam in dubium ipsi canones vene-C rint. Ergo, ut placet et nobis, et beatitudini vestræ, ad sanctum et venerabilem Ecclesiæ Romanæ episcopum vestra sanctitas referre dignetur, ut et ipse, quod sanctus Augustinus statuere dignatus est, deliberare possit, utrumnam et hoc concedendum sit, an reticendum, hoc est, de appellatione inferioris gradus. Si erge adhuc in dubium venit, et de hoc capitulo justum est ut beatissima sedis episcopus informari debeat, si tamen approbatis canonibus hoc inveniri possit. Aurelius episcopus dixit : Etiam quæ dudum vestræ charitati intimavimus, nunc patimini exemplaria statutorum Niczeni concilii, sed et quæ hic salubriter a nostris decessoribus, secundum ejusdem concilii formam, vel quæ nunc a nobis ordinata sunt, recitari, et gestis inseri. Omne concilium dixit : D Exemplaria fidei, et statuta Nicænæ synodi, quæ ad nostrum concilium per beatæ recordationis olim prædecessorem tuæ sanctitatis, qui interfuit, Cæcilianum episcopum allata sunt, sed et quæ Patres ea exempla sequentes hic constituerunt, vel nunc communi tractatu statnimus, his gestis ecclesiasticis inserta manebant, ita ut, quemadmodum superius dictum est, venerabilibus viris Antiochenæ, et Alexandrinæ, sed et Constantinopolitanæ Ecclesiarum episcopis scribere vestra beatitudo dignetur, ut exemplaria verissima concilii Nicæni sub astipulatione litterarum suarum dirigant, quo, declarata veritate, ea capitula quæ in commonitorio præsens frater et coepiscopus noster Faustinus, sed et compresbyteri Philippus et

loci, est ipsius synodi certa responsio, de qua re quid A Asellas secum attulerunt, aut ibidem reperta, a nobis firmabuntur; aut si non inveniantur, collecta synodo, de hoc in sequenti tractabimus. Daniel notarius Nicæni concilii professionem tidei vel ejus statuta recitavit in concilio Africano.

#### Professio fidei Nicæni concilii.

Credimus in unum Deum, Patrem omnipotentem. visibilium et invisibilium factorem, et in unum Dominum Jesum Christum, Filium Dei, natum de Patre unigenitum, hoc est de substantia Patris, Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero, natum, non factum, unius substantiæ cum Patre, quod Græci dicunt omousion, per quem omnia facta sunt, sive quæ in cœlo, sive quæ in terra. Qui propter nos homines, et propter nostram salutein descendit, et incarnatus est, homo factus, passus est, et resurrexit tertia die, ascendit in cœlos, sedet ad dexteram Patris, unde venturus est judicare vivos et mortuos, et in Spiritum sanctum. Eos autem qui dicunt, Erat quando non erat, et priusquam nasceretur non erat, et quia ex nullis exstantibus factus est, vel ex alia substantia, dicentes mutabilem, et convertibilem Filium Dei, hos anathematizat catholica et apostolica Ecclesia.

Statuta quoque Nicceni concilii in viginti capitulis similiter recitata sunt, sicut in superioribus inveniuntur ascripta. Deinde quæ in conciliis Africanis promulgata sunt, actis præsentibus inserta noscuntur.

Ut quæ in Nicæno concilio statuta sunt omnimodo conserventur.

I. Aurelius episcopus dixit : Hæc ita apud nos habentur exemplaria statutorum quæ tunc Patres nostri de concilio Nicæno secum detulerunt, cujus formam servantes, hæc quæ sequentur constituta, firmata a nobis custodientur.

#### De Trinitate prædicanda.

II. Universum concilium dixit : Deo propitio, pari professione, fides ecclesiastica, quæ per nos traditur in hoc cœtu glorioso, primitus confitenda est, tunc demum ordo ecclesiasticus singulorum, et consensu omnium asservandus. Ad corroborandas autem fratrum et coepiscoporum nostrorum nuper promotorum mentes, ea proponenda sunt, quæ a patribus certa dispositione accepimus, ut Trinitatis, quam nostris sensibus consecratam retinemus, Patris, et Filii, et Spiritus sancti unitatem, quæ nullam noscitur habere differentiam, sicuti dicimus, ita Dei populos instruamus. Item ab universis episcopis nuper promotis dictum est: Plane sic accepimus, sic tenemus, sic docemus sidem evangelicam cum vestra doctrina sequentes.

## De continentia.

III. Aurelius episcopus dixit: Cum in præterito concilio de continentia, et castitatis moderamine tractaretur, gradus isti tres, qui constrictione quadam castitatis per consecrationes annexi sunt, episcopos, inquam, presbyteros, et diaconos, ita placuit, ut condecet sacros antistites, ac Dei sacerdotes, nec non et levitas, vel qui sacramentis divinis inserviunt,

guod a Domino postulant, impetrare, ut quod apostoli docuerunt, et ipsa servavit antiquitas, nos quoque custodiamus.

De diversis ordinibus ab uxoribus abstinendis.

IV. Faustinus episcopus Ecclesiæ Potentinæ, provinciæ Piceni, legatus Romanæ Ecclesiæ, dixit: Placet ut episcopus, presbyter, et diaconus, vel qui sacramenta contrectant, pudicitiæ custodes, ab uxoribus se abstineant. Ab universis episcopis dictum est: Placet, ut in omnibus pudicitia custodiatur, qui altari inserviunt.

#### De avaritia.

V. Aurelius episcopus dixit : Avaritiæ cupiditas, quam rerum omnium malarum matrem esse, nemo fines usurpet, aut per præmium terminos Patrum statutos transcendat, nec omnino cuiquam clericorum liceat de qualibet re fenus accipere. Quanquam novellæ suggestiones, quæ vel obscuræ sunt, vel sub genere latent, inspectæ a nobis, formam accipient, cæterum de quibus apertissime divina Scriptura sanxit, non est ferenda sententia, sed potius exsequenda. Proinde quod in laicis reprehenditur, id multo magis debet in clericis prædamnari. Universum concilium dixit: Nemo contra Prophetas, nemo contra Evangelia facit sine periculo.

#### Ut chrisma a presbyteris non fiat.

VI. Fortunatus episcopus dixit: In præteritis conciliis statutum meminimus esse, ut chrisma, vel reconciliatio pænitentium, nec non et puellarum con- C secratio a presbyteris non flant : si quis autem emerserit hoc faciens, quid de eo statuendum sit? Aurelius episcopus dixit : Audivit dignatio vestra suggestionem fratris et coepiscopi nostri Fortunati : quid ad hæc dicitis? Ab universis episcopis dictum est: Chrismæ confectio, et puellarum consecratio, a presbyteris non fiat, vel reconciliare quemquam in publica missa presbytero non licere, hoc omnibus placet.

De his qui in periculo positi reconciliantur.

VII. Aurelius episcopus dixit : Si quisquam in periculo fuerit constitutus, et se reconciliare divinis altaribus petierit, si episcopus absens fuerit, debet utique presbyter consulere episcopum, et sic periclitantem ejus præcepto reconciliare, quam rem de- D bemus salubri consilio roborare. Ab universis episcopis dictum est: Placet quod sanctitas vestra necessario nos instruere dignata est.

De his qui in accusationem majoris natu ventunt; et ut episcopum nulli criminoso liceat accusare.

VIII. Numidius episcopus Maxulitanus dixit : Præterea sunt quamplurimi non bonæ conversationis, qui existimant majores natu, vel episcopos, passim vogeque in accusationem pulsandos; debent tam facile admitti, necne? Aurelius episcopus dixit : Placet igitur charitati vestrae at is qui aliquibus sceleribus irretitus est vocem adversus majorem natu non habeat accusandi. Ab universis episcopis dictum est : Si criminosus est, non admittatur, placet.

continentes esse in omnibus, quo possint simpliciter, A De his qui merito sacinorum suorum ab Ecclesiæ congregatione pelluntur.

> IX. Augustinus episcopus, legatus provinciae Numidiæ, dixit : Hoc statuere dignemini, ut si qui forte merito facinorum suorum ab Ecclesia pulsi sunt, et sive ab aliquo episcopo, vel presbytero fuerint in communione suscepti, etiam ipse pari cum eis erimine teneatur obnoxius, refugientes sui episcopi regulare judicium. Ab universis episcopis dictum est: Omnibus placet.

#### De presbyteris qui a propriis corripiuntur episcopis.

X. Alypius episcopus, legatus provinciæ Numidiæ dixit: Nec illud prætermittendum est, ut si quis forte presbyter ab episcopo suo correptus, tumore, vel suqui dubitet, proinde inhibenda est, ne quis alienos B perbia inflatus putaverit separatim sacrificia Deo offerenda, vel aliud erigendum altare, contra ecclesiasticam fidem, vel disciplinam, crediderit, non exeat impunitus. Valentinus primæ sedis provinciæ Numidiæ dixit : Necessario disciplinæ ecclesiasticæ et sidei congrua sunt, quæ frater noster Alypius prosecutus est; proinde quid videatur vestræ dilectioni, edicite. Si quis presbyter contra episcopum suam inflatus

schisma feceril, unathema sil.

XI. Ab universis episcopis dictum est : Si quis presbyter a præposito suo correptus fuerit. debet utique apud vicinos episcopos conqueri, ut ab ipsis ejus causa possit audiri, ac per ipsos suo episcopo reconciliari : quod nisi fecerit, sed superbia ( quod abeit) inflatus secernendum se ab episcepi sui communione duxerit, ac separatim, cum aliquibus schisma faciens, sacrificium Deo obtulerit, anatheme habeatur, et locum amittat ; ac si querimeniam justa adversus episcopum non habuerit, inquirendum erit. Si quis episcopus absque tempore synodi in crimine detentus sucrit, a 12 episcopis audiatur.

XII. Felix episcopus dixit : Suggero, secundum statuta veterum conciliorum, ut si quis episcopus (quod non optamus) in reatum aliquem incurrerit, et fuerit ei nimia necessitas non posse plurimos cuagregare, ne in crimine remaneat, a 12 episcopis audiatur, et presbyter a sex episcopis cum proprio suo episcopo audiatur, et diaconus a tribus.

Ut non liceat episcopum nisi a plurimis ordinari; sed si necessilas fuerit, vel a tribus ordinetur episconis.

XIII. Aurelius episcopus dixit: Quid ad hee dicit sanctitas vestra? Ab universis episcopis dictum est: A nobis veterum statuta debere servari, sicuti et inconsulto primate cujuslibet provincie, tam facile nen præsumant multi congregati episcopi episcopum ordinare: nisi [F. quod si] necessitas fuerit, tres episcopi, in quocunque loco sint, ejus præcepto ordinare debebunt episcopum; et si quis contra suam prefessionem, vel subscriptionem venerit in aliquo, ipse se honore privabit.

Ut de Tripoli unus episcopus in legationem reniut, et ut presbyter ibidem a quinque episcopis audiatur.

XIV. Item placuit de Tripoli, propter inopiam provinciæ unus episcopus in legationem veniat, et conus a tribus, ut superius memoratum est, proprio emisando residente.

De diversis ordinibus Ecclesiæ servientibus : ut si quis judicium causam criminis incurrerit, et abjecerit ecclesiasticum, debeat periclitari; et ut filii sacerdotum spectacula sæcularia non adeant.

XV. Item placuit ut quisquis episcoporum, presbyterorum, et diaconorum, seu clericorum, cum in Ecclesia ei sucrit crimen institutum, vel civilis causa fuerit commota, si, relicto ecclesiastico judicio, publicis judicils purgari voluerit, etiamsi pro ipso fuerit prolata sententia, locam suum amittat, et hoc in cr.minali; in civili vero perdat quod evicit, si locum suum oblinere maluerit. Hoc etiam placuit, ut a quibuscunque judicibus ecclesiasticis ad alios judices ecclesiasticos, ubi est major auctoritas, fuerit provocatum, nou eis obsit quorum fuerit soluta sententia, si convinci non potuerint, vel inimico animo judicasse, vel aliqua cupiditate aut gratia depravati. Sane si ex consensu partium electi suerint judices, etiam a pauciori numero, quam constitutum est, non liceat provocari. Et ut filii sacerdotum spectacula secularia non exhibeant, sed nec spectent, licet hoc semper Christianis omnibus indictum sit, et ubi blasphemise sunt, non accedant.

Ut nullus episcopus, presbyter, et diaconus conductor existat; et ut loctores uxores accipiant; et clerici absunt ab usuris; el quo tempore vel ipsi, vel virgines consecrentur.

XVI. Item placuit ut episcopi, presbyteri et diaconi, non sint conductores, aut procuratores, neque C ullo turpi negotio, et inhonesto victum quærant, quia respicere debent scriptum esse : « Nullus militans Deo implicat se negotiis sæcularibus. Item placuit ut lectores, cum ad annos pubertatis pervenerint, cogantur aut uxores ducere, aut continentiam profiteri. Item placuit ut clericus, si commodaverit pecuniam, pecuniam accipiat; si speciem, eamdem speciem, quantam dederit, accipiat; et ut ante viginti quinque annos ztatis nec diaconi ordinentur, nec virgines consecreatur; et ut lectores populum non salutent.

Ut unaquæque provincia, propter longinquitatem, primalem kabeat proprium.

XVII. Placuit ut Mauritania Sitifensis, ut postulavit, primatem provinciæ Numidiæ, ex cujus cœtu separatur, ut suum habeat primatem, quem, con- D nomine sex, in diaconi tres ipsorum causain discusentientibus omnibus primatibus provinciarum Africanarum, vel omnibus episcopis, propter longinquimtem habere permissa est.

Si quis clericus ordinatur, moneri debet constitutu servare; et ut corporibus desunctorum eucharistia non deiur, nec baplisma; et ut per singulos annos per omnes provincias ad concilium metropolitani convenialur.

XVIII. Item placuit ut ordinatis episcopis vel clericis, prius ab ordinatoribus suis placita conciliorum auribus eorum inculcentur, ne se aliquid contra statuta concilii secisse poeniteant. Item placuit ut corporibus defunctorum eucharistia non detur;

· Legendum certe noluisse, ut sensus constet. — Infra, ubi duplex asteriscus, legendum videtur di-Massionis, Edit.

ut ibi presbyter a quinque audiatur episcopis, et dia- A scriptum est enim: «Accipite, et edite,» cadavera autem nec accipere possuat, nec edere; et ne jam mortuos homines baptizari faciat presbyterorum ignavia : pro qua re confirmandum est in hac sancta synodo ut, secundum Nicsena statuta, propter causas ecclesiasticas, que ad perniciem plebium sape veterascunt, singulis quibusque annis concilium convocetur, ad quod omnes provinciæ, quæ primas sedes habent, de conciliis suis binos, aut quantos delegerint, episcopos legatos mittant . ut congregato conventu plena possit esse auctoritas.

> Ut si euis episcopus accusatur, ad primatem ipsius provinciæ causa deferatur.

XIX. Aurelius episcopus dixit: Quisquis episcoporum accusatur, ad primates provinciæ ipsius causam deferat accusator; nec a communione suspendatur, cui crimen intenditur, nisi ad causam suam dicendam electorum judicum, die statuta, litteris evocatus, minime occurrerit, hoc est infra spatium mensis, ex ea die, qua eum litteras accepisse constiterit: quod si aliquas veras necessitatis causas probaverit, quibus eum occurrere non potuisse manifestum sit, causæ dicendæ intra alterum mensem integram habeat facultatem; verum tam diu post mensem secuudum non communicet, donec purgetur. Si autem ad concilium universale anniversarium occurrere noluerit, ut vel ibi causa eius terminetur, ipse in se damnationis sententiam dixisse judicetur, tempore sane quo non communicat, nec in sua Ecclesia, vel parochia communicet. Accusator autem ejus, si nunquam diebus causæ dicendæ desuerit, a communione non removeatur; si vero aliquando defuerit, subtrahens sc, restituto in communione episcopo, ipse removeatur a communione accusator: ita tamen, ut nec ipsi adimatur facultas causæ peragendæ, si se ad diem occurrere non voluisse sed non potuisse probaverit, Illud vero, ut cum agere cœperit in episcoporum judicio, si fuerit accusatoris persona culpabilis, ad arguendum non admittatur, nisi proprias causas, non tamen ecclesiasticas, asserere voluerit.

De presbyteris, vel clericis accusatis.

XX. Si autem presbyteri, vel diaconi fuerint accusati, adjuncto sibi ex vicinis locis cum proprio episcopo legitimo numero collegarum quos ab eodem accusati petierint : fu est una secum in presbyteri tiant, eadem dierum, et dilationum, et a communione remotionum, et discussion " personarum, inter accusatores et eos qui accusantur, forma servata. Reliquorum autem clericorum causas, etiam solus episcopus loci agnoscat, et finiat.

Ut filit clericorum in matrimonio non jungantur hæreticis.

XXI. Iterum placuit ut filii clericorum gentilibus, vel bæreticis matrimonio non jungantur.

Ut episcopi rel clerici in eos qui non sunt catholice nihil conserant.

XXII. Et ut in ees qui catholici Christiani non

rerum suarum, episcopi vel clerici nihil conferant.

Ut episcopi trans mare non proficiscantur.

XXIII. Item ut episcopi trans mare non proficiscantur, nisi consulto primæ sedis episcopo suæ cujusque provinciæ, ut ab eo præcipue possint sumere formatain vel commendationem.

Ut præter Scripturas canonicas nihil in Ecclesia legatur.

XXIV. Item ut præter Scripturas canonicas nihil in Ecclesia legatur sub nomine divinarum Scripturarum. Sunt autem canonicæ Scripturæ, id est Genesis, Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium, Jesu Nave, Judicum, Ruth, Regum libri 4, Paralipomenon libri 2, Job, Psalterium, Salomonis libri 5, libri 12 Prophetarum, Isaias, Jeremias, Ezechiel, Daniel, Tho- B suscipiatur. bias, Judith, Esther, Esdræ libri 2, Machabæorum libri 2, Novi Testamenti : Evangeliorum libri 4, Actuum apostolorum liber unus, Epistolæ Pauli 14, Petri apostoli 2, Joannis apostoli 3, Jacobi apostoli una, Judæ apostoli una, Apocalypsis Joannis liber unus. Hoc etiam fratri et consacerdoti nostro Bonifacio, vel aliis earum partium episcopis pro confirmando isto canone innotescat, quia a Patribus ista accepimus in Ecclesia legenda.

De episcopis, vel sequentibus erdinibus, qui sacro-sancta mysteria contrectant, placuit ab uxoribus contineri.

XXV. Aurelius episcopus dixit : Addimus, fratres charissimi, præterea, cum de quorumdam clericorum, quamvis lectorum, erga uxores proprias incontinen- C tia referretur, placuit, quod et in diversis conciliis Armatum est, ut subdiaconi, qui sacra mysteria contrectant, et diaconi, presbyteri, sed et episcopi, secundum propria statuta, etiam ab uxoribus se contineant, ut tanguam non habentes videantur esse: quod nisi fecerint, ab ecclesiastico removeantur officio. Cæteros autem clericos ad hoc non cogi, nisi maturiori ætate. Ab universo concilio dictum est: Quæ vestra sanctitas est juste moderata et sancta, et Deo placita sunt, confirmamus.

## Ut res Ecclesia nemo distrahat.

XXVI. Item placuit ut rem Ecclesiæ nemo vendat : quod si redditus non habet, et aliqua nimia necessitas cogit, hanc insinuandam esse primati provinciæ ipsius, ut cum statuto numero episcoporum utrum factendum sit arbitretur. Quod si tanta urget necessitas Ecclesiae, ut non possit ante consulere, saltem vicinos testes convocet episcopos, curans ad concilium omnes referre suæ Ecclesiæ necessitates: quod si non fecerit, reus Deo, et concilio venditor, honore amisso, teneatur.

Presbyteri et diaconi in graviore culpa convicti manus impositionem, tanquam laici, nequaquam suscipiant.

XXVII Item confirmatum est ut si quando presbytori vel diaconi in aliqua graviori culpa convicti suerint, qua eos a ministerio necesse sit removeri, non eis manus, tanquam pœnitentibus, vel tanquam

sunt, etiamsi consanguinei fueriut, per donationes A fidelibus laicis, imponatur ; neque permittendum, ut rebaptizati ad clericatus gradum promoveantur.

> Presbyteri diaconi, vel clerici, qui causa sua ad transmarina putaverint appellandum, in communionem minime suscipiantur.

> XXVIII. Item placuit ut presbyteri, diaconi, vel cæteri inferiores clerici, in causis quas habuerint. si de judiciis episcoporum suorum questi fuerint, vicini episcopi eos cum consensu sui episcopi audiant, et inter eos definiant adhibiti ab eis episcopi: quod si et ab eis provocandum putaverint, non provocent ad transmarina judicia, sed ad primates suarum provinciarum, sicut et de episcopis sæpe constitutum est. Ad transmarina autem qui putaverit appellandum, a nullo intra Africam ad communionem

> Si quis excommunicatus ante audientiam communicare præsumpserit, ipse in se damnationem protulit.

> XXIX. Item placuit universo concilio ut qui excommunicatus fuerit pro suo neglectu, sive episcopus, sive quilibet clericus, et tempore excommunicationis suæ, ante audientiam, communionem prasumpserit, ipse in se damnationis judicetur protulisse sententiam.

#### De accusato, vel accusatore.

XXX. Item placuit ut accusatus vel accusatoria eo loco unde est ille qui accusatur, si metnit aliquam vim temerariæ multitudinis, locum sibi eligat proximum, quo non sit difficile testes perducere. ubi causa finiatur.

Si qui clerici ab episcopis suis promoti contempserint nec illic maneant unde recedere noluerunt.

XXXI. Item placuit ut quicunque clerici, vel diaconi pro necessitatibus Ecclesiarum non obtemperavefint episcopis suis, volentibus eos ad honorem ampliorem in sua Ecclesia promovere, nec illic ministrent in gradu suo unde recedere noluerunt.

Si quis clericorum pauper promotus in ordine, postes habuerit aliquid, Ecclesiæ potestati subjaceat.

XXXII. Item placuit ut episcopi, presbyteri, dis coni, vel quicunque clerici, qui nihil habentes ordinantur, et tempore episcopatus vel clericatus sui agros, vel quecunque prædia, nomine suo comparant, tanguam rerum dominicarum invasionis cri-D mine teneantur, nisi admoniti in Ecclesiam eaden ipsa contulerint. Si autem ipsis proprie aliquid liberalitate alicujus vel successione cognationis obvenerit, faciant inde quod eorum proposito congruit: quod si a suo proposito retrorsum exorbitaveriat. honore ecclesiastico indigni, tanquam reprobi, judicentur.

Ut presbyteri rem Ecclesiæ in qua sunt constituti non vendant, el nulli episcopo liceat rem tituli metricis Ecclesiæ usurpare.

XXXIII. Item placuit ut presbyteri non vendant rem Ecclesiæ ubi sunt constituti, nescientibus episcopis suis, quomodo et episcopis non licet vandere prædia Ecclesiæ, ignorante concilio, vel presbyteris suis. Non habente [F. habenti] ergo necessitatom. nec episcopo liceat matricis Ecclesiæ, nec presby- A viario, quod decerptum est de concilio Hipponensi, tero rent tituli sui usurpare.

inihil arbitramur esse emendandum, vel assuendum.

Recitata sunt etiam in ista synodo diversa concilia universæ provinciæ Africæ, transactis temporibus Aurelii Carthaginensis episcopi celebrata.

De concilio quod Hippone Regio factum est.

Gloriosissimo imperatore Ascedosio Augusto III, et Abundantio v. c., vm idus Octobris, Hippone Regio, in secretario basilicæ pacis, e cætera. Gesta hujns concilii ideo descripta non sunt, quia ea, quæ ibi statuta sunt in superioribus probantur inserta.

De concilio Carthaginensi, ubi legati episcopi proconsulares ad concilium Adrumetinum destinantur.

Gloriosissimis imperatoribus Arcadio III et Honorio II Augg. cones., vi cal. Julias, Carthagine. In hoc concilio legati delecti sunt episcopi proconsulares ad concilium Adrumetinum.

De concilio Carthaginensi, ubi multa sunt constituta.

Cæsario et Attico vv. cc. conss., quinto cal. Septembris, Carthagine in secretario basilicæ restitutæ, cum Aurelius episcopus una cum episcopis consedisset, astantibus etiam diaconibus, advenientibus quoque Victore sene Puppianense, Tuto Migirpense, Evangelo Assuritano.

Allocutio ad episcopos Aurelii Carthaginensis episcopi.

Aurelius episcopus dixit: Post d'em præstitutam concilii consedimus, ut recordamini, fratres beatissimi, et arbitrabamur omnium provinciarum per Africam legationes convenisse ad diem, ut dixi, præstitutam nostri tractatus; sed cum sacerdotum nostro- C rum epistola Byzacenorum suisset recitata, vel quid mecum iidem qui tempus et diem concilii prævenerant, tractassent, vestræ charitati legeretur, lecta est etiam a fratribus Honorato et Urbano, qui nobiscum hodie concilium participantur, legatio Sitifensis provincia destinata. Frater etiam Reginus Ecclesia Vegei Selitanæ litteras ad parvitatem meam datas Crescentiani primæ sedis, ut ipse insinuat, Numidiarum, et Aurelii, coepiscoporum nostrorum, in quibus scriptis vestra mecum charitas recognoscit promisisse eosdem, quod aut ipsi dignarentur venire, aut ad boc concilium fuissent ex more destinaturi legatos : sed boc quia minime factum videtur, diu se detineri de longinquo venientes legati Mauritania Sitifensis nou posse testantur; et ideo, fratres, si vestræ chari- D compulsi. tati videtur, litteræ fratrum nostrorum Byzacenorum, sed et breviarium, quod eidem epistolæ adjunxerunt, ad hunc coetum corrogatum legantur, ut si qua forte illic movere charitatis vestræ animum possunt, in eodem breviario quæ diligentius fuerint auimadversa, in melius reformentur. Hoc enim frater et coepiscopus noster primæ sedis, vir perspectus merito suze gravitatis atque prudentize, Mizonius scribens ad meam parvitatem postulavit. Si ergo placet, quæ tractata sunt legantur, et singula a vestra charitate considerentur.

Qued nihil de Hipponensi concilio sit emendandum. XXXIV. Epigonius episcopus dixit: In hoc breviario, quod decerptum est de concilio Hipponensi, nihil arbitramur esse emendandum, vel assuendum, nisi ut dies sanctæ Paschæ tempore concilii innotescat.

Ut episcopi, vel clerici, non facile filios suos emancipent.

XXXV. Ut episcopi, vel clerici, filios suos a sua potestate per emancipationem exire non sinant, nisi de moribus eorum fuerint, et de ætate securi, ut possint ad eos jam propria pertinere peccata.

Ut episcopi, vel clerici, non ordinentur, nisiomnes suos fecerint Christianos.

XXXVI. Ut episcopi, et presbyteri, et diaconi non ordinentur, priusquam omnes, qui sunt in domo eurum, Christianos catholicos fecerint.

B Quod præter panem, et merum mixtum aqua, nihil in sacramentis offerri debeat.

XXXVII. Ut in sacramentis corporis et sanguinis Domini nihil amplius offeratur, quam quod ipse Dominus tradidit, hoc est panis, et vinum aqua mixtum: primitiæ vero, seu mel, et lac, quod uno die solemnissimo in infantum mysterio solet offerri, quamvis in altari offerantur, suam tamen habeaut propriam benedictionem, ut a sacramento dominico corporis et sanguinis distinguantur, nec amplius in primitiis offeratur quam de uvis et frumentis.

Ut clerici, vel continentes, ad virgines, vel viduas, non

XXXVIII. Clerici, vel continentes, ad viduas, vel virgines, nisi ex jussu vel permissu episcopurum aut presbyterorum non accedant: et hoc nou soli faciant, sed cum conclericis, vel cum his cum quitus episcopus aut presbyter jusserit, nec ipsi episcopis et presbyteri soli habeant accessum ad hujusmodi feminas, sed ubi aut clerici præsentes sunt, aut graves aliqui Christiani.

Ut princeps sacerdotum non appelletur episcopus.

XXXIX. Ut primæ sedis episcopus non appelletur princeps sacerdotum, aut summus sacerdos, aut aliquid hujusmodi, sed tantum primæ sedis episcopus.

Ut clerici tabernas, nisi in peregrinis, non ingrediantur.

XL. Ut clerici, edendi vel bibendi causa, tabernas nen ingrediantur, nisi peregrinationis necessitate compulsi.

Ut a jejunis Deo sacrificia celebrentur.

XLI. Ut sacramenta altaris non nisi a jejunis hominibus celebrentur, excepto uno die anniversario, quo cena Domini celebratur; nam si aliquorum pomeridiano tempore defunctorum, sive episcoporum, sive caeterorum commendatio facienda est, solis orationibus fiat, si illi qui faciunt jam praesi inveniuntur.

Ut in ecclesiis convivia minime celebrentur,

XLII. Ut nulli episcopi, vel clerici in ecclesia conveniantur, nisi forte transcuntes hospitiorum necessitate illic reficiant; populi etiam ab hujusmodi conviviis, quantum fieri potest, prohibeantur.

<sup>\*</sup> Caret phrasis verbo, quo vox litteras regatur : forte substituendum legit. Edit.

#### De pænisentibus.

XLHI. Ut prenitentibus, secundum differentiam peccatorum, episcopi arbitrio positentize tempora decernantur, et ut presbyter inconsulto episcopo non reconciliet positentem, nisi absentize episcopi necessitate cogente. Cujuscunque autem positentis publicum et vulgatissimum crimen est, quod universam Ecclesiam commoverit, ante absidem manus ei imponatur.

#### De virginibus.

XLIV. Ut virgines sacræ, cum parentibus, a quibus custodiebantur, privatæ færint, episcopi vel presbyteri, ubi episcopus absens est, providentia, gravioribus feminis commendentur, aut simul habitantes invicem se custodiant, ne passim vagando Ecclesiæ kedant existimationem.

De agrotantibus qui pro se respondere non possunt.

XLV. Ut agrotantes qui pro se respondere non possunt, cum voluntatis eorum testimonium sui periculo proprio dixerint, baptizentur. Ut scenicis, atque histrionibus, caterisque hujusmodi personis, vel apostaticis conversis vel reversis, ad Deum, gratia vel reconciliatio non negetur.

#### De passionibus martyrum

XLVI. Liceat etiam legi passiones martyrum, cum anniversarii dies eorum celebrantur.

De parvulis qui apud Donatistas baptizati sunt.

XLVII. De Donatistis placuit ut consulamus fratres et consacerdotes nostros Siricium et Simplicianum de solis infantibus qui baptisantur penes cosdem, ne quod suo non fecerunt judicie, cum ad Ecclesiana Dei salubri proposito fuerint conversi, parentum illos error impediat ne promoveantur sacri altaris ministri.

Quibus insertis, Honoratus et Urbanus episcopi, legati provincia Mauritania Sitifeosis, dizerunt: Jam dudum, cum apud sanctitatem vastram allegaremus scripta, dilati sumus ea contemplatione, quousque fratres nestri advenire possent de Numidia legati; sed quia non parvi dies sunt, quibus exspectati minime venerunt, ultra prætermittere, quæ nobis mandata sunt a nostris coopiscopis non oportet; atque ideo, fratres, suggestionem nostram libenter admittite. De fide enim Nicami tractatus audivimus; verum est de sacrificiis inhibendis post prandium, ut a jejunis, psicut dignum est, offerantur, et tunc, et nune firmatum est.

#### De redaptezationibus et reordinationibus, uel translationibus episcoporum.

XLVIII. Illud autem suggerimus mandatum nobis, quod etiam in Capuenei plenaria synodo videtur statutum, ut non liceat fieri rebaptizationes, reordinationes, vel translationes episcoporum. Nam Cresconius Villa-Rhegensis episcopus, plehe sua derelicta, Tubuniensem invasit Ecclosiam, et usque bodie commenitus, secundum quod statutum fuerat, relinquere camdem, quam invaserat, plehem, contempsit. Adversus istum que pronuntiata fuerant confirmata quidem audivimus; sed petimus, secundum quod nobis mandatum

A est, ut dignemini dare fiduciam quod, jam necessitate ipsa cogente, liberum nobis sit rectorem provinciæ, secundum statuta gloriosissimorum principum, adversus illum adire, ut qui miti admonitione sanctitatis vestræ acquiescere noluit, et emendare illicitum, auctoritate judiciaria protinus excludatur. Aurelius episcopus dixit: Servata forma disciplinæ, non æstimabitur appetitus, si a vestra charitate modeste conventus recedere detractaverit, cum fuerit, suo contemptu, et contumacia, faciente etiam auctoritate judiciaria, conventus. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt: Hoc ergo omnibus placet? Ab universis episcopis dictum est: Justum est, placet.

#### Quot episcopi ordinare episcopum debeant.

XLIX. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt: B Et illud nobis mandatum est, ut quia proxime fratres nostri Numidiæ duo episcopi ordinare præsumpserunt pontificem, non nisi a duedecim censeatis celebrari episcoporum ordinationes. Aurelius episcopus dixit: Forma antiqua servabitur, ut non minus quam tres sufficient, qui sucrint destinati ad episcopum ordinandum. Propterea, quia in Tripoli forte. et in Arzuge interjacere videntur barbarze gentes ; nam in Tripoli, ut asseritur, episcopi sunt quinque tantummodo, et possunt forte de inso numero vel duo necessitate aliqua occupari, difficile est enim ut de quolibet numero omnes possint occurrere : munquid debet hoc ipsum impedimento esse ecclesiastica utilitati? Nam et in hac Ecclesia, ad quam dignata est vestra sanctilas convenire, crebro ac pene per diem dominicata ordinandos habemus; nunquidanus frequenter duodecim petere, vel decem, vel neu multo minus advocare episcopos? sed facile est mihi duos adjungere mece parvitati vicinos. Quapropter cernit mecum charitas vestra hec insum chaesvari non posse.

#### Quot addi debeant episcopi numero ordinatorum, si de ordinando episcopo fuerit contradictum.

L. Sed illud est statuendum, ut quando ad eligendum episcopum convenerimus, al qua contradictio fuerit oborta, quia talia tractata sunt apud nos, non præsumant ad purgandum eum qui ordinandus est tres jam, sed postuletur ad numerum supradictorum unus vel duo, et in eadem plebe cui ordinandus est discutiantur primo personæ contradicentium. Pestremo etiam illa quæ objiciuntur pertractentus; et cum purgatus fuerit in conspectu publico, lta demum ordinetur. Si hoc cum vestræ sanctitatis animo concordat, roboretur vestræ dignationis responsione. Ab universis episcopis dictum est: Satis placet.

#### Ut de Ecclesia Carthaginis dies Paschæ nuntietur.

LI. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt: Quoniam de commonitorio nostro omnia tractata noscutur, addimus etiam de die Paschæ nobis esse mandatum, ut de Ecclesia semper Carthaginensi, sicuti sesolet, instruamur, et non sub angusto temporis speto. Aurelius episcopus dixit: Si sanctitati vestræ videtur, quoniam nos spopondisse jam dudum maminimus, ut singulis quibusque annis ad tractandum cos-

venianus, et cum venerimus in unum, tune divulga- A palibus cathedris removeantur. Oportet enim, ut qui bitur sanctus Paschæ dies per legatos qui adfuerint concilio. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt: Nunc de præsenti cœtu petimus, ut litteris provinciam nostram de hac die informare dignemini. Aurelius episcopus dixit : Ita liat necesse est.

## De visitandis provinciis.

LII. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt : Et illud nobis verbo mandatum est, ut quia constitutum est in concilio Hipponensi singulas debere provinclas tempore concilii visitandas esse, dignemini etiam, quod hoc anno secundum ordinem distulistis. vel alio anno Mauritaniam provinciam visitare. Aurelius episcopus dixit : Tunc de provincia Mauritania, propterea quod in finibus Africæ posita sit, nibil statuimus, signidem vicinæ sunt barbarico; sed præstet Deus ut, ex abundanti non pollicentes, venire possimus ad vestram provinciam. Cogitare enim debetis, fratres, quia hoc sibi, et Tripolitani, et Arzugitani fratres poterant exigere, si ratio pateretur.

Ut dieceses, nisi ex consensu episcopi proprii, episcopum non accipiant.

LIH. Epigonius episcopus dixit: Multis conciliis huc statutum a costu sacerdotali est, ut plebes quæ in discresibus ab episcopis retinentur, quæ episcopes nunquam habuerunt, non nisi cum voluntate s episcopi, a quo tenentur, proprios accipiant rectores, id est, episcopos. At vero quis nonnulli, dominatu quodam adepto, communionem fratrum abhorrent, vel certe, cum depravati fuerint, quasi in C quadam arce tyrannica sibi dominatum vindicant, quod plerique tumidi, atque stolidi, adversum episcopum suas cervices erigunt presbyteri, vel conviviis sibi concinnantes plebem, vel certe persuasu maligno, ut illicito favore eosdem velint sibi collocare rectores; anod quidem insigne mentis ture tenemus votum, frater religiose Auxeli, qui hæc sæpe oppressisti, non curando tales petitores; sed propter corum malos cogitatus, et prave concinnata consilia boc dico, nou debere rectorem accipere cam plebem. que in direcesi semper subjecuit, nec unquem proprince episcopum babuit. Quapropter si universo sanctissimo costui placet hoc, quad prosecutus sum, confirmetur. Aurelius episcopus dixit : Fratris et consacendotis mostri prosequtioni non obsisto: sed hoc me es, feciese et facturum esse profiteor circa eoq same, qui sussint goncordes, non solum circa Ecclesiam Carthagineneem, sed circa omne sacerdotale concertium. Sunt coim plerique conspirantes cum plebibus propriis, quas decipiuat, ut dictum est, earum scalpentes aures, blandi ad seducendum, vitiosze vitæ homines, vel certe inflati, et ab hoc consertio separati, qui putant proprie pichi incubandum. et nonpunguam conventi ad concilium venire detreciant, sua forte ne produnter flagitie metuentes. Dico, si placet, circa has non tautem dioceses non esse servandas, verum el de propria Ecclesia, una illis male faverit, omnimodo admitendum, ut etiam auctoritate publica rejiciantur, atque ab ipsis princi-

universis fratribus, ac toto concilio inhæserit, non solum suam integro jure, sed et diœceses possideat. At vero, qui sibimet putant plebes sufficere, fraterna dilectione contempta, non tantum dioceses amittant, sed, ut dixi, etiam propriis publica careant auctoritate, ut rebelles Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt : Summa provisio sanctitatis tuæ cohæsit mentibus singulorum, et puto, omnium responsione ea quæ prosequi dignatus es, roboranda. Universi episcopi dixerunt : Placet, placet.

Ut alienus clericus minime suscipiatur ab alio.

LIV. Epigonius episcopus dixit: In multis conciliis hoc statutum est, etiam nunc hoc confirmatum est a vestra prudentia, beatissimi fratres, ut clericum alienum nullus sibi præripiat episcopus præter ejus arbitrium, cujus fuerit clericus. Dico autem Julianum, qui ingratus est Dei beneficiis per mean parvitatem in se collatis, ita temerarium et audacem exstitisse, ut eum qui a me baptizatus est, cum esset puer egentissimus, mihi ab eodem commendatus, cumque multis annis a me aleretur atque incresceret, hunc, ut dixi, baptizatum esse in Ecclesia mea, per manum parvitatis nieze constat : idem in diœcesi, Mappaliensi lector esse cœperat, imo annis ferme duobus legerat, nescio quo contemptu humilitatis meæ, idem Julianus eum arripuit, quem dicit quasi proprium civem sui loci Vazaritani, me inconsulto usurpare, main et diaconum illum ordinavit : hoc si liceat, pateat hæc licentia nobis, beatissimi fratres, si minus, tam impudens cohibeatur, ne se misceat communioni cujusquam. Numidius episcopus dixit: Si non postulata neque consulta tua dignatione id videtur fecisse Julianus, judicamus omnes inique factum, atque indigne. Quapropter nisi idem Julianus correxerit errorem suum, et cum satisfactione eumdem clericum, quem fuerat ausus ordinare, revocaverit tuæ plebi, contra statuta concilii faciens, coutumaciæ suæ separatus a nobis, excipiet judicium-Epigonius episcopus dixit : Ætate pater, et ipsa promotione antiquissimus, vir laudabilis, frater et collega noster Victor vult hanç petitionem generalem omnibus effici.

Ut Carthaginensi episcopo unde voluerit clerieum liceat ordinare.

LV. Aurelius episcopus dixit: Sermonem meum admittite, fratres. Contingit nonnunquam, ut postulentur ab Ecclesiis, quæ præpositis egent, vel presbyteris, vel episcopis: et tamen memor statutorum id sequer, ut conveniam episcopum ejus, atque ei inouleem, quod ejus clericus a qualibet Ecclesia postuletur: sed forte in hodierno non reluctati sunt. et nequando contingat ut refuctentur, cum fuerint a me in hac causa postulati, quem scitis multarum Ecelesiarum, et ordinandorum curam sustinere. Justum est erge, ut quemlibet consacerdotum conveniam cum duebus e consortio nostro, vel tribus testibus. Sin vero indevotus exstiteris, quid censet charitas vestra faciendum? Ego enim cunctarum Ecclesiarum. dignatione Dei, ut scitis, fratres, sollicitudinem susticentia huic sedi, ut unde vellet, et de cujus nomine fuisset conventus, pro desiderio cujusque Ecclesiæ ordinare episcopum. Epigonius episcopus dixit: Bonitas sequestrat possibilitatem, minus enim præsumis, frater, cum te bonum et clementem omnibus præbes; habes enim hoc in arbitrio, sed longe est ut satisfiat personæ uniuscujusque episcopi in prima tantummodo conventione. Si autem quod licet huic sedi vindicandum sibi fuerit arbitratus, necesse habes tu omnes Ecclesias fulcire, unde tibi non potestatem damus, sed tuæ assignamus, ut liceat volunta i tuæ, et semper tenere quem voles, ut præpositos plebibus vel Ecclesiis non constituas, qui postulati fuerint, et unde volueris. Posthumianus episcopus dixit: Deinde, qui unum habuerit, nunquid debet illi unus R presbyter auferri? Aurelius episcopus dixit : Sed episcopus unus esse potest, per quem dignatione divina presbyteri multi constitui possint, unus autem episcopus difficile invenitur constituendus. Quapropter si necessarium episcopatui quis habuerit presbyterum, et unum, ut dixisti, frater, habuerit, etiam ipsum ad promotionem dare debebit. Posthumianus episcopus dixit: Ergo si habet alius abundantes clericos, debet mihi alia plebs subvenire? Aurelius episcopus dixit : Sane, quando tu Ecclesiæ alteri subveneris, persuadebitur illi qui plures habet clericos, ut unum tibi ordinandum largiatur.

## Ut episcopi qui in diæcesibus fuerint ordinati diæcesim sibi nullam vindicent.

LVI. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt : C Audivimus constitutum ut diœceses non mereantur episcopos accipere, nisi consensu ejus sub quo fuerant constitutæ: sed in provincia nostra cum aliqui forte in diœcesi, concedente eo episcopo, in cujus potestate fuerant constituti, ordinati sunt episcopi, etiam diœceses sibi vindicant, hoc et corrigi charitatis vestræ judicio, et inhiberi de cætero debet. Epigonius episcopus dixit: Singulis episcopis servatum est quod decebat, ut ex massa diœcesium nulla carperetur ut proprium episcopum habuisset, nisi ipse consensum adhibuisset concedendi. Sufficiat enim, si concesserit, ut eadem diœcesis permissa, proprium tantum episcopum habeat, cæteras sibi non vindicent diœceses, quia exempta de sasce multarum sola meruit honorem episcopatus suscipere. I Aurelius episcopus dixit: Non dubito charitati vestrae omnium placere eum qui in diœcesi, concedente episcopo, qui matricem tenuit, solam camdem retinere plebem in qua fuerat ordinatus. Quoniam igitur universa arbitror fuisse tractata, si omnia cum animo vestro convenerunt, sermone vestro cuncta roborate. Universi episcopi dixerunt : Omnibus nobis hæc placuerunt, et hæc nostra subscriptione firmavimus, et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

## In hoc concilio statutum est ut episcopi sine formata non naviyent.

Casario et Attico vv. cc. conss., sexto cal. Julias,

neo. Numidius episcopus dixit: Fuit semper hæc li- A Carthagine, placuit ut nullus episcoporum naviget centia huic sedi, ut unde vellet, et de cujus nomine sine formata primatis. Gesta in authenticis, qui quæfuisset conventus. pro desiderio cujusque Ecclesiæ ret, inveniet.

De concilio isto legati ad imperatorem infra scripte diriguntur episcops.

Post consulatum gloriosissimi imperatoris Honorii Augusti IV et Eutychiani v. c., quinto cal. Maias, Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. In boc concilio legationem susceperunt Epigonius et Vincentius episcopi, ut pro confugientibus ad ecclesiam, quocunque reatu involutis, legem de gloriosissimis principibus mereantur, ne quis eos audeat abstrahere.

In hoc concilio legatio destinatur ad Romanum et Mediolanensem episcopos, de parvulis qui apud hæreticos baptizati sunt, et ad imperatorem de idolorum reliquiis auferendis, et de aliis rebus quamplurimis.

Post consulatum Fl. Stiliconis v. c., xrv cal. Julias, Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. Cum Aurelius episcopus una cum coepiscopis suis consedisset, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit: Ecclesiarum Dei per Africam constitutarum necessitates mecum optime novit charitas vestra, sanctissimi fratres, et quoniam præstitit Dominus. ut ex aliqua parte sancti cœtus vestri esset congregata præsentia, videtur mihi ut has easdem necessitates, quas pro sollicitudine nostra indagare potnimus, in medium proferamus, quas cum approbaverit vestra sinceritas, sit consequens, eligendum esse unum a nostro numero consacerdotem, qui auxiliante Domino, et orationibus vestris, et has ipsas necessitates suscipere possit, et gnaviter peragendas inplere, perrecturus ad transmarinas Italiæ partes, ut tam sanctis fratribus et consacerdotibus nostris, venerabili sancto fratri Anastasio, sedis apostolica episcopo, quam etiam sancto fratri Venerio sacerdoti Mediolanensis Ecclesiæ, necessitatem ipsam, ac dolorem atque inopiam nostram valeat intimare. Ex his enim sedibus hoc fuerat prohibitum, quod noverim, communi periculo providendum, maxime quia tanta indigentia clericorum est, multæque Ecclesia ita desertæ sunt, ut ne unum quidem diaconum vel illiteratum habere reperiantur. Nam de cæteris superioribus gradibus et officiis tacendum arbitror, quia, ut dixi, si ministerium diaconi facile non invenitur, multo magis superiorum honorum inveniri non posse certissimum est. Et quotidianos planetas diversarum pene emortuarum plebium jam non sustinemus: quibus nisi fuerit aliquando subventum, gravis nobis et inexcusabilis innumerabilium animarum percuntium causa apud Deum mansura est.

Ut parvuli apud Donatistas baptizati in catholica Ecclesia clerici ordinentur.

LVII. Unde quoniam superiori concilio statutum esse mecum recognoscit unanimitas vestra, ut hi qui apud Donatistas parveli baptizati sunt, nondum scire valentes erroris eorum interitum, et postesquam at ætatem rationis capacem pervenerunt, agnita verituto, falsitatem eorum abburrentes, ad Ecclesiam Dei chi tholicam per universum mundum diffusam ordise

antiquo, per manus impositionem recepti sunt, de- A bere talibus suscipiendum munus clericatus non impedire nomen erroris: cum veram Ecclesiam illorum putaverint ad fidem accedendo, et ibi Christo erediderint, et Trinitatis sacramenta perceperint, quæ omnia vera, et sancta atque divina esse certissimum est, et in bis omnem animæ spem constitutam. Quanquam et hæreticorum præsumpta audacia, veritatis nomine palliata, hæc tradere audeat, quæ quoniam simplicia sunt, ut præmonet beatus Apostolus dicendo, « Unus Deus, una fides, unum baptisma, » et iterari non liceat, quod semel dare oportet, anathematizato nomine erroris recipiantur per manus impositionem in unam Ecclesiam, columbam, ut dictum est. et unam matrem oninium Christianorum, ubi omnia illa sacramenta salubriter, et æterna, et vitaliter ac-R cipiuntur: quæ perseverantibus in hæresi magnam damnationis pænam conquirunt, ut quod eis in veritate ad æternam vitam consequendam esset luminosius, hoc in errore sit tenebrosius atque damnosius. Quod fugientes nonnulli, et matris Ecclesize catholicæ ubera cognoscentes, qui illa omnia sancta mysteria amore veritatis crediderunt, atque perceperunt, quibus sacramentorum rebus cum vitæ bonæ probitas accesserit, sine dubio ad officium clericatus tales esse applicandos, et maxime in tanta rerum necessitate, nullus est qui non concedat. Quanquam nonnulli ejusdem sectæ clerici cum plebibus, atque honoribus suis ad nos transire desiderent : qui amore honoris aut persuadent ad vitam, aut retinent ad salutem. Sed hoc majori fratrum supradictorum con-C siderationi dimittendum censeo: ut prudentiori suo consilio nostræ suggestionis sermonem cum perpenderint, quid de hac re eis placeat, nos informare dignentur. Tantum de his, qui infantes baptizati sunt, satagimus, ut nostræ, si placet, in iisdem ordinandis cousentiant voluntati. Omnia ergo, quæ superius comprehendimus, apud sanctos episcopos agenda esse mecum honorabilis fraternitas vestra perpendat. De reliquiis idolorum, vel templis ab imperatoribus abolendis.

LVIII. Instant etiam aliæ necessitates a religiosis imperatoribus postulandæ: ut reliquias idolorum per omnem Africam jubeant penitus amputari: nam plerisque in locis maritimis, atque possessionibus diversis, adhuc erroris istius iniquitas viget: ut præcipiantur et ipsa deleri, et templa eorum, quæ in agris, vel in locis abditis constituta, nullo ornamento sunt, jubeantur omnimodo destrui.

Ut clerici de judicii sui cognitione non cogantur in publico dicere testimonium.

LIX. Petendum etiam, ut statuere dignentur: ut si sorte in Ecclesia quamlibet causam jure apostolico Ecclesiis imposito agere voluerint, et sortasse decisio clericorum uni parti displicuerit, non liceat clericum in judicium ad testimonium devocari eum, qui cognitor, vel præsens suit; ut nulla ad testimonium dicendum ecclesiastici cujuslibet persona pulsetur.

Legendum videtur imposita pæna, in ablativo casu. Edit.

#### De paganorum conviviis auserendis.

LX. Illud etiam petendum, ut quæ contra præcepta divina convivia multis in locis exercentur, quæ ab errore gentili attracta sunt, ita ut nunc a paganis Christiani ad hæc celebranda cogantur: ex qua re temporibus Christianorum imperatorum persecutio altera fieri occulte videatur : vetari talia jubeant, et de civitatibus, et de possessionibus impositam pænam \* prohiberi: maxime cum etiam in natalibus martyrum per nonnullas civitates, et in ipsis locis sacris talia committere non reformident. Ouibus diebus etiam, quod pudoris est dicere, saltationes sceleratissimas per vicos atque plateas exercent: ut matronalis honor, et innumerabilium feminarum pudor, devote venientium ad sacratissimum diem, injuriis lascivientibus appetatur : ut etiam ipsius sanctæ religionis pene fugiatur accessus.

De spectaculis, ut die dominico, vel cæteris sanctorum festivitatibus minime celebrentur.

LXI. Nec non et illud petendum, ut spectacula theatrorum cæterorumque ludorum die dominica, vel cæteris religionis Christianæ diebus celeberrimis amoveantur, maxime quia sancti Paschæ octavarum die populi ad circum magis, quam ad ecclesiam conveniunt, deberi transferri devotionis eorum dies si quando occurrerint, nec oportere etiam quemquam Christianorum cogì ad hæc spectacula: maxime, quia in his exercendis, quæ coutra præcepta Dei sunt, nulla persecutionis necessitas a quoquam adhibenda est: sed, uti oportet, homo libera voluntate subsistat sibi divinitus concessa. Corporatorum enim maxime periculum considerandum est, qui contra præcepta Dei, magno terrore coguntur ad spectacula convenire.

## De clericis damnatis.

LXII. Et illud petendum, ut statuere dignentur: ut si quis cujuslibet honoris clericus judicio episco-porum quocunque crimine fuerit dannatus, non liceat eum sive ab Ecclesiis, quibus præfuit, sive a quolibet homine defensari, interposita pæna damni, pecuniæ, atque honoris, quo nec ætatem, nec sexum excusandum esse præcipiant.

## De histrionibus Christianis factis.

LXIII. Et de his etiam petendum: ut si quis ex qualibet ludicra arte ad christianitatis gratiam venire voluerit, ac liber ab illa macula permanere, non eum liceat a quoquam iterum ad eadem exercenda reduci vel cogi.

De manunissionibus in ecclesia celebrandis, ab imperatore poscendum.

LXIV. De manumissionibus sane in ecclesia dicendis, si id nostri consacerdotes per Italiam facere reperiuntur, nostræ etiam erit fiduciæ istorum ordinem consequi: data plane licentia misso legato, ut quæcunque digna fide pro statu Ecclesiæ, et salute animarum agere potuerit, nos laudabiliter in conspectu Domini accepturos. Quæ omnia, si sanctitati vestræ placent, edicite: ut et meam suggestionem ratam esse vobis advertant, et nostram omnium consensionem siaceritas eorum libenter accipiat. Ab A palis auctoritas communiri in civitatibus potest, id universis episcopis dictum est: Omnibus placent hæc, quæ injuncta sunt peragenda, et prudenter a tua sanctitate enarrata.

### De Equitio damnato episcopo.

LXV. Aurelius episcopus dixit : Equitii etiam, olim merito suo episcopali sententia damnati, non 'arbitror prætereundam esse legationis causam : ut si forte eum in illis partibus repererit, sit eidem fratri nostro curæ pro Ecclesiæ statu quod oportuerit, vel ubi licuerit, adversus eum peragere. Ab universis episcopis dictum est: Multum placet et ista prosecutio: maxime cum olim damnatus sit Equitius, et ejus impudens inquietudo pro statu et salute Ecclesiæ magis magisque ubique repellenda. Et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis, B huic decreto consensi, et prælecto subscripsi: similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

In hoc concilio litteræ leguntur Anastasii Romani Pontificis, de Donatistis catholicos episcopos admo-

Vincentio et Fravito vv. cc. conss. idus Septembris, Carthagine in secretario basilicæ restitutæ, cum in concilio congregati in Ecclesia Carthaginensi consedissemus ex Africanis omnibus provinciis episcopi, id est Aurelius ejusdem sedis episcopus cum collegis suis, quos eorum subscriptio manifestat : recitatis epistolis beatissimi fratris et consacerdotis nostri Anastasii, Ecclesiæ Romanæ episcopi, quibus nos paternæ et fraternæ charitatis sollicitudine ac sinceritate adhortatus est ut de hæreticorum et schismaticorum Donatistarum insidiis, et improbitatibus, quibus Africanam Ecclesiam catholicam graviter vexant, nullo modo dissimulemus; gratias agimus Domino nostro, quod illi optimo ac sancto antistiti suo tam piam curam pro membris Christi, quamvis in diversitate terrarum, sed in una compage corporis constitutis, inspirare dignatus est.

#### Ut cum Donatistis lenius agatur.

LXVI. Deinde pertractatis et consideratis omnibus, quæ utilitati Ecclesiæ convenire videbantur, annuente atque admonente spiritu Dei, eligimus cum memoratis hominibus, quamvis de dominici corporis unitate inquieta dissensione præcisis, leniter et pacifice agere: ut quantum in nobis est, omnibus qui eorum communione et societate irretiti sunt, per universas provincias Africanas penitus innotescât, quam miscrabili errore devincti sunt : ne forte, sicut dicit Apostolus, nobis in mansuetudine corripientibus diversa sentientes, det illis Deus pænitentiam ad cognoscendam veritatem, et resipiscant de diaboli laqueis, captivati ab ipso in ipsius volun-

De litteris mittendis judicibus, ut ea quæ inter Donatistas et Maximianistas acta sunt, innotescant.

LXVII. Itaque placuit, ut ex concilio nostro litteræ darentur ad judices Africanos, a quibus hoc peti congruum videretur, ut in hoc adjuvent communem matrem Ecclesiam catholicam, in quo episcoest ut judiciaria potestate atque diligentia ex fide Christiana, quid gestum sit in omnibus locis, in quibus Maximianistæ basilicas obtinuerunt, qui ab eis schisma fecerunt inquirant, et gestis publicis, propter firmam notitiam omnibus necessariam, faciant inhærere.

#### Ut clerici Donatistarum in Ecclesia catholica suscipiantur in clero.

LXVIII. Deinde placuit, ut litteræ mittantur ad fratres et coepiscopos nostros et maxime ad sedem apostolicam, in qua præsidet memoratus venerabilis frater et collega noster Anastasius, quo noverit habere Africam magnam necessitatem, propter Ecclesiæ pacem, et utilitatem : ut ex ipsis Donatistis quicunque clerici correcto consilio ad catholicam unitatem transire voluerint, secundum uniuscujusque episcopi catholici voluntatem atque consilium, qui in eodem loco gubernat Ecclesiam, si hoc paci Christianæ prodesse visum fuerit, in suis honoribus suscipiantur, sicut prioribus ejusdem divisionis temporibus factum esse manifestum est. Quod multarum, et pene omnium Africanarum Ecclesiarum, quibus talis error exortus est, exempla testantur: non ut concilium, quod in transmarinis partibus de hac re factum est, dissolvatur, sed ut illud maneat circa eos, qui sic transire ad catholicam volunt, ut nulla per eos unitatis compensatio procuretur. Per quos autem vel omni modo perfici, vel adjuvari manifestis fraternarum animarum lucris catholica unitas in locis in quibus degunt, visa fuerit, non eis obsit quod contra honores eorum, quamvis salus nulfi interclusa sit, in transmarino concilio statutum est; id est ut ordinati in parte Donati, si ad catholicam correcti transire voluerint, non suscipiantur in honoribus suis secundum transmarinum concilium : sed exceptis his, per quos catholicæ unitati consulitur. Ut' legatio ad Donatistas componendæ pacis gratia

dirigatur.

LXIX. Deinde placuit, ut his peractis legati etiam prædicandæ pacis atque unitatis ', sine qua salus Christiana non potest obtineri, e numero nestro ad ipsorum Donatistarum, sive quos habent episcopos, aive ad plebes mittantur, per quos omnibus in notitiam perferatur, quam nihil habeant quod adversus Ecclesiam catholicam juste possint dicere: maxime, ut manifestum flat omnibus, per gesta etiam municipalia, propter documentorum firmitatem, quid ipsi de Maximianistis schismaticis suis egerint : ubi eis divinitus demonstratur; si attendere velint, tam inique tunc illos ab Ecclesiæ unitate præcisos, quam inique nunc clamant a se Maximianistas schisma fecisse, ex quorum tamen numero quos jam plenarii concilii sui auctoritate damnaverant, in suis honoribus denuo receperunt, baptismum quem damnati et exclusi dederant, acceptaverunt : ut videant, quam stulto corde resistant paci Ecclesiæ toto orbe dissusæ, cum ista faciant pro parte Donati, neque se istorum, quos ita receperunt, communione, propter intuitum pa-

<sup>\*</sup> Addendum videtur gratia vel causa, in ablativo casu. Edit.

cis, contaminari dicant, et nos condemnent, id est A versis episcopis vel dux, vel tres turinz flant, ac de Ecclesiam catholicam, etiam in extremis terrarum partibus constitutam, per eorum communionem inquinatam, quos tunc accusantes convincere nequi-

Qui clerici ab uxoribus debeant abstinere.

LXX. Præterea, cum de quorumdam clericorum. quamvis erga uxores proprias, incontinentia referretur: placuit, episcopos, et presbyteros, et diaconos secundum priora statuta etiam ab uxoribus continere: quod nisi fecerint, ab ecclesiastico removeantur officio. Cæteros autem clericos ad Loc non cogi. sed secundum uniuscujusque Ecclesiæ consuetudinem observari debere.

De his qui plebes proprias derelinquant.

LXXI. Rursum placuit, ut nemini sit facultas, B relicta principali cathedra, ad aliquam Ecclesiam in diœcesi constitutam se conferre, vel in re propria diutius, quam oportet, constitutum, curam, vel frequentationem propriæ cathedræ negligere.

De infantibus baptizandis, quoties dubitatur utrum fuerint baptizati.

LXXII. Item placuit de infantibus, quoties non inveniuntur certissimi testes qui eos baptizatos esse sine dubitatione testentur, neque ipsi sunt per ætatem de traditis sibi sacramentis idonei respondere, absque ullo scrupulo cos esse baptizandos, ne ista trepidatio eos faciat sacramentorum purgatione privari. Hinc enim legati Maurorum, fratres nostri, consuluerunt, quia multos tales a barbaris redimunt.

Diem Paschæ, die concilii nuntiandum.

LXXIII. Item placuit, ut dies venerabilis Paschæ formatarum subscriptione omnibus intimetur, dies vero concilii idem servetur, qui in Hipponensi concilio constitutus est, id est x cal. Septembris. Et scribendum ad singularum quarumque provinciarum primates, ut quando apud se concilium congregant, istum diem non impediant.

Ne interventor episcopus cathedram ', ubi interventor est, sedeat.

LXXIV. Item constitutum est, ut nulli intercessori licitum sit cathedram cui intercessor datus est, quibuslibet populorum studiis vel seditionibus retinere: sed dere operam, ut intra annum eisdem episcopum prevideat : quod si neglexerit, anno exempto interventor alius tribuatur.

De desensoribus Ecclesiarum ab imperatore poscendis. LXXV. Ab imperatoribus, universis visum est, postulandum propter afflictionem pauperum, quorum molestiis sine intermissione fatigatur Ecclesia, ut desensores eis adversus potentias divitum cum episcoporum provisione delegentur.

De episcopis, qui ad concilia non occurrunt.

LXXVI. Item placuit, ut quotiescunque concilium congregandum est, episcopi qui neque ætate, neque zgritudine, neque aliqua graviori necessitate impediuntur, competenter occurrant, et primatibus suarum quarumque provinciarum intimetur, ut de uni-

\* Forte legendum in cathedra. Edit.

singulis turmis vicissim, quotquot electi fuerint, ad diem concilii instantissime occurrant. Quod si non potuerint occurrere, excusationes suas in tractatoria conscribant, vel si post adventum tractatoriæ aliquæ necessitates repente forsitan ortæ suerint, nisi rationem impedimenti sui apud suum primatem reddiderint, Ecclesiæ suæ communione debere esse con-

#### De Cresconio.

LXXVII. De Cresconio Villa-Regensi hoc omnibus visum est, ut hinc quoque primati Numidiæ intimetur, quo cognoscat memoratum Cresconium scriptis suis conveniendum esse, ut proximo universali Africano concilio suam præsentiam non differat exhibere: quod si venire contempserit, in se cognoscat sententiam promulgandam.

De Ecclesia Hipponensium Diaretorum.

LXXVIII. Rursum placuit, ut quoniam Hipponensium Diaretorum Ecclesiæ destitutio non est diutius negligenda, et Ecclesiæ ibi ab his retinentur, qui Equitii facinorosam communionem declinaverunt, missis ex præsenti concilio episcopis, Regino, Alypio, Augustino, Materno, Theasio, Evodio, Placiano, Urbano, Valerio, Ambivio, Fortunato, Quodvultdeo, Honorato, Januario, Apto, Honorato, Ampelio, Victoriano, Evangelo, et Rogatiano; conventis et correctis his, qui culpabili pertinacia fugam ejusdem Equitii exspectandam putabant, cum omnium vote eis episcopus ordinetur. Si autem illi pacem considerare noluerint, non impediant in eligendo ad ordinaudum præposito utilitatem tanto tempore Ecclesiæ destitutæ.

De clericis qui intra annum causam suam agere non procuraverint.

LXXIX. Rursus constitutum est, ut quoties clericis convictis et confessis in aliquo crimine, vel propter eorum, quorum verecundiæ parcitur, vel propter Ecclesiæ opprobrium, aut insolentem insultationem hæreticorum atque gentilium, si forte causæ suæ adesse voluerint, et innocentiam suam asserere, intra annum excommunicationis hoc faciant : si vero intra annum causam suam purgare contempserint, nulla eorum vox postea penitus audiatur.

Ut de alieno monasterio susceptos, nec præpositos mo-nasterii, nec clericos liceat ordinare.

XXC. Item placuit, ut si quis de alterius monasterio repertum vel ad clericatum promovere voluerit, vel in suo monasterio majorem monasterii constituerit: episcopus, qui hoc secerit, a cæterorum communione sejunctus suæ tantum plebis communione contentus sit, et ille neque clericus, neque præpositus perseveret.

De episcopis qui hæreticos, vel paganos hæredes instituunt.

XXCI. Item constitutum est, ut si quis episcopus hæredes extraneos a consanguinitate sua, vel færeticos etiam consanguineos, aut paganos Ecclesias prætulerit, saltem post mortem anathema ei dicatur

atque ejus nomen inter Dei sacerdotes nullo modo A apud Carthaginem definita, nunc quoque nobis ex recitetur; nec excusari possit, si intestatus decesserit, quia utique debuit factus episcopus rei sue ordinationem congruam sure professioni nequaquam differre.

apud Carthaginem definita, nunc quoque nobis ex ordine recitentur. Tunc demum fraternitatis vestrue concordia luce clarior apparebit, si hæc quæ a nobis superioribus conciliis legaliter definita noscuntur, non solum consensu vestro his actis, verum et subscri-

#### De manumissionibus.

XXCII. Item placuit, ut de manunissionibus in ecclesia celebrandis ab imperatore petatur.

#### De salsis memoriis martyrum.

XXCIII. Item placuit, ut altaria quæ passim per agros, et per vias, tanquam memoriæ martyrum constituuntur, in quibus nullum corpus, aut reliquiæ martyrum conditæ probantur, ab episcopis qui locis eisdem præsunt, si fleri potest, evertantur: si autem hoc per tumultus populares non sinitur, plebes tamen admoneantur, ne illa loca frequentent, ut qui recte sapiunt, nulla ibi superstitione devincti teneantur, et omnino nulla memoria martyrum probabiliter acceptetur, nisi ubi corpus aut aliquæ reliquiæ sunt, aut origo alicujus habitationis, vel possessionis, vel passionis fidelissima origine traditur. Nam quæ per somnia et per inanes quasi revelationes quorumlibet hominum ubicunque constituuntur altaria, omnimodo reprobentur.

## De idolorum reliquiis exstirpandis.

XXCIV. Item placuit ab imperatoribus gloriosissimispeti, ut reliquiæ idololatriæ non solum in simulacris, sed in quibuscunque locis, vel lucis, vel arboribus omnimodo deleantur.

Ut ab episcopo Carthaginensi, cum opus suerit, omnium C episcoporum nomine dictentur et subscribantur epistolæ.

XXCV. Ab universis etiam episcopis dictum est, ut si quæ litteræ dictandæ in concilio placuerint, venerandus episcopus qui huic sedi præsidet, omnium nomine dictare et subscribere dignetur, in quibus etiam ad episcopos legatos, qui per provincias Africanas in causa Donatistarum mittendi sunt, placuit litteras dari tenorem mandati continentes, quem non egrediantur. Et subscripserunt: Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

In hoc concilio præterita decreta firmantur.

Gloriosissinis imperatoribus Arcadio et Honorio D Augustis v conss., sexto cal. Septembris, in civitate Milevitana, in secretario basilicæ, cum Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis in concilio universali consedisset, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit: Quoniam Ecclesiæ sanctæ unum est corpus, omniumque membrorum caput est unum, factum est, volente Deo, et nostram infirmitatem juvante, ut ad hanc Ecclesiam veniremus, dilectionis et fraternitatis gratia invitati: unde quæso charitatem vestram, quia ita credendum est, quia noster accessus ad vos nec superfluus, nec insuavis est cunctis, ut consensus omnium vestrum manifestetur concordare complacitis decretorum quæ jamdudum vel in Hipponensi synodo firmata sunt, vel postmodum meliore concilio

ordine recitentur. Tunc demum fraternitatis vestræ concordia luce clarior apparebit, si hæc quæ a nobis superioribus conciliis legaliter definita noscuntur, non solum consensu vestro his actis, verum et subscriptionibus manifestetis. Xantippus episcopus primæ sedis Numidiæ dixit: Credo quod omni fraternitati placuit et statuta sua manu confirmaverunt, subscriptione firmamus. Nicetius episcopus primæ sedis Mauritaniæ Sitisensis dixit: Quæ recitata sunt decreta, quoniam ratione non carent, et sunt approbata cunctis, etiam et meæ parvitati hæc placent, quæ quidem propria subscriptione firmabo.

903

De episcoporum ordine, ut qui posterius ordinati sunt, prioribus se non audeant anteserre.

XXCVI. Valentinus episcopus dixit : Si permittit bonum patientiæ vestræ, prosequor ea quæ præterito tempore in Ecclesia Carthaginensi gesta sunt, et subscriptionibus fratrum firmata claruerunt, etiam nos hoc servaturos esse profiteor : sed illud scimus, inviolate semper mansisse ecclesiasticam disciplinam, ita ut nullus fratrum prioribus suis se aliquando auderet anteponere; sed officiis charitatis id semper exhibitum est prioribus, quod in sequentibus gratanter semper acciperetur. Hunc ordinem jubeat sanctitas vestra melius vestris interlocutionibus roborari. Aurelius episcopus dixit: Non decuerat quidem ut hæc repeteremus, nisi forte existerent inconsiderate mentes quorumdam, quæ ad bæc statuenda nostros acuerent sensus; sed communis hæc causa est, quam insinuavit frater et consacerdos noster, ut unusquisque nostrum ordinem sibi decretum a Deo cognoscat. et posteriores anterioribus deferant, nec eis inconsultis aliquid agere præsumant. Qua de re dico, prout captus animi mei retinet, eos qui putaverint spretis majoribus aliquid præsumendum, competenter esse ab omni concilio coercendos. Xantippus episcopus primæ sedis Numidiæ dixit : Audivit omnium fratrum præsentia prosecutionem fratris et consacerdotis nostri Aurelii: quid ad hæc respondent? Datianus episcopus dixit : Quæ majorum decrevit sententia, nostro assensui mancipabuntur, ut quæ præteritorum conciliorum gestis tenentur Carthaginensis Ecclesia. nostra assensione plene apud omnes firmata teneautur. Universi episcopi dixerunt : Hic ordo et a patribus et a majoribus servatus est, et a nobis Deo propitio servabitur, salvo etiam jure primatus Numidice et Mauritaniæ.

### De archivo et matricula Numidia.

Deinde placuit omnibus episcopis qui in hoc concilio subscripserunt, ut matricula et archivus Numidiæ, et apud primam sedem sit, et in metropoli, kl est Constantina.

## De Quodvultdeo episcopo.

XXCVII. De Quodvultdeo etiam Centuriensi, quoniam adversarius ipsius, cum se petiisset introduci ad concilium nostrum, interrogatus, utrum cum eo vellet apud episcopos experiri, primo promiserat, et alia die respondit hoc sibi non placere, atque discessit : A nunc quæramus, utrum legati Numidiæ advenerint, placuit omnibus episcopis, ut nullus idem Quodvult. deo communicet, donce causa ejus, qualem potuerit, terminum sumat. Nam adimi ei episcopatum, antequam causæ ejus exitus appareret, nulli Christiano videri jure potuisset.

#### De Maximiano episcopo.

XXCVIII. De Maximiano autem Bagaiensi, et ad eum, et ad ipsam plebem placuit de concilio litteras dari, ut et ipse ab episcopatu discedat, et illi sibi a'ium requirant.

L't episcopi qui ordinantur, ab ordinatoribus suis epistolas accipiant, quæ diem et consulem præferant.

XXCIX. Deinde placuit, ut quicunque deinceps ab episcopis ordinantur per provincias Africanas, litterus accipiant ab ordinatoribus suis manu corum subscriptas, continentes consulem et diem : ut nulla altercatio de posterioribus vel anterioribus oria-

De his qui vel semel in Ecclesia legerint, ab aliis non posse promoveri.

XC. Item placuit, ut quicunque in Ecclesia vel semel legerit, ab alia Ecclesia ad clericatum non teneatur. Et subscripserunt : Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

In hoc concilio quid egerint episcopi qui ad transmarina legati directi sunt, intimatur.

Gloriosissimo imperatore Theodosio Augusto et C Rumorido v. c. conss., 1x cal. Septembris, Carthagine, in basilica regionis secundæ, cum Aurelius episcopus in universali concilio consedisset, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit : Exigente ratione fraternitas vestra a mea tenuitate ad hoc concilium congregata est; jamdudum enim, sicut vestra sanctitas recordatur, habito concilio destinavimus fratres nostros ad transmarina legatos, quos oportuit in cœtu sanctitatis vestræ perfunctæ legationis eursum narrare; et licet hesterno die de hac re considentihus nobis præter gesta ecclesiastica diligentius quæ gesscrint, tractaremus, hodie tamen oportet tractatum hesterni diei actis ecclesiasticis confirmari.

De episcopis provinciarum Africæ, qui non adsuerunt præsenti concilio.

Ordo itaque rerum deposcit, ut primitus de fratribus nostris et consacerdotibus, qui ad hoc concilium vel de Byzatio, vel certe de Mauritania convenerunt, quæramus, quemadmodum huic concilio decreverint interesse. Et offerentibus Philologio, Gesta, Venustiano, et Feliciano episcopis provinciæ Byzacenæ, legationis litteras, et recitatis, offerentibus etiam Luciano, et Sylvano legatis provinciæ Mauritaniæ Sitifensis legationis litteras, et recitatis, Aurelius episcopus dixit: Horum scriptorum textus sociabitur gestis.

## De episcopis Byzacenis.

Numidius episcopus dixit: Animadvertimus, fratres et coepiscopos nostros Byzacenæ provinciæ, et Mauritanice Sitisensis ad coneilium destinasse legatos: vel certe provinciæ Tripolitanæ, vel Mauritaniæ Cæsariensis.

#### De episcopis Mauritaniæ Sitifensis.

Lucianus et Sylvanus episcopi, legati provinciæ Mauritaniæ Sitifensis dixerunt : Sero ad Cæsarienses fratres nostros tractoria venit, nam jam et illi venirent: tamen necesse est veniant, et considimus de animis illorum, quia si quid in hoc concilio gestum fuerit, et ipsi sine dubio suos consensus adhibebunt.

## De episcopis Numidiæ.

Alypius episcopus Ecclesiæ Tagastensis dixit: Nos quidem de Numidia venimus, ego et sancti fratres Augustinus et Possidius; sed de Numidia legatio mittinon potuit, quod adhuc tumultu tironum, episcopi propriis necessitatibus in civitatibus suis aut impediti, aut occupati sunt. Nam etiam tractoriam sanctitatis tuæ cum ad sanctum senem Xantippum deferrem, in præsenti tractatu hoc visum fuerat, ut concilium indiceretur, quod instructa legatio posset ad hoc concilium destinari; sed cum eum posterioribus litteris admonerem de impedimento tironum, ut superius dixi, rescriptis propriis excusavit. Aurelius episcopus dixit: Non dubium est, quod prædicti fratres et coepiscopi nostri Numidiæ, cum gesta concilii acceperint, et suos adhibebunt consensus, et in essectum deducere maturabunt, quæcunque in placitum venerint : cura ergo istius sedis hoc ipsum ut eis intimetur necesse est provideri.

## De episcopis Tripolitanis.

De Tripolitanis vero fratribus nostris hoc potuicondiscere, quod Dulcitium fratrem nostrum destina. verint legatum; sed quia non potuit occurrere, hocasseveraverunt quidam filii nostri venientes de supradicta provincia, quod memoratus navi se commiserit; et credendum est accidisse nonnullam de tempestatibus moram, quæ retardaret ejus adventum : tamen etiam circa ipsos, si charitati vestræ placet, hæç forma servabitur, ut placita ad eosdem concilii trans. mittantur. Ab universis episcopis dictum est : Hxc, quæ statuit sanctitas tua, omnibus placent.

## De conveniendis Donatistis.

XCI. Aurelius episcopus dixit: Quod in tractatum venit charitatis vestræ, puto hoc ecclesiasticis gestis D esse firmandum. Professio enim vestra omnium hoc deprompsit, debere unumquemque nostrum in civitate sua per se convenire Donatistarum præpositos, aut adjungere sibi vicinum collegam, ut pariter cos in singulis quibusque civitatibus vel locis per magistratus vel seniores locorum conveniant. Hoc si omnibus placet, edicatur. Ab universis episcopis dictum est : Omnibus placet, et omnes hac subscriptione nostra firmavimus. Petinius etiani, ut epistolis ad judices de concilio mittendis, pro omnibus subscribat sanctitas tua. Aurelius episcopus dixit : Si videtur charitati vestre, forma conventionis eorum recitetur, ut hunc tenorem prosecutionis omnes, si placuerit, teneamus. Ab universis episcopis dictum est: Recitetur. Lætus notarius recitavit.

Forma conventionis Donatistarum.

XCII. Ille episcopus Ecclesiæ illius dixit: Quid de auctoritate illius amplissimæ sedis impetraverimus, petimus gravitatem vestram recitare, et gestis innecti, atque ut in effectum deduci jubeatis. Recitata autem jussione, atque actis innexa, ille episcopus Ecclesiæ illius dixit : Quid ergo nobis de concilio Ecclesiæ catholicæ mandatum sit ad Donatistas per vestram gravitatem perferendum, audire, et actis inserere, et ad eos perferre dignemini, corumque responsionem rursus apud acta vestra nobis insinuare. Convenimus vos ex concilii nostri catholica auctoritate missi, de vestra correptione gaudere cupientes, considerantes Domini charitatem, qui dixit : Beati pacifici, quia ipsi filii Dei vocabuntur, et admonuit per Prophetam etiam in his, qui dicunt se fratres nostros B non esse, dicere nos debere, fratres nostri estis. Hanc ergo pacificam ex charitate venientem commonitionem nostram contemnere non debetis : ut si quid veritatis habere vos arbitramini, non dubitetis asserere, id est, ut congregato vestro concilio deligatis ex vobis, quibus causam assertionis vestrae committatis: ut et nos possimus hoc facere, ut etiam de nostro concilio deligantur qui cum eis quos delegeritis, constituto loco et tempore quidquid questionis est quod vestram a nobis separat communionem, cum pace discutiant, et tandem aliquando, adjuvante Domino Deo nostro, finem veternosus error accipiat, ne propter animositatem hominum infirmæ animæ, et ignari populi sacrilega dissensione dispereant. Si enim hoc fraterne acceperitis, veritas facile C dilucescet; si autem hoc facere nolueritis, distidentia vestra facile innotescet. Cumque recitata esset, ab universis episcopis dictum est : Satis placet, hoc fiat. Et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt. Heec synodus adversus Donatistas legationem ad prin-

cipes dirigit.

Gloriosissimo imperatore Honorio Augusto vi cons. ... xu cal. Julias Carthagine, in basilica regionis secundæ. In hoc concilio legationem susceperum Theasius et Evodius contra Donatistas, in quo concilio insertum est commonitorium quod ita se continet.

XCIII. Commonitorium fratribus Theasio et Evodio, legatis ex Carthaginensi concilio ad gloriosissimes religiosissimosque principes missis, cum Domini auxilio piissimos imperatores adierint, ut eis insi-

Ouemadmodum plena fiducia secundum superioris anni concilium Donatistarum præpositi actis municipalibus sunt conventi, ut si confiderint de assertionibus suis, electis ex suo numero aliquibus idoneis, nobiscum pacifice conferrent, et mansuetudine Christiana, si quid veritatis tenerent, non ambigerent demonstrare, quo ita sinceritas catholica, quæ jam pridem superioribus temporibus claruit, nunc quo-

A que per imperitiam vel pertinaciam resistentibus innotesceret : sed quia dissidentia premebantur, nihil pene ausi sunt respondere. Unde quia impletum est erga eos episcopale ac pacificum officium, et illi qui veritati respondere nequiverunt, ad immanes violentias sunt conversi; ita ut multos episcopos multosque clericos (ut de laicis taceamus) insidiis oppresserint, Ecclesias etiam aliquas invaserint, aliquas invadere pertentaverint : ipsorum jam clementiæ est consulere, ut Ecclesia catholica, quæ eos religioso utero in Christo genuit, et fidei sirmitate nutrivit, eorum etiam prospectione muniatur, ne temerarii homines, religiosis temporibus, infirmos populos terrendo prævaleant : quoniam seducendo depravare non possunt. Nota est enim, et sæpe legibus conclamata Circumcellionum qua furunt detestabilis manus : quæ etiam ipsorum religiosissimorum supra principum frequentibus sanctionibus condemnata est, adversus quorum furorem possimus non insolita, nec a Scripturis sanctis aliena impetrare præsidia, quando apostolus Paulus, sicut in apostolorum Actibus filelibus notum est, factiosorum conspirationem militari etiam submovit auxilio. Sed nos illud poseimus, ut catholicis Ecclesiis ordinum per civitates singulas, et vicinorum quorumque possessorum per diversa loca sine ulla di simulatione tuitio præbeatur. Simul etiam petendum ut illam legem quæ a religiosæ memoriæ eorum patre Theodosio de auri libris decem in ordinatores vel ordinatos hæreticos, seu etiam in possessores, ubi corum congregatio deprehenditur, promulgata est, ita deinceps confirmari præcipiant: ut in eos valeat, contra quos propter eorum insidias catholici provocati contestationem deposucrint, ut hoc saltem terrore a schismatica vel hæretica pravitate desistant, qui consideratione æterni supplicii emendari corrigique dissimulant. Petendum etiam ut lex quæ hæreticis vel ex donationibus vel ex testamentis aliquid capiendi vel relinquendi denegat facultatem, ab eorum quoque pietate hactenus repetatur, ut eis relinquendi vel sumendi jus adimat, qui pertinaciæ furore cæcati in Donatistarum errore perseverare voluerint. Cæterum illis qui consideratione unitatis et pacis se corrigere voluerint, absque interdicto hujus legis capiendæ hæreditatis aditus pateat, etiamsi adhuc in errore Quale commonitor un acceperunt legati contra Dona- D haretico constitutis aliquid ante donationis vel hæreditatis obvenit : his sane exceptis, qui lite pulsati putaverint ad catholicam transeundum, quia de talibus credibile est, non metu calestis judicii potius quam terreni commodi aviditate unitatem catholicam præoptasse. Ad hæc autem omnia præsidio opus est potestatum suarum quarumque provinciarum, sane pro utilitatibus Ecclesiæ, quidquid,intellexerint prodesse, agendi et imperandi liberam decernimus legationem. Illud præterea cunctis nobis placuit, ut litteræ de cœtu nostro ad gloriosissimos imperatores et eminentissimas potestates dirigantur : quibus instruantur omnium consensu ad beatissimum comitatum legatos a nobis esse directos. Sed quia jisdem litteris ab omnibus subscribi tardissimum est, nisi

singulorum subscriptionibus exidem epistolx oneren- A anniversaria necessitas, sed quoties exegerit causa tur, petimus, frater Aureli, ut iisdem tua charitas nostro omnium nomine subscribere diguetur, et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis, huic decreto consensi, et subscripsi: similiter et cæteri episcopi subscripserunt. Litteræ etiam ad judices mittendæ sunt, ut donec Dominus legatos ad nos redire permittat, tuitionem per ordines civitatum, et possessores prædiorum Ecclesiæ catholicæ impertiant. Adjungendum etiam de Equitio, ut improbitas ejus, qua sibi jus sacerdotum improbissime vindicat, ab Hipponensi Diaretorum diœcesi secundum statuta imperatoria repellatur. Litteræ etiam ad episcopum Romanæ Ecclesiæ commendatione legatorum mittendæ sant, vel ad alios, ubi fuerit innverator, et subscripserunt. Item Aurelius episcopus B Ecclesiæ Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

In hac synodo quæ statuta sunt brevis declarat adnexus.

Stilicone iterum et Arthemio vv. cc. conss. x cal. Septembris Carthagine in basilica regionis secundæ. Hujus concilii gesta ideo non ex integro descripsi. quoniam magis ea quæ in tempore necessaria fuerunt, quam aliqua generalia, constituta sunt, sed ad instructionem studiosorum ejusdem concilii brevem digessi.

#### Brevis causarum.

XCIV. Ut libera legatio ab omnibus provinciis ad concilium dirigatur, ad Mizonium legati, et litteræ, propter liberam dirigendam legationem destinare præceptæ sunt : ut quia apud Carthagineni tantum unitas facta est, dentur ctiam litteræ ad judices : ut et aliis provinciis et civitatibus operani impendi jubeant unitati, et gratiarum actiones de Carthaginensi Ecclesia pro universa Africa de exclusione Donatistarum cum episcoporum litteris ad comitatum mittantur. Recitatæ litteræ papæ Innocentii, ut episcopi ad transmarina pergere facile non debeant. quod hoc ipsum episcoporum sententiis consirmatur: ut propter gratiarum actionem et exclusionem Donatistarum duo clerici Ecclesiæ Carthaginensis ad comitatum mittantur.

#### In hoc concilio quædam de constitutis superioribus corriguntur.

Gloriosissimis imperatoribus Honorio vu et Theodosio n iterum Augustis conss. idus Junias Carthagine, in basilica regionis secundæ. Cum Aurelius episcopus una cum episcopis suis consedisset, astantibus diaconis, quoniam constitutum fuerat in conci io Hipponensi, ut singulis annis contraheretur concilium Africæ plenarium : non tantum hic apud Carthaginem, verum etiam per diversas provincias sao ordine, et hoc reservatum est, ut indiceremus aliquando in Numidia, aliquando in Byzatio, atque hoc laboriosum omnibus fratribus visum est.

Concilium universale non nisi necessitate faciendum.

XCV. Placoit ut non sit ultra fatigandis fratribus

communis, id est totius Africæ, undecunque ad hanc sedem de hac re datæ litteræ fuerint, congregandam esse synodum in ea provincia ubi opportunitas persuaserit : causæ autem quæ communes non sunt, in suis provinciis judicentur.

Ut ab electis judicibus provocare non liceat.

XCVI. Si autem fuerit provocatum, eligat qui provocaverit judices, et cum eo et ille contra quem provocaverit: ut ab ipsis deinceps nulli liceat provocare.

## De legationibus diversarum provinciarum.

Cum universæ legationes diversarum provinciarum allegarentur, gratissime acceptie sunt, id est Numidarum, Byzacenorum, Maurorum Sitisensium, itemque Cæsariensium, sed et Tripolitanorum.

#### De exsecutoribus Ecclesiæ.

Placuit præterca ut exsecutores in omnibus desideriis quæ habet Ecclesia quinque postulentur, qui in diversis provinciis impertiantur.

Ut ab imperatoribus postuletur advocatorum defensio pro causis Ecclesia.

XCVII. Placuit etiam ut petant ex nomine provinciarum omnium legati perrecturi, Vincentius et Fortunatianus a gloriosissimis imperatoribus: nt dent facultatem defensores constituendi scholasticos, qui in actu sunt, vel in munere defensionis causarum, ut more sacerdotum provinciæ, iidem ipsi qui defensionem Ecclesiarum susceperint, habeant facultatem. pro negotiis Ecclesiarum, quoties necessitas flagitaverit, vel ad obsistendum obrepentibus, vel ad necessaria suggerenda, ingredi judicum secretaria.

#### Ut sit legatio libera.

Placuit ut legationem liberam habeant ad comitatum missi delecti legati.

## Protestatio Maurorum pontificum de Primoso.

Protestatos esse præterea Mauros Cæsarienses. con-tat, Primosum per principales civitatis Thiganensis conventum litteris corum fuisse, ut secundum principalia scita, plenario concilio sui præsentiamfaceret, et ut oportuit requisitus Primosus repertus non est, sicuti diaconi renuntiaverunt : sed quia poposcerunt iidem Mauri de plenario concilio oportere litteras destinari ad venerabilem fratrem senem Innocentium, has placuit mitti, ut agnoscat requisitum Primosum in concilio, et minime suisse repertum.

De plebibus quæ nunquam episcopos habuerunt.

XCVIII. Placuit et illud, ut plebes quæ nunguam habuerunt proprios episcopos, nisi ex concilio plenario uniuscujusque provinciæ et primatis, atque consensu ejus ad cujus diœcesim eadem Ecclesia pertinebat, decretum fuerit, minime accipiant.

De plebibus vel diæcesibus ex Donatistis conversis.

XCIX. Sane ut illæ plebes quæ conversæ sunt a Donatistis, et habuerunt episcopos sine dubio, inconsulto concilio habere mereantur : quæ autem plebes habuerunt episcopum, et eo defuncto voluerint non episcopum proprium habere, sed ad alicujus episcopi diœcesim pertinere, non eis esse denegandum. Nec non et illud suggestum est, quod plebes ante legem imperatoris de unitate latam quicunque converterentur episcopi ad catholicam, ipsi eas obtinere debeant: verum a lege unitatis, et deinceps, oporteat universas Ecclesias vindicare sibi episcopos catholicos eorum locorum, ad quæ loca sub hæreticis pertinebant vel conversorum ad catholicam, vel non conversorum hæreticorum, et diœceses, et si qua forte sunt instrumenta Ecclesiæ, vel ad ejus jus pertinentia. Qui vero aliqua usurpaverunt, post legem usurpata conventi restituant.

#### De suggestione Maurentii episcopi.

C. Ad suggestionem vel postulationem episcopi Maurentii, cum lecta fuisset scheda quam obtulit episcopus Placentinus, qui personam legati Numidiarum gestat, sententia ejusdem Placentini recitata est in conspectu episcoporum, et cum quærerentur hi quos adesse voluit a diaconis pro foribus, id est, seniores a nova Germania, ac minime invenirentur, secundo vel tertio requisiti : propterea censuit sanctum concilium ut litteræ ad eumdem senem Xantippum prærogentur, quo noverit voluntati plebis memoratæ nullo modo injuriam episcopi succumbendum. Maurentius episcopus dixit: Quoniam requisiti sunt seniores a nova Germania secundo ac tertio, et non sunt inventi, quibus præceptum erat a primate ut occurrerent ad venerabile concilium, quod nunc agitur idibus Juniis, suam absentiam procurarunt: idcirco decernat ex hac re aliquid sanctitas vestra, ne sub molestia calumniæ ipsorum innocens videar laborare: concilium sanctum statuit, debuisse quidem secundum censuram sacerdotalem ex hoc concilio adversus contumaces ferri sententiam : sed quia mansuetudo ecclesiastica servanda est in omnibus causis, promissæ sunt litteræ ad senem Xantippum. ut noverint judices de concilio electos sine dilatione considerare debere in civitate Thubursicensi, ut negotio congruum adhibeatur examen. Maurentius episcopus dixit: Judices peto sanctum senem Xantippum, sanctum Augustinum, Florentium, Theasium, Sansucium, Secundum, et Posidium, hos decerni mihi jubeatis. Sanctum concilium concessit judices postulatos, reliquos autem judices ad complendum numerum necessarios, eligentibus ipsis senioribus a nova Germania, senex Xantippus curavit decernere.

De pacificandis Ecclesiis Romana et Alexandrina.

CI. Placuit ctiam ut de dissensione Romanæ atque Alexandrinæ Ecclesiæ ad sanctum papam Innocentium scribatur, quo utraque Ecclesia intra se pacem, quam præcepit Dominus, teneat.

De his qui uxores, aut quæ viros dimittunt, ut sic maneant.

CII. Placuit ut, secundum evangelicam et apostolicam disciplinam, neque dimissus ab uxore, neque dimissa a marito, alteri conjungatur, sed ita maneant, aut sibimet reconcilientur: quod si con-

rint non episcopum proprium habere, sed ad alicujus A tempserint, ad pœnitentiam redigantur, in qua causa episcopi diœcesim pertinere, non eis esse deneganlegem imperialem petendam promulgari.

#### De precibus ad altare dicendis.

CIII. Placuit etiam hoc, ut preces quæ probatæ fuerint in concilio, sive præfationes, sive commendationes, seu manus impositiones, ab omnibus celebrentur, nec aliæ omnino contra fidem præferantur, sed quæcunque a prudentioribus fuerint collectæ dicaptur.

De his qui publicorum judiciorum cognitionem ab imperatore poposcerint.

CIV. Placuit, ut quicunque ab imperatore cognitionem judiciorum publicorum petierit, honore proprio privetur: si autem episcopale judicium ab imperatore postularit, nihil ei obsit.

De his qui, cum in Africa non communicant, voluerint trans mare subrepere.

CV. Quicunque autem non communicans in Africa, si in transmarinis ad communicandum obrepserit, jacturam clericatus excipiat.

Ut pergentes ad comitatum causam suam, vel Carthaginensi, vel Romano pontifici insinuare procurent.

CVI. Placuit, ut quicunque ad comitatum ire voluerit, in formata, qua ad urbis Romæ Ecclesiam mittitur, intimetur : ut inde etiam ad comitatum formatam accipiat. Quod si accipiens ad Romam tantuminodo formatam, et tacens necessitatem, quæ ad comitatum illi pergendum est, voluerit etiam ad comitatum pergere, a communione removeatur. Quod si ibi Romæ ei repentina necessitas orta fuerit ad comitatum pergendi, alleget apud episcopum urbis Romæ ipsam necessitatem, et de hoc scripta ejusdem Romani episcopi perferat. Formatæ autem quæ a primatibus vel a quibuscunque episcopis clericis propriis dantur, habeant diem Paschæ: quod si adhuc ejusdem anni Paschæ dies incertus est, ille præcedens adjungatur, quomodo solet post consulatum in publicis gestis ascribi. Placuit et illud, ut adversus Donatistas et paganos, vel eorum superstitiones, legati missi de hoc glorioso concilio, quidquid utile perviderint, de gloriosissimis principibus impetrent. l'lacuit etiam petitu oinnium episcoporum, ut epistolis omnibus de concilio dandis sanctitas tua sola subscribat. Et subscripserunt. Aurelius episcopus D Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripse-

Concilium contra paganos et hæreticos.

Basso et Philippo vv. cc. conss. xvi cal. Julius Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. In hoe concilio legationem iterum suscepit Fortunatianus episcopus contra paganos et hæreticos.

Item concilium contra paganos et hæreticos.

Basso et Philippo vv. cc. conss. m idus Octobris Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. In bes concilio susceperunt legationem Restitutus et Plarentius episcopi contra paganos et hæreticos et tempore quo Severus et Macarius occisi sunt, di propter corum causam Evodius, Theasius, et Victor A episcopi cæsi sunt.

### Concilium de cognitione episcopi.

CVII. Gloriosissimis imperatoribus Honorio vii et Theodosio in Aug. conss., xvii cal. Julias Carihagine in basilica regionis secundæ. In hoc concilio placuit ut non sibi unus episcopus vindicet cognitionem. Gesta hujus concilii ideo non descripsi, quoniam provinciale, non universale celebratum est.

#### Concilium contra Donatistas.

Post consulatum gloriosissimorum imperatorum Honorii vui et Theodosii in Augg., xvii cal. Julias Carthagine in basilica regionis secundæ. In hoc concilio legationem susceperunt contra Donatistas, Florentius, Possidius, Præsidius, et Benenatus episcopi, B eo tempore quo lex data est, ut libera voluntate quis cultum Christianitatis exciperet.

#### Concilium contra hæresim Pelagii et Cælestii.

CVIII. Gloriosissimis imperatoribus IIonorio XII et Theodosio IX Augg. conss., cal. Maias Carthagine in secretario basilicæ Fausti. Cum Aurelius episcopus universali concilio consedisset, astantibus diaconis, placuit omnibus episcopis, quorum nomina et subscriptiones inditæ sunt, in sancta synodo Carthaginensis Ecclesiæ constitutis.

## Quod Adam non sit factus a Deo mortalis.

CIX. Ut quicunque dicit Adam primum hominem mortalem factum, ita ut sive peccaret sive non peccaret, moreretur in corpore, hoc est, de corpore exiret, non peccati merito, sed necessitate naturæ, anathema sit.

Quod parvuli in peccatorum remissionem baptizentur.

CX. Item placuit, ut quicunque parvulos recentes ab uteris matrum baptizandos negat, aut dicit in remissionem quidem peccatorum eos baptizari, sed nihil ex Adam trahere originalis peccati, quod lavacro regenerationis expietur, unde sit consequens ut in eis forma baptismatis in remissionem peccatorum non vera, sed falsa intelligatur, anathema sit. Quoniam non aliter intelligendum est quod ait Apostolus: Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors, et ita in omnes homines pertransiit, in quo omnes peccaverunt : nisi quemadmodum Ecclesia catholica ubique diffusa semper intellexit. Propter hanc enim regulam fidei etiam parvuli, qui nihil peccatorum in seipsos adhuc committere potuerunt, ideo in peccatorum remissionem veraciter baptizantur, ut in eis regeneratione mundetur, quod generatione traxerunt.

Quod gratia Dei non solum remissionem tribuit peccatorum, sed etiam præstat adjutorium, ne pec-

CXI. Item placuit ut quicunque dixerit gratiam Dei, qua justificatur bomo per Jesum Christum Dominum nostrum, ad solam remissionem peccatorum valere, quæ jam commissa sunt, non etiam ad adjulorium ut non committantur, anathema sit.

Quod gratia Christi non solum scientiam tribuit quid

agamus, sed etiam dilectionem nobis inspirat, ut quod scimus implere valeamus.

CXII. Item quisquis dixerit eamdem gratiam Dei per Jesum Christum Dominum nostrum propter hoc tantum nos adjuvare ad non peccandum, quia per ipsam nobis revelatur, et aperitur intelligentia mandatorum, ut sciamus quid appetere, quid vitare debeamus : non autem per illam nobis præstari, ut quod faciendum cognoverimus etiam facere diligamus atque valeamus, anathema sit. Cum enim dicat Apostolus, Scientia inflat, charitas vero ædificat, valde impium est ut credamus ad eam quæ inflat nos habere gratiam Christi, ad eam quæ ædificat non habere : cum sit utrumque donum Dei, et scire quid facere debeamus, et diligere ut faciamus, ut ædi@cante charitate scientia non possit in@are. Sicut autem de Deo scriptum est, Qui docet hominem scientiam, ita etiam scriptum est, Charitas ex Deo est.

Quod sine Dei gratia nihil boni possimus implere.

CXIII. Item placuit ut quicunque dixerit ideo nobis gratiam justificationis dari, ut quid facere libero jubemur arbitrio, facilius possimus implere per gratiam, tanquam et si gratia non daretur, non quidem facile, sed tamen possimus etiam sine illa implero divina mandata, anathema sit. De fructibus enim mandatorum Dominus loquebatur, ubi non ait, Sine me difficilius potestis facere: sed ait, Sine me nihil potestis facere.

Quod non solum humilis, sed verax sanctorum vox ista est, Si dixerimus quia peccutum non habemus, nos ipsos seducimus.

CXIV. Item placuit, quod ait sanctus Joannes apostolus : Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos decipimus, et veritas in nobis non est, quisquis sic accipiendum putaverit, ut dicat, propter humilitatem oportere dici nos non habere peccatum, non quia vere ita est, anathema sit. Sequitur enim apostolus, et adjungit : Si autem confessi fuerimus peccata nostra, fidelis est et justus, qui remittat nobis peccata, et mundet nos ab omni iniquitate. Ubi satis apparet hoc non tantum humiliter, sed etiam veraciter dici. Poterat enim Apostolus dicere: Si dixerimus, non habemus peccatum, nos ipsos extollimus, et humilitas in nobis non est : sed cum ait, nos ipsos decipimus, et veritas in nobis non est, satis ostendit eum qui dixerit se non habere peccatum non verum loqui, sed falsum.

#### Quod in oratione Dominica sancti pro se dicant, Dimitte nobis debita nostra.

CXV. Item placuit ut quicunque dixerit in oratione Dominica ideo dicere sanctos, Dimitte nobis debita nostra, ut non pro seipsis hoc dicant, quia non est eis jam necessaria ista petitio, sed pro aliis, qui sunt in suo populo peccatores, et ideo non dicere unumquemque sanctorum, Dimitte mihi debita-mea, sed, Dimitte nobis debita nostra, ut hoc pro aliis potius quam pro se justus petere intelligatur, anathema sit. Sanctus enim et justus erat apostolus Jacobus, cum dicebat: In multis enim offendimus omnes. Nam quare additum est, omnes, nisi ut ista senten

judicio cum servo tuo, quoniam non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens; et in oratione sapientissimi Salomonis: Non est homo qui non peccavit; et in libro sancti Job: In manu omnis hominis signat, ut sciat omnis homo infirmitatem suam. Unde etiam Daniel sanctus et justus, cum in oratione pluraliter diceret: Peccavimus, iniquitatem fecimus, et cætera, quæ ibi veraciter et humiliter confitetur: ne putaretur, quemadmodum quidam sentiunt, hoc non de suis, sed de populi sui potius dixisse peccatis, postea dixit: Cum orarem, et confiterer peccata mea, et peccata populi mei Domino Deo meo, noluit dicere peccata nostra, sed peccata populi sui dixit, et sua : quoniam futuros istos, qui vidit.

#### Quod veraciter a sanctis dicatur, Dimitte nobis debita nostra.

CXVI. Item placuit ut quicunque ipsa verba Dominicæ orationis, ubi dicimus, Dimitte nobis debita nostra, ita volunt a sanctis dici, ut humiliter, non veraciter hoc dicatur, anathema sit. Quis enim ferat orantem, et non hominibus, sed ipsi Domino mentientem, qui labiis sibi dicit dimitti velle, et corde dicit, quæ sibi dimittantur, debita non habere?

## De plebibus conversis a Donatistis.

CXVII. Item placuit, quoniam quidem ante aliquot annos in Ecclesia plenario concilio constitutum est ut quæcunque Ecclesiæ in diæcesi constitutæ, ante leges de Donatistis latas, catholicæ facta sunt, ad eas cathedras pertineant, per quarum episcopos factum est ut catholicæ unitati communicarent : post leges autem, quæcunque communicaverunt, illuc pertineant quo pertinebant, cum essent in parte Donati. Sed quia multæ controversiæ postea inter episcopos de diœcesibus ortæ sunt, et oriuntur, quibus tunc minus videtur esse prospectum, nunc isto concilio sancto placuit ut ubicunque et catholica fuit, et pars Donati, et ad diversas cathedras pertinebant, quocunque tempore illic unitas facta est vel facta fuerit, sive ante leges, sive post leges, ad eam cathedram pertineant ad quam catholica quæ jam ibi fuerat pertinebat.

De diæcesibus : qualiter eas dividant inter se episcopi tam catholici quam qui ex Donati parte conversi D

CXVIII. Ita sane, ut si episcopus ex Donatistis ad catholicam unitatem conversus est, æqualiter inter se dividant cas que sic sucrint invente, ubi ambæ partes fuerunt, id est, ut alia loca ad illum, alia ad illum pertineant, ita ut ille dividat, qui amplius temporis in episcopatu habet, et minor eligat. Quod si forte unus fuerit locus, ad eum pertineat cui vicinior invenitur. Quod si ambabus cathedris æqualiter vicinus est, ad eum pertineat, quem plebs elegerit. Quod si forte antiqui catholici suum episcopum volucrint, et illi suum qui ex Donati parte conversi sunt, plurium voluntas paucioribus præferatur. Si autem partes æquales sunt, majoris temporis epi-

tia conveniret et psalmo, ubi legitur: Ne intres in A scopo deputetur. Si autem ita plurima loca inveniuntur, in quibus ambæ partes fuerunt, ut non possint æqualiter dividi, velut si impari numero fuerint, distributis eis locis qui parem habent numerum. quicunque locus remanserit, hoc in eo servetur, quod superius dictum est, cum de uno tractaretur loco.

#### Ut si quam diæcesim episcopus ab hæresi liberans triennio possederit, nullus eam repetat.

CXIX. Item placuit ut, etiamsi quisquam post leges aliquem locum ad catholicam unitatem converterit, si eum per triennium nemine repetente retinuit, ulterius ab eo non repetatur. Si tamen per ipsum triennium fuit episcopus qui posset renetere et tacuit, præjudicium patietur : si autem non fuit. tam male intelligerent, tanquam Propheta, præ- p non præjudicetur matrici, sed liceat, cum locus acceperit episcopum qui non habebat, ex ipso die intra triennium repetere. Itemque si fuerit episcopus ad catholicam ex Donati parte conversus, non ei præjudicet præsinitum tempus; sed ex quo die conversus est, habeat per triennium potestatem repetendi loca quæ ad ipsam pertinebant cathedram.

#### De his qui in plebes, quas ad se putant pertinere, inconventis his a quibus tenentur, irruerint.

CXX. Item placuit, ut quicunque episcopi, plebes quas ad suam cathedram æstimant pertinere, non ita repetant ut causas suas episcopis judicantibus agant, sed also retinente irruerint, sive volentibus, sive nolentibus plebibus, causæ suæ detrimentum patiantur. Et quicunque jam hoc secerunt, si nondum est inter episcopos finita contentio, sed adhuc inde contendunt, ille inde discedat, quem constiterit prætermissis judiciis ecclesiasticis irruisse. Nec sibi quisque blandiatur, si a primate, ut retineat, litteras impetrarit, sed sive habeat litteras, sive non habeat, conveniat eum qui tenet, et ejus litteras accipiat, ut eum appareat pacifice tenuisse Ecclesiam ad se pertinentem. Si autem aliquam quæstionem retulerit, per episcopos judices causa finiatur : sive quos eis primates dederint, sive quos ipsi vicinos ex consensu elegerint.

## De his qui plebes ad se pertinentes negligunt.

CXXI. Item placuit ut quicunque negligunt loca ad suam cathedram pertinentia, in catholicam unitatem lucrari, conveniantur a diligentibus vicinis episcopis, ut id agere non morentur. Quod si intra sex menses a die conventionis non effecerint, qui potuerit ea lucrari, ad ipsum pertineant. Ita sane, ut si ille ad quem pertinuisse videbantur, probare potuerit magis illius electam negligentiam ab hæreticis, ut impune ibi sint, et suam diligentiam fuisse præventam: ut eo modo ejus cura sollicitior vetsretur: cum hoc judices episcopi cognoverint, sue cathedræ loca restituant. Sane si episcopi inter quos causa versatur, diversarum sunt provinciarum, ille primas det judices, in cujus provincia est locus de quo contenditur. Si autem ex communi placito vicinos judices elegerint, aut unus eligatur aut tres, ut si tres elegerint, aut omnium sententiam sequantur, aut duorum.

CXXII. A judicibus autem quos communis consensus elegerit, non liceat provocare. Et quisquis provocatus repertus fuerit per contumaciam nolle obtemperare judicibus, cum hoc primæ sedis episcopo fuerit probatum, det litteras, ut nullus ei communicet episcoporum, donec obtemperet.

#### Ut si episcopus negligat suum diæcesim, communione privetur.

CXXIII. Si in matricibus cathedris episcopus negligens fuerit adversus hæreticos, conveniatur a viciuis episcopis diligentibus, et ei sua negligentia demonstretur, ut se excusare non possit. Quod si ex die quo convenitur, intra sex menses, si in ejus provincia exsecutio fuerit, et non eos ad unitatem nicetur, donec adimpleat. Si autem exsecutor ad loca non venerit, non ascribatur episcopo.

De episcopis qui Donatistas communicasse mentiti fuerint.

CXXIV. Si autem probatum fuerit eum de communione illorum fuisse mentitum, dicendo eos communicasse quos eo sciente non communicasse consliterit, etiam episcopatum amittat.

De presbyteris et clericis, ut non appellent nisi ad Africana concilia.

CXXV. Item placuit, ut presbyteri, diaconi, vel exteri inferiores clerici, in causis, quas habnerint, si de judiciis episcoporum suorum questi fuerint, vicini episcopi eos audiant, et inter eos quidquid est finiant, adhibiti ab eis ex consensu episcoporum suo- C rum. Quod si et ab eis provocandum putaverint, non provocent nisi ad Africana concilia, vel ad primates provinciarum suarum; ad transmarina autem qui putaverit appellandum, a nullo intra Africam in commamionem suscipiatur.

De virginibus etiam minoribus velandis.

CXXVI. Item placuit, ut quicunque episcoporum necessitate periclitantis pudicitiæ virginalis, cum vel petitor potens, vel raptor aliquis formidatur, vel si etiam aliquo mortis periculoso scrupulo compuncta fuerit, ne non velata moriatur, aut exigentibus parentibus, aut his ad quorum curam pertinet, velaverit virginem, seu velavit intra viginti et quinque annos ætatis: non ei obsit concilium quod de isto annorum numero constitutum est.

Ne diutius episcopi teneantur in concilio, ternos ex se singularum provinciarum judices cligant.

CXXVII. Item placuit, ne diutius universi episcopi qui ad concilium congregati sunt tenerentur, ab universo concilio judices ternos de singulis provinciis eligi, et electi sunt de provincia Carthaginensi, Vincentius, Fortunatianus, et Clarus; de provincia Numidia Alypius, Augustinus, et Restitutus; de provincia Byzacena, cum sancto sene Donatiano primate Cresconius, Jocundus, et Æmilianus; de Mauritania S. tifensi Severianus, Asiaticus, et Donatus ; de provincia Tripolitana Plautius, qui ex more legatus unus est missus, qui omnes cum sancto sene Aurelio uni-

Quod electorum judicum sententia sperni non debeat. A versa cognoscant : a quo petiit universum concilium, ut cunctis sive gestis quæ confecta jam sunt, seu epistolis ipse subscribat. Et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri subscripserunt.

Item huic concilio interfuit Ecclesiæ Romanæ legatio.

Post consulatum gloriosissimorum imperatorum Honorii xii et Theodosii viii Augg., in kal. Junias, Carthagine in secretario basilicæ restitutæ. Cum Aurelius episcopus, una cum Faustino Ecclesiæ Potentinæ, provinciæ Italiæ Piceni, legato Romanæ Ecclesiæ, Vincentio Culositano, Fortunatiano Neapolitano, Mariano Uzipparensi, Adeodato Simidico, Pentadio Carpitano, Rufiniano Muzubensi, Prætextato catholicam convertendos curaverit, non ei commu- B Sicilibensi, Quodvultdeo Verensi, Candido Abbiritano, Galloniano Utiensi legatis provinciæ Proconsularis, Alypio Thagastensi, Augustino Hipponensium Regiorum, et Posidonio Calamensi legatis provinciæ Numidiæ, Maximiano Aquensi, Jocundo Suffetulensi, et Hilariano Horreocellorum legatis provinciæ Byzacenæ, Novato Sitifensi, et Leone Moctensi, legatis provinciæ Mauritaniæ Sitifensis, Ninello Rusurrensi, Laurentio Icositano, et Numeriano Rusguniensi legatis provinciæ Mauritaniæ Cæsariensis, ab universali concilio judicibus delectis, astantibus diaconis, consedisset, et quibusdam peractis, multi episcopi cæterorum peragendorum memorasse conquereren-

> Quod excommunicati ad accusationem admitti non debeant.

> tur sustinere non posse, et ad proprias Ecclesias

festinarent, placuit universo concilio ut ab omnibus

eligerentur de singulis quibusque provinciis, qui pro-

pter alia peragenda residerent. Et factum est ut hi

adessent quorum subscriptiones eos adfuisse te-

CXXVIII. Placuitque omnibus, quoniam superioribus conciliorum decretis de personis quæ admittendæ sunt ad accusationem elericorum jam constitutum est, et quæ personæ non admitterentur nonexpressum est, ideirco definimus eum rite ad accusationem non admitti, qui, posteaquam excommunicatus fuerit, in ipsa adhuc excommunicatione constitutus, sive sit clericus, sive laicus, accusare voluerit.

Quod servi et liberti, omnesque infames personæ non debeant accusare.

CXXIX. Item placuit ut omnes servi vei proprii. liberti ad accusationem non admittantur, vel omnes, quos ad accusanda publica crimina leges publicæ non. admittunt. Omnes etiam infamiæ maculis aspersi, id est, histriones, ac turpitudinibus subjectæ personæ, hæretici etiam, sive pagani, seu Judæi : sed tamen omnibus quibus accusatio denegatur, in causis propriis accusandi licentia non neganda.

Ut qui unum crimen non probarerit, ad alterum admitti non debeat.

CXXX. Item placuit, quotiescunque clericis als accusatoribus multa crimina objiciuntur, et unum ex ipsis, de quo prius egerint, probare non valuerint, A ad cætera jam non admittantur,

Qui ad testimonium admittendi sunt.

CXXXI. Testes autem ad testimonium non admittendos, qui nec ad accusationem admitti præcepti sunt, vel etiam quos ipse accusator de sua domo produxerit. Ad testimonium autem intra annos 14 ætatis suæ non admittantur.

De episcopo qui excommunicat eum qui sibi soli crimen dicit esse consessum.

CXXXII. Item placuit ut, si quando episcopus dicit aliquem sibi soli proprium crimen fuisse confessum, atque ille neget, non putet ad injuriam suam episcopus pertinere quod illi soli non creditur, etsi scrupulo propriæ conscientiæ se dicit neganti nolle B communicare.

Ut non temers quemquam communione privet episcopus.

CXXXIII. Quandiu excommunicato non communicaverit suus episcopus, eidem episcopo ab aliis non communicetur episcopis: ut magis caveat episcopus ne dicat in quemquam quod aliis documentis convincere non poterit.

Aurelius episcopus dixit: Juxta statuta totius concilii congregati, et meæ mediocritatis sententiam, placet facere rerum omnium conclusionem: universi tituli designati, et digesti hujus diei tractatu, ecclesiastica gesta suscipiant; quæ vero adhuc expressa non sunt, die sequenti per fratres nostros Faustinum episcopum, Philippum, et Asellum presbyteros vene- C nabili fratri et coepiscopo nostro Bonifacio rescribemus, et subscripserunt.

Aurelius episcopus, his gestis statutorum apud nos habitis subscripsi.

Valentinus primæ sedis episcopus provinciæ Numidice, his gestis subscripsi.

Faustinus episcopus Ecclesiæ Potentinæ provinciæ Piceni, legatus Ecclesiæ Romanæ, his gestis subscripsi.

Augustinus episcopus Hipponiensis, legatus provinciæ Numidiæ, his gestis subscripsi.

Possidius episcopus Calamensis, legatus provinciæ Numidiæ, his gestis subscripsi.

Vincentius Culusitanus, his gestis subscripsi. Pentadius Carpentanus, his gestis subscripsi. Rusianus Maxensis, his gestis subscripsi. Prætextatus Sicilibensis, his gestis subscripsi. Quodvultdeus Verensis, his gestis subscripsi. Candidus Germaniæ, his gestis subscripsi. Maximianus Aquensis, his gestis subscripsi. Jucundus Suffetulensis, legatus provinciæ Byzacenæ, his gestis subscripsi.

Maximinus, legatus provinciæ Byzacenæ, his gestis subscripsi.

Ililarianus Horreocellensis, legatus provinciæ Byzace: æ, his gestis subscripsi.

Novatus Sitifensis, legatus provinciæ ejusdem, his gestis subscripsi.

Ninellus Rusurrianensis, legatus provinciæ Cæsariensis, his gestis subscripsi.

Laurentius Icositanus, legatus provinciae Casariensis, his gestis subscripsi.

Numerianus Rusguriensis, legatus provinciæ Cæsariensis, his gestis subscripsi.

Leo Moctensis, legatus provinciæ Cæsariensis, his gestis subscripsi.

Alius Leo, legatus provincie Sitifensis, his gestis subscripsi.

Et cæleri episcopi 227 similiter subscripscrunt. Philippus presbyter, legatus Ecclesiæ Romanæ, his gestis a nobis recollectis subscripsi.

Asellus presbyter, legatus Ecclesiæ Romanæ, his gestis subscripsi, quæ per nos directa sunt.

Incipit epistola ab omni concilio Africano ad Bonifacium urbis Romæ episcopum, per Faustinum episcopum, Philippum, et Asellum presbyteros, legatos Ecclesiæ Romanæ, directa.

CXXXIV. Domino heatissimo et honorabili fratri Bonifacio Aurelius, Valentinus primæ sedis provinciæ Numidiæ, et cæteri, qui præsentes adfuimus, numero ccxvu ex omni concilio Africa.

Quoniam Domino placuit ut de his quae nobiscum egerunt sancti fratres nostri, coepiscopus Faustinus, et compresbyteri Philippus, et Asellus, non beatæ memoriæ episcopo Zosimo, a quo ad nos mandata et litteras attulerunt, sed tuæ venerationi, qui in ejus locum es divinitus constitutus, humilitas nostra rescriberet, ea breviter insinuare debemus, quæ utrorumque concordia terminata sunt, nec ea quæ prolixis gestorum voluminibus continentur, in quibus, salva quidem charitate, non tamen sine parvo altercationis labore demorati sumus, ea gestis deliberantes quæ nunc ad causam pertinent. Quanquam et ille, si adhuc esset in corpore, hoc acciperet gratius, quod videret pacatius terminatum, domine frater. Apiarius presbyter, de cujus et ordinatione, et excommunicatione, et provocatione fuerat exortum non solum Siccensi, veruni etiam totius Africanæ Ecclesiæ non leve scandalum, de omnibus erratis suis veniam petens communioni est restitutus. Prior autem coepiscopus noster Siccensis Urbanus, quod in eo corrigendum visum est, sine ulla dubitatione correxit. Quia vero paci et quieti Ecclesiæ non tan-Fortunatianus Neapolitanus, his gestis subscripsi. D tum ad præsens, sed etiam in posterum prospiciendum fuit, quoniam talia multa præcesserant, ut vel similia, vel etiam graviora deinceps præcaveri oporteret: placuit nobis ut de Siccensi Ecclesia, retento scilicet honore gradus sui, presbyter removeretur Apiarius, et accepto epistolio ubicunque alibi vellet et posset, presbyterii munere fungeretur. Qued cidem ipsi per litteras proprias postulanti sine difficultate concessimus. Sane priusquam hæc causa isto termino clauderetur, inter alia quæ diuturnis disceptationibus versabamus, quia ratio ipsa poscebat ut apud acta ecclesiastica, a fratribus nostris Faustino coepiscopo, et Philippo, et Asello compresbyteris quæreremus ut promerent quidquid eis nobiscum agendum fuisset injunctum. Nonnulla quidem sine ullo scripto prosecuti sunt verbis, sed cum A sanctitate Romanæ Ecclesiæ præsidente, non sumus id potius flagitaremus, quod in litteris ferrent, commonitorium protulerunt. Quod recitatum nobis, etiam gestis quæ secum ad vos deserunt, est allegatum. In quo eis quatuor quædam nobiscum agenda anandata sunt, unum de appellationibus episcoporum ad Romanæ Ecclesiæ sacerdotem; alterum, ne ad comitatum episcopi importune navigent; tertium de tractandis presbyterorum et diaconorum causis apud finitimos episcopos, si a suis excommunicati perperain fuerint; quartum de Urbano episcopo excommunicando, vel etiam Romam vocando, nisi ea quæ videbantur corrigenda corrigeret. Quorum omnium de primo et tertio, id est, ut Romam liceat episcopis provocare, et ut clericorum causæ apud suarum provinciarum episcopos finiantur, jam priore anno p rum partium sacerdotes, hoc est Ecclesiæ Antiocheetiam litteris nostris ad eumdem venerabilis memoriæ Zosinum episcopum datis, insinuare curavimus, ut ea servare sine ulla ejus injuria paulisper sineremus, usque ad inquisitionem statutorum concilii Niczeni. Et nunc de tua poscimus sanctitate ut, quemadmodum ea apud Nicæam a Patribus acta vel constituta sunt, sic ea a nobis facta custodiri, et ibi apud vos ista quæ in commonitorio attulerunt, facias exerceri: id est, si episcopus accusatus fuerit, et judicaverint congregati episcopi regionis ipsius, et de gradu suo dejecerint eum, et appellasse videatur, et confugerit ad beatissimum Ecclesiæ Romanæ episcopum, et voluerit audiri, et justum putaverit ut renovetur examen, scribere his episcopis dignetur qui in finitima et propinqua provincia sunt, ut ipsi C diligenter omnia requirant, et juxta sidem veritatis definiant. Quod si is qui rogat causam suam iterum audiri, deprecatione sua moverit episcopum Romanum, ut e latere suo presbyterum mittat, erit in potestate quod velit et quod æstimet. Et si decreverit mittendos esse qui præsentes cum episcopis judicent, babentes auctoritatem ejus a quo destinati sunt, erit in suo arbitrio. Si vero crediderit sufficere episcopos ut negotio terminum imponant, faciet quod sapientissimo suo consilio judicaverit. Item de presbyteris et diaconis. Si episcopus quis iracundus (quod esse non debet) cito, aut aspere commoveatur adversus presbyterum sive diaconum suum, et exterminare eum de Ecclesia voluerit, providendum est ne innocens damnetur, aut perdat communio- D nem: habeat potestatem ejectus ut finitimos interpellet, et causa ejus audiatur, et diligentius tractetur, quia non oportet ei negari audientia roganti, et ille episcopus qui aut juste aut injuste rejecit, patienter accipiat ut negotium discutiatur, ut aut probetur ejus, aut emendetur sententia. Hæc utique usque ad adventum verissimorum exemplariorum Nicieni concilii inserta gestis sunt, quæ sibi, quemadmodum ipso quod apud nos fratres ex apostolica sede directi allegaverunt, commonitorio continentur. Eoque ordine, vel apud vos in Italia custodirentur, nullo modo nos talia qualia commemorata jam nolumus, vel tolerare cogemur : sed credimus, adjavante misericordia Domini Dei nostri, quod tua

jam istum typhum passuri. Et servabuntur erga nos. quæ nobis etiam non disserentibus custodiri debeant. Cum fraterna charitate, quæ secundum sapientiam atque justitiam quam tibi donavit Altissimus, etiam ipse perspicis esse servanda, si forte aliter se habent canones concilii Nicæni. Quamvis plurimos codices legeremus, sed nusquam in Nicæno concilio, in Latinis codicibus legimus, quemadmodum in supradicto commonitorio, inde directa sunt. Tum quia hic in nullo codice Græco ca potuimus invenire, ex Orientalibus Ecclesiis, ubi perhibentur eadem decreta posse etiam authentica reperiri, magis nobis desideramus afferri. Pro qua re tuam quoque venerationem obsecramus, ut scribere etiam ipse digneris ad illanæ, Alexandrinæ et Constantinopolitanæ. Et si aliis etiam tuæ placuerit sanctitati, ut inde ad nos iidem canones apud Nicæam civitatem a Patribus constituti veniant, te potissimum hoc beneficium cunctis Occidentalibus Ecclesiis in Domini adjutorio conferente. Quis enim dubitet exemplaria esse verissima concilii Nicæni in Græcia congregati, quæ de tam diversis locis et de nobilibus Græcis Ecclesiis allata et comparata concordant? Quod donec fiat, hæc quæ in commonitorio supradicto nobis allegata sunt, de appellationibus episcoporum ad Romanæ Ecclesiæ sacerdotem, et de clericorum causis apud suarum provinciarum episcopos terminandis, nos usque ad probationem servaturos esse profitemur, et beatitudinem tuam ad hoc nos adjuturam in Dei voiuntate confidimus. Cætera vero quæ in nostra synodo gesta vel firmata sunt, quoniam supradicti fratres nostri, Faustinus coepiscopus, Philippus, et Asellus presbyteri secum ferunt, si dignatus fueris, tuæ nota facient sanctitati. Et alia manu: Dominus noster te nobis annis plurimis custodiat, beatissime frater. Subscripserunt quoque Alypius, Augustinus, Possidius. Marinus, et cæteri episcopi.

Incipiunt rescripta ad concilium Africanum Cyrilli Alexandrini episcopi, ubi authentica concilii Nicani, translata de Græco per Innocentium presbyterum transmiserunt ; quæ etiam epistolæ cum eodem concilio Nicæno per memoratum presbyterum Innocen-tium, et Marcellum subdiaconum Ecclesiæ Carthaginensis sancto Bonifacio episcopo Ecclesiæ Romanæ, sub die vi cal. Decembris sunt directa.

CXXXV. Dominis honorabilibus, sanctis fratribus coepiscopis, Aurelio, Valentino, sed et omni sanctæ congregationi in Carthaginensi synodo congregatæ, Cyrillus salutans in Deo charitatem vestram.

Scripta venerationis vestræ multam habentia querimoniam cum omni lætitia per filium nostrum Innocentium presbyterum suscepi, quibus a nobis speratis ut de scrinio nostræ Ecclesiæ verissima exemplaria ex authentica synodo apud Nicæam civitatem, metropolim Bithyniæ, a sanctis Patribus constituta atque firmata, sub nostræ filei professione vestræ dilectioni porrigamus. Unde, domini honorabiles fratres, salute præeunte Domino, necesse habui per harum latorem filium nostrum Innocentium presbyterum, fidelissima exemplaria ex authentica synodo, in Nicena civitate Bithyniæ habita, vestræ charitati dirigere. Quod et in ecclesiastica historia requirentes invenietis. De Pascha vero, ut scripsistis, nuntiamus vobis xvn cal. Maias nos futura indictione celebrare. Et alia manu: Deus et Dominus noster sanctam vestram congregationem custodiat, quod optamus, charissimi fratres.

Incipit epistola Attici episcopi Constantinopolitani ad eosdem.

CXXXVI. Dominis sanctis, merito beatissimis fratribus coepiscopis, Aurello, Valentino, vel cæteris charissimis in synodo apud Carthaginem babita constitutis, Atticus episcopus.

Per filium nostrum Marcellum subdiaconum vestrum scripta vestræ dilectionis cum omni gratia- B nunc posset de tantis criminibus a Thabracenis obrum actione suscepi, Domino gratias agens, quod merui tantorum fratrum benedictione perfrui. Domini beatissimi fratres, scripsistis sane, ut verissimos canones apud Nicæam civitatem, metropolim Bithyniæ, a Patribus constitutos sub fidei astipulatione dirigam. Et quis est qui communem fidem, vel statuta a Patribus firmata suis fratribus deneget? Qua de re per eumdem filium meum Marcellum, subdiaconum vestrum, nimium festinantem, sicut statuti sunt in Nicæa civitate a Patribus canones, in integro, ut jussistis, direxi: petens ut pro me plurimum vestra sancta congregatio orare jubeat. Et alia manu: Deus noster sanctitatem vestram custodiat, quod optamus, sancti fratres.

Incipiunt exemplaria concilii Nicæni, directa sub die C vi cal. Decembris, post consulatum gloriosissimorum imperatorum Honorii xii et Theodosii viii Augg., Bonifacio urbis Romæ episcopo.

CXXXVII. Credimus in unum Deum, Patrem omnipotentem, visibilium, nec non et invisibilium creatorem. Et in unum Dominum nostrum Jesum Christum, Filium Dei, natum ex Patre unigenitum, hoc est ex substantia Patris, Deum ex Deo, Jumen ex lumine, Deum verum ex Deo vero, natum, non creatum, ejusdem cum Patre substantiæ, per quem omnia facta sunt, cœlestia et terrena. Qui propter nos homines, et propter nostram salutem descendit, et incarnatus est, et homo factus passus est. Et resurrexit tertia die, ascendit in cœlum, venturus inde judicare vivos et mortuos: et in Spiritum sanctum. Eos vero qui dicunt, erat tempus quando non erat, et qui ex nihilo factum, vel ex alia substantia, vel casentia esse, aut mutabilem aut convertibilem Filium Dei dicunt, anathematizat catholica et apostolica Ecclesia.

Huic symbolo sidei etiam exemplaria statutorum ejusdem concilii Nicæni a memoratis pontificibus annexa sunt, sicut superius per omnia continentur: quæ nos hic iterum-conscribi necessarium non esse credidimus.

Incipit epistola concilii Africani ad papam Cælestinum urbis Romæ episcopum.

CXXXVIII. Domino dilectissimo et honorabili fratri Coclestino Aurelius, Palatinus, Antonius, Tutus,

terum, fidelissima exemplaria ex authentica synodo, A Servusdei, Terentius, Fortunatus, Martinus, Januain Nicæna civitate Bithyniæ habita, vestræ charitati dirigere. Quod et in ecclesiastica historia requirentes invenietis. De Pascha vero, ut scripsistis, nuntiano concilio Carthaginis adfuimus.

Optaremus, si quemadmodum sanctitas tua de adventu Apiarii lætatos vos fuisse, missis per compresbyterum nostrum Leonem litteris intimavit : ita nos quoque de ejus purgatione hæc scripta cum lætitia mitteremus. Esset profecto et nostra et vestra modo alacritas certior, nec præpropera videretur, quæ adhuc de audiendo, quam de audito præcesserat. Adveniente sane ad nos sancto fratre et coepiscopo nostro Faustino, concilium congregavimus, et credidimus ideo cum illo missum : quoniam sicut per eius operam presbyterio ante redditus fuerat, ita jectis eo laborante purgari. Cujus tanta ac tam immania flagitia decursum nostri concilii examen invenit, ut et memorati patrocinium potius quam judicium, ac defensoris magis operam quam disceptatoris justitiam superarent. Nam primum, quantum obstiterit, omni congregationi diversas injurias ingerendo, quasi Ecclesiæ Romanæ asserens privilegia, et volens eum a nobis in communionem suscipi: quem tua sanctitas credens appellasse, quod probare non potuit, communioni reddiderat; quod minime tamen licuit, quod etiam gestorum melius lectione cognosces. Triduano tamen laboriosissimo agitato judicio, cum diversa eidem objecta afflictissimi quxreremus, vel moras coepiscopi nostri Faustini, vel tergiversationes ipsius Apiarii, quibus nefandas turpitudines occulere conabatur. Deus judex justus. fortis et longanimis magno compendio resecavit. Tetriore quippe ac putidiore obstinatione compressa, qua tantum lividum cœnum impudentia negationis volebat obruere, Deo nostro ejus conscientiam coarctante, et occulta quie in illius corde tanquam in volutabro criminum jam damnabat etiam hominibus publicante, repente in confessionem cunctorum objectorum flagitiorum dolosus negator erupit. Et tandem de omnibus incredibilibus opprobriis ultroneus se ipse convicit, atque ipsam quoque nostram spem, qua eum et credebamus et optabamus de tam pudendis maculis posse purgari, convertit in gemitus, nisi quoniam istam nostram mœstitiam uno tantum solatio mitigavit, quod et nos labore diuturnioris quæstionis absolvit, et suis vulneribus qualemcunque medelam, etsi invita ac suze conscientiz reluctante confessione providit, domine frater. Præfato itaque debitæ salutationis officio, impendio deprecamur ut deinceps ad vestras aures hinc venientes non facilius admittatis, nec a nobis excommunicates in communionem ultra velitis excipere: quia boc etiam Nicæno concilio definitum facile advertet venerabilitas tua. Nam et si de inferioribus clericis vel laicis videtur ibi præcaveri, quanto magis hoc de episcopis voluit observari, ne in sua provincia a communione suspensi a tua sanctitate præpropere vel indebite videantur communioni restitui! Presbyterorum quoque et sequentium clericorum improba

quia et nulla Patrum definitione hoc Ecclesiæ derogatum est Africanæ: et decreta Nicæna, sive inferioris gradus clericos, sive ipsos episcopos suis metropolitanis apertissime commiserunt; prudentissime enim justissimeque viderunt [f. providerunt] quacunque negotia in suis locis ubi orta sunt finienda. Nec unicuique providentiæ [f. provinciæ] gratiam S. Spiritus defuturam, qua æquitas a Christi sacerdotibus et prudenter videatur, et constantissime teneatur : maxime quia unicuique concessum est, si judicio offensus fuerit cognitorum, ad concilia suce provinciæ, vel etiam universale provocare. Nisi forte quisquam est qui credat unicuilibet posse examinis inspirare justitiam, et innumerabilibus congregatis in concilium sacerdotibus denegare. Aut p stino (amoto jam pro suis nefandis nequitiis de quomodo ipsum transmarinum judicium ratum erit, ad quod testium necessariæ personæ vel propter sexus, vel propter senectutis infirmitatem, vel multis aliis impedimentis adduci non poterunt? Nam ut aliqui tanquam a tuæ sanctitatis latere mittantur, nulla invenimus Patrum synodo constitutum. Quia illud quod pridem per eumdem coepiscopum no-

refugia sicut te dignum est, repellat sanctitas tua, A strum Faustinum, tanquam ex parte Nicæni concilii. exinde transmisistis, in conciliis verioribus, quæ accipiuntur Nicæni, a sancto Cyrillo coepiscopo nostro Alexandrinæ Ecclesiæ, et a venerabili Attico Constantinopolitano antistite, ex authentico missis: quæ etiam ante hoc per Innocentium presbyterum et Marcellum subdiaconum, per quos ad nos ab eis directa sunt, venerabilis memori:e Bouifacio episcopo decessori vestro a nobis transmissa sunt, in quibus tale aliquid non potuinus reperire. Exsecutores etiam clericos vestros quibusque petentibus nolite mittere, nolite concedere, ne fumosum typhum sæculi in Ecclesiam Christi, quæ lucem simplicitatis et humilitatis diem Deum videre cupientibus præfert, videamur inducere : nam de fratre nostro Fau-Christi Ecclesia dolendo Apiario) securi sumus, quod eum probitate ac moderatione tuæ sanctitatis, salva fraterna charitate, ulterius Africa minime patiatur. Et alia manu: Dominus noster sanctitatem vestram zevo longiore orantem pro nobis custodiat, domine frater.

# **COLLECTIO**

## DECRETORUM PONTIFICUM ROMANORUM,

AUCTORE DIONYSIO EXIGUO.

#### LECTORI .

Huic noræ editioni Collectionis Canonum ecclesia- C. 499. Quod hanc Dionysianam collectionem circa hæc sticorum Dionysii Exiqui, ne quid veteri jurisprudentiæ canonicæ deesse videatur, subjunximus epistolam ejusdem Dionysii Exigui ad Julianum presbyterum tituli Sanctæ Anastasiæ, præfationis loco, suæ collectioni Decretorum Romanorum pontificum præfixam, guam nunc primum suo auctori restitutum, ex veteri cod. ms. summæ eruditionis viri Jacobi Sirmondi! societatis Jesu presbyteri, cui acceptam reser, tibi damus cum indice tantum capitulorum, omissis Decretorum integris capitibus, quæ ex veteri codice Canonum Ecclesiæ Romanæ, qui Moguntiæ primum excusus est anno 1525, et postea Parisiis an. 1619, facile cuivis fuerit repetere. Is vero est Julianus presbyter, qui mbscripsit synodis Romæ celebratis, sub Felice papa, Dinamio et Siphidio coss., hoc est anno Christi 488, D hic de prima Decretalium pontificum Romanorum colet sub Symmacko, post consulatum Paulini, hoc est anno

tempora, post canonum Græcorum interpretationem, factam fuisse arguit. Continet autem Decretales epistolas Siricii, Innocentii, Zosimi, Bonifacii, Calestini, Leonis, Gelasii, et Anastasii, ab anno videlicet 385 ad annum 486, quas eliam recenset Cresconius in Breviario Canonico, et Leo IV papa, apud Gratianum can. de libellis dist. 20, et Hincmarus Rhemonsis. archiepiscopus, adversus Hincmarum Laudunensem episcopum, cap. 43. Et vero illa est collectio quam Zachurias papa, in epistola ad Pipinum majorem domus, el universis episcopis in regno Franciæ constitutis, Librum Decretorum vocat, atque ex eo citat quædam capitula Siricii, Innocentii, Leonis et Gelasii. Qua de re cum ampliorem tractationem paramus, illud lectione breviter admonuisse duximus.

· Hæc Præfatio fuit præfixa a C. Justello collectioni Decretorum pontificum Romanorum, auctore Dionysio Exiguo, editæ anno 1643.

#### CATALOGUS PONTIFICUM ROMANORUM, QUORUM DECRETA IN HAC COLLECTIONE DIONYSII EXIGUI RECENSENTUR. An. CHR. An. Chr. COELESTINUS 429. 385. SIRICIUS 404. Leo I 444. INNOCENTIUS 492. Zosimus ' 417. GELASIUS 498. 419. ANASTASIUS BONIFACIUS

## DIONYSII EXIGUI PRÆFATIO.

Domino venerabili mihi Juliano presbytero tituli A niam doctrina meritis ampliaret. Denique omne opus Sanctæ Anastasiæ, Dionysius Exiguus. Sanctitatis vestræ piis excitatus studiis, quibus nibil prorsus eorum quæ ad ecclesiasticam disciplinam pertinent, omittit inquirere, præteritorum sedis apostolicæ præsulum constituta, qua valui cura diligentiaque collegi, et in quemdam redigens ordinem titulis distinxi compositis : ita duntaxat ut singulorum pontificum, quotquot a me præcepta reperta sunt, sub una numerorum serie terminarem, omnesque titulos huic præfationi subnecterem, eo modo quo dudum, de Græco sermone Patrum transferens canones, ordinaram, quod vobis nimium placuisse cognoveram. Qui vero sincerissimo affectu Deum diligitis, et idcirco famulos eius laudanda sollicitudine continetis. Quis fovetur hospitio? Justum credidi vobis in hac parte famulari, quatenus industriam vestram, quam cœlestibus impenditis regulis, et præsens imitetur ætas, et posteritas admiretur. Nam præ virtutis amore cuncta quæ sunt utilia desideratis agnoscere, licet omnes venerandi juris observantiam moribus impleatis. Quantique sit apud Deum meriti beatus papa Gelasius, et nos qui eum præsentia corporali non vidimus, per vos alumnos ejus facilius æstimamus. Cuius eruditione formati gradum presbyteri sancta conversatione decoratis, ut in vestrorum morum perspicuo munere ejus videatur quodammodo actio prælucere. Quem, sicuti vestra relatione comperimus, in tantum bonæ voluntatis exstitisse gratulamur, ut annuente Domino, principatum in Ecclesia C pro multorum salute suscipiens, eum serviendo, potius quam dominando, sustolleret, vitæque castimo-

ejus aut oratio fuisse memoratur, aut lectio. Interdum quoque scribendi curam sumebat, prout causa vel ratio poposcisset, servorumque Dei maximi consortio atque societate gaudebat. Quorum spiritali collatione tanto divini amoris studio, tanta verbi Dei meditatione fovebatur, ut huic etiam illud quod Psalmista cecinit, aptaretur : Beatus homo quem tu erudieris, Domine, et de lege tua docueris eum. ut mitiges eum a diebus malis. Hujus enim sæculi malos dies ita Domino mitigante atque gubernante transegit, ut universas tentationes mira prudentia et longanimitate sufferret, delicias jejuniis sperneret, superbiam humilitate calcaret, tanta misericordia animi alacritate claresceret, ut omnes fere pauperes satiari enim peregrinantium serviens Christo, vestro non B inops ipse mereretur. Profecto beatus hac inopia per quam divinis semper laudibus inhærebat, sicut propheta dicit ad Dominum: Pauper et inons laudabunt nomen tuum. Fuit enim vir ingenio luculentus. vita præcipuus, auctoritate reverendus. Et ideo tot virtutum ornatus insignibus, ad tam celsum officium non accessit indignus, honorem summæ dignitatis grave nimis onus existimans, parvamque negligentiam pontificis ingens animarum discrimen esse coutendens. Idcirco nullo se desidioso otio tradidit, nec luxurioso convivio effusoque servivit. Ex anibus rebus et animarum morbi nascantur et corporum. Hic itaque pastor summi atque boni Pastoris imitator existens egregius præsul sedis apostolicæ fuit, qui divina præcepta fecit et docuit. Unde eum magnum inter sanctos esse confidimus, juxta promissionem Christi Domini dicentis: Qui fecerit et docuerit, maximus vocabitur in regno coclorum.

## EPISTOLA DECRETALIS PAPÆ SIRICII.

Siricius Himerio episcopo Tarraconensi salutem. Directa ad decessorem nostrum sanctæ recordationis Damasum fraternitatis tuæ relatio, me jam in sedem ipsius constitutum, quia sic Dominus ordinavit, invenit : quam cum in conventu fratrum sollicitius legeremus, tanta invenimus quæ reprehensione et correctione sint digna, quanta optaremus laudanda cognoscere. Et quia necesse erat nos in ejus labores, curasque succedere, cui per Dei gratiam successimus in honorem: facto, ut oportebat, primitus meæ provectionis indicio, ad singula, prout Dominus aspirare dignatus est, consultationi tuze responsum competens non negamus. Quia pro officii nostri consideratione non est nobis dissimulare, non est tacere libertas: quibus major cunctis Christianæ religionis zelus incumbit, portamus onera omnium qui gravantur. Q. inimo hæc portat in nobis beatus apostolus Petrus, qui nos in omnibus, ut confidimus, adminis rationis sux protegit et tuetur hæredes.

De Arianis non rebaptizandis.

1. Prima itaque paginæ tuæ fronte signasti baptiza-

tos ab impiis Arianis plurimos ad fidem catholicam festinare, et quosdam de fratribus nostris cosdem denuo baptizare velle, quod non licet, cum hoc fieri et Apostolus vetet (Eph. iv), et canones contradicant, et post cassatum Ariminense concilium missa ad provincias, a venerandæ memoriæ prædecessore meo Liberio, generalia decreta prohibeant, quos nos cum Novatianis aliisque hæreticis, sicut est in synodo constitutum (In concil. Nicæno, c. 8), per invocationem solam septiformis Spiritus episcopalis manus impositione, catholicorum conventui sociamus, quod etiam totus Oriens Occidensque custodit, a quo tramite vos quoque posthac minime convenit deviare: si non vultis a nostro collegio synodali sententia separari.

Ut præter Pascha et Pentecosten baptisma non celebretur.

II. Sequitur de diversis baptizandorum temporibus, prout unicuique libitum fuerit, improbabilis et emendanda confusio, que a nostris consacerdotibus enius, sed sola temeritate præsumitur, ut passim ac libere natalitiis Christi, seu apparitionis, nec non et Apostolorum, seu Martyrum festivitatibus innumeræ, ut asseris, plebes baptismi mysterium consequantur. cum hoc sibi privilegium et apud nos, et apud omnes Ecclesias dominicum specialiter cum Pentecoste sua Pascha defendat, quibus solis per annum diebus ad. fidem confluentibus generalia baptismatis tradi convenit sacramenta. His duntaxat electis, qui ante quadraginta, vel eo amplius dies nomen dederint, et exorcismis, quotidianisque orationibus atque jejuniis fuerint expiati, quatenus apostolica illa impleatur præceptio, ut expurgato fermento veteri, nova incipiat esse conspersio (I Cor. v). Sicut ergo Paschalem reverentiam in nullo dicimus esse minuendam, R ita infantibus, qui necdum loqui poterunt per ætatem, vel his quitus in qualibet necessitate opus lucrit sacri unda baptismatis, omni volumus celeritate succurri : ne ad nostrarum perniciem tendat animarum, si negato desiderantibus fonte salutari exicas unusquisque de seculo et regnum perdat, et vitam. Quicunque etiam discrimen naufragii, hostilitatis incursum, obsidionis ambiguum, vel cujuslibet corporalis ægritudinis desperationem inciderint, et sibi unico credulitatis auxilio poposcerint subveniri: eodem, quo poscunt, momento temporis expetitæ regenerationis præmia consequantur. Hactenus erratum in hac parte sufficial, nunc præfatam regulam omnes teneant sacerdotes, qui nolunt ab apostolicæ petræ, super quam Christus universalem construxit e cordiæ intuitu per communionis gratiam possit in-Ecclesiam, soliditate divelli (Matth. x).

#### De apostatis.

III. Adjectum est etiam, quosdam Christianos ad apostasiam (quod dici nefas est) transcuntes, et idolorum cultu ac sacrificiorum contaminatione profanatos, quos a Christi corpore et sanguine, quo dudum redempti fuerant renascendo, jubemus abscindi. Et si resipiscentes forte aliquando fuerint ad lamenta conversi, his, quandiu vivunt agenda pœnitentia est. et in ultimo fine suo reconciliationis gratia tribuenda. quia, docente Domino, nolumus mortem peccatoris, sed tantum ut convertatur, et vivat (Ezech. xviii).

#### Quod non liceat alterius sponsam ad matrimonii jura sortiri.

IV. De conjugalium autem violatione requisisti, si D desponsatam alii puellam alter in matrimonium possit accipere? Hoc ne flat, modis omnibus inhibemus, quia rila benedictio quam nupturæ sacerdos imponit, apud fideles cujusdam sacrilegii instar est, si ulla transgressione violetur.

#### De his qui pænitentiam minime servaverunt.

V. De his vero non incongrue dilectio tua apostolicam sedem credidit consulendam, qui acta pœnitentia, tanquam canes ac sues ad vomitus pristinos ct volutabra redeuntes, et militiæ cingulum, et ludicras voluptates, et nova conjugia, et inhibitos denuo epetivere concubitus, quorum professam incontinentiam generati post absolutionem filii prodiderunt. De

PATROL. LXVII.

(quod commoti dicimus) non ratione auctoritatis ali- A quibus, quia jam suffugium non habent prenitendi, id tluximus decernendum, ut sola intra ecclesiam fide libus oratione jungantur, sacræ mysteriorum celebritati, quamvis non mereantur, intersint : a dominicæ autem mensæ convivio segregentur, ut hac saltem destructione correpti, et ipsi in se sua errata castigent, et aliis exemplum tribuant, quatenus ab obscenis cupiditatibus retrahantur. Quibus tamen, quoniam carnali fragilitate ceciderunt, viatico munere, cum ad Dominum cœperint proficisci, per communionis gratiam volumus subveniri. Quam formam et circa mulieres que se post prenitentiam talibus pollutionibus devinxerunt, servandam esse cen-

## De monachis et virginibus propositum non servantibus.

VI. Præterea monachorum quosdam atque monacharum, abjecto proposito sanctitatis, in tantam potestatis demersos esse lasciviam, ut prius clanculo, velut sub monasteriorum prætextu, illicita ac sacrilega se contagione miscuerint, postea vero in abruptum conscientiæ desperatione perducti de illicitis complexibus libere filios procrearint, quod et publicæ leges, et ecclesiastica jura condemnant : has igitur impudicas detestabilesque personas a monasteriorum cœtu, ecclesiarumque conventibus eliminandas esse mandamus, quatenus retrusæ in suis ergastulis tantum facinus continua lamentatione deflentes, purificatorio possint pœnitudinis igne decoquere, ut eis vel ad mortem saltem, solius miseridulgentia subvenire.

#### De clericis incontinentibus.

VII. Veniamus nunc ad sacratissimos ordines clericorum, quos in venerandæ religionis injuriam ita per vestras provincias calcatos atque confusos charitate tua insinuante reperimus, ut Jeremiæ nobis voce dicendum sit: Quis dabit capiti meo aquam, et oculis meis sontem lacrymarum, et flebo populum hunc die ac nocte (Jer. 1x)? Si ergo beatus propheta ad lugenda populi peccata non sibi ait lacrymas posse sufficere, quanto nos possumus dolore percelli, cum eorum qui in nostro sunt corpore, compellimur facinora deplorare, quibus præcipue secundum beatum Paulum instantia quotidiana et sollicitudo omnium Ecclesiarum indesinenter incumbit (II Cor. x1)? Quis enim infirmatur, et non in irmor? Quis scandalizatur, et ego non uror? Plurimos enim sacerdotes Christi atque levitas post longa consecrationis suæ tempora tam de conjugibus propriis, quam etiam de turpi coitu sobolem didicimus procreasse: et crimen suum hac præscriptione desendere, qua in Veteri Testamento sacordotibus as ministris generandi facultas legitur attributa. Dicat mihi nunc, quisquis ille est sectator libidiaum, praceptorque vitiorum, si æstimat quia in lege Mosis passim sacris ordinibus a Domino nostro laxata sunt frena luxuriæ, cur eos quibus committebantur sancta sanctorum præmonet dicens : Sancti estote, quia et ego sanetiam proc l a suis domibus anno vicis suæ in templo habitare jussi sunt sacerdotes (Luc. 1)? hac videlicet ratione, ne vel cum uxoribus possent carnale exercere commercium, ut conscientiæ integritate fulgentes acceptabile Deo munus offerrent. Onibus explete deservitionis sur tempore, uxorius usus solius successionis causa fuerat relaxatus : quia non ex alia, nisi ex tribu Levi, quisquam ad Dei ministerium fuerat proceptus admitti (Num. xvIII). Unde et Dominus Jesus, cum nos suo illustrasset adventu, in Evangelio protestatur quia legem venerit implere, non solvere (Matth. v). Et ideo Ecclesiam, cuius sponsus est speciosus forma (Ephes. v), castitatis voluit splendore radiare: ut in die judicii, cum cursus advenerit, sine macula et ruga eam possit, sicut per apostolum suum instituit, reperire. Quarum sanctionum omnes sacerdotes atque levitæ insolubili lege constringimur, ut a die ordinationis nostræ sobrietati ac pudicitiæ et corda nostra mancipemas, et corpora : dummodo per omnia Deo nostro in his quæ austidie offeripus sacrificils placeamus. Oni autem in carne sunt, dicente electionis Vase (Rom. vin), Deo placere non possunt : vos autem jam non estis in carne, sed in spiritu: si tamen spiritus Dei habitat in vobis; et ubi poterit, nisi in corporibus, sieut legimus (Sap. 1), sanctis Del spiritus habitare? Et quia aliquanti, de quibus loquimur (ut tua sanctitas retulit), ignoratione lapsos esse se defl. nt, his hac conditione misericordiam dicimus non negandam, ut sine ullo honoris C augmento in hoc quo detecti sunt, quandiu vixerint, efficio perseverent, si tamen posthæc continentes se studuerint exhibere. Hi vero qui illiciti privilegii excusatione nituntur, et sibi asserunt veteri hoc lege concessum, noverint se ab omni ecclesiastico honore, quo indigne usi sunt, apostoliere sedis auctoritate dejectos, nec unquam posse veneranda attrectari mysteria, a quibus se ipsi, dum obscenis cupiditatibus inhiant, privaverunt. Et quia exempla præsentia cavere nos præmonent in futurum, quilibet episcopus, preshyter atque diaconus (quod non optamus), sideinceps fuerit talis inventus, jam nunc sibi omnem per nos indulgentiæ aditum intelligat obseratum, quia ferro necesse est excidantur vulnera quæ fomentorum non senserint medicinam.

#### De clericis : quales debeant promoveri.

VIII. Didicimus etiam licenter ac libere inexploratæ vitæ homines, quibus etiam suerint numerosa conjugia, ad præsatas dignitates prout cuicunque libuerit aspirare, quod non tantum illis qui ad hæc immoderata ambitione perveniunt, quantum metropolitanis specialiter pontissobus imputamus, qui dum inhibitis ausibus connivent, Dei nostri quantum in se est præcepta contemnunt. Et ut taceamus quod altius suspicamur, ubi illud est quod Deus noster data per Mosen lege constituit, dicens, Sacerdotes mei semel nubant (Levit. xx1)? et alio loco, Sacerdos uxorem virginem accipiat, non viduam, non xepudia-

etus sum Dominus Deus vester (Levit. xx)? Cur A tam, non meretricem (Ezech. xliv). Quod secutus etiam proc l a suis domibus anno vicis suæ in templo habitare jussi sunt sacerdotes (Luc. 1)? hac videlicet ratione, ne vel cum uxoribus possent carnale exercere commercium, ut conscientiæ integritate fulgentes acceptabile Deo munus offerrent. Quibus explete deservitionis suæ tempore, uxorius usus solius successionis causa fuerat relaxatus: quia non ex alia, nisi ex tribu Levi, quisquam ad Dei ministerium fuerat præceptus admitti (Num. xviii). Unde at Dominus lesus, cum nos suo illustrasset adventu, in Evangelio protestatur quia legem venerit

#### De clericorum conversatione.

IX. Quicunque itaque se Ecclesiæ vovit obsequiis, a sua infantia ante pubertatis annos baptizari, et B lectorum debet ministerio sociari, qui ab accessu adolescentiæ usque ad tricesimum ætatis annum, si probabiliter vixerit, una tantum, et ea quam virginem communi per sacerdotem benedictione perceperit, uxore contentus, acolythus et subdiaconus esse debebit, post quæ ad diaconii gradum, si se ipse, primitus continentia præeunte, dignum probarit, accedat. Ubi si ultra quinque annos laudabiliter ministraverit, congrue presbyterium consequetur, et exinde post decennium episcopalem cathedram poterit adipisci: si tamen per hæc tempora integritas vitæ ac fidei ejus fuerit approbata.

#### De grandævis.

X. Qui vero jam ætate grandævus melioris propositi conversatione provocatus ex laico ad sacram militiam pervenire festinat, desiderii sui fructum non aliter obtinebit, nisi eo quo baptizatur tempore statim lectorum aut exorcistarum numero societur: si tamen eum unam habuisse vel habere, et hanc virginem accepisse constet uxorem. Qui dum initiatus fuerit, expleto biennio, per quinquennium aliud acolythus et subdiaconus flat, et sic ad diaconatum, si per hæc tempora dignus judicatus fuerit, provehatur. Exinde jam accessu temporam presbyterium vel episcopatum, si eum cleri ac plebis evocarit electio, non immerito sortietur.

Quod clericus qui secundam uxorem duxeril depo-

XI. Quisquis sane clericus aut viduam, aut certe secundam conjugem duxerit, omni ecclesiasticæ dignitatis privilegio mox nudetur, laica tantum sibi communione concessa, quam ita demum poterit possidere, si nihil postea, propter quod hanc perdat, admittat.

#### Quæ seminæ oum clericis habitent.

XII. Feminas vero non alias esse patimur in domibus clericorum, nisi eas tantum quas propter solas necessitudinum causas habitare caus eisdem synodus Nicæna permisit.

## De monachorum promotione.

XIII. Monachos quoque, quos tamen morum gravitas, et vitæ ac fidei institutio sancta commendat, clericorum officiis aggregari et optamus, et volumus: ita ut qui intra tricesimu:n ætatis annum sunt, in minor bus per gradus singulos crescente tempore pro- A contra canones et interdicta nostra provexerint, conmoveantur ordinibus, et sic ad diaconatus vel presbyterii insignia mature estatis consecratione perveniant, nec statim saltu ad episcopatus culmen ascendant, nisi in his cadem que singulis dignitatibus
superius præfiximus, tempora fuerint custodita.

A contra canones et interdicta nostra provexerint, congruam ab apostolica sede promendam esse sententiam. Explicuimus, ut arbitror, frater charissime,
universa que digesta sunt in querclam, et ad singulas causas, de quibus per filium nostrum Bassianum presbyterum ad Romanam Ecclesiam, ut pote ad

#### Oxed panisens non has clericus.

XIV. Illud quoque nos par fuit providere ut, sicut posnitentiam agere cuiquam non conceditur elericorum, ita et post posnitudinem ac reconciliationem nulli unquam laico liceat honorem elericatus adipisci, quia quamvis siat omnium peccatorum contagiose mundati, sulla tamen debent gerenderum sacramentorum instrumenta suscipere, qui dudum fuerint vasa vitiorum.

Ut si per ignorantiam rel panilons, vel digamus, ant ridua maritus clerici facti fuerint, non promoreantur.

XV. Et quia lis omnibus quæ in reprehensionem veniunt, sola excusatio ignorationis obtenditur, cui nos interim solius pietatis intuitu necesse est elementer ignoscere, quicunque pœnitens, quicunque digamus, quicunque viduæ maritus ad sacram militiam indebite et incompetenter irrepsit, hac sibi conditione a nobis veniam intelligat relaxatam, ut in magno debeat computare beneficio, si adempta sibi omni spe promotionis, in hoc quo invenietur ordine, perpetua stabilitate permaneat: scituri posthac provinciarum omnium summi antistites, quod si ultra ad sacros ordines quemquam de talibus crediderint assumendum, et de suo et de corum statu ques & vv. cc. conse. (An. Christi 385.)

gruam ab apostolica sede promendam esse sententiam. Expliculmus, ut arbitror, frater charissime, universa quæ digesta sunt in querclam, et ad singulas causas, de quibus per filium nostrum Bassianum presbyterum ad Romanam Ecclesiam, ut pote ad caput tui corporis, retulisti, sufficientia, quantum opinor, responsa reddidimus: nunc fraternitatis tuæ animum ad servandos canones et tenenda decretalia constituta magis ac magis incitamus. Ut hæc quæ ad tua consulta rescripsimus, in omnium coepiscoporum nostrorum perferri facias notionem, et non solum corum qui in tua sunt diœcesi constituti, sed etiam ad universos Carthaginienses ac Bæticos, Lusitanos atque Gallicos, vel cos qui vicinis tibi collimitant B hinc inde provincils hæc quæ a nobis sunt salubri ordinatione disposita, sub litterarum tuarum prosecutione mittantur. Et quanquam statuta sedis apostolicæ, vel canonum venerabilia delinita nulli sacerdotum Domini ignorare sit liberum, ut illius tamen et pro antiquitate sacerdotii tui dilectioni tuæ esse admodum poterit gloriosum, si ea quæ ad te speciali nomine generaliter scripta sunt, per unanimitatis tuæ sollicitudinem in universorum fratrum nostrorum notitiam perferantur, quatenus et quæ a nobis non inconsulte, sed provide sub nimia cautela et deliberatione sunt et salubriter constituta, intemerata permaneant, et omnibus in posterum excusationibus aditus, qui jam nulli apud nos patere poterit. obstruatur. Data ni idus Februarii, Arcadio et Baute

## DECRETA INNOCENTII PAPÆ.

Innecentius Decentie episcopo Engubino salutem. Si instituta ecclesiastica, ut sunt a beatis apostolis tradita, integra vellent servaro Domini sacerdotes, anlla diversitas, nulla varietas in ipsis ordinibus ac consecrationibus haberetur. Sed dum unusquisque, non quod traditum est, sed quod sihi visum fuerit, hoc existimat esse tenendum, inde diversa in diversis locis vel Ecclesiis aut teneri aut celebrari videntur. ac fit scandalum populis, qui dum nesciunt traditiones antiquas humana presumptione corruptas, pirtant sibi aut Ecclesiis non convenire, aut ab apostolis vel apostolicis viris contrarietatem inductam. Quis enim nescist, aut non advertet, id quod a principe apostolorum Petro Romanæ Ecclesiæ traditum est, ac nunc usque custoditur, ab omnibus debere servari, nec superduci aut introduci aliquid quod aut auctoritatem non habeat, aut aliunde accipere videatur exemplum? Præsertim cum sit manifestum in omneu Italiam, Galtias, Hispanias, Africam, atque Siciliam, insulasque interjacentes, nullum instituisse Ecclesias, nisi cos quos venerabilis apostolus Petrus aut ejus successores constituerint sacerdotes, aut legant, si in iis provinciis alius apostolorum invenitur aut legitur docuisse. Qui si non legunt, quia nusquam inveniunt, oportet eos hoc sequi quod Ecclesia Ro-

mana eustodit, a qua eos principium accepisse non dubium est, ne dum peregrinis assertionibus studeant, caput institutionum videantur omittere. Sæpe dilectionem tuam ad urbem venisse, ac nobiscum in Ecclesia convenisse non dublum est, et quem morem vel in consecrandis mysteriis, vel in exteris agendis arcanis teneat, cognovisse, qued sufficere arbitrarer ad informationem Ecclesiæ tuæ, vel reformationem. si prædecessores tui minus aliquid aut aliter tenue. rint, satis certum haberem, nisi de aliquibus consulendos nos esse duxisses. Quibus ideirco respondemus, non quo te aliqua ignorare credamus. sed ut majori auctoritate vel tuos instituas, vel si qui a Romanæ Ecclesiæ institutionibus errant, ut commoneas, aut indicare non differas, ut scire valeanus qui sint qui aut novitates inducunt, aut alterius Ecclesiæ, quam Romanæ, existimant cousuctudinem esse servandam.

### De pace post confocta mysteria danda.

I. Pacem igitur asseris ante consecta mysteria quosdam populis imperare, vel sibi inter sacerdotes tradere, cum post omnia, que aperire non debeo, pax sit necessario indicenda. Per quam constet populum ad omnia que in mysteriis aguntur, atque in Eccle-

pacis concludentis signaculo demonstrentur.

## De nominibus ante precem sacerdotis non recitandis.

II. De nominibus vero recitandis, antequam precem sacerdos faciat, atque eorum oblationes, quorum nomina recitanda sunt, sua oratione commendet, quam superfluum sit, et ipse pro tua prudentia recognoscis, ut cujus hostiam necdum Deo offeras, ejus ante nomen insinues; quamvis illi incognitum nihil sit. Prius ergo oblationes sunt commendandæ, ac tunc corum nomina, quorum sunt, edicenda, ut inter sacra mysteria nominentur, non inter alia quæ ante præmittimus, ut ipsis mysteriis viam futuris precibus aperiamus.

#### Quod non debeant baptizati nisi ab episcopis consignari.

III. De consignandis vero infantibus manifestum est non ab alio quam ab episcopo sieri licere. Nam preshyteri, licet sint sacerdotes, pontificatus tamen apicem non habent. Hoc autem pontificibus solis deberi ut vel consignent, vel paracletum Spiritum tradant, non solum consuetu lo ecclesiastica demonstrat, verum et illa lectio Actuum apostolorum, quæ asserit Petrum et Joannem esse directos, qui jam baptizatis tradant Spiritum sanctum. Nam presbyteris, seu extra episcopum, seu præsente episcopo cum baptizant, chrismate baptizatos ungere licet, sed quod ab episcopo fuerit consecratum, non tamen frontem ex eodem oleo signare, quod solis debetur episcopis, cum tradunt Spiritum paracletum. Verba vero dicere non possum, ne magis prodere videar, quam ad C consultationem respondere.

#### Quod rite omni sabbato jejunetur.

IV. Sabbato vero jejunandum esse ratio evidentissima demonstrat. Nam si diem dominicum ob venerabilem resurrectionem Domini nostri Jesu Christi non solum in Pascha celebramus, verum etiam per singulos circulos hebdomadarum ipsius diei imaginem frequentamus, ac si sexta feria propter passionem Domini jejunamus, sabbatum prætermittere non debemus, quod inter tristitiam atque lætitiam temporis illius videtur inclusum. Nam utique constat apostolos biduo isto in tristitia et in mærore fuisse, et propter metum Judworum se occuluisse. Quod utique non dubium est in tantum eos jejunasse biduo memorato, ut traditio Ecclesiæ habeat isto biduo sacramenta penitus non celebrari. Quæ forma utique per singulas tenenda est hebdomadas, propter id quod commemoratio diei illius semper est celebranda. Quod si putant semel atque uno sabbato jejunandum, ergo et dominicum et sexta seria semel in Pascha erit utique celebranda. Si autem dominici diei ac sextæ feriæ per singulas hebdomadas reparanda imago est. dementis est, bidui agere consuctudinem sabbato prætermisso, cum non disparem habeat causam, a sexta videlicet feria, in qua Dominus passus est, quando et ad inferos fuit, ut tertia die resurgens redderet lætitiam post biduanam tristitiam præcedentem. Non ergo nos negamus sexta feria jejunan-

sia celebrantur , præbuisse consensum, ac finita esse A dum, sed dicimus et sabbato hoc agendum, quia ambo dies tristitiam apostolis, vel his qui Christum secuti sunt, induxerunt, qui die dominico hilarati non solum ipsum festivissimum esse voluerunt, verum etiam per omnes hebdomadas frequentandum esse duxerunt.

#### De sermento civitatis presbyteris dirigendo.

V. De fermento vero quod die dominica per titulos mittimus, superflue nos consulere voluisti, cum omnes Ecclesiæ nostræ intra civitatem sint constitutæ, quarum presbyteri, quia die ipsa propter plebem sibi creditam nobiscum convenire non possunt, i !circo fermentum a nobis confectum per acolythos accipient, ut se a nostra communione maxime illa die non judicent separatos, quod per parochias seri de-B bere non puto, quia non longe portanda sunt sacramenta, nec nos per cometeria diversa constitutis presbyteris destinamus, et presbyteri corum conficiendorum jus habeant atque licentiam.

#### De energumenis baptizatis.

VI. De his vero baptizatis qui postea dæmonio, aut vitio aliquo, aut peccato interveniente, arripiuntur, quæsivit dilectio tua, si a presbytero vel diacono possint aut debeant consignari : quod boc, nisi episcopus præceperit, non licet : nam ci manus imponenda omnino non est, nisi episcopus auctoritatem dederit id efficiendi. U: autem flat, episcopi est imperare, ut manus ei vel a presbytero vel a cæteris clericis imponatur. Nam quomodo id sieri sine magno labore poterit, ut longe cons.itutus energumenus ad episcopum deducatur? cum si talis casus ci in itine e acciderit, nec perferri ad episcopum, uec referri ad sua facile possit.

### De panitentibus.

VII. De panitentibus autem qui, sive ex gravioribus commissis, sive ex levioribus pœnitentiam gerun!, si nulla interveniat ægritudo, quinta feria ante Pascha eis remittendum, Romanæ Ecclesiæ consuctado demonstrat. Cæterum de pondere æstimando delictorum sacerdotis est judicare: ut attendat ad confessionem pœnitentis, et ad fletus atque lacrymas corrigentis, ac tum jubere dimitti, cum viderit congruam satis. factionem. Sane si quis in ægritudinem inciderit, atque usque ad desperationem devenerit, ei est ante tempus Paschæ relaxandum, ne de seculo absque communione discedat.

#### De epistola sancti Jacobi apostoli, in qua pro infirmis orare præcipitur.

VIII. Sane quoniam de hoc, sicuti de cateris consulere voluit dilectio tua, adjecit-etiam filius meus Coclestinus diaconus in epistola sua esse a tua dilectione positum illud, quod in beati apostoli Jacobi epistola conscriptum est : Si infirmus aliquis in vobis est, inducat presbyteros, et orent super eum, ungentes enm oleo in nomine Domini, et oratio fidei salvabit infir mum, et suscitabit illum Dominus, et si in peccasis fuerit, remittentur ei. Quod non est dubium de sideli. bus ægrotantibus accipi vel intelligi debere, qui sancto olco chrismatis ocrungi po sunt, quod ab epi-

scopo confectum non solum sacerdotibus, sed omni- A postulasti ut, in illis partibus istiusmodi, quam tenet bus uti Christianis licet, in sua aut in suorum necessitate ungendum. Cæterum illud superfluum videmus adjectum, ut de episcopo ambigatur quod presbyteris licere non dubium est. Nam idcirco presbyteris dictum est, quia episcopi occupationibus aliis impediti ad omnes languidos ire non possunt. Cæterum si episcopus aut potest, aut dignum ducit aliquem a se visitandum, et benedicere et tangere chrismate sine cunctatione potest, cujus est ipsum chrisma conficere. Nam pænitentibus istud infundi non potest, quia genus est sacramenti. Nam quibus reliqua sacramenta negantur, quomodo unum genus putatur posse concedi? His igitur, frater charissime, omnibus, quæ tua dilectio voluit a nobis exponi, prout potnimus, respondere curavimus: ut Ecclesia B mus. Exstiterunt enim nonnulli qui, statuta majorum tua Romanam consuctudinem, a qua originem ducit, servare valeat atque custodire: reliqua vero, quæ scribi fas non erat, cum adfueris, interrogati poterimus edicere. Erit autem potentiæ Domini etiam id procurare, ut et tuam Ecclesiam, et clericos nostros, qui sub tuo pontificio divinis famulantur officiis, bene instituas, et aliis formam tribuas quam debeant imitari. Data xıv cal. April. Theodosio Aug. vn et Palladio v. c. conss. (An. Christi 416.)

Innocentius Victricio episcopo Rhotomagensi salutem.

Etsi tibi, frater charissime, pro merito et honore sacerdotii, quo plurimum polles, vivendi et docendi secundum ecclesiasticas regulas nota sunt omnia, neque est aliquid quod de sacris lectionibus tibi minus C collectum esse videatur : tamen quia Romanæ Ecclesiæ normam atque auctoritatem magnopere postulasti, voluntati tuæ morem admodum gerens digestas vitæ et morum probabilium disciplinas annexas litteris meis misi, per quas advertant ecclesiarum regionis vestræ populi, quibus rebus et regulis Christianorum vita in sua cujuscunque professione debeat contineri, qualisque servetur in urbis Romæ ecclesiis disciplina. Erit dilectionis tuæ per plebes finitimas, et consacerdotes nostros, qui in illis regionibus propriis Ecclesiis præsident, regularum hunc librum quasi didascalicum atque monitorem sedulo insinuare: ut et nostros cognoscere, et ad fidem confluentium mores valeant docendi sedulitate formare. lectione cognoscent, aut si quid adhuc desideratur, sacile poterunt ex bona imitatione supplere. Incipiamus igitur, adjuvante sancto apostolo Petro, per quem et apostolatus et episcopatus in Christo cepit exordium: ut quoniam plures sæpe emerserunt causæ quæ in aliquantis non erant causæ, sed crimina. ut de extero sollicitudo sit unicuique sacerdoti in sua Ecclesia curam hujusmodi habere, sicut apostolus prædicat Paulus, talem Ecclesiam Deo exhibendam non habentem maculam aut rugam (Eph. v), ne alicujus morbidæ ovis afllatu conscientia nostra contaminata violetur. Propter eos igitur qui vel ignorantia, vel desidia non tenent ecclesiasticam discipliuam, et multa non præsumenda præsumunt, recte

Ecclesia Romana forma servetur. Non quod nova præcepta aliqua imperentur, sed ea quæ per desidiam aliquorum neglecta sunt, ab omnibus observari cupiamus : quæ tamen apostolica et Patrum traditione sunt constituta. Scriptum est namque ad Thessalonicenses Paulo monente: State, et tenete traditiones nostras, sive per verbum, sive per epistol..m (II Thessal. 11, 14). Illud certe tuam debet mentem vehementius excitare, ut ab omni labe sæculi istius immunis ante Dei conspectum securus inveniaris, cui multum enim creditur, plus ab eo exigitur usura pœnarum. Ergo quoniam non pro nobis tantum, sed pro populo Christi cogimur præstare rationem, disciplina deifica [Cod. ms., sanctificata] populum erudire debenon tenentes, castitatem Ecclesiæ sua præsumptione violarent, populi favorem sequentes, et Dei judicium non timentes. Ergo ne silentio nostro existimemur his præbere consensum, dicente Domino, Videbas furem, et currebas cum eo (Psal. xlix, 18), hæc sunt quæ deinceps intuitu divini judicii omnem catholicum episcopum expedit custodire.

Quod extra conscientiam metropolitani non ordinetur episcopus.

IX. Primum, ut extra conscientiam metropolitani episcopi nullus audeat ordinare, integrum enim judicium est quod plurimorum sententiis confirmatur, nec unus episcopus ordinare præsumat, ne furtivum beneficium præstitum videatur. Hoc enim a synodo Nicæna constitutum est atque definitum.

Qui ad clerum suscipi non possint, et ut clericorum causæ a propriis terminentur episcopis.

X. Item si quis post remissionem peccatorum cingulum militiæ sæcularis habuerit, ad clericatum admitti omnino non debeat. Si quæ autem causæ vel contentiones inter clericos tam superioris ordinis quam etiam inferioris fuerint exortæ, ut secundum synodum Nicænam congregatis ejusdem provinciæ episcopis jurgium terminetur, nec alicui liceat, sine præjudicio tamen Romanæ Ecclesiæ, relictis his sacerdotibus qui in cadem provincia Dei Ecclesiam nutu divino gubernant, ad alias convolare provincias. Quod si quis sorte præsumpscrit, et ab officio cleri submotus, et injuriarum reus ab omnibus judicetur. Aut enim propositum suum ex hac nostra congruenti D Si autem majores causæ in medio fuerint devoluta, ad sedem apostolicam, sicut synodus statuit, post judicium episcopale referantur.

Ut viduam clericus non ducat uxorem.

XI. Ut viduam clericus non ducat uxorem, quia scriptum est : Sacerdos uxorem virginem accipiat, non viduam, non ejectam (Levit. xx1, 13). Utique qui ad sacerdotium labore suo et vitæ probitate contendit, cavere debet ne hoc præjudicio impeditus pervenire non possit.

Ut si laicus viduam duxerit, clericus non fiat.

XII. Ut is qui viduam, licet laicus, duxit uxoreni, sive ante baptismum, sive post baptismum, non admittatur ad clerum, quia codem vitio videtur excluceptæ uxoris consortium relaxatur.

Ut qui secundam uxorem habuerit clericus non sit.

XIII. Ne is qui secundam duxerit uxorem clericus fiat, quia scriptum est : Unius uxoris virum (I Tim. m): et iterum : Sacerdotes mei semel nubant (Lerit. xxI); et alibi : Sacerdotes mei non nubant ampliux (Ezech. xLIV). Et si ab aliquibus existimatur, ante baptismum si forte quis accepit uxorem, et ea de sæculo recedente alteram duxerit, in baptismo esse dimissum, satis errat a regula, quia in baptismo peccata remittuntur, non acceptarum uxorum numerus aboletur, cum utique uxor ex legis præcepto ducatur, in tantum ut et in paradiso, cum parentes humani generis conjungerentur (Gen. 11), ab ipso R sint Domino benedicti, et Salomon dicat, A Deo præparabitur viro uxor (Prov. xix), quam formam etiam sacerdoles omnes servare usus ipse demonstrat Ecclesiæ. Satis enim absurdum est aliquem credere, uxorem ante baptismum acceptam' post baptismum non computari, cum benedictio quæ per sacerdotem super nubentes imponitur, non materiam delinquendi dedisse, sed formam tenuisse legis a Deo antiquitus institutæ doceatur. Quod si non putatur uxor esse computanda quæ ante baptismum ducta est, ergo nec filii qui ante baptismum geniti sunt, pro filiis habentur.

Ut alterius clericos ordinare nullus usurpet episcopus.

XIV. Ut de aliena Ecclesia clericum ordinare nullus usurpet, nisi ejus episcopus precibus exoratus C concedere voluerit. Hoc etiam synodus statuit Nieæna, ut abjectum ab altero clericum altera Ecclesia non recipiat.

Ut non rehaptizentur qui ad Ecclesiam a Novatianis vel Monlensibus veniunt.

XV. Ut venientes a Novatianis vel Montensibus per manus tantum impositionem suscipiantur, quia quamvis ab hæreticis, tamen in Christi nomine baptizati sunt, præter eos qui si forte a nobis ad illos transeuntes rebaptizati sunt, hi si resipiscentes et ruinam suam cogitantes redire maluerint, sub longa pœnitentiæ satisfactione admittendi sunt.

Quod sacerdotes et levitæ eum mulieribus coire non debeant.

XVI. Præteren, quod dignum, et pudicum, et hopestum est, tenere Ecclesia omnimodo debet, ut sacerdotes et levitæ cum uxoribus suis non cocant, quia ministerii quotidiani necessitatibus occupantur: scriptum est enim : Sancti estote, quoniam et ego sanctus sum Dominus Deus vester. Nam si priscis temporibus de templo Dei sacerdotes anno vicis sure non discedebant, sicut de Zacharia legimus (Luc. 1. 8), nec domum suam omnino tangebant, quibus utique propter sobolis successionem uxorius usus fuerat relaxatus, quia ex alia tribu et præterquam ex semine Aaron ad sacerdotium nullus fuerat præceptus accedere (Num. xviii), quanto magis hi saçerdotes vel levitæ pudicitiam ex die ordinationis suæ

sus. In baptismo enim crimina dimittuntur, non ac- A servare debeant, quibus vel sacerdotium vel ministerium sine successione est, nec præterit dies qua vel a sacrificiis divinis vel a baptismatis officio vacent? Nam si Paulus ad Corinthios scribit dicens : Abstinete vos ad tempus, ut vacetis orationi (1 Cor. vii), et hoc utique laicis præcepit, multo magis sacerdotes, quibus et orandi et sacrificandi juge officium est, semper debebunt ab hujusmodi consortio abstinere, qui si contaminati fuerint carnali concupiscentia, quo pudore vel sacrilicare forsitan usurpabunt, aut qua conscientia, quove merito exaudiri se credunt, cum dictum sit · Omnia munda mundis, coinquinatis autem et intidelibus nihil mundum (Ad Tit. 1)? Sed fortasse licere hoc credit, quia scriptum est: Unius uxoris virum (I Tim. 111), non permanentem in concupiscentia generandi dixit, sed propter conscientiam futuram. Neque cnim integros corpore non admisit, qui ait : Vellem autem omnes sic esse, sicut et ego (I Cor. vn). Et apertius declarat dicens : Qui autem in carne sunt, Deo placere non possunt; vos autem jam non estis in carne, sed in spiritu (Rom. viii).

> Quod monuchus, si clericus factus fuerit, propositum suum servaré debeat.

XVII. De monachis qui diu morantes in monasteriis postea ad clericatus ordinem pervenerint, non debere eos a priore proposito deviare. Aut enim sicut in monasterió fuit, et quod diu servavit, in meliori gradu positus amittere non debet. Aut si corruptus postea haptizatus in monasterio sedens, et ad clericatus ordinem accedere voluerit, uxorem omnino habere non poterit, quia nec benedici cum sponsa potest jam ante corruptus. Quæ forma servatur in clericis maxime, cum vetus regula hoc habeat, ut quisque corruptus baptizatus clericus esse voluisset, sponderet se uxorem omnino non ducere.

Ut ex curialibus clericus non fiat, propter voluptates quas a diabolo inventas exklbere compellitur.

XVIII. Præterea frequenter quidam ex fratribus nostris curiales, vel quoslibet publicis functionibus occupatos, clericos facere contendunt, quibus postea major tristiția, cum de revocandis eis aliquid ab imperatore præcipitur, quam gratia nascitur de adscitis. Constat enim eos in ipsis muniis voluptates etiam exhibere, quas a diabolo inventas esse non dubium D est, et ludorum aut munerum apparatibus aut præesse aut forsitan interesse. Sit certe in exemplum sollicitudo et tristitia fratrum, quam sæpe pertulimus imperatore præsente, cum pro his sæpius rogaremus, quam ipse nobiscum positus cognovisti, quibus non solum inferiores clerici ex curialibus, verum etiam jam in sacerdotio constituti, ingens molestia ut redderentur instabat.

De virginibus velatis, si deviaverint.

XIX. Item quæ Christo spiritaliter nupserunt, et a sacerdote velantur, si postea vel publice nupserint, vel se clanculo corraperint, non eas admittendas esse ad agendam pænitentiam, nisi is cui se junxerant de mundo recesserit. Si enim de hominibus hac ratio custoditur, ut quæcunque vivente viro alteri

tixe ficentia concedatur, nisi unus ex his fuerit defunctus, quanto magis de illa tenenda est quæ ante immortali se sponso conjunxerat, et postea ad humanas nuptias transmigravit?

De virginibus non velatis, si deviaverint.

XX. Hæ vero quæ necdum sacro velamine tectæ. tamen in proposito virginali semper se simulaverunt permanere, licet velatæ non fuerint, si forte nupserint, his agenda aliquanto tempore ponitentia est, quia sponsio earum a Domino tenebatur. Si enim inter homines solet bonæ sidei contractus nulla ratione dissolvi, quanto magis ista pollicitatio quam cum Deo pepigerunt, solvi sine vindicta non poterit? Nam si apostolus Paulus quæ a proposito viduitatis discesserant, dixerit eas habere damnationem, quia primam fidem irritam fecerunt (I Tim. v), quanto potius virgines, quæ prioris promissionis fidem frangere sunt consta?

Hæc itaque regula, frater charissime, si plena vigilantia fuerit ab omnibus Dei sacerdotibus observata, cessabit ambitio, dissensio conquiescet, hæreses et schismala non emergent, locum non accipiet diabolus sæviendi, manebit unanimitas, iniquitas superata calcabitur, veritas spiritali fervore flagrabit, pax prædicata labiis cum voluntate animæ concordabit, implebitur dictum Apostoli, ut unanimes unum sentientes permaneamus in Christo (Philipp. 11), nihil per contentionem nobis, neque per inanem gloriam vindicantes, non hominibus, sed Deo nostro salvatori placentes : cui est honor et gloria in sæ- C cula sœculorum. Amen. Data vv cal. Martii Honorio Augusto vi et Aristoneto v. c. conss. (Ann. Christi 404.)

Innocentius Exuperio episcopo Tolosano salutem. Consulenti tibi, frater charissime, quid de proposita specie unaquaque sentirem, pro captu intelligentiæ meæ quæ sunt visa respondi, quid sequendum, vel docilis ratio persuaderet, vel auctoritas lectionis ostenderet, vel custodita series temporum demonstraret. Equidem dilectio tua institutum secuta pruJentium ad sedem apostolicam referre maluit, quid deberet de rebus dubiis custodire potius, quam usurpatione præsumpta quæ sibi viderentur, de singulis obtinere. Cur enim magis pudendum putemus discere aliquid, quam omnino nescire? mihi quoque D ipsi de collatione docilitas accedit, ut perscrutatis rationibus ad proposita respondere compellar : coque fit ut aliquid semper addiscat, qui postulatur ut do: ceat. Proponam igitur singula, subjiciamque responsum.

## De incontinentia sacerdotum vel levitarum.

XXI. Proposuisti quid de his observari debeat quos in diaconii ministerio aut in officio presbyterii positos incontinentes esse aut fuisse generati filii prodiderunt. De his et divinarum legum manifesta est disciplina, et beatæ recordationis viri Siricii episcopi monita evidentia commearunt, ut incontinentes in officiis talibus positi omni honore ecclesiastico pri-

nupscrit, habeatur adultera, nec ei agendæ pæniten- A varentur, nec admittantur ad tale ministerium quod sola continentia oportet impleri. Est enim vetus admodum sacræ legis auctoritas (I Paral. xxv; Luc. 1), jam inde ab initio custodita, quod in templo anno vicis suæ habitare præcepti sunt sacerdotes, ut servientes sacris oblationibus puros et ab omni labe purgatos sibi vindicent divina mysteria, neque eos ad sacrificia sas sit admitti, qui exercent vel cum uxore carnale consortium, quia scriptum est : Sancti estote, quia et ego sanctus sum Dominus Deus vester (Lerit. xx1. Quibus utique propter sobolis successionem propterea uxorius usus fuerat relaxatus, quia ex alia tribu ad sacerdotium nullus fuerat præceptus accedere : quanto magis hi sacerdotes vel levitre pudicitiam ex die ordinationis sux servare debent, quibus vel sacerdotium vel ministerium sine successione est, nec præterit dies qua vel a sacrificiis divinis vel a baptismatis officio vacent? Nam si Paulus ad Corinthios scribit dicens: Abstinete vos ad tempus, nt vacetis orationi (1 Corinth. vn), et boc utique laicis præcepit, multo magis sacerdotes, quibus et orandi et sacrificandi juge officium est, semper debebunt ab hujusmodi consortio abstinere : qui si contaminatus fuerit carnali concupiscentia, quo pudore vel sacrificare usurpabit, aut qua conscientia, quove merito exaudiri se credit, cum dictum sit: Omnia munda mundis, coinquinatis autem, et iulidelibus nihil mundum (Ad Tit. 1)? Sed fortasse hoc licere credit, quia scriptum est: Unius uxoris virum (1 Tim. 111); non permanentem in concupiscentia generandi hoc dixit, sed propter continentiam futuram. Neque enim integros corpore non admisit, qui ait : Vellem autem omnes sic esse, sicut et ego (I Cor. v11), et apertius declarat, dicens: Qui autem in carne sunt, Deo placere non possunt; vos autem jam non estis in carne, sed in spiritu (Rom. vm). Et habentem filios (I Tim. 111), non generantem, dixit. Sed ea plane dispar et divisa sententia est'; nam si ad aliquos forma illa ecclesiasticæ vitæ pariter et disciplinæ, quæ ab episcopo Siricio ad provincias commeavit, non probabitur pervenisse, his ignorationis venia remittetur, ita ut de cætero penitus incipiant abstinere, et ita gradus suos in quibus inventi fuerint sic retentent, ut eis non liceat ad potiora conscendere: quibus in beneficio esse debet, quod hunc ipsum locum quem retinent non amittant. Si qui autem scisse formam vivendi missam a Siricio deteguntur, neque statim cupiditates libidinis abjecisse, illi sunt modis omnibus submovendi, qui post admonitionem cognitam præpohendam arbitrati sunt voluptatem.

## De ullima pænilentia.

XXII. Et hoc quæsitum est, quid de his observari oporteat, qui post baptismum omni tempore incontinentiæ voluptatibus dediti in extremo fine vitæ suæ pænitentiam simul et reconciliationem communionis exposcunt. De his observatio prior durior, posterior interveniente misericordia inclinatior est. nam consuctudo prior tenuit, ut concederctur eis

temporibus crebræ persecutiones essent, ne communionis concessa facilitas homines de reconciliatione securos non revocaret a lapsu, merito negata communio est, concessa pœnitentia: ne totum penitus negaretur, et duriorem remissionem fecit temporis ratio. Sed postquam Dominus noster pacem Ecclesiis suis reddidit, jam terrore depulso communionem dari abeuntibus placuit, et propter Domini misericordiam, quasi viaticum profecturis, ne Novatiani hæretici, negantis veniam, asperitatem et duritiam subsequi videamur. Tribuctur ergo cum poenitentia extrema communio, ut homines hujusmodi vel in supremis suis, permittente Salvatore nostro, a perpetuo exitio vindicentur.

#### De administrationibus.

XXIII. Quæsitum etiam est super his qui post baptismum administraverunt, et aut tormenta sola exercuerunt, aut ctiam capitalem protulerunt sententiam, de his nibil legimus a majoribus desinitum (Rom. xiii). Meminerant enim a Deo potestates has fuisse concessas, et propter vindictam noxiorum gladium fuisse permissum, et Dei ministrum esse datum in hujusmodi vindicem. Quomodo igitur reprehenderent factum quod auctore Deo viderent esse concessum? De his ergo ita ut hactenus servatum est, sic habemus, ne aut disciplinam evertere, aut contra auctoritatem Domini venire videamur. Ipsis autem in ratione reddenda, gesta sua omnia servabuntur.

Quod viri cum adulteris uxoribus non conveniant.

XXIV. Et illud desideratum est sciri, cur commu- C nicantes viri cum adulteris uxoribus non conveniant. cum contra uxores in consortio adulterorum virorum mancre videantur? Super hoc Christiana religio adulterium in utroque sexu pari ratione condemnat, sed viros suos mulieres non facile de adulterio accusant, et non habent latentia peccata vindictam; viri autem liberius uxores adulteras apud sacerdotes deferre consueverunt, et ideo mulieribus, prodito earum crimine, communio denegatur, virorum autem latente commisso non facile quisquam ex suspicionibus abstinctur, qui utique submovebitur, si ejus flagitium detegatur. Cum ergo par causa sit, interdum probatione cessante vindictæ ratio conquiescit.

Quod qui preces vel criminales dictant, habeantur immunes.

XXV. Illud etiam sciscitari voluisti, an preces dictantibus liberum concedatur utique post baptismi regenerationem a principibus poscere mortem alicujus, vel sanguinem de reatu? quam rem principes nunquam sine cognitione concedunt, sed ad judices commissa ipsa vel crimina semper remittunt, ut causa cognita viudicentur : quæ cum quæsitori fuerint delegata, aut absolutio aut damnatio pro negotii qualitate profertur, et dum legum in improbos exercetur auctoritas, erit dictator immunis.

Quod hi ani intercedente repudio divortium pertulerunt, anisque se vinxerunt nuptiis, adulteri esse

XXVI. De his etiam requisivit dilectio tua, qui in-

prenitentia, sed communio negaretur. Nam cum illis A terveniente repudio alii se matrimonio copularunt. quos in utraque parte adulteros esse manifestum est. Qui vero vel uxore vivente, quamvis dissociatum videatur esse conjugium, ad aliam copulam festinarunt, neque possunt adulteri non videri, in tantum ut etiam hæ personæ quibus tales conjuncti sunt, etiam ipsæ adulterium commisisse videantur, secundum illud quod legimus in Evangelio: Qui dimiscrit uxorem suam, et duxerit aliam, mæchatur; similiter et qui dimissam duxerit, machatur (Matth. xix), et ideo omnes a communione fidelium abstinendos. De parentibus autem aut propinquis eorum, nihil tale statui potest, nisi si incentores illiciti consortii fuisse detegantur.

#### Qui libri in canone recipiantur.

XXVII. Qui vero libri recipiantur in canone Scripturarum brevis annexus ostendit. Ilac sunt ergo qua desiderata moneri voce voluisti: Mosis libri quinque. id est Genesis, Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium, nec non et Jesu Nave unus, et Judicum unus, et Regnorum libri 4, simul et Ruth. Prophetarum libri 16, Salomonis libri 5, Psalterium. Item historiarum Job liber unus, Tobiæ unus, Esther unus, Judith unus, Machabæorum duo, Esdræ duo, Paralipomenon duo. Item Novi Testamenti Evangeliorum lib. 4; apostoli Pauli Epistolæ 14; Epistolæ Joannis 5; Epistolæ Petri 2; Epistola Judæ; Epistola Jacobi, Actus apostolorum, Apocalypsis Joannis. Cætera au tem, quæ vel sub nomine Matthiæ, sive Jacobi Minoris, vel sub nomine Petri et Joannis, quæ a quodam Leucio scripta sunt, vel sub nomine Andrew, quæ a Nexocharide et Leonide philosophis, vel sub nomine Thomæ scripta sunt, et si qua sunt alia, nou solum repudianda, verum etiam noveris esse damnanda. Data x cal. Martiarum; Stilicone II et Anthemio conss. (An. Christi 405.)

Innocentius Felici episcopo Nuceriano salutem.

Mirari non possumus dilectionem tuam sequi instituta majorum, omnia quæque possunt aliquani recipere dubitationem, al nos, quasi ad caput atque ad apicem episcopatus referre: ut consulta videlicet sedes apostolica ex ipsis rebus dubiis certum aliquid faciendumque pronuntiet, quod nos et libenter accipimus, et dilectionem tuam memorem canonum comprobamus. Scripsisti igitur quod, servore sidei quo polles, et amore sanctæ plebis vel reparaveris Ecclesias Dei, vel novas quasque construxeris: sed in his clericos quos constituas non habere, aliquos vero mutilos, aliquos digamos esse, ad quod stupuimus prudentem virum de his voluisse consulcre, que omnibus sunt certa ratione comperta. Ergo non quasi ignoranti dicinus, sed in aliis forsitan occupatos istud oblitos esse vos dicimus.

Si quis volens partem sibi corporis amputaverit, clericus esse non potest : nolens autem potest.

XXVIII. Qui igitur partem cujuslibet digiti sibi ipse volens abscidit, hunc ad clerum canones non admittunt : cui vero casu aliquo contigit, dum aut operi rustico curam impendit, aut aliquid faciens se non

eponte percussit : hos canones præcipiunt et clericos A querelam detulerit, libelli ejus series annexa detieri, et si in clero fuerint reperti, non abjici. In illis enim voluntas est judicata, que sibi ausa fuit ferrum injicere, quod scilicet et alii id facere dubitare non possit: in istis vero casus veniam meruit.

#### Quod digami ad clerum admitti non possint.

XXIX. De digamis autem nec consuli debuit, cum manifesta sit lectio Apostoli, unius uxoris virum ad sacerdotium sive ad clericatum admitti debere (I Timot. ni). Et hanc ipsam tamen si virginem accepit, nam ea quæ habuerit ante virum, licet defunctus sit, tamen si clerico postea fuerit copulata, clericus qui eam acceperit esse non poterit, quia in lege cautum est, Non riduam, non abjectam habere posse conjugem sacerdotem.

Oui de laicis ad clerum non debeant promoveri.

XXX. De laicis vero religio tua consuluit quod canones ordinare prohibeant. Certum est quidem hoc regulas ecclesiasticas continere : sed non ita definitum est ut de omnibus sit laicis constitutum. Neque enim clerici nasci et non fieri possunt, sed designata sunt genera de quibus ad clericatum pervenire non possunt, id est, si quis fidelis militaverit, si quis fidelis causas egerit, hoc est postulaverit, si quis lidelis administraverit. De curialibus autem manifesta ratio est, quoniam, etsi inveniantur hujusmodi viri qui debeant clerici fieri, tamen sepius ad curiam repetuatur, cavendum ab his est propter tribulationem quæ sæpe de his Ecclesiæ provenit.

Qui de laicis possunt fieri clerici, hic aperte concuba C. prohibetur.

XXXI, Laici veto qui habentes uxores baptizati sunt, ac sic se instituerint ut opinio corum in nullo vacillet, ut aut clericis juncti sint, aut monasteriis, ex quo baptizati sunt, hæserint, si non concubinam, non pellicem noverint, si in omnibus bonis operibus vigilaverint, non prohibentur hujusmodi ad clericalus sortem assumi.

### De temporibus immorandis in clero.

XXXII. Ita sane ut in eos tempora a majoribus constituta serventur: nec cito quilibet lector, cito acolythus, cito diaconus, cito sacerdos fiat. Quia in minoribus officiis si diu perdurent, et vita eorum pariter et obsequia comprobantur, ut ad sacerdotium postea emersis stipendiorum meritis veniant, D nec præripiant quod vita probata meretur acciperc. Quoniam ergo certa definitione monstratum est qui debeant admitti, qui vero reprobari, ex his omnibus, quos videt dignatio tua non posse reprobari, cligere debebis, quos clericos facias. Si enim nullam gratiam hominibus aut beneficium præstare velimus, tales invenire possumus, de quorum assumptione nec incurrere, nec eruhescere valeamus.

Innocentius Maximo et Severo episcopis per Brutios. Ecclesiasticorum canonum norma nulli esse debet incognita sacerdoti, quia nesciri hac a pontifice sitis est indecorum : maxime cum a laicis religiosis viris et sciatur, et custodienda esse ducatur. Nuper wilianus filius noster agens in rebus eujusmodi المتعدلا

clarat.

Quod hi qui in presbyterio filios genuerint, removeri ab officio debeant.

XXXIII. Qui zelo fidei ac disciplinæ ductus non patitur Ecclesiam pollui ab indignis presbyteris, quos in presbyterio filios asserit procreasse, quod non licere exponerem, nisi nossem vestram prudentiam legis totius habere notitiam. Et ideo, fratres charissimi, libelli qui subjectus est tenore perspecto, cos qui talia perpetrasse dicuntur jubebitis in medio collocari, discussisque objectionibus quæ ipsis presbyteris impinguntur, si convinci potuerint, a sacerdotali removeantur officio. Quia qui sancti non sunt sancta tractare non possunt, atque alieni efficiantur B a ministerio quod vivendo illicite pollucrunt. Miramur autem heec corum dissimulare episcopos, ut aut conhibere, aut nescire esse illicita judicentur.

Quod post pænitentiam nullus possit ad clerum admitti.

XXXIV. Innocentius Agapito, Macedonio et Mariano episcopis Apulis.

Multa in provincia vestra contra canones ecclesiasticos decretaque majorum usurpari a plurimis et relationes diversorum, et suggestiones fidissimæ retulerunt, quæ quidem possent facile resecari, si episcopi in his non invenirentur auctores. Qui dum aut amicis, aut obsequentibus gratiam præstare nituntur, religionem violant, ordinesque corrumpunt, ac sic evenit ut indigni quique honores suscipiant ecclesiasticos, et admittantur ad clerum, qui nec inter laicos quidem dignum locum habere mererentur, sicuti nunc dato nobis lihello monstratum est, Modestum quemdam multis criminibus involutum, propter quæ etiam pomitentiam egisse dicitur, non solum clericum effectum, quod non licet, verum etiam ad episcopatus apicem tendere, cum canones apud Nicæam constituti pœnitentes etiam ab infimis officiis clericorum excludant. Et ideo, fratres charissimi, perspecto tenore libelli eum jubebitis præsentari, ac si vere constiterit talem qualem libellus affirmat, non solum ab ambitione episcopatus, sed etiam a clericatus removeatur officio.

De Bubalio et Tauriano, damnatis a provincialibus eniscopis, quorum sententiam sedes apostolica retractare curarit.

XXXV. Innocentius Rufo, Gerontio, Sophronio, Flaviano, Macedonio, Prosdotio, et Aristeæ episcopis per Macedoniam constitutis. Mora coepiscoporum nostrorum Maximiani et Eumeni, vel potius importunitas temporum fecit ut vos iteraretis de Bubalio et Tauriano querimoniam, et nos iterum in homines perditissimos insurgeremus sed ut possum pauciori. bus verbis malorum tantorum imitabor compendium, et strictim quæ in volumine litterarum vestrarum conspexerim retractabo. Grave non potuit videri piissimis mentibus vestris cujuscunque retractari judicium, quia veritas exagitata sepius magis splendescit in luce, et pernicies revocata in judicium gravius et gine ponitentia condemnatur; nam fructus divinus

rum illud video movisse animos vestros, quod in multis Bubalius sæpe fallaciis deprehensus objecerit exemplaria fictarum quasi a nobis litterarum: cum pro consuetudine hominis nihil quod proferret jam tide dignissimum videretur. Sed sileatur omne jam de tali negotio murmur, et convicti diaboli ipsi anhelitus comprimantur. Subjunximus autem his priores litteras, quas per memoratos episcopos miseram: quibus ita plenaria sententia nostrorum sensuum designata est, ut dum relegeritis, nihil ambiguum, nihil requirendum in hac causa de cætero repetatis. Hanc autem paginulam nostram sollicitius credentibus episcopis relegendam mittite, ut sciant plenissime quid sit de Bubalio et Tauriano, cæterisque provinvere a talibus, no talia sortiantur.

#### De terminis minime transferendis.

XXXVI. Innocentius Florentio episcopo Tiburtinensi.

Non semel, sed aliquoties clamat Scriptura divina ( Deut. xix et xxvii; Proverb. xxii) transferri non oportere terminos a patribus constitutos: quia nefas est si quod alter semper possederit, alter invadat, quod tuam bonitatem frater et coepiscopus noster Ursus asserit perpetrasse. Nam Nomentanam sive Feliciensem parochiam ad suam diœcesim a majoribus pertinentem invasisse te, atque illic divina celebrasse mysteria inconsulto codem ac nesciente, non sine dolore conquestus est. Quod si verum est, non leviter te incurrisse cognoscas, unde si declinare cupis tautæ usurpationis invidiam, nostris litteris admonitum te convenit abstinere : certe si aliquid tibi credis justitiæ suffragari integris omnibus, et in pristino statu manentibus, post dies venerabilis Paschæ adesse debebis, ut memoratis possis intentionibus respondere, partibusque in medio collocatis, quid antiquitas aut veritas habeat inquiramus.

Si cujus uxor fuerit abducta in captivitatem, et alteram maritus acceperit, revertente prima, secunda mulier debet excludi.

XXXVII. Innocentius Probo.

Conturbatio procellæ barbaricæ facultati legum intulit casum, nam bene constituto matrimonio inter Fortunium et Ursam captivitatis incursus secerat nævum, nisi sancta religionis statuta providerent. Cum D coin in captivitate prædicta Ursa mulier teneretur, aliud conjugium cum Restituta Fortunius memoratus inisse cognoscitur. Sed favore Domini reversa Ursa pos adiit, et nullo diffitente uxorem se memorati esse perdocuit. Quare, domine fili merito illustris, statuimus, fide catholica suffragante illud esse conjugium, quod erat primitus gratia divina fundatum conventumque secundæ mulieris, priore superstite, nec divortio ejecta, nullo pacto posse esse legitimum.

Ad Aurelium Carthaginiensem, et Augustinum Hipponensem episcopos scripta salutatoria plena chari-

XXXVIII. Innocentius Aurelio et Augustino episcopis. Acceptissimi mihi Germani compresbyteri ille

est justitiam sæplus recenseri, fratres charissimi. Ve- A recursus vacuus officio nostro esse non debuit; per charos enim salutare charissimos naturale quodammodo nobis videtur et consequens. Gandere igitur ia Domino vestram germanitatem amantissimi cupimus, et pro nobis paria ad Deum vota rependere precamur, quia, ut bene nostis, communibus et alternis plus agimus orationibus, quam singularibus aut privatis.

> Ad Julianam nobilem ejusdem papæ scripta exhorta-Loria.

XXXIX. Singulare membrum Ecclesiæ tuæ religionis amplitudinem existere, et a nobis reverentissime coli satis est omnibus manifestum. In ipso apice enim nobilitatis multo nobiliorem Ecclesiæ devotionem impendis, et magis læta Christi agnitione præciarum, ut servent, qui digni admonitione sunt, ca-B ceptis ejus obtemperas, et in fide potius exsultas, quam tanti generis flore jactaris. Summæ virtutis est vicisse gloriam carnis, et magnæ est Christi gratiæ nobilitatem moribus superasse, domina filia merito illustris. Certa igitur existens, dilectissima, vitæhujus quæcunque sunt spatia æternis divinisque officiis illustrare contende, ut qui insignem te præstitit, reddat sibi per sæcula clariorem.

Ad Aurelium episcopum Carthaginis de Pascha.

XL. Innocentius Aurelio.

Charitatis nostræ officium nullo intervallo dirimitur, etiamsi charta nullos apices ferat. Vivit enim spiritalis gratia alternis in cordibus, et amorem nostrum confovet sacerdotalis ipsa societas. Cum ergo indignum est unitatem Ecclesiæ non custodiri, idemque omnes pariter et sentiamus et pronuntiemus. frater charissime, has ego litteras de ratione paschali alterius, dico futuri anni, perscripsi. Nam cum ante diem xı cal. Aprilium pene luna 16 colligatur (nam quippiam minus est), itemque in ante diem iv cal. earumdem veniat 23, existimavi xı cal. memoratarum die festa paschalia celebranda: quoniam in 23 luna nullum Pascha unquam ante hoc Pascha factum esse cognoscinius. Sententiæ meæ exposui atque edixi tenorem; jam prudentiæ erit tuæ, conson mihi frater, cum unanimis et consacerdotibus nostris hanc ipsam rem in synodo religiosissima retractare, ut si nihil dispositioni nostræ resultat, nobis plenissime aperteque rescribas, quo deliberatam paschalem diem jam litteris ante ut moris est servandam suo tempore præscribamus. Compresbyteruen autem Archidamum, quamvis noverim quod libentissime ac more suscipias consucto, tamen ex abundantibus postulo ut cum inter tuos habere digneris.

#### De Antiochena Ecclesia.

XLI. Innocentius Bonifacio presbytero.

Ecclesia Antiochena, quam priusquam ad urbem perveniret Romam beatus apostolus Petrus sua prasentia illustravit, velut germana Ecclesiæ Romana, diu se ab cadem alienam esse non passa est; nam missis legatis ita pacem postulavit et meruit, ut et Evagrianos suis ordinibus, ac locis intemerata ordinatione quam acceperant a memorato susciperent, et Joannis sanctæ memoriæ vel clerices vel

laicos in unum colligeret atque congregaret. Pro- A ter destinata sibi rogaverint redhiberi. Exspectamus mittens ipsius civitatis episcopus, frater meus Alexander, etiamsi quis forte vel a nobis vel aliumde posterioris ordinationis ad eosdem advenerit, se sine controversia recepturum, ac nomen episcopi memorati inter quiescentes episcopos recitaturum: cui rei nos noverit tradidisse manus, frater charissime, et eos in postra viscera recepisse, ne diu membra qua requisiverant sanitatem, ab unitate corporis haberentur aliena. Omnia vero quæ per ordinem gesta sunt filius meus diaconus Paulus, harum scilicet portitor litterarum, tuæ dilectioni poterit enarrare: ut et gaudium commune nobiscum habeas, et eos informes qui pro Attici partibus intervenire consueverunt.

Ad Alexandrum Antiochenum episcopum de pace.

XLII. Innocentius Alexandro episcopo.

Quain grata mihi, quam pia, quam necessaria legatio a tua sanctitate, frater charissime, ad nos directa fuerit, gesterum ipsorum replicatione cognosces. Voluit enun compresbyter noster Cassianus hanc amicitiarum nostrarum paginulam per compresbyterum mostrum Paulum, Nicolaum diaconum, et Petrum subdiaconum, filies nostros, quasi primitias pacis nostræ conscribi. Saluto itaque et tuam mihi in Christo germanitatem, et omnem illam quæ tecum tam bene sentit Ecclesiam, nosque, ut facitis, et alloquamini peto crebrius litteris, et frequentius de vestra salute lætificetis. Dabit enim (ut confido) Dominus totius aos præteriti temporis dispendia amantissimo litterarum colloquio repensare.

#### De Altice Constantinopolitano episcopo.

XLIII. Innocentius Maximiano episcopo.

Miramur prudentiam tuam scripta ad Atticum epi-Ecopum Constantinopolitanæ urbis a nobis et prosecutione propria, et dato libello, qui subter annexus es!, postulare : a quo nec missas ullas saltem epistolas ad nos vel ad vestram synodum utique pertulisti, idque non petenti æstimes tribuendum: quod debeas deprecationibus discussa ratione concessum, communionem suspensa restituitur demonstranti causas quibus id cederat jam esse detersas, et profitenti conditiones pacis impletas. Quod neque apud vos, neque apud nos, ut prædixi, Atticus missis aliquibus suorum vel dicere voluit, vel demonstrare D completum. Quemadmodum Antiochenæ Ecclesiæ frater et coepiscopus noster Alexander digna legatione et prosecutus est, et probavit, quibus omnibus utique interesse dignatus cognovisti, quemadmodum singillatim, omnia scriptorum nostrorum ante hac de causa beatissimi Joannis, quondam coepiscopi nostri, discusserim, utque illi in omnibus satis evidenter monstraverint universa quæ apud Antiochiam fleri debuerint, fuisse completa. Quorum amplexati pacem utique fidem fecimus, et magnum tramitem omnibus eamdem postulaturis ostendimus : si modo que discussa sunt atque completa, etiam ipsi se pro suo loco fecisse vel complesse aliquando monstraverint, communionemque, ut isti legatione solemni-

ergo et professionem memorati de completis omnibus conditionibus, quas diversis temporibus prædiximus, et petitionem communionis: ut recte et petenti et probanti se camdem mereri reddamus, frater charissime. Nam de omnibus plenissimas ad sanctam fratrum nostrorum synodum dudum litteras percepisti.

Item Alexandro episcopo Antiocheno de pace.

XLIV. Apostolici favoris gratia magno pacis usque ad nos decore resplenduit, tantumque lucis gaudio. rum, que infulsit sidelibus : ut dicentes Deo maximas landes majores nos debere fateamur, plusque a Deo jocundati sumus, quod discussis omnibus lateribus actionum time fraternitatis, ita totum pietate ac patientia gestum cognovimus, ut in omnibus Dominum laudaremus, successumque ipsum ideo præstitum tuis laboribus videamus, quod tota virtute pacis amator existens eam requisitam inveneris, et repertam summa charitate servaveris, cum erga omnes, tum præcipue circa illos qui quondam Paulini atque Evagrii episcoporum censiti fuerant nomine. Ilabeo summam votorum meorum, cum antiqui nævi purgatio tuis temporibus tuisque meritis prorogatur. Quorum etiam illos ejusdem nominis qui in Italia merita clericatus acceperant, censui bono quietis gratiam retinere susceptam. Et quia noster compresbyter Cassianus gratum dixit tuæ fore dignationi, si meo consilio in civitate vestra clericatus ordinem ducere censerentur, statui propter benevolentiam tuam, promissaque memorati, ut inter exteros sacerdotes ministrosque qui in civitate sunt, annumercutur, frater charissime. Libenter præterea de episcopis Elpidio atque Pappo cognovi, quod sine quæstione suas Ecclesias recuperaverint, et multum in gestis, ut subjecta testantur, sollicitus inquisivi, utrum omnibus esset conditionibus satisfactum in causa beati et vere Deo digni sacerdotis Joannis. Et cum per singula assertio legatorum ex voto completa esse fateretur, gratias agens Domino communionem Ecclesiæ vestræ ita recepi, ut præ me feram apostolicæ sedis condiscipulos primos dedisse cæteris viam pacis: in qua firmatos vos nosque Domini Christi ita benignitas amplexabitur, utque communio, atque ut nullo de cœtero titillamento, vel levi cujusquam contentionis pudore pulsetur. Scripta autem Acacii episcopi, quoniam cum vestris sunt porrecta, suscepimus : ne per vestram injuriam ille, qui olim a nobis. suspensus fuerat, repudiaretur, et tamen satis abundo ia actis statuimus, sicuti dignanter relegere procurabis, quid in ejus persona debeat custodiri, ut si per omnia vestris consiliis actibusque tam sanctis se rogaverit esse communem, præstetur seni favore vestro, nostroque judicio communionis. ac litterarum a nobis gratia prorogata. Subscripserunt 20 episcopi Italiæ.

Item Alexandro episcopo Antiocheno. Quod prima sedes beati Petri apud Antiochiam esse memoretur.

XLV. Et onus et honor nobis a tua frateruitate

litteris, vel commonitorio vestro, ut dat sancti Spiritus gratia, respondere possimus. Revolventes itaque auctoritatem Nicænæ synodi, quæ unam omnium per orbem terrarum mentem explicat sacerdotum, quæ censuit de Antiochena Ecclesia cunctis fidelibus, ne dixerim sacerdotibus esse necessarium custodire. qua super dioccesim suam pradictam Ecclesiam non super aliquam provinciam recognoscimus constitutum. Unde advertimus non tam pro civitatis magnificentia hoc eidem attributum, quam quod prima primi apostoli sedes esse monstretur, ubi et nomen accepit religio Christiana, et quæ conventum apostolorum apud se fieri celeberrimum meruit, guæque urbis Romæ sedi non cederet, nisi quod illa in transitu meruit, ista susceptum apud se consummatum- B que gaudet. Itaque arbitramur, frater charissime, ut sicut metropolitanos auctoritate ordinas singulari. sic et cæteros non sine permissu conscientiaque tua sinas episcopos procreari, in quibus hunc modum recte servabis, ut longe positos litteris datis ordinari censeas ab his qui nunc eos suo tantum ordinant arbitratu; vicinos autem, si æstimas ad manus impositionem tuæ gratiæ statuas pervenire : quorum enim te maxima exspectat cura, præcipue tuum debent mercri judicium.

Quod non oportent secundum constituta imperatorum duos esse metropolitanos episcopos.

XLVI. Nam quod sciscitaris, utrum divisis imperiali judicio provinciis, ut duæ metropoles fiant, sic duo metropolitani episcopi debeant nominari: non C ergo visum est ad mobilitatem necessitatum mundanarum Dei Ecclesiam commutari, honoresque aut divisiones perpeti, quas pro suis causis faciendas duxerit imperator : ergo secundum pristinum provinciarum morem metropol:tanos episcopos convenit numerari. Cyprios sanc asseris, olim Arianæ impietatis potentia fatigatos, non tenuisse Nicænos canones in ordinandis sibi episcopis, et usque adhuc habere præsumptum, ut suo arbitratu ordinent, neminem consulentes : quocirca persuademus cis, ut curent juxta canonum sidem catholicam sapere atque unum cum cæteris sentire provinciis, ut appareat Spiritus sancti gratia ipsos quoque ut omnes Ecclesias gubernari.

Quod Arianorum clerici non sint suscipiendi in suis officiis, quamvis eorum baptisma, quod catholicum constat, confirmet Ecclesia.

XLVII. Arianos præterea, cæterasque ejusdem modi pestes, quia eorum laicos conversos ad Dominum sub imagine pœnitentiæ ac sancti Spiritus sanctisicatione per manus impositionem suscipimus, non videtur clericos eorum cum sacerdotii aut ministerii cujuspiam suscipere dignitate: quoniam quibns solum haptisma ratum esse permittimus, quod utique in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti perficitur; nec sanctum Spiritum eos habere ex illo baptismate, illisque mysteriis arbitramur, quoniam cum a catholica fide eorum auctores desciscerent, perfectionem Spiritus quam acceperant amiserunt, nec dare ejus

impositus necessarii tractatus causas induxit : quo A plenitudinem possunt, quæ maxime in ordinationibus operatur, quam per impietatis suæ perfidiam potius quam sidem dixerim, perdiderunt. Quomodo sieri potest, ut eorum profanos sacerdotes dignos Christi honoribus arbitremur, quorum laicos imperfectos, ut dixi, ad sancti Spiritus percipiendam gratiam cum pœnitentiæ imagine recipiamus? Gravitas itaque tua hæc ad notitiam coepiscoporum vel per synodum, si potest, vel per harum recitationem faciat pervenire. ut quæ ipse tam necessario percontatus es, et nos elimate respondimus, communi omnium consensu studioque serventur.

De suncto Jounne Constantinopolitano episcopo.

XLVIII. Innocentius Acacio, BerϾ episcopo.

Adgaudere litteris fraternitatem tuam de receptis Paulini vel Evagrii episcoporum clericis, populisque, et de restitutis Elpidio atque Pappo coepiscopis percensuimus, et vel sero receptæ pacis gratiam te fovere postposita omni contentione pervidinus. Unde has ad præstantissimum fratrem et coepiscopum nostrum Alexandrum reddendas tux transmisimus unanimitati, videlicet ut si omnes inimicitiæ, omnis æmulatio tam de nomine sancti Joannis mirandi episcopi, quam de omnibus ejusdem communionis participibus a tua animositate discessit, has nostræ societatis recipias litteras, frater charissime, modo ut omnia quæ hic actis firmata sunt, apud mediatorem nostrum amabilem Alexandrum ore proprio, ut communicantem convenit, fatearis. Ut enim hæc nobis unanimitatis charitatisque causa venerabilis est, sic inhæret sollicita, ne quid obliquum, aut subsicivum in quoquam residere nosca-

## De Bonosiacis, quod Judais sint comparandi.

XLIX, Innocentius Laurentio episcopo Seniensi. Diu mirati sumus dilectionis tuæ litteris lectis hærcticos Photini venena sectantes in territorio dilectionis tuæ non solum esse, sed et publice sibi conventicula in aliquorum possessionibus præparare, cum de toto pene orbe nusquam tam multi quam ad vos delegerint habitare. Quorum doctrinæ nefariæ auctor Marcus dudum de urbe pulsus temeritatis tantæ est ductus audacia, ut primum sibi inter eos vindicet locum, sed ne ulterius debacchandi habeant facultatem, et animas simplicium ac rusticanorum secum in gehennam, cui destinati sunt, trahant: actum est adversus eos a defensoribus Ecclesia nostræ, quod eos possint expellere, ut qui Christum Deum ex Patris substantia ante sæcula negant genitum, hi cum Judæis, qui cum deitatem negaverent. et nunc usque negant, participium habeant damnationis. Tuuni est, frater charissime, quæ præcepta sunt non segnius agere, ne plebem tibi creditam dissimulatione deperdas, et incipias Deo de perditis reddere rationem.

Idem papa de suscipiendis clericis, quos Bonosus, anto quam damnaretur, ordinasse cognoscitur.

L. Innocentius Martiano episcopo Naissitano.

Superiori tempore, si tamen recte recordor, me- \ Ut si sacerdos vel quilibet ex clero viduam uxorem mini me, tam ad dilectionem tuam quam ad fratres et coepiscopos nostros, Rusum, Eusebium et cæteros, hujusmodi litteras de clericis Naissensibus transmisisse. His videlicet qui se ante damnationem Bonosi assererent ab eodem tam presbyteros quani diaconos ordinatos: ut si relicto atque damnato ejus errore vellent Ecclesiæ copulari, libenter reciperentur. Ne forte qui essent digni recuperandæ salutis, in codem deperirent. Verum nunc in Ravennati urbe mihi constituto propter Romani populi necessitates creberrimas Germanio, qui se asserit essepresbyterum, atque Lupentius, qui se diaconum dicit, multorum talium, quasi legatione suscepta prece fusa dolores proprios exprimere gestiverunt, asserentes se quidem Ecclesias in dilectionis tuæ constitutas parochiis retinere, B sed tuam communionem non potuisse mereri : ea videlicet ratione qua Rustitius quidam nomine iterata ordinatione presbyterium suscepisset. Et non levi impedimento fit, dum aut illi dolent hujusmodi hominem in Ecclesia retineri, aut ille sic peccare debere in zlios arbitretur, qui in se agnoscit esse peccatum. Li quanvis de cadem re plenius litteræ meæ contimeant, quas superius memoravi, tamen etiam nunc admonendam duximus fraternitatem tuam, ut si vere constat aliquos ante damnationem Bonosi ab eodem ordinatos postea voluisse, vel nunc velle reverti, eos recipiendos esse censemus: maxime cum memorati asserant se in tantum anteriori tempore ordinatos, ut sanctæ recordationis virum Cornelium episcopum Similensis urbis, nec non et fratrem nostrum Nicetain, aliosque nonnullos fuisse præsentes, cum honoribus, quos se habere memorant, augerentur. Unde, frater charissime, si eorum assertio sidem recipit veri, suscipiendos esse ambigere non debes, quos tandiu Ecclesias sibi creditas passus es retinere.

Innocentius Rufo, et Eusebio, et cæteris episcopis Macedonibus, et diaconibus in Domino salutem.

Magna me gratulatio habuit, cum post tot discrimina totius (ut ita dixerim) mundi Vitalis archidiaconus vestrarum portitor litterarum ex illis partibus ad nos usque directus advenit, quem cum vidissemus illico, ut oportebat, percontati de vestro statu sumus. Verum ubi reperimus vos ex sententia degere, Domino Deo nostro uberes gratias retulimus, quod vos famulos suos, suisque altaribus servientes et in adversis tueatur, et in prosperis gubernare dignetur. Qui cum tradidisset epistolas eas, præcepi illico recenseri, in quibus multa posita esse pervidi, quæ stuporem mentibus nostris injicerent, facerentque nos non modicum dubitare utrum aliter putaremus, an ita illa essent posita, quemadmodum personabant. Que cum sæpius repeti fecissem, adverti, sedi apostolicæ, ad quam relatio, quasi ad caput Ecclesiarum missa currebat, aliquam fieri injuriam, cujus adhuc in ambiguum sententia duceretur. Unde de quibus jam dudum scripsisse memini, nunc iterare formam argumentis evidentioribus relationis vestræ geminata percontatio compellit.

duxerit, vel abjectam, suum perdat officium.

LI. Eos qui viduas accepisse suggeruntur uxores. non solum clericos effectos agnovi, verum etiam ad infulas summi sacerdotii pervenisse, quod contra legis esse præcepta nullus ignorat. Nam cum Moyses legislator clamitet : Sacerdos uxorem virginem accipiat, ac ne in hoc præcepto aliquid putaretur ambiguum, addidit : Non viduam, neque ejectam. Contra quod præceptum divina auctoritate subnixum pulla defensio mandati alterius opponitur : nisi consuetudo vestra, quæ (ut ipsi fatemini) ex ignorantia, et ut verecundius dicam, non ex apostolica traditione et ratione integra constituta est. Nos autem, omnes que per Orientem Occidentemque Ecclesias, noverit vestra dilectio hæc penitus non admittere, nec ad ultimum ecclesiastici ordinis locum tales assumere. et si reperti fuerint, submovere.

Ut si quis catechumenus habuerit uxorem, et defuncta ea jam post baptismum acceperit ulterum, clericus esse non possit.

LII. Deinde ponitur, non dici oportere digamum eum qui catechumenus habuerit, atque amiserit uxorem, si post baptismum suerit aliam sortitus, eamque primam videri quæ novo homini copulata sit. quia illud conjugium per haptismi sacramentum cum cæteris criminibus sit ablatum, quod cum de una utique dicitur, certe si tres habuerit in veteri positus homine uxores, crit ei, quæ post baptismum quarta est, sic interpretantibus prima, virginis æque nomen accipiet, quæ quarto ducta est loco. Quis, oro, istud non videat contra Apostoli esse præceptum, qui ait, unius uvoris virum oportere sieri sacerdotem (1 Timoth. 111)? Sed objicitur quod in baptismo totum quidquid in veteri homine gestum est, sit solutum. Dicite mihi (cum pace vestra loquor), crimina tantum dimittuntur in baptismo, an et illa quæ secundum Domini præcepta ac Dei instituta complentur? Uxorem ducere crimen est, aut non est crimen? Si crimen est, ergo, præfata venia dixerim, erit auctor in culpa, qui ut crimina committerentur in paradiso, cum ipse eos jungeret, benedixit (Gen. 11). Si vero non est crimen, quia quod Deus junxit (Matth. xix). nesas sit crimen appellari, et Salomon addidit : Etenim a Deo præparatur viro uxor ( Froverb. xix ). n quomodo creditur inter crimina esse dimissum, qued Deo auctore legitur consummatum? Quid de talium filiis percensetur? Nunquid non erunt admittendi in hæreditatis consortio, qui ex ea suscepti sunt quæ ante baptismum fuit uxor, eruntque appellandi vel naturales, vel spurii, quia non est legitimum matrimonium, nisi illud (ut vobis videtur) quod post baptismum assumitur? Ipse Dominus, cum interrogarçtur a Judæis, si liceret dimittere uxorem, atque exponeret fieri non debere, addidit : Quod ergo Deus junxit, homo non separet (Matth. xix); ac ne de his copulis locutus esse credatur, quæ post baptismum sortiuntur, meminerint học et a Judæis interrogatum, et Judwis esse responsum. Quæro, et sollicitus quæro, si una eademque sit uxor ejus qui ante catechumetechumenus susceperit, ac postea alios, cum fidelis, utrum sint fratres appellandi an non? habeant postea defuncto patre erciscundæ hæreditatis consortium. quibus siliorum nomen regeneratio spiritalis creditur abstulisse? Quod cum ita sentire atque judicare absurdum est, quæ (malum) ratio est hoc defendi, et vacua magis opinione jactari, quam aliqua auctoritate roborari? cum non possit inter peccata deputari, quod lex præcepit, et Deus jungit. Nunquid si quis catechumenus virtutibus studuerit, humilitatem secutus fuerit, patientiam tenuerit, eleemosynas fecerit, morti destinatos qualibet ratione eripuerit, adulteria exhorruerit, castitatem tenuerit, quæro si hæc, cum factus fuerit fidelis, amittit, quia per baptismum totum quod vetus homo gesserat putatur auferri? B nor, ambigua. Jam ergo quod pro remedio ac ne-Aspiciamus gentilem hominem Cornelium orationibus atque elecmosynis vacantem, per revelationem angelum Petrumque ipsum vidisse, nunquid per baptismum hæc illi ablata sunt, propter quæ ei baptismum videtur esse concessum? Si ita creditur, mihi credite, non modicum erratur, quia quidquid bene gestum fuerit, et secundum legis præcepta custoditum, non potest facientibus deperire. Nuptiarum ergo copula, quia Dei mandato perficitur, non potest dici peccatum, et quod peccatum non est, solvi inter peccata credi omnino non debet : eritque integrum æstimare aboleri non posse prioris nomen uxoris, cum non dimissum sit pro peccato, quia ex Dei sit voluntate completum.

### Quod non admittantur clerici ab hæreticis ordinati.

LIII. Ventum est ad tertiam quæstionem, quæ pro sui dissicultate longiorem exigit disputationem, cum nos dicamus ab bæreticis ordinatos vulneratum per illam manus impositionem habere caput. Ubi vulnus infixum est, medicina est adhibenda, ut possit recipere sanitatem: quæ sanitas post vulnus secuta sine cicatrice esse non poterit, atque ubi pænitentiæ remedium necessarium est, illic ordinationis honorem locam habere non posse. Nam si, ut legitur (Levit. 1; Num. xix), quod tetigerit immundus, immundum erit, quomodo id ei tribuetur, quod munditia ac puritas consuevit accipere? sed contra asseritur eum, qui honorem amisit, honorem dare non posse: nec illum posset accipere, acquiescimus, et verum est certe, quia quod non habuit, dare non potuit. Damnationem utique, quam habuit per pravam manus impositionem dedit, et qui particeps factus est damnato, quomodo debeat honorem accipere, invenire non possum. Sed dicitur vera ac justa legitimi sacerdotis benedictio auferre omne vitium, quod a vitioso fuerat injectum.

#### Quod in ordinationibus crimins vel vitia non bene credantur auferri.

LIV. Ergo, si ita est, applicentur ad ordinationem sacrilegi, adulteri, atque omnium criminum rei, quia per benedictionem ordinationis crimina vel vitia putantur auferri. Nullus sit pænitentiæ locus, quia id potest præstare ordinatio, quod longa satisfactio

nus, postea sit sidelis, filiosque ex ea cum esset ca- A præstare consuevit. Nostræ vero lex est Ecclesiæ, venientibus ab hæreticis, qui tamen illic baptizati sunt. per manus impositionem, laicam tantum tribuere communionem, nec ex his aliquem in clericatus honorem vel exiguum subrogare.

> Ouod hi qui a Bonoso hæretico ordinati sunt propterea sini recepti, ne scandalum remaneret Ecclesia.

LV. At vero qui a catholica ad hæresim transierunt, quos non aliter oportet nisi per pænitentiam suscipi, apud vos non solum pœnitentiam non agunt, verum etiam honore cumulantur. Sed Anisii fratris quondam nostri, aliorumque consacerdotum summa deliberatio hæc fuit, ut quos Bonosus ordinaverat, ne cum eodem remanerent, ac sieret non mediocre scandalum, si ordinati reciperentur; vicimus, ut opicessitate temporis statutum est, constat primitus non fuisse, ac fuisse regulas veteres, quas ab apostolis aut apostolicis viris traditas Ecclesia Romana custodit, custodiendasque mandat his qui eam audire consueverunt, sed necessitas temporis id fieri magnopere postulabat. Ergo quod necessitas pro remedio reperit, cessante necessitate debet utique cessare pariter, quod urgebat, quia alius est ordo legitimus, alia usurpatio, quam ad præsens sieri tempus impellit. Sed canones apud Nicæam constituti de Novatianis fieri permiserunt, prius ille canon a Patribus institutus ponendus est, ut possimus advertere vel quid vel qualiter ab eisdem sensum sit vel præceptum. De his, inquit, qui nominant seipsos catharos, id est mundos, et aliquando veniunt ad catholicam Ecclesiam, placuit sanctæ et magnæ synodo, ut accepta manus impositione sic maneant in clero.

Possumus vero dicere de solis hoc Novatianis esse præceptum, nec ad aliarum hæresum clericos pertinere; nam si utique de omnibus ita definirent, addidissent a Novatianis aliisque hæreticis revertentes dehere in suum ordinem recipi : quod si ita esset, etiam illud maxime, quod de Paulianistis dictum est, poterit confirmare, a quibus venientes etiam baptizari præcipiunt. Nunquidnam cum de Pauliauistis jubent, omnes qui ab hæreticis revertuntur, erunt hoc exemplo baptizandi? quod cum nullus andeat facere, de ipsis tantum esse præceptum ratio ipsa demonstrat. Denique baptizatos rite ab evangelista aliquid accepisse, quia nihil in dante erat, quod ille c Philippo Petrus et Joannes'sola manus impositione consummant (Act. vm): illos vero quos apostolus Paulus Joannis baptismate baptizatos reperit (Ast. xix), interrogavitque an Spiritum sanctum suscepissent, satentibusque se illud ne quidem nomen audisse, jussit cos baptizari. Videtis ergo rito baptizatos, illo dono iterari non posse: et aliter sola aqua lotos baptizari in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti necessarium pervideri. Ita et de Novalianis tantum jussum esse lucida manifestatione perlegitur, quod ideireo distinctum esse ipsis duabus haresibus ratio manifesta declarat, quia Paulianistre in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti minime baptizant. Et Novatiani iisdem nominibus tremendis veneram disque baptizant, nec apud istos de unitate potestaus divine, hoc est Patris, et Filii, et Spiritus sancti, A priora erge dimittenda dico Dei judicio; de reliquo guarstio aliquando commota est, et ideo de omnibus segregatis luce sola electa est, cui istud crederent concedendum, quia nihil in Patris, et Filii, et Spiritus sancti sacramento peccarent. Si quisvero de catholica ad hæresim transiens, aut sidelis ad apostasiam revertens resipiscens redire voluerit, nunquid eadem ratione poterit ad clerum permitti? Quorum commissum non nisi longa pænitentia poterit aboleri, nec post pœnitentiam clericum ficri ipsi canones sua auctoritate permittunt. Unde constat, qui de catholica ad Bonosum transierunt damnatum, atque se passi sunt vel cupierunt ab eodem ordinari, non oportuisse ordinationis ecclesiasticæ suscipere dignitatem, qui commune omnium Ecclesiarum judicium deserentes, suam peculiariter in Bonoso va- R nitatem sequendam esse duxerunt: sed multos constat vim passos, alque invitos attractos repugnantesque ab eodem ordinatos. Dicat milii, volo, quisquis hoc credit, si non post ordinationem Bonox i interfuit, cum conficeret sacramenta, si communioni ejus participatus non est, si statim discedentibus de ejus pessimo conciliabulo ad Ecclesiam rediit, et iste talis potest habere colorem aliquem excusationis. Caterum alii qui vel post annum aut mensem ad Ecclesiam redierunt intelligitur eos qui in catholica noverunt se propter vitia sua non posse suscipere ordinationem. idcirco ad illum perrexisse, qui passim et sine ulla discussione ordinationes illicitas faciebat : eredeutes ae posse per istam institutionem locum in Ecclesia catholica reperire, de quo antea desperaverunt. C Kunc illud quod superest interrogo, qui post mensem aut amplius rediit, cum se presbyterum a Bonoso confideret ordinatum, si non sacramenta confecit, si non populis distribuit, si non missas secundum consuctudinem complevit: quid de his censeatis, queso promatis apertius? Ad summam certe, qui nihil a Benose acceperunt, rei sunt usurpatæ dignitatis, qui conficiendorum sacramentorum sibi vindicaverunt aut non vindicaverunt auctoritatem, atque id se putaverunt esse, quod his nulla fuerat regulari ratione concessum.

Quod in Ecclesia peccatum populi inultum soleat præteriri

transisse, et advertite quod, ut dicitis, necessitas imperavit in pace jam Ecclesias constitutas non posse præsumere: sed, ut sæpe accidit, quoties a populis aut a turba peccatur, quia in omnes propter multitudinem non potest vindicari, inultum soleat transire:

maxima solficitudine præcavendum.

Ouod subreptum fuerit apostolicæ sedi, et suam in meus sententiam commutarit, quando damnationem Photini rescindit.

Veniam nunc ad maximum quasi quoddam thema Photinum, et quod mihi anxium est ac disticillimum. majorum meorum revolvam sententias. Fuerat de illo quoquo pacto, ut etiam ipsi commeministis, aliquid utique gravius constitutum; verum quoniam id per rumorem falsum, ut asseritis, subreptum huic sedi, et elicitum per insidias demonstratis, quia res ad salutem rediit, veniam nos hanc in tantum vobis adnitentibus post condemnationem more apostolico subrogamus, tantisque vestris assertionibus, vohisque tam bonis, tam charis non dare consensum, omnibus duris rebus durius arbitramur. Pro vestra ergo arbitratione, fratres charissimi, sententia ac postulatione episcopum Photinum habetote licitum ita constituere, ut deprecamini, et nostram in melius conversam sententiam labore vel testimonio vestro compotes voti suscipite. Æque Eustathium a me sopissime comprobatum nolite exspectare, ut diaconii gratia exspolietur: sollicitos enim vos pro salute libenter audio, contra caput etiam, si faciendum est, non libenter admitto, cui manum porrigitis, vobiscum porrigo, cui porrigo, mecum porrigite. Hæc enim ad Corinthios apostolica est declarata benignitas (I Corint. 1), ut iu uno spiritu ductam ac reductam sententiam boni semper indifferenter sequantur. Nam fateor, bæc me primum res bene habet erga Eustathium diaconum, quod nec contra fidem unquam quidquam locutus sit, nec loquentem admiserit, nec ad mortem crimen aliquod commisisse, vel jactatum unquam, vel sictum de eo recognoverim. Et qui in his salvus est. si quo pacto conversationes amabiles non habet, habendus est, ut minus pro tempore dilectus, non ut inimicus æstimatus, diabolo in perpetuum mancipandus. Cognosco illum inter illas simultates ac turbines. contra multorum studia, non dico qualia, diversa sensisse, et eum hinc res calamitatesque ipsæ emendatæ sint, adhuc Dizoniani et Cyriaci subdiacono. rum non potuisse apud vos emendationem reviviscere. Compescite, quæso, ab illo prædictisque, quorumcunque videtis animos, ac non justas æmulatio-LVI. Pervideat ergo dilectio vestra hacterus talia n nes, ut ipse apud nos integer, apud vos cum suis reparatus mereatur pacem, non fictam pervidens charitatem. Omnibus igitur vobis ac singillatim occurrat charitas, et vinculis quæ nullis modis a Christo solvuntur, vobiscum pariter in perpetuum connexa, kætetur in Domino.

#### DECRETA ZOSIMI PAPÆ.

Quod monachi vel laici, nisi per gradus Ecclesiæ, non debeant ad summum sacerdotium pervenire.

L Zosimus episcopus urbis Romæ Hesychio epixopo Salonitano. Exegit dilectio tua præceptum apostolicz sedis, in quo Patrum decreta consentiunt, et

significas nonnullos ex monachorum cœtu, quorum solitudo quamvis frequentia major est, sed et laicos ád sacerdotium festinare. Hoc autem specialiter, et sub prædecessoribus nostris, et nuper a nobis interdictum constat, litteris ad Gallias Hispaniasque transmissis,

quamvis nec Africa super hac admonitione nostra habeatur aliena, ne quis penitus contra Patrum præcepta, qui ecclesiasticis disciplinis imbutus per ordinem non fuisset, et temporis approbatione divinis stipendiis eruditus, nequaquam ad summum Ecclesiæ sacerdotium aspirare præsumeret, et non solum in co ambitio inefficax haberetur, verum etiam in ordinatores eius, ut carerent eo ordine quem sine ordine contra precepta Patrum crediderant præsumendum. Unde miramur ad dilectionem tuam statuta apostolicæ sedis non fuisse perlata. Laudamus igltur propositum constantiæ tuæ, frater charissime, nec aliud de nontificii censura veteris auctoritatis genus exspectandum fuit, quam ut talibus ambitionibus pro præceptis Patrum in procinctu fidei constitutus oc- B curreres. Igitur si quid auctoritati tuæ, quod nos non opinamur, æstimas defuisse, supplemus. Obsistite talibus ordinationibus, obsistite superbiæ et arrogantize venienti. Tecum faciunt pracenta Patrum, tecum apostolicæ sedis auctoritas. Si enim officia sæcularia principem locum, non vestibulum actionis ingressis, sed per plurimos gradus examinatis, temporibus deferunt, quis ille tam arrogans, tam impudens invenitur, ut in cœlesti militia, quæ propensius ponderanda est, et sicut aurum repetitis ignibus explorandum, statim dux esse desideret? Cum tiro ante non fuerit, et prius velit dicere quam discere? Assuescat in Domini castris, in lectorum primitus gradu divini rudimenta servitii, nec illi vile sit, exorcistam, acolythum, subdiaconum, diaconum per ordinem sieri, C nec hoc saltu, sed statutis majorum ordinatione temporlbus. Jam vero ad presbyterii fastigium talis accedat, ut et nomen ætas impleat, et meritum probitatis stipendia ante acta testentur. Jure inde summi pontificis locum sperare debebit, facit hoc nimia remissio consacerdotum nostrorum, qui pompam multitudinis quærunt, et putant ex hac turba aliquid sibi dignitatis acquiri. Hinc passim numerosa popularitas ctiam his locis ubi solitudo est, talium reperitur, dum parochias extendi cupiunt, aut quibus aliud præstare non possunt, divinos ordines largiuntur. Quod oportet districti semper esse judicii, rarum est cnim omne quod magnum est.

Quod si quis interdicta despexerit, gradus sui periculo subjacebit.

II. Proinde nos, ne quid meritis dilectionis tuæ derogemus, ad te potissimum scripta direximus, quæ in omnium fratrum et coepiscoporum nostrorum facies ire notitiam, non tantum eorum qui in ea provincia sunt, sed etiam qui vicinis dilectionis tuæ provinciis adjunguntur. Sciet, quisquis hoc, postposita Patrum et apostolicæ sedis auctoritate, neglexerit, a nobis districtius vindicandum, ut loci sui minime du-

in quibus regionibus familiaris est ista præsumptio: A bitet sibi non constare rationem, si hoc putat post tot quamvis nec Africa super hac admonitione nostra prohibitiones impune posse tentari: contumeliæ enim studio fit quidquid interdictum toties usurpatur.

Quæ in stngulis cleri gradibus tempora sint præfixa.

III. Hæc autem singulis gradibus observanda sun'. tempora: Si ab infantia ecclesiasticis ministeriis nomen dederit, inter lectores usque ad vicesimum ætatis annum continuata observatione perduret. Si major jam et grandævus accesserit, ita tamen ut post baptismum statim se divinæ militiæ desideret mancipari, sive inter lectores, sive inter exorcistas quinquennio tencatur, exinde acolythus vel subdiaconus quatuor annis, et sic ad benedictionem diaconatus, si meretur, accedat, in quo ordine quinque annis, si inculpate se gesserit, hærere debebit. Exinde, suffragantibus stipendiis, per tot gradus datis proprize fidei documentis, presbyterii sacerdotium poterit promererl. De quo loco si cum exactior ad bonos mores vita produxerit, summum pontificatum sperare debebit, hac tamen lege servata, ut neque digamus, neque pænitens ad hos gradus possit admitti. Sane, ut etiam defensores Ecclesiæ, qui ex laicis flunt, supradicta observatione teneantur, si meruerint esse in ordine clericatus. Data ix cal. Mart., dominis nostris Honorio xII et Theodosio vin Augg. conss.

#### Ad presbyteros Ravennatium.

IV. Zosimi episcopi commonitorium presbyteris et diaconibus qui Ravennæ sunt. Ex relatione fratris nostri Archidami presbyteri qualiter suscepti sitis, vel quid egeritis, agnovimus; vel qualiter illi suscepti sunt, qui contra canones adversum nos ad comitatum, nescio qua audentes temeritate, ire voluerunt. Ad quos hæc, quæ nune misimus, olim scripta feceramus, eorum, quas injuriose miserant, respondentes epistolis. Sed quoniam non potuerunt rei in sua, hoc est in nostra Ecclesia Romana, cum nostris compresbyteris commorari, has ad vos illis tradendas litteras destinavimus, in quibus decreto nostro sanximus memoratos perturbatores omnum ab apostolicæ nostræ sedis communione alienos fuisse, atque nostra subscriptione prolatam sententiam suscepisse. Illos etiam qui effrenato hujus facto consilioque assensum commodare voluerunt, vestræ charitatis est æstimare qualiter habeantur. Quibus hoc objicere vos debetis, quod juxta canonum præcepta fortiter incur-D rere, et qualiter presbyteros non decebat, rebelles existere tentaverunt. Vos tamen monemus, in speculis esse debere, ne qua eorum prorumpat audacia, quos anathematizatos scit sancta et apostolica Ecclesia. De his vero qui corum se societati junxerunt, quid de his agere debeamus, cum reversi fueritis, consilio meliori tractabimus. Et alia manu: Datum v nonas Octob., llonorio xu et Theodosio vin Augg. conss. (An. Christi 418.)

## DECRETA BONIFACII PAP.E.

Supplicatio papæ Bonifacii, ut constituatur a principe, quat nus in urbe Roma nunquam per ambitum ordinetur antistes.

I. Bonifacius episcopus Ilonorio Augusto. Eccle-

siæ meæ, cui Deus noster meum sacerdotium, vobis res humanas regentibus, deputavit, cura constringit, ne causis ejus, quamvis adhuc corporis incommoditate detinear, propter conventus qui a sacerdotibus universis, et clericis, et Christianæ plebis pertarba- A attestatione signamus ac petimus, uti quotalianis tionibus agitantur, apud aures Christianissimi principis desim. Si quidem secus, quam oportet, eveniat, non vos id facere, qui cuncta æqua moderatione componitis : sed nos per nostram tacentes desidiam videbimur, quod civitatis quietem, Ecclesiæ pacem pervertere valeat, amisisse. Cum enim humanis rebus divinæ cultor religionis, Domino favente, præsideas, nostra culpa erit, si non id sub vestra gloria (quam ertum est divinis semper rebus animo promptiore favisse) firmo et stabili jure custodiatur, quod per tot annorum seriem, et sub illis etiam principibus obtinuit, quos nulla nostra religionis cura constrinxit, id est ut serventur licita, et sub vestræ imperio elementiæ, minime, quæ sunt illicita, formidentur. Ipsa enim Ecclesia devotionem tuam, Christianissime B mero elericorum nova ordinatione divinum judicium imperator, meo quidem sermone, sed suo venerabili appellat affectu, quam Christus Deus noster, vestri fidus rector, et gubernator imperii uni desponsatam sibi, et intactam virginem servat : nec in ea aliquos patiamini insidiantium procellarum fluctus illidi, et quietam faciem tempestatis insolitæ tumore turbari, gloriosissime et tranquillissime imperator Auguste : ipsa vero, quæ uni desponsata, vestra tamen mater est Ecclesia, hac pietatem vestram legatione, quam suis sacerdotibus commisit, appellat, præterita præsentiaque repetit. Vobis (inquit) religiose imperantibus modo tatus est populus, tam fidus Deo quam tibi, qui es princeps Christianus. Ecce enim inter ipsa mysteria, inter preces suas, quas pro vestri felicitate dependit imperii, teste, apud quem et de C tes per libellum crimina, que Maximum, teste tota cujus sede agitur, sancto Petro, sollicitis pro religionis observantia vocibus clamat, cum sollicita petitione miscetar oratio, ne nos in varias res semel evul-a distrahat a cultu solito, tentatore sollicitante, discordia. Ageret pluribus, princeps Christianissime, nisi apud te suarum esset secura causarum, et nisi in oppressionibus idolorum, in hæreticorum correctionibus, fide tua, divi o cultu pariter cum imperio semper florente, vicisset. Habet refugium, pium tuæ mansuetu linis animum, cum suæ religionis veneratione conjunctum. Cum quidquid huic proficiat, vos agatis, conferatis fratribus, et consacerdotibus meis, probatissimis viris, a me et ab omnibus, qui Eccle. siam faciunt istiusmodi, legatis quibus precamur, stræ mansuetudinis, hoc animo, quo postulatis annuitis, in perpetuum statui universalis Ecclesiæ consulatis. Datum cal. Juliis.

Rescriptum Honorii Augusti ad Bonifacium, papam Romanum : in quo statuit, ut si denuo Romae episcopi ordinati suerint duo, ambo de civitate pelluntur.

II. Victor Honorius, inclytus triumphator, semper Augustus, sancto ac venerabili Bonifacio, papæ urbisæternæ. - Scripta beatitudinis tuæ debita reverentiæ gratulatione suscepinius : quibus recensitis, egimus omnipotenti Deo maximas gratias, quod sanctimoniam tuam post longum incommodum optatæ redditam didicimus sanitati. Et ideo revertentibus venerabilibus viris gaudium nostrum sacrorum apicum

PATROL. LXVII.

orationibus apostolatus tuus studium, ac votum suum circa salutem, atque imperium nostrum dignetur impendere. Illud autem pietati nestræ satis placitum esse cognosce, quod sanctimonia tua de Ecclesiaruni. aut populi perturbatione sollicita est. Ouæ ut ne aliqua ratione possit invenire, satis clementia nostra credidit esse provisum. Denique beatitudine tua prædicante, id ad cunctorum clericorum notitiam voluimus pervenire, ut si quid forte religioni tuto (quod non optamus) humana sorte contigerit, sciant omnes ab ambitionibus esse cessandum. At si duo contra fas temeritate certantes, fuerint ordinati, nullum ex his futurum penitus sacerdotem, sed illum solum in sede apostolica permansurum, quem ex nuet universitatis consensus elegerit. Unde id observandun est, ut omnes tranquillam mentem, et pacificos animos ex serenitatis nostræ admonitione custodiant, nec aliquid seditiosis conspirationibus tentare conentur : cum certum sit, nulli partium sua stodia profutura,

Epistola Bonifacil episcopi urbis Romæ ad episcopos Galliæ, de Maximo episcopo diversis criminibus ac-

III. Bonifacius episcopus, Patroclo, Remigio, Maximo, Hilario, Severo, Valerio, Juliano, Castorio, Leontio, Constantino, Joanni, Montano, Marino Mauritio, et cœteris episcopis per Gallias et septem provincias constitutis.

Valentinæ nos clerici civitatis adierunt proponenprovincia, asserunt commisisse : delegata toties cognitione illum constituta semper subterfugisse judicia. nec confisum conscientia festinasse, ut si esset innocens, examinatis omnibus, purgaretur, quæ toties decreta, ex nostrarum quoque chartarum instructione cognovimus. Qui econtrario probavit de se illa, quæ dicta sunt, quia ad ea confutanda, cum essent innumera, a decessoribus meis provincialis est delegata cognitio. Conventus etiam dicitur evitasse et adesse minime voluisse, et nullus dubitat quod ita judicium nocens subterfugit, quemadmodum ut absolvatur. qui est innoceus, quarit. Sed astuta cavillatio eorum, qui versutis agendum credunt esse consiliis, nunquam innocentiæ nomen accipiet. Confitetur sacræ causam religionis prosequentibus, in urbe ve- p enim de omnibus, quisquis se subterfugere judicium dilationibus patat. Veniet aliquando tamen ille, qui talis perhibetur, in medium, nec prodest illi toties latuisse, toties subterfugisse, quem sui actus et commissa quocunque sugerit, ea qua objiciuntur illi, si vera sunt, crimina persequuntur. Debueram quidem jam nunc dignam pro ejus accusatis in nostro judicio actibus, qui cognitionem et decretum judicum sæpe declinando credidit illudendum, ferre sententiam; at ne aliquis præcocem forsitan judicare. et sibi, qui absens est, licet sit quæsitus a nobis, reservatum esse nihil diceret, maluimus, intercapedine temporis data, differri, cum hoc etiam ejus accusatores assererent. De cujus intentionibus et moribus sit securum, Maximum tanto magis damnanda

præsentaret. Quem Manichæorum involutum caligine arguunt, turpi secta olim, ita ne eum possit abluere animum sordida se improbatione objectæ rei, gesta synodalia proferentes, et commissis involutum undique flagitiis; nullum enim sanitatis babuisse respectum, quem furore suo et insana temeritate ad sæcularium quoque judicum tribunalia subditum quæstioni, quod in vili quoque persona turpissimum est, objicerent pervenisse et homicidii damnatum asserunt gestis prolatis in medium. Et hunc talem, post tanta taliaque commissa, episcopatus adhuc sibi nomen in suis latibulis vindicare, in propriæ civitatis infamiam, nimiis doloribus conqueruntur, et sanctum nomen vindicando sibi velle polluere. Ideotare se noluit, ne convictus forsitan ab accusantibus se clericis, posset digna tandem, aliquando præsentatus, episcopa!i judicio pronuntiationis congruæ feriri sententia. Quanquam illi, cum hæc edocta fuerint, quæ potest hujus nominis esse jactura, qui pudorem nunquam habuisse sacerdotii perhibetur, ct locum suum ne modico quidem tempore custodisse: dilationem dedimus, et decrevimus vestrum debere intra provinciam esse judicium, et congregari synodum ante diem calendarum Novembrium, ut si adesse voluerit, præsens, si confidit, ad objecta respondeat; si adesse neglexerit, dilationem sententiæ de absentia non lucretur : nammanisestum est consiteri eum de crimine, qui indulto et toties delegato judicio, purgandi se occasione non utitur. Nihil enim (; interest, utrum in præsenti examine omnia, quæ dicta sunt, comprobentur, cum ipsa quoque confessione procurata toties constet absentia. Nos autem per omnes provincias litteras dirigemus, ne excusationem sibi ignorationis obtendat : ut ad provinciam venire cogatur, et illic se constituto præsentare judicio. Quidquid autem vestra charitas de hac causa duxerit decernendum, cum ad nos relatum fuerit, nostra, ut condecet, necesse est auctoritate firmetur. Datum sub die idus Junii, Monaxio v. c. cons. (An. Christi 419.)

Ut in unaquaque provincia nemo, contempto metropolitano, episcopus ordinetur.

IV. Bonifacius, episcopus urbis Romæ, Hilario epi-

committere, quanto tardius se constituto judicio A scopo Narbonensi. Difficilem quidem fidem querimoniis commodamus, quarum sacerdotes Domini pulsat intentio: maxime, cum eos loquuntur quidriam contra Patrum statuta tentasse, sed frequenter has asserit, sicut nunc, multitudo causantium. Ecce enim, ut charitas tua recognosci! ex subditis, Lutubensis Ecclesiæ cleri ordo, vel plebis preces suas, vel lacrymas ad ncs, quantum datur intelligi, magno cum dolore miserunt, dicentes coepiscopum nostrum Patroclum, sua petitione cessante, in locum decedentis episcopi, nescio quem, in aliena provincia, prætermisso metropolitano, contra Patrum regulas ordinasse; quod nequaquam possumus ferre patienter, quia convenit nos paternarum sanctionum diligentes esse custodes. Nulli etenim videtur incoque, fratres charissimi, quia audiendus hic præsen- B gnita synodi constitutio Nicænæ: quæ ita præcipit. ut eadem proprie verba ponamus, per unamquamque provinciam jus metropolitanos singulos habere debere, nec cuiquam duas esse subjectas, quod illi, quia aliter credendum non est, servandum, sancto Spiritu suggerente, sibimet censuerunt. Unde, frater charissime, si ita res sunt, et Ecclesiam supradictam provinciæ tuæ limes includat, nostra auctoritate communitus, quod quidem facere sponte deberes, desideriis supplicantium et voluntate respecta ad eumdem locum in quo ordinatio talis celebrata dicitur, metropolitani jure munitus, et præceptionibus nostris fretus accede, intelligens arbitrio tuo, secundum regulas Patrum, quæcunque facienda sunt, a nobis esse concessa, ita ut peractis omnibus apostolicæ sedi, quidquid statucris, te referente clarescat, cui totius provinciæ ordinationem liquet esse mandatam. Nemo ergo eorum terminos audax temerator excedat, nec aliquid in illorum contumeliam partibus suis, quæ sibi non videntur concessa, defendat. Cesset hujusmodi pressa nostra auctoritate præsumptio eorum, qui ultra licitum sux limitem dignitatis extendunt. Quod idcirco dicimus, ut advertat charitas tua adeo nos canonum præcepta servare, ut ita constitutio quoque nostra definiat: quatenus metropolitani sui unaquæque provincia in omnibus rebus ordinationem semper exspectet. Datum v Idus Februarii, dominis nostris Honorio xui et Theodosio x Augustis, consulibus. (An. Christi 422.)

## DECRETA COELESTINI PAPÆ.

teros accusant Pelagii sectatores.

I. Cœlestinus episcopus, dilectissimis fratribus Venerio, Marino, Leontio, Auxonio, Arcadio, Filtanio et cæteris Galliarum episcopis.

Apostolici verba præcepti sunt apud Judæos atque gentiles sine offensione nos esse debere (I Cor. x, 32; Rom. xiv). Hoc quisquis Christianus est, tota animi virtute custodit. Quod cum ita sit, non parum periculi ilium manere poterit ante Deum, qui boc detrectat etiam fidelibus exhibere (I Cor. viii). Nam

De Prospero et Hilario, qui quosdam Galliæ presby - D qualiter nos, qui neminem perire volumus, ista contristent, quæ auctoribus Christianis percellunt animos Christianos, dominicus in Evangelio sermo testatur. Ait enim ipse Salvator, quod expediat scandalizanti unum de pusillis, in maris profunda demergi (Matth. xviii), et ideo quæ sit ejus jam pæna quaramus cui tale supplicium legimus expedire. Fili nostri presentes Prosper et Hilarius, quorum circa Deum nostrum sollicitudo laudanda est, tantum, nescio quibus, presbyteris illic licere, qui dissensioni Ecclesiarum studeant, sunt apud nos prosecuti, ut

indisciplinatas questiones vocantes in medium perti- A est agentium causa solorum, universalis Ecclesia naciter eos dicant prædicare adversantia veritati; sed vestræ dilectioni justius imputamus, quando illi supra vos habent copiam disputandi. Legimus, supra magistrum non esse discipulum (Matth. x), hoc est, non sibi debere quemquam ad injuriam doctorum vindicare doctrinam. Nam et hos ipsos a Deo nostro positos novimus ad docendum, cum sit, dicente Apostolo (1 Cor. xII), eis tertius locus intra Ecclesiam deputandus. Quid illic spei est, ubi magistris tacentibus hi loquuntur, qui, si ita est, eorum discipuli non fuerunt? Timeo ne connivere sit hoc tacere, timeo ne magis ipsi loquantur, qui permittunt illis taliter loqui. In talibus causis non caret suspicione taciturnitas, quia occurreret veritas, si falsitas displiceret. Merito namque causa nos respi- B cit, si silentio faveamus errori. Ergo corripiantur hujusmodi, non sit his liberum habere pro voluntate sermonem, desinat, si ita res sunt, incessere novitas vetustatem, desinat Ecclesiarum quietem inquietudo turbase. Conantur sæpe naufragio mergere, quos intra portum stantes statio facit fida securos. Fida quippe est omnium statio, quorum perfectis gressibus vestigia non moventur. Recurrerunt ad apostolicam prædicti sedem, hæc ipsa nobis quæ tentat perturbatio, conquerentes. Habetote, fratres charissimi, pro catholicæ plebis pace tractatum, sciant se (si tamen censentur presbyterii dignitate) vobis esse subjectos, sciant, quod sibi omnes, qui male docent, discere magis ac magis competat, quam docere. Nam quid in Ecclesiis vos agitis, si illi summam te- C neant prædicandi? nisi forte illud obsistat, quod non auctoritate, non adhuc ratione colligitur, ut aliqui e fratrum numero nuper de laicorum consortio, in collegium nostrum fortassis admissi, nesciant quid sibi debeant vindicare. Super his multa jam dicta sunt eo tempore, quo ad fratris Tuenti dedimus scripta responsum. Nunc tamen repetentes sapius admonemus, ut vitentur hujusmodi, qui laborant per terras aliud, quam ille noster jussit agricola, seminare. Nec tamen mirari possumus, si bæc erga viventes hi nunc tentare audent, qui nituntur etiam quiescentium fratrum memoriam dissipare.

De suncto episcopo Augustino mira laudis assertio.

II. Augustinum sanctæ recordationis virum pro vita sua atque meritis in nostra communione semper habuimus, nec unquam hunc sinistræ suspicionis saltem rumor aspersit, quem tantæ scientiæ olim fuisse meminimus, ut inter magistros optimos etiam a meis semper decessoribus haberetur. Bene ergo de eo omnes in commune senserunt, ut pote, qui ubique cunctis et amori fuerit et honori. Unde resistatur talibus, quos male crescere videmus; nelas est, bec pati religiosas animas, quarum afflictione, quia membra nostra sunt, nos quoque convenit macerari, quamvis maneat hos beatitudo promissa (Natth. v), quicunque prohantur persecutionem propter justitiam sustinere. Quibus quid promittat Dominus in futurum, sequens sermo declarat. Non

quacunque novitate pulsatur. Intelligamus hæc ipsa vobis, quæ nobis non placent, displicere. Quod ita demum probare poterimus, si imposito improbis silentio, de tali re in posterum querela cessaverit. Deus vos incolumes custodiat, fratres charissimi.

## Prateritorum sedis apostolica episcoporum auctoritates de gratia Dei.

III. Quia nonnulli, qui catholico nomine gloriantur, in damnatis hæreticorum sensibus seu pravitate, sive imperitia demorantes, piissimis disputatoribus obviare præsumunt, et cum Pelagium, atque Cœlestium anathematizare non dubitent, magistris tamen nostris. tanquam necessarium modum excesserint, obloquuntur, eaque tantummodo sequi et prohare prolitentur, quæ sacratissima beati apostoli sedes Petri contra inimicos gratiæ Dei per ministerium præsulum suorum sanxit et docuit. Necessarium fuit diligenter inquirere quid rectores Romana Ecclesia de hæresi, quæ eorum temporibus exorta fuerat, indicarint, et contra nocentissimos liberi arbitrii defensores, quid de gratia Dei sentien lum esse censuerint. ita ut etiam Africanorum conciliorum quasdam sententias jungeremus, quas utique suas fecerunt apostolici antistites, cum probarunt. Ut ergo plenius, qui in aliquo dubitant, instruantur, constitutiones sanctorum Patrum compendioso manifestamus indiculo, quo si quis non nimium est contentiosus, agnoscat omnium disputationum connexionem ex hac subditarum auctoritatum brevitate pendere, nullamque sibi contradictionis superesse rationem, si cum catholicis credat et dicat.

#### Quod Adam omnes homines læserit, nec quemquam nisi Christi gratia posse salvari.

IV. In prævaricatione Adæ onmes homines naturalem possibilitatem et innocentiam perdidisse, et neminem de profundo illius ruina per liberum arbitrium posse consurgere, nisi eum gratia Dei miserantis erexerit, pronuntiante beatæ memoriæ papa Innocentio, atque dicente in epistola ad Carthaginense concilium: Liberum enim arbitrium ille perpessus, dum suis inconsultius utitur bonis, cadens in prævaricationis profunda demersus est, et nibil quemadinodum exinde surgere poiset, invenit : suaque in atternum libertate deceptus hujus ruina latuisset oppressu, nisi eum post Christi pro sua gratia relevasset adventus, qui per novæ regenerationis purificationem omne præteritum vitium sui baptismatis lavacro purgavit.

#### Quod nemo sit bonus suis viribus, nisi participations ejus qui solus bonus est.

V. Neminem esse per semetipsum bonum, nisi participationem sui ille donet qui solus est borus (Matth. xix), quad in eisdem scriptis ejusdem pontificis sententia protestatur, dicens : Nunquid nos de corum posthæc rectum mentibus æstimomus, qui sibi se putant deberi, quod boni sunt, nec illum considerant, cuius

quotidie gratiam consequentur, qui sine illo tantum A Quod omnis sancta cogitatio et motus piæ voluntatis ex Deo sit.

Quod nisi gratia Dei continuo juvemur, insidias diaboli superare non possumus.

VI. Neminem etiam baptismatis gratia renovatum, idoneum esse ad superandas diaboli insidias, et ad evincendas carnis concupiscentias, nisi per quotidianum adjutorium Dei perseverantiam bonæ conversationis acceperit: quod ejusdem antistitis in iisdem paginis doctrina confirmat, dicens: Nam quamvis hominem redimeret a præteritis ille peccatis, tamen sciens iterum posse peccare, ad reparationem sibi, quemadmodum posset illum et post ista corrigere, multa servavit. Quotidiana præstat ille remedia, quibus nisi freti confisique nitamur, nullatenus humanos vincere poterimus errores. Necesse est Benim ut quo auxiliante vincimus, eo iterum non adjuvante vincamur.

Quod per Christum libero bene utamur arbitrio.

VII. Quod nemo nisi per Christum, libero bene utatur arbitrio, idem magister in epistola ad Milevitanum concilium data prædicat, dicens: Adverte tandem, o pravissimarum mentium perversa doctrina, quod primum hominem ita libertas ipsa decepit, ut dum indulgentius frenis ejus utitur, in prævaricationem præsumptione concideret, nec ex hac potuit erui, nisi ei providentia regenerationis statum pristinæ libertatis Christi Domini reformasset adventus.

#### Quod omnia sanctorum merita dona sunt Dei.

VIII. Quod omnia studia, et omnia opera, ac merita sanctorum ad Dei gloriam laudemque referenda sint, quia nemo aliunde ci placet, nisi ex co quod ipse donaverit. In quam nos sententiam dirigit beatæ recordationis papæ Zosimi regularis auctoritas, cum scribens ad totius orbis episcopos ait: Nos autem instinctu Dei, omnia enim bona ad auctorem suum referenda sunt, unde nascuntur, ad fratrum et coepiscoporum nostrorum conscientiam universa retulimus. Hunc autem sermonem sincerissumæ veritatis luce radiantem tanto Afri episcopi honore venerati sunt, ut ita ad eumdem virum scriberent : Illud vero, quod in litteris, quas in universas provincias curasti esse mittendas, posuisti dicens, Nos tamen instinctu Dei, etc., sic accepimus dictum, ut p illos, qui contra Dei adjutorium extollunt humani arbitrii libertatem, districto gladio veritatis, velut cursim transiens, amputares. Quid enim tam libero fecistis arbitrio, quam quod universa in nostræ humilitatis conscientiam retulistis? Et tamen instinctu Dei factum esse fideliter sapienterque vidistis, veraciter fidenterque dixistis. Ideo utique, quia præparatur voluntas a Domino, et ut boni aliquid agant, paternis inspirationibus suorum ipse tangat corda filiorum. Quotquot enim spiritu Dei aguntur, hi filii Dei sunt, ut nec nostrum deesse sentiamus arbitrium, ct in bonis quibusque voluntatis bumanæ singulis motibus magis illius valere non dubitemus auxilium.

ex Deo sit. IX. Quod ita Deus in cordibus hominum, atque in ipso libero operetur arbitrio, ut sancta cogitatio, pium consilium, omnisque motus bonæ voluntatis ex Deo sit, quia per illum aliquid boni possumus. sine quo nihil possumus. Ad hanc enim nos professionem idem doctor instituit, qui cum ad totius orbis episcopos de divinæ gratiæ opitulatione loqueretur: Quod ergo, ait, tempus intervenit, quo cjus non egeamus auxilio? In omnibus igitur actibus, causisque, cogitationibus, motibus, adjutor et protector orandus est. Superbum est enim, ut quidquam sibi humana natura præsumat, clamante Apostolo (Ephes. v1): Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed contra principes et potesiates aeris hujus, contra spiritalia nequitiæ in cœlestibus. Et sicut ipse iterum dicit (Rom. vii): Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? Gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum. Et iterum (I Cor. xv): Gratia Dei sum id quod sum, et gratia ejus in me vacua non fuit, sed plus illis omnibus laboravi : non ego autem, sed gra-

Quod gratia Dei non solum peccata dimittat, sed etiem adjuvet ne committantur, et præstat ut lex impleatur, non sicut ait Pelagius facile, quasi sine gratia Dei dissicilius possit impleri.

tia Dei mecum.

X. Illud etiam, quod intra Carthaginensis synodi decreta constitutum est, quasi proprium apostolicæ sedis amplectimur, quod scilicet tertio capitulo de-C finitum est: Ut quicunque dixerit gratiam Dei, qua justificamur per Jesum Christum Dominum nostrum, ad solam remissionem peccatorum valere, que jam commissa sunt, non etiam ad adjutorium ut non committantur, anathema sit. Et iterum quarto capitulo : Ut quisquis dixerit, gratiam Dei per Jesum Christum propter hoc tantum nos adjuvare ad non peccandum, quia per ipsum nobis revelatur, et aperitur intelligentia mandatorum, ut sciamus: quid appetere et quid vitare debeamus; non autem per illam nobis præstari, ut quod faciendum cognovimus, ctiam facere diligamus atque valcamus, anathema sit. Cum enim dicat Apostolus : Scientia inflat, charitas vero ædificat (1 Cor. viii), valde impitua est ut credamus, ad eam quæ inflat, nos habere gratiam Christi, et ad eam quæ ædificat, non habere, cum sit utrumque donum Dei, et scire quid facere debeamus, et diligere ut faciamus, ut redificante charitate scientia non possit inslare. Sicut autem de Den scriptum est: Qui docet hominem scientiam (Psal. xcm), ita etiam scriptum est: Charitas ex Deo est (1 Joan. 1v). Item quinto capitulo: Ut quisquis dixerit ideo nobis gratiam justificationis dari, ut quod facere per liberum jubeamur arbitrium, facilius possimus implere per gratiam, tanquam et si gratia non daretur, non quidem facile, sed tamen possimes etiam sine illa implere divina mandata, anathema sit. De fructibus enim mandatorum Dominus loquebatur, ubi non ait, Sine me difficilius potestis faceret sed ait, Sine me nihil potestis facere.

Quod præter statuta sedis apostolicæ omnes orutio- A erga omnes homines bonitas Dei, ut nostra velit esse nes Christi gratiam resonant, qua genus humanum ab æterna damnatione reparatur.

XI. Præterea beatissimæ et apostolicæ sedis inviolabiles sanctiones, quibus nos piissimi Patres, pestiferæ novitatis elatione dejecta, et bonæ voluntatis exordia, et incrementa probabilium studiorum, et in eis usque in finem perseverantiam ad Christi gratiam referre docuerunt. Obsecrationum quoque sacerdotalium sacramenta respiciamus, quæ ab apostolis tradita in toto mundo atque in omni catholica Ecclesia uniformiter celebrantur, ut legem credendi lex statuat supplicandi. Cum enim sanctarum plebium præsules mandata sibimet legatione fungantur, apud divinam clementiam humani generis agunt causam, et tota secum Ecclesia congemiscente postulant B currentium quæstionum, quas latius pertractarunt, et precantur, ut infidelibus donetur fides, ut idololatræ ab impietatis suæ liberentur erroribus, ut Judæis ablato cordis velamine lux veritatis appareat, ut hæretici catholicæ fidei perceptione resipiscant, ut schismatici spiritum redivivæ charitatis accipiant, ut lapsis pænitentiæ remedia conferantur, ut denique catechumenis ad regenerationis sacramenta perductis cœlestis misericordiæ aula reseretur. Hæc autem non perfunctorie, neque inaniter a Domino peti rerum ipsarum monstrat effectus, quandoquidem ex omni errorum genere plurimos Deus dignatur attrahere, quos erutos de potestate tenebrarum transferat in regnum filii charitatis suæ (Coloss. 1), et ex vasis iræ faciat vasa misericordiæ (Rom. 1x), quod adeo totum divini operis esse sentitur, ut hæc esti- C cienti Deo gratiarum semper actio laudisque confessio pro illuminatione talium vel correctione re-

Quod gratiam Dei etiam baptizandorum testetur instituta purgatio, cum exorcismis et exsufflationibus spiritus ab eis abiguntur immundi.

XII. Illud etiam, quod circa baptizandos in universo mundo sancta Ecclesia uniformiter agit, non oticso contemplamur intuitu. Cum sive parvuli, sive juvenes ad regenerationis veniunt sacramentum, non prius fontem vitæ adeunt, quam exorcismis et exsufflationibus clericorum spiritus ab eis immundus abigatur, ut tunc vere appareat, quomodo princeps mundi hujus mittatur foras, et quomodo prius alligetur fortis (Joan. xii; Hatth. xii; Harc. iii), et D superstitioso potius cultui inservire quam mentis deinceps vasa ejus diripiantur in possessionem translata victoris, qui captivam ducit captivitatem, et dat dona hominibus (Ephes. IV). Ilis ergo ecclesiasticis regulis, et ex divina sumptis auctoritate documentis, ita, adjuvante Domino, conformati sumus, ut omnium bonorum affectuum, atque operum et omnium studiorum, omniumque virtutum, quibus ab initio fidei ad Deum tenditur, Deum profiteamur auctorem, et non dubitemus ab ipsius gratia omnia bominis merita præveniri, per quem lit, ut aliquid boni et velle incipiamus, et facere. Quo utique auxilio et munere Dei non aufertur liberum arbitrium, sed liberatur, ut de tenebroso lucidum, de pravo rectum, de languido sanum, de imprudente sit providum. Tanta enim est

merita, quæ sunt ipsius dona, et pro his quæ largitus est, æterna præmia sit donaturus. Agit quippe in nobis, ut quod vult, et velimus, et agamus, nec oti sa esse in nobis patitur, quæ exercenda, non negligenda donavit, ut et nos cooperatores simus gratiæ Dei (I Corint. 111), ac si quid in nobis ex nostra viderimus remissione languescere, ad illum sollicite recurramus, qui sanat omnes languores nostros (Psal.cn), et redimit de interitu vitam nostram, et cui quotidie dicimus: Ne inducas nos in tentationem, sed libera nos a malo (Matth. vi).

Quod profundiores quæstiones nec contemnendæ sint. nec penitus asserendæ.

XIII. Profundiores vero, difficilioresque partes inqui hæreticis restiterunt, sicut non audemus contemnere, ita non necesse habemus astruere, quia ad confitendam gratiam Dei, cujus operi ac dignationi nihil penitus subtrahendum est, satis sufficere credimus, quidquid secundum prædictas regulas apostolicæ sedis nos scripta docuerant, ut prorsus non opinemur catholicum, quod apparuerit prælixis sententiis esse contrarium.

Cœlestinus universis episc. per Viennensem et Narbonensem provincias constitutis in Domino salutem.

Cuperemus quidem de vestrarum Ecclesiarum ita ordinatione gaudere, ut congratularemur potius de profectu, quam aliquid admissum contra disciplinam ecclesiasticam doleremus. Ad nostram enim lætitiam et benefacta perveniunt, et mæroris aculeis nos quæ fuerunt malefacta, compungunt. Nec silere possumus, cum ad hoc, ut ab illicitis revocemus aliquos, oflicii nostri provocemur instinctu, in speculis a Deo constituti, ut vigilantiæ nostrædiligentiam comprobantes, et quæ coercenda sunt resecemus, et quæ observanda sunt sanciamus. Et quamvis circa longinqua spiritalis cura non deficit, sed per omnia, qua nomen Dei prædicatur, extendit : nec notitiam nostram subterfugiunt, quæ in eversionem regularum novelku præsumptionis auctoritate tentantur.

Quod non debeant sacerdotes aut clerici, amieti palliis. et præcincti lumbis, in ecclesia ministrare.

XIV. Dilicimus enim quosdam Domini sacerdotes vel fidei puritati. Sed non mirum, si contra ecclesiasticum morem faciunt, qui in Ecclesia non creverunt, sed alio venientes itinere secum hæc in Ecclesiam, quæ in alia conversatione habuerant, intulerunt, amicti pallio et lumbos præcincti credunt se sanctæ Scripturæ fidem, non per spiritum, sed per litteram completuros. Nam si ad hoc ista præcepta sunt, ut taliter servarentur, cur non fiunt pariter que sequuntur, ut lucernæ in manibus ardentes una cum baculo teneantur? Habent suum ista mysterium, et intelligentibus ita clara sunt, ut ca magis, qua decct, significatione serventur. Nam in lumborum præcinctione castitas, in baculo regimen pastorale, in lucernis ardentibus boni fulgor operis (de quo dicitur,

forsitan cultum morem potius quam rationem sequentes, qui remotioribus habitant locis, et procul a cæteris degunt, unde hic habitus in Ecclesiis Gallicanis, ut tot annorum, tantorumque pontificum in alterum habitum consuetudo vertatur? Discernendi a plebe vel cæteris sumus doctrina, non veste, conversatione, non habitu, mentis puritate, non cultu. Nam si studere incipiamus novitati, traditum nobis a Patribus ordinem calcabimus, ut locum supervacuis superstitionibus faciamus. Rudes ergo fidelium mentes ad talia non debemus inducere. Docendi enim sunt potius quam ludendi, nec imponendum eorum est oculis, sed mentibus infundenda præcepta sunt. Erant quidem multa, que pro disciplina ecclesiahis ad alia devocamur.

Quod nulli sit ultima pænitentia deneganda.

XV. Agnovimus enim poenitentiam morientibus denegari, nec illorum desideriis abnui, qui obitus sui tempore hoc anima sua cupiunt remedio subveniri. Horremus (fateor) tantæ impietatis aliquem reperiri. ut de Dei pietate desperet : quasi non possit ad se quovis tempore concurrenti succurrere, et periclitantem sub onere peccatorum hominem perdere, quo se ille expediri desiderat, et liberari. Quid hoc, rogo, aliud est, quam morienti mortem addere, ejusque animam sua crudelitate, ne absoluta esse possit, occidere, cum Deus ad subveniendum paratissimus, invitans ad poenitentiam, sic promittat peccatori, inquiens: Quacunque die conversus suerit, peccata C ejus non reputabuntur ei (Ezeck. xvIII). Et iterum : Nolo mortem peccatoris, sed tantum convertatur, et vivat (Ibid.). Salutem ergo homini adimit, quisquis mortis tempore pœnitentiam denegarit, et desperat de clementia Dei, qui eum ad subveniendum morienti sufficere vel momento posse non credit. Perdidisset latro in cruce præmium, ad Christi dexteram pendens, si illum unius horæ pænitentia non invisset, cum esset in pœna, pœnituit, et per unius sermonis promissionem, habitaculum paralisi, Deo promittente, promeruit (Luc. xxIII). Vera ergo ad Deum conversio in ultimis positorum mente potius est æstimanda, quam tempore, Propheta hoc taliter asserente, Cum conversus ingemueris, tunc salvus eris (Ezech. xviii; xxxiii). Cum ergo Dominus sit cor- D dis inspector (1 Reg. xvi; Jer. xvii), quovis tempore non est deneganda pœnitentia postulanti, cum illi se obliget judici, cui occulta omnia noverit revelari.

Quod per gradus ecclesiasticos ad episcopatus debeat officium perveniri.

XVI. Ordinatos vero quesdam, fratres charissimi, episcopos, qui nullis ecclesiasticis ordinibus ad tantæ dignitatis fastigium fuerint instituti, contra Patrum decreta, hujus usurpatione, qui se hoc recognoscit fecisse, didicimus, cum ad episcopatum his gradibus, quibus frequentissime cautum est, debeat perveniri, ut minoribus initiati officiis ad majora firmentur, De-

opera vestra luceant) indicatur. Habent tamen istum A bet enim ante esse discipulus, quisquis doctor esse desiderat, ut possit docere quod didicit. Omnis vitte institutio hac ad id quo tendit se ratione confirmat. Qui minime litteris operam dederit, præceptor esse non potest litterarum. Qui non per singula stipen !ia creverit, ad emeritum stipendii ordinem non potest pervenire: solum sacerdotium inter ista, rogo, vilius est, quod facilius tribuitur, cum difficilius impleatur? Sed jam non satis est laicos ordinare, quos nullus fleci ordo permittit, sed etiam quorum crimina longe lateque per omnes pene sunt nota provincias, ordinantur. Daniel enim nuper missa relatione ex Orientalibus ad nos partibus, ab omni, quod tenuerat, virginum monasterio nefariis est objectionibus accusatus, multa de multis objecta flagitia. In quanam lastica, vel ipsius rei dicere ratione possemus, sed ab R teret terrarum parte quesitus est, ut si sue innocentiæ confideret, contra se judicium postulatum minime declinaret, missæ ad Arelatensem episcopum per Fortunatum subdiaconum nostrum præceptiones, ut ad judicium destinaretur episcopale. Tantis gravatus testimoniis, tanta facinorum accusatione pulsatus, sacrarum (ut dicitur) virginum pollutus incestu episcopus asseritur ordinatus. In nostris libelli scriniis continentur, quorum ad vos quoque exemplaria direximus. In pontificii dignitatem hoc tempore, quo ad causam dicendam missis a nobis litteris vocabatur, obrepsit. Sacro nomini absit injuria, facilius est ut hanc dignitatem tali dando ipse amiserit ordinator, quam eam obtineat ordinatus, cui convicto sociabitur, qui eum sibi credidit largiendo pontificium sociandum; qualis enim ipse sit, quisquis tales ordinarit, ostendit. His ergo in medium nunc deductis, cum plerique vestrum sint, qui apostolicze sedis statuta cognoverint nobiscum tempore aliquanto versati, ad disciplinæ normam, nostris conventa adhortationibus, omnia fraternitas vestra evocare festinet.

> Quod unaquæque provincia suo metropolitano debeat esse contenta.

XVII. Primum, ut juxta decreta canonum unaquaque provincia suo metrapolitano contenta sit, ut decessoris nostri data ad Narboneasem episcopum continent constituta, nec usurpationis locus alicui sacerdoti in alterius concedatur injuriam. Sit concessis sibi contentus unusquisque fimitibus. Alter in alterius provincia nihil præsumat, nec emeritis in suis Ecclesiis clericis peregrini et extranei, et qui ante ignorati sunt, ad exclusionem corum, qui bene de suorum civium merentur testimonio, præponantur, ne novum quoddam, de quo episcopi fiant, institutena videatur esse collegium.

Quod notentibus clericis vel populis nemo debent episcopus ordineri.

XVIII. Nullus invitis detur episcopus, cleri, plebis et ordinis consensus, et desiderium requiratur. Tunc alter de altera eligatur Ecclesia, si de civitatis ipsius clericis, cui est episcopus ordinandus, nullus dignus (quod evenire non credimus) potuerit inveniri; primum enim illi reprobandi sunt, ut aliqui de alienis Ecclesiis merito præferantur. Habeat unusquisque suc officia transegit estatem. In aliena stipendia minime alter obrepat, nec alii debitam alter sibi audeat vindicare mercedem. Sit facultas clericis renitendi, si se viderint prægravari, et quos sibi ingeri ex transverso cognoverint, non timeant refutare. Qui si non debitum præmium, vel liberum de eo, qui eos recturus est, debent habere judicium.

Oned ab illicitis sit ordinationibus abstinendum.

XIX. Abstineatur etiam ab illicitis ordinationibus: nullus ex laicis, nullus digamus, nullus qui sit viduæ maritus aut suerit, ordinetur, sed irreprehensibilis, et qualem elegit Apostolus (I Tim. 111; Levit. XXI; Il Tim. III), fiat. Per Moysen Dominus præcepit, virginem accipiat sacerdos uxorem, subsequitur et supplet Apostolus eodem locutus spiritu, unius uxoris virum debere episcopum consecrari. Ad hanc ergo eligantur formulam sacerdotes, et si quæ factæ sunt ordinationes illicitæ, removeantur, quoniam stare non possunt, nec discussionem nostram subterfugere poterunt : quamvis latere se æstiment, qualiter pervenerunt, ut nulla religionis reverentia obscuritate fuscetur. Non sit vana gloriatio palliatis, episcopalem morem, qui episcopi sunt, sequantur. Daniel, ut diximus, qui accusationem pontificali honore subterfugere se posse credidit, et ad fastigium tantum accusatores suos latendo pervenit, a sanctitatis vestræ cœtu interim se noverit segregatum, qui se nostro judicio debet abjicere, si conscientiæ suæ novit confidentiam se obtinere. Massiliensis vero Ecclesiæ sacerdotem, qui dicitur (quod dictu ne- C fas est) in necem fratris sui taliter gratulatus, ut huic qui eius sanguine cruentatus advenerat, portionem cum eodem habiturus occurreret, ex vestro eum audiendum collegio delegamus. Datum vii cal. Aug., Felice et Tauro conss.

Quod nulli sacerdoti cauones liceat ignorare.

XX. Cœlestinus universis episcopis per Apuleiam et Calabriam constitutis. Nulli sacerdotum suos liceat canones ignorare, nec quidquam facere, quod Patrum possit regulis obviare. Quæ enim a nobis res digna servabitur, si decretalium norma constituto-

fractum militire in Ecclesia, in qua sua per omnia a rum pro aliquorum libitu, licentia populis permissa, frangatur?

> Quod non conveniat, contemptis clericis Ecclesiarum, de laicis episcopos ordinare.

XXI. Audivimus quasdam propriis destitutas rectoribus civitates, episcopos sibi petere velle de laicis, tantumque fastigium tam vile credere, ut hoc his, qui non Deo, sed sæculo militaverunt, æstiment nos posse conferre: non solum male de suis clericis, in quorum contemptum hoc faciunt, judicantes, sed de nobis pessime, quos credunt hoc posse facere, sentientes, Quod nunquam auderent, si non quorumdam illic his consentiens sententia conniveret. Ita nihil, quæ frequentius sunt decreta, proficiunt : ut hoc, quasi nunquam de hac parte scriptum B fuerit, ignoretur, quid proderit per singula clericos stipendia militasse, et omnem egisse in dominicis castris ætatem : si qui his præfuturi sunt ex laicis requiruntur, qui vacantes sæculo, et omnem ecclesiasticum ordinem nescientes, saltu præpropero in alienum honorem ambiunt immoderata cupiditate transcendere, et in aliud vitæ genus calcata reverentia ecclesiasticæ disciplinæ transire? Talibus itaque, fratres charissimi, qui juris nostri, id est canonum gubernacula custodimus, necesse est obviemus; bisque fraternitatem vestram epistolis commonemus, ne quis laicum ad ordinem episcopatus admittat, et sinat fieri, unde et illum decipiat, et sibi causas generct, quibus reus constitutis decretalibus flat.

Quod docendus sit populus, non sequendus.

XXII. Docendus est populus, non sequendus, nosque, si nesciunt cos quid licent, quidve non licent commonere, non iis consensum præbere debemus. Quisquis vero conatus fuerit tentare prohibita, sentiet censuram sedis apostolicæ minime defuturam. Quæ enim sola admonitionis auctoritate non corrigimus, necesse est per severitatem congruentem regulis vindicemus. Per totas hoc ergo, quæ-propriis rectoribus carent, Ecclesias volumus innotescat: ut nullus sibi spe aliqua forsitan blanditus illudat. Datum xii cal. Augusti, Florentio et Dionysio conis. (An. Christi 429.)

# DECRETA LEONIS PAPÆ.

Leo, episcopus urbis Romæ, universis episcopis D sibi membrorum per dissimulationem compago non per Campaniam, Picenum, Tusciam et per universas \* constitutis in Domino salutem.

Ut nobis gratulationem facit Ecclesiarum status salubri dispositione compositus, ita non levi nos mærore contristat quoties aliqua contra constituta canonum, et ecclesiasticam disciplinam præsumpta, vel commissa cognoscimus, quæ si non, qua debemus, vigilantia resecemus, illi, qui nos speculatores esse voluit (Exech. xvIII; xxXIII), excusare non possumus, permittentes sincerum corpus Ecclesiæ, quod ab omni purum macula custodire debemus, ambientum improba contagione fœdari : cum ipsa congruat.

Ut nullus episcoporum servum alterius ad clericatus officium promovere præsumet.

L. Admittuntur passim ad ordinem sacrum, quibus nulla natalium, nulla morum dignitas suffragatur, et qui a dominis suis libertatem consequi minime potuerunt, ad fastigium sacerdotii, tanquam servilis vilitas hunc honorem capiat, provehuntur, et probari Deo posse creditur, qui domino suo necdum probare se potuit. Duplex itaque in hac parte reatus est, quod et sacrum ministerium talis consortii vilitate po'luitur, et dominorum, quantum ad illicitæ

<sup>\*</sup> Decst provincias vel ecclesias. Edit.

usurpationis temeritatem pertinet, jura solvuntur. A misericorditer tribuimus, ab eo Domino, qui multi-Ab his itaque, fratres charissimi, omnes vestræ provinciæ abstineant sacerdotes, et non tantum ab his, sed ab aliis etiam, qui originali aut alicui conditioni obligati sunt, volumus temperari : nisi forte eorum petitio aut voluntas accesserit, qui aliquid sibi in eos vindicant potestatis. Debet enim esse immunis ab aliis, qui divinæ militiæ suerit aggregandus : ut a castris dominicis, quibus nomen ejus ascribitur, nullis necessitatis vinculis abstrabatur.

Ut micunme ad sacerdorium, vel viduarum mariti vel habentes numerosa conjugia, promoti fuerint, ab omnibus ecclesiasticis officiis acceantur.

II. Qualis vero unicuique constiterit natalium honestas, et morum esse debeat sacri altaris ministerio sociandus, et Apostolo nos dorente, et divina præ- B ceptione didicinus, et canonum regulis, a quibus plerosque fratrum declinasse et penitus deviasse reperimus. Nam constat ad sacerdotium pervenisse viduarum maritos, quosdam ctiam quibus fuerint numerosa conjugia, et ad omnem licentiam vita liberior, ad secrum ordinem passim patefactis aditibus fuisse permissos, contra illam beati Apostoli vocem, qua talibus exclamat, dicens: Unius uxoris virum, et contra illud antiquæ legis præceptum, quo dicitur ct cavetur: Sacerdos virginem uxorem accipiat, non viduam, non repudiatam ( I Timot. m; Levit. xx1). llos ergo, quicunque tales admissi sunt, ab ecclesiasticis officiis et sacerdotali nomine, apostolicæ sedis auctoritate, jubemus arceri. Nec hoc enim sibi poterunt vindicare, cujus capaces per hoc quod illis c bus seminetur. obsisterat, non fuerunt. Hujus discussionis curam nobis specialiter vindicantes, ut si qua forsitan de his commissa sunt, corrigantur, nec liceat ultra committi. Et ne qua excusatio de ignoratione nascatur: quanquam ignorare nunquam licuerit sacerdotem quid canonum regulis fuerit definitum. Hæc ergo ad provincias vestras per Innocentium, Legitimum et Segetium fratres et coepiscopos nostros scripta direximus: ut quæ male pullulasse noscuntur, radicitus evellantur, et messem dominicam zizania nulla corrumpant. Ita enim fructum uberem, quæ sunt sincera, præstabunt, si ea, quæ natam segetem enecare consueverunt, diligentius amputentur.

Quod usuram non solum clerici exigere non debent, sed nec laici Christiani.

III. Nec hoc quoque prætereundum esse duximus, quosdam, lucri turpis cupiditate captos, usurariam exercere pecuniam, et senore velle ditescere, quod non dicam in eos qui sunt in clericali officio constituti, sed in laicos cadere, qui Christianos se dici cupiunt, condolemus, quod vindicari acrius in eos qui fuerint confutati decernimus, ut omnis peccandi opportunitas adimatur.

Ut clericus nec suo, nec alieno nomine senus exerceat. IV. Illud etiam duximus præmonendum, ut sicut non suo, ita non alieno nomine aliquis clericorum exercere fenus attentet : indecens enim est crimen suum commodis alienis impendere. Fenus autem hoc

solum aspicere et exercere debemus, ut quod hic

pliciter et in perpetuum mansura retribuet, recipcre valeamus.

Us si quis sacerdotum contra hac interdicta secrit. suo sit officio submovendus.

V. Hoc itaque admonitio nostra denuntiat, quod si quis fratrum contra hac constituta venire tentaverit, et prohibita fuerit ausus admittere, a suo se noverit officio submovendum, nec communionis nostræ futurum esse consortem, qui socius esse noluit disciplinæ. Ne quid vero sit, quod prætermissum a nobis forte credatur, omnia decretalia constituta tam beatæ recordationis Innocentii, quam omnium decessorum nostrorum, quæ de ecclesiasticis ordinibus, et canonum promulgata sunt disciplinis, ita a vestra dilectione custodiri debere mandamus, ut si quis in illa commiserit, veniam sibi deinceps noverit denegari. Data vi ld. Octobris, Maximo iterum et Paterno conss. (An. Christi 443).

Leo episcopus universis episcopis per Italiæ provincias constitutis in Domino salutem.

In consortium vos nostræ sollicitudinis advocamus, ut vigilantia pastorali, ne quid diabolicæ licere possit astutiæ, commissis vobis gregibus diligentius consulatis: ne is qui, Domini misericordia revelante, per nostram curam a nostris ovibus morbus abjicitur, necdum vobis præmonitis et adhuc quid agatur ignaris, per vestræ sedis pergat Ecclesias, et suarum furtim cuniculos inveniat latebrarum, ne quod a nobis in urbe exstinguitur, tenebrosis apud vos radici-

Quod plurimi Manichai vigitantia papa Leonis in urbe Roma detecti sint.

VI. Plurimos impietatis Manichææ sequaces et doctores in urbe investigatio nostra reperit, vigilantia divulgavit, auctoritas et censura coercuit. Quos potuinus emendare correximus : et ut damnarent Manichæum cum prædicationibus et disciplinis suis, publica in Ecclesia professione et manus suze subscriptione compulimus, et ita de voragine impietatis suæ confessos pænitentiam concedendo levavimus. Aliquanti vero, qui ita se demerserunt, ut nullum his auxiliantis posset remedium subvenire, subditi legibus secundum Christianorum principum constituta, ne sanctum gregem sua contagione polluerent, n per publicos judices perpetuo sunt exsilio relegati. Et omnia, que tam in Scripturis quan in occulis traditionibus suis habent profana vel turpia, ut nosset populus quid refugeret aut vitaret, oculis Christianæ plebis certa manifestatione probavimus, adeo ut ipse, qui eorum dicebatur episcopus, a nobis tentus proderet flagitiosa in suis mysticis, qua teneret, sicut gestorum vos series poterit edocere: ad instructionem enim vestram etiam ipsa direximus, quibus lectis, omnia quæ a nobis deprehensa sunt, nosse poteritis. Et quia aliquantos de his quos, ne absolverentur, arctior reatus involverat, cognovimus autugisse, banc ad dilectionem vestram epistolam misimus, ut effecta certior sanctitas vestra sollicitius agere dignetur, et cautius, necubi Manichau

perversitatis homines plebes vestras facultate ke- A Quod cuncta nobis per ordinem rerum per incarnadendi, et hujus sacrilegii possint invenire doctores. Aliter enim nobis commissos regere non possumus, nisi hos, qui sunt perditores et perditi, zelo fidei dominicæ persequamur, et a sanis mentibus, ne pestis lave latius divulgetur, severitate, qua possumus, abscindamus. Unde hortor dilectionem vestram, et obtestor, et moneo, ut qua debetis et potestis sollicitudine vigiletis ad investigandos eos, necubi occultandi se reperiant facultatem. Ut enim habebit a Deo dignæ remunerationis præmium, qui diligentius, quod ad salutem commissæ sibi plebis proficiat, fuerit exsecutus : ita ante tribunal Domini de reatu negligentiæ se non poterit excusare, quicunque plebem suam contra sacrilegæ persuasionis auctores noluerit custodire. Data m cal. Feb., Theodosio B EVIN et Albino vv. cc. conss. (An. Christi 444.)

Leo episcopus universis episcopis per Siciliam constitutis in Domino salutem .- Divinis præceptis et apostolicis monitis incitamur, ut pro omnium Ecclesiarum stata impigro vigilemus affectu, ac si quid usquam reprehensioni invenitur obnoxium, cleri sollicitudine aut ab ignorantiæ imperitia, aut a præsumptionis usurpatione revocemus. Manente enim dominicæ vocis imperio, quo beatissimus apostolus Petrus trina repetitione mysticæ sanctionis imbuitur, et Christi oves, qui Christum diligit, pascat (Joan. xxi), ipsius sedis, cui per abundantiam divinæ gratiæ præsumus, reverentia coarctamur, ut periculum desidiæ, quantum possumus, declinemus, ne professio summi Apostoli , qua se amatorem Do- C mini testatus est, non inveniatur in nobis, quia negligenter pascens toties commendatum gregem convincitur summum non amare pastorem.

#### Quod prohibeatur in die Epiphaniorum baptismum celebrari.

VII. Cum ergo mihi de charitatis vestræ actibus fraterna affectione sollicito certis indiciis innotuerit, vos in eo, quod inter sacramenta Ecclesiæ principale est, ab apostolicæ institutionis consuetudine discrepare, ita ut baptismi sacramentum numerosius in die Epiphaniæ, quam in Paschali tempore celebretur, miror vos, vel prædecessores vestros tam irrationabilem novitatem usurpare potuisse, et confuso temporis utriusque mysterio, nullam esse différentiam D crederetis inter diem quo adoratus est Christus a Hagis, et diem quo resurrexit Christus a mortuis. Quain culpam nullo modo potuissetis incidere, si unde consecrationem honoris accipitis, inde legem totius observantiæ sumeretis, et beati apostoli Petri sedes, quæ vobis sacerdotalis mater est dignitatis, esset ecclesiasticæ magistra rationis, a cujus vos regulis recessisse minore posset æquanimitate tolerari, si aliqua commonitionis nostræ increpatio præcessisset : nunc autem, quia non desperatur correctio, servanda est consuetudo: ut licet vix serenda sit in sacerdotibus excusatio, quæ prætendat inscientiam, malunus tamen et censuram necessariam temperare, et ratione vos apertissimæ veritatis instruere.

tionem Domini nostri satutis sacramenta digesta

VIII. Semper quidem in æterno consilio Dei mansit humani generis incommutabiliter præordinata reparatio, sed ordo rerum per Jesum Christum Dominum nostrum temporaliter gerendarum in incarnatione Verbi sumpsit exordium, unde aliud tempus est, quo annuntiante Angelo beata Virgo Maria fecundandam se per Spiritum sanctum credidit et concepit : aliud, quo salva integritate virginea puer editus exaltante gaudio coelestium ministrorum pastoribus indicatur: aliud, quo infans circumciditur: aliud. quo hostia pro eo legalis offertur : aliud, cum tres Magi claritate novi sideris incitati in Bethleem ab Oriente perveniunt, et adorant parvulum, mystica munerum oblatione venerantur (Matth. 11). Nec iid**em** sunt dies, quibus impio Herodi, ordinata divinitus in Ægyptum translatione, subtractus est, vel quibus ab Ægypto in Galilæam, mortuo persecutore, revocatus est. Inter has autem dispensationum varietates accedunt augmenta corporea, crescit Dominus, sicut Evangelista testatur (Luc. 1), profectibus ætatis et gratiæ, per dies Paschæ in templum Hierusalem cum parentibus venit, et cum abesset a societate redeuntium, sedens cum senioribus, et inter admirantes magistros disputans invenitur, rationemque mansionis suæ reddens : Quid est, inquit, quod quærebatis me? nesciebatis quod in his, quæ Patris mei sunt, oportet me esse (Luc. 11)? significans ejus se esse filium, cujus esset et templum. Jam vero, cum in annis majoribus apertius declarandus baptismum præcursoris sui Joannis expetiit, quid deitatis ejus remansit ambiguum, quando, baptizato Domino Jesu, Spiritus sanctus in columbæ specie super eum descendit et mansit, audita de cœlis Patris voce dicentis (Matth. III): Tu es filius meus dilectus, in te bene complacui? Quæ omnia ideo, quanta potuimus, brevitate perstrinximus, ut notum sit dilectioni vestræ universos Christi dies innumeris consecratos fuisse virtutibus, et in cunctis ejus actionibus sacramentorum mysteria coruscasse; sed aliter quidquid signis denuntiarit, aliter rebus impleri, nec quæcunque numerantur in operibus Salvatoris, ad tempus posse pertinere baptismatis. Nam si etiam illa, quæ post beati Joannis lavacrum a Domino gesta cognovimus, sub indiscreto honore colamus, omnia tempora continuatis erunt deputanda festis, quia omnia sunt plena miraculis. Verum quia spiritus sapientiæ et intellectus ita Apostolos et totius Ecclesiæ erudivit magistros, ut in Christiana observantia nihil inordinatum, nihil pateretur esse confusum, discernendæ sunt causæ solemnitatum, et in omnibus institutis Patrum principumque nostrorum rationabilis servanda distinctio, quia nonaliter unus grex, et unus pastor sumus, nisi, quemadmodum Apostolus docet (1 Cor. 1), idipsum dicamus omnes: Simus autem pertecti in eodem sensu et in eadem sapientia.

Quod in baptismo mors provenial intersectione peccati, et sepulturam triduanam imitetur trina demersio.

sulcro.

IX. Quamvis ergo et illa quæ ad humilitatem, et illa quæ ad gloriam pertinent Christi, in unum concurrent, eamdemque personam, totumque quod in illo et virtutis divinæ est, et infirmitatis humanæ ad nostræ reparationis tendat effectum : proprie tamen in morte crucifixi, et in resurrectione mortui-potentia baptismatis novam creaturam condit ex veteri, ut in renascentibus et mors Christi operetur, et vita, dicente beato apostolo Paulo: An ignoratis, quia quicunque haptizati sumus in Christo Jesu, in morte insius baptizati sumus (Rom. v1)? Consepulti enim sumus cum illo per baptismum in mortem : ut quomodo surrexit Christus a mortuis per gloriam Patris, ita et nos in novitate vitæ ambulemus. Si enim complantati facti sumus similitudini mortis ejus, simul et resurrectionis erimus, et cætera, quæ latius magister gentium ad commendandum sacramentum baptismatis disputavit, ut appareret ex hujus doctrinæ spiritu regenerandis filiis hominum et in Dei filios adoptandis illum diem, et illud tempus electum: in quo per similitudinem, formamque mysterii ea, quæ geruntur in membris his, quæ in ipso sunt capite, gesta congruerent, dum in baptismatis regula et mors intervenit interfectione peccati, et sepulturam triduanam imitatur trina demersio, et ab aquis elevatio resurgentis instar est de sepulchro. Ipsa igitur operis qualitas docet celebrandæ generaliter gratiæ diem legitimum eum esse, in quo orta est, et virtus muneris et species actionis, ad cujus rei confirmationem plu- C rimum valet, quod ipse Dominus Jesus Christus, posteaquam resurrexit a mortuis, discipulis suis, in quibus omnes Ecclesiarum præsules docebantur, et formam, et potestatem tradidit baptizandi, dicens: Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus Sancti (Matth. xxvIII). De quo utique eos etiam ante passionem potuisset instruere, nisi proprie voluisset intelligi, regenerationis gratiam ex sua resurrectione cœpisse. Additur sane huic observantiæ etiam Pentecostes ex adventu sancti Spiritus sacrata solemnitas, quæ de Paschalis festi pendet articulo. Et cum ad alios dies alia festa pertineant, hæc semper ad eum diem, qui resurrectione Domini est insignis, occurrit, porrigens quodaminodo auxiliantis gratiæ manum ad cos, quos a D mus, ut in mortis periculo, iu obsidionis discrimine, die Paschæ aut molestia infirmitatis, aut longinquitas Itineris, aut navigationis difficultas interclusit, invitans, ut quibuslibet necessitatibus impediti desiderii sui effectum dono sancti Spiritus consequantur. Ipse enim unigenitus Dei, in side credentium, et in virtute operum nullam inter se et Spiritum sanctum voluit esse distantiam, quia nulla est diversitas in natura, dicens. Rogabo ego Patrem, et alium Paracletum dabit vobis, ut vobiscum sit in æternum, spiritum veritatis (Joan. xiv). Et iterum: Paracletus autem Spiritus sauctus, quem mittet Pater meus in nomine meo, ille vos docebit omnia, et suggeret universa quecunque dixi vobis (Ibid.). Et iterum : Cum vonerit ille Spiritus veritatis, ille diriget vos in omnem

et ab aquis elevatio sit, relut resurrectio de se- A veritateni (Joan. xvi). Cum itaque veritas Christus sit (Joan. xiv), et Spiritus sanctus spiritus veritatis, nomenque Paracleti utrique sit proprium, non dissimile est festum, ubi unum est sacramentum.

> Quod beatus apostolus Petrus in die Pentecostes virorum tria millia baptizaverit.

> X. Hoc autem nos non ex nostra persuasione defendere, sed ex apostolica auctoritate servare satis idoneo probamus exemplo, sequentes beatum apostolum Petrum, qui in ipso die, quo omnem credentium numerum promissus Spiritus sancti replevit adventus, trium millium populum sua prædicatione conversum lavacro baptismatis consecravit, quod sancta Scriptura, quæ apostolorum Actus continet. fideli historia docet dicens: His auditis, compuncti sunt corde, et dixerunt ad Petrum et reliquos apostolos, Quid faciemus, viri fratres (Act. n)? Petrus vero ad illos: Pœnitentiam, inquit, agite, et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi, in remissionem peccatorum vestrorum, et accipietis donum sancti Spiritus. Vobis enim est repromissio, et filiis vestris, et omnibus qui longe sunt, quoscunque advocaverit Dominus Deus noster. Aliis etiam pluribus verbis testificatus est, et exhortaba:ur eos, dicens: Salvamini a generatione ista prava. Qui ergo receperunt sermonem ejus, baptizati sunt, et appositæ sunt in illa die animæ circiter tria millia.

> Quod hæc duo tempora, id est Pascha et Penteceste. ad baptizandum a Romano pontifice legitimu sunt præfixa.

XI. Unde quia manifestissime patet baptizandis in Ecclesia electis hæc duo tempora, de quibus locuti sumus, esse legitima, dilectionem vestratu monemus. ut nullos alios dies huic observantiæ misceatis.

Onod omni tempore hi, qui necessitate mortis urgentur, id est ægritudinis, obsidionis, persecutionis, et naufragii, debeant baptizari.

XII. Quia si sunt alia quoque festa, quibus multa in honorem Dei reverentia debeatur, principalis tamen, et maximi sacramenti custodienda nobis est mystica, et rationabilis exemplatio, non interdicta licentia, qua in baptismo tribuendo quolibet tempore periclitantibus subvenitur. Ita enim ad bas duas festivitates connexas sibimet, atque cognatas incolumium et in pacis securitate degentium libera vota differiin persecutionis angustiis, in timore naufragii nullo tempore hoc veræ salutis singulare præsidium cuiquam denegemus. Si quis autem Epiphanise festivitatem, quæ in suo ordine debito honore veneranda est, ab hoc æstimat privilegium babere baptismatis, quia hoc quidam putant quod in cadem die Dominus ad baptismum sancti Joannis accesserit, sciet illies baptismi aliam gratiam, aliam fuisse rationem, nec ad eamdem pertinuisse virtutem, qua per sanctum Spiritum renascuntur, de quibus dicitur, Qui non ex sanguine, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt (Joan. 1). Dominus enim nullius indigens remissione pecesti, nec querens remedium renascendi, sic voluit bantinari, quo-

mode et voluit circumcidi, hostiamque pro se emun- A dationis offerri: ut qui factus fuerat ex muliere, sic ut Apostolus ait, fieret et sub lege, quam non venerat solvere, sed implere, et implendo finire (Rom. x). Et sicut beatus apostolus prædicat dicens: Finis autem legis Christus ad justitiam onini credenti. Baptismi autem sui in se condidit sacramentum, quia in omnibus primatum tenens se docuit esse principium, et tunc regenerationis potentiam sanxit, quando de latere ipsius profluxerunt sanguis redemptionis, et aqua baptismatis. Sicut ergo Vetus Testamentum Novi testificatio fuit, et lex per Moysen data est, gratia autem, et veritas per Jesum Christum facta est : sic diversa sacrificia unam hostiam reformarunt, et multorum agnorum occisio illius immolatione finita est, de quo dicitur : Ecce agnus Dei, ecce R qui tollit peccatum mundi. Sic et Joannes, non Christus, sed Christi prævius; non sponsus, sed sponsi amicus, fuit adeo fidelis, et non sua quærens, sed quæ Jesu Christi, ut se profiteretur ad solvenda calceamenta pedum ejus indignum (Joan. 111; Matth. 111; Luc. 111): quoniam ipse quidem baptizaret in aqua in pænitentiam, ille autem baptizaturus esset in Spiritu sancto et igni, qui duplici potestate, et vitam redderet, et peccata consumeret. His itaque, fratres charissimi, tot ac tantis existentibus documentis, quibus omni ambiguitate submota evidenter agnoscitis in baptizandis electis, qui secundum apostolicam regulam, et exorcismis scrutandi, et jejuniis sanctificandi, et frequentibus sunt prædicationibus imbuendi, duo tantum tempora, id est Pascha, et Pentecosten, esse servanda. Hoc vestræ indicimus charitati, ut ab apostolicis institutis nullo ulterius recedatis excessu, quia inultum posthac esse non poterit, si quisquam apostolicas regulas in aliquo crediderit negligendas.

Ut de Sicilia terni semper annis singulis de episcopis ad diem tertium cal. Octobris Romam sociandi synodo indissimulanter occurrant.

XIII. Quarum illud primitus pro custedia concordissimæ unitatis exigimus, ut quia saluberrime a sanctis Patribus constitutum est binos in annis singulis debere esse conventus: terni semper ex vobis ad diem tertium calendarum Octobrium Romam, fraterno concilio sociandi indissimulanter concurrant, quoniam adjuvante gratia Dei facilius poterit provideri, ut in Ecclesiis Christi nulla scandala, nulli nascantur errores, cum coram beatissimo Petro apostolo id semper in commune tractandum sit, ut omnia ipsius constituta, canonumque decreta apud omnes Domini sacerdotes inviolata permaneant. flæc autem, quæ inspirante Domino vobis insinuanda credidimus, per fratres et coepiscopos nostros Vaccillum et Paschasinum ad vestram volumus notitiam pervenire, quibus referentibus cognoscamus, quam reverenter a vobis apostolicæ sedis instituta serventur. Data xu cal. Novemb., Calopodio et Ardabure couss. (An Christi 447.)

Quod omnis cujuslibet ordinis clericus, qui catholicam deserens harreticæ se communioni miscuerit: si ud Ecclesiam reversus fuerit, in eo gradu in quo erat, sine promotione permaneat.

XIV. Leo episcopus urbis Romæ Januario episcopo Aquileiensi.—Lectis fraternitatis tuæ litteris vigorem fidei tuæ, quem olim noveramus, agnovimus: congratulantes tibi, quod ad custodiam gregis Christi pastoralem curam vigilanter exsequeris, ne lupi, qui sub specie ovium subintrarunt, bestiali sævitia simplices quosque dilacerent, et non solum ipsi nulla correctione proficiant, sed etiam ea quæ sunt sana, corrumpant : quod ne viperea possit obtinere fallacia, dilectionem tuam duximus commonendam, insinuantes ad anima periculum pertinere, si quisquam de his qui a nobis in hareticorum atque schismaticorum sectam delapsis, et se utcunque hæreticæ communionis contagione macularit, resipiscens in communione catholica sine professione legitimæ satisfactionis habeatur. Saluberrimum enim, et spiritalis me dicinæ utilitate plenissimum est, ut sive presbyteri, sive diaconi, vel subdiaconi, aut cujuslibet ordinis clerici, qui se correctos videri volunt, atque ad catholicam fidem, quam jampridem amiserant, rursum reverti ambiunt, prius errores suos, et ipsos auctores erroris damnari a se sine ambiguitate fateantur, ut sensibus pravis etiam peremptis nulla sperandi supersit occasio, nec ullum membrorum talium possit societat. violari, cum per omnia illis professio propria coeperit obviare. Circa quos etiam illam canonum constitutionem præcipimus custodiri, ut in magno habeant beneficio, si adempta sibi onini spe promotionis, in quo inveniuntur ordine, stabilitate perpetua maneant: si tamen iterata tinctione non fuerint maculati. Non levem apud Dominum noxam incurrit, qui de talibus ad sacros promovendos ordines judicarit; quod si cum grandi examinatione promotio conceditur inculpatis, multo magis non debet licere suspectis. Proinde dilectio tua, cujus devotione gaudemus, jungat curam suam dispositionibus nestris, et det operam, ut circumspecte ac velociter impleantur, quæ ad totius Ecclesiæ incolumitatem, et laudabiliter suggesta sunt, et salubriter ordinata. Non autem dubitet dilectio tua, nos, si (quod non arbitramur) neglecta fuerint, quæ pro custodia canonum, et pro fidei in tegritate decernimus, vehementius commovendos, quia inferiorum ordinum culpæ ad nullos magis referendæ sunt, quam ad desides negligentesque rectores: qui multam sæpe nutriunt pestilentiam, dum necessariam dissimulant adhibere medicinam. Data ın cal. Januarii, Alypio et Ardabure conss.

Leo Rustico episcopo Narbonensi. Subditis responsionibus, et ad ejusdem consulta rescriptis.

Epistolas fraternitatis tuæ, quas Hermes archidiaconus detulit, libenter accepi. Diversarum quidem causarum connexione multiplices, sed non ita patientiæ legentis onerosas, ut aliquid earum inter concurrentes undique sollicitudines fuerit prætermissum. Unde totius sermonis tui allegatione concepta, et gestis, quæ in episcoporum honoratorumque examine confecta sunt, recensitis, Sabiniano et Leoni, presbyteris actionis tuæ intelleximus fiductam defuisse, nec eis justam superesse querimoniam, qui se A nulia possunt ratione compelli, ita multa sunt, quie ab inchoatis disceptationibus sponte subtraxerunt. Circa quos quam formam, quamve mensuram debeas tenere justitiæ, tuo relinquo moderamini. Suadens tamen charitatis hortatu, ut sanandis ægris spiritalem debeas adhibere medicinam, et dicente Scriptura : Noli esse nimium justus (Eccl.vn), mitius agas cum eis, qui zelo pudicitie videntur modum excessisse vindictæ, ne diabolus qui decepit adulteros, de adulterii exsultet ultoribus. Miror autem dilectionem tuam in tantum scandalorum quacunque occasione nascentium adversitate titubare, ut vacationem episcopatus laboribus præoptare te dicas, et malle in silentio atque otio vitam degere, quam in his, quæ tibi commissa sunt, permanere, dicente vere Domino, Beatus: qui perseveravit usque in finem (Matth. x), unde erit B beata perseverantia, nisi de virtute patientiæ? Nam secundum apostolicam pradicationem: Omnes, qui voluerint in Christo pie vivere, persecutionem patientur (II Tim. 111), quæ non in eo tantum computanda est, quod contra Christianam pietatem aut ferro, aut ignibus agitur, aut quibuscunque suppliciis: cum persecutionum sævitiam suppleant et dissimilitudines morum, et contumaciæ inobedientium, et malignarum tela linguarum. Quibus conflictationibus cum omnia semper membra pulsentur, et nulla piorum portio a conflictatione sit libera, ita ut periculis nec otia careant, nec labores. Quis inter fluctus maris navem diriget, si gubernator abscedat? Quis ab insidiis luporum custodiet oves, si pastorum cura non vigilet (Joan. x)? Quis denique latronibus obsistet et furibus, si speculatorem in prospectu explorationis locatum ab intentione sollicitudinis amor quietis abducat (Ezech. m)? Permanendum ergo est in opere credito et in labore suscepto. Constanter tenenda est justitia, et benigne præstanda elementia. Odio habeantur peccata, non homines. Corripiantur tumidi, tolerentur infirmi, et quod severius castigari necesse est, non sævientis plectatur animo, sed medentis. At si vehementior tribulatio incubuerit, non ita expavescamus, quasi illi adversitati propriis viribus resistendo, cum et consilium nostrum, et fortitudo sit Christus, ac sine quo nihil possumus, per ipsum cuncta possumus, qui confirmans prædicatores Evangelii, et sacramentorum ministros: Ecce ego (inquit) vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi (Matth. ult.). Et iterum : Hæc (inquit) locutus sum vobis, ut in me pacem habeatis: in hoc autem mundo tribulationem habebitis, sed confidite, quia ego vici mundum (Joan. xvi). Quæ pollicitationes quia sine dubio manifestæ sunt, pullis debemus scandalis infirmari, ne electioni Dei videamur ingrati, cujus tam patentia sunt adjutoria, quam vera promissa. De consultationibus autem dilectionis tuæ, quas separatim conscriptas archidiaconus tuus detulit, quid sentiendum sit inter præsentes opportunius quæreretur, si nobis conspectus tui copia proveniret; nam cum quædam interrogationis modum videantur excedere, intelligo eas colloquiis aptiores esse, quam scriptis. Quia sicut quædam sunt, quæ

aut pro consideratione ætatum, aut pro necessitate rerum oporteat temperari : illa semper conditione servata, ut in his, quæ vel dubia fuerint aut obscura, id noverimus sequendum, quod nec præceptis Evangelicis contrarium, nec decretis sanctorum inveniatur adversum

Incipiunt ad inquisitiones ejusdem episcopi subjecta responsa.

Quod non habeantur emscopi, quos nec clerus elegit, nec populus exquisivit, nec provinciales episcopi consecrarunt : si qui tamen clerici ab his pseudoepiscopis ordinantur, rata potest ordinatio talis existere.

XV. Nulla ratio sinit ut inter episcopos habeantur, qui nec a clericis sunt electi, nec a plebibus expetiti, nec a comprovincialibus episcopis cum metropolitani judicio consecrati. Unde cum sæpe quæstio de male accepto honore nascatur, quis ambigat, nequaquam ab istis esse tribuendun, quod non doceatur fuisse collatum? Si qui autem clerici ab istis pseudoepiscopis in eis Ecclesiis ordinati sunt, qua ad proprios episcopos pertinebant, et ordinatio eorum consensu et judicio præsidentium facta est, potest rata haberi : ita ut in ipsis Ecclesiis perseverent. Aliter autem vana habenda est consecratio, quæ nec loco fundata est, nec auctoritate munita.

Quod presbyteri, aut diacont, si in aliquo crimine prolapsi suerint, non possint per manus impositionem pænitentiæ remedium consequi.

XVI. Alienum est a consuetudine ecclesiastica, ut qui in presbyterali honore aut diaconii gradu fuerint consecrati, hi pro crimine aliquo suo per manus impositionem remedium accipiant pænitendi: quod sine dubio ex apostolica traditione descendit, secundum quod scriptum est, Sacerdos si peccaverit, quis orabit pro illo (I Reg. 11)? Unde hujusmodi lapsis ad promerendam misericordiam Dei privata est expetenda secessio: ubi illis satisfactio, si fuerit digna, sit etiam fructuosa.

Quod diaconi, sicut episcopus et presbyter, cessare debent ab opere conjugati : non tamen repudiare conjugia.

XVII. Lex continentiæ eadem est altaris ministris, quæ episcopis, atque presbyteris, qui cum essent laici, sive lectores, licito et uxores ducere, et filios procreare potuerunt : sed cum ad prædictos pervenerint gradus, coepit eis non licere quod licuit. Unde ut de carnali siat spiritale conjugium, oportet cos nec dimittere uxores, et quasi non habeant sic habere, quo et salva sit charitas connubiorum, et cesset operatio nuptiarum.

Quod alind sit uxor, alind concubina, nec erret quisguis filiam suam in matrimonium concubinam kubenti tradiderit.

XVIII. Non omnis mulier viro juncta uxor est viri, quia nec omnis filius hæres est patri. Nuptiarum autem fædera inter ingenuos sunt legitima, et inter æquales, et multo prius hoc ipsum Domino constituente, quam initium Romani juris existeret. Itaque aliud est uxor, aliud concubina : sicut aliud ancilla, aliud libera. Propter quod etiam Apostolus

cretionem, testimonium ponit ex Genesi (cap. xx1), ubi dicitur Abrahæ: Ejice ancillam, et silium ejus, nou enim hæres erit filius ancillæ cum filio meo Isaac. Unde cum societas nuptiarum ita ab initio constituta sit, ut præter sexuum conjunctionem, quæ haberet in Christi et Ecclesiæ sacramentum, dubium non est eam mulierem non pertinere ad matrimonium, in qua docetur nuptiale non fuisse mysterium. Igitur cujuslibet loci clericus, si filiam suam viro habenti concubinam in matrimonium dederit, non ita accipiendum est, quasi eam conjugato dederit, nisi forte illa mulier et ingenua facta, et dotata legitime, et publicis nuptiis honestata videatur. Paterno arbitrio viris junctæ carent culpa, si mulieres, quæ a viris habebantur, in matrimonio non fuerunt, quia R aliud est nupta, aliud concubina.

#### Quod non sit conjugii duplicatio, quando uncilla relicta uxor assumitur.

XIX. Ancillam a toro abjicere, et uxorem certæ ingenuitatis accipere, non duplicatio conjugii, sed profectus est honestatis. Culpanda est sane talium negligentia, sed non penitus deserenda: ut crebris cohortationibus incitati, quod necessario expetiverunt fideliter exsequantur. Nemo enim desperandus est dum in hoc corpore constitutus est, quia nonnunquam quod diffidentia ætatis differtur, consilio maturiore perficitur.

De communione privatis, et ita defunctis.

XX. Horum causa Dei judicio reservanda est, in C cujus manu fuit, ut talium obitus usque ad communionis remedium non differatur. Nos autem quibus viventibus non communicavimus, mortuis communicare non possumus.

#### De kis qui pænitentiam agere differunt.

XXI. Dissimulatio hæc potest non de contemptu esse remedii, sed de metu gravius delinquendi. Unde pœnitentia, quæ dilata est, cum studiosius petita foerit, non negetur: ut quoquo modo ad indulgentiæ medicinam anima vulnerata perveniat.

Quod oporteat eum, qui pro illicitis veniam poscit, etiam multis licitis abstinere.

XXII. Aliad quidem est debita justa reposcere, aliud propria perfectionis amore contemnere, sed illicitorum veniam postulantem oportet etiam a licitis abstinere, dicente Apostolo: Omnia licent, sed non omnia expedient (I Corint. vi). Unde si poenitentes habent causam, quam negligere forte non debeant, melius expetit quis ecclesiasticum, quani forense judicium.

Quod pænitenti nulla lucra negotiationis exercere conveniat.

XXIII. Qualitas lucri negotiantem aut excusat aut arguit, quia est honestus quæstus, et turpis. Verumtamen pernitenti utilius dispendia pati, quam periculis negotiationis obstringi, quia difficile est inter ementis vendentisque commercium non intervenire poccatum.

(Gal. 14) ad manifestandum hacum pers marum dis- A Quod ad militiam sacularem post panitentiam regire non debeat.

> XXIV. Contrarium est omnino ecclesiasticis regulis post pernitentiæ actionem redire ad militiam sæcularem, cum Apostolus dicat : Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus (II Tim. 11). Unde non est liber a laqueis diaboli, qui se militia man dana voluerit implicare.

> Quod adolescens, si, urgente quocunque periculo, pxnitentium gessit, et se non continet, uxoris potest remedio sustineri.

> XXV. In adolescentia constitutus, si, urgente aut meta mortis, aut captivitatis periculo, pœnitentiam gessit, et postea timens lapsum incontinentiæ. venialis cepulam uxoris elegit, ne crimen fornicationis in urreret, rem videtur fecisse venialem, si præter conjugium nullam omnino cognoverit. In quo tamen non regulam constituimus, sed quid sit tolerabilius æstimamus : nam secundum veram cognitionem nihil magis ei congruit, qui pœnitentiam gessit, quam castitas perseverans, et mentis et corporis.

Quod si quis propositum monachi deserverit, publicæ sit penitentiæ satisfactione purgandus

Propositum monachi proprio arbitrio aut voluntate susceptum, deseri non potest absque peccato. Quod enim quis vovit Deo, debet et reddere. Unde qui relicta singularitatis professione, ad militiam vel ad nuptias devolutus est, publicæ pænitentiæ satisfactione purgandus est, quia etsi innocens militia, et honestum potest esse conjugium, electionem meliorem deseruisse transgressio est.

Quod puellæ, quæ non coactæ, sed voluntate propria rirginitatis propositum susceperunt, delinquant, cum nupserint, etsi nondum fuerant consecratæ.

XXVII. Puellæ, quæ non parentum coactæ imperio, sed spontaneo judicio virginitatis propositum atque habitum susceperunt, si postea nuptias eligunt, prævaricantur, etiamsi nondum eis gratia consecrationis accessit : cujus utique non fraudarentur munere, si in proposito permanerent.

De his quibus dubium est, utrum baptismum perceperint, necesse est ut renascantur.

XXVIII. Si nulla exstant indicia inter propinquos, aut familiares, nulla inter clericos, aut vicinos, quibus hi, de quibus quæritur, baptizati fuisse doceantur, agendum est, ut renascantur, ne manifeste po-D reant, in quibus quod non ostenditur gestum, ratio non sinit, ut videatur iteratum. Qui autem possunt meminisse, quod ad ecclesiam veniebant cum parentibus suis, possunt recordari an quod eorum parentibus dabatur, acceperint : sed si hoc etiam ab ipsa memoria alienum est, conferendum eis videtur, quod collatum esse nescitur, quia non temeritas intervenit præsumptionis, ubi est diligentia pietatis.

Quod eos, qui se baptizatos agnoscunt, sed in qua fide nesciunt, per manus impositionem suscipi con-

XXIX. Hi autem, de quibus scripsisti, qui se baptizatos sciunt, sed cujus lidei fuerint, qui eos baptizaverunt, se nescire profitentur : quoniam quolibet modo formam baptismatis acceperunt, baptizandi non sunt, A mus ita dicere, non de parvo animi dolore procedit. sed per manus impositionem virtutem Spiritus sancti, quam ab hæreticis accipere non potuerunt, catholicis copulandi sunt.

De his qui convivio gentilium et escis immolatitiis usi

XXX. Si convivio solo gentilium et escis immolatitiis usi sunt, possunt jejuniis et manus impositione purgari, ut deinceps ab idolothytis abstinentes sacramentorum Christi possint esse participes. Si autem aut idola adoraverunt, aut homicidiis vel fornicationibus contaminati sunt, ad communionem eos nisi per pænitentiam publicam non oportet admitti. Quod semper Thessalonicensis antistes vices apostolicæ sedis impleverit.

Thessalonicensi.—Quanta fraternitati tuze a beatissimi Petri apostoli auctoritate commissa sint, et qualia etiam nostro tibi favore sint credita, si vera ratione perspiceres, et justo examine ponderares, multum possemus de injunctæ tibi sollicitudinis devotione gaudere. Quoniam sicut præcessores mei præcessoribus tuis, ita etiam ego dilectioni tuæ, priorum secutus exemplum, vices mei moderaminis delegavi: ut curam, quam universis Ecclesiis principaliter ex divina institutione debemus, imitator nestræ mansuetudinis adjuvares, et longinquis a nobis provinciis præsentiam quodammodo nostræ visitationis impenderes, et continenti, opportunoque prospectu promptum tibi esset agnoscere, quid in quibusque rebus vel tuo studio componeres, vel nostro judicio C reservares. Nam cum majora negotia, et difficiliores causarum exitus liberum tibi esset sub nostræ sententiæ exspectatione suspendere, nec ratio tibi, nec necessitas fuit in id, quod mensuram tuam excederet, deviandi. Abundant enim apud te monitorum scripta nostrorum, quibus te de omnium actionum temperantia frequenter instruximus, ut commendatas tibi Christi Ecclesias per exhortationem charitatis ad salubritatem audientiæ provocares : quia etsi plerumque existunt inter negligentes, vel desides fratres, quæ oporteat majore auctoritate curari, sic tamen adhibenda est correptio, ut semper sit salva dilectio. Unde et beatus apostolus Paulus ad ecclesiasticum regimen Timotheum imbuens dicit : Seniorem ne increpaveris, sed obsecra ut patrem, juvenes ut D fratres, anus ut matres, juvenculas ut sorores in omni castitate (I Timot. v). Quae moderatio, si quibuscunque inferioribus membris ex apostolica institutione debetur, quanto magis fratribus et coepiscopis nostris sine offensione reddenda est, ut licet nonnunquam accidant, quæ in sacerdotalibus sunt reprehendenda personis: plus tamen erga corrigendos agat benevolentia quam severitas, plus cohortatio quam commotio, plus charitas quam potestas. Sed ab his, qui quæ sua sunt quærunt, non quæ Christi Jesu (Philip. 11), facile ab hac lege disceditur, et dum dominari magis quam consulere subditis placet, honor inflat superbiam, et quod provisum est ad concordiam, tendit ad noxam, quod, ut necesse habe-

Meipsum enim quodammodo trahi in culpam sentio. cum te a traditis tibi regulis immodice discessisse cognosco, qui si tuæ æstimationis parum diligens eras, meæ saltem famæ parcere debuisti : ne, quæ tuo tantum facta sunt animo, nostro viderentur gesta judicio. Relegat fraternitas tua paginas nostras. omniaque ad tuos emissa majores apostolicæ sedis præsulum scripta percurrat, et vel a me, vel a præcessoribus meis inveniet ordinatum, quod a te cognovimus esse præsumptum. Venit namque ad nos cum episcopis provinciæ suæ frater noster Atticus, veteris Epiri metropolitanus antistes, et de indignissima afflictione, quam pertulit, lacrymabili actione conquestus est, coram astantibus diaconibus tuis: XXXI. Leo episcop. urbis Romæ Anastasio episc. B qui querelis flebilibus nihil contra referendo, ea, que nobis ingerebantur, side non carere monstrabant. Legebatur quoque in litteris tuis, quas iidem diaconi tui detulerunt, quod frater Atticus Thessalonicam venisset, quodque consensum suum etiam scripturæ professione signasset, ut de illo non afiud a nobis posset intelligi, quam proprii arbitrii, et spontaneze devotionis fuisse, quod venerat, quodque chartulam de obedientiæ sponsione conscripserat: in cujus tamen chartulæ mentione signum prodebatur injuriæ. Non enim necessarium fuerat, ut obligaretur scripto, qui obedientiam suam ipso jam voluntarii adventus probabat officio, unde deplorationibus supradicti hæc verba epistolæ tuæ testimonium præbuerunt, et per hoc, quod non est tacitum, nudatum est illud, quod silentio fuerat adopertum, aditam scilicet Illyrici præfecturam, et sublimissimam inter mundanos apices potestatem in exhibitionem insontis antistitis incitatam, ut missa exsecutione terribill, quæ omnia sibi officia publica ad effectum præceptionis adjungeret, a sacris Ecclesiæ adytis nullo vel falso insimulatus crimine extraheretur sacerdos : cui non ob molestiam agritudinis, non ob sævitiam hiemis darentur induciæ, sed iter aspe rum, et periculis plenum per invias nives agere cogeretur, quod tanti laboris, tantique discriminis fuit, ut ex his, qui episcopum comitati sunt, quidam desecisse dicantur. Multum stupeo, frater charissime, sed et plurimum doleo, quod in eum, de quo nihil amplius indicaveras, quam quod evocatus adess differret, et excusationem insirmitatis obtenderet. tam atrociter et tam vehementer potueris comm veri : præsertim cum, etiamsi tale aliquid mereretur, exspectandum tibi fuerat, quid ad tua consulta rescriberem. Sed ut video bene de meis moribus existimasti, et quam civilia pro conservanda sacerdotali concordia responsurus essem, verissime providisti. Et ideo motus tuos exsequi sine dissimulatione properasti : ne, cum moderationis nostra aliud disponentia scripta sumpsisses, faciendi id, quod factum est, licentiam non haberes. Au forte aliquod tibi facinus innotuerat, et metropolitanum episcopum novi apud so criminis pondus umchet? At hoc quidem alienum ab illo esso etiam ta nihil ci objiciendo confirmas, sed ctiam si quid graye intelerandumque committeret, nostra erat exspectanda A et fiat minus religiosa, quam convenit, cui non licensura: ut nil prius ipse decerneres, quam quod nobis placere cognosceres. Vices enim nostras ita tuæ credidimus charitati, ut in partem sis vocatus sollicitudinis, non in plenitu linem potestatis: unde sicut multum nos ea, quæ a te pie sunt curata, lætificant; ita nimium ea, quæ sunt perperam gesta, contristant : et necesse est post multarum experimenta causarum sollicitius prospici, et diligentius præcaveri, quatenus per spiritum charitatis et pacis, ounis materia scandalorum de Ecclesiis Domini, quas tibi commendavimus, auferatur, præeminente quidem in illis provinciis episcopatus tui fastigio, sed amputato totius usurpationis excessu.

Ut metropolitanis sua jura serventur.

XXXII. Igitur secundum sanctorum Patrum canones, spiritu Dei conditos et totius mundi reverentia consecratos, metropolitanos singularum provinciarum episcopos, quibus ex delegatione nostra fraternitatis tuæ cura prætenditur, jus traditæ sibi antiquitus dignitatis intemeratum habere decernimus : ita ut a regulis præstitutis nulla aut negligentia, aut præsumptione discedant.

Ut a metropolitanis non laici, non bigami, non viduarum mariti, sed irreprehensibiles ordinentur episcopi.

XXXIII. In civitatibus, quarum rectores obierint, de substituendis episcopis hæc forma servetur, ut is qui ordinandus est, etiamsi bonæ vitæ testimonio fulciatur, non laicus, non neophytus, nec secundæ ( conjugis sit maritus, aut qui unam quidem habeat, vel habuerit, sed quam sibi viduam copularit. Sacerdotum enim tam excellens est electio ut hæc, quæ in affis membris Ecclesiæ non vocantur ad culpam, in illis tamen habeantur illicita.

#### Qued subdiaconis carnale connubium denegetur.

XXXIV. Nam cum extra clericorum ordinem constitutis nuptiarum societati et procreationi filiorum studere sit liberum arbitrium, ad exhibendam tamen perfecta continentiæ puritatem, ne subdiaconis quidem connubium carnale conceditur, ut et qui habent, sint tanquam non habentes (I Corinth. vii), et qui non habent, permaneant singulares. Quod si in hoc ordine, qui quartus est a capite, dignum est custodiri, quanto magis in primo, vel secundo, tertiove D servandum est, ne aut levitico, aut presbyterali bonore, aut episcopali excellentia quisquam idoneus astimetur, qui se a voluptate uxoris necdum frenasse detegitur!

Ut nullus invitis ordinetur autistes.

XXXV. Cum ergo de summi sacerdotis electione tractabitur, ille omnibus præponitur, quem cleri, plebisque consensus concorditer postularint : ita ut si in aliam forte personam partium se vota diviserint, metropolitani judicio is alteri præponatur, qui majoribus et studiis juvatur, et meritis, tantum ut nullus invitis et non petentibus ordinetur, ne civitas episcopum non optatum aut contemnat, aut oderit,

cuerit habere, quem voluit.

Ut metropolitanus Epiri de electo, quem est ordina-turus episcopum, ad Thessalonicensem pontificem referat, et de metropolitano electo similiter provinciales episcopi.

XXXVI. De persona autem consecrandi episcopi, et de cleri, plebisque consensu metropolitanus eniscopus ad fraternitatem tuam referat, quodque in provincia bene placuit scire te faciat, ut ordinationem rite celebrandam tua quoque firmet auctoritas. quæ rectis dispositionibus nihil moræ, aut difficultatis debebit afferre, ne gregibus Domini diu desit cura pastorum.

Metropolitano vero defuncto, cum in locum ejus R alius fuerit subrogandus, provinciales ebiscopi ad civitatem metropolim convenire debebunt, ut omnium clericorum, atque omnium civium voluntate discussa, ex presbyteris ejusdem Ecclesiæ, vel ex diaconis optimus eligatur. De cujus nomine ad tuam notitiam provinciales referant sacerdotes, impleturi vota poscentium, cum quod ipsis placuit, tibi quoque placuisse cognoverint. Sicut enim justas electiones nullis dilationibus volumus fatigari, ita nihil permittimus te ignorante præsumi.

Ut bina per annum provincialia episcoporum concilia celebrentur; et si res difficilis emerserit, nec suerit Thessalonicensis episcopi judicio terminata, ad Romanum referalur anlistitem.

XXXVII. De conciliis autem episcopalibus non aliud indicimus, quam sancti Patres salubriter ordinarunt, ut scilicet bini conventus per annos singulos habeantur, in quibus de omnibus querelis quæ inter diversos Ecclesiæ ordines nasci assolent, judicetur: ac si forte inter ipsos, qui præsunt, de majoribus (quod absit) peccatls causa nascitur, quæ provinciali nequeat examine diffiniri, fraternitatem tuam de totius negotii qualitate metropolitanus curabit instruere, ut si coram positis partibus nec tuo fuerit res sopita judicio, ad nostram cognitionem, quidquid illud est, transferatur.

Ut si quis episcopus suam deserens civitatem, majorem sedem ambitus causa petierit, nec illam obtinere po-terit, et sua carere debebit.

XXXVIII. Si quis autem episcopus, civitatis suze mediocritate despecta, administrationem loci celebrioris ambierit, et ad majorem se plebem quacunque ratione transtulerit, a cathedra quidem pellatur aliena, sed carebit et propria, ut nec illis præsideat, quos per avaritiam concupivit, nec illis quos per superbiam sprevit. Suis igitur terminis quisque contentus sit, nec supra mensuram juris sui affectet augeri.

Ut nullus alienum clericum sollicitare, vel tenere præsumal, suo episcopo non præbente consensum

XXXIX. Atienum clericum, invito episcopo ipsins, nemo suscipiat, nemo sellicitet, nisi forte ex placito charitatis id inter dantem, accipientemque convenerit. Nam gravius injuriæ reus est, qui de fratris Ecclesia id, quod est utilius, aut pretiocius audet vel abjicere, vel tenere. Itaque si intra provinciam res

tropolitauus redire compellet. Si autem longius recessit, tui præcepti auctoritate revocabitur, ut nec cupiditati, nec ambitioni occasio relinguatur.

. Ut in evocandis provincialibus episcopis a Thessulonicense pontifice moderatio conservetur, ne sub hoc colore sacerdotalis honor contumelus addicatur, nec amplius quam bini de provinciis episcopi, quos metropolitani probaverint, dirigantur.

XL. In evocandis autem a te episcopis moderatissimum esse te volumus, ne per majoris diligentiæ speciem fraternis gloriari videaris injuriis. Unde si causa aliqua major erit, ob quam rationabile, ac necessarium sit fraternum advocare conventum, binos de singulis provinciis episcopos, quos metropolitani crediderint esse mittendos, ad fraternitatem tuam venire sufficiat.

Ut non amplius a statuto concilii tempore, quam dies xv remorentur episcopi, et si inter cos fuerit obortu contentio, cunctu Romano pontifici sub gestorum insinuatione pundantur: ut ab eo quod Deo placuerit,

XLI. Ita ut a præstituto tempore non ultra 15 dies, qui convenerint, non retardentur. Si autem in eo quod cum fratribus tractandum definiendumve credideris, diversa eorum fuerit a tua voluntate sententia, ad nos omnia sub gestorum testilicatione ferentur, ut remotis ambiguitatibus, quod Deo placeat decernatur. Ad hunc enim finem omnem affectum nostrum curamque dirigimus, ut quod ad unitatem concordiæ, et quod ad custodiam pertinet disciplinæ, nulla dissensione violetur, nulla desidia negligatur. C Et te igitur, frater dilectissime, et eos fratres nostros, qui de tuis offenduntur excessibus, cum tamen non similis sit omnibus materia querclarum, hortor et moneo, ut quæ pie sunt ordinata, salubriterque disposita, nulla concertatione turbentur, nemo quod saum est quarat, sed quod alterius (I Cor. x). Et sicut ait Apostolus, unusquisque vestrum proximo suo placeat in bonum ad ædificationem (Rom. xv). Non enim poterit unitatis nostræ firma esse compago, nisi nos ad inseparabilem soliditatem vinculum charitatis astrinxerit: quia sicut in uno corpore multa membra habemus, omnia autem membra non eumdem actum habent; ita multi unum corpus sumus in Christo, singuli autem alter alterius membra. Connexio totius corporis unam sanitatem, unam pulchri- D recipiat unusquisque quod proprium est. tudinem facit. Et hæc quidem connexio totius corporis unanimitatem requirit, sed præcipue exigit concordiam sacerdotum, quibus etsi dignitas communis non est, tamen ordo generalis est. Quonjain et inter beatissimos apostolos in similitudine honoris fuit quædam discretio potestatis, et cum omnium par esset electio, uni tamen datum est ut exteris præemineret. De qua forma episcoporum quoque est orta distinctio. Et magna ordinatione previsum est, ne omnes sibi omnia vindicarent, sed essent in singulis provinciis singuli, quorum inter fratres haberetur prima sententia, et rursum quidam in majoribus urbibus constituti sollicitudinem ejus susciperent ampliorem, per quos ad unam Petri sedem universalis

agitur, transfugam elericum ad Ecclesiam suam me- y Ecclesiæ cura conflueret, et nihil usquam a suo capite dissideret. Qui ergo scit se quibusdam præpositum, non moleste ferat aliquem sibi esse prælatum. sed obedientiam, quam exigit, etiam inse dependat, et sieut non vult gravis oneris sarcinam ferre, ita non audeat alii importabile pondus imponere. Discipuli enim sumus humilis et mitis magistri, dicentis : Discire a me, quia mitis sum et humilis corde, et invenietis requiem animabus vestris; jugum enim meum suave est, et onus meum leve est (Matth. Mi. Quod quomodo experientur, nisi et illud in observantiam veniat, quod idem Dominus ait : Qui major est vestrum, erit minister vester (Matth. xx; Luc. xxii); qui autem se exaltaverit humiliabitur, et qui se humiliat exaltabitur (Luc. xiv)?

Leo Nicetæ episcopo Aquileiensi salutem.

Regressus ad nos filius meus Adcodatus, sedis nostræ diaconus, dilectionem tuam poposcisse memoravit, ut de his auctoritatem apostolicæ sedis acciperes, quæ quidem magnam difficultatem dijudicationis videntur afferre : sed pro inspectione temporalium necessitatum adhibenda curatio est, ut vulnera, quæ adversitate hostilitatis illata sunt, religionis maxime ratione sauentur.

Quod debeant semina, quæ captis riris nupserant aliis, regressis de captivitate viris prioribus copulari, ut quod suum est unusquisque recipiat.

XLII. Cum ergo per bellicam cladem et per gravissimos hostilitatis incursus ita quædam dicatis divisa esse conjugia, ut abductis in captivitatem viris feminæ eorum remanserint destitutæ, quæ viros proprios aut interemptos putarent, aut nunquam a dominatione crederent liberandos, et in aliorum conjugium solitudine cogente transicrint : cumque nunc statu rerum, auxiliante Domino, in meliora converso nonnulli corum, qui putabantur periisse, remearint, merito charitas tua videtur ambigere quid de mulieribus, quæ aliis junctæ sunt viris, a nobis debeat ordinari. Sed quia novimus scriptum, quod a Deo jungitur mulier viro, et iterum præceptum agnovimus, ut quod Deus junxit homo non separet (Matth. xix), necesse est ut legitimarum fædera nuptiarum redintegranda credamus, et remotis malis, que hostilitas intulit, unicuique id quod legitime habuit reformetur, omnique studio procurandum est ut

Quod non probetur esse culpabilis, qui uxorem capti in matrimonio videtur esse sortitus.

XLIII. Nec tamen culpabilis judicetur, et tanquam alieni juris pervasor habeatur, qui personam ejus mariti, qui jam non esse existimabatur, assumpsit. Sic enim multa quæ ad eos qui in captivitatem d:cti sunt pertinebant, in jus alienum transire potecrunt, et tamen plenum justitiæ est ut lisdem reverris propria reformentur. Quod si in mancipiis vel ia agris, aut etiam in domibus ac possessionibus rite servatur, quanto magis in conjugiorum redintegratione faciendum est, ut quod bellica necessitate turbatum est pacis remedio reformetur!

rum offensi non fuerint, et voluerint eas in conju-gium recipere, liberam habeant facultatem.

XLIV. Et ideo si viri post longam captivitatem reversi ita in dilectione suarum conjugum perseverent, ut eas cupiant in suum redire consortium, omittendum est, et inculpabile judicandum, quod necessitas intulit, et restituendum est quod sides poscit.

Ut si mulieres ad priores maritos redire noluerint, velut impiæ, ecclesiastica communione privandæ sint.

XLV. Si autem aliquæ mulieres ita posteriorum virorum amore sunt captæ, ut malint his cohærere, quam ad legitimum redire consortium, merito sunt notandæ, ita ut ctiam ecclesiastica communione priventur, quæ de re excusabili contaminationem criminis elegerunt, ostendentes sibimet pro sua in- R 12 cal. Aprilium, cons. Majoriano Augusto. continentia placuisse, quod justa remissio poterat expiare. Redeant ergo in suum statum voluntaria redintegratione conjugia, neque ullo modo ad opprobrium malæ voluntatis trahatur, quod conditio necessitatis extorsit: quia sicut hæ mulieres, quæ reverti ad viros suos noluerint, impiæ sunt habendæ, ita illæ, quæ in affectum ex Deo initum redeunt, merito sunt laudandæ.

Captivis aut errore, aut same, non veneratione cibos immolatitios edere compulsis pænitentia concedenda.

XLVI. De his autem Christianis, qui inter cos, a guibus fuerant captivati, immolatitiis cibis asseruntur esse polluti, consultationi charitatis tuæ hoc etiam respondendum esse credidimus, ut pænitentiæ satisfactione purgentur, que non tam temporis longitu- C dine, quam cordis compunctione pensanda est. Et rive hoc error extorserit, sive fames suascrit, non dubitetur abolendum, cum hujusmodi cibus pro metu. aut indigentia, non pro religionis veneratione sit sumptus.

Quod ki, qui ad iterationem baptismi vel vi, vel timore coacti animos inclinarunt, pænitentiæ sint sublevandi remedio : ita ut senilis ælatis, parvulorum quoque, et ægritudinum, cæterarumque necessitatum habeatur sollicita consideratione respectus.

XLVII. Hi vero, de quibus similiter dilectio tua nos credidit consulendos, qui ad iterandum baptismum vel metu coacti, vel errore traducti sunt, et nunc se contra catholicæ fidei sacramentum egisse cognoscunt, ea est custodienda moderatio, qua in D societatem nostram non nisi per pænitentiæ remediam, et per impositionem episcopalis manus, communionis recipiant unitatem. Tempora pænitudinis, babita moderatione, tuo constituenda judicio, prout conversorum animos inspexeris esse devotos, pariterque etiam habentes ætatis senilis intuitum, et periculorum quorumque, aut ægritudinum respicientes necessitates. In quibus si quis ita graviter urgeatur, ut dum adhuc pœnitet, de salute ipsius desperetur, oportet ei per sacerdotalem sollicitudinem communionis gratia subveniri.

Ut hi, qui ab hæreticis baptizati sunt, sola sancti Spiritus invocatione firmentur.

XLVIII. Nam hi, qui baptismum ab hæreticis ac-PATROL. LXVII.

Ut si mri de captivitate regressi, intemperantia uxo- A ceperunt, cum baptizati antea non suissent, sola sancti Spiritus invocatione per impositionem manuum confirmandi sunt, quia formam tantum baptismi sine sanctificationis virtute sumpserunt. Et hanc regulam, ut scitis, servandam in omnibus Ecclesiis prædicamus, ut lavacrum semel initum nulla iteratione violetur, dicente Apostolo: Unus Deus, una fides, unum baptisma (Ephes. 1v), cujus ablutio nulla iteratione temeranda est, sed, ut diximus, sola sanctificatio Spiritus sancti invocanda est, ut quod ab hæreticis nemo accipit, a catholicis sacerdotibus consequatur. Hanc autem epistolam nostram, quam ad consultationem tuæ fraternitatis emisimus, ad omnes fratres, et comprovinciales tuos episcopos facias pervenire, nt omnium observantiæ data prosit auctoritas. Data

> In causa Lupicini episcopi Leo universis episcopis per Cæsariensem Mauritaniam constitutis.

> XLIX. Cum de ordinationibus sacerdotum quadam apud vos illicite usurpata crebrior ad nos commeantium sermo perferret, ratio pietatis exegit, ut pro sollicitudine (quam universæ Ecclesiæ ex divina institutione dependimus) rerum sidem studeremus agnoscere, vicem curæ nostræ proficiscenti a nobis confratri et consacerdoti nostro Potentio delegantes, qui secundum scripta, quæ per ipsum ad vos direximus, de episcopis, quorum culpabilis ferebatur electio, quid veritas haberet, inquireret, nobisque omnia sideliter indicaret. Unde quia idem plenissime notitiæ nostræ cuncta reseravit, et sub quibus, qualibusque rectoribus quædam Christi plebes in partibus provinciæ Cæsariensis habeantur, sincera nobis relatione patefecit, necessarium fuit, ut dolorem cordis nostri, quo pro dominicorum gregum periculis æstua mus, datis nunc quoque ad dilectionem vestram litteris promeremus, mirantes tantum apud vos per occasionem temporis impacati aut ambientium præsumptionem, aut tumultum valuisse popularem, ut indignis quibusque, et longe extra sacerdotale meritum constitutis pastorale fastigium, et gubernatio Ecclesiæ dederetur. Non est hoc consulere populis. sed nocere, nec præstare regimen, sed augere discrimen. Integritas enim præsidentium salus est subditorum, et ubi est incolumitas obedientiæ, ibi sana est forma doctrinæ. Principatus autem, quem aut seditio contulit, aut ambitus occupavit, etiamsi moribus atque actibus non offendat, ipsius tamen initii sui est perniciosus exemple, et di ficile est, ut bono peragantur exitu, quæ malo sunt inchoata principio. Quod si in quibuslibet Ecclesiæ gradibus providenter, scienterque curandum est, ut in Domini domo nihil sit inordinatum, nihilque præposterum, quanto magis elaborandum est, ut in electione ejus, quisupra omnes gradus constituitur, non erretur? Nam totius familiæ Domini status, et ordo nutabit, si quod requiritur in corpore non inveniatur in capite. Ubi est illa besti Panlı Apostoli per spiritum Dei emissa præceptio: qua in persona Timothei omnium Christi sacerdotum numerus eruditur, et unicuique nostrum dicitur, Manus cito nemini imposueris, neque communices peccatis

alienis (II Tim. v)? Quid est cito manus imponere, A adjuvant, quam diligens, et quam prudens habenda nisi ante ætatem maturitatis, ante tempus examinis, ante meritum obedientiæ, laboris, ante experientiam disciplinæ sacerdotalem honorem tribuere non probatis? Et quid est communicare peccatis alienis, nisi et talem estici ordinantem, qualis est ille, qui non meruit ordinari? Sicut enim boni operis sibi comparat fructum, qui rectum tenet in eligendo sacerdote judicium: ita gravi semetipsum afficit damno, qui in suum collegium assumit indignum. Non ergo in cujusquam persona prætermittendum est, quod in statutis generalibus continetur, nec putandus est honor ille legitimus, qui fuerit contra divinæ legis præcepta collatus. Dicente enim Apostolo, ut inter alias electionis regulas is episcopus ordinetur, quem unius uxoris virum fuisse, aut esse cons iterit (I Tim. 111), R feruntur argenteis. Sicut autem in ligneis, et fictilitam sacrata semper habita est ista præceptio, at ctiam de muliere sacerdotis eligendi eadem intelligeretur servanda conditio : ne forte illa, priusquam in matrimonium ejus veniret, qui aliam non habuis. set uxorem, alterius viri esset experta conjugium. Quis igitur tolerare audeat, quod in tanti sacramenti perpetratur injuriam, cum huic magno venerandoque mysterio, nec divinæ quidem legis statuta defuerint, quibus evidenter est definitum, ut virginem sacerdos accipiat uxorem (Levit., xxi; Ezech., xLiv), et alterius torum nesciat conjugis, quæ uxor futura est sacerdotis? Jam tum enim in sacerdotibus figurabatur Christi et Ecclesiæ spiritale conjugium, ut quoniam vir caput est mulieris, discat sponsa Verbi non alium virum nosse, quam Christum (Ephes. v; C. I Cor. x1). Qui merito unam elegit, unam diligit, et aliam præter ipsam suo consortio non adjungit. Si ergo etiam in Veteri Testamento hæc sacerdotalium conjugiorum forma servata est : quanto magis sub Evangelii gratia constituti apostolicis debemus servire præceptis? Ut quamlibet quis bonis moribus præditus, et sanctis operibus inveniatur ornatus, nequaquam tamen vel ad diaconi gradum, vel ad presbyterii honorem, vel ad episcopatus culmen ascendat: si aut ipsum non unius uxoris virum, aut uxorem ejus non unius viri fuisse claruerit? Monente vero Apostolo, atque dicente : Et hi autem probentur primum, et sic ministrent (I Tim. m), quid aliud intelligendum putamus, nisi ut in his provectionibus non solum matrimoniorum castimoniam, sed etiam labo- p rum merita cogitemus, ne aut a baptismo novellis, aut a sæculari actu repente conversis oflicium pastorale credatur? Cum per omnes gradus militize Christianæ de incrementis profectuum debeant æstimari, an possint cuiquam majora committi, merito beatorum Patrum venerabiles sanctiones, cum de sacerdotum electione loquerentur, eosdem ut idoneos sacris administrationibus censuerint, qui multo tempore per singulos officiorum gradus provecti, experimentum sui probabile præbuissent, ut unicuique testimonium vitæ suæ actuum suorum ratio perhiberes. Si enim ad honores mundi sine suffragio temporis, sine merito laboris indignum est pervenire, et notari ambitus solent, quos probitatis documenta non

est dispensatio divinorum munerum, et ecelestium dignitatum? Ne in aliquo apostolica et canonica decreta violentur, et his Ecclesia Domini regenda credatur, qui legitimarum institutionum nescii, et totius humilitatis ignari non ab infimis sumere incrementum, sed a summis volunt habere principium, cum valde iniquum sit, es absurdum, ut imperiti magistris, novi antiquis, et rudes præferantur emeritis. In domo quidem magna, sicut Apostolus disserit, necesse est, ut vasa diversa sint, quædam aurea. et argentea, quædam vero lignea, et fictilia, sed horum ministerium pro materiæ qualitate discernitur. nec est pretiosorum idem usus, et vilium. Nam inordinata erunt omnia, si fictilia aureis, et lignea præbus eorum hominum species figuratur, qui nullis adhuc virtutibus nitent, ita in aureis et argenteis hi sine dubio declarantur, qui per longæ eruditionis ignem, et per fornacem diuturni laboris excocti aurum probatum, et argentum purum esse meruerunt. Quibus si merces pro devotione non redditur, omnis ecclesiastica disciplina resolvitur: omnis ordo turbatur, dum in Ecclesia, qui nullum subierunt ministerium, perverso eligentium judicio indebitum obtinent principatum. Cum' ergo inter vos tantum valuerint aut studia populorum, aut ambitus superborum : ut non solum laicos, sed etiam secundarum uxorum viros, aut viduarum maritos ad officium cognoscanus pastorale provectos: nonne apertissimæ exigunt causæ, ut Ecclesiæ in quibus ista commissa sunt. judicio severiore purgentur, et non solum in tales præsules; sed etiam in ordinatores eorum ultio competens proferatur? Sed circumstant nos hinc mansuetudo clementiæ, hinc censura justitiæ: et quia universæ sedis apostolicæ pietate compellimur ita nostram temperare sententiam, ut trutinato pondere delictorum, quorum utique non una mensura est. quædam credamus utcunque toleranda, quædam vero penitus amputanda. Eos enim qui vel secundas nuptias inierunt, vel viduarum se conjugio seciarunt, nec apostolica, nec legalis auctoritas sacerdotium obtendere permittit. Et multo magis illum, si fuerit in vestro judicio confutatus, qui, sicut ad nos relatum est, duarum simul est maritus uxorum, velil lum qui ab uxore dimissus, alteram duxisse perhibetur. Cæteros vero, quorum provectio hoc tantum reprehensionis incurrit, quod ex laicis ad officium episcopale delecti sunt, neque ex hoc, quod uxeres habent, possunt esse culpabiles, susceptum sacerdotium tenere permittimus, non præjudicantes apostolica sedis statutis, nec beatorum Patrum regulas resolventes, quibus salubriter constitutum est, ne primum, aut secundum, aut tertium in Ecclesia gradum quisquam laicorum, quibuslibet suffragiis faltus ascendat, priusquam ad hoc meritum per legitima augmenta perveniat. Quod enim nunc utcunque patimur esse veniale, inultum postmodum esse non poterit, si quisquam id quod omnino interdicimus usurparit. Quia remissio peccati non dat licentiam dellaquendi,

neque quod potuit aliqua ratione concedi, fas erit A episcopus factum esse causatus est, et rationabiliter amplius impune committi. Cum itaque de omnibus fere, quæ fratris nostri Potentii relatio continebat, plenissime dilectionem vestram per David fratrent et coepiscopum nostrum, qui et sacerdotii merito nobis est probatus, et moribus videatis instructum, superest, fratres, ut concorditer et salubres suscipiatis hortatus, et nihil per contentionem agentes, sed ad omne studium devotionis unanimes divinis et apostolicis constitutionibus pareatis, et in nullo patiamini providentissima canonum decreta violari. Oux enim certarum remisimus consideratione causarum, antiquis deinceps custodienda sunt regulis, ne quod ad tempus pià lenitate concessimus, justa postulatione plectamus, in eos specialius et propenrum Patrum statuta neglexerunt, et quos refutare debuerint, consecraverint. Unde si qui episcopi talem consecraverint sacerdotem, qualem esse non liceat, etiamsi aliquo modo damnum proprii honoris evaserint, ordinationis tamen jus ulterius non habebunt, nec unquam ei sacramento intererunt, quod peglecto divino judicio immerito præstiterunt. Illud sane, quod ad sacerdotalem pertinct dignitatem, inter omnia volumus canonum statuta servari : ut non in quibuslibet locis, neque in quibuscunque castellis, et ubi ante non suerunt episcopi, consecrentur : cum ubi minores sunt plebes, minoresque conventus, presbyterorum cura sufficiat, episcopalia autem gubernacula non nisi majoribus populis, et frequentioribus civitatibus oporteat præsidere, ne quod san- C ctorum Patrum divinitus inspirata decreta vetuerunt, viculis, et possessionibus vel obscuris, et solitariis municipiis tribuatur sacerdotale fastigium, et honor, cui debent excelle::tiora committi, ipsa sui numerositate vilescat. Quod nunc in sua diœcesi Restitutus

postulavit, ut si episcopi eorum locorum, in quibus non debuerant ordinari, humana conditione decesserint, loca ipsa ad jus ejus antistitis redeant, cujus fuerint ante priora: et inutile est, ut sacerdotalis dignitas inconsiderata ordinandis facilitate superflua multiplicatione minuatur.

De his autem, quæ in sacro virginitatis proposito constitutæ barbaricam pertulere violentiam, et intcgritatem pudoris non animo, sed corpore perdiderunt, ea nobis videtur servanda moderatio, ut neque in viduarum dejiciantur gradu, nec in sacrarum, et perseverantium virginum numero censeantur: quibus, si in omnibus virginalibus perseverant, et castimoniæ soliditatem mente custodiunt, sacramentorum non sius commovendi, qui in episcopis ordinandis sancto- B est neganda communio, quia injustum est illas in co vel argui, vel notari, quod non voluntas amittit, sed vis hostilis eripuit. Causam quoque Lupicini episcopi illic jubemus audiri, cui multum et sæpius postulanti communionem ac rationem reddimus, quoniam cum ad nostrum judicium provocasset, immerito eum pendente negotio, a communione videbamus fuisse suspensum. Adjectum etiam illud est, quod huic temere superordinatus esse cognoscitur, qui non debuit ordinari, antequam Lupicinus in præsenti positus, aut confutatus, aut certe confessus justæ possit subjacere sententiæ, ut vacantem locum, quemadmodum disciplina ecclesiastica exigit, is, qui consecrabatur, acciperet. Si quæ vero aliæ emerscrint causæ, quæ ad statum Ecclesiarum, et ad concordiam pertineant sacerdotum, illic sub timore Domini volumus judicio venti!entur, et de componendis atque compositis omnibus ad nos relatio plena mittatur: ut ea, quæ juxta ecclesiasticum morem juste et rationabiliter fuerint definita, nostra quoque sententia roborentur. Data iv ld. Augusti.

# DECRETA GELASII PAPÆ.

De constitutis ecclesiasticis pro temporis qualitate moderandis.

1. Gelasius fratribus universis episcopis per Lucaniam et Brutios, et Siciliam constitutis. Necessaria rerum dispensatione constringimur, et apostolicæ sedis moderamine convenium, sic canonum pater- D norum decreta librare, et retro præsulum decessorumque nostrorum præcepta metiri, ut quæ præsentium necessitas temporum restaurandis Ecclesiis relaxanda deposcit, adhibita consideratione diligenti, quantum potest fieri, temperemus, quo nec in totum formam veterum videamur excedere regularum, et reparandis militiæ clericalis officiis, quæ per diversas Italize partes ita belli famisque consumpsit incursio, ut in multis Ecclesiis (sicut fratris et coepiscopi nostri Joannis, Ravennatis Ecclesiæ sacerdotis, frequenti relatione comperimus) usquequaque deficiente servitto ministrorum, nisi remittendo paulisper ecclesiasticis promotionibus antiquitus intervalla præfixa, remaneant (sine quibus administrari nequeant) sacris

ordinibus Ecclesiæ funditus destitutæ, atque in plurimis locis per inopiam competentis auxilii salutare subsidium redimendarum desit animarum, nosque magno reatu, si tanto coarctante periculo, non aliquatenus consulemus, invecti.

Ut ubi nulla perurget necessitas, constituta Patrum inviolata serventur, vel cum desuerint clerici, de monachis eligantur.

II. Priscis igitur pro sui reverentia maneatibus constitutis, quæ ubi nulla vel rerum, vel temporum perurget angustia, regulariter convenit custodiri, catenus Ecclesiis, quæ vel cunctis sunt privatæ ministris, vel sufficientibus usque adeo dispoliatæ servitiis, ut plebibus ad se pertinentibus divina munera supplere non valeant, tam instituendi, quam promovendi clericalis officii sic spatia dispensanda concedimus, ut si quis etiam de religioso proposito, et disciplinis monasterialibus eruditus ad clericale munus accedat, imprimis ejus vita præteritis acta temporibus inquiratur, vel si nullo gravi facinore probatus infectus, si secundam non habuit fortassis uxorem, nec a marito relictam sortitus ostenditur, si pœnitentiam publicam fortassis non gessit, nec ulla corporis parte vitiatus apparet, si servili, aut originariæ non est conditioni obnoxius, si curiæ jam probatur nexibus absolutus, si assecutus est litteras, sine quibus vix fortassis ostiarii possit implere ministerium, ut si his omnibus, quæ sunt prædicta, fulcitur, continuo lector, vel notarius, aut certe defensor effectus post tres menses existat acolythus, maxime si huic ætas etiam suffragatur, sexto mense subdiaconi nomen accipiat, ac si modestæ conversationis, honestæque voluntatis existit, nono mense sit diaconus, completoque anno sit presbyter, cui tamen quod annorum fuerant interstitia collatura, sancti propositi sponte suscepta doceatur præstitisse devotio.

\*Ut si qui de laicis eliguntur ad clerum, multo sollicitius in his, ea quæ de monachis dicta sunt, inquirantur.

III. Si vero de laicis quispiam ecclesiasticis est aggregandus officiis, tanto sollicitius in singulis, quæ superius comprehensa sunt, hujusmodi decet examinari personam, quantum inter mundanam religiosamque vitam constat esse discriminis, quia utique convenientia Ecclesiæ ministeria reparanda sunt non inconvenientibus meritis ingerendi. Tantoque magis, quod sacris aptum possit esse servitiis, in eorum quærendum est institutis, quantum de tempore, quo fuerant hæc assequenda, decerpitur : ut morum habere doceatur hoc probitas, quod prolixior consue- C tudo non contulit, ne per occasionem supplendæ penuriæ clericalis vitia potius divinis cultibus intulisse judicemur, non legitimæ familiæ confutemur procurasse compendia: quorum promotionibus super anni metas sex menses nihilominus subrogamus. Quoniam. sicut dictum est, distare convenit inter personam divino cultui deditam, et de laicorum conversatione venientem. Quæ tamen eatenus indulgenda credidimus, ut illis Ecclesiis, quibus infestatione bellorum vel nulla penitus, vel exigua remanserunt ministeria. renoventur. Quatenus his Deo propitio restitutis in ecclesiasticis gradibus subrogandis, canonum paternorum vetus forma servetur, nec contra eos ulla ratione prævaieat, quod pro accedentis defectus remedio providetur, non adversus scita majorum nova D lege proponitur, cæteris Ecclesiis ab hac occasione cessantibus, quas non simili clade vastatas pristinam faciendis ordinationibus convenit tenère sententiam, quo magis hac opportunitate commoniti observantiam venerandorum canonum propensius delegamus. singulorum graduum conscientias admonentes, ne in illicitos prorumpere moliantur excessus. Nec fas esse confidat quisque pontificum bigamos, aut conjugia sortientes ab aliis derelicta, sive quoslibet post pœnitentiam, vel sine litteris, vel corpore vitiatos, vel conditionarios, aut curiæ, publicarumque rerum nexibus implicatos, aut passim nulla temporis congruentis exspectatione discussos divinis servituros applicare mysteriis, neque pro suo libito jura studeant

infectus, si secundam non habuit fortassis uxorem, A aliena pervadere absque sedis apostolicæ justa disnec a marito relictam sortitus ostenditur, si pœni- positione mandante.

Ut ab episcopis, præceptione papæ, novæ basilicæ dedicentur.

- IV. Basilicas noviter institutas, non petitis ex more præceptionibus, dedicare non audeant, non ambiant sibimet vindicare clericos potestatis alienæ.
- Ut nulla pretia de baptizandis consignandisque sidelibus exigantur. Quod si qui hoc perpetraverint, honoris sui periculo subjacebunt.
- V. Baptizandis consignandisque fidelibus pretia nulla præfigant, nec illationibus quibuslibet impositis exagitare cupiant renascentes, quoniam quod gratis accipimus, gratis dare mandamur (Matth. x). Et ideo nihil a prædictis prorsus exigere moliantur, quo vel B paupertate cogente deterriti, vel indignatione revocati redemptionis sui causas adire despiciant: certum habentes, quod qui prohibita deprehensi fuerint admisisse, vel commissa non potius sua sponte correxerint, periculum subituri proprii sint honoris.
  - Ut presbyteri modum debitum servent, non chrisma conficiant, non consignent, nec præsente quolibet episcopo, nisi jubeantur ab ipso, vel orare, vel sedere præsumant, nec acolythum, vel subdiaconum faciant.
  - VI. Nec minus etiam presbyteros ultra suum modum tendere prohibemus, nec episcopali fastigio debita, sibimet audacter assumere: non conficiendi chrismatis, non consignationis pontificalis adhibenda sibimet arripere facultatem : non præsente quolibet antistite, nisi fortasse jubeantur, vel orationis, vel actionis sacræ suppetere sibi præsumant licentiam. neque sub ejus aspectu, nisi jubeantur, aut sederu præsumant, aut venerabilia tractare mysteria, nec sibi meminerint ulla ratione concedi, sine summo pontifice, subdiaconum, vel acolythum jus habere faciendi; nec prorsus addubitent, si quidquam ad episcopale ministerium specialiter pertinens suo motu putaverint exsequendum, continuo se presbyterii dignitate et sacra communione privari. Quod fleri necesse est, censeamus, si eorum præsule deferente, hujusmodi fuerit prævaricatio comprobata, nec ipso eorum episcopo a culpa conniventiæ, et ultione vacaturo, si immoderata facientes dissimulaverit vindi-

Similiter ut diaconi mensuram propriam juxta Patrum decreta custodiant.

VII. Diaconos quoque propriam constituimus servare mensuram, nec ultra tenorem paternis canonibus deputatum quidpiam tentare permittimus, nihil eorum suo ministerio penitus applicare, que primis ordinibus proprie decrevit antiquitas, absque episcopo, vel presbytero baptizare non audeant, nisi pradictis fortassis efficiis longius constitutis necessitas extrema compellat, quod et laicis Christianis facere plerumque conceditur.

Quod diaconi in presbyterio residere non possint, nec cum tractatus habetur ecclesiasticus, nec sacri corporis prærogationem præsentibus debeant usurpare presbyteris.

VIII. Non in presbyterio residere, cum divina ce-

lebrantur, vel ecclesiasticus habetur quicunque tra- A in quo verendum est, ne morbi crescente periculo ctatus, sacri corporis prærogationem sub conspectu pontificis seu presbyteri, nisi his absentibus, jus non habcant exercendi. Cum enim decreta venerabilium sanctionum nos quoque magnopere custodire nitamur, ac sine eorum dispendio etiam illa, quæ pro alicujus utilitatis fortasse compendio videantur laxanda, credamus.

Quod apostolica seaes patemos canones pio studio derotoque custodiat.

IX. Cumque nobis contra salutarium reverentiam regularum cupiamus temere nihil licere, et cum sedes apostolica super his omnibus favente Domino, quæ paternis canonibus sunt præfixa, pio devotoque studeat tenere proposito, satis indignum est quemquam vel pontificum vel ordinum subsequentum hanc B phaniorum, aut in albis Paschalibus, aut in Apostoobservantiam refutare, quam beati Petri sedem et sequi videat, et docere : satisque conveniens sit, ut totum corpus Ecclesiæ in hac sibimet observatione concordet, quam illic vigere conspiciat, ubi Dominus Ecclesiæ totius posuit principatum. Dicente autem Scriptura, Ordinate in me charitatem, et item, Omnia cum ordine fiant (I Corint. xiv); atque iterum Psalmista prædicante, Circumdate Sion, et complectimini enm, nurrate in turribus ejus, ponite corda vestra in rirtute ejus, et distribuite gradus ejus, ut enarretis in progenie altera, quoniam hic est Deus, Deus noster in aternum, et ipse reget nos in sacula (Psal. XLVII). hic procul dubio, qui in ecclesiasticarum narratur altitudine dignitatum, et in cujus virtute bonis operibus corda ponenda sunt, gradibus utique distributis C cunctis Deus noster, et rector populis priedicandus est Christianis, ubi nemo sibimet aliquid æstimet imminutum : cum et de uniuscujusque gradus perfectione nil deperit, et convenienter retinendo, quod cœlesti dispensatione collatum est, pariter nobis et cognoscibilem Deum fieri, et tribuit esse rectorem. Nam et si quid indulgetur de temporum quantitate moribus aggregata strenuitate pensatur : si vitæ jam proposito continetur, quod protelata fuerat ætate curandum, dummodo illa nullatenus dissimulata subripiant : quorum quodlibet in esse claruerit merito clericalibus infulis reprobabilem convincat esse personam. Etsi illa nonnunquam sinenda sunt, quæ si exterorum constet integritas, sola nocere non varecipi sine manifesta decoloratione non possunt. Ac si ea ipsa, quæ nullo detrimento aliquoties indulgenda creduntur, vel rerum temporumque cogit intuitus, vel acceleratæ provisionis respectus excusat : quanto magis illa nullatenus mutilanda sunt, quæ nec ulla necessitas, nec ecclesiastica prorsus extorquet utili:28 ?

Ut præter paschale tempus, vel Pentecosten nemo baptizare præsumat, nisi omnes tantum quos ægritudo extrema compulcrit.

X. Baptizandi sibi quispiam passim quocunque tempore nullam credat inesse fiduciam, præter Paschale festum, et Pentecosten venerabile sacramentum, excepto duntaxat gravissimi languoris incursu,

sine remedio salutari fortassis agrotans exitio præventus abscedat.

Presbyterorum et diaconorum ordinationes certis celebrari pesse temporibus.

XI. Ordinationes etiam presbyterorum diaconorumque nisi certis temporibus et diebus exercere non debeant, id est primi et quarti mensis jejunio, septimi et decimi : sed etiam quadragesimalis initii. ac mediana Quadragesimæ die, sabbati jejunio circa vesperam noverit celebrandas. Nec cujuslibet utilitatis causa seu presbyterum, seu diaconum his præferre, qui ante ipsos fuerint ordinati.

Ut præfixis diebus virgines sacræ velentur.

XII. Devotis quoque virginibus, nisi aut in Epilorum natalibus sacrum minime velamen imponant: nisi forsitan, sicut de baptismate dictum est, gravi languore correptis, ne sine hoc munere de sæculo exeant, implorantibus non negetur.

#### Ut viduæ non velentur.

XIII. Viduas autem velare pontificum nullus attei:tet : quod nec auctoritas divina delegat, nec canonum forma præstituit. Non est ergo penitus usurpandum, eisque sic ecclesiastica sunt inferenda præsidia, ut nihil committatur illicitum.

(It nullus præsul vel Ecclesiæ, vel monasterii servum, aut originarium notentibus dominis sub nomine religioso defendat : honoris et communionis periculum subiturus quisquis hoc perpetrare tentaverit.

XIV. Generalis etiam querelæ vitanda præsumptio est, qua propemodum causantur universi passim servos, et originarios dominorum jura possessionemque fugientes sub religiosa conversationis obtenta vel ad monasteria sese conferre, vel ad ecclesiasticum famulatum, cohibentibus quoque præsulibus indifferenter admitti. Quæ modis omnibus est amovenda pernicies: ne per Christiani nominis institutum aut aliena pervadi, aut publica videatur disciplina subverti. Præcipue, cum nec ipsam ministerii clericalis hac obligatione fuscari conveniat dignitatem, cogaturque pro statu militantium sibi, conditioneque jurgari, aut videri (quod absit) obnoxia quibus sollicita competenter interdictione prohibitis. Quisquis episcopus, presbyter, diaconus, vel eorum leant : illa tamen sunt magnopere præcavenda , quæ p qui monasteriis præesse noscuntur, hujusmodi personas apud se tenentes non restituendas patronis, aut deinceps vel ecclesiasticæ servituti, vel religiosis congregationibus putaverint applicandas, nisi voluntate forsitan dominorum sub Scripturæ testimonio primitus absolutas, aut legitima transactione concessas : periculum se honoris proprii non ambigant, communionisque subituros, si super hac re cujusquam verax nos querela pulsaverit. Magnis quippo studiis secundum beatum Apostolum præcavendum est, ne fides, et disciplina Domini blasphemetur (Rom. 11; I Tim. VI).

> Ut clerici nullas negotiationes inhonestas et turpia lucra sectentur.

XV. Consequens suit, ut illa quoque, quæ de Pi-

non prætereunda putaremus, id est plurimos clericorum negotiationibus inhonestis, et lucris turpibus imminere, nullo pudore cernentes evangelicam lectionem, quia ipse Dominus negotiatores e templo verberatos flagellis asseritur expulisse (Matth. xx1; Joan. 11). Nec Apostoli verba recolentes, quibus ait : Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus (II Tim. 11). Psalmistam quoque David surda dissimulantes aure cantantem : Quoniam non cognovi negotiationes, introibo in potentias Domini (Psal. Lxx); proinde hujusmodi aut ab indignis posthac quæstibus noverint abstinendum, et ab omnibus cujuslibet negotiationis ingeniis, cupiditateque cessandum, aut in quocunque gradu sint positi, mox a clericalidomus orationis et esse debet, et dici : ne officina negotiationis, et spelunca potius sit latronum (Luc. XIX; Isat. LVI).

Ut nemo litteras nesciens, vel aliqua parte corporis imminutus promoveatur ad clerum,

XVI. Illitteratos quoque, et nonnulla parte corporis imminutos sine ullo respectu ad ecclesiasticum didicimus venire servitium, quod simul antiqua traditio, et apostolicæ sedis vetus forma non recipit, quia nec litteris carens sacris esse potest aptus officiis, et vitiosum nihil Deo prorsus offerri legalia præcepta sanxerunt (Levit. xx1). Itaque de cætero modis omnibus hæc vitentur, nec quisquam talis suscipiatur in clerum. Si qui vero vel temeritate propria, vel ineuria præsidentium tales ante suscepti sunt, in C his quibus constituti sunt locis eatenus perseverent : ut nihil unquam promotionis arripiant, satisque haheant, hoc ipsum sibi pro nimia miseratione permissum.

## De his qui serpsos abscindunt.

XVII. De his autem qui semetipsos absciderint paterni canones evidenter sequenda posuerunt, quorum tenorem sufficiet indidisse. Dicunt enim talia perpetrantes, mox ut agniti suerint, a munere clericali debere secludi, quod modis omnibus custodire nos convenit, quia sas esse nulli suppeditat, præter illa quidquam quæ memorabilis decrevit forma,

clero positi, si in aliquibus suerint inventi criminibus, a suis officiis arceantur.

XVIII. Comperimus etiam horrendis quibusdam criminibus implicatos, tota discretione submota, non solum de factis atrocibus necessariam pœnitudinem non habere, sed nec aliqua correptione penitus succedente ad divinum ministerium honoremque contendere. Nonnullos autem in ipsis ordinibus constitutos gravibus delinquentes facinoribus non repelli : cum et Apostolus clamet (I Tim. v), Nemini cito manus imponendas, neque communicandum peccatis alienis : et majorum veneranda constituta pronuntient, hujusmodi, etiamsi forte subrepserint, tam qui ante peccaverint, detectos oportere depelli-

ceni partibus quper ad nos missa relatio nuntiavit, A quam sacræ professionis oblitos, prævaricatoresque sancti propositi procul dubio submovendos.

> Quod damoniis aliisque passionibus irrelitis ministeria sacra tractare non liceat.

XIX. Usque adeo sane comperimus illicita quæque prorumpere, ut dæmoniis similibusque passionibus irretitis ministeria sacrosancta tractare tribuatur, quibus si in hoc opere positis aliquid proprie necessitatis occurrat, quis de sua fidelium salute confidat, ubi ministros ipsos curationis humanæ tanta perspexerit calamitate vexari? Atque ideo necessario removendi sunt, ne quibuslibet, pro quibus Christus est mortuus, scandalum generetur infirmis. Postremo si corpore sauciatum fortassis, aut debilem nequaquam sancta contingere lex divina permibus officiis abstinere cogantur, quoniam domus Dei B sit (Rom. xiv; I Corint. viii; Levit. xxii): quanto magis doni cœlestis dispensatores esse non convenit, quod est deterius, mente perculsos?

> Quod hi qui se sacris virginibus sociant, et sædera incesta commiscent, communicare non possint, nisi forte publicam pænitentiam gesserint.

> XX. Virginibus sacris temere se quosdam sociare cognovimus, et post dicatum Deo propositum incesta fædera sacrilegaque miscere, quos protinus æquum est a sacra communione detrudi, et nisi per publicam probatamque pœnitentiam omnino non recipi, aut his certe viaticum de sæculo transcuntibus, si tamen pænituerint, non negetar.

> Quod viduæ, ut supra dictum est, non velentur, et si professam continentium proposito mututo calcaverint, ipsæ pro se rationem Deo pro suis sint actibus reddituræ.

XXI. Nam de viduis sub nulla benedictione velandis, superius late duximus disserendum, quæ si propria voluntate professam pristini conjugii castitatem inutabili mente calcaverint, periculi earum intererit. quali Deum debeant satisfactione placare. Sicut enim, si se forsitan continere non poterant, secundum Apostolum (I Timot. v) nullatenus nubere vetabantur: sic habita secum deliberatione promissam Des pudicitiæ fidem debuerunt custodire. Nos autem nullum talibus laqueum debemus injicere, sed solas adhortationes præmii sempiterni, pænasque proponere divini judicii: ut nostra sit absoluta conscientia, et illarum pro se rationem Deo reddat intentio. Cavendum est quippe, quæ de earum moribus actibusque Quod ad clerum criminosi nequeant promoveri, et in D beatus Paulus testatur apostolus (Ibidem), quod planius exponere præterimus, ne sexus instabilis non tam deterreri quam admoneri videatur.

> Quod secunda conjugia sæcularibus non negentur, quibus tamen ad clerum pro hoc facto minime venire conceditur.

> XXII. Secundas nuptias sicut sæcularibus inire conceditur, ita post eas nullus ad clericale sinitur venire collegium. Alia est enim humanæ fragilitati generaliter concessa licentia, alia debet esse vita divinarum rerum servitio dedicata (I Cor. vn).

> l si quis susceperit Ecclesiæ propriæ desertorem, e in aliqua provexerit dignitate, utrique sententiæ subjaceunt quam canones præfixerunt.

XXIII. Quisquis propriæ desertor Ecclesiæ, nullig

existentibus causis, ad aliam putaverit transeundum, A mandum, qui immensis ac multiplicibus pravitatum temereque susceptus fuerit, et promotus, reverendorum canonum, vel ipse vel receptor ejus, atque provector, constituta non effugiet quæ de hujuscemodi præsumptoribus præsures servanda.

A mandum, qui immensis ac multiplicibus pravitatum molibus occupati ingentem ruinam multimodis impulsionibus ediderunt, quæ non solum ipsos videatur obruere, sed Ecclesiis universis mortiferam, si non sanentur, inferre perniciem. Nec ambigant, qui hæc

Quod si qui ex monachis et laicis de quibus supra dictum est, eligantur ad clerum, cum nutta cogit necessitas, antiqua de eis debent instituta servari; quod si probentur sacram mercati esse pretio dignitatem, ab officio deponantur, nam dantem et accipientem Simonis Magi crimen involvit.

XXIV. De monachis laicisque in prima copiosius præceptionis hujus parte digesta sunt, quæ vel quatenus pro rerum temporumque necessitate concessa sint, quemadmodum ubi nullius facti necessitas interesse probabitur, non nisi vetus institutio debeat custodiri. Quos vero constiterit indignos meritis saportet arceri, non sine periculo facinus tale patrantes, quia dantem pariter accipientemque damnatio Simonis, quam sacça lectio testatur (Act. viii), involvit.

De sacris locis noviler institutis quamvis superius dictum sit, hoc nunc tamen adjicitur, ut nulla basilica sub defunctorum constructa nomine dedicetur.

XXV. De locorum consecratione sauctorum quamvis superius strictim suerit comprehensum: nobis quoque patefactum est, quod absque præcepto sedis apostolicæ nonnulli factas ecclesias, vel oratoria sacrare præsumant, hoc sumus tamen indicio detestabiliori permoti, quod in quocunque nomine defuncto- C rum, et quantum dicitur, nec omnino fidelium constructiones ædificatas sacris professionibus audacter instituere memorantur, quæ quoniam tam acerba. tam dura sunt, ut eadem vix noster ferre possit auditus: si revera Christianitatis affectus in illis regionibus certus et fixus est, et districtius ista quærantur, et a quibus fuerint gesta prodantur, quoniam sicut latentibus in hac atrocitate nominibus, non exstat in quem sententia debita proferatur, ita cum mauifestis fuerit documentis expositus, quam sceleris tanti poscit immanitas, non effugiet ullatenus ultionem.

Quod nesas sit seminas sacris altaribus ministrare, vel aliquid ex his quæ virorum sunt officiis deputata, præsumere.

XXVI. Nihilominus impatienter audivimus tantum D divinarum rerum subisse despectum, ut feminæ sacris altaribus ministrare firmentur, cunctaque nonnisi virorum famulatui deputata sexum, cui non competit, exhibere. Nisi quod omnium delictorum, quæ singillatim perstrinximus, noxiorum reatus omnis, et crimen eos respicit sacerdotes, qui vel ista committunt, vel committentes minime publicando pravis excessibus se favere significant: si tamen sacerdotum jam sint vocabulo nuncupandi, qui delegatum sibi religionis officium sic prosternere moliuntur, ut in perversa quæque profanaque declives sine ullo respectu regulæ Christianæ præcipitia funesta sectentur. Cumque scriptum sit (Eccli. xix): Minima qui spernit, paulatim decidit, quid est de talibus æsti-

molibus occupati ingentem ruinam multimodis impulsionibus ediderunt, quæ non solum ipsos videatur obruere, sed Ecclesiis universis mortiferam, si non sanentur, inferre perniciem. Nec ambigant, qui hæc exercere sunt ausi, sed etiam qui hactenus cognita silucrunt, sub honoris proprii se jacere dispendio, si non tanta qua possunt celeritate festinent ut lethalia vulnera competenti medicatione curentur. Quo enim more teneant jura pontificum, qui pontificalibus excubiis eatenus injuncta dissimulant, ut contraria domui Dei, cui præsident, potius operentur? Quantumque apud Deum possent, si nonnisi convenientia procurarent, tantum quid mercantur aspiciant, cum exsecrabili studio sectentur adversa, et quasi magis hæc regula sit, qua Ecclesia debeat gubernari, sic quidquid est ecclesiasticis inimicum regulis, perpetratur: cum et si cognitos habuit canones unusquisque pontificum, intemerata debuerit tenere custodia, et si forsitan nesciebat, consulere fidenter oportuerit scienteni. Quo magis excusatio nulla succurrit errantibus : quia nesciens proposuit servare quod noverat, nec ignorans curavit nosse quod gereret.

Quod in unaquaque Ecclesia cui episcopus præest, quatuor tam de redditu quam de oblatione fidelium fieri debeant portiones : ut una sit episcopi, altera clericorum, tertia pauperum, et quarta fabricis ecclesiasticis applicetur.

XXVII. Quatuor autem tam de redditu quam de oblatione fidelium, prout cujuslibet Ecclesiæ facultas admittit (sicut dudum rationabiliter est decretum) convenit fieri portiones, quarum sit una pontificis, altera clericorum, pauperum tertia, quarta fabricis applicanda. De quibus, sicut sacerdotis intererit integram ministris Ecclesiæ memoratam dependere quantitatem, sic clerus ultra delegatam sibi summam nihil insolenter noverit expetendum. Ea vero quæ ecclesiasticis ædiüciis attributa sunt, huic operi veraciter prorogata, locorum doceat instauratio manifestasanctorum, quia nesas est, si sacris ædibus destitutis in lucrum suum præsul impendia his designata convertat : ipsam nihilominus ascriptam pauperibus portionem, quamvis divinis rationibus se dispensasse monstraturus esse videatur, tamen juxta quod scriptum. est, Ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in cælis est (Matth. v), oportet etiam præsenti testificationi prædicari et bonæ famæ præconiis non taceri.

Quod episcopus, presbyter, et diaconus, a quocunque clerico veraciter sucrit accusatus, quia contra heccusituta secerit: potest sine dubitatione percelli, sui etiam honoris episcopus periculum subiturus, si heccomni Ecclesiæ noscenda tacuerit.

XXVIII. Quapropter ne clericorum quisquam se hujus offensæ futurum confldat immunem, si in his quæ salubriter sequenda deprompsimus, sive episcopum, sive presbyterum, seu diaconum viderit excedentem, non protinus ad aures nostras deferre curaverit, probationibus duntaxat competenter exhibitis, ut transgressoris ultiv flat, et eæteris interdictio

delinquendi. Sui vero modis omnibus erit unusquis- A putaverit supprimenda. Datum v idus Martiarum, que pontificum ordinis, et honoris elisor : si cuiquam clericorum, vel Ecclesiæ totius auditui hæc

Asterio et Præsidio vv. cc. conss. (An. Christi 494.)

#### DECRETA ANASTASII PAPÆ.

Gloriosissimo et clementissimo filio Anastasio Augusto, Anastasius episcopus.

Exordium pontificatus mei primitus oblata populis pace pronuntio, consequenter pro fide catholica humilis pietati tuæ precator occurro, in quorum primum mihi divinum favorem propinquasse confido, quod consonantia in me, et augustissimi nominis tui non dubium præstat auxilium, ut sicut præcelsum vocabulum pietatis tuæ per universas gentes toto sedes beatissimi Petri in universali Ecclesia (sicut semper est) assignatum sibí a Domino Deo teneatprincipatum, nec propter unum mortuum diutius tunica illa salutaris desuper contexta per totum (Joan. xix), malæ sortis patlatur incertum : quæ sola in discissionem pro firmitate sui venire non potuit. Cui ctiam in privata vita tantum circa sincoræ religionis studium fuit ut, sicut fama certissima celebravit, nemo magis vel inter præcipuos sacerdotes præfixas a sanctis Patribus regulas Ecclesiæ custodisse dicatur, quod sanctum studium cum majestate imperii crevisse confidimus.

Quod pro Christo fungatur legatione, dum pro pace precatur Ecclesiæ.

I. Legatione itaque fungimur pro Christo, ne eos C propter offensionem, vel scandalum patiamini publice nominari: quorum merita, vel actus illum judicem latere non possunt, in cujus jam sunt judicio constituti, nec illic se potest interserere in corpore mortali adhuc temeraria præsumptio, in quo non solum confessio facit aperta merita singulorum : sed etiam silentii ipsius non potest latere secretum. Namque et prædecessor noster papa Felix, sed etiam Acatius illic procul dubio sunt, ubi unusquisque sub tanto judice non potest perdere sui moriti qualitatem.

Quod non sit temere judicandum de his qui jam ad Deum migraverunt.

11. Itaque monente nos beatissimo. Paulo apostolo, quod facere non possumus, de his qui jam transierunt judicare conemur, observandum esse tranquillitas tua cognoscat. Ait enim de his qui de rebusad Deum selum pertinentibus judicare præsumunt (Rom. x1v): Nemo enim nostrum sibi vivit, et nemo sibi moritur: sive enim vivimus, Domino vivimus; sive morimur, Domino morimur : sive enim vivimus, sive morimur, Domini sumus. In hoc enim Christus resurrexit a mortuis, ut et vivorum et mortuorum dominetur : tu autem quid judicas fratrem tuum? Aut tu quare spernis fratrem tuum? Omnes enim stabimus ante tribunal Dei. Scriptum est enim (Isai. xLV): Vivo ego, dicit Dominus, quoniam mihi flectetur some genu, et omnis lingua confitebitur Deo. Ita-

que unusquisque nostrum pro se rationem reddet Deo. Non ergo amplius invicem judicemus, sed hoc judicate magis, ne ponatis offendiculum fratri, vel scandalum. Monet igitur beatus Apostolus, ne de his nobis præsumendo judicium, de quibus nemo potest verius vel melius judicare quam Beus, in hoc sibi quispiam temerarios ausus usurpet, et propter hoc pax atque unitas Ecclesiæ dissipetur. Nam et in Regnorum libro dicitur (I Reg. xvi): Non quomodo orbe præfulget, ita per ministerium meze humilitatis B videt homo, videt Deus, quia homo videt in facie, Deus autem videt in corde. Item in Paralipomenon libro primo (I Paral. xxvIII): Et nunc, Salomon, seito Deum patrum tuorum, et servi illi in corde persecto, et animo volente, quoniam ompia corda scrutatur Dominus, et omnem cogitationem novit. Item in Ezechiele hæc dicit Dominus (Ezech. x1): Sic dixistis, domus Israel, et cogitationes spiritus vestri novi ego. Unde et de Domino judice dicitur in Evangelio: Sciens autem Jesus cogitationes eorum dixit: Quid cogitatis mala in cordibus vestris?

Ut specialiter in Ecclesia nomen taceatur Acatii.

III. Precamur itaque c'ementiam vestram, ut specialiter nomen quod multis ex causis scandalum vel offendiculum Ecclesiæ concitavit, speciali appellatione taceatur, cum, sicut diximus, in generalitate sacerdotum uniuscujusque meritum illum judicem latere non possit, quid cuique tribuendum sit pro æstimata dispensatione meritorum, cui soli cogitationes quoque manifestæ sunt. Quantos vero excessus atque præsumptiones habuerit Acatius, ne clementiæ tuæ per singula suggerere fortasse videatur onerosum, Cresconio, vel etiam Germano, fratribus et coepiscopis meis, quos misimus ad serenitatem tuam, de causis singulis Acatii, qualis fuerit, instructionem plenissimam dedimus, clementiæ vestræ specialius recensendam, si hoc pietati tuæ placuerit curiosius indagare, ne in aliquo suggestionis nostre veritas defuisse videatur, ut pro divina sapientia vene quod sit in hoc offendiculum in Ecclesia, dum D tione sedis apostolicæ in Acatium talem processisse stra, perspicue videre possitis, non superbia, vel elasententiam, sed facinoribus certis (quantum nos extra illud judicium, quod solum falli non potest, æstimamus) zelo magis divinitatis exortam.

Quod magnopere contentio sit cavenda.

IV. Nos vero humiliter supplicantes, controversiam in Ecclesia remanere nolumus, cum magis vitanda contentio sit, sicut dicitur in Proverbiis (Cap. x): Odium suscitat contentio. Omnes enim qui non contendunt, protegit amicitia. Nam et Apostolus ad Corinthios ait (I Cor. 111): Cum enim sint inter vos æmulationes et contentiones, nonne carnales estis, et secundum hominem ambulatis? Item ad Philippenses (Cap. 11): Si qua ergo consolatio in Christe. si qua viscera, et miserationes, implete gaudium meum, ut id ipsum dicatis omnes, eamdem charitatem habentes, nihil per contentionem, neque per inanem gloriam, sed in humilitate mentis invicem æstimantes sibimetipsos superiores, non sua singuli respicientes, sed aliorum.

#### Ut Alexandrinos imperator admoneat ad fidem sinceram et pacem redire catholicam.

V. Hoc tamen præcipue insinuo serenitati tuæ, gloriosissime et clementissime sili Auguste, ut cum causæ Alexandrinorum patuerint piissimis auribus vestris, ad sinceram et catholicam fidem eos auctoritate, sapientia, divinisque vestris monitis redire faciatis. Num quid tenendum sit in religione catholica sacerdotum qui in Ecclesia floruerunt, si hoc quoque prireperitis, scientibus in memoria transmittendo renovabimus, ignorantibus ad discendum pro officio nostræ instructionis offerimus, ut nulla extra hæc ingeniorum jactantia vel pravitas audiatur.

#### Admonetur imperator, ut constitutis apostolicæ sedis obtemperet.

VI. Illud vero peculiarius pro amore imperii vestri, et beatitudine, quæ consequi poterit regnum, pro apostolico officio prædicamus, ut, sicut decet et Spiritus sanctus dictat, monitis nostris obedientia præbeatur, ut bona omnia vestra rempublicam consequantur, sicut in Exodo promittitur (Exod. xv) : Si audieris vocem Domini Dei tui, et quæ placent feceris coram ipso, et obedieris præceptis ejus, et custodie- C Quod mali bona ministrando sibi tantummodo noris omnem justitiam ejus, omnem infirmitatem quam importavi Ægyptiis, non importabo in te : Ego enim sum Dominus qui salvum facio te. Et illic iterum tuba potentissima canitur: Et nunc, Israel, quid Dominus Deus tuus postulat a te aliud quam ut timeas Dominum Deum tuum, et ambules in omnibus viis ejus, et diligas eum, et servias Domino Deo tuo ex toto corde tuo, et ex tota anima tua (Deut. x)? Custodi præcepta Domini Dei tui, et justitias ejus, quas ego mando tibi. Hæc me suggerentem frequentius non spernat pietas tua, ante oculos habens Domini in Evangelio verba: Qui audit vos, me audit, et qui ros spernit, me spernit, et qui me spernit, spernit eum qui me misit (Luc. x). Nam et Apostolus concinens Salvatori nostro ita loquitur: Quapropter qui n hac spernit, non hominem spernit, sed Deum, qui dedit Spiritum sanctum in nobis (I Thess. 1v). Pectus clementiæ vestræ sacrarium est publicæ felicitatis, ut per instantiam vestram (quam velut vicarium prxsidere jussit in terris) evangelicis apostolicisque præceptis, non dura superbia resistatur, sed per obedientiam, quæ sunt salutifera, compleantur.

#### Quod eos quos post damnationem suam vel baptizavit vel ordinavit Acatius, nulla portio læsionis attingat.

VII. Nam secundum Ecclesiæ catholicæ consuetudinem sacratissimum serenitatis tuæ pectus agnoscat, quod nullum de his, vel quos baptizavit Acatius, vel quos sacerdotes, sive levitas, secundum canones, ordinavit, ulla eos ex nomine Acatii portio læsionis

si qua allocutio charitatis, si qua societas spiritus, A attingat, que forsitan per iniquum tradita sacramenti gratia minus firma videatur. Nam et baptismum, quod procul sit ab Eeclesia, sive ao adultere, vel a fure fuerit datum, ad percipientem munus pervenit illibatum, quia vox illa, quæ sonuit per columbam, omnem maculam humanæ pollutionis excludit. Quod declaratur cum dicitur (Joan. 1): Hic est qui baptizat in Spiritu et igne. Nam si visibilis solis istius radii, cum per loca fetidissima transeant, nulla contactus inquinatione maculantur; multo magis illius qui istum visibilem fecit, virtus nulla ministerii indignitate constringitur. Nam et Judas cum suerit sacrilegus atque fur, quidquid egit inter apostolos pro dignitate commissa, beneficia per indignum data nulla ex hoc detrimenta senserunt, declaranto hoc secundum definita Patrum et prædicationem omnium B ipsum Domino manifestissima voce (Matth.xxIII): Scribæ (inquit) et Pharisæi super cathedram Mosis sedent; quæ dicunt facite, quæ autem faciunt nolite facere; dicunt enim, et non faciunt. Quidquid erge ad hominum provectum quilibet in Ecclesia minister pro officio suo videtur operari, hoc totum contineri implendo divinitatis essectum, ita ille, per quem Christus loquitur, Paulus affirmat (I Cor. 111), Ego plantavi, Apollo rigavit, sed Deus incrementum dedit. ltaque neque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus. A Deo autem non quæritur quis, vel qualis prædicet, sed quem prædicet, ut invidos etiam bene Christum prædicare confirmet. Quo malo diabolus ipse dejectus est, et hoc ipso prædicare non desinit.

# ceant, nec Ecclesia sacramenta commaculent.

VIII. Ideo ergo et hic, cujus nomen dicimus esse reticendum, male bona ministrando sibi tantum nocuit. Nam inviolabile sacramentum, quod per illum datum est, aliis perfectionem sux virtutis obtinuit. Quod cum ita sit, aliquorum in tantum se extendit curiosa suspicio, ut imaginetur prolato a papa Felice judicio, postea inefficaciter in sacramentis, quæ Acatius usurpavit, egisse : ac perinde eos metuere, qui vel in consecrationibus, vel in baptismate mysteria tradita susceperunt, ne irrita beneucia divina videantur, meminerunt in hanc quoque partem similiter tractatum prævalere supergrem, quia non sine usurpatione sacerdotii adjudicatus hoc egit. In quo virtutein suam obtinentibus mysteriis, in hoc quoque aliis rea sibi persona non nocuit, nam ad illum pertinuit, quod tuba David ita canitur, Verumtamen Deus conquassavit capita inimicorum suorum, verticem capilli perambulantium in dilectis suis (Psal. LXVII). Nam superbia semper sibi, non alii facit ruinam, quod universa Scripturarum cœlestium testatur auctoritas, sicut etiam per Spiritum sanctum dicitur in propheta: Non habitavit in medio domus meæ, qui facit superbiam (Psal. c). Unde cum sibi sacerdotis nomen vindicaverit, condemnatus in ipsius verticem superbiæ tumor inflictus est, quia non populus, qui in mysteriis donum ipsius sitiebat, exclusus cst, sed anima sola illa quæ peccaverat justo judicio proprie erat obnoxia, quod ubique numerosa Scripturarum

testatur instructio. Unde remotis hominum studiis A non solum in terris, sed etiam in coelo triumphare sive versutiis, in hac adhuc præsenti fragilitate positorum, secundum preces nostras, adnisu et auctoritate imperiali offerente Deo nostro unam catholicam Ecclesiam et apostolicam, quia hoc solum est in quo

sine fine possitis. Subscriptio: Omnipotens Deus regnum et salutem tuam perpetua protectione custodiat, gloriosissime et clementissime semper Au-

# **APPENDIX**

# AD COLLECTIONEM DIONYSIANAM.

# **COLLECTIO II**

# DECRETORUM PONTIFICUM ROMANORUM

COLLECTIONI I DIONYSII EXIGUI ADDITA.

#### CATALOGUS PONTIFICUM ROMANORUM.

QUORUM DECRETA IN HAC COLLECTIONE RECENSENTUR.

|              | An. Chr. |                  | An. Cur. |
|--------------|----------|------------------|----------|
| HILARUS      | 461.     | Symmachus        | 497.     |
| SIMPLICIUS . | 467.     | Hormisda         | 514.     |
| Felix        | 483.     | GREGORIUS JUNION | 715      |

#### REGULÆ HILARI

#### FLAVIO BASILICO ET BERMINERICO VV. CC. CONSS.

Sub die xm calendarum Decembrium, residente B viro venerabili Hilaro papa in basilica Sanctæ Mariæ, et Maximo Taurini civitatis provinciæ Galliarum. Ingenuo Ebrodunensi provinciæ SS. Mediolanensi provinciæ SS. Saturnino Abinionensi provinciæ SS.

Petro Portuensi. Primo Atellano. Gaudentio Abitiensi. Paulino Aquæbiensi. Palladio Salpinati. Sotere Neapolitano. Tiburtio Capuano. Felice Lunensi. Eusebio Senensi. Justo Faberino. Concordio Barino. Caprario Casitano. Constantino Aquinati. Prætextato Interamnano. Claudio Pausalano. Adeodato Veliterno. Crispiano Subaugustano. Servodei Nomentano. Hilario Amerino. Paulo Foranovano. Apuleio Tarquiniensi. Asterio Gabinati. Asterio Forojuliensi. Gaudentio Vecconensi. Gaudentio Scyllateno. Eubodio Trisenensi. Majoriano Astensi. Felice Sipontino. Urano. Januario Prænestino. Adeodato Cumano. Tiberio Curium Sabinorum Gerontio Camerino. Lucifero Tifernis Metauris. Romano Albanensi. Florentio Talesino.

Candido Tiburtino. Eusebio Sutrino. Gaudentio Anteatino. Projectio Nepesino. Philippo Numanati. Restituto et Octavio Afris.

Residentibus etiam universis presbyteris, astantibus quoque diaconibus. Hilarus episcopus Ecclesiae catholicæ, urbis Romæ, synodo præsidens, dixit: Quoniam religiosus, sancto Spiritu congregante, conventus hortatur ut quæcunque pro disciplina ecclesiastica necessaria sunt, cura diligentiore tracterius in locat. festress es gura ed calination. mus: si placet, fratres, ea quæ ad ordinationum te-norem pertinent, juxta divinæ legis præcepta, et Ni-cænorum canonum constituta, ita adjuvante Domino in omne ævum mansura solidemus, ut nulli fas sit sine status sui periculo vel divinas constitutiones, vel apostolicæ sedis decreta temerare, quia nos, qui potissimi sacerdotis administramus officia, talium transgressionum culpa respiciet, si in causis Dei de-C sides fuerinus inventi, quia meminimus, quod timere debemus, qualiter comminetur Dominus negligentiæ sacerdotum, siquidem reatu majore delinquit, qui potiori honore perfruitur: et graviora facit vitia peccatorum sublimitas dignitatum. Cavendum ergo imprimis est, ne ad sacratos gradus, sicut gestis prioritum est ante presegrintum est guisquam qui propre ribus ante præscriptum est, quisquam qui uxorem non virginem duxit, aspiret. Repellendus est etiam quisque qui in secundæ uxoris nuptias contra apostolica præcepta convenerit. Inscii quoque litterarum, nec non et aliqua membrorum danna perpessi, et bi qui ex pomitentibus sunt, ad sacros ordines aspirare non audeant. Quisquis talium consecrator existerit, factum suum ipse dissolvet, et qued commisit illicite, aut a decessoribus suis invenit admissum, si proprium periculum vult vitare, dammabit: nos enim in nullo vo-lumus severitatem ultionis exercere. Sed qui in cau-sis Dei contumacia vel delectu deliquerit, aut ipse quod perperam fecit, abolere noluerit, in se quidquid in alium non resecarit, inveniet. Quod ut deinceps possit tenacius custodiri, si placet, omnes causas et

subscriptiones proprias commodate : ut synodali ju- A stet. Ergo suppliciter precamur apostolatum vestrum, dicio aditus claudatur illicitis. ut humilitatis nostre quod juste a nobis videtur fa-

Ab universis episcopis et presbyteris acclamatum est: Exaudi, Christe, Hilaro vita, dictum est sexies. Hier confirmanus, hæc docemus, dictum octies. Hier tenenda sunt, hæc servanda sunt, dictum quinquies. Doctrinæ vestræ gratias agimus, dictum doquies. Doctrinæ vestræ gratias agimus, dictum decies. Ista ut in perpetuum serventur, rogamus, dictum est quindecies. Per dominum Petrum, ut in perpetuum serventur rogamus, dictum est octies. Hæc præsumptio nunquam fiat, dictum decies. Qui hæc violaverit, in se inveniet, dictum septies. Et facto silentio, Hilarus episcopus dixit: Præterea, fratres, nova et inaudita, sicut ad nos, missis de Hispaniis enticellis enticerta relatione pervenit, in quibusdom epistolis, sub certa relatione pervenit, in quibusdam locis perversitatum semina subinde nascuntur. Denique nounulli episcopatum, qui nonnisi meritis præcedentibus datur, non divinum munus, sed hæredita-rium putant esse compendium, et credunt, sicut res caducas atque mortales, ita sacerdotium, velut legali aut testamentario jure posse dimitti. Nam plerique sacerdotes in mortis confinio constituti in locum suum feruntur alios designatis nominibus subrogari : ut scilicet non legitima exspectetur electio, sed defuncti gratificatio pro populi habeatur assensu. Quod quam grave sit æstimate : atque ideo, si placet, etiam hanc licentiam generaliter de Ecclesiis auferamus, ne, quod turpe dictu est, hujusmodi se putet debere, quod Dei est. Ut autem quod ad nos perlatum est, ad vestram etiam possit pervenire notitiam, Hispanorum fratrum et coepiscoporum nostrorum scripta legantur. Paulus notarius recitavit.

Beatissimo, et apostolica reverentia a nobis in Christo colendo papæ Hilaro Ascanius, et universi

episcopi Tarraconensis provinciæ.

Quam curam apostolatus vester de provinciarum suarum sacerdotibus gerat, filio nostro illustri Vincentio, duce provinciæ nostræ, referente cognovimus, cujus impulsu votum nostrum in ausu scribendi prona devotione surrexit. Ergo provinciali litterario sermone debita coronæ vestræ obsequia deferentes, his quæsumus, ut dignatione qua coteros etiam humilitatem nostram in orationibus vestris in mente habere dignemini, beatissima et apostolica reverentia in Christo a 1.0-bis, colende pater, illud specialius deprecantes, ut factum nostrum, quod tam voto pene omnis provinciæ, quam exemplo vetustatis in notitiam vestram defertur, perpensis assertionibus nostris roborare dignemini. Et cum legeret, ab universis episcopis et presbyteris acclamatum est: Exaudi, Christe, Hilaro vita, dictum est decies. Hæc præsumptio nunquam tiat, dictum est sexies. Quæ Dei sunt, ab homine dari non possunt, dictum est sexies. Per domnum Petrum ut in perpetuum serventur, dictum est sexies. Hæc ut reserventur rogamus. Hilarus episcopus dixit: Lege. Paulus notarius recitavit. Episcopus Barcinoneusium civitatis sanctus Nundinatius sortem explevit conditionis humanæ, hic episcopo venerabili fratri nostro Irenzo, quem ipse antea in diœcesi sua nobis volentibus constituerat, derelinquens ei, quod I potuit habere paupertas supremæ voluntatis arbitrio, in locum suum ut substitueretur, optavit, sed defuncti judicium in ejus meritum non vacillat. Et cum legeret, Probus episcopus e consessu surgens dixit: Hlud licuit, hoc non licuit. Successores Deus dat, auctoritate vestra resistite huic rei per apostolatum vestrum. Hilarus episcopus dixit : Percurre que ceperas. Paulus notarius recitavit. Siquidem omnis clerus, et plebs ejusdem civitatis, et optimi, et plurimi provinciales, ut idem ejus locum observaret, a nobis speraverunt dato consensu, nos cogitantes defuncti judicium, et probantes ejus vitam, et eorum nobilitatem atque inultitudinem, qui petebant, simul et utilitatem, Ecclesiæ memoratæ, optimum duximus : ut tanto sacerdoti, qui ad divina migraverat, non minoris meriti substitueretur antistes, præsertim cum Ecclesia illius municipii, in qua aute fuerat ordinatus, semper hujus civitatis Ecclesiæ fuisse diœcesis con-

ut humilitatis nostræ quod juste a nobis videtur fa-ctum, vestra auctoritate firmetis. Jam dudum saue questi fueramus litteris nostris de præsumptione Sylvani episcopi, et miramur quod nulla apostelatus vestri responsa suscepimus; nunc hæc eadem suggerentes petimus, ut quid super his rebus observandum sit. apostolicis sermonibus nos dignemini informare: et ne forsitan per negligentiam portitoris, aut per longinqui itineris difficultatem humilitatis nostra ad vos scripta non potuerint ex hoc negotio pervenire, etiam suggestionem nostram maluimus iterare. Et subscriptio. Orantem pro nobis sanctum apostolatum vestrum jugi ævo divina conservet æternitas nobis omnibus, et Ecclesiæ suæ, domine vere noster, et apostolice papa. Hilarus episcopus dixit: Alia epistola recitetur. Paulus notarius recitavit. Domino stola recitetur. Paulus notarius recitavit. Donnino beatissimo, et apostolica reverentia a nobis in Christo colendo papæ Hilaro Ascanius, et universi episcopi Tarraconensis provincie. Etsi nulla exstaret necessitas ecclesiasticæ disciplinæ, expetendum revera nobis fuerat illud privilegium sedis vestræ, quo vera nons neerat intu privilegium seus vestra, quo susceptis regni clavibus, post resurrectionem Salvatoris per totum orbem beatissimi Petri singularis prædicatio universorum illuminationi prospexit, cujus vicarii principatus, sicut eminet, ita metuendus est ab omnibus et amandus. Proinde nos Deum in vobis primitus adorantes, cui sine querela servitis, ad fidem recurrimus apostolico ore laudatam (Rom. 1), inde responsa quarentes, unde nihil errore, nihil præsumptione: sed pontificali totum deliberatione præcipitur. Cum hæc ita se habeant, est tamen inter nos falsus frater, cujus præsumptione sicut diutius tacere non licuit, ita et loqui futuri judicii necessitas imperavit. Sylvanus quidem, episcopus Calaguræ, in ultima parte nostræ provinciæ constitutus, divinationes sibi indebitas usurpando humilitatem nostram ad hoc usque perduxit, ut contra ejus vanissimam superstitionem, sedis vestræ unicum remedium flagitemus. Hic namque jam ante septem aut octo amplius annos, postponens Patrum regulas, et vestra instituta despiciens nullis petentibus populis episcopum ordinavit, cujus properum factum existimantes fraterna et pacifica posse admonitione sanari, profecit in pejus. Denique contra vetustatem canonum, contra synodi constituta alterius fratris nostri presbyteri, spiritu tantum præsumptionis accensus, in eodem loco qui illi fuerat destinatus, cui invito et repugnanti imposuerat manus, et qui nostro jam cœtui fuerat aggregatus, episcopum fecit. Hinc factum est ut de ejus miserrima temeritate ad nos Cæsaraugustanæ urbis episcopus frater noster universa referret, cujus diligentia et sollicitudo admodum prospexerat, si in aliquo profuisset. Siquidem cunctis in vicinia positis episcopis, ne se schismatico adjungerent, frequentissime contradixit, sed obstinatione damnabili totum quod erat illicitum, et quod nobis pudor est dicere, non erubuit solus ille com-mittere. Proinde quia his prasumptionibus, qua unitatem dividunt, quæ schisma faciunt, velociter debet occurri, quæsumus sedem vestram, ut quod super hac parte observare velitis, apostolicis affatibus instruamur, quatenus fraternitate collecta prolatis in medium venerandæ synodi constitutis, contra rebellionis spiritum vestra auctoritate subnixi, quid opor-teat, et de ordinatione, et de ordinato fieri, intelligere Deo juvante possimus. Erit profecto vester triumphus, si apostolatus vestri temporibus, quod sancti Petri cathedra obtinet, catholica audiat Ecclesia, si novella zizaniorum semina fuerint exstirpata. Et subscriptio. Orantem pro nobis sanctum aposto-latum vestrum jugi ævo divina conservet æternitus. Ab universis episcopis et presbyteris acclamatum est : Ut hac emendentur rogamus, dictum est sexies. Ut hæc resecentur rogamus, dictum est septies. Ut disciplina servetur rogamus, dictum octies. Ut antiquitas servetur rogamus, dictum septies. Ut disciplina (sic) servetur rogamus, dictum est quinquies. pties. Ut in præsumptoribus vindicetur rogamus, dictum est septies. Ordinatio apostolica illibata servetur, dictum est octies. Exaudi, Christe, Hilaro vita, dictum est quinquies. Dignus papa, dignus do-

ctor, dictum est octies

Hilarus episcopus dixit : Acceptis quæ recitata sunt de omnibus, nunc, fratres, speciales sententias, Deo nobis inspirante, depromite. Maximus episcopus Ecclesiæ Tauritanæ dixit: In custodiendis omnibus que ad sacras ordinationes pertinent disciplinis, me-lius septentiæ meæ professione denuntio nihil a me unquam eorum que prohibita sunt esse faciendum. De reliquis censeo ut quisquis talia fecerit, aut detecta in Ecclesiis resecare noluerit, noverit se graves causas in apostolicæ sedis judicio redditurum : in quo illi necesse erit subire sententiam. Ingenuus episcopus Ebrodunensis dixit : Mibi quoque eadem de omnibus partibus sententia est, qua me ipse con-stringo, ne quid a me unquam de his quæ sunt interdicta tentetur, quia novi statum et professionem meam. De cæteris etiam censeo : ut quisquis statutorum transgressor exstiterit, sciat se ecclesiastice regulæ laqueis innodari, et reatum apostolicæ sedis incurrere. Paulus episcopus Aquævivæ dixit : Ego quoque simili me lege constringo, et de cæteris, qui transgressores fuerint, pariter censeo, ne eis sine periculo sui quidquam tale tentare liceat, quod merito debeat vindicari. Primus episcopus Ecclesiæ Atellanæ dixit : Hoc et ego censeo esse observandum. Palla-dius episcopus Ecclesiæ Salapinæ dixit : Nihil me contra disciplinam ecclesiasticam, vel statuta sanctorum canonum facturum esse polliceor. Tiberius epi-scopus Ecclesiæ Sabinensis dixit : Profiteer me statuta sedis apostolica in omnibus custodire, et si in Ecclesia mea clericorum aliquem contra præcepta sanctorum canonum deprehendero aut mulierem duxisse, aut duas habere uxores, ab ecclesiastico officio separari. Ab universis episcopis dictum est : Sententias fratrum omnes sequimur, omnes confir- C mamus, et observandas esse decernimus. Exaudi, Christe, Hilaro vita, dictum est septies. Quæ male admissa sunt per te corrigantur, dictum est octies. Quod non licet, non fiat, dictum est octies.

Hilarus episcopus Ecclesia urbis Roma synodo præsidens dixit : Quoniam præsentis definitionis formain, que secundum sanctorum est statuta sentenliam, in omnium Ecclesiarum notitiam pervenire decernimus: ne cuiquam pro sui possit ignoratione licere quod non licet, edere gesta notariorum sollici-

tudo curabit.

Hilarus episcopus Ascanio, et universis episcopis

Tarraconensis provinciæ.

Postquam litteras vestræ dilectionis accepimus, quibus præsumptiones Sylvani episcopi Calagurensium Ecclesiæ retun li petistis, et rursum Barcinouensium quæritis nimis illicita vota firmari, honoratorum et possessorum Tyriassonensium, Ascanten-sium, Calaguritanorum, Varegensium, Tritinsium, Leviensium et Veroviscensium civitatis cum subscri- D ratis, cujus indignatio ex hoc gravius commovetur, ptionibus diversorum litteras nobis constat ingestas : quia benignitas ejus, dum fiunt illicita per eos qui per quas id quod de Sylvano querela vestra depromper quas id quod de Sylvano querela vestra deprom-pserat, excusabant. Sed reprehensio justissima eorum pariter justa allegatione non carebat, quia præter conscientiam metropolitani, fratris et coepisc pi nostri Ascanii, nonnullis civitatibus ordinatos claruit sacerdotes. Unde quoniam quidquid ab alterutra parte est indicatum, omni videamus perversitate conlusum, temporum necessitate perspecta, hac ratione decernimus ad veniam pertinere, quod gestum est,

Ut canones custodiantur rogamus, dictum est se- A ut nihil deinceps contra præcepta beati Apostoli, pties. Ut in præsumptoribus vindicetur rogamus, nihil contra Nicænorum canonum constituta tentetur.

I. Hoc autem primum juxta eorumdem Patrum regulas volumus custodiri, ut nullus præter notitiam atque consensum fratris Ascanii metropolitani, aliquatenus consecretur antistes, quia hoc et vetus ordo tenuit, hoc trecentorum decein et octo sanctorum Patrum definivit auctoritas, cui quisquis obvias te-tenderit manus, eorum se consortio fatetur indignum,

quorum præceptionibus resultarit.

II. In quorum contumeliam a superbo spiritu etiam 11. In quorum contumeitam a superbo spiritu etiam pars illa contemnitur, qua cavetur ne quis relicta Ecclesia sua ad alteram transire præsumat. Quod nimis improbe conniventibus, et ut doleatur gravius, vohis asserentibus, Irenæus episcopus conatur admittere: qui nostra auctoritate roborari cupitis, quos maxime de rebus illicitis magna indignatione probatis accendi. Lectis ergo in conventu fratrum, quos natalis mei festivitas congregarat, litteris vestris, quæ de ordinandis episcopis secundum statuta canonum, vel prædecessorum meorum decreta sunt, prolata sententia gestorum, quæ pariter direximus, tenore discetis.

III. Unde remoto ab Ecclesia Barcinonensi, atque ad sua remisso Irenæo episcopo: sedatis per sacerdotalem modestiam voluptatibus, quæ per ignoran-tiam ecclesiasticarum legum desiderant, quod non licet obtinere : talis protinus de clero proprio Barcinonensibus episcopus ordinetur, qualem te praccipue, frater Ascani, oporteat eligere, et deceat con-secrare. Ne si similiter forte factum fuerat, non sine objurgatione tui maxime nominis retundat nostra pracceptio, quod in injuriam Dei, a quo specialiter sacerdotalium est gratia dignitatum, didicerimus admissum, nec episcopalis honor hæreditarium jus putetur, quod nobis sola Dei nostri Christi benignitate confertur.

IV. Ordinatos ergo nunc episcopos, qui licet dum te ignorante provecti sunt, cum suis auctoribus meruerint submoveri, hac ratione sirmamus, si nec viduæ maritus fuerit quisquam, et in unius virginis nuptiis, ac vota convenerit, sicut et legalia consti-tuta præcipiunt dicendo: Sacerdos virginem uxorem accipiat, non viduam, non repudiatam (Lerit. xxi; Ezech. XLIV), secundum quod etiam beatus apostolus Paulus, Magister gentium, de his qui fieri desiderant sacerdotes, propria institutione non tacuit dicens (I Tim. III): Unius uxoris virum, cujus tenore sententiæ ita informati esse debetis, ut inter cætera quæ cavenda sunt, hac studeatis pracipue custodire qua cognoscitis ante universa mandari.

7. In quibus etiam prospiciendum est, ne duo sint in una Ecclesia sacerdotes, nec litterarum ignarus, aut carens aliqua parte membrorum, vel etiam ex pœnitentibus aliquis ad sacrum ministerium prorsus sinatur accedere. Nec tantum putetis petitiones valere populorum, ut cum his parere cupitis, volunta-tem Domini nostri quæ nos peccare prohibet, dese-

VI. Ut autem omnia secundum hæc quæ scripsimus corrigantur, præsentes litteras Trajano subdiacono nostro veniente direximus. Quod si Irenœus episcopus ad Ecclesiam suam, deposito improbitatis ambitu, redire neglexerit, quod ei non judicio, sed humani-tate præstabitur, removendum se ab episcopali con-sortio esse cognoscat. Data in cal. Januarii, Basilico et Herminerico vv. cc. conss. (An. Christi 465.)

# DECRETA SIMPLICII PAPÆ.

si quid apud te sacerdotalis modestiae teneretur, nunquam plectibiles perpetrarentur excessus, a quibus si nullo te paternarum regularum peteras conti-

I. Simplicius episcopus Joanni episcopo Raven-

Si quis esset intuitus ecclesiasticæ disciplinæ, vel

nere præcepto, saltem sanctæ memoriæ prædecesso- A quid post transgressionem maneat contumacem, ipse ris tui fueras revocandus exemplo, qui cum faciendo presbyterum minus deliquisset invitum, senserat tamen dignum pro tali usurpatione judicium. Ubi ista didicisti, quæ in fratrem et coepiscopum nostrum Gregorium, non electione, sed invidia perpetrasti? quem inexcusabili violentia pertrahi ad te passus es, atque vexari, ut ei honorem tantum non per animi tranquillitatem, sed per amentiam, sicut dicendum est, irrogares. Neque enim talia potuissent fieri sanitate consilii; nolumus exaggerare quod gestum est, ne cogamur judicare, quod dignum est: nam privilegium meretur amittere qui permissa sibi abutitur potestate. Sed una nos ratio facit esse sententia mollioris, quam maluimus te fratre et coepiscopo nostro Projecto referente cognoscere, non nostris litteris propter opprobrium publicare. Nam scanda-lum, cujus auctor agnosceris, ita moderatio nostra compescuit, ut frater et coepiscopus meus Gregorius, quem non provectum constat esse, sed pulsum, nul-Lam causam, sicut petiit, tecum habiturus, Mutinen-sem gubernet Ecclesiam, et contubernium spiritale, quod sortiri non oportebat invitum, non recuset amplecti, cui si quid negotii forsitan emerserit, nostrum ab eo, vel contra eum petatur examen. Necessitatibus etiam quas faciente te compellitur sustinere, hac definitione consulemus, ut refuso prædio, quod ante annum sibi datum esse commemorat, atque ad Ecclesiam Ravennatem reverso, possessio in Bononiensi 30 solidorum reddituum liberorum sine dubitatione tradatur, ia diem scilicet vitæ ejus, salvo proprietatis jure Ravennatis Ecclesiæ, ad quam post prædicti obitum revertetur. Quod si non suerit nostris paritum constitutis,

perpendis. Denuntiamus autem, quod si posthac quidquam tale præsumpseris, et aliquem seu episcopum, seu presbyterum, seu diaconum invitum facere forte credideris, ordinationes tibi Ravennatis Ecclesiæ, vel Æmiliensis noveris auferendas. Data in cal. Junii, Severino v. c. cons. (An. Christi 481.) II. Simplicius episcopus Florentio, Equitio, et Se-

vero episcopis.

Relatio nos vestræ dilectionis instruxit, et gesto-rum series plenius intimavit Gaudentium Auliniensis Ecclesiae sacerdotem contra statuta canonum, ac nostra præcepta ordinationes illicitas perpetrasse, quarum illi totam penitus auferri præcipinus pote-statem. Scripsimus enim ad Severum fratrem et cocpiscopum nostrum, et si necesse fuerit, ipse in supra dicta Ecclesia, consideratis Patrum regulis, hoc supra dicta Ecciesia, consideratis Patrum reguis, noc fungatur officio, quo ille abusus esse convictus est : ita ut hi qui illicite ab codem sunt provecti, ab ecclesiasticis ministeriis sint remoti. Simul etiam de redditibus Ecclesiæ, vel oblatione fidelium quid deceat nescienti nihil licere promittat, sed sola ei ex his quarta portio remittatur: duæ ecclesiasticis fabilitis de constituire sua ecclesiasticis fabilitis et a constituire et a con bricis et erogationi peregrinorum et pauperum profuture ab Onagro presbytero sub periculo sui ordi-nis ministrentur: ultima inter se clericis pro singu-lorum meritis dividatur. At vero ministeria Ecclesia, quæ alienata comperimus, reparare præsumptor prædicti fratris compellatur instantia, cui etiam in hoc specialiter præcepimus immineri, ut tres illas portiones, quas per triennium dicitur sibi tantum, mode vindicassa, restitust, bet vivi cal Becomb modo vindicasse, restituat. Dat. xiii cal. Decemb. post consulatum Leonis Augusti. (An. Christi 475.)

#### DECRETA FELICIS PAPÆ.

· D

(Synodus Romana. An. Christi 487.)

Flavio Boetio v. c. cons. Sub die 111 id. Martiarum, C in basilica Constantiniana, residente venerabili viro papa Felice, una cum

Candido Tiburtino, Paschasio Centumcellæ Equitio Matellicati, Epiphanio Spellati Herennio Portuensi, Agnello Telesino,
Urbano Fulginati,
Martiniano Phormiano,
Cresconio Tudertino,
Basilio Tollentinati, Constantie Aquinati Philippo Numanati, Bono Ostiensi, Constantio Tribeati, Constantino Capuano, Severo Cassinati, Martiano Amerino, Herculio Utriculano, Maximo Blerano, Projectitio Tarquinensi, Maximino Ferentieusi. Felice Anteatino, Felice Anagnino, Andrea Gavinati, Cypriano Numentano, Vitale Fundano, Constantio Sutrino, Gaudentio Foroclodiensi, Asterio Foronovano, Victore . . Rustico et Pardalio Afris, Petro Subaugustano, Basso Ferentinati, Innocentio Mibanati Benigno Aquævivensi,

Decio Trium tabernarum, Athanasio Albanensi, Petro Lorensi, Felicissimo Sabiniensi. Bonifacio Veliterno, Romulo Prænestino, Donato, episcopis;

# Et presbyteris:

Firmino. Rustico, Laurentio. Vincomalo. Cassio, Januario, Petro, Martiano. Lepido, Maxentio, Petro, Redemp**to,** Asterio, Alexandro, Laurentio, Jovino, Scrvodei, Petro, Petro, Juliano, Petro, Valente, Sorano, Valentino. Asello, Asterio Smaragdo, Bonifacio, Paschasio, Felice, Fulgentio, Callisto. Valentino, Sebastiano, Petro, Andrea. Romano, Domino. Castino, Laurentio, Simplicio, Canusio, Leone, Eugenio, Gordiano. Petro, Epiphanio, Justino. Epiphanic, Felice. Projectitio, Bonifacio. Epiphanio, Bono, Marcellino, Servando , Urbico, Paulino, Petro, Asterio. Paschasio. Asterio,

Bonifacio, Petro,
Sixto, Petro,
Petronio, Laurentio,
Romano, Joanne,
Martiniano, Upilione, Sebastiano, et
Agapeto, Abundantio,

Astantibus quoque diaconibus, Felix episcopus Ecclesiæ catholicæ urbis Romæ, præsidens synodo dixit: Communis dolor, et generalis est gemitus, quod intra Africam rebaptizatos etiam episcopos, presbyteros, diaconosque cognovimus; quæ res sine dubio ad vestræ quoque pervenit notitiam sanctitatis. De quo quid observari debeat, ordinare nos convenit. Proinde ut manifesta sit super hoc nostra sententia, quæ nobis sunt visa recitentur. Anastasius diaconus recitavit.

Dilectiss. in Christo Jesu fratribus universis episc.

per diversas provincias constitutis.

Qualiter in Africanis regionibus astutia diaboli sævierit in populum Christianum, atque in id multiplici B deceptione proruperit, ut non modo vulgus incautum, sed ipsos quoque in mortis profunda merserit sacerdotes, nullus non orbis ingemuit, nulla terra nescivit. Unde in grandi mœrore positi dissimulare non possumus pereuntium, atque a nobis exigendarum discrimen animarum : quapropter competens abbibenda est talibus medela vulneribus, ne immatura curandi facilitas mortifera captis peste nil prosit, sed segnius tractata pernicies reatu non legitimæ curationis involvat pariter saucios et medentes. Imprimis itaque venientis ad vos, et remedium postulantis sollicite discutienda est professio, et persona decepti, ut me-dela possit congruens exhiberi. Et qui satisfacturus Deo per poenitentiam, rebaptizatum se legitime doluerit, utrum ad hoc facinus cucurrerit, an impulsus accesscrit, requiratur. Sciens quod se decipiat ipse, qui fallit, nihilque per nostram facilitatem tribunalis qui taint, ininque per nossiani facilitationi de excelso judicio derogari, cui illa sunt rata, quæ pia, quæ vera, que justa sunt, et necessitas, aliter tractanda est ratio voluntatis. Deterior est autem causa illius qui forte pretio sollicitatus est, ut periret. Nibil enim intentatum reliquit inimicus, cui ne de sua liceat gaudere captura, succurrendum est irretitis, et conterendus venantis est laqueus, ut in fugatim lamentantibus lapsum tam justitiæ moderatione, quam compunctione pietatis ad aulam, quam reliquerant, sit regressus, nec pudeat forsan, aut pigeat indictis jejuniorum gemituumque temporibus obedire, aut aliis observantiæ salubrioris obtemperare præceptis, quia humilibus datur gratia, non superbis (Jacobi IV). Sit ergo ruinæ suæ dolore prostratus, quisquis in Christo fieri quærit erectus, et per dispensationis nostræ ministerium (quod vestram sequi convenit charitatem, nec alicui fas est vel velle, vel posse transcen.lere ) causas ejus, qui contra apostolicam doctrinam ad iterationem se nimis infausti baptismatis dedidit, vel ejus, qui aliquibus argumentis excu-sandum callide proprium putaverit esse consensum, sacerdotali vigore et humanitate tractemus, ut in D eis fides (quæ nisi est una, jam nulla est) adjutorio Domini judicis, ad salutem sine nostræ properationis offensione reparetur, quia cum peccatoris a nobis satisfactio protrahitur, non præter nostram laudem atque lætitiam mens ejus ad veniam purgatior invenitur. Et ideo memineritis hanc super his nos habere sententiam, ut servata discretione peccantium, non eadem cuncti, qui lapsi sunt, lance pensentur, quo-niam majoris castigationis est exigendus usura, cui domus Domini commissa fuerit disciplina.

Ut ergo ab Ecclesiæ summitatibus inchoemus, eos quos episcopos, presbyteros, vel diaconos fuisse constiterit, et seu optantes forsitan, seu coactos lavacri illius unici salutarisque claruerit fecisse jacturam, et Christum, quem non solum dono regenerationis, verum etiam gratia perce; ti honoris induerant, exuisse, cum constet neminem ad secun lam tinctionem venire potuisse, nisi se palam Christianum ne-

A gaverit, et professus fuerit esse paganum. Qued cum generaliter sit in omnibus exsecrandum, multo magis in episcopis, presbyteris et diaconibus auditu saltem dictuque probatur horrendum. Sed quia idem Dominus atque Salvator elementissimus est, et neminem vult perire, usque ad exitus sui diem in poenitentiam, si resipiscunt, jacere conveniet, nec orationi non modo fidelium, sed nec catechumenorum quidem omnimodis interesse, quibus communio laica in morte redhibenda est, quam rem diligentius explorare vel facere probatissimi sacerdotis cura debebit.

De clericis autem, et monachis, aut puellis Dei, aut sæcularibus, servari præcipimus hunc tenorem, quem Nicena synodus circa eos qui lapsi sunt, vel fuerint, servandum esse constituit, ut scilicet qui nulla necessitate, nullius rei timore atque periculo se ut rebaptizarentur hæretleis impic dediderunt, si tamen eos ex corde pæniteat, tribus annis inter audientes sint, septem vero annis subjaceant inter pænitentes manibus sacerdotum, duobus etiam ad oblationes modis omnibus non sinantur, sed tantunmodo popularibus in oratione socientur, aec confundatur Deo colla submittere, qui enm non timuit abnegare. Quod si, ut pote mortales, intra metas præscripti temporis cæperit vitæ finis urgere, subveniendum est imploranti, et seu ab episcopo, qui pænitentiam dederit, seu ab alio, qui tamen datam esse probaverit, aut similiter presbytero, viaticum abeunti de sæculo non negetur.

abeunti de sæculo non negetur.

Pueris autem, quibus, quod adhuc investes sunt, a pubertate vocabulum est, seu clericis, seu laicis, aut ctiam similibus puellis, quibus ignorantia suffragatur ætatis, aliquandiu sub manus impositione detentis, redJenda communio est, nec eorum exspectanda pœnitentia, quos excipit a coercitione censura, quod est a nobis provide constitutum, ne hi quibus in terreni labe contagii plus minusve restat ad vitam, dum adhuc in pœnitentia sunt, pœnitenda forte coumittant. Quod si ante præfinitum pœnitentiæ tempus despectus a medicis, aut evidentibus mortis pressus indiciis, recepta quisquam communionis gratia convalescit, servemus in eo quod Nicæni canones ordinarunt, ut habeatur inter illos qui in oratione sola communicant, donec impleatur spatium temporis ei-

dem præstitutum.

Nec catechumenos nostros, qui sub tali professione baptizati sunt, præterimus, quia non est causa dissimilis (sicut iidem sancti canones ordinarunt) ejus qui quolibet modo Christum, quem semel confessus est, abjurarit, tribus annis inter audientes sint, et postea cum catechumenis permittantur orare, per manus impositionem communionis catholicæ gratiam recepturi. Exceptis sane tantummodo episcopis, presbyteris, diaconibus, quibus solo mortis sua tampore reconciliandum esse jam diximus, cæteros sive clericos, sive monachos vel monachas, seu laicos, sexus utriusque personas, quos violentia et periculis coactos iterationem baptismatis subitsse constiterit, vel qui aliquo commento hujusce facinoria piaculis dixerint non teneri, in pœnitentia per trienaium durare decernimus, et per manus impositionem ad societatem recipi sacramenti. Illo per omnia custodito, ne ex his unquam qui in qualibet ætate, alibi quam in Ecclesia catholica aut inhaptizati aut inrebaptizati sunt, ad ecclesiasticam militiam prorsus permittantur accedere, quibus satis esse debet, quod in catholicorum numerum sunt recepti, quoniam de suo ordine et communione vi lebitur ferre judicium, quisquis hoc violaverit antistitum, vel qui non removerit euma quem ex his ad ministerium clericale obrepsisse cognoverit. Curandum vero maxime, et omni cautela est providendum, ne quis fratrum coepiscoporumque nostrorum, aut etiam presbyterorum in alterius civitate vel diœcesi pœnitentem, vel sub manu positum sacerdotis, aut eum qui reconciliatum esse se dixerit, sine episcopi vel presbyteri testimonio, et litteris

sinscipiat, quoi anqua dissimulatione neglectum cur-pain tangit etiam clericorum, qui locis in quibus hoc minus curatum fuerit, commorantur. His itaque rite dispositis, et ad Ecclesiarum vestrarum notitiam nostra deliberatione perlatis, parere vos convenit, quibus licet ad animarum reparationem nihil deesse videatur, tamen si cui aliquid novi, et quod præter-

aut in parochia presbyter, aut episcopus in civitate A ire nos potuit, suerit revelatum, secundum beatum suscipiat, quod aliqua dissimulatione neglectum cul-Paulum apostolum (I Cor. xiv), tacente priore, fidenter insinuet, quia Spiritus sanctus ubi vult inspirat, maxime cum sua causa tractatur, nec nos pigebit audire, et si qua sunt omissa, non arroganter ab-nuere, sed rationabiliter ordinare. Datum idibus Martii, Dinamio et Siphidio vv. cc. conss. (Az. Martii, Dina Christi 488.)

# DECRETA SYMMACHI PAPÆ.

(Synodus Romana. An. Christi 499.)

Post consulatum Paulini v. c. calend. Martii in basilica beati Petri apostoli, synodo præsidente beatissimo papa Symmacho, Fulgentius archidiaconus dixit : Beatitudo vestra, directis antehac per provincias auctoritatibus, frequenter Italiæ sacerdotum synodum convocavit, quorum præsentia in vestris videtur oculis constituta; nunc beatitudo vestra, quæ B ad ecclesiasticas indemnitates, vel ad pacem totius Ecclesiæ pertinent, sive concordiam dignetur tracta-biliter ordinare. Acclamatum est ab omnibus episcopis et presbyteris, Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum est decies. Cujus sedem, et annos, dictum est octies. Ut facias rogamus, dictum est decies.

Symmachus episcopus Ecclesiæ catholicæ urbis Romæ dixit: Concilium dilection s vestræ, neglecta hiemis asperitate, sollicitudo nostra pro ecclesiastica indemnitate specialiter congregavit, ut episcopalem ambitum, et confusionis incertum vel popularem tumultum, quem per subreptionem constat exortum, communicato pariter tractatu, in futurum possimus robuste ac vivaciter amputare, atque ideo caveamus in posterum, ne subversio disciplinæ, aut audacia præsumentum gestiat tentare similia, et pari donatione tractemus, expressis scilicet sententiis sancientes quid circa Romani episcopi ordinationem debeat custodiri. Universi episcopi vel presbyteri dixerunt, Ut fiat rogamus, dictum est decies. Ut scandala C amputentur rogamus, dictum est novies. Ut ambitus exstinguatur rogamus, dictum est duodecies. Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum est sexies. Cujus sedem, et annos, dictum est quinquies. Ut de præsentia fiat, dictum est decies.

Symmachus episcopus dixit: Quoniam fraternitas vestra curam provisionis nostræ suis exhortationibus incitavit, et parilem circa Ecclesize tranquillitatem, Dei nostri contemplatione, animum presstat, sicut præsati sumus, deliberatione in præsenti habita, quid placeat ex onmibus vestris informate sententiis, quae in boc venerabili concilio per ecclesiastica re-citentur officia. Cumque surrexissent, et paulo post iterum consedissent, Æmilianus notarius synodi decreta vulgavit.

I. Propter frequentes ambitus quorumdam, atque Ecclesiæ nuditatem, vel populi collisionem, quæ molesta incompetenter episcopatum desiderantium D generavit aviditas, ut exstinguatur futuris præsumplio tam perniciosa temporibus : constituit sancta synodus, ut si quis presbyter, aut diaconus, aut clericus, papa incolumi, et eo inconsulto, aut subscriptionem pro Romano pontificatu commodare, aut pitacio promittere, aut sacramentum præbere tentaverit, aut ali-quod certe suffragium polliceri, vel de hac causa priva-tis conventiculis factis deliberare atque decernere, loci sui dignitate vel communione privetur. Universa synodus surgens acclamavit, Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum decies. Hic pax cum Symmacho, dictum quindecies. Cujus sedem et annos, dictum octies. Pari severitate feriendo eum qui, hoc vivo ( sicuti dictum est) pontifice, quolibet modo fuerit ambisse convictus, aut certe tentasse, omnibus pariter hujus cul-pæ reis anathematis pæna plectendis.

Symmachus episcopus dixit : Ergo universitati placet et ab omnibus recognoscitur, vel probatur ista sententia? Universa synodus dixit: Placet, et quod

omnibus placet, fiat.
II. Si (quod absit) transitus papæ inopinatus evenerit, ut de sui electione successoris, ut supra placuit, non possit ante decernere, siquidem in unun totius inclinaverit ecclesiastici ordinis electio, consecretur electus episcopus. Si enim, ut sieri solet, studia cœperint esse diversa eorum de quibus certamen emerserit, vincat sententia plurimorum, sic tamen ut sacerdotio careat, qui captus promissione, non recto judicio de electione decreverit. Synodus dixit: Placet, dictum est decies.

III. Propter occultas autem fraudes, et conjurationum secretas insidias, quas hujus sententia districtionis consequitur, si quis ad ecclesiasticam pertulerit notitiam, consilia corum qui contra hanc synodum de pontificali egerint ambitu, et rationabili probatione convicerit, particeps actionis hujusmodi, non solum purgatus ab omni culpa sit, sed etiam remuneratione, quæ non indigna sit, sublevetur. Universa synodus surgens acclamavit : Placent omnia ; et adjecit : surgens acciamavit: Piacent oinma; et aujectt: Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum est tre-leccies. Ut ita serventur rogamus, dictum est decies. Ut nullus aliter ad episcopatum Romanum deinceps veniat, precamur, dictum est decies. Ut decreta nostra confirmes, rogamus, dictum est decies.

Symmachus episcopus Ecclesiae catholicae urbis

Romæ dixit : Acclamationes vestras, synodique judi-cium præsentia gesta suscipient. Et adjecit, ea quæ ad sopiendos veternosæ præsumptionis errores, vel infensos rebus ecclesiasticis ægritudinis morbos, quibus universalis afficiebatur Ecclesiæ deliberatio religioni congrua, pacique constituit, firmitatem perpetim sortientur, ut præstante Deo quem custodem rerum constat bonarum, synodalis ordinatio vigeat, atque omnes, sine personæ alicujus distinctione ve-nire præsumpserit, indita superius districtione ple-

catholicæ urbis Romæ, his constitutis aynodalibus a me probatis atque firmatis consentiens subscripsi.

Cælius Rusticus, episcopus civitatis Minturnensis subscripsi, et consensi synodalibus constitutis, atque in hac me proliteor manere sententia.
Cælius Bonifacius, episcopus ecclesiæ Veliternen-

sis subscripsi, et consensi synodalibus constitutis, atque in hac me profiteor manere sententia.

Missenus Cumanus. Cresconius Tudertinus. Basilius Tollentinatis. Decius Triumtabernarum. Valentinus Amiterninus. Vitalis Fanestris. Maximus Blenarus. Benignus Aquævivensis. Palladius Sulmontinus. Constantius Otriculanus. Germanus Pisaurensis. Candidus Tiburtinus. Vitalianus Narniensis. Jastus Acherontinus. Stephanus Norsinensis. Fortunatus Anagninus. Clarus Alifanus.

Rufinus Canusiaus Vitalis Fundanus. Innocentius Mibanatis. Bassus Ferentininovi. Vitalianus Rosellanus. Constantinus Capuanus. Fortunatus Suessanus. Vindemius Antiatinus. Joannes Ariminensis. Martyrius Terracinensis. Laurentius Trebiensis. Serenus Numentanus. Adeodatus Cerrensis. Dulcitius Sabinensis. Paschasius Vulturnensis.

Fortunatus episcopus Ecclesiæ Anagninæ, pro Sanctulo episcopo civitatis Signinæ, quia subscribere on potuit, pro eodem subscripsi. Valerius Calenotanus.

Felicissimus Forosemproniensis.

Valentinus Amiterninus, pro Romano episcopo B Ecclesice Pitinanatium subscripsi.

Colonius Foroclodiensis.
Joannes Spoletinus.
Maximianus Perusinus. Lucianus Tarquiniensis. Florentius Pestanus. Fortunatus Fulgentanus. Gaudentius Tadinatis. Felix Nepesinus. Aucupius Puteolanus. Rosarius Surrentinus. Epiphanius Beneventanus. Constantius Venafranus. Salustius Amerinus.
Malensis Centumcellensis. Maximianus Subaugestanus. Joannes Vivonensis. Mercurius Sutrinus. Serenus Nolanus.

Timotheus Abellinatis. Stephanus Neapolitanus. Rosarius episcopus, pro fratre meo Urso episcopo

Gaudentius Vulsinensis.

Item Gaudentius episc. Vulsinensis pro Projectitio episcopo Foronovano.

Quintus Theanensis. Bellator Ostiensis. Lampadius urbis Albensis. Ursus Stabianus. Gaudentius Salernitanus. Marius Tiferninus. Adeodatus Forbiensis. Saturninus Herdonitanus.

Subscripserunt presbyteri numero 67. Cælius Lau-rentius archipresbyter tituli Praxedis hic subscripsi, et consensi synodalibus constitutis, atque in hac me proliteor manere sententia.

Januarius presb. tituli Vestinæ. Martianus presb. tit. Sanctæ Cæciliæ. Gordianus presb. tit. Pammachii. Petrus presb. tit. Sancti Clementis. Petrus presb. tit. Sancti Clements. Urbicus presb. tit. Sancti Illii. Valens presbyter tit. Sancta Sabina. Petrus presb. tituli Chrysogoni. Soranus presbyter tituli Vestina. Asterius presbyter tituli Pudentis. Instinus presbyter tituli Pudentis. Justinus presbyter tituli Pudentis. Felix presbyter tituli Equitii. Redemptus presbyter tit. Chrysogoni.
Projectitius presb. tit. Damasi.
Jovinus presb. tit. Æmilianæ.
Bonus presb. tit. Crescentianæ. Paschasius presb. tit. Eusebli. Jornnes presb. tit. Pammachii. Sebastianus presb. tit. Nicomedis

Martinus presb. tit. Cyriaci.
Andreas presb. tit. Sancti Matthæi.
Servusdei presb. tit. Sancti Clementis.
Opilio presb. tit. Vestinæ.
Petrus presb. tit. Chrysogoni.
Romanus presb. tit. Tigridæ
Marcellinus presb. tit. Julii.
Dominicus presb. tit. Crescentianæ.
Abundarijus presb. tit. Schimp. Abundantius presb. tit. Sabinæ. Marcellus presb. tit. Romani. Asellus presb. tit. Vizantis. Agatho presb. tit. Equitii. Sebastianus presb. tit. Vizantis. Valentinus presb. tit. Eusebii. Anastasius presb. tit. Anastasic. Genesius presb. tit. Nicomedis. Dionysius presb. tit. Æmilianæ. Epiphanius presb. tit. Apostolorum. Acontius presb. tit. Fascioke. Paulinus presb. tit. Fasciolæ. Agapetus presb. tit. Apostolorum. Adeodatus presb. tit. Equitii. Benedictus presb. tit. Gaii. Dominicus presb. tit. Priscæ. Redemptus presb. tit. Trigridæ. Severus presb. tit. Gaii. Stephanus presb. tit. Marcelli. Crescentius presb. tit. Apostolorum. Julianus presb. tit. Anastasiæ. Septiminus presb. tit. Julii. Cyprianus presb. tit. Marci. Epiphanius presb. tit. Fasciolæ. Bonifacius presb. tit. Cæciliæ. Petrus presb. tit. Praxedis. Timotheus presb. tit. Marcelli. Hilarius presb. tit. Lucinæ. Victorius presb. tit. Sabinæ. Laurentius presb. tit. Sancti Laurentil. Eutyches presb. tit. Æmilianæ. Julianus presb. tit. Anastasiæ. Marcus presb. tit. Lucinæ. Vincemalus presb. tit. Crescentiæ. Abundantius presb. tit. Marci./ Venantius presb. tit. Marcelli. Stephanus presb. tit. Eusebii. Paulinus presb. tit. Sancti Laurentil.

Subscriptio diaconorum.

Cyprianus diaconus sanctæ Ecclesiæ Romanæ, re gionis septimæ, his subscripsi, et consensi synodali-bus constitutis, atque in hac me profiteor manere sententia.

Anastasius, diaconus regionis primas, subscripsi. Citonatus, diaconus regionis quintas, subscripsi. Joannes, diaconus regionis secundas, subscripsi. Tarrensis, diaconus regionis primæ, subscripsi. Tertullus, diaconus regionis quartæ, subscripsi.

#### ALIA DECRETA SYMMACHI PAPÆ.

D

(Synodus Romana. An. Christi 502.)

Flavio Avieno v.c. juniore cos., sub die vni iduum Novembrium, in basilica beati Petri apostoli, prassi-dente venerabili viro papa Symmacho, una cum ve-nerabilibus viris episcopis,

Laurentio, Jocundo, Æmiliano, Eutychio, Severino, Crescone, Innocentio, Sebastiano. Felice. Joanne, Fortunato, Benigno, Mercurio, Maximo, Asello, Eulalio, Eustachio, Pascasio, Fortunato, Hilaro, Colonico, Aprile,

Proculciano, Fortunato, Martiano. Stephano. Felice, Memore. Innocentio, Innocentio, Maximiliano, Gerontio, Martyrio, Severino. Vindemio, Casto, Dulcitio, Arestone, Servodei. Valentino, Felice, Victore, Chrysogono, Adeodato, Maximo. Eusebio. Tigridio, Venantio, Pacatiano. Probo. Mercurio. Joanne. Sereno, Laurentio, Asterio, Augusto, Candido, Rustico, Elpidio, Basilio, Hilaro, Urso. Innocentio, Petro. Vitale, Laurentio. Venerioso. Asello, Concordio. Siluno, Propinguo, Amado. Romano, Martiniano, Bassiano, Projectitio, Rusentio. Sallustio, Stephano, et Florentio.

# Residentibus etiam presbyteris:

Fortunato. Projectitio, Tinulo vel Maximino. Servedei. Abundantio, Martino, Epiphanie, Marcello, Vicomalo, Paschasio, Adeodato, Agathone, filiaro, Venantio, Litorio et Chrysogono, Juliano, Joanne. Adeodato, Petre, Sebastiano, Fortunato, Epipbanio, Octaviano, Anastasio. Paulino, Benedicto, Juliano, Crescentiano, Paulino, Laurentio, Severo, Timotheo, Stephano, Marce, Petro, Chrysogono,

Astantibus quoque diaconibus, Anastasio, Hormisda, Joanne, et Agapeto. Symmachus episcopus Ecclesiæ catholicæ urbis Romæ dixit: I. Bene quidem fraternitas vestra ecclesiasticis legibus obsecuta sub divini timore judicii quæ erant statuenda, definivit, et að justitiæ cumulum pervenit, dum sufficienter universa complectitur, nec adjectione indiget plenitude, maxime de clericis, quos amor dominationis invasit, et jugum disciplinæ Ecclesiasticæ fectir respuere, quos propterea schisma fecisse apud vos constitit, quibus misericordiam tamen quam l Deus mandat universis impendi, sicut oportuit, non negastis, si duritia cordis eorum non sibi acquirat penam, dum contemnit obtata remedia quorum excessus enarrare difficile est. Unum tamen, quod occurrit, venerando ordini vestro intimare non difiero. Dixerunt inter alia scripturam quamdam illustris memoriæ Basilium quasi pro ecclesiasticæ amore substantiæ conscripsisse, in qua nullus Romanæ Ecclesiæ aec interfuit, nec subscripsit antistes, per quem potuisset sertiri legitiman firmitatem. Ne ergo inde disputem, unde potest vestrum judicare concitium, requiratur, et referatur in medium, ut lectione agnoscatis, cujusmodi possit habere substantiam. Sancta synodus respondit: Deferatur in medium, ut cujusmodi sit, possit agnosci; et dum diceret, llormisda diaconus recitavit. II. Cum in unum apud beatum Petrum apostolum resedissent, sublimis, et eminentissimus vir, præfectus prætorio, atque patricius,

A agens eliam vices præcellentissimi regis Odoacris, Basilius dixit: Quanquam studii nostri, et religionis intersit, ut in episcopatus electione concordia principaliter servetur Ecclesiæ, ne per occasionem seditionis status civitatis vocetur in dubium, tamen admonitionem beatissimi viri papæ nostri Simplicii, quam ante oculos semper habere debemus, hoc nobis meministis sub obtestatione fuisse mandatum, ut propter illum strepitum, et venerabilis Ecclesiæ detrimentum, si eum de hac luce transire contigerit, non sine nostra consultatione cujuslibet celebretur electio. Et cum legeret, Cresconius episcopus civitatis Tudertinæ Ecclesiæ, surgens e consessu dixit: Hic perpendat sancta synodus, uti prætermissis religiosis, quibus maxime cura est de tante pontifice, in suam redigerent potestatem Quod contra canones esse manifestum est. Item florinisda diaconus legit. Ne quid confusionis, atque dispendit venerabilis Ecclesia sustineret, miramur prætermissis nobis quidquam fuisse tentatum, cam sacerdote nostro superstite nibil debuisset assumere. Quare, si amplitudini vestræ, vel sanctitati placet, incolumia omnia, quæ adfuturi antistitis electionem respiciunt, religiosa oneratione servemus, hanc legem specialiter præferentes, quam nobis hæredibusque nostris Christianæ mentis devotione sancinus.

nostris Christianæ mentis devotione sancinus.

Ne unquam prædium, seu rusticum, seu urbanum, vel ornamenta, aut ministeria Ecclesiarum, quæ numc sunt, vel quæ ex quibuslibet titulis ad Ecclesiarum jura pervenerint, ab eo qui nunc antistes sub electione communi fuerit ordinandus, et illis qui futuris sæculis sequentur, quocunque titulo atque commento alienare voluerit, inefficax atque irritum judicetur, sitque facienti, vel consentienti, accipientique anathema. Maximus episcopus Bledanæ Ecclesia dixit: Modo sancta synodus dignetur edicere, licuit laico homini anathema in ordinem ecclesiasticum dictare? Aut si potult faicus sacerdoti anathema dicere, et contra canones (quod ei non competebat) constituere? Dicite, vobis quid videtur de me? Licuit laico legem dare? Sancta synodus dixit: Non licuit; et adjecit: Lege sequentia. Hormisda diaconus legit. Et is qui prædium rusticum vel urbanum juris ecclesiastici fuerit consecutus, noverit se nulla ege, vel præscriptione munitum, sed sive is qui alienaverit, sive qui eum sequentur, voluntate contraria prædium hujusmodi alienatum revocare tentaverit, id cum fructibus restituat, qui illud fuerit consecutus. Et cum legeret, Stephanus e iscopus Venusemæ Ecclesiæ, surgens e consessu, dixit, Perlegatur. Hormisda diaconus legit.

Quam etiam pœnam placuit accipientes hæredes, prohæredesque respicere. In qua re cuilibet clericorum contradicendi libera sit facultas. Iniquum est enim, et sacrilegii instar, ut quæ vel pro salute, vel re quie animarum suarum unusquisque venerabili Ecclesiæ pauperum causa contulerit, aut certe reliquerit, ab iis quos hoc maxime servare convenerat, in altitudine transferatur. Plane quæcunque in gemmis, vel auro atque argento, nec non et vestibus minus apta usibus, vel ornatui videbuntur Ecclesiæ, quæ servari, ac diu manere non possuni, sub justa æstimatione vendantur, et erogatio religiose proficiat. Cumque lecta fuisset, Laurentius Mediolanensis Ecclesiæ dixit: Ista scriptura nullum Romanæ civitatis potuit obligare pont ficem, quia non licuit laico statuendi in Ecclesia, præter papam Romanum habere aliquam potestatem, cui obsequendi manet necessitas, non auctoritas imperandi, maxime, cum nec papa Romanus subscripserit, nec alicnjus secnadum canones metropolitani legatur a sensus. Petrus episcopus Ravenaatis Ecclesiæ dixit: Scriptura quæ in nostra congregatione vulgata est, nullis eam viribus subsistere manifestum est, quia nec canonibus coavenit, et a laica persona concepta videtur, naxime quia in ea nullus præsut sedis apostolicæ interfuisse, vel propria subscriptione firmasse monstratur. Eulalius episcopus Syraea-

sanæ Ecclesiæ dixit : Scriptura quæ in sacerdotali A atque peregrinos, ne malæ tractationis ministretur concilio recitata est, evidentissimis documentis constat invalida. Primum quod contra Patrum regulas a laicis, quamvis religiosis, quibus nulla de ecclesia-aticis facultatibus aliquid disponendi legitur unquam attributa facultas, facta videtur; deinde, quod nul-lius præsulis apostolicæ sedis subscriptione firmata docetur. Quod si cujuslibet provinciæ sacerdotes, intra suos terminos concilio habito, quidquid sine metropolitani sui antistitis auctoritate tentaverint, irritum esse debere Patres SS. sanxerunt; quanto ınagis, quod in apostolica sede non existente præ-sule, qui prærogativam beati meriti apostoli Petri per universum orbem primatum obtinens sacerdotii statutis synodalibus consuevit tribuere firmitatem, a laicis, licet consentientibus aliquantis episcopis qui tamen Pontifici, a quo consecrari probantur, precjudicium inferre non potuerunt) presumptum fuisse cognoscitur, viribus carere non dubium est, nec posse inter ecclesiastica ullo modo statuta cen-

seri.
III. Sancta synodus dixit: Licet secundum prosecutionem venerabilium fratrum nostrorum, Lau-rentii, Petri, Eulalii, Cresconii, Maximi, vel Stephani, nec apud nos incertum habetur hanc ipsam scripturam nullius esse momenti, quæ etiamsi aliqua posset subsistere ratione modis omnibus in synodali conventu, provida beatitudinis vestræ sententia enervari conveniebat, et in irritum deduci, ne in exemplum remaneret præsumendi quibuslibet laicis, quamvis religiosis, vel potentibus, in quacunque ci-vitate, quolibet modo aliquid decernere de ecclesia-

sticis facultatibus. Quarum solis sacerdotibus disponendi indiscusse a Deo cura commissa docetur.

Symmachus episcopus dixit: Modo, quia Deus præsentiam vestram votivam mihi sub qualibet occasione concessit, volo, si placet, rem fleri firmam, quam credo ecclesiasticis facultatibus convenire, ut agnoscant omnes quos in me vanus furor excitavit, nihil me magis studere quam ut salvum esse possit quod mihi est a Deo sub dispensatione commissum, sed etiam quibuslibet successoribus, Deum timenti-bus, gratum esse debeat, et ad ecclesiastici custo-diam patrimonii pertinere. Sancta synodus dixit: Scimus provisionem vestram necessariis studere, et ideo in vestra est potestate sequenda disponere.

Symmachus episcopus Ecclesiae catholicæ urbis Romæ dixit : Magna quidem venerando et sacerdotali debetur cultura proposito, cui imminet de studio, qua recta sunt, non de necessitate disponere. Sed quoniam in aliquibus aliena postulantibus, vitiorum mater avaritia, repudiatis honestatis repagulis, totum maier avaritia, repudiatis nonestatis repagulis, totum putat expedire quod licet, et ita, dum prædæ inhiat, patientia supernæ pietatis abutitur, exspectantibus correctionem cœlo moderante, judiciis se existimant non teneri, et clarum sit, quod apud certos in occa-sionem rapiendi procedat divinæ mora sententice. Sed nobis, quos pastoralis cura, et ecclesiasticæ astringit pro dispensatione credita ratio reddenda substantiæ, onus est ut sollicitudinem nostram non substantiæ, opus est ut sollicitudinem nostram non D subscripsi. solum ad præsentia, sed etiam ad secutura sæcula porrigamus, ne ad anunæ nostræ detrimenta contingat, si hi, qui possunt, statutis debere innocentia præ-sumentis de libertate deliquerit, cum religiosa pos-sint et nos, et successores nostri potestate fulciri, legibus ecclesiasticis servientes.

17. Ilis ergo perpensis, mansuro cum Dei nostri consideratione decreto sancimus, ut nulli apostolicae sedis præsuli a præsenti die donec disponente Do-mino catholicæ idei manserit doctrina salutaris, li ceat prædium rusticum quantecunque fuerit vel ma-gnitudinis, vel exiguitatis, sub perpetua alienatione vel commutatione ad cujuslibet jura transferre, nec cujusquam excusentur necessitatis obtentu. Quippe cum non sit personale quod loquimur, nec aliquis clericorum vei laicorum sub hac occasione accepta tueatur, sed nec in usumfructum jura aliquibus dari liceat, nec data retineri, præter clericos, et captivos,

occasio, cum liberalitati illi alia itinera reserventur. Sane tantum domus in quibuslibet urbibus constitutæ, quarum statum necesse est expensa non modica sustentari, acceptis, si auferri contigerit, sub justa existimatione redditibus, et divini timore judicii commutentur.

V. Pari etiam Ecclesiarum per omnes Romanæ civitatis titulos, qui sunt presbyteri, vel quicunque fuerint, astringi volumus lego custodes, quia nefas dictu est obligatione, qua se per charitatem Christi connectit summus pontifex, ea hominem secundi in Ecclesia ordinis non teneri. Quicunque tamen oblitus Dei, et decreti hujus immemor, cujus Romanæ civi-tatis sacerdotes volumus religiosis nexibus devinciri, in constitutum præsens committens, quidquam de jure titulorum, vel Ecclesiæ superius præfatæ quolibet modo, praeter aurum, argentum, vel gemmas, vestes quoque, si sunt, vel si accesserunt, aliqua mobilia ad ornamenta divina minime pertinentia perpe-tno jure, exceptis duntaxat sub præfata conditione domibus, alienare tentaverit, donator, alienator, ac venditor honoris sui amissione multetur.

VI. Præterea, qui petierit, aut acceperit, vel qui presbyterorum, aut diaconorum, seu defensorum danti subscripscrit, quo iratus Deus animas percutit, anathemate feriatur, sitque accipienti, vel subscribenti de personis superius comprehensis, idest, quas anathemate feriri censuimus, in statuta pœna contubernium, servata, quam premisimus in alienatore, vindicta. Nisi forte et alienator sibi, dum repetit, et qui acceperit, celeri restitutione prospexerit

VII. Quod si minore animæ suæ cura quisquam remedium oblatum forte neglexerit, supra ea pænarum genera, quæ superius tenentur ascripta, contra fas, si quod conceptum fuerit documentum, universis viribus (quamvis ab initio nullas habuerit) effectetur. Sed etiam liceat quibuscunque ecclesiasticis personis vocem contradictionis afferre, et ecclesia stica auctoritate fulciri, ita ut cum fructibus possit aliena reposcere, nec aliquo se ante tribunal Christi obstaculo muniat, quia religiosis animabus ad substantiam pauperum derelicta contra fas, sine aliqua pietatis consideratione, dispergit. Hujus autem constitutionis legem in apostolica tantum volumus sede servari, universis Ecclesiis per provincias secundum animarum considerationem, quem proposito religionis convenire rectores earum viderint, more servato. Et subscripserunt.

Cælius, Symmachus, episcopus Ecclesiæ Romana,

huic constituto, a nobis facto, subscripsi. Cælius, Laurentius, episcopus sanctæ Mediolanensis Ecclesiæ, huic constituto, a venerabili papa Symmacho facto, subscripsi.

Petrus episcopus catholicæ Ravennatis Ecclesia, huic constituto, a venerabili papa Symmacho facto, subscripsi.

Eulalius, episcopus sanctæ Ecclesæ Syracusauz, huic constituto, a venerabili papa Symmacho facto,

Felix Interamnensis, Æmilianus Vetellensis, Tigridius Taurinatis, Bassus Mutinensis, Maximus Bleranus, Rufentius Ignatinus, Martinianus Ostiensis, Fortunatus Vessanensis, Eucarpus Messanensis, Stephanus Venusinus, Romulus Pranestinus, Vindemius Antiatinus, Fortunatus Fulgenatis, Martianus Æcaniensis. Chrysogonus Albanensis, Laurentius Bovianensis. Paschasins Vulturnensis, Aprilis Nucerinus,

Innocentius Forosempromen., Felix Nepesinus, Amandus Potentianus, Colonius Foroclodien., Projectus Forinovi, Bonifacius Foroflaminien., Rusticus Bursentinus. Victor Dunensis, Sylvimus Veliterninus, Areston Ostiensis, Felix Nepesinus,
Asterius Aquinatis,
Eusebius Fanestris,
Cresconius Tudertinus, Jocundus Augustanus, Vitalis Fundanus, Pacatianus Coaniliensis, Martyrius Terracinensis. Basilius Tullentinus. Benignus Aquævivensis, Severinus Tundarinen., Joannes Spoletinus, Valentinus Amite-ninus. Probus Carmejanes., Candidus Tiburtinus, Proculeianus Sepinatis, Maximianus Perusinus, Eutychius Tranensis, Fortunatus Anagninus, Marcus Samninus, Memor Canusinus Florentius Blestinen. Concordius Mesenatis, Asellus Populinien., Elpidius Voliterninus, Véneriosus Pellensis, Sebastianus Syranus, Venantius Senogallien., Innocentius Tiphernantius, Justus Signiensis, Augustus Liparitanus pro Urso, Propinquus Trebiatis, Romanus Numentanus,

#### Synodus Romana. An. Christi 501.

Ruffo Magno, Fausto Avieno viris clarissimis, consulibus, sub die x calend. Novembrium. Sancta synodus apud urbem Romam ex praccepto gloriosissimi regis Theodorici ex diversis regionibus congregata in Christi nomine dixit: Cum ex diversis provinciis ad urbem Romam convenire sacerdotes regia præcepisset auctoritas, ut de his quæ de venerabili papa Symmacho, apostolicæ sedis præsule, ab adversariis ipsius dicebantur impingi sanctum concilium judicaret, Liguriæ, Æmiliæ, vel Venetiarum episcopis, quos ad præsentiam principis ipse itiaeris ductus attraxit, consulendi regem incubuit necessitas, quæ hos voluisset ætate fractos, debilitate corporis invalidos causa congregari. Respondit præfatus rex piissimus bonæ conversationis affectum, plura ad se de papæ Symmachi actibus horrenda fuisse perlata, et in synodo oportere tractari, si vera esse inimicorum ejus objectio, judicatione constaret. Memorati pontifices, quibus allegandi imminebat occasio, suggessòrunt ipsum, qui dicebatur impetitus, debuisse synodum convocare, scientes quia ejus sedis primum Petri apostoli meritum, vel principatus, deinde, secuta jussione Domini, conciliorum venerandorum auctoritas, singularem in Ecclesiis tradidit potestatem, nec antedictum sedis antistitem minimorum subjaqua testaretur. Sed potissimus princeps ipsum quoque papam in colligenda synodo voluntatem suam litteris demonstrasse significavit. A mansuetudine ejus paginec postulatæ sunt, quas ab eo directas constabat, las dari sacerdotibus sine tarditate constituit, vel quadquid in eodem negotio actum, scriptis Romam

A ex diversis terrarum, vel regionum partibus Dei prosecutione perventum est. Et dum in venerabili col. lectione de incipiendo haberetur negotio, prout pos-cebat causa tractatus, sanctus papa Symmachus ba-silicam Julii, in qua pontificum erat congregatio, prout habuit cura, celeriter ingressus est, et de evocatione synodali clementissimo regi gratias retulit, et rem desiderii sui evenisse testatus est. Causa ergo de sacerdotum animis, quæ de concilio nondum firmato tristitiam ministrabat, abscissa est, auctoritatem ordini colligendo, sicut poscebant ecclesiastica statuta, in omnium qui ibidem convenerant episcoporum præsentia, se dare professus est, sperans ut visitator, qui contra religionem, contra statuta vete rum, vel contra regulas majorum a parte cleri, vel aliquibus laicis sucrat postulatus, ex ordinatione antistitum, sicut decebat sanctum propositum, prima fronte cederct, et omnia quæ per suggestiones ini-micorum suorum amiserat, potestati ejus ab honora-bili concilio redderentur, et tanti loci præsul legaliter B prius statui pristino redderetur, et tunc veniret ad causam, et si ita recte videretur, accusantium propositionibus responderet. Digna res visa est maximo positionious responderet. Digna res visa est maximo sacerdotum numero, atque ut mereretur, effectum. Decernere tamen aliquid synodus sine regia motitia non præsumpsit, sed suggestio justa per legatorum negligentiam non meruit secundum vota responsum. Jussus est regis præceptionibus papa Symmachus ante patrimonii vel Ecclesiarum, quas amiserat, responsum ami impuriatoribus suis in dicentatione. ceptionem, cum impugnatoribus suis in disceptationem, cum impugnatoribus suis in disceptatione confligere, qui pote tatis suæ privilegia, et quæ pro conscientiæ (quantum juste æstimamus) emendatione submiserat, nec hac voluit vice resumere. Sed dum esset synodus in Hierusalem basilica sessoriani palaesset synodus in Hierusalem basilica sessoriani palatii constituta, aliquibus sacerdotibus visum est, ut libellus, quem accusatores paraverant, qui quotidie seditionibus appellabant, susciperetur a synodo, in quo suscepto duo erant, quæ vel veritati inimica essent, vel ipsi, quantum ostenditur conventus ecclesiastico proposito repugnare. Unum, quia dicebant crimina memorati superius Symmachi papæ apud regiam constitisse notitiam, quod falsum esse declaravit, nou enim quasi novam causam audientise commissest, si eius conscientis convictum de errora so misisset, si ejus conscientia convictum de errore solum se sciret exspectare sententiam. Aliud, quod per servos de his quæ objiciebant, se eum loquebatur posse convincere, addentes, ut ipse mancipia trade-ret, quibus quantum illi asserebant, posset in judi-catione superari. Quæ res canonibus, et ipsis publicis erat legibus inimica, cum Patrum statuta sanxissent, ut quos ad accusationem leges sæculi non admittunt, iis dicendi in cognitione, vel accusandi aliquid delegandam non esse licentiam. Et dum inter ista, que essent facienda, tractatur, præfatus papa, ut causam diceret, occurrebat: qui veniens ab irruentibus turbis æmulorum suorum ita tractatus est, ut multis pres-byteris qui cum ipso erant, per cædem ipsam mortis fuisset occasio, et recentium adhuc vestigia vui-nerum illustris vir comes Aligernus, et sublimes viri, Gudila et Vedeulfus, majores domus regiæ perspexissent, quod se, unde egressus fuerat, ad beati Petri apostoli septa convexerit. His ita actis, et rebus varia confusione turbatis, iterum nos ad justitiam contulimus principalem, scientes divinitatem propriam regere Dominum quæ ad Italiæ gubernacula ipsa provideret, cujus mansuetudini omnia per relationis seriem, sicut res poscebat, ingessimus. Intimantes etiam sæpe nominatum papam post cædem qui subjacuerat cum suis, si voluntatem rursus haberet exeundi ad judicium, fuisse commonitum, sed allegasse eum per directos episcopos, mandatis canonibus sibi concessisse affectu purgationis suæ culmen humiliat, quantis periculis pene fuisse oppressos. Domnum regem habere quod vellet faciendi, se interim justitiæ renitentem statutis canonicis non posse compelli. Ad hæc serenissimus rex taliter, Deo aspirante, respondit : In synodali esse arbitrio in tanto negotio sequenda præscribero, nec aliquid ad se 31

præter reverentiam de ecclesiasticis negotiis pertinere, committens etiam potestati pontificum, ut sive propositum vellent audire negotium, sive nollent, quod magis putarent utile, deliberarent: dummodo venerandi provisione concilii pax esset in civitate Romana Christianis omnibus, quæ cum juste offertur, Dei mandata complentur. Italiæ suæ dare rectorem agnoscentes, nullum nobis laborem alium renansisse nisi ut dissidentes sum humilitate naces mansisse, nisi ut dissidentes cum humilitate propositi nostri ad concordiam hortaremur, quia unum tantæ rei restabat, unde Deo pareremus, ut sanctæ principis voluntati, invitamus senatum amplissimum, quali oportuit legatione destinata, monentes et in-struentes, causas Dei ipsius judicio committendas, qui valet corpus occidere, et animam mittere in ge-hennam (Matth. x): qui dicit, Mihi vindicta, et ego retribuam (Ezech. 1x): Apud quem conscientia nuda est (Rom. xii), cui non absconduntur occulta, co-gitare prudentes virus oportere quanta iconveniengitare prudentes viros oportere, quanta inconvenien-ter, et præjudicialiter in hujus n gotii principio contigissent, et nos viam, per hanc, quam ipsi vocabant B remissionem, peccatis non aperire, sed claudere, qui quod dicebatur majori judicio servamus, instruentes eos quia per nos illis Christus innotuit (Joan. x), non esse ovium lupi insidias prævidere, sed pastoris : maxime, quia in causa præfata multos, se dignabantur cognoscere, et Deo satisfacere error involverat. Et quia non poterant plura sub hac occasione Ecclesiæ membra dispergi, sed magis per mansuetudinem sustineri. sicut boni nos operis Paulus magister instrukerat (11 Tim. 1v), dicens sanandos esse plurimos per patientiam et doctrinam. Et quicunque putantur rei, et gravibus peccatis involuți, quamvis nullus est qui delicto careat, sicut Joannes testatur apostolus (1 Joan. 1). Si dicam quia peccatum non habeo, mendax sum, hos tamen magis pressuris hominum sustentari, et perferreri has passiones, indir cognoscere, et Deo satisfacere error involverat. minum sustentari, et perterreri has passiones, judicia divina suspendi : maxime, cum illa quæ præmisimus, inter alia de auctoritate sedis, obstarent, quia qued possessor ejus quondam beatus Petrus meruit. in nobilitate possessionis accessit, et clar tatem ve-terem vobis dat, det Christi dote rectoribus : clamantes, scriptum esse per prophetam ex persona Dei (Issi. L). Nunquid non valet manus mea ad consumendum eos qui erraverunt? Hæc eadem sæpissine, sicut oportuit, commonentes : ut habita intentione discoderent, et factum nostrum, quod Deus in-spiraverat, juxta mandatum principis non discute-rent, sed sequerentur, sicut decebat Ecclesiæ filios, nec sub hac intermissione contenderent, et crescerent Ecclesiae detrimenta. Quæ res poscebat cum festina-tione succurri, et nobis hujus celeritatis et illis obedientize necessitas imminebat : maxime cum omnem pene plebem cernamus ejus communioni indissocia-biliter adhæsisse, cujus nos non modica cura stimulabat, ne in aliquo laberetur errore. Quibus allegatis, cum Dei nestri obtestatione decernimus, harum necessitatum, vel religionum consideratione astricti, et coelecti inspiratione perpensis omnibus, quæ in causa erant, inspiratione secretis, ut Symmachus D papa sedis apostolicæ præsul, ab hujusmodi proposi-tiombus impetitus, quantum ad homines respicit, quia totum causis obsistentibus superius designatis aranstat, arbitrio divino fuisse dimissum, sit immunis, et liber, et Christianæ plebi sine aliqua de objectis eblatione, in omnibus Eeclesiis suis, ad jus sedis suce pertinentibus, et tradat divina mysteria, quia eum ob impugnatorum suorum impetitionem propter superius designatas causas, obligari non potuisse cogaovimus. Unde secundum principalia præcepta, me nostre hoc tribuunt potestati, ei quidquid eccle-sicut res postulat, ab eo percipiant, et Dei, et ani-marum suarum meminerint, quia ipse et amator pa-eis est, et ipse pax est, qui monet, Pacem meam do vobis, pacem meam relinquo vobis (Joan. xiv;

schisma fecerunt, hoc fieri decrevimus, ut eos satis-facientes episcopo suo misericordia subsequatur, et officiis ecclesiasticis se gaudeant restitui, quia Do-minus et Redemptor noster oves perditas ab errore lætatur inventas, et super profugum filium paternam libertatem cœlestis medicatoraccommodat (Luc. xv). Quisquis vero clericorum post hanc formam a nobis guisquis vero ciericorum post nanc formam a nonis probatam, quocunque sacrato Deo loco in Ecclesia Romana missas celebrare præsumpserit, præter con-scientiam papæ Symmachi, dum vivit statutis cano-nicis, velut schismaticus percellatur. Ista sufficiat eum Dei notitia sincere protulisse. Et subscripserunt. Laurentius episcopus Ecclesiæ Mediolanensis huic

statuto nostro, in quo totam causam Dei judicio com-

misimus, subscripsi.

Petrus episcopus Ecclesiæ Ravennatis huic statuto nostro, in quo totam causam Dei judicio commisimus,

subscripsi.

Felix Iteramnensis, Maximus Bleranus, Maximus Ticinensis Gerontius Fundensis, Laurentius Boensis, Mercurius Sutrinus, Hilarus Tempsanus, Innocentius Fertinalis, Vitalis Fundanus, Aristus Ostiensis, Victor Lunensis, Chrysogonus Albanensis. Romanus Numentanus, Cresconius Tudertinus, Joannes Spolitinus, Laurentius Vergomatis. Rufentius Agnatinus, Martianus Acanus, Fortunatus Agninus. Innocentius Forosempronien., Hilarus Tempranen., Severinus Tundaritanus, Sebastianus Suranus, Felix Atellanus Propinquus Tribensis, Bonifacius Cameritanus, Vindemius Antialinus, Valentinus Amiterninus, Bonifacius Aquævivensis Æmilianus Suranus. Cassianus Mutinensis, Stephanus Venusinus, Fortunatus Fulginensis, Stephanus Neapolitanus, Maximianus Pernsinus, Concordius Mesinatis, Castus Pratensis, Martyrius Terracinensis, Asterius Aquinatis, Amantius Potentinus, Ursus Reatinus, Innocentius Mivanatis, Eustasius Cremonensis, Encarpus Meresape, Serenus Nolanus, Eutychius Tranensis, Paschasius Vulturnensis, Felix Nepesinus, Innocentius Direntium Tiberinorum, Sylvanus Veliternus, Mercurius Gabinatis, Rusticus Buxentinus.

Adeodatus Formianus. Justus Signatinus, Augustus Liparitanus. Fortunatus Suessanus. Jocundus Augustanus. Viticanus Celeniensis. Proculeianus Sepinatis, Aprilis Lateranensis. Memor Canusinus. Elpidius Volaterranus Adeodatus Sylvæ Candidæ, Rogatus Tauromenitanus, Probus Carmeianen., Tigridius Tauriganus, Joannes Ariminensis, Candidus Tiburtinus, Asellus Popolienensis, Collonicus Foroclodiensis, Joannes Turritanus. Venerius Pallensis, Servus Dei Ferenensis, Dulcitius Sancti Antimi.

## DECRETA HORMISDÆ PAPÆ.

Justinus Augustus Hormisdæ papæ.

Quo fuimus semper, et quo sumus studio pro con-ciliandis sententiis catholicam fidem colentium, ut B eodem animo cuncti venerentur lumen individuum Trinitatis, palam fecisse dignoscinur : nunc legatum ad vestram beatitudinem ultro ob hoc ipsum dirigentes Gratum virum spectabilem magistrum scrinii, quo remedium tandem reperiatur discordiis varia certantium: nunc prono libentique suscipientes affectu virus religiosissimos, quos interventores unitatis ve-stra sedes apostolica credidit destinandos. Profecto etenim tanquam ipsam pacem, et jocundis eos oculis aspeximus, et extensis manibus duximus amplectendos. Quinetiam onmi intentione ordinabimus, ut veperabilis Ecclesia Constantinopolitana, nec non complures aliæ vota suscipiant vestra, non solum in cæ-teris, sed in auferendis etiam nominibus, ex sacris diptychis, quæ removenda maxime postulastis. Verum nonnulæ fuerunt urbes et Ecclesiæ tam Ponticæ quam Asiæ, ac præcipue Orientales, quarum clerici, vel populi omnibus pertentati minis atque persuasiovei populi omnibus pertentati minis atque persuasionibus, tamen nequaquam flexi sunt ul tollant antistitum, et repellant nomlna, quorum apud eos opinio floruit, sed morte vitam duriorem æstimant, si mortinos condemnaverint, quorum gloriabantur vita superstitum. Quid igitur faciamus hujusmodi pertinaciæ, quæ nec dicto audiens existit, et tormenta intantum despicit, ut amplum sibi, ac festivum judicet, si corpore prius quam religioso desistat consil.o? Nobis quidem videtur opne esse mollius agendi, et elemenquidem videtur opus esse mollius agendi, et clementius, quæ si non in tua sanctitudine jam, nec in alio poterunt inveniri; nam neque sanguinis, et suppli-ciorum cupidi (quod dictu etiam grave est) libellum suscepimus, neque ut parvo discrimine remaneant imperfecta concordiæ desideria : sed ad prorogandam, quo possumus ordine, cunjunctionem membro-rum Ecclesiæ. Utrum itaque præstantius erit mino-rum gratia in totum esse nobis adversas tantas multitudines, an concessis exiguis, et remissis, majora et omni ratione quærenda corrigi : ut quæ non licuit peromnia, saltem ex necessariis partibus allegantur? Veniam itaque nominum postulamus, non Acatii non [ utriusque Petri, non Dioscori vel Timothei, quorum vocabula ad nos datæ sanctitatis tuæ epistolæ continebant : sed quos in aliis celebravit civitatibus episcopalis reverentia, et hoc exceptis urbibus, ubi vestræ beatitudinis libellus jam in plenum admissus est, nisi hanc quoque partem benevolentia statuerit ve-stra mitius corrigendam. Verum nec judicio res caret sedis apostolicæ, ut non magis venia dicenda sit quam deliberata jam ac perspecta delinitio. Anastasius siquidem religiosissimæ memoriæ vestræ culmen Ecclesiae palam aperteque constituerat : cum hoc idem scriberet negotium decessori nostro, satis esse pacem affectantibus, si nomen tantum reticeatur Acatii. Ergo priora vestræ sedis constituta sequitur, qui non omnes memorias mortuorum judicat contennendas, ut indignum habeatur et incongruum, si non placidior ounibus non solum defunctis, sed etiam superstitibus vestra divulgetur in omni fine terrarum lenitas : et boc quidem non dubitaverimus, ita gratiosum vobis futurum, ut pacifico statim re-

sponso lætior mundus reddatur. Retineat autem vestra sanctitas, quod dudum scripsimus ex Oriente supplicationes nobis esse destinatas voluntatem ipsorum continentes et arbitrium, in quo sese duraturos ostendunt firmiter, et a quo nulla ratione desistendum æstimant. Hanc itaque chartulam secundum nostra promissa per Joannem virum reverendissimum ep scopum dirigendam vobis in præsenti merito credidimus : ut a vestra sede etiam tenor ejus admissus ad colligendas proficiat, et adunandas ubique venerabiles Ecclesias, et Hierosolymitanam præcipue : eui tantum omnes favorem impendunt, quasi matri Christiani nominis, ut nemo audeat ab ea sese discer-nere. Consensum itaque proprium tuam sanctitudinem epistolari quoque pagina convenit declarare : ut cognito omnibus, atque patefacto tenore ejusdem chartulæ a vohis etiam laudari, et tenaciter custo-diri krtior mundus existat. Data v id. Sept. Calche-done, Rustitio cons.; accepta pridie cal. Decemb. cons. SS. (An. Christi 520).

#### Exemplar precum.

II. Deo amabili, ac piissimo imperatori, ex Deo Augusto, et principi Justino Christianissimo depre-catio, et supplicatio ab Hierosolymitanis, et Antiochenis, et secundæ Syriæ clericis, et abbatibus, et pos-

ses oribus provinciæ Syriæ.

Haurite aquam cum lætitia ex fontibus salutis, vociferatur Isaias propheta et clamat (Isa. xii), fontes salutis, evangelicas veritates, et prædicationes ma-nifeste ostendens, ex quibus beati apostoli, et corum, qui per ordinem suerunt discipuli, et sapientes Ecclesize doctores, salutarem aquam sidei haurientes, omnem sanctam Dei Ecclesiam irrigaverunt, quæ in petra summi apostolorum subnixa rectum, et incon-flexibilem confessionem custodiens, fiducialiter cum eo ad unigenitum Filium Dei omni tempore exclamat dicens: Tu es Christus Filius Dei vivi (Matth. xvi). Hanc salutarem confessionem a sanctis quatuor synodis, quæ evangelicis præceptis sunt honoratæ, susci-pientes nunquam per Christi gratiam a traditis nobis rectis dogmatibus deviavimus, sient rerum testatur proba-tio et tempore necessitatis fidei constantia demonstrat. Si igitur, ut Christiani, rationi fidei sumus participes, domine piissime, et ad communem pacem, et ad unitatem festinamus, nostram fidem, quam ab initio suscepimus, per hanc satisfactionem nostram manifestam vestræ facimus pietati : ut notum sit quia et paci concurrimus, et a recta cum Dei juvamine non divertimus fide : sed omnem ex æquo hæresim exsecramus, non solum Eutychianistas et Acephalos, sed et Nestorianos, et hominem colentes toto animo odientes, anathematizamus. Nos autem, domine Christianissime imperator, sicut superius dictum est, in Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum ab initio baptizati quoque, et credentes unam essentiam Dei in tribus subsistentiis adoramus secundum sanctorum Patrum mathema et symbolum, credentes in unum Deum Patrem omnipotentem, et in unum Dominum nostrum Jesum Christum, unigenitum, Deum Verbum, similiter et in unum Spiritum sanctum. Et secundum hoc divinum mathema, definitionem a san-cta Chalcedonensi synodo promulgatam intelligiums una substantia, vel persona, quod idem ipsa sancta synodus in duabus naturis, id est in deitate et humasyndus in duadus naturis, in est in deltade et infina-nitate indivise et inconfuse prædicavit, Deum Ver-bum, et Dominus noster Jesus Christus unus est ex sancta, et unius essentia Trinitatis. Si enim unum Deum in tribus subsistentiis, sicut dictum est, accipimus, Pater autem non est incarnatus, nec Spiritus sanctus, Deus Verbum incarnatus est, et homo factus est, unus est sancta, et unius essentia Trinitatis secundum filiationis proprietatem. Sic itaque secundum prædictas sanctas quatuor synodos credentes et secundum Dei verbum nativitatem secundum carnem confiteri non renuimus. Unde proprie Dei Genit ax sancta Virgo esse creditur, tanquam natura et veritate unius duabus personis et substantiis per unitionem sumus edocti. Eumdemque schmus unigenitum Filium Dei, et ante incarnationem ejus, et post idem Deum si-mul, et hominem, passibilem carni, impassibilem deitati, circumscriptum corpori, non circumscriptum spiritui, eumdem terrenum et cœlestem, quem mundus, ut hominem cepit, et ut Deum continere non potuit, mortalem et immortalem, nusquam naturarum diversitate sublata, neque dividentes per essentiam unitionem. Hoc enim vere magnum pietatis mysterium, quia unus ex sancta, et unus essentia Trinitatis incarnatus, et homo factus Deus Verbum, in utraque natura deitatis, et humanitatis indivise et inconfuse cognoscitur et adoratur, non conversionem vel mutationem sustinens, sed proprietatem utriusjue naturæ in una persona in semetipso conservans. Ob hanc igitur filem prædictas sanctas synodos suscipientes et custodientes, anathematizamus omnes qui adversus eas quocunque tempore vel modo ali- C quid conscripserunt, præcioue Joannem Egota n, qui adversus memoratam sanctam Chalcedonensem s nodum multas, ut Nestorianus, blasphemias evomuit, similiter condemnantes et Timotheum Ælurum cognominatum, sicut Eutychianistam, adversus eam cum suis latrantem sequacibus. Ita ergo cum Dei juvamine semper sensimus, etiam nunc sentimus, quapropter hanc satisfactionem vestræ obtulimus pielati. Jubere enim dignata est nos proprium intellectum, et quemadmodum de sana fide sentimus, exponere, quia quidam hæretici, dum suam malam fidem occultare festinant, nostram in Christo libertatem, et rectam fidem detractare conantur. Supplicamus igitur clementiam vestrani sollicitudinem de perfecta Ecclesiarum unitione sanctarum habere debere, ut unitas, quæ cum Dei facta fuerit juvamine, nec ullo deinceps rationabili aut irrationabili occasionis fomite inquietari pax possit. Deus autem omnium ve-strum pium adimpleat desiderium in gloriam sui et reipublicæ disciplinam.

# Hormisda Justino Augusto.

III. Inter ea quæ ad unitatem Ecclesiæ pertinent, propter quam Deus clementiæ vestræ elegit imperium, in litteras contulistis, hoc quoque venerabilis imperator cura fidei, cui multipliciter vos studere declaratis, adjecit, ut aliquorum preces perferendæ ad humilitatis meæ notitiam jungerentur: quibus vel quid quæstionis oriretur agnoscerem, vel ad submovendum propositæ consultationis ambiguum, responsum a me religiosæ scientiæ conveniens redderetur. Legi omnia sollicitudine, qua decebat, et licet ad responsi plenitudinem sufficere potuisset, si illa tantum, quæ a veteribus sunt delinita, rescriberem: tamen ut religiosi propositi vestri remunerarer affectum, non subtrahendum credidi mei quoque sermonis obsequium, quod de emergentibus Nestorii, et Eutychetis venenis paterna omisit instructio, pene

quoque, et suscipimus confitentes et credentes quia A omnes impietates cum inventoribus tam nefandorum dogmatum convenientia in unum synodica decreta pracesserunt. Nec ulterius locus ullus, tam diris peridie seminibus amputatis, aut Christum Dominum nostrum credere sine carnis fuisse veritate, aut cumdem, et hominem de materni uteri intemerata fecunditate prodisse, cum alter corum dispensationem, qua salvati sumus, negando, quantum in se est, irri-tam faceret, alter opinione contraria, sed impictate consimili in codem Domino nostro Jesu Christo potestatem divinam a vera humilitate secluderet, neque ille recordatus, quia palpandam carnem suam Christus ostendit ( Luc. xxiv ), neque ille Evangelii memor, Verbum carnem factum esse dicentis (Joan. 1). Cui vox Domini indeficienter insonare debuerat, qua dixit, et docuit (Joan. 111): Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, Filius hominis, qui est in cœlo. Sæpe hæc et multis præcedentium sunt comprehensa sententiis, sed nec clementia vestra, licet etiam dicta sint, fastidiose poterit repetita agnoscere, nec nobis pudor est ea quæ sunt a prædecessoribus nostris prædicata, revolvere. Neque enim possibile est, ut sit diversitas prædicationis, ubi una est forma veritatis, nec ab re judicabitur alienum, si cum his cum quibus convenimus side, congruamus et dogmate. Revolvantur piis mansue-tudinis vestræ auribus decreta synodica, et beati papæ Leonis convenientia sacræ fidei constituta, eadem invenietis in illis quæ recensetis in nostris. Quid ergo est post illum fontem filelium statutorum, quod amplius, si tamen fidei terminos servat, quaminbet curiosus scrutator inquirat? Non opus est aut adjectione plebis, aut institutione perfectis, nisi forte vult quisquam dubitare quam credere, certare quam nosse, sequi dubia quam servare decreta. Nam si Trinitas Deus, hoc est Pater, Filius, et Spiritus san-ctus, Deus autem unus, specialiter legislatore dicente (Deut. vi): Audi, Israel, Dominus Deus tuus unus est, qualiter habet necesse est, aut divinitatem in multa dividat, aut specialiter passionem ipsi essentiæ Tri-nitatis impingat. Et (quod absit a fidelium mentibus) hoc est aut plures deos more profanæ gentilitatis in ducere, aut sensibilem pœnam ad eam naturam, quæ aliena est ab omni passione, transferre. Unum est sancta Trinitas, non multiplicatur numero, non crescit augmento, nec potest aut intelligentia comprehendi, aut hoc, quod Deus est, discretione sejungi. Quis ergo illi secreto æternæ impenetrabilisque substantiæ, quod neque ulla vel invisibilium creaturarum potuit investigare natura, profanam divisionem tentet ingerere, et divina alqué arcana mysteria revocare ad calculum moris humani? Adoremus Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, indistinctam distincte, incomprehensibilem, et inenarrabilem substantiam Trinitatis, ubi si admittit numerum ratio personarum, unitas tamen non admittit essentiæ singularitatem, ita tamen ut servemus divinæ propria naturæ, serve mus propria unicuique personæ, ut nec personis divinitatis singularitas generetur, nec ad essentiam D hoc, quod est proprium nominum, transferatur. Magnum est et incomprehensibile sanctæ mysterium Trinitatis. Deus Pater, Deus Filius, Deus Spiritus sanctus, Trinitas indivisa, et tamen notum est quia proprium est Patris ut generaret Filium; proprium Filii Dei ut ex Patre Patri nasceretur æqualis: notum Filii Dei ut ex Patre Patri nasceretur æqualis: notum etiam quid sit proprium Spiritus sancti, ut de Patre et Filio procederet sub una substantia deitatis. Proprium autem Filii Dei ut juxta id quod scriptum est, in novissimis temporibus Verbum caro, fleret et labitaret in nobis (I Pet. 1; Jaan. 1). Ita intra viscera sanctæ Mariæ Virginis Genitricis Dei unitis utrisque sine aliqua confusione naturis, ut qui ante tempora erat Filius Dei, fleret filius hominis, et nasceretur ex tempore hominis more matris vulvam natus aperiens, et virginitatem matris deitatis virtule non solvens et virginitatem matris deitatis virtute non solvens Dignum plane Deo nascente mysterium, ut servaret partum sine corruptione, qui conceptum fecit esse sine somine, servans quod ex patre erat, et repræpræ epio videbatur in cœlo, involutus pannis adora-batur a magis, inter animalia editus, ab angelis nuntiatus, vix egressus infantiam, annuntians mysticas sine instituente doctrinas, inter rudimenta annorum puerilimm edens cœlestium signa virtutum? Idem enim Deus et homo, non, ut ab infidelibus dicitur, sub quarta introductione personæ, sed ipse Dei Fi-lius Deus, et homo, idem virtus, et infirmitas, humilitas, et majestas, redimens, et venditus, in cruce positus, et cœli regna largitus. Ita nostræ infirmitapostus, et cœn regna largitus. Ita nostræ mirinta-tis, ut possit interimi, ingenitate potentiæ, ne posset morte consumi, sepultus est, juxta id quod homo voluit nasci, et juxta id quod Patri erat similis, re-surrexit, patiens vulnerum, et salvator ægrorum, unus defunctorum, et vivificator obeuntium, ad in-ferna descendens, et a Patris gremio non recedens. Unde et animam, quam pro communi conditione po-suit, pro singulari virtute, et admirabili potentia mox resumpsit. Hac ita esse, nec ultam dubitationem oportere recipere, id est, ne Dominus noster Jesus B Christus aut inter corporis passiones Deus non esse crederetur, aut ne Deus tantum, non etiam homo inter opera mirabilium stupenda virtutum, proposito nos duorum apostolorum informavit exemplo, Deum nos duorum apostolorum informavit exemplo, Deum esse Christum Dominum nostrum Petri ilde, hominem Thomæ dubitationem declarans. Quid enim intererat, ut quem se homines dicerent, discipulos suos vellet inquircre, nisi ut respondente Petro: Tu es Christus Filius Dei vivi, notum faceret, non hoc de carne et sanguine proditum, sed Patre Deo inspirante revelatum, et per testimonium laudatæ responsionis files patefacta lieret veritatis? Quid intererat nt apparente post resurrectionem Domino, Thomas tantum aut abes-et a ceteris, aut solus ambigeret, nisi ut mundus crederet, quod ambigens discipulus explorasset, ut dum unius manibus se pateretur tangi, ab universitate fidelium quid esset possit agnosci? Non ergo ad improbandum discipulum interposita est dubitatio, sed quæsita posteritatis instructio.

Anne aliud exspectat quod se idem Dominus ( Luc.

xxrv) Cleophæ cum alio discipulo, cum ad Emmaum
tendentes de se loquerentur inseruit? Et quanquam de resurrectione Domini per mulieres que primæ ad monumentum convenerant, agnovissent, tamen ut per eorum dubitationem daret credentibus futuris

sentans quod ex matre suscepit. Nam unde jacens in A sæculis sirmitatem, incipiens a Moyse, et onnibus prophetis, quod oportuisset pati Christum et ita intrare in gloriam suam, interpretatus ostendit et per passionem humanam naturam, et divinam in eo esse per gloriam. Multiplicibus hæc sanctarum Scripturarum insinuantur exemplis, nec apud religiosam con-scientiam tuam, venerabilis imperator, tanquam ignota dicuntur; fides enim ipsa, quæ a te constanter asscritur, tibi reddit hoc muneris, ut sensibus tuis et affectum sui inserat, et scientiam, per quam diligentius asseratur, infundat. Et tamen interest dispensationis mihi creditæ, ut ego quoque vel apud scientes nota non taceam, ut succedente sibi per vices temporum catholicorum prædicatione, sensim quod indeficienter asseritur, sine fine credatur. Latius hæc, quæ ad deitatem humanitatemque Domini nostri Jesu Christi pertinent, et in eo unitas duas sine confu-sione naturas, potui secundum veterum definita disserere, si esset adversum eos qui iis dissentiunt, disputandum, sed cum in manibus omnium sint et synodica constituta, et beati papse Leonis dogmata, perstrinxisse potius pauca, quam evolvere credidi convenientius universa. Nunc vero agnoscere satis est et cavere, ila proprietatem, et essentiam cogitandam, ut sciatur quid personæ, quid nos oporteat deferre substantiæ. Quæ qui indecenter ignorant, aut callida impietate dissimulant, dum omittunt quid sit proprium Filii in Trinitate, tendunt insidias unitati. Sed si quæ prædicta sunt validis teneantur fixa radicibus, nee a paterna traditione receditur, et constanter quæstionibus obviatur. Data vui calend. April. Valerio Victorio cons. ( *An. Christ*i **52**1.)

### Hormisda presbyteris, diaconibus et archimandritis secundæ Syriæ.

IV. Lectis litteris dilectionis vestræ, quibus inimicorum Dei patefacta vesania est, et infidelium pertinax furor dolenter expesitus, qui dum redivivo spiritu oderunt Deum, membra illius impie persequunturi. quantum ad constantiæ vestræ agnitionem henedixi Deum, tidem militum suorum inter adversa servantem, sed rursum Ecclesiarum concussionem, et servorum Dei molestias, laboresque considerans pro 

# DECRETA GREGORII PAPÆ JUNIORIS.

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, imperante domino nostro, piissimo Augusto Leone, a Deo coronato, Magno imperatore, Anno sexto P. c. ejus anno sexto, sed et Constantino, novo imp. ejus filio, anno secundo, mense Aprili, indictione quarta.

Præsidente sanctissimo ac ter beatissimo Gregorio

apostolico papa, in basilica beati Petri apostolorum principis, ante confessionem consedentibus etiam panctissimis episcopis,

Agnello Ferentinati, Vitale Alatrino, Martiano Gabiis Tiberio Sylva candida, Georgio Nepæ, Andrea Albanensi, Tribunatio Falaris. Joanne Blerano. Sergio Prænestino, Synderedo archiepiscopo Spaniæ, Sedulio episcopo Britanniæ, Fergusto episcopo Scotize, Majorino Polimartii, Joanne Beliternensi, Opportuno Maturanensi, Georgio Portuensi, Gregorio Anagnias,

Joanne Signias, Agnello Sutrino, Anastasio Tiburtino, Uviliarit Narniensi, Petro Amerino, Et venerabilibus presbyteris, Sisinnio,

Joanne, Marino, Epiphanio, Sisinnio, Georgio, Gregorio, Joanne.

Astantibus quoque diaconibus, Petro archidiacono,

Gregorio Macoseu,

Benedicto diaconibus, vel cuncto clero,

Gregorius sanctissimus ac beatissimus papa dixit : Cum simus dominica plebis superna miseratione rectores, studiosius nos convenit Dei præsidio pro eorum sæpe cogitare salute, ne de creditis frustratis (quod absit) animabus, insidiis antiqui hostis ante omnium pastorem, nisi succedat præveniendo de offensis correctio, districtam cogamur solvere rationem. Dumque perpendo, vel ad animum reduco, quanta circumspectione nos oporteat in vigilando

Joanne.

Eustratio,

Marino,

Joanne,

Joanne .

Thalassio,

Constantino,

siquando insilierit ad perturbandas fidelium mentes adjutorio superno ictui ejus resistere, valde concu-tior, atque nimis tabesco, ne serpentina calliditate (quod absit) leviores quoque decipiat; Deo vere favente, sollicitudine nimia anima acquiori mente divino juvamine freti pro salute omnium studere debemus, ut inconfuso vultu, non de fraude cujusquam perculsi assistere æterne judici mercamur, et vocem audire inquientem : Euge, serve bone et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, supra multa te constituani, intra in gaudium Domini tui (Matth. xxv; Luc. xix). Uine namque est, quod ingemiscens dico, qui populi Christiani aliquos per provinciam Italiam hanc commorantes audio tenere contra catholicam fidem, et Patrum statuta, ita ut Deo sacratas feminas ducere præsumant mulieres, et propinquas in conjugio socient, quod opportunum est spiritali amputari mu-crone, atque si vestra placet sanctitati, radicitus evelli : ne seges boni agricole zizaniorum mista horrentibus fructibus sordescat (Matth. xui).

Sanctissimi episcopi, seu venerabiles presbyteri

responderunt:
Vere cognoscimus gratia sancti Spiritus cor apostolatus vestri succensum, ut tanto miserio squalores a fidelium mentibus detergantur, et quasi vulnus corpori infixum aditu talis miseriæ obserato salutari antidoto curetur, sicut bene prævisum est interdi-ctione anathematis, ne denuo quispiam hoc Romanus, Longobardus, vel cujuscunque sit gentis, sacrique baptismatis unda lotus, attentet, ut non tanti piaculi mole oppressus pracipiti incidat, aut voragine mergatur iniquitatis, vitari debeat, atque radictiva contenta de la contenta del contenta de la contenta de la contenta del contenta de la contenta d

dicitus evellatur.

Post hanc omnium consonam responsionem Gregorius apostolicus papa ante corpus memoratum venerabilis Christi apostolorum principis, inferendo sententiam dixit:

1. Si quis presbyteram duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathenia sit.

II. Si quis diaconam duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio anathema sit.

III. Si quis monacham, quan Dei ancillam appellant, in conjugio duxerit, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

'IV. Si quis commatrem spiritalem duxerit in con-

jugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

V. Si quis fratris uxorem duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, ana-

VI. Si quis neptem duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

VII. Si quis novercam, aut nurum suam duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes ter-

tio, anathema sit.
VIII. Si quis consobrinam suam duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

IX. Si quis de propria cognatione, vel quam cognatus habuit, duxerit in uxorem, anathema sit; ct responderunt oinnes tertio, anathenia sit.

X. Si quis viduam furatus fuerit in uxorem, vel consentientibus ei, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XI. Si quis virginem, nisi desponsaverit, furatus fuerit in uxorem, vel consentientibus ei, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XII. Si quis ariolis, aruspicibus, vel incantatoribus observaverit, aut phylacterio usus fuerit, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XIII. Si quis in quoquam partem, vel praccepta ante emissa apostolicæ Ecclesiæ de olivetis, et locis diversis temeraverit, et non in omnibus observaverit, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.
XIV. Hadriano filio Exhilarati, qui post præstito

contra sui cujusque sceleris nequitiam obviare, et A sacramento in apostolica confessione Epiphaniam diaconam illicito ausu in uxorem habet, anathema sit; el responderunt omnes tertio, anathema sit.

XV. Epiphania diacona, quæ post præstito sacra-mento cum Hadriano Exhilarati filio fuga lapsa est in uxorem, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XVI. Si quis eis in tam crudeli assensum præbuerit. anathema sit; et responderunt omnes tertio, ana-

XVII. Si quis ex clericis laxaverit comam, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit. Gregorius episcopus sanctæ catholicæ atque apo-stolicæ Romanæ Ecclesiæ huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Agnellus, episcopus sanctæ Ecclesiæ Ferentinensis,

huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Joannes, humilis episcopus sanciæ Ecclesiæ Beliternensis, huic constituto, a nobis promulgato, sub-

scripsi.
Ego Vitalis, episcop. S. Eccl. Alatrinæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Opportunus, gratia Dei episcopus sanctæ Ecclesiæ. Maturianensis, huic constituto, a nobis promutgato, subscripsi.

Martinianus, episcopus sanctæ Ecclesiæ Gabinatis, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Georgius, episcopus sanctæ Ecclesiæ Portuensis, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Tiberius, episcopus sanctæ Ecclesiæ Sylvæ Candida, huic constituto, a pobis permulgato, subscripsi

dæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi. Ego Gregorius, episcopus sanctæ Ecclesiæ Ana-guinæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Georgius, episcopus sanctæ Ecclesiæ Nepisinæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Joannes, indignus episcopus sanctæ Ecclesiæ Signinæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Andreas, episcopus sanctæ Ecclesiæ Albanensis,

Andreas, episcopus sanciae Ecciesta Amanciasis, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Agnelius, peccator episcopus S. Ecclesiae Sutrinae, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Tribunatius, indignus episcopus sanctae Ecclesiae Faiaritanae, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Anastasius, episcopus S. Ecclesiæ Tiburtinæ, buic constituto, a nobls promulgato, subscripsi.

Joannes, episcopus sanctæ Ecclesiæ Bleranæ, huic

constituto, a nobis promulgato subscripsi. Vuillari, episcopus sanctæ Ecclesiæ Narniensis,

huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Sergius, gratia Dei episcopus sanctæ Ecclesiæ Prænestinæ, huic constituto, a nobis promulgato,

Petrus, humilis episcopus sanctæ Ecclesiæ Ameri-

næ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.
Majorinus, episcopus S. Ecclesiæ Polimartii, huic
constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Synderedus, episcopus ex Spania, huic constituto, nobis promulgato, subscripsi.

Sedulius, episcopus de genere Scotorum, huic con-

stituto, a nobis promulgato, subscripsi.
Fergustus, episcopus Pictus, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

# Item subscriptio presbyterorum.

Sisinnius, humilis presbyter sanctæ Romanæ Ecclesiæ, tituli Sancti Laurentii, qui appellatur Lucinæ,

huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Joannes, presbyter sanctæ Rom. Ecclesiæ, tituli
Sanctæ Ceciliæ, huic constituto, a nobis promulgato. subscripsi.

Sisinnius, presbyter sanctæ Rom. Ecclesiæ, tituli Sancti Xisti, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Joannes, presbyter, tituli Sancti Marcelli huic con-stituto a nobis promulgato, subscripsi.

Joannes, humilis presbyter S. Rom. Eccl. tituli A tituli Sancti Laurentii, qua Damasi, huic constituto, Sanctie Susanne, huic constituto, a nobis promul- a nobis promulgato, subscripsi. gato, subscripsi.

Eustratius, humilis presbyter S. Rom. Eccl. tituli Sanctæ Anastasiæ, buic constituto, a nobis promul-

gato, subscripsi.

Georgius, immeritus presbyter sanctæ Romanæ Ecclesiæ tituli SS. Joannis et Pauli, huie constituto,

a nobis promulgato, subscripsi.

Thalassius, humilis presbyter sanciæ Rom. Eccl., tituli Sanctæ Dei Genitricis, qui appellatur Calisti trans Tiberim, huic constituto, a nobis promulgato, scrinsi. snh

Marinus, humikis presbyter S. Rom. Eccl., tituli Sanctæ Sabinæ, huic constituto, a nobis promulgato,

subscripsi.

Constantinus, presbyter sanctæ Rom. Eccl., tituli Sancti Cyriaci, huic constituto, a nobis promulgato,

subscripsi.

Gregorius, humilis presbyter sanctæ Rom. Ecclesize, tituli Sancti Clementis, huic constituto, a nobis p ne, a Deo coronato magno imp., anno sexto rc. ejus promulgato, subscripsi.

Epiphanius, humilis presbyter sanctæ Rom, Eccl.,

Marinus, indignus presbyter S. Rom. Eccl., tituli Apostolorum, heic constituto, a nobis promulgato,

subscripsi. Joannes, humilis presbyter S. Rom. Eccl.,

Sanctæ Priscæ, buic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Petrus, indignus archidiaconus sanctæ sedis apostolicæ, huie constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Gregorius, indignus, et humilis diaconus sanctæ sedis apostolicæ, huie constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Muschus, humilis diaconus sanctæ sedis apostolicæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi. Benedictus, indignus diaconus sauctæ sedis apo-

stolicæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Die non. April. imp. domno piissimo Augusto Leoanno sexto; sed et Constantino novo imp. ejus filio, anno secundo, indictione quarta (An. Christi 721).

# DIONYSII EXIGUI OPERUM PARS SECUNDA.

# OPUSCULA ASCETICA ET PARÆNETICA.

EPISTOLA AD EUGIPIUM PRESBYTERUM.

In versionem ab se factam libri Gregorii Nysseni, De Conditione seu opificie hominis.

Domino sanctissimo et a me plurimum venerando C aliqua quæ possunt merito reprehendi, nullus lector sacro Eugipio presbytero Dionysius Exiguus.

Sancto venerationis tuæ studio pro meis viribus obsecutus, beati Gregorii Nysseni episcopi librum De Conditione hominis e Græca locutione converti, triginta et uno ab eodem capitibus explicatum : in quo opere quantum sim difficultatis expertus, ex ipsa lectione probabitur. In plurimis enim juxta philosophorum sententias immoratus, opulentiam tantam suæ eruditionis expressit, ut pene nihil omiserit eorum quæ ab illis doctis et otiosis ingeniis in bac parte per inextricabiles digesta sunt quæstiones. Quorum etiam nonnullas ineptias ita destruxit, ut illud propemodum nobis insinuaret Apostoli quo fideles instruit dicens: Videte ne quis vos decipiat per philosophiam et inanem fallaciam, secundum traditionem hominum, secundum elementa mundi, et non secundum Christum (Coloss. u, 8). Nam sicuti quædam recta quæ Deus illis revelavit, sapienter approbat, ita prava eorum vel ipse dirigit, vel quatenus ab aliis vitentur, ostendit; exceptis videlicet paucis in quibus dum valde persequitur vitia, protulit (nt fleri solet) etjam ipse vitiosa.

Igitur eloquentiam tanti doctoris æmulatus, enisus sum quidem disertitudinem ejus sequi, licet assequi nimis impari facultate nequiverim. Fidem tamen sententiarum ejus pro mea mediocritate servavi, sciens veritate nihil esse præstantius. Et quia sunt, ut dixi, in his mèum putet obligatum esse consensum; quia officio translatoris explicui, non censoris judicio comprobavi.

Quapropter humili devotionis obsequio precor, ut sanctitas tua promissionis mew solutionem gratissima mente percipiat, et in quibuscunque minus eleganter videor elocutus, veniam clementer accommodet; quia necessitate temporis a doctissimorum virorum collatione distractus, non quo debui librum splendore digessi, qui ut plurimis probatur abundare virtutibus, ita quibusdam, ut sæpe retuli, maculis videtur aspersus. Oret ergo pro me tua dignatio, ut tantis pressus angustiis, saltem spiritalium studiorum latitudine gaudeam : nec adeo præsentibus unquain n mœroribus liceat, ut nos a proposito futuræ delectationis abducant. Maximum namque solatium in haq miseria capimus, si de ventura gloria continuata meditatione tractemus. Quamvis enim quis amore cœlestium ægre ferat hujus peregrinationis incommoda, et cum propheta dolenter exclamet: Heu me, quod incolatus meus prolongatus est, habitavi cum habitantibus Cedar, multum incola fuit anima mea (Psal. cxix, 5); et cum beato Apostolo confidenter asserat : Cupio dissolvi et esse cum Christo (Philip. 1, 23), 1amen a patria non procul exsulare creditur, si semper patriam desiderio consequatur.

# SANCTI GREGORII EPISCOPI

AD FRATREM SUUM PETRUM PRESBYTERUM,

DE IMAGINE, ID EST DE HOMIN'S CONDITIONE, QUÆ A FRATRE EORUM SANCTO BASIL'O EPISCOPO IN HEXAEMERON SUNT OMISSA.

virtutibus eminent, parvus utique, sicut Solomon ait (Prov. post. v. 40 apud LXX), totus mundus divitiarum videretur, qui tuis possit adæquari virtutibus. Sed quia multo gratia melior quam divitiarum opulentia quæ tuæ venerationi debetur, existit, exigit autem et sanctum Pascha charitatis munificentiam consuetam; offerimus excellenti prudentiæ tuæ munus, o homo Dei, parvum quidem, quanquam dignum videatur tibi deferri, sed nostris impar viribus non habetur. Hoc autem munus sermo est, veluti vestimentum pauperrimum, ex inopi nostra intelligentia non sine labore contextum : sermonis vero materia forsitan audacior plurimis esse videbitur, verumtamen haud absurda vel indecens æstimatur. Solus dum Deum creatus est. Et vere ad imaginem Dei conditus formatusque Basilius, communis pater noster atque præceptor, qui sublimissimum creaturæ totius ornatum multis intelligibilem sua contemplatione perfecit, et in vera Dei sapientia formatum mundum his qui per ejus prudentiam huic aptantur inspectioni, notissimum esse constituit. Nos autem quamvis admirari de eo, ut dignum est, minime valeamus; tamen ea quæ desunt his quæ ab hoc magistro perspecta sunt, adjicienda credidimus, nullatenus occasione præsenti laboris ejus attenuantes industriam (nec enim fas sublime ejus eloquium nostris obumbrari sermonibus); sed ne ea quæ videtur magistro deesse gloria, discipulis imputetur. Nam cum Hexaemero ejus de conditione hominis expositio desit, si C nullus auditorum illius aliquod afferret studium, quo minus id quod desiderabatur impleret, adversus magnam gloriam ejus vituperationi forsitan præstaretur occasio, veluti qui neglexerit ad habitum quemdam perspicacis intelligentiæ suorum discipulorum mentes imbuere. Nunc ergo juxta vires nostras id, quod minus deest, exponere aggressi, si quid tale reperitur in nostris quod ejus doctrinæ non sit indi-

Si pecuniarum pretiis eos oporteret honorare qui A gnum, id ad magistrum jure referatur; si vero magnificentiam contemplationis ejus nostra non assequatur oratio; ille quidem præter accusationem manebit, qua putatur effectum dexterioris eventus noluisse suis insinuare discipulis, notam causationis effugiens. Nos autem apud eos qui vituperationibus student, consequenter erimus obnoxii, veluti qui parvitate cordis nostri tanti magistri sapientiam capere nequeamus. Est autem non parva ad contemplationem proposita nobis intentio, nec alicui eorum miraculorum, quæ in mundo sunt, postponenda; fortassis autem et præferenda est omnibus, quæ notitiæ nostræ subjecta sunt. Nihil enim eorum quæ videntur, simile est Deo, sicut est humana conditio : ita ut a benignis auditoribus de his quæ dicturi sumus vequidem digne creatumm Dei consideravit, qui secun- B nia nobis in prosenti petenda sit, si sermo noster inferior quam rei dignitas exsposcit appareat. Oportere autem existimo nibil eorum quæ circa hominem prius effecta creduntur, et quæ complenda sperantur in posterum, quæque nunc in præsenti cernuntur, indiscussum prorsus omittere, ne minor promissione nostra hæc expositio forsitan arguatur, si homine in contemplatione proposito prætermittatur aliquid eorum guæ ad causam pertinere monstrantur. Sed et quæ videntur erga eum accidisse contraria, et cur non illa quæ ab initio facta sunt, in ejus natura reperiantur, per quamdam consecutionem necessariam, quæ tam Scripturarum auctoritate quam rationis excogitatione collecta est, decentius explicantur: ita ut sibi consonet universa materia, cum ordo ac series quæ putatur adversa, ad unum terminum eumdemque conveniat, sic divina ope atque virtute spem contra spem et sacultatem nobis ex dissicultate præstante. Manifestationis autem gratia optimum fore credidi præsentem sermonem tibi capitulis explicare, quo possis in brevi totius operis effectum per singula cœptorum nostrorum argumenta cognoscere.

# D. GREGORII NYSSENI

# DE CREATIONE HOMINIS LIBER,

SUPPLEMENTUM HEXAEMERON BASILII MAGNI FRATRIS,

INTERPRETE DIONYSIO ROMANO EXIGUO.

CAPUT PRIMUM.

l'articularis quædam ratiocinatio de mundo, naturalisque disputatio et clarior expositio de his quæ prius in hominis formatione pacta monstrantur.

Hic liber, ait Scriptura, generationis cœli et terræ

D quando perfecta sunt omnia quæ videntur, et ad proprium situm singula discreta cesserunt, quando volubile hoc corpus cœli cuncta constituit, medium vero locum totius creaturæ gravia corpora et deorsum vergentia sortita sunt, terra scilicet atque aqua

atque firmamentum eorum quæ facta sunt divina æternaque potentia est, exstantium naturis inserta, quæ geminis effectibus universa moderatur. In statu namque et motu non solum ex non stantibus generationem, sed permansionem subsistentibus, machinata est circa gravissimam et incommutabilem naturæ immobilitatem, veluti quenidam axem stabilem atque firmissimum, velocissimam cœli circulationem ad instar rotæ jugiter pervehens, et indissolubilem substantiam per alterutrum utrisque conservans. Nam et volubilis materia per celerrimum motum soliditatem terræ circumacta constringit, et terræ stabilitas per immobilem firmitatem, volubilium circuitu incessanter extenditur : æqua vero juxta unumquodque eorum quorum operatio distat, ma- R mutabili vero mobilitatem divina virtus adnectens, gnitudo compacta est, id est, tam ejus quæ stabilis naturæ est, quam illius quæ incessabili rotatione raptatur, nam neque terra potest a propria soliditate transferri, neque cœlum unquain velocissima motus sui circuitione laxari. Hæc autem et prima secundum Conditoris sapientiam veluti quoddam principium totius machinæ probantur esse constructa, declarante magnifico illo Moyse per hoc quod in principio cœlum et terram a Deo facta commemorat, et quod ex motu et statione quæ videntur in hac creatura, juxta divinum consilium in generatione cuncta producta sunt. Cum ergo cœlum et terra mensuris æquis juxta contrariam efficaciam ab invicem disparata sint, ea creatura quæ in medio contrariorum est, ex parte quadam cobærentium sibi C participans, summitates divisas propria mediatione connectit. Ita ut manifestæ sint contrariorum ad alterutrum hac interpositione conjunctionis. Nam mobilis semper et subtilissimi ignis substantiam imitatur aliquatenus aer, tam levitate nature quam motus opportunitate: non tamen hujusmodi est, ut a solidissimorum cognatione videatur alienus, neque semper immobilis permanens, neque jugiter effluens atque desiciens : sed utriusque proprietate veluti quibusdam contrariorum effectibus confinis efficitur, immiscens simul et dividens in seipso quæ natura discreta sunt, secundum hanc rationem a liquida quoque substantia gemina charitate subnixa utrisque contrarietatibus coaptatur; quod enim gravis et in deorsum proclivis est, multa ad terrenam naturam D cognatione fœderatur : quod vero fluxæ et decurrentis efficaciæ est, non omni modo naturæ mobilis expers esse cognoscitur : quædam namque per hoc ipsum fit oppositorum mixtura atque concursio, dum et gravitas in motu transeat, nec motus item gravitate tardetur, sed ad sese conveniant, quæ juxta summitates naturaliter sunt divisa, dum sibi mutuo quadam mediatione copulantur, imo potius diligentissimam rationem nec ipsa contrariorum substantia sine permixtione alterius proprietatis existat. Item, quantum reor, universa quæ in mundo cernuntur, mutua sibi societate consentiunt, et in unum omnis creatura conspirare cognoscitur, dum in oppositorum proprietatibus invenitur. Nam cum motus non solum

sese mutno continentia. Vinculum autem quoddam A juxta localem translationem, verum et juxta vertibikem modum atque mutabilem flat : itemque natura stabilis motum qui fit per commutationem, nulla ratione recipiat : sapientia Dei proprietates uniuscujusque permutans, immobilem quidem naturam convertibilem fecit, mobilem vero inconvertibilem : providentia quadam hæc ita dispensans, ne quod divinæ naturæ est singulare vel proprium (id est immobilitas et incommutabilitas ) in aliqua creatura conspecta Deum æstimare faceret creaturam. Non enim poterit anima videri opinionem habere Divinitatis, quod mobile vel mutabile fuerit. Idcirco, terra quidem stabilis, sed mutabilis est; cœlum vero econtrario cum non sit mutabile, simul nec stabile est: ut stabili quidem substantiæ mutabilitatem, incomet alteratrum per utriusque contrarietatem suis proprietatibus copulans, a Divinitatis opinione removeret, quod neutrum horum (sicut dictum est) divinæ naturæ putabitur, id quod mutabile et instabile comprobabitur. Universa igitur ad suum finem congruenter aptata sunt. Perfecta sunt enim, sicut Moyses ait, cœlum et terra et quæ inter hæc media sunt, omnia mira pulchritudine, singula quæque competenter ornata : cœlum quidem stellarum luminibus micans; mare vero atque aer animantibus tam natabilibus quam volatilibus mire tripudians; terra vero multimodis herbarum naturis, virgultorum diversitatibus quodam modo gestiens, quæ conservantem cuncta divino nutu vegetata progenuit; et repleta quidem erat speciebus universis simul cum floribus fructus quoque producens, plena et parata his quæ in eis solita sunt oriri : cuncta quoque dorsa moutium atque cacumina et quidquid convexum atque supinum, vel in convallibus planum atque substratum herbarum nova specie et varia arborum pulchritudine coronabantur, modo quidem de terris eminentia; sed ad perfectionis suce concurrentia mox decorem lætabantur, universa juxta modum suum præcepto vivificata divino. Jumenta quidem gregatim juxta proprium genus in silva discurrentia morabantur; avium vero modulatis cantibus omnium silvarum consona resonabant. Maris etiam facies (ut æstimare licet) maxima tunc erat placiditate et tranquillitate suis congregationibus profundissimis constituta. Juxta quam stationes et portus divina voluntate veluti quidam sinus effecti per littora terris maria copulabant, quietissimi etiam motus undarum vibrabantur veluti prata virentia, tenuissimis atque innoxiis flatibus summitatis superficiem congrua subtilitate crispantes, et universus orbis secundum creationem suam terra marique paratus astabat. Sed qui his uteretur interim non erat.

#### CAPUT II.

Cur novissimus post creaturum factus sit homo,

Nondum namque magna hæc et pretiosa res homo mundi dominus aderat, nec enim decuerat prius existere principem quam illa quorum gererot principatum. Sed ubi cuncta ei subjicienda parata sunt,

jam consequens erat apparere rectorem. Quia igitur A in creaturis visibilibus simile reperitur, verbo solo veluti quoddam regni domicilium futuro regi Creator universitatis effecerat, id autem erat terra, insulæ, maria, et super hæc cœlum in modum cameræ curvatum; divitias vero reposuerat regni multiplices; divitias autem dico totam creaturam quidquid est in herbis et plantis et arboribus, quidquid in spiritalibus et sensilibus et animatis, quod nisi metalla quoque his convenit adnumerari divitiis que propter golorum pulchritudinem pretiosahumanis oculis visa sunt, ut auri et argenti et lapidum eorum quos homines amant, horum omnium copiam velut quibusdam regalibus thesauris terræ finibus occulens, in hunc mundum hominem protinus introduxit, ut quorumdam miraculorum spectator existeret, quorumdam vero dominatum principaliter obtineret; quate- B Quare per omnia imperiosam quamdam potestatem pus per ea quibus uteretur intelligeret largitorem. per ea vero quæ pulchra et magnifica contemplatur, inessabilem sui factoris posset investigare potentiam. Propterea novissimus in hunc mundum post creaturam introductus est homo: non ut vilissimus in extrema parte projectus, sed quem decebat genitum mox esse rectorem. Nam sicut quidam optimus invitator non prius in domum pransorem quam præparet epulas introducit, sed omnem apparatum instruens, domumque congruenter exornans, discubitum quoque et mensam et cætera; tunc ad præparatas jam delicias convocatum invitat : juxta hunc modum dives et copiosus nostræ conditor educatorque substantiæ, bonis omnibus replens habitaculum mundi hujus et magnas has epulas variasque c disponens, sic introduxit hominem, dans ei opus eximium custodire mandatum, quo non appetitu rerum non exstantium, sed præsentium possessione gauderet. Ideirco etiam duplicis compositionis ei causas intexuit, terreno spirituale commiscens, ut per utriusque cognationem utraque proprietate potiretur, Deo quidem spiritualiter fruens, terrena vero bona corporali usu percipiens.

Quod pretiosior oinni creatura que videiur, existat humana conditio.

Dignum vero est ut nec ista res incontemplata prætereat, quod tanti hujus orbis exstructio et partium ejus quibus in elementis continetur universitas, a divina potentia perficiatur extemplo pariter cum D jussione subsistens, hominis autem formationem artificis præcedebat tanti consilium, et descriptione yerbi quod futurum est ante signatur, qualemque esse oporteat, et cujus primæ formæ similitudinem referat, ob quam causam flat, quidve finitus efficiat, et quorum dominatum gerat, omnia prius actione perspecta sunt, ut ante generationem suam homo antiquiorem quodammodo sortitus sit dignitatem, priusquam subsisteret universorum possidens priucijiatum. Dixit enim Deus: Faciamus hominem ad imaģinem et similitudinem nostram, et dominetur piscibus maris, et bestiis terræ et volatilibus cæli, et pecoribus universæ terræ. O quale miraculum! sol fit, et nulim præcedit consilium; cælum quoque, cui nibil

perficitur, et opus tam mirabile nec unde flat nec qualiter, intimatur : sic et singula quæque creaturarum, æther, stellæ et aer qui medium locum continet, mare, terra, animalia et nascentia omnia. verbo tantummodo producuntur ut sint; ad hominis autem solius conditionem cum consilio quodammodo Conditor universitatis accedit, et materiam quæ constructioni ejus sit necessaria præparat, et ad formam primævæ ac principalis pulchritudinis ejus coaptat similitudinem, et intentionem, cuius rei gratia slat, insinuat, congruam illi naturam effectibus suis instituens, que ad propositum aptissima esse probatur.

#### CAPUT IV.

ipsa constructio humana significet.

Sicut chim in bac vita ad quoslibet usus ab artificibus instrumenta competenter aptantur, ita veluti res quædam ad opus imperii congruens ab optimo artifice natura nostra construitur, que sive juxta anime prærogativam, seu juxta corporis habitum talis existeret, que ad imperandum opportunior appareret: denique anima, id quod regale atque sublimissimum est, sua substantia et a privata procul humilitate sejunctum clarius hinc declaratur, quod nullius subjiciatur imperio, habens arbitril libertatem, suoque se nutu atque moderatione dispensans, cujus enim hoc nisi imperantis est proprium? Super bæc etiam totius creature Dominus ad imaginem sui Creatoris effectus, nihil alfud indicat, nisi quod mox in eo regla natura formata sit. Sicut enim juxta humanam consuetudinem, qui principum imaginem fingunt, non solum impressionem formæ ejus imitantur, verum etiam amictu purpureo describunt regiam dignitatem, et imago ipsa jam pro consuetudine dicitur imperator; sic et humana substantia, quoniam ad aliorum regimen condebatur propter similitudinem regis universorum, velut quædam imago animata componitur, primæ vero formæ et nomine et honore participans, non tegmine circumamicto purpura, nec sceptro vel diademate gloriam sux dignitatis insinuans : nec enim principalis forma in his esse conspicitur: sed pro purpureo volamine, vestità virtute est, qua omnium ornamentorum regalium pretiosior approbatur: pro sceptro vero beatitudine et immortalitate sustollitur, et regali serto justitizo corona decoratur: ita ut per hæc omnia monstretur ad dignitatem regiam genitam pulchritudinem in se primævæ (ormæ diligenter exprimere.

#### CAPUT V.

Quod homo similitudo probetur imperii.

Divinam vero pulchritudinem non habitu queda ac specie, vel alicujus claritate coloris ornatam, sel ineffabili felicitatis honore provehi constat. Sicut enim formas hominum per colores quosdam pictores in tabulis transferunt, tincturas proprias congruasque miscentes, ita ut primævæ formæ decor in similitudinem diligentissima mutatione transmigret : sic intelligo nostræ substantiæ formatorem, velut quibusdam

. . . . .



virtutum coloribus, miram pulchritudinem suse ima · A les debet multiplicem eint essentiam suspicari? Out gini contuliese, in nobis exprimentem proprium principatum. Sunt autem multiplices et multiformes colores bujus imaginis, quibus veræ formæ similitudo depingitur, non cerussa et purpurisso, nec horum mixta cum altero qualitas, nec alicujus nigredinis superductio cilia oculosque sublinit, et per aliquod temperamentum depressa et concava assimilatur character vel quecunque similia pietorum manus artificis composuere solertia; sed pro istis adest puritas, impassibilitas, beatitudo, malique totius aversio, et quæcunque generis istius existunt, per quæ in hominibus imprimitur similitudo divina. Talibus floribus mirabilis Conditor imaginem propriam, id est naturam nostræ conditionis ornavit. Si vero discutias et alia per que similitudinem salva profecto reperies, mens etenim et verbum est summa Divinitas. In principio namque erat Verbum, et qui, secundum Paulum, proficiunt, mentem Christi, qui in eis loquitur, se habere profitentur. Non ergo procul hæc a natura humana conspicias: in te namque et verbum et intelligentia est, quæ imitantur verbum mentemque divinam. Item charitas, fonsque charitatis; hoc enim, ait magnus ille Joannes, quoniam charitas ex Deo est. Hanc autem nobis veluti personam Christus formator nostræ substantiæ conferens, ait : In hoc cognoscent omnes quenium mei estis discipuli, si dilectionem habueritis ad invicem. Quod si dilectio nobis ista defuerit, totius imaginis species figuraque solvetur. Cuncta etiam conspicit exauditque Divinitas et omnia perscruta- C tur. Habes et tu per oculos et aures hujus rei esticaciam vitalem et scrutatricem eorum quæ sunt intelligentiam te possidere cognoscis.

#### CAPUT VI.

Inquisi:io, quam consignationem mens habeat ad natuam, in que etiam obiter Eunomianorum dogma refellitur.

Sicc me quisquam suspicetur ad similitudinem eperationis humanæ diversis effectibus divinam dicere potentiam cuneta complecti. Nec enim fas est in illa divina simplicitate variam multiplicemque virtulem operationis advertere, nee in nobis enim multæ quædam sunt esticaces rerum causarumque potentize, licet ca que ad vitam pertineant multiplici videantur operatione contingere. Una namque vis D quædam nobis mentis inserta est, quæ per singulos sensus excurrens, ea quæ sibi offeruntur amplectitur. likee per oculos que videnda sunt conspicit; hæc per aures quæ dicuntur exaudit; hæc in his quæ sunt votiva kætatur, et ab bis guæ insuavia probantur, avertitur. Manibus etiam perficit quæeunque voluerit, retinens his et rursus abjiciens horumque instrupentorum effectibus utens ut expedire probaverit. Si ergo in homine, cui diversa membrorum officia ab auctore formata sunt, una eademque res est, quæ per omnes sensus operatur, viens singulis congruenter us causa poposcerit, nec operationum differentiis natura sun vim potentiamque commutat; quante mugis in Deo, quia sint effectus virtutum varii, nul-

enim plantavit aurem, non audit? aut qui finzit oculum, non considerat? Sicut propheta testatur, per hæc exempla operationes hujusmodi veluti guasdami humanæ naturæ notissimas impressiones insinuans : Faciamus enim, ait Deus, hominent ad imaginem et similitudinem nostram. Sed ubi mihi nunc hæresis Eunomianorum nefanda subsistet, quid adversus hane dicturi sunt vocem? Quomodo per bæc verbæ novitatem sui defensuri sunt dogmatis? Putasne possibile esse, dicent, ut imago una dissimilium formarum similitudinem referat? Si enim juxta illorum sententiam naturæ Patris impar est Filius, quomodo diversarum naturarum unam Deus condidit imaginem? Qui enim dixit: Faciamus hominem ad imagidivinum decus elucet, hæc etiam in imagine ad illius B nem nostram, per pluralem significantiam sanctam nobis insinuans Trinitatem, nequaquam singulariter suam testaretur imaginem, si primævæ formæ sibi dissimiles exstitissent. Nec enim possibile est ut eorum qui sibi invicem congraunt minime, una similitudo monstretur; sed si diversæ erant naturæ, profecto diversas eorum et singulis congruentes imagines condidisset. Utrum quia una quidem imago, sed non una imaginis forma est, quis ita privatur intelligentia ut ignorare queat, quod ea que uni probantur esse similia, et ad se invicem similitudinem propriamsine dubitatione conservent? Et forsitan propterea sermo divinus hane malitiam in conditione humanæ vitæ prospicien:, Eunomianorumque perversitatem resecans, ait: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram.

## CAPUT VII.

#### Cur nudus homo naturalibus armis et velaminibus approbetur.

Sed quid sibi vult et ipsius habitudinis rectitudo, quidautem non ad vitam congenerantur corpori virtutis effectus, verum nudus quidem naturalibus tegumentis inermis etiam et inops omniumque necessariarum rerum egentissimus homo in bauc producitur vitam, qui juxta id quod cernitur miseratione potius quam felicitate dignus esse videatur. Non enim armatur productione cornuum, non unguium vel dentium tuitione munitur, nec aliquo aculeo lethiserum virus insunditur; quibus rebus pleraque serarum atque serpentium in ultionem sui naturalifer instruuntur; nec pilis corpus obtegitur, cum oporteret eum qui ad aliorum proponebatur imperium propriis armis naturali provisione vallari, ne ad custodiam sui aliorum adminiculis indigeret. Nunc autem leo quidem et aper et tigris et pardus, vel si quid his simile est, sufficientem pro salute sua virtutem naturaliter possidet; et tauro cornua sunt, et pernicitas lepori, cervoque saltus et certus intuitus, et aliis animantibus magnitudo, et cæteris prominens oris officium, quod proboscidem vulgus appellat; volatilibus etiam pennarum officium et apibus aculeum. cunctisque prorsus unum aliquod naturale præsidium canstat esse collatum. Solus autem homo præ omnibus creditur destitutus, et his qui currendi velocitate proeminent pigrior, illis autem qui corporis eminent

mole tenuior, his etiam qui naturalibus armis excel- A potestatem. Denique quod solus ita formatus est, lunt despectior esse cognoscitur. Et quomodo, dicet aliquis, universorum dominus talis sortitus est principatum? Sed ad bæc nihil arbitror esse difficile demonstrare, per id quod naturæ nostræ deesse creditur, certa datur occasio, qua subditorum omnium dominium consequatur. Nam si bujus esset homo potentiæ, ut equum velocitate superaret, nec pes ejus attereretur, sed ungularum inniteretur firmitate prævalida, cornua quoque vel aculeos aliquos unguesque præferret ultores : primum quidem bestiis existeret similis, et occursione ipsa difficilis appareret, hujuscemodi corpori eius adminiculis naturaliter attributis: deinde sperneret in alios exercere dominatum quorum nullis prorsus adjutoriis indigeret. Nunc autem in singulis quæ nobis mancipantur usus B vitæ nostræ dirimitur, ut necessarium in eis penitus principatum haberi videamus; nam corporis nostri tarditas et ad motum celerem difficultas, equorum nobis adhibere providentiam fecit, quin etiam annuis lanarum reditibus ea quæ naturæ deerant suppleme. ta prospiciens : ex aliis quoque causis que ad vitam necessaria deerant, comprobantur. Jumenta nobis ad onera gravia ferenda subjecta sunt, et quod ad instar animalium herbas depascere nequeamus, boves nobis ad usum mancipare curavimus, quorum labore victum facilius comparemus. Quia vero morsu indigebamus et dentibus ad cohibendas tales bestias ultione, id quod nobis defuit canum natura supplevit. qui etiam cum velocitate congenita veluti quidam animatus gladius nostris est usibus attributus; pro C cornibus etiam vel unguibus fortius ac penetrabilius ferrum ab hominibus inventum est. Quod non semper nobis naturaliter inhæret, sicut illa munimina irrationabilibus bestiis; sed in tempore belli conferens præsidium gladius deinceps manet otiosus. Item ejusdem ferri usus pro crocodili squamis assumetur. Est autem quando et tergus ipsius belluæ in prælio munimen impertit, alioquin (ut dietum est) ad ejus similitudinem ferrum ab artifice figuratur, quod necessitati deserviens quem armavit in belli tempore, derelinquit in pace. Nec non et volatilia nostris commodata sunt usibus, quorum etiam velocitatem ratio excogitata non præterit; nam quædam ex eis mansuefacta videntur cooperantibus, quædam nostris utilitatibus applicentur. Sed et pennata tela nobis ars exquisita perfecit, quæ per arcum tensa cursum volucrem rebus humanis exhibuit. Quod autem pedum nostrorum vestigia ad conficiendum iter facilius atteruntur, necessaria subjectorum adminicula nobis indicunt ex quibus calceamenta congruenter aptentur.

# CAPUT VIII.

Cur hominis rectus sit habitus, et quam propter rationem manus datæ sunt, in quo quædam et de differentiis animarum disputatio naturæ inducitur.

Quod vero rectus est hominis habitus et ad cœlum sese sustollens sursumque respicions, principalia hæc dona esse certissimum est, approbantia regiam

cæterorumque omnium prona sint corpora, et in deorsum proclivius inclinata, manifesta differentia honoris ejus ostenditur : dum constet illa quidem hujus esse subjecta potentiæ, hunc autem supereminentis existere dignitatis. Nam aliis quidem omnibus anteriora membra corporis pedes sunt, quia quod acclive est, egebat profecto firmitatis adnisu. In hominis autem conditione hæc membra manus effecta sunt, quia rectitudine habitus ejus unus gressus videbatur esse sufficiens, qui geminis pedibos standi constantiam cauta provisione sirmaret. Alias quoque ad usum rationis officia manus aptata sunt. et si quis rationali naturæ ministerium manuum proprium quid esse dixerit, minime delinquet. Non solum enim ad hoc quod commune et promptum est intelligentiæ nostræ respicio, quod scilicet verba litteris manus administratione signamus, et quidem nec ista gratia rationalis impar est dignitatis, quod litteris loqui quoque possumus et modo quodam manibus disputamus in elementorum figuris nostrum reponentes eloquium. Sed ego ad alia prorsus intendens, studio quodam cooperationis obtemperare manus affirmo rationis imperio. Verum antequam hoc idem discutiamus, effusius rationem magis quam prætermisimus, inquiramus. Pene namque factorum nos ordo, et causa latuit cujus rei gratia præcedant. Germinent terræ virentia, del.inc irrationabilia subsequantur animalia, et ita post horum conditionem loco tertio homo formetur. Fortassis enim per bæc non tantum ea quæ sunt manifesta sentimus, quod propter jumenta vel maxime Conditor universitatis instituerit herbarum naturam, propter homines autem jumenta creaverit. Unde et ante greges pabula, ante hominem vero quæ humanæ vitæ possent adminicula præbere, produxerit. Sed mihi videtur consequentia hujus eloquii aliquod dogma de absconditis intimare. Sic enim Moses de statu animæ divino imperio philosophiæ reservavit arcanum, de qua re quidem et eruditio extera sibimet imaginata est aliquid; sed non clare quæ erant videnda perspexit. Per hæc ergo, ut arbitror, ipsa ratjo docet quod in tribus differentiis vitalis hæc atque animalis potentia declaretur. Herbarum siquidem natura incrementis est tantum et nutrimentis accommoda, congruum vero præsentia sui, capiendi causa sunt aliis quæ p præbens his qui ex ea paventur augmentum, quæ et germinabilis dicitur, eademque in virgultis et arboribus substantia pervidetur. Est autem in his ipsis quæ germinantur vitalis quædam potentia, sensus animatione privata. Præter hanc vero est et alla vitæ species, cui Creator et incrementa contulit, et disce sandam sensibus imperavit, quam in natura irra nabilium facile contuemur, quæ non solum ut haba crescens nutritur et nutrit, sed etiam sensi vim possidere cognoscitur. Perfecta vero tertia vil corporis in hominis essentia rationali constituta est, quæ et nutritur et nutrit et sentit, et rationis participans mente vegetatur. Debemus autem seire, qu talis quædam eorum quæ sunt ratio divisities en stat, ut aliud intellectuale sit, aliud corporale. Si

tate divisio. Nec enim nobis est de hac re sermonis occasio. Corporalis autem substantiæ aliud est omnino sine vita, aliud vitæ participat : rursus vitalis corporalis alia sunt sensibilia, alia vero sensu carentia, ut sunt etiam capilli nostri et ungues. Item sensibilia in naturis rationabilium et irrationabilium dividuntur. Propterea post exanimem materiam primum velut crepidinem quamdam hanc germinalem substantiam legislator expressit : deinceps eorum generationem quæ sensibus tantummodo continentur, aperuit. Et quia secundum istam consequentiam ea quæ vitam in carne sortita sunt, sensibilia quidem sine intelligibilibus per se subsistere videntur, rationalis autem substantia non potest in alio nisi sensibili corpore contueri; idcirco post germina B scendit. atque jumenta factus est homo, via quadam consequenter ad perfectionem natura perficiens. Omnium namque specierum, id est, et crescentis germinis et sensualis animantis hoc rationale animal homo participat. Nutritur enim juxta naturalem substantiam animæ qualitas, incrementi vero vim sensuali subministratione sortitur, quæ juxta quemdam modum suum inter intellectualem et materialem substantiam in medio collocata, quantum illius comparatione crassior, tantum ejus prælatione videtur esse sincerior. Deinde sensibilis rei quod est subtilissimum et lucidissimum intellectuali sociatum fit quædam naturze permixtie conveniens, ita ut in tribus istis videatur homo subsistere. Nam et Apostolum tale aliquid cognoscimus intimare, ubi pro Thessalonicensi- C bus orans ait: Ipse autem Deus pacis sanctificet vos per omnia, ut inleger spiritus vester et anima et corpus sine querela in adventum Domini nostri Jesu Christi servetur: pro nutribili parte corpus, pro sensibili animam, pro intellectuali spiritum ponens. Similiter et scribam in Evangelio Dominus instruens omni mandato dilectionem Domini præponit, quæ ex toto corde et ex tota anima et ex toto intellectu perficitur. Nam et in præsenti eamdem mihi sermo differentiam videtur interpretationis offerre. Corpulentiorem quidem efficaciam cor appellans, animam vero mediam sedem tenere significans. Intellectum aucem sublimiorem substantiam rationabilis insinuans perspicabilisque virtutis. Unde et tres distantias voluntatum novit Apostolus : carnalem, quæ D circa ventrem et inferiores partes voluptatibus tantum vitiosis obsequitur; animalem vero, quæ media inter virtutem malitiamque versatur, hanc quidem supergrediens, illius autem nequaquam particeps sinceritatis existens: et spiritalitatem Deo placitæ conversationis assequitur. Sic enim scribens ad Corinthios exprobrat eis studium voluptariæ vitæ atque passibilis, dicens: Nonne carnales estis, et secundum hominem ambulatio, id est, perfectioribus doctrinis incapaces esse probamini. Et alibi comparationem quamdam, mediæ hujuś ad illam celsiorem perfectioremque lacions, dicit : Animalis autem homo non percipit en que sunt spiritus Dei. Stultitia enim est illi s uon potest intelligere, quia spiritaliter examina-

intellectualis essentix nunc omittatur in sua proprie- A tur; spiritalis autem judicat omnia, lose autem a nemine judicatur. Denique sicut carnali animalis supereminet juxta eamdem mensuram animalem quoque spiritalis excellit. Quod ergo novissimum post omnia factum hominem Scriptura commemorat, nihil aliud quam de statu animæ philosophari nos debere latenter informat, necessaria quædam rerum consequentia, id quidem perfectum in postremis insinuans. Natura namque rationalis cætera quoque continet et incrementa germinis, et sensus animantis, natura etiam sensibilis germinalem speciem sine dubitatione complectitur. Hac autem propter quod immaterialis est se sola complectitur. Consequenter igitur natura veluti per quosdam gradus, vitæ dice proprietatum, ab inferioribus ad perfectiora con-

#### CAPUT IX.

Quod aptissima hominis habitudo ad opus rationis constructa sit.

Quia igitur rationale animal homo, oportebat nisui rationis conveniens institui corporis instrumentum. Sicut enim videmus musicæ peritissimos juxta organi speciem studium modulaminis exercere, et neque tubicinare barbitum nervis, neque citharizare tubicines: juxta hunc modum instrumentorum constructionem oportebat esse rationi consentientem : ita ut aptissime posset ad usum resenare sermonis, qui vocalium membrorum formaretur officiis. Ideo sutem manus coaptatæ sunt corpori, et quamvis utilitates mille vitæ hujus enumerare facillimum est, quas bæc opportuna et durabilia manuam instrumenta naviter administrent, omnem artem omnemque operationem bello et pace competenter explentia. tamen præ aliis omnibus rationis causa manus corpori natura congruenter apposuit. Nam si homo sine manibus exstitisset, profecto percipiendorum ciborum necessitate membra vultus ejus ad instar quadrupedum formarentur, ita ut oblonga facies tenuaretur. simul et emineret in naribus, oris etiam labla callosa et grossiora essent atque sirmissima; et ad carpendas herbas competenter aptata, nec non et lingua grandiori corpore durior esset et asperior, quæ cooperaretur dentibus, ad ea quæ mandenda perciperes liquidior existens, et juxta utrumque latus effusior qualis est canum et cæterorum quæ vescuntur carnibus, per aspera dentium intervalla discurrens. Si ergo manus non adessent corpori, quomodo ei von articulata figuraretur, cum talis oris eius formatio ad usum sermonis minime conveniret, ita ut necesse esset hominem vel balatus emittere, vel latratus, aus ut equus hinniret, aut vocem daret bubus asinisque consimilem, aut aliquem rugitum promeret bestialem. Nunc autem manus accommodatæ sunt corpori. ut os ad ministerium verbi liberum permaneret; ergo proprium quiddam est naturæ rationali habere mamus in corpore, ita ut per eas omnium Conditore facultatem con edente sermonis. Cum ergo divinum quemiam gratiæ principatum imaginisve contulit Deus, et bonorum suorum munera rationali figmento contribuit, propterea reliqua quidem bona humanæ

intelligentiam, non est proprie dicere quia dedit, sed quia contulit proprium naturæ suæ decus, imagini deferens. Ergo quia mens intelligibilis quædam et incorperea res est, incommunicabilem quodammodo possideret gratiam, nisi motus operationis suze aliquibus excogitationibus intimaret. Hujus rei gratia hae indiguit constructione membrorum ut in modum plectri vocabilia instrumenta contingens, per qualitatem sonituum motum interpretaretur internum. Et quemadmodum si quis musica imbutus arte, propriam vocem aliqua passione non habeat, volensque suam manifestam facere disciplinam, alienis vocibus semuletur, publicans artem lyra vel tibia : sic humana mens cum omnimodorum intellectuum probetur inventrix, nec possit nuda anima bis quæ per sensus B corporis audiant, impetus suæ intelligentiæ declarare, quasi per modulationem quamdam hæc artificiosius animata instrumenta contingens, eorum sonis intelligentiæ suæ occulta manifestat. Mixtam vero variamque hanc musicam instrumentis humanorum possumus considerare membrorum : quæ velut lyra et tibia concentu quodam idipsum s'bi invicem resonant. Nam vas illud quod recepit spiritum, si quando pulsatur loquentis impetu, et in vocem formaverit eam partem que repercutitur internis accessibus, rotunditates illæ quæ ad instar tibiarum factæ sunt, imitantur profecto illam vocem, que profertur ex tibiis, quas in circuitu membranulæ prominentes exagitant. Superius vero paulatim concavum de inferioribus sopertingens, vocem erga colatorii loca disrumpit, majorèsque sonitus efficit; maxillarum quoque et lingust lauciumque mira formatio, juxta que mentum leni fluxa dedactum per speciem rotunditatis acuitur. Hec autem omnia motum videntur similare nervorum, que mens (ut sæpe dictum est ) plectri vice contingens, varie atque multipliciter in suo tempore prout opus exegerit, modos nimia velocitate componit: labiorum vero adapertio atque conclusio idipsum facit, quod digiti qui spiritum tibiæ juxta consonantiam modulationis assumit, scitaque mens per hæc instrumenta membrorum rationem modulatur in nobis, per quam etiam rationales probamur effecti, nequaquam, ut arbitror, habentes rationis gratiam. Sine usibus tantummodo labiorum acquirere cogeremur. Nunc autem manus in se hoc officium transferentes os liberum ad sermonis ministerium reliquerunt.

# CAPUT X.

# Quod per sensus mens operetur.

Duplex autem hujus instrumenti consideretur effectus. Aliud enim ejus operatur eloquium, aliud vero vacat ad suscipiendas intelligentias quæ extrinsecus veniunt, nec alterum miscetur alteri, sed implet operationem quam natura constituit, nullam afferens vicino molestiam. Nam nec auditus loquitur, nec vox audit. Hæc enim semper aliquid promit, auditus autem suscipiens jugiter non adimpletur. Sicut

naturæ pia liberalitate largitus est, mentem vero et A Salomon quodam loco testatus est quod etiam milii videtur esse vel maxime præ omnibusque in nobis subadmiratione dignissimum, quæ sit latitudo illa capacitatis intrinsecus, in quam cuncta confluent quæ funduntur auditu, qui sunt illi memoriales qui Introcuntium sensuum monumenta conscribunt, quam ampla susceptoria intelligentiarum, quæ per sures reponuntur interius, et quomodo cum et multiplicia sint quæ supponantur alterutrum, confusio tamen el'error juxta propriam positionem corum quæ inferuntur omnino non gignitur. Similiter etiam efficaciam visus quis poterit æstimare? Æque en inn per oculos mens en quæ extra corpus sunt apprehendit, et in se similitudines apparentium pertrahit, figuras similium sibi ipsa describens. Et quemadmodum si qua civitas multitudinis capax quæ diversis aditibus ad se recipit confluentes, non tamen in unum civitatis locum universi conveniunt : sed alii quidem ad forum, alii ad habitacula sua, alii ad ecclesias et plateas, juxta suam quisque sententiam properant; talem quodammedo etiam mentis nostræ considere civitatem interius constitutam, quam licet sensus nostri diversis aditibus impleant, tamen singula introeuntium genera mens eadem dijudicans atque discernens, locis intelligentia congruis universa disponit. Et sicut civitatis exemplum, videmus unius gentis atque cognationis homines non per casdem portas ingredi, sed alios per alium aditum, ut sors se obtulerit, introire; nihilominus tamen intra muros effectos iterum simul esse, quì familiaritate mutua junnum recipiene, et geminis fistulis ad nares usque C gebantur : ut econtrario fieri posse consedas, et qui sibi sunt extranci vel incogniti, uno sispius civitatit aditu utantur, sed non copulentur invicem communionis introitu; possunt enim intrinsecus constituti habitaculis dirimi. Tale quid et in mentis nos ree latitudine seri pesse conspicio. Frequenter enim ex diversis sensibus scientia una nobis colligitur, que eamdenı rem multiplici sensuum varietate distribuit. Itemque huic contrarium est videre, ex uno alique sensu, multa variaque nibil sibi invicem juxta neteram concordantia consonantiaque perdiscere, ut pete proponatur (melius est enim exemplis enucleare sententiam) aliquid de morum proprietate perquiri, quid suave sit sensibus, quidve gustantibus sit vitandum. Experientia quippe ipta reperit amaritudinoc casu grave laboriosumque servitium corporis n nom fellis, mellisque gratissimam qualitatem. Cum hæc ergo certa sint, unam confert scientiam, res eadem intelligentiæ nostræ multifærie wonquisita, id est, per gustum, visum, auditum, odoratum\_e frequenter et tactum. Nam mel quispiam vidi nomen ejus audiens, et gustum percipiens, et od rem sentiens, et tactu comprobana, unam rem ( omues sensus agnoscit. Item varia quoque et m formia per unum quempiam ex sensibus com mur et tenemus; nam et auditus multimedas ex voces, et oculorum visus indiscretem atque multi cem habet efficaciam ad contrendum en que ge sunt diversa. Similiter enim album contes nigrum et omnia que sibi sunt celerum ces distantia, sicut odoratus, sicut gustus, et tactes e

effectibus.

#### CAPUT XI.

#### De essentia animæ.

Quid igitur est mens juxta naturam propriam, quæ sen ualibus potentiis sese distribuit, et per singulas competenter eorum quæ sunt scientiam sumit? Quod enim aliud quiddam sit præter sensum, quemlibet prudentium dubitare non arbitror. Nam si idipsum mens qued sensus esset, unius profecto juxta sensus eflicaciam proprietatis existeret, propterca quod simplex quidem ipsa sit et nihil in re simplici varium conspici queat : nunc autem onmibus consentientibus, aliud est tactus, aliud odoratus, ct alios quidem incommutabiles et impermixtos simili- B adjiciunt, quibus opiniones suas singulis quas de ter esse sensus ad invicem, et quia mens singulis æqualiter adest, aliud quid oportet eam propter sensualem diflinire substantiam, ne quid rei intelligibili possit varietatis ascribi. Quis cognovit sensum Domini? Apostolus ait; ego autem dico: Quis propria:n mentem considerare prævaluit? Dicant qui Dei naturam se putant posse comprehendere, si se considerant, si mentis suæ substantiam norunt; si multimoda quædam est, variæque compositionis, quomodo in multiplices sensus inscritur, quomodo in singularitate quod varium, quomodo in varietate quod singulare est invenitur? Sed agnovi solutionem diflicillime quæstionis, ad ipsam vocem divinam recurrens : Faciamus, inquit, hominem ad imaginem et similitudinent nostram. Imago namque quandiu in nullo C proficit ab his quæ in primæva forma substant, proprie imago cognoscitur; si vero a similitudine formæ recesserit, juxta eam partem imago non erit. Quomodo igitur et hoc unum ex his est que in divina natura considerantur, quod incomprehensibilis habetur essentiæ, necesse est et imaginem primævæ fornae imitari substantiam. Quod si imagines natura comprehendere potest, cum primæva forma in sua comprehensibilitate permaneat, ex hac ipsa contrarietate qua comprehenditur esse dissimilis comprobatur. Porro cum fugiat humanam scientiam mentis nostræ natura, quæ est effecta ad imaginem, refert incomprehensibilitate sui omnipotentiam naturæ incomprehensibilis exprimens.

# CAPUT XII.

Inquisitio ubi principale hominis esse videatur, et de lacrymis et risu.

Sileat ergo omnis conjecturalis et vana locutio quæ mille quibusdam rebus corporeis vim intellectualis operationis includit : ex quibus quidam id quod hominis principale est, in corde constituent: quidam vero in cerebro subsistere suspicantur, quadam superficie persuasionum opinionem hujus roborantes. Li enim qui in corde principale hominis esse definit, ex loci situ argumenta nititur suæ rationis apponere, propterea quod medium locum videtur cor setius corporis continere, quatenus se spontaneus motus e medio ad omne corpus facilius exhi-

PATROL. LXVII.

nimodarum scientiam rerum suis capere probatur A bens, in quos voluerit effectus erumpat. Ad hanc autem rationem veluti testes videntur afferre tristificas at que irascibiles hominis affectiones : quod scilicet hujusmodi passiones hanc partem ad compassionem commovere videantur. Qui vero cerebrum intelligentiæ domicilium credunt, quasi quamdam arcem universi corporis caput asserunt a natura constructum, in quo mentem quasi reginam quamdam inhabitare pronuntiant, quæ veluti quibusdam nuntiis seu protectoribus ita sensibus circumquaque valletur. Signa vero et isti hujuscemodi suspicionis insinuant, quod mens tunç a recto consilio et ab eo quod deceat abducatur, quando cerebri membrana vexatur, et quod in ignorantia honestatis degant, quos ebrietas gravat. Ad hæc autem et aliquas causas naturales principali hominis parte deserunt, confirmare videantur. Et hic quidem ad igneam naturam cordis cognationem motuum mentis assirmat, propterea quod et mentis et ignis indormitabilis probetur esse substantia, et quia in cordis parte mentem fatetur influere, idcirco mobilitate fervoris motum temperari mentis astruit, receptaculum naturæ intelligibilis cor esse pronuntians, in quo calor exundat. Alter autem cunctorum sensuum veluti principium atque radicem cerebri membranam esse testatur, suamque rationen hac fide confirmat, quod non alibi sit effectus intelligentiæ collocatus, nisi in ca parte ubi et aures aptatæ irruentes voces accipiunt, et intuitus juxta ipsa oculorum profunda concretus occurrentes pupillis imaginum formas transmittit interius, et qualitates odorum variorum discernuntur attractæ. Sensus etiam qui gustu perficitur, indicio membranulæ cerebri (sicut supra dictum est) approbatur, quæ de proximo quosdam nervorum ramusculos ex re ipsa sensibiles per nodos colli usque ad ea loca quæ colatorii instar existunt, et musculos circumjacentes interserit. Ego autem, quia a passionis accessu animæ intelligentia sæpe turbatur, et quia juxta naturalem vigorem cogitationis effectus obtunditur, quadam hoc idem corporis ægrotatione contingere. verum esse pronuntio, et fontem quenidam corporalis caloris cor esse non nego, quod ad irascibiles impetus facile commovetur. Super hoc nihilominus præesse sensibilibus rebus membranulam cerebri, D juxta rationem eorum qui hæc naturali disputatione pertractant, complectens sub se cerebrum, cujus etiam foveri vaporatione pinguedinis audiens, ab his qui se anatomicis inspectionibus occuparunt. irritum quod dicitur omnino non facio; sed non ex his probare contendam quod localibus quibusdam circumscriptionibus incorporea substantia concludatur. Nam nos excessus irrationabiles fieri non ex capitis aggravatione didicimus. Medicorum vero peritissimi, utrisque lateribus, quibus ejusdem cerebri membranulæ continentur, aliqua passione turbatis, rationale nostrum ægrotans definiunt, appellantes freneticam passionem, quia iisdem membranulis frenes nomen existit. Similiter etiam tristitia cor affici suspicantes profecto falluntur. Cum enim non

hujus incommodum imperite transmittunt. Hoc autem disserunt, qui passionum causas diligenter investigare curarunt, quod in mœrore compressis naturaliter totius corporis evaporationum tramitibus atque conclusis in profundissimas internorum sedes cogitur, quidquid per hos respirationis aditus exire prohibetur. Unde coangustatis visceribus accenditur tristitia, sæpe violentior spiritus ex imo trahitur, ut dilatetur id quod contractum est. Et hunc halitum quem mœror extrudit, etiam gemitum vocamus, id est nimii doloris indicium. Sed qui putant hac endem passione affici particulam cordis (ut dixi) falluntur, cum non cordis, sed oris ventris sit ista molestia, ex ea occasione quam diximus, quod scilicet evaporationum compressis aditibus, fellis coangustata vesicula humorem illum asperum atque mordacem in os ventris effundit. Et hæc est hujus rei probatio, quod depressis ipsa coloris superficies velut origine (aurigine) videtur infecta, dum fellis humor in venis nimia constrictione diffunditur. Sed hæc ratio ex illo quoque morbo qui huic videtur esse contrarius, id est qui ex lætitia risuque contingit, vel maxime commendatur. Dilatantur enim quodam modo et dissolvuntur per aliquam voluptatem totius evaporationes corporis suavissima cognitione percepta. Sicut enim ibidem per mærorem tenues et incertæ respirationes iterum comprimuntur et interius viscerum constringentes affectum ad caput et ad membranam cerebri vaporem bumidum supprimunt, qui multum in concavis sub relictis per aditus evaporationibus excurrit ad oculos, et compressione ciliorum per C guttas egeritur : hæc autem gutta lacryma nominatur, ita intelligendum est ex afflictione contraria: cum plus solito distenduntur respirationis itinera. per ea spiritus in altis se recessibus inserit, et per oris aditum protinus a natura propellitur, visceribus cunctis et maxime jecore (quemadmodum aiunt qui circa ista periti sunt) per quamdam agitationem motumque ferventissinium, hujuscemodi conceptum spiritum in exteriora pellentibus. Unde facilitatem quamdam exituum ejusdem spiritus natura machinata, rictum oris ex transverso patefacit genam utramque distendens, et quod hinc efficitur risus nomen accepit. Nec propter hoc igitur principale hominis esse in jecore putandum est, nec propter fervorem sanguinis, qui copiosus erga cordis loca versatur, nec ob affectus irascibiles æstimandum in corde esse mentis hospitium. Sed hæc ad qualitates corporeas referenda sunt. Mentem vero credendum est æqualiter membra singula juxta ineffabile temperamentum rationis attingere. Et si Scripturam nobis ad hoc nonnulli proferunt, quatenus principale in corde hominis esse testentur, non id debemus inexplorata ratione percipere. Qui enim cordis meminit et renes asseruit dicens : Scrutans corda et renes Deus. Ita aut utroque aut neutro hoc intellectuale hominis licebit includi. Obtundi vero easdem intellectuales efficentias, vel etiam sine effectu prorsus existere, per qualitatem corporem affectionis

cor, sed os ventris mærore turbetur, ad cor morbi A edoctus, non satis idoneum arbitror argumentum, ut locis aliquibus virtutem mentis asseram contineri, tanquam per tumores partibus occupatis a propria latitudine possit expelli. Corporalis enim hæc opinio est, ut vas præventum immissis rebus aliud quidquant nequeat omnino recipere. Intellectualis namque substantia neque in vacuis et convexis partibus corporis immoratur, nec magnitudine vel mole carnis extruditur. Sed quia constat veluti organum quoddam musicum totum hominis corpus exstructum, et plerunique contingit ut hi qui musicæ periti sunt suam nequeant ostendere disciplinam propter instrumenti mutilitatem artis industriam renuentis, quod ant tempore vitiatum est, aut aliquo casu disruptum, aut rubigine vel humore detritum est, et ideireo sine sonorum manet effectibus, licet ab eo qui tibicinæ artis est peritus inspiretur; sic et mens per omne corporis transiens instrumentum intellectualibus effectualibus ' partes, sicut natura aptum est, competenter attingit: et in his quidem qui juxta substantiam permanent vim suæ operationis exerit : in his autem quæ per vitium quoddam artificiosum motum ejus admittere nequeunt, præter effectum operationis existit. Naturaliter enim quodam modo mens apta est in his membris proprie congruenterque versari, quæ sua sospitate vegetantur : ab his autem prorsus alienari, quæ quadam infirmitate vexata sunt.

# CAPUT XIII.

Contemplatio quædum naturalis de materia et natura et mentis inspectione.

Mihi vero videtur et plus esse quam naturalis in hac parte contemplatio, per quam possumus aliquid de utilioribus informari dogmatibus. Quia igitur optimum et summum præ omnibus ac præminens bonum est ipsa Divinitas, ad quam universa recurrunt, guæcunque boni desiderio continentur, idcirco et mentem fatemur, ut pote ad imaginem factam pulcherrimi Conditoris, quamdam similitudinem primævæ formæ custodire, et ipsam in optimis prorsus existere; si vero extra eam suerit, simul et ea in qua erat pulchritudine denudari. Sicut autem dicimus mentem similitudine pulchritudinis formæ principalis ornari, veluti quoddam speculum præminentis impressione refulgens, juxta eamdem rationem ipsam quoque naturam a mente, qua dispensatur et regitur, credlmus contineri ejusque specie decorari, factam veluti quoddam speculum speculi. A patura quoque sustineri hoc materiale nostræ substantiæ profitemur, circa quam eadem natura conspicitur. Cum igitur alterum contineatur ex altero, per bos 🤔 omnis illius summi et veri participatio congruenter excurrit, per superiorem id quod inferius videter exornatum. Si quando vero hujus bonæ communionis suerit facta divulsio, et e contrario superior inseriora sectatur : tunc deformitas materize ipsius appareat cum a natura descritur. Informis onim quedam res et incomposita est ipsa materies per se, a hæc informitate ejus simul, et pulchritudo naturæ corripitur, quæ mentis vivacitate decoratur : ac sic ad A motu procedens, in hoc habet existendi vim acque ipsam quoque mentem per naturæ defectum derivatur materiei deformitas, ita ut imago Dei jam non possit inspici in hac impressione figmenti; veluti quoddam namque speculum, id est, bonitatis forma atque virtutis post dorsum se ponens abjicit quidem splendoris eximii claritatem. Informitatem vero materize in se prorsus assumit : et hoc modo fit mali nativitas, boni privatione subserpens. Bonum est autem, quidquid summo bono conjungitur; quod si extra similitudinem bujus effectionis fuerit, sine bono procul dubio permanebit. Cum igitur secundum inspectam rationem constat esse summum bonum quod vere bonum est, mens autem ad imaginem summi boni facta est, et ipsa accepit ut ei bene sit: statura vero quam mens continet, quasi quædam I imago esse probatur imaginis : ostenditur per hoc, quod materiale nostrum tunc bene subsistat atque bene contineatur, quando a natura dispensatur et regitur. Iterum vero solvitur atque dejicitur, quando ejus provisione privatur, simulque a boni copulatione secluditur; hoc autem non fit aliter nisi cum ad contrariam partem naturæ fuerit facta conversio. nec ad bonum summum desiderium eins promovet. sed inde declinat, quod pulchritudine semper egere videatur. Necesse est enim ad deformitatem materiei despectissimam atque foedissimam conformetur id quod similitudinem ejus assequitur. Sed hæc a nobis quadam consequentia dicta sunt, per inspectionem propositam subrogata. Hoc autem quærebatur, utrum in aliqua parte membrorum intellectualis vir. C per soporem, et sensibus ab operatione semotis, tus locata sit, aut per omnes artus æqua lance disenerat. His enim qui mentem (ut superius dictum est) localibus includunt partibus, et ad demonstrationem opinionis sum proferunt, quod non prosperetur intellectus eorum quibus contra naturam cerebri membrana vexatur, ostendit ratio quod per omnes partes humanæ confirmationis, sicut aptum est unumquodque membrum, naturaliter operctur. Similiter autem vis animæ præter efficientiam subsistit, cum aliqua pars corporis in natura non permanet. Et propter hæc oblata est sermoni nostro proposita consequenter inspectio, per quam discamus in hominis constructione, a Deo quidem gubernari mentem, a mente vero materialem vitam nostram discesserit, etiam cooperatione mentis eam privari necesse est. Sed revertamur rursus unde digressi sumus, quod si in ea que a naturali constitutione omaino exorbitant per aliquam passionem, proprium mens servet effectum, et in his quidem quæ vigent incolumis manet, impos vero fit in his quæ non queunt vim ejus operationis excipere. Fas est autem et ex aliis rebus hujuscemodi dogmatis firmare senteuliam : et nisi grave ac molestum est, præsentiam sermonia fatigatus etiam de his paucis, ut potero, explicabo.

# CAPUT XIV.

De somno el oscitatione, el de somniis ratiocinatio. Materialis hæc et fluxa corporis vita semper in

potentiam, ut nunquam prorsus a motu desinat, sed veluti Lavius quidam juxta suum decurrens impetum, plenum quidem demonstret alveum per quem delabitur. Non tamen cadem aqua circa eumdem locum esse videatur, sed aliud quidem ejus transcurrit, aliud vero supervenit : ita et hoc materiale vitæ præsentis, per quemdam motum contrariorum frequenti sibi successione decurrat, et a commutatione sua stare penitus non potest, sed quietis impatiens jugem conversionem rerum similiter possidet. Quod si aliquando a motu destiterit, pariter et esse cessabit : ut puta plenitudinem relaxat inanitas. itemque inanitati plenitudo succedit, somnus continuum vigiliarum laborem sustentat. Itemque vigiliæ quod resolutum esse videbatur consolidant, et neutrum horum in codem statu permanet, sed mutua sibi præsentia utrumque succedit. Itaque se ipsa natura mutationum vicibus innovante, ut partem videlicet utriusque recipiens ab altera migret ad alteram. Nam si semper animal persistat in opere, intentio disruptionem divulsionemque partium que tenduntur, efficiet : continua gaoque corporum quies ruinam quamdam solutionemque status operabitur. In tempore vero moderatius utrumque perceptum. fortitudinem ad permansionem substantiæ commodabit, quæ per continuum ad contraria transitum utrinque alternante sibi successione reparatur. Sic ergo opportunitatem quietis nacta natura, distenti vigiliis corporis excogitat qualiter robori subveniat otium ad tempus impertit, et veluti equos post certamina sudoresque compescens. Necessaria vero est corpori quies, ut sine impedimento quoque cibus in omnia membra per occulta eidem itinera diffundatur. nulla intentionis obice meabilem præcludente trans gressum. Nam sicut ex infusa imbribus terra, cum radiis solis fota fuerit, vapores quidam caliginosi de profundis ejus finibus extrahuntur, similiter et in nostra fit terra: cum cibus intrinsecus congenitoque calore decoquitur, vapor quidam naturaliter, ut pote aereus, ad superna contendit, et veluti fumus per rimas parietis penetrans ad capitis loca pervenit, inde per dictos adnexus sensibus exhalatur. Unde necesse est, tunc sensus olium gerere vaporum transcontineri, cum in natura persistit : si vero a natura p gressione detentos. Oculi sopiti sunt, et palpebrarum obductione veluti quodam mechanicæ artis æquo pondere conteguntur : ipsis quoque vaporibus et auditus obstruitur, et quasi quodam ostio auribus imposito a sua naturali operatione feriatur. Hæc autem talis passio somnus dicitur, vacantibus in corpore sensibus, et juxta naturalem motum nihil prorsus agentibus, ut digestiones escarum exitu faciliore proveniant, et suos meatus ipsa exhalatione transcurrant. Quapropter si coangustentur his exhalationibus ea loca quæ circa sensus sunt, et quadam somnus occupatione tardetur, vapore complentur: et quia ex nervis constat esse composita, ut colli ac faucium naturaliter ex sese tenduntur, ita ut per hanc extensionem, illa quæ fuerant compressa vago-

ribus, Aenuentur, ut sieri solet ab his qui vestes A satrix illa potentia corporis approbatur, siquidem infusas nimia compressione torquentes humorem omnem nituntur exprimere; et quia partes quæ circa fauces sunt, rotundiores videntur, abundantque nervis, ut dictum est, si quando discludi ab his vaporum crassitudinem convenit, quia impossibile sit rotunditatem porrectam ostendi, nisi id suo schemate peragat, ideirco relictus in oscitatione spiritus mentum quidem deorsum ad facies quadam concavatione pertrahit, et cunctis interius in orbe patefactis. undosa illa spissitudo quæ in ipsis locis insederat spiritu propellente dirigitur. Frequenter autem et post somnum nobis idipsum solet accidere, cum ex illis vaporibus indigestum quid fuerit subrelictum. Ex his itaque causis una mens evidenter ostenditur, quod naturæ congruens atque consentiens esse videatur : dum vigilante illa et hæc suos effectus exerat, resoluta vero in somnum etiam mens persistat immobilis: nisi forte imaginationes somniorum mentis agitationes esse quis æstimet, eamque operantem per soporem suis motibus arbitretur. Nos autem constanter asserimus eam solam actionem ad mentem referendam, quæ sapientia consilioque perficitur. Ea vero quæ per somnum phantasmatum deliramenta proveniunt, imaginationes quasdam efficientiæ mentis opinamur, quas irrationabilis pars animæ per accidentia quæque confingit. Anima quippe a sensibus avocata per somnum, necesse est ut mentis quoque privetur effectu. Per sensus enim ad hominem quodammodo reversio mentis efficitur, quibus vacantibus et intelligentiam necesse est otiari : cuius C rei argumentum est, quod frequenter ineptissimis atque vanissimis formis dormientes illudimur : quod nequaquam fleret, si consilio tunc anima et ratione regeretur. Sed mihi videtur, cum præsentior vis animæ, id est efficientia mentis et sensuum conquiescit, illam tantummodo partem ejus in somniis operari, quæ nutrimenta incrementaque dispensat. Si autem hoc ita est, somnia quæ flunt et imaginationes sensibus et intelligentiæ congruentes hac nimirum causa contingunt. Quæcunque nobis per animæ partem, in qua memoria viget, impressa sunt, hæc eadem, ut sors attulerit, veluti pietas oris opere formantur, figuratione quadam jugiter adhærente in hac specie animæ qua memoria continetur. His itatramite ad eorum quæ apparent visionem collocutionenque productus, sed mixtis quibusdam et inconsequentibus seductus erroribus. Sicut enim in opere corporali unicuique membro proprie quid juxta vim sibi naturaliter insitam peragenti, etiam quiescentis membri quidam consensus cooperationis accedit, cadem rationis consequentia de anima quoque sentiendum est. Nam cum quiddam ejus quiescit, quiddam vero movetur, totum parti necessario consentit, quia nec possibile est unitatem naturalem tunc posse dividi, etsi pars quadam potentiarum ejus in operatione persistat. Sed quemadmodum vigilantibus et satagentibus obtinet quidem mens, eique sensus obsequitur, nec eis tamen adesse dispen-

mens usibus cibum providet, sensus autem sumit quod provisum est, ea vero corporis virtus qua nutrimentis invigilat, proprie sibi quod datur acquirit; ita per somnum ablato harum potentiarum usu quodammodo commutantur in nobis, et obtinet id quod irrationabilius esse probatur. Aliorum quidem efficientia conquiescit, non tamen omnino restringitur. Tunc enim vis animi qui nutrimentis insistit, quamvis per soporem ad digestionis contendat officium omnemque naturam sibi vacare permittat. Non enim ab bac ejus operatione potentia illa sensualis abstrahitur, nec enim fas est quod semel naturaliter unitum est, possit divelli, sed elucescere non potest ejus effectus, somni otio impeditus. Hac itaque ratione cum se mens ad sensibilis animi speciem vertit. consequens est cum hic movetur, uti et illam dicamus moveri pariter, et cum quiescit, simili modo quiescere. Quemadmodum vero eirca ignem hæc fieri naturale est, ut cum paleis undique tegitur, nulloque spiraculo suscitatur, nec circum tecta depascat, nec penitus exstinguatur, sed pro flamma quidem fumus exsurgat, quod si paululum commotus fuerit, illico fumus excitatur in flammam : similiter et mens otio sensuum tempore-soporis obtecta, nec elucere per eos potest, nec prorsus intercipi, sed instar summi videtur operari, in aliquo quidem egens, in aliquo vero prævalens : et sicut quispiam musicus, resolutis lyræ nexibus, si plectrum chordis injiciat, non ei modulatio competenter occurrit (nec enim extentum quod non est apte resonabit), sed plerumque manus artificiose movetur, ducens plectrum ad locales positiones accentuum, sonus autem non efficitur nisi inordinatus ex moto chordarum quæ vocant Græci βόμδον; ita per somnum naturalibus sensuum membris resolutis, aut omnino quiescit artifex animus, si corpus nimia plenitudine pragravetur, aut certe languidius et obscurius operabitur, cum hoc organum sensuale diligentius artem neugit excipere. Quapropter in somnis memoria quidem confusa, præscientia vero quibusdam velaminibus obruta, præter votum ac studium quasdam speculatur imagines, et aliquid eorum nonuunquam qua sunt ventura prænuntiat. Nam per subtilitatem naturze plus aliquid habet quam corporis crassitudo ad que phantasiis homo deluditur, non alicujus ordinis D contemplanda ea quæ videntur accedere, sed non potest recto ordine futura reserare, quia nec perspicua et manifesta doctrina proponitur corum que in somnis digesta cornuntur. Sed quidquid illud est, ambigua futuri fit denuntiatio, quod ænigma vocant qui videntur ista discernere, quod, si aliud ostenteta in verbis, aliud in intellectibus afferat. Sic pincerna Pharaonis botrum premit in patera, sic panes la canistro ferre pistor imaginatur, uterque enim jextă studium quod exercuit se in somnis esse pervidet. Solitarum namque artium simulacrorum in præscientia mentis impressa per omne vaticinium predici quæ ventura fuerant præstiterunt. Quod autem Daniel et Joseph eorumque consimiles divina virtute nullis turbati sensibus ad futurorum informantur

new, quia non bæc quisque sapiens somniorum generibus imputare debet, alioquin et illas visiones que divinitus vigilantibus accidunt, non superna visitatione, sed naturæ consequentia sponte sua id operante putabit posse contingere. Sicut ergo cunctis hominibus juxta suum sese moderantibus aninium, quidam sunt qui divina illustrari confabulatione mereantur, ita communiter secundum naturam nobis ac similiter somniorum phantasiis accidentibus, nonnulli per soporem divinæ cujusdam participes revelationis existunt, cæterisque omnibus et si aliqua re per somnium præscientia gignitur, juxta prædictum gignitur modum. Si vero Ægyptius ille vel Assyrius tyrannus ad scientiam futurorum per somnia divinitus instruuntur, aliud quiddam est quod per eos mirauda dispensatione peragitur. Oportebat enim sanctorum sapientiam declarari quæ videbatur occulta, ne communem vitam sine utilitate vel commodo prateriret. Quomodo namque Daniel talis esse nosceretur, nisi incantatorum atque magorum acquisitionem somnii defecisset intentio? Quomodo etiam salvaretur Egyptus Joseph in custodia constituto, nisi eum discretio somniorum pertraxisset in medium? Et ideo quid aliud ista prætendunt, nec secundum phantasias communes omnino pensanda sunt, consucta quippe somniorum facies eadem universorum est quæ modis plurimis specie quadam imaginationis occurrit. Aut enim permanent, ut dictum est, in ea parte animæ qua memoria continetur, studiorum similitudines diurnorum, aut sæpenumero qualitatibus corpora- C lium affectionum somniorum præliguratur expressio. Sic etenim qui sitit esse se miratur in fontibus, et deliciis gaudet qui cibis indiget, et juvenis ætate vigens imaginum ludificatur illecebris pro similitudine passionis. Novi vero ego per somnium et aliam ænigmatum medentium causam. Nam quidam de necessariis meis captus frenesi, cum nimium gravaretur, quod illi cibus plus quam virtus ejus exegerat esset oblatus, arbitratus est plura intestina stercore plena sibi superponi. Cumque jam prope esset ut fatigatum corpus ejus sudoribus laxaretur, aquam sibi deferre qua perfunderetur jacens cos qui aderant precabatur obnixe, nec destitit, hoc cum clamore deposcens, donec exitus rerum querelarum talium causem absolveret. Nam simul et sudor plurimus ex D sensus aliquos augmenta recipit, et sensualem, quo ejus erupit corpore, et solutus venter intestinorum poadus interpretatus est. Quod igitur obtusa valetudine natura tunc pertulit, corporis inæqualitati compassa est, ut molestiam quidem sentiret, et dicere quidem propter ægritudinem manifeste non posset, sique, sicut datur intelligi, nisi ex incommoditate contingeret, sed naturali sopore mens sospitate gerczetur, somnium profecto ei qui sic erat affectus, existeret, aquam quidem sudorem, fluxum vero intestinorum gravedinem, esca enim gravitatem et pressuram moventis insinuat. Hoc idem vero videtur et plurimis peritis medicinæ, quod scilicet, juxta siunum differentias , somniorum quoque variæ Acies zgrotantibus accidant, alize quidem defectis

scientiam, nihil boc ad præsentem pertinet quæstio- A stomacho, et afiæ cerebri passione vexatis, his etiam qui sebre laborant aliæ, et aliæ qui ex cholera periclitantur et flegmate. Itemque dissimiles his qui plenitudine et inanitate decumbunt. Ex quibus possibile est animadvertere quod illa vis animæ per quam nutrimenta nobis incrementaque contingunt, habeat aliquam intellectualis rei particulam, qua sibi societate consertam, dum qualitas affectionis corporeæ similitudinem quodammodo præferat, juxta passionem quæ obtinet imaginationem congruentem. Itemque multis etiam secundum morum diversitatem somniorum quoque visa formantur. Alia namque sunt viri fortis, alia meticulosi, alia luxuriosi, et alia continentis; aliis largus et aliis avarus imaginibus illuditur: nusquam vero in his intelligentia mentis operatur, sed animæ pars irrationabilior, ut sæpe diximus, has phantasias facit, et quibuscunque vigilans studiis assuescit, horum sibi similitudinem præformat in somnis.

#### CAPUT XV.

Quod unica duntaxat anima sit in corpore humano, triplici potentia constans.

Sed multum a proposito sumus abducti. Demonstrare namque sermo promiserat quod mens non in aliqua parte corporis esset inclusa, sed æqualiter per totum sparsa discurrat, juxta naturæ similitudinem motum subjectæ partis efficiens. Est autem ubi ct ipsa mens naturæ subsequens impetus ministerium quodammodo servitutis impendit. Frequenter enim natura præcedit corporis, et aut occasiones lætitiæ aut causas mœroris insinuat, ita ut ipsa quidem præstet, initium vel cibos appetere, vel quainlibet aliam rem voluptatis implere. Mens autem tales motur carnis excipiens, consilii sui nisibus consideratarum rerum parat effectus. Hæc vero non fit in omnibus, sed in his tantum qui turpiter affecti, dominatum rationis naturæ nutibus subjugant, quique suffragiis ejusdem mentis voluptatibus sensuum servillter obsequentur. A persectioribus autem non ita fleri certum est, apud quos mens præcedit in omnibus, et ratione potius quam passione id quod oportet exsequentur, naturaque vestigia percuntis directa sectatur. Quia vero tres differentias vitalis potentize ratio deprehendit, id est nutrimentalem, quæ propter sic nutritur ut sentiatur, et rationalem, quæ perfecta est et per has omnes extenditur, idcirco notandum est quod una vis tantummodo vitalis, altera vero sensualis, tertia vero præ cæteris etiam rationalis existat. Sed nemo per hæc æstimet tres animas in hominis conformatione propriis circumscriptas esso limitibus, et velut ex pluribus eam credat esse couflatam, cum vera et perfecta una sit anima naturaliter spiritualis atque intelligibilis, quæ per sensus miscetur materiali substantiæ. Omne vero materiale atque corporeum quod in conversione atque mutatione est, siquidem participium capit animatæ potentiæ, motum per incrementa sortitur. Si vero ab effectu vitali recesserit, motum suum corruptions

substantiam, nec intellectualis in nobis potentia propter sensus operatur.

#### CAPUT XVI

Quod proprie hominis anima rationalis et sit et dicatur, et quod anima per totum corpus fusa nusquam certam sedem habeat.

Quod quædam de creaturis hac vi tantummodo nituntur, qua nutriuntur et crescunt, aliæ vero sensuum potentia prævalent, et nec illa sensibilis, nec ista rationalis participantia probantur esse substantiæ, ideireo quis animarum esse multitudinem suspicetur, cum differentiam earum non competenti ratione definiat, quia omne quidquid in rebus est, siquidem perfecte et integre vocatur, proprie constat esse quod dicitur. Si autem non per omnia, quod B appellatur existat, inane nomen ei putatur ascriptum, ut puta quod rerum vim non demonstret, dicimus enim proprie subjecto nomen imponere. Quod si quis ex lapide fabrefactam similitudinem veri panis ostentet, cui et forma quidem ipsa sit, et magnitudo ejus videatur æqualis, nec non et eamdem coloris similitudinem præferat, ita ut multis indiciis verus putetur, desit autem illi quod cibus possit existere, idcirco jam lapidem proprie vel naturaliter, non nisi abusive panis appellationem dicimus accepisse. Item cætera juxta eamdem rationem quæ non sunt per omnia quod dicuntur, habent ex abusione vocabulum. Sic igitur et anima cum perfectionem in ratione et intellectu prorsus obtineat, omne quidquid lexc non est, æquivoce quidem anima potest esse, non C tamen vere dicitur anima, sed est vitalis quædam efficientia quæ per abusionem anima nuncupatur. Propter quod et irrationabilium naturas tanquam non procul existentes a surculari vel seminali vita, dedit ad usus hominum Deus qui de singulis quibusque justitiam legis suæ affixit, ut hi qui eorum vescuntur carnibus, pro oleribus habeant. Omnes enim carnes manducabitis sicut olera feni. Parum namque plus habere videntur per sensuum vegetationem, quam illa quibus aluntur, et quibus crementa percipiunt, quæ res instruat amatores carnium, non multis sensibilibus animum suum nectere, sed magis spiritalibus privilegiis occupari, quod in his vere animæ conspiciantur effectus. Nam in rebus carnalibus irrationabiles nobis sunt compares et æquales. Sed in aliud D imago et proprie imago dicitur. Si vere ab ejus imitanescio quomodo consequentia sermonis inflexa est: non enim hoc erat in contemplatione propositum, ut quid esset excellentius in homine, utrum mentis operatio aut substantia materialis, inquireret, sed quod in aliqua parte corum quæ in nobis sunt mens esset innexa, æqualiter autem in omnibus et per omnia sese diffundat, et nec extrinsecus contineat. nec contineatur intrinsecus. Hæc enim forma in cadis aut in situlis aliisque similibus vasis atque corporibus, que se sua capacitate continent proprie pervidetur: communio vero mentis ad corpus inessabilem quamdam et incomprehensibilem copulam habere cognoscitur, nec interius existens, quia res incorporea nequit corpore contineri, nec exterius circumfusa

testabitur. Igitur nec sensus propter materialem A vel ambiens, sed invisibili quodammodo et inexplorata ratione naturæ conjuncta atque cennexa, in ipsa, et circa ipsam prorsus inspicitur eo (ut dixi) modo, quo nec intelligi potest omnino nec dici, nisi quod juxta proprium ordinem eadem valente natura mens quoque suos effectus exerceat. Si autem delicto quodam natura nutaverit, etiam motus mentis titubare necesse est.

# CAPUT XVII.

Enarratio divini sermonis quo dicitur, Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, in quo perquiritur quæ- sit ratio, et in quo simile sit beatæ et impassibili nuturæ hoc passibile nostrum et mortule, et quemadmodum in imagine masculus approbetur et semina, cum in primæra forma minime exstare videantur.

Sed assumamus iterum diving vocis oraculum: l'aciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, quam parva atque indigna nonnulli externorum de magnificentia hominis suspicati sunt, qui eum collatione mundi hujus extollere putaverunt. Dixerunt enim parvum nundum esse hominem, de iosis exstantem universalibus elementis. Sed enim qui tanta jactantia nominis hujuscemodi humanæ substantiæ contulerunt, sai prorsus obliti sunt, dum ex proprietatibus muris et culicis præconia hominis inepta finxerunt. Nam et illis ex quatuor elementis natura compacta est, et circa omnes animantes horum elementorum plus minuave quedam portio cernitur, sine qua subsistere ea quæ utuntur sensibus omnino non poterunt. Quid igitur amplum, si ad mundi figuram vel similitudinem putetur homo præferri, cœli quod transit, terræ vero quæ mutatur, et omnium quæ in his continentur continentium transitu, pari conditione labentium? Sed in quo sit juxta ecclesiasticam rationem hominis magnitudo, non in eo quod ad similitudinem mundi est conditus, sed ad imaginem factus est Createris. Fortassis enim suce sit imaginis ratio quæras, quomodo incorporeo corporale sit simile, quod temporale est sempiterno, et incommutabili id quod continuis motibus immentatur. impassibili etiam et incorruptibili quod passioni et corruptioni subjectum est, et ei qui sine malitia est ulla id quod semper in malitia et defectione versatur. Multum namque distat inter primaryam formam, et eam quæ ad similitudinem ejus facta est. Image quippe, si servet principalis formæ similitudinem, vere tione discedat, aliud quiddam esse monstratur. Quomodo ergo mortalis homo purissimæ illius et immortalis naturæ semperque subsistentis imago esse probabitur? De his itaque solam veram rationem inca veritas evidenter aguoscit. Nos autem, quantum canere possemus, quibusdam conjecturis atque conjectationibus veritatem ipsam sedulo investigantes, hoc arbitramer esse quod quæritur, de quo nos nec divina fallit oratio; quæ ad imaginem Dei factum hominem retulit, nechnmanæ naturæ deflenda miseria est, quia beatæ illim et impassibilis vitæ similitudinem gerit. Nocesse est antem e duobus alterum confiteri, ut si quis comperet Dec quod nostrum est, aut passibilem divinam aut impassibilem humanam putet esse substantiam, velut utrisque cernatur. Si vero neque Divinitas in passione est, neque nostra passionibus probantur excepta, putas quæ altera relinquitur ratio secundum quam divinam vocem veracem esse dicamus, quæ imaginem Dei hominem esse testata est? Igitur eamdem scripturam sumamus universam, si quomodo per eam nobis aliqua declaratio ad id quod quæritur elucescat. Posteaquam dixit : Faciamus hominem, et ad quam rem factus est indicavit, inferens quod fecit Deus ad imaginem, ad imaginem Dei secit eum, masculum et seminam secit eos. Jain vero in superioribus dictum est quod ad destructionem impietatis hæreticæ sententia ista processerit, qua competenter instruinur, quod fecerit hominem unigenitus Deus ad imaginem Dei, ut nulla ratione divinitatem Patris B et Filii discernere moliamur, cum æqualiter divina Scriptura Deum utrumque fatcatur, et eum qui fecit hominem, et eum ad cujus imaginem factus est. Sed de his nunc omittatur assertio. Vertamur autem ad propositam quæstionem, quomodo divina quidem natura beata sit, et eam quæ similis ei est miseram Scriptura commemoret. Igitur verba ipsa diligentius exploremus, et inveniemus aliud quiddam esse quod ad imaginem Dei factum est, aliud vero quod nunc in miseria pervidetur. Fecit, inquit, Deus hominem; ad imaginem Dei fecit illum; finita est ejus qui factus est ad imaginem Dei conditio. Deinde adjungitur velut de eadem conditione sermo, cum dicitur : Masculum et seminam secit eos. Cunctis autem reor esse notissimum, quod idipsum ab illa primæva forma intelli- C gitur alienum. In Christo namque Jesu, sicut dicit Apostolus, neque masculus, neque semina, sed quia per hæc divisit hominem sermo divinus, duplex quædam probatur naturæ nostræ formatio, et ea quæ divinam refert similitudinem, et ea quæ ab ista differre monstratur. Aliquid enim tale contestatio relationis insinuat, primum quidem dicens, quia fecit Deus kominem; ad imaginem Dei secit eum. Itemque subjiciens, quia masculum et seminam secit eos. Hoc autem in his quæ de Deo sentiuntur probatur extraneum, sed arbitror ego per hæc quæ a Scriptura sancta dicuntur magnum atque sublime dogma declarare, quod tale esse pervideo: duabus rebus secuodum summitates ab invicem separatis mediam humareamque et irrationabilem brutamque naturam. Nam utriusque rei ratio in hominis conformatione conspicitur : divina quidem, hoc quod rationalis et intellectualis est, quod etiam masculi ac feminæ differentiam refugit; irrationalis, hoc quod corpoream constitutionem in masculum divisam gestat et feminam (in his enim utrisque versantur universa quibus continetur humana substantia); sed prælatum esse id quod in nobis intellectuale est ei rei que humana propagationi servire videmus, ordine ipso conditionis exsequente didicimus. Ad effectum quippe generationis quædam est hominis cum irrationabilibus innata conjunctio. Primum igitur ait quia fecit Deus hominem, ad imaginem Dei secit eum: ostendit per

æquitatibus istis substantiæ similitudo rationis in A hoc id quod supra diximus Apostolum definisse, quia in Christo Jesu neque masculus neque semina. Deinde intulit quod humanæ naturæ proprietates exprimeret, masculum et fenunam fecit eos. Nec me quispiam culpet quod propositæ rationis intelligentiam videar ex alto deducere; Dous enim naturaliter existens quidquid boni cogitatione complectimur, imo potius omni bono quod aut intelligi potest aut comprehendi præstantior, non ob aliam causam creavit hominem nisi quia bonus est. Talis ergo cum sit, et propterea naturæ formatioris exstiterit creator, nequaquam imperfectam virtutem suce bonitatis ostendit, ut aliquid ex his quæ ei suppetunt daret, aliquid vero invidia cogente subtraheret, sed perfectæ bonitatis species in eo est, ut hominem qui non erat in generationem produceret, bonorumque participem faceret. Quia vero bonorum ipsorum multa probatur esse congestio, quæ non possit numero facile comprehendi, idcirco generali quadam voce universa simul Scriptura complectens significare curavit, cum ad imaginem Dei sactum hominem retulit. Æquale enim est hoc, ac si diceret, humanam naturam omnis boni factam esse participem: si enim bonitatis est plenitudo divinitas, et hujus homo imago est, profecto et in plenitudine sit omnis boni hæc imago, juxta primævam formam similitudinem possidet. Est igitur in nobis totius boni conditio, totinsque virtutis et sapientiæ, et quidquid illud est quod optimum possit intelligi, præ omnibus vero quod ab onni necessitate liberi sumus, nec subjugati quadam naturali potentia, sed arbitrio proprio ad consilium quod placuerit inclinamus; virtus enim spontanea quædam res est, et nullius subjecta dominio. Quod autem quadam necessitate coactum est, virtus esse jam non potest. Cum ergo pene in omnibus primævæ formæ pulchritudinem formamque imago demonstret, nisi in aliquo differat, jam non erit similitudo, sed ipsum atque æquale illi per omnia demonstrabitur. quod in omnibus immutabile comprobatur. In quo ergo Divinitatis et similitudinis ejus distantiani pervidenius? In boc procul dubio, quod Divinitas increata est, hæc autem creationi subsistit, quæ proprietatis differentia rursus aliarum proprietatum consequentiam protulit. Occurrit enim cunctis indubitata professio, quod increata natura incommutabinam esse substantiam, inter divinam scilicet incorpo. D lis sit et semper eodem modo permaneat, creatura vero non possit sine mutatione persistere. Ipse denique ex nihilo ad existentiam transitus, motus quidam erat atque conversio, cum non existens ad essentiam divino consilio transmutatur. Et sicut impressam in ære tiguram sanctum Evangelium Cæsaris appellat imaginem, per quod addiscimus quod juxta figuram quidem similitudo Cæsaris, in subjecto autem differentia ejus appareat, ita et in prædictis ratione pro figuris sunt ea quæ in contemplatione divinæ naturæ humanæque cernuntur; corum quibus eadem similitudo est, in subjecto prorsus differentiam reperimus, quam intuitu mentis increata natura creataque conspicionus. Quoniam igitur Divinitas ipsa semper est, homo vero per creationem factus

ex mutatione coepit existere, cognationemque quam- A opinor absolutionem quæstionis quæ ab æmulis dam videtur habere cum natura vertibili : idcirco qui novit omnia antequam fiant, sicut propheta promiserat, providens atque prospiciers virtute præscientite suce in que declinaret juxta spontaneam voluntatem bumani motus arbitrii, id quod futurum erat inspexit, tribuens imagini differentiam maris et feminæ, quæ jam non ad divinam formam principalemque respiceret, sed, uti dictum est, irrationabili naturæ propinquare videretur. Causam vero tanti hujus artificis soli quidem illi intelligunt, qui veritatem propriis oculis intuentur, et verbi ministri sunt; nos autem, sicut est possibile, conjecturis quibusdam atque indiciis veritatis vestigia prosequentes, quod incidit animo, non enuntiativo modo proferimus, sed exercitii loco devotis auditoribus intimamus. Quid B ter introductum. Mansisset autem in illis duobus est ergo quod de his excogitare potuinus? Dicens Scriptura divina, quia fecit Deus hominem, indefinita significantia omne hominum genus ostendit. Non enim nunc Adam in conditione nominatus est, sicut et in consequentibus declarat historia: sed nomen homini creato, non cuilibet homini generale est. Hinc ergo ex hac generali naturæ appellatione, tale quid excogitare compellimur, quod divina virtus atque præscientia omnem humanam naturam in prima conditione complexa esse videatur. Oportet enim Deo nihil indefinitum in his quæ ab eo creata sunt æstimare, sed singulis eorum quæ sunt esse modum certissimum Creatoris sapientia terminatum. Sicut enim quilibet hic homo quantitate corporis terminatur, modusque substantiæ ejus est qualitas, C angelis sunt, et sunt filii Dei, cum sint filii Dei reque simul cum superficie corporis explicatur, sic arbitror velut in uno quodam corpore, totam plenitudinem humanitatis ab universitatis auctore præscientiæ virtute complexam : et hoc Scripturam insinuare, cum dicit : Et fecit Deus hominem ; ad imaginem Dei secit illum. Non enim imago hæe in parte naturæ est, nec in uno aliquo qui in singularitate propria cernitur ista gratia terminatur, sed in omne genus æqualiter bæc talis et tanta potentia virtutis excurrit. Hujus autem rei signum est, quod mens æqualiter omnibus inserta est : universis autem eogitandi et recogitandi constat inesse rationem, extera omnia quibus divina: naturæ similitudo declaratur, in eo quod ad imaginem Dei factus agnoseitur. Sive enim ille qui prima mundi est conditione formatus, sive hie qui post consummationem totius mundi futurus est, æqualiter in se divinam præferre probatur imaginem. Idcirco unus homo universitas appellata est, quia divinæ potentiæ nec præteritum bliquid nec futurum, sed et quod exspectatur, veluti si præsto sit, virtute qua continct intuetur. Omnis itaque natura a primis usque ad novissimos transcurrens, una quædam est imago substantiæ: differentia vero in masculo et femina deinceps ob hanc, ut arbitror, causam in conformatione peracta est.

### CAPUT XVIII.

Quid oporteat respondere eis qui ambigentes inquirunt un peccatum procreatio filiorum sit.

Melius autem priusquam propositio ventiletur,

nostris profertur inquirere. Dicunt enim ante peccatum nec partum fuisse, nec gemitum, nec appetitum qui propagationi prolis obsequitur : pulsis autem de paradiso post delictum, et muliere parturitionis damnata supplicio, tunc Adam convenisse ut suam conjugem jure cognoscerei, et sic effectum esse procreationis exordium. Si ergo nuptiæ in paradiso non erant, neque gemitus ibidem, neque partus, necesse esse aiunt ex consequentibus æstimare, quod nequaquam multiplicarentur homines, nisi ad mortalitatem hanc immortalitas recidisset, et naturam nuptiis sua conventione servarent, pro defunctis eos qui nascuntur ex eis continua successione restituens, ita ut videatur peccatum modo quodam bominum utiligenus humanum primitus formatis, cum ad successionem nullo mortis metu natura moveretur. Sed in his iterum vera quidem ratio, quæcunque illa est, solis est nota qui juxta Paulum selicis paradisi verbis ineffabilibus probantur instructi; nostra vero talis esse monstratur assertio. Resistentibus quondam Sadducæis veritati resurrectionis, et illam multinubam mulierem quæ septem fratres habuit, in sui pravi dogmatis confirmationem proferentibus, ac deinceps cujus eorum post resurreationem foret uxor sciscitantibus, Dominus respondit non solum Sadducæos informans, sed omnibus futuræ post resurrectionem vitæ sacramenta patefaciens: In resurrectione, inquit, neque nubent, neque ducent uxores; neque enim ultra mori poterunt, æquales enim surrectionis. Gratia vero resurrectionis nihil nobis aliud pollicetur quam ut antiquum in statum ex nostris lapsibus innovemur. Quidam namque regressus ad pristinam vitam, gratia quam præstolamur, existit, quæ pulsum de paradiso hominem illuc iterum feliciter introducit. Si igitur reparatorum conversatio familiaritate ac numero sociabitur angelorum, clarum est quod homo ante ruinam quidam angelus habebatur. Idcirco et cum priorem statum vita nostra receperit, angelis indubitanter æquabitur. Sed quamvis, ut dictum est, inter illos nuptin nullæ sint, tamen in infinitis millibus exercitus angelorum sunt, ita Daniele propheta in suis visionibus intimante. Ergo juxta eumdem modum si peccati nullus excessus ab illa nos angelica dignitate distraheret, nec nobis utique ad multiplicationens generis nuptiæ necessariæ probarentur. Sed quicunque ille nature motus est, quo angeli multiplicantur, perkctissimus quidem, licet conjecturis humanis excegitari nequeat. Verumtamen qui profecto existat hic modus, et in his qui paulo minus quam angeli bene. 🥌 rati sunt, effectum suæ operationis ostenderit, usque ad prædestinatum numerum genus humanum Creatoris voluntate multiplicans. Si vero quispiam nos forte coarctet, inquirens modum ipsum que potuistent animæ fieri, si homo nuptiarum opera non quæsisset, ' interrogemus et nos, qui modus sit institutionis angelicæ, quomodo in infinitis millibus et in una subsistere probentur essentia, in multo n'mirum un

mero constituti. Hoc quippe competentius responde- A est, ad hominis translata conservationem, passionum mus ci qui proponit, quomodo possit sine nuptiis homo persistere, dicentes, eo modo quo angeli sine nuptiis esse noscuntur. Nam quod similis eis ante transgressionem suerit homo, rursus ejusdem similitudinem reformatio manifestat. His igitur hoc modo patefactis, ad propositam quæstionem recurrat oratio, cum si post conditionem imaginis, differentiam maris et feminæ Deus suo dignatus sit excogitare firmamento. Ad hoc enim utilem fateor esse superiorein hanc inspectionem quæ a nobis exprompta est. Nam qui cuncta ut essent produxit, totumque hominem sua dispositione ad divinam formavit imaginem. nequaquam parvis ac modicis adjectionibus pertulit animarum numerum in sua plenitudine minus videri perfectum. Sed simul universam plenitudinem hu- B ut interdum unum caput biforme constituant, sic manæ naturæ effectu præscientiæ contulit, quam etiam sublimissimo atque angelorum non dissimili fine condecorans, quia scivit omnipotente providentia quod non recte moveretur humanæ voluntatis arbitrium, et propter hoc ab illa angelica conversatione recederet, ne per hoc humanarum muliitudo minueretur animarum, cadens ab eo modo quo multiplicati sunt angeli, propterea naturæ nostræ congruam et dignam his qui in peccato laberentur multiplicationis providentiam format, pro angelica sublimitate, jumentorum atque irrationabilium modum, quo exisse sibi succedunt, inserens humanæ substantie. Hinc mihi videtur et magnus ille David compatiens humanæ miseriæ talibus verbis ejus deslere naturam. qu'id homo cum in honore esset, non intellexit, ho-C norem dicens quod sanctis angelis consimilis fuerat: proplerea comparatus est jumentis insipientibus et similis sactus est illis. Vere namque jumento similis factus est, qui hanc animalem generationem in sua natura suscepit, propter conversionis casum qui ei ex conformatione materiæ contigit.

## CAPUT XIX.

Quod passiones in nobis irrationabiles ex cognatione ipsius naturæ probentur habere occasiones.

Arbitror enim ex hoc initio, etiam vitia universa veluti e sonte quodam manantia scatere in hominis conversatione miseranda. Ilac autem præsens assertio argumentatione firmatur, quod passionum quædam cognatio nobis et irrationabilibus æqualis appareat. Non enim fas est humanæ naturæ (juxta hoc quod n ad divinam speciem formata est) initia passibilis affectionis ascribi : sed quia irrationabilium animantiem in hunc mundum vita præcessit, et ob prædictas causas homo quoque ex cadem formatione aliquid habuit juxta generandi decorationem, idcirco particeps etiam reliquorum quæ in natura conspiciuntar effectus est. Nec enim juxta furorem homo Deo simflis est, neque per passibilem voluptatem supereminens illa figuratur natura; metus quoque et audacia, appetentia plurium atque diminutionis edium, horumque similia, ab ea figura qua Divinitas exprimitur procul existunt. Hæc igitur humana substantia de rationabili parte contraxit. Ea namque enibus brutorum vita ad conscrvationem sui munita

initia facta sunt. Furore namque conservantur bestix. quæ carne vescuntur; quæcunque vero lasciva sunt, genus suum propagatione multiplicant : fuga custodit invalidum, et metus eum tuetur qui facilius a fortioribus capitur; corpulentum quoque servat edacitas; et si contigerit non assequi quod voluptas inquirit. fit irrationabilis mœroris occasio. Hæcautem omnia, et si qua sunt talia, ex animali brutaque institutione generationi hominum accessisse non dubium est. Sed mihi concedatur ut juxta quamdam fictionem rei mirabilis humanam formam sermone describam. Sicut enim videmus de rebus sictis sculptilia sieri simulacra quæ intuentium animos ad stuporem vertunt, hi qui hujus esse probantur artis exculpunt ita hominis duplex ac contraria similitudo quædam videtur existere, mente quidem qua Deo dignus est ad divinam formatus pulchritudinem, passionibus autem quarum pulsatur impetu ad bruta animalia quadam proprietate conjunctus: frequenter autem motus pene brutus efficitur, quoties ad motus irrationabiles penitus inclinatur, obscurans id quod est in se melius, deterioris affectu. Mox enim ut quis ad passionis tabem efficaciam mentis inflexerit, eique sua consilia servire compulerit, tunc quædam depravatio bonæ formationis ostenditur, et ita natura omnis in malitiam commutatur, cum jam ratio penitus excolat principia passionum, et in augmentum nequitiæ vitiorum causas ipsas cogitationes multiplicet. Cooperationem namque suam mens passionibus exhibens, mu'tifidam densamque malorum copiam procreavit. Sic libido voluptatis exordium quidem de similitudine naturæ irrationabilis habuit, sed in excessibus hominum vehementer accrevit, tantas differentias procreatorum quæ veniunt ex ipsa voluntate progenerans, quantas in irrationabilibus invenire non possis. Sic commotio furoris irrationabilis quidem rei cognata est, crescit vero cogitationis accessu. Hinc enim memoria malitiæ, hinc invidiæ, hinc mendacium, insidiæ quoque ac simulationes binc esse monstrantur. Hæc autem omnia ex iniquæ mentis cultura proveniunt. Nam si passionis impetus nullo cogitationis extollatur adminiculo, cito lassescit, furorque vehemens invalidus approbatur, moxque ut fuerit exortus exstinguitur. Sic avida porcorum edacitas occasiones avaritize przestitit, sic assultatio equi exordium superbiæ facta est, et omnia qua sunt irrationabilium probamenta causarum, per malæ mentis usum rationabilium initia sunt effecta mortalium. Sicut econtrario cum hos impetus cogitatio refrenat et cohibet, in speciem virtutis protinus transferuntur. Nam ex surore quidem fortitudo descendit, ex pavore cautela; metus autem subjectionem generat, et odium aversionem malignitatis instigat; dilectionis etiam virtus desiderium veri boni conciliat; exaltatio quoque mores a passionibus eruit, et liberam prudentiam a turpitudinis servitute conservat. Collaudat autem hujus subtilitatis speciem et beatus Arostolus, cum sæpenumero nobis imperat vt ea

nis motus talis qui mentem in alta sustollat, ad pulchritudinem divinæ conformetur imaginis. Sed quia gravis quædam est et deorsum vergens qualitas delictorum, meliorique parte valet, magis autem pondere na uræ irrationabilis animæ principale deprimitur, quoniam grave hoc atque terrenum sublimitate mentis elevatur, ideirco plerumque contingit ut niunera divina ignoret nostra miseria, pulcherrima imagini fœdissimam faciem passionis obducens. Ideoque digni sunt qui ista cernentes, non facile divinam formam talibus inesse consentiunt, sed per eos qui rectæ vitæ conversatione resplendent, divinam in hominibus imaginem contueri. Nam si vitiosus quisque vel carpi deditus non sinit de homine credi quod sit divina pulchritudine decoratus, sed ille qui B veatur? Non enim prorsus habetur incertum apud in virtute perfectus est, et ab omni contagione purissimus, eam sirmet opinionem, que de hominis parte meliore subsistat, ut (melius enim probatur exemplo quod dicitur) aliquem decorem naturæ contactu malignitatis imminuit, ille vel maxime qui in peccatis probatur esse notissimus, ut fuit Jechonias, vel quispiam alius qui in nequitia clarus esse memoratur. Sed in Mose ejusque similibus imaginis pulchritudo perfecta conspicitur. In quibus itaque decor nulla obscuritate fædatur, in his evidens eorum quæ dicuntur sides elucet, eo quod homo divinæ bonitatis imitator existat. Sed forsitan aliquis erubescit quod sumentes cibum irrationabilis vitæ nos similitudo constringat, et idcirco indignum putat hominem, qui ad imaginem Dei factus est : sed hujus quoque () functionis speretur immunitas naturæ nostræ in illa vita quæ futura est, quandoque tribuenda. Non est eniin, sicut ait Apostolus : Regnum Dei esca et potas, nec in solo pane hominem vivere testatus est Dominus, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei, neceon et resurrectionis gloriam, cum vitam nostram coæquandam angelis approhet. Apud angelos autem cibus non est. Idonea prorsus fides est hanc homini functionem fore liberam, qui ad similitudinem factus est angelorum.

CAPUT XX

Mystica interpretatio ejus quod de omni ligno quod in paradiso erat homo edere permittebatur.

Sed forte non in eamdem iterum vitæ speciem reviverenus. Verum ego sanctani Scripturam audiens, D. Quae suerit in parudiso vita, et quale sit illud lignum quod interdictum est. non cibum corporeum novi, nec solum quæ ex carne est lætitiam. Sed et aliam escam prorsus agnosco, quæ similitudinem quamdam proportionis escæ bujus corporis gerat, cujus etiam voluptas atque suavitas ad animum solummodo transeat. Unde et Sapientia esurientes cohortatur et dicit : Edite de meis panibus : et beatos asserit Dominus cos qui hujuscemodi cibos esuriunt. Et si quis, ait, sitit, reniat ad me, et bibat. Magnus quoque Isaias : Bibite, inquit, lætitiam, præcipiens his qui ejus audire magnificentiam possent. Est autem quædam etiam prophetica comminatio in ros qui tali ultione digni sunt, ut tanquam fame puniantur. Fames autem non indigentia panis aut aque, sed verbi defectus est. Non fames, inquit, panis,

quæ sursum sont sapiamus. Et ita reperies quod om- A neque sitis aquæ, sed audiendi verbum Dei; plantationis ergo illius quæ in Edom a Deo facta est. Voluptas autem (quam interpretatur Edom) dignum quemdam fructum nos excogitare compellit, ex quo indubitanter alebatur humana substantia, nec hanc profecto voluptatem quæ transit ac defluit in paradisi conversatione sentire convenit. Ab omni liquo, inquit, quod est in paradiso comedes. Quis dabit ei quod salubriter esurit lignum illud quod est in paradiso, quod omne bonum prorsus amplectitur, cui nomen est omne cujus participationem lex homini tribuit? Generali namque et supereminenti verbo omnis hæc bonorum species sibi cognita est, totumque boc unum est; quis autem me ab illius ligni gustu permixti, si alque in utramque partem vergentis amoeos quos gratia contemplationis illustrat, quid sit omne lignum cujus fructus vita est, et iterum quid sit hoc promiscuum atque confusum cujus contactu mors gignitur. Qui enim omnem jucunditatem copiosa largitate concessit, profecto quadam ratione atque providentia hominem a communium perceptione prohibuit. Ac mihi videtur oportere non magnificentissimum David et sapientissimum Salomonem legis hujus desertores assumere. Utrique enim hujus cibi vivam gratiam professi sunt. Id enim, quod vere est. bonum, omne utique bonum est. David quidem dicit: Delectare seu deliciare in Domino. Salomon autem sapientiam ipsam, quæ est Dominus, lignum vitæ cognominat. Ergo idipsum est lignum vitæ quod est lignum omne cujus cibum omnem ei qui secundum Deum creatus est lex divina concessit. Econtrario vero ab hoc ligno lignum secernitur aliud, cujus esca scientiæ boni et mali est, non utrumque seorsum juxta significantiam contrarietatis in parte fructificans, sed quemdam confusum fructum permixtumque proferens adversa qualitate sibi concretum, a cujus perceptione auctor quidem vita nos prohibet. Persuadet autom serpens ut edatur, ut per hoc mortis machinetur ingressum; cum suasione ipsa prævaluit, lethale consilium tribuens, et colore quodam fallaci eumdem fructum voluptatum respergeus, ita ut suavissimus appareret et appetitum gustatus accenderet.

CAPUT XXI.

Ouid igitur illud est quod boni malique scientiam continet, atque per voluptatem sensuum videtur esse gratissimum? putasne conjecturis studio non proced a veritate descisco, scientiæ abutens intelligentia, per hujus contemplationis obtentum. Opinor coim non disciplinam in præsenti hanc scientiam posse sentiri eorum qui exercitatos habent sensus, quamdam vero differentiam Scripturarum consuetudinem divinarum scientiæ atque discretionis invenio. Nan juxta disciplinam bonum a malo discernere, perfectioris esse habitus dicit Apostolus, corum qui exercitatos habent sensus. Idcirco etiam ut omnia prebemus edocuit, et spiritualis viri proprium esse dixit, quod possit omnia judicare atque discernere. Scientia

vero non ubique disciplinam atque notitiam secun- A boni et mali scientia lignum illud appellatum esse dum significantiam suam semper insinuat, sed in bonam partem juxta effectum gratiæ dicitur, ut est illud : Novit Dominus qui sunt ejus. Et ad Mosen ait Deus: Novi te præ omnibus, et his quæ culpantur in malis, qui novit omnia testatur et dicit : Nunquam novi ros; ergo lignum illud quod scientiam permixtam confusamque fructificat ex his est quæ nobis interdicuntur a Domino. Contrariis namque qualitatibus fructus ille videtur esse conjunctus, qui etiam assertorem probatur habere serpentem : secundum hanc fortasse rationem quod malum non proponitur nudum atque intectum, ut ipsum per sese juxta naturam suam conspici queat; alioquin inefficax malitia ipsa mansisset nullo boni colorata figmento, per quod is qui decipitur in eius attrahi desiderium possit. B Nunc autem permixta quodammodo mali natura est, in alto quidem perniciem continens, veluti quasdam locans apertas insidias. In ea vero seductione quæ non patet, boni quamdam imagineni præ se fert, bonum namque videtar avaris et cupidis materiæ, id est, auri color, sed radix omnium malorum est avaritia. Quis autem in cœnum teterrimæ ac fædissimæ libidinis rueret, nisi voluptatem bonum quiddam acceptumque reputaret, ad passionis morbum quadam pellectus illecebra? Sic et cætera peccatorum permixtam prorsus habent differentiam, quæ acceptissima primo putantur aspectu, et seductionis suco pro bonis ab inconsideratis et imprudentibus appetuntur. Quia ergo plerique id esse bonum quod sensus ketificat arbitrantur, et quædam est cognatio C nominis, seu veraciter existentis boni, seu quod bonum putatur, et non est, hac de causa concupiscentiam illam quæ ad malum velut ad bonum pertrahit. mali et boni scientiam Scriptura sancta commemorat : dum scientia ista quemdam declaret affectum, nec absolute malum, quia boni superficie coloratum est, nec sincerissime bonum, quia mali in eo delitescit exitium, sed promiscuum, id est, ex utroque perplexum, interdicti ligni fructum esse testatur, cuins gustum dixit ad mortem tangentes attrabere. Pene hoc evidenti et dogmate et voce proclamans, quia quod vere est bonum, simplex et unicum est, a natura omnium alienum; malum vero varium atque fucatum est, quod aliud quidem putetur esse, scientia, id est operationis effectus causa est mortis et corruptionis exordium. Ideoque præmonstrans serpens fructum peccati nequissimum, non sicut sese habet naturæ malum evidenter ostendit (nequaquam quippe homo seduceretur aperta malitia), sed quadam specie quod apparebat illustrans, voluptatemque per sensus insinuans atque inferens gustui, transgressionem mulieri persuasit, sient Scriptura dicit: Et vidit mulier quod bonum esset lignum ad vescondum, gratumque oculis ad videndum, et pulchrum ad contrectandum; et sumpsit de fructu ejus atque comedit. Esca autem illa mater mortis hominibus facta est. Nec est igitur permixta frucțificatio. Manifeste namque sermo patefecit intelligentiam, quemadmodum

videatur. Sicut venenum melle circumlitam, secundum id quod sensus mulcet insparsa dulcedo bonua esse creditur, secundum id autem quod sumentes intercipit atque corrumpit, efficitur omni malo deterius. Ut ergo prævaluerunt adversus hominis vitam venena mortifera, tunc homo, magna res, magnumque vocabulum, divinæque figuratio naturæ, vanitati, sicut dicit propheta, similis factus est. Igitur imago Dei in his quæ optima in nobis intelliguntur proprie cernitur; quæcunque vero in vita nostra miseranda videntur et tristia, divina prorsus similitudine probantur aliena.

#### CAPUT XXII.

Quod resurrectio non tantum ex Scripturarum.prædicatione, quantum ex ipsa rerum necessitate debeat sustineri

Sed non est ita robusta malitia, ut prævaleat divinæ potentiæ, neque melior aut perseverantior naturæ nostræ inconstantia quam sapientia Dei. Non enim possibile est ut mutabile hoc et convertibile tenacius existat et firmius quam ad ipsum quod jugiter permanet, et in bono sine ulla commutatione perdurat. Divinum igitur consilium prorsus incommutabile semper est, mutabilitas autem nostræ substantiæ nec in malo retinet firmitatem. Quod enim semper movetur, siquidem ad bonum tendit ejus accessus propter infinitam rem quam proficiendo consequitur, nunquam terminabitur illius in anteriora pregressio, quia non poterit hujus quem quærit ullum terminum reperire, quo comprehenso motus suus debeat quandoque consistere. Si vero ad contrarium deflectat cjus intentio, ubi nequitiæ peregerit cursum, et ad summum fastigium mali pervenerit, tunc jugis se moventis impetus nullum statum de sua natura reperiens, ubi malitize spatia determinata eucurrerit, necessario motum jam ad optima quæque convertet. Cum enim malitia nullatenus indeterminate promoveatur, sed necessariis finibus includatur, consequenter mali terminus erit boni successio, et ita, sicut dictum est, natura nostra, que semper immota est, quadam regressione boni deinceps iter excurrit, memoria malorum quibus aflecta est, ne rursus ad similia recedat erudita. Iterum ergo cursus noster erit in bonis, propter quod necessariis, ut dixi, finibus natura malitize probetur esse præscripta; et sicht aliud vero ipsa experientia comprobetur, cujus D aiunt hi qui de rebus sublimibus disputant, superioribus mundi partibus universum mundum luce compleri, tenebras autem ex umbra terreni corporis et oppilatione generari; (et hoc quidem juxta figuram corporis in modum sphæræ collecti, et post tergum solis radios coni instar excludentes accedere); solem vero multo quam terra est majoris magnitudinis existentem, undique eam suis in circuitu radiis amhire juxta coni terminum emissiones lumitus amoventem, ita ut si concedatur alicui quadan, rirtute, mensuram illam in quam extenditur umbra transire, erit profecto semper in lumine, nullis occurrentibus tenebris; sic arbitror et de nobis excogitari debere, qued egressi fines malitiæ, ut in summis suerimus reccatorum tenebris collocati, rursus versemur in

uti mensuram umbræ bonorum superexcellentem substantiam. Rursus ergo paradisus, rursus omne illud lignum, quod et bonum vita est, rursus imaginis gratia et dignitas principatus. Nec milri videtur horum quæ nunc ad vitæ necessarios usus a Deo hominibus data sunt, sed quodam rei alterius spes repromittatur, cujus ratio ineffabilis approbetur. Sed consequentia eorum quæ discutimus prosequamur.

# CAPUT XXIII.

Adversus eos qui dicunt: Si bona et optima est resurrectio mortuorum, cur non olini facta est, sed quibusdam temporum circuitionibus sustinetur.

Fortassis enim quis ad dulcedinem tante spei cogitatione succensus, grave onus magnumque putat niat, quæ humanum sensum scientiamque transcendunt, moleste ferens intercapedinem temporis, quæ dilatione sui desiderata distendit. Verum non angustetur sicut parvulus, modicam voluptatis morulam impatienter exspectans. Nam quia ratione et sapientia dispensantur universa, necesse est quacunque fiunt non sine ratione et sapientia contineri. Dicis itaque mihi: Quæ est ista ratio, per quam non datur statim id ad quod desideratur ab hac vita molestissima pervenire, sed certis præfinita temporibus gravis hæc et temporalis conversatio totius consumniationis terminum sustinct, ut tunc humana vita, veluti quibusdam absoluta repagulis, quieta rursum ac libera a.l beatum et impassibilem statum futuræ contemplaquet ratio, de his quæ perquiruntur ipsa evidenter veritas noverit; quod autem nostram subit intelligentiam tale est. Dico etenim sermonem primum rursum assumens quo dixerit Dens: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram : imago quippe Dei perfecta in omni humana natura modum perfectionis est consecuta. Adam vero necdum formatus est, terrena vero conditio juxta quamdam sui nominis expressionem dicitur Adam, ut asserunt qui Hebrææ linguæ periti sunt. Idcirco et Apostolus patria voce, il est, Israelitarum sufficienter instructus, hominem de terra terrenum nominat, velut in Græcum sonum Adæ vocabulum transferens. Factus est igitur ad imaginem homo universalis, si natura Deo simillima, tius, sed omnis naturæ simul plenitudo. Vidit autem quia omnes fines continet, sicut Scriptura commentorat, quia in maau ejus omnes fines terræ; vidit qui · novit omnia antequam flant, divina scientia cuncta complectens, quanta juxta numerum in singulos futura esset humanitas. Et quia pariter quoque vidit figmentum ad malum nisus habere proniores, et quod ab angelica dignitate sponte desluens, communi natura humillime necteretur, ideirco quiddam de irrationalibus imagini suæ permiscuit. Non enim est in illa divina et beatissima natura disferentia maris et feminæ, sed quamdam proprietatem irrationalis, ut dixi, formationis ad hominem transtulit, nequaquam luxta creationem illam sublimissimam multiplica-

lumine post secula nullis comprehensa terminis, vel- A tionem nostræ generationis instituens. ( Non cuitu quando ad imaginem Dei fecit) tunc crescere et multiplicari homines imperavit, sed quando fecit masculi et feminæ disserentiam, tunc ait : Crescite et multiplicamini, et implete terram, quod non est divinæ naturæ, sed irrationabilis proprium, sicut historiæ textus ostendit, quæ primitus hic de irrationalibus a Deo prolata fuisse significat. Quod si prius differentiam masculi fecisset in mobis et feminæ, et per hanc vocem qua dictum est : Crescite, vim multiplicationis homini contulisset, nequaquam generationis hujus indigeremus specie, per quam irrationabilia contemplantur. Quia igitur ante contemplatus est virtute præscientiæ suæ Deus plenitudinem hominum per animalem procreationem ad vitam esse venturam. esse dispendium, quod non ocius ad illa bona perve- B qui cuneta ordine et ratione dispensat, hanc homini generationis speciem necessariam condidit, quæ ad humilitatem naturæ nostræ proclivior foret, quam vidit antequam sieret, qui futura tanquam præsentia contuetur. Idcirco ad creationem hominum mensuram quoque temporis ante disposuit, ut juxta commorationem prædestinatarum in hoc mundo animarum simul et mora temporis tenderetur, et tunc ipsius temporis fluens motus tandem aliquando consisteret, cum jam in eo humanum genus oriri pon posset. Consummata ergo generatione hominum, simul quoque tempus deficiet, et sic restitutio fiet omnium, in qua universali transformatione commutabitur genus humanum, a corruptibili et terreno statu ad impassibilem transiens et æternum, quod mibi videtur et tionis occurrat? Sed ad hec. utrum veritati propin- C sanctus Apostolus ad Corinthios stationem subitam temporis, et econtrario resolutionem rerum prædixisse mobilium, in quibus ait: Ecce mysterium vobis dico: omnes quidem resurgemus, sed non omnes immutabimus, in momento, in icta oculi, in novissima tulia. Cum enim plenitudo, ut arbitror, humanæ naturæ juxta præscitum a Deo modum ad suos venerit terminos, quibus ad incrementum numeri animarum nihil ulterius desit, in momento temporis eorum quæ sunt commutationem fleri docuit, momentum nominans et ictum oculi illius temporis individuum et sine ulla distantia terminum, ita ut nequaquam possibile sit juxta novissimum et supremum quidquam plus celeritatis accedere, propter quod multa pars extremitati relinquetur, qua hanc circumactam commutationem in morte possiet sactus est ab omnipotenti sapientia non pars to- D deat, sed mox ut resurrectionis insonuerit tuba, que tunc excitatura est mortuos, et his qui in vita reperti fuerint juxta similitudinem corum qui de mortuis resurrexerint immutatis, ad incorruptionem pariter venient, ut jam nequaquam deorsum premantur corporeo pondere, nec eos moles terrena delineat, sed sublimiter in aera perferantur. Repiemer enim, inquit Apostolus, in nubibus obviam Domine in aera. Et ita semper cum Domino erimus. Igitut exspectamus tempus illud, quod nunc necessario humanis incrementis extenditur. Nam et Abraham, et qui cum eo patriarchæ sunt habuerunt quides desiderium videre bona Domini, nec quiverunt celestem patriam perquirere, sicut idem dicit apostolus : sed tum adhoc gratia spei sunt constituti, De

pro nobis melius promdente, juxta ejusdem beati A sinem non recipit, constat eum nec initium accepisse. Pauli vocem, ne sine nobis consummarentur. Si igitur illi dilationem hanc a-quanimiter pertulerunt, qui de longe spe sola atque fide cernentes bona Domini et salutantes ea, sicut testatur Apostolus, certam sperandarum rerum jucunditatem in eo tantummodo collocarunt, quod sidelem promissorem confisi sunt, quid nos plures convenit æstimare, quibus forsitan nec ad meliorem spes ex vitæ potest qualitate suppetere? Defecit et præ desiderio prophetæ anima, qui per psalmodiam amoris sui magnitudinem consitetur et dicit : Concupiscit et deficit anima mea in atria Domini, et si eum in extremis projici contingat, id postulat, tanquam majus sit atque præstantius, in illis esse novissimum, quam primum in tabernaculis peccatorum. Verumtamen dilationis erat R patientissimus, beatificans quidem illam conversationem brevemque participationem ejus millibus præsentis temporis anteponens. Melior enim est, inquit, dies una in atriis tu s super millia. Sed tamen necessariam dispensationem eorum quæ geruntur non ægerrime ferebat. Idonea vero res ad beatitudinem constat hominibus, quod bona sperare non desinant; idcirco idem propheta in fine ipsius psalmi ponit et dicit : Domine Deus virtutum , beatus homo qui sperat in te. Non itaque convenit parvam curam eorum quæ ventura sunt angusto pectore retinere. Sed ne potius a promissis excidamus, studium nos oportet impendere. Quemadmodum enim si quis me inexpertu a rudemque præmoneat, quodæstatis tempore fructuum fiat opulenta collectio, et replebuntur C quidem horrea frugibus, mensa vero copia ipsius ubertatis cibis erit referta quamplurimis, vanus profecto videbitur, si adventum tem oris anticipare festinet, qui debet utique primum semina spargere, fructusque sibi diligentia ipsa præparare, velit nolit. Tempus enim sicut prælixum est veniet, quod non similiter excipient hi qui sibi provident abundantiam frugum, et qui omni apparatu vacui hora ipsa fuerint comprehensi: sic et nobis arbitror expedire, cum sit omnibus patefactum prædicatione divina quæ nunc geritur, futurum tempus nostræ commutationis insistere, non tempora discutere quæ ventura sunt, quia non esse nostrum ait Scriptura nosse tempora vel momenta, neque cogitationes aliquas exquirere, cat. Sed si qua credulitas eorum quæ promittuntur in nobis est, debemus, conversationis optimæ studiis inhærentes, futuram gratiæ antiquitatem ipsam venerabilem æquanimiter opperiri.

#### CAPUT XXIV.

Quod qui exordium constitutionis mundi fatetur, necessario ejus etiam de fine concedat.

Si quis autem mundi cursum qui nunc est quadam sese lege moventem conspiciens, per quam spatium labitor temporale, nequaquam dicat mobilium cessationem quæ prædicta est posse contingere, manisestum est hic quod nec in principio sactum a Deo colum terramque fateatur. Qui enim principium motas credit, de fine omnino non ambigit : qui vero

Sed sicut fide aptata esse sæcula intelligimus Verbo Dei, sicut Apostolus ait, ut ex invisibilibus visibilia flerent, eadem fide utemur de Verbo Dei, qui necessariam eorum quæ sunt translationem fore prædixit. Quo autem id liat modo, curiosi est quærere. Nam et ibi perfecta esse quæ videntur, ex invisibilium tide percipimus, inquisitionem incomprehensibilium transeuntes : quinimo cum de multis ignorare nos sermo commoneat, non parvain satisfactionem de rerum credendarum ambiguitate concessit. Liceret enim contentiosis et ibidem quibusdam argumentationibus sidem consequenter evertere, ne de materiali conditione vera esse putetur oratio quam sancta Scriptura pronuntiat, omnia quæ sunt, ex Deo esse confirmans. Quì vero contraria ratione nituntur, coæternam Deo dicunt esse materiam, talibus argumentis suum dogma singentes : Si simplicis Deus naturæ ett, sine materia utique et sine quantitate, et sine mole, ct sine compositione est, cujuslibet figuræ præscriptionis alienus existens. Omnis autem materia in spatiorum distentione perspicitur, comprehensionem sensuum nequaquam prorsus effugiens, quæ in colore ac figura, mole quoque et qualitate et impressione vel duritia, ac reliquis similibus rebus agnoscitur : quorum nihil in natura divina potest penitus inveniri. Quod ergo machinamentum est, ut ex eo quod nulla distantia præscribitur, natura procedat, quæ distantiis continetur? Si enim hæc exinde creduntur existere, certum est quod inhærere illi, et juxta ineffabilem rationem, sic in generationis ordinem pervenisse putanda sunt. Si autem in eo res est materialis, quomodo materialis ipse non est, qui in se materiam continet? Similiter autem, et omnia quibus materialis natura figuratur : si ideo ergo crcditur esse quantitas, quomodo sine quantitate est Deus? Si in eo quod compositum est, quomodo ipre simplex et sine compositione est? Unde eum aut materialem esse necesse est, quia ex ipso subsistere materiam ratiocinatio ipsa compellit. Aut si quisquam hoc refugit, extrinsecus introductam esse materiam ad constitutionem universorum nihilominus æstimabit. Si igitur extraneum erat, aliud præter Dominum fuisse constabit, qui simul intelligatur secundum rationem perennitatis cum ingenito substitisse, ita ut quibus a spe resurrectionis anima debilitata lasses- p duo principia pariter ingenita ratiocinatio colligat, ejus scilicet qui artificiosius operatur, et qui hanc disciplinabilem formam hujus operationis excipiet. Si quis autem veluti necessitate compulsus, supponat sempiternam omnium conditorum materiam, quam tunc Manichæus suorum dogmatum favorem defensionemque reperiet, qui materialem causam juxta ingeniti ingenerationem bonæ naturæ coæquare contendit? Sed nos audientes ex Deo esse omnia, Scriptura dicente retinemus, et qualiter ex Deo sint, quia super intellectum nostrum est, nequaquam curiose perquirimus, divinam naturam creatricem credentes esse cunctorum, cum et quod ratio erat constituit, et constitutum jam in quam voluerit quantitatem mira commutatione perquireret. Consequenter ergo arisitramur ea qua sunt ad illam institutionem quæ nec- A confesso inducit: Si autem doleret, undenam esset dum est, divinæ virtutis voluntate posse subsistere, si et consummationem rerum ad ipsius potentiam referentes, in nullo disciplinæ nostræ rationem propter id quod dicere credimus, assumeremus, quamvis possemus quadam inventione verborum suadere illis qui de materia contentionibus disputant, ne auderent facile disputationi nostræ deinceps obviare.

A confesso inducit: Si autem doleret, undenam esset quod sanaret? Nunc autem non est unum quod sanat, sed multa; minime ergo ex uno elemento constituitur homo. Cæterum ex quibus ipsi conantur proprium quisque communire dogma, his maxime ostenditur quature esse elementa; etenim Thales aquam solam dicens elementum, demonstrare nititur reliqua tria ab hac generari, nam hypostasim ejus terram fieri

#### De natura cœli, quod non sit ex quatuor elementis secundum Aristotelem.

(Caput subsequens ad hunc librum non pertinet, sed e libro de Elementis huc ex argumenti similitudine fortassis irrepsit, quo loco quartum caput est.)

Aristoteles autem quintum inducit corpus, æthereum, inquam, quo i in circuitu fertur, nolens cœlum B ex quatuor elementis generatum esse; in circuitu autem ferri dicit hoc quintum corpus, quod circu!ari circumgyratione moveatur, quod Plato ex igne et terra constare manifeste disserit, ita inquiens : Corporeæ speciei, et visibile et tangibile, quod sit, esse oportet, sine igne autem nihil unquam visibile flet, neque sine solido tangibile, at solidum nequaquam absque terra existit. Proinde ex igne et terra hujus Universi corpus inchoans Deus fecit, duo autem sine tertio bene consistere nequeunt, vinculo enim utrumque coagmentanti opus est: vinculum vero optimum est. quod et se ipsum et quæ colligantur quam maxime unum efficit; hoc autem convenientissime proportionata est perficere, vinculum dicens media duo elementa ex hujusmodi proportione assumpta. At qui C Hebræorum doctrinam colunt, de cœlo et terra evariant, nam hi quidem fere omnes ex nulla præcedente materia genitum esse cœlum et terram dicunt, quia Moses ait : In principio secit Deus cœlum et terram. Apollinarius autem vult ex abysso fecisse Deum cœlum et terram; verum abyssi ut genitæ, Moses de generatione cœli non meminit. In Job autem dictum est quod fecit abyssum; ex hoc igitur censet omnia alia generata esse; non tamen ingenitam vult, sed ante cuncta corpora productam eam esse, et præsumpsise a conditore ad aliorum subsistentiam manifestationem. Unde abyssi Vanc, sed quomodocunque hoc se habeat, nihil refert. Nam et ita omnium Deus conditor estenditur ex non entibus fecisse omnia. Adversus eos vero qui unum solum elementum esse D astrount, terram, ignem, vel aerem, vel aquam, quæ ab Hippocrate dicta sunt sufficient. Si enim duntaxat unum esset, nunquam doleret homo, neque enim esset a quo doleret si unum existeret; quod si doleret, undenam esset quod sanaret? Oportet autem ægrum cum sensu transmutari. Si vero unum solum esset elementum, non existeret utique in quod transinutaretur; non transmutatum autem, sed manens in se ipso, nequaquam doleret, etiamsi sensibile foret; at quod patitur ab aliquo pati necesse est. Si itaque unum modo esset elementum, præter illius qualitatem nulla alia foret a qua pateretur animal; quod si neque transmutari, neque pati quiret, quonam pacto doleret? Ostendens igitur hoc impossibile esse, ex

quod sanaret? Nunc autem non est unum quod sanat. sed multa; minime ergo ex uno elemento constituitur homo. Caterum ex quibus ipsi conantur proprium quisque communire dogma, his maxime ostenditur quatuor esse elementa; etenim Thales aquam solam dicens elementum, demonstrare nititur reliqua tria ab hac generari, nam hypostasim ejus terram lieri quod λεπτομερέστερον est, aerem, quod tenuius autem aere, ignem. Anaximenes vero aerem solum ponens, ostendere quoque tentat alia elementa ex aere produci. Heraclitus item et Hipparchus Ponticus ignem afferentes, iisdem demonstrationibus utuntur. Cum itaque et hi dicant ignem aliorum elementorum esse generativum, et iste similiter aerem, ille vero aquam, maniseste liquet quoniam omnia elementa vicissatim se transmutant, inque se invicem vertuntur, quod. libet horum elementum esse nece-sario consequitur. Quodeunque enim quatuor elementorum absumpseris, et hoc ab alio fieri comperietur.

#### CAPUT XXV.

Adversus eos qui audent asserere coæternam Deo esse materiam.

Non enim juxta eorum quæ per consequentiam reperiuntur materiæ sertur opinio quæ ex intellectuali hanc quoque sine materia existere pronuntiat. Omnem namque materiam quibusdam subsistere qualitatibus invenimus, quibus si privetur, nulla ratione poterit comprehendi. Sed enim unaquæque qualitatis species subjecta ratione dividitur. Ratio autem intellectualis est, nec est ejus corporalis inspectio: ut puta sit in contemplatione nostra propositum animal aliquod, vel lignum, vel quid aliud, quod materiali constitutione subsistit, multa de eodem subjecto cogitationis discretione perpendimus, quorum singula quæ simul inspecta sunt, sine permixtione aliqua ratione et ordine continentur. Alia namque coloris est ratio, et alia ponderis, quantitatis. Item et qualitatis alia, et alia nihilominus tactus; nam mollities et bipedale et reliqua quæ dicta sunt, neque sibi invicem, neque corpori ulla similitudinis ratione consentiunt. Singulis enim propria quædam ratio interpres adjuncta est, nulli earum quæ in subjecto suo cernuntur qualitati communicans. Si igitur intelligibilis quidem color, intelligibilis etiam figura, nec non et quantitas cæteraque hujusmodi proprietatum; horum vero singula si auferas a subjecto, etiam ratio corporis tota dissolvitur : consequens est ut quorum absentiam resolutionis corporis causam esse cognoscimus, horum conventum atque concursum perficere materialem naturam æstimare debeamus. Sicut enim corpus non est color aut figura, aut distantia aut pondus, aut reliqua proprietatum, cuicunque adsunt, ad horum singula, sicut diximus, corpus esse non possunt, sed aliud quid practer corpus juxta suam proprietatem esse monstratur: ita ecoatrario ubicunque memorala concurrunt, substantiam perficiunt corporalem. Etenim si intellectualis borum probatur inspectio, intellectualis autom divina natura est, nihil incongruens ex incorpores natura intelligibili has occasiones ad corporalem generationes

posse subsistere, cum intellectualis quidem natura A esse felicein. Ubi igitur illud regnum, ubi templum. intelligibiles potentias faciat, earum vero conventus in invicem materialem naturam ac generationem consequenter educat. Sed bæc in transcursu discussa sunt. Nobis autem rursus ad fidem ratio tota referenda est, per quam ex non exstantibus omnia substituta esse didicimus, et rursus in alium quemdam transmutanda statum Scripturis venerabilibus edocti, minime dubitamus.

#### CAPUT XXVI.

Quemadmodum quis etiam ab his qui foris sunt adducatur, ut Scripturæ docenti de resurrectione debeat credere.

Sed forte quispiam corpora jam soluta conspiciens, et pro modo suarum virium divinam perpendens rationem, resolutionem impossibilem esse fateatur et stare que moventur, imo et surgere que modo non R moventur, sieri non posse pronuntiet. Sed quicunque est ille primum quidem et maximum de resurrectione veritatis accipiat argumentum, quod prædicator ejus probetur omni fide dignissimus, corum vero quæ dicuntur fides ex his quæ prædicta ac completa sunt suam retinet firmitatem. Quia vero plures nobis diversosque sermones divinæ Scripturæ commendavit auctoritas, facile reor utrum falsa an vera sint ea quæ dicta sunt ex his quæ jam completa sunt explorare, et per illa hoc quoque dogma resurrectionis inspicere. Nam si in aliis rebus falsi sermones et procul a voritate monstrantur, nec hoc extra mendacium esse cognoscitur. Si vero cætera omnia vera, experientia ipsa testante, consequens est per ista verani prædicationem resurrectionis existere. Quapropter c unius vel duorum de his quæ sunt prædicta memoremns, simulque eorum proferamus eventum, quatenus agnoscere possimus utrum veritati oratio nostra respondeat. Quis igitur ignoret qualiter antiquitus floruerit Israeliticus populus, omnibus se propemodum mundi potestatibus efferens, qualia corum regna erant in urbe Hierosolyma, quales muri vel turres, templi quoque quanta magnificentia, ut etiam discipulis Christi viderentur miraculo, ipsumque Dominum precarentur attendere. Sicque erant ex his quæ cernebant stupore admirationis affecti, ut saucti Evangolii declarat historia, dicentes : Qualia opera, qualeague essent ædificationes! Dominus autem futuram loci desertionem et pulchritudinis illius exterminium, mihil eorum quæ videbantur post panlum dicens esse mansurum. Sed et tempore passionis, cum eum mulices sequerentur plangentes at que lamentantes quod damnatus esset iniqua sententia (necdum enim dispensationem corum quæ gerebantur intelligere peterant), consilium præbuit, et pro his quæ circa se ficuant quiescerent, quia lacrymis digna non essent, different autem lamentationes vel planctus in tempus illud quo veras exprimerent, cum civitas eorum premeretur ab obsidentibus, et in hoc angustiarum es calamitatis venirent, ut beatum tunc qui non esset sum eo tempere testarent. In quibus etiam scelus film), qued suos pro fame filies vorarent, pronuntiavit varbis dicens in diebus illis sterilem quæ non pareret

ubi murorum et turrium celsitudo, ubi Israelitarum illa potentia? Nonne illi quidem per omnes fere terras alius alibi videntur esse dispersi, et cum eorum subversione regnum quoque est destructum? Videtur autem mihi hæc et horum similia Dominus non ipsarum rerum gratia ante dixisse, (quid enim lucri auditoribus afferret corum quæ erant eventura cognitio, quæ etsi ante nescirent experientia ipsa cognosce rent?) sed ut per hæc nunc de rebus maximis tides consequenter haberetur. Nam testificatio quæ in istis operibus constat, in illis quoque veritatis esse probatur ostensio. Quemadmodum si quis agricola vim seminum inexperto referens, ab co minime credatur. sufficit ei ad probationem veritatis in uno seminis grano eorum demonstrare potentiam, ut de reliquis ejus sirma probetur assertio; qui enim viderit unum granum, ut puta tritici, aut hordei, aut alicujus cæterorum quæ in medicinæ mensura esse contigerit, posteaquam depositum fuerit terræ visceribus, in spicam surgere, ex hoc uno jam de cæteris dubitare non poterit, ita mibi de mysterio resurrectionis testimonium videtur idoneum ipsa veritas prædicta et completa factorum, seu potius ipsius jam resurrectionis experientia, quam non tam verbis quam rebus instructi percepimus. Nam quoniam magnum aliquid et supra sidem erat de resurrectione miraculum. Dominus ab inferiore signo virtutis incipiens, paulatim fidem nostram ad celsiora quibusdam processibus assuescit. Sicut enim quædam mater competenter parvulum lactans interim labellis ubera teneris immulget, ast ubi producere dentes cœperit, offert ei panem, non, sicut est, durum aut rigidum, ne ibi soliditas exasperet mollitiem gingivarum, sed mandens propriis dentibus mordificat, et viribus parvuli cibum præparat congruentem, deinde juxta profectus ætatis ei qui erat mollioribus assuetus escas præparat fortiores; sic humanam pusillitatem Dominus velut imperfectam infantiam tantis alendo miraculis atque regendo per cam quæ desperata decumbebat ægritudine, ei virtutem resurrectionis informat, quæ res ad consummandum erat quidem miserabilis, sed non talis ut minime sieri posse crederetur. Imperaus enim febri quæ fortiter socrum Simonis exurebat, tantam mali causam sic e vestigio transtulit, ut sine his qui in præsentiarum nimis admirabantur insinuat, f D mora consurgens ministerium posset exhibere præsentibus, quæ sperahatur protinus esse moritura, Post hæc parumper virtutis adjiciens, reguli filium languentem sub professo periculo sanavit. Sic enim narrat evangelica historia: Incipiebat enim mori, patre vociserante ac dicente: Descende, Domine, priusquam moriatur puer; operator item resurrectionis ejus qui credebatur esse moriturus miraculum potentia præstantiore perficiens, ut nec veniret ad locum, sed eminus custoditus vitam puero præcepti virtute transmitteret; deinde nos consequenter erudiens, ad virtutum sublimiora perducit. Nam ad filiam principis sponte perveniens occasiones itineris præstitit, ut et sanitas ejus quæ laborabat profluvio sanguinis vulgaretur, et tanta mora temporis mors prævaleret ægrotanti, sed nune anima separata de corpore, turbatis - A memorata loca acclinabant, exitiale ac periculosum que clamoribus luctuosis his qui casum planctibus efferebant, veluti e somno puellam imperativo sermone resuscitavit ad vitam. Via quadam et consequentia fragilitatem humanam ad majora sustollens, rurs s hæc quoque miracula solita virtute transcendens celsiore potentia, iter facit hominibus quo sidem resurrectionis admitterent. Civitatem quamdam Naim nomine in Judæa esse sacra Scriptura commemorat. In hac fuit viduæ cujusdam unicus filius puer, non puer talis qui computaretur in parvulis, sed ex pueritia in juventutem janı jamque profecerat. Unde et juvenem illum sermo cœlestis appellat, plura paucis insinuans. Lamentatio magna est ipsa relatio: Erat, inquit, ridua mater defuncti. Perspicis pondus calamitatis, quomodo passionem breviter extulit. Quid B minus creditur, manifesti miraculi ostensione proenim est quod dicitur? Quia non erat etiam spes ulla qua posset filios recreare, tantæque levamen orbitatis assumere. Vidua quippe erat, nec habebat alterum quem pro defuncto conspiceret. Nam partus ei exstiterat singularis. Quantum vero hoc malum sit, facile omnes intelligunt, qui naturæ jura cognoscunt. Solum hunc in doloribus noverat, solum suis lactaverat uberibus, solus illustrabat eins convivium, totiusque doloris, solus erat causa lætitiæ, cum luderet aut aliquid ageret, cum institueretur aut ornaretur, cum coævis in processionibus, in palæstris, in conventibus jungeretur, omne quidquid matris oculis dulce pretiosumque suberat, solus unicus offerebat. Jamque nuptiale tempus advenerat, stirps videbatur generis, ramusculus successionis, baculus senectutis et ætatis C ita et nunc mortem veluti somnum quemdam imperio incrementum. Erat et altera lamentationis occasio. Qui enim juvenem retulit florem simul qui marcuerat indicavit, cujus adhuc vultus lanugine vestiretur, et genarum decor grato fulgore nitesceret. Quid igitur super ejus obitu mater pertulit, quanto viscera ejus igne perusta sunt? Quam copiosissimas et amarissimas super eum lacrymas fudit? Tabescens quodammodo et cadaver ejus amplectens, ne properaretur sepultura ejus, tantoque casu satiari desiderans, diu longas in fletu voces emittere cupiebat, ita ut omnes audientes moveret ad luctum. Nec hoc prætermisit enim sancta relatio. Videns, inquit, eam Dominus, misericordia motus est, et accedens tetigit loculum; qui autem portabant steterunt; et dixit desuncto : Adolescens, tibi dico, Surge, et protinus eum viventem D cationem suam etiam propria morte confirmans. Vimatri instituit, nunc non in parva mora atque distantia, quamvis nondum sepulti, tamen sepulturæ vicini, vita Domino resurrectio mortui, equidem miraculum majus, sed æquale prorsus imperium. Adhuc autem magnificentius promuntur signa virtutum, ut magis ac magis propinquetur illi rei qua videtur de mortuorum resurrectione dubitari. Infirmatur quis de familiaribus Christi nomine Lazarus, quem Dominus quamvis amicum idcirco distulit visitare, et ab ægrotante procul abfuit, ut, absente vita, mors aditum reperiret, et per instrmitatem quod suum erat esticeret. Indicat discipulis quid in Galilæa contigerat Lazaro, et quod illuc sibi properandum esset, ut eum suscitaret a mortuis. Illi vero propter Judgorum sævitiam

putantes rursus in Judxam pergere, et inter homicidas impiosque versari, et ideo remorantes atque di!ferentes, ne ibidem reverterentur tempora protrahebant. Obtinuit imperium Domini, eoque proficiscente discipuli subsequantur, ut in Bethania primitias universalis quodanimodo resurrectionis inspicerent. Quartus erat jam sepulto dies, cunctaque videbantur erga busta persoluta; constabat corpus in monumento depositum, et, quod erat consequens, jam timore distentum corruptionis interitu solvebatur. Sanies enim in terram ipsa necessitate defluebat, fugien:la procul dubio res, cogente natura, id quod resolutum fuerat fetor teterrimus exhalabat. Hoc autem factum e-t ut generalis resurrectionis opus, quod ab infidilibus baretur. Non enim quis elevatur ex ægritudine, nec in extremis locatus retinetur in vita, nec parvula nuper mortua suscitata, nec monumento proximus juvenis suum feretrum descrit, sed vir primatus putre cens atque diffinens, ita ut nec sororibus ejus esset tolerabile ut Dominus propinquaret monumento, propter insitam inolestiam janı resoluto cadavere: una tamen voce vivilicatus, sidem facit prædicatori, que spem resurrectionis affirmat. Hoc est quod de universis in commune credamus, quod in partibus experientia ipsa didicimus. Sicut enim universali resurrectione dicit Apostolus ipsum Dominum de cœlo descendere in jussu et in voce archangeli et intuba Dei, ut ad incorruptibilitatem mortuos excitet, dominicæ vocis, is qui erat in monumento discutiens, et corruptionem quæ de morte provenerat a se longe secludens, integer atque perfectus exilit de sepulcro, nec ipsis vinculis quibus erat astrictus ad gradiendum omnino prohibitus. Parva hæc æstimas ad faciendam fidem quod resurrectionem fore credimus mortuorum? An quæris et ex aliis hanc tibi firmari deberi sententiam? Non mihi videtur frustra his qui crant Capharnaum veluti ex persona corum dixisse Dominum: Utique dicitis mihi hunc parubulam: Medice, cura teipsum. Oportebat enim, ut quod in aliorum corporibus fecerat resurrectionis miraculum, innotescens in se ipso juxta id quod homo esse dignatus est, approbaret, multis sperum modis præ idisti puellam nuper vivere desinentem, juvenem quoque propinquantem sepulcro, nec non et Lazarum pene resolutum, omnes æqualiter ad vitam una jussione vocati sunt; quæris et eos qui ad mortem per sanguinem et vulnera pervenerunt, ne quis forsitan in hoc defectus sit, quominus gratia cuncta vivili antis appareat. Cerne clavis Domini manus esse transfixas, cerne latus cuspide perforatum, circumfer nigitos tuos per aperturas clavorum, mitte manum in vulnus quod ex lancea constat effectum; conjicis forte quantum ad interiora cuspidis acumen penetrare potuerit ex latitudine cicatricis ejus; libet metiaris ingressum, plaga etenim ipsa impulsu virilis maam effecta, quantum in altum descenderit, ostendit evideuter. Si igitur sic affectus resurrexit a mortuis, A opportune illud Apostoli proferimus: Quomodo quidam dicunt in vobis quia resurrectio mortuorum non est? Quia igitur pronuntiatio omnis Domini vera monstratur ipsa testificatione factorum, id enim non tantum verbo didicimus, sed opere ipso manifestam promissionis ejus spem per eos qui jam ad vitam de resurrectione venerunt nos accepisse gloriamur, quæ jam incredulis ulla remanebit occasio? Nonne renuntiantes his qui per philosophiam et inanem fallaciam despicere simplicitatem fidei moliuntur, purissimam confessionem spei nostræ retinebimus in parvo, dicentes ad prophetæ modum gratiæ ipsius, cum dicit ad Dominum : Auferes spiritum ipsorum et deficient, et in pulverem suum revertentur; emitte Spiritum tuum et creubuntur, et renorabis faciem terræ, quando et B Letari Dominum in operibus suis affirmat, cum defieient peccatores a terra. Quomodo enim quis peccator ultra vocabitur, cum jam peccata esse non possiut?

#### CAPUT XXVII.

Quod non sit contra id quod deceat resurreciio mortuorum.

Sed sunt quidam qui humanarum cogitationum defectu, ad mensuram nostram divinam potentiam judicantes, quod ipsi capere nequeunt, nec Deo esse possibile confirmant. Ostendunt enim nobis antiquorum reliquias mortuorum prorsus absumptas, et quas ignis redegit in cineres, et super hac bestias quæ vescuntur carnibus, huic rationi admovere mon- C strantur, et piscem qui carnem hominis naufragio percuntis in suum trajicit corpus, et hunc rursus effectum hominis escam, atque in comedentis quantitatem per digestionem esse conversum, multaque alia nimis inepta, et magni Dei virtuti atque magni-Scentiæ prorsus indigna ad eversionem veri dogmatis proferunt; tanquam non possit Deus per hæc eadein rursus ex consummatione quod est proprium hominis reformare. Sed nos in brevi prolixos vanissimæ rationis eorum succidamus excursus, confitentes resolutiones corporis in ea sieri pro quibus constat, nec solum terram, juxta divini sermonis auctoritatem, in terram reverti, sed et aerem atque humorem suæ simillimæ portioni restitui, et singula quæ in nobis sunt, ad originenique propriam commigrare. D Et licet volucribus carne vescentibus, licet feris carne vescentibus humanum corpus tradatur in cibum, eisque his casibus misceatur, licet sub dentibus piscium reniat, et per ignem in vapores convertatur et puiverem, ubicunque juxta subjectam rationem quis circuntulerit hominem, intra hunc mundum eum esse necesse sit, quem Dei manu contineri vox instruit divinitus inspirata, cum dicit, quia in manu ejus sunt omnes fines terræ. Quod si tu non potes ignorare que tuo palmo contineas, opinaris scientiam Déi, quæ est tua virtute superior, eorum quæ virtute divina manu continentur id quod certum est minime Derserntari?

PATROL. LXVII

#### CAPUT XXVIII.

Quod possibile sit, in omnia elementa humanis corporibus resolutis, iterum ex communi proprium singulis integrari.

Sed forsitan ad clementa totius mundi respiciens. difficile putas statum nostrum ad cognatum elementum aeris attractum, calidum quoque et humidum, atque terrenum nostræ substantiæ similiter propriis partibus immixtum, iterum de communi singulis quod est proprium posse restitui. Proinde tu vel exemplis humanis non cogitas hoc quoque divinæ virtutis fines non posse transcendere. Vidisti profecto alicubi in commorationibus hominum communem gregem simul in commune pascentem, sed cum rursus grex per possessores dividitur proprios, seu consuctuda locorum, seu signa pecoribus imposita, quod suum est restituit singulis : tale quid et de temetipso pertractans, minime ab eo quod decet aberrabis. Denique cum naturali vinculo atque charitate circa cornus suum quod inhabitavit anima detenta sit, inest el latens quædam permixtio quam nunc habent invicem affectio quædam atque cognitio, veluti a natura quibusdam signis impositis, per quæ communitas inconfusa permanens discernatur proprietatibus singulorum. Cum igitur anima cognatam atque propriam rem ad semetipsam rursus attraxerit, quis, oro, labor divina præsertim non prohibente natura virtutem, ut sua rursus in se conveniant, et ineffabili quadam naturæ concursione ad propria quæque contendant? Quod autem animæ et post resolutionem signa quædam conformationis nostræ permancant, ostendit illa disputatio que apud inferos facta est. quando corporibus jam sepulturæ traditis, animabus inhæserat quædam notitia corporalis, per quam et Lazarus agnosci, nec dives potult ignorari. Nihil ergo extra rationem est, si credatur ex communi proprietate resurgentibus redire corporibus, et maxime id animadvertit qui naturam studiosius investigare curavit. Non enim per omnia fluunt atque commutantur ea quæ nostra sunt; alloquin incomprehensibilia prorsus existerent, nullam stationem habentia per naturam. Sed diligentius explorata ratione, videtur eorum quæ in nobis sunt aliquid stare, aliud vero mutatione deflucre. Corpus enim per incrementa de. trimentaque mutatur, veluti vestes quasdam per ætates quasdam se induens consequentes; stat autem per omnes has mutationes species inconvertibiliter, in se signa quæ sibi semel a natura sunt impressa non deserens, quibus per universas corporis mutationes suam notitiam retinet. Subtrahenda est autem huic rationi illa permutatio quæ speciei aliqua occasione conjungitur; nam veluti alienam quandam personam sæditatem sumit species, quam per languoris incommoda sustinet, qua ratione quadam sublata, sicut a Naaman Syro, vel ab his quos Evangelia referent, rursus species quæ sub passione latebat, in suam notitiam revertitur sospitate. Ighar, juxta id quod Deo est similis, nulla mutatione fluit atque convertitur, sed fixa permanet, idipsum semper existens. 13

secundum quam reformatio nostra divinam similitu- A perquiratur a nobis qued in ecclesiis ambigitur de dinem continet; et quoniam dissorentias speciei temperamentorum qualitates quæ mutantur efficient. temperatio vero nibil aliud quam elementorum est habitus, elementa antem dicimus quæ universæ conditioni subjecta sunt, ex quibus et humanum corpus subsistere profitemur, necessario species veluti impressa signaculo permanet anima, formamque ipsam expressione susceptam nullatenus ignorat. Unde tempore resurrectionis ea recipiat rursus in se, quæ formæ ipsi congruerint, congruunt autem illa quæcunque ab initio speciei probantur esse inserta; ergo nihil extra rationem videtur, rursus ex communi ad singulos redire quod suum est. Dicitur autem et υδραργύριον, quod argentum vivum vulgus appellat, si per prona ac pulverulenta loca fundatur in pilas B minutissimas per terram dividi, nec illis concurrentibus invicem posse misceri. Si quis autem rursus id quod multipliciter dispersum est in unum redigat, proprio generi fontem conjungi, nullis ad commixtionem suam interjectionibus irretitum, Tale quid arbitror oportere, et circa compositionem hominis animadvertere. Mox enim ut a Deo facultas fuerit attributa, ultro sibi partes similes propriis miscebuntur partibus, sine ulla difficultate ejus qui naturam reformare dignatur. Nam et in his que nascuntur e terra nullum laborem naturæ conspicimus, cum triticum, vel milicem, vel quid aliud seminis frumenti vel leguminis in culmum, aristas spicasque convertit sine difficultate; namque ultro congruens esca de communi ad uniuscujusque proprietatem seminis transit. C Si igitur omnibus e terra germinibus communiter humor exponitur, et ununquodque per eum nutritur, et quod sibi competit, ad propria trahit augmenta, quid novum si et in reparatione nostræ reparationis (sic) hoc fiat, cum a singulis resurgentibus id quod est proprium, sicut in seminibus accidit, attrahatur? Igitur ex omnibus possibile est addiscere nihil extra ea quæ nobis experientia ipsa nota sunt prædicationem resurrectionis existere. Et quidem de his quæ nostra sunt, id quod est notissimum silentio pene transieram, ipsum dico nostræ formationis exordium. Quis enim nesciat mirificentiam naturæ, et quid accipiat materna vulva, quidve perficiat? Cernis quam simplex quodammodo est et exiguum quod visceribus in occasionem constitutionis nostri corporis deponitur; varietatem vero perfectæ substantiæ quis poterit explicare sermone? Quis autem naturæ communis hujuscemodi opus esse cognoscens, non possibile putet esse quod geritur? Quod si illud parvum, et quod pene pro nihilo ducitur, hujus tantæ rei principium esse noscatur, magnum autem dico non solum ad formationem respiciens corporis, sed prius animam ipsam prorsus admiratione dignam esse pronuntio, et ea que circa ipsam mentem cernuntur.

# CAPUT XXIX.

Contra cos qui dicunt exstare animas ante corpora sua, rel econtrario ante animas corpora formari, in quo quædam fabulosa opinio de animabus.

Puto namque extra propositum esse negotium ut

animæ constitutione vel corporis. Quibusdam etenim visum est, qui ante nos de principatibus disputantes veluti quamdam postilentiam protelerum, qued in conversatione propries anime ante subsistant. Sintque illic tam malitiz quam virtutis exempla proposita: et perseverantem quidem in honis animam nulla corporalis conjunctionis experimenta sentire; si vero boni participatione defluxerit, tunc ad hanc vitam recedere, atque in corpore commorari. Alii vero traditum a Moyse ordinem de conditione homints intuentes, secundo loco, id est post corpus animam juxta tempus affirmant, cum primum accipiens Deus limum de terra formavit hominem, et ita per insuffiationem deinceps animavit. Hac autem ratione præstantius ostendunt corpus esse quam animam que est ei conserta, eo quod ante formatum est. Dicumt enim propter corpus animam factain, ne sine spiritu formatio immobilis permaneret. Omne vero qued propter aliud efficitur, vilius est profecto eo propter quod efficitur, sicut Evangelia profitentur, cum anima plus est quam esca, et corpus quam restimentum, quia propter hec ista concessa sunt; non enim propter escam facta est anima, nec vestimentorum gratia constat esse corpora formata; sed cum hace existerent, illa propter usum necessaria sunt provisa. Quoniam igitur assertio utriusque opinionis vituperatione non caret, et corum qui prius vivere animas in suo quodam statu atque ordine opinantur, et eorum qui eas post corpora creatas existimant, necessarium esse reor ea quæ in corum dogmatibus asseruntur aliquatenus explorare. Nam si volumus utrorumque diligentius investigare sermones, et universas ineptias patefacere quæ ipsorum opinionibus probantur annexæ, spatio longi temporis indigemps. et ideo paucis, sicut est possibile, ea quæ ab eis dicta sunt intucates, ea refellere non moremur. Qui prime professioni patrocinium præstant, et antiquiorem animarum conversationem propter hanc vitam corporis asserunt, non mihi videntur gentilium dogmatum erroribus carere, qui multa de animarum in corpora transformatione fabulosa finxerunt. Ques si quis diligenter examinet, ad hoc assertiones corum perduci ipsa necessitate deprehendet. Quod autem quemdam retulisse qui apud eos sapiens esse pulabatur, quod et vir suerit et semina, deinde in volucres evolaverit; itemque idem interdum efflorucrit, et ad postremum vitam sit in humorem sortitus, nec procul distat a vero, et quidem juxta judicium ejus quem talia proferre non puduit. Vere namque ranarum corvorumque garrulitatibus et irrationabilitate piscium, et arborum insensibilitate digna hec corum dogmata comprobantur, quæ unam animam per tot res pertransire confirmant. Ineptiæ hujus hæc causa est, quod ante subsistere animas arbitranter. Conscquenter enim principium dogmatis corum in anteriora tendens ac promovens, usque ad hæc monstra delabitur. Si enim propter malitiam aliquam a sublimiore statu decidens anima, sicut asserunt, efficitur homo, vitiosior autem profecto est conversatio

corporalis quam illa intellectualis, necessitas omnis A est, eam in tali vita positam, in qua plures occasiones peccandi deesse non possint, amplioribus malitiis aflici, et vitiosiorem quam antes declarati. Humante vero anime vitiositat, irrationabilis rei similitudo est, cui familiariter adjuncta in naturam fumentorum quodammodo recidit. Seniel chim per malitiam propermis etlam cum irrationabilis effecta flierit, fandam á imjorum propositione desistit. Máli namque statio virtuis est inflium, virtus autem frrationabilibus hulla est. Semper igitur in pejus ipsa necessitate mulabitur, in id quod est deterius abjectiusque perficiens, et ad hoc quod extremum est jugi mutatione pertendens. Sicut antem transcendit rationalis natura sensibifem, sie ab hac all insensibilem casus est. Sed hactenus torum sermo procedens, licel extra B veritation feratur, tameli quadam consequentia ex Inchtis inchta consequitur. Il ne eliam per inco. grut el impossibilia labulosum eis dogina generalur, quod anima consequenter omnimodum demonstret interituni. Que enim semel a sublimi conversatione dell'uil, in nulla mensura malitiæ stare jam poteric, sed passionum affectionibus irretita, a rationali quidem ad irrationale transit, ab eo quoque in virgulta insensibilia transferentur. Insensibile vero et exanime quadam ratione vicina sunt, exanime autem sequitur id quod nou est. Ita prorsus hac corum consecutione, ad id quod non existet, anima resolvetur, quia impossibilis erat ei per necessitatem ad meliora transgressus : sed enim seducunt animam ex dumetis ad hominem; ergo præstantiorem vitam quæ in dumetis & est modum conversationis incorporece per ista demonstrant. Ostensum est namque, quod processus animæ nitentis ad mala, consequenter devolvatur ad infima, inferiorque sit examimis natura quam insensibilis, ad quam extremitatem initium dogmatis corum animam consequenter adducit. Sed quia hoc illi nolunt, aut intra sensibilia concludunt animam, necesse est, aut si bine ea rursus ad bumanum reducunt, meliorem, sicut dictum est, ligueam vitam primæ illius institutionis estendi, quandoquidem exinde ad malitiam facta ruina sit. Hinc autem ad virtutem tribuchetur excursus. Igitur sine capite et sine fine hæc assertio cese convincitur, quæ animas apud se prius pater vitam carnis astruit vivere, et propter malitiam corporibus obligari. Eorum vero qui juniorem D corporo animano esse contendunt, destructur inconstantia; per ca que in consequentibus exponuntur. Quapropter es reficienda est ratio que ab utrisque defertur, per modium vero opinionum reor oportere dogina nestrum in veritate dirigere. Est autem boc quod nec junta gentilium seductionem malitia quadam depressas animas opinamur, quas illi quod ad rotationem tëtius poli, quæ nimia velocitate fertur, per inhbécillitateur concurrere nequeant, ob hoc in terram recidere profitentur; nec rursus hominem velut instantiant quadam ratione ante formantis (sic), ei propterca dicimus animam commodari; aliquin institutioni luteze natura intelligibilis inferior esse moustrabitur.

CAPUT XXX.

Assertio quod una eademque anima et corporis can

Sed cum sit unus homo, qui ex anima constat et corpore, unum ei et commune dare oportet in titutionis exordium; ne sibi ipse anterior posteriorque videatur, ut corporis in eo conditio prima, et secund t constet alterius. Et in præsentia quidem divinæ virtutis juxta rationem paulo ante digestam, omnem plenitudinem humanæ conditionis ante subsistero profitemur, testificante nobis in hoc propheta, qui dicit, nosse Dominum omnia antequam fiant. In singulorum vero conformatione alterutrum non prækrimus alteri, nec ante corpus animam, nec econtrario dicimus, ne divisus homo juxta differentiam temporis in semetipso discedat. Nam cum duplex intelligatur nostra natura secundum doctrinam Apostoli, visibilis scilicet hominis et latentis, si aliud quidem ante subșistat, aliud autem post superveniat; imperfecta quidem virtus videbitur conditoris, que non simul utrobique sufficiat, sed diviso opere seorsum in singulorum medictatibus occupetur. Quemadmodum vero in tritico aut in alio quolibet semine cunctam speciem spica videmus quadam potentia comprehensam, hoe est fenum, culusum, internodia; necnon fructum atque aristas; et nibil corum ante subsistere in natura ratione; aut post accidere dicimus; sed insitam vim semini quodam naturali omine declarari, nec aliam el superinduci naturam : juxta hanc rationem et hemani causam seminis opinamer existere; euod in prima constitutionis occasione satum quidem simul est, juxta naturm potentiam, tenditur vero et declaratur quadam consequentia naturali, ad id quod perfectum est promovens, nec aliquid extrinsecus ad occasionem sum perfectionis assumens. Semetipsum namque ad id quod perfectum est consequenter extendit, ita ut nec ante corpus animam, nec propter animam subsistere corpus affirmari veraciter po sit, sed utrum sit utrius principium juxta altidrem gilldem rationem in prima voluntate Dei dispositum, juxta alterum vero in generationis occasionibus institutum. Sicut enim non potest membrorum distinctio ante formationem in eo quod ad conceptionem corporis jacitur inspici, ita mec animae contemplari proprietates in eo possibile est, priusquam exeant in operationis effectus; et sicut nullus ambigit in membrorum et viscerum disserentiis illud quod est depasitum, figurari non alia quadam subintrante virtute, sed ea quæ inserta naturæ est åd hane operationem sese virtute ingerente, sic et de anima proportio: e rationale ratione similiter arbitrantur, quia etsi nondum per aliquas visibiles operationes agnoscitur. nibil tamen in eo unias rei existere pervidetur. Nam, sicut species futuri hominis in do est vi quadam atolde potentia, latet autem propterea quod nequeat apparere, priusquam necessaria consecutio sinal stone permittat, sie et anima est quidem in illo, licel nondum appareat, apparebit autem proprium et naturalem operationis effectum corporali sintul incremente

vente atque spirante, virtus in conceptione peragitur, ideireo dicimus rationis esse, ut mortuum et exanime non putetur, quod a vivente in occasionem vitæ dirigitur. Caro namque exanimis utique mortua est. Mors enim privatione fit animæ. Nollus autem super hoc antiquiorem privationem quam habitum dixerit. si tamen exanime quod est mortuum quisquam anima antiquius asseveret. Si quis autem evidentius exigit argumentum quod vivat illa portio quæ principium formandi animalis efficitur, possibile et ex aliis signis, quibus animatum discernitur atque separatur a mortuo, super hac parte conspicere. Argumentum namque vitalis rei de hominibus sumimus, quod aliquis caleat, quod moveatur, quod operetur; frigidum quam ipsa mortalitas. Quia igitur calidum quod et operans vidimus esse de quo loquimur, hinc etiam quod exanime non sit argumenta colligimus. Sed quemadmodum juxta corporis portionem non illud dicimus carnem et ossa vel capillos, vel quodcunque conspicimus in homine, sed vi quidem atque potentia esse horum singula, nondum vero visibiliter apparere: sic etiam juxta anima portionem, necdum quidem rationale ejus et irascibile et quæcunque de anima considerantur, locum in illo habere memoramus, proportionem vero formati corporis, et consummationem etiam simul effectus animæ dicimus, cum subjecto proficimus. Sic enim perfectus bomo inter majores obtinet animæ operationes effectum, in exordio suce constitutionis aptos et congruos in se C præsenti usui animæ demonstrat adnisus, ut sibi per infusam materiam aptissimum domicilium formet. Nec enim possibile esse credimus in alienis ædificils animam competenter inseri, sicut non po'est impressum ceræ signaculum alienæ prorsus scuipturæ congruenter aptari. Quemadmodum vero corpus ex parvo procedit ad id quod est perfectum, sic et operationes consertæ animæ subjectæ similiter concrescunt et proficient. Procedit quidem ea in prima constitutione, veluti quædam radix abdita cavis tantummodo qua nutrimentis ac incrementis est distributa (nec enim parvitas sumentis amplius recipit), deinde cam ad Autem prodictit id quod insertum est germenque protulerit : tunc in eo gratia sensibilis efflorescit, jamque coalescens et in magnitudines competenter ex- D currens, veluti fructus quidam rationalis virtus incipit elucere. Non enim omnis simul apparens, si com instrumenti sui persectione diligenter excresceas. tantumque semper fructificans, quantum capax est subjecti potentia. Si vero in hac formatione corporis, operationes animæ fortassis inquiris, attende temetipsum, sicut ait Moyses, et quasi in libro, sic historiam operationis animæ perleges; ipsa enim tibi natura quodammodo fabulabitur omni usu sermonis . efficacius, varias in corpore occupationes animæ sive ia anima, sive in universali, sive in particulari conditione demonstrans. Sed de nobis superfluum puto sermonibus agerè, et veluti quibusdam procul el extra terminos constitutis miracula consueta nar-

proficere. Nam quia non a mortuo corpore, sed a vi- A rare. Quis enim se intuens verbis indigeat, quibus naturæ jura cognoscat? Est quippe facillimum, ut quis modum vitæ suæ considerans, et qualiter ad omnem vitalis operationis effectum opportunum corpus gerat, expendens animadvertat, erga quid occupata sit animæ primordialis seu potius germinalis ex vivente corpore detractum opificio natura deponitur: nam et fructuum interiora et radicum pullulamenta nondum privata vivacissimo vigore, que est eis insita per naturam, cum terræ committuntur, quamvis occultam, tamen mundam qualitatem conservant; talem vero vim atque potentiam non confert terra qua continct, terra velut a semet extrinsecus largiens; alioquin et mortua ligna faceret germinare: sed quod est insitum producit ad lucem amore suo in modum vero atque immobile in corporibus nihil est alind B nutricis quod plantatum est in radice ad medullam et corticem ramosque perficiens : quod nequisset fieri, nisi aliqua conserta esset potentia naturalis, quæ cognatam et congruam ex adjacentibus alimoniam trahens, virgultum aut arborem aut spicam vel aliquid ex hujusmo li rebus effecit.

#### CAPUT XXXL

Contemplatio quædam medicinalis, potinsque de corporum constructione, paucis absolvitur.

Sed quamvis certissima corporis nostri formatione unusquisque a semetipso doceatur, ex quibus intelligit et vivit et sentit, naturam propriam habens magistram, tamen et ex libris sapientum, qui ista studiosius scrutati sunt, fas est difigenter addiscere. Nonnulli namque qualiter positionis habeant singula qua in nobis sunt, per eam quam medici dicunt anatomiam, id est incisionem singulorum nodorum atque venarum, propter quod effectus in universa corporis membrorum interius et exterius contemplati sunt, et aliis retulerunt, ita ut sufficiens huic humanæ institulioni cognitio studiosius existeret. Si quis autem de his perquirit de nobis, profecto ei magisterium præbebit Ecclesia. Ilæc enim spiritualium lex est ovium, sicut Dominus ait, ut alienorum vocem non audiant. Unde sermonem breviter afferamus. Tria quædem de natura corporis intelligenda percepimus, quorum gratia singula quæ in nobis sunt constituta case cernuntur. Quædam namque propter vitam, quedam vero propter bonam vitam, quædam ad successionem posteritatis opportune formata sunt. Quecunque igitur in nobis talia dentur, sine quibus humana nequest vita subsistere, hæc in tribus item partibus euse sentimus, id est in cerebro et corde et jecore; quecunque vero in augmentura bonorum largitate natura al bene vivendum homini collata sunt, instrumentum sensuum esse declarantur. Hujusmodi quippe vitam quidem nostram non continent, quia et deficientibus ex his sæpenumero quibusdam, nibilominus subest homini; sed impossibile est sine istis effectibus vitam suavissimam contineri. Tertia quoque divisionis intentio consequenter respicit ad successionis officia. Sunt autem et alia quædam præter bæc, quæ ad perseverantiam corporis communiter membris subjects sunt omnibus, operationes ex se congruas afferentes, sicut venter et pulmo, hic quidem spiritu, quem sumit A duriore superficiem quæ passiones ferret involvens. ac reddit cordi, signaculum perflans, ille vero cibos visceribus in commune suscipiens. Cum sic igitur formatio nostra dividatur, diligentius intuendum est, quod non simpliciter per unum aliquod membrum vis illa quæ ad vitam nostram pertinet transigatur, seil plurimis partibus occasiones nobis ad conservationem nostram natura distribuat necessaria ad universum corpus, ita ut quæcunque ad cautelam vitæ ac pulchritudinem eadem natura est molita, hæc videantur esse quam plurima, multam adinvicem differentiam prorsus habentia. Sed arbitror dividere prius oportere breviter prima principia quæ ad constitu-Conem vitæ nostræ pertinere monstrantur; materia vero totius corporis quæ communiter membris singulis subjacet, nunc a nobis est reticenda, cum nihil ad præsens propositum, ad particularem contemplationem universalis naturæ disputatio spectare videatur. Cunctis ergo fatentibus omnium elementorum quæ in hoc mundo sunt in nobis existere portionem, calidi scilicet ac frigidi, necnon et alterius conjugationis, quæ in humore ac siccitate consistit, de singulis a nobis est utique disserendum. Perspicimus itaque tres esse dispensatorias vitæ potentias, quarum una quidem universum mundum calore proprio refovet, altera vero madefacta humore quod calore confectum est, ita ut æqua temperie animal in medio ex contraria qualitate servetur, quatenus nec humorem desugat caloris abundantia, nec calorem copia humoris exstinguat. Vis autem tertia per semetipsam iuxta quanidam congruentiam atque modulationem C membra quæ distincta sunt continet, suis ea coaptans vinculis, et omnibus prærogans per sese mobilem spontaneamque virtutem, quæ si desit, solutum et immobile corpus existit, ultronca spiritus vivacitate atque efficientia destitutum, magisque prius artificium atque molimen nostræ naturæ in ipsa corporis conditione dignum est intueri. Quia enim omne quod durum est sensibiles efficientias omnino non recipit, sicuti videmus in ossibus nostris et in frutetis atque arboribus, in quibus vitæ quidem species quædam cernitur, in eo quod nutritur et crescit, nec tamen admittit ullum sensum subjecti durities. Hujus rei gratia oportebat quamdam formationem instar ceræ mollis in sensuum operatione supponi, que posset occurrentibus formis D imprimi, neque nimio humore resolvi. Non enim potest in humido quod imprimitur perdurare, neque duritia nimis rigida (quia quod nescit cedere, imaginem nequit impressione excipere). Sed inter has hæsit media quædam inter flaccescentem, sive ac rigentem, ne optimis potentiæ motibu«, dico sensibilibus, animal orbaretur. Quoniam igitur quod molle est et facile, nisi rerum solidarum cooperatione firmetur, profecto immobile atque indistinctum est, juxta eos quos pulmones marinos vocant, ideireo robur ossium corpori natura perm'scuit, quæ invicem per concordem modulationem copulans, penitus nervorum nexibus compages eorum juncturasque constrinxit, et ita eis modum sensibili vigore immiscuit, carne paulo

Huic igitur ossium naturæ solidissimæ, veluti quibusdam columnis molem sustinentibus totius corporis onus imposuit. Nec indivisa aut indiscreta ubique eadem ossa compegit, alioquin immobilis et sine operatione mansisset, et si ita fuisset homo formatus, veluti quædam arbor in uno loco consistens, cum nec alterna crurum motione in anteriora procederet, nec manuum ministerio vita ejus commoditas appareret. Nunc autem gressuum et actuum hac provisione formatum est instrumentum, ut spontanco spiritu qui nervis insertus est, ultronei motus corporei conferantur. Hinc administratio manuum varia atque multiplex et accommodatissima ad omne prorsus excogitantis officium, hinc cervicis inflexio, et capitis B inclinatio atque erectio, et circa mentum efficientia. quædam, palpebrarum quoque collectio, simul cum intellectu proveniens caterorum. Quoniam etiant motus ipse membrorum nervis extendentibus ac relaxantibus, veluti quibusdam machinis operatur impulsus, potestas autem per hæc vi sua nitens spontaneum gerit imperium, ac voluntario spiritu juxta quamdam naturæ dispensationem in singulis proprium demonstrat effectum. Radicem igitur atque principium omnium motuum qui per nervos effici creduntur, membranam illam qua cerebrum continetur compactum nervis esse perclaruit. Non igitur arbitramut jam curiosius nos debere perquirere de effectu membrorum animalis, cum hujuscemodi motus sit in cerebri formatione declaratus, Quod autem maximus vigor ad tuendam vitam nobis a cerebro conferatur. ex contrario accidenti evidenter agnoscitur. Nam si vulnus aliquod vel scissuram membrana ipsa pertulerit, illico mors insequitur. Passioni quippe cum illato vulneri nec ad punctum temporis natura possit obsistere, sed veluti fundamento quodam subrupto. totum simul ædificium cum parte dejicitur, ejus ergo passionem totius corporis sequitur manifesta pernicies: in hoc propriæ vitæ causam subesse nullo pacto negandum est. Cum vero et corum quæ desinunt vivere, restringitur naturæ insitus calor, et ita quod mortuum est frigescit, necesse est talem causam nobis etiam in calore subsistere, qui cum desit profecto mors seguitur, et ideo caloris præsentia animal vivere confitendum est. Hujus autem vis atque potentiæ, tanguam fontem quemdam atque principium cor esse perspeximus, ex quo in modum fistularum multiplices venæ per omne corpus calidum spiritum ferventemque dissundunt. Et quoniam oportebat cibum quo jue quemdam calori semper a natura largiri, quia fas non est ignem ad sese durare, nisi congruis pascatur alimentis, idcirco rivi sanguinis tanquam de fonte quodam jecoris calore spiritus excitantur, et ubique simul per omne corpus excurrunt, ne alterum desaletur ab altero, et tali initio natura depravetur. Noc ipsum vero doceat abstinentes materiæ ipsius æqualitate formatos, quod avaritia quædam corruptiva sit passio, et quia sine ulla indigentia est sola Divinitas; nam paupertas humana indiget his quæ suam videntur substantiam continere. Ideiren tribus his potentiis

Auente extrinsecus materiam natura dispensat diversis tramitibus, id quod singulis congruit administrans. Nam fonti sanguinis qui est jecur escarum distributionem contulit. Quidquid autem tali provislone sua semper ingerit ad jecoris fontes, item præparat ex jecore derivari, Quemadmodum si nix in montibus humore suo subjectos augeat fontes, et per altum ad inferiores venas liquorem proprium deprimit, cordis autem persiatio vicini membri subministratur effectu, quod appellatur quidem pulmo, est autom aeris exceptorium per insitam arteriam quæ ad os usque pertingit, flatum extrinsecus ducens, in medioque cor positum instar ignis, qui in motu versatur et operatione continua, et ipsum sine cessafolles efficiunt, pertrahit ad semet ex adjacente spiritu compressiones, extensionibus replens, et quod in se est igneum arteriis adjacentibus refovens, et hæc facere non quiescit, id quidem quod extrinsecus est per resurrectionem ac respirationem ad sese trahens, quod autem circum se est, per compressionem ipsis arteriis interserens, quod mihi videtur et hujusmodi spontanei flatus hanc nobis causam sine cessatione subsistere. Sæpe denique mens in aliis occupatur et omnimodo conquiescit, in somnum corpore resoluto, flatus tamen qui ducitur ex aere quiescere non potest, nec aliquantulum quidem, cooperante in hoc ipsum spontaneze voluntatis arbitrio. Opinor enim quia cor pulmone convolutum atque circumdatum ex posteriori sui parte respirationibus et compressio- C nibus suis membrum moveat, et attractionem aeris emissionemque ipsi pulmoni machinetur, qui rarissimus atque multicavus omnia sua veluti foramina ad fundum atque summitatem arteriæ patefacta retinet, et coarctatus quidem necessario spiritum qui in suis residet finibus elicit, cedens autem atque rarescens, rursusque attrahens acrein per distantiam movetur; et bujus non voluntariæ respirationis hæc causa est, quod id quod in nobis ignoum est atque fervidum quietum esse non possit. Nam quia proprium caloris est operatio motus, hujus autem principium in corde esse perspeximus, ut quod juge in hoc agitationis est, indesinentem aeris attractionem emissionemque per officium pulmonis operatur, propterca si quando contra naturam calor excrescit, flatus eorum qui febribus creber efficitur, veluti properante corde superpositam sibi flammam novi spiritus continuatione restringere. Sed quoniam pauperrima quadam nostra natura est, et omnibus quæ ad suam constitutionem pertinent indigens, non solum proprii aeris ac spiritos penuriam patitur (nam flatus qui calorem fovet internum, ad animalis conservationem jugiter extrinsecus influit), sed etiam alimentorum subsidia que corporis pondus allevent, exterius sibi providenter accommodat, idcirco cibis et potibus indigentiam suam supplere contendit, appetitoriam quamdam vim ejus rei quæ deest, et expulsoriam ejus quæ superfluit corporibus inserens, nec minimam per hoc natura cooperationem ad fovendum cordis incen-

quibus universum corpus gubernari prædiximus, in- A dium præstans. Nam quia talium membrorum magis propring cor esse retulimus, juxta redditam superius rationem, quod singula spiritus sui calore confoveat. ideo per omnia illud efficacissimum formator noster instituit, ut nulla pars otiosa vel vacans ad dispensationem totius corporis approbetur, et post tergum quidem suum pulivonem per continuum motum ad se pertrahens, aditus ejus expandit ad susceptionem aeris, rursumque deprimens efflari quod receptum est præparat, in autoriora vero sua ventri penitus immineus calefacit illum, et ad operationes proprias habilem reddit, non ad resymptionem spiritus excitans, sed ad exceptionem cibi sibimet competentia impellens, Proxime vero junguntur introitus escæ ac spiritus, in longum protenduntur alter ad alterum, tione movetur atque operatur, et sicuti sabrorum p æquaque mensura superiori termino dirimuntur, ita tamen ut conulentur invicem, et uno aditus ore claudantur. Unde ille quidem escæ, hic autem spiritus ingressus efficitur, sed in altis efficitur recessibus viscerum, neguaquam iste conjugationis aditus con. sertus per omnia perseverat, nam in medio utriusque fine cor positum. ille quillem afflatum, hinc alter ad recipiendum cibum tribuit, facultatem sui, apte vero natura igoea materiam quam consumat inquirit, quod eliam circa ciborum susceptorem ventrem necessario producit. In quantum namque igneus vicinitate caloris efficitur, in tantum magis cibos qui calorem nutriant semper exposcit. Hujus autem desiderium congruentius appetitum vocamus. Si vero sufficientem materiam venter acceperit, nec sic quidem ignis operatio conquiescit. Nam quemadmodum in conflatorio coadunationem quamdam totius materize perficit, resolvensque universa atque permiscens, veluti excolatorio quodam ad subsequentes refundit aditus, dein grossiorem partom a sinceriore discernens, tenuiorem quidem substantiam per quosdam tramites ad jecoris deducit ingressus, limosam vero faculentiam ad latiores intestinorum aditus tradit, quam multiplicibus voluminibus versans non parvo tempore cibum in visceribus retinet, uti ne recto cursu facilius pulsum mox animal appetitum edendi commoveat, et juxta naturam irrationabilium, nunquam homo ab hac occupatione desistat. Et quoniam jecori maxime caloris cooperatio esse necessaria probatur, ut humor verteretur in sanguinem, hoc autem membrum a corde juxta positionem intervallo non minimo disparatur (nec etenim reor fuisse possibile ut principium quoddam atque radix vitalis potentiæ alterius angustaretur vicinitate principii), ne quid tamen in dispensatione corporis per distantiam calidæ substantiæ peccaretur, trames nervosus quem arteriam hi qui circa istam sunt prudentes apnellant, excipiens a corde ferventem spiritum perducit ad jecur, illicque juxta aditum quo humida recipiuntur adnexus, et calefaciens eamdem humidam substantiam, aliquid ei continuato calore igniti vigoris interserit. Hinc pecies sanguinis rubro calore respergitur, exinde vero connexi gemini quidem rivuli in modum fistularum proprium singuli receptant, ille quidem spiritum, hic autem sanguinem, quo lapan

recreato per totum corpore, mustipliciter disseminotur in plura rivulorum principia, que sunt per omas corpus inscissa, permixta vero sinud vitalium potentiarum duo principia, sive quad calorem, ses quod humorem per corpus ubique diffundant, velut aliqued vectigal de suis necessarium, cique principaliter in vitali jugo preminet, administrant. Exc autem vis in membranis cerebri esse conspicitur, ex qua omnimo motus articulorum conglebatio totiusque ultronci spiritus vigor singulis membris inspersus efficacent se sese moventem terrenqui nostram statuam ex aliqua machinatione demonstrat. Nam caloris qued est mundissimum, et humoris quod tennissimum est. per utramque vim admixtione quadam ac temperationes candunata cerebrum nutriunt ac reforvent per vapores, ex quo rursus ad id quod est purius exhalitio tenuate perunget membra; nam illa cerebro continentur, que etiam de superioribus in profundum in modum fistplæ pertingens, et per juncturam consequentes sese atque insertam sibi medallam prorsum extendens, in finemi totius spinze dorsi desials, ar deinde ossibus atque nervis nec non compagues se medullarum principiis voluti quidam auriga presidens, singulis ad stationem ver motum virtutem impetumque largitur. Ideireo mibi videtur et certius accepisse munimen. Nam in capite quidem duplicibus essibus probatur esse circumdata, in nodis autom vel in eminentiis costarum atque multiplicibus vix forma complexionibus insuper omni stabilitate servatur per eamdem custodiam qua continetur id quod C tertium est obtinens. Similiter autem quis hoc cliam de corde conjiciet, quod sicut quædam domus certa mole solidata, ita cor ossium munitur circumquaque præsidijs. In posteriore namque sui parte spina dorsi et scapulis utrinque vallatur; per utraque vero latera costarum vinculo nectitur, quod medium ejus ambiens ab omni passione defendit ; in anteriore. vero ejus pectus et jugatio celli demissa molliter ci per omnia munimen impertit adversus en que possuntextrinsecus inferre molestiam. Et sieut in agricultura perspictmus, cum vel imbres ex nubibus, vel fluenta rivulorum madefaciant id quod subjectum est, ortus autem quidam relationi nostræ, verbi gratia, supponatur, qui mille diversitates arborum multiplicesque species carum rerum quas terra producit enutriat! D quarum et forma et qualitas colorisque proprietas in multan distantiam que est in singulis approbetur: cum siat igitur quæ in uno agro humor unus enutriat, ut puta vis ista que singula queque madelaciens alit, una, utdixi, quædam simplexque in sua natura est, earum vero rerum quae nutriuntur ex illa proprietas in diversas species qualitatesque convertitur, boc ipsum amarescit in absinthio, et in succum commutatar cicutæ mortiferum, et in alio quoque affind facit, in balsamo, in croco, in papavere. Nam horum aliud est calidum, aliud frigidum, aliud vero predram quamdam qualitatem possidet. In lauro etiam, et in lentisco, atque similibus odoriferum est. In licis

facili humbia substantia motu caloris excurrat. Et & autem et piris dulcedinem refort, nec non per vuene botrus, et ex eo vinum defluit, et maii succus, et rosce rubor, canderque kilii, et viole escruleum, et hyacinthice tincturseque purpaveum, et universa quecunque ex uno codemque hannore de terra oriri conspicimes, in tantas differentias juxta forman etspeciem qualitatousque: vertuntur. Tale quid et iai nostro hoc animato agro mirabiliter a natura perfectum est, imo potius a Domino formatore naturanostre, osee scilicet, cartilago, vence, arteris, nervijunctura, care, cutis, arvina, muscuti, capitii, ungues, oculi, nares, auresque et universa mille per hæc alla diversis proprietatibus ab invicem suparatusi une species alimenti, juxta naturar sua similifudinent autrimenta, ita ut subjectio singulis acceders alimentum, cuicunque membro propinquaverit, juntir illud etiam commutatur, propriamque consertam vimsui: vigorio impartiens. Si cuim ad oenforum local pervenerit, corum mui temperatur, el erga pupilini rum tunicas palpebrasque dividitur. Si auditus in-Munerit, aufum natura pro sua qualitate miscetur, et ad labra venions efficitur labrum; et in osse compirsitur, et he medulla mellescit, et sirmatur in nervis, et in superficie cutis extenditur, et transit ad trienes; et cavillorum exortum tenuissimum per exhalationes congruentissimas perficit, que siquident per tortuosos emergiant aditus, crispantes capillos. reflexiosque generant; si vero per rectos transites. vaporum fuerit facta progressio, producti capilli directique nascuntur. Sed multum a proposito sermonoster abductus est, dum altius opera naturæ prosequinur, consti describere qualiter nobis et ex quibus constant singula, sive quæ ad bonam vitam, seuetiam quecunque cum his alia juxta primam seriem nostres divisionis: esse perspexionus. Propositum namque nobis erat ostendere sementinam hanc colfstitutionis nostræ materiam, neque incorporcam esse animam, neque corpus exacime, sed ex vivis animatisque corporibas vivum atque animatum in prima formatione deport, quod excipiens humana natura, veluti alimentum quoddam fomentis illud propriis nutrimentisque continent. Id autem juxta utramque partem congruenter reducetur, et incrementa reiutriusque percipiat. Mox per hanc artificiosam alque disciplinabilem formationem consertum animat demonstrat effectum, in primis quidem apparentem obscurius, proinde cum instrumenti perfectione rel lucentem; sleut in scalpforibus lapidum pervidentus; dispositumque est artifici speciem præformare ahimalis alicujus in lapide: Hoc autem qui proposuit, primum quidem lapidem a materia cognata prescindit, deinde ejus superflua circumcidens, per matationem primat figurationis id quod propostiti adumbrat, ila ut expertus etiam per id quodi appuret; intentionem artificis sine difficultate conficiat. Russis explicans amplins ad similitudirent ejus cojus gërit mudiant prorsus accediti tum deinde in ipsa materia speciem diligenter integreme demonstrans, artem deducit ad finem, et est leo vef homo; vef aliquid aliud, quod

informis, non quod materia sit oblitterata per specion, sed quod species per artom materix probetur impressa. Hoc modo quis et de anima cogitans, nullatenus a rationis tramite deviabit, naturamque cunctam artificiosius operans, ejusdemque generis materiam sibi sumens, vivam statuam de hominis portione formavit. Sicut enim lapidis operationem subsecuta est species, in primis quidem obscurior, post autem perfectior cum ipsum opus est terminatum: sic et in sculptura bujus instrumenti species declaratur animo proportione subjecti imperfecta in imperfecto, et in perfecto integra perfectaque subsistens. Sed in exordio perfecta erat, nisi per malitiam fuisset natura vitiata. Ideoque communio, que ad passibilem animalemque generationem nobis accessit, in confirmatione nostra non protinus elucere divinam facit imaginem, sed via quadam consequentia per materiales animæ proprietates homo ad perfectionem consummationemque perducitur. Hujuscemodi vero dogma et beatus Apostolus in Epistola ad Corinthios insinuat, dicens : Cum essem parvulus, ut parrulus loquebar, ut parvulus sapiebam, ut parvulus cogitabam : quando factus sum vir, evacuavi quæ erant parvuli, non quod alia in viro perfecto subintret præter illam quæ intelligebatur in parvulo, ut puerilis evacuetur aniand, et virilis nihilominus inseratur, sed idem ipse u illo quidem imperfectus est, in hoc autem perfectionis suæ demonstrat effectum; sicut enim quæcunque nascuntur et crescunt, vivere fatemur, omnia

etum ab artifice fue it, qui ante paululum lapis erat A'vero quæ vitæ participant et naturali motu vegetratur, nullatenus exanima esse quis dixerit, nec tamen hanc talem vitam perfectæ animæ dicimus esse participem, denique in virgultis vitalis quædam operatio delata usque ad motum sensibilem pervenire non potuit; itemque per augmentum animalis quædam potentia irrationabilibus veniens, nec ipsa perfectionem est consecuta rationis, et intellectus gratiam omnino non capiens: ideireo veram atque perfectam hominis animam esse defininus, que vigere per omnes effectus agnoscitur. Si quid vero aliud vita participat, per abusionem quamdam consuctudinis animatum esse profitemur, non quod perfecta in hecsit anima, sed quod partes in ea quædam animalis operationis existant, quæ etiam nobis juxta mysti-B cam legislatoris Moysi relationem, quam de hominis generatione protulit, propter communionem passibilitatis accessisse cognoscimus. Ideoque consilium præbens beatus Paulus his qui se audire poterant, persectionem suadet arripere, modumque quo propositum possit assequi supponit et dicit : Exuentes vos reterem hominem cum actibus suis, et induentes novum qui renovatur in agnitionem secundum imaginem eius qui creavit eum. Sed revertamur rursus ad illam divinam gratiam qua creavit in principio Deus hominem. qui dixit: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, cui est gloria in secula seculorum. Amen.

> Sancti Gregorii Nysseni episcopi de Imagine libri continentis subsequentia eorum quæ a fratre ejus beato Basilio in Hexameron sunt relicta, fims.

# VITA SANCTI PACHOMII

A DIONYSIO LATINE ADORNATA.

(Hanc Vitam simul ac Vitas Patrum Rosweydi in fine sexti sæculi dabimus.)

### INTERPRETATIO

# ORATIONIS PROCLI DE DEIPARA.

(Quam legesis inter opera Marii Mercatoris, Patrologize tom. XLVIII, col. 775.)

# DIONYSH EXIGUI IN EPISTOLAM S. PROCLI A SE LATIXE TRANSLATAA PRÆFATIO.

Dionysius Exiguus Romanus, Feliciano Pastori. Venerationis vestræ jussione commonitus, B. Procli Constantinopolitauæ urbis episcopi litteras ad Armenios destinatas, Latino eloquio vestris auribus exhibere curavi, non parum præsentibus æstimans profuturas, quando eam nunc Ecclesiis moveat quæstionem tunc repulsa temeritas, quæ sub colore religionem molitur evertere. Temporibus antistitis memorati, Theodosio imperatore regente remp. per Syriam atque Armeniam, discipuli Theodori Mopsuestenæ civitatis spiscopi, pravam fidem, corrupto symbolo, rudibus populis exorai sunt intimare, calliditate subtilissima, B. Tripitatem sie unius essentiæ prædicantes, ut Christum Dominum nostrum conditorem universitatis, yuum ox Trinitate nullatenus faterentur : unde se-

C quebatur bæc inepta suæ temeritatis absurditas, ut quia Christum constat verum esse Deum ac Dominum, quatuor personas in tribus astrucrent, duosque Dei filios procul dubio pradicarent. Sed buic impietati mire pontifex antefatus obsistens, docuit Christum Dominu:n nostrum et in principio Verbum apad Deum, Deum Verbum unum de Trinitate esse; per quem omnia facta sunt, B. Paulo testante: Unus Dominus Jesus Christus, per quem opinia; et pro salute nostra, eumdem verum hominem factum, unum mansisse Filium; nec quartam in Trinitate crevisse personam. Et quia nunc ob aliquibus injectum scrupulum, de vera side trepidatur, unumquemlibet ex B. Trinitate pronuntiare diffugiunt; et ne divisionem Trinitati videantur inferre rost auctorita-

tem apostolicam idipsum exsequentem, multipliciter A dicamus quod Pater genuerit Verbum, hoc est, veneralijium Patrum testimoniis approbatum est ob distinctionem personarum, cum ratio poposcerit unum ex tribus fideliter posse prædicari : maxime contra Sabellium, qui sanctam Trinitatem unius credit esse personæ, eamque nominibus tantum fateretur esse, non rebus; quam nos unius venerantes essentize, personarum solumniodo cognitione discernimus. Nestorii quoque sectatoribus, hac fide salutifera, nibilominus obviamus; qui Christum Dominum unum de Trinitate minime confitentur, dum negant Dei Verbum ex beata Virgine secundum carnem genitum, cateraque pro redemptione humani generis e se perpessum. Nonnullorum etiam opinionem auctoritate paterna redarguit, qui unum ex tribus asserentes, unum ex Trinitate dicere nulla ratione consentiunt : qui vocabulum Trinitatis non personarum esse significativum, sed substantiæ suspicantur. Quibus, licet ad informationem veri debuerit sufficere appellatio ipsa quæ vim pluralis numeri resonans, non essentiam, sed personas indubitanter expromat, ne tamen ulterius inter catholicos contentio vitanda coalescat B. Augustini, unum de multis testimonium buic præfationi amore sanctæ religionis adnexuit ; qui in undecimo de Civitate Dei libro ita de hac re paucis eloquitur: « Credimus et tenemus, et fldeliter præ-

sapientiam; per quem facta sunt omnia; unigenitum Filium, unus unum, coæternus coæternum, summe bonus æqualiter bonum. Et quod Spiritus sanctus, simul et Patris et Filii sit Spiritus, et ipse consubstantialis et coxternus ambobus : atque hoc totum Trinitas sit, propter proprietatem personarum, et unus Dens, propter inseparabilem divinitatem. > Ecce doctor excellentissimus atque veridicus, rem de qua agitur aperte distinguens, Trinitatem dicit, non propter substantiam, sed propter personas confidenter exposuit. Hæc autem confessio nos ab hæreticis Judæis, gentilibusque discernit, qui Trinitatem unins essentiæ prædicamus, cum omnes illi aut pene omnes unum Deum se colere fateantur, sed mysterium Tri-B nitatis aut non recte pronuntiant, aut prorsus ignorant. Si ergo Trinitas non personas exponit, sed substantiam, est autem una substantia Trinitatis, crit ergo secundum istos substantia unius substantiæ, quod nimis probatur absurdum. Ideirco colligitur, ut appellatio Trinitatis unius essentice tres personas unius. omnipotentiæ atque divinitatis insinuet. Sed jam beatus Proclus in medium prodeat : laturus et ipse testimonium veritati, quem benignis, precor, animis audiatis. Orationum vestrarum suffragia pro hoc opere mihi rependere jubeatis.

# PROCLI CONSTANTINOPOLITANI AD ARMENIOS

#### DE FIDE EPISTOLA.

DIONYSIO EXIGUO INTERPRETE.

Dei amantiss. et venerabilibus episcopis et presby- C rantes, habentesque sensum sine rectore præcipitem, teris, et archimandritis orthodoxæ sanctæ per totam Armeniam Ecclesiæ, Proclus in Domino salutem.

Non mediocriter, fratres, confudit animum nostrum, et mærore validissimo sauciavit rumor novellorum erroris zizaniorum quæ nuper vestræ regioni callidissimus naturæ communium inimicus insevit. Intolerabiliter enim tristis auditus consuevit animam vulnerare, quæ hujusmodi meditationibus exercitata non fuerit, tantoque perniciosius jaculatur in altum tela defigens, quanto discrimen non corpus appetit, sed statum mentis expugnare contendit, opiniona disseminans, venerandum fidei vestimentum, aut discissum lacrymabiliter, aut furto penitus esse sublatum. Omnis quidem virtus expetenda, iis quibus ratio non est rebus materialibus obscurata, omnisque ma- D litia bene sentientibus non immerito fugienda judicatur, ut pote que e regione adversetur essentia, iosa contra naturam sine dubitatione subsistens : nam sicut id quod utilissimum est necessarie custodiendum, ita quod non expedit, sed probatur adversum, aut cum præsto est, repellendum, aut si metuitur ne accidat, sollicite præcavendum. Virtutis itaque speces plurimæ. Hanc autem varie definierunt sive gentiles, quos error praefocat, lumenque discretionis corum ignoratio divinitatis obscurat; seu Christiani, qui side recta mentis oculos illuminatos habentes, solem justitiæ per confessionem clarius intuentur. vili namque in suis consiliis velut in tenebris ober-

cogitationibus nituntur incertis, nihil in iis quæ decernunt præter fluxam et instabilem naturam rerum visibilium perscrutantes, veræ autem contemplationis intuitum aut causis temporalibus habentes implicitum, aut erroribus obcæcatum. Aiunt enim quatuor species esse virtutis, id est, justitiam, prudentiam, fortitudinem, temperantiam; quæ licet bonæ sint, humi tamen repunt, et erga terrena projectæ sunt, dum inferiora cœlesti fastigio comprobantur. Fortitudinem namque dixerunt, luctam adversus carnem; temperantiam, quæ de affectuum sumit subjugatione victoriam; prudentiam, quæ in conversatione civili optata continet instituta; justitiam optimam æquiportionem. Hunc autem, ut putabantur, vitæ ordinem lege sanxerunt, immoderatum atque illicitum reprimentes hujusmodi definitionibus appetitum. Altum vero ct præsenti vita sublimius, neque cogitare, neque depromere valuerunt, sed insipienti et obscurato corde nixi sunt virtutem, quantum ad se, visibilibus tantummodo rebus includere, nihil ei tribuentes eximium, et cœlesti habitatione condignum. Qui vero per sidem illuminatos habent oculos cordis, quorum præsul atque magister est beatissimus Paulus, eam definiunt esse virtutem quæ nos ad Deum semper elevans, ordinanter regit in terris. Hic igitur per omnia venerabilis Apostolus multas quidem species virtutis enumerat, sed præcipue sidem, spem, charitatem commendat : quarum fides supra naturam

merita hominibus bona largitur, invisibilibus cos A igitur indormitabili cura servemus, ad the aurum admiscens, qui adhue multiplicibus obnoxia passionibus indumenta circumferunt. Qui enim angelorum reliquarumque corporearum virtutum naturam propositi sublimitate nesciunt, horum disciplinam hominibus qui gradiuntur humi et volutantur in pulvere files attribuit; regali throno et invisibili qui caret. omni forma nos exhibeas, certamque illustrationem natura increata semper sine initio manentis insinuans. Quæ etiam fulgore suo sensum materialem discutions, crassumque ac nebulosum intuitum nostrae mentis expugnans, erga illa clare conspicere, quae tunc ex parte possunt videri cum censentur invisil ilia, et comprehendi cum inaccessibilia esse creduntur. Spes autem non dignata somniis, ut dicitur, inhærere, sed credita fortiler retinens, in præsentibus B viret exitium : ut pote cum lex naturalis obseleta sibi futura jam præparat, et ad excludendam dubietatem, quod nec adest, tanquam præsens cogitatione complectitur, sub aspectu pene que praestolantur adducens adversa. De quibus spes impedimenta transgredians, propemodum visibilibus rebus es quæ desiderantur adnectit, fluxam temporis inanitatem futurorum dilectione prorsus exsuperans. Charitas, vero sanctæ religionis nostræ culmen et caput est. Per hanc enim Deus, cum præsens jugiter esset in terris, ad nos per carnem venire dignatus est. Utraque igitur merito sibi consentiunt : fides enim charitatis est speculum, et charitas fidei probatur existere Armamentum. Credimus quod Deus Verbum impassibiliter incarnatus est; et pie credimus : hæc enim files salutis nostræ fundamentum esse cognoscitur. C Idcirco eum qui propter nos suscepit formam servi diligimus, qui nec naturæ suæ ullam mutabilitatera sustinuit, nec augmentum Trinitati accessit. Omnis itaque Christianus qui non est dives side, spe, charitate, id quod dicitur non est; sed, etsi videtur suum castigare corpusculum et animæ passionibus liber esse, in moralem tantummodo virtutem iste proficiens, nequaquam coronam victoriæ consequitur, ut pote qui non ad illam semper agnitionem Divinitatis. extenderit, quæ coronas tribuit iis qui fortiter per virtutem luctantur. Ideoque fides quæ omnium (sicut prædixi) bonorum caput est, servetur intacta, nihil homanis adinventionibus dissonum præferens, nullis profanis vocum novitatibus turbida : quæ manens infra evangelicos atque apostolicos terminos, nullius p pervicaci furore violetur. Propter hanc enim salvati sumus, et huic in haptismate lingua subscripsimus. Altitudo signidem fidei cunctam insurgentis audaciam temeritatemque prosternit, nec humanam tantum, sed et illorum qui natura et incorporea sublimantur, B. Paulo dicente (Gal. 1): Aut si nos, aut angelus de cœlis evangelizaverit vobis præter id quod accepistis, anathema sit. Ministrare namque præceptum est angelo, non dogma componere. Et periculosum nimis est singulis, non iis quibus ordinati sunt permanere. sed appetere velle supra mensuram que minime naturæ concessa sunt. Ideoque etsi substantia præferat quid side dignum esse videatur, non erit receptibilis immunus predicationis respondit. Quod accepimus

sulci mentis oculos jugiter elevantes. Quid autem de Scripturis accepimus, nisi quod Deus verbo suo mundum condidit, et creaturam que non erat produxit ex nihilo? Et quia naturali lege rationale animal honoravit, datur ei mandatum, ut qued erat optimum non lateret ejus arbitrium, sed melieri proposito noxia declinaret. Et quod ille spontanea voluntate in deteriora prolapsus, ex terris paradisf per inobedientiam jactus est, quod denique per patres. patriarchas, legem, judices et prophetas, naturain qui formavit instruxit, ut peccata quideus caveret, ad facienda vero quæ recta sunt sollicitudinem gereret, sic at delicts imperium quoque nobis velentibus obtinerent, et borum causa diabolos in nature de cesordesceret, et scripta prævaricatio retorperet : prophetæ quoque sicut homines monerent auce oporteret fleri, sed ab imminente pernicie liberare non possent; Deus forma carens, sine initio incircumscriptus, et omnipotens Verbum in carne veniens (adest enim illi posse quod vult), sumpsit fermam aervi care factus, natus ex Virgine, volens ubique menstrare quia secundum veritatem fieri homo dignatus est. Naturam siquidem corpoream, et exordia, et habitus, passionesque necessario subsequuntur. Non enim dicit evangelista (Joan. 1) quod in hominem perfectum Deus ingressus est, quia factus est caro naturæ nostræ primordia ipsa contingens. Sicut enim homo naturaliter editus non statim procedit operatione perfectus, sed primum ipsa depositio seminis efficitur caro, deinde processu temporis vim sumit que consummationem sensuum operationumque contineat; ita Deus Verbum ipsa initia et radicem humanæ institutionis attingens, primum factus est caro, non conversus, quod absit, in carnem. Mansit enim divinitas omni mutabilitate superior, quia mutatio natura fluentis est passio; illius autem perennis sempiternaque ita se habentis essentiæ proprium est, ut incommutabilis perseveret. Utrisque igitur divinæ Scripturæ utentes vocibus, dicimus quia et caro factus est, et formam servi accepit. Ex utroque, pie intellecta semina nobis salutis existunt : per id enim quod Verbum caro factum est, individuum summæ ipsius adunationis evangelista declarat. Sicut enim singularitas in duas singularitates dirimi non potest (alioqui in has divisa, jam non erit singularitas, sed dualitas), ita quod unum est juxta summam adunationem, nequaquam in duo poterit ulla ratione partiri. Per id autem quod formam servi assumpsit, natura divinæ incommutabilitas intimatur : quia omne quod fit, aut ex eq quod existeret factum est, ut coelum quod ante non erat; aut ex eo quod est, in aliud convertitur, ut fluenta Nili fluminis in sanguinem commutata. Sed uterque modus divinæ sub-tantiæprobatur incongruus : nam nec ex ullis exstantibus processit, semper sine initio permanens; nec ex aliqua materia conversus est Deus Verbum in sua incomuutabilitate persistens. Ideirco per hæc et Deitatis incommutabilitatem, et individuum sacramenti divina.

qual assumpsit insinuans : ut per prinum, singularitatem naturze persona utriusque commendet, per alierum vero incommutabilitatem substantia divina pronunties. Deux igitur Verbum factus est homo perfeetus, non impulata natura deitatis, astipulauto min raculo qual intelligentiam postræ mentis excedit; idinaum percipious lide, non inquisitione colligimus, E4 factus homo cognatus secundum carnem, generi salnten tribuit per similitudinem passionum, peccati quidem debitum solvens, dum que sunt bominis perpeggis, pro opphibus moritur, destructe autem eum qui habebat prortis imperium, id est diabalum; sicut acquissions Dous : logis etiem quod erat impossible fecit esse possibile, omnem implendo institism, et restituit per hog guod homo factus est, honoravit eunt quem ipse de terra formaverat. Unus igitur est Filius, unus est Dominus: Trinitatem namque unius essentia co:filemur, quartem nullatenus admittentes in Triuitate personam, Sed, ut dinimus, unus est Filius sino initio de Patre natus, per quem facto credimus sæcula : ramys ez radice consempitemus de Patre ortus ineffabili modo, verhum mentis inseparabiliter procedens, et intime permanens. Nam etc și in terris visus est, sed non est a genitore divisus ; hic voluit salvare quem condidit, quinimo salvavit, vulvam, communem naturæ januam, dignanter inhabitans, quam et sua sanctificavit præsentia, et nativitate signavit partum, qui supra naturam est, incumprehensibiliter factum hominem se démonstrans. C Non igitur, alter est Christus, et alter Deus Verbum, quod absit; duos enim filios natura divina non novit: upus upigenitung genuit; ubi enim pon est generantime copula, illic qualitatem non poteris invenira nascentium. In nomine Jesu Christi omno genu fleclitus coelestium, terrestrium et infernorum (Phil. 11). Si alter est Christus præter Deum, necesse est ut purque homo, sit. Christus, et quomodo eum ultra natura meritum coèlestia venerantur, et ei qui minor est genu flectent? Quomodo etiam propheticis attendimus oraculis clamantibus quoniam Deus noster in terris visas, et cum hominibus conversatus est (Basuck. 11)? Visionem namque dicit propheta manifestationem que in carno facta est, et conversationem qua temporaliter cum hominibus commoratus est. D sum, ratione deitatis eum passum sentimus, divina culus sine invidia bonitas pietatis sum declaravit adventum : quia sicut omnipotens, et quod erat mansit proper so, et quod voluit factus est propter nos. third si forte unquam scandali causam commovent infant a redimenta, et in præsepi reclinatio, atquen tempore secundum carnem profectus, nec non et quad darmierit in navi, quad ex itinere fatigatus sit, quod post jejunia esurierit, illaque omnia quæ secundum veritatem facto homini contigerunt : noverint qui ista reprehendunt, quod humanam negent in Christo naturam; negantes autem naturam, dispositioni minime credunt; non credentes vero dispositioni, salglis danna persontient : et si quod a consti-

Scriptura testatur, quad factum est demonstrans, et A tutione mundi, qua lu bane vitam constat heminem esse projectum, aliud iter quisquam prater hoc carnis ingressus est, ostendant contentiosi, et tunc demum sua deliramenta contexant. Si vero ista sunt communis naturæ primordia: Deus autem Verbum secundum veritatem factus est homo : confitentes naturam, cur vituperant passionem? Alterum igitur eligant e duobus. aut erubescentes de contumeliis, abjurent naturam, et Manichesi morbis affecti cum impile deputentur, nut si lucrum quod est ex incarnatione suscipiunt fatentes substantiam, non confundantur de passionibus que substantiam consequentur. Admiror et corme dementiam qui nova deceptionis itinera gradinatur : ego namque unum Filium, sicut edoctus sum niecognoscens, quem Bei Verbi incarnati substantiara substantiz nostra pristinam pobilitatem claritatemque 🖪 esse profiteer; une autem existente eo qui passioner portulit atque miracula operatus est, qua ratione diviniora reticont, humilioribus derogant? Ut enim filem faceret Verbum manens quod erat, factus estcare (Jean. 1), id est infane et homo perfectus. tanto sacramento nulla conversione violato; idem ipse perficiebat miracula et injurias sustinebat, per signa quidem divina mansisse id quod erat insinuans, per passiones autem factum quod formaverat manifestans. Unum igitur enundem Filium prædicamus et Patris consempiternum, et in novissimis temporibus incarnatum, nihil adulterinum divinæ naturæ penitus inscrentes : non emin potest esse afiquid in throno superfluum. Sed illud mihi sæpenumero vulgatum fortasse subjiciant, nectentes syllogismos infirmiores araneze tela : Si Trinitas est unius essentire, profecto Trinitas impassibilis permanet. Quod si Trinitas et Deus Verbum Trinitate conspicitur, impassibilis permanet, et Deus Verbum impassibilis approbatur. Quod si Deus Verbum impassibilis est, invenietur qui crucifixus est alter præter impassibilem Deum Verbum. Vere telas texunt araneæ qui ista depromunt; în aquis scribunt qui propositiones ineptissimas meditantur; qui cum se dicerent sapientes, stulti facti sunt, et obscuratum est insipiens cor corum (Rom. 1): fippus enim oculus solis radios pure non recipit, et infirmus animus altitudinem sidei non valet intueri. Quid igitur ad ista nos dicimus ?quoniam secundum rationem Deitatis sancta Trinitas et unius est essentiæ, et impassibilis perseverat. Nec enim dicentes Filium passiquidem natura nullam prorsus recipit passionem; sed confitences Deum Verburn unum ex Trinitate incarnatum, tribuimus intelligendi materiam iis qui fideliter sciscitantur cur incarnari dignatus est. Quia enim decreverat Deus Verhum destruere passiones, quarum mors terminus habebatur, suscipere vero passionem inviolabilis natura non poterat (quia omnis passio rebus compositis probatur inferre luctamen, in spiritali autem et singulari substantia compositio nulla est: nec illud passio pertingebat, ubi compositio non erat), volens, ut prædixi, destruere passiones quæ rationale corpus oppresserant, quarum interitus erat suprema munitio (ut novit Deus

Verbum), incarnatur ex Virgîne, et habitu invenitur A pretatus est dicens, Nobiscum Deus (Isai. vn : Matth. ut homo : quoniam sic exinanire se voluit, formam quodammodo servi suscipiens (Philip. 11), nullam tamen circumscriptionem suæ deitatis admittens, per quam etiam salutem omni humano generi contulit carne sua passiones exterminans, deitatem propriam impassibilem servans. Idcirco Gabriel auctoritatem alque potentiam nascentis insinuans, aiebat ad Mariam. inquiens: Salvum faciet populum suum a peccatis eorum (Matth. 1). Populus autem non potest hominis esse, sed Dei: nec mundum ab iniquitatibus eruit qui hanc vitam pariter cum corruptione intravit, inculpabile non habens nativitatis exordium, sed necessarie Deus simulet homo non divisus in duos, sed permanens unus, per id quod ex muliere nascitur, hominem se demonstrans, per id autem quod sine conjuge et matrem servat intactam, Deum prorsus insinuans salvum fecit populum suum. Qui? Jesus Christus, qui venit in terras, et cum hominibus conversatus est (Bar. 111). Si autem Christus purus homo est, et non ipse est Deus Verbum, quomodo in principio creavit omnia, cum tune, ut impii asserunt, non erat? Nam cum postremus in creaturis homo sit, si Christus homo purus est, constat quod ea que ante se erant, nequaquam creare potuerit velut postmodum factus. Et quomodo Paulus aiebat, Unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia? Si autem per Christum facta aunt omnia, manifestum est quod Christus Deus est Verbum, evangelista testante : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum; hoc erat in principio apud Deum. Umnia per ipsum facta sunt (Joan. 1). Et ipsum quoque Paulus interpretans ait : Unus Dominus Jesus Christus, per quem cunnia (Coloss. vin). Quare dicitur, quoniam Christus est Deus Verbum. Si autem illas proferunt voces divinis litteris editas quibus Christus homo est appellatus, dicente Petro: Jesum a Nazareth virum approbatum a Deo in vobis (Act. 11). Et Paulo testante similiter: In viro in quo præfinivit fidem præstans omnibus (Act. xvii ). Et ipso Domino de se clamante: Quid me quæritis occidere hominem (Joan. vui)? Noverint autem per incuriam se Scripturæ sanctæ intelligentia privari, aut certe per malitiam deseri, quia velint quæ bene conscripta sunt, ad propriam reflectere pravitatem. Nam et homo secundum veritatem dicitur Christus, sed hoc factus est, quod prius non erat, nisi tamen modo Deus : sicut enim Deus increatus est, sicidem ipse homo perfectus est, nullam auspicionem phantasiæ prorsus admittens. Et quemadmodum est Patri secundum deitatem consubstantialis, sic idem sanctæ Virgini secundum carnem probatur esse consimilis, ubique veritate relucente mysterii, omnique remota penitus falsitate. Si autem Deum virgo non genuit, nec magno censebatur intacta miraculo: multæ siquidem et aliæ mulieres justos sæculo protulerunt. Nam linguæ propheticæ, ineffabilitatem hujus sacramenti præcinentes, aiebant: Ecce virgo in utero concipiet, et pariet Filium, et vocabitur nomen eius Emmanuel. Quod Gabriel inter-

1; Luc. 1). Cur propter nascentis inclinationem gloriam parientis attenuant? Sed hoc fortassis opponunt dicentes: Omne quod nascitur generanti simile comprobatur. Si igitur homo est quem genuit, necessarie qui ex ea natus est homo est. Quasi verisimili ratione vos ista depromitis. Sed tone parem sibi per omnia parturiens edit quando juxta naturamcontingit et partus. Naturalis autem parturitionis exordium corruptio est, quia et commixtionem precedit. Cum autem hujus injuria nec suspicio est, supra humanum intellectum constat esse miraculum, ubi supra naturam partus est, ibi qui nascitur, Dens est. Confitemur igitur cum et mundum fecisso de nihilo, et legem dedisse, prophetas R quoque inspirasse, et novissimis incarnatum esse temporibus, apostolos etiam misisse ad salutem gentium atque populorum. Fugiamus itaque consilia seductionis, fluenta hæretieorum dico perniciosa Deoque inímica contagia, Arii vesaniam, qui Trinitatem inseparabilem substantiis dividit; Eunomii audaciam, qui naturam incomprehensibilem intra scientiam hu manitatis includit; Manichæi rabiem, qui sequestrat ab essentia Deltatis sanctum Spiritum, et inseparabiliter procedentem. Nec non et hanc nuperrimam novanique blasphemiam quæ Judavorum impictatem multipliciter exsuperare dignoscitur. Illi namque Filium negantes, ramum nituatur a radice convellere. li vero huic qui est, alium superinducentes, intemerabilem substantiam tanquam in fetum multiplicem diffamare contendunt. Dicamus ergo cum Pauto (Epkes. 11): Christus est pax nostra, qui fecit utraque unum. Judæum namque et gentilem per baptismum in novum hominem reformavit, conjungens virtute quos conversatio sequestrabat. Ideirco repertores novæ impietatis, damnationem quæ sibi imminet contremiscant, quando in unam separatam rediere concordiam, et qui univit in duo, quantum ad illos attinet, derivatur. Sed omissa jam prolixitate sermonis, ad compendium recti dogmatis veniam. Si quis vult nosse veraciter quomodo idem ipse sit unus et non solum Filius Abrahæ manens, et in novissimis secondum carnem sapientia et ætate proficiens, nam deitas ejus semper id quod perfectum est possidet, interroget Paulum, et ipse pietatis sacramentum protinus intopabit, ostendens quod etiam ex Judæis ortus secundum carnem Deus sempiternus existat : loquens enim de llabræis et rebellem nationem ingratamque collaudans, propter radioem videlicet Abraham, et propter semen Christum, ita promuntiat: Quorum, inquit (Rom. 1x), est adoptio Miorum. Clamat enim in prophetis: Filius meus primogenius Israel et gloria. Infinitam namque gloriam eis qui probati tunc erant moribus, divina miracula conferebant, et testamenta per quæ Abrahæ multiplicatio seminis est promissa, et legislatio quæ in monte digito Dei conscripta est, et obsequium quo divino cultui serviebant, et promissa quibus vel terra Palæstina vel certe benedictio in semine Abraha gentib.s collata est universis : quorum l'atres qui in hac

exorti, et ex quibus Christus. Nec in iis stetit beatissimus Paulus. Nec enim ex quo partus de Maria ex eo est Verbi sine initio exstantis essentia. Sed mox intulit secundum carnem, ut manifestationem qua facta est in carne, non illam nativitatem divinamæternamque significet. Quis igitur esset hic Christus, qui natus est ex Virgine, quem spelunca cepit ut rem nullius pretii, qui in præsepi jacuit, qui secundum carnem temporibus crevit, quique ad inferiora terræ descendens, omnia quæ carnis sunt mirabili dignatione sustinuit, ut fidem faceret quia veraciter homo factus est, nec aliter esse præter eum qui descendit, sed idem qui descendit ipse est qui ascendit : non enim prius ascendit, sed descendit : ut pote qui non ex promotione Deus est, sed propter misericordiam qua in- B digebamus, homo dignanter effectus est? quis est, a me vel a quolibet alio non requirat, sed ab Apostolo, qui Filium per revelationem dicit Patris, cum dicit (Gal. 1): Cum autem placuit ei qui me segregavit de utero matris meæ, et vocavit per gratiam suam, ut revelaret Filium suum in me? Hic namque quis est, Jesus Christus veraciter edocebit, exclamans (Rom. ix) · Ex quibus Christus secundum carnem, qui est super onn a Deus benedictus in sæcula. Hæc Pauli verba, quam subreptionem calumniæ eorum qui prava diligunt habere permittunt? Dixit enim Christum, ut ostendat quoniam secundum veritatem Deus factus est homo; dixit eum ex Judæis secundum carnem. nt insinuet quia non ex illo tempore quo est incarnaios, existat; dixit eum qui est, ut eum sine initio de- C claret; dixit eum super omnia, ut totius creatura Dominum prædicet; dixit eum Dominum, ne passionibus habituque traducti intemeratam ejus audemus negare substantiam; dixit benedictum, ut adoremus eum tanquam omnipotentem suppliciter, nec ut couservum calumniis appetamus; dixit eum in sæcula,

ignorantiæ nocte velut luminaria fidei probantur A ut demonstret ut is qui nos verbo creavit pro sua divinitate, jugi a nobis honore celebretur. Habentes itaque Christum et existentem, et Deum, et benedictum in sæcula, veneremur eum ut Dominum, dicentes assertoribus exterorum dogmatum : Si quis spiritum Christi non habet, hic non est ejus (Rom. viji): nos autem sensum Christi habemus : idcirco et exspectamus adventum gloriæ magni. Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, qui pie quidem viventibus gloria red let coronam; iis autem qui exacerbant eum, audaciæ eorum condigna restituet. Hæc vestræ charitati dirigimus pro libellis vestris, quos ad nos destinare curastis, asseverantes quosdam pestiferos homines verborum portenta promentes irruisse vestræ provinciæ, volentes quibusdam scriptis et opposicionibus falsi nominis scientiæ simplicem et infucatam rectæ fidei pulchritudinem constantiamque pervertere. Sed ego vos iterum B. Pauli verbis admoneo (Coloss. 11, 8). Videte ne quis vos decipiat per philosophiam et inanem fallaciam secundum traditionem hominum vana consultantium, et non secundum Christum, Fundamentum autem aliud sanctæ filei nemo potest ponere præter id quod positum est, quod est Christus Jesus. State igitur in uno spiritu unanimes, collaborantes fidei Evangelii, et in nullo terreamini ab adversariis (Philip. 1), custodientes traditiones quas accepistis, sive a sanctis et beatissimis Patribus, qui apud Nicæam fidem promulgasse: noscuntur, seu a sanctis et venerandis Basilio, Gregorio, ac reliquis eadem sentientibus: quorum nomina in libro vita scripta sunt. Omnem fraternitatem quæ vobiscum in Christo est, ego et qui mecum sunt plurimum salu-Lam ús

> [Hæc desunt in Græco.] Data Constantinopol., consulatu piissimorum Theodosii August. v et Valentiniani IV.

### DIONYSH EXIGUI DE INVENTIONE CAPITIS SANCTI JOANNIS BAPTISTÆ

### PROLOGUS.

Domino venerando mihi Gau lentio abbati Diony-

Charissimorum fratrum, quos per gratiam Christi regitis, cura studiumque compulit ut relatio que D de inventione capitis B. Joannis Baptistæ Græco sermone conscripta est, Latino per me redderetur eloquio : conveniens esse dicentes, ut in natali ej 18 quo major in natis mulierum nemo surrexit, hæc relatio quæ de illo traditur, populis sidelibus intimetur. Promptisigitur animis in si atio licet brevi quod poscebatur explicui, maxime et quia sanctitatem tuam hoc idem sieri velle cognovi. Nec hoc sine divino nutu gestum esse perspicio: et idem sanctus Joannes prævius Domini veritatis præco, prophetarum culmen omnium, institutorque monachorum, sicut primitus se monachis ostendit, qui sacratissimum caput ejus de domo Herodis quondam regis impii sus-

tulerunt, dein ablatum Emesenæ, de multis ignoratum temporibus, item monachis se declaravit; ita nunc officio monachorum, quamvis humilium, hane de se Romanis historiam manifestare dignatus est. Venerandi, credo, propositi delectatur obsequio, quatenus per eos qui singularem sectantur vitam, suam in Christo panderet gloriam. Et hoc dicimus, non quod nobis alicujus præclaræ mentis conscientiam insolenter arrogemus, sed quod per se pia præferat professio sanctum studium, licet eidem nostra desidiosa conversatio non æquetur. Qualem vero tunc idem beatissimus exegerit vitæ modum, et quis poterit ignorare skielium? Nam præter illam divini muneris eximiam largitatem, qua de repromissione conceptus est, et adhuc intra materna conclusus viscera, de utero quem fecundavit sterilem, in utero sanctæ Virginis agnovit universitatis Auctorem, Præ-

Christi, et amicus exstitit cœlestis sponsi, sepe solitarius in desertis locis abditisque moratus est, die noctuque in j-juniis et orationibus perseverans, vestitus pilis camelorum, et locustis pastus ac melle silvestri. Quæ omnia summæ continentiæ atque frugalitatis indicia esse monstrantur, quibus universo mundo cum suis pompis deliciisque renuntians, nihil aliud dignabatur videre quam Christum : cui etiam ad suum baptisma venienti, testimonium perhibuit dicens, Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi. Cumque tam præclaris actibus tamque magnificis insinuaret omnibus exempla virtutis, principes tamen cum senioribus, et scribis et Pharis eis, meritis ejus insanis ausibus exprobrabant : quod Dominus noster sta neque manducans, neque bibens, et dicitis : Dæmonium habet. Sicuti nunc plerique Christianorum Phariscorum sine dubitatione consimiles, si forte Dei famulos viderint abstinentes, in eadem convicia atque maledicta prorumpere, et rem quam imitatione debent assequi, suis prosequi contumeliis non verentur : ut probabilis vila rumoribus malignis exposita laudandam perseverantiam tenere valeat, qua fervorem veteris æmulationis accendat. Hoc autem odium de morum similitudine sustinemus, ut id quod Dominus noster ait in Evangelio, in nobis etiam comprobatur: Si de hoc mundo essetis, mundus quod suum erat diligeret; sed quia de mundo isto non estis,

ter illam quoque gloriam singalarem qua Baptista A propterea odit vos mundus. Hise mundi chia incidit S. Joannes, cujus hodie festivitas ab Ecclesia tata orbe terrarum celebratur, etiam temporibus Juliani tyranni potius quam principis in sno corpore reliquo pertulit, quod a discipulis ejus tunc traditum sepulturze, sacratissima Evangelia retulerunt. Nam gentilium fera crudelitas impiissimi atque apostatæ Juliani moribus congruens, effracto beatissimi tumulo. ossa ejus dementer extraxit, ignique comburens redegit in pulverem, et passim vesano furore dispersit. Sed gratia Christi quæ suorum dirigit corda famulorum, per dies eos monachos ab Ilierosólymis ibidem causa orationis adduxerat, qui videntes tam scelestum facinus ab impiis perpetrari, stupentibus ipsis gentilibus, casdem venerandas reliquias transtuleîn Evangelio testatur, et dîxii, Venit Joannes Bapti- B runt, moxque inde profecti sunt, thesaurum secum venerabilem deferentes. Ecce rursum obsequium monachorum divinitus procuratur, ut quemadmodum per monachos caput hujus sancti repertum est, ita quoque per monachos résiduæ corporis ejus reliquiæ servarentur: quæ protinus sanció Athanasio Alexandrinæ civitatis episcopo diriguntur; quas postea Theophilus ejusdem civitatis episcopus, universa idolorum delubra destruens, in basilica quam sub nomine ejusdem beatissimi Joannis Baptistæ pia devotione construxit, sub ingenti populi veneratione deposult. Sed jam tempus est út přædic**lám vobiš řefe**ramus historiam, proque hoc labore nostro precum vestrarum præsidia efficaciler impelfellitts.

# DE INVENTIONE CAPITIS JOANNIS BAPTISTÆ.

Ja primam intentionem pretiosi capitis præclari ae glo- C Βές τὰν πρώταν ευριστυ τὰς τιμίας πεφαλάς του τιμίος riosi prophetæ præcursoris Joannis Baptistæ.

Dionysio Exiguo interprete.

Licanovou. Diouysio Exiguo interprete.

Duo quidam monachi de Oriente profecti, cupientesque pretiosæ crucis Christi et gloriosi sepulcri ejus qui pro nostra salute homo factus mortem sustinuit, per quam nobis vitam immortalitatemque largitus est, nec non resurrectionis ejus et ascensionis in celum loca veneranda perspicare, llierosolymam pervenerunt. Horum uni præcursor adventus dominici et baptista Regis æterni, sanctus Joannes assistens, sit : « Venientes ad domuni quondain Herodis regis, auferte vohiscum caput meum, quod invenietis in terra defossum. > Cumque mane fuisset exortum, visionem monachus quam viderat retulit fratri, qui delusionem phantasiæ suspicatus, persuadet illi cui mysterium fuerat revelatum, ut kleiu quod ipse sentiret, nihil esse. Cumque rem neglectui tradidissent, postero die præco veritatis astitit utrisque separation, et similiter els apparens, ita locutus est: « Omnem dubitationem infidelitatis ex vestris cordibus offugantes, ad veritatem visionie cogitatio vestra non claudicet. > Dumque consonantiam alter alteri retulisset, gemina visione firmati, et inobedientiæ supplicium formidantes, sine mora quod imperatum sibi fuerat impleverunt. Et præce-

Μοναχοί δύο έχ τος έρας δρμώμενοι του τιμίου σταυpoū ของ ของทอง, xxl อีเล่ ของ พะpl ที่นุลีร์ อีโล้ซีอัง รังอังอีลุเมลร์σαντός, και θάνατον άθανασίας πρόζενου ύπομείναντος Χριστού τὸν τάφον, τặς τε ἀναστάσεως καὶ τặς ἀναλήψεως του χώρου αὐτοψεί κατιδείν ποθήσαντες, τά Ίεροσόλυμα κατειλύφασε. Τούτων ένι ὁ πρόδρομος τῆς δεσποτικής παρουσίας και βαπτιστής του βασιλέως των olas laksen interio, engl . 4 light the 'Headen yerμένης οξηρεία είνδραμόντες, έχεισε την έμμα πεφαλήν ύπο γήν πειμένην ανέλεσθε. > "Ορθρου δε παταλαδόσσος, είν δρασινό μοναχός διηγείται τῷ πθας. Ο δέ, φαντασία: είναι τὸ πράγμα νομίσας, ὁμόφρονα γενέσθαι τὸν τι όράσεως θεατήν ύποπείθει. 'Ρεραθυμακίτων δε δεά τοίτο. τη έπιούση, της άληθείας ο κάρυξ αύθες έξίστατας κατ idian apparebois opoins nobsis, and most thinne de the dearties ikopiantes ancatien, nept the the deterσίας πίστου του λαγισμάν με δελάσητά. » Μα δέ θατέρο θάτερος την της αποκαλύφεως διαγάσατο συμφανίαυ, καί τῷ διπλασιασμῷ τῆς όρασέως πιστωθίντος, καὶ τὸ ἐκ τῆς πάρακούς πρόστιμον δεδιότες, άνελητέ το πελευσθέν έξωνύουσιν. Καί τῷ χάριτι ἐφοδηγούμενοι τὰν ὑπέρ τῷς εὐσε-Cείας έχτμηθεισαν του Βαπτιστού κευς λέν διελόμενος, τοй έχ τριχών καμάλου κατεσκευασμένοις μαρσίποις ένεξα

stiftia et pietate resectuni fueral, in sacco cilicino condiderant. Delectatum autem æstimo prophetam tali velamento, cujus in deserto quondam de camelorum pilis fuerat corpus obtectum. Revertebantur igitur monachi, ferentes caput quod flerodias pro mercede saltatricis filiæ suæ in disco suscipiens, veluti desiderata venationis præda potita est. Quin etiam desisse jam propheticæ linguæ correptiones existimans, nequaquam passa est caput ipsum venerandum cum reliquo corpore sepeliri, metum de elus conjunctione suscipions, et hoc procul dubio pertractans, quod integrum sancti corpus omni facilitate resurgeret : lioc autem fieri non pusset, si capet issa retineret. Et ideo non passim tradidit sepulturæ, sed intra septa suæ domus infodit. Amor etenim conjunctionis illicitæ suis adinventionibus proditus, increpationum sibi fingebat imagines, ct amputatum caput justi nefanda diaboli filia formidabat: sicque cogitationum pravitate decepta, deincepa latere se coedidit. Monachi ergo qui tanta revelatione præ ursoris Christi digni sunt habiti, sumentes veneraudum caput, domum redire properabant. Figulus autem quidam per idem tempus Emesenze civitatis multis oppressus angustiis, omnibusque rebus necessariis indigens, cum non posset extremem paupertatem ulterius eluctare, pro ipsius egestatis difficultate magnis affectus tædiis, vitam discessione continere se credidit. Accidit autem illi dum fugeret, occurrere monachis istis, qui vas eremi pretiosissimom deferebant. At ubi comes ein et socius itineris C factus est, onus ei, sicuti peregrinantes pariter solent, skiele committunt, visum qui sibi revelatus suerat, exponentes. Sed figulo mysterium ignoranti præcursor apparuit, monuitque ut comites suos lateret, et assumens id quod ferebat aufugeret. Quod cum fecisset, ad domum propriam, unde discesserat, rediit : et ex illo permansit universis rebus prosperis florens. Intelligebat autem suæ prosperitatis auctorem, et honorem el devoto studio suis congruentem viribus offerebat. Qui cum propinquare sibi cerneret mortem, hydriam in qua munus illud habebet inclusum diligenter obsignans, sorori commendat proprim, pristinam egestatem ei referens, et opulentiam qua none esset in manibus pandens. Cumque fugionda primæ paupertatis incommoda retulisset, indicassetque modum qualiter iis esset creptus, procatus est cam ut depositum honorifice tractaret, nec prius hydriam patefaceret quam rei proventum id quod erat interius indicaret. cogitans, quantum reor, qued eteri instar vas ipsum przeurseri foret, ut sicut Domine in utero matris pusitus innotuerat, ita profecte post mertem vivens, urnæ illius mysterium opportuno tempore revolaret : et ideo non tacuit insperate sue commutationis auctorem [al., inspirante sum commutationis auctore], sed ait : e O mulier, ipsis experimentis doceberis, nostræque medum vitæ conversationemque cognosces, ex que thesaurem istem possidere meruinus. Si igitur et tu reverentiam bujus habueris, bonorum

dente se divina gratia caput Baptistæ, quod pro ju- Δ λον. "upere δί τοῦτο τῷ προφάτη, ὡς οίμαι, παθέπερ έν ερήμω πάναι. το εχ τρεχών καιτέλου τῷ σώματε περεποίμενου ενδυμα. Έχοντες δε ύπόστρεφου περαλήν, πο Upodić; έπι πίνακος παρά της θυγατρός δεζαμένο, τὸς έχ πολλού ζητουμένης άγρας τυχούσα, και συμπ<del>εκαύσθα</del>ς τούς ελέγχους τώς του προ; ύτου γλώττης νομέσκου. ημετια συνεχώρησε τῷ λοιπῷ συγκηδευσθήναι σώματι, TON EX TOE EVENTEDE POSON SPOPULETS SEE MOTOVOLX! ASγεζομένη, ώς εί όλοκληρον τυγχάνει τοῦ άγίου το λε ψανου, εύχερες τούτο ανεία πρός έγερειν, ούπ αν θε ράδιον γένοιτο, τός πεφαλός παρ' πύτης φρουρουμένης. '(θεν, ώς είκες, ου το τυχούση ταρή ταύτην παρέδωπεν ' άλλά περεβάλων είσω καταχωνούειν κελούει, και κλειθρων έπεξο λαίς έχεσθαι της άσφαλείας προστάττει. Ο γάρ της πάρανόμου μίξεως έρως, υπό των λογισμών προδιδόμενος. όνειροπολών τε τούς έλεγμούς, και τετμημένην, ώς οίμαι, रांभ बंद्र क्रिय क्षेत्र हो अर्थिक विद्यानिक स्वाप्त स्वत्यानिक स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त μος του διαβόλου μοθήτρια, σπαιύτητε λογισμών παιζοmere, Tiù demoù denderere erénetere. Ol de res duravins άξιωθέντες μοναχυί, του Προδρόμου, τη χάρετε το**υ** muduatos, iautos impariaartos the nartis Xevalou teριωτέραν πεφαλήν ἀνελόμενος, οΐπος παλιοδρομήσαι >ατέσ-אפטסטי. בפףמנופטיר של דור אמד' לאלויסט אמנףסט דער 'בוונסנ-งลังเดิบอากอลาเล องรู้ลัง หล่ เท่า ถึงอิเลง อบ่างเรอง ถ้นอง, หล่ πρός την άμηχανίαν είλεγγιάσας φυγή την πορείαν ποιείται. Έτυχε δέ αυτόν τοξε έπιφερομένοις το τος έρημου πειμάλιου περιτυχείν μουαχοίς συνόμιλου τε, καί κοι**νωνόυ τ**ᾶς ό**δο**ιπορίας γενέσθαι , όπερ συμδαίνειν έν ταξς देखीनामांबाद कारेहरे के स्वारं συμθαστάζειο το δώρου οι προβρίνο θέντες ένεχείρησαν, τὸν ἀποχαλυφθέντα ταμιευσάμενοι. Αγνουστιδέ το μυστήριον τῷ κεραμεῖ, ο Προδρομος ἐκυτον έμφανίσας, φησί . Τούς συνοδοιπορούντάς σοι λαθών μουαχούς, τὸ ἐπιφερόμενόν σοι μαρσίπιον έχων ἀπόδραθε > και τουτο πεποιηκώς, οίκοι πάλεν ἐπάνειστο Διετέλει δε πάση χομών εύπραγία, και της πρότερον άμνημονών δυσπραγίας και είδως μέν τον της εύπραγίας πρόξενον, τιμών δέ τούτον εύγνωμοσύνη τη κατά δύναμεν. Μέλλων δέ τον ανθρώπινον ύπεξιέναι βίον, έν κιβωτίω το δώρον έχων, σηραγισώμενος τῷ ἰδίᾳ ἀδε).φῷ παρατίθεται, τήν πρώτην πρός αυτήν διαλεχθείς ενδειαν, και τήν έν χερσίν ἀφθονίαν μηνίσας. Καὶ εξπών μέν τῆς προτέρας πανίας τὰ δόσφουπτα δεσμά, γνωρίσας δέ και τὸν τρόπον της τούτων απαλλαγής, και παραπαλέσας έχισθαι μέν τός τουδε τιμάς, μά πρότερου δε πεδώτιου έππαλύψαι, πρίο και το ένδου ύπαρχου μανύση την έξοδου. λογιζόμενος, ώς οίμαι, ματρώαν αύθις μάτραν τῷ Προδρόμο γενέσθω ταν θάκην, και ότι ό τον δισπότην έν τη μητρώς νηδύε γνωμέσας, και τούτον διά τῶν εκιρτημάτων μηνύcus, onparet nárras nal ér to bárn pera bararor çõr, τὸν τῆς ἐξόδου παιρόν οὐ παρισιώπησε δέ πάντως τῆς aipridico ustabodis tim disprote · all · O.oba, protes a juven, th neipe paloven tou specipou blow the autiψεν, and ofte debt στων γυγόναμεν, τούτου του θησαυρόν εύρηκότες: έχου τοίνον της τουδο τιμής, και τρύγα των χαλών την αντίδοσου. Εί δέ σε χρόνος πολυστία μαράνας Tito finan aphintes, & conserve averable fig the icxios (Sic) indian, not nept the enough attendence, evertion Tive TOUTO periodos. > Bus per due de que aves sign to-פעשות של בסליטים. אישות אי אהפיין אתו "סון: בי דה דבי של-

omnium tam priesentium quam futurorum copia per- Β ρους παρεχώρυσεν ανάγχη, τά πρός αθτήν παρά του frueris. Quod si forsitan prolixitas temporis vires abstulerit, aut ægrotatio corporis violenta macerarit, quominus debitum studium dependere possis, alicui pio atque sideli viro munus hoc tradere non moreris. . Quæ post obitum fratris, quandiu devotioni suze vires habuit consonantes, sanctum probatur dilexisse negotium. At ubi necessitati senilis cessit ætatis, ea quæ a germano sibi mandata fuerant, insiauans his qui erant pium suscepturi depositum tradidit. Plurimis autem munus hoc alterna successione recipientibus, etiam quidam Eustahius, monachus nomine, et alterius sectæ presbyter, illud quod in hydria servabatur, sicut obsignatum erat, accepit. Profecto nempe, qui dederant, religionem discernere nequiverunt, eumque pinm arbitrati sunt hominem; R qui nimis astute sanitates quæ per virtutem sancti capitis accedentibus conferebantur sibimet ascribens, veritatem fidei, sicut caupo nequissimus, adulterare nitebatur; tandemque servis his, qui recte, et sancte, atque inseparabiliter beatam Trinitatem glorificabant, notus factus, ipse qui sub obtentu paternæ venerationis in diminutionem Christi, Filii Dei, contumeliosus esse probatur, ab Emesena civitate, cooperantibus etiam judicibus, corpit expelli. Precabatur autem eos qui se salubriter a sancto grege secemere atque effugare quærebant, ut unius saltem diei spatium largirentur morandi in ca spelunca quo [in qua] sanctum constabat esse depositum, quia jam et angustia nocturni temporis urgeretur. Sed providentia

Dei spe sua frustratus est. Non enim potuit impetrare C ne id quod moliebatur efficeretur. Suscipiunt igitur eamdem speluncam venerabiles viri, sectantes singularis vitæ propositum. Multis autem in monasterio sibimet succedentibus, ad postremum sub archimandrits Marcello divina gratia eum quem Gabriel evangelizavit, et sterilis mater edidit, eremi habitatorem, maximum correptorem impietatis et legis vindicem, Domini præcursorem, amicum sponsi Salvatoris Baptistam, pracconem veritatis, amatoremque justitiæ ferventissimum revelare dignata est. Cujus apparitionis medum præfatus venerabilis archimandrita Marcellus his retulit verbis.

In secundam inventionem pretiosi capitis sancti et præclari prophetæ, præcursoris Baptistæ Joannis. Eodem interprete.

Apparuit, inquit, ter beatissimus et universalis acostolus, atque fidelis amicus Salvatoris nostri Jesu Christi, mediante septimana quadragesimæ sanctorum jejuniorum, octavo decimo die mensis Peritii, id est, ad xii cal. Martias, anno septuagesimo sexagesimo [al., septingentesimo] tertio, per indictionem sextam, regnantibus Valentiniano et Marciano piissimis imperatoribus famulis Dei, sub sanctissimo episcopo Uranio civitatis En esenæ, cui etiam hoc idem revelatum est vicesimo quarto die mensis ejusdem, id est vi calendas Martias. Revelavit autem mihi Marcello in magno timore et reverentia constituto in specie stellæ igneæ, secundum subjectas visiones fidelissimas, qui cuncta condidit in virtute sua et præparavit in sapientia sua; qui scit omnia antequam fiant, et ad salutem humani generis universa dispensat; qui est super omnia benedictus in secula. Anica. Igitur me famulum suum Deus propositæ vi-

άδελφου έπθέντα τοις λαμβάνειν μελλουσιν ύπο εμένα, του παντός ανώτερου χρυσίου θησαυρού μεταδίδωσε. Πολλών δέ τουτο ταις άλληλων διαδοχαις ατησαμένων τὸ δώρου, τελευταίου Εύστάθιός τις δυόματι μου ζωυ, πρεσgniebod giehogogot' en ngbic dnyeilignenon grag. Kelar. ου οί δεδωκότες θερσκείας μέν ίσως διακρίνειν παντελώς ηρνόησαν, εύσεξη δέ τουτον υπέλαξον. 'Ο δέ, την έχ τζε άποστολικής κεφαλής τοξε προσιούσε παγάζουσαν θεραπείαν πανούργως ίαυτῷ περιάπτων, ἐκιπάλευσε τὴν ἐλάθειαν. Όψε δε ποτε τοῖς ὸρθῶς, καὶ ἀσυγχύτως, καὶ όμουσίως την πανεύφημον δοξολογοίσι τριάδα γνώρεμο; καταστάς, ο προσχήματι τιμής του πατίρα διά τής του υίου μειώσεως καθυθρίζων, άρχόντων συνεργία τές Έμεσινών απελαύνεται. Γινυπετών δε τούς εύκγώς του έναγο τες του σωτάρος ποίμνης χωρίζειν έπειγομένου, διωρίου τη όψιμω διώξει χαρισασθαι, καί συγχωρώσαι πρός μικο έμέρων το αυτόθε σπάλαιον οἰκάσαι, προνοίς Θεού τῶς tyuigot ihtiagu, gingi Vontai gi to anto audyain enyaδείς ανδρις μονάρη βίον διώκοντες. Μολλών δέ διαδεξαμένων τὸ ράθεν μοναστάριον, ἐπὶ Μαρκέλλου τοῦ εὐσεδεστάτου και άρχιμανδρίτου, εὐδόκησεν ή τοῦ Θεοῦ χάρις, τὸ Γαδρικλ εύνγγελιον, και της στείρας το βλάστομα, και της ερήμου το χάλλιστον θρέμμα, τίς τε παρευομίας τον έλεγχον, και του νόμου τον συνήγορον, και του δεσπότου τον Πρόδρομον, του νυμείου τον φθον, και Βαπτοστην του Σωτήρος, και της άληθείας του κόρυκα, και της εύσε δείας τὸν θερμότατον έραστὰν ἀποκελύψας. Οὐ τὰν έπες άνειαν ο πριειρημένος εύλα**δίστατος άρχιμανδρίτυς** έξηγήσατο Μάμκελλος, κατά την ύποτετκγμένον σομοίωσεν.

ΕΙ; τήν δευτίραν εύρεσιν τῆς τιμίας περαλῆς τοῦ ἀγίου παί Ινδόξου προγέτου, Προδρόμου, παί Βαπτιστού Yangarou.

Επεράνη ὁ τρισόλδιος, καὶ οἰκουμεναιὸς ἐπόστυλος, και γνήσιος φίλος του Σωτάρος ήμων Ίησου Χριστού is τῷ μέση ἐδδομάδε τῶν ἀγίων νηστειών περέ τοῦ Φεδροναρίου μανός οπτωπαιδεπάταν, έτους τρίτου έξηποστου έπτεκοσιοστού, ἐν χρόνοις ἐνδικτιώνος ἔπτος, βεισελευίντων Βαλεντινιανού και Μαρκιανού τῶν εὐσεδῶν βασιλέων, καί δούλων του Χριστου, έπι του όσιωτάτου έπισκόπου Ούρανίου και άνηνέχθη είκάδι τετάρτη του αύτου μανές. ε αρέτεια ε εδίες και τρόμος και τρόμος κατείρες κατάρες πυρός, έμοι τῷ ἀμαρτωλῷ Μαρχέλλω, κατά τὰ ὑποτεταγμένα δράματα πίστιν έχοντα. Ότα πάντα δυμιουργέσες Θεός έν τη δυνάμει αὐτοῦ, καὶ κατασκευάσας έν τη σορίς αύτου ό των όλων γνώστης πρό γενέσεως αύτων, πά πάντα οίχονομών πρός τὸ συμφέρον πάσεν άνθρώπους δ ών εύλογητός είς τούς αίωνας, ότι κατεξίωσε κάμε αὐτου δουλον Μάρκελλον θεατών γενέσθαι τζε προπειμένες όρασεως. Βίδον γάρ έν όραματι τῆς νυκτός, και έδου πᾶcar zi bobar sus phesibae sonue name greed freiding. sus

visione noctis, et ecce ostia monasterii nostri aperta sunt, et in magno metu positus, cucurri ut ea clauderem. Et rursus inspicio flumen ad ostia nostra prorumpere. Hoc autem cum vidissem, stupefactus cogitabam unde tanta aquarum esset immensitas. Dumque id mecum ipse pertracto, levans oculos meos vidi Marcellum presbyterum, qui erat secundus post Maxentium archimandritam, a meridiana parte fluminis venientem, et multarum turmarum voces ab orientali plaga basilicæ Sancti Juliani martyris audiebamus. Quarum ad nos ingens sonus deferebatur. et per aquas ipsas populi cum impetus alacritate properabant. Admirante autem me quomodo in mediis aquis ambulantes ad nos conciti pervenirent, et unaquæque turma lingua propria psalleret, subito vox B audita est eorum qui ab oriente clamabant : Ecce sanctus Joannes Baptista descendit. Cumque ad meridianum ostium starem, apertæ sunt januæ orientales. et psallentium turmæ protinus intraverunt. Omittens igitur spectaculum fluminis, et in exordio scalæ consistens, aspexi sanctum officium eorum, quod in monasterio celebrabant. Et stans in eadem scala, vidiatria duo, unum respiciens ad occidentem, et alterum ad meridiem; et inter utrumque atrium templum grande, singulæque turmæ ingrediebantur in atrium quod respiebat ad orientem, adorabant [al., et adorantes] ad templum. Intrantes autem in atrium meridianum, illico quiescebant. Cumque siluissent turmæ, præcedebant alii et clamabant : Ecce sanctus Joannes advenit. Cumque starem in eodem scalæ loco, venit sanctus Joannes, Domini præcursor, et vidi eum in templo quod mihi ostensum est; et ecce unus erat a dextris ejus, et unus a sinistris. Stante autem illo in templo, coeperant populi turmarum ad eum consequenter accedere et ab eo benedici : itemque psallentes proficiscebantur ad basilicam . Sancti Stephani martyris congregandi. Cumque turmæ se explicuissent, cogitavi et ego adire eum, ut benedicerer ab eo. Visumque est mihi intrare [al., ut intrarem] per ea ostia per quæ turmæ fuerant introgressæ. Et quia non videram quod alicui dedissent [al., dedisset] osculum pacis, nisi tantum ad pedes [al., ad pectus] ejus osculati essent, accedens ad eum ab anteriori [al., interiori] parte cum metu et reverentia, dimisso capite in terram cucurri. et tenui pedes elus. Ipse vero apprehendens mentum meum osculatus est me. Quod cum meruissem, protinus expergefactus sum, Paucis autem diebus transactis, video et ecce ostia monasterii a parte meridiana rursus aperta sunt, et veluti ad fratres vociferabam [al., vociferabar], cur ista [al., ita] ostia reliquissent; et celeri gradu perrexi ut ea clauderem, et ecce video sanctum Joannem stantem ad exterius ostium, et cum eo duos illos quos prius videram, et accessi ut benedicerer ab eo, et rursus elevans me, dedit mihi pacein. Vestimenta autem ejus erant candida; et mox trahens unum vas de sinu suo plenum mellis, dedit mihi dicens; Accipe benedictionem hanc, et

· Al., ad occidentalem plagam, reluti ad basil. PATROL. LXVII.

sionis inspectorem esse dignatus est. Vidi namque in A έν θορύδω πολλώ γενόμεν:ς, κατάλθον του ἀποκλείσαι αὐ-\_ τάς. Καὶ πάλιν έθεασάμην ποταμόν ελκοντα έπὶ την θύραν της μονής. Καί ταῦτα ίδων, έννεὸς έγενόμην, έννοων πόθεν το πλήθος των τοσούτων ύδάτων. Και έν τῷ με διαλογίζετθαι, ήπουου φων ν πολλών ταγμάτων, άπό άνατολων ήχον ήμεν φερόντων, και έφ' ήμας έρχομένων έπι των ύδάτων, και έμου θαυμάζοντος πως έν μέσω των ύδάτων ἐπορεύοντο ἐψ' ἡμᾶς, καὶ ἔκαςτον τάγμα ἰδ αν γλωσσαν ε χε και εψαλλεν, και πκουσα φωνών βρώντων ε Ίδου δ αγιος Ἰωάννης ο βαπτιστής τοῦ Σωτήςος ήμῶν Ἰησο**ῦ** Χριστοῦ ἀναδείκνυται. > Καὶ ἐν τῷ ἐστάναι με πρὸφ τήν μεσημερινόν θύραν, παραχρήμα ήνοίγησαν αί άνντολικαί θύραι, καί είσηλθον τὰ τάγματα. Καί ἀφείς την θέαν τοῦ ποταμοῦ, εἰσῆλθον τρέχων, καὶ ἔστην ἐν ἀρχῆ τοῦ x) ιμαχίου · καί είδου την άγιαν αυτών υπηρεσίαν γενομένην έπι την μονήν και έστως έν τῷ αὐτῷ κλιμακίῳ, έθεα σάμην αύλας δύο μίν μέν αποθλέπουσαν είς δύσεν, τάν δε άλλην, επί την μεσημερίαν και ναόν μέναν εν μέσω αὐτῶν. Εκαστον τάγμα εἰσίει εἰς τὴν αὐ) ἡν τὴν ἀποδλίπουσαν είς δύσιν, και προσεκύνει έπι τον ναον και έπι την μεσημερινήν αυλήν, και παραχρήμα επαύοντο. Μετά δὶ τὸ παύσασθαι τὰ τάγματα, έτεροι έδόων, καὶ έλεγον 'ίδου ὁ ἄγιος Ἰωάννης. > Καὶ ἐθεασάμην αὐτὸν ἐπὶ τοῦ όραθέντος μοι ναού και είς έξ δεξιών αύτου, και είς έξ εὺωνύμων. Παραυτίκα οὖν ἄρξαντο τὰ τάγματα ἀκολοόθως είσερχόμενα, έν, έν, εύλογεῖσθαι παρ' αὐτοῦ. Πληρωθέντων δέ των ταγμάτων, έλογισάμην κάγω αὐτὸς προσελθείν, και εύλογηθήναι παρ' αύτοῦ και έσκεψάμην είσελθεϊν διά των θυρών, ων είσηλθον τα τάγματα. Διά τὸ μή θεάσασθαί μέ τινα δόντα αὐτῷ εἰρήνην εἰ μή ἐν τῷ στήθει αύτου, έγω δε προσελθών αύτω επίμπροσθεν μετά φίδου και τρόμιυ, έχων μου τήν κεφαλήν έπι τήν γπν, πψάμην αὐτῷ τῶν ποδῶν. Δὐτὸς δί μου ἄψατο τιῦ πώγωνος, και ίδωκι μοι ειρήνην έν τῷ ἀγίφ αὐτοῦ στάματι · καί παραυτά έκδαλών έκ τοῦ κόλπου αὐτοῦ σκε**ῦσς** γέμον μέλιτος, ίδωκέ μοι, λέγων \* ε Λάδε ταύτην τήν εύλογίαν. > Καί ἐπορευόμην πρό αύτοῦ · καί αὐτός, καί οἰ μετ' αύτοῦ εἰσήλθομεν είς την ήμετέραν μονήν · καί ίδού έθεασάμην στύλον πυρός προάγοντα αὐτόν, και έμφοδος γενόμενος δεϋπνίσθην. Μετά δε ταύτα τῆ έσπερα των άγίων νηστειών, έφην πρός τους άδελφούς : ('Ο καθ' ένα ύμων τον έαυτου ψαλμόν δευτερωσάτω. > Δύτων δε καθημένων, και δευτερούντων τούς ψαλμούς, ο άδελφος 'Ισαάχιος ήρε τους όφθαλμους αυτού, και έθεάσατο πυρ καιόμενον έν τοίς να: οίς (sic) της θυρίδος του άγιου σπηλαίου όπου ήν ή κορυφή τοῦ άγίου Ἰωάννου. 'Ο άδιλφός ούν θεασάμενος άνεδόησε, λέγων \* « Κύριε έμου πάτερ. ίδου πθρ χαίεται έν τῆ θυρίδι τοῦ σπηλαίου. Να Κάγώ πρός αὐτόν έφην : « Μή φοδοῦ, ἀδελφέ, ἀλλά σφραγισάμενος ήσύχασον. > Έγω δε είδως το μυστήριον, εν εκσεάσει πολλή έγενόμην.

Καί ώς μεθ' ήμέραν, έν τῷ καθείδειν με έν τῆ αὐτῆ νυκτί, μετά ήν των νυκτοφυλάκων ώραν, και ίδού ώς χείρ ανθρώπου ενυξέ με τρίτον από του δεξιού μέρους. καὶ ἰδού φωνή πρός με λίγουσα • • Ἰδού ἐδωρήθεν ύμεν. 'Αναστάς εύρήσεις άστέρα προηγούντά σε. Καί όπου άν χαταπαυθή, έχει σχάψου, χαί εύρήσεις με. > Έγω δι μετά φόδου έξηλθον, και είδον αστιρα πυρός έστωτα έπι των

effudit vas ipsum mellis super manus meas, et inter- Α θύραν οδ ήμην. Καὶ ἔμφοδος γινόμενος, ἐσφράγοσα έμαυrogavi eum dicens : « Domine sancte Joannes, unde ad nos venisti? » Qui respondit : « De Sebaste veni.» Præibam igitur eum, et tam ipse quam qui cum eo erantingressi sunt in monasterium nostrum, et iterum vas mellis fudit super manus meas. Cumque ego detulissem benedictionem ejus ad superiora triclinii, ipse intravit in oratorium; et cum descendissem ad oratorium ubi erat, ecce video columnam ignis ante eum. Et nimio pavore correptus, excitatus sum. Post hæc autem, priusquam nobis ostium monasterii ubi erat sanctum depositum nobis traderetur in sanctis jejuniorum diebus, ubi cibum vespere sumpsimus, et dixi ad fratres nostros, Unusquisque vestrum psalmos suos iterare non negligat. Et relinquentes me in triclinio, descenderunt ad initium B scalæ quæ ad utraque monasteria respicit. Cumque consedissent ut iterarent psalmos, ad dexteram levans oculos suos frater Isaacus ignem vidit ardere in tabulis ostii speluncæ ubi erat venerandum caput sancti Joannis Baptistæ repositum. Quod cum vidisset frater, exclamavit et dixit : « Domine mi, domine mi, in ostio speluncæ ignis accensus est. > Et ego respondi : « Ne timeas, frater, sed muniens te signaculo Christi, ibidem persevera. > Fratres autem præ timore claudentes ostium, ad me conciti pervenerunt. Ego vero mysterium recognoscens ex visionibus mihi ante monstratis, dixi ad eos : « Ne timeatis, fratres mei, quia hoc nobis prosperum faciet Dominus. > Post dies autem quinque Maxentius et Stephanus venerabiles presbyteri archimandritæ, venientes C ad sanctum episcopum dominico die vespere, suggesserunt ei omnia de ipsa spelunca, quæ cohærebat monasterio nostro, ut utrumque pariter junmeretur; jussitque hoc episcopus sieri. Cui dixit Stephanus presbyter: ( Ex præcepto nostro cras mature trado speluncam fratri Marcello. > Et mane perveniens tradidit nobis ipsum monasterium sub præsentia presbyterorum Palladii, Petri, Gennadii, et Stephani, archiniandritæ monasterii Bethgalorum [al., Bethgaalorum]. Et aperiens ostium quod erat obseratum, simul ingressi sumus et adoravimus [oravimus]. Videns autem locum nimis esse neglectum, commonuit ut diligentiam ipsius haberemus. Et profectus est idem Stephanus presbyter, ad visitanda monasteria quæ erant in villulis constituta. Ego vero D Marcellus, assumens fratres, cœpi diligentiam monasterio quod nobis datum fuerat impendere [al., diligenter impendere]. Dumque loca ipsa mundamus, venions Petrus, presbyter loci Bethmamatis, ait mihi: · Stephanus, archimandrita Bethgaalorum, precatu: nt propter Dominum nobiscum venias ad monaste. rium beati Carterii. > Et respondi me venire not posse, quia diligentiam loco mihi commisso depen-Jerem: qui compulit me secum proficisci. Cumque pergeremus pariter, aio ad cum: « Ascendamus el salutemus Cyriacum, diaconem et archimandritam. Ascendentesque et salutantes eum, coepimus ire velle ad prædictum monasterium beati Carterii. Dixitque

τόν. Καὶ ἰδού προηγείτο ὁ αὐτὸς ἀστήρ, καὶ εἰσ ἤίθνο άχολουθών αύτω, μέχρις οὖ έστη ἐπί τῆς χόγχης τοῦ σπηλαίου, οὖ ἦν ἡ ἀγία χορυφή τοῦ Προδρόμου καὶ Βαπτιστοῦ Ἰωάννου. Έγω δέ ταῦτα πάντα θεασάμενος. παραχρήμα προσεκύνησα τῷ Κυριῷ, πεσών ἐπὶ κοιλίων ἐπο πολλάς ώρας · λαδών δέ θυμίαμα, καί βαλών, δεόμενος και παρακαλών, κρατόσας δρύγιου ήρξάμην σκάπτει. Καί εδρου τόν τόπου ώλοδομημένου από δαρτής ασδίστου, καί πενταπαλαίστου, και δσου έγω έσκαπτου, ήχος καί κτύπος απεδίδοτο μέγας, ώς από ύδρίας.

Καί μετά τὸ σκάψαι με, και καθιλθείν ίσον του ἐσάφους, εύρου έκκεχυμένου ώς αμμου χαλκούν. Και μετά ταύτα χαμών πολλά μόλις ίδυνήθην αποχωρήσαι των άμμον. Καὶ μετά ταῦτα ἐξήλθε σύν τặ ἄμμο περαμίς μία. Καὶ ὑποκάτω τῆς κεραμίδος, πλάξ μαρμάρου. Καὶ νρεμάσας την πλάκα, εδρον την ύδριαν. Και μετά φόδου και τρόμου εύθίως λαθών λύχνον καὶ θυμίαμα, καὶ προσκυνήσας πάλεν, μετά ταῦτα ἐχώλυψα τὰν αὐτάν ὑδρίαν. Kal παραυτά παρεγίνοντο πρός ήμας ο περί τον άρχιμανδρίτην καί διάκονον Γεννάδιον. Καί συντυχών μοι έπί θύραν τοῦ σπηλαίου, εἶπέ μοι · ( Δεῦρο, εἰσέλθωμεν ἔσω άμφότεροι. > Καί μετά τὸ ευξατθαι, έδωκέ μοι τὸν άσπασμον καί είπ έ μοι · ( \*Οραμα είδον έκεισε, ώς ότι έγώ τε καί σύ έστήκαμεν εν τῷ ένταίθα σπηλαίω, καί, φησίν, άρτων πλήθος ἀπέχειτο έν τῷ ἐνταῦθα σπηλαίῳ καθαρών ώς ο ήλιος. Καί μερίς επάνω αύτων. Καί ίδου δίναμε: πολλών ανθρώπων κατερχομένων ές τῷ αὐτῷ σπαλαίω καὶ ἐλάμβανον παρ' ήμων ἀπὸ των προειρημένων ἔρτων. Καὶ ούτως ούκ ἐξέλειψαν, καὶ οἱ ἄνθρωποι λαμδάνουτις ούχ ἐπαύσαντο, καὶ ἡμῶν ἡττηθέντων ἀπὸ τῶν πολλῶν οχλων, πρξαντο οί άρτοι πέτεσθαι έπὶ τὰς ἡμῶν χεῖρας.» Καί μετά το διαγήσασθαι αυτόν την διασιν ταύτεν, έφην' ε Καλόν σου τὸ όραμα. » Καί λογισάμενος , εξπου, « Τί τελεῖ τοῦτο τὸ ὅραμα; » Καὶ πάλιν λογισάμενος, είπου, ( Ότι έχ τοῦ Θεοῦ έστι τοῦτο τὸ όραμα. ) Κα! γνούς ότι έκ του Θεου ύπάρχει, απεκάλυξα αύτῷ τὰν ἐπιφάνειαν τοῦ ἀγίου Ἰωάννου. Καὶ παραυτά ἀκούσας έννεὸς έμεινε. Καὶ ἥρζατο παρακαλείν, « Ποῦ ἐστιν ὁ τόπος; ) Έγω δε παραχρημα ύπεδειξα αύτω. Επί μετά ταύτα έξήλθομεν άμφότεροι, και έλογιζόμην τι όφείλομεν ποιήσαι. Καὶ ἐσκόπησα πρότερον ἀπελθείν, καὶ ἀποκαλύψαι τῷ πχπία Στεράνω, τῷ ἀρχιμανδρίτη τοῦ Δαρωμίου, Γνα αὐτὸς γνωρίση τῷ ἐπισκόπφ. Εαὶ ἀπελθόντες έν τῷ μοναστηρίω αὐτοῦ, οὐκ εὖρομεν αὐτὸν διὰ τὸ ἀπιλ. θείν αὐτὸν ἐν τοῖ; ἐπιχωρίοις μοναστυρίοις. Καὶ ἐν τῷ ήμας επανιέναι έχειθεν, έλογισάμην μεταπέμψε: θαι τω διάχονον Κυριαχόν άρχιμανδρίτην των έν τῷ ἰερῷ , ἀποχαλύψαι αύτῷ το μυστήριον τῆς ἐπιφανείας τοῦ ἀγίον Ἰωάννου. Καὶ ἀπέστε λα τὸν ἀδελφὸν Ἰσαάκιον, εἰπών « Σπουδαίως παραγενού έως ήμων. » Καὶ του ἀδελοοῦ ἀπελθόντος, καὶ εἰπόντος αὐτῷ, παραχ**ρῆμα ὑπακο**ύσας παρεγένετο. Ήμων δε ασπασαμένων αὐτὸν, και αὐτὸς ἀπήγγειλεν ήμιν τὸ δραμα, ὁ είδεν, ὁ καὶ τον συμφωνών τῷ ὁράματι τοῦ διακόνου Γενναδίου. Εὐχὴν δὲ ποιήσαπες έγνωρίσαμεν αὐτῷ τὴν ἀποκάλυψιν τοῦ ἀ**γίου Ἰωάννου**, xal con . ( Ti òpeile yeveobal; ) kal eixov èpi, ( ole συμφέρει γνωρίσαι τῷ ἐπισχόπῳ περί τούτου. Καὶ κάλα -έρηπ ο τονκφίτζ ταπιας Στέφανος ο περεύθως

mihi Cyriacus diaeonus : « Nunquid propterea veni- A ραθείς άρχιμανδρίτης άπο τών sti, ut sine mora discederes? > Cui respondi . « Necesse est ut celeriter ambulemus, quia traditum est nobis ab episcopo et aliud monasterium cui curam instanter impendimus. > Descendentes itaque pervenimus ad monasterium sæpe memoratum; cumque saluta-semus fratres, ordinantes que erant necessaria, revertebamur. Dicunt mihi præfati Petrus et Stephanus, presbyteri archimandritæ: « Vale dicimus tibi; ora pro nobis. . Tum aio ad eos : « Hodie monasterium suscepimus, et vultis abire? Sustinete. quaso, et consolamini nos; » et coegi eos. Cumque vespera facta esset, post orationes, cibo sumpto, quievimus: illi ambo in triclinio superiore, ego ibi quidem in interiore cubiculo.

sterii vel speluncæ apertum est ostium, hoc est, sequenti die tertia sabbati, post orationes nocturnas, quasi manus viri pulsavit me tertio in dextro latere, et audivi vocem magnam dicentem mihi : Ecce ostium apertum est, et ideo cognosce eum qui tibi patefecit ingressum, ne forte negligas. Ego vero cum magno timore conversus assedi, et video stellam flammeam in ostio ubi quiescebam. Majoremque metum concipiens, signavi me cruce Christi, et illa de loco illo minime mota est. Surrexi itaque, et misi manus in ostio ubi erat, et rursus inventa est in ostio sequenti. Cum aperissem [leg. aperuissem] autem ostium, unus ex his qui ibidem quiescebant, sensit. Et cum ad secundum pervenissem ostium, inventa est stella in ostio tertio. Deinde conspicio eam in C interioribus scalæ gradibus. Erant autem ostia utriusque monasterii patefacta similiter, et speluncæ ostium patens. Et ecce præcedebat me stella ipsa, et ego sequens eam, ingressus sum usque dum in absidula speluncæ constitit; et videns hoc miraculum, adoravi Dominum pronus in terram per horas multas. Recordatus sum vero quod hospites haberem venerabiles viros Petrum et Stephanum, presbyteros et archimandritas, et ne suspicarentur ubi nocte fuerim, ab oratione surrexi. Ascendensque rursum, cum vellem ingredi cubiculum, dicunt mibi: « Ubi tandiu fuisti? > Respondi : « Quia ad opus necessarium descendi. > Cumque vellem introire ubi quieveram, dicunt mihi: Rursus ingrederis? > At ego sentiens veniam poposci tanquam malesanus, et continuo me recepi. Postquam vero mane factum est, valedicentes mihi, ad proprias cellulas abierunt. Ego vero ubi profecti sunt diluculo, præcepi fratribus qui mecum erant : « Claudite januas, manentes extrinsecus, et si forte aliquis ad requirendum venerit, occupatum

examples, lucinous ήμέρας πέντε άπεχθεχόμενοι αθτόν. Σαδδάτω δε διίλες ήμων καθημένων και όμιλού των, έξαίφνης τυπτηθείς έπι τα γόνατα, έκαμφθην όλος, και ούκ ήδυνήθην σύτε σαλευθήναι, ούτε άναστήναι, ούτε άλλο τι ποιήσαι. Βίπον ούν οι περί τον διάκονον Γεννάδιον και Κυριακόν' ( Ούκ έσημέν σοι, ότι εἰσελθωμεν καὶ γνωρίσωμεν περὶ τούτου τω έπισχόπω, έπειδή ο παπίας Στέφανος ούπω ήλθεν; » Ελφ 9 επειοπ hειζορως βαααριζοπερος, απτος 9 μγυδοσαντες τὰν ὑπηρεσίαν τὰν ἐσπερενάν, καὶ ελθόντες ὁπου άνεκείμην, άπάγγειλαν λέγοντις, ε ότι ώμόσαμεν τῷ άγέω "Ιωάννη καὶ άνεδεξάμεθα, ότι πρό άνατολών ήλίου μανθάνει ο ἐπέσχοπος. > Έγω δέ πρός αὐτούς εἶπον, ε Καλώς συνετάξασθε. > Εκί παραχρήμα έκουφίσθην έκ των όδυνων. Καί τη έπιούση χυριακή ήμερς άμα το διακόνο Cumque dormirem ea al., media] nocto in qua mona- κ κυρικκώ και Ἰουλιανώ μονάζοντι εἰσελθόντες, έγνωρίσαμεν τῷ ἐπισκόπφ Οὐρανίφ, ἀπὸ τῶν ἐωθινῶν ἐξερχομένω, εἰπόντες, ότι ὁ άγιος Ἰωάννης ὁ βαπτιστής τοῦ Χριστοῦ άπεχαλύφθη. Δύτος δέ άχούσας, έννεος έμεινε, χαί είπε μά μαθείν τινα, και μαθείς αύτου άψηται. Και είπεν αύτώ ό διάχονος Κυριαχός. ( Πότε έρχη; ) 'Ο δέ , ( Δύριον , φησί, παραγίνομαι. ) Παραγενόμενος δέ τη έξης μετά πρεσδυτέρων και διακόνων, ἐπιστάντις τῷ τόπῳ, πεσόντες προσεκύνησαν. Μάλχος δέ ο πρεσδύτερος είς δι άμα των άπολουθησάντων τῷ έπισπόπῳ δυσπιστήσα; είπε· ε Πόθεν τουτο δάλον, ότε ή κεφαλή του Προδρόμου τυγγάνει αύτη; ) Καί έπεδαλών την χείρο αύτου έπί την ύδρίαν, παραχρήμα του άψασθαι της τριχός, εξηράνθε ή χείρ αὐτοῦ, καί ἐκολλήθη τῷ στόματι τῆς ὑδρίας, καὶ ούχ ήδύνατο αύτιν άποσπάσαι. Έχτενοῦς δὲ ἄμα πάγτων γενομένης εύχης, και πάντων δοξαζόντων τον Θεόν, και δεομένων άνεθηναι αὐτὸν, μόλις ποτέ την μέν χεϊρα ἀπέσπασε. Μεμένηκε δὲ οὖτως ἀσθενοῦσα. <sup>4</sup>Ο δὲ ἐπίσκοπος σύν τοῖς παμαγενομένοις αὐτῷ πᾶσι, λαδών τίν άγιαν ύδριαν σύν τῷ ἀποκειμένο θησαυρῷ, ἀπέθετο έν τῷ διακονικῷ τῆς ἀγιωτάτης ἐκκλησίας, ἔως οὖ οἰκοζομήθη το μαρτύριον αὐτοῦ. Καὶ μελλόντων τὴν άγίαν αὐτοῦ κατάθεσεν ποιείν, έφθη ὁ Πρόδρομες ἐν ὁράματι τῷ άπιστήσαντι πρεσδυτέρω, και φρσι πρός αυτόν ε ότι έν τη προόδω των καταθεσίων μου επίθες την χειρά σου κατά της ύδρίας, και παραχρήμα Ιαθήση. > Και τούτο ποιήσας, αποχατεστάθη ύγιής. Έγένετο δέ τα χαταθέσια τοῦ ἀγίου Προδρόμου καὶ Βαπτιστοῦ Ἰωάννου ἐν τῷ κὐτοῦ ναῷ, μηνὶ Όκτωβρίω , εἰκάδι ἔκτη, τοῦ τρίτου καἰ έξηχοστού και έπτακοσιοστού έτους, ενδικτιώνος έκτης. attonitum me factum ex revelatione quam videram, η ἐπὶ τῆς εὐσεδοῦς βασιλείας τῶν φιλοχρίστων ἡμῶν καὶ εύσεδων και όρθοδόζων βασιλέων Οθαλεντινιανού του νέου καί Μαρκιανού των άειμνήστων. Είς δόξαν καί έπαρου του μεγάλου Θεού καὶ σωτήρος ήμων Ίησου Χριστου, ώ ή δόξα άμα τῷ ἀχράντῳ Πατρί καὶ τῷ παναγίο καὶ ζωοποιώ πνεύματι είς τους αίωνας των αίωνων 'Αμήν.

esse me dicite. > Sæpe namque veniebat Palladius presbyter, intrans et Evangelium lectitans. Cum ergo solite venisset, tunc ei fratres aditum negaverunt, affirmantes id quod erat, quod Evangelium quoque sub clave archimandritie sit, et excusatum est illi. Secundo etiam venit, venit et tertio, et sic ingressus est. Ego manique sumens thuribulum, incensum in eo posui, et pium Dominum suppliciter obsecrabam ut mihi locum thesauri cœlestis ostenderet. Tollens etiam rastrum, cœpi fodere, et perveni ad locum quod erat ædificat**um** de calce et ordinariis tegulis. Quantumque ego fodiendo descendebam, tantum sonus validior quasi ex repercussione hydriæ reddebatur.

Et posteaguam fodi et descendi usque ad solum, reperi velut arenam ex ære fusam, multumque labo rans, vix arenam potui sequestrare. Post hac autem arena sublata, una tegula major apparuit. Hanc suspendens inveni sub ea tabulam marmoream; tabulamque suspendens, hydriam reperi. Hanc, cum metu et reverentia lumen accendens, ac incensum ponens in thuribulo, palpavi diligenter, et adorans Dominum, diutius attonitus mansi, hydriamque sanctam rursus operui. Statim vero Venit ad nos Gennadius diaconus et archimandrita, salutansque me ad ostium speluncæ, dixit mihi, veni, precor, introeamus in speluncam pariter. Et posteaquam ibi adoravimus [al., oravimus] dedit mihi pacis osculum, et fratribus meis, et ait, « de Capereto monasterio meo nuper adveni, vidi autem tale somnium. Quasi utrique stabamus in quodam specu, in quo mundissimorum panum sicuti sol erat magna copia, et portio superposita panibus. Immensa vero | adde vis | populi veniebat, et sumebat ex ipsis. Nec deficiebaut, nec cessabant homines qui acceperant. Jamque nobis præ multitudine turbarum deficientibus, cæperunt panes evolare super manus nostras, et ita percipiebant omnes quotquot ad hanc muneris gratiam confluebant. > Post. quam vero retulit mihi somnium, ego respondi, «Bonum est quod vidisti.» Et recogitans apud memetipsum quid sibi vellet hæc visio, rursumque pertractans ea quæ præcesserant, dixi quia visio ista ex Deo est. Sciens autem quia divinitus ista contigerant, indicavi qualiter sanctus Joannes Baptista apparere dignatus est; qui mox, ut audivit, mansit attonitus, et orare cœpit ut ei locum ostenderem, quod et feci. Post hæc egressi sumus utrique, et quid oporteret fieri tractabamus, visumque est mihi ut prius irem, et indicarem Stephano presbytero et archimandritæ monasterii quod appellatur Claramnium [al., Daramium], et per ipsum manisestaret episcopo. Et venientes ad monasterium esus, non eum reperimus. Abierat enim, ut diximus, in monasteria quæ erant in agris, ex eo die quo nobis dederat monasterium et ostium speluncæ patefeccrat. Cumque egressi fuissemus, placuit ut evocaremus ad nos Cyriacum diaconum et archimandritam, et revelaremus ei mysterium per quod nobis sanctus Joannes apparere dignatus est. Misimus autem ad eum fratrem Isaacium, dicentes : « Veni ad nos celeriter. » Ad quem cum frater venisset, dixissetque ei, protinus obediens venit. Quem cum salutassemus, indicavit nobis somnium quod vidit, eratque consonans visioni quam Gennadius diaconus miki retulerat. Et cum orassemus, mox ei revelationem sancti Baptistæ Joannis manifestare curavimus, et ait : « Cogitemus quid fleri debeat. » Et ego dixi, « Puto conveniens esse ut hoc innotescamus episcopo. » Rursumque cognoscentes quod sæpe memoratus Stephanus presbyter et archimandrita de agro non venerat, mansimus diebus quinque posteaquam revelatio nobis ostensa est. Dic vero sabbatorum post meridiem sedentibus atque sermocinantibus nobis, ingressus est ad nos Sallus [Salius] collectarius et Maris [al., Marius] Linopola Lechtarius, et locuti nebiscum continuo recesserunt. Ego autem dixi fratri Isaacio, ut post eos ostium clauderet. Itemque residentibus nobis et loquentibus, ita sum repente verberatus in genibus, ut totus incurvarer, nec possem omnino consurgere vel quid operis implere. Tunc aiunt ad me Gennadius et Cyriacus diaconus et archimandritæ: « Nonne diximus tibi, Noli moras innectere, sed eamus, et in notitiam episcopi deponamus, quia presbyter Stephanus dicitur nondum advenisse. , Ego vero mansi vehementer afflictus. Ipsi autem vespertinum celebrantes offlicium, ingressi sunt ubi jacebam, et denuntiaverunt, dicentes, « Jurejurando satisfecimus sancto Joanni, suscipientes personam tuam quod omnem causam cras ante solis ortum per te [per te cras autem sole orto per te, etc.] cognoscet episcopus. Et ego respondi, « Bene admodum fecistis, hoc idem promittentes; » et protinus a doloribus relevatus sum. Sequenti autem die dominico simul cum diacono Cyriaco et Iuliano monacho venientes, episcopo jam post matutinas orationes de ecclesia tunc egredienti suggessimus, dicentes, quia sanctus Joannes Baptista revelatus est. Ipse vero stupefactus ait : « Nullus hoc novit, et quis vestrum audeat contingere? » Dixitque ei Cyriacus diaconus : » Quando venire dignaris? » et ille, « cras, inquit, adveniam. » Postera autem die cum presbyteris et diaconis episcopus venit, et intrantes ad locum, procidentes in facies suas adoraverunt. Malchus [ul., Malachus] autem presbyter, unus ex his qui cum episcopo venerant, infideliter motus, ait: c Unde hoc certum est, quod caput Præcursoris existat? > Mittensque manum ut contingeret hydriam, confestim exaruit, adhæsitque manus ejus bydriæ, nec cam extrahere valuit. Instanter autem ab omnibus oratione facta, cunctisque glorificantibus Deum, atque precantibus pre eo, vix tandem quidem manum potuit abstrahere, sed ita permansit invalida. Episcopus autem, cum universis qui secum erant, accipiens hydriam cum sancto thesauro ibi reposito, interim in diaconio, id est in secretario ecclesiæ collocavit, donec ædificaretur basilica in nomine ejus. Quæ ubi perfecta est, cum dies sanctæ depositionis ejus instaret, apparuit sanctus Joannes ei cujus manus aruerat, dicens: In ipsu processione, cum fit depositio, pone manum tuam super hydriam, et statim sanabitur. Iloc autem cum secisset, restituta est pristinæ sanitati. • Facta est S. Joannis Præcursoris ac Baptistæ depositio in ejus templo mensis Octobris vigesima sexta, anno 763, indictione sexta, imperantibus religiosis piisque ac orthodoxis Augustis Valentiniano Juniore ac Marciano, principibus memoria sempiterna dignis : ad laudem et gloriam magni Dei ac Salvatoris nostri Jesu Christi, cui gloria cum intemerato Patre sanctissimoque ac vivifico Spiritu, in sæcula sæculorum. Amen.

<sup>\*</sup> Hic desinit Dionysii Exigui interpretatio, quæ suppletur ex R. P. Combelis. — Sequentes autem sermones bic in appendicis vicem exscribere placuit. Epit.

Concio in primam, secundam alque tertiam inventionem A Λόγος είς την πρώτην, και δευτίραν, και τρίτην εθρεσεν pretiosi capitis S. Præcursoris Joannis Baptistæ. Interprete R. P. Combefis.

Iterum divinus nobis Præcursor advenit : iterumque oratio festum conventum actura accedit, ac gratiarum actionem in collectam hic loci celebratura concionem. Multa sunt admirandi Præconis solemnia, præclara simul omnia ac illustria; potestque quivis ex singulis illustre sibi argumentum desumere, ut singula quod liceat conferant, aliusque alius meminerit, quando ctiam vel unius meminisse, exque merito laudare, nedum orationi difficile, sed et impossibile existit. Nec enim solum Præcursoris nativitas cogitatum vimque dicendi superat, verum etiam anterior illa conceptio ac in materna alvo exsultatio, educatio, cui nullius aliorum similis est. Tanti etiam viri ad Jordanem adventus, quam dicendi vim non superet, inque angustias cogat? At quid de Domini ad eum adventu dicas, inclinato illi vertice, manus tactu, ac baptismi arcana lustratione?

Horum omnium seorsim, propriumque mihi festu:n est, una etiam cum gloriosa decollatione, quam vir maximus sustinuit, lascivæ ac impudicæ saltationis mercede ab Herode cæsus capite. Verum quia horum meminisse non hujus est temporis, cum et proprios habeant ascriptos dies, nobisque superius paucis relata sint: iis si lubet omissis, ad alia sermonem convertemus, quæ et nobis impræsentiarum prosequenda statuimus. Plane vero hic orationi præstitutus scopus, ut pretiosi capitis inventionem edisserat; os- C tensionem nempe illius, inque manifestum productionem. Quippe scimus eam non unam esse, sed et secundam, et tertiam. Cum itaque arcano Dei consilio tribus jam vicibus occultatum fuerit, totidemque e terræ sinu prodierit ac emerserit, operæ pretium fuerit ut primum primæ tumque secundæ inventionis mentione habita, exhinc ordine ad tertiam transeamus; quam et præsens oratio argumentum habet: quanquam alias decet ut et reliquis adhæreat, nec ab áliqua, velut quæ omnibus utatur, singulariter pendeat. In hunc itaque modum rem aggrediatur, ac propositum ostendat, ratione cujus instituta est, cum nominibus aliis plane desiciat. Hinc vero illi auspicanda erit narratio.

tatis præco ac præcursor, ab Herode capite cæsus fuerat; Herodiasque post impudicam saltationem, in ipsa regia obscuris recessibus tuto collocarat. Timebat enim scelesta mulier ne trunco reliquo unitum, ad illius coarguendum scelus iterum excitaretur. Quanquam non in longum tempus eorum quæ patraverat, dilatam mercedem recepit, cum ipsa turpissimo fato vita functa, tum post cam illius filia; cæsa nempe fluminis glacie illi cervice inter hiberna, quo ct par pæna delictum exciperet. Enimvero sic amputato, uti diximus, Joannis capite, inque hunc modum ab impudica muliere terræ latebris deposito, manserat ad muitos annos pretiosum illud monile ac uti-

της τιμίας κεφαλής του Προδρόμου.

Πάλιν ήμεν ὁ θείος ἐφέστηχε Πρόδρομος καὶ πάλεν ὁ λόγος ήχει πανηγυρίσων, και τοίς συνειλεγμένοις έορτάσων τὰ χαριστήρια. Πολλαί γάρ μοι αἱ τοῦ θαυμαστοῦ κής υχος πανηγύρεις, και πάσαι όμου λομπραί και διάσημοι. Εαὶ έξεστί γε τῷ βουλομένω λαμπράν ἐφ' ἐκάστης ποι: ίσθαι και την υπόθεσιν, τὰ κατὰ δύναμιν συνεισφέροντα έχαστον, καὶ άλλον άλλης διαμνημονεύοντα ότι μηθ" έξου ένα και του αυτου μεμυήσθαι πασών, δπου νε και τὸ μιᾶς τούτων μνησθηναι, καὶ πρὸς ἀξίων έρεξν, οὐ γαλεπου μόνου τῷ λόγῳ, ἀλλὰ καὶ ἀδύνατου οὐ γὰρ γέννησις μόνον ή τοῦ Προδρόμου, καὶ οὐ κρείττων καὶ λόγον(sic), ἀλλά καί σύλληψις ή πρό ταύτης, καί ή παρά τη μητρί δήπου quam et prophetia consecuta est. Præterea etiam Βίγγάστριος σχίρτησις, ξ καί προφυτεία συνείπετο. Ετι μάν και άναγωγά και άνατροφά, μηδινί τῶν άλλων προσεοιχυία και ή παρά τον Ιορδάνην δε άφιζις του τοιούτου, τίνα λόγον ούχ ύπερδαίνει, καί είς ἀπορίαν έμθωλλει; Τί δ' αν είπης παρουσίαν την πρός αὐτὸν τοῦ δεσπότου, καί κορυφάς ἐπὰ αὐτῷ κλίσιν, καὶ χειρὸς ἐποφάν, καὶ βάπτισιν δὰ τὴν ἀπόρρητον;

Τούτων οὖν ἀπάντων ίδια μοι καὶ καθ' ἔκαστον ἡ πανάγυρις, μεθ' άμα καὶ τῆς ἐνδόξου ἀποτομῆς, ἡν ὑπέστη ό παμμέγας, κεφαλή πρός του 'Ηρώδου ἀποτμηθείς, δε' άσελγη και ακόλαστον δρχησιν · άλλα έπεί γε τούτων διαμνημονεύειν οὐ τοῦ παρόντος καιροῦ, ἄτε καὶ ἐν ίδίο έκάστου ἀποτεταγμένων, και ήμεν διά βραχέων έμπροσθεν είρημένων, έκείνων ἀφέμενοι, εί δοκεῖ, ἐπ' ἄλλα τὸς λόγον τρεψόμεθα, και τοῦ λόγου τὸν σκοπὸν προσθέμεθα. Σχοπός δε πάντως τῷ λόγῳ, κεφαλῆς αὐτοῦ τεμίας τὰν ε ρεσιν προσειπείν, ανάδειξιν αύτης δηλαδή και φανέρωσιν. Έπειδή οὐ μίαν ίσμεν ταύτην, άλλά καὶ δευτέραν, καί τρίτην. Τρίς μέν ἄδη κρυθεϊσαν κατά τινα οίκονομίας ἄρρητου, τοσαυτάκις δε κάτω που τῶν τῆς γῆς λαγόνων ό αδοθείσαν, είκος δήπου και ήμας πρώτα μυνοθήναι της πρώτης, είθ' έξης δευτέρας, και κατά τάξιν άμα της τρίτης την και υπόθεσιν ο παρών έχει λόγος τεί και άλλως προσήπου αυτώ προσφύες θαι έκαπέραις, και μηδεμιάς άπηρτησθαι, ώς άμγοτέραις συγχρώμενου. Ούκοῦν καί πρός την έγχείρησιν ούτως ίέτω, και δεικνύτω την πρόθεσεν δι' ήν και ὁ λόγος, τοις άλλοις πάντως λειπόμενος. "Εσται δ' έντεῦθεν αὐτῷ ή διήγησις.

"Αρτι μέν ούν ο θαυμαστός Ίωάννης, και μέγας τῆς άληθείας κήρυξ και Πρόδρομος, την ίεραν κεφαλήν πρ ς Jam itaque admirandus Joannes, magnusque Veri- D τοῦ Ἡρώδου ἀποτμπθείς, καὶ τῆς Ἡρωδιάδος μετά τήν άναιδή δρχησιν, είσω που των βασιλείων, έν τισι μυχοίς αδύτοις και κλείθροις ταύτην καταθεμένης εδιδίει γάρ ή παράνομος, μή τῷ λοιπῷ αὖθις σώματι συναφθείη, καί είς έλεγχου ταύτης πάλιυ διανασταίη. Εί καί ούκ είς μαχράν τὰ ἐπίχειρα ὧν ἔδρασεν ἐχομίσατο, αὐτή τε αίσχίστω θανάτω την ψυχήν ἀποξρήξασα καὶ μετ' έκε νην ή έγείνης θυγάτηρ, άποκοπείσα την κεφαλήν έν ώρα χειμώνος τοίς κρυστάλοις του ποταμού, ίν είχοι καί τήν δίκην ἰσόρφοπον : άλλά γάρ τῆς κεφαλῆς ἀποτμηθείο σης ως έφαμεν, άσφαλως ούτω παρά της άχολάστου, γάς κρυπτήρτε κατατεθείσης, έμενεν έχρε χρόνων πολλών, τό τίμιον έκεινο χρημα και πάγχρηστου άθέατου τώς πολλοίς, ἄψαυστον, ἀπροσπέλαστον ούτω τάχα τοῦ

sic forte provide disponente divino præcone, ne facili illius possessione, facilis quoque nobis esset amissio contemptumque desiderium; alioqui vero etiam invalescente ab idolorum cultu persecutione auctoribus Diocletiano et Maximiano, haud par erat ut vili hominum generi nobile cimelium proderetur, ac porcis projiceretur, quod margarita omni illustrins existeret. Eam, puto, ob causain sacrum caput occultatum mansit, ut vulgo nesciretur, nec seipsum proderet. Sin alia abstrusior causa est cur occultaretur, ac inventionem disserret, noverint ii qui majora contuentur, ac sublimioribus animum adhibent.

Cum vero jam tempus appeteret quo illud detegendum esset, exque terræ latebris producendum, tum B quoque detegitur, eque latebris producitur, quo tempore ac modo ei libuit qui producebatur. Ac quidem temporis ea epocha fuit, cum Constantinus Magnus imperii sceptra suscepisset. Quod vero ad modum attinet, videamus quonam jam modo, ac quorum opera sit manifestatum, primamque hanc inventionem nactum sit.

Duo quidam monachi ex Oriente profecti Hierosolymam veniunt, studio visendi dominicum sepulcrum ac sacra illic loca omnia lustrandi. Alteri eorum apparens divinus Præcursor: Ad Herodis regis, inquit, domum ambo profecti, caput meum tollite, quod illic toci sub terra conditum est. Illo fratri visionem narrante, ipsoque et sidem abnuente, ac cum uterque quo jussi erant adire cunctarentur, iterum utrique se Joannes sistens eadem jubet, acuitque affectum. Illi continuo profecti ac pleni fiducia (quippe queis visus ipse Præcursor iter expediret), locum statim elfodiunt, ac caput educunt, quod velut lucis fulgore rutilaret, suavissimique odoris fragrantiam ac nullis verbis explicabilem spiraret. Missoque in sacculum cilicinum capite (ita puto visum Baptistæ, quippe qui ipse pilis cameli corpus contegeret), inde recedebant. Dum autem iter habent, figulus quidam in illos incurrit, homo extrema conflictans egestate summeque afflictis rebus. Iis itaque cum occurrisset. utque assolet, viæ illis socius accessisset, sarcinæ quoque socius existit, jussus ab eis portare sacculum. Stulti homines ac leves qui bonum suum ac thesaurum alteri tribuerint. Ac quidem gestabat pauper, cum cimelium ipsi creditum illi ignotum esset; nec enim monachi indicaverant. Divinus autem Præcur-. sor illi apparens, cum et oppido eidem commodum visum esset ut illi munus cederet, tum docet quid occultum gestet, tum cum illo fugere jubet. Ille clam comitibus ocius fugit tantum secum exportans thesaurum; cui ille deinceps innumera bona peperit; divitiis pollenti, ac faustis utenti rebus, cunctisque aliis prospere ei cedentibus. Quia vero humanis jam excessurus erat, sorori suæ munus tuto in arcula positum contradit, monetifue ne prius arca educat, quam ille nuntiet vitæ exitum : revera enim magnum quid istud esse, quodque magna sit præbiturum. « Nam

lissimum vulgo inaspectum, intactum, inaccessum: Α θείου οίπονομήσαντος πάρυνος, ίνα μιλ τῷ ῥαδίῳ τῆς πτήσεως, ραδίαν και την αποθολήν έχοιμεν, και του πόθου εύχαταφρόνητον. "Αλλως τε χαί τῆς είδωλολατρείας ἐπικρατούσης, ήν οἱ ἀμφὶ Διοκλητιανόν καὶ Μαξιμιανόν ήγειραν, ούκ έδει τοῖς ἀτίμοις φανεροῦσθαι τὸ τίμων, ὡς ἄν μή τοῖς χυσί δοθείη τὸ ἄγιον, καὶ τοῖς χοίροις ριφείη τὸ παντός μαργαρίτου λαμπρότερον διά ταῦτα γοῦν ἡ ἰερά κεφαλή, ώς εμοί δοχεί, κρυπτομένη ετύγχανε, λανθάνωυσα τούς πολλούς, και ούχ έαυτήν διεκφαίνουσα. Εί δέ και κατά άλλου τρόπου ἀπορρατότερου ἐκρύπτετο, καὶ τέν ευρεσεν ανεθάλλετο, είδοιεν αν οί τα μείζω θιώμενοι, καί τοίς ύψηλοτέροις ἐπιδατεύοντες.

> Ἐπεὶ δὲ λοιπὸν έδει καὶ φανεροῦσθαι ταύτην , καὶ τῶν τῆς γῆς χρυκτήρων ἀναχαλύπτεσθαι, τότι κάὶ φανεροῦται, καὶ κρυπτομένη ἀνακαλύπτεται καθ' ον ἄρα καὶ χρόνον και τρόπον ο ταύτην φανερώσας ευδόκησε καί χρόνος μέν, ότε τὰ σχήπτρα της βασιλείας Κωνσταντένος ό μέγας άνειληφεν. "Ιδωμεν δέ και τίνα αύτη τον τρόπον, καὶ πῶς ἦδη καὶ παρά τενων εἰς φανέρωσίν τε ἦκει, καί πρώτην ταύτην άνευρίσκει την ευρεσιν,

Μοναχοί τινες δύο, της έώας δρμώμενοι, και πρός τά 1εροσόλυμα ἀφιχνούμενοι, έφ' ῷ τὸν τάφον τοῦ δεσπότου ίδειν, και τὰ ἐκείσε ἄπαντα ἱστορήσαι, τούτων ένι ὁ θείος ἐπιφανείς Πρόδρομος, «Πρός τήν Ἡρώδου, φησί, του βασιλέως άμφοτεροι οξαρσιν απιόντες, την εμήν έχεισε χειμένην ύπο γην ανέλεσθε χεραλήν > ώς δ' ο τών όπτασίαν ίδων τω πέλας ταύτην έμήνυσεν, ὁ δ΄ έρ έπιδοιάζων, και άμφότεροι πρός την άφιξιν διαμέλλοντες, αύδις άμφοτίροις ἐπίστη τὰ αὐτά δηλών Kal την όρμην παραθήγων. Οἱ καὶ παραχρήμα τον τόπον καταλαβόντες, καὶ θάρσους ὑποπλησθέντες εἶχον γάρ τον επιφανέντα την τρίδον αυτοίς ομαλίζοντα άνορυττουσί τε τὸν τόπον εὐθύς, καὶ τὰν κεφαλὰν ἀναφέρουσε, φως οίου και διαύγειαν αναλάμπουσαν, και εὐωδίαν αναπέμπουσαν ἄἰβητον. Οἱ δὰ καὶ τοῖς ἐκ τριχῶν καμάλον μαρσίποις ενθέμενοι, δόξαν οξμαι τούτο τῷ Βαπτιστά. άτε καὶ αὐτῷ θριξί καμήλου σκεπομένο τὸ σώμα, έκείθες ούτοι ανέστρε ον 'Οδοιπορούσι δέ αύτοίς, περαμεύς τις κατά την όδον έντυγχάνει ος καί πενία εσχάτη συνέζη, καὶ ἀπορία συνείληπτο. Τούτοις αὐτὸς συ: αντίσας, καὶ όδου, οία είκος, κοινωνήσας, κοινωνός γίνεται καί του έπιφιρομίνου μαρσίπου, βαστάζειν παρ' αὐτῶν προτραπείς. Εὐήθεις οὖτοι καὶ κοῦφοι, σφέτερον ἀγαθὸν έτέρω ἀπονειμάμενοι. Καὶ ὁ μέν πένης εδάσταζε μή είδως τὸ κιμώλιον ουδέ γάρ έγνώρισαν τουτο έχεινοι. Ο δέ θείος Πρόδρομος τούτω έπιφανείς, έπει και λυσιτελές έγρενε τούτου γενέσθαι τὸ δῶρον, τό τε λανθάνον γνωρίζει, καὶ ἀποδρά ναι σύν τούτω προστάττιι ές και λαθών τούς συνοδα πότους, θάττον ἀποδιδράσκει, θησαυρόν τηλικούτον έπι φερόμενος · ώ καὶ ἀπό τοῦδε μυρία ἀπέρβει τὰ ἀγαθῶς πλούτω και εύπραγία κομώντι, και πάσε τοις άλλοις τ θυνουμένω. Επεί δ' εμελλιν ούτος τον βίον απολιμπάνες, τη ιδία αδιλεή έγχειρίζει το δώρου, πιδωτίω τουτο άσφαλισ έμενος ' ή και παρεγγυάται, μή πρότερου του κιδυτίου έξαγαγείν, πρίν αν έχεινος μηνύσει την ίξοδον μίγε γάρ όντως τὸ χράμα, καὶ μεγάλων παρεκτικόν \* ε inti και ήμεν, φησί, μεγάλα προύξίνησεν άγαθά, και ά μο είπειν ράδιον ών όσον ούπω μεθίζεις και αύτά, τιμώσε २००२० प्रयो मन्तारं माराय के प्रयो प्राप्त कर सावरक राज स्थान

e'. nobis, inquit, magna attulit bona, ut nec dicendo A καταθήση, καὶ εἰδότε τὰ καλὰ καλῶς διατίθεσθαε.» Ταῦτα quis facile ea assequi possit. Horum et ipsa statim particeps efficieris, modo pignori honorem habeas. ac illud colas : sed et illud, cum humanis eris migratura, alicui sidelium deposito trades, honestisque moribus charo ex testamento relinques. Dibi hæc sorori in mandatis dedisset, e vita migravit, illaque, ut par est, impense læta pro munere, ex animo in illud affecta, perindeque ac frater coleret, multis et ipsa ex illo beneficiis aucta fuit. Quia vero illi quoque ad occasum vita vergebat, sociis thesaurum deposito consignat, cauteque servandum multis admonet ac rogat.

Cum vero multi deinceps alii aliis succedanei pignus obtinuissent, exque aliis in alios depositum transisset, ad extremum in monachi cujusdam ma- B nus devenit. Eustathius illi nomen; sensus vero nihil in fide sanus, etsi alios error illius latuerat. Is quoque gratiam cauponans, tum creditum pignus celabat, tum cum éo, quam opinionem (Arianus scilicet homo) colebat. At ubi Emeseni, unde etiam oriundus erat, viri mores sidenique tandem agnovissent, ac eum urbe pulsuri essent, rogabat ille vel unius diei inducias, tumque cjicerent. Erat hæc maligna plenaque vasritie strues. Quippe sacrum caput in spelunca quadam deposuerat, inque hydriam conjecerat, crusta lapidea ad os posita, ac arena ei ingesta : eamquo ob rem temporis moras illas captabat, quo inde pignus auferret, suique illud juris demens homo efficeret. Enimvero Emeseni, ne vel momento passi consistere, protinus ablegarunt, cum plane vir divinus C impetum illis acueret utque bonum incunctanter præstarent, impelleret. Succedunt deinceps in spelunca viri monachi, atque optimum vitæ consectantes genus; qui quidem locum colerent, occultum tamen in eo pignus, thesaurum illum affluentissimum baudquaquam scirent. Inque hunc modum absoluta est prima inventio ipsa hac die circiter Februarii vicesima quarta peracta, ut est conjectura.

Quia vero, ut aiunt, iterum quoque pignus contigit occultari, cum nempe designatus mode Eustathius pravitate animi struem fecisset, operæ pretium est dicamus quo jam modo, quonam tempore, quorum opera venerandum caput secunda quoque vice inventum sit, quo liceat et ad tertiam, cujus nobis gratia oratio instituta est, inventionem transire.

Marcellus quidam vita clarus, moribus religiosus, qui et monasterii ad speluncam siti præpositum agebat, nocte quadam mediæ hebdomadæ jejuniorum, somnium ejuscemodi videt, visionemque fratribus narravit qui sub eo merchantur, hoc fere verborum tenore: « Videbantur mibi, inquit, monasterii fores omnes apertæ, per quas fluvius quidam magno aquarum strepitu impetuque transibat. > Ea re in stuporem actus, visionem secum ille versabat, nesciens quid conjiceret, quove visum illud spectaret. Ac sane, inquit, cum me ita haberem, statim vox quædam ab alto ferebatur, tremendum quemdam ac magnum sonitum habens. Tum etiam concentus audieb tur dulciter psallentium. Qui co muο τως επισκήψας τη άδελφη, απαίρει του βίου ' ή δ' ώς είκος περιχαράς γενομένα τῷ δώς ω, έστεργέ τε έκθύμως, και ίσα έτιμα τῷ ἀδελφῷ, πολλῆς και ταῖς (SiC) ἀπ' αὐτοῦ χάριτος ήσθομένη. Έπει δέ και αὐτή πρὸς δυσμάς τκε τοῦ βίου, τοῖς συνοῦσε τὸν θησαυρόν παρακατατίθεσε, πολλά περί της αὐτοῦ φυλακής ἀσφαλισαμένη.

Πολλών δέ τε απ' έκείνου διαδεζαμένων το δώρον, καί άλλοτε είς άλλους μεταχωρήσαν, τελευταίον πρός τενα μονάζοντα παταντά, Εὐστάθιον μίν παλούμενον, φρόνημα δέ ούχ όρθον έχοντα, εί και τούς άλλους ελάνθανεν. "Ος γε και την χάρου καπηλεύουν, τό τε έμπιστευθέν κειμήλουν έχρυπτε, καὶ σύν τούτω, ὁ περιείπε δόγμα ἀρειανίζων γάρ ην ' έπει δ' έγνωσαν τουτον οι Έμεσηνοι άφ' ών και ώς μπτο, και της πόλεως απελαύνειν έμελλον, λιπαρεί το τους μείναι ήμέραν, είτ' έχβαλείν' παχούργως τουτ' αμογολιααίπελος. ετηχε λφό μόρς τινι αμαγαίώ την κεφαλήν καταθείς, ἐν ὑδρία ταύτην βαλών, καὶ πλάκα λιθίνην ανωθεν περιθείς, καὶ αμμον ἐπαμησάμενος • δς καἰ διά ταῦτα ἐζήτει καιρὸν, ώς αν ἐκεῖθεν τὸ δώρον ἀφέλοιτο, και έαυτοῦ ὁ ἄφρων ποιήσοιτο. 'Αλλ' οὐ μέν οὖν εΐασαν τοῦτο Ἐμεσυνοὶ μεῖναι καὶ πρὸς βραχύ ἀλλὸ θάττον ἀπάλαυνον, τοῦ θείου πάντως ἀνδρές τὰν ὁρμάν αύτοις παραθήξαντος, και δράσαι το καλόν άμελητι έποτιύναντος το δέ γε σπάλαιον διαδέχονται μετά ταύτο ανδρες μονασταί, καί β'ον αριστον μετιόντες - οἰκοῦντες μέν τούτο, ούα είδότες δέ δ τῶ σπηλαίω έγκέκρυπται. θησαυρός πολύχους καὶ πάμφορος. Καὶ πέρας μἰν τοῦτο της πρώτης ευρέσεως, πατά την είκάδα τετάρτην, ώς τοτεν ίδεξη, του φεβρουαρίου γεγενημένης.

Βπεί δέ, ώς ὁ λόγος, καὶ κρυδήναι τὸ τίμιον αύθις συνίξη, του δηλωθίντος Εύσταθίου σχαιότητι γνώμης δράσαντος τὸ σκαιδιρημα, είκὸς ἄρα τὸν λόγον είπεῖν, πως गॅठैम, και πότε, και παρά τίνων και τὰν δευτέραν τέ πάντιμος έσχενει ρεσεν πεφαλή. ώς αν έξη τούτω και προς τρίτην χωρήσαι, δι' ήν και την έγχείρησεν ένεστήσατο.

Μάρκελλός τις του βίου επιφανής, του τρόπου θεοφελής, δς και μονής της κατά σπήλαιον καθηγείτο, κατά τενα νύκτα της μέσσης έδδομάδος των νηστειών, όναρ τοιούτον όρα. ός και το όραθν τοις ύπ' αύτον διηγήσατο ούτωσί πρός λίξιν διιξιών. • Δί της μονής μοι απασαι, φησί, θύραι, ανεφημέναι είναι έδόκουν. "Αφ" ών καὶ ποταμός τις διάει, πολλώ τῷ ροίζω έλκόμενος. > Έφ' ὧ καί γενόμενος έννεὸς, καθ έαυτον το όραθεν έστρεφ:, μή τι καί συμδαλείν έχων, πρός ότι το δραμα φίροι. « Καί δή μοι ούτως έχοντε, καί φωνή τις εύθύς κατεφίρετο άνωθεν, έχπληχτόν τινα και μεγάλην έχουσα την ήχην. Μεθ ής άρα καί μέλος ήδύ ψαλλόντων ήκ ύετο · τάγμα δ' έκαστον καθ' έαυτο ήσαν οι ψάλλοντες είχε δι τοιάνδε την δήλυσιν ή φωνή, - 'Ιδού ὁ μέγας 'Ιωάννης ὁ τοῦ Χριστοῦ Βαπτιστής ἀναδείχνυται. — "Δμα δε τῷ φωνῆ και τῶν ταγμάτων έχαστον διά των άνατολιχών είσήει θυρών.

'Ως δ' έπὶ τοῖς ὁραὐεῖσιν έξεστηκώς ήμην, ὑπερείδω έμαυτόν πρός τινα κλίματα των έκει, ένθα μοι καί δύο καθωράθηταν πάλιν αὐλαί ' ή μὶν πρὸς ἀνατολάς, ή δ' ἐπί μεσημβρίας τετραμμέναι. "Ον μεταξύ καί ναός είστήκει περικαλλής, ἐν ὧ καθ' ἐκαστον εἰσιών τῶν ταγμάτων εὐλαβώς την προσχύνησιν άπιδίδου ' μεθ' ών χαί έτεροι δύο, τὸ είδος έξαίστοι παραυτίκα φανέντες τοιάδι μοι καί ουnere desungebantur, in classes seorsim distributi A τοι εξώων — 'Ιδού σοι καὶ ὁ μέγας 'Ιωάννης ἐν τῷ καῷ, erant. Hic sensus vocis erat : Ecce magnus Joannes τον καὶ ὁρα, καὶ πίστευε. — 'Ον καὶ ἐξεασάμην πολλῆ τῷ Christi Baptista ostenditur. Quæ eam mittebant vocem classes singulæ, per orientalem portam intraμειδιῶσι προσέδλεπεν ὀφθαλμοῖς, κατὰ τάξιν εὐλογῶν bant.

Σαστον, 'Ως δ' ἐκεῖνα τὰν εὐλογῶν καὶ πίσας.

Cum autem ego ex iis quæ apparuerant in stuporem actus, cuidam scalæ illic positæ inniterer, duo iterum atria aspecto: alterum ad orientem, alterum ad meridiem exporrectum erat. Medium consistebat templum pulcherrimum, in quod singulatim ingressa agmina reverenter adorationem præstabant. Tum quoque alii duo præstanti specie mibi statim facti conspicui, in hæc verba clamabant : En tibi et magnus Joannes in templo, quem et vide et crede. Quem etiam multo fulgore splendentem aspexi. Is ingredientium classes, subridentibus aspectabat oculis, singulisque ordine benedictionis munus impendebat. Ubi ilke benedictiones impertitæ fuissent, finemque earum res habuissent, ipse quoque ab eo benedictione donandus accessi. Ac vero ad pedes illi accidi, totus trepidus ac pavens. At ille statim erigit, ac fiducia implens ad tremendi oris osculum benigne admittit. Deinde etiam vas melle plenum sinu proferens, mihi in manus tradidit, jubetque accipiam. Mox ac accepi, inde exibam; ac velut viæ ducem agebam. Tum ille nulla mora post me sequebatur, simulque ambo in monasterium sumus ingressi. Illi comites erant, et quas videram classes, apud quas etiam igneam quamdam columnam illis prælucentem aspexi. Hinc majori perculsus metu, ex turbatione somnum excussi. Ejusmodi fuit quod mihi in somnium accidit, longum C illud, ac longam habens expositionem, non minus tremendum quam verum, siquidem utraque in eo ratio existit. Interim ego dubius hærens subditis jubeo, ut consuetum precum pensum unusquisque duplum exsolvant. In his unus illorum Isacius nomine, dum adbuc psallit, inque Deum tollit oculos, ante speluncam ignem ardentem, intraque templi fores invadentem cernit. Visum ille confestim ostendit. Ego tacere jubens, quippe qui ex superiori visione ante rei sensum acceperam, metu eum liberum feci. Videbatur enim mihi fuisse perterritus. Postquam autem alii quinque dies transissent, alia iterum mihi visio obtigit.

Nam manus quædam noctu apparens, dextrum mihi percutit semur; ex qua etiam vox resonabat in hæc verba clamans: Surge; ecce vobis dono concessus sum. Porro etiam stella occurrit, quæ loci index erit. Tum ego statim surrexi, simulque stella præibat, donec veniens stetit supra locum ubi spelunca erat, in quo et concha contigua exstabat, sub qua defossum sacrum pignus fuit. Cum itaque perspicuum adeo signum aspexissem, in genua procumbens, multisque supplicans illi, qui se mihi conspicuum fecerat, locum ligone fodere cœpi. Tum alta attingens, ac arenam quamdam affusam offendens, post quam etiam erat tegula, tum crusta lapidea, sub ea pretiosissimum pignus inveni, hydria quadam opertum, inque illa reconditum. Ea re animo lætus effectus, iterum statim locum occului, nihil inde extrahens, hactenusque quod visum fuerat, nulli aperiens.

ίν και όρα, και πίστευε. — "Ον και έθεασάμην πολλή τή αίγλη έναπολάμποντα. Ός δή και τά είσιόντα τάγματα μειδιώσι προσέθλεπεν όφθαλμοῖς, κατά τάξιν εύλογών έκαστου. 'Ως δ' έκεῖνα τήν εύλογίαν είληφε, και πέρας είχε τὸ κατ' αὐτούς, ἀπήειν καὶ αὐτὸς εὐλογίαν την παςά τουδε ληψόμενος. Και δή τοις αύτου προσπίπτω ποσί. σύντρομος ών και περιδεής ολος ός με και ανεγείρει θάττον, και θάρσους έμπιπλησι, δούς μοι έπι στόμα και τὰν ἀγάπην τοῦ φρικτοῦ ἐκείνου φιλήματος. Εἶτα καὶ ἄγγος τι πλήρες μέλιτος του κολπου έκθαλών τη έμη χειρί έντίθησι, -- Λάβε, φάμενος, τοῦτο. -- Έγω δε άμα έκεῖνο έλεδον, και άμα έκείθεν έξιειν, προηγούμενος ώσανεί τῆς όδου. Είτα και αυτός επορεύετο εύθυς μετ' έμέ, και συνεισήειμεν αμέω πρός την μονήν εφεπόμενα έχείνω και ά έωρανα τάγματα, παρ' οξε έθεασάμου καλ στυλόν τινα πύρινον ἐπιλάμποντα ἔμπροσθεν. Ενθεν τοι καὶ μείζονι φόδω ληφθείς, τεταραγμένος τοῦ υπνου ἀνέθορα \*. Εαὶ ὁ μέν ονειρός μοι τοιόσδε μακρός ών, και μακράν έχων τέν δάλωστι, καί φρικτός πλέον ή άληθής ότι περί σύτον καί άμφότερα. Έγω δέτο τουδε [F. leg. τοιουδε] άγωνία περιπεσών, τοῖς ὑπ' ἐμέ παργκελεύομαι μοναχοῖς, διχῶς ἔκαστον την συνήθη τελέσαι εύχην. Καί τις αύτῶν Ἰσάκιος τοῦνομα έτι ψάλλων, καί θεῷ τοὺς ὀφθαλμούς αἴρων, ὁρᾳ πρὸ του σπηλαίου καιόμενον πυρ, και ένδον των θυρών του ναού είσιον, ος μοι καί το οραθέν παραυτίκα έξείκου. έγω δ' ήσυχάζειν τουτον είπων, άτε και το πράγμα προησθημένος έχ της πρό μιχρού όψεως, του δίους τέως ἀπήλλαζα εώχει γάρ μοι δεδειματώσθαι. Έπει δε κιμέραι πέντε διαγεγόνασιν, έτέρα πάλιν όψις ἐπέσκηψε.

Χείρ γάρ τις κατά νύκτα ἐπιφανείσα τὸν δεξιόν μοι πλίττει μπρόν. Τις καί φωνή άπηχείτο, 'Δνάστα, βοώσα, ίδου έδωρήθην ύμεν. Ευρήσεις δέχαι άστέρα τον τόπον ύποδεικν ῦντά σοι δς καὶ παρευθύ ἀνέστην, καἰ άμα καὶ ὁ ἀστήρ προηγείτό μου τῆς ὁδοῦ, ἔλς ἐλθών ἔστη έπάνω τοῦ τόπου, ἔνθα τὸ σπήλαιον ἦν, ἐν ῷ χογχη ἐτύγχανε προσεχής, έχεισε της χεφαλής κατωρυγμένης. 'Ως ούν έναργές τουτο σημείον έθεασάμην, κλίνας τα γόνατα, καί πολλά του φανέντα μιι ίκετεύσας, του τόπου πρζάμκυ όρύττειν, όργανω χρησάμενος πρός τὸ ὅρυγμα. Καὶ τοῦ βάθους άψάμενος, και άμμον τινά κατακεχυμένην εύρων, μεθ' δε και κέραμον, είτα πλάκα λιθίνην, ύποκάτωθεν ταύτες το πολύτιμον κτήμα εύρίσκω, ύδρί ε τινί κατακαλυπτόμενον, και είσω περιεχόμενον εφ ώ και ε θυμος γεγονές πάλιν ώς είχον [F. leg. είκὸς] τον τόπον εκάλυψα, μαδίν D ἐχείθεν έξαγαγών, μήτ ἔχρορον τέως ποιήσας το οραθέν.

Έπει δε μετά μιχρον παρέδαλεν ήμεν και ὁ ἀρχιμενοδρίτης Γεννάδιος, άνὰρ ἐκείνος πολλῆς ήξιωμένος τὰς Κάριτος, ος και τινα ὁπτασίαν και αὐτις ἐωρακώς, τὰ πρὸ μικροῦ δή ταὐτη και ήμετέρα συνάδουσαν, ῆν μει και πάσαν ἄνα μέρος ἐξέφηνε, τότε δε και αὐτιὸς ἐνεπιτοι ἐκατως ἐκείν μένακαλύπτω, τὰ ὁραθέντα μοι ἔκατα πρὸς λέξιν εἰπών, και μηδέν το των ἀποκρυψάμενος ε ὁδονῆ και ἐκπληξει ληφθείς τὰντιδόλει δείξαι αὐτιῷ καὶ τὸ ὁρυγμα, καὶ τὸν τόπον καὶ ποῦ ἄρα τὸ ἰερὸν κειμιμων ἀποτέθειται. Καὶ δή καὶ δεικνύω αὐτιῷ, ἄνδρα τοσοίτον μή στερήσας τὰς θέας.

΄ Ως οὖν ἀπ' ἀλλήλων δείστημεν, λογισμοῖς ἐδωλόμαν αὖθες, τι καὶ δέοι με πράξαι σκοπῶν ΄ ἔνθεν καὶ τοῦτο 
\* Sic. Forte legendum ἐγρήγορα Ευιτ.

Quia vero brevi post ctiam Gennadius abbas ad nos 🛦 ερμαίον κατιφάνη μοι, κοινωνήσαι τῷ προέθρω τὸ πράγμα. accessit, vir utique ingentis gratiæ munus a Deo consecutus, qui et ipse visionem quamdam paulo superius relatæ visioni mihi factæ affinem conspexisset, quam et totam sigillatum mibi exposuit; tum et ego omni posita hæsitatione, quæ mihi ostensa essent illi aperui, singula ad verbum narrans, nihilque eum celans. Hinc ille gaudio ac stupore captus, ostendi sibi cum fossam rogabat, tum locum; ac quonam loco sacrum pignus esset positum. Ac sane etiam ostendo, nec tantum virum aspectu prohibeo.

Cum ergo ab invicem abjuncti essemus, cogitationum iterum salo jactabar, versans animo quid mihi esset faciendum. Hinc et istud ingens mihi visum oblatum, ut cum episcopo rem conferrem (nempe tum Uranius Emesenorum Ecclesia praerat), eumque B πόδας μοι θείναι άρτίους ώς εμπροσθεν έγνωσαν γάρ ejus quod apparuerat cum adjutorem adhiberem, tum illius in ea re consiliis uterer. Quia vero non statim rem præstiti, sed molitionem cunctabar, huc illuc cogitationibus distrahentibus, ac cum ad alios referens, Ciriacum nempe diaconuni quosdainque alios, tum etiam inconsulti animi sensum accepi, ac quantum mihi dilatio peperit mali. Sero namque sabbati, dum consideo his qui aderant, ac quaxdam fabulor, derepente aliquis ad genua plagam infligit, totumque immotum, vix in solum incurvum reddit. Ea re conspecta, qui aderant, ac imprimis quem dixi Gennadium, in preces ac vota convertuntur, magnumque Præcursorem rogant, ut me casu liberet, pedesque uti prius sanos restituat. Noverant enim quo nomine sic mulctatus essem, esseque in causa C και αίγιη απελαμπεν πρότιτος. rem a me neglectam ac cunctationem.

Cum vero statim emisso voto pedes ad iter comparatos recepissem, illis sociis confestim ad episcopum accedo, nullum huic ducens anteponendum negotium. Tam et illi visa omnia aperio, insomnium, visionem, speluncam, locum, defossam hydriam, demumque sacrum caput, cujus ratione isthæc omnia. Episcopus se statim ipse rei accingit, lætusque mandato obtemperat; atque adeo illucescente dominica, ad locum venit cum lampadibus, ac reverenter metuque extensa ad hydriam manu caput educit, tremendum videntibus spectaculum : hisque exceptis, incredibile aliis. Nam et pili adnati videbantur, suavisque efflabatur odor, ac indicibilis fulgor emicabat.

Quia vero episcopo comes presbyter, Malchus nomine, subdubius erat ac hæsitabat, num Præcursoris istud caput existeret, missa in illud audacius manu (quippe cum nequam ille bonis invidere soleat), confestim et ipse incredulitatis decerpit fructum, arefacta dextera, ac urnæ hærenti cui eam admoverat. Ac sane ita mansisset, nisi qui aderant ad multas horas sanctum obsecrassent, ut eum curaret, qui obnoxius esset, eique reconciliaretur, qui dubius suisset. Recepto inde Præcursoris capite (nempe Februarii 24, quo etiam die contigerat prima inventio), Uranius episcopus in sua hactenus pretiosum pignus deponit ecclesia; brevique post etiam templum Baptistæ excitans, cum ei plures operæ accessissent, illuc munus transfert Emesenæ civitati. omnique ahi civitati

Οὐράνιος δε οὖτος ην ο της Έμεσηνον έκκλησίας κατάρχων κάκείνου λαβείν και συλλήπτορα του φανέντος, καί σύμβουλον. Έπει δέ ούκ εὐ/ύς τοῦτο ἔπιαξα, άλλ' ένεδυόμην την έγχείρησιν, ώδε κάκείσε στρεγόμενος, καί έτέροις τὰ κατὰ τὸ πράγμα ἀνατιθέμενος, τῷ τε Κυριακῷ ἐ είνω τῷ Διακόνω καὶ ὐλλοις τισὶ, τότε καὶ τῆς ἀδουλίας ήσθόμην, και ού μοι κακού ή άναβολή α τιος γέγονε \* περί δείλην γάρ οψίαν σαθθάτου τοῖς συνούσιν ἐφιζομένου μου και τινα όμιλουντος, κατα έρει μού τις έξαπίνης πληγήν έπὶ τῶν γονάτων, καὶ τίθησιν όλον ἀκίνητον, τῷ έδά ει μόλις πρ σχεχυφότα ώς ούν τοῦτο έωρά κασαν ο παρόντες, και μάλιστα Γεννάδιος έκεινος ο προδόηθείς μοι, τρέπουσιν έαυτούς είς εύγήν και τον μέγαν έκετεύουσε Πρόδρομον, λύσαί μοι την συμφος άν, καί τούς ότου ένεκα την πληγήν ταύτην είσεπιαζάμην. Καὶ ότι ραθυμία και μιλλησις τούτου μοι πρόξενος.

Έπει δε αμα τη εύχη και τούς πόδας είχον βαδίζοντας, άριχνουμαι σπουδή πρός τον πρόεδρον σύν ένείνοις. μή άλλο τι πρό τούτου θέμενος έργον, ώ και πάντα τά όραθέντα γνωρίσας, τὸν ὅνειρον, τὴν ἐπτασίαν, τὸ σπήλαιον, τὸν τόπον, τὴν κεχωσμένην ὑδρίαν καὶ τέλος, τὰ ίεραν πεφαλήν δι' ήν κακείνα, λαμδάνω εύθύς και του πράγματος αὐτουργόν ύπουργοῦντα σύν εὐθυμία ἐπιτάγ· ματι\* ές και κυριανής επιφωσχούσης, εφίσταται μετά γαπασου το τομό. και εργαθεία και δορό την Χειδα τη ύδρία προτείνας, την κεφαλήν άναφέρει θαυμα ούσαν τοις όρωσι φριττόν, και πλήν των όρωντων απιστον \* τρίχες γάρ έωρωντο ταύτη προσπεφυχυΐαι και εύωδία τις

Έπει δι ο σύν τῷ ἐπισκόπῳ πρεσδύτερος, Μάλχος έχαλεϊτο ούτος, άμφιδοιάζων πως ήν άμφιλογών, εἰ τοῦ Προδρόμου αυτη κάρα τυγχάνει, ἐπιθάλλων ταύτη καὶ τάς χείρας θρασύτερον έπει και είωθεν ο πονηρός τοίς καλοίς έγκοτείν παραχρήμα ούτος καί τής άπιστείας τρέπεται τὸν καρπὸν, τῆς χειρὸς αὐτῷ ἀποζηρανθείτης, καί τη ύδρία ή προσήγγισε, προσπλασθείσης και έμεινεν αν ούτως ή χείρ, εί μή του αγιου πολλαϊς ώραις έδυσώπησαν οί παρόντες, δούναι τῷ σφαλίντι τὴν θεραπείαν, καὶ καταλλαγήναι τῷ ἀμς ιλογήσαντι. "Ως οὖν ὁ Πρόδρομος έχειθεν τήν κάραν ανέλαβεν · ήμέρα δέ ήν τηνικαύτα είκάς τετάρτη τοῦ Φεδρουαρίου, καθ' ήν και ή πρώτη γέγονεν ευρεσις τη κατ' αυτόν έκκλησία τέως, το καλόν τουτο χρημα έγκατατίθησε. Μετ' ολίγου δέ και ναόντῷ Βαπτιστ Ι άνεγείρας, πολλών τῷ ἔργῳ συναραμένων, έχεισε τὸ δώρου μετακομιζει. Έμεσηνών τη πόλει και άλλη πάση πόλει και χώρα, πλο τον εφθονον και ακένωτον και ήδη μέν ή δευτέρα ευρεσις, και φανέρωσις, Ούαλεντινιανοῦ τότε και Μαρκιανοῦ τῶν τῆς βασιλείας σκήπτρου εμειγυπάερων. είκος ος μάσε και την έραλΧος και τοιτήν εἰπεῖν, ἦς ἔνεκα καὶ ὁ λόγος, καὶ ἢ τῶν ἄλλων ἐκδηλοτέρα καὶ γνώριμος.

Τη των Εμεσηνών ούν, ως έραμεν, πόλει της ίερας κεφαλής έναποκειμένης, καὶ τοῖς ἔγγυθεν, καὶ τοῖς μακρ**άν,** και της απανταχού ήκουσι πλουσίας της χάριτος προκειμένης, έμεινε χρόνους έπὶ πολλούς ὁ θησαυρός άμετάθετος · ος γε εί και τῷ τόπω περιώριστο, άλλ' οὐχὶ καὶ ταις ενεργείαις διώριστο, αφθουον την χάριν άπλων, και tenus secunda inventio ac manifestatio tum facta, cum Valentinianus ac Marcianus imperii sceptra tenerent. Operæ pretium vero ut et eam quæ nuper contigit, tertiainque enarremus, cujus et etiam causa instituta nobis oratio est, quæ et reliquis notior est atque illustrior.

Cum itaque sacrum caput Emesæ, ut diximus, repozitum esset, atque iis qui e vicino quique procul ac undique venirent, oberrimum gratiæ monus prostaret, manserat thesaurus in annos plures ei loco addictus: ac quanquam co circumscriptus erat, non tamen illius ambitu etiam virtutes arctabantur, sed copiese beneficia explicabat, et ut ad omnes pertingerent. Enimyero quæ Dei arcanæ rationes, incomprehensaque judicia! Cum nempe Emesenam regionom ipsamque urbem Emesam barbarorum manibus expugnari sivisset, ac corum fieri ditionis, haud tamen equum putavit ut et pretiosissimum caput penes illos, illisque addictum forct. Adeoque neque fuit, sed pii cujusdam honestique cultoris opera inde sumptum, alio tum transfertur; Comanam scilicet, exignam urbem ac obscuram, quæ tamen eo pignore ditata illustris evasit, ac reliquis clarior exinde fuit.

Quod vasculum thesaurum intus habebat ac continebat, urna quædam argentea aureis compacta laminis crat, quo nempe pretiosum pignus pretioso vasculo asservaretur Cæterum plerique nesciebant, ac præcipue reginæ urbium cives, quo illud loco positum esset : tum quod translatio occulta ac sine arbitro facta suisset; tum quod nescirctur tempus quo C illa contigisset. Neque enim quis palam, quantum nobis assequi licuit, eam rem tradidit. Itaque mansit Comanæ caput, ne ipsis, puto, incolis satis notum. Tum enim tempora, tum negotia alta rem ignorantia obtexerant : cum præsertim Iconomachi interim emersissent, quos tantum abest ut sanctorum reliquiis cultum adhiberent, ut etiam ubicunque illæ exstare noscerentur, incendio cas traderent. Eam igitur ob rationem nulli deinceps sacratissimum pignus conspicuum erat aut exploratum. Postquam antem rerum summa ad orthodoxos rediit, iteranique sceptra fidelibus Augustis concredita sunt, ac Iconomachi inipii cum sonitu perierunt, condignam scilicet ultionem nacti, tum sane ctiam Præcursori ut caput suum manifestum faceret placuit; stupendumque munus D non huic illive civitati (exiguis nempe oppidis exiguisque terminis definitis), sed ut omnium maximæ summeque regali, nempe Constantinopoli, traderet; quo nempe et thesaurus inviolabilis servaretur, illaque ejus depositione honestaretur, ipsumque adeo sacrum munus, ut par est, splendoris aliquid ab ca mutuaretur, quod nempe penes illam majores bonores cultumque impersiorem haberet. Tum namque Michael ac Theodora sceptra susceperant, Ignatiusque Methodii successor, vir multis clarus virtutibus, Ecclesiam regebat. Sub his inclytis, ctiam pretiosissimum pignus istud in reginam urbium infertur, tertianique hanc ac postremam inventionem nanci-

ac regioni thesaurum uberem ac inexhaustum. Hac- Α είς πίντας διάκουσαν. 'Αλλά γάρ οἱ τοῦ Θεοῦ ἀπόρόψτοι λόγοι, και των αύτου κριμάτων το άκατάλυπτου, χέρσι βαρδάρων τοὺς ἐν Ἐμέση τόπους καὶ αὐτήν την Έμεσαν έλειν συγχωρήσαντος, οὐ δίκαιον ὁ ἀγαθός έκρινε, και κάραν την πάντιμον παρά τουτοις γενέσθαι ούκουν ούδε γίνεται ' άλλά παρά τινι πιστώ και σπουδαίω περί τὰ καλὰ, ἐκεῖθεν αὖτη ληφθείσα , ἀλλαχοῦ ἥδη μεταχομίζεται . Κόμανα δ. Αν ή δεξαμένη το δώρον. μιχοκ μέν πόλις και άσημος, ἐπίσημος δ έντευθεν γενομένη, καί των άλλων διαφανεστέρα.

> Τὸ δ' ένδον συνέχον και κατέχου του θησαυρών, σκεύός τι άργύριον τη, χρυσοίς πετάλοις ένορμοσμένον, ώς αν το τίμιον περιστελλοιτο. Πλήν ήγνοιετο τοις πολλοίς, και μάλιστα τοίς την βασιλίδα οίκουσα, όπου τό δώρου έναποτέθειται, τω τε άγνώστως την μετάθισεν γεγενήσθαι, και τῷ άγνοεῖσθαι τὸν χρόνον καθ' ὁν ἀπὸ Εμίσης πρός τὰ Κόμανα μετατέθειται \* οὐδε γάρ σαφδε τις, όσα γε αύτοι συνίσμεν, περί τούτου έγνωρισεν. Ούκουν και έμενε τοϊ; Κουάνοις ή περαλή, μηδέ παρ αύτων δήπου των προσοίχων άσφαλως τάχα γνωριζομένη. οί τε γάρ χρόνοι, και τὰ πράγματα, πολλήν τὴν άγνοιατ όμποιάσαντες μάλιστα μεταξύ καί των Είκονομάχων αναγανέντων οίς ούχ όπως τα των αγίων εσέδετο λείψανα. αλλά και πυρί ένεπιμπρατο εί που δή και ςανείεν το λοιπόν και το πανίερον τούτο χρήμα μά παρ' ότουούν θεώμενον, ή έχδηλον καθιστάμενον έπει δε τοίς όρβοδύξοις ἐπανηλθε τὰ πράγματα, καὶ ὑπὸ βασιλεῦσι πιστοίς τὰ σχήπτρα, πάλιν μεταχεχώρηκε, τῶν δυσσεθων Εἰχονομάχων μετ' τιχου ἀπολωλότων, και ἀξιαν ττιν εἴσπραξιν εύρηχότων, τότε δή χαί ὁ Πρόδρομος τὰν έαυτου κεφαλήν φανερώσαι ηὐδόκησε ναὶ δώρον τα την άξιοθαύμαστον, οὐ τῆδε ἡ τῆδε τῆ πόλει δοῦναι ἔχεινε: μ χραϊς τισε ταύταις καὶ μικροῖς περεγραφομέταις ὁρίοις, άλλα τῆ πασών μείζονι καί βασιλικωτάτη τῆ Εωνσταντίνου φημί : ώς αν και τον πλούτον διατηροίη ασυλον, καί σεμνύνωτο μέν αύτη τη καταθέσει, σεμνότερον δ' ώς είκὸς καί τὸ δώρου παρά ταύτης άποτελοίτο, τῷ τε μειζόνως τιμάσθαι, και τῷ μείζοσι ταῖς εὐφημίαις καταγεραίρεσθαι. Μιχαήλ γάρ και Θεοδώρα τών σκήπτρων τηνικαύτα ἐπειλημμένοι ' καὶ μετὰ Μεθόδιον 'Τγκάτικ τιν έκκλησίαν άγειν πεπιστευμένος, άνάρ πολλαίς διδιαπρέπων ται; χάρισιν ύπο τούτον δά των αρβίσων. καὶ τὸ πολυτίμητον τοῦτο χρήμα τη βασελίδε ανακμέ ζεται · χαί τρίτην ταύτην , χαί τελευταίαν εύρίσκει τήν εύρεσεν. Ο δε τρόπος τοιόσδε της άνευρέσεως.

Κατά γάρ μίαν των νυκτών, τῷ νατά τὸν Θεοφίρον τούτω και όμωνύμω και όμοτροπω άρχιερεί Θε μπόκ ύμνους προσφέροντι, θεία τις ανωθεν όψις ἐπέσκεψη" ότι κόμανα ή πόλις την πότιμον πιφαλήν διακτίχη, άργυρέφ σχεύει έγκεκρυμμέναν, καί ίερῷ τόπῳ ἐκανιτ θειμένην - καί ότι, φησίν, άνυκομίσαι τη Βυζοντίδι πύπο προσήκει. Τούτο και τῷ Προδρόμῳ δοκούν ος κίτέ ός αθέντα δήλα καθίστοσε και τῷ βασελεί 🕻 🛶 🖛 φοτίροις πῶς ἀν εἴποις εὐθύμως περὶ τὸ πρ**ῶγμα διατθείσ**ι, στίλλονται πρό τούτων εὐθύς καὶ οἰ τὸν θησευρὸν ἐκὶλό μενοι. Οἱ καὶ τὸν τόπον κατελαδόντες, καὶ ἐνθα ἡ κρελί έναπέχειτο έπιστάντες, καθά καὶ ὁ ἀρχιερεύς τούτος eyvaperer, evripas excesso evaluptioner, and of βασιλίδι δώρον άξιόθεον έναπορέρ υσεν άλλά τή

Nocte quadam cum pontifex Theophoro illi cognomini moribusque aslinis laudes Deo offerret, divina guzedam cœlitus visio illi obtigit (habere scilicet Comananı civitatem pretiosissimum caput, argentea urna inclusum, ac sacro loco conditum; operæque pretium esse ut Bysantium transferretur; sic nempe etiam Præcursori visum). Qui et imperatori quæ visa fuerant declaravit. Ambobus igitur eam in rem bene animatis, mittuntur statim ab utroque qui thesaurum tollant. Hi cum ad locum venissent, ac ubi caput depositum esset, quo eis pontifex indicio signarat, didicissent, reverenter inde extraxerunt. Enimvero nondum certo rei in urbem allato nuntio, imperator simul ac patriarcha, ac quotquot in aula proceres, quotsuffitibus ac lampadibus obviam processerunt, multoque apparatu caput pompa deduxerunt; cui et oculos, et labia, et frontem, præque aliis pectora admoverunt. Tum pontifex trepida manu sublatum, palatino templo thesaurum infert, ac illic deponit : nempe die 25 mensis Maii. Hic enim celebritatis dies, festum scilicet tertiæ Inventionis seu Depositionis. Utrumque enim dicatur, quando et utriusque nomine una agitur solemnitas. Par enim erat ut Triadis cultor, ac qui aliis ejus perspicue detexisset mysterium, tribus quoque vicibus caput suum inveniendum proderet; ac neque ab eo desiceret numero, nec eum superaret; ut hac quoque ratione, uti aliis, primæ duci Triadi uniri posset, atque ejus numero honestari. Pretiosus namque numerus est, omnique, ut B sic dicam, acceptione dignus. Etenim tria sunt quæ adoramus sic personis distincta, egsi natura unita sunt. Tres item partes circa animam dignoscuntur, quibus animal rationale incitatur ac agitur; tres quoque circa corpus dimensiones, quibus illud definitur, tres homini datæ leges, quibus componeretur : naturalis, scripta, ac gratiæ. Tribus animus contemplationibus desiderium subvehit, nempe naturali, intelligibili, ac ea quæ vim omnem intellectus excedit. Non enim habet quo ulterius extendatur, vel si perspicacissimus sit. Tres etiam in baptismo mersiones, que et Trinitatem figurant, ac obscure significant. Triplex Spiritus sancti in discipulos a Salvatore facta insuffatio, quibus illi copiosum gratiæ munus adepti sunt. Tres item rerum mutationes, quas ter- D ræmotus vocaut, quanquam altera harum nondum exstitit. Quid vero opus plura de ternario ac Triade dicere? Uti enim Trias fidei nostræ caput est, sic plane et ternarius inter numeros eximius est, cui et inventio hæc sacri pignoris connumeratur, ac qua houestatem ampliorem nacta est. Neque enim illa una est et singularis, quando etiam unum numerus imperfectus est ac carens quantitate; neque duplex, quod et binarius materize commixtus sit, a qua Joannes purus exstitit. Itaque ob eam causam triplex ea est, quod illi ternarius honori habeatur, ac charus sis, tanquam nimirum Triade honestatus ac ei connameralis.

scitur. Porro adinventionis modus ejusmodi fuit. Α οδπω έπιστάντις και βασιλιύς ἄμα και πατριά χνες, όσον περί τά βασίλεια, και όσον εν εερεύσε και μονάζουσι, της πόλεως προεξήεσαν, μύροις και λαμπάσε προϋπαντώντες, και σύν πολ) ή δορυφορία τặ κεφαλή τήν εἴσοδον εὐτρεπίζοντες. ἢ ὄμματα, καὶ χειλη, καὶ μέτωπα, καί πρό το των καρδίας προσάψαντες, ταύτην χερσί φριττούσαις ὁ ἀρχιερεύς ἀνελόμενος, τῷ ἐν βασιλείοις ένχποφέρει ναῷ κὰκεῖ τὸν θησαυρόν κατατίθησι , πέμπτην άγοντος τότε καὶ εἰκάδα τοῦ Μαΐου μην'ς αὖτη γάρ καὶ της πανηγύρεως ήμέρα, και έορτή δηλαδή της τρίτης άνευρίσεως, ή και καταθίσεως λεγίσθω γάρ άμφότερα, ότι και μία περί άμφότερα ή πανήγυρις. Εδει γάρ του την Τριάδα τιμήσαντα, καί τοῖς ἄλλοις διαρβήδην ἐκφήναντα, τρίς καὶ αὐτὸν τῆς κεφαλῆς ἐμφάναι τήν εθρεσιν. και μήτ' έλλεϊψαι, μήθ' ύπερδήναι τὸν ἀριθμόν ώς ἄν quot clerici ac monachi, extra civitatem essusi cum Β έχοι καν τούτω ωσπερ δη καν τοις άλλοις τη άρχιφωτω ένουσθαι τριάδι, και άριθμῷ τῷ ἐκείνης σεμνύνεσθαι • τίμιος γάρ ὁ ἀριθμός, καὶ τοῦ παντός, ώς είπεῖν, ἄξιος \* τρία γάρ ήμιν τὰ προσκυνούμενα, ταις ύποστάσεσεν ούτω νοούμενα, κάν τῆ φύσει συνήνωται καί τρία περί τάν ψυχάν μέρη διέγνωσται, έν οίς και το λογικόν ζώον έξάγεται ' τρείς και περί το σώμα διαστάσεις, έν αίς ήδη κα: περιγράφεται. Τρείς και οι δοθέντες τούτω νόμοι πρός ἐπανόρθωσιν , φυσικός άμα καί γραπτός. καὶ ὁ τῆς χάριτος · εν τρισί θεωρίαις και ο νούς ονάγει τάν έφεσιν ' όρατῆ, φημί, καὶ νοητῆ, καὶ τῆ ὑπέρ τὴν νόησιν. Οὐδέ γάρ ἔχει άλλο τι πρὸς δ έκταθή, κάν διαδατικώτατος γένηται. Τρεῖς καὶ αἱ ἐν τῷ βαπτίσματι καταδύσεις, οί και την Τριάδα τυπούσι, και ύπογράτουσι. Τρεί; και αι τοίς μαθηταίς εμπνεύσεις του άγιου πνεύματος παρά του Σωτήρος, ἐν αἶς καὶ δαψιλή τὴν χάριν προσεπεσπάσαντο. Τρείς και αι των πραγμάτων μεταδολαί· σεισμοί ούτω χαλούμενοι, χ΄ν θάτερος αύτων ούπω ένέστηκε. Και τι δεί μοι πλείους λέγειν περί τριών καί τριάδος. 'Ως γάρ αύτη της πίστεως ήμων το πεφαλαΐον, ούτω πάντως και του άριθμου το τρίτον έξαίρετον, ο και ή ευρεσις συνηρίθμηται, και ο σεμνοτέρα καθίσταται οὐδε γάρ μία αύτη, ότι και δ είς άριθμός, άτελής και αποσος ουδε δευτέρα, ότι και ο δεύτερος τη ύλη σύμμικτος, ής αὐτὸς ἐκαθάρευεν οὐκοῦν διὰ τοῦτο τρίτη, δτι και αὐτῷ τίμιον τὸ τρίτον και περισπούδαστον, ώς τη Τριάδι τιμώμενον καί συναριθμούμενον.

> Άλλ' έπεί σε, ω μακαριώτατε Πρόδρομε, της Τριάδος έγνωμεν και λάτρην, και πρεσδευτήν άριστον, δι' ήν καί την κεφαλήν αποτέτμησαι, μη ελλείπη ταύτην ήμεν εύμενη καθιστών ώς άν τά τε άλλα, καί τρίδου τὰν πρός ἐκείνην βαδίζοιμ:ν, πᾶν σκολιόν διά σοῦ έχτρεπόμενοι, και πρός όδους τάς ευθείας άπευθυνόμενοι. οίδαμεν γάρ την περί ήμας σου καί στοργήν και διάθεσιν' και πως καθ' ικάστην πλουσίαν ἐπιδαψιλεύη τὴν γάριν ήμιν, ποίμνης της σης προϊστάμενος, και τούς τῷ ναῷ σφ προσεδρεύοντας, μεγάλαις ταίς δωρεαίς άμειβόμεsot, on xxi ejulten quoyanonist ' xal antolen gi quaibanτες Τρ άδι τη άγία παρασταίημεν, και τῷ ἐκείνης φωτί έλλαμγθ. ίςμεν, έν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ χυρίῳ ἡμῶν, ῷ πᾶσκ πρίπει τιμή και προσκύνησες σύν τῷ ἀνάρχφ πατρί, καί τῷ παναγίο Πνεύματι νῦν καί εἰς τούς αίδνας τῶν מושים לעמים.

Quia vero te, beatissime Pracursor, Trinitatis cultorem scimus optimumque praconem, ob quam etiam tibi cervix cæsa fuit, ne cesses eam nobis placabilem reddere; quo scilicet cum alia, tum semitam, quæ ad illam ducit incedamus, quidquid obliquum est tuis auspiciis vitantes, atque ad vias rectas directi. Nec enim tuus erga nos impensus amor ac affectio nos latet, utque quotidie uberem nobis impertias gratiam, qui nempo gregi tuo præsideas, ac iis qui in templo tuo assidui sunt, magna munera largus remunerator impendas : que et nos utinam consequamur, hincque migrantes Triadi sanctæ sistamur, atque illius luce illustremur, in Christo Jesu Domino nostro, quem decet honor et adoratio cum ingenito Patre ac sanctissimo Spirito, nunc et in sæcula sæculorum. Amen.

laudatio in tertiam inventionem venerandi capitis sanetissimi Præcursoris.

(Ex cod. ms. biblioth, reg. a. 273, Exstat item in duobus aliis codd. reg.)

Hodierna nos dies, auditores religiosissimi, Præcursoris memoriæ tertium nuntium afferens, in unum cogit. Siquidem enim casu invento thesauro universi gaudio concurrunt, remque desideratam videre quærunt; quam non festæ lucis jucunditatem merito exigat, quod modo Baptistæ summe venerandum caput, omnique auro ac pretiosis lapillis longe pretiosius Dei propensa voluntate proditum est, qui ad humani generis salutem cuncta disponit?

Exsultemus igitur in eo, atque lætemur, siquidem religiosze mentis hominibus spiritualium munerum perceptio exsultatio est. Cantemus in lætitia; laudemus in gratiarum actione : alia hæc solemnitas, alia laudatio est. Natalitiorum festivitas ortus speciem præfert; quæ nempe spiritalem luciferum ita exhibeat, ut ex materno utero mundo mirificus oriatur : decollationis autem occasus; quæ scilicet divinum idem luminare sic repræsentet, ut totius spiritalis diei cursu expleto sub terram subeat, illicque in inferno positis Christi adventus prævios fulgores aspergat. Quam denique nunc diei agimus, abstrusius aliquid, nempe sempiternæ vitæ resurrectionem subindicat. Etenim ortus est ac velut iterum, sacratissimi ejus capitis ostensione, ad vitam Præcursor reparatus. O rem mirain! Non tulit terra ut in longiores annos huncce thesaurum in se detineret, nosque illius jactura assiceret; sed proprio quodam tempore velut C novum quenidam ac maturum fructum, suum fructum producit. Vidit itaque cœlum sacrum caput, et lætatum est; aspexit humanum genus, inque laudes effusum est; sensum illius dæmones perceperunt, et disrupti sunt; sole splendidius enituit veritatis luce; luna fulgentius pietatis nitore : stellarum varientem miraculorum exsuperat multitudine. Quæ enim quantave inde statim curationum omni fonte limpidius uberiusque fluenta promanarunt? Spiritus mox gratiam agri liliis omnibus fragrantius ac valentius perspiravit. Suavissimum odorem universus terrarum orbis olfecit ac exsultavit. llauserunt omnes, exque eo quod quærebant ac quantum cupiebant, proque eo ac animis incitabantur, sibi rapuerunt. Uberrima enim gratia, ut quantum fidelis animi destinata vo- J) luntas abundaverit, tantum percipiatur. Caput circuitus eorum (nempe peccatorum), inquit David, labor labiorum ipsorum (Psal. cxxxix, 10): nobis vero caput hoc laborum emersit solutio, morborum depulsio,

Sancti Patris nostri ac confessoris Theodori Studitæ A Τοῦ όσίου πατρός ήμων, και όμολιγητοῦ Θεοδώρου τοῦ Στουδίτου, έγκωμιον είς την τρίτην εύρεσαν τος τιμίας **χεφαλός του άγιου Προδρόμου.** 

> Τρίτω μάνυμα της του Προδρόμου μνάμος ή παρούσα ήμερα φέρουσα, συγκαλείται ήμας, ω φιλόχριστοι El γάρ θησαυρού πως ἀπό συμβεθηκότος εύρημένου, συντρέχουσι πάντες ἄνθρωποι περιχαρῶς ζατοῦντες ἰδεῖν τὸ ποθούμενον, πόσης οὐκ ἄν εἴη ἄξιον θυμηδοῦς πανηγύρεως, τῆς τοῦ Βαπτιστοῦ σεμνοτάτης κάρας, χρυσίου τε παντός και λίθων τιμίων πολυτελεστέρας, άρτε φανερωθείσης, εὐδοχία τοῦ πάντα πρὸς σωτηρίαν τοῦ γέν.υς ήμων οἰχονομούντος Θεού.

> 'Αγαλλιασώμεθα τοίνυν, καὶ εὐφρανθῶμεν ἐν αὐτῷ, εἴπερ άγαλλίαμα τοῖς φιλοθέοις ή τῶν πνευματικών δωρημάτων αναγμήτε, άωππεν εν ευφροσηνώ, η πλησ<del>οπίτε</del>ν <u>ε</u>μ, εη Χαδιαεία. άλλη πανήγυρις αύτη, άλλη δοξολογία ή μέν γάρ των γενεσίων, άνατολή πως έσικεν ήτις του νουτου έωσφ' ρου έκτων μητρώων λαγόνων άνέσχοντα , θαυματοποιόν τῷ κόσμφ δεδήλωκεν ή δέ της αποτομής, δύσει, ήτις τὸν αὐτὸν θεοφαρή λαμπτήρα της νοητής όλης ήμέρας δρόμον διανύσαντα, ύπο γην γενέσθαι παρίστησε, κάκεισε τοις έν άδου τὸ φως της παρουσίας Χριστού προαυγάσαντα · ή δέ παρούσα, και μυστικώτερου τι ύπαινίττεται, τὰν τές αιδίου ζωής αναδίωσιν ανατέταλκε γαρ, και οίον ανεξίω αὖθις, τη ἀναδείξει τῆς ἱερωτάτης αὐτοῦ πεφαλής. 🕻 τοῦ θαύματος ούχ ήνεγκεν ή γη έπι πολύ του κρυπτόμενου τούτον θησαυρόν εν έαυτή κατέχειν, καί ζημεούν ήμα;\* καιρῷ δέτινι ίδιο, ώσπερ τινὰ νεοθαλή κάρπον και ώριμον. του καρπου αυτής άναδίδωστο είδεν ουν αυτών ο ουρανός και κατευφράνθη, προσέξηεψε λέρος ανθρώπων, και κατ. ευφήμησε. Δαίμονες αἰσθόμενοι, κατερράγησαν τοῦ ήλίου ωφθη λαμπροτέρα τῷ φωτὶ τῆς ἀληθείας · τῆς σελήνης ακραιφνεστέρα, τω φίγγει της εύσεδείας των άστέρων ποικιλωτέρα, τῷ πλήθει τῶν θαυμ**άτων · οἶα γώρ** και ήλικα εδλυσεν εύθύς τὰ ρεεθρα των ιάσεων απάσες πρήνης διεεδέστερόν τε και άφθονώτερον • δεέπνευσεν εὐτίχα τοῦ πυεύματος τὰν χάριν ὑπέρ πάντα τὰ κρίνα τοῦ άγροῦ εὐωδέστερον τε καὶ ἐρρωμενέστερον · ώσφράνδε ἐ ο χουμένη πάσα νοητώς της εὐωδίας, και ήγαλλιάσειο. 'Ηρύσατο πᾶς τις, καὶ ἀπεσύλησεν οῦπερ ἐζήτει, καὶ ఈ ἐπόθει, καὶ πρὸς ὅπερ κατηπείγετο ἡ γάρ χάρις ἔμθο νος, τοσούτον μεταλαμθανομένη, όσον αν ή πρόθεσα του πιστεύοντος πλεονάζεται. Ἡ κεφαλή του κυκλώμετα αὐτῶν, δηλαδή τῶν ἀμαρτωλῶν, ὧς φυσεν ὁ Δαδίδ κέν μος των Χειγεων αρτων. <sub>, Η</sub>πιν **ος μ κεφαγμ αρτα πρυπ** έδειχθη λυτήριον, παθών άλεζητήριον, δαιμένων φυγείν τήριου, πάσης θείας δωρεᾶς χορηγητήριου. Κεςαλέ 🚧 εστι του εν γαστρί της στειρας σπιρτήσαντος εν εγεν λιάσει, διά τὸν ἐν τῆ παρθενικῆ νηδύξ σαρκούμενος ψεο

dæmonum suga, divini omnis muneris larga præbitio. Α λόγον, περί οῦ φησεν ὁ θεῖος Δαβίδι ε Ἐξελεύσεται ἄνθρωπος Caput enim ejus est qui in sterilis utero in exsultatione gestivit, ob Dei Verbi in virginis utere incarnati præsentiam, de quo ait sacratissimus David : Exibit homo, et cor altum; et exaltabitur Deus (Peal. LXIII. 8). Caput est illius qui adhuc ex utero Spiritu sancto repletus est; de quo magnus Zacharias ait : Et tu, puer, propheta Altissimi vocaberis : prælbis enim ante Dominum, parare vias ejus (Luc. 1, 76). Caput illius est qui ab ipsis cunis usque ad ejus ostensionem ad larael vitam in deserto instituit, de quo Isaias propheta ait : Vez clamantis in deserto : Parate viam Domini, rectas facile semilas ejus (Isai. xl., 3). Capul illius est qui prædicavit baptismum pænitentiæ in remissionem peccatorum; de quo Scriptura ita loquitur : Ecce ego mitto angelum meum ante te (Halach. B m. 1).

Quid vero plura necesse loqui? Caput ejus est qui divinum verticem contingere meruit, ad quem ait Dominus: Sine modo; sic enim decet nos omnem justitiam implere ( Matth. 111, 15). At quonam modo mortalium ullus prorsus beatissimum caput pro eo ac decet laudaverit? Quænam vero terrigenarum lingua, quod satis sit, prorsus admirandum illud ac incorruptionis fulgoribus radians celebraverit?

At, o divinum ac sacrum caput, sincerissimorum ac purissimorum sensuum vasculum! suavis spiritus fragrantiæ spiritale thuribulum! locupletissima penus divitum gratiæ mirabilium! Laudo divine plexos crines tuos auro Ophir pretiosiores, sponsarum redinicula decore vincentes, super quos non ascendit C vitiositatis novacula (peccati nimirum deceptio), uti olim super Samsonem furente in eum Dalila. Magnifice prædico sacram tuam Aaronisque præstantem barbain (Psal. cxxxii, 2), ex qua sanitatis ros sidelium animis influebat, rore Hermon potior, qui descendit in montes Sion. Lucidos oculos tuos veneror, splendidissimas spiritus faces, velut columbæ oculis puriores, smaragdisque lapillis pretiosissimis pretiosiores. A Deo afflatas aures tuas, cœlestibus vocibus comparata organa laudibus effero. Apte hisce Scripturæ vocibus in te moraliter utar. Quam speciosæ sunt genæ tuæ, tanquam turturis (Cant. 1, 9 et 17, 3), ut in Cantico habetur : Sicut cortex mali punici genæ tua: sicut funiculus coccineus labia tua : sicut turris Libani nares tua, et eloquium tuum dulce ac decorum (Cant. vii, 4 et iv, 3). Laudo dentium tuarum septum lactis candore nitentium, unde processit divinæ prædicationis sermo in fines usque orbis terrarum. Decom lan lo et argento niveum collum tuum, quod scelestissimus ensis pervasit, ac ex quo vice sanguinis miraculorum fontes emanarunt.

Quid ais, Herodes? Ad te enim mibi nunc sermo convertendus. Quod quærebas obtinuisti? compos factus es ejus quod cupiebas? haudquaquam. En tibi iterum quoque testis veritatis, coarguens ille gladius spiritus, liberrima pietatis lingua, vivit, nec mortua est; soluta, non vincta, quam sanguis Abel, adve sun te clarius clamat : Non licet tibi habere uxorem Philippi frutris tu: (Mar. vi, 18). Traducit tuum sceκαί καρδία βαθεία, και ύψωθήσεται ὁ Θεός: > κεφαλή έστε του έτι κπό ποιλίας πλησθέντος πνεύματος άγίου, περί οδ φησιν ὁ μέγας Ζαχαρίας • Καὶ σύ, παιδίον, προγήτης ύψιστου κληθήση προπορεύση γάρ πρό προσώπου κυρίου έτοιμάσαι όδους αυτού. > Κεραλή έστι του έν έρήμω έξ αύτων σπαργάνων διαιτηθέντος, μέχρις άναδείζεως αὐτοῦ πρός τον Ισραήλ, περί ου φησικό Ήσαίας προφήτης: • Φωνή βοώντος έν τῆ ἐρήμω, ἐτοιμάσατε τὴν ὁδὸν χυρίου εύθείας ποιείτε τας τρίθους αύτου. > Κεφαλη έστι τοῦ χηρύξαντος βάπτισμα μετανοίας εἰς ἄφεσεν άμαρτιών περί ου φησι το ίερον γράμμα, ε'Ιδού έγω άποστιλλω τον άγγελόν μου έμπροσθέν σου. >

Καί τί δεῖ πολλά λέγειν; κεφαλή έστι τοῦ καταζιωθέν. τος ἐφάψασθαι τῆς θείας χορυφῆς, προς ον φησιν ὁ κύριος. « "Αφες άρτι' ούτω γάρ πρέπον ήμιν έστι πλημώσαι πάσαν δικαιοσύνην. > Και πως άν τις βροτός αὐτήν κατ άξιαν ἐπαινέσειε, τὴν ὁλομακάριστον; ποία δέ γλώσσα γηγενούς ανυμνήσει ίκανώς, ολην δι' όλου θαυμαστίν ούσαν, καὶ τὰς τῆς ὰφθαρσίας μαρμαρυ;ὰς ἀπαστράπτουσαν;

Αλλά, δι θεία και ίερα κεφαλά, χωρίου των απαθεττάτων και κ. θαρωτάτων αισθήσεων · θυμιατόριον νοερόν τής εύωδίας του πνεύματος θησαυροφυλάκιον πολυτελές τών αγοπιομοιών βαπίταα τως λάδιτος, ξμαινώ αυπ τούς θεοπλόκους βοστρύχους, χρυσίου τοῦ ἐκ Σουφίρ τεμιωτέρους, ορμίσκων των νυμφικών εύπρεπεστέρους, έφ ολς ούπ ἀνέδη ξυρλν τὸ τῆς πακίας, ἀπάτη τῆς ἀμαρτίας, ώς πρίν επί του Σαμψών, διά τες οιστρώσης Δαλιλάδος. Μεγαλύνω σου τὸν ἱερὸν καὶ ὑπέρ Ἀκρών πώγωνα, ἐζ ού έρρύη δρόσος ίσματικός ύπερ δρόσου Αερμών την κατιούσαν έπέ τα όρη Σιών, έν ταίς των πιστευόντων ψυχαίς · γεραίρω σου τούς φωτεινούς έφθαλμούς, τούς διαυγείς λύχνους του πνεύματος, ώς καθαρωτέρους **ομμάτων περιστε**ράς, κα**ι ώ**ς τι**μα**λφεστέρους σμαράγδων λίθων πολυτιμήτων δοξάζω σου τές θεοειχείς άχοάς, τό των ούρανίων φωνών άκροατήρια. Συγχρήσομαι άρμοδίως έπί σοι τοῖς τῆς γραφῆς τροπικῶς βήμασι\* «Τί ώραιώθησαν σιαγόνες σου ώσει τρυγόνος, ε κατά τὸ Ασμα. ( Ως λέπυρο» ροας μπλόν σου. 'Ως σπαρτίον κόκκινον χείλη σου' ώς πύργος του Λιβάνου μυκτήρες σου, και ή λαλιά σου ήδιζα και ώραία. ) Άνυμνώ σου τὸ έρχος τῶν γεγαλακτισμένως εδόντων, ἀφ' ού προπλθεν ὁ τοῦ θείου κπρύγματος λόγος, μέχρις ίσχάτων τῆς οἰχουμένης. Τέλος, αἰνῶ σου καί τὸν ἀργυροειδή τράχηλον, οὖ τὸ ξίφος διήλασεν ὁ παλαμναίος, και έξ ου έβλυσεν άντι αίματος ό κρουνός των θαυμάτων.

Τί φής, ω Ἡρώδη; πρός σε γάρ μοι ἐπιστρεπτέος ὁ λόγος έχεις δ έζήτεις; ἀπολαύεις σου τή; ἐπιθυμίας; ούδαμως. 'Ιδού σοι και πάλιν ο μέρτυς της άληθείας' ή έλεγκτική μάχαιρα τοῦ πνεύματος ή εὐπαρρησίαστος γλώττα της εύσεθείας, ζή, και ού τέθνηκε λίλυται, και ου δέδεται ίπερ το του Αδέλ αίμα βοά προς σέι ε Ούκ εζεστί σοι έχειν την γυναϊκα Φιλίππου του άδελρου σου στηλιτεύει σου το μίσος, έπισχείν σε βουλόνενος τάς παρανόμου ποίτης. έξελέσθαι όργης της έπικειμένης το αθεμίτω · ησημε ; ουβαμώς · Έσωφρόνησνε ; ουβαμώς. Θύα ύφηκας της ήδονης. Όλην σου την ψυχήν τίθυκας τη μαινάδι. Δυτίδωρου παιγνίου προηγαγες έπὶ πίνακος

lus, qui a nesario cubili cohibere velit; qui ira exi- Α τήν θειστάτεν κάραν, στάζουσαν τὰ βείθρα τών αίμάτων, mere ingruente facinori. Sensum accepisti? nequaquam. Castigatus es, resipuisti? minime gentium. Libidinem non minuisti : totum animum tuum Mænadi fecisti; tudicri præmio divinissimum caput stillans sanguinis rivos in disco preduxisti. Proh immanitatem! proh impudicissimum convivium! Istud idem et impræsentiarum reipsa agitur; sinque Joannis tollit caput, at Christi membra meretricis membra facit. Quid enim aliud ebrietates præstant ac comessationes, juxta Apostoli sensum.

Cedo tu quoque, improba scelestaque Herodias; commodine aliquid ex temeraria tua molitione percepisti? Baptistam sub terra condidisti? Non est ergo qui etiamnum contradicat ac adversetur? Enimvero vana spes tua, invalida quam lusisti fabula, inane B studium ac conatus. Facta reruin conversio est. quantum occultare tibi visa est, tantum scelus tuum divulgatum fuit. Quo latere arbitrabaris, eo facinus tuum in generationes generationum transmittitur.

Ac tu quidem una cum viro amara interiisti morte, corruptis olentibusque infra sepulcrum amborum cadaveribus ac vermium copia scatentibus; quod vero præcidistis caput, super terram salit : sauctorum ei manus obsequuntur, sacerdotum chori pompa comitantur, monachorum agmina deprecantur, procerum turmæ magniticant, ac laudibus prosequuntur. Longe maximam hominum multitudinem congregat, Dei numine collectum cœtum; ipsam, ut verbo dicam, angelorum multitudinem una colligens, laudisgelis chara, pari cum eis nomine ac gloria certantis præclarissima celebritas existit. Gratiæ unguenta super nardum, super crocum, super cinnamomum pigmentariaque omnia aromata scaturit. Clamat ac vociferatur tuam semper sceleris pleuam molitionem sine voce traducens.

Ejusmodi est improbitatis finis, tantaque illam infamia comitatur. Hæc et vos, reges terræ, intelligite, satrapæ ac potentes, præsidesque ac subditi, atque hominum genus omne, quo, ut in aliis, sic in conjugiis quod legitimum est sectantes, non in eamdem atque scelesti illi, pari probro deturpati, noxam incidatis.

Verum cum aureum caput, quoad concessum est, auro pretiosioribus laudum floribus coronaverimus, D age, quæso, et membra alia pariter assumamus, ne ex parte Præcursorem laudantes, diminutam landationem ac justo minorem offerre videamur. Quid itaque manibus splendidius lucidiusque quæ Christo imponi in baptismo meruerunt? Cum enim Deus ignis existat, divini verticis tactu factum cogita, veluti ignis commercio, ut Præcursoris manus, nihil mutata eorum natura, flammeæ redderentur. Dorsum ejus in pallore auri, juxta quod canitur (Psal. LXVII, 14), qui Christi crucem portet in humeris. Venter ejus pyxis eburnea super lapidem sappkirum (Cant. v, 14.) uti Scriptura loquitur, qui ventris delicias in umbilico existentes eliminaverit. Lumbi ejus casti-

Φεῦ τῆς ἀπανθρωπίας ἀβάλαι τοῦ ἀσελγεστάτου συμποσίου. Τοῦτο δή καὶ νῦν τελεσιουργείται. Καὶ ὁ πόρνος εὶ μὴ τὰν κάραν τοῦ Βαπτιστοῦ αἴρει, ἀλλά γε τὰ μέλη τοῦ Χριστοῦ πόρνης μέλη καθίστησι. Τί γάρ άλλο καί ούχι τούτο κατεργάζωται αι μίθαι, και οι κώμοι, κατά τήν ἀποστολιχήν ἔν οιαν ;

Φράζε και σύ μ:ε ή ἀτάσθαλος 'Ηρωδιάς' ώνήσω τά των τολμηρών σου έγχε ρημάτων; εξαλες του Βαπτιστών ύπὸ χθόνα; οὐκ ἔστιν οὖν ὅστις ἀντιφθέγξεται, καὶ άντείπη σοι έτι; και μήν ματαία ή έλπίς σου, άνισχυρέν σου το δράμα, εωλον το επιτήδευμα. Δυτέστραπται τά πράγματα, όσον ές κει σοι ημοκρημετικ, τοσούτον τεθρύλληταί σου τὸ α΄, ος ' έφ' όσον ώου λανθάνεω, τοσοῦτον γενεαίς γενεών παραπέμπεταί σου τὸ τόλμημα.

Καὶ σύ μὴν ἐάλως πιχρῷ θανάτῳ σύν τῷ συζύγῳ ὑπὸ τάφον διερθαρότες και όδωδότες, σκωλήκων πλήθος άμου βρύοντες ήν δε πεφαλήν αποτετμήπατε, ύπερ γου αλλεται. Δορυφορείται χερσίν οσίαις, προπέμπεται χοροίς ίερέων, λιτανεύεται συστήμασι μοναστών, μεγαλύνεται μιγάδων πλάθεσι\* συναγείρει δάμον πολυάνθρωπον, πανάγυρεν θεοσύλλεπτον' σύτην, ώς έπος είπείν, την άγγελικήν πληθύν συναθροίζουσα, και τὸν τῆς εὐφημίας ήμεν υμνον συνεκάδουσα, είπερ φιλτάτη αύτοις ή του όμωνύμου καί ίσοχλιούς αὐτῶν τελετή παναίσιος. Πυγάζει τὰ μύρα τῆς χάριτος ὑπέρ νάρδον, ὑπέρ πρόκον, ὑπέρ πινάμωμον, ύπέρ πάντα τὰ μυρετικά ἀρώματα. Φωνεῖ καὶ βοᾶ ἀλ2λύτως θριαμδεύουσα ἀεὶ τὸ δραματούμγυμά σου.

Τοιαυτα δή ούν τὰ τέλη τῆς ἀνομίας, καὶ μετά τηλιχούτων θριαμβευμάτων. Καί ταῦτα ἴστε βασιλεῖς τῆς que nobis consortio accedens; siquidem summe an- C γάς, σατράπαι τε και δυνάσται, άρχοντίς τε και άρχόμενοι , και πάς όστις ούν εν βίω, ίν έννομούντες ώς έπί πάσι καὶ ἐν τοξε γάμοις, μὰ τὰ αὐτὰ πάθοιτε τοῖς ἐνεγέσι σταλιτευόμενοι έξ ίσου.

'Αλλ' έπεί την χρυσήν κεφαλήν, ως τέ έστι, τοῖς ὑπεργρυσοίς των έγκωμίων ανθέσε κατέστεφανώσομεν, άγε δή ούν και τα έτερα μέρη συμπαραληψώμεθα, ίνα μή ίχ μέρους άνυμνουντες τον Πρόδρομον, δόξωμεν ελλιπώς έχειν της εύφημίας. Τι τοίνυν των χειρών έπείνων λαμπρότερον και φωτοειδίστερον, αλ τον Χριστον χειροθετήσαι κατηξιώθησαν έν τῷ βαπτίσματι; Εἰ γάρ πῦρ τὸ θείον ένεστι, νόει μοι ότι τη της θείας έπαφη κάμας, ώς έν συναφείχ πυρός φλογεραί αί Προδρόμου παλάμαι, τή: ολκίας φύσεως μή μεταβληθείσαι γεγόνασε. Τά μετάγρεκα αύτοῦ ἐν χλωρότητε χρυσίου, κατὰ τὸ ἀδομενον, τὸν σταυρόν Χριστού έπ' ώμων βαστάζοντος ή κοιλία αὐτοῦ πυξίον έλεφάντενον έπι λίθου σαπφείρου, ώς ο λ γος, τάς έπ' όμφαλοῦ γαστρός ήδονάς έξοστρακίζυντος. Ἡ όσού; αὐτοῦ τὰν ἀγιαστικάν σωφροσύναν περιειλημμένη τὸ τά παρθενίας δώρου επανηρημένου. 'Ρυθμοί μπρών εὐτώ όμοιοι όρμίσχοις, την της απαθείας ρομφ**αίαν περιιζω**σμίνου. Κνήμαι αύτου στύλοι μαρμάρινοι , τιθιμελιωμίνα ἐπὶ βάσεις χρυσάς, τῶν ἀρετῶν δηλονότι· ei κόδί θευδαδείς, τάς τρίδους χυρίου καταρτίζοντος άπο μελος οπλον διλαιοσύνης του ίερωτάτου έπείνου πεί έπε θεστάτου σώματος σχεύος έκλεκτον, ήγακσμένον. "Η δρωσεν άγιεία, έτελείωσε προσευχή άξυνας. Καί μα ούδι τὰ ἐκτὸς παραλειπτία, τοῦ ἐνδύματός φαρι, καὶ της ζώνης. 'Δλλ' ο μέν ποτριάρχης 'Ιακώδ χιτώσε

ndeptus sit. Moduli semorum ejus similes torquibus (Cant. vii, 2), qui imperturbationis gladio accinctus sit. Crura ejus columnæ marmoreæ fundatæ super bases aureas (Cant. v, 15), virtutum scilicet. Pedes divinos habentes gressus, qui Domini semitas præparet. Membra omnia sacratissimi illius ac illibatissimi corporis, arma justitize : vas electum, sanctificatum. In virum educavit castitas, jugis oratio absolvit. Ac ne ea quidem mihi omittenda quæ sunt extrinsecus, vestis scilicet ac zona. Enimyero patriarcha Jacob tunicam variam Joseph secerat charissimo filio, magnus autem evangelista Matthæus simplicem nihilque accuratam Joannis vesteni describit. Ait enim, Vestimentum ejus de pilis camelorum, et zonam pelliceam circa lumbos ejus (Matth. 111,

tatis sanctimoniam complexi, qui virginitatis munus A ποικίλου διωσάφ τῷ άγαπημένο, υίῷ πατεσπεύασεν • δε μέγας εὐχγγελιστίς Ματθαΐος, ἀποίκιλόν τε καὶ ἄσκευον τὸν τοῦδε ὑπογράφει. Φησί γάρ: «Τὸ ἔνδυμα αὐτοῦ ἐκ τρελών παιτήγου. και ζοικαι gebiratican πεδι την ιαδορ αὐτοῦ. » Τὰ νεκρωτικά τῆς ἁμαρτίας σύμξολα κάντεῦθεν ύποφαινόμενος εί και άλλως έκει ύποληπτίον το ποικίλον. Καὶ τίς ἴση μοι διάνοια καὶ γλώττα ἐμφορηθήναὶ σου τῆς έν έκάστω μέλει εύφημάκς, ω μέγιστε των αθρώπων διά ποτμε άλλ ότι στενός και απορος έκατερω εν, συγγινώσκοις ώς φιλανθρωπότατος, καί στηρίζοις έμε μέν δικφερόντως τὸν σὸν ἐλάχιστον οἰκέτην, σύν τῷ πνευματικῷ πατρί, και τῷ ἀνατεθείση σοι ποίμνη φυλάττο ε δε ἀπημάντους και πάντας τ.ύς τῆς θείας σου μεγαλειότητος ύμνωδούς, ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ κυρίω ήμῶν, ῷ ἡ δοξα και το κράτος σύν τῷ παναγίω πατρί και τῷ ζωοποιφ πνεύματι νῦν και ἀεί και εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων.

4); hine quoque peccati mortem afferentia symbola Β 'λμήν. obscure indicans : quanquam illic alio quoque sensu varia vestis exponitur. Quæ vero mihi mens linguaque, ut tua in membris singulis laude exsatietur, o maximum decus hominum, par existat? At quia utrinque, arctor ac egenus sum, veniam uti humanissimus tribuas, ac me cumprimis minimum famulum tuum, cum Patre spiritali, tuoque grege consirmes, atque omnes divinæ tuæ magnificentiæ laudatores incolumes serves in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria et imperium cum sanctissimo Patre ac vivifico Spiritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

## HISTORIA CYCLI DIONYSII.

O. D. B. V.

EPISTOLA DEDICATORIA.

INCLYTE REIPUBLICE URATISLAVIENSIS ILLUSTRI PRESIDI CÆTERISQUE ORDINIS SENATORII SPLENDIDISSIMI PROCERIBUS, GRAVISSIMIS VIR:S. GENEROSISSIMIS, MAGNIFICIS. MAXIME STRENUIS, AMPLISSIMIS DOMINIS MÆCENATIBUS, PATRONIS BENIGNISSIMIS, SPECIMEN HOC ACADEMICUM UT PUBLICUM PIETATIS OBSERVANTIÆQUE MONUMENTUM DEMISSE OFFERT,

PROSPEROSQUE RERUM SUCCESSUS CUNCTAQUE LÆTA AC FAUSTA TOTO PECTORE APPRECATUS, SE SUAQUE STUDIA ULTERIORI IPSORUM BENEVOLENTIAS COMMENDAT CLIENS ET CIVIS DEVOTISSIMUS.

### BENJAMIN HOFFMAN.

Cyclus lunaris 19 annorum, quo tot retro sæculis Christiani ad fastos suos ordinandos usi sunt, Dionysianus vulgo appellatur: non, quasi a Dionysio Exiguo primum inventus sit, sed quoniam ab illo instauratus, ad 95 annorum, videlicet quingentesimi trigesimi secundi a nativitate Christi, et nonaginta quatuor proxime consequentium, festa paschalia

(a) Sigebertus in Catalogo illustrium Ecclesice scriptorum, cap. 27: Dionysius abbus Romanus, cognomento Exiguus, gemina scientia Græce et Latine clarus.. scripsit et ipse post Cyrillum cyclum quinque

rite constituenda accommodatus, ex Graco Latine

C versus, et ab orientali Ecclesia ad occidentalem traductus est (a).

§ 11.

Prima ejus origo ex veterum Græcorum astronomia repetitur, qui non minus olim ac postea Christiani. dies festos secundum cyclos ejusmodi celebrarunt, Nam legibus eorum pariter ac oraculis præceptum erat ut sacra solemnia peragerentur κατά τρία, hoc est eodem die, eodem mense ac eadem anni tem-

cyclorum, incipiens ab anno nati Jesu Christi 532, qui est ultimus annus magni cycli, qui est annorum 532, semel exacti a nativitate Christi.

a solis motu pendent, qui, cum ad idem eclipticae punctum rediit, annum solarem effecisse dicitur: menses vero secundum lunationes, hoc est lunæ cum sole conjunctiones numerabantur, quorum duodecim unum annum lunarem efficiunt, anno solari undecim circiter diebus minorem. Propter hanc anni solaris et lunaris inæqualitatem stata solemnia, simul eadem tempestate et eodem mense, sine intercalatione constanter servari non poterant; singulis vero annis undecim dies intercalare non integrum erat iis, qui mensium lunarium ordinem turbare, aut a lunæ ra tionibus minimis sejungere nolebant. Itaque nonnisi integros menses, ex residuis aliquot annorum diebus collectos, intercalandos censebant, ita quidem, ut post aliquod temporis intervallum, anni solaris et lunaris principia vicissim conjungerentur (b). Quod cum diu frustra per dieterida, tetraeterida, ogdaeterida, hoc est, per cyclos duorum, quatuor, octo, et plurium annorum, tentatum fuisset; Meton tandem enneadecaeterida, hoc est cyclum 19 annorum inve-

(a) Geminus, antiquissimus ille et optimus de veteri Græcorum et Ægyptiorum anno scriptor, in Isagoge ad phoenomena, pag. 32 edit. Petav.: Quod legibus, inquit, et oraculis præcipiebatur, ut sacrificarent secundum tria (τὸ θύειν κατά τρία) videlicet patria, menses, dies, annos; hoc ita distincte faciebant universi Graci, ut annos agerent congruenter cum sole, dies vero et menses cum tuna. Præcipue illud spectabant in ludis olympicis, proximo plenilunio post solstitium æstivum celebrandis : fere ut terminus paschalis est primum plenilunium post æquinoctium vernum. Leg. Petavii lib. 1x de Doct. temp., cap. C

59, p. 92.

(b) Græcorum in cyclis illis excogitandis consilium
Geminus, l. d. pag. 59, tali modo declarat: Solaris annus habet circuitum solis per 12 signa qui efficit dies 365 1/4; at lunaris annus continet tempus 12 mensium lunarium, quod est dierum 354, siquidem nec mensis ex integris constat diebus, nec annus solaris. Quærebatur igitur tempus ab astrologis, quod integros dies, et integros menses, et integros annos contineret; et

el integros menses, el integros annos contineret; el pag. 34: Continet autem hujus periodi (cycli) tempus integros menses, integros dies el integros annos.

(c) Rationem hujus enneadecaeteridis Metonicæ a Calippo et aliis deinceps emendatæ, post Geminum, inter veteres, Censorinus de Die Natali, cap. 6; Macrobius Saturnal., lib. 1, cap. 13; ex junioribus præter cæteros Josephus Scaliger, lib. 11 de Emend, temp., sub titulo, de Anno magno Melonis; Dionysius Petavius lib. 11 de Doct. temp. Petavius lib. 11 de Doct. temp., cap. 9 et 13; et in Dissertationibus ad Uranologion lib. 1, cap. 1 seqq., Henricus Dodwellus de veteribus Græcorum Romanorumque cyclis dissert. 1 et 2, aliique complures copiose exposuerunt, quorum quidem inter se dissensiones et controversias hoc loco excutere non attinet.

(d) Diod. Sicul. lib. xii, pag. 305 : Archon tum erat Athenis Apseudes, et Romæ coss. T. Menenius et Froculus Geganius Macerinus; cum... Athenis Meton, Pausaniæ filius, scientia astrologica clarus, enneadecaeteridem quam vocant, promulgarit, a decimo tertio Scirophorionis, Attici mensis, die exorsus. Tot enim annis in eumdem statum astra revertuntur et magni quasi anni circumvolutionem absolvunt. Idcirco a quibusdam Metonis annus hic nuncupatur. In ista teinporis designatione major archontos quam consulum ratio habenda videtur, qui eum aliquot annis antecesserunt. Ille vero anno quem dixi, periodi Julianæ 2 1, olymp. 86 anno quarto, Urbis conditæ Varron. 321, magistratum gessit. Unde tabulæ cycli Metonici

pestate (a). Jam anni tempestates ac vicissitudines A hit, quo, per septem mensium lunarium intercalationem annus solaris cum lunari ontime reconcituri posse existimabatur (c). Atque hunc cyclum Meton. Pausaniæ filius, in lucem emisit, cum archon Athenis esset Apscudes, hoc est anno periodi Julianæ 4281, Urbis conditæ 321, ante natum Christum 433 (d).

### g III.

Neque vero inventum illud Metonis intra otiosam speculationem substitit; sed ad civiles usus translatum, et ad constituendam anni rationem adhibitum (e, et aucto Græcorum imperio latius propagatum est. Ac tametsi Athenæ et aliæ guædam Græciæ civitates in Romanorum potestatem redactæ, horum instituta progressu temporis imitatæ sunt, et menses R suos lunares cum solaribus, quales annus Julianus continet, permutarunt (f); tamen nec omnes id continuo fecerunt (g), et illæ ipsæ quæ novos mense: civiles admiserunt, sacra solemnia a majoribus tradita, certisque temporibus affixa, more antiquo celebrare perrexerunt, eaque de causa veterum mensium

a consequenti anno Varroniano 322 incipiunt apud

Dodwellum, I. d., pag. 716.
(e) Periodum Metonicam, sive orbem 19 annorum, civilem et popularem fuisse una cum Scaligero negat Petavius lib. 11 de Doctrin. tempor., cap. 15. At satis perspicue illud asserere videtur Diodorus Siculus, dum 1. d. : Græcos plerosque usque ad suam ætatem enneadecaeteride illa usos a vera temporum rations non aberrasse; scribit: Διὸ μέχρι τῶν καθ ἡμᾶς χρόνων οἱ πλεῖστοι τῶν Ελλήνων χρώμενοι τῆ ἐννακαιδέκα-ετηρίδι, οὐ διαψεύδονται τῆς ἐληθείας. Idem confirmat Geminus cum orbem decennovennalem eo consilio inventum esse docet, ut festa secundum eum rectius, legibusque et oraculis convenientius, quam antea secundum ogdaeterida et heccaedecaeterida celebra-rentur, pag. 32, 36, 37. Pluribus argumentis pariter ac Arati , Festi Avieni , Dionysii Halicarnassensis, ac Arati, resti Avieni, Dionysh nantarnassensis, aliorumque testimoniis usum civilem cycli Metonici ex instituto probat Dodwellus in opere de Veteribus Græcorum Romanorumque cyclis, dissert. 1. Quin ipse Petavius, loco dicto, ex prædicto periodi decemnovennalis saltem populares ogdaeteridas opportuna προσθαφαιρίσει castigatas fuisse censet, atque adeo non omnem ejus usum civilem infleiatur.

(f) Quousque anni Metonico-Calippici forma et

menses lunares in singulis civitatibus servati fuerint, satis definiri vix potest, neque nostra multum inte-Saltem ante emendationem Julianam, atque adeo Urbis conditæ annum 709, verisimile non est ullam Græciæ civitatem mensibus suis Romanos prætulisse. De mensibus Atheniensium, qui anno Urbis conditæ 668 a Sylla subacti, omnium primi annum Romanum acceperunt, Dodwellus, dissert. 2, § 13, observat, ultimam illorum mentionem coævam occurrere in decreto quod Athenienses in konorem Hyrcani promulgarunt Munichionis ἐνδικάτη, archonte Agathocle, apud Josephum Antiq. Judaicar. lib. xıv, cap. 16. Hunc vero magistratum in ipsum annum confusionis, Urbis conditæ 708, qui annum primuni Julianum proxime præcessit, incidere demonstrat § 14 et 15.

(g) Dodwellus, disput. 2 de Usu cycli Calippici civili, § 16: Paulatim deinde (post fastos a Julio Cæsare correctos) receptus est in provinciis annus Romanorum solaris; ita quidem tarde, ut annum adhuc lunarem, mensesque adeo lunares, nonvulla civitates Græcæ ad quartum usque u Christo sæculum retinuerint. Vel inde colligimus nullo publico Romanorum edicto coactas esse ad usum unni Juliani civitates provinciarum liberas.

lunarium cum novis solaribus comparationem insti- A tuerunt (a) : quæ vel sola anni Metonico-Calippici memoriam intercidere non patiebatur

### § 17.

Cum igitur Christiani quoque in celebrandis sacris suis solemnibus, maxime paschalibus, solaris æque ac lunaris cursus rationem haberent, et illorum dies utrique convenienter ope cycli cujusdam definire studerent, in proclivi erat potissimum Orientalibus celebratissimum illum orbem decemnovennalem Metonis, simili consilio invectum, et Græcis tot sæculorum decursu probatum, usui illi accommodare (b). Adhibuerant quidem initio alios cyclos, nominatim ogdaeterida et heccaidecaeterida (c). Sed quæ ratio Gra:cos olim moverat, ut ogdaeteridi enneadecaetestianos valuit. Huic igitur initio Orientales, postea etiam Occidentales, primas facile detulerunt.

(a) Fuse id probat idem Dordwellus loco dicto, § 25.

(b) Jam olim enneadecaeteris paschalls Metoni, nt auctori ascripta, et propterea cyclus Metonis dicta est. Ambrosius, epist. 73 ad episc. Æmil.: Concilium Nicemum E. clesie: Alexandrinæ id negotium dedisse, scribit, ut singulis annis tempus Paschatis definiret.

grod fiebat per cyclum Metonis 19 annorum.

(c) Primos Christianorum cyclos recenset atque exponit Josephus Scaliger, lib. 11 de Emend. temp., pag. 144 seqq., et quamvis Petavius lib, n de Doctr. temp., cap. 62, in nonnullis ab eo dissontiat, de ogdaeteride et heccaidecacteride, Christianis olim itata, inter omnes convenit. Talis erat notissimus ille eyclus Hippolyti, in lapide Veronensi servatus, ac tot eruditorum commentariis illustratus; talis item emensis ille a Dodwello sub finem dissert. Cyprian. C ex codice Rhemensi editus, et, si illi credimus, a Cypriano citatus, quem cum expositione et emenda-tione Josephi Vallisii infra producemus.

(d) Elogium Anatolii hajus legas apud Eusehium. Hist. Eccles., lib. vn., cap. 52, ex quo illum Aureliaui et Probi temporibus florui.se Valesius in notis ostendit. Ut primus enneadecaeteridis paschalis au-ctor passius commendatur, imprimis Petavio et Bucherio, quorum iste in Commentario ad Canonem Austolii, cap. 3, p. 463: Primus ille, inquit, enneade-cueserida lunarem ad Christiani paschatis inventionem

aptare tentavit, nullius, ut reor, ante solo tritam.

(a) Docent beec ipsa Avatolii werba que ex canonibus ejus paschalibus profert Eusebius, loco dicto, pag. 286: Habes in primo anno novilunium primi mousis, quod caput est totius circuli 19 annorum (dexis Tis inviewe dexest, pido;) secundum Agyptics quiden die :6 mensis Phanenoth, secundum Macedones vero die 22 meusis Dystri, ut autem Romani dicerent, ante diem xi calendar. Aprilinm. Videsis que ad bunc lo-cum disputant Petronis, in Animady. ad Epiphanii keres. 51, pag. 194 seqq., et in libro vi de Dout. temp.; cap. 2, et Guillelmos Langius, de Annis Christi, lib. 1, cap. 7. Totius vero libri Anatoliani veterem versionem Latinam una cum Victorii canone paschali, in lucem edidit, et commentario illustravit Æg. Bucherius. Utrum illa operi Anatolii exacte respondeat, editor ipse subdubitat. Quid quod Dupinio, in Bibl. nov. auct. eccles., t. I, p. 193, tantun non plane ut supposita rejicitur; sed contra hunc tanen lafeeditime. Caill. Genes in Historica Little and contract to the contract of the c defenditur a Guill. Caveo, in Hist. litt., p. 11, ad an. 279, eo potissimum argumento quod quacumque Eusebius et Bella ex Anatolio citarunt, in versione illa reperiantur.

(f) Quod primum Pascha ab Anatolio descriptum, sou in alium quam 276 annum æræ Christianæ, qui est imperatoris Probi primus, conveniat Æg d.

### § V.

Inter Christianos Orientales, primus cujus memoria exstat, Anatolius, patria Alexandrinus, munere episcopus Laodicenus (d), sæculo tertio, atque ados jam ante concilium Nicænum, cyclum illum lunarem ad negotium paschale adhibuit, et in canonibus, ques vocavit, paschalibus, enneadecaeterida præscripsit. a die 26 Phamenoth , mensis Ægyptii , cui dics 🕿 Martii respondet (e), anni Christiani 276 (f) deductam. Sed cum illa multis vitiis laboraret (g), non magnam auctoritatem obtinuisse videtur (k), aut, 🛋 quam habuit, cam præ melioribus qui deinceps prodierunt, cyclis spreta, vicissim amisit.

Postea cyclus paschalis enneadecaetericus ipsius rida præserrent et substituerent, eadem apud Chri- B concilii Nicæni auctoritate stabilitus esse creditur (f). Quod si vero ipsa illius acta inspiciamus, decretum quidem fuisse reperimus, ut Pascha non cum Judeels.

Bucherius, Comment. in Canonem Anatolii, cap. 3.

ex instituto probat.

(g) Vitia illa recenset et examinat Ægid. Bucherius, in Praf. ad Comment. ad Canonem paschale Anatolii, cap. 3. Talia sunt quod bissextorum serie interrumpat, æquinoctium civile a die 21 Martii ad diem 25 rejiciat , in aureis numeris , et solate luns designanda ab Alexandrinis pariter ac Latinis discrepet, et, quod maximum est, minimeque tolerandu non modo lunas decimas quartas, sive termino paechales, sed ipsa etiam paechala, 19 annorum in tervallo ad eosdem orbes redire statuat, cum hoj modi revolutionem non ante annos 55%, cyclo scilicos lunari 19 annorum in solarem 28 annorum ducto. fieri posse manifestum sit.

(h) Bucherius, Comment. in Can. pasch. Anatolii. cap. 3, pag. 463: Ego quidem vix in usum ductures existimo (cyclum Anacolii), nisi forte ad pances annos Laodices, ubi Anatolius suit episcopus, aut vicima clium locis. Diu enim subsistere non potuisse, vel sols littera dominicales, tanto errore collocata satis argunnt. Et facile illum excluserit Eusebii Casarmusis cyclus, non ita multo post usurpari cæptus.

(i) Dionysius Exiguus sub initium Præfationis ad Cyclum suum : Paschalis festi rationem explicare cue ravimus, sequentes per omnia venerabilium trocentorum et octodecim poutificum qui apud Nicæam, civitatem Bithynics , contra vesaniam Arii convenerunt ctiam rei kujus absolutam veramque sententium quartas decimas lunas puschalis observantias, per 19 unnorum semper in se redeuntem circulum, stubiles immotanque fixerunt.... Hanc untem regulam profess circuli non lum peritia soculari, quam sancti Spirita illustratione sanxerunt, etc. Beda de Ratione computi, cap. 16 : Cyclum decemnovennalem propter decin quartas lunas paschales. Nicona synodus instituit eq quod ad eumdem anni solaris diem unaqueque luna per 19 annos, ducentis triginta quinque vicibus inerrabili cursu redeat. Iluic sententiæ favere videtur Am hrosius, dum epistolam suam 83 ad episcopos per Amilia a constitutos, que un nova editione Parisiensi est 25, his verbis orditur: Non mediocris esse sa pientiæ, diem celebritatis definire puschalis, at Seriptura divina nos instruit et traditio majorum; qui con-venientes ad synodum Nicænam inter illa fidei ut vera, ita admiranda decreta, etiam super celebritate memo rata, congregatis perilissimis calculandi, decem et novem annorum collegere rationem, et quasi que ndam constituere circulum, ex quo exemplum in annos reli-quos gigneretur. Hunc circulum enneadecaeterida nuncuparunt, sequentes illud, quad non debeamus vana quadum opinione super celebritate hujusmodi fuctuare, sed very ratione comperta, ita omnivu concurrat af-

meridianis et septentrionalibus, nominatim cum Romana et Alexandrina celebraretur (a); quam diem fuisse dominicam, memorize resurrectionis Christi sacram docet historia schismatis ob controversiam de Paschate, labente sæculo n nati (b). Speciatim vero illa dies dominica sacro illi destinabatur, quæ primum ab æquinoctio verno plenilunium proxime excipit (c). Sed de modo diem illum investigandi aut præliniendi a Patribus Nicænis aliquid constitutum esse in actis non legimus; multo minus singularem de tempore Paschatis celebrandi canonem Nicænum habemus (d). Et sane si enneadecaeteris Alexandrina hoc concilio a 318 Patribus præscripta suisset, hi non opus habuissent episcopo Alexandrino demandare, ut tempus Paschatis celebrandi quotannis investigaret, et aliis orbis Christiani episcopis magno labore significaret (e), neque tot Ecclesiæ, quæ decreta Nicæna utraque manu amplectebantur, diver-

sed una ubique die, cum Ecclesiis occidentalibus, A sos cyclos paschales adhibuissent (f). Quo potissi mum argumento inducti viri eruditi (g) Dionysium Exiguam hic falli, et verba Ambrosii id tantum innuere, existimant, quod concilium Nicænum cyclos paschales, et speciatim decemnovennalem construendi occasionem dederit.

### § VII.

Veri non absimile est Eusebii Cæsaræensis librum de Paschate imp. Constantino circa tempora concilii Nicæni oblatum (h), coucilio ipsi a nonnuflis tributum esse, atque adeo opinioni illi de enneadecaeteride Nicæna locum fecisse (i). Quod enim cyclus Eusebii paschalis non alius quam decemnovennalis fuerit, inter omnes convenit (j).

### § VIII.

Post Eusebium a Morino (k) Athanasium quoque in iis numerari videinus, qui circulum 19 annorum conscripserunt; quod ipsum quoque Dionysius Exguus dicere videtur (1). Sed simili fortasse conjectura

fectio, ut una nocte ubique sacrificium pro resurre-ctione Domini deferatur.

(a) Epistola synodalis Patrum Nicenorum apud Socratem, Hist. eccles. lib. 1x, p. 29, et Theodoritum, Hist. eccles., l. x, p. 31: Nuntiamus præteren vobis de concordia sanctissimi Paschen, hoc eliam negotium, precibus vestris adjuvantibus, seliciter consectum esse, cunctosque qui in Oriente sunt sratres, qui antes cum cunciosque qui in Uriente sunt fratres, qui antes cum Judgets Pascha celebrarunt, cum Romanis inposterum set voblecum, et cum omnibus qui ab ultima antiquitats nobiscum Pascha peregerunt, concorditer esse celebraturos. Conf. epist. Constantini Magni apud Eusebium de Vita Constant., lib. 111, cap. 19, p. 439; Socratem loco dicto, p. 33, 34, et Theodoritum loco dicto, C

p. 53, 54.
(b) Eusebius, Hist. eccles. lib. v, cap. 23, p. 190: lisdem temporibus (imperatoris Commodi) gravi controrersia orta..., synodi ob id cætusque episcoporum convenerunt. Alque omnes uno consensu ecclesiasticam regulam universis fidelibus per epistolas tradiderunt, ne videlicet ullo alio quam dominico die mysterium resurrectionis Domini unquam celebretur.

(c) Tria igitur constituta sunt legitimi Paschatis criteria, ab Epiphanio hæresi 70, § 2, p. 825, his verbis recensita: Tria sunt quibus Paschatis celebritae alligatur: solis imprimis cursus proplacis dominicae (δά την πυριακήν) ac mensem. Tum tunæ itidem cursus, idane apponter legge and decime mensem. idque propter legem, que decina quarta luna (iv tra trouprorudinaten της στλήνις) immolari pascha præ-tipit. Itaque neque celebrari untea potest quam æquinoctium (conjugla) confectum sit.

(d) Singularem de Paschatis celebratione caronem

Niczenum conditum esse affirmant Schelstratenus in Concil. Antioch., ed. Antw. 1681, p. 158, et Jose-phus Saenz de Aguirre, tom. I collect. maximæ contil. Hisp., part. I, apparat. diss. 8, p. 117, verbis Bal-amonis et Zonara, non recte inspectis, decepti. One ex instituto refutat D. Thomas Ittignis sub ini-

trum praefat. ad Hist. concil. Nicaeni.

(e) Cyrillus, in prologo, p. 481, ed. Bucher.: Cum his igitur atque hujusmoti dissensionibus per univer-sum orbem paschalis regula turbaretur, sanctorum totius orbis synodi consensione decretum est ut, quoniam apud Alexandriam talis esset reperta ecclesia quæ in tuijus scientia clareret, quota calendar, vel iduum, quota tuna Pascha debeat celebrari, per singulos annos Romanæ Ecclesiæ litteris intimaret : unde apostolica auctoritate universalis Ecclesia per totum orbem diffimitum Paschæ diem sine ulla disceptatione cognosceret.

Gouf. verba Ambrosii, § 4 citata.
(1) Non solum Christiani occidentales cyclum Vi-

ctorii 84 annorum diu post concilium Nicaenum retinuerunt, sed etiam Orientalium ipsorumque Alexandeinorum: Animos diversi cycli, per totum orbem disseminati, inconcusse possederunt, indeque magna confusio in omni Ecclesia, prætorio et palatio exetitir, qua motus imperator Theodosius sanctum Theophilum. Alexandrines urbis episcopum, rogavit ut sacramentum.

Paschæ evidenti ratione disserere, sibique dirigere
dignaretur, teste Cyrillo Alexandrino in prologo, p.
482, edit. Buch.

(g) Ægidius Bucherius, Commentar, in Victorii Canon. paschal., cap. 3, pag. 94, et Du Pin in Bibl.
Nov. auctor. ecclesiastie., ton. II, pag. 346.

(k) De boc libro ipse Eusebius, in Vita Constantini

M., lib. 1v, cap. 34, p. 542 : Cum nos, inquit, librum quemdam, quo arcana illius sesti ratio eras exposita, ei (imperatori) nuncupassemus, quomodo nos responsionis sua honore vicissim remuneratus sit, ex his ejus litteris perspici potest. Sequuntur deinde imperatoris litteræ, cap. 35, idem confirmantes.

(i) Ita existimat Ægid. Bucherius, Comment. in Victorii Canon. paschal., cap. 6, pag. 127.

(j) Hieronymus, in Catal. script. eccles., cap. 61, cum Hippolyti examidenarrapida nominasset, ita pergit : El Eusebio, qui super codem l'aschale decen et novem annorum circulum, id est breadsexempide composuit, occasionem dedis. Similiter Beda, de Rattemp., cap. 43: Decemnoremalis, inquit, circuli ordinem primus Eusebius, Cæsarææ Palæstinæ episcopus, ob quartas decimas lunas festi paschalis, ipsumque diem Paschæ inveniendum composuit, es quod luna cujuslibet etatis post tantum temporis m eumdem redeat anni solaris diem. Consontiunt Gennadius in Victorio, Ceolfridus in epistola ad Naitanum, regem Pietorum, apud Bedam II. E. Angl. lib. , cap. 22, et Morinus, episcopus Alexandrinus, set finem disputationis de Ratione paschall, cujus verbin manuscripto Digheano LXIII bibliothecas Bodleisnæ ita se habent : Observa igitur curenm lunaris juxta regulam Græcorum, more Ægyptiorum, et non secundum epactas, id est adjectiones lunares; quis id-pervenitur a luna 4 ad lunam 16, hic autem ad 15, juxta compositionem Eusebii, qui primus conscripsii circulum 19 annorum, Athanasii, Theophili, Cyrilii, Dionysiique Exigui, usque dum scripsit Victorius Hilario papæ, urbis Romæ episcopo. Tunc cessaverun disputatores Alexandrini et Antiochemi circules post ulios describere.

(k) Verbis § praced. citatis.
(l) Dionysius Exiguus, epist. 1 ad Petronium, 482, edit. Bucher. : Alexandrinæ urbis episcopus B.

ipsa, aut si unquam exstitit, cum Eusebiana subito se hominum notitiæ subduxerit, necesse est. Ignota certe fuit cum aliis antiquis scriptoribus, tum Cyrillo et Victorio, qui in prologis suis nullum Theophilo antiquiorem circuli decemnovennalis auctorem commendant.

### § IX.

Præcipue vero enneauccaeteridis Alexandrinæ methodum perfecit Theophilus, Timothæi ab anno 485 in episcopata Alexandrino successor, alioquin ex controversiis Origenianis notus, qui secundum illam, jossa imperatoris Theodosii, quadringentorum octodecim annorum circulum paschalem instituit (a), boc est 418 annorum, qui exacte 22 cyclos decemnovennales continent (b), festa paschalia investigavit. Cæterum non omnium, sed centum duntaxat paschatum designationem imperatori obtulit atque in vulgus

Athanasius, qui eliam ipsi Nicæno concilio, tunc sancti Alexandri pontificis diaconns et in omnibus adjutor, interfuit, et deinceps venerabilis Theophilus, et Cyrillus ab hac synodi reneranda constitutione minime discesserunt; imo potius eumdem decemnovennalem circulum qui enneadecaeteris Græco vocabulo nuncupatur, sollicite resinentes, paschalem cursum nullis diversitatibus interpolasse monstrantur.

(a) Verba hæc sunt Cyrilli in Prologo, pag. 482. (b) Hinc non satis causæ video quamobrem Peta-us, lib. u de Doct. tempor., cap. 67, Theophili vius. cyclum annis 487 circumscriptum fuisse cum Paulo Forosemproniensi arbitretur, coutra clarissimum Cyrilli testimonium, quod ex codice Sirmondiano,

postea demum Bucherii opera, publici juris facto ipse profert, annos 418 (non, ut apud Petavium, pag. 225, ypographi forsan errore, legitur 428) cyclo illi tri-

(c) Cyrillus loco dicto: Theophilus.... a prima consulatu ejus (imp. Theodosii) usque ad centum culculans quoto calendarum vel iduum et quota luna Pascha debeut celebrari, subjectis litteris suis destinuvit. Harum litterarum Theophili fragmentum quoddam exstat apud Bedam de Ratione temporum, cap. 57, et aliud apud Stofflerum in Calendario Romano, pro-pos. 34, litt. A, in quibus idem quod Cyrillus ex iis retulit, his verbis expressum legimus: Hanc igitur quæstionem, prout vires suppe ebant, ventitatam conscripsinus, et paschalis solemnitatis diem a primo anno consulatus tui u que ud centum sequentes annos calculatum transmisimus, Congruit istis Prologus Theophili a Bucherio editus, in cujus fine, pag. 173: ffac igitur, inquit, mediocriter a nobis ordinations disposita, uniuscujusque anni calculum qui ad supputationem perinet, l'ascha diligenter quoque posuimus, a primo consulatu religiosissimi imp. Theodosii centum usque annos adnectentes, simul ac munifestantes decimæ quartæ lunæ notitiam et dominici paschalis diei. Liem testantur Dionysius Exignus in præfat. Cycli, ubi papa Theophil .s centum annorum cursum Theodosio seniori principi dedicasse, et Proterius in epist. ad Leonem, pag. 82 e.lit. Bucher. ubi, centenalis cursus Puschæ a beatissimo Patre et episcopo Theophilo descriptus dicitur. Taceo Leonis epistolam 64 ad Marcianum, et 65 ad Eudoxiam Augustam, consensum Mariani Scoti, Sigeberti et aliorum. Haud dubie igitur erravit Josephus Scaliger, cum in addeneis ad librum n de Emend. temp., pag. 743, a Theophilo ενευπουτα πευταετηρίδα, sive periodum magnam quinque cyclorum institutam esse scribit. Quem more suo Calvisius secutus est. Neque enim Theophilus periodum paschalem condidit in orbem reversuram, sed tabulani proposuit centum duntaxat proximorium

statur enneadecaeteris hæc Athanasiana ac Nicena A edidit, ab anno primo Theodosil, hoc est gera vulgaris 580 exorsus (c). Tabula paschalis Theophili non amplius exstat; unde cujusmodi fuerit nonrisi per conjecturam ex posteriorum calculatorum cyclis ad illam conformatis colligi potest (d).

### K

Theophili methodum dies paschales constituendl non mutavit quidem, sed in cycli perfectioris formam redigere studuit Cyrillus, Theophili nepos, et in sede Alexandrina successor (e). Nam ut jactatam a Latinia sui ipsorum cycli in feriis restituendis excellentiam ad enneadecaeteridem quoque transferret, cyclum annorum 95 excogitavit, qui, quinque enneadecaeterides continens, feriarum ἀποκατάσταση pariter se lunationes eodem quo prius ordine ex ipsius quidem sententia, perpetuo restitueret (f). Cœpit periodus

annorum usui inservituram, ut recte monent Peta.

vius, lib. 11 de Doct. temp., cap. 67, et Norisius, diss. 3 de Cyclo Ravennatensi, cap. 1.

(d) Bucherius, Comment. in Victorii Can. paschal., cap. 5, pag. 151 et 152: Cajusmodi fuerit laterculus ille Theophili, tametsi non exstet, salis ex Dionysii Exigui cyclis expansis colligi potest; qui ad illius fere ideam sicut et doctrinam concinnati sunt, nisi forsam paucioribus versibus constiterit. Quorum primus verisimiliter Diocletiani annos exhibuerit, secundus cyclum decemnorennalem, tertius lunæ in capite mensis Thoth etalem et feriam, quartus lunas decimas quartas, se terminos paschales, quintus diem Paschæ, sextus lum ea die ætatem, aut quid non absimile. Nam litteran dominicalium orbem, qui et solis appellatur, nondum in usu tunc fuisse, Victorii nostri periodus arguere videtur; quæ licet tanto posterior, nihil tamen hujusmodi præ se fert. Primi versus meminerunt Ambrosius et Dionysius, ut ante monui; quarti simul ac quinti Theophilus ipse in Prologo suo paschali, quem in hujas operis fine damus; quinti rursus ac sexti Cyrillus item in suo. Ita Theophilus cyclum decemnorennal m ante se non satis evolutum, quisquis tandem ille fuerit, plane perfecit primum, tum particulariore festorum pascha-

(e) Fuit Cyrinus, secundum Theodorium H. E. lib. v, cap. 35, ex Theophili fratre, secundum Socratem Historice eccles. lib. vn, cap. 7, et alios, ex ejus sorore natus (vide Dupinii Bibl. Nov. Auct. ecclus sorore natus (vide Dupinii Bibl. Nov. Auct. eccles., pag. 41), eidemque anno Christi 412 defuncto, in præsulatu Alexandrino successit, ut idem Theodoritus et Socrates locis dictis testantur. Fugit hoc Josephum Scal gerum, qui inverso ordine periodum lib. 11 de Emend. temp., pag. 152, notatus hoc nomine Petavio loco dicto, pag. 225.

(f) Leg. Noris. loco dicto. Consilii sui rationem

lium expansione distinxit, et ad vulgi captum accom-

modarii.

ipse Cyrillus in Prologo, pag. 482, his verbis expo-nit: Quoniam diversi circuli per tetum orbem disseminati etiam nostrorum animos inconcusse possederunt, iste qui nuper est editus (puta Theo; hili) vix ad yancos poluit pervenire. Cujus cum nimium profunditatem pene omnes sensus excedere vidissem, revelationem Domini postulavi, et hoc quod de ipso fonte haurire promerui, in isto libello præsumens exposui, quod nec illos apud quos ipsum circulum vidi, intellexisse cognovi. Et ne forte 418 annorum (tot enim annorum paschata Theophilus computarat) infinita congeries aut fastidium cognoscendi, aut pigrittam describendi quibusdum afferrel, in Nonaginta Quinque annos eumdem circulum breviavi, quos per illos annos volvere Bucherius legendum putat volvi, vel revolvi] sine ulleQuo ordine disposita fuerit optime ostendit ultima illius emicadecaeteris, quam Dionysius Exiguus Cyclo suo præmisit (b).

### & XI.

Hic igitur Cyrilli cyclus in Oriente adhuc vigebat, et Paschatis celebrandi tempus præscribebat, cum Dionysius Exiguus, Petronii aliorumque rogatu (c), anno zerze Christianze 525 (d), Grzecorum et Latinorum evelos magnopere hucdam, nee sine ingenti sære

differentia recognovi. Cæterum Petavius de Doct. tomp. lib. 11, cap. 67, pag. 226, cyclum hunc magnum Cyrilli, ex quinque decemnovennalibus compositum, majori illo Theophili, quem emendare voluit, multo deteriorem judicat, et ad feriarum apocatastasin, quod in cyclis, iisque majoribus, potissimum quæri-

tur, minus idoneum.

- (a) Dionysius Exiguns, in præfatione Cycli sui: Onia vero sanctus Cyrillus primum cyclum ab anno Diocletiani centesimo quinquagesimo tertio cæpit, et ultimum in anno ducentesimo quadragesimo septimo terminavit, nos a ducentesimo quadragesimo octavo terminavit, nos a aucentesimo quaaragesimo octavo anno ejusdem tyranni potius quaam principis, inchoantes, etc. Noris. loco dicto, pag. 145. Annus 153 ah imperio Diocletiani copit apud Alexandrinos, die 29 Augusti, anno Chr. 436. Quare primum pascha in cyclo Cyrilli prænotatum, contigit die 16 Pharmuthi, 2 Aprilis, cyclo lunæ 1, solis 26. C. Moc pascha ab codem Cyrillo in heortastica 25, indicitur futurum εκτιμασχούς η κυριακή τη έκκαιδεκάτη του αύτου 92ρ-μουθί μανός, quæ perperam interpres vertit: Illu-cescente dominica decima quinta ejusdem Aprilis men-sis; cum scribendum sit: Decima sexta ejusdem Pharmuthi mensis, quæ apud Romanos erat undecima Aprilis. Jam vero ab anno Christi 457 cyclo annorum 95 deducto, idem exiit anno Christi 551, die 29 C Augusti. Annus enim insequens erat bissextilis, ac proinde prima dies Thot contingebat die 3 Augusti; quod Ægyptii diem intercalarem post quintam ἐπαγς-μένων locabant. Hec Norisius. Cujus sententiam de initio cycli Cyrilliani, ab anno Christi Dionysiano 437 repetendo et fine ejus in anno 531 collocando, clarepetendo et tine ejus in anuo 551 collocando, cla-rissime confirmat ultima Gyrilli enneadecaeteris, in codice Digbæano Dionysii Cyclo præmissa. Illius enim annum ultimum, qui est Diocletlani 247, in subjuncto cyclo Dionysiano proxime sequitur æræ Christianæ quam Dionysias in locum Diocletianæ substituit, an. 552. Errat igitur de initio cycli Cyrilliani Petavius com illum ab anno Chr. 436 inchoatim faisse putat, lib. 11 de Doctr. temp., cap. 68, p.g. 2.9; de fine Scaliger, cum libro 11 de Emend. temp., pag. 155, calculos minus recte subducens, scribit: Annus primus periodi Cyrillianæ est annus Christi 437; ergo nonagesinus quintus es! 532 Christi.

conscr.pscrit, clarissime probant Argumenta pascha-lia, cum illo conjunctim edita, in quibus omnia exempla ab hoc anno, velut præsenti, petuntur. Eo tem anno scripta est epistola Dionysii ad Petronium, Cyclo recens confecto praemissa, qua rationem ejus pluribus exponit. Nam in codice Regio Parisiensi quem Petavius L. D. laudat, ut et in Colbertino 1020 et Remigiano 298, hec verba illi subjecta sunt: In præsenti namque tertia indictio est; consulatu Probi junioris, tertius decimus circulus, decemnovennalis, decimus lunaris est. Vide Petavii Append. oper. de Doctr.

illa Cyrilli anno Christi 437, et in anno 531 desiit (a). A dissensione animorum et odio, discrepantes (e) conciliandi, aut potius Orientalium numeros lunares et terminos paschales velut accuratiores, in occidentalem Ecclesiam invehendi consilium inirct. Neque tamen integrum illi erat, Cyrilli cyclum, sine omni mutatione, ex Græco duntaxat Latine versum, ad Romados transferre. Nam præterquam quod is jam fere ad finem decurrerat (f), dies ex solari anno deductos, in sui repetitione non codem quo prius ordine restituebat (a). Et propter diversa anni Romani et

> temp., pag. 889, et Pagi Critica ad Annal. Baron. an. 525, num. 7. Non recte igitur Scaliger, lib. n de Emend. temp., pag. 154, et Petavius, in Tabula chronologica ad an. 526, pag. 837, Dionysium Exication and Company and guum an. 526 Cyclum suum condisisse, scribunt;

quanquam Petavius ipse sententiam suam mutasse videtur, in Append., pag. 890. (e) Variis modis hi cycli inter se discrepabant. Ut enim potiora solum attingam, cum in omni ejusmodi cyclo sedes æquinoctii, termini paschales, sive lunæ 14, et dies dominicæ paschales definiri debeaut, in his omnibus a se mutuo recedebant. Cum videlicet Alexandrini aquinoctium supponerent cum die 21 Martii connexum, ideoque nuham lunam 14 pro paschali agnoscerent, que hunc diem præcederet : Latini ex a iverso lunam 14 in diebus 18, 19 et 20 Martii incidentem, paschalem judicabant, et Pascha dominica proxima rite celebrari posse contendebant. Quoties igitur dieti termini occurrebant, Latini ab Alexandrinis in celebratione festi paschalis integro mense recedebant. Speciatim anni 8 et 19 cycli paschalis Alexandrinis sunt embolismei, seu 13 Iunationum; ildem vero in Latinorum cyclo quintus et decimus sextus, nec nisi communes sunt, sive 12 lunationum. Latini igitur Martio, Alexandrini Aprili mense ferias paschales peragebant. Pariter cum Alexandrini de-cernerent, lunam 13 pro die paschali haberi posse. Latini vero cum veteres, tum Victorinum secuti, nonpassionis ante lunam 11, qua Servator passus sit, re-colere cogerentur; hine quoties lu a 14 incidebat in diem Saturni, tolies Alexandrinis luna 15 Paschati sacra erat; Latini vero iliud ad lanam 22 differebant, et sic octiduo a se mutuo distabant. Sic extremi limites paschales erant Latinis veteribus dies 20 vel 21 Martii et 22 Aprilis; Alexandrinis 22 Martii et 25 Aprilis; Victorino 22 Martii et 24 Aprilis; Victorino 22 Martii et 24 Aprilis; Subinde ergo sacrorum ordo turbabatur, quoties talis accidebat casus, in quo diversa principia secuti, a se invicem discedere cogebantur. Exempla specialia suppeditat Petavius, iib. n de Poetr, temp., c. 65. Ita summatin differentiam cycll Alexandrini et Latini ob oculos ponit clarissimus quondam mathematicus. ob oculos ponit charissimus quondam mathematicus lenen is Georg. A bertus Hambergerus, in Diss. de ergo nonagesimus quintus est 532 Christi.

(b) Illa nondum, quo I sciam, edita infra ex contect Digheano, una cum cyclo Dionysiano, in lu em proferetur.

(c) Dionysius Exiguus, sub initium præfat, ad Petronium: Paschalis festi rationem, quam multorum diu frequenter exposcit instantia, nanc adjuti precibus vestris explicare curacimus.

(d) Quod Dionysius Cyclum suum anno Christi 525 magazi magnit elerissima prahant Argumenta paschalis professima prahant Argumenta paschalis sex mini ex ultimo, id est minio beati Cyrilli cyclus desinebat in anno Dionysius cyclum suum anno Christi 525 magazi magnit elerissima prahant Argumenta paschalis sex mini ex ultimo, id est minio beati Cyrilli cyclus desinebat in anno Dionysius cyclum suum anno Christi 525 minio ex ultimo, id est minio beati Cyrilli cyclus desinebat in anno Dionysius cyclum suum anno Christi 525 minio ex ultimo, id est minio beati Cyrilli

non nisi sex anni ex ultimo, id est quinto beati Cyrilli cyclo adhuc supererant, ut ipse Dionysius in præfa-

tione Cycli sui scribit.

(g) Ipee Dionysius Exignus in præfat. ad Petron., circulum istum 95 annorum suo recursui non concordare animadvertit, et Cyrilliani cycli labem in eo ponit, quod intercurrente bis exto, Pascha dominicum cum sua luna non-eo lem mod**o recurrat. Quo**d hac ratione declarat r. Anni Juliani 95 dies coli-gunt 34,698 horas 18. Est autem septenarius nu-merus 34,699. Quare post 95 annos ron redenul

Ægyptiaci principia, numeri lunares, sive novilunia A Romanorum cum Alexandrinis aliisque Orientalibus designantes, lidem utrobique statui non poterant (a). Itaque novum potius cyclum confecit Dionysius, Cyrilliano, quantum licebat, conformem, et ad ejus illustrationem Ægyptiorum argumenta quæ vocantur paschalia, Latine reddita, adjunxit (b).

Nullus unquam cyclus Dionysiano illo celebrior suit, aut majorem et constantiorem in orbe Christiano auctoritatem obtinuit. Hic enim primum diuturnas illas

feriæ, nisi bissextus præcipitetur, et sex horæ relique ad complendum diem accedant. Sic in cyclis duobus, sive aunis 190, dies sunt 69,367 horæ 12. Atqui ne is quidem septenarius est; desunt enim horæ 12. Proinde Cyrilli cyclus deterior est Theophili cyclo, in quo minus reliqui est de horarum ratiocinio. B Neuter vero feriarum ἀποκετάστασεν exhibet quæ in solo cyclo annorum 552 reperitur, quo evoluto novifunia ad easdem non modo ferias redeunt, sed et eodem teuore pertexuatur. Petavius, de Doctr. temp. lib. u, cap. 67. Sed major etians variatio succedebat, quam nec Scaliger nec Petavius observarunt; quoties anno bissextili, luna paschalis 14 incidens in diem dominicam, festum in proximam dominicam et lunam 21 transmittebat. Tunc enim instaurato cyclo, Pascha in anteriorem heldomadem retrocedebat. Etenim anno bissextili Christi 448, cyclo solis 9, D. C., lunae 12, in cyclo Cyrilli neomemia Paschalis, affixa, se-cundum canones Alexandrinos, diei 22 Martii prodebat lunam 14, die 4 April. dominica; unde dilatum Pascha in diem 2 April., luna 21. At post annos 95, videlicet anno Christi 543, eodem cyclo lune 12, solis 20, D, luna 14 paschalis in cyclo Ravennate et Dianysiano signatur printe por April Pascha au-Dionysiano signatur rridie non. April., Pascha autem, non. April. Luna 15, ac proinde Pascha una prius bebdomade, sive sex antea dichus, quam anno C 448 celebratum fuit. Noris. diss. de Cyclo Ravennatense, cap. 2.
(a) Nam Alexandrini Julianam anni formam, ita,

Augusto jubente, receperant, ut ejus initium non a calendis Januarii, sed a die 28 Augusti repetierint. Ex quo factum est ut a calendis Januarii ad 28 Augusti diem, iidem plane in Romano Calendario numeri lunares collocati sint, qui erant in Alexandrino; a die 29 autom mensis ejusdem ad finem usque Decembris, uno minores in Romano quam in Alexandrino fueriut. Etenim in Romano numeri a Januario cœnti ad Decembrem exeuntem Continua serie decurrunt, quæ in Alexandrino calendario, post 28 Augusti diem, propter novum anni primordium in-terrumpitur. Petavius, lib. vi de Doctrina temporum,

cap. 5.

(b) Dionysius, sub finem præfat. ad Petr.: Nec non et argumenta, Egyptiorum sagacitate quæsita, subdi-dimus, quibus, si sorsitan ignorentur, paschales tituli possint sacile reperiri. Iluca argumenta, a Beda aliis-

possint sacile reperiri. Hac argumenta, a Beda alusque interpolata, et ad posteriorum temporum ratiovem accommodata, suo loco integra et qualia a Dionysio ipso conscripta sunt, exhibebimus.

(c) Recte Henr. Noris. de Cyclo Ravenn. cap. 3:
Postquam Dionysius Exiguus Cyclum paschatem annorum 95 evulgavit, Romana Ecclesia diuturniorum de
Paschate rite constituendo contentionum quas aliquot
seculis cum Alexandrina Ecclesia, imo Oriente toto,

exercuerat, jam tandem pertæsa, Dionysianum Cyclum ad Egyptiorum canones formatum, admisit.
(d) lu Italia Mediolanenses cum Emiliæ et Liguriæ

episcopis, jam ante Dionysium, methodo Alexandri-norum in designando Paschate usos fuisse, Ambrosii testimonio constat. Unde facile Dionysii cyclum admiserunt. Ravennatem quoque Ecclesiam, cum contributis episcopis, eum initio statim secutam esse prodit inscriptio ejus in marmore Ravennatensi, ex

de tempore Paschatis celebrandi controversias composuit (c), et illorum exemplo, eum in Italia (d), tum in aliis Christianorum occidentalium regnis receptus, per tot sœcula anni ecclesiastici rationem gubernavit (e), et æram Christi, qua ad hunc usque diem utimur, Dionysianam invexit (f).

Non quidem desuerunt, ctiam post Dionysii tem-

quo H. Norisius illam æri incidendam curavit, et erudito commentario illustravit.

(e) Scilicet in Ecclesia Romana usque ad Gregorii XIII tempora, a quo Calendarium Gregorianum in-vectum et appellatum est. Legatur Thuanus lib. LXXVI et LXXIX, Chytræus Saxon. lib. xxvi et xxvii. Conf. Petavii lib. v de Doctrina temporum, cap.

(f) Quis auctor sit æræ qua hodienum utimur Christianæ, non satis inter omnes convenit. Alii eam Dionysio juniorem faciunt, et Bedæ auctoritate de dionysio juniorem faciunt de dionysio juniorem de dionysio de dionysio de dionysio de dion Christianæ, non saus inter omnes convenit. Am eam Dionysio juniorem faciunt, et Bedæ auctoritate demum invectum putant; de quibus postea dicendi locus erit; alii contra Dionysio antiquiorem statuunt. In his Joannes Harduinus, æram wulgarem Christianam, jam sæculo v ineunte, in toto orbe Christianam, jam sæculo v ineunte, in toto orbe Christianausitatum fuisse, contendit, annis fere 120 ante Dionysium, ut vocant, Exiguum, quem illius architectum esse fingunt. Et hujus quidem sententiæ unicum fundamentum quærit in nummo imp. Gratiani, cui scriptum est: Gloria novi sæculi. Vide dissertationem de Nummo Gratiani Aug. in operibus ejus pag. 504. Hinc videlicet novum aliquem imperatorem, omnibus historicis hucdum ignotum, et ab illo cujus imperium ab anno 375 usque ad 383 collocatur, diversum exsculpit, sub quo nummus ille anno 501, novo scilicet sæculo Christiano, secundum æram vulgarem ineunte cusus sit. At enim sæculi vox tam late patet apud veteres, ut interdum generatim pro tempore usurpetur; et in ipsa strictiori significatione pon semper ad centum annorum intervallum restringitur. Quis enim ignorat sacra sæcularia Romanorum non conditam, sed ab Augusto, anno Urbis conditæ 737, a Domitiano anno 841, a Severo anno 257, celebrata fuisse? Itaque novam seculum et gloria novi seculi, vel de glorioso auspicio novi imperii intelligi possunt, tantum abest ut illud ad novi centenarii annum primum alligare necesse habeamus. Quod pluribus contra Harduinum demonstrant G. G. Leibnitius diss. de Nummis Gratiani Aug. cum Gloria novi saculi, et alii quorum dissertationes de eodem argumento Woltereckius Electis rei nummariæ, num. 28 et 29 inseruit. Luculentius vestigium æræ Christi vulgaris ante Dionysium Petavius Uranol. lib. vni, cap. 8, reperisse videtur in Panoloro, monacho Ægyptio, qui, teste Georgio Syncello, annum nativitatis Christi cum anno mundi Antiocheno 5493 conjunzit in Chronologia, sub initium sæculi v edita, sed injuria temporum amissa. Hauc enim epocham mundi non nisi artificialem fuisse ad cyclum lunz decemnoves-nalem, qualis eo tempore erat, Theophili accommodatam, post Petavium, Antonius Pagi, diss. de Periodo Græco-Romana, ex instituto demonstravit. Quod si annos 5493 per 19 (cyclum decemnovennalem) dividas, relinquitur lunæ cyclus 2, qui periode anno Christi primo, secundum æram vulgarem, con-gruit. Et sane cum de apno nativitatis Christi investigando non pauci ante Dionysium solliciti fuerint, verisimile non est hunc novam plane et ab omnibus aliorum sententiis diversam supputandi rationem iniisse: quin potius aliquam ex sententiis co tempore maxime receptis, videtur retinuisse. Atqui si Pagium, in Critica ad Aunal. Baronii anno 527, num. 8 audipora, qui diversos cyclos semel usu receptos, impri- A'illos diverso sæpe tempore Pascha celebrarent (a). mis Victorianum, Dionysiano præferrent, et secundum Quorsum pertinent Galli (b), Hispani (c), Britanni (d),

mus: Dionysii tempore duæ incarnationis æræ apud Orientales vigebant: altera in patriarchatu Alexan-drino, altera in Antiocheno. Prior primum incarnationis annum ab anno Juliano 43, et anno mundi 5501 deducebal, et pro fundamento ponebat, Christum car-nem sumpsisse mense Martio, anni Juliani 45, Antiocheni vero Christi incarnationem a die 25 Martii, anni Juliani 46, et mundi 5493 auspicabantur; licet progressu temporis tam Alexandrini quam Antiocheni annos mundi et incarnationis a calendis Septembris communius inchoarint. Secunda hæc Orientalium æra incarnationis Dionysio magis probata fuit.... Quare æram Christianam, quæ hodie apud Latinos in usu est, inchoavit Dionysius, cum Antiochenis ab anno Juliano 46, dieque 25 Martii, ita ut secundus annus Cycli Dionysiani primus æræ Christianæ suerit. Quæ sacile admittimus, si de qualicunque investigatione vel supputatione temporis nati Servatoris accipiantur. Sed si de consuctudine annos a tempore illo, tanquam solemni epocha, numerandi et computandi loquantur, vereor ut ullo certo argumento vel indicio probari possint. Non igitur nos pœnitet communis sententiæ, qua Dionysius hanc consuetudinem primus invexisse creditur, dum in Cyclo suo, æræ Diocletiani, Alexandrinis familiari, annos Domini nostri Jesu Christi substituit. Qua de re ipse in præfatione ad Petronium scribit: Quia sanctus Cyrillus primum cyclum ab anno Diocletlani centesimo quinquagesimo tertio cæpit, et ultimum in ducentesimo quadragesimo septimo terminavit; nos a ducentesimo quadragesimo octavo anno ejusdem tyranni polius quam principis inchoantes, no-faimus circulis nostris memoriam impii et persecutoris innectere, sed magis elegimus ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi annorum tempora prænotare; quatenus exordium spei nostræ notius nobis existeret, et causa reparationis humanæ, id est, passio Redempto- C ris nostri evidentius eluceret. Quis vero credat, si æra hæc Christi ab initio sæculi y, saltem in Oriente viguisset, Theophilum et Cyrillum annos in cyclis et calendariis Christianis non illa potius quam Diocletiani, aut quavis alia, signaturos fuisse?

(a) Inde a primis Christianismi temporibus inva-

lucrat cycles octoginta quatuor annorum, in Occi-dente Victorii opera expolitus, in quo bis et tricies Pascha, diversa ab Alexandrino cyclo hebdomade, denuntiabatur, ut ostendunt Bucherius in Commentar. ad Victorii Can. pasch. cap. 8, pag. 164, et Henr. Noris. diss. 2 de Paschali Latinorum Cyclo, pag. 181. Conf. § 11. (b) In Gallia cyclus Victorii quasi in propria ac

domestica sede viguit. Concilium Aurelianense IV, anno 541, sub Childeberto rege habitum, cui quinquaginta ex plerisque Galliæ provinciis episcopi interfuerunt, canone 1 diserte sancivit : Ut sanctum Pascha secundum laterculum Victorii ab omnibus sacerdotibus uno tempore celebretur. Quæ festivitas annis singulis ab episcopo, Epiphaniorum die, in ecclesia po-pulis denuntietur. Exemplum Paschatis ex decreto pulis denuntietur. Exemplum Paschatis ex decreto noc secundum Victorii cyclum, anno 577 xiv calend. Mai. celebrati, quod secundum Dionysii cyclum incidebat in vu calend. Mai., lunam 21, memorat Gregorius Turonensis Historiæ Francicæ lib. v, cap. 17, et Chronicon Rhemense apud Labbeum in Bibl. mss. tom. 1, pag. 358. Aliud exemplum Paschatis, anno 590, regis Childeberti junioris decimo quinto, iv non. April., luna 22, atque adeo octiduo serius quam puscha Alexan irinum sive Dionysianum, indicti, oc-currit apud eumdem Gregor. Turonens. lib. x, cap. currit apud eunidem Gregor. Turonens. lib. x, cap. 25 Scaliger in addendis ad notas Eusebianas, pag. 276, se in pervetusto Eusebii codice, anno quinto Childeberti regis hæc adnotata legisse refert: Pascha x cal. April., ascensio Domini fuit K. madius, per cyclum numerum annorum 140 repetito a capite cycli.

Quæ verba explicans Norisius diss. de Cyclo pasch. Raven., cap. 3, pag. 180: Hic cyclus, inquit, est plane Victorianus, qui a capite, uti prædixi, anno Christi 560 repetitus, prodit annum 140 concurrentem cum anno Christi 699, quo Pascha contigit x calend. April. Sed et octavo post Christian natum sæculo Victorianum Paschatis indicandi laccomination. nam Paschatis indicendi legem apud Francos adhuc viguisse, exemplis annorum 735 et 740 docet, ac viguisse, exemplis annorum 735 et 740 docet, ac Fredegarii testimonio confirmat Bucherius ad Canonem Victorii sub finem cap. 10. Quæ sane fidem facere videntur sententiæ Josephi Scaligeri, lib. 11 de Emend. temp., pag. 156, usque ad Caroli Magni tempora cyclum Victorianum in Ecclesiis Gallicis regnum obtinuisse, affirmantis. A qua non multum discedit Antonius Pagi, cum in Critica ad Annal. Baronii ann. 760, num. 6, scribit: Cyclum Victorianum secuebantur Galli. ani tandem sub Carolo Magno, si sequebantur Galli, qui tandem sub Carolo Magno, si non antea, in Alexandrinorum placita concessere.

(c) Chronicon Rhemense, loco dicto: Anno 577, Hispani et Franci de Paschate celebrando dissentiunt Hispanis XII calend. April., Francis vero XIV cal. Mai.

Pascha celebrastibus. Quæ verba estendunt Hispanos,
eo tempore, neque Dionysianum neque Victorianum
cyclum secutos suisse. Idem consirmat concilii Toletani IV, anno 633 habiti, canon 1 : Solet in Hispaniis de solemnitate paschali varietas existere prædicationis. Diversa enim observantia laterculorum festivitatis paschalis interdum errorem parturit. Diversitas illa originem trabebat potissimum a temporibus quibus hæresis Ariana in regno illo viguit. Postquam enim Reccaredus rex catholicam religionem amplexus est cum ea etiam cyclus Dionysianus apud Gothos, Ilispaniam incolentes, invaluit. Atque hunc ipsum concilium Toletanum innuere videtur, cum l. d. pergit : Proinde placuit ut ante tres menses Epiphaniorum metropolitani sacerdotes litteris invicem se inquirant, ut communi scientia edocti, diem Resurrectionis Jesu Christi, et comprovincialibus suis insinuent, et uno tempore celebrandum annuntient. Nam communem illam scientiam catholicam interpretantur. Isidorus certe, metropolita Hispalensis, qui synodo illi inter-fuit, non modo cyclos Cyrilli et Dionysii lib. vi Ori-

lut, non modo cyclos Cyrilli et Dionysii lib. vi Uriginum, cap. 17, commendavit, sed et posteriorem ab anno 627 usque ad 721 continuavit.

(d) Britanni hoc loco intelliguntur veteres et nativi, qui ut religionem Christianam a Constantini Magni et patris ejus Constantii, imo, secundum nonnullos, inde a primis Christianismi temporibus ad se transmissam (vide Usserii Antiquit. Britan., cap. 1 seqq.), ita non minus ritus et instituta, quæ cum illa a majoribus tradita acceperant, arete sibi tenenda et strictissime observanda putabant. Quare ab Anglo-Saxonibus, asculo quinto patria ejecti, aque in Cambrize angulum compulsi, non modo a paganis illorum superstitionibus abhorrebant, sed postea etiam de Christianis aut Romanis potius caremoniis, quas Augustings autles Angustings apotalus distre quas Augustinus, vulgo Anglorum apostolus dictus, sub finem seculi sexti a Gregorio pontifice Romano missus, in Angliam intulerat, ab iis dissentiebant. Non postremum istius inter Britannos, veteres, et inter Anglos, novos Christianos, dissemionis momentum in tempore Paschatis positum erut, quod hi, ritu Romano, secundum cyclum Dionysii, illi, more Latinorum antiquo, secundum cyclum 84 annorum, constituebant. De quo Beda, Hist. eccl. lib. 11, cap. 2: Non enim, inquit, Pasche diem dominicum sno tempore, sed a decima quarta usque ad vigesimam lunam observabant; quæ computatio octoginta quatuor annorum circulo continetur. Rationem istius circuli explicant Bucherius et Norisius locis dictis. Notum est concilium Pharense, a Pharensi monasterio, quod in agro Eboracensi situm, Dani postea deleverunt, appellatum (vid. Pagi Critica ad ann. 664, num. 3),

statini Romanie Ecclesice institutum secuti sunt. Sed sensim tamen paulatimque singulæ bæ gentes ad illius morem se conformarunt, adeo ut post Caroli Magni

inter utriusque partis sacerdotes, coram Alchfrido, regis Anglorum filio, habitum, in quo Wilifridus abbas, postea episcopus Eboracensis, Anglorum sententiam detempore celebrandi Paschatis eo successa defendit, at Britones et Scoti Alchfidi judicio inferiores discederent et causa caderent. Ea cura Walafridus in epitaphio suo hoc elogium consecutus est:

Paschalis qui etiam solemnia tempora cursus la holici ad justum correxit dogma canonis, Quem statuere Patres, dubioque errore remoto, Certa sui genti ostendit moderamina ritus.

ita quidem in Anglia Scotorum secta suppressa, s ve, ut Beda lib. v, cap. 20, loquitur, detecta et eliminata est; sed nequaquam in Hibernia Scotorum et Cam- B bria, Britonum sede, cessavit. Ac tametsi postea Elbodus episcopus cyclum Dionysianum in Venedo-Humfredi Lhuyd Frag. Britann. descript. fol. 55, et Chronico Cambriæ pag. 17, ostendit Jac. Usserius in Indice chronologico, Antiquitatibus Britannicis annexo, pag. 1172; Cambri tamen australes morem antiquum multo tenacius servarunt, de quibus Intelligendus est Beda, cum lib. v, cap. 23, Britones etiam post Scotos Hyenses, anno 728, ad Auglicanæ Ecclesize sententiam perductos, adhuc inveteratos et claudicantes a semitis suis solemnia Christi, sine Ecclesia Christi societate, venerari scribit.

(a) Scotos in Hibernia insula, velut in propria sede. ponunt Beda et alii medii ævi scriptores. In illius ponunt Beda et ain meon avi scriptores. In littes list, eccl. lib. 11, cap. 4: Laurentius, Augustini, primi Anglorum episcopi, successor, non solum novæ quæ de Anglis collecta erat Ecclesiæ curam gessisse, sed et veterum Britanniæ incolarum, nec non et Scotorum qui Hiberniam insulam, Britanniæ proximam, incolunt, populis pastoralem sollicitudinem impendisse dicitur. Idem Laurentius epistolam ad Hibernize incolas datam inscribit : Fratribus episcopis vel abbatibus per universam Scotiam. Qualis hæc Scotia sit, clare docet Isidorus Hispalensis, Orig. lib. xiv, cap. 6, his verbis: Scotia eadem et Hibernia, proxima Britonniæ insula, Scotia, quod a Scotorum gentibus coli-tur, appellata; et Orosius, lib. 1, cap. 2: Hibernia a Scotorum gentibus colitur. Hanc appellationem insuhe illi propriam fuisse usque ad sæc. x, quo novum le in proprian fusse usque ad sæc. x, quo novum Irlandiæ nomen invaluit, ostendit Usserius, Antiq. Brit., cap. 16, pag. 731. Conf. quæ de veteri Scotorum origine, terris et distinctione, post Georg. Buchananum et alios, disputat William Temple in the Introduction to the History of England, pag. 22 seqq. Hi igitur Scoti, non minus ac veteres Britanni, in celebrando Paschate, Romanorum leges in Angliain invectas repudiabant, quo sensu nilnil a Britonibus discrepare dicuntur Laurentio loco dicto, et D et quatuor annorum circulis. plerumque in hac controversia ut Britonum socii memorantur. Ac tametsi progressu temporis gentes Scotorum quæ in australibus Hiberniæ insulæ partibus morabantur, ad apostolicæ sedis antistitis admonitio-nem, Pascha canonico ritu observare didicerant, ut Beda lib. m, cap. 3, loquitur, tamen septentrionalis Scotorum provincia, et omnis natio Pictorum tempore O waldi regis Northumbrorum, anno 642 perempti, Pascha dominicum more veteri celebrare pertendebat, loco dicto. Eague consuetudo apud illos duravit usque ad seculum vin, quo incunte Adamnanus, abbas Hycusis, navigans in Hiberniam et prædicans, ac mo-desta hortatione declarans legitimum Paschæ tempus, plurimos corum et pene omnes qui ab Hyensium erunt dominio liberi, ad unitatem reduxit catholicam, ac legitimum Paschæ tempus observare perdocuit. Beda lib v, cap. 16. Solis Hyensibus suis, monachis, inquain, Scotorum in Hyensi insula, que non magno

Scoti (a) et Picti (b); imo in ipsa Italia (c) non omnes A tempora, si solos fortasse Britones in Cambria excipias, vix ullum amplius dissensus vestigium occurrat (d).

> freto a Britannia discreta, donutione Pictorum. Scotis tradita fuerat, eo quod illis prædicantibus Picti fidem Christi acceperant (Beda lib. 111, cap. 3). Adammans abbas Pascha Romanum persuadere non potuit. Vid. Beda lib. y, cap. 16. Tandem tamen et illi, defuncto jam Adamnano, consuetudini invalescenti cesserunt. Siquidem anno ab incarnatione Domini sevilagenlesimo sexto decimo, quo, Osredo occiso, Coenro-dus gubernacula regni Nordan Humbrorum suscepit : cum venisset ad eos de Hybernia Deo amabilis et eum omni honorificentia nominandus pater ac sacerdos Ecgbertus; hujus piis ac sedulis exhortationibus permoti, inveteratam illam traditionem parentum omise runt, et catholico alque apostolico (Romano) more celebrationem proccipue solemnitatis institueruni, teste Beda, lib. v, cap. 25; qui, nonnullis interjectis addit: Anno incarnationis dominica septingentesimo vigesimo octavo, quo Pascha dominicum VIII cal. Mai. celebrabatur, Ecgbertus, cum missarum solemnia celsbrassel, eodem die migravit ad Dominum...... Mira autem divinæ dispensatio provisionis erat, quod vensrabilis vir, non solum in Pascha transivit de hoc mundo, verum etiam cum eo die Pascha celebraretur, quo nunquam prius in eis locis celebrari solebat. Incidit illa conversio in tempora Dunchadi, decimi inter abbates Hyenses, quorum seriem ex Annalibus Ulto-niehsibus exhibet Usserius, Antiq. Britan., fib. xvi.

> pag. 701 seq.
> (b) Picti, septentrionalem Britanniæ partem incolentes, ut religionem Christianam, ita et tempus ce-lebrandi Paschatis a Scotis sæculo vi acceperunt, neque ante sæculum viii Dionysii cyclum admitto-runt. Beda, Hist. eccl. lib. in, cap. 4: In tempere quidem summæ festivitatis dubios cyclos sequebantit, utpote quibus, longe ultra orbem positis, nemo synodalia paschalis observantiæ decreta porrezerat..... Permansit autem hujusmodi observantia paschalis apud eos tempore non pauco, hoc est, usque ad annum do-minicæ incarnationis septingentesimum decimum sextum, per annos centum quinquaginta. At tune veniente ad eos reverendissimo ac sanctissimo Patre et sacerdote Ecqberto, de natione Anglorum, qui in Hybernia diutius exsulaverat pro Christo, eratque doctissimus in Scripturis...... Correcti sunt per eum et ad vernin canonicumque Paschæ diem translati. Notitiam et leges Paschatis, secundum Dionysli cyclum rite cele-brandi, Picti potissimum Ceolfrido, abbati Wyrensi, acceptum retulerunt, cujus de illis epistola lectu digna exstat apud Bedam lib. v, eap. 22. Qua accepla, Naitanus, rex Pictorum, statim jussu publico mi-sit ad transcribendum, discendum, observandum, per universas Pictorum provincias circulos Paschæ decemnovennales, oblitteratis per omnia erroneis octoginta

> (c) Non statim eyclum Romanæ Ecclesiæ Dionysianum tota Italia receptum, aut Victorianum abrogatum fuisse, Victor, episcopus Capuanus, in fragmento libri de Paschate, apud Bedam, de Temp. Rat. cap.
>
> 4:, his verbis docet: Cum paschalis renerandu sulemnitas quanam die potissimum proveniret, per anni
> præsentis indictionem tertiam decimam (hoc est anno Christi 550, ut recte monet Scaliger, l. 11 de Emend. tempor., pag. 154) a nobis sollicite quæreretur, et juxta Patrum venerabilia constituta vin cal. Mai. diceremus Resurrectionem Domini procul dubio celebrandam : aliquibus minime rationabilis visa est nostra responsio, eo quod Victorius quidam in Circulo pa-schali quem edidit, aliter diem dominica Resurrectlo-nis affixerit, licet et hunc designaverit quem nos calebrandum pariter profitemur.
> (d) Jam anno 664, in concilio Pharensi, universa-

lem illum de Paschate secundum cyclos Alexandri-

& XIV.

Ubi receptus erat cyclus Dionysianus, non modo tabuke, tempus Paschatis, secundum illum quotannis celebrandi, indicantes describi, sed et notitia paschalis computi scriptis pariter ac viva institutione propagari solebat. Atque (a) ut medio zevo omnis Mberalis doctrina apud solos fere homines religionos, sive ecclesiasticos, residebat, ita hac etiam

nos sive Bionysianos celebrando consensum, saltem transmarinum, Wilfridis Scotis, antiqui moris tena-cioribus, his verbis opposuit: Pascha quod facimus, sidimus Romæ, ubi B. apostoli Petrus et Paulus vizere, docuere, passi sunt el sepulli, ab omnibus ce-lebrari. Hoc in Italia, hoc in Gallia, quas discendi es orandi studio pertransivimus, ab omnibus agi con-speximus. Hoc per Africam, Asiam et Æguptum, ræciam et omnem orbem, quacunque Ecclesia Chri- B sti diffusa est, per diversas nationes et linguas, uno ac non diverso temporis ordine geri, comperimus, præler . hos tantum, et obstinationis eorum complices, Pictos dico et Britones, cum quibus de duabus ultimis Oceani insulis, et his non totis, contra totum orbem stulto labore pugnant. Majori jure secule vin consensum illum celebravit Beda, de Rat. Comp., cap. 14; ubi, post diversa Anatolii et Victorii statuta recensita, pergit: Porro A gyptii, in quorum sententia nunc catholics consentit Ecclesia, etc. Gemina istis sunt quas in codice Digbæano, quem seculo ix exaratum, et ex multo antiquiori descriptum esse, alio doco ostendenius, sub titulo: Scriptio primicerii notariorum ad Joannem papam de ratione paschai, post alia leguntur : Nunquam enim celebrant sanctum Pascha, nisi secundum apostolicam et catholicam ildem, ut in toto celebratur orbe a Christiana plebe, id est, secundum apostolicam regulam 318 sauctorum Patrum ac computum S. Cyrilli et Dionysii. Nam in C toto terrarum orbe sic Christi una columba, hoc est Ecclesia immaculata, sanctum Pasche resurrectionis diem celebrat. Nam Victoris sedes apostolica non approbavit regulam Pasche, ideo nec sequitur dis-

positionem ejus pro Pascha.

(a) Ita cum Picti sæc. vu sub Naitano rege Pascha eodem tempore ac Angli celebrare constituissent, statim circuli Paschæ decemnovennales per universus Pictorum provincias mittebantur, ad transcri-bendum, discendum et observandum. Beda, in Hist. eccles. lib. v, cap. 22. (b) Plurima exstant non modo concillorum de-

(9) Prurima exsuant non mouo concanorum cocreta, sed regum quoque et imperatorum Christianorum edicta, quibus sacri ordinis hominibus studia
computi paschalis commendantur: exempli gratia,
inter Capitula Caroli M., data presbyteris ad Salz
anno 804, hoc etiam occurrit: ut cantum et computum sciant. Capitulare anno 805 editum cap. 5, de computo, pracipit, ut veraciter eum discant omnes. Capitula Waltheri Aurelianensis cap. 22, ut omnes D presbyteri calculandi peritiam habeant, et suos in id insum studiose erudiant. Hinemari capit. 8: Computo ctiam necessario, et cantu, per anni circulum plenis-sime instructur. Omitto alia hujusmodi passim obvia. Ad finem illum rectius obtinendum, Carolus M. anno 787 Roma discedens, prater cantores Romanorum et grammaticos peritissimos, etam calculatores, cycli videlicet Dionysiani peritos, tsecum duxit, ut est apud Ademarum, in Vita Caroli M. cap. 8. Quin ipse, teste Egishardo, artem computandi didicit. Lege Stanh Palurii note ad canitularia col. 4435.

Steph. Baluzii notæ ad capitularia, col. 1435.

(c) Jam olim eyclum Victorianum, sec. vi a Columbano abbate ex Hibernia ad Pictos, cum ipsa religione Christiana, translatum, utrobique in monasteriis, ab eodem conditis, propagatum fuisse, ostendit Beda, Hist. eccles. lib. m, cap. 4. Idem postea fiebat de cyclo Dionysiano. In Capitularibus Caroli

A disciplina ad illorum officium referebatur, et (b) in monasteriis propriam quasi sedem habebat. Exemplum (c) ejus rei præter cætera illustre præbet monasterium S. Remigii, quod archiepiscopi Rhemensis, totius Gallice primatis, curae et præsidio quondam comm'ssum (d), cum alis litterarum studiis florebat (e), tum præcipue computi ecclesiastici rationem diligentissime tradebat (f), in coque

M. lib. 1, capit. 69, Aquisgrani ann. 789 promulga-tum, et de ministris altaris Dei et de schola inscriptum, edicit ut pselvios, notas, cuntus, computum, grammaticam, per singula monasteria vol episcopia di-

scant. Liem repetitar libri vi cap. 200 et 374.

(d) Archiepiscopos Rhemenses, a Tilpino osque ad Hugonem Veromandumnum, titulo abbatum S. Remigii usos esse, et hoc nomine monachis hujus cesnobii præfuisse, licet maximam hujus curæ partem Præpositis sive Prioribus, ut vocabantur, Claustratibus, a se constitutis demandarent, ostendit Ma-billon, Annal. Benedictin. tom. H. lib. xxv., pag. 356.

billon, Annal. Benedictin. tom. II, IID. XXVI, pag. 000.
(e) Scholas Rhemenses, ipsis Parisiensibus olim illustriores, ex instituto descripsit Jo. Launoius, lib. de Scholis celebrioribus, cap. 21. Speciatim de monasterio S. Remigii, præter tot vires eruditos, qui ex illo prodierunt, Ebbones, Anshelmos, Robertos, illud demonstrat bibliotheca S. Remigii, omnium tosina Callia and hotia exetant. fortasse antiquissima. tius Gallize quæ hodie exstant, fortasse antiquissima. Vidisse memini catalogum ejus, tempore Hincmari Rhemensis scriptum, et velut rarum cimelium, ex bibliotheca Thuanea, in quara casu nescio quo pervenerat, cura Caroli Mauritii Tellierii, archiepiscopi Remensis, monasterio S. Remigii restitutum, in quo bi libri, præter cæteros edictum Caroli M. sub litt. c citatum illustrantes, occurrent

C. I. Musica Guidonis. XXXII. Tabulæ computi.

D. XI. Sancti canones.

XXIV. Liber canonum et decrete pentificum.

Fri LXIV. Lex Salica et leges Ripueriorum, Frisierum et Alemannorum.

E. XII. Liber computi. XXH. Liber computi.

XXVIII. Canones collecti.

Tametsi vero nomulli ex libris in es recensitis. temporum injuria amissi atque dispersi sunt, non enatipauci tamen restant, ipsius Hincmari manu si et alia venerandæ antiquitatis documenta præ se ferentes

(f) Nihil ad hoc probandum luculentius est inscriptione ante paucos annos Rhemis effossa, quam nonduin, quod sciam, publici juris factam, una cum versione Gallica, et parte expositionis a doctissimo ba-manissimoque viro Henrico Eget, abbatice S. Remigii decano ac thesaurario, mecum communicatae, hic legere fortasse non ingratum crit.

Inscriptio vetus reperta in suudamentis novi mona-sterii abbatia S. Remigii Rhemensis die 1 Aprilio. A. 8 ICCCXIII.

HUIC CLAUSTRO PO LENT STUDIO LOCA COMPOTES APTA SICFARII FULTI SOLAHINE PRÆPOSITURAM INGENIO DECORANS PRIMAM QUAM CLAVIS KOR PARTE DOMUN CLARO STATUIT FUNDAMINA COMBERS In melius reliquas etiam si noscer<mark>e querras</mark> COMPTA SALUTTYERI QUIBUS INSUNT DINDINA JOSSIS. Traduction.

L'étude du Comput, dont Siefarius a donné de solides règles, fleurit dans les écoles de ce monastère. Il a fait honneur à la dignité de prieur par son esprit, et en faisant construire le magnifique appartement qui se voit au levant, il a aussi réparé la bibliothèque, si se trouvent, par ses ordres salutaires, les auteurs qui ont la mieux écrit de nos sacrés mystères, en faveur de eci qui voudraient en acquérir l'intelligence.

§ XV.

Quemadmodum vero Dionysius Exiguus Cyclum Cyrilli non integrum libro suo de Paschate inseruit, sed novum potius ad illius exemplum confecit; ita etiam qui postea operi huic manum admoverunt, Dionysii cyclum non tam descripserunt, quam continuarunt et ad posteriora tempora accommodarunt (b). Ex magno corum numero (c) omnibus notissimi sunt

Hæc inscriptio litteris Romanis majoribus insculpta lapidi, sex pedes longo, duos cum dimidio pedes lato, et quinque digitos crasso, sub terra tres fere pedes profunda inventa est in fundamentis monasterii S. Remigii. Præstabat ille vicem operculi loculo lapideo, figuris quibusdam ornato, ossa hominis defuncti cum reliquiis vestium continenti. Inveniebatur autem iuspectaret, ac ne quis forte epitaphium hic cogitet, scriptura malleo obtusa, ac tantum non deleta erat. Haud dubie igitur inscriptio illa quondam januæ sive fronti zedium imposita fuit, in quibus scholæ monasterii, ex instituto Caroli M. in capitulari Aquisgranensi an. 789, cap. 70, habebantur. Sicfarius, cujus in illa mentio fit, fuit præpositus sive prior clau-stralis S. Remigii, paulo ante medium sæculum ix, circa tempus illud quo Ebbo archiepiscopatu Rhemensi ejectus est : proximum antecessorem habuit Raduinum, successorem Rodefridum, qui hoc munere sub Hinemaro archiepiscopo Rhemensi fungebatur. Hujus Sicfarii tempore descripti esse videntur plerique codices in catalogo bibliothecæ S. Remigii, cujus paulo ante, col. 172, sota (e) meminimus, recensiti; ex quibus hodienum in bibliotheca S. Remigii exstat liber com-puti, antiquissimam cycli Dionysiani et aliorum co spectantium, de quibus infra dicemus, descriptionem complectens, qui ad hunc ipsum cyclum edeudum

nobis profuit.
(a) Singulæ fere ecclesiæ, etiam minores, suum habebant computum, ad computum ecclesize cathedralis conformatum. Ita in bibliotheca S. Remigii exstat liber, sæculo 1x, tempore Hincmari, scriptus, de Reditibus ecclesiæ Remigianæ, qui, inter libros ædis enjusdam in villa *Peina*, S. Medardo sacræ, librum computi his verbis recenset : In præscripta villa habetur ecclesia in honorem S. Medardi sacrata, suntque ibi velamina altaris... Missale Gregorii rolumen 1, alterum manuale 1, ex diversis causis lectiona-rius 1, collectaneus 1 a Pascha usque ad Adventum; rus 1, contectareus 1 a l'ascua usque au Auventum; Psalterium 1, comport. 1, Antiphonarium 1; Expositio in baptisterio volum n 1; Hieronymi super Matthaum volumen 1. Paulo post de vico S. Remigii (vic S. Remy) ista leguntur: In præfata villa habetur ec-clesia in honorem S. Remigii dicata, cui insunt: vela-mina altaris... Epistolæ Pauli, et VII canonicæ, et Apocalypsis cum explanatione: Pænitentialis canonicis sel. 1, Psalterium 1, quatermones 2 de conpoto, quatermones canonum 7, missale Gelasii vetustum vol. 1. lectionarii vetusti vol. 1. Alii quidam libri mss. de computo paschali et cyclo Dionysiano, reperiuntur in bibliotheca Colbertina, auspicio Joannis Baptistæ Colberti, administri regii, cura et studio Stephani Baluzii V. Cl. ex monasteriis Gallicis hinc in:le comportati : quos perlustrandi copia, hujus ipsius indicio pariter ac commendatione benevola, mihi contigit.

(b) Hinc in codicibus ex Dionysii libro descriptis, Inco cycli Dionysiani, bæc aut similia verba reperias : Hic autem cyclus Dionysii 5 decemnovennalibus con-stat, hoc est 95 annis, sumitque exordium a 533 anno incarnationis Domini, et désinit in 626 anno. Hunc ergo cyclum prætermisimus, eo quod totus præterierit. Exstant base verba in codice ms. Rhemensi 298, se-cundum veterem catalogum, D. IX, et in Colbertino 1030, quos infra pluribus describemus. Eadem in codice regio Parisiensi se reperisse testatur Petavius in notis ad append. de Doctr. temp., p. 890.

zeteris illius regni Ecclesiis (a) lucem præferebat. A S. Isidorus Hispalensis et venerabilis Beda, quorum ille Cyclum Dionysii usque ad an. 7 4 (d), hic usque ad annum 1063 extendit, atque adeo magnam illam periodum 552 annorum, quæ in se revoluta, easdem ferias paschales restituit, complevit (e); licet circuli, ut vocantur, Bedaui, non quales ab ipso Beda conscripti, sed quales a Joanne Noviomago, ad illius mentem restituti sunt, in operibus ejus inveniantur (f). Ita videlicet antiquiores præ recentioribus,

(c) Quam multi passim hoc negotium susoeperint, Ceolfridus abbas in epistola circa an. 710 ad Naitanum regem Pictorum, quam Beda, lib. v, cap. 22, recitat, his verbis recenset : Successor ejus (Theodosii) Cyrillus seriem nonaginta et quinque annorum in decemnovennalibus circulis comprehendit. Post quem Dionysius Exiguus totidem alios ex ordine pari scheversus, ita ut superficies litteris signata deorsum R mate subnexuit, qui ad nostra usque tempora pertingebant. Quibus termino appropinquantibus, tanta hodie calculatorum exuberat copia, ut etiam in nostris per Britanniam ecclesiis plures sint, qui, mandatis memoriæ veleribus illis Ægyptiorum argumentis, facillime possint in quotlibet spatia temporis paschales extendere circulos, eliamsi ad quingentos usque et triginta duos volnerint annos. Quibus expletis, omnia quæ ad solis e! lunæ, mensis et septimanæ consequentiam spectant, eodem quo prius ordine recurrunt. Ideo autem circulos eosdem temporum instantium vobis mittere supersedimus, quia de ratione tantum temporis paschalis instrui quærentes, ipsos vobis circulos Paschæ catholicos abundare probastis.

(d) Isidores proximam a finito cyclo Dionysiano enneadecaetorida, usque ad annum 721 extensam, describit Originum lib. vi, c. 47.

(c) Magnam illam periodum paschalem 532 annerum, tempore Bedæ in Anglia notam fuisse, clare docet Ceolfridus abbas in epist. an. 710 scripta; cujus verba paulo ante recitavimus. Quod vero nominatim Beda *paschales cyclos*, ut verbis Geolfridi utar, ad quingentos usque et triginta duos annos protenderio atque adeo Dionysii tabulas usque ad annum 1063 continuarit, ipse in libro de temporum Ratione, c. 63, testatur. Cum enim post 532 annos cuncta que ad solis vel lunæ cursum pertinent, eodem quo præler-ierunt tenore restaurari dixisset, hæc addit : Quod ut apertius clurescat, placuit sumdem plenario ordine circulum præsenti opusculo præponere, sumpto exordio a quingentesimo trigesimo secundo dominicæ incarnatio. nis anno, ubi primum Dionysius circulum caspit, et perducto opere usque ad millesimum sexagesimum tertium ejusdem sacrosanciæ incarnationis unnum : quatenus legentes quique non solum præsentem vel futurum pro-spicere, sed et præteritum omnem paschalis statum temporis inerrabili possint intuitu respicere, atque ad dilucidationem priscæ lectionis annos omnes, aliquando in quæstionem venerant, quando vel quales suerint, evidentius agnoscant. Tom. II Op. Bed., pag. 110. Quæ verba aut non attendit, aut non recte intellexit Scaliger, dum lib. u de Emend. temp., pag. 155, periodum paschalem a Dionysio ipso usque ad annum 1063, a Beda usque ad annum 1595 perduannum 1993, a Beda usque ao annum 1993 perui-ctam esse putat; quem errorem nec Petavius evitavit, dum lib. xu de Doctr. temp., cap. 3, pag. 404: At Beda, inquit, complures alios circulos adjecit usque ad annum Christi 1595. Utrique forsan, ut multis aliis, imposuerunt tabuke Jo. Noviemagi, Bedæ operibus insertæ, quæ propterea vulgo pro Bedanis accipius-tur, sed perperam, ut mox demonstrabitur.

(f) Exstant circuli illi tom. I Op. Bedr., pag. 303 ed. Basileensis, cum hac Joannis Noviomagi præfatione : Scripsit Beda annorum, qui sunt a Christo nato usque 1595, circulos decemnovennales 84, seu, si maris, et quod idem est, 28 ter geminatos, qui partim temporum injuria et descriptorum inscitiu depravati sunt, par im etiam interierunt. Eos, quantum ponsi-mus, alibi reposuimus, alibi emendavimus, ut essent

bant, spreti et obscurati, sensim perierunt, et eruditorum quoque hominum notitiæ se subduxerunt, ut veram integri cycli Dionysiani formam nonnisi per conjecturas, et eas quidem non felicissimas, indagandam et restituendam putarent (a). Hæ enim cum aliis erroribus, tum pervulgato illi, et hodienum prope communi, quo æra Christi vulgaris a Dionysiana veteri diversa, et uno anno minor existimatur (b), occasionem præbnerunt.

### § XVI.

Ut clarius pateat quam parum cyclis Dionysii, per bujusmodi conjecturas restitutis, tribuendum sit,

integri, usque ad 1595. Posterior etas, ubi horum annorum suerit terminus, adjiciet plura. Ex parte repetuntur circuli illi eodem tomo, pag. 359.

petuntur circuli illi eodem tomo, pag. 359.

(a) Henricus Noris., qui præter cæteros in illustrando hoc argumento plurinum studii et operæ posuit, Cyclum Dionysii plane in deperditis numerat diss. de Cyclo Ravenn. cap. 5, pag. 216. Formam ejus se ignorasse ostendit Binius, dum in notis ad Vitam Felicis V (Tom. IV Concil. Labbei, col. 1650), fragmentum ejus reperiri scribit in Mariani Scoti Chronico ad an. 527. Nam apud Marianum ad an. 526 (falso enim citatur annus 527), non fragmentum Cycli, sed enistole cujusdam Dionysii de Ratione Pa-Cycli, sed epistoke cujusdam Dionysii de Ratione Paschatis, ad Bonifacium scriptæ, exstat, quam Petavius in app. operis de Doctr. temp., et Æg. Bucherius in Comment. de Doctr. temp. p. 489, ediderunt, et nos infra suo loco restitutam atque ex aliquot codd, mss. emendatiorem dabimus. Recte igitur Labbeus loco citato ad verba illa Binii in ora chartæ ascripsit: Errat Binius. Nihilominus Guil. Cave, solam fortasse Binii editionem Conciliorum ante oculos habens, errorem illum in Historia litter. ad annum C 533 repetlit, et iisdem fere verbis inter Dionysii scripta recensuit Cyclum paschalem annorum 97 ab an. 527 incipientem, cujus fragmentum habetur in Mariani Scoti Chronico ad an. 527. Atqui cyclus Phonysii non est annorum 97, sed 95; neque incipit al. an. 837 cad 833 Peopline paga tangit Dianysiis Polysis non est amorum of, sed so, neque morpius als an. 527, sed 552. Propius rem tangit Dionysius Petavius, cum in appendice op. de Doctr. temp., pag. 890: Laterculus, inquit, Dionysianus octo vel novem versibus constabat, in quibus erant anni ab innovem versibus constabat, in quibus erant anni av in-curnatione Domini, indictiones, epactæ, concurrentes, cycli novemdecim annorum, decima quarta luna, dies Paschæ, et fortean littera dominicalis, ad eumdem modum quo in cyclis Bedæ præscripta sunt. Quod ad annos incarnationis attinet, testatur Dionysius se quin-tam Cyrilli enneadecueteridem cyclo suo præfixisse. Itaque cæpit ab anno Christi 513, quo quinta Cyrilli ennz decaeteris iniit: ita tamen ut postremos annos en ani ex eadem supererant, a prioribus jam elapsis set, qui ex eadem supererant, a prioribus jam elapsis discerneret. Verisimile est autem, ad annum illum qui communis æræ numeratur hodie quingentesimus decimus tertius, Dionysium ascripsisse annum quingentesimum decimum quartum : cum incarnationem Domini statuerit in eo anno cui numerus aureus competit, I, estque periodi Julianæ 4713, a quo quingentesimus decimus quartus est ille ipse qui vulgo putabatur 513. In hoc cycli Dionysiani descriptione Petavius haudubie secutus est tabulas quæ sub titulo Circulorum decennorennalium Bedæ, una cum his quos scripsit Dionysius Romanus, cognomento Exiguus, et Cyrillus, usque ad annum 1595, Bedæ operibus insertæ, sed, ut paulo ante ostaniums, a Joanne Noviomago, potius ex Ingenio concinnatæ, quam ex codicibus Bedæ, vel Dionysii Exigui, descriptæ sunt. Unde justas dubitandi causas habnit, quid in illis Dionysio, quid Bedæ, quid denique Noviomago, vel aliis posteriorum temporum computistis sit tribuendum, atque adeo 1º incertus est utrum laterculus Dionysianus 8 an 9

qui præsentem in computando Paschate usum habe- A Noviomagenses illos, quos plerique omnes hucdum secuti et pro Dionysianis amplexi sunt, paulo curatius perlustrabimus, et, quantum a veris cyclis Dionysii discrepent ostendemus. I. Circuli, quos Jo. Noviomagus vocat secundum Dionysium, ab anno primo ante æram Christi vulgarem incipinnt, et usque ad annum Christi 1595 continuantur; at Dionysiani nonnisi ab anno Christi 532 usque ad ann. 626 procedunt. II. Illi singulari columna exhibent litteras dominicales, easque vitiose positas (c), Dionysio, si non prorsus ignotas (d), saltem omissas, ut quarum vicem in ejus cyclo sustinent concurrentes (e). III. lidem in cyclo decemnovennali, annum 532 proxime

versibus constiterit; 2º litteras dominicales fortean additas fuisse, præter rem suspicatur; 5' verisimile indicat, quod falsissimum est, ad annum illum qui æræ communis hodie numeratur 513, Dionysium æscri-

era communis hodie numeratur 513, Drongsium ascri-psisse annum quingentesimum decimum quartum.

(b) Opinionem qua vetus æra Christi Dionysiana ab hodierna nostra vulgari diversa, hæc vero Bedæ errore invecta creditur, Petavius in animad. ad Epi-phanii hæres. 11, p. 112, et lib. xii de Doctr. temp., cap. 2, pag. 402, defendit, multisque etiam eruditis viris, auctoritate sua potius quam ulla idonea ratione, perspasit nominatim Wilh Langio de Aspiia Christi ersúasit, nominatim Wilh. Langio de Annis Christi lib. 1, cap. 1, p. 4; Æg. Strauchio in Breviar. chro-nol. lib. 1v, cap. 40, p. 787; Papebrochio in Diatr. præl. ad Acta sanctor., tom. I, mens. April., § 24, fol. xm; Samueli Basnagio in Annal. polit. eccles., tom. I, p. 183; G. Alb. Hambergero, diss. de Epo-chæ Christianæ ortu et auctore, alisque. Nullum enim aliud fundamentum habet, quam lalsam illam de forma cycli Dionysiani, a se aunquam inspecti, conjecturam, paulo ante recensitam, quam vel sola veri cycli Dionysiani inspectio confutat. Legantur quæ contra hunc Petavii errorem recte monent Ant. Pagi in Critica ad Annal. Baronii, an. 527, p. 535, et Henr. Noris. in diss. de Cyclo Ravenn. cap. 5,

(c) Ita anno Christi 532 ponitur B pro D C

| A   | В             |
|-----|---------------|
| G F | A             |
| E   | G             |
| D   | FE            |
| C   | D             |
|     | G F<br>E<br>D |

Et sic porro error continuatur usque ad finem.

(d) Dubitare adhuc licet utrum Dionysio Exiguo, non longe post initium sæculi rv Cyclum paschalem conscribenti, usus litterarum dominicalium cognitus fuerit. Ægidius certe Bucherius Comment. in Victoria de la conscribenti de la con rii Can. pasch., p. 132, illum sæculo v nondum agnoscit. Non nescio, in calendario quod imperante Constantio descriptum esse dicitur, et a Lambecio in tom. IV Comment. de Bibl. Vindob. exhibetur, illas apparere, camque dominicalium characterum primam et antiquissimam memoriam vulgo judicari. Sed et hac ipsa de causa eruditis calendarii Vindobonensis antiquitas suspecta est, et Norisii judicio, si quis contenderet id genus litterarum a recentiori man superadditum, nullo certo testimonio convinci pusset, diss. 3 de Cyclo pasch., p. 192. Sed quocunque modo ita se habeant, hoc saltem pro certo affirmari potest, in omnibus quæ supersunt Dionysii scriptis, nellum litterarum dominicalium vestigium occurrere, quas tamen plerique omnes chronologi illi, velut pracipo auctori, ascribunt.

(e) Quomodo concurrentes olim loco litterarum dominicalium adhibitæ fuerint, iisque responderint, infra ostendemus. Mirum id non animadvertisse Petavium, qui Dionysio, æque ac Noviomagus, litteres dominicales, una cum concurrentibus simul, affanit in app. op. de Doctr. temp., pag 890. antecedente, pariter ac in omnibus aliis, perpetuo A nysiano, tantum abest ut venditet, ut hunc plane pro adhibent zeram Christianam, cum Dionysius, in illo se zeram Diocletiani, qua Cyrillus usus fuerat, retipuisse, eigne Christianam ab anno demum 532 substituisse, diserte profiteatur (a). IV. In eodem cyclo indictiones aliter quam a Cyrillo et corrupte numerantur (b). Taceo menda quamplurima, imprimis in columna sexta, ubi lunæ decimæ quartæ; et in cofumna septima, ubi Paschata ipsa perperam designantur atque in alienos dies transferuntur.

### § XVII.

Inter omnia quæ hucusque de cyclo Dionysiano in lucem prodierunt, si antiquitatis et auctoritatis ratioaem habeas, principem facile locum tenet apographum lapidis, Ravennæ, in camera ecclesiæ metropolitanze conspicuum, ab Henrico Norisio editum et B illustratum (e). Neque enim hic immerito lapidem illum, ut monumentum cycli Dionysiani, initio statim, hoe est ipso seculo vi, ecclesie metropolitane Ravennatensi, eique contributis episcopis, quos vocant, suffragancis, probati ac recepti, commendare videtur (d). Sed erraret, si quis illo totum diagramma cycli Dionysiani contineri putaret. Cum enim hoc octo columnis constet, in Ravennatensi quatuor priores, quæ certorum annorum numeros et characteres, eram, puta Christianam, indictionem, epactas et concurrentes complectuntur, omissæ sunt, atque adeo quatuor tantum posteriores que ad designandos dies paschales, in orbem redeuntes, sufficere videbantur, apparent, videlicet, 1° circulus lunaris, 2° luna decime quarte paschales, 3° dies dominice sestivitatis, C 4º luna hujus diei dominicæ, et ista quidem non columnis distincta, sed orbiculatim disposita sunt, ut ipso aspectu circulum referant (e). Ipse Norisius rotam suam Ravennatensem pro integro cyclo Dio-

dependito habeat (f).

### & XVIII.

Que cum ita se haberent, Cyclum Dionysii pec integrum amplius exstare, nec nisi per conjecturas ojusmodi restitui posse, viris doctis plane credidi. priusquam codicis Digbæani in bibliotheca Oxoniensium Bodleiana inspiciendi copia mihi contingeret. Hoc enim libro verissimas irreadexactneider Pionysianarum tabulas, quales ab ipso auctore olim editæ sunt, contineri, quo diligentius anquisivi, tanto certioribus argumentis cognitum indicavi. Cum liber ille præcipuam huic commentationi occasionem præbuerit, non alienum hoc loco videtur, notitiam ejus paulo ampliorem quam catalogus ms. Anglize continet (a) suppeditare. Scriptus est in membrana formæ minoris, illam quam octavam nominamus paulelum excedentis: litteris illarum simillimis quas Mabillonius (A) seculo vui tribuit. Primum in illo locum tenet cyclus paschalis ab anno Diocletiani 229, hoc est ann. Christi 513, per 20 enneadecaeterides, atque adeo usque ad annum Christi 892 continuatas; ex quibus enneadecaeteridibus sex priores postea proferemus, et ipsissimum Dionysii cyclum constituere demonstrabimus. Illis subjungitur compendiosa quadam temporum supputatio, ab orbe condito usque ad Caroli M. mortem deducta, et calendarium Romanum, cum aureis numeris, sive cyclis Latinorum et Alexandrinorum (i). Sequuntur deinde canones paschales, orationes et epistoke Theophili, Proterii, Cyrilli, Paschasini, Dionysii, aliaque veterum scripta ad cycli paschalis explicationem spectantia, a Regenboldo sacerdote quodam collecta (j). Quibus tandem adduntur argumenta Ægyptiorum paschalia ex versione Dionysii, nonnullis quidem accessionibus aucta et

(a) In præfatione Cycli pasch. ad Petronium. (b) Ita an. Christi 513 additur indictio viii pro vi 11 VII

Quæ aberratio ita usque ad ultimum cycli hujus aunum continuatur.

Sic pascha anni 566 a die v cal. Apr. transfertur ad calendas April. ad prid. id. April. ad calend. Maii. 567 nn id. Apr. 568 cal. April. xı cal. Maii ad xı cal. April. iv cal. Apr. ad m cal. April. ad xiv cal. April. ad Iv cal. Maii. 588 xıv cal. Maii

(c) Dissert. de Cyclo paschali Ravenn. annorum D veteri calendario et oratione Theophili Casareensis de 95, una cum epochis Syro-Macedonum, Patavii pri-mem edita, et Lipsiz 1694 recusa.

(d) Loco dicto, pag. 173 edit. Lips.
(e) Rotæ hujusmodi, ut vocantur, paschales in antiquis libris, de temporum ratione scriptis, passim ohviæ sunt. Duorum imprimis codicum, in hoc genere autiquissimorum, recordor, in quibus illæ, Dionysii epistolis argumentisque paschalibus subjectm, aliud agenti obvenerunt; unius, sæculo ix scripti, in bibl.
Reinensi S. Remigii, n. 298, secundum veterem catalogum D. IX; alterius in bibl. Cottoniana. sub
imagine Caligukæ A. 15.

(g) In catalogo libr. mss. Angliæ et Hiberniæ Oxonli an. 4697 edito, bibliothecæ Bodleianæ, classe 5, inter codices Kenelmi Digbæi, pag. 80, n. 1664, 63, endex noster his verbis recensetur: Liber sive tractatus admodum antiquus de Ratione Paschalis, cum

eadem re, etc.; Proterii epistola, Tractatus Dionysii Exigui abbatis; Computatio Reginaldi sacerdotis; alius tractatus de Titulis paschalibus Ægyptiorum, etc. Hæc omnia antiquissimo charactere exarata sunt, primis Christianorum Saxonum in Anglia temporibus.

(h) Mahillon., de Re Diplom. lib .v, tab. 9, p. 361. Geminum hoc calendarium est illi quod exstat in Bedæ Op. tom. I, p. 242, sub titulo: Ephemeris, et apud Petavium, libro vi de Doctr. temp., cap. 5, licet ab utroque in multis etiam diversum.

(j) lpse nomen suum, paulo post epistolam 2 Dionysii ad Bonifacium, his verbis profitetur: Finit tiber de Computatione. Regenboldus, sacerdos de Pentonia, scripsit istum tibellum, et quicunque legit, sem-per pro illo oret. Quæ verba non esse librarii, sed collectoris, vel inde patet, quod non in fine libri posita sunt, sed plura, eadem manu scripta, subseanuntur.

interpolata, que tamen facile cum suis indiciis, tum A jusmodi de computo paschali pervestigarem atque aliorum codicum comparatione discerni possunt. lis demptis, nusquam argumenta paschalia tam integra vidisse memini: unde in his edendis codicem Dighannum maxime sequemur. Si atatem libri requiris, exaratus hand dubie est sub initium seculi sx, quod, pereter ductus litterarum, ostendit chronologia cyclis subjecta, quæ, ut paulo ante ostendimus, usque ad obitum Caroli M. et auspicium imperatoris Ludovici Pii procedit (a). Cæterum ex multo antiquiori exemplari descriptus est. Nam primus cycli Dionysiani continuator, sive is Regenboldus, sive alius quicunque fuerit, qui proximas quinque enneadecaeteridas, ab anno 627 usque ad 721 extensos, adjecit, et cujus ipsa verba in codice Digharano retenta sunt, incunte eseculo vii, atque adeo primis Christianorum Saxo- B mum in Anglia temporibus, vinit, et anno Christi 616 hoc negotium suscepit, cum ultima enneadecaeteridis Dionysianæ finis instaret (b). Quoniam igitur decom anni ex illa supererant, quibus et ipse librum suum paschalem usui esse volchat, cyclos Dionysianos, anno 626 demum finiendos, suis præmisit, secus ae juniores computistæ, qui post an. 626 cyclos suos ediderunt (c). Simili tamen de causa, sed rarissimo exemplo, etiam secundus continuator, qui cyclos illes paschales ultra an. 721 produxis, omnes quos in priori editione invenerat cyclos retinuit, atque adeo simul etiam Dionysianos, ab omnibus aliis jumoribus computistis omissos, in uno fortasse codice Digbæano integros nobis reservavit.

### § XIX.

### Cum postea diligenter, data occasione, libros hu-

(a) Verba codicis hace sunt : Secundum Julianum spiscopum, ab initio mundi usque ad Christum, compntantur anni Veccexxy. Secundum nero Uieronumum. ab Adam usque ad Christum anni v millia et xxix. Ab incurnatione Domini nostri Jesu Christi usque obitum Caroli et imperium Ludovici, anni sunt DCCCXIIII, et fuit ipso anno indictio vi.

(b) Clare hoc docent verba ejus, quæ proxime post Dionysii epistolam 2 et ante illa que not. (j) protulimus leguntur: Successor Dionysii Dionysius quondam urbis Romæ scientissimus abbas, utriusque linguæ, Græcæ videlicet et Lutinæ, eleganti scientia præditus, paschalium interca rationam decemnovennales numero 5, sagaci ingenio, anteriores composuit cyclos, exordium scilicet sumens ab incarnatione Domini no-stri Jesu Christi 532 anno, indictione x, usque 626 in-

carnationis annum indictione xiv, memoratorum cy-clorum seriem continuam perduxit. Cum igitur memorati virì quintus nunc peragatur cyclus, ad cujus supple-mentum 10 adiuc supersunt anni, nostra prævidet par-

evolverem, maxime in bibliotheca Cottoniana, Colbertina et Remensi, quarum illa inter Anglicanas, hæ inter Gallicas, hoc genere mss. facile locupletissimæ sunt; non nisi unum invenire potui, in quo Cycli Dionysiani retenti fuerint. Est ille bibliothecz Colbertine codex MXX, in quo, post Dionysii prafationem, sive epistolam ad Petronium, cycli illi decemnovennales eadem columnarum serie (d), et in nonnullis etiam correctiores ac in codice Digherane. ab anno Christi 532 usque ad annum 1063 perducti, reperiuntur: quanquam ultimus Cyrilli cyclus, in codice Digharano Dionysianis præmissus, desideratur. Cum vero Dionysius cyclos decemnovennales, non nudos, aut solos, sed cum prologo, argumentis paschalibus, aliisque eo spectantibus, in lucem emiserit; (e) quo ordine hec emaia disposita fuerint, ex aliis antiquis libris paschalibus rectius quam ex Digbecano cognoscas. Quare ad illa ordinanda, pariter ac supplenda et emendanda, præter codicem Colbertinum, adhibuimus 1º codicem bibliothecze Cottonianæ (quæ bibliothecæ regiæ Londinensi juncte, tota constat libris mss. optimis, magna cura collectis), in scrinio Caligulas A. 15, qui ante rotam paschalem, supra (f) citatam, præter epistolas paschales Theoplidi, Cyrilli, Paschasini, Proterii et Dionysii, hujus etiam argumenta paschalia complectitur, licet ad an. Christi 688 accommodata, ex quo simul de libri antiquitate judicare licet (g); 2º codicem S. Remigii Remensem cclxx-xxvvi, secondum veterem catalo-C gum s. 1x, ubi post libros Bedze de Natura rerum, de temporibus, de mensuris et temporibus, et de ratione

vitas, alios subsequentes cyclos decemnorennalium numero 5, ad instar superiorum cyclorum, rationabili dispositione componere. Initium facientes sencentesimo ricesimo septimo incarnationis anno, indictione xv. usque in septingentesimum et vicesimum primum incarnationis Domini annum, indictione tv, certum præfixum-que posuimus terminum. Quapropter momineus lec'orem, ut dum præfati venerabilis Dionysii quintus explicitus fuerit cyclus ad nostros subsequentes, ut diximus, cyclos quinque transitum faciat, et absque ulla erroris caligine, dies festissimos paschales, alque tunas per orm fida ratione reperiet. Eadem fere verba in codice Remigiano 298, sub titulo: Prologus Felicis, abbatis Gillitani, post præfationem, sive, ut vulgo diciter, epistolam 1 Paschalem Dionysii Exigui, reperiuntur.

(c) Vide § 15, col. 475, net. (c).

(d) Forma ac dispositio cycli Dionysiani in cedice Colbertino talis est:

### PRIMVS CYCLVS DECENNOVENNALIS.

| Init <b>iu</b> m | APRIL<br>LAW KEL<br>LAW YEL | HIDICTI<br>ONES | EPACTÆ<br>LV#. | con<br>CVA<br>Ref. | GYGLYS<br>LVN. | ZHII <sup>M®</sup><br>L\ NÆ<br>PASCHÆ | ,    |  |
|------------------|-----------------------------|-----------------|----------------|--------------------|----------------|---------------------------------------|------|--|
|                  | B. DXXXII                   |                 | NULLA          | m                  | XVII           | WON APR.                              | 114  |  |
|                  | DIXXIII                     | χÎΙ             | 31             | <b>V</b>           | <b>XVIR</b>    | 781 E. 4P.                            | A1   |  |
|                  | DXXXLII                     | 211             | 7711           | ¥1                 | XVIII          | ID. APR.                              | X 1. |  |
| Finis            |                             |                 |                | ·u                 | 2: <b>V</b> I  | XV KAL. MAI.                          | XII  |  |
|                  | MLXIII                      |                 | # riji         | -14                | - • •          |                                       |      |  |

(c) Vid. Dionysii Exigui præfat., sub fin.

(f) § 17, not. (c). (g) Exemplis quibusdam ab anno 687 vel 688, in hec codice, alia et antiqua manu subscriptus est

DIES DOM NICA PASCHA I K AP. I K. AP. KVIII II K. MAI.

annus 525. Unde patet illum cum antiquieribus D nysii argumentis paschalibus quorum exempla emala an 525 petita sunt, fuisse collatum. Etti wri non negarina potuisse argumenta que ad an 53 temporum, item capitula do quibus convocati com- A genere antiquissmuorum, auctoritas probat (d); sod putistæ interrogati responderunt, et epistolas paschales Cyrilli, Paschasini, Proterii, Theophili et Morini, exstat liber Dionysii Exigni in quo epistola Dionysii ad Proterium cyclis ejus, æque ac in codice Colbertino, præfationis loco præmittitur : et quanquam ipsi crcli decemnovennales compendii causa, ut jam supra observavimus (a), omittuntur; tamen argumenta paschalia, Dionysio diserte ascripta, et exemplis anni 791 illustrata, occurrunt. Codex ipse sub initium sæculi ix exaratus est (b). 3º Speciatim epistolas Dienysii, et aliorum, paschales, non ex his tantum, sed ex compluribus etiam aliis libris antiquis manu exaratis (c), supplevimus et emendavimus.

### § XX.

Cycli hujus Dionysiaui, pariter ac argumentorum R paschalium, quæ singulis illius columnis respondent, presidenta, non modo codicum, quos diximus, in hoc

ab aliquo sæculi vu computista accominoduta sunt, ctiam a recentiori quodam librario sine mutatione describi ; tamen alia indicia produnt, codicem Cottonianum sæc. vm vel ix non esse recentiorem.

tonianum sæc. viii vei ix non esse recentorem.

(a) § 17, not. (c).

(b) in extremis libri paginis hæc verba leguntur:

Studio Bertigarii monac'ii liber S. Remigii; quibus
indicatur, illum cura Bertigarii, abbatis S. Remigii,
sub Carolo Calvo, fuisse descriptum. Et in capitalis, de quibre convocati compatiste respondisse dicuntur, primum queritur: Quot annos ab incarnacione Dei usque in præsentem tenere veljut? R. DCCCVIII.
(c) Imprimis ex codice Cottoniano in scrinio Tiber.

E. 4, ex codice Bodiciano F. NE, 3, 5, et ex regio Parisiensi, cujus varias lectiones excerpsit da Fresne

in Chronico paschali, p. 479.
(d) In codice Digheano post Dionysii epistolam 2 C ad Bonifacium, fol. 69, ista leguntur.

Successor Dionysii.

Dionysius.... anteriores composuit cyclos, exordium sumens ab incarnationis Domini nostri Jesu Caristi anno DXXXII, indictione x, usque ad DCXXVII incarnationis annum, indictione xiv, memoratorum cyclorum scriem continuum perduxit. Aide reliqua jam supra \$13, not. (b), plenius citata. In codice Colbertino Dionysii praefationi ad Petronium eique subjunctis cyclorum tabulis hie titulus præmittitur : Incipit liber Dionys'i Exigui. Domino beatissimo et nimium desideratissimo Patri Petronio, etc Eadem plane in coaice Remigiano, post Morini, episcopi Alexandrini, disputationem de Ratione Paschatis reperiuntur.

(c) Dionysius in epistola 1, sive potius præfatione Cycli sui: Nonaginta quinque annorum hunc cyclum studio quo valuimus expedire contendimus; ultimum ejusdem beati Cyrilli, id est quintum circulum, quiu sex adhue ex eo anni supererant, in nostro hoc opere præjerentes; ac deinde quinque alios, juxtu norman ejusdem pontificis, imo poitus sæpe dicti concilii Ni-

cani, nos ordinasse profitemur.

(f) Dionysius loco dicto: Quia vero sanctus Cyrillus primum cyclum ab anno Diocletiani centesimo quinquagesimo tertio copit, et ultimum in ducentesimo quadragesimo septimo terminavit; nos a ducentesimo quadragesimo octavo anno ejusdem tyranni potius quam principis, inchoantes, noluimus circulis nostris memoriam impii et persecutoris innectere; sed magis elegimus ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi unnorum tempora prænotare : quatenus exordium spei no. stræ notius nobis existeret, et causa reparationis humanæ, id est passio Redemptoris nostri evidentius eluceret.

(g) Vulgaris er or est, et jam supra notatus, cy-clum Dionysianum initium cepisse ab anno Diocletiani 247, atque adeo postrenum Cyrilli Pascha (quod in xu cal. Maii, anno Christi 531, incidit), anno suo

alia etiam, quæ in tali causa exspectari possunt, indicia evidentissima confirmant. Illud imprimis notatu dignum est, quod quecunque ipse Dionysius de hoc opere suo memoriae prodidit, in codicem Dighæanum, quem præcipue secuti sunus, exacte conveniant. Exempli gratia: ultimum Cyrilli cyclum, in anno Diocletiani 247 desinentem, cyclis suis se præmisisse scribit (e). Atqui in codice nostro ille et præmissus est, et in anno Diocle iani 247 desinit. Æra Diocletiani, a Cyrillo adhibitæ, Christianam se substituisse testatur (f). At quomodo id factum sit, nusquam clarius quam in hac Cyclorum editione perspicies. Initium cycli se duxisse ostendit ab anno Diocletiani 248, sive anno Christi 532 (g), finem constituisse anno 626 (h), et octo ejus columnas designat (i). Utrumque hic clarissime deprehendas. Argumenta paschalia, consulatu Probi Junioris, cycle

primo complexum tuisse. Ita enim post Paulum Forosemproniensem et alios, ipse Petavius lib. xu de Doctr. temp., cap. 2, existimat. At enim ob anno ducentesimo quadragesimo octavo Diocletiani se in-chousse, Dionysius ipse, verbis modo citatis not. (c), diserte affirmat; idenique Beda, qui cyclum Diony-sianum legit, de Rat. temp. cap. 55, his verbis testatur: Qui in primo suo circulo quingentesimum trigesimum secundum dominicæ incarnationis annum in capite ponendo, manifeste docuit, s cundum sui circuli annum ipsum esse quo ejusdem sucrosancta incarnationis mysterium caepit. Utrius que auctoritate, pariter ac cycli Ravennatis testimonio Petavium confutat Noris. diss. de Cyclo Pasch. Rav., p. 205 seqq. Cum illo autem cyclo Ravenuste noster hic quoque, ut in aliis, adamussim conspirat, et hoc modo iscipit:

A. C. DXXXII indict X, epact. nulla, concurr. IV, circulo lun. XVII, luna XIV Pasch. non. April., Pascha III

id. April. lun. xx.

(h) Non minus de fine quam de initio cycli Dionysiani plerique chronologi errarunt, dum illum 532 annorum fecerunt, atque adeo usque ad an. Gbristi 1063 extenderunt. In quo Scaligerum § 15, not. (e), notavimus. Eum præter cæteros secutus est Carolis du Fresne in pagef. ad Chronicon paschale § 53, p. 28. Petavius, qui in cadem opinione fuerat, et duplicem D.onysio cyclum, alterum majorem 532, alterum minorem, 95 annorum, tribuerat. lib. n de Doctr. temp, cap. 67, cum in Dionysii epistolam incidisset, errorem correxit, et ex ea liquido constare professus est, cyclum a Dionysio constitutum fuisse, non am r.m 532, uti ipse cum plerisque omnibus arbitratus sit, sed annorum 95, in append. op. de Doctr. temp., pag. 893. Nihilominus patrocinium vulgaris opinionis, jam fere derelictum, desuo suscepit Antonius Pagi, ) nixus tantum verbis præfationis Dionysianæ: Ad nostrum PRIMUM cyclim, quem ab anno 248 ejusdem Dio letiani incepimus, lector accurrat. Sed recte monet Norisius, de Cyclo Ravennat. cap. 1, p. 161, intelligentum hoc loco esse printum cyclum decennorennalem, cujusmodi quinq e integra illa 95 annorum pe rio aus complectebatur. Etenim omni exceptione clariora sunt Dionysii verba: Cyclus iste nonaginta quinque annorum, quem fe. imus, etc. Si quis ne his quidem acquiescere vellet, omnem objectionum pertinaciam expugnare possent vel sola illa successoris Dionysii verba, quæ ex codd. Digbæano et Remigiano § 18, not. (b), protulimus, ubi disertissime Dio-nysius ultra annum Christ. 62, indict. xiv, cyclorum suorum seriem perduxisse negatur. Gemina illis est formula in antiquis libris paschalibus, qui cyclos Donysii, ut preteritos, omittunt, prefationi cjus subjuncta, et ex tribus mss. prolata § 15, not. (b).

(i) Omnes cycli sui columnas, et quidem casdem

luige 13, indictione нь, hoc est anno Christi 525, con- A Gregorianum, neque novum calendarium nostrum adscripsit (a). Atqui in codice sæpe dicto atque a nobis bona fide expresso, omnia exempla argumentorum paschalium ab anno illo Christi 525 petita sunt. Quid quod singula loca, partim a Dionysio, partim a Beda et aliis antiquis scriptoribus inde citata, totidem verbis hic reperiuntur, ut in notis ad argumenta paschalia demonstrabimus. Quibus omnibus consensum exactissimum marmoris Ravepnatensis (5), velut cumulum arthere licet.

### & XXI.

Quod si alios non pœnituit antiquissimorum populorum inde ab orbe condito fastos et annorum formas studiose persequi, corumque vestigia in omni vetustatis memoria perquirere, si Hebræorum, Chaldatorum, Persarum, Gracorum Romanorumque calendaria, jam dudum obsoleta et ignota, magna multi cura sibi a situ atque oblivione vindicanda putarunt; si nominatim Bucherio vitio non datum est qued Victorii cyclum, nonnullis tantum in Occidente ecclesiis olim probatum, et mille amplius annorum tenebris obscuratum, in lucem revocavit, et grandi satis commentario exposuit; multo minus boc, quidquid est, operæ ac studii in cyclo Dionysiano, quo per tot sæcuta universus orbis Christianus, ad constituendam anni rationem, usus est, edendo illustrandoque positum, jure reprehendi posse videtur. Etsi enim hic quoque in Romana Ecclesia jam ante 136 annos, et ab initio sæculi, quod agimus, decimi octavi, in universo imperio Romano abrogatus est;

quas editio nostra exhibet, Dionysius in præfatione his verbis conjunctim memorat : Licet anni Domini nostri Jesu Christi ordinem suum continuata serie cusolita revolutione decurrant, epactus etiam (col. 3), par annos 15 solita revolutione decurrant, epactus etiam (col. 3), puas Græci vocant, id est, adjectiones annuas lunures 11, quæ 30 dierum fine in se redeunt, fixis regulis invenius adnotatas, decemnovennalem quoque recursum (col. 5), et paschales quartas decimas lunas (col. 6), easdem omnium evorum revolutione reperins; tamen tenurem similem constantiæ nequeunt custodire concurrentes dies hebdomadum (col. 4), et dies Paschæ Domini (col. 7), lunaque ipsius diei dominici (col. 8). Singulas has culumums Beda de Rat. comp. cap. 17, et de Rat. temp. cap. 45 seqq., exfinstituto describit. Exstant de usdem cum in Operibus Bedæ, tom. 1, pag. 358,

miserunt, hodienum viget. Ould guod ipsa hodierna, præsertim Gregoriana, fastorum ratio, in qua epactæ pro numeris aureis assumpte sunt, veteri methodo et aureorum numerorum doctrina plurimum adjuvatur, ut cum Clavio agnoscit Petavius (c). Ac si vel maxime ubique abrogaretur, saltem propter insignem, quam in veteri chronologia recte dijudicanda affert, utilitatem, minime negligendus esset: Etenim adhuc valet ratio qua Beda seculo vm, ad cyclos Dionysii, jam tum licet præteritos, recensendos, ac operi suo præmittendes se adductum esse scribit : Quatenus legentes quique omnem proteritum paschalis statum temporis inerrabili possint intultu respicere, algue ad dilucidationem prisca lectionis, annos omnes, qui aliquando in questionem venerant, quando et quales suerint, evidentius agnoscant (d). Multos corte errores Scaliger, Petavius aliique eruditissimi de doctrina temporum scriptores, si verum Dionysii cyclum inspexissent, vitassent, et inter eos non postremum ac hodienum prope communem, quo sera hodierna Bedæ, ut auctori, tribuitur, et Dionysiana uno anno minor existimatur. Quid? quod vel hac una de causa monumentum istud nemini non cognitu jucundum esse potest, quod, qua occasione, quo consilio, quo anno, quo auctore, æra illa, omnibus familiariagiona, primum invecta, et loco Diocletianeze adhibet'i cœpta sit, clarissime ob oculos ponat, ac præterea unicuique dijudicandi potestatem faciat, quam bene vel male nonnulli cyclum Dionysianum, quem interiisse tamen in nonnullis regnis Christianis, quæ neque c existimabant, per conjecturas suas restituerint.

tum in codice Digbæano versus hi memoriales:

Lines, Christe, tuos prima est que continet anno, Atque secunda tent t cy li que in helio cons.et. Servabit numeros epartis tertia certos, Quarta dies numerat septem inssextilus at Quinta tibi cyclos lunaris computat anni. Jaur quartas decimas designat sextaque lunas. Septima uam Paschæ ostendit tompusque diem me. Ætatem lume monstrat novissimus orde.

- (a) Legatur przefatio Dionysii szepe dicta, sub fin et conferantur quæ supra § 11, not. (d), de ætate ejni alnotavimus.
  - (b) De marmore hoc leg. § 17.
  - (c) Sub init. lib. vi de Bocir. temp.

# (d) Beda, de temp. Rat. c. 63.

### PRÆFATIO .

INCIPIT LIBER DIONYSII EXIGUI?.

\* Domino beatissimo et nimium desideratis: imo D patri, Petronio, episcopo, Dionysius Exiguus.

· Lascrintio hæc in codice Remensi 298, et in Col-

bertino 1020 iisdem verbis legitur.

b Præfatio bæc (ita enim ipsi Dionysio p. 61, vecatur) a Petavio in appendice operis de Doctr. temp., pag. 874, et ab Ægid. Bucherio in Comment. de Doctr. temp., pag. 485, titulo epistolæ 1 Dionysii Exigui de Ratione Paschæ, edita, a nobis vero

Initio tomi col. 19, hauc epistolam exscrips mus. jam de pretiosissima Guillelini Jani editione reperienda des-perantes, quam serius cum alias omissis in supplementi vicem recudere meditabamur. Hic autem illam ipsam epi-

Paschalis festi ratione:n, quam multerum diu frequenter a nobis exposcit instantia, nune, adjul

cum pluribus aliis codd. mss., nominatim Bodleisno F. N E, 3, 5, qui in catalogo mss. Angliæ reconsetur p. 122, num. 2372; Cottoniano, Tiber. E, T, et Dianno 22 collecte angles to a particular angles an p. 122, num. 20/2, Cottomano, and application bearing lectionibus, bearing 63 collata est, non neglectis variis lectionibus, quas Carolos du Fresne in Selectis ad illustrationen chronici paschalis num. 22, p. 479, ex codice Par-siensi excerpsit. Compendii causa in notis codicem

stolam reponere non dubitavimus com propter lategri tem operis tum etiam propter notarum copiam quibm hac editione locupletatur. Entr.

precibas vestris, explicare curavimus . Sequentes A rum etiam cursum præferunt errore notabilem. per omnia venerabilium trecentorum et octodecim pentificum b, qui apud Nicceam, civitatem Bithynice, contra vesaniam Arii convenerunt, et jam rei hujus absolutam veramque sententiam; qui quartas decimes hunas paschalis observantiæ, per novemdecim annorum redeuntem semper in se circulum, stabiles immotasque fixerunt e, quæ cunctis sæculis, eodem and repetuatur d, exordio, sine varietatis labuntur excursu. Hanc autem • regulam præfati circuli, non Lain peritia saculari ! quam S. Spiritus illustratione sanzeruut, et velut anchoram firmam ac stabilem innic rationi lunaris dimensionis apposuisse cernuntur. Quam postmodum sonuulli s vel arrogantia despicientes, vel transgredientes inscitia h. Judiacis inducti fabulis i, diversam atque contrariam p formam festivitatis unicæ i tradiderunt. Et quia sine fundamenti soliditate non potest structuraulla consistere, longe aliter in quibusdam annis dominicum Pascha et lunæ computum præfizere maluerunt, inordinatos circulos ordinantes k; qui non solum nullam recursus stabilitatem, ve-

regium Parisiensem per A, Bodleianum per B, Cotto-nianum per C, et Digbæanum per D, signabimus. Colbertinus enim et Rhemensis cum Parisiensi fore convenient, ut si unum ex his noris, omnes noveris.

D, euramus.
C addit exempla.

Quid Patres Nicani de tempore Paschatis celebrandi constituerint, in Historia cycli Dionysiani, § 6, estendimus, et simul hunc Dionysii locum exenasimus.

d Hanc lectionem omnes codices nostri confirmant, C ut adeo falsi sint qui substituunt, reponuntur.

• In D autem deest.

Vocem hanc ex A et C reponimus pro : singulari,

quod est in aliis.

· Credas de Scaligero vaticinari Dionyslum; qui disponendi ac celebrandi Paschatis rationem ex Judarco computo præscripsit: nec aliter censuit rite
peragi posse, nisi reculitorum ille cyclus in usum
Ecclesiæ veniret, quod satis lib. v de Doctr. temp.
refutatum est. Petavius.

la Ita C. (zeteri, inscientia.

la India venita venica para la tima una est para la tima est para la tima

Innuit cyclum veterem Latinorum 84 annorum, multis quondam Ecclesiis occidentalibus usitatum, et a Judgis primum acceptum, licet postea in nonnullis mutatum et emendatum. Judges enim cyclum 84 annorum ex periodo Calippica et ogdaeteride compositum, jam sub imperio Syromacedonico a hibusse, ad Pascha, aut potius tempus 154 Alogorum indagandum, refert Epiphanius, hæresi 54 Alogorum. Leg. Æg. Bucherii commentar. in Victor. Can. pasch., cap. 6, p. 132 et 140, et Noris. singulari diss. de paschali Latinorum Cyclo.

A, antiquæ.

k lia omnes nostri mas., Bucherius tamen alios legere monet ordientes.

C, Archiepiscopi.

Vid. Hist. cycli Dionys., § 8.

C, Alexandrini.
Vid. Hist. cycli Dionysii, § 9.

P 1b., § 10. ¶ C et D, reverendæ; A, reverenda.

lia A. Alii, desciverunt.

Ita Gallici codd.; sed Anglicani habent circulum.

Lege cap. 67 et 68 libri xi de Doctr. temp. lude acies falsum esse Gonnadium, qui a Niceno concilio conditum fuisse putavit annorum 95 cyclum, eumdenique Theodosio principi oblatum a Theophilo.

Sed Alexandrinæ urbis archiepiscopus 1 B. Athanasius m. qui etiam inse Nicæno concilio, tunc S. Alexandri a pontificis diaconus, et in omnibus adjutor, interfuit, et deinceps venerabilis Theophilus • et ( yrillus P ab hac synodi veneranda I constitutione minime discesserunt r. Imo potius eumdem decemnovennalem cyclum, qui enneacaidecaeteris Græco vocabulo nuncupatur, soilicite retinentes, paschalem cursum nullis diversitatibus interpolasse monstrantur. Papa denique Theophilus t, centum annorum cursum Theodosio seniori principi dedicans, et S. Cyrillus, cyclum temporum nonaginta et quinque annorum componens, hanc sancti concilii traditionem, ad observandas quartas decimas lunas paschales, per omnia servaverunt. Et quia studiosis et quarentibus scire quod verum est debet ejusdem circuli regula fixius inhærere, hanc post præsationem

Nonaginta quinque igitur u annorum hunc cyclum v, studio quo valuimus expedire contendimus. ultimum ejusdem B. Cyrilli, id est, quintum cv-

nostram credidimus ascribendam.

Atqui Cyrurus, Theophili successor, hunc primum fabricatus est; ut hic Dionysius indicat. Petavius.

u Ita D. In C deest; in aliis legitur, autem.

De Cyclo Dionysiano multa et aliis dicta sunt, et a nobis variis in locis allata; quorum sun-mam non alibi opportunius quam ad ipsa Dionysii mam non alibi opportunius quam ad ipsa Dionysu verba colligemus. Annus Alexandrinus (Inde enim disputandi sumatur initium) quatuor mensibus civilis Romanorum anni priniordium antecedit; ecclesiastici vero, qui a Paschate proficiscitur, mensibus amplius septem. Rursus Dionysius Exiguus annos cycli sui a decima quinta luna paschali orsus est, ut ex epistolæ 2 digrammate liquet. Quare paschalis neomenia anni finem, Pascha ipsum anni primordium occupat. Jam vero Cyrillus cyclum suum inchoasse dicitur ab anno Diocletiani 153, qui apud Alexandrinos cœpit a 29 die Augusti, in anno Christi 436, cyclo lunæ Romano 19, Alexandrinæ vero 1 ineunte. Unde primum pascha Cyrilliani cycli fuit anni Christi 437. Post expletas enneadecaeteridas quatuor, et an-nos 13 de quinta, hoc est, confectis annis 89 de ennenecontapentaeteride Cyrilli, Dionysius Exiguus, cum labem cycli istius animadverteret, animum adiecit ad emendandum. Scribit enim epistola 2, sex adhuc annos de Cyrilli quinta enneadecaeteride reli-quos esse. Ergo inter Pascha anni Christi 525, indic-tionisque III, et anni 526, indictione IV, commenta-batur ista Dionysius, ut ex ejus verbis intelligitur, batur ista Dionysius, ut ex ejus verbis intelligitur, quæ lib. xit, sub finem capitis 3, castigavimus ex Mariano Scoto. Postremum Pascha Cyrilliani cycli iucidit in annum communis æræ 531, labente anno Diocletiani 247 (potius 248) aureo numero xix; ideo primus annus cycli Dionysiani initium habuit a decima quarta paschali, quæ est xv cal. Mai., sive dies 17 April.; ac neomenia, ut ita dicam, anni primi Dionysiani est illa ipsa decima septima dies Aprilis. Quod cum Beda cæterique hactenus non animadvertissent, Dionysianam æram atque cyclum uno anno labefactarunt. Primus annus cycli Dionysiani coepit anno periodi Julianæ 4712, aureo numero aix; desiit autem anno 4713 die 5 April. Sed omnino videnda sunt quæ lib. xii, c. 2 et 3, de hac re scripsimus. Petavius.—Errasse hic Petavium, ipsa veri Cycli Dionysiani a nobis editi inspectio docet. Verum est, Dionysiani a nobis editi inspectio docet. nysium in epistola ad Bonifacium annos NB, LUNARES numerare a luna 14 paschali, quæ anno Christi 5.4 luit dies 17 April., dum videlicet experimentum capere docet, utrum luna 14 sive terminus paschalis, amii

ceret c. Hoc præterea lectorem putavimus admonendum, quod circulus iste d nonaginta et quinque annorum, quem fecimus, cum, finito tempore, in id ipsum reverti cœperit, non per omnia propositam e teneat firmitatem. Nam licet anni Domini nostri Jesu Christi f ordinem suum continuata serie custodiant, et

indictiones per annos quindecim solita revolutione

carnatione Domini nostri Jesu Christi annorum tem-

pora prenotare; quatenus exordium spei nostræ notius nobis existeret, et causa reparationis humanæ,

id est, passio Redemptoris nostri, evidentius elu-

de quo quaritur 532 recte investigatus et constitutus sit. At perperam hinc infertur primum annum cycli Dionysiani, secundum teram Christi numeratum, qui N B. SOLARIS est, ex mente Dionysii, initium habrisse ab illa 14 luna paschali anni 531. Quod mirum est Petavium et tot alios eum secutos non animadver-

- · Ita A et B. Alii, circulum.
- b C, elucesceret. A, cyclus ipse.
- A, præpositam. Laterculus Dionysianus octo vet novem versibus custabat, etc. Adnotationem hanc Petavii jam supra in Hist. cycli Dionysiani, § 15 nota (a) attulimus, et quid in ea vere, quid falso de forma cycli Dionysiani conjecerit, indicavimus.
- C, eadem. 8 Explicatum hoe est lib. 11 de Doctr. temp., cap.
- 67, p. 226 et 227. Petavius.
- A, septimanæ.
  A, Dominicus.
  Vide quæ ad h me locu n disputat Petavius, lib.
- ts de Doctr. temp., c. 67.

  k A et C, septimanarum; alii, septem dierum.

  - 1 C., septimo.

    m B et C., recursu.
  - C, deficiat. C, bis.

P Ita initio cycli Dionysiani an. Christi 532, cyclo D solis 19, D C aureo numero 1, paschalis domini a dies signatur m id. Apr., luna xx; verum evoluto cyclo annoram xcv, anno Christi 627. Dominica paschalis in cyclo Isidori notatur prid. id., id est die xu Aprilis, luna xxi, ac proinde, quod bissextus anno Christi 552 inscritur, in repetita periodo, ut ait Dionysius, Pascha Dominicum cum sua luna vario modo rationis accurrit, cum illud in proximum diem descendat, ac lunæ ætas augeatur. Sed major etiam variatio accidebat, quoties anno bissextili luna decima quarta Paschalis, incidens in diem dominicam, festum in proximam dominicam ac lunam xxI trans-mittebat. Tunc euim in cyclo instaurato Pascha in arteriorem hebdomadem retrocedebat. Ita anno bissextili Christi 448, cyclo solis 9, pc, lune xu, in cyclo Cyrilli incomenia paschalis aflixa, secundum canones Alexandrinos, dici xxu Martii

clum , quia sex alhue ex eo anni supererant, in A decurrant, epactas etiam, quas Gracei vocant, id est. adjectiones annuas lunares undecim quae triginta dierum fine in se redeant, fixis regulis invenias adnotatas, decemnovennalem quoque recursum, et paschales quartas decimas lunas, easdem 6 omnium zevorum revolutione reperias; tamen tenorem similem constantize h nequeunt custodire concurrentes dies hebdomadum i, et dies Paschæ Demini I, lunaque ipsius diei dominici 1. Concurrentium autem hebdomadum k ratio, que de solis cursu provenit, septeno l'annorum fugi circuitu terminatur. In que per annos singulos unum numerare curabis: in co tantummodo anno in quo bissextus fuerit, duos adjicies. Quæ causa etlam facit ut non per omnia circulus iste nonaginta quinque annorum suo recur-B sui m concordari videatur. Nam cum in cæteris annis non dissentiat ", in illis " solis, in quibus se bissextus interserit P, Pascha dominicum cum sua luna vario modo rationis occurrit q. Sed hi qui ordine fixo r per omnia decurrunt tempora, mobilium casum • sua stabili circuitione sine ulla possunt difficultate dirigere. Et ideo post explctionem xcv annorum 1, cum barum rerum diligens ad exordium redire vo-

> prodebat lunam die 4 Aprilis, deminica; unde dilatum Pascha in diem xi Apr. kma xxi. At post annos xcv, videlicet anno Christi 543, eodem cyclo lunæ xu, solis xx, lit. D, luna decima quarta paschalis in cyclo Dionysiano signatur n non. APR. antem nonis APR. Luna XV, ac proinde Pascha una prius hebdoinade, sive sex antea diebus, quam anno 448 celebratum fuit. Nonis. diss. 3 de Cyclo paschali, C p. 165.

9 D, decurrit

Concurrentes Cyrilli, nee non littere dominicales, propter labem cycli, tenorem saum retinere non poterant. Ob id aliam seriem Dionysius apposuerat concurrentium et litterarum; initio ab anno primo ennenecontapentaeteridis suze ducto, qui est an. Christi 531. Unde pro eo, quod in mes, et apud Bedain legitur: mobilium casuum, emendandum censuimus casum. Petavius. — Bupliciter bic erravit Petavius, primo, dum seriem concurrentium et litterarum de-minicalium simul Dionysii cyclo insertam firisse credidit. Vid. Hist. cycli Dionys.. § 16. Deinde, dum hujus initium ab anno vulgari 531 repetitum fuisse scripsit Vid. ejusd. Hist., § 23, et col. 48:, not. (g).

Ita B et D: rectius certe quam casum, ut est

apud Bucherium. Loquitur enim Dionysius de cara mobilium dierum paschalium, ut observat Norisius loc. cit. p. 1 9. Recte igitur hic conjecit et emendavit Petavius. In C multo aliter legitar, immebilium curum.

t Cyclis suis quinque Dionysius præfixerat ultimus Cyrilli, de quo sex erant anni residui. Admonet igitur, ut expletis anais suis 93, redeatur ad idem initium, non cycli Cyrilli quinti, sed primi sui. In quo perdifficilis inest questio. Videtur enim Dinnyius cyclum annorum 95 talem existimasse, ut in orben ferias, et paschales dominicas, ac lune dies repre-sentaret. Quod tamen paucis ante versibus negaverat; et res ipsa fieri non posse demonstrat; at et laterculo disces, quod lib. xi de Buctr. temp., p. 227. adescripsinus. Itaque prefationis il ius auctor, que apud Bedam circulis Dionysii præfigitur, prianus illum Dionysii Cyclum, ad quem confectis annis 55 recurrendum esse monuit, de cyclo magno 553 apportum interpretatur. Verum nihil ejusmodi Dionysii cyclus aventus aventus interpretatur. sianis ex verbis exsculpi potest. Nam primum cyd suum appellat eu a quem a se conditum paulo audixerat, annorum quinque et nonaginta. Crediderio

luerit, non ad quintum cyclum S. Cyrilli, quem no - A tur, præfati venerabiles 1 trecenti et octodecim ponbis necessario proposuigius, sed ad nostrum primum vigilanter excurrat; et ordine quo diximus per cos qui firmum cursum retinent, corum b progressum, qui videntar titubare, sustentet c.

Illud quoque non minori d cura notandum esse censuimus, ne in primi mensis agnitione fallamur. Hinc enim pene cunctus error e discrepantiæ paschalis exoritur, dum temporis initium ignoratur f. Nam cum Dominus omnipotens hanc sacratissimam solemnitatem celebrandam filiis Israel, qui ex Ægyptia servitute liberabantur, indiceret, ait in libro Exodi 6 ad Moysen et Aaron in terra Ægypti: Mensis iste principium mensium, primus erit in mensibus anni. Itemque ibidem b : Primo, inquit, mense, decimo quarto die mensis, ad vesperam i comedetis B quarta sabbato contigerit, quod semel in nonaginta azyma, usque ad vigesimum primum ejusdem ad vesperam. In Deuteronomio i quoque idem legislator Moyses ita populum de hac re commonet, dicens: Observa mensem novarum frugum, et verni primum temporis, ut facias pascha Domino Deo tuo, quoniam in isto mense eduxit te Dominus Deus tuns de Agypto noctu k. Tanta hac auctoritate divina claruit, primo mense, decimo quarto die, ad vesperam, usque ad vigesimum primum, festivitatem paschalem debere celebrari. Sed quia mensis hic unde sumat exordium vel ubi terminetur, evidenter ibi non legi-

equidem, Dionysium ad eumdem cyclum 95 annorum, concurrentium, litterarum dominicalium, dominicarum paschalium ac lunæ dierum geminatos apposuisse versus; et notasse, quibus vertentibus cyclis, que concurrentium ac litterarum, etc., series C capienda foret. Fortassis etiam ex periodi Victorianze annorum 532 methodo illas ipsas mutabilium characterum series ascripsit. In cyclo magno Victorii ennenecontapentaeterides sunt quinque solidæ, cum annis 57, sive cyclis tribus. Sex igitur istiusmodi versus Dionysius instituit, qui concurrentium, litterarum, etc., ordinem continebant. Anno Christi 437, quo primum Cyrilli pascha fuit cyclo solis 26, littera dominicalis erat C, concurrentes 4, pascha die 2 Aprilis. Evolutis 95, anno Christi 532, concurrentes fuerunt 4, littera dominicalis D C. Sed bissextilis rationem conturbat. Quippe anno quarto cycli Cyrilliani, qui est Christi 410, littera fuit G F, cyclo solis 1, lunæ 4, concurrentes Martio mense 1, pascha die 7 Aprilis. At anno quarto cycli primi Dionysiani, qui fuit Christi 535, littera dominicalis erat 6, concurrentes 7, pascha die 8 Aprilis. Itaque non redeunt in antena annales characterium part annales (harretarium part annales (harretarium) aut annales ( orbem annales characterismi post annos 95. Nam et paulatim discrepantia major existit, ut ex laterculo libri n, pag. 227, patet. Ideo diversos characterismorum istorum ordines ad ennenecontapentaeteridem suam Dionysius accommodavit, quas sine dubio, ex majoris cycli methodo, uti diximus, accepit. Peta-- Vanæ sunt conjecturæ, quibus difficilem, quam sibi fingit, quæstionem solvere conatur Petavius. Iis omnibus supersedere possumus, si, non dicam, cyclum Dionysii, Petavio ignotum, sed vel ipsam hane prefationem illius diligentius inspiciamus. Nam cum cyclum suum 95 annorum, non per ounia propositam firmitatem tenere, dixisset, luculenter ostendit, quænam cycli sui columnæ illam firmitatem teneant, quæ minus. Ad illas videlicet refert 1º annos Christi, 2' indictiones, 5° epactas, 4° circulum decemnovenualem, et 5° lunas 14; ad has, 1° con-currentes, 2° dies Paschæ, 3' lunam diei dominicæ. Expletis igitur 95 annis, ad primum cyclum NB. vi-

tifices antiqui moris observantiam |et = | exinde a sancto Moyse traditam, sicut in septimo a libro Ecclesiasticæ refertur Historiæ, solertius investigantes, ab octavo idus Martii usque in diem nonarum April. • natam lunam facere dixerunt primi mensis exordium; et a duodecimo die calendarum April. usque in decimum quartum calendas Mai. lunam decimam quartam solertius inquirendam?; quæ quia cum solis cursu non a æqualiter volvitur, tantorum dierum spatiis, occursum vernalis æquinoctii consequatur , qui a duodecima calendarum Aprilium die, cunctorum Orientalium sententiis, et maxime Ægyptiorum, qui calculationis præ omnibus gnari sunt, specialiter adnotatur. In quo etiamsi Iuna decima quinque annis accidere manifestum est, sequenti die dominico, id est undecimo cal. April. luna decima quinta, celebrandum Pascha eadem saucta synodus sine ambiguitate firmavit, hoc modis omnibus admonens, ut ante duodecimum calend. April. lunam de. cimam quartam paschalis festi nullus inquireret; quam non primi mensis, sed ultimi, esse constaret.

Sed nec hoc prætereundum esse patavimus t, quod nimis errant qui lunam peragere cursum sui circuli triginta dierum spatiis æstimantes, duodecim

gilanter, et ita recurrere jubet, ut per eos cyclos, qui firmum cursum retinent, corum progressus, qui videntur titubare, sustentetur, sive secundum leges cycli Alexandrini, quas vocat argumenta paschalia, constituatur.

- C, ex.
- b C, corumque C, sustinet. D, sustinent.
- d C, minima.
- C, error cunctis. Quatuor hae proxima vocabula in A desunt.
- Exod. xII, 2.
- Ibid., vers. 18.
- i Ita C et D: rectius fortasse quam alii, qui habent vesperum.
  - Deut. xvi, 1.
  - A, nocte.
  - 1 Hanc vocem addunt A et C.
  - m In C recte, ut videtur, deest.
  - n In C legitur, IIII.
  - C, in non. April.
  - C, investigandam.
  - C, quia non solis cursui æqualiter, etc.
  - A, non sequatur.
- Notetur hoc Dionysii, imo Nicæni concilii, de-cretum, contra Scaligeri, Calvisii et id genus calendarii artilicum dogma ; qui luna 15 Pascha celebrari nefas putant. Etenim cum luna 14 in sabbatum incidit xII cal. April., hoc est die 21 Martii, postridie Pascha peragetur. Id non nisi lunæ cyclo vel aureo numero xvi evenire potest; cycloque solis 3, aut 20, aut 25. Itaque quater in tota periodo Victoriana contingit, ut in annis Christi 72, 519, 414, 509, qui sunt prioris periodi, in secunda vero annis Christi (64, 851, 1041, 1136. Proinde semel in ennenecontapentaeteride Cyrilli, et in Dionysiana semel item accidit. In hac, anno ipsius LXXIII, qui est Christi 604. PETAV.

1 Memorabilis hic locus. ex quo, ætate illa Dionysii, discimus quosdam fuisse qui lunarem mensem 50 diebus circumscriberent, quæ fuit veterum maxime Græcorum persuasio, uti lib. 1 de Poctr. temp.,

cap. 7, demonstravimus. PETAVIUS.

lunares menses, in trecentis sexaginta diebus nume- A salutifera solemnitate paschali, excommunicandos et rant, quibus etiam quinque dies adjiciunt, quos intercalares appellavit antiquitas, ut solarem annum adimplere videantur; cum diligens inquisitio veritatis ostenderit, in duobus lunæ circulis non sexaginta dies, sed quinquaginta novem debere numerari. Ac per hoc in duodecim lunaribus mensibus trecentorum quinquaginta quatuor dierum summanı colligi, cui epactas Ægyptii annuas, id est undecim dies accommodant; ut ita demum lunaris emensio \* rationi solis adæquetur. Quod verissimum esse atque certissimum, supra scriptorum Patrum sententia comprobatur, qui juxta hanc Ægyptiorum calculationem. quartas decimas lunas paschalis observantiæ tradiderunt. Sed nonnulli tantæ subtilitatis, sive potius perquirunt b, a veritatis tramite recedunt c. Unde plerumque contingit d ut quam e sæpe dicti Patres decimam quartam lunam ponunt, eam isti decimam quintam suspicentur; et quæ vigesima prima est, vigesimam secundam esse pronuntient. Sed nobis, quihus amor et cura est Christianæ religionis, a tantorum pontificum constitutione f nulla prorsus oportet ratione discedere; sed præfixam ab his paschalem regulam sincerissima convenit devotione s servare.

Quanta vero in Ecclesiis toto terrarum orbe diffu-3is horum Patrum nitamur auctoritate, non labor est ostendere, cum sanctum concilium apud Antiochiam h post tempora non ita longe conveniens, eorum primitus delinitionem quam de paschali ratione protulerunt i nullo modo violandam esse censuerit. C Denique in sanctis canonibus sub titulo septuagesimo nono, qui est primus ipsius Antiocheni concilii, his verbis I invenitur expressum: Omnes qui ausi fuerint dissolvere definitionem sancti et magni concilii quod apud Nicwam congregatum est, sub præsentia piissimi et venerandi principis Constantini, de

- " C, dimensio.
- b C, requirunt.
- c C, recesserunt.

d Non dubium est istos qui hic a Dionysio reprehenduntur, astronomicas tabulas secutos esse, ac προήγησιν animadvertisse. Anno Christi 325, aureo numero ui, novilunium medium incidit in diem 30 Martii, feria 3, hora 23, 34' a media nocte in horizonte Regiomontano. Itaque neomenia paschalis fuit die 31 Martii: quo in die obsignata est a Nicæna D synodo pleniunium medium die 14 Aprilis, feria iv, hora 17, 56. Igitur terminus in die 13 Aprilis defixus est, quæ luna xiv tum erat. Anno vero Christi 534 eodem cyclo lunæ 111, novilunium medium Regiomonte die 30 Martii, feria 5, hora 13, 51', plenilu-nium die 14 A rilis, feria 6, hora 7, 53'. Verum quoniam annus 554 secundus est post bissextilem, prior autem illi proximus ab eodem; ideo sex horis ablatis ex posteriore, si eumdem cum priore ordinem teneret in Juliano quadriennio, contigisset no-vilunium hera 7, 3 i', ut προήγησις constata sit hora-rum 16 circiter in annis ducentis. Prolude neomenia lunaris astronomica conveniebat in diem 31 Martii, decima quarta in diem 12 April. Quæ causa fuit cur nonnulli Dionysii tempore lunam illam xv putarent, quæ Nicæno sæculo fuit xiv. Itaque castigandi non erant, nisi quatenus civilem et ecclesiasticam observationem privata auctoritate labefactabant. Nam alioqui recte de luna ipsa secundum astronomicas ratio-

de Ecclesia pellendos esse censemus k, si tamen contentiosius \ adversus ea quæ bene sunt decreta perstite rint. Et hæc quidem de laicis dicta sint. Si quis autem eorum qui præsunt Ecclesiæ, aut episcopus, aut presbyter, aut diaconus, post hanc definitionem tentaverit, ad subversionem populorum et Ecclesiarum perturbationem, seorsim colligere, et cum Judæis Pascha celebrare, sancta synodus hunc alienum jam hinc m ab Ecclesia judicavit: quod non solum sibi, sed plurimis causa corruptionis ac perturbationis exstiterit. Nec solum a ministerio tales removel, sed etiam illi a qui post damnationem hujusmodi communicare o tentaverint, damnati sunt P, omni quoque extrinsecus honore privati, quem sancta regula a et sacerdotium Dei sanctionis ignari, dum alia supputationis argumenta R promeruit. His non dissimilia venerabilis papa Leo, sedis apostolicæ præsul, pronuntiat, dicens: Contra statuta canonum paternorum, quæ ante longissimæ ætatis annos in urbe Nicæa spiritalibus sunt fundatu decretis, nihil cuiquam audere conceditur; ita ut si quis diversum quid velit decernere, se potius minuat quam illa corrumpat. Quæ si, ut oportet, a cunctis pontificibus intemerata serventur, per universas ecclesias pax erit et firma concordia. Et iterum : In omnibus, inquit, ecclesiusticis causis, his legibus obsequimur, quas ad pacificam observantiam omnium sacerdolum, per trecentos octodecim episcopos Spiritus sanctus instituit; ita ut etiamsi multo plures aliud quam illi statuere decernant, in nulla reverentia sit habendum quidquid fuerit a prædictorum constitutione diversum.

> Sufficienter, ut putamus, cunctis indicitur ne deinceps aliter quam a sanc is constitutum est Patribus sacratissimum Pascha celebretur. Quod si testimonia tantorum sacerdotum forsitan quis obstinata mente despexerit, etiam in historia ecclesiastica paria breviter intimata reperiet; multorumque

> nes existimabant : tametsi minus ad paschalem Ecclesiæ ritum saceret bæc illorum axpibeia. Petavius.

> · Ita ex B et C scribinus, pro quando, quod est

Quatuor has voces, a Petavio et Bucherio omissas, ex C et D supplemus. Posterior etiam addit : 12 nulla, etc.

Ita ex B et C et D scribimus, pro observatione. quod est in editis.

h In editis hic perperam legitur Niccam, quod sensui pariter ac mss. B, C et D repugnat, ex quibus veram lectionem restituimus.

Sic B et D. Alii, protulerant.

- I Canon iste concilii Antiocheni primus, in Codice canonum Ecclesiæ universæ, quem Christoph. Justellus edidit, est LXXX.

  - k B et C, censuimus.

    1 Ita C. Alii, contentiosi.
  - Hinc in C deest.
  - n C, illos.
  - ° C, communicatione.
  - P C, damnandos.
  - 9 С, privari.
- Leo epist. 55 ad Pulcheriam Augustam. Ibi vero S. Leo non de paschalibus decretis agit, sed de dieceseun limitibus, quos innovare volchat Anatolius, Constantinopolitanus episcopus. Lege epistolam. BUCHERIUS.

relatione pontificum, et maxime beati Athanasii, A mus, quibus, si forsitan ignorentur, paschales titulia cujus supra meminimus, bæc eadem vulgata cognoscet. Id ipsum vero Epistola sancti Proterii, Alexandrinæ urbis episcopi, ad eumdem papam Leonem, pro hac eadem paschali quæstione directa, testatur. Quam ante hos annos transferentes e Græco, huic operi adaectendam esse prospeximus. Nec non et argumenta Ægyptiorum sagacitate quæsita subdidi-

 Titulorum voce Dionysius intelligit octo illas colamnas quibus cyclus ejus constat. Beda in libro de Temp. Ratione illas modo appellat versus, cap. 45; modo ordines, cap. 46; modo lineas, cap. 48; modo metas, cap. 60; modo titulos, tit cap. 59, bbi: Septimo, inquit, decemnosennalis circuli titulo dies possint facile reperiri; id est, quotus sit annus ab incarnatione Domini, et quota sit indictio, quotus etiam lunaris circulus, sive decemnove:malis existat, cæterique simili b supputationis compendio requirantur c. Orantem pro nobis beatitudinem vestram divina gratia custodire dignetur.

Explicit præfatiod.

Paschæ dominicus comprehenditur.

b 'C, similis,

C, requiruntur. Rhemensis, requirentur.

4 His verbis præfatio concluditur in codd. Rendi-giano 298 et Colbertino 1020.

## CYCLUS DECEMNOVENNALIS DIONYSH.

Incipit cyclus decemnovermalis, quem Gracoi Enneacaidecaeterida vocant, constitutus a sanctis Patribus, in quo quartas decimas paschales omni tempore sine ulla reper es falsitate; tantum memineris annis singulis, qui cyclus lunze et qui decemnovennalis existat. In prasenti namque tertia indictio est, consulatu Probi junioris, tertius decimus circulus decemnovennalis, decimus lunaris est a.

| ANNI<br>Diocletiani. | QUÆ SINT<br>Indictiones. | EPACTA,<br>ID EST AD-<br>JECTIONES<br>LONA. | CONCURREN-<br>TES DIES. | QUOTUS SIT<br>LUNK CIR-<br>CULUS. | QUÆ SPT LUNA XIRI<br>PASCHALIS. | DIES DOMINICA<br>FESTIVITATIS. | QUOTA SIT<br>LUA 1981US<br>DIEI<br>DOMINICI. |
|----------------------|--------------------------|---------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------|
| CCXXVIIII            | vi                       | 'nulla                                      | i                       | xvii                              | non. april.                     | vii id. april.                 | x¥i                                          |
| CCXXX                | vii                      | λi                                          | ii<br>iii               | xviii                             | viii kal. april.                | iri <b>kat. april.</b>         | zviňi                                        |
| CCXXXI               | viii                     | x vii                                       | iii                     | xviiii                            | id. ap <del>ii</del> l.         | x'ii käl. mai.                 | XX                                           |
| CCXXXII              | viili                    | ii <b>i</b>                                 | ▼                       | i                                 | iiii nou. april.                | iii n <b>oh. april.</b>        | XV                                           |
| CCREXIII             | X                        | Hilk                                        | ٧i                      | li<br>ifi                         | xi kal. april.                  | vi kal. <b>a</b> pril.         | xvii                                         |
| CCXXXIII             | xi                       | XXY                                         | <b>v</b> i <b>i</b>     | iĦ                                | iiii id. <b>á</b> pril.         | xvii kal. mai.                 | xvifii                                       |
| CCXXXV               | iiz                      | vi                                          | . i                     | Mi                                | iii ka!. april.                 | ii <b>ka</b> l. <b>a</b> pril. | x¥                                           |
| <b>CCXXXX</b> i      | xiii                     | xvii                                        | iii                     | ▼                                 | xiiii kal. mai.                 | xiii kal. april.               | xw 'ngd.                                     |
| CCXXXVII             | xiiii                    | XXVIII .                                    | iiii                    | vi                                | vii id. april.                  | iii id. april.                 | x viñ                                        |
| ccxxxviii            | XV                       | vitti                                       | , ♥.                    | ∀ii                               | vi kal. april.                  | iii non. april.                | xxi                                          |
| <b>CCXXXV</b> III    | i                        | XX                                          | ٧Ĭ                      | viii                              | xvii kál. mai.                  | zvi kal. mai.                  | XV                                           |
| CCXL                 | ii                       | i                                           | i                       | · viii                            | ii non. april.                  | vii ld. april.                 | xvii                                         |
| CCXLi b              | ii <del>i</del>          | xii                                         | ii                      | X                                 | ix kal. april.                  | iii kal. april.                | xx                                           |
| CCXLII C             | iüi                      | iii                                         | iii                     | xi                                | ii id. april.                   | xiii kat mai.                  | xxi                                          |
| ccxliii              | v                        | nii                                         | iiii                    | xii                               | kal, april.                     | ii non. april.                 | xvíj                                         |
| CCXLilii             | vi                       | ∀i                                          | vi                      | ki <b>fi</b>                      | xii kal. april.                 | vii kal. april.                | xviñi                                        |
| CCXLV                | vii                      | <b>v</b> ii                                 | ▼ii                     | xfili                             | v id april.                     | xvii kal. mai.                 | XX                                           |
| CCXLVÍ               | viři                     | i                                           | i                       | XV                                | iiii kal. april.                | ii kal. april.                 | xvi                                          |
| CCXLVII              | viili                    | 'ii                                         | ii                      | zvi                               | xv kal. mai.                    | xii Kai. mai.                  | xvii bend.                                   |

\* Eodem ordine et ii dem verbis inscriptio hæc post præfationem Dionysii reperitur in codd. medo dictis, et regio Parisiensi, quo Petavius t. Il de Bocir. temp., p. 889, se usum esse ostendit. Ex his solus Colbert nus ipsum quoque cylum Dionysii ab anno Christi 532 exhiber, quem proinde hic cum Digbæano comparavimus.

b Hunc annum Dionysius non modo in cycli sui inscriptione, sed et in epistola 2 cum iisdem, quibus hic liber dis inquitur, characteribus citavit. Verba hie liber distinguitur, characteribus citavit. epistolæ læc sunt : Transacto anno per indictionem tertiam, Paschæ quartam decimam lunam, nono die calendarum Aprilis, id est vicesima quarta die men-sis Martii suisse, quis dubitat? Ubi Scaliger sine idonea causa Dionysium erroris postulat: Ecce, inquiens, in illis verbis quæ supra adduzimus, ait anno Chrisis 525, indictione tertia, terminum puschalem incidisse in 24 Martii, cum tamen esset 25. Lib. 11 de Emend. temp., p. 156. Dionysium defendit Petavius lib. 11 de Doctr. temp., c.p. 68, p. 250, ubi : In eo (Dionysio) castigando, inquit, vaide Scaliger allucinatur; quippe Dionysius cyclos aureosque numeros Nicænos penitus observavit, neque lunarem antecessio-nem agnovit. Cyclo vero 14, aureo numero 1111, deci-

ma quarta paschalis, in 23 Martii cadit, cum ucomenia sit Martii 11, quo die perpetuo est affixa; lamelii Dio-nyssi tempore novilunium ad 10 Martii transitum fe-cisset. In quibus verbis me non capere fateor quomo-do cyclus 14 cum aureo numero xxii conjungi D Possit.

c Hoc anno Dionysius scripsit epistolam, ut vulge numeratur, 2 ad Bonifacium, de Ratione Paschatis, cujus verba a Mariano Scoto ad annum 526 repetita, et vulgo non satis intellecta, ex hac tabula lucem accipiunt camque vicissim illustrant, ac Dionysie illam quam dixinus epistolam scribenti ante oculos positam fuisse, demonstrant. Præsentis anni, inquit, monstremus exemplum. Indicito quippe quarta est et lunaris cyclus undecimus, decemnovennalis decimus quartus, el quia endecadis sextus est annus, eum embolismum esse necesse est. Qui locus cum tabula comparatus simul perspicue ostendit quid sint et quomodo inter se differant cyclus lunaris et decemnovennalis sive paschalis, de quo discrimine Scaliger lib. 11 de Emend. temp., p. 145, propeniodum ridicule scri-psit eo nomine jam a Petavio, Wilheimo Langio, Nerisio, aliisque notatus.

|   | ANNI<br>DINI NOSTRI<br>ISU CHRISTI.   | QUE SINT<br>INDICTIONES. | EPACTÆ,<br>ID EST AD-<br>JECTIONES<br>LUNÆ. | CONCURREN-<br>TES BIES. | QUOTUS SIT<br>Lenæ Cir-<br>Culus. | QUÆ SIT LUNA KIIN<br>Paschalis.               | DIES DOMINICÆ<br>FESTIVITATIS,                    | QUOTA \$ LUNA IPSI DIEI DOMINIC   |
|---|---------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------|
| В | dxxxii<br>Dxxxiii <b>a</b><br>Dxxxiii | X<br>Xi<br>Xii           | nulla<br>xi<br>xxii                         | iiii<br>Y<br>Vi         | xvii<br>xviit<br>xviii            | non. april.<br>viii kal. april.<br>ıd. april. | iii id. april.<br>vi kal. april.<br>xvi kal. mai. | xx<br>xvi<br>xv <del>i</del> i    |
| D | PXXXV                                 | xiii .                   | iii <u>.</u>                                | vii                     | i<br>                             | iiii non. april.                              | vi id. april.                                     | XX                                |
| B | DXXXVÎ<br>DXXXVII                     | xiiii<br>XV              | xiiii<br>XXV                                | ii<br>iii               | ji<br>Lil                         | xi kal. april.<br>iiii id. april.             | x kal. april.<br>ii id. april.                    | XV<br>XVİ                         |
|   | DXXXVIII                              | î                        | vi                                          | iiii                    | iñi                               | iji kal. april.                               | ii nou. april.                                    | xviiii                            |
| В | DXXXVIII                              | ii.                      | xvii                                        | ¥                       | <b>V</b>                          | xiiii kal. mai.                               | vili kal. mai.                                    | xx ogd.                           |
| D | DXL<br>DXLi                           | iii<br>iiii              | XXVIII<br>Viill                             | vii<br>i                | vi<br>vii                         | v.i id. april.<br>ji kal. april.              | vi id. april.<br>ii kal. april.                   | xv<br>xviii                       |
|   | DXLii                                 | <b>v</b>                 | XX                                          | ii                      | viil                              | xvii kal. mai.                                | xil kal. maj.                                     | x viiii                           |
| В | DXLIII                                | vi<br>Vii                | i<br>Xii                                    | iii                     | viiii                             | ii non april.                                 | non. april.                                       | XV                                |
| ь | DXLIIII<br>DXLV                       | VII<br>Viii              | xıı<br>Xxiii                                | V<br>Vi                 | r<br>ri                           | viiii kal. april.<br>ii ld. april.            | vi kal. april.<br>xvi kal. mai.                   | zvii<br>zviii                     |
|   | DXLVİ                                 | viiii                    | iiii                                        | vii                     | xii                               | kal. april.                                   | vi id. april.                                     | xxi                               |
| В | DXLVII<br>DXLVIII                     | X<br>Xi                  | XV<br>XXVi                                  | i<br>iii                | xiii<br>xiiii                     | xil kal. april.<br>v id. april.               | viiii kal. april                                  | xvii                              |
| • | DXLVIII                               | xii                      | vii                                         | iii                     | 71111                             | iiii kal. april.                              | ii id. april.<br>ii non. april.                   | XVII<br>XX                        |
|   | DL                                    | xi:i                     | zviii *                                     | V                       | xvi                               | xv kal. mai.                                  | viii kal. mai.                                    | xxi hen                           |
|   | DLi                                   | xiiii                    | nulla                                       | vi                      | xvii                              | non. april.                                   | v id. april.                                      | zviii                             |
| B | DLii                                  | XV                       | xi                                          | i.                      | xviii                             | viii kal. april.                              | ii kal. april.                                    | XX.                               |
|   | DLIII<br>DLIII                        | i<br>ji                  | xxii<br>ii <b>i</b>                         | ii<br>id                | xvirii<br>i                       | id. april.<br>iiii non. april.                | xii kal. mai.<br>non. april.                      | xxi<br>xvii                       |
|   | DLV                                   | jij                      | xiiii                                       | iiii                    | ii                                | xi kal. april.                                | v kal. april.                                     | XX                                |
| B | <b>DŁYİ</b><br>D <b>L</b> Yİİ         | iiii                     | XXV                                         | vi<br>::                | iıi<br>::::                       | iiii id. april.                               | xvi kal. mai.                                     | XX.                               |
|   | ppaii<br>Praii                        | ▼<br>vi                  | Vi<br>XVII                                  | vii<br>i                | iiii<br>V                         | iii kal. april.<br>xiiii kal. mai.            | kal. april.<br>xi kal. mai.                       | xvi<br>xvii o <b>gd</b>           |
| _ | ı Lviiii                              | vii                      | xxviii                                      | ii                      | ٧i                                | vii id. april.                                | id. april.                                        | XX                                |
| В | DLX                                   | viii<br>viiii            | <b>V</b> iiii                               | iiii                    | Vii<br>Vii                        | vi kal. april.                                | v kal. april.                                     | XV                                |
|   | DLXİ<br>DLXİİ                         | ATIII                    | XX<br>i                                     | v<br>vi                 | viii<br>viiii                     | xvii kal. mai.<br>ii non. april.              | xv kal. mai.<br>v id. april.                      | zvi<br>zviiii                     |
| _ | DLXÍÍ                                 | xi                       | Kii                                         | vii                     | X                                 | viiii kal. april.                             | viii kal. april.                                  | XV                                |
| В | DLXV<br>DLXV                          | xii<br>xiii              | xxiii<br>iiii                               | ii<br>iii               | xi<br>xii                         | ii id. april.<br>kal. april.                  | id. april.                                        | XV<br>XVIII                       |
|   | DLKVI                                 | xiiii                    | 74                                          | iiii                    | xiii                              | xii kal. april.                               | non. april.<br>v kal. april.                      | xxi                               |
|   | DLXVIİ                                | . X A                    | XXVI                                        | ν,                      | ziiii                             | v id. april.                                  | iiii i <b>d. april.</b>                           | XV.                               |
| В | D <b>exaii</b> i<br>D <b>exaiii</b>   | i<br>ii                  | vii<br>Xviii                                | vii<br>i                | zai<br>za                         | iiii kal, april.<br>x <b>v kal</b> , mai.     | kal. april.<br>xi kal. mai.                       | xvit<br>xix b <b>ond</b>          |
|   |                                       |                          |                                             | •                       | !!                                |                                               |                                                   |                                   |
|   | DLXX<br>DLXXi                         | iii<br>iiii              | nulla<br>xi                                 | ti<br>jii               | × Ai!!<br>× Ai!!                  | non. april.<br>viii kal. april.               | viii id. april.<br>iiii kal. april.               | zviii<br>Zv                       |
| B | DLXXII                                | v                        | xxii                                        | v                       | zviih                             | id. april.                                    | xv kal. mai.                                      | xviii                             |
|   | DLXXIII                               | vi<br>                   | iii<br>-::::                                | Vi<br>Ti                | i<br>ii                           | iiii nom. april.<br>xi kal. april.            | v id. april.                                      | XXI                               |
|   | DLXXIII<br>DLXXV                      | vii<br>viii              | XXA<br>XIIII                                | Vii<br>i                | n<br>İsi                          | iiii id. april.                               | viii kal. april.<br>xviii kal. mai.               | zvii<br>zviii                     |
| B | DLXXVİ                                | viiií                    | vi                                          | iii                     | iiii                              | iii kal. april.                               | non. april.                                       | XX                                |
|   | DLXXVII<br>DLXXVII                    | X<br>Xi                  | xvii<br>Xxviii                              | ii:i<br>▼               | v<br>vi                           | xiiii kəl. mai.<br>vii id. april.             | vii kal. mai.<br>iiii id, april.                  | xxi o <b>gd.</b><br>x <b>v</b> ii |
|   | DLXXVIII                              | zii                      | <b>v</b> iiii                               | Vi                      | vii                               | vi kal. april.                                | iiii non. april.                                  | XX .                              |
| В | DLXXX                                 | xiii                     | XX                                          | i.                      | viii                              | xvii <b>kal. mai.</b>                         | xi kal. mai.                                      | xx.                               |
|   | dlxxxii<br>dlxxxii                    | xiiii                    | i<br>xii                                    | ii<br>iii               | viii:<br>L                        | ii non. april.<br>viiii kal. april.           | viii id. april.<br>iiii kal. april.               | xvi<br><b>xv</b> iiii             |
|   | DLXXXIII                              | i                        | xxiii                                       | iiii                    | xi                                | ii id. april                                  | xiiii kal, mai.                                   | XX                                |
| B | DLXXXIII                              | ļi,                      | iiii                                        | ٧i<br>::                | xii                               | kal. april.                                   | iiii non. april.                                  | XV                                |
|   | DLXXXVI<br>DLXXXV                     | iii<br>iili              | XXVi<br>XV                                  | <b>vi</b> i<br>i        | xili<br>Xlili                     | xii kal. april.<br>v id. april.               | viii kal. aprii.<br>xviii kal. mai.               | X V jü<br>X V ji ji               |
|   | DLXXXVII                              | V                        | <b>v</b> ii                                 | ii                      | XV                                | iiii <b>ka</b> l. ap <b>ril.</b>              | iii kal. april.                                   | XV                                |
| B | DLXXXVIII                             | Vi                       | xviii                                       | iiii                    | xvi                               | xv kal. mai.                                  | xiiii kal. mai.                                   | va peuq                           |
|   | DLXXXVIII                             | vii                      | nulla                                       | ▼.                      | xvii .                            | non. april.                                   | iiii id. april.                                   | XVIII                             |
|   | DXC                                   | viii<br>Vidi             | zi<br>zzii                                  | vi<br>-::               | zylii<br>:::                      | viii kal. april.                              | vii kal. april.                                   | xvi                               |
| 8 | DXCI<br>DXCII                         | X 1111                   | iii                                         | Vii<br>ii               | i<br>XVIII                        | id. apri'.<br>iili non. april.                | xvii kal. april.<br>viii id. april.               | XAII!                             |
| _ |                                       |                          |                                             |                         | -                                 |                                               | • •                                               |                                   |

llune annum cum characteribus suis ex cyclo Dionysii Beda in lib. d Rat. temp., cap. 45, his vorbis memorat: Quia ergo secundo ann ecirculi, quem primum D onysius scripsit, quingentesimus tricesimus tertius ab incurnatione Domini, completus est annus,

ipse est nimirum, juzta concursus siderum, ille in i incarnari dignatus est; quia hic secundus annus dec novennalis octavus decimus est cycli lunaris. XI hab epactas v concurrentes septimanæ dies, lunam paut decimam quartam VIII cal. April.

|   | -                      |               |               |            |               |                        |                          |                |
|---|------------------------|---------------|---------------|------------|---------------|------------------------|--------------------------|----------------|
|   | DXCIII                 | xi            | aiiii         | iii        | ii            | xi kal. april.         | iiii kal. april.         | xxi            |
|   | DXCIIII                | xii           | XXV           | ii:i       | üi            | iiii id. april.        | iii id. april.           | 7.4            |
|   | DXCA                   | xiii          | Vi            | 8          | iiii.         | iii kal. april.        | iii non. april.          | xviji          |
| B | DXCVI                  | xiiii         | xvii          | vii        | v             | xiiii kal. mai         | x kal. mai.              | xviii cgd.     |
|   | DXCVII                 | XV            | XXVIII        | i          | vi            | vii id. april.         | xviii kal. mai.          | xxi            |
|   | DXCVIII                | j             | vijii         | i <b>i</b> | vii           | vi kal. april.         | iii kal. april.          | <b>zvii</b>    |
|   | DXCVIIII               | ii            | XX            | iii        | <b>v</b> iii  | xvii kal. mai.         | xiii kal. mai.           | xviii          |
| B | DC                     | iii           | i             | V          | viiii         | ii non. april.         | iiji id. april.          | XX             |
|   | DCi                    | iiii          | xii           | vi         | x             | viili kal. april.      | vii kal. april.          | xvi            |
|   | DCii                   | v             | xxiii         | vii        | xi            | ii id <b>. april</b> . | xvii kal. mai.           | xvii           |
|   | DCiii                  | ٧i            | iiii          | i          | xii           | kal. april.            | vii id. april            | XX             |
| В | <b>DC</b> İ <b>İİİ</b> | <b>v</b> ii   | XV            | iii        | <b>X</b> ıii  | xii kal. april.        | xi kal. april.           | XV             |
|   | DCV                    | viii          | xxvi          | iiii       | <b>xi</b> iii | v id. april.           | iii id. april.           | xvi            |
|   | DCVi                   | viiii         | <b>v</b> ii   | ٧          | XV            | iiii kal. april.       | iii non. april.          | xviiii         |
|   | DCVII                  | x             | zviji         | vi         | zvi           | xv kal. mai.           | viiii kal. mai.          | xx bend,       |
| B | DCVIII                 | <b>x</b> i    | nulla         | i          | xvii          | non. april.            | vii id. april.           | xvi            |
|   | DCAIIII                | xii           | xi            | ţi         | x viji        | viji kal, april.       | iii kal. april.          | xviiii         |
|   | DCX                    | xiii          | xxii          | iii        | xvijii        | id. april.             | xiii kal. mai.           | XX             |
|   | DCXI                   | xiii <b>i</b> | iii           | iv         | i             | iiii uon. april.       | ii non. april.           | xvi            |
| R | DCXII                  | XV            | xiiii         | vi         | ii            | xi kal. april.         | vii kal. april.          | xviii          |
|   | ocxiii                 | i             | XXY           | vii        | iii           | iiii id. april.        | zvii kal. mai.           | xviiii         |
|   | vcxiiii                | ΄ii           | vi            | i          | iiii          | iii kal. april.        | ii kal. april.           | XV             |
|   | DCXV                   | iii           | xvi <b>i</b>  | ii         | ٧             | xiili kal. mai.        | xii kal. mai.            | xvi ogd.       |
| В | D <b>CXV</b> İ         | iiii          | XXVIII        | iiii       | vi            | vii id. april.         | ıii id. april.           | xvi <b>l</b> i |
|   | DCXVII                 | ٧             | viiii         | V          | v₁i           | vi kal. april          | iii non. april.          | xxi            |
|   | PC & VIII              | ٧i            | XX            | Vi         | viii          | xvii kal. mai.         | xvi kal. mai.            | XY             |
|   | D <b>C X V</b> IIII    | vii           | i             | vii        | viiii         | ii non april.          | vi id. april.            | xviii          |
| В | DCXX                   | <b>T</b> iii  | xii           | ii         | x             | viili kal. april.      | ii <b>i kal. a</b> pril. | XX             |
|   | DCXXI                  | viiii         | <b>zzi</b> ii | iii        | xi            | ii id. april.          | xiii kal. mai.           | xxi            |
|   | DCXXII                 | X             | iiii          | iili       | <b>x</b> ii   | kal. aprīt.            | ii non. <b>april.</b>    | zvii           |
|   | dcxxiii                | xi            | ZV            | V          | xi.j          | xii kal. april.        | vi kal. april.           | XX             |
| B | DCXXIIII               | xii           | xxvi          | vii        | xiiii         | v id. april.           | xvi⊢kal. mai.            | XX             |
|   | DCXXV                  | xiii          | ₹ii           | i          | XV            | iiii kal april.        | ii kal. april.           | xvi            |
|   | ocxxvi                 | ziiii         | ×viii         | ii         | xvi           | xv kal. mai.           | xii kal. mai.            | xvii hend.     |
|   | DCXXVI                 | <b>X</b> 1111 | *VIII         | 11         | XVI           | xv Kal. mal.           | xii kal. mal.            | xvii hend.     |

## ARGUMENTA PASCHALIA.

INCIPIUNT ARGUMENTA DE TITULIS PASCHALIBUS ÆGYPTIORUM INVESTIGATA SOLERTIA UT PRÆNENTES INDICENT A.

ARGUMENTUM PRIMUM b. De annus Christi.

Si nosse vis e quotus sit annus ab incarnatione Do-

A mini nostri Jesu Christi, computa quindecies xxxiv d, ßunt px; iis semper adde xii regulares e, flunt pxxii;

a Ita titulus se habet in cod. Diglæano, cujus verba vel propterea retinenda putavimus, quia in his argumentis, pariter ac cyclo ipso Dionysii, edendis, illum præcipue secuti sumus. Parum ab illo discrepant Cottonianus et Rhemensis, nisi quod posterior argumenta illa Dionysio diserte ascribit, cujus hæc verba propterea apponimus: In nomine Domini nostri Jesu Christi: Incipiunt argumenta Græcorum de titulis paschalibus, Ægyptiorum investigata solertia, quæ Diony-

b Argumentum hoc cum exemplo anni Christi 771, occurrit in Bedæ libro de Ratione computi, cap. 18, t. 1 Op., fol. 515, et eum exemplo anni 944 in argumentis lunæ ibid. f. 206 et 208. Unde colligas illud hoc modo non a Beda, sed juniori quodam auctore sæculi x esse conscriptum. Rectius Bedæ tribuitur ea forma quæ inter canones lunares p. 373 exstat, ad an. 705 accommodatum. Audiemus igitur hic Bedam velut Dionysii interpretem: Si nosse vis quotus sit anmis ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi, scito quot ordines fuerint indictionum, ut puta, quinto anno Tiberii principis x.lvi. Ilos per xv multiplica, funt bexe. Adde regulares x11, quia quarta inplica, funt bexe. Adde regulares x11, quia quarta inputa, in præsenti 1, funt beccit. Isti sunt anni nativitatis Domini.

Cognito scilicet numero indictionum.

d Tot enim ordines indictionum, ut loquar cum Be-

da, fuerant, hoc est toties integer cyclus indictionum retro continuatus, intra tempus nati Christi, et an. Christi 525 in orbem redierat.

• Tot enim anni ex cyclo indictionum, tribus ante Christum natum annis cœpti, supererant, priusquam primus integer cyclus indictionum post Christum natum inchoaretur. Pertinent ad loci hujus illustrationem, quæ in codice ms. Rhemensi 298, sub titulo: De annis Christi leguntur: Duodecim regulares his addit (Dionysius), quia quando incarnatio facta est, tres anni de illa indictione transacti sunt, et ideo, ne indictionum ordinem turbaret, xu annos residuos indictionis numero non ascripsit, sed regulares noninavit, eo quod annorum Domini corrigere numeros probantur. Et hic numerus annorum Domini per indictiones exploratur, eo quod sapientes et insipientes indictiones norunt.

puta, tertiain, consulatu Probi junioris, siunt simul auni pxxv. Isti sunt anni ab incarnatione Demini a.

## ARG. II b. De indictione.

Si vis scire quota est indictio, ut puta, consulatu Probi junioris, sume annos ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi Dxxv. . His semper adjice iu, flunt exxvisi. Hos partire per xv. remanent m. Tertia est indictio. Si verò nihil remanserit, decima quinta indictio est.

## ARC. III d. De epactis.

Si vis cognoscere quot • sint epactæ, id est adjectiones lunares, sume annos ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi, quot fuerint, pxxv. Hos partire per xix, remanent xit. Per xi multiplica, fiunt cxxxii.

sius, urbis Romæ sanctussimus abbas, utriusque linguæ, B stituto describit, verbis paulo ante recitatis, ex Græcæ videlicet et Latinæ, eleganti scientiu præditus composuit et conscripsit. Et sane Dionysius ipse, sub finem priciationis ad cyclum suum, illa sibi his verbis vindicat : Nec non et argumenta, Ægyptiorum sagacitate quasita, subditimus, quibus, si forsitan igno-rentur, paschales tituli possint facile reperiri, id est, quotus sit annus ab incarnatione Domini, et quota sit indictio, quotus etiam lunaris circulus, sive decemno-vennalis existat, etc.

Meminit eorumdem Ceolfridus apud Bedam, Hist. scel. lib. v, cap. 22, ubi post laudatos Dionysii circulos decemnovennales, addit: Quibus termino appropinquantibus, tanta hodie calculatorum exuberat copia, ut etiam in nostris per Britanniam ecclesiis plures sint qui mandatis memoriæ veteribus illis ÆGYPTIORUM AR-CUMENTIS, facile possint in quotlibet spatia temporum paschales protendere circulos. Quo sensu argumenti vox hic usurpetur præfatio Bedæ, libelle de Argumentis lunce præmissa, hoc modo declarat : Argumentum est velox approbatio rerum universalium, quæ fidem facit rei dubiæ; et argumentum dictum quasi argutæ mentis indicium, vel quasi arguti inventum. Argumentum et argumentatio hocinter se differunt : argumentum est quod in principio libri breviter causam pandit; argucentatio quæ in disputatione fidem assertionibus facit. Cæternin argumenta Dionysii paschalia etiam Beda circuis suis decemnovennalibus ex parte adjecit, sub titulo: Canones lunarium decemnovennulium circulorum; sed in multis aucta, truncata, mutata, et ad sui temporis rationem accommodata, ut Bedana potius quam Diony-siana dici mereantur. Carol. du Fresne inter Selecta ad illustrationem chronici pa chalis, n. 24, p. 481, ponit argumenta Ægyptiorum, quorum meminit Dionysius in epistola ad Petronium, et Victorius in canone paschali. Sed titulo hoc aut ipse deceptus est, aut lectori certe fumum vendidit. Nam nihil aliud sub eo edidit quam calculationem secundum argumenta illa institutam, quomodo reperiri possis, quots feris annis singulis xiii luna puschalis incidat, cainque non nisi ad primos tres [ annos cycli decemnovennalis quarti. Dighaana nostra majori jure hunc titulum mereri, vel eo argumento confidinus, quod nibit hucdum ex argumentis Diony sinnis apud veteres scriptores citatum vidimus, quod in illis non exacte reperiatur, Leg. Hist. cycl. Dion.,

§ 0, et quæ ad singula argumenta adnotavimus.
Exemplum ab anno Christi 525, velut præsenti,
petitum, et in subsequentibus argumentis paschalibus constanter retentum, luculenter prodit quo tempore, hac scripta fuerint, scilicet eo ipso quo Dionysius. præfationem suam, sive epistolam de Rationa pascha-tis ad Petronium dedit. Nam in hac ex ultimo, id est quinto circulo beati Cyrilli (au. Christi 531) sex adhuc annos superesse ostendit. Et sane in eadem epistola Dionysius cycli a se recens conscripti, pariter ac argumentorum ei subjectorum, rationem ex in-

adde etiam indictionem anni cujus volueris, ut A Hos item partire per xxx, remanent xu. Duodecim sunt adjectiones lunares.

> Item aliud computum 1 .- Computa a primo anno usque in quem volueris, ut puta, in x annum. Dimitte semper i, remanent ix. Multiplica per ix annos xi annuas epactas, et facies novies undeceni, xcix. Hos partire per xxx, id est ter triceni, xc, remanent ix. Nona est epacta circuli decemnovennalis. Ita anno xi. Dimitte unum, remanent x. decies undeceni, cx. Hos partire per xxx, remanent xx. Vicesima epacta lunaris erit circuli decemnovennalis anno x1. Ita per omnes decem et novem annos sub hac brevitate computabis.

#### ARG. IV 5. De concurrentibus.

Si vis scire adjectiones solis, id est concurrentes

qua non solum γνησιότητα argumentorum, paschalium Dionysii, sed integritatem quoque codicis nostri Digheani cognoscas. Nullum certe alium in tanta copia reperire licuit, omnibus quæ Dionysius de scriptis suis paschalibus, et alii, antiqui scriptores de iisdem referunt, tam bene respondentem. In reli-quis cum exempla computi diversa, tum alia mutata occurrunt.

b Argumentum hoc, omisso exemplo anni 525, exstat in Bedæ Argumentis lunæ, t. 1 Op., col. 206, et cum exemplo anni 771, in libro de Ratione computi, cap. 18, col. 516; item cum exemplo anni 775, in Canonibus lunaribus, p. 373.

- c In cod. Cottoniano legitur 583, cui tamen numero eadem manu superscriptum est: 25, ex quo colligas, calculatorem illum Anglum, vergente sæculo vii, Argumenta hæc ex Dionysii libro decerpisse, et ad sui temporis rationem accommodasse; id quod semel monuisse sufficiat. Nam idem in reliquis fere omnibus exemplis ejus cod. observare licet, quamvis in-terdum per negligentiam soli numeri Dionysiani retenti sint.
- d Argumenti hujus tertii Beda de Rat. temp., c. 45, his verbis meminit: Ad investigandum quot sint epa-ciæ lunares, annos Domini rite sumere, dividere, multiplicare, item dividere, sed nulla dempto vel addito jubet (Dionysius); quia nimirum secundo decemnove qua-lis cycli anno incipientes epactæ, ad inveniendum suum statum, addi quid vel demi de annis Domini, qui secum inchoaverant, minime poscebant. Comparentur Arg. lung, t. 1 Op., col. 207, et de Rat. comp. cap.
- 18, col 516.

   Ita Cottonianus, quem hic præferimus. Nam in Digbæano, librarii forsan errore, legitur: quotus
- Hec verba indicant novum illum computandi modum, qui et in Bedæ lib. de Rat. comp., c. 18, col. 516, reperitur, non a Dionysio traditum, sed a juniori quodam calculatore additum esse. Idem con firmat codex Cottonianus, ubi ea que uncia inclusi mus omittentur.
- s Argumentum hoc de concurrentibus, omisso tantum exemplo Dionysii ab anno 525, ropetitur in. Argumentis luaze, t. 1 Op. Bed.e, col. 208; in Canon. lunar., p. 373, et de Rat. comp., cap. 18, col. 516. Dionysio illud in libro de Ratione Lauporum, cap. 45, p. 154, his verbis diserte ascribitur: Si relimus seine. p. 104, HIS VEIDIS GUSETIC ASCRIBILITY. SI relimma scine. adjectiones solis, id est concurrentes septimame dies, sumere annos Domini jubet (Diouysius); et addita quarta parte, quatuor insuper regulares semper adjicers, docet, ae sic tandem per 7 partiri. Roddit etiam Beda, rationem hujus regulæ: Quia nimirum 5 erant concurrentes anno quo natus est Dominus, et ut computanti for series procurrentes anno quo natus est Dominus, et ut computanti for series procurrentes anno quo natus est Dominus, et ut computanti for series procurrentes anno quo natus est Dominus, et ut computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti de la computanti d tandi fixa series procurrere passit, necesse kubet computator 1, puæ græcesserunt, adnectere.

septimanæ dies, some annos ab incarnatione Domini A v, vo, x, xm, xvo, xvo, hos supraseriptos 7 annos in quot fuerint, ut puta pxxv; per indictionem tertiam et annorum qui sucrint quartam partem semper adjice, id est, nunc cxxxi, qui simul flunt pclvi. His adde IV, fight DCLX. Hos partire per VII, remanent II. Duce sunt epactæ solis, id est concurrentes septimanæ dies, persuprascriptam indictionem, consulatu Probi junioris.

[Item nuper inventum, melius indicavi, si breviter patefiat . Simili modo computa ab atmo qui est post consulatum domini nostri Tiberli junioris Augosti, tantummodo ut in fine, ubi supra calculatio iv additos habet, jam non iv, sed i pro bis adjicias.]

## ARG. V b. De cuclo decemnovenhati.

Si visscire quotu sit annus circuli x et ix annorum, sume annos Domini, ut puta, oxxv, et unum sem- B per adjice, fiunt bxxvi. Hos partire per x et ix, remanent xm. Tertius declmus est annus cycli decemnovennalis. Quod si nihit remanscrit, ix decima e est.

### ARG. VI d. De cyclo tunari.

Si vis scire quotus cyclus lunæ est, qui decemnovennali circulo continetur, sume annos Domini, ut puta, oxxv, et subtralie semper ii, et remanent DEXIII. Hos partire per x et 1x, remanent x. Decimus cyclus iunæ est decemnovennalis circuli. Quoties autem nihil remanet, nonus decimus est.

#### De luna decima quarta in mense

Si vis nosse quibus annis decemnovennalis circuli C Martio mense, xiv luna paschalis incurrat : anno ii,

- <sup>a</sup> Hæc a juniore quodam calculatore circa an. Chr. 581 addita, in cod. Cottoniano pariter ac apud Bedam in Canonibus lunaribus, pag. 373, desunt ; et in ipso codice Digbæano non integre de-cripta esse videntur.
- b Quinti hujus argumenti Beda de Ratione temp., c. 45, meminit, et rationem reddit his verbis: Dionysius ipse nobis quodammodo tacite, quæ dicimus, in paschalibus quæ scripsit Argumentis ostendit, ubi ad inveniendum quotus sit annus circuli decemnovennalis, sumere annos Domini, et priusquam hos per x et 1x partianur, unum præcipit adjicere, significans illo incarnato, unum circuli decemnovennalis annum jam suisse completum. Add. Canones lunar., t. I, col. 373, et de Rat. comp., c. 18, col. 516. Ineptam reprehen-sionem hujus regulæ in Scaligero castigat Petavius, lib. 11 de Doctr. temp., cap. 68, p. 231.

  • Leg., nonus decimus.
- <sup>4</sup> De sexto hoc argumento Beda de Rat. tempor., cap. 45, pergit: Item ad sciendum quotus sit annus D cycli lunaris, sumere monet (Dionysius) annos Domini, ets ubtrahere semper duo, et sic per x et 1x partiri, ul videlicet duobus, qui reliqui tunc erant, annis sub-latis, cæteros calculatos per nonam decimam partem dwidens, quod reliquum foret teneret. Ipsum argumentum, omisso tantum exemplo Dionysii, legitur in Bedæ libro de Rat. comp., cap. 18, col, 516; sed non sine mendis sensum turbantibus, quæ ex his ipsis Dionysii verbis corrigi possunt.
- Argumentum hoc Dionysii in Bedæ Canonibus Lunar. t. 1 Op , p. 374, repetitum, et ad posteriorem ætatem accommodatum est, cujus verba ascribenus, ut alter ex altero illustretur et emendetur : Si vis scire quando bissextus sit, sume annum Domini, ut

Martio mense reperies : residuos vero xn, secundum regulam subter annexam, Aprili mense indubitanter calculabis.

### ARG. VIII v. De bissexto.

Si vis scire quando bissextus dies sit, sume aunos Domini, ut puta bxxv. Partire hos per IV. Si nihil remanserit, bissextus est. Si i aut ii, vel iii, remanent, bissextus non est. Ne tibi forsitan aliqua caligo erroris occurrat, per omnem computum per quem ducis, si nihil superfuerit, eumdem computum esse per quem ducis agnosce, ut puta, si per x et ix ducis, et nihil superfuerit, xix esse; si per xv, quindecimum, et, si per vii, septimum.

## ARG. IX 1. De iuna paschali mense Martio.

Si vis cognoscere quota luna festi paschalis occurrat; si Martio mense Pascha celebratur, computa menses a Septembri usque ad Martium; funt vi. His semper adjice regulares II, flunt vIII; adde epactas, id est adjectiones lunares cujus volueris anni, ut puta, indictionis tertiæ 5 xn, flunt xx; et diem mensis qua Pascha celebratur, id est Martii xxx, flunt simul L. Deduc xxx, remanent xx; vicesima est in die resurrectionis Domini.

Mense Aprili. - Si vero mense Aprili Pascha celebramus, computa menses a Septembri usque ad Martium, flunt vii. His semper adjice ii, flunt ix. Adde epactas lunæ anni cujus volueris, ut puta, indictionis IV h, xxIII, qui flunt xxXII, et diem mensis quo Pascha celebramus, id est Aprilis xix, qui simul

est annus præsens 688. Hos partire per mit; si nihil remanserit, bissextus est; si autem 1, aut 111, aut 11, remanserint, bissextus non est. Et ne tibi forsitan aliqua culigo erroris occurrat, per omnem computum' quem ducis, si nihil superfuerit, scias eumdem computum esse per quem ducis.

Argumentum hoc nonum in cod. Cottoniano ab antecedentibus, per alia quædam interjecta, huc non spectantia, diremptum legitur, sed nos hie, ut in cæ-teris, Digbæanum sequinur. Quod illud Dionysii sit, probat exemplum in eo adhibitum. Nam indictio us, Pascha celebratum die 30 Martii, et Luna xx, characteres sunt non nisi in cycli, qui est Cyrillt ultimus, circulis Dionysianis præmissi, annum xm, boc est annum Chr. 525, convenientia, quo anno Dionysium Argumenta sua scripsisse, ex antecedentibus constat.

s Indictio hæc tertia respondet anno Christi, a quo omnium fere argumentorum exempla petuntur, 525, ut et Pascha die 30 Martii celebratum. Vide cyclum primum, qui est Cyrilli ultimus. In Cottoniano hic legitur: Indict. prima, xiv, et diem mensis quo Pascha celebratur, id est Martii xxix, fiunt simul Li; deduc xxx, remanent xxi. Vigesima prima luna est in die resurrectionis Domini. Qui characteres indicant annum Christi 688.

h in cod. Digbæano legitur m, sed manifesto librarii errore. Nam totum exemplum convenit in annum 526, indict. IV. Quare non dubitavimus ind. IV substi-tuere. In ms. Cottoniano, argumento huic subjicitur exemplum petitum ab anno Christi 689, his verbis: ut puta, indict. secunda xxv, fiunt xxxiv, et diem mensis quo Pascha celebramus, id est Aprilis x1, qui simul funt xLv. Deduc xxx, remanent xv. Luna xv est in die resurrectionis Domini.

funt LI; deduc xxx, remanent xxi. Luna xxi est in A los annos, quota sit feria, sume annos incarnationes die resurrectionis Domini.

Domini nostri Jesu Christi, ut puta, annos por xxx

Si requiras a Septembri usque ad a Decembrem, tres semper in his iv mensibus regulares adjicias: in bissexto autem solummodo anno duos regulares suprascriptis mensibus adnumerabis, et pro xxxidie, xxxx annis singulis Decembri mense assumes in fine b.

## Ang. X. De die septimanæ sanctæ feria paschali.

Si vis cognoscere quotus dies septimanæ est, sume dies a Januario usque ad mensem quem volueris, ut puta, ad xxx diem mensis Martii e, fiunt lxxxix. His adjicies semper unum, fiunt xc; et semper adde epactas solis, id est concurrentes septimanæ dies cujus volueris anni, ut puta m, indict. II, fiunt simul xcm. Hos partire per vII, remanet una: ipsa est dominica paschalis d festi. Sic quamlibet diem a cal. Jan. usque ad xxx diem mensis Decembris, quota feria fuerit, invenies computando, ut regularem unum et concurrentes, quæ a Januario mense semper incipiunt, pariter assumas.

## Arg. Xt . De luna citimi paschalis.

Si vis scire quota luna sit in xi calend. Aprilis ', sume annos incarnationis Domini nostri Jesu Christi, ut puta, del del se. Hos partire per xi, flunt cx. Partire tricesima, remanent xx: vicesima luna est in xi cal. April. Si autem vii, septima; si asse, prima.

### Arg. XII.

Si vis nosse diem calendarum Januarii, per singu-

a Cotton., usque in.

b In Cottoniano sic legitur: Et per xxx uno die xxx annia singulia, etc. Locus in utroque corruptus videtur, quem aliis extricapdum relinquimus.

c In quem scilicet Pascha anno Christi 525, Diocletiani 2.1, incidit, secundum cyclum Cyrilli ultimum, Dionysiano præmissum.

4 In Digb. legitur : Dominica Pascha, in Cotton.,

Dominica paschalis.

• Ea quae hic post argumentum X exstant, in codd. Digb. et Cotton., eodem modo leguntur, nisi quod in posteriori, loco exempli ab anno 675, substituatur ann. 688 vel 689. Et illud ipsum novum exemplum anni 675, Dionysio alioquin non usitatum, suspicionem movet argumenta in quibus occurrit a juniori quidam calculatore, si non addita, saltem mutata esse. Nec sane mendis illa carere videntur. Sed quo- cumque nuodo se habeant, non inconsultum duximus integra, ut in codice Digbæano reperiuntur, huc transferre, aliis dijudicandi et emendandi potestate relieta.

Notum est, xi cal. April., sive diem xxii Martii, secundum instituta Alexandrinorum, a Dionysio, Beda, alisque servata, primum sive citimum fuisse diem, in quem sacra alicujus anni paschalia incidere poterant, sicut vu cal. Mai., sive dies xxv Aprilis ultimus erat et remotissimus. Beda in canone lunari penultimo: Christianorum Pascha ab xi cal. April. usque in vii cal. Maii, quocunque die dominico luna occurrerit, sanctum Pascha modis omnibus celebrabis. Ante xi cal. April., eliamsi luna occurrerit, vel post vii cal. Maii, Pascha nullatenus celebrabis. Quo modo alexandrini terminum paschatis ultimum, die xxi April. antiquitos constitutum, usque ad diem xxv April. protulerint, ostendit Bucherius in Comment.

los annos, quota sit feria, sume annos incarnationis Domini nostri Jesu Christi, ut puta, annos delexe. Deduc assem, remanent delexe. Hos per quartam partem partiris, et quartam partem, quam partitus es, adjicies super delexe, flunt simul decerli. Hos partiris per vii, remanent ii. Secunda est dies calendarum Januar. Si v, quinta feria; si asse, ca; si nihil, sabbatum h.

## ARG. XIII. De luna calendarum Januarii.

Si vis scire quota luna sit calendis Januarii, scito quotus lunaris cyclus sit, verbi gratia cyclus xv. Tene tibi unum, id est ipsas calendas Januarii, et duces quinquies quinquies decies: faciunt lxxv; quos adjicies super unum, et flunt lxxvi. Item duces sexies decies quinquies, faciunt xc; quos adjicies super lxxvi, etsic summa numerorum clxvi; in quibus partiris tricesima, remanent xvi. Sexta decima luna est calendis Januarii, et puncti i xvi. Isto modo per xix cyclos lunares computabis semper, et calendis Januarii, quota sit luna, absque errore reperies.

Dum autem veneris ad xvII cycli lunaris i, et duxeris quinquies decies septies, super cal. Jan., qui faciunt LXXXV k, si partiris sexagesima, et adjicies ipsum assem, fiunt LXXXVI. Deinde ducis sexies decies septies 1, fiunt cii. Eos adjicies super LXXXVII m, et fiunt cil. Eos adjicies super LXXXVII m, et fiunt cil. XXVIII. Partire ibi tricesima, remanent IX. Nona luna est calendis Januarii, et puncti XXVI. Sic et in XVIII et XIX cyclo facies. A primo vero cyclo lunari, usque in sextum decimum, non partiris sexagesimam, ne in errorem incidas.

ad Victorii Can. pasch., p. 104. Qui plura de ratione et disserentia metarum paschalium, secundum Latisses et Alexandrinos desiderat, adeat Norisii diss. de Paschali Latinorum cyclo, p. 96. Illo ipso die xi cal. April. æquinoctium vernum proxime sequenti, inscrebantur epactæ. Lege Beda de Rat. comp. c. 14. Quæ proinde ex investigata luna illius diei cognoscebantur, secundum Bedæ Canonem lunarem: Si vis scire quota sit epacta, anno quo volueris, computa quota sit luna in xi cal. April., et ipsa luna evit epacta. Verbi gravia, si luna suerit ix, in xi cal. April. ipsa erit epacta, vel quo numero lunam inveneris, ipsum numerum epacta habebit. Fundamentum ergo lujus computi epactarum præsens argumentum commonstrat.

8 Cod. Cotton., DCLXXXVIII.

h In cod. Cotton. hoc argumentum ita legitur: Si vis nosse diem calendarum Jan. per singulos annos, quota sit seria, sume annos ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi DCLXXXIX. Deduc assem, remanent DCLXXXVIII. Hos per quartam partem partiris, et partem quam partitus es adjicies super DCLXXXVIII, funt simul DCCCLX. Hos partire per vII, remanent sex: sexta seria cest calendis Januarii. Si x, quinta seria; si prima, dominicum; si nihil, sabbatum.

Codex Digb. babet, puncta. Sed sequimur hic Cotton. Sic et apud Bedam in Can. Lun., p. 373: Si vis nosse quot punctos unaquæque luna in die lucet, etc. Conf. col. 211. Imo in ipso cod. Digh. arg. XVI legitur: Punctus vero unus quarta pars horæ est.

Cotton., xvimum cyclum lunarem.

Cotton., dies LXXX.

1 Cotton., sexies decics quinties.

т Cotton., LXXXVII.

cemnovennalis anno primo.

t calculatio quomodo reperiri possit quota gularis anni \* decima quarta luna paschalis, id I circuli decennovennalis. Anno primo, quia set epactas lunares, pro eo quod cum noni aferioris anni xviii, et suis xi epactis b, adm ab Ægyptiis die una, flunt xxx, id est nsis unius integra, et nibil remanet de eparuod in Aprili mense incidit eo anno luna s xiv. tene regulares in eo semper xxxv. subix, id est ipsa luna integra, et remanent v. lie a calendis, hoc est non. April., occurrit luna s xiv. Tene suprascriptos v. adde et concurjusdem anni IV, fiunt IX. Adde et regulares n semper mense Aprili vii, flunt xvi. Hos B per vii, id est bis septeni xiv, remanent ii. feria occurrit luna paschalis xiv, et dominii paschalis dies luna xx.

secundo. - Item præfati circuli annus secunwo sumunt exordium epactæ xi. Incidit in ) luna paschalis xiv mense Martii. Tene egulares in eo semper, subtrahe semper xi, remanent xxv. Vicesimo quinto die a caartii, quod est viii cal. April., occurrit luna s xiv. Tene suprascriptos xxv, adde concursjusdem anni v, fiunt xxx. Adde semper in is mensis regulares iv, hos partire per vii. pties quaterni xxvIII, remanent vi. Sexta ferrit luna xiv paschalis, et dominicus fest i dies luna xvi.

tertio. - Item mense Aprili sæpe dicti cirii anno tertio. Tene semper in eo mense e regulares xxxv. Subtrahe epactas eiusdem i, remanent xiii. Tertio decimo die mensis. April., occurrit luna paschalis xiv. Tene hos e concurrentes vi, fiunt xix. Adde in Aprili nferius regulares vii, fiunt xxvi. Hos partire ler septeni, xx1, remanent quinque. Quinta t decima quarta luna paschalis, et dominicus chalis festi luna xvII. Ita singulis annis a ique ad nonagesimum quintum annum cal-

indo mense Martio xiv luna paschalis incurn regulares imprimis teneas, ex quibus coa-18 volueris anni deducas, et concurrentes D et in fine : semper iv regulares augmentes. ro mense semper xxxv in capite tene, ex ut supradictas d epactas, et adjectos ejusdem

ex Cotton., quota fuerat singulis annis xuu chalis. Nos Digbacanum secuti sumus, in quo sit, aut simile quidpiam subaudiendum vel lam est.

Digb., suas x1 epactas.

voces : in eo mense, ms. Cotton. omittit. ion., supra deductas.

Cotton., latius.

Jigh.; sed Cotton., congruit.

uterque codex; sed fortasse legendum, devactis, aut, post deductus epactus.

ion. ita : remanscrit, id est, tot dies mensis a

V. Quota feria luna xiv incidat cycli de- A anni concurrentibus suis regulares in fine vii augmenta. Facilius • namque et brevius omnia argumenta paschalia calculabis. Hoc tamen præterea lectori sit cognitum, quoties in utrosque menses suprascriptos in prima regula contigerit (, ut deductas epactas s, amplius a xxx remaneant, dimitte xxx. Quod si unus aut duo, vel amplius superfuerint, tot dies ipsius mensis a calendis Januarii sit luna paschalis xiv. Quando autem (post) deductas epactas infra XXX, ut puta XX, seg amplius minusve remanserint. quod semel in xix annis accidere manifestum est. xxx die Aprilis erit luna paschalis x1v h.

Arc. XV. De die æquinoctii et solstitii.

Qua die natus est Dominus Jesus Christus secundum carnem ex Maria Virgine in Bethlehem, in qua i incipit crescere dies. Æquinoctium primum est in vui cal. April., in qua æquatur dies cum nocte. Eodem die Gabriel nuntiat S. Mariæ, dicens: Spiritus sanctus superceniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit te. Proplères quod ex le nascetur, vocabitur Filius Dei. In qua etiam passus est Christus secundum carnem. Solstitium secundum est viu cal. Julii, quando etiani natus est S. Joannes Baptista ex quo incipit decrescere dies. Æquinoctium secundum est vin cal. Oct., in qua die conceptus est Joannes Baptista. Et hinc jam minor efficitur dies nocte, usque ad natalem Domini Salvatoris. Ex viii cal. April. et in viii cal. Jan. dies numerantur cclxxi. Unde secundum numerum dierum conceptus est Christus Dominus noster in die dominica viii cal. Aprilis, et natus est in iii seria xm cal. Januar. Christus Dominus noster. In die qua passus est, fiunt anni cxxxIII i et menses III, qui sunt dies xuccccxmi. Unde secundum numerum dierum ejus stat cum ni feria natum, et passum vi feria : natum vin cal. Januar., passum vin cal. April. Ex quo baptizatus est Jesus Christus Dominus noster, fiunt anni n, et dies numerantur xc, qui fiunt occcxx, cum bīs. k suis, ac sic baptizatur viii id. Januar. die, v feria, et passus est, ut superius dixi, vui cal. April. vi feria. Cum bīs. suis flunt simul dies xnccccxv, et (ab) viii id. Jan. in viii cal. Apr. dies xc.

## Ang. XVI. De ratione bissexti.

Bissextum non ob illum diem fieri, ut quidam putant, quo Josua oravit solem stare, credendum est: quia dies ille et fuit, et præteriit. Sed ab hoc dicitur bissextus, quod in unumquemque mensem punctus unus accrescit. Punctus vero unus quarta pars horæ est. Iv vero puncti unam horam faciunt; xii vero puncti tu horas explicant. Ergo in iv annis ternæ horæ, quæ

cal. occurrit luna paschalis xiv. Si enim deductas epactas xxx tantum remanserint, quod semel in xiv annis accidere manifestum est, xxx die a calendis erit paschalis.

i Aut hæ duæ voces redundant, aut librarii incuria ante illas omissa est mentio primi solsiitii, quod posterius magis verisimile sit, quia paulo post memoratur solstitium secundum

i In ms. Digbæano legitur xxx, manifesto librarii errore. Sed neque succedentes numeri mendo carero videntur.

ld est, biesextis diebus.

sunt xII, diem faciunt 1, qui ad latur Februario, cum vi A teni: filmt in tricentis diebus horæ in de. Iterum facis: decies sexageni de, et bis sexageni exx. Fiunt ergo in sexagenis diebus horæ dexx. Iterum facis: deces quini L, et his quini x. Ecce habes in quinque diebus horæ ext. Fiunt simul integro anno in diebus cocl. xV horæ im occl. xxx, et alias tantas in nocte, flunt simul

Sex diebus fecit Deus mundum, septimo requievit. Ut ergo plenius intelligatur, computa quot horas habeat unus dies ", et divides illas in 7 partes, et quantus remanet, exinde sit bissextus. Primum computadies b ccc, quomodo horas habent, decies tricenteni sunt tria millia. Iterum facis : bis tricenteni, sexcens

" Digb., computa quantas horas habet unus dies; Cotton., quot horas habent, et div.

teni: fi.mt in tricentis diebus horæ in de. Iterum facis: decies sexageni de, et dis sexageni exx. Fiunt ergo in sexagenis diebus horæ dexx. Iterum facis: decies quini e, et his quini x. Ecce habes in quinque diebus horæ ex. Fiunt simul integro anno in diebus eccexx horæ in eccexxx, et alias tantas in nocte, fiunt simul dierum et noctium totius anni vin decex horæ. Divide in illas vin partes. Primum facis: septies milleni.vii, remanenti decex. Item facis: septies ducenti, fiunt ecce, remanent eccex. Item facis: septies as vii, remanent in. Istæ tres horæ faciunt in iv annis diem.

- b Cotton., diebus.
- c Cotton., triceni.

## PROTERH, EPISCOPI ALEXANDRINI, EPISTOLA AD LEONEM PAPAM .

Domino meo dilectissimo fratri et consacerdoti B plurarum, in negotio tam magno ac necessario, præ-Leoni Proterius in Domino salutom. termisso diligentim labore, potuisse delinquere. Sed

Pilssimus et fidelissimus imperator noster Marcianus litteris nuper: ad mos venerabilibus usus est, quibus asseruit æstimare quosdam non diligenter ascriptain diem festi paschalis, quæ per octavam indictionem futuram, Domino præstante, celebranda est. Vereintainen non velut a se commotus hoc indicavit, sed quia scripta tuce sanctitatis acceperit. Et precipiebat oportere nos causam diligenter inquirere, adhibita nimis tenuissima scrutatione, que multum sollicitudinis ac studii contineret. Quapropter negligendum non fuit, quominus statim negotium ventilarem; quando ex illo jam tempore quo commonitorium tuse venerationis accepi, plurimam curam rei hujus habuerim; nunc legales libros inspi- C. ciens, nunc antiquorum doctorum instituta contingens b; ex quibus possibile est hujusmodi computum investigare solertius. Sumons etiam et centenalem cursum Paschæ, descriptum a beatissimo Patre et coepiscopo nostro Theophilo, omnemque decurrens, ita reperi diligenter integreque compositum, ut, quicunque ille sit, auctoritatem scripturæ hujus quolibet modo reprehendere ac vituperare non possit. Erat enim inconsequens virum ita vigilardem Deoque charissimum, divinarum etiam ditatum scientia Scri-

a De epistolæ Dionysii ad Proterium argumento ac tempore lege lib. 11 de Doct. temp. cap. 64. p. 222. De Paschate anni Diocletianei 171, Christi 455. hæsitatio suborta erat, de qua consultus Proterius a S. Leone respondet. Petavus. — Epistolæ hūjus a Proterio Græce scriptæ, et a Dionysio Latine redditæ, ita meminit Sigebertus in Catal. Scr. eccl., cap. 27: Transtulit de Græco in Latinum Proterii Alexandrini epistolum, scriptum ad Leonem papam. de celebrando Pascha in anno Domini coccu. Quod vero translatum cyclo suo paschali subjecerit, ipse sub linem prefationis ad Petronium his verbis testatur: Quam (cpistolam) ante hos annos transferentes a Græco, huic operi adnectendum esse prospezimus. Illam a Petavio in App. op. de Doctr. temp., p. 871, et Æg. Bucherio in Comment. ad Victorii Canon. paschal., p. 82, editam, nos cum aliquot codd. mss. collatam, hinc inde supplevimus et emendavimas, nominatin

pturarum, in negotio tam magno ac necessario, prætermisso diligentiæ labore, potuisse delinquere. Sed forte, sicuttua sanctitas scribit, mendosi codicia, aut delibrarii error est; et propterea nos oposteret, diem sanctæ illius festivitatis transferre, quod absit. Celebretur se autem ita potius, ut centenarius annorum cursus ejusdem beatissimi Patris nostri et coepiscopi. Theophili continet; qui antiquorum paginis omnino concordat, id est, die mensis Pharmothi, juxta Ægypties, qui est viii cal. Mai. Et nos enim, et tota Ægyptia regio, atque Oriens universus, sic ipsum diem celebraturi sumus h. Deo præstante.

Ut autem non arbitremur absolute, quæ nobis videntur, scribere seu velle firmare, inseruimus etiam causas huic epistolæ, quibus tua sanctitas forte æstimet, non se debere reprehendere Ægyptiorum Ecclesiæ veritatem, quæ mater hujusmodi laboris exstitit, diligenterque conscripsit. Olim quidem Dominus per Moysen tempus paschale significavit, diceus: Custodi mensem novorum, primum hunc esse pronuntians; sicut iterum dicit: Mensis iste vobis initium mensium, primus erit in mensibus anni; et facies pascha Domino Deo tuo xiv die mensis primi: Sed qui hæc per Moysen locutus est Dominus, plenitudo legis existens, quando dignatus est homo fleri, quinta sabbatorum i, decima quarta luna mensis primi, in cœnaculo cum discipu-

cum codice Bodleiano F. N. E. 3, 5; Cottoniano, in scrinio Caligulae A. 15, et Diguaeano 63: quorum illum per B, istum per C, hunc per D, signabimus.

- b C, dicta instituta continens.
- c C et D, scripsit.
- d Vox scriptoris, que in utraque editione hie interseritur, in mass abest.
  - e C et D, oportet.
- Has duas voces, ex omnium mss. nectrorum consensu, substituimus, pro iis que in editis leguntur, que abiit.
- g Ita cum C legimus, pro celebratur, quod est in-
- b D, sic ipsius diei celebraturi anctoritatem sumusi Ita omnes tres codices nostri habent, pro quinta feria, ut est in editis.

lis pascha manducans, paulo post a Juda traditur: A nono et nonagesimo tertio anno a Diocletiani proet sequenti die, xv luna crucifigitur, id est sexta feria; et ad inferos descendens, ad dispensationes salutis nostræ perficiens, vespere sabbati, lucescente dominico, resurrexit a mortuis; in quo die lunam primi mensis juxta Hebræos, exstitisse manifestum est. Nos ergo Christiani, non solum xiv lunam in Pascha requirimus (hoc enim Judæi facientes, sine festivitate sunt); sed etiam resurrectionis diem Redemptoris nostri, qui est xvii luna præfati primi mensis novorum, sollicitius observamus. Quod \* si eodem modo plenilunium semper occurreret b, quinta sabbatorum, quando Salvator pascha cum discipulis manducavit, omne tolleretur ambiguum. Quia vero lonæ circulus ad solis cursum inæqualis est, et xiv lona tem possibile tunc festum celebrare; sed nec pridie, sabbato, luna xiii jejunium solvere; in septimanam sequentem differendum est; maxime cum habeamus intra eam xv lunam, quando, sicut scripsit Apostolus, pascha nostrum immolatus est Christus. Decima quartanamque luna primi mensis juxta Hebræos, ut superius dictum est, Jesus pascha typicum manducavit; sequenti vero esexta feria, xv luna, ut ovis occision's cruei pro nobis aflixus est; et vespere sabbati, lucescente dominico, xvII luna, resurrexit a mortuis.

Quia ergo in solemnitate futura paschali, per vut indictionem, xxm die d Pharmothi mensis novorum, qui ost xv cal. Maii, occurrit xıv luna die dominico, in septimanam differre convenit subsequentem. Habentes enim intra eam triduanum mysterium, hoc est xv C lunam, quando crucifixus est Christus, quartædecimæ cohærentem; nec non et xvi et sequentem decimain septimam; vigesimo quidem octavo die mensis Pharmothi, qui est ix cal. Maii, jejunia solvemus vespere sabbatorum. Sequenti vero lucescente dominico, xxix die mensis ipsius Pharmothi, qui est viii cal. Maii, festivitatem sincerissime celebrabimus.

Nam et priscis temporibus, si quando die dominico, decima quarta luna reperta est, in sequentem septimanam est dilata festivitas. Sicut in octogesimo

In Petavii edit. legitur quæ, sine sensu, et contra omnium codicum nostrorum fidem.

lta Bucherii editio et codex D, rectius quam Petavii editio, que hic sensum plane turbat.

Vocutam hanc restituinus, et per earn sensum planiorem reddimus, beneficio codd. C et D.

d Editi hic interserunt vocem dominico, qua in

C et D abest, et videtur esse glossema.

· Meminit utriusque S. Ambrosius in epist. ejusdem argumenti ad episcopos Æmiliæ. Annus Diocletiani LXXXIX iniit a Thoth fixo anni Christi 372. Igitur anno sequenti Christi 373, labente eodem anno Diocletiani, orta est altercatio super Paschate, cyclo lunæ xIII, solis xVIII, littera F, neomenia paschalis die II Martii, feria II, decima quarta die 24 Martii, fepaschalis ria vu. Ideo nonnulli in termino celebrarunt; catholici autem Martii ultimo. Præerat tunc Romanæ Ecclesiæ Damasus; Alexandrinæ legitimus episcopus erat Petrus, qui Athanasio suffectus erat, mortuo jam anno 371. Itaque divinandum est quid S. Proterius sibi velit, cum superstitem ait fuisse tunc Patrem et episcopum Anastasium. An Athanasium scripsit, et allucinatus, credidit eum, qui biennio ante decesse-

batur imperio. Sic enim et tune beatissimi Patres nostri fecisse declarantur (Anno Christi 373). In octogesimo nono e quidem anno ab imperio Diocletiani, superstite beatæ memoriæ Patre nostro et episcopo Athanasio f, cum xiv luna paschalis xxviii die mensis Phamenoth, id est, nono calend. Aprilium die, provenisset, die dominico; in subsequentem translatum est hebdomadem; ita ut quinta die mensis Pharmothi, hoc est, pridie calendarum Aprilium, celebraretur Pascha dominicum. In nonagesimo autem tertio 8 anno ab imperio ejusdem Diocletiani, cum xiv luna paschalis xıv die mensis Pharmothi, qui est v idus Aprilis, die dominico contigisset, in sequentem item septimanam dilatio facta est : ita ut dominicum paschalis in die dominico sæpe contingit, non est au- p pascha xxI die mensis Pharmothi, qui est xvI calend. Maii, solemniter ageretur. In centesimo quoque tertio anno ab imperio præfati Diocletiani (Anno Christi 387), cum luna paschalis decima quarta Pharmothi xxIII die, qui est xiv calend. Maii, esset die dominico superventura; iterum septimana quæsita est, et dominicum pascha die mensis ipsius Pharmothi, qui est vii calend. Mail, constat esse celebratum, propter angustiam temporis imminentem. Item cum in centesimo sexagesimo h anno (Anno Christi 444) a Diocletiani imperio, 14 luna paschalis Pharmothi xxm die, qui est xiv calend. Maii, occurrerit i, tertia feria septimanæ, et dominicum Pascha xxvin die mensis ipsius Pharmothi, qui est nono calendas Maii, nos celebrasse meminimus.

> Necesse est igitur, in ccrv i anno a Diocletiani imperio, in futuro paschali festo indictionis octava, vigesimo secundo die Pharmothi, qui est xv calend. Maii luna decima quarta, occurrente die dominico, in proximam septimanam, juxta præcedentem formam, convenienter extendi, ut xxix die mensis Pharmothi, qui est vnr calend. Maii, dominioum celebremus Pascha, propter apprehendentem rursus angustiam; sicut Patres nostri secerunt, decimas quartas lunas occurrentes die dominico, disferentes. Nam si xxn die mensis Pharmothi, qui est xv calendas Maii, luna xiv,

rat, adhuc illo tempore vixisse? Petavius.

Nomen Athanasii restituimus ex cod. B et D, pro Anastasio, quod est in utraque editione. Vitium hic latere Æg. Bucherius animadvertit, cujus hae D hic latere Æg. Bucherius animadvertit, cujus have adnotatio est: Lege Athanasio, et disce eum non ante hunc annum Christi 373 mori potuisse, 2 Muii, seu, ut chronographus innominatus apud Scalig. in Euseb. vn Pachon. Vide notam preced. Petavii

g Christi 377, cyclo lunæ xvn, solis xxn, littera A. Terminus paschalis die 9 April. dominica. Ideo dio 16 ejusdem mensis rite celebratum est. Petavius

h Christi 444. Vid. lib. n. de Doct. temp., p. 221. PETAVIUS.

B et D, occurrit.

i Ita legitur in edition bus Petavii et Bucherii, a quibus mss., non minus quam inter se, discrepant. Nam B habet: in clay anno; D vero, in cclay annorum a Diocl., etc. Sed in nullum borum annorum characteres a Proterio memorati conveniunt. Hinc Æg. Bucherius in margine addit : Lege clxxi, qui est annus Christi vulgaris 453, indict. vui. Similiter Petavius in notis : Scribe, inquit, in centesimo septuagesimo primo.

sicut dixi, sæpius occurrente dominico die, Pascha A mensis Phamenoth, qui est xu cal. Aprilis, æquinocelebremus, inveniemus pridie, id est sabbato, xx1 die mensis eiusdem, qui est xvi calendas Maii, xiii luna tunc existente, non rite jejunia solvere. Nec enim in decima tertia luna comeditur pascha. Unde quia xxII die mensis Pharmothi, qui est decimo quinto calendas Maii, dominico die, decima quarta luna contingit; non autem convenit die dominico jejunare, quia hoc Maniehæorum est proprium: consequens est in proximam tendere septimanam, intra quam, ut diximus, habemus et xv lunam, quando crucilixus est Dominus, et xvi lunam, simul et xvii lunam, quando resurrexit a mortuis. Ita ut xxviii die mensis Pharmothi, qui est ix calend. Maii, vespere sabbati jejunia pro more solvamus, et sequenti do-Maii, sestum paschale celebremus.

Illud etiam necessario vobis innotescimus, quod in futuro \* anno cclxv ab imperio Diocletiani, xiv luna rursus occurrente, xvui die mensis Pharmothi, qui est xiv calend. Maii, dominicum Pascha xxvIII b die mensis ipsius, qui est vii cal. Maii, Deo præstante celebrabitur.

Sed nonnulli subtilitatem paschalis computi forsitan ignorantes, Judaicis seducti fabulis, æstimabunt nos in secundum mensem recedere, si festivitatem eatenus exigamus, nescio prorsus unde boc asserentes. Nam xiv luna ipsius in nsis occurrente xxii die mensis Pharmothi, qui est xv cal. Maii, quomodo querclam sustinebimus, quod in secundo mense Pascha celebremus? Judæi namque ignorantes Doplus a primo mense recedunt, et in xii mense Pascha celebrare se e aliquatenus arbitrantur. Sed beatissimi patres nostri cyclum decennovennalem certius affigentes, quem violari impossibile est, velut crepidinem ac fundamentum, et regulam, hunc decemnovennalem computum statuerunt : non juxta Judæorum nunc indoctas atque ineptas actiones d; neque tecundum exterorum putativam fictamque prude tiam, sed secundum e gratiam Spiritus sancti instituti, in revolutione sæpe memorati decemnovennalis circuli decimas quartas paschales lunas diligentius adnotarunt.

His itaque confectis, illud etiam oportet attendere, quod errent nimium qui primi mensis inițium lunaris eursus a xxv die mensis Phamenoth, qui est x11 calend. Aprilis, omnino esse constituunt : eo quod tunc initium verni temporis, ab his qui hoc invenire value-

ctium esse cognoscitur. Sed non oportet ab hoc æquinoctio primi mensis exordium, juxta cursum lunæ, prorsus affigere. Alioquin per omnia solis circulo lunæ discursus concordare debuerat. Verum quia cunctis habentibus intellectum certuin est quod velocissimum lunæ motum cursus solis minime consequatur, age jam nunc breviter, Deo præstante, dubios instruamus, quod in secundum mensem nullo modo possimus excedere. Si enim in æquinoctio, id est xxv die mensis Phamenoth, qui est x11 cal. Aprilis, juxta cursum lunæ, mensis constitueretur initium, rationis esset opinari nonnullos, in secundum mensem nos posse recedere. Nunc autem, quia xiv luna primi mensis per octavam indictionem, quæ ventura est xxu minico, xxix die mensis ipsius, qui est vin calend. R die mensis Pharmothi, qui est xv cal. Maii, invenitur, certum est quod initium ejusdem mensis primi juxta lunæ cursum nono die Pharmothi, qui est pridie nonas Aprilis occurrat. Cum ergo decima quarta luna, xxn die mensis Pharmothi inveniatur, qui est xv calendas Maii, dominicum pascha xxix die mensis ipsius Pharmothi, qui est vin cal. Maii, celebrautes, in secundum mensem minime recedimus, cum lunam tunc xxi indubitate habeamus. Quomedo igitur excurremus in mensem secundum, quandoquidem initium primi mensis juxta lunæ cursum, sicut paule ante dictum est, ix die mensis Pharmothi, qui est pridie non. Aprilis, existat, et xiv luna, xxii die mensis ipsius, id est xv cal. Maji proveniat? Hoc auten: ita declarato, certum est quod in secundum mensem minum, tempus quoque Paschæ ignorant. Unde sæ- e nullatenus excurramus, xxix die mensis Pharmothi. qui est viii cal. Mai., dominicum pascha celebrantes.

> Cognoscant itaque per tuam sanctitatem, qui in illis partibus ambigunt, quod legitime per octavam indictionem Pascha peragimus f. Propterea enim scripsi 8, Patrum et in hoc ecclesiasticas formulas subsequens, et exinde occasiones rei hujus assumens. Sic namque et præcessores h nostri, si quando dubietas orta est, prædicere festinabant, ut ubique consonanter ageretur sancta festivitas. Quod etiam nunc juxta priscam consuetudinem credimus in Domino prædicari in ecclesiis unam fidem, unum baptisma, et unam solemnitatem sacratissimam paschalem ab omnibus Christianis ubique celebrari in Christo Jesu Domino nostro; quia in ipso vivimus, et movemur, D et sumus.

Transferre vero hanc epistolam in Latinæ vocis eloquium, non satis certum esse putavinus; ne forte græcissantes potius apud nos i, nec i jam valentes

<sup>.</sup> B corrigendum : et in futuro centesimo nonagesimo octavo. Hic est Christi 482. Cyclus erat lunae vm, solis xv, littera C. Igitur neomenia paschalis Nicana die 5 April., terminus die 18 Aprilis, sive xrv cal. Ap. dominica die. Itaque diffundendum Pascha fuit in vii cal., id est die 25 Aprilis. Petavius. — Cousentit Bucherius. Codex Bodleianus habet : in futuro ducentesimo LXmo VIImo

b Bucherius : lege 30.

Vocem se addunt B et D. d Forte rationes. Bucherius.

runt cum omni diligentia præfixum esse videatur, et manifeste quidem secundum cursum solis, xxv die

B. sed gratia Spir. S.

<sup>1</sup> D, peragemus.

B D, scripta.

h Ita B et D, quorum prior pro nostri habet præcessores mei. In edit. Petavii et Buch. legitur, præcursores nostri.

i Ita Petaviana editio, et mss. codd., quos proinde sequi maluimus, quam Bucherium, qui hic legit:

In edit. Petav. et Buch. perperam hic interseritur, cnim, quod sensum turbat, et in mss. deest.

hæc diligenter exprimere, læderent veritatem, pro- A fraternitatem. Te, quæ nobiscum est, salutat in Dopter informent sermonem atque incongruum, et qui forte non ita possit ardenter scienterque transferri, sicut causa poscebat. Saluta eam, quæ tecum est,

mino. Et alia manu: Valere te et nostri meminisee. domine, precor, dilectissime et desideratissime fra-

· Ultimam hanc vocem, quæ additur in mss., Petavius et Bucherius omiserunt.

## \*EPISTOLA DIONYSII DE RATIONE PASCHÆ.

SCRIPTA ANN CHRISTI VULGARI EXXVI 1.

Dominis a me plurimum venerandis, Bonifacio primicerio notariorum, et Bono secundicerio, Dionysius Exiguus salutem b.

Observantiæ e paschalis regulam, diu sancto ac venerabili Petronio episcopo commonente, tandem stylo commendare compulsus, omnem deinceps ambiguitatem diversitatis, oppugnantiamque d sublatam fore credideram: maxime quod sanctorum trecentorum octodecim antistitum qui apud Niccam convenerant auctoritatem totis nisibus insinuare curaveram, qui in illo e concilio venerando decemnovenualem cyclum regulariter affigentes, quartas decimas lunas paschalis observantiæ per omnia tempora lege suæ f revolutionis immobiles adnotaverunt. Sed quoniam sanctitas vestra, orta rei hujus quæstione, de archivo Romanæ Ecclesiæ, Paschasini, venerabilis eniscopi, scripta, quem constat, pro persona beatissimi papæ Leonis, sancto Chalcedonensi præsedisse concilio, ad eumdem papam per idem tempus directa nunc protulit, quæ sanctis Patribus evidenti ratione consentiunt, hæc 8 præsenti indidimus operi : ut hujus etiam viri testimonio niteremur, qui manifesto miraculo venerabilium pontificum paschalia decreta confirmat. Quia vero in scriptis ipsius b communium annorum et embolismorum mentio facta est, et a nonnullis hæc ratio, quæ ex llebræorum, ut fertur, traditione descendit, magnopere quæritur, scire volentibus utrum huic paterna regula i consonare videatur, necessarium duximus et hanc notitiam, ne probetur in aliquo dissidere, coacta brevitate digeгеге.

Noverimus itaque quia idein decemnovennalis cyclus i per ogdoadem et hendecadem semper in se explicatur. Ogdoas ergo, quæ incipit a primo decemnovennali cyclo, qui est lunaris decimus septimus,

- Hoc anno scriptam esse hanc epistolam, probant characteres ipsius jam supra notati, et consentinut Bucherius de Doctrina temp., p. 489; Noris. de Cyclo Rav., p. 200, etc. Nos illam, a Petavio licet et Bucherio jam editam, cum duplici codice ms. Cottoniano, Tiber. E. 4, et Calig. A. 15, Dighæano 6, et Bodlejano F. N. E. 3, 5, contulimus. Quorum primum signabimus per C 1, alterum per C 2, tertium per D. quartum per R. D, quartum per B.
  - Vox bæc in utroque Cottoniano deest.
- Alii, reverentiæ: non bene. Bucherius. Sic et uterque codex Cotton.
- d Ita C 2 et D. In editis legitur : omnem diversitatis oppugnationem.
  - · Sic C 2 pro ipso, quod est in editis.
- \* Si noscere velis quam ob causam hanc epistolam jam col. 23 exscriptam hoc iterum loco posuerimus, vide quæ

hac ratione peragitur: ut annos primum et secundum communes, id est minores habeat; tertium embolismum, id est majorem; annum quartum et quintum item communes, sextum embolismum, septimum communem, octavum embolismum. Ac per hoc ogdoadis communes anni quinque et tres embolismi jugiter ascribuntur. Communis autem annus duodecim lunares menses colligit, qui dies trecentos quinquaginta quatuor efficient. Embolismus autem annus et lunas tredecim, et dies trecentos octoginta quatuor habere monstratur. Item hendecas hac lege decurrit k. Incipit a nono i cyclo decemnovennali, qui est lunari- sextus; cujus primus et secundus annus communis est, tertius embolismus, quartus et quintus communis, sextus embolismus, septimus et octavus communes, nonus embolismus, decimus communis, undecimus embolismus : sicque hendecas communibus annis septem, embolismis quatuor terminatur. Embolismorum autem ista ratio probatur existere. quia annorum communium videtur damna supplere. quatenus ad solare tempus lunaris exæquetur excursio. Quamvis enim anni solaris circulum m per singulos menses luna circumeat, tamen ejus perfectionem duodecim suis mensibus implere non valet ". Denique in annis communibus ad rationem solaris anni undecim dies lunæ deesse cernuntur. In embolismis vero novemdecim diebus eumdem annum videtur solarem o luna transcendere. Quapropter ogdoadis et hendecadis annos, juxta præfati circuli ordinem, in medium proferamus, et liquido probabimus per octo annos et undecim lunæ cursum cum sole contendere. quando tot dies illa colligat quot ille cucurrerit.

In ogdoade diximus quinque annos esse communes. revolvitur. Octo namque et undecim ipse numerus D tres embolismos. Quinquies ergo p trecenteni quinquageni quaterni, fiunt mille septingenti septuaginta; et ter trecenteni octogeni quaterni, mille centum

- Sic uterque C. Petavius, legis sue; Bucherius, legi.
  - s Ita B et D. Petav. et Buch., huic.
- La Sic C I et B, pro ipsis, quod est in editis. i Al., paternæ regulæ. Buchenius. Consentit C 1, 2 et B.

  - B, circulus.
    Lita Cottonianus. Editi, discurrit.
- 1 Sic Digb. et Bodlei., ex quibus correximus lec-tionem Petavii: anno cyclo dec.
- in C.1, solis annuum cyclum. Consentit B; C.2 habet solis annis (forte annuum) cyclum.

  " Ita B et C. Editi, prævalet.

  - · Hæc vox in D deest.
  - P C 1 addit dies.

ad epistolam Petronio directam notavimus col. 485 : idem enia de præsenti epi tola sentiendum. Enir.

nongenti viginti duo. Similiter octo anni solares, si in summam redigantur, id est octies trecenti sexageni quini, et quadrans a, facient simul bis mille nongentos viginti duos. Simili modo et hendecadis annos, qui sunt communes septem et quatuor embolismi, si in summanı ea qua diximus supputatione congesseris, tantumdem pene reperies, quantum undecim solares anni conficiunt, hoc est quater mille quatuordecim b. Hæc est ergo embolismorum, sicut prædiximus, ratio, ut incrementis suis communium annorum detrimenta

Sed jam pulcherrimam vobis atque præclaram collectionem ipsius cycli decennovennalis ostendam, per quam omnem deinceps ambiguitatem, si qua mota fuerit, auferatis : nec sit ita quis nimio stupore B decim dies accommodat. Et quia triginta dierum fine

quinquaginta duo, ac per boc simul fiunt bis mille A perculsus, qui demonstrata sibi « veritatis luce non gaudeat, et ignorantiæ relictis tenebris, tantæ rationi protinus non acquiescat. A decima quinta luna paschalis festi, anni, verbi gratia, præcedentis, usque ad decimam quartam sequentis Paschæ d, si communis annus est, trecentos quinquaginta quatuor dies habebit; si embolismus, trecentos octoginta quatuor. Quod si dies unus plus minusve contigerit, evidens error est. Excepto videlicet anno • primo sæpe dicti decemnovennalis cycli, quem a decima quarta luna Paschæ ultimi, id est nonidecimi anni, usque ad decimam quartam ejusdem primi numerare curamus 1. Propter quod idem ultimus epactas, id est adjectiones lunares, octodenas tunc retinens s, primo anno, non undecim, ut in cæteris annis fieri solet, sed duo-

D. quadrantes.

b Hæc desunt in B et in utroque C; sed D ea retinet. C 1, paulo post, alieno licet loco, hæc inserfa habet, ad præsentem locum spectantia: Congeramus ergo endecadem persolarem et lunarem cursum, 7 communes annos, et 4 emboltsmos. Septies ergo dies CCCLIV flunt II CCCCLXXVIII, et quaterni (scilicet embolismi 384 dierum) T dxxxvI. Fiunt simul III XIIII. Item KI solares annos eodem supputationis tramite calculemus. Undecies dies trecenteni sexageni quini, et quadrantes fiunt IIII xvII et 18 horæ. Idcirco in ogdoade (forte legendum in endecade) videtur sol tribus diebus et 18 horis præcellere lunam. Ideo dizil : pene lan-tumdem roperies, quia aliquid differre prævidit, el hoc præcipue in quadrantibus accidit sibi.

In C 1 deest.

d Ita D. Editi habent, sequentis quod quærimus. Sed duo hæc posteriora verba in omnibus nostris mss. desunt.

• Valde perplexa et impedita est Dionysiana hæc C oratio. Sententia quidem in hunc fere modum ex ullius doctrina concipi potest. Annus quilibet communis diebus constat 354; embolimæus vero 384. Excipe decemnovemalem primum, qui 353 dies duntant obtinet. Nam prima dies illius est decima quinta paschalis, aurei numeri xix, que est xv cal. Maii, sive dies 17 April. ; ultima dies est decima quarta paschalis, aurei numeri 1, nempe quinta dies Aprilis. Proinde 353 dies ei anno competunt. Etenim aureus pumerus xix, ad epactas priores xvm, non xi dies, ut cæteri, sed 12 adjicit: ex quibus epactæ xxx, vel 0, id est nullæ conficiuntur, quæ congruunt aureo numero 1, uti lib. 1v de Doctr. temp. demonstratum est. Hinc lunaris saltus oritur, cum dies unus supprimitur ac dissimulatur. At Dionysius ficulneum huic incommodo remedium paravit. Jussit enim eumdem bis numerari diem. Nam ultimus dies ejus anni, qui nu-mero aureo xviii præditus est, id est die 17 April., sive 14 paschalis, aurei numeri xix, primus dies computatur anni sequentis, qui aureo numero xix labente incipit. Itaque dies uterque plenos habet, ille 384, iste 354, ut ex diagrammate Dionysiano liquet. Sed idem minime sibi constat, dum eumdem modo ultimum, modo primum appellat annum. Demonstratum est lib. vi de Docir. temp. cap. 10, annum primum cycli decemnovennalis eum esse qui a xiv inna incipit, aurei numeri xxx, nimirum à xv cal. Maias, et in non. April. desinit, habetque dies 354, ut in diagrammate disertis verbis asseverat. Secundus autem incipit a luna aurei numeri 1, videlicet a die 6 April., ac desinit in vin cai. Aprilis, quæ est luna xiv, aurei numeri n. ltaque primus annus cycli, cum aureum numerum habeat xix, ejus epacte sunt xviii; secundi 0, vel xxx. At hoc loco Dionysius contrarium indicat, et se ipsum evertit. Quippe verbis istis:

excepto videlicet anno primo, etc., primum appellat annum qui a Paschate cœpit aurei numeri xix, ejusque ix fere menses occupat ad exeuntem usque Decenibrem. Cum autem subjicit, illum ipsum cycli decemnovennalis annum primum a xiv luna Paschæ ullimi, id est noni decimi anni progredi; ultimum eumdem vocat, quem paulo ante primum nominabat. Hæc sunt incondita. Videtur Dionysius primum ac secundum annum cycli oro primo ac secundo aureo numero usurpare v luisse. Petavius.— Mirum est tantum astronomum hic non animadvertisse discrimen, ab ipso Dionysio tam luculenter inculcatum, inter annum lunarem, sive paschalem et ecclesiasticum, et inter solarem, civilem, ac speciatim Romanum. Illum Dionysius, ab uno ter mino paschali usque ad alterum numeratum, 354, aut, si embolismæus sit, 38 i diebus constare docet; hunc vero apud Alexandrinos a die 29 Augusti, apud Romanos a subsequentibus calendis Januarii inchoatum, 395 diebus, et 6 fere horis absolvi, alio loco agnoscit. Illum, non hunc, a decima quarta luna Paschæ ultimi, id est, noni decimi anni, usque ad de-cimum quartam primi, numerare curavit. Contra ea hunc (sólarem), non illum (lunarem), secundum æram Christianam numerare instituit. Hoc dum non attendunt Petavius et nonnulli eum secuti doctissimi viri, ex verbis Dionysli male intellectis, perperam execul-pere conati sunt, Dionysium annos Christi integro fere anno prius quam hodie in æra nostra Christiana fieri solet, videlicet a mense Martio vel Aprili, nostri anni initium antecedente, numerasse. Vide quæ post alios, ex Petavii sententia et ex hoc ipso Dionysii loco, fuse et operose, sed frustra, contra Bedam. quasi novæ æræ auctorem, disputat clarissimus quondam mathematicus Georg. Alb. Hambergerus in diss. de Ortu et auctore epochse Christians, lense 1707, ed. p. 14 siq. At integra verba Dionysii controversa sic accipienda et explicanda sunt: Excepto anno primo (lunari) sæpe dicti cycli decemnovennulis (ad novemdecim annos solares et Julianos accommodati, et ab iisdem ita dicti) quem (annum lunarem sive paschalem) a decima quarta lune Paschæ ultimi, id est noni decimi, anni (solaris, qui erat periodi Julianæ 5244, æræ Dionysianæ 521) usque ad decimam quartam ejusdem primi (anni solaris qui in capite cycli Dionysiani positus, erat annus incar-nationis 532, ut diserte testatur Beda de Rat. Temp. cap. 47) numerare suramus. Sic ergo annus lunaris sive paschalis, antecedentis anni solaris ultimi finem, et consequentis primi initium occupabat : atque adeo nulla incondita, aut se mutuo evertentia in verbis Dionysii occurrunt.
Alii, causavinus. Bucurrius.

s In editione Petavii legitur, retinet. Prime; sed cum Bucherii, quam hic retinemus, lectione consen-tiunt mss. Digb. et Cott. uterque.

volvuntur \*, nulla eparta in principio ipsius cycli A ponitur, secundus autem annus epactas undecim suscipit: et ideo, sieut diximus, a decima quinta luna Paschæ primi cycli, usque ad finem ejus, in communibus et embolismis annis præfixos dies nos invenire non dubium est. Quod si aliter aliquando calculantium imperitia fuerit fortassis expositum, hac observantia ratiocinationis eorum falsitas arguetur.

Atque ut hoc manifestius possit intelligi, præsentis anni exemplo monstremus. Indictio quippe quarta b est, et lunaris circulus undecimus; decemnovennalis cyclus decimus quartus c. Et quoniam hendecadis sextus annus est, cum embolismum esse necesse est. A decima quinta itaque luna præteriti festi usque ad decimam quartam præsentis, quot sunt dies diligentius inquiramus, et inveniemus procul dabio quando B quinquaginta quatuor. Pascha celebrare debeamus. Transacto anno d per indictionem tertiam (in Pascha) • lunam decimam quartam nono calendarum Aprilium die, id est vigesimo quarto mensis Martii fuisse, quis dubitet, qui curam hujus rei habere quantulum cunque cognoscitur? Et ideo ab octavo calendarum Aprilium die numerandi sumainus exordium : habeinus Martii dies septem, Aprilis triginta, Maii triginta et unum, Junii triginta, Julii triginta et unum, Augusti triginta et umm, Septembris triginta, Octobris triginta et unum, Novembris triginta, Decembris triginta et unum, Januarii triginta et unum. Februarii viginti octo. Martii triginia et unum, Aprilis duodecim dies, quod est pridie idas Aprilis. Fiunt simul trecenti octoginta quatuor. Quod si, juxta corum definitionem qui c lunam aliter quam se veritas habet computant, decimam quartam, non pridie iduum Aprilium, sed tertio iduum demus occurrere, trecenti octoginta tres dies imminuto numero colligentur 8; quod nullo fieri pacto conceditur. Et ita semper quoties dubitatio talis occurrerit, a decima quinta luna transactie festivitatis, usque in decimam quartam Paschæ, h quod quærimus, dies sollicite computemus. Et si communis annus est, trecentos quinquaginta quatuor dies; si embolismus est, trecentos octoginta quatuor inveniemus: nec inæqualitas i prorsus eveniet, quia regula cycli hujus hac ratione subsistit, cujus enucleatam formulam subjecta descriptione pandemus.

B, volvitur. D, revolvuntur.

b Hunc locum exposumus lib. x11, c. 3, in fine: ubi et ostendinus legendum paulo post, transacto mno, indictione 3, non 5, quod et in scriptis et in cusis apud Bedam exstabat, et nobis imposuerat. Eodem igitur anno Juliano posterior scripta est quo prior epistola. Petavius. — Recte ita legendum censuit Petavius, quod non modo Marianus Scotus ad an. 26, ubi verba Dionysii citat, sed et onines codd. nostri confirmant. Sed quomodo bine inferre possit, eodem anno Juliano posteriorem hanc epistolam scriptam esse, quo priorem, puta priefat. ad Petronium. non capio. Nam priefationem hanc anno Christi 525, Juliano 570, scriptam esse, supra invictis argumentis ostendimus; alteram vero illam epistolam Dionysii ad Bonifacium anno Christi communi 546, Juliano 571 exaratam esse, vel characteres hic additi, indictio 4, cyclus decenna, sive aureus numerus xiv, etc., luculentissime produnt.

. D. decemnovennalis circuli xiii.

Anno decemnovernalis circuli i primo, lunaris decimo septimo, a decimo quinto calendas Maii usque nonas Aprilis, quia communis annus est, flunt & dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli secundo, lunaris decimo octavo, ab octavo idus Aprilis usque in octavum calendas Aprilis, quia communis annus est, funt dica trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli tertio, lunaris decimo nono, a septimo calendas Aprilis usque in idus Aprilis, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli quarto, lunaris primo, a decimo octavo calendas Maii usque in quartum nonas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovemalis circuli quinto, lunaris secundo, a tertio nonas Aprilis usque in undecimum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli sexto, lunaris tertio, a decimo calendas Aprilis usque in quartum idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli septimo, lunaris quarto, a tertio idus Aprilis usque in tertium calendas Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovenualis circuli octavo, lunaris quinto, a pridie calendas Aprilis usque in decimum quartum calendas Maii, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli nono, lunaris sexto, a decimo tertio calendas Maii usque in septimum idus Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo, lunaris septimo, a sexto idus Aprilis usque in sextum calendas. Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli undecimo, lunaris octavo, a quinto calendas Aprilis usque in decimum septimum calendas Maii, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

d Anno puta Christi 525, cyclo lunæ Alexand. 13, littera dominicali E. Buchermes.

\* Hac in editione Petavii desunt. In D legitur, per indictionem sv paschale luna xiv, etc. Fortasse legendum: paschalem lunam.

f Lunarem Victorii cyclum v hie notat; queni ad Martii 29 apposuimus, uno ante cyclum Alexandrinorum xiv die, recte ad Dionysii mentem. Buchraius.

8 Ita D et uterque C. Editi, colligemus.

L D, quam.

Alias, inæqualiter. Bucher., C 2, nec aliter.

l Petavius et Bucherius hic pariter ac in sequentibus annis legunt anno decemnorennali.... lunari..., sed omnes inss. nostri ubique pro ablativo habeut genitivum, sensu evidentiori, et cum tabula cycli Dionysiani magis congruente.

k Editi in anno primo et secundo habent, sunt; in reliquis fiunt. Sed mss. posteriorem vocem ubique

usurpant.

Anno decennovennalis circuli duodecimo, lunaris A nono, a decimo sexto calendas Maii usque in pridie nonas Aprilis, quia communis est, siunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo tertio, lunaris decimo, a nonis Aprilis usque in nonum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo quarto, lunaris undecimo, ab octavo calendas Aprilis usque in secundum idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo quinto, lunaris duodecimo, ab idibus Aprilis usque in calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo sexto, lunaris decimo tertio, a quarto nonas Aprilis usque in duodecimu:n calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo septimo, lunaris decimo quarto, ab undecimo calendas Aprilis usque in quintum idus Aprilis, quia embolismus est. fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo octavo, lunaris decimo quinto, a quarto idus Aprilis, usque in quartum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo nono, lunaris decimo sexto, a tertio calendas Aprilis usque in decimum quintum calendas Maii, quia embolismus it est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

## NUBILISSIMO DOCTISSIMOQUE VIRO BENJAMIN HOFFMANNO VRATISLAVIENSI JO. GUIL, JANUS.

Dionysii Exigui, viri, ut tunc tempora erant, eruditi, et de re sacra ac litteraria bene meriti, vita pariter ac scripta, etsi temporum vitio non plane oblitterari aut in oblivionem deduci potuerant, minus tamen adhac quam merebantur illustrata sunt. Inter æquales solus fere Cassiodorus virtutum illius memoriam conervavit, quem unum omnes qui hucdum aliquid de vita Dionysii tradiderunt, auctorem secuti sunt. Nihil certe aliud fide dignum de eo apud veteres et juniores scriptores ecclesiasticos et litterarios invenias. Abbatein plerique vocant, quem Cassiodorus monachum dixit. Sed monasterium cujus abbas fuerit ignorari, Patres Benedictini, qui ultimam operum Cassiodori editionem Rothomagensem curarunt, recte animad- C vertunt. Antonius Pagi vero, Cassiodori auctoritate inductus, abbatis dignitatem Dionysio plane derogat, eique a Beda primum affictam fuisse contendit. At enim integro saltem ante Bedam sæculo, illum urbis Romæ abbatem appellatum fuisse, luculenter ostendit Prologus Felicis abbatis Gillitani, quem anno Christi 616 Cyclo Dionysii, a se continuato, præmisit, in Historia Cycli Dionysiani, ex codice Digbæano et Rhemensi editus. Interea communis sententia cum ea quam Pagius, quasi novam, defendit, facile conciliatur, si communem abbatis significationem a propria et singulari distinguas. Nam, ut recte Cangius animadvertit, abbates dicti sunt Latinis et Græcis universim monachi omnes, præsertim senio cosdem vulgo appellamus. Illud, inquit Augustinus, honoris est, ut quotidie senibus dicamus: Pater. Lexicon Græcum mss. regium cod. 2062 : ἀξθάς, ὁ γέρων, ὁ πατήρ. Ita Cassianus Mosen et Germanum, commonachos, abbates vocat; et regula S. Columbani mille abbates sub uno archimandrita memorat. Hoc igitur sensu etiam Dionysius noster, honoris potius quam muneris causa, abbas dictus est. Sed de vita Dionysii nonnulla, scriptoribus ecclesiasticis prætermissa, adnotandi alia forsan, et commodior dabitur occasio. nunc magis de operibus ejus sollicita. Horum duo potissimum auctori suo famam et existimationem

conciliarunt: Codex canonum cum decretis pontificum Romanorum primum conjunctus, et liber de Paschate. Ille præter cæteros a Christophoro Justello editus ac illustratus, in communi eruditorum notitia ac celebritate versatur : hunc tantum non plane amissum, saltem doctissimis viris pro deperdito habitum, nunc suæ, quantum licuit, integritati restitutum in lucem proferimus. Multo forsan diutius ille in scriniis meis latuisset, nisi tua, vir nobilissime, industria ac alacritas accessisset. Cum enim publica disputationis argumentum requireres, et hoc ipsum tibi oblatum non improbares, me subinde, aliis occupationibus di-tractum, ad illud revocasti, quæ binc inde dispersa erant, mecum in ordinem redegisti, et sumptus ad edendum ultro obtulisti. Sit igitur hoc publicum tui in bonas litteras amoris, pariter ac doctrinæ et diligentiæ, documentum, quam in meis et aliorum doctorum academicorum scholis quotidie probas, et moribus ad omnem honestatem atque modestiam compositis ornas et commendas. Hoc enim laudis testimonium tibi, unas mecumædes inhabitanti, etinde ab aliquot annis propius ac familiarius cognito, bona fide impertiri possum. Deus immortalis laudatissimos conatus tuos porro secundet, et ad optima quæque contendenti successus optatissimos largiatur; ut parentum et familiæ honestissimæ gaudium impleas, amplissimorum florentissimæ patriæ tuæ procerum, quorum singularia in te beneficia gratissimo ne vitre sanctitate venerandi, qua notione nos Patres D animo colis, exspectationem sustineas, et rem sacram pariter ac litterariam meritis tuis aliquando ornes atque devincias. Vale.

> Cyclica cum studio teneas, Hoffmanne, subacto Dogmata, Pieridum pars mihi chara chori: Ecquis miretur tandem, te exponere cycli Docte conari difficiles numeros? Macte tua virtute, novas jam concipe vires, Doctrinæque tuæ perfer ad astra decus.

Litteratissimo viro Dn. Respondenti hoc publicum elegantioris doctrinæ specimen gratulatur

FRIDERICUS STRUNZIUS. P. P.

# **FACUNDUS**

## EPISCOPUS HERMIANENSIS.

NOTITIA (ex Gallandio).

1. Facundus Hermianensis episcopus, in Africa A anno 547, Justinianus imperator ab auctore sibi oblaprovincia Byzacena clarnit post consulatum Basilii anno 10, id est anno Christi 551, regnante Justiniano imperatore, ut perhibent Victor Tunonensis (a) et Isidorus Hispalensis (b); cujus tamen editio in Bibliotheca ecclesiastica Fabricii perperam fert post consulatum Basilii anno quarto (c), cum reliquæ, atque inter cæteras Breuliana, constanter anno decimo exhibeant (d): neque aliter sane legendum, si attendatur in primis Isidorus Victorem Tunonensem assectari consuevisse. Porro ejusdem Facundi meminit quoque Cassiodorus, sic inquiens  $(\epsilon)$ :  $\epsilon$  Facundus venerabilis episcopus, hæreticorum penetrabili securitate destructor, nuper ad Justinianum principem scribens, de duabus naturis Domini Christi duos libellos acute nimis luculenterque tractavit. > Ubi Senator accipiendus videtur ex virorum eruditorum sententia, de duobus prioribus capitibus lib. 1 ex duodecim quos ad Justinianum direxit; non autem de duobus libellis qui jam diu interciderint, ut putarunt illustris Mafseius (f) et Fabricius (g). Constantinopoli agens hic Hermianensis episcopus ad res Ecclesiæ Africanæ procurandas, pro defensione scilicet trium Capitulorum concilii Chalcedonensis, Commentarium conscripsit duodecim libris partitum: quo nondum finito ac pertractato, ait (h), adductus est Constantinopolim Romanus pontifex Vigilius. Hinc patet quo tempore suos libros scripserit Facundus. Nam, ut rite observat Sirmondus (i) ex Appendice ad Marcellinum Comitem, cujus auctor est perantiquus, erudimur (j) Papam Vigilium ingressum esse Constantinopolim vm cal. Febr. post consulatum Basilii vi, id est anno Christi 547. Quam quidem temporis notationem ex Procopio (k) ac Theophane (l) Pagius confirmat (m). Eo igitur anno 547 ineunte, quo in regiam urbem adventavit Vigilius, necdum absolverat suum opus Facundus, ut modo ex eo intelleximus : qui cum illud tum suisse pene consectum assirmare videatur, eo ipso

tum acceperit. Quod quidem adnotasse libuit, ut cum magno Baronio asseramus (n), eos libros in communione catholica fuisse a Facundo conscriptos. quo tempore nimirum ipsemet Vigilius papa defensionem eorumdem Capitulorum primitus suscepisse comperitur.

II. Multa sane præclara atque orthodoxa antistite digna eo in opere occurrunt, quorum nonnulla Petro de Marca V. C. exscribere placuit (o): c Nihil illustrius, inquit, afferre possum eximio Facundi Hermianensis loco, qui summam quoque Romanorum pontificum auctoritatem commendat. Agit de Vigilio papa, quem impugnatores trium Capitulorum se consuluisse dicebant: Ille, inquit Facundus (p), non in destructionem paternæ sententiæ (id est papæ Leonis et synodi Chalcedonensis), sed potius in desensionem atque ultionem, primam accepit et maximam potestatem; nec aliquid contra veritatem, sed pro veritate, plus cæteris suis consacerdotibus potest. Paulus enim dicit apostolus: Non enim possumus aliquid adversus veritatem, sed pro veritate (II Cor. xIII, 8). > Alibi vero idem vir illustrissimus de eodem Facundo (q): e Multis verbis, ait, principum audaciam exagitat, qui canonicas quæstiones ad suum judicium revocare tentant, eosque ad exemplum Marciani principis provocat, de quo hæc sunt ejus verba (r): Sciens igitur ille modestissimus princeps, Oziæ regi non impune cessisse, quia sacrificare præsumpsit, quod licitum est singulo cuique eliam secundi ordinis sacerdoti: multo magis impune sibi cedere non posse cognovit, rel quæ jam de fide Christiana fuerant constituta discutere, quod nullatenus licet; vel novos constituere canones, quod non nisi multis et in unum congregatis primi ordinis sacerdotibus licet. Ob hoc itaque vir temperans et suo contentus officio, ecclesiasticorum canonum exsecutor esse voluit, non conditor, non exactor. Hic est certus limes quem regiæ auctoritati in his negotiis

- (a) Vict. Tunon. in Chron. pag. 10, apud Scalig. Thes. temp. edit. Amst. 1658.
  - (b) Isid. Hisp. de Script. eccl. cap. 19.
  - (c) Fabric. Bibl. eccl., pag. 54. (d) Isid. Hisp. Opp. edit. du Breul, Paris. 16.11, p. 528.
  - (e) Cassiod. Expos. in psalm. cxxxviii, sub fin.
- (f) Maff. Opusc. eccles. ad calc. Hist. theol. de Grat., pag. 201.
  (g) Fabric. Bibl. med. Latinit. tom. II, pag. 455, edit. Hamb.
- edit. Hamb. (h) Facund. præfat. infra col. 527.

- (i) Sirmond. ad Facund. l. c. not. b.
- (j) Marcell. Chron. ad ann. 547. (k) Procop. lib. m de Bell. Goth., cap. 16.
- (4) Procop. no. in de Ben. Goth., sap. 18.
  (1) Theoph. Chronog. ad ann. 21 Justinian.
  (m) Pagi. ad ann. 547, § 4.
  (n) Baron. ad ann. 547, § 52.
  (o) Marca de Concord. sacerd. et imp. lib. и, сар. 15, § 10, рад. 324, edit. Paris. 1704.
  (p) Facund. lib. и, сар. 6, infra.
  (q) Marca, l. c., lib и, сар. 10, § 14, рад. 147.
  (r) Facund. lib. xu. eap. 3, sub init.

  - (r) Facund. lib. xII, cap. 3, sub init.
- In Facundo et Ferrando, typothetarum lapsu, cæterum innoxio, aliquantulum a chronologico ordine aberratum est. Edit.

adulationem, qua principibus suis totius disciplinæ ecclesiasticæ summam Græci deferebant. > Huc usque vir doctissimus. Alia porro his consona ex eodem Facundo jamdiu retulerat magnus Baronius (a).

Ili. Utinam vero in eadem sententia præsul hic Hermianensis ad finem usque vitæ perstitisset. In exsilio namque constitutus ob pertinacem trium Capitulorum defensionem, inter schismaticos militare cœpit; ubi et librum scripsit contra Mocianum vel Mutianum scholasticum, qui Africanos antistites jure optimo redarguerat, propterea quod trium Capitulorum causa se a Vigilio papa et ab Ecclesia post illius Indicatum segregarant. Quin etiam ex epistola ipsius Facundi edita primum a Dacherio (b), quæ inscribitur Evistola fidei catholicæ in defensione trium Capitu- B lorum, ille in schismate occubuisse videtur. Qua de re Natalem Alexandrum videa (c). Hæc vero pluribus prosecuti sunt Annalium ecclesiasticorum parens (d) et cl. Norisius (e). His autem hactenus enarratis attexere libot que scribit Petrus de Marca, de Vigila decreto pro confirmatione v synodi edisserens (f): · Ne quis, inquit, ambitiosum hoc Vigilii decretum existimaret, ipse rationes quæ se ad hanc sententiam impulerint, has assignat. Nempe quod offensiones et scandala quæ generis humani hostis per disputatiouem de tribus Capitulis invexerat, jam sedata essent, paxque reddita esset Ecclesiæ post illorum damnationem, et veritas affulsieset in his ambiguis controversiis. Unde, subdit, colligere licet Illyricianarum et Africanarum provinciarum episcopos prioris senten- C tiæ pænituisse, et communicatis cum Vigilio consiliis Orientalium communionem amplexos. > Hæc ille. Quamvis non defuerint nonnulli eruditi viri, quos inter Garnerius (q), qui de integritate decretalis epistolæ Vigilii, quam abs se primum editam Illustrat in sua dissertatione idem cl. archiepiscopus Parisiensis, dubitarunt. Utcunque vero sit, an postea Facundus, deposita priore sententia, in se tandem reversus, saltem sub vitæ finem resipuerit, ac ejurato iniquo schismate sese catholicæ adjunxerit communioni, ejus causam ex integro dijudicandam Dei arbitrio dimittimus.

IV. Verum ut summa de tribus Capitulis lectoribus in promptu sit quo de his judicium firmum ratumque ferre queant, illud certum atque exploratum cum viro p banda Capitula propensior. Nam et principio, cum maximo existimamus (h). ( Quod etsi demum post obortas plurimas controversias immensaque parta dissidia, catholica Ecclesia sententiam Justiniani imperatoris contra tria Capitula sit secuta, tamen ipso exordio propositæ quæstionis, imo assertæ ab imperatore sententiæ, contra eadem tria Capitula com-

prafigere oportet, ne inconsulto trahamur ad eam A plures orthodoxi, imo et ipse Vigilius Romanus pontifex, quasi vindices Chalcedonensis concilii, in cujus prajudicium ea viderentur ab imperatore sancita, insurrexere. Cum autem perspicue pleneque cognitum fuit, nequidquam derogatum sacrosancto concilio Chalcedonensi per damnationem trum Capitulorum; ipsa imprimis apostolica sedes cam imperatoris edicto primum promulgatam et postea per quintam synodum confirmatam assertionem probavit atque retinuit; itumque est a catholicis omnibus in eamdem sententiam cum quinta synodo et cum ipsis Romanis pontificibus aliisque apostolicæ sedi communicantibus. Qui vero postea ab his dissensere, ut schismatici habiti sunt atque rejecti : cum tamen interea ante novissimum apostolicæ sedis assensum non esset piaculum pro tribus pugnare Capitulis; cum præserian in ea assertione habuerint aliquando quem sequerentur, ipsum Vigilium Romanum pontificem. > Hactenus Annalium ecclesiasticorum conditor : qui et alibi (i) quænam fuerint tria ista Capitula edocens, novam simul falsamque cujusdam eruditi viri de iisdem opinionem confutat.

> V. At vero haud nobis committendum, ut Sirmondum V. C. hac de re, atque imprimis de auctore nostro verba facientem prætereamus. Sic igitur ille (j) : c In trium Capitulorum causa gnam Facundus defendit, si verum loqui placet, honestius fuerat cum Vigilio cadere quam vincere cum Justiniano. Quod si Vigilium perpetuo ducem sequi maluisset, quam Vigil um, postquam Justiniano cedendum censuit, cum Afris suis reprehendere; nemo illum de suscepta Capitulorum defensione ad quam Vigilius ipse ultro postea rediit, jure accusandum indicaret. Sed Facundum collegasque, ut Vigilio repugnament. fefellit error quo tenebantur quemque Victoris et Isidori de Facundo testimonia declarant; quod scilicet persuasum haberent non posse absque injuria fidei synodique Chalcedonensis eversione Capitula condemnari: proinde damnari non patiebantur. At contra Vigilius liberam esse controversiam intelligens, et quæ utram in partem vergeret, ad fidei doctrinam nihil attineret (quod ipsum post Vigilii tempora Gregorius Magnus, Pelagius et alii sæpe testati sunt), ea interdum libertate usus est quam causa concedebat: semper a'ioquin ad defendenda, ut par erat, et promali labes orta est Constantinopoli, eorum damnationi vehementius obstitit; et quanquam Julicatum poster in eorum condemnationem protulit, ut schismati occurreret publicamque concordiam sententiæ sue jactura redimeret : tamen ubi aliter evenisse quam sperabat, atque hac ejus moderatione turbari Cari-

<sup>(</sup>a) Baron. ad ann. 547, §§ 34, 55, 41 et seqq. (b) Dacher. Spicileg. tom. III, pag. 307 seqq. nov.

<sup>(</sup>c) Nat. Alex. Hist. eccl. sec. vi, cap. 4, art. 7, 6 2.

<sup>(</sup>d) Baron, ad ann. 547, §§ 36 et segq. (e) Noris. Dissert. hist. de synod. v, cap. 4, Opp. som. 1, pagg. 594 et seqq.

<sup>(</sup>f) Marca Dissert. de Epist. Vigilii, § 17, in Concil, tom. VI, pag. 254, edit. Ven. Labb. I.
(g) Garner. Dissert. ad Liberat. Breviar. cap. 5,

<sup>§ 1,</sup> pag. 229, edit. Paris. 1675. (h) Baron. ad ann. 546, § 38. (i) Id., ad ann. 547, §§ 28-30. (j) Sirmond. præfat. ad Facund.

tem suppresso Judicato ad pristinam defensionem mox rediit in eaque constitit. Cumque id agi sentiret, ut per vim extorqueretur ab invitis condemnatio, suspectam habens synodum Græcorum interesse noluit ; et suam de Capitulis non damnandis sententiam edito constituto graviter exposuit; synodo denique. cum Capitula damnasset, ne provincias quæ plurimæ reclamabant, iterum offenderet, assensum negavit. Ex quibus apparet nullam in hac Vigilii consiliorum varietate inconstantiam fuisse, quod visum est nonnullis; sed statam potius fixamque in tuenda Ecclesiæ, quam regebat, pace concordiaque constantiam. Cojus ipsius pacis studio Vigilii successores, cum paucos jam contra niti viderent ut una omnium in Ecclesia mens et vox esset, assenserunt et ipsi tan- B ipsis condonare, quam vitio vertere. Sic enim sum, dem, et synodo incertæ ad id tempus auctoritatis, concilii generalis vim nomenque confirmatione sua præbuerunt. Huc usque vir doctissimus.

VI. Porro quodnam sit hujusmodi Facundi operis pretium, modo laudatus Sirmondus statuit (a) c ex attenta ejus lectione agnoscere quemque virum eruditum habere hunc auctorem affatim unde possit rerum quas tractat utilitate, copia, varietate, animum studiumque suum non immerito retinere. Nonnulla tamen duriuscula in hisce libris interdum occurrunt, quæ intentum lectorem requirunt. Cujusmodi est locus ille insignis de sacra Eucharistia, ubi ait (b) : Sacramentum corporis et sanguinis Christi, quod est in pane et poculo consecrato, corpus ejus et sanguinem dicimus: non quod proprie corpus ejus sit C panis, et poculum sanguis; sed quod in se mysterium corporis ejus sanquinisque contineat, etc. Quæ quidem Facundi verba licet solide satis exposuerit Sirmondus, ea tamen avide arripuerunt heterodoxi homines, eosque inter Caveus (c), ut alios prætereamus, quibus sibi aliisque suaderent suæ demum causæ patronum exstitisse olim Hermianensem illum episcopum, qui, si diis placet, panis ac vini substantiam in Christi corpus et sanguinem transmutari, dum sacrum altaris mysterium peragitur, haud crediderit. Ad hos segregum vanissimos plausus exsufflandos satis habuit Dacherius ex ejusdem Facundi Epistola fidei catholicæ in desensione trium Capitulorum, quam primus edidit, evincere (d) nullam esse in Ecclesia desciverit atque in schismate ad obitum usque permanserit: quo propterea duce inaniter glorientur hæretici. Verum hoc est demum nodum ense expedire, non solvere. At illum solvit, et manu quidem decta, Natalis Alexander, cujus expositionis seriem

talorum defensores, abuti adversarios animadvertit; A nimis prolixam non est hujus loci referre; ad quem proinde lectores remittings (e). Benignum item interpretem flagitat alius Facundi locus, in quo comma 8 capitis v Epistolæ 1 S. Joannis commentatur (f). Quem quidem locum paucis perstringit eruditus Millius (g): pluribus vero edisserit doctus Bernardus de Rubeis (h). Ad hæc quisquis hujusce auctoris libros duodecim (mitto enim reliqua duo ejus opuscula quæ libros illos excip unt) attente perlegerit, nonnulla forte comperiet alicubi, que sibi moram inferant, quæque seriam postulent animadversionem. Verum cuicunque id interdum contingat meminerit ille, lapsos enimyero aliquando vel optimos vetustos scriptores, atque in quibusdam cespitasse : quæ tamen, ut equidem censeo, satis fuerit

> .Ubi plura nitent in carmine, non ego paucis Offendar maculis, quas aut incuria fudit, Aut humana parum cavit natura (i).

VII. Jam superest ut de cura nostra in hac Facundi editione paranda, paucis ex more agamus. Et primum quidem Sirmondi ἔχδοσιν secuti sumus, quæ inter ejus opera varia e typographia regia Parisiis prodiit anno 1696, studio cl. Baunii expolita. Veneta enim quæ illam insecuta est anno 1729, mendia haud paucis scatentem novimus. Cæterum ex hac posteriori editione notis Sirmondianis variantes subjecimus, quas diligenti collatione instituta cum præstanti ms. codice amplissimi capituli Veronensis eruit Joseph Blanchinus V. C., quibus quidem lectionibus Facundi textus illustratur, emendatur, suppletur. Codicis dignitatem ob oculos exhibet illustris Scipio Maffeius (j). Præterea laudati codicis Veronensis notis nonnullas animadversiones subdidimus, quas ex varia operum ab eruditis viris editorum lectione nobis comparavimus; quibus unam et alteram quæ nos præterierant, hic addere placet. Primo itaque jam diu observarat Baunius (k) quæ leguntur apud Facundum, lib. 11 cap. 6 (infra col. 578), ab his verbis, rursus agnosce, Auguste, usque ad postrema hæc, qui veritati audeant resultare, ea non esse, uti videri possent, ipsius Facundi, Justinianum Aug. verbis suis alloquentis, sed désumpta ex sancti Leonis epistola ad Leonem Aug. (1). Atque hinc porro corriipsius auctoritatem, cum a catholica communione n gendum est, quod in illo segmento legitur apud Facundum, quia prius legitimus, etc.; nam haud dubie restitui debet, quia post legitimas, etc., sicut in Leonis epistola legitur, et loci sententia prorsus exigit. Hanc autem emendationem ex memorato codico Veronensi eo loci Blanchini studio adnotatam habe-

<sup>(</sup>a) Sirmond. præfat. ad Facund., sub init.

<sup>(</sup>b) Facund. lib. 1x, cap. 5, post med. (c) Cav. Hist. litter. tom. I, pag. 520

<sup>(</sup>c) Cav. Hist. litter. tom. I, pag. 520. (d) Dacher. Spicileg. tom. III, pag. 307, not. a, nov. edit.

<sup>(</sup>e) Natal. Alex. Hist. eccl., sec. vi, cap. 4, art. 7, § 2.

<sup>(</sup>f) Facund. lib. 1, cap. 3, infra col. 535. (g) Mill. Prolegom. ad N. T. Gr., num. 1006.

<sup>(</sup>h) B. de Rub. Dissert de trib. in coel. Testib. capp. 7 et 10, num. 2.
(i) Horat. de Art. poet. vers. 351-553.

<sup>(</sup>j) Maff. Opusc. eccl. ad calc. Histor. theol. de Grat., pag. 88.
(k) Baun. præfat. 2d tom. II Opp. Sirmond., § 4.

Leon. epist. 133, tom. I cdi!. 2 Quesn., pag.

mus. Earn vero primus agnovit Quesnellus (a), ac A thæum (d). Denique ad lib. 1v, cap. 2 (infra col. deinceps Ballerinii fratres (b). Deinde ad ejusdem Facundi lib. m, cap. 3, monet Montfauconius (c) lozum ab auctore prolatum ex Joanne Chrysostomo (infra col. 593), exstare in homil. 83 al. 84 in Mat-

- (a) Quesn. Not. ad epist. Leon., tom. II edit. cit., pag. 507.
  (b) Baller. Opp. Leon. tom. I, pag. 1315.
- 620), ubi mentio Martyrii Marciopolitani, advertit Wesselingius (e) legendum Marcianopolitani. At άλις σπουδός.

## (c) Montf. præfat. ad tom. VII Chrysost., § 3. (d) Chrysost. Opp. tom. VII, pag. 791. (e) Wessel. Vet. Roman. Itiner., pag. 229.

## FACUNDI,

HERMIANENSIS a EPISCOPI,

## PRO DEFENSIONE TRIUM CAPITULORUM

CONCILII CHALCEDONENSIS

## LIBRI XII

## AD JUSTINIANUM IMPERATOREM.

## PRÆFATIO.

sis impugnatores ejus Acephali per quosdam subripcrent, ut epistola Ibre Edesseni episcopi, quam ad se delatam memorata synodus catholicam judicavit; sed et Theodorus Mopsuestenus 1, ejusque doctrina, quæ in eadem epistola Ibæ laudata est; nec non et quædam Theodoreti Cyrri episcopi scripta, qui in prædicto Chalcedonensi concilio epistolam dogmaticam papæ Leonis asseruit, sub anathemate damnarentur: hoc opus suadentibus fratribus ad imperatorem Constantinopoli scripsi. Quo necdum finito ac pertractato, adductus est Romanus episcopus b: in cujus examine cum gestis super hac causa disceptaremus, mediante conflictu interrumpi acta præcepit; et ab universis episcopis qui aderamus expetiit, ut scripto quisque responderet quod ei de his capitulis C batione prolata moderatius hic ordinatiusque travideretur. Cum ergo per magistrum officiorum sub

a ln Africæ provincia Byzacena : cujus civitatis ante Facundum episcopi leguntur Maximianus in collatione 1 Carthaginiensi, numero 187, et Donatus in elencho ms. episcoporum, qui Carthaginem ex præ-cepto regis Hunerici, anno ejus regni sexto, pro reddende rationé fidei venerunt. Post Facundum vero, Benadus in concilio Byzaceno, cujus exstat epistola in synodo Romana Martini I, secretario 2. Epistolæ autem inter coteros subscribit Benadus gratia Dei episcopus sanctæ Ecclesiæ Hermianensis.

b Vigilius. Anastasium bibliothecarium merito re-

Cum in præjudicium sancti concilii Chalcedonen- B gravi necessitate respondere constringerer, vix mihi septem dierum inducie datæ sunt, in quibus erant etiam duo festi. Unde, ut omnia diccrem, quæ niagis necessaria judicabam, ex his libris aliquanta decerpsi: quia non occurrebam omnia nova dicere, siquidem tria millia versuum excedit illa responsie. Sane quoniam, sicut dixì, necdum a me pertractati fuerant iidem libri, quædam testimonia pro mendositate codicum ex quibus ea posucramus, vel pro incuria translatorum, aliter continebant, quæ sic etiam in illam responsionem transcripta sunt. Idcirco igitur præloqui ac præmonere curavi, ut neminem qui memorata responsione perlecta hos contigerit libros offendat ista diversitas; sed illic ignoscat festinanti, et huic potius credat. Nam et aliqua ibi cum perturctata sunt.

> jicit Baronius, qui Vigilium Constantinopolim pervenisse scripserit in vigilia Natalis Domini anno exeunte 546. Hoc enim fieri non potuisse liquido probat; sed quando pervenerit, non docet. Docet autem Appendix a nobis edita Marcellini Comitis, papam Vigilium ingressum esse Constantinopolim Basilii anno 6, id est Christi 547. Jam tum ergo Facundus in hujus operis scriptione versabatur, post centum ferme annos, in lib. 11, cap. 1, narrat, a synodo Chalcedonensi.

<sup>1</sup> Ex vet. cod. capituli Veron. Sic et in seqq. notis accipiendum.

## LIBER PRIMUS.

### CAPUT PRIMUM.

Quod Justinianus, in confessione fidei sue, unum de Trinitate crucifixum, beatam Mariam vere et pro-

prie matrem Dei, et Christi duas esse naturas recte professus sit.

Confessionem a tuæ sidei, clementissime impera-

· Eam innuit quam Justinianus Constantinopoli odidit, diversazque in provincias misit tertio suo consulatu, anno Christi 533. Quæ et Græce Latineque exstat Cod. de Summa Trinitate lib. vi, et tria tor, magni concilii Chalcedonensis definitionibus A Proclus Orientalibus quoque pro fidei congruenua consonantem, et approbavi semper, et adversus multorum contradictiones asserui. Nam cum duæ nunc ferveant hæreses ab eodem concilio refutatæ, quæ contentione quidem contraria, sed detestatione simili, mysterium divinæ incarnationis oppugnant, Nestorianorum dico et Eutychianorum : quid salubrius vel quid evidentius adversus utramque hæresim dici potuit, quam quod ipse confessus es, unum de Trinitate pro nobis crucifixum? quem magnum Deum te credere docuit Apostolus dicens : Apparuit enim gratia Dei Salvatoris nostri omnibus hominibus, erudiens nos ut abnegantes impietatem et sæcularia desideria, caste et juste et pie vivamus in hoc sæculo, exspectantes beatam spem et adventum gloriæ magni Dei Sulvatoris nostri Jesu Christi (Tit. 11, 2). l'ropter B quod etiam beatam Virginem Mariam vere et proprie matrem Dei esse dixisti. Non enim alium scis Deum Verbum, et alium Jesum Christum, quem in duabus naturis unum eumdemque pronuntiasti consubstantialem esse Patri secundum deitatem, et consubstantialem nobis eumdem secundum humanitatem; et de quo consequenter etiam hoc dixisti: Nam sicut est in deitate perfectus, ita idem in humanitate perfectus est. > Quæ omnia certum est te juxta Chalcedonensis concilii sententiam protulisse. Nam unum esse de Trinitate Dominum Jesum Christum, ex ejusdem synodi allocutione, quam ad Marcianum principem secit, evidenter ostenditur. Ubi cum beati Leonis Ecclesiæ Romanæ præsulis epistolam contra hæreticorum maledicta desenderet, post C. aliquanta sic ait : « Facile est advertere quod, ambiguitate quæstionis exorta, Patrum interpretationibus postram confessionem coaptasse cognoscimur, satisfacientes quod in nullo discordem intelligentiæ eorum detulerimus animum, sed his utamur 1 testibus ad nostræ fidei firmitatem. Sic Athanasii ad Epictetum amplectimur litteras; sic tanquam propriam Gregorii ad Cledonium epistolam ubique præferimus. Et quid oportet plura dicere? Si enim per epistolas Ecclesiæ dogmata declarari pro unaquaque quæstione dignum culpa judicant, ipsum imprimis beatissimum Cyrillum quilibet poterit denotare, qui litteris suis quod sentiebat Orientalibus expressit; nec non et magnum Proclum huic vituperationi subjiciet, qui eisdem Orientalibus volumen ad Armenos D pro sidei congruentia destinavit. His autem consociabitur ad culpam et sapientissimus Joannes Antiochenus episcopus, qui hæreticorum maledicta reiiciens, et apostolicæ doctrinæ dogma declarans, totius Orientis confessionem, velut ex uno ore sanctissimo Proclo et ei qui per idem tempus mundi regebat gubernacula, destinavit. > In hoc autem volumine ad Armenos, quod, ut memorata synodus ait, magnus

capita quæ Facundus hoc loco commemorat, iisdem verbis explicat, de duabus in Christo naturis, uno de

1 Cod. Veron., ulimur.

destinavit, ita confessus est (Edit. Rom., pag. 128): Nec enim dicentes Filium passum, ratione deitatis eum pati potuisse sentimus, siquidem divina natura nullam prorsus recipit passionem; sed confitentes Deum Verbum unum ex Trinitate incarnatum, tribuimus intelligendi materiam his qui fideliter sciscitantur cur incarnari dignatus est. > Scribens etiana beato Joanni Antiocheno, cui et illa quæ scripserat ad Armenos, pro servanda communis fidei societate, direxit, ut sicut unum atque idem omnes corde credebant ad justitiam, sic etiam una et eadem ore omnium confessio sieret ad salutem, sic ait (Liberat. cap. 10): « Dicentes autem iterum passibilem Deum, id est Christum, consitemur etim non eo passum quod erat, sed quod factum est, id est propria carne: et ita prædicantes nullo modo fallimur: quoniam quidem et unum ex Trinitate secundum carnem crucifixum fatemur, et deitatem passibilem minime blasphemamus. > Et hanc ejus sanam doctrinam sapientissimus Joannes Antiochenus cum orientali concilio suis litteris approbavit; in quibus eum memorata synodus Chalcedonensis testatur hæreticorum maledicta rejecisse, et apostolicam declarasse doctrinam. Qui rescribens eidem beato Proclo dixit: · Tomum qui ad Armenos factus est a reverentissimo <sup>a</sup> nostro filio diacono Theodosio, qui dignus est tuis dispositionibus ministrare, ob eam quæ inest ei super ætatem diligentiam, et petivimus, et cum omni delectatione ejus fecinius mentionem. Faciebat autem nobis delectationem non pulchritudo compositionis sola, neque argumentationum multitudo contra utramque partem adversantium pertractata, quantum ipsa sacrorum dogmatum cautela simul et pietas. Pietas quidem, quia regalem divinarum Scripturarum in his quæ dicebantur, verbum veritatis recte consitens, pergebas, non sine testimoniis Scripturæ præsumens aliquid ex potestate propria prædicare : cautela vero, quia cum divinis Scripturis etiam Patrum dicta, ad probandum que dicebantur, proponebas. > Scribens etiam beato Cyrillo supradictus Joannes cum eadem synodo Orientis, ita se tomum ipsum ad Armenos approbasse perhibuit: « Sanctissimo, Inquit, episcopo Proclo tomum recte revera et pie habentem, quem ad Armenos scripsit, nobis destinante, et nostrum quærente consensum, omnia facta sunt a nobis, et in nullo minus fecimus. . Apparuit igitur, religiose imperator, quod secundum sententiam ipsius magnæ synodi confessus es unum de Trinitate pro nobis crucifixum : quandoquidem in eis epistolis hæc tua confessio continetur, quibus tantam auctoritatem detulit, ut earum exemplo desendendam beati Leonis epistolam judicaret (post acta concilii). Illud etiam quod beatam Mariam

Trinitate crucifixo, et beata Virgine χυρίως και κατ' άλήθειαν Deipara.

<sup>·</sup> Idem cod., reverendo.

<sup>1</sup> Idem, Scripturarum viam.

<sup>1</sup> Idem, sanctus Joannes.

vere et proprie matrem Dei esse dixisti, in eadem A maxime gloriati. Quid enim prius laudetur in homine? synodi allocutione invenimus esse sirmatum, ubi dictum est: « Verum pon latuit indormitabilem oculum naturæ communis inimicus, sed tanquam luminaria confestim Patres nostros, his quos tenebrarum pervaserat error, ostendit; qui cunctis reserarent intelligentiam fidei, et incarnationis diligenter beneficia prædicarent: quomodo dispensationis sacramentum sit ab initio ex vulva dispositum; quomodo et Dei genitrix sit virgo vocitata propter eum qui virginitatem ejus dignatus est etiam sacrare post partum, vulvamque, ut decebat Deum, integritate signare; quomodo secundum veritatem mater Dei dicta sit propter carnem, quam ex se oinnium Domino ministravit. > Ecce et hoc ostensum est, quoniam eadem sancta synodus docuit quod illa virgo B Dei genitrix secundum veritatem vocata sit, propter carnem quam ex se omnium Domino ministravit. Nec interest utrum secundum veritatem, id est, vere Dei mater vocetur; an vere et proprie, sicut ipse confessus es. Nam quod Joannes apostolus dicit verum Dei Filium, ipsum Paulus proprium dicit. Sic enim scribit: Scimus quoniam Dei Filius venit, et dedit nobis intellectum, ut sciamus quod est verum et simus in vero Filio ejus Jesu Christo (I Joan. v, 20). Hic autem scribens Romanis ait : Si Deus pro nobis, quis contra nos? qui etiam Filio suo proprio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. viii, 31). Non igitur est aliud quod Dominum nostrum Jesum Christum Joannes verum Dei Filium vocat, quam quod eum proprium Dei Filium Paulus C appellat. Et ideo non aliud putandum est etiam quod sancta Chalcedonensis synodus beatam Mariam vere matrem Dei esse confessa est, quam quod eam ipse confessus es vere et proprie matrem Dei. Quod si cui minus hoc sufficit, et adhuc eam vere et proprie Dei matrem dubitat appellare, pleniorem de hoc ipso rationem quam inferius reddemus exspectet. Quia vero simul 1 secundum Chalcedonense concilium, etiam in duabus naturis Dominum Jesum Christum confessus es, ipsius concilii definitione monstratur: in qua statuit unum eumdemque Christum, Filium Dei unigenitum, in duabus naturis, sine confusione, sine conversione, sine divisione et sine separatione esse noscendum; nusquam naturarum differentia per unitatem penitus amputata, magis autem salva proprietate utriusque naturæ. His igitur omnibus probatur confessio fidei tuæ magni concilii a definitionibus consonare. Propter quod etiam nos et congratulati semper ejus rectitudini sumus, et pro ea de te

\* De quo iterum lib. 1v, cap. 4, ubi et libelli hu-jus verba proferentur. Quod autem hic astruit ex libello Domitiani, affirmat etiam Liberatus diaconus in Breviario: incensos videlicet damnati Origenis dolore Origenistas ad trium Capitulorum damnationem impulisse Justinianum; dolique architectum ex cadem secta fuisse Theodorum Cappadocem Cæsarienzem epi copum, qui imperatori suggerebat hoc

quid excellentius decet in principe, quam catholica fides, quæ totius nostri boni est fundamentum, et sine qua nihil in nobis est bonum? Omne enim quod non ex side peccatum est.

#### CAPUT II.

Quod Eutychiani sub trium Capitulorum nomine concilium Chalcedonense fraudulenter oppugnent: quibus antequam respondeat, fidei suæ confessionem ex-

Sed rogo, clementissime imperator, ut rationes meas vel gratanter, vel patienter accipias. Nam demonstrare proposui quoniam pro ejusdem fidei quam tenes defensione, et propter Chalcedonensium custodiam decretorum, quibus et manifesta est et firmata, his qui nuper contrariam eis sententiam protulerunt consentiendum esse non duxi. Inquietus enim et impudens hæreticorum spiritus, qui facilis et promptus ad impugnanda vetera constituta, in confusionem suam semper extollitur, quia sæpe frustratus est, cum evidenti contradictione Chalcedonensis decreta concilii subvertere niteretur; obliqua nunc et obtecta malignitate subrepens, intelligi non posse credidit suæ factionis insidias. Invenit autem desideratam occasionem ex furore quorunidam qui sub nomine Christiano latenter in Ecclesia gentile Origenis dogma sectantur. Et quia per instantiam tuæ religionis ejusdem profani dogmatis iterata damnatio est, hinc ejus sectatores exarserunt adversus Ecclesiam, quærentes cam quacunque possent immissione turbare. Et hoc totum publicam notitiam non effugit, præscrtim cum et Domitianus Ancyrensis a quidem civitatis episcopus provinciæ primæ Galatiæ, qui fuit ipsius Origenianæ hæresis manifestus assertor, per libellum quem ad beatissimum papam Vigilium scripsit, Deo extorquente confessus est, quod ejus complices Origeniani, cum viderent non se posse proprium dogma defendere, neque sibi quidquam spei de conflictu restare, ad ultionem eorum quæ contra Origenem gesta sunt, hæc Ecclesiæ scandala commoverunt. Horum igitur satellitio fungens Eutychianorum perfidia, ea quæ per se contra Chalcedonense concilium nequidquam sæpe tentaverat, per ipsos latenter aggressa est qui nobis non videbantur in bac parte suspecti. Nec tamen et illi magnam synodum palam reprehendere præsumpserunt; magis autem sub quodam colore defensionis, quam tuze pietati commendabat fallax eorum promissio, robur ejus infirmare conati sunt. Jactabant enim, sicut optime nosti, quod omnes Eutychiani qui decretis ejus offen-

modo ad suscipiendam synodum Chalcedonensem Ecclesizque communionem adduci Acephalos posse. Editæ sunt post synodum v Greco-Latinæ de utroque argumento epistoke duse Justiniani. Prioris adversus Origenem initium est, 'μεν μέν ἀεί σπουδά'. Nobis semper studio suit: posterioris de tribus Capitulis Είδοτες ώς ο δίν ούτω, Scientes quod nikil aliud.

<sup>1</sup> Cod. Veron., similiter.

Idem cod., concilii Chalcedonensis.

bilis Ibæ Edesseni episcopi ad Marim Persam scripta, quam prædicta synodus, cum pro ea memoratus Ibas tanguam injuriosus in beatum Cyrillum accusaretur, pronuntiavit orthodoxam, damnaretur quidem ut Nestoriana, sed approbata fuisse a synodo negaretur. Hoc agentes astute, ut dum nescios et ignaros advocant, quod per falsam et impudentissimam negationem defendi synodus possit, quæcunque mendacia Eutychiani in reprehensione ipsius epistoke dictarent, nemine jam resistente, vel hinc satagente, scriberent nostrorum, quod valde lugendum est, subscriptionibus assirmanda : ut cum postea, quod facillimum erat 1 sola gestorum prolatione, suscepta fuisse ab illo concilio monstraretur, nil jam superesset, quod Eutychianis de Nestoriano B dogmate semper illud infamantibus respondere possemus . His igitur ita fraudulenter agentibus, ac nescio quam promittentibus unitatem, quæ, si etiam sequeretur, confusio potius dicenda erat, illud exsecrau:lum horrendumque concessum est, ut epistola quam sancti illi venerabiles Patres orthodoxam probaverunt, non sola saltem, sed cum suis approbatoribus esset anathematizata 3. Et ideo tam nefariæ occursurus audaciæ, quoniam satis ipsorum Eutychianorum consuctudinem habemus expertam, quod omnibus pro veritate sibi resistentibus Nestorianorum crimen imponant, fidem meam imprimis quam de salutifera incarnatione Domini nostri Jesu Christi teneo, non solum simplici \* sermone aperire, quod in tuæ contis necessariis astirmare, atque adversus impugnantes defendere statui: ut eorum calumnias quanta valeo manifestatione veritatis evitem, quorum fraudes mendaciaque detegere, et errores proposui refutare. ld autem facio, ne animos quorumque simplicium qui nos ignorant, nostri nominis infamatione, a veritate agnoscenda quam insinuaturi sumus, avertant. Nam et hoc bene compertum est, quod non solum Eutychiani de sua vanitate convicti Nestorianos, verum etiam ipsi Nestoriani quos non minus redarguit fidei nostræ defensio, econtra nos de Eutychiana hæresi criminantur. Et licet ista nec expavescamus, nec quasi nova miremur, quoniam sic aliquando etiam patres nostros Ariani velut Sabellianos, Sabelliani vero velut Arianos mendaciter infamabant . D oportet nos tamen, sicut monet Apostolus (Rom. xII, 17), providere bona, non tantum coram Deo, sed etiam coram omnibus hominibus, criminationes detrahentium, præsertim in causa sidei, prævenire. Et

. Unum de Trinitate crucifixum quibus dici non placebat, id maxime spectabant, ne divinitatem passam cum Eutychianis dicere viderentur. Alii contra, nt Joannes Maxentius, cos qui unam de Trinitate personam dicerent, in suspicionem vocabant, quasi quartam cum Nestorio personam inducerent. Cæte-

duntur, communicarent Ecclesiæ, si epistola venera- A læc quidem dieta sint ad satisfactionem eorum qui cum eam necessitatem ignorent, etiam ea qua dicuntur minus vigilanter attendunt. Intelligentiores autem profecto cognoscent, quid et defensioni præsentis causæ proficiat défensio fidei, quæ mihi cum tua pictate communis est. Si enim probavero cam recte ac prudenter Nestorianis Eutychianisque resistere, quam supra jam docuimus magnæ synodi Chalcedonensis definitionibus convenire, nimis absurdum videbitur ut Nestoriana credatur epistola quam illa synodus approbavit, quæ ipsis suis delinitionibus Nestorianorum fallaciæ tam solerter occurrit. Deinde cum propter hæc eam, vel in sententia super epistola Ibæ prolata, vel in cæteris hinc atque inde Nestoriani et Eutychiani calumnientur, omnis corum vana liet intentio, et frustra se laborare cognoscent, si cum sidem nostram asserimus, illi decreta ipsius synodi viderint confirmari, pro quibus insirmandis fallaci et longo circuitu auctoritatem ejus in aliis auferre conantur. Quoniam igitur cum defensori, tum etiam causæ defensioni, propositus ordo conducit, tria quæ superius commemorata sunt breviter in hoc volumine defendemus. Quid cnim nos contra calumniantes Eutychianos manifestius probat a fallacia Nestorianorum penitus alienos, quam si duo hæc asseramus, id est, unum de Trinitate pro nobis crucifixum, et beatam Mariam recte vocari et vere et proprie matrem Dei? Vel quid nos item contra calumniantes Nestorianos ab Eutychianorum discordia longius abesse demonstret, quant fessionis approbationé jam feci, sed etiam documen- C ut illud quoque tertium astruamus, quia idem Dominus noster Jesus Christus in duabus naturis, hoc est in divinitate atque humanitate perfectus est?

## CAPUT III.

Quod unus de Trinitate passus contra Nestorianos aptius dicatur, quam una de Trinitate persona. Personarum nomen in Trivitate Sabellii causa usurpari cæptum; et de baptismo in nomine Domini Jesu.

Sane tacendum non arbitror quod sint etiam catholici a qui, sicut credimus, nescientes hoc ante memorata synodo confirmatum, superflue contra de verbo contendant : quia videtur eis quod dici non debeat unum de Trinitate pro nobis crucilixum, sed potius unam de Trinitate personam. Hos ergo tanquam propinquos prius nobis sociare debemus, ut ipsi quoque nobiscum hanc confessionem teneant, in qua non potest, sicut plerisque videtur 6, Nestorianorum dolus abscondi: ne cum inaniter de verbo contendunt, rei contreversiam minus examinate definiant. Nam cum Dominum nostrum Jesum Chri-

rum pie recteque utrumque, atque uno et codem sensu dici, docet cum Facundo ejusdem ævi gentisque auctor Ferrandus diaconus Carthaginiensis in epistola ad Anatolium diaconum Romanum; et ante utrumque Joannes Il papa in epistola ad Avienum, Senatorem, Liberium et alios.

<sup>1</sup> Cod. Ver., est.

Idem cod., possimus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., anathema.

Idem cod., simpliciter.

Idem cod., a loco ante.

<sup>!</sup> In eodem cod. deest to videtur.

nam, ut et Dei subsistentiam unam esse non denegent, quæ naturarum adunatione, id est divinitatis et humanitatis, existat; eumdem esse dicentes Deum quem hominem, nec aliter Deum, aliter hominem, sed et hoc et illud similiter, id est naturaliter, de verbo contendere mihi videntur. Siquidem hoc etiam suo sermone demonstrant. Si enim dicamus, inquit, unum de Trinitate pro nobis crucifixum, si quis interroget quid unum dicamus, non possumus respondere Deum aut Filium, quia non tres sunt in Trinitate dii vel filii, ex quibus unus crucifixus dicatur: et ideo recte dicimus unam de Trinitate crucifixam esse personam, quoniam tres sunt in Trinitate personæ, ex quibus una crucifixa dicatur. At hæc non generalis est loquendi regula, sed quædam privata B sancti? Non utique, sed hi tres, Pater, et Filius, et lex, quam sibi sua contentione fecerunt. Nam in tantum necesse non est tres intelligi deos aut filios, si unus de Trinitate crucifixus dicatur; ut ita in Genesi scriberetur : Ecce factvs est Adam unus ex nobis (Gen. 111, 22). Quod utique non ex solius persona Patris, neque ex solius Filii, vel Spiritus sancti, dictum accipitur; sed tota ipsa Trinitas, id est Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, illic inducitur loqui; ideo pluraliter ex nobis dictum est. Cur igitur non ibi Scriptura dicit, Ecce factus est Adam una persona ex nostris personis, sed potius, Ecce factus est Adam unus ex nobis? Nunquid unus Deus ex nobis, quasi ex tribus? aut unus Pater ex nobis, quasi ex tribus patribus a ? aut unus Filius, vel Spiritus sanctus ex nobis, quasi c ex tribus filiis, vel spiritibus sanctis? Quis hoc vel insanus dixit 1? Nullus autem de Triuitate melius loqui potest, quam ipsa de se locuta est Trinitas. Non ergo sequitur ut, cum dicitur unus de Trinitate Dominus Jesus Christus, unus Deus, aut unus Filius subaudiatur ex tribus diis aut filiis. Tres tamen sunt, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, ex quibus unus recte dicitur Dominus Jesus Christus. Nam et Joannes apostolus in Epistola sua de Patre et Filio et Spiritu sancto sic dicit : Tres sunt qui testimonium dant in terra, spiritus, aqua, et sanguis, et hi tres unum sunt (I Joan. v, 2) : in spiritu signilicans Patrem, sicut Dominus mulieri Samaritanæ secundum ipsius Joannis Evangelium loquitur, dicens; Crede mihi, quia veniet hora quando neque in monte hoc, neque in Hierosolymis adorabitis Patrem. Vos adoratis quod nescitis, nos adoramus quod scimus: quia salus ex Judæis est. Sed venit hora, et nunc est. quando veri adoratores adorabunt Patrem in spiritu et reritate: nam et Pater tales quærit qui adorent eum. Spiritus est Deus, et cos qui adorant eum, in spiritu el veritale oportet adorare (Joan. 1v, 21). In aqua vero Spiritum sanctum significans, sicut in eodem suo

stum sic perhibeant unam esse de Trinitate perso- A Evangelio exponit verba Domini dicentis : Si quis sitit, veniat ad me, et bibat. Qui credit in me, sicut dicit Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ. Ubi subsecutus adjecit: Hoc autem dicebat de Spiritu, quem accepturi erant credentes in eum. Nondum enim erat Spiritus datus, quia Jesus nondum suerat glorificatus (Joan. vu. 57). In sanguine vero Filium significans, quoniam ipse ex sancta Trinitate communicavit carni et sanguini. Nou ergo ait Joannes apostolus loquens de Patre et Filio et Spiritu sancto, tres sunt personæ quæ testificantur in terra, spiritus, aqua et sanguis, et hi tres unum sunt 1. Quid ergo pro Joanne respondent apostolo? Qui sunt hi tres, qui in terra testificari, et qui unum esse dicuntur? num dii? num patres? num filii, aut spiritus Spiritus sanctus sunt, tamenetsi non invenitur unum nomen, quod de omnibus communiter masculino genere prædicetur, sicut communiter de illis personæ prædicantur genere feminino. Aut si forsitan ipsi qui de verbo contendunt, in eo quod dixit : Tres sunt qui testificantur in terra, spiritus, aqua et sanguis, et hi tres unum sunt, Trinitatem quæ unus Deus est, nolunt intelligi, secundum ipsa verba quæ posuit pro apostolo Joanne respondeant. Nunquid hi tres, qui in terra testificari et qui unum esse dicuntur, possunt spiritus, aut aquæ, aut sanguines dici? Quod tamen Joannis apostoli testimonium beatus Cyprianus Carthaginiensis antistes et martyr in epistola sive libro quem de Trinitate scripsit, de Patre et Filio et Spiritu saucto dictum intelligit. Ait enim (tom. II): e Dicit Dominus, Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 30); et iterum de Patre et Filio et Spiritu sancto. scriptum est, et hi tres unum sunt (1 Joan. v, 7). > Proinde considerare debent qui verborum captionibus supervacue student, quia non simul et conjuncte dicimus unum Filium ex Trinitate crucifixum, ul tres aut duos filios inducere videamur; sed prius dicentes, quod magna synodus confirmavit, unum ex Trinitate incarnatum, vel passum, vel crucifixum, cum interrogati fuerimus, quem unum de Trinitate dicamus, recte postea respondenius, Filium. Non autem recte simul diceretur unus filius ex Trinitate incarnatus, aut passus, aut crucifixus. Sed non est consequens ut quæ simul non recte dicuntur, n etiam singillatim non recte dicantur. Ac ne hoc dissi:nulent intelligere, aut fortasse non possint, verborum suorum vel convincantur vel admoneantur exemplo. Nam et ipsi, cum recte dicant unam ex Trinitate personam crucifixam, secundum quod ille etiam vir beatus et doctrinæ admirabilis Augustinus, in opere quod scripsit de Prædestinatione et perseverantia sanctorum, docet : « Fidelis qui in eo veram naturam credit et consitetur humanam, id est

a Forte, cx tribus diis.

<sup>1</sup> Cod. Veron., dixerit.

<sup>2</sup> Idem cod., et hæ tres unum sunt; sed hoc potius, tres sunt (qui) testificantur in terra, spiritus, aqua et sanguis, et hi tres unum sunt. Quid ergo, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., de Unitate. Sane in libro de Unitate Ecclesia verba leguntur qua resert Facundus.

Idem cod., dicitur. <sup>8</sup> Idem cod., dicit.

nostram, quamvis singulariter suscipiente Deo Verbo, A debet ut unus ex Trinitate, vel de Trinitate, cruciin unicum Dei Filium sublimatam : ita ut qui suscepit, et quod suscepit, una esset in Trinitate persona. > Cum igitur et ipsi, quemadmodum docuimus 1, juxta doctrinam Patrum recte dicant unam ex Trinitate personam crucifixam; et item interrogati cujus eamdem dicant esse personam, recte respondeaut, Filii; non tamen quod singillatim recte dicunt, etiam simul et conjuncte recte dicere poterunt, id est, unam personam Filii ex Trinitate crucifixam, quasi duæ personæ sint Filii. \* Sicut ergo, quamvis non recte simul dicatur una persona Filii ex Trinitate crucifixa, et recte item de ipsa per sona singillatim dicitur quod Filii sit : ita quamvis non recte simul dicatur, unus filius ex Trinitate crucifixus, recte tamen singillatim dicitur unus ex B Trinitate crucifixus, et item de ipso uno quod Filius sit. Quocirca, recte dicitur unus ex Trinitate crucifixus, et una ex Trinitate persona. Sed unam dicere personam Nestorianorum nova subterfugia minus excludit : qui convicti innumeris testimoniis Patrum, quod Deus Verbum et assumptus homo una persona sit, pro auctoritatis dignitate ab eis hoc vel existimant dictum, vel existimare se fingunt, ut sic homo Jesus Christus dicatur Verbi gessisse personam, sicut etiam gessit Apostolus, qui scribens ad Corinthios dicit: Nam et ego quod donavi 3, propter vos in persona Christi, ut non circumveniamur a Satana (II Cor. 11, 10); non ut unus idemque esset Deus et homo. Cum vero et unus ex Trinitate, et una ex Trinitate persona pro nobis crucifixa recte dicatur, hanc uti- C litatem qua fraus Nestorianorum a sancta et magna synodo sufficienter exclusa est, intelligere et approbare jam debent qui dici nolebant unum de Trinitate pro nobis incarnatum, vel passum, vel crucilixum. Qui etiam si nulla invitaret utilitas, neque boc esset tantæ synodi auctoritate firmatum, modestius facerent acquiescere sapienti Gregorio, qui de vocabulorum diversitate dissidendum non esse decrevit (Gregor. Nazianzenus orat. 39). In eo enim sermone cojus est titulus: De luminibus, ita locutus est: « Deum cum nomino, uno lumine illustramini, simul et tribus. Tribus quidem, secundum uniuscujusque proprietates sive personas. Nihil enim pro vocabulorum diversitate dissidendum est, cum ad eumdem sensum omnium diversitas provocet intellectum. Dum igitur et magna nos ad hanc confessionem invitet utilitas, et non inaudita et nova sit illa vox de qua nobis deliberare sit liberum an admitti debeat, quam divinarum Scripturarum testimoniis convenire etiam a tantis Patribus confirmatum esse docuinus, nihilque de verbo sit dissidendum, placere omnibus

fixus pro una persona dicatur. Quanquam si quis rem diligenter attendat, et altius causam repetat, iuveniet quod non sic dicimus, unus pro una persona, sed potius una persona pro uno ex Trinitate dicatur. Nam sic Ecclesia Christi, etiam cum necdum ad distinctionem Patris et Filii et Spiritus sancti uteretur nomine personæ , tres credidit et prædicavit, Patrem et Filium et Spiritum sanctum; sicut testimonio Joannis supra docuimus, quo dictum est: Tres sunt qui testimonium dant in terra, spiritus, aqua et sanguis; et hi tres unum sunt (I Joan. v, 8). Personarum autem nomen, non nisi cum Sabellius impuguaret Ecclesiam, necessario in usum prædicationis assumptus est; ut qui semper tres crediti sunt et vocati, Pater et Filius et Spiritus sanctus, uno quoque simul et communi personarum nomine vocarentur. Deinde ctiam subsistentiæ dictæ sunt, quoniam Ecclesiæ placuit, ad significandam Trinitatem, et hoc nomen distinctioni personali tribuere. Quæstio itaque aliquando de novo nomine personæ et subsistentiæ fuit, utrum ad significandam Trinitatem, quæ Deus est, deberet admitti, sicut et ipsius Trinitatis nomen admissum est : non de eo quod semper tenuit et prædicavit Ecclesia, quia tres sunt qui testificantur in terra, et hi tres unum sunt. Unde etiam memoratus vir . Augustinus in quinto decimo de Trinitate libro (Cap. 3): c Clarum, inquit, est in substantia veritatis, non solum Patrem Filio non esse majorem, sed nec ambos simul aliquid majus esse quam solum Spiritum sanctum; aut quoslibet duos in eadem Trinitate majus aliquid esse quam unum; aut oinnes simul tres, majus aliquid esse quam singulos. > Nec ait vir cautissimus et sapientissimus ambas personas simul aliquid esse majus in substantia veritatis quam solum Spiritum sanctum, quod quidem recte, si vellet, diceret; sed potius ambos: neque ait quaslibet duas personas in eadem Trinitate majus esse aliquid quam unam, sed quoslibet duos in eadem Trinitate majus esse aliquid quam unum; neque dixit omnes simul tres personas majus aliquid esse quam singulas, sed omnes simul tres majus aliquid esse quam singulos. Quod si hujusmodi locutiones ex dictis probatissimorum Patrum velim colligere, ante me tempus quam exempla deficiet. Nihil est igitur quod de , D verbo reprehendamur, dicentes unum de Trinitate incarnatum, sive passum, sive crucifixum. Quod etiam sancta Chalcedonensis synodus, divinarum Scripturarum auctoritate et antiquissimorum Patrum testimoniis informata, videns a magno Proclo ad Armenos utiliter scriptum, et a sapientissimo Joanne Antiocheno et cæteris orientalibus episcopis in con-

<sup>1</sup> Cod. Veron., diximus.

<sup>1</sup> Idem cod., recte tamen singillatim dicitur, una persona ex Trinitate crucifixa : et recte item, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., quod donavi, si quid donavi, propter pos. etc.

ldem cod., quia.

Idem cod., somper.

<sup>·</sup> Idem cod., personarum. <sup>7</sup> Idem cod., Joannis apostoli.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> IJem cod., vir doctissimus.

<sup>\*</sup> Videsis in hunc locum cl. Wesselingium lib. Probabil. cap. 56, pag. 524.

vit. Et ideo hanc religiosam et necessariam vocem suscipientes qui de verbo supersue contendebant, ita jam nobiscum Nestorianos urgere debent ac premere, ut non tantum unam ex Trinitate personam dicant, quod illi male, sicut jam diximus, interpretantur; sed etiam unum ex Trinitate passum, quod nulla fraude possint eludere. Quibus Nestorianis hoc modo gravius insistimus, si eis dicamus: Certum est accipere vos nobiscum quia Trinitatem, quæ unus Deus est, significavit Apostolus dicens: O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei! quam incomprehensibilia sunt judicia ejus et investigabiles viæ ejus! Quis enim cognovit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus suit? aut quis prins dedit illi, et retribuetur ei? Quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso sunt B omnia: ipsi gloria in sæcula (Rom. x1, 33). Ex ipso dicens, ex Patre; per ipsum vero, per Filium, sicut alibi dicit : Nobis tamen unus Deus Pater, ex quo omnia, et nos in illo 1; et unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, et nos per ipsum (I Cor. vill. 6). In ipso vero, in Spiritu sancto: de quo Salomon ail: Quoniam spiritus Dei replevit orbem terrarum, et hoc quod continet omnia, scientiam habet vocis (Sap. 1, 7); nec aliud est in ipso esse omnia, nisi ab ipso omnia contineri. Quæ cum ita sint, quomodo non unus ex hac Trinitate est Dominus Jesus Christus. cum, sicut ostendimus, idem dicat Apostolus: Unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, et nos per ipsum? Item cum ipse Dominus Jesus Christus, hanc Trinitatem nobis insinuans, in Evangelio discipulis C suis dixerit: Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti (Matth. xxvи, 19); quomodo Petrus apostolus Judæos exhortans diceret : Pænitentiam agite, et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi, in remissionem peccatorum, et accipietis donum Spiritus sancti (Act. 11, 38)? aut quod simul in eisdem Actis apostolorum legitur (Cap. x1x), quidam discipuli, quos ejus coapostolus Paulus Ephesi reperit baptismo tantum Joannis imbutos, ab eo admoniti baptizarentur in nomine Domini Jesu, si non unus esset ex Trinitate, in qua tantum baptizari præceptum est, Dominus Jesus Christus? Quod autem in nomine Domini Jesu a hi quos memoravimus baptizati narrantur, non co credendum arbitror, quia non in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti baptizati sunt, ut etiam in ipsis servaretur verbis a Domino constituta forma baptismi; sed quia hoc erat insinuandum quod baptismo novo fuerint baptizati, sufficere iudi-

Alia fuit sententia sancti Ambrosii, qui in libro de Spiritu sancto, cap. 3, apostolos censuit in nomine Domini Jesu tantummodo baptizasse : plenum tamen fuisse mysterium, quia qui unum dixerit, Trinitatem signavit. Quod ipsum in libro de Trinitate Latine tantum edito scripserat sanctus Athanasius. Nunquid pravatieatores, inquit, mandati Salvatoris apostoli effecti, et contra traditionem ejus baptizarunt tantam

cilio approbatum, convenienter ipsa quoque firma- A catum est ad discretionem ipsius novi baptismi solum nomen Domini Jesu memorare, quod neque in baptismo Joannis, neque in aliis baptismis Judaici ritus interserebatur. Cæterum illis sacratis verbis, id est, in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, baptizati mihi videntur. Nec mendaciter dictum, quod absit, existimo: Baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi, aut quia baptizati sunt quidam in nomine Domini Jesu: quoniam certissime in nomine Jesu \* baptizabant apostoli, etsi non in solius Domini Jesu, id est Filii, nomine baptizabant, verum etiam in Patris et Spiritus sancti. Ac per hoc arbitror quod, cum baptisma celebraretur, in ipsis quoque sacratis verbis servabatur illa forma baptisini; in narratione vero sufficiebat, ad discretionem aliorum baptismatum, solius Domini Jesu facere mentionem. Propterea vero credo quod de omnium trium personarum commemoratione, Domini Jesu nomen ad insinuandum novum baptismum magis as sumptum est, quoniam ipsi consepelimur per baptismum in mortem. Verumtamen non diceretur, nisi, ut jam asseruimus, unus esset ex Trinitate Dominus Jesus Christus. His igitur atque aliis quamplurimis informatus, priusquam hoc a magna synodo Chalcedonensi appobatum esse cognoscerem, unum de Trinitate credidi Dominum Jesum Christum: qui Deus ex Deo natus ante sæcula, idem in plenitudine temporum homo sit natus ex Virgine; et qui Patris existens unigenitus, factus sit unigenitus matris; ut geminæ gigas substantiæ, sicut intellexit et cantavit Ambrosius, utriusque veræ nativitatis proprietate credatur, sitque consubstantialis Patri secundum divinitatem, et consubstantialis matri secundum humanitatem : et sicut ideo consubstantialis Patri creditur, quia proprius ejus et verus est Filius, sic etiam matri propterea consubstantialis credatur, quia proprius etiam ejus et verus est filius.

## CAPUT IV.

Quod beata Maria vere ac proprie sit mater Dei, contra quosdam catholicos el contra Nestorianos. Examinantur Hilarii, Augustini et Leporii presbyteri

Veri autem et proprii filii quis nisi absurdissimus neget vere et proprie esse matrem? quod æque mon-D stravimus magnæ synodi Chalcedonensis sententise convenire, et nos secundo partitionis loco promisimus asserturos. Insinuandum vero est quod hanc quoque confessionem qua beatam Mariam vere el proprie dicimus matrem Dei, quidam etiam commu-

multitudinem? Non enim scriptum est baptisasse cos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancli, sed lantum in nomine Domini Jesu. Nunquid crgo prævaricati sunt? Absit. Nam licet Filii nomen tantummode dicatur, kabet tamen et Patrem et Spiritum pronuntatum. In eadem quoque sententia est Ferrandus idem diaconus in epistola ad Anatolium.

<sup>1</sup> Cod. Veron., in illum.

<sup>1</sup> Idem cod., similiter.

<sup>1</sup> Idem cod., Domini Jesu.

nicantes Ecclesia a putent non debere suscipi, cum A catur, utrum vere et proprie, an nuncupative et per-Nestorium fateantur, propter quod eam matrem Dei negabat, debuisse damnari. Quibus, antequam Nestorianis respondeamus, respondendum 1 puto, sicut et in superiore quæstione jam factum est, quod omnino stultum ac turpe sit, et condemnationem probare Nestorii, et beatam Mariam negare quod vere et proprie sit mater Dei. Nam si qua hinc esse potuit quæstio, cum ipso Nestorio simul exclusa est, qui eanı matrem Dei esse negabat. Iloc enim et ad credendum difficile, et dignum controversia videbatur, utrum Deum illa virgo genuerit : cæterum quod vere et proprie genuerit, quidquid est ille quem genuit, nulli ' dignum disceptationis apparet. Qui ergo concedunt quia Deum Virgo genuit, quod incapabile est, et unius singulariter matris, cur p dixerit, tum demum si acceptabilis sit illa contraeam negant vere et proprie genuisse, quod commune omnibus matribus, et nullius dignum est quæstionis? Et audent insuper hoc, quod dicimus beatam Mariam vere et proprie matrem Dei, Eutychiano dogmati deputare, non intelligentes neque quæ loquuntur, sicut dicit Apostolus (I Tim. 1, 7), neque de quibus aflirmant, cum sancta Chalcedonensis synodus, a qua ipse damnatus est Eutyches, sicut memoravimus (In allocut. ad Marcian.), dicat : « Quomodo Dei genitrix sit virgo vocitata propter eum qui virginitatem ejus dignatus est ctiam sacrare post partum, vulvamque, ut decebat Deum, integritate signare, quomodo secundum veritatem mater dicta sit propter carnena. quam ex se omnium Domino ministravit. . Cum igitur, ut isti Patres docuerunt, propterea secundum c veritatem mater a dicta sit, quia carnem ex se omnium Domino ministravit, quod Eutyches negat, quomodo putatur Eutychiano dogmati deputandum, cui magis invenitur esse contrarium? Non enim potest beatam Virginem vere et proprie dicere matrem Dei, sed nuncupative potius ac perfunctorie, quam non credit carnem ex se omnium Domino ministrasse. Non ergo Nestorianam tantum, verum etiam Eutychianam hæresim destruit ista confessio, qua dicitur beata Maria vere et proprie mater Dei. Quod si nos rectæ fidei esse non credunt, et aliquid suspicantur in his verbis occulere, inquirant a nobis id ipsum quemadmodum volunt, et interrogationibus suis quid sentiamus eliciant. Si autem de rectitudine quidem fidei nostræ non dubitant, sed putantes ipsam fidem rectam non rectia verbis pronuntiari, dicunt quod sensu quidem sumus perfecti, non autem sumus perfecti sententia, cum Apostolas in utroque nos hortetur perfectos ' dicens : Sitis autem perfecti in eodem sensu et in eadem sententia (1 Cor. 1, 10): ipsi doceant quatenus illa Virgo, quod non abnuunt, mater Dei di-

 Tametsi de Maria Virgine, quin vere ac proprie dicenda sit Deipara θεοτόχος, ambigere inter catholicos integrum non erat post synodum Ephesinam, quæ liquido id sanxit contra Nestorium: non defuisse tafunctorie. Quod si dicunt non esse consequens ut, si vere et proprie non sit, nuncupative et perfunctorie sit mater Dei, ipsi dicant modum quo contra nos prædicanda sit mater Dei. Omnis enim qui alterius prædicationi repugnat, dicere debet aliquid quod aut contrarium ei sit aut diversum. Sicut Arianis dicentibus quod minor Patre sit Filius, contra nos dicimus quod æqualis ei sit; sicut Manichæis dicentibus quod phantastica, id est falsa caro fuerit ejusdem Filii Dei, contra nos dicimus quod in vera carne homo fuerit factus: atque ita et illi vicissim, impugnantes quod verum est atque catholicum, affirmant aliquid suum. Nec quisquam aliter doctrinæresistit alterius. nisi contra aliquid dicat : cum vero aliquid contradictio, disquiritur. Horum vero qui nos prohibent dicere vere et proprie matrem Dei Mariam, nec dicunt secundum quem modum dicenda sit mater Dei, non est quærendum si acceptabilis sit contradictio. Nam qui contra nihil dicunt, quomodo vel dicere videantur? Et ideo non tam laboriosum studio nostro est eorum absurditati resistere, quam existimationi periculosum, ne videamur superflue non contradicentibus respondere. Quamvis autem negantes hoc nostrum quod dicimus, vere et proprie esse matrem Dei Mariam, nihil hactenus affirmaverint suum, interrogandi sunt tamen utrum, quod necessario sequitur, vel negare audeant quod nos prohibent confiteri, ut addita negatione dicant eam non vere et proprie matrem Dei. Et jam non dicam aures catholicorum, sed frons illorum ferat, si potest, hanc profanam et detestabilem vocem. Si autem non audent dicere, Non vere et proprie mater est Dei, cur nos prohibent confiteri quod negare non audent? Cognoscant igitur cum sancta synodo, cujus se profitentur decreta suscipere, quod propterea heata illa Virgo secundum veritatem mater dicta sit Dei, quoniam carnem ex se omnium Domino ministravit, et non se dicant Eutychianis repugnare, negantes vere et proprie matrem Dei Mariam, cum potius eis nescii favere monstrentur, resistendo sententiæ synodi Chalcedonensis, in qua damnati sunt, et negando quod eorum est vanitati contrarium. Illud etiam caveant Nestorianorum experti perfidiam, quibus pro hac quoque confessione jam respondere debemus, ne quasi pro naturarum discretione dicentes quod non homo Christus Jesus, sed Deus Verbum proprius et verus sit Filius Dei; aut quod non Deus Verbum, sed homo Christus Jesus proprius et verus sit filius hominis; videantur et ipsi non eunidem credere Beum Verbum quem hominem,

men qui de ea voce his temporibus immerito contenderent, præter Facundum, ostendit ex Justinian. litteris Joannes papa in eadem epistola ad senatores.

sed alteram personam Dei, alteram hominis arbitrari.

<sup>1</sup> Cod. Veron., demonstrandum.

Idem cod., nullius.

Idem cod., mater Dei.

Idem cod., perfectos esse.

Idem cod, sic.

Porro si idem est Deus qui homo, et idem homo qui A simplici naturæ Patris consubstantialis effecta, Ita non Deus; tam recte dicitur Deus Verbum proprius et verus filius hominis, quam recte dicitur idem ipse mediator Dei et hominum homo Christus Jesus, proprius et verus Filius Dei : nec ulla confusio naturarum ex hoc inducitur, sed personæ unitas intimatur. Neque enim confusionem naturarum Joannes inducebat apostolus dicens : Scimus quoniam Filius Dei venil, et dedit intellectum 1, ut sciamus quod est verus, et sumus " in vero Filio ejus Jesu Christo (Joan. v. 20); vel Paulus cum diceret : Si Deus pro nobis, quis contru nos? qui etiam Filio proprio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. vIII, 31). Si autem Joannes Christum, id est unctum, verum Dei Filium dicit, quem et venisse testatur; venire autem ct ungi, quantum ad naturarum discretionem spectat, B humavitati potius quam deitati conveniunt; et si Paulus quem proprium Dei vocat Filium, ipsi Patrem non pepercisse docet, sed eum pro nobis omnibus tradidisse, et omnia ei donasse; quæ similiter, cum de naturis agitur distinguendis, deitati non possunt attribui; et neuter horum talia prædicans creditur confudisse naturas, sed unitatem magis expressisse personæ: respondeant Nestoriani, quomodo non eadem personalis unitatis ratio, sine ulla naturarum confusione, de nobis flagitat, ut vere et proprie dicamus silium hominis Deum Verbum, et beatam Virginem vere et proprie matrem Dei. Nam et ille centurio, qui corpus Domini gloriæ crucifixi servabat, cum exspirante mundi <sup>3</sup> Creatore, mundi videret elementa turbari, Filium Dei eum verum esse cognovit; ait C enim : Vere Filius Dei erat iste (Matth. xxvII, 54). Cujus verbi fidem beatus facit Hilarius, ita dicens (Lib. 111 de Trinitate): (Qui cruci affixerant, vere Dei Filium consitentur; prædicationi consentit effectus. Dominus dixerat : Clarifica Filium tuum (Joan. xvu, 1). Non solum nomine contestatus est Filium, sed et proprietate qua dicitur tuum. Multi enim nos filii Dei, sed non talis hic Filius est. Hic enim et proprius et verus est Filius, origine non adoptione, veritate non nuncupatione, nativitate non creatione. Ergo post clarificationem ejus veritatem confessio secuta est. Nam verum Dei Filium centurio confitetur. ne quis credentium ambigeret quod unus persequentium non negasset. > Si igitur, Hilario quoque, doclissimo antistite et fortissimo confessore, secundum n doctrinam apostolicam testante, proprius et verus est Filius Dei qui crucifixus est, non est dubium quin etiam Deus vere et proprie Pater sit crucifixi Filii. Quæ cum ita sint, quemadmodum nihil ex hoc metuendum est, ne cum dicitur Deus vere et proprie Pater Filii crucifixi, sequi videatur quod illa humanitas a Verbo Dei suscepta et crucifixa in deitatem conversa sit, et natura humana, quæ composita est,

sequitur, cum dicimus vere et proprie matrem Dei Mariam, ut deitas Verbi conversa videatur in carnem, et natura divina, quæ simplex est, compositæ naturæ matris consubstantialis effecta. Alioquin si blasphemum et absurdum est quod beata Maria vere et proprie dicitur mater Dei, sine ulla disceptatione blasphemum et absurdum est, quod Dens Verbum \* vere et proprie dicitur filius hominis. Si autem et hoc blasphemum et absurdum videtur, ut Deus Verbum vere et proprie dicatur filius hominis, consequenter blasphemum videbitur et absurdum ut idem ipse mediator Dei et hominum homo Christus Jesus vere et proprie dicatur Filius Dei. Porro Scriptura divina, quæ nihil blasphemum loquitur vel absurdum, pro unitate personæ verum et progrium Dei Filium dicit mediatorem Dei et hominum, hominem Jesum Christum : qui dedit semetipsum redemptionem proomnibus, in quo vero Dei Filio sumus, et cui proprio Filio Pater non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Recte igitur etiam beata Maria, pro eadem unitate personæ, vere et proprie mater dicitur ipsius unigeniti Dei Verbi. Ideoque sapientissimus atque clarissimus Ecclesiarum Christi magister Augustians in opere memorato quod conscripsit de Prædestinatione et perseverantia sanctorum (Cap. 15): « Clamat, inquit. Doctor gentium in capite Epistolarum suarum. Paulus servus Jesu Christi vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei, quod ante promiserat per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo, qui fuctus est ei ex semine David secundum carnem; qui prædestinatus est Filius Dei in virtute, secundum Spiritum sanctificationis ex resurrectione mortuorum (Rom. 1, 1). Prædestinatus est ergo Jesus, ut qui futurus erat secundum carnem filius David, esset tamen in virtute Filius Dei secundum Spiritum sanctificationis, quia natus est de Spiritu sancto ex virgine Maria. Ipsa est illa ineffabiliter facta hominis a Deo Verbo susceptio singularis, ut Filius Dei et filius hominis simul, et filius hominis propter susceptum hominem, et Filius Dei propter suscipientem unigenitum Deum veraciter et proprie diceretur, ne non Trinitas sed quaternitas crederetur. > lgitur iste vir doctus et susceptum hominem veraciter \* et proprie docuit dici Filium Dei; et suscipientem Deum propter susceptum hominem veraciter et proprie dici filium hominis. Si quo minus, necesse non erat dicere quod adjecit, reraciter et proprie, nisi ad hujus magni mysterii commendationem, per quod et Deus filius hominis et homo Filius Dei factus est. Nam veraciter et proprie dici homineni filium hominis, et Deum Filium Dei quis possit ambigere? Idem itaque et Deus Verbun, qui etiam mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus, secundum hujus viri sancti doctrinam, tam veraciter et

<sup>·</sup> Forte simus.

<sup>1</sup> Cod. Veron., nobis intellectum.

<sup>1</sup> Idem cod., codem mundi, etc.

<sup>·</sup> Idem cod., rere.

<sup>1</sup> Idem cod., quod etiam reciproce Deus, etc.
2 Idem cod., hominem propter suscipientem unigenitum Deum veraciter, etc.

proprie dicitur filius hominis, quam veraciter et pro- A et Maria Virgine Deus homo Jesus Christus Filius prie Filius Dei. Si autem veraciter et proprie dicitur flius hominis Deus, necesse est ut reciproce dicatur et beata Maria veraciter et proprie mater Dei. Cum vero hoc adject dicens, one non Trinitas, sed quaternitas crederetur, > coegit omnino ut beatam Mariam veraciter et proprie matrem Dei esse dicamus, ne non Trinitatem, sed quaternitatem credere videamur. Et ideo religiosæ ac necessariæ vocis bujus negatio non levis putetur, quam tanta blasphemia consequitur. Sane mirandum non est quod Augustinus veraciter et proprie dici pronuntiat filium hominis Deum, cum in quodam sermone de Epiphania (De tempore serm. 33), cujus principium est: « Nuper celebravimus diem quo ex Judæis Dominus natus est, hodie celebramus quo a gentibus adoratus est, > ita B loquatur: « Magos sane ad ipsum proprie locum, ubi Deus Verbum infans erat, stella perduxit. Quod 1 ergo 4 Verbum Deum dicit infantem, quomodo non veraciter et proprie diceret prædicari filium hominis Deum? Nam si infans ille veraciter et proprie dicitur filius hominis, ipse autem infans est Deas Verbum, veraciter et proprie dicitur filius hominis Deus Verbum. Rursus in alio ejusdem diei sermone (De tempore serm. 30), cujus est principium: Ad partum Virginis adorandum magi ab Oriente venerunt, sic ait : « Jam vero quod eadem stella que magos perduxit ad locum, ubi erat cum matre Virgine Deus infans, etc. > Is ergo negare potest veraciter et proprie dici filium hominis Deum, qui hujus sapientissimi viri doctrinæ repugnans, aut Deum C negat infantem, aut vere et proprie filium esse hominis negat infantem. Quia ergo illud pietas, hoc autem humanitas negare non patitur, vere et proprie esse filium hominis Deum sine dubitatione credendum est. Hoc autem constituto, non est dubium quin etiam illa Virgo vicissim vere et proprie mater Dei esse dicatur. Item cum quidam Leporius presbyter > apud Gallias 3, depravatus a vera et antiqua Ecclesiæ flde, eadem docere præsumeret quæ postea Nestorius docuit, atque, inde pro tali errore depulsus, in Africa docendus veniret, illic instructus, ut docet Apostolus (Gal. vi, 1), in spiritu mansuetudinis a spiritalibus Patribus Aurelio Carthaginiensi et prædicto Augustino, atque aliis Africanis episcopis, pravissimam novitatem sui dogmatis abdicavit. Scripsit autem libellum satisfactionis idem Leporius ad Gallos episcopos, quem memorati venerabiles Patres Aurelius atque Augustinus et ceteri sic probaverunt, ut ad laciendam veritatis fidem, etiam suas ei snbscriptiones adjicerent. In quo libello post multum 3 sic dicit : « Nascitur ergo proprie de Spiritu sancto

Dei, ac sic in alterutrum unum fit et Verbum et caro. ut manente in sua perfectione naturaliter utraque substantia, sine sui præjudicio et humanitati divina communicent, et divinitati humana participent; nec alter Deus, alter homo, sed idem ipse Deus qui et homo, et vicissim homo qui et Deus Jesus Christus Filius Dei nuncupetur et vere sit. > Cum itaque nefandus error, qui evacuans totum salutis nostre my. sterium cautus sibi videtur ac diligens, in Ecclesia Latinorum prius apparens, non sicut apud Græcos contentionibus augeretur, sed satagendo \* magna et sollicita Patrum pietate, mox ut deprehensus est, etiam a suo condennarctur auctore : non aliter visus est eisdem sanctis Patribus abolendus, nisi ut de Virgine Maria proprie Deum esse natum scripto confiteretur ipsius auctor erroris. Ait enim, sicut memoravimus: « Nascitur ergo proprie de Spiritu sancto et Maria semper Virgine Deus. > Atque ita Deus ab co dicitur proprie natus ex Virgine, ut etiam homo Jesus Christus vicissim Dei Filius nuncupari et vere esse dicatur. Unde et illud adjecit : « Ac sic in alterutrum unum fit et Verbum et caro. > Nec per hoc discretioni utriusque naturæ præjudicium intulit, qui confessus est quod manente in sua perfectione naturaliter utraque substantia, sine sui præjudicio et humanitati divina communicent, et divinitati humana participent: non alterum dicens Deum, alterum hominem; sed eumdem ipsum Deum, quem et hominem, et vicissim hominem, quem Deum Jesum Christum Dei Filium nuncupari et vere esse confessus est. Si autem Deus vere est homo, nec aliunde vere homo nisi nascendo de Virgine, cur non dicatur Deus vere natus ex virgine? Et si Deus proprie factus est homo, nec aliunde proprie factus est homo, nisi nascendo de Virgine, cur non dicatur cliam proprie natus ex Virgine? Absurdum nimis est ut Deus, qui nascendo de virgine vere et proprie factus est homo, non vere et proprie de illa natus esse dicatur : ut vera sit res quam esfecit illa nativitas, et ipsa rei ejus effectrix non sit vera nativitas. Verum nec illud minus absurdum est, ut qui non offenditur propheta dicente: Mater Sion dicit, homo, et homo factus est in ea, etipse fundavit eam Allissimus (Psol. LXXXVI, 5). et mansuete et fideliter accipit, quod ipse Altissimus, qui Sion fundavit, homo factus est in ea; et qui non offenditur evangelista dicente: Verbum caro factum est (Joan. 1, 14) : si audiat ca quæ sunt hominis Altissimo tribui qui factus est homo, et ea quæ sunt carnis Verbo tribui quod factum est caro, scandalum patiatur, tanquam non horum causam ante credide-

Forte Qui ergo.

Leporii libellum satisfactionis, cujus partem ex Cassiano dedimus tomo I Conciliorum Gallia, integrum postea nacti sumus cum Aurelii Augustini aliorumque subscriptionibus quarum hic mentio. Hunc ergo publici juris propediem futurum speramus.

rit, quando Altissimum factum hominem et Verbum

Cod. Veron., Qui.
Idem cod., Galliam.

<sup>\*</sup> Idem cod., multa.

Idem cod., semper virgine.

<sup>\*</sup> idem cod., satagente.

carnem credidit factum. Plus est autem dicere Altis- A simum hominem factum, quam tribuere quæsunt hominis Altissimo; et plus est dicere, Verbum caro factum est, quam tribuere quæ carnis sunt Deo Verbo. Cum itaque Spiritus Dei, ad commendandam nobis in hoc mysterio adunationem divinæhumanæque naturæ, hoc quod est amplius dicere congruentius et utilius judicavit, quia Altissimus bomo factus est, et, Verbum caro factum est : cur quisquam metuat hac auctoritate fundatus, sine præjudicio utriusque naturæ, en quæ sunt humanitatis Altissimo, et quæ sunt carnis Verbo tribuere, propter sacramentum ac dispensationem incarnationis sux? De quo Deo Verbo loquens idem Joannes in Epistola sua, ei quæ carnis sunt deputare i non dubitat, ut pote quem carne i factum in suo Evangelio prædicavit. Nam sicut ibi sermonem inde exorsus est dicens : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Dous erat Verbum (Joan. 1, 1). Et infra : Verbum caro factum est, et habitavit in nobis: ita et in Epistola sua inde similiter count: Ouod erat ab initio, quod audivimus, quod vidimus oculis nostris, quod inspeximus, et manus nostræ contrectaverunt de Verbo vitæ, et vita palam facta est, et vidimus et testamur, et nuntiumus vobis vitam æternam, quæ erat apud Patrem, et palam facta est nobis (I Joan. 1). Annuntians itaque nobis de Verbo vitæ, quod erat ab initio, nec in his quæ memoraviunus susceptæ ab eo carnis nomen interserens, de ipso Verbo dicit, quod oculis suis illum inspexerit, et manibus contrectaverit, nou dubitans quæ sunt carnis incarnato Verbo tribuere. Quid ergo Nestoria- C ni, quasi cautiores et diligentiores ipso Joanne apostolo, imo ipso Deo Verbo, qui sic de se in Joanne loquebatur apostolo, refugiunt quæ sunt humanitatis Deo tribuere, et beatam Mariam dicere vere et proprie matrem Dei; quam non refugiunt dicere vere et proprie hominis matrem, nisi quia non eumdem credentes esse Deum, quem hominem, duos nobis filios, licet non verbis, rebus tamen \* volunt inducere? Nos autem scientes Apostolum dixisse: 'Optabam enim ego ipse anathema esse a Christo pro fratribus meis, qui sunt cognati mei secundum carnem, qui sunt Israclitæ, quorum adoptio est filiorum, et gloria, et testamenta, et legislatio, et altura, et promissa : quorum putres, et ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula (Rom. 1x, D naturis, id est in divinitate atque humanitate, per-3); non alterum Christum putamus, et alterum super omnia Deum; sed eumdem Christum credentes super omnia Deum, ejus matrem beatam Mariam Virginem vere et proprie dicimus matrem Dei.

 Alii alias hujus nominis causas tradunt, ut Leontius De sectis cap. 5, Ado Viennensis in Chronico, Nicephorus lib. xviii, cap. 45, et alii: Cæterum constat Acephalos tandem, quæcunque sit origo, universe appellatos monophysitas omnes, qui unicamin Christo naturam statuebant, et synodum Chalcedonensem oppugnabant, licet inter se alii aliis erroribus discreparent. Scite autem Anastasius Antiochenus, Περί της Χριστού οίκονομίας, ad decem illorum

1 Idem cod., carnem.

## CAPUT V.

Quod Christi duæ sint naturæ, non una composita, contra Eutychianos et Semieutychianos. De Julio papa, et de Cyrillo Alexandrino, quorum scripta obiiciunt adversarii.

Hæc adversus Nestorianorum perfidiam dixisse sufficiat, que nos, sicut arbitror, a calumniis Eutychianorum satis superque defendunt; qui cum refelluitur a catholicis, Nestorianorum eis crimen affigunt. Et ideo jam illud tertium prædictis Eutychianis contrarium rectum esse monstremus, quod Dominum nostrum Jesum Christum confitemur in duabus naturis, id est in divinitate atque in humanitate perfectum. Quo Nestorianorum quoque calumnias evertemus . qui nos putant ad confusionem duarum Christi natu-B rarum dicere quod unus ex Trinitate sit Dominus Jesus Christus, et vere et proprie mater Dei Maria. Christum igitur Filium Dei, quemadmodum dictum est, in duabus prædicamus esse naturis. Nec dici patimur unam ejus ex divinitate et humanitate compositam esse naturam, ne Patri, cujus simplex natura est, consubstantialis non sit; et sicut alterius est personæ, quam Pater, ita etiam alterius, id est diversa, dicatur esse naturæ. Verum neque nobis erit consubstantialis, nisi ejus duæ naturæ sint : ut scilicet altera sit in qua consubstantialis est Patri, altera vero in qua consubstantialis est nobis. At huic evidentissimæ rationi bruta Eutychianorum contentio refragatur, asurmans Dei Verbi unitatem incommutabiliter simplicem cum suscepta humanitate in unam componi potuisse naturam. Quorum Eutychianorum dux sunt partes : una, qux per totum sequitur Eutychis principis sui sententiam; alia vero, quæ in quibusdam ab co dissentiens, per superbiam tainen dedignatur ad Ecclesiam pœnitendo reverti, ut de ipsis dictum videatur in psalmis : Discissi sunt, nec compuncti sunt (Psal. xxxiv, 16). Nam quia contentiosa vanitate præsumpserunt longe diversa, id est creatricem naturam creatamque confundere, traditi figmentis et erroribus cordis sui, quamvis ex codem cœnoso fonte manantes, juste meritoque discissi sunt. Sed illi qui licet, ut diximus, recedentes in quibusdam ab ipsius Eutychis auctoris et capitis sui sententia, sequi tamen dedignantur Ecclesiæ catholicæ doctrinam, cujus caput est Christus in duabus fectus, tanquam sine capite remanentes, Acephali vocantur a a Græcis, quos significantius nos Semieutychianos possumus appellare. Hi ergo scissorum Eutychianorum schismatici dicunt quoniam, si et una

coryphæos alludens, δεκανέρατου ὑρχήστραν, decem cornuum orchestrum nuncupavit. Αποθάλλεται, inquit, ή άγια έχελησίε, και Εύτυχέα, και Διόσκορου, και Θεοδόσιον, και Πέτρον, και Τιμόθεον, και 'Ιουλιανόν, και Γαϊανόν, καί Βαρσανούριον, καί Ιάκωδον, καί τον έξαρχου της δεχαχεράτου ταύτης δρχήστρας. Σεβήρον, καί λοιπούς αίρεσιάρχας τούς μίαν φύσεν άςειανιχώς έν Χριστώ δογματίζωτας.

<sup>1</sup> Cod. Veron., en quæ carnis sunt, ei deputare.

<sup>3</sup> Idem cod., rebus tamen ipsis.

<sup>·</sup> I Jem. cod., evitemus.

prædicetur Filii Dei natura, potest accipi cadem una A nis passiones. « Quasi Deus loquitur quæ sunt divina, natura secundum aliquid nature Patris esse consubstantialis, et item secundum aliquid nostræ: hoc est autem dicere, nec Patris eam naturæ consubstantialem esse, nec nostræ. Namque cum aliquid habere dicitur hæcuna Filii Dei natura quod Patris natura non habeat, et rursus aliquid quod nostra non habeat, non aliud est quam eam negare consubstantialem et naturæ Patri et nostræ. Ut enim nos recte dicamus Filium et Patri esse consubstantialem et nobis, propterea utique quia licet unam dicamus esse 1 personam, non tamen diffitemur quod in quadam naturarum dualitate subsistat, ut secundum unam consubstantialis Patri dicatur, et secundum alteram nobis. Unam vero, quam ipsi dicunt Christi esse naturam, negant omnino in dualitate aliqua contineri; ne re- R Nestorii (Epist. 1 ad Cledonium): c Si quis intro lucit quisiti cujus rei sit illa dualitas, quia non possunt jam dicere naturarum, personarum dicere cogantur, quod nobiscum contra Nestorium negant. Et quia, cum naturæ natura confertur, non potest a ibi pronuntiari consubstantialitas, nisi tota toti æquetur, ut definitionis nulla diversitas intercedat, non autem potest una esse definitio naturæ ex divinitate et humanitate compositæ, si de Filio sic credatur, et simplicis naturæ Patris quæ tantum divina est, aut nostræ quæ tantum humana est, non ergo erit Filius et Patri consubstantialis et nobis. Etsi de Filio sic credatur, duas confiteri debent unius Filii Dei naturas, quod innumeris testimoniis antiquorum Patrum in defensione \* magnæ synodi Chalcedonensis, et convictione 8 Eutychianæ vecordiæ, cum plurimis C tum etiam vos probastis. Ex quibus et nos adhuc aliqua proferimus, etsi non multa numero, pondere tamen gravia ut pote quæ synodi Ephesinæ sint auctoritate sirmata. Ibi enim prolata sunt contra Nestorium, et ex his ibi convictus atque damnatus est. Quia igitur utraque pars Eutychianorum ipsius synodi auctoritatem sequi se dicit, sufficere confutationi eorum existimo, si aliis omissis hoc solum clareat, quod ipsa quoque duas firmaverit Christi esse naturas, cum protulit adversus Nestorium ex secundo libro beati Ambrosii ad Gratianum imperatorem (Cap. 4), dicens 4: « Sileant igitur inanes de sermonibus quæstiones: quia regnum Dei, sicut scriptum est, non in persuasione verbi est, sed in ostensione virtutis. Serutraque loquitur Dei Filius, quia in codem utraque natura est. Et si idem loquitur, non uno semper loquitur modo. . Intende in eo nunc gloriam Dei, nunc homi-

• Epistolam ad Dionysium, quam Julio papæ ascri-bebant Acephali, Julii revera fuisse credidit Gennadius in Scriptoribus ecclesiasticis cap. 2, subdititiam Facundus suspicatur hoc loco, et apud Photium Eulogius Alexandrinus orat. 3; Leontius vero Byzantius, qui et epistoke verba recitat quibus abutebantur

1 Cod Veron., ejus csse,

quia Verbum est; quasi homo dicit quæ sunt humana, quia in mea substantia loquebatur, etc. > Audiunt hæc Ambrosii verba recitata in Ephesina synodo (Actione 1): cognoscunt ex his condemnatum esse Nestorium, quibus dicitur : Servemus distinctionem divinitatis et carnis, et quod licet unus, tamen in utroque loquitur Dei Filius, hoc est in utraque natura divinitatis et carnis : unde secutus adjecit, quia in eodem utraque natura est. Et non erube cunt aperte mentiri quod ejusdem synodi statuta custodiant. negantes Christum in duabus esse naturis, et confingentes quod una potius natura facta sit ex duabus. Verum advertant quid etiam ex dictis beati Gregorii Nazianzeni prolatum ibi fuerit contra ipsius dogma duos filios, unum quidem ex Deo Patre, alterum autem ex matre, et non unum et eumdem, adoptione fraudabitur quæ promissa est recte credentibus. Na. turæ etenim duæ, Deus et homo, quemadmodum et anima et corpus, non autem filii duo ; neque enim hic duo homines, licet sic Paulus (II Cor. 1v, 16) quod interius est hominis et 7 exterius appellaverit. Et ut breviter dicatur, aliud quidem et aliud ex quibus salvator est; et licet non id sit invisibile quod visibile, et tempore carens quod sub tempore; non tamen alius et alius : absit. Ambo etenim unum temperamentum, Deo quidem incarnato, homine autem deificato, vel quomodo quis nominare potuerit. Dico autem aliud et aliud. Aliter autem in Trinitate est. Ibi etenim alius et alius est ut non subsistentias confundamus; non aliud et aliud, unum etenim tria et idem divinitate. > Cum igitur et hic audiant, quia naturæ duæ sunt Deus et homo, nec ut isti volunt una dicatur ex utraque composita; cumque simul advertant, quia sicut in Trinitate alius est Pater, et alius est Filius, et alius Spiritus sanctus, et hæc tria nomina non unius personæ, quamvis unius naturæ sint, ita etiam in Christo non una sit natura, quamvis una persona sit : quomodo Eutychiani, si Gregorio credunt vel potius Ephesinæ synodo. non vident quod ejusdem profanationis sit, si una dicatur Christi esse natura, cujus profanationis est si una dicatur Patris et Filii et Spiritus sancti esso persona? Utrumque simile esse prædicta synodus, vemus distinctionem divinitatis et carnis : unus in D teste Gregorio, demonstravit. Quid autem illos contra hæc evidentissima Patrum testimonia juvare poterit, quod in assertionem vanissimi sui erroris dicunt, Julium Romanum episcopum a nescio ubi

> Eutychiani, non Julii, sed Apollinaris hæretici eam fuisse docet cap. 8 de Sectis. Quod ipsum affirmat Anastasius in Ecloge Zonozow, et ante ulrumque Hypatius episcopus Ephesinus in collatione cum Acephalis habita Constantinopoli : Beati Julii famosam

Idem cod., totiutique tota confertur, non potest, etc.

Idem cod., et nobis. Sed quia et ver... ut et ipsi quoque non denegant, quod et l'atri sit consubstantialis et nobis, duas consiteri debent unius Filii Dei na-turus; quod innumeris, etc.

<sup>&#</sup>x27; Idem cod., defensionem.

Idem cod., convictionem.
Idem cod., dicentis.

<sup>1</sup> Idem cod., filii autem non duo, neque dii, neque enim hic, etc. consonat textus græcus : ນໍດີ de ໜ້ ວິປິດ, ວປີຄື ເຂດຸເ.

eadem sancta synodo Ephesina, hoc solum ipsius beati Julii contra Nestorium recitatum fuerit ex epistola ad Prosdocium', in qua ait (Actione 1): « Prædicatur vero ad supplementum fidei et incarnatus ex Maria Virgine Filius 2, et habitans in hominibus, non in homine operatus, hoc enim in prophetis suerat et apostolis: perfectus Deus in carne, et homo perfectus in spiritu; non duo silii, unus quidem proprius Filius assumens hominem, alter vero mortalis susceptus a Deo; sed unus unigenitus in cœlo, unigenitus Deus in terra. Non aliu.l, præter hanc ad Prosdocium epistolanı, ex dictis beati Julii in illa synodo prolatum est, si qua forsitan alia scripsit, neque ex hac epistola aliquid amplius. Cur igitur non illud potius, quod de una Christi natura isti circumferunt p stitum falsa de beato Cyrillo suspicio nihil nobis tanquam ab ipso beato Julio scriptum, vel quæque similia, quæ scripsisse autumant alios venerabiles Patres, in synodo recitata sunt contra Nestorium? Nam ipsa magis ejus dogmati contraria viderentur. Quid enim jam controversiæ remansisset, quod una esset illius Dei hominis subsistentia, sive persona, si probarentur Patres quod etiam unam prædicaverint ejus esse naturam? Igitur ut omnis auferatur quæstio, si non postea epistola illa confecta est, aut beati Julii eam non esse, sicut magis credendum est, synodus indicavit; aut etiam et si ejus esse credidit, quod ego non dico, ut aliam magis quam ipsam ejusdem sancti Julii contra Nestorium proferret, non ex eo quod incaute dictum est contrarium errorem judicavit esse vincendum. Hoc autem et adversus cætera, quæ ex nomine aliorum antiquorum Ephesinæ synodi Patrum, vel falsa, vel male intellecta ventilant, nos respondere cognoscant: quoniam si vera fuerant, aut sicut ipsi volunt intelligenda, eis protinus Ephesina synodus Nestorium refutaret. Nihil igitur habent quod de magno Chalcedonensi concilio Eutychiani vel Semieutychiani querantur, quoniam Christum in duabus esse naturis, secundum prioris Ephesinæ synodi, quam nobiscum suscipiunt, statuta firmavit. Sed nec ex dictis beati Cyrilli, quæ alia, sicut credendum est, intentione prolata simul 3 male intelligunt, contra horum evidentiam merito possunt objicere : quoniam vel si ab his testimoniis Patrum quæ in Ephesina synodo firmata sunt dissonare creduntur, bus, quæ suscepit universalis Ecclesia. Iluc accedit,

illam epistolam manifeste Apollinaris ostendimus suisse. scripta ad Dionusium. Oun et alteram item ad Prosdocimum, seu Docium epistolam, cujus testimonio usa est synodus Ephesina, nec ipsam Julii fuisse vult Leontius, sed Timothei discipuli Apollinaris. Sed hanc sine controversia Julio alii quoque asserunt : atque inter cæteros Ephræmius patriarcha Antiochenus lib. m de Sacris Legibus apud Photium, alterius ex eadem epistola sententiæ partem delibat,

rescripsisse quod una sit Christi natura? cum in A quia ipsius Ephesinæ synodi primus fuit idem Leatus Cyrillus, qui non temere credendus est sibi exstitisse contrarius. Quod si etiam fuisset, non in eo sequendus erat, quod privatim singulis, ut ei visum est, dixisse, sed potius quod cum tractatu ac deliberatione synodi docuisse communiter probaretur. Nam et cum sanctus Joannes Antiochenus et cæteri orientales atque aliarum provinciarum episcopi, priedictum beatum Cyrillum putarent, sicut nunc Eutychiani putant, unius Christum prædicare naturæ, et ob hoc eum licet probabili zelo fidei, tamen improbe judicarent hæreticum: omnipotens Deus, cujus sapiens et mirabilis bonitas humanæ ignorantiæ malum potest in usum doctrinæ convertere, talem dedit exitum causæ, ut illa orientalium aliarumque provinciarum antirelinqueret suspicandum. Cum enim postea redintegrandæ pacis Ecclesiarum cura succederet, quoniam de hac suspicione non leve fuerat schisma commotum, memorati Orientales per venerabilem Paulum Emesenum episcopum ab eodem beato Cyrillo expetiverunt, ut si vellet omne scandalum omnemque ossensionem de medio submoveri, unum Deum atque hominem Christum in duabus naturis evidentissime fateretur. Quod et ille gratanter amplexus atque confessus est, quippe qui sibi conscius erat non se aliter et antea credidisse. Atque ita Deus omnipotens, non solum Orientalium et aliorum Patrum, atque ipsius beati Cyrilli rectam sidem manisestam omnibus fecit, quia nec illi quidquam expetiverunt indignum, nec ille quod expetitum est denegavit, verum etiam contra futuros Eutychianos multo promptiorem multoque evidentiorem reddidit doctrinæ catholicæ veritatem. Tantum vero contra hunc errorem quo Christus dicitur unius esse naturæ, eorumdem Patrum orientalium sollicitudo ac diligentia vigilavit, ut in epistola quam ei miserunt, ipsius rectæ confessionis quam ab illo exspectabant b verba conscriberent, et præsato Paulo commendarent episcopo, ut ea beatus Cyrillus in suam transferens epistolam eis rescriberet, ne quid remaneret ambiguum, unde quandoque rursus quæstio nasceretur. Quod etiam ille, sicut jam diximus, optato suscipiens, seque non aliter et antea credidisse testatus, sic eidem sancto Joanni Antiocheno rescripsit: « Quoniam vero superflua et importuna Ecclenon possunt præferri sive conferri decretis synodali- n siarum divisio facta est, nunc maxime satisfactum est nobis, domino meo reverentissimo 6 Paulo chartam

> quam integram profert Anastasius idem presbyter in Ecloge των χρήσεων περί της θείας θεολογίας και οπογομίας, cap. 38, nisi quod Acacium vocat pro Docio. Sic enim habet : Ιουλίου ἐπισχόπου 'Ρώμας ἐχ τῆς πρό Αχάχιον ἐπιστολῆς· πᾶς ος τὸν ἐχ Μαρίας ὑἰὸν μὰ ὁμολοβί Θεον λόγον ενσαρχων όμοούσιον τῷ Πατρί ἐξ ἀρχός ὅπε, ατρεπον δε εν τη συρχώσει και άπαθη εν τος; πάθεσο ανάθεμα έστω.

Cod. Veron., scripsisse.

ldem cod., l'ei filius.

Ideni cod., similiter.

Idem cod., statu ssc.

Idem cod., expetebant.

Idem cod., reverendo.

<sup>\*</sup> In hunc locum videsis Mazochium Spicil. Bibl. tom. I, pag. 34, not. 10, et confer Coutantium in Append. ad Epist. Roman. Pontiff., pag. 73. not.

proferente habentem irreprehensibilem fidei confes- A falsa vel male interpretata, contra definitionem synodi sionem, et hanc affirmante a vestra sanctitate compositam, et ab his qui illic sunt religiosissimis episcopis. Habet autem ita conscriptio, quæ et in his verbis inserta est huic epistolæ. > Et post aliqua : Confitemur igitur Dominum nostrum Jesum Christum Filium Dei unigenitum, Deum perfectum et hominem perfectum ex anima rationali et corpore, ante sæcula quidem de Patre natum secundum deitatem; in ultianis vero diebus eumdem propter nos et propter nostram salutem, de Maria virgine secundum humanitatem; consubstantialem Patri eumdem secundum deitatem. et consubstantialem nobis secundum humanitatem. Duarum enim naturarum adunatio 1 facta est : propter quod unum Christum, unum Filium, unum Deum consitemur. Secundum hanc inconsusæ unitatis sen- B tentiam, confitemur sanctam Virginem Dei genitricem Mariam, propter quod Deus Verbum incarnatus et homo factus, ex ipsa conceptione adunavit sibi quod ex ea sumptum est templum. Evangelicas vero et apostolicas de Domino voces scimus viros divini verbi prædicatores alias quidem conjungentes tanquam de una persona, alias vero dividentes tanquam de duabus naturis; et alias quidem convenientes Deo secundum deitatem Christi, alias vero humiles secundum humanitatem ejus tradentes. His vestris sacris vocibus intendentes, et sic etiam nosmetipsos sapere reperientes (unus enim Dominus, una sides, unum baptisma), glorificavimus omnium Salvatorem Dominum, invicem nobis ac vobis congaudentes: quoniam Scripturis divinitus inspiratis, et traditioni sancterum Patrum nostrorum convenientem habent fidem C quæ apud nos et quæ apud vos sunt Ecclesiæ. Proinde cum Cyrillus in hac confessione, per quam a se removit indignæ suspicionis invidiam, et cum orientalibus aliarumque provinciarum Ecclesiis adunatus est, sic duarum naturarum unitionem \* factam dicat in Christo, quia utique unius personæ et substantiæ sunt eædem duæ naturæ, ut evangelicas et apostolicas de Domino voces alias quidem conjungendas fateatur tanquam de una persona, alias vero dividendas tanquam de duabus naturis : quomodo Eutychiani vel Acephali ex ejusdem beati Cyrilli dictis, non duas Christi naturas, sed unam ex duabus compositam nituntur astruere? Nam si evangelicæ et apostolicæ de Domino voces, non de una composita, Christum in duabus naturis esse testantur. Proinde quænam dicta beati Cyrilli sine ulla expositione ac dijudicatione sequenda sunt, vel si ejus, ut diximus, alia veluti ab his dissonantia videantur? eane pro quibus vel pro quorum similibus sinistram suspicionem incurrit; an illa ex quibus ab ipsa suspicione purgatus est? Illa profecto sine interpretatione qualibet, sicut perspicue claret, indubitanter accipienda sunt, que omnem suspicionem dubitantibus abstulerunt. Et ideo quecunque et quantacunque ab eis

Chalcedonensis, etiam ex beati Cyrilli nomine preferantur, his quibus est in Ephesina synodo, ipso primum decernente, Nestorius improbatus, et quibus postea apud consacerdotes suos ipse purgatus est, præferri vel conferri non poterunt. Hoc quoque considerationi lectoris accedat, quod jam Nestoriana hærese universam Ecclesiam scandalizante, et Eutychiana necdum exorta, Cyrillus ista protulerit; et non mirabitur si minus contra Eutychianorum quam contra Nestorianorum vigilavit errorem. Verum nec illud arbitror omittendum, in quo et amplius prædictorum orientalium Patrum pro catholicæ fidei conservanda integritate libertas, et ipsius beati Cyrilli in hoc ipsum manifestata confessio est. Nam cum minus utilitati Ecclesiæ sufficere videretur, ut solis epistolis quæ ad paucorum possent pervenire notitiam, in hac fide confessionem mutuo sibi communicarent iidem Domini sacerdotes; memoratus venerabilis Paulus Emesenus episcopus illic in Alexandrina ecclesia, ipso præsente beato Cyrillo, de incarnatione Domini disputavit: in quo sermone (Concil. Ephes. p. 111, homil. 2) inter alia dicit : c Quid est, Verbum caro factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1, 14), hoc est, in nostra natura? Vide Joannem duas naturas prædicantem et unum Filium; aliud tabernaculum, et aliu ! quod in tabernaculo; aliud templum, et aliud quod inhabitat Deus, Attende quod dicitur. Non dixit alias et alius, tanquam de duabus personis aut duobus Christis, aut de duobus filiis; sed aliud et aliud, tanquam de duabus naturis. Quando ergo dixit. habitavit in nobis, et prædicavit duas naturas; tone intulit, et vidimus glorium ejus, glorium quasi Unigeniti. Non dixit duorum filiorum, sed quasi Unigeniti. > Post hunc vero memorati venerabilis episcopi Pauli sermonem, sanctus Cyrillus alloquitur populum, dicens: e Beatus procheta Isaias prædicans suaviloquia futurorum in Christo magistrorum, dicit : Haurite aquas cum lætitia de sontibus Salvatoris (Isa. xu, 3). Ecce igitur hausimus aquam de sancto fonte; dico autem de magistro prædicante, qui sancti Spiritus epulis illustratus, disseruit nobis magnum et sacrum Salvatoris mysterium, per quod salvati sumus credentes in eum, etc. > Cum igitur in duabus naturis Christum non sola synodus Ephesina prædicandum \* esse perhibeat, verum etiam beatus Cyrillus sed tanquam de duabus naturis loquuntur, sine dubio D in sua per quam Orientalibus communicavit epistola omnes Ægyptios sacerdotes eamdem fateatur habere doctrinam, dicens, Scripturis divinitus inspiratis et traditioni sanctorum nostrorum, convenientem habent fidem quæ apud nos sunt et quæ apud vos sunt Ecclesiæ: insuper etiam Paulum Emesenum episcopum coram se et in sua ecclesia disputantem de duabus Christi naturis, atque id ipsum repetitione creberrima commendet et magnis extollat præconiis, populo etiam qui sermocinanti aderat acclamante, sicut legitur, atque dicente, c Bene dixisti s, episcone

<sup>1</sup> Cod. Veron., adunitio.

Idem cod., adunationem.

Idem cod., confitendum.

nec in his omnibus aliquid audiamus de una quæ composita dicitur, Christi natura: quomodo nunc Eutychiani, quorum pars magna est Alexandriæ, non secundum hanc orthodoxam et antiquam orbis eruditionem credunt, Nestorianæ eam hæresi deputantes, quam sui dilexere majores? Desinant igitur ab hac horrenda stultitia, qua dicentes Christum unius compositæ esse naturæ, Deum se blasphemare non intelligunt, cujus naturam credunt posse 1 componi. Nec beatum Cyrillum dicant sibi contraria docuisse, quoniam per hoc errori quidem suo nihil defensionis afferunt, illi tamen maximum prævaricationis crimen impingunt.

## CAPUT VI.

astruentes Nestorianos adjuvent; et quod perperam utantur exemplo humanæ naturæ ex anima et corpore compositæ.

Sed et jam probare debemus quomodo iidem Eutychiani vel Semieutychiani, qui contra Chalcedonense, imo vero etiam contra Ephesinum concilium, duas Filii Dei negant esse naturas, econtrario Nestorianos per hoc adjuvent, quorum falsitati se putant verita-Lis negatione resistere. Asserentes enim quod una sit Filii Dei natura, ipsi potius alterius substantice hominem Christum Jesum extra Dei Filium dicere convincuntur: quod nobis falso imputant, qui duas unius dicimus tilii esse naturas. Nam si quæratur ab eis utrum Filium Dei, quem unius dicunt esse naturæ, consubstantialem Patri fateantur, negare non po- C terunt. Deinde si hoc ab eis quæratur, utrum simplicis naturæ sit Pater, hoc quoque similiter satebuntur. Igitur Filium Dei, quem unius dicunt esse naturæ Patrique consubstantialem, etiam simplicis, id est divinæ tantum dicere compellentur; ac per hoc alterius erit substantiæ a homo Christus Jesus, cui separatim deputetur humana natura. Atque ita cum duas unius Filii negant esse naturas, alteram subsistentiam Filii Dei, et alteram assumpti hominis arguentur inducere. Cujus probabilis rationis sancta Ephesina synodus non ignara cum Nestorium condemnaret, quod Dei Filium non solum in duabus naturis, quod sanctum est, sed etiam in duabus subsistentiis, quod profamm est, prædicabat : non quod duas fateretur Filii Dei naturas, sed quod duas subsistentias men- D tiretur, eum redarguit : nec testimoniis antiquorum Patrum quibus eum de pravi dogmatis novitate convincit, unam Filii Dei naturam esse monstravit, sed unam potius esse personam. Et utique ad comprimendum et penitus exstinguendum errorem Nestorii, qui duos nobis filios inducere conabatur, nihil utilius, sicut jam divimus, nihilque validius esset, si veritas sineret, quam ut unam esse Filii Dei naturam,

Nugas etiam et deliramenta verbis Epiphanii vocat Hieronymus epist. 60, et passim explodunt Patres tem Greeci tum Latini : ut Antipater Bostrorum

orthodoxe, orbis eruditor: qui sic credit, diligitur; > A vel testimoniis Patrum probarent, vel sua definitione decernerent. At cum Nestorium non solum duas in illo mysterio naturas, verum etiam duas subsistentias prædicantem, non propter utrumque, sed propter hoc solum synodus Ephesina redarguit, quod unum Filium in duas subsistentias divideret, vel si illa contra eum Patrum testimonia non proferret, quibus Christus in duabus esse naturis ostenditur, affirmasse merito judicaretur duas unius Filii Dei esse naturas, quod in Nestorio, propter aliud improbato, non pariter improbavit. Unde vel hac auctoritate ostensa coerciti Eutychiani, jam desinant contra sanam et necessariam confessionem Ecclesiæ disputare : quæ non tantum secundum Chalcedonensis, sed etiam secundum Ephesinæ synodi instituta, Christum in duabus Quod Eutychiani unam Christi compositam naturam B prædicat esse naturis. Non enim, vel si eis constate possit, humanorum argumentorum ratiocinatione credere se debuerunt, ut unam Christi contenderent esse naturam; sed Patrum potius auctoritati se subjicere, in quibus spiritus Dei locutus est. Verum hoc prudentia eorum non patietur, de qua dicit Apostolus: Quoniam prudentia carnis mors est, prudentia autem spiritus, vita et pax; quoniam pruden:ia carnis inimica est in Deum : legi enim Dei non subficitur, nec enim potest (Rom. viii, 6), ut in personæ quidem ve subsistentiæ unitate, auctoritatem nobiscum divinam sequantur, quoniam tanti miraculi secretum humana ratio indagare non valet. In hoc autem, quod putantes unam ex duabus factam esse naturam. a fundatissima Patrum auctoritate discedunt, videamus si, quemadmodum fidunt, vel secundum sapientiam mundi constare illis sua ratio potest. Dicun igitur, sicut ex duabus naturis, id est ex anima e 🕿 carne, una composita est humana natura, sic ex dei tate et humanitate una composita est Christi natura = et ideo ex duabus quidem, sed non in duabus natura -Christum co., stemur. Equidem nulla causa est cuar etiam unusquisque homo in duabus negetur esse naturis, in carne scilicet atque anima. Quæ tamen quia et una ex duabus composita, recte hominis naturam dici certissimum est: potuit enim hominis anima in unam naturam cum sua carne componi. De Christi vero divinitate inconvertibiliter simplici, non sine ingenti blasphemia dicitur, quod in uuam natiram cum suscepta humanitate componi potuerit. Deinde considerent, quod sive anima, sive care, adunationis suæ causa exstiterunt, et non hunc habent naturæ finem, singulariter ac separatim consistere; sed ad sui conjunctionem tendunt, et invicem sibi debent quodammodo ut existant. Nam, sicut caro animæ facta est, ita et anima earni : et ipse naturalis earum intentioni est finis, pariter esse. Non enim credendum est Origenis deliramentis . qui suspicatur humanarum animarum substantias longe

> episcopus Dissertationis in Origenem cap. 7. Ο ποιήσας τον ἄνθρωπον ἀπ' άρχης **ἄρσεν καί** θήθν inoizen

Cod. Veron., potnisse. ldem cod., subsistentia.

<sup>&#</sup>x27; Idem cod., et anima facta est carni.

ante quam in corporibus essent, non solum fuisse, A prudentia diffamatus, in libro de fide, et spe, et verum etiam peccasse, et prius quidem mentes, postea vero animas factas, cum pro peccatorum suoruin meritis in corpora truderentur : cum dicat Apostolus: Rebecca ex uno concubitu habens Isaac patrem nostrum (Rom. ix, 10), etc. Cum enim nondum nati fuissent, aut aliquid egissent bonum ac malum secundum electionem, ut propositum Dei maneret, non ex operibus, sed ex vocante dictum est ei, quia major serviet minori. Paulo itaque melius et fidelius credimus docenti, quia cum Jacob et Esau necdum nati fuissent, nibil egerunt bonum aut malum, nec ex operibus, sed ex vocantis gratia sunt discreti, quam Origeni somnianti quod, ut nascerentur, supplicium fuerat nescio cuius mali. Nam et cum morte a suis corporibus anima separantur, ad sui tamen conjun- R eumdem Dominum nostrum Jesum Christum in duactionem similiter tendunt, et propterea unam naturam humanam efficient. Quod de Verbi Dei natura nefas est credere, quoniam aliquando non sola substiterit, sed humanæ naturæ adunatio causa ei ' fuerit existendi, ut ipsa sibi adunata quiesceret naturalis ejus intentio. Verum neque de humana natura dici potest, quod non possit sine Dei Verbi in unam naturam compositione subsistere: quam videmus specie sua contentam, non in aliquid tendere, cui sic natu. raliter adhærescat, ut unam cum illo naturam efficiat. Nihil igitur Eutychiani humanæ naturæ adjuvantur exemplo, ut unam asserant Christi esse naturam, vel si, remota Patrum auctoritate, concedatur eis secundum argumentationes humanas de incarnationis divinæ mysterio disputare, quod mensuram humanæ rationis excedit. Ad personæ vero unitatem, pracedente auctoritate divina, convenientius hoc refertur exemplum, ad quam et a sanctis Patribus relatum esse cognoscimus. Propter quod etiam beatus vir Augustinus, in catholicæ doctrinæ sinceritate ac

έποίωσεν αὐτους : οὐ πρώτον νόας κατ' αὐτὸν, καί έξ αμαρτιών απθρώπους. Et post alias Dei benedictionem tractans, qua hominum genus propagatum est, oùx ¿š άμαρτιών και άποπτώσεως πληθυνθέν, ώς ή το των διδάσκει γραφή άλλ' έχ της του Θεού ευλογίας, ώς ό

1 Cod. Veron., sibi.

charitate, qui pene ab omnibus quibus notus est. Enchiridion appellatur, ita de Christo locutus est (Cap. 36): « Nempe ex quo esse homo cepit, non aliud cœpit esse homo quam Dei Filius, et hoc unicus, propter Deum Verbum, quod illo suscepto caro factum est, utique Dens: ut quemadmodum est una persona quilibet homo, anima scilicet rationalis et caro, ita sit una persona Christus, Verbum et homo. Nec ait, ita sit Christi una natura Verbum et homo. Sed jam breviter quæ acta sunt colligamus. Apparuit imprimis, quod secundum magnæ synodi :Chalcedonensis sententiam confessus es, imperator, et unun: esse de Trinitate crucifixum pro nobis Dominum Christum, et vere et proprie matrem Dei Mariam, et bus esse naturis. Apparuit etiam, in declaratione ac defensione ipsius fidei nostræ, memoratam sypodum hæc ipsa, pro divinarum Scripturarum auctoritate et Patrum testimoniis, definisse sive firmasse. Ubi simul et illi licet qui communicantes Ecclesia, et auctoritatem venerantes ipsius sanctæ synodi, tanquam dogmati Eutychiano contrarii, tamen per contentionem verbi superfluain, negant debere dici unum ex Trinitate crucifixum, et vere proprie matrem Do Mariam, inventi sunt adversus eamdem synodum facere, et Eutychianos econtrario suis contentionibus adjuvare. Apparuit etiam, ipsos Eutychianos, qui tanquam contra dogma Nestorii, duas unius Filii Dei negant esse naturas, Nestorianis per hoc'indubitatam dare victoriam, et synodum Ephesinam reprehendere, quam acceptare se fingunt. Sic meretur cecari, ut sibi primum contradicat, obvia veritati contentio, quæ nec rationis est capax, nec contenta e se l'atrum auctoritate dignatur.

προφήτης ἐδήλωπεν. Εἰ γὰρ ἐκ παραδάσεως, καὶ ἐκ τῆς τοῦ καλοῦ ἀποψύξεως τὸ τῶν ἀνθρώπων πληθύνεται γένος, οὰκ εὐλογία, ἀλλά κατάρα μάλλον ἄν δικαίως λεχθείη, θἰ cætera, quæ copiose toto capite disseruntur.

## LIBER SECUNDUS.

## CAPUT PRIMUM.

Quod damnationem trium Capitulorum adversarii concilii Chalce.lonensis conscripserint, et imveratoris li**tulo prænotari**nt.

Oponiam integritatem fidei, quæ mihi, religiose princeps, cum tua pietate communis est, et declaratam sufficienter arbitror et desensam; nibilque relictum est calumniis hæreticorum, in quo vel nos male sentire de mysterio divinæ incarnationis infament, vel magnam synodum Chalcedonensem, cujus decretis eamdem nostranı fidem consonare monstravimus: securi jam pergimus occultas eorum fraudes et exsecranda mendacia ventilare, quibus per suos satellites

D atque fautores prædictam synodum, sub obtentu defensionis, expugnare moliti sunt. Confido enim anod non solum tuæ serenitati, sed omni hæc legenti qui talis non est qualem notat sermo propheticus dicens: Noluit intelligereut bene ageret (Psal. xxxv, 4), luce clarius apparebit quod in evacuationem prædictæ synodi facta sunt quæ in ejus purgationem scripta esse jactantur. Unum solum petimus de tua clementia, cujus cognomine decoraris, ut quia in Ecclesiæ præjudicium multa per subreptionem hæreticorum et acta et scripta sunt que zelus Dei nos impellit arguere, nostra te responsio nihil offendat. Egerunt enim callide per suos complices, sicut solent, adversarii veritatis, ut ea ipse

que scribi secerunt, ctiam titulo nominis tui a præ- A etiam dum viveret, a sanctis Patribus qui cum eo notarentur: existimantes quod proposito terrore tux personæ, condemnationem vel etiam convictionem , suze temeritatis et falsitatis effugerent. Verum nos illa scripta nolumus tua dici, quæ scimus cognitæ nobis tuæ sidei contraria. Nam si legibus vestris bene atque utiliter censuistis, ut quæcunque vestra rescripta, contra ipsas quas promulgastis leges, in quibus vobis deservitur, et quas vobis infringere licet, per subreptionem fuerint elicita, vacuentur, nec dicantur a vobis data, quæ generalibus constitutionibus vestris inveniuntur adversa : quomodo illa quæ adversantur constitutionibus patrum tuorum, quibus te sient religiosum necesse est deservire, et quas nec tibi nec omnibus tecum in commune hominibus licet infringere, non jure meritoque tua non esse dicimus? Obedientes itaque Petro apostolo dicenti: Deum timete, regem autem honorificate (I Petr. u. 17); et pro Dei timore, quæ contraria sunt Ecclesiæ Christi refellimus; et pro regis honorificentia, quæ refellenda eunt, tua non dicimus. Sint igitur illorum qui frustra putaverunt quod falso tui nominis titulo munirentur quæ ratione stare non possunt; et illis potius imputentur quorum et fraudulentis excogitationibus adinventa, et diuturnis elucubrationibus contra sanctam Chalcedonensem synodum novimus esse composita. Nam quid opus erat, obsecro, quietem Ecclesiæ supervacuarum quæstionum, ut non dicam noxiarum, concursionibus agitare? Quid opus erat ejusdem synodi retractare decreta, non solum contra reiigionis reverentiam, sed etiam contra ipsius humanitatis pudorem, quæ consensu totius Ecclesiæ per centum ferme annos, te custode 1, hactenus inviolata manserunt? Vel quid opus erat Theodori Mopsuesteni episcopi, olim in Ecclesiæ pace defuncti, calumniose dicta discutere, et sic ubi lapsus putatur, vel etiam verbo humanitatis lapsus est, tanta adversus eum furere contumelia, quanta, si adhuc in corpore degeret, eum affici non deceret, nisi reprehensus prius atque convictus, post unam et secundam correptionem pertinaciter veritati resisteret? Sed quia laudatur idem Theodorus in epistola venerabilis lbæ, quam u emorata synodus pronuntiavit orthodoxam, per hoc auctoritatem ipsius synodi solvendam hæretici crediderunt, si nunc eum, post centum et amplius defunctionis ejus annos, velbt auctorem magistrumque Nestorii condemnare facerent, et consequenter etiam ipsam epistolam, quasi bæretici laudatricem. Unid autem agent, quod non solum in ipsa laudatur epistola Theodorus Mopsuestenus episcopus, verum

De hoc opere Justiniani Liberatus, cap. ultimo : Gallida, inquit, frande rogaverunt Acephali, ut dicta-ret librum in damnationem trium Capitulorum : quo bro ejus edito, et loti mundo manifesto, dum emendare princeps embracit, irrevocabilis causa ferre. Et condidit librum pro actictis nostris nobis comuesa notissimum. Meminit etiam Vigilius in opisiola danna-tionis Theodori Casariensis. Non dubitabat erço Fa-

verbi prædicatione conversati sunt, et approbatus et magna laude prædicatus ostenditur, sicut a Joanne Constantinopolitano et Gregorio Nazianzeno, et post mortem a Joanne et Domno Antiochensi, ac tota synodo Orientis apud Antiochiam congregata? Nunquid ergo et istos omnes venerabiles Ecclesiæ Christi doctores, vel dicta eorum anathematizari facient? Aliter enim videri non potest e epistola 1bæ pro laude Theodori juste sub anathemate condemnata, nisi et isti omnes beatissimi Patres, aut eorum saltem scripta, similiter abdicentur, in quibus eunidem Theodorum multo amplius quam in ea docebimus esse laudatum. Sed nec illa quæ dicuntur a Theodoreto Cyrri episcopo contra beatum Cyrillum nescio quando R scripta, ob aliud modo damnata sunt, nisi ut per hoc quoque synodus Chalcedonensis quasi notabilis videretur, quod idem Theodoretus deliberationi ac de ::nitioni ejus interfuit, atque epistolam papæ Leonis, Eutychis dementiam confutantem, ibi desendit, et quibusdam minus intelligentibus rectam esse monstravit. Nam ut inferius ostendetur, et alii quorum memoriæ communicamus, scripserunt adversus beatum Cyrillum eumdem; verumtamen in hoc anathemate denominati non sunt, quoniam in Chalcedonensi concilio non fuerunt. De quibus omnibus dicturus, hoc ordine totam causam tractare disposui. Prius evidentium documentorum prolatione demonstrare, quod in evacuationem memorati magni concilii, et decretorum papæ Leonis, hæreticorum fautores hæe C egerint. Deinde quoniam frustra confingitur, supradictam epistolam venerabilis lbæ ab eodem Chalcedonensi concilio non fuisse susceptam; sed cum ostendi non possit, tali mendacio nos in ejus condemnationem adducere voluerunt. Postremo autem probabo non posse juste culpari sanctam synodem quod cam propuntiavit orthodoxam. Ubi simul inpinum quoddam, et quod disticile credes, August, monstrabitur. Nam eum Entychiani memoratam spnodum criminentur, quod velut in approbatione ipsius epistolæ beatum Cyrillum hæreticum fuisse firmaverit, et Nestorii excusationem, Ephesini vero concilii reprehensionem receperit : ego contra doceam, quia si prædictam epistolam quasi bæretican improbaret, hinc potius beatum Cyrillum credidise hæreticum, et Nestorium excusasse atque Ephesinum reprebendisse concilium videretur.

## CAPUT II.

Qued epistels lbe, quantis can concilium ortho-

candus quin hujus libri anctor esset Justinianus; sel artificiose dissimulat, ut liberius impugnet. Nam tofalluntur qui a Facundo impugnari putant edicum seu epistolar Justiniani de qua superiore libro dictum est. It e im comittam er stolam multo post ediam fa sse, in ea certe illa non sunt que Facundus par sim affert er liber gwem refelie.

<sup>6</sup> Col. Veron., etiem te eustede.

ione non possit. primam divisionis hujus partem tractare

icimus igitur, quia vel si, ut quidam men-:pistolam venerabilis Ibæ minime Chalcemodus approbaret, nec omnino ad ejus examen, sic quoque in ipsins evacuatioreodori laude damnaretur. Quod ex ejus , quam, sicut priore libro docuimus, ad scripsit Augustum, cujus auctoritatem que pietas sua lege sirmavit, evidenter Sed priusquam allocutionis ipsius super causa testimonium proferamus sive exprædictam legem vestram quæ auetoritati imus, attestatur, commemorare necessa-Titulus autem sub quo continetur, iste e Summa Trinit., lib. vn): De summa fide catholica, et ut nemo de ca publice andcat. Principium vero : c Imperator Augustus Epiphanio sanctissimo ac beaniepiscopo regite urbis huius et universali Scire volentes tuam sanctitatem omnia siasticum statum respiciunt. > Et postalia : ò sancta Chalcedonensis synodus, et magni rmenios scriptam epistolam, de co quod re Dominum Jesum Christum Filium Dei. strum, unum sanctæ Trinitatis, per suam suscepit et confirmavit. Si enim prædictas ituor synodos egrediamur, aut ab his imus facultatem hæreticis qui depositi ab corum dogmatibus, suam pestilentiam nctas Dei Ecclesias ostentare. Ilæc in 1cm prædictæ ellocutionis 1 ex lege vestra Miciat. Cujus titulus, quo interdictum ide catholica nemo publice contendere ım observetur, eum de synodi universalis ist centum fere annos in Ecclesia modo , tuæ pietatis est judicare; aut si nulla ne quatuor sanctæ synodi et ab his dispointur, cum epistola venerabilis lbc Edesi, quam magna synodus Chalcedonensis pronuntiavit, velut impia et Nestoriana uid ergo prodest pravidisse quod per bac stur hæreticis qui depositi ab eis sunt, et atibus, suam pestilentiam iterum in san-:lesias ostentare, et minime providisse ne ex illa jam allocutione quod intendimus emus. Alloquens itaque Martianum Aulicta synodus (Post acta concilii), et tam

s idem, cap. 10, de Armeniæ monachis neodorum Monsuestenum criminabantur: Joannes Antiochenus sunodo congregata doro Mopsuesteno dictavit epistolas: et direxit Theodosio imper., aliam Cyrille et tertiam Proclo Constantinopolitano dans in eis Theodorum, et ejus exponens Primæ ac tertiæ verba sunt quæ hoc loco secundæ quæ lib. vn, cap. 4. At Justi-cto has Theodori laudes non pluris fa-

ion pronuntiasset, dainnari absque concilii A decretorum simul a rationem quam epistolæ beati Leonis, Patrum auctoritate confirmans, ita respondit adversus Eutychianos qui eam culpabant quod duas diffinierit Christi esse naturas : ( Ambiguitate quæstionis exorta, Patrum interpretationibus nostram confessionem coaptasse cognosciuur : satisfacientes quod in nullo discordem intelligentiæ corum detulerimus animum, sed his utimur testibus ad nostræ fidei firmitatem. > Et ut ostenderet quod non tam ipsam quam doctores antiques Ecclesiæ quorum sententiam in hoc secuta est, prædicti culparent hæretici, commemoratis in eadem allocutione quorumdam Patrum epistolis, etiam magni Procli volumen ad Armenios cujus in vestra lege meministis, et epistolam sapientissimi Joannis Antiocheni sic memorat dicens: Necnon et magnum Proclum huic vituperationi subjiciet, qui eisdem Orientalibus volumen ad Armenios pro sidei congruentia destinavit. His autem consociabitur ad culpam et sauctissimus Joannes Antiochenus episcopus, qui hæreticorum maledicta rejiciens, et apostolicæ doctrinæ dogma declarans, totius Orientis confessionem velut ex uno ore, sanctissimo Proclo et ei qui per idem tempus mundi regebat gubernacula destinàvit. Non igitur admirandi Romanæ urbis presulis epistolam, velut innovationis offendiculum, criminentur, etc. > In hac vero sapientissimi Joannis Antiocheni et totius Orientis confessione, sanctissimo Proclo et imperatori Theodosio destinata, cujus exemplo synodus Chalcedonensis admirandi Romanæ urbis præsulis, id est beati Leonis descndit epistolam, ut pote per quam memoratum Joannem Antiochenum et hæreticorum maledicta rejecisse, et doctrinam apostolicam declarasse testatur, per quam et illud confirmatum esse primo libro documus, quod unus ex Trinitate sit Dominus Jesus Christus, multo majori laude quam in epistola venerabilis lbæ. Theodorus prædicatur. Nam Proclo quidem rescribens super confirmatione tomi ejus ad Armenios missi, idem Jeannes cum synodo Orientis a dicit hæc: Non solum nos viventes tales calumnias ab his qui conturbare volunt Ecclesias continue sustinemus : sed et qui bene de vita profectus est beatus Theodorus, et quinque et quadraginta annis clare in doctrina præfulsit, et omnem hæresim expugnavit, nullam alicubi detractionem ab orthodoxis in vita suscipiens; post longi temporis hinc discessum ..et post multa certamina, et post decem millia libros adversus bæreses conscriptos, et posteaquam in conspectu sacerdotum, et imperatorum, et populorum

> ciendas docet quam ea quæ Joannes idem et Orien-tales contra Cyrillum fidemque orthodoxam scripseταιτ, et pro Nestorio. Ει δί προγέρουσι μαρτυρίας Ιωάννου τοῦ Άντιοχείας, καὶ τῆς ὑπ' αὐτὸν Ανατολικῆς συνόδου ὑπέρ Θεοδώρου, καὶ τῆς αὐτοῦ άσειξείας νας, ἀνάγκη αὐτοὺς κὰκείνα δέξασθαι, ἄπερ ὅσον τὸγε ἐπ' αὐτοῖς εἰς κατάκρισεν τοῦ ἐν άγιοις Κυρίλλου, και ἀθετησεν τῆς ὀρθῆς πίστεως, οἱ περὶ Ἰωάννην ἐτολ ποσεν, καὶ απερ έγραψαν Νεστόριον και την αύτου κακοδοξίαν έτι πλείστον χρόνου έκδικουντες.

tinere, et illis proximus prædicari. , Theodosio vero imperatori, qui per idem tempus mundi regebat gubernacula, sic dicit: ( Theodorus enim, quem quando dicimus, virum dicimus in episcopatu clarum finem habentem, et quinquaginta pene annis fortiter repuguantem cunctis hæresibus, et in expositionibus quas in omnibus ecclesiis orientalibus faciebat, et quibus in regia civitate valde esse comprobatus apparet, a nullo quoquam neque majorom, neque similium, judicatus est hæreticus : econtrario autem ab omnibus sacerdotibus, propter eam quæ illi aderat doctrinæ gratiam, in admiratione semper est habitus, et superiorem honorem gloria 1 possedit : et non a sacerdotibus tantummodo, sed a sacrafissimo vestro mente et vobis transmittente Theodosio. Qui in desiderio visionis viri factus, in ecclesia ejus doctrinæ fuit auditor magnus ille imperator; nec arbitratus est alterum se talem comperisse doctorem, superadmiratus quidem ejus doctrinam, et colloquio delectatus atque obstupcfactus tunc, quem nunc spernunt aliqui, tanquam sortem sumentes probandi et reprobandi obeuntium doctorum quos volunt. Jam vero et a vestro imperio, pro sui reverentia, et spiritali sapientia, ei sæpius attestatum est, et vestris litteris honoratus est. > Itemque de illo inferius : « Iste ille est Flaviani magni Antiochensium sanctæ Dei Ecclesiae pontificis amantissimus discipulus, et beati Joannis Constantinopolitani episcopi condiscipulus, cujus memoriam redivivam fecistis, ma- C ximam hinc gloriam pietatis vestræ imperio facientes. Dicunt et alia, quæ tunc convenientius memorabuntur, cum et aliorum sanctorum Patrum testimonia, quibus eidem Theodoro similiter attestati sunt, proferemus. Et cum Joannes Antiochenus et cæteri orientales episcopi, Mopsuestenum Theodorum præconils in eisdem epistolis, quarum formani se attendisse in suis definitionibus Chalcedonensis synodus fatetur, tanquam apostolicam declarantem doctrinam, ut epistolam beati Leonis acciperet : quomodo non in ejus evacuationem, pro laude Theodori, damnaretur epistola Ibse, vel si, ut dictum est, non cam pronuntiaret orthodoxann, neque ad ejus deferretur examen? Nam si quia Theodorus, ut aiunt, Nestorii quidem magister fuit, majore autem quam D ille impietate blasphemavit, et si quia omnia Theodori dicta adversus Christum diaboli transgrediuntur insaniam, ideo non solus ipse juste damnatur, sed etiam quæ illum laudavit epistola : synodus quoque Chalcedonensis juste damnabitur, quæ non tantum maximos laudatores ipslus Theodori, prædictum Antiochenum et cæteros Orientis episcopos, suscepit ut Patres, verum etiam ipsas quibus eum laudaverunt epistolas secutam se fuisse in suis definitionibus confitetur. Pervides igitur, clementissime imperator,

probatus est, periolitatur que hæreticorum sunt sus- A quomam vel si nos quoque contra testimonium conscientiæ denegemus epistolam venerabilis lbæ orthodoxam fuisse judicatam in synodo, et huic mendacio etiam illud addamus, quod nec ad ejus fuerit delata judicium, prædicta synodus a nobis non possit defendi 3, si eamdem epistolam pro Theodori laude dam-'nemus. Et illi quidem qui videntur in Ecclesia falsi fratres, qui utinam foris essent, modo negantibus non resistunt, quinimo et laudantur. Quod ut nos seducerent fallaciter immiserunt: ut postea nobis ab ipsis, vel ab his qui foris sunt dicatur hæreticis : Qui Theodorum juste damnastis, quod ejus omnia dicta diaboli transgrediantur insaniam, et ideo consequenter etiam Ibæ rejecistis epistolam, atque a synodo negastis esse susceptam, crimini utique deputantes, avo, dicimus ter beato, et a Deo imperii sceptra su- B si eam orthodoxam pronuntiasse diceretur, quæ blasphemum laudavit et impium : quomodo ipsam Chalcedonensem synodum recipitis, evidentissime testantem illas epistolas apostolicam declarasse doctrinam, et hæreticorum maledicta rejecisse; in quibus doctrina Theodori multo majore quam in Ibæ epistola prædicatione laudatur? Amplioris autem delicti est, quod illarum epistolarum judicio atque auctoritati se subdidit, quam si male de ipsa, quod negastis. Ibæ epistola judicaret. Sed et hoc adjicient dicentes: Ista est quam magnificatis apostolica Leonis vestri doctrina: eujus epistolam synodus Chalcedonensis illarum epistolarum testimonio vel exemplo, excusare tentavit, quæ profanum Theodorum, et a vobis pro sua impietate damnatum, maximis præconiis extulerunt. Hæc cum objecerint, quid respondebimus, obsecro? Quid dicemus nostro judicio nobis ora claudentes, nisi hoc unum fortasse quod restat, et ad quod nos omnia s compellunt, illam synodum non recte de sidei Christianæ dogmatibus censuisse? Hoc enim consequitur, si hæresis crimen est laudasse Theodorum, in illis epistolis prædicatum, quarum se formam attendisse in suis decretis, quibus heati Leonis approbavit epistolam, prædicta synodus confitetur. Si autem volumus immuti!atam pobis ejus auctoritatem manere, non dicemus Nestorianam epistolam venerabilis Ibæ pro laude Theodori, quem in illis epistolis, quas tantum prætulit, amplius invenims esse laudatum. Sicut autem ipsarum epistolarum testimonio convincuntur, qui cum teneantur Chalcedonensis auctoritate concilii, a quo laudatæ sunt, nolunt unum de Trinitate dicere Dominum Jesum Christum: ita et illi earum testimonio convincentur, qui simili fide probantes ejusdem decreta concilii, epistolam venerabilis Ibæ quæ Theodorum laudavi. tanquam Nestorianam voluerint abdicari. Et hæc asserta sunt, vel si, ut jam diximus, non cam synedas pronuntiaret orthodoxam, nec apud eam recitata posset ostendi. Quia vero fatentur quod ibi recitats fuerit, adhuc eis amplius concedamos, et dissimule mus ab hac quoque sententia synodi, qua propuntiz-

<sup>&#</sup>x27; Cod. Veron., glorianque.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., præconiis extollant.

<sup>\*</sup> Idem cod., prædictam synodum a nobis non posse

defendi.

Idem cod., laudant.

<sup>&</sup>quot; Ilem col., omnia ista.

vit quou sanctissimus ' Joannes Antiochenus, hæreti- A fidei non solum nunc viventes insequitur, sed et hos corum maledicta rejiciens, et apostolicæ doctrinæ dogma declarans, totius Orientis confessionem, velut ex uno ore, sanctissimo Proclo et ei qui per idem tempus mundi regebat gubernacula destinavit : ut sicut négatur eadem synodus epistolam venerabilis like orthodoxam pronuntiasse, ita etiam negetur memoratas sapientissimi Joannis et totius concilii orientalis epistolas, in quibus Mopsuestenus Theodorus multo amplius laudatus est, approbasse, et earum formam in sua definitione, quemadmodum docuimus, attendisse. Nunquid etiam sic non in reprehensionem ipsius synodi pro quacunque causa prædicta epistola videbitur? Nam si credendum est ad zelum catholicæ fidei pertinere, quod post centum ferme annos tanhæresi Nestorianæ cohibuit, quæ apud se recitatam eamdem epistolam non damnavit : si tamen sola illa synodus, et non tota Christi Ecclesia usquequaque diffusa, quæ decreta ipsius synodi in magna semper auctoritate suscepit. Indubitatum est igitur, quod synodum Chalcedonensem non falsa negatio, ad deceptionem facilium ab hæreticis adinventa, sed sola possit defendere ratio veritatis: quam nos, discussis ipsorum hæreticorum fraudibus atque mendaciis, Deo adjuvante, reddemus.

#### CAPUT III.

Quod epistolam Ibæ ideo damnarint, quia duas in Chris:0 naturas confitetur. Quo consilio episcopo-num subscriptiones exigant, et cur damnantium communionem ipsi refugiant.

Ut autem clementiæ tuæ magis appareat, quod non forsitan minus occurrente ratione, qua illa desenderetur epistola, negatum sit a synodo fuisse susceptam, sed potius in præjudicium ipsius synodi facta sint omnia quæ in ejus purgatione elaborata dicuntur : considera, quæso, aut eos etiam qui talia conscripserunt interroga, cur tanta in ipsius epistolæ reprehensionem scripta; cur tam multa vitia ascripta \* sunt, nec ab ipsis Ibæ accusatoribus imputata; cur postremo velut impia et Nestoriana damnata est. Non et istud defendendæ synodi necessitas flagitabat, cum magis excusari debuerit, ut etiam si metuendum³ putabatur, utroque desensionis latere muniri synodus videretur, cum dicerent et illam epistolam non suisse smeeptam, et vel si suscepta fuisset, synodum non p esse culpandam. Nunc autem congerunt in ipsam epistolam multa crimina, affingunt velut acceptabiles dampationis ejus causas, quod ab hæreticis exspectatum est; et jactant non fuisse susceptam, quod ostendere nemo potest. Namque cum venirent ad locum ipsius epistolæ ubi refert Ibas, et dicit : « Multi autem, ante oculos non habentes Dei timorem, occasione ecclesiastici zeli, inimicitias quas occultas in cordibus suis habebant, ad effectum perducere festisaverunt. Ex quibus unus existit nostræ civitatis tyrannus, quem nec tu ipse ignoras, qui occasione

qui olim ad Deum præcesserunt. Quorum unus est beatus Theodorus, præco veritatis et doctor Ecclesiæ: qui non solum in sua vita colaphizavit hæreticos per veritatem suæ fidei, sed et post mortem spiritalia arma in libris propriis Ecclesiæ filijs dereliquit, sicut et tua reverentia eidem collocuta cognovit, et ex his quæ scripsit instructa est. Hunc præsumpsit qui omnia præsumit in Ecclesia palam anathematizare; qui propter zelum Dei, non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convertit, sed et / longe positas sua doctrina instruxit Ecclesias. . Cum." ergo ad istum locum, sicut dixi, venirent, uhi quemdam denotat idem venerabilis Ibas ad Marim Persamscribens, quod Theodorum anathematizare præsumquam Nestoriana damnata est: sancta illa synodus B pserit: quantvis ipsius epistoke verba non ita in sno libro posuerint sicut habentur, sed quæ voluerunt. pro sua voluntate decerpserint : tamen non dubitaverunt et hoc addere dicentes : « Oportet aperte inspicere ad Marim epistolam, omnia quidem sine Deo et impie dicentem: illud tantummodo ostendentem bene, quia ex illo Theodorus per Orientem in Ecclesia anathematizatus est. > Vellem itaque mihi responderent atque monstrarent, non dico qui talia scripserunt, ipsi enim sciunt quod egerint, sed isti qui talibus subscripserunt, quomodo confirment quod illa epistola ad Marim scripta omnia sine Deo et impie dicat. Num etiam confessionem duarum naturarum Christi damnaverit? An non in eadem epistola. continentur hæc verha: « Ecclesia enim sie dicit; sicut et tua sanctitas novit, et sicut a principio didicit, et confirmata est divina doctrina ex libris beatorum Patrum, duæ naturæ, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. > Liquet igitur jamque , quantum existimo, etiam his quibus forte aliud videbatur, quod astute ad denegationem. duarum Christi naturarum, sub obtentu nescio cujus novæ diligentiæ, epistola illa damnata sit. Nam quare dicerent quod omnia sine Deo et impie dicat, nisi ut illud quoque complecterentur, quod duas Christiconfiteatur esse naturas? Ac ne secundum aliquan. loquendi consuetudinem acciperetur, quod dixerunt omnia, non leviter, sed caute atque sollicite se id: posuisse exceptione addita monstraverunt, adjicientes atque dicentes: « Illud tantummodo ostendentem bene, quia ex illo Theodorus per Orientem in Ecclesia anathematizatus est. > Si igitur illo tantumpiedo. excepto, omnia sine Deo et impie dicit, in ipsis ounnihus procul dubio etiam illud voluerunt ințelligi, quod duas professa est Christi esse naturas. Non autem, sicut jactant, hoc illa bene ostendit epistola, quia ex illo Theodorus per Orientem in Ecclesia anathematizatus est, cum hoc ab uno factum referat; sed. hoc potius bene ostendit, quod anathematizandus non sit, quem unus tantummodo anathematizare præsumpsit. Cujus præsumptionem si quis approbat, cæto-108 Orientis episcopos qui bec impium judicaverunt,

<sup>•</sup> God. Veron., sapientissimus.

<sup>·</sup> Liem cod., falso ascripta.

Idem cod., mentiendum.

<sup>·</sup> Idem cod., jam.

ostendamus indicio, quod ad denegationem duarum Christi naturarum, quas in memorata epistola confessus est idem Ibas, adjecerunt ut dicerent eam onmia sine Deo et impie dicentem : recordare, quæso, imperator, quæ formula prius data fuerit damnationis ipsius epistoke, et qua sit modo composita. Nam prius dictum fuerat : « Si quis dicit rectam esse ad Marim impiam epistolam quæ dicitur ab lba esse facta, aut ejus assertor est, et non magis anathemati subjicit, ut pote male tractantem sanctum Cyrillum, qui dicit quia Deus Verbum factus est homo, et ejusdem sancti Cyrilli duodecim capitulis detrahentem, et primam Ephesinam synodum impetentem 1, Nestorium vero desendentem, laudantem autem Theodomotis bis omnibus causis, nolo dicere utrum veris aut qualibus, ne propter ipsas tantum videretur esse damnata, ac non etiam pro confessione duarum naturarum Christi quam continet, postea talis data est formula subscribendi, et sic absolute fieri præceptum est: c Si quis dicit rectam esse ad Marim impiam epistolam, aut cam desendit, et non anathematizat cam, anathema sit. . Cum ergo et in ipsius contestatione libri pronuntiaverint, quod omnia sine Deo et impie dicat, et in subscriptionis formula quam postea mutaverunt, abstulerint alias qualescunque damnationis ejus causas, ut non pro aliquibus damnata. sed pro omnibus viderctur: quid aliud intelligendum est, nisi quia sub prætextu falsæ diligentiæ confessionem duarum naturarum Christi destruere voluerunt? C Emendaverunt et alia, et adhuc emendant, in eodem nescio quali suo libro : si tamen emendatio illa dicenda est, per quam non aufertur mendacium, sed augetur. Unde si post hanc quoque responsionem nostram mutaverint alia, nobis imputare non debent, quasi false reprehenderimus quæ ab eis aliter dieta sunt. Si enim aliquando consisterent, el mutari atque mutare desinerent, congrua dietis ipsorum inveniretur etiam nostra responsio. Quod si quisquam dolos corum ex his que memoravimus investigare non possit, quoniam non omnes habent studium lectionis, cui sola ipsius facti consideratio non sufficeret ad eognoscenda factionis hærcticæ non experta consilia? Primum quod subito, et nulla saltem provocante cata concilio ventilatur. Deinde quod dota formula subscribendi quam non liceret excedere, passim et ubicunque reperti, ad augendum numerum, alienò decreto subscribere compellantar episcopi, quod per diversas circumlatum provincias omnium sacerdotum videretur subscriptione firmari. Nam scientes Euty-

• Forte, nullo saltem provocante, causa ante, etc.

b Monachi, opinor, illius e secta Severi Theopaschitæ, qui contra Themistium Agnoetarum principem libros scripsa de quibus Photius in Bibliotheca numero 708 : Θεοδώρου μονάζοντος 'Αλεξανδρέως κατά

sine dubitatione condemnat. Ut autem alio quoque A chiani quoniam privata cujuscunque voluntas universali synodo præjudicium quod semper quæsierunt, inferre non posset, id egerunt per suos satellites, arte qua solet hæreticorum exercitata malitia, ut quasi totius Ecclesiæ judicato Nestorianam esse epistolam comprobarent, de cujus receptione universalem synodum criminantur. Nam alia causa nec videtur, nec dicitur, pro qua subscribendum in multas provincias mitteretur. Quod si et hæc intelligere non possemus, quem sanum tandem non sollicitaret, si ei nec petenti, nec agenti, ingereretur antidotum, quod utique contra aliquid dari, ipsum nomen ejus indicium est? Et propterea, si morbus non sit contra quem detur, non sine suspicione auserendæ salutis ingeritur. Quod tibi, religiose imperator, rum Mopsuestiæ, anathema sit. > Nunc autem, sub- B non aliena ratione suademus : nam vestra sunt ista quæ dicimus. Tum enim cum pro firmanda vel amplius publicanda condemnatione Theodori Alexandrini b aliorumque similium, beatissimo Romano episcopo scripsistis, hoc etiam quod asserimus addidistis, ita dicentes : « Cæterum quod generale dicitis fieri debere concilium, quæ hujus rei causa sit ignoramus. Nullus ignotus processit hæreticus, nulla nostris est temporibus nata perfidia, nec aliquid in fide quod retractari debeat, invenitur; et intulistis quod et nos in hac causa dicimus: Qui enim sanis ea adhibet quæ solent adhiberi vulneribus, non reducere cupit, sed expellere sanitatem. • Hæc tua est ratio, serenissime imperator: a qua si non avertamus, aspectum, non aliud de causa præsenti possumus judicare, nisi quod in condemnatione hujus epistolæ fautores hæreticorum non reducere cupierunt, sed expellere sanitatem. Ob hoc ergo non abducimur falso titulo nominis tui, ut quæ huic sane rationi contraria cernimus, tuæ pietatis esse dicamus; aut talibus purgatam credamus sanctam et universalem synodum, quasi hactenus impura remansisset, et mendacii atque coactæ defensionis indigeret verax et omnium catholicorum devotione honorata semper ejus auctoritas. Quando, si ita pro ea respondendum hæreticis videretur ', ut negaretur quod epistolam venerabilis Ibæ pronuntiavit orthodoxam, non illorum hoc possit episcoporum subscriptione sive testimonio confirmari, quibus Eutychiani si crederent, non se a communione Ecclesiæ sepscausa a, ante centum ferme annos ab universali judi- D rarent. Propter quod nec aliquis unquam propris testibus usus est adversus hæreticos; sed divina potius auctoritate atque necessaria ratione, et antiquorum Patrum testimoniis, quorum se nobiscum doctrinam accipere mentiuntur. At enim dicitur quod Eutychiani graviter beati Cyrilli doleant injarias quas epistola continet, et propterea scandali-

> Θεμιστίου. "Δμφω δέ αίρετικοί, και τών θεοπασχιτών uspidos υπάρχουσι, Σεδήρω δι προσαναχείμενα. Cauera Facundo debentur : quia de Theodoro silent alii, et Justiniani aut pontificis Romani de eo litteræ non exstant.

God. Veron., injuriis impetentem.

<sup>2</sup> Idem cod., impurgata.

<sup>3</sup> Idem coo., videbatur.

<sup>·</sup> ldem cod.. epistola illa.

gaverimus esse susceptam, credent nobis? id est catholicis crediderunt, et non lpsi wunt esse susceptam, ut hinc expostulent? iam dicantur nobis credidisse quia suscepta odo nobis iterum credent, si dicamus quia on est? Si autem non crediderunt testistro, sed ipsi quod manifestum est cognoinquid plus nostris subscriptionibus credijuam suæ rationi? Non igitur hæreticorum tores hoc illorum episcoporum subscriptionerant efficere, ut convincerentur Eutyid non fuerit a synodo epistola venerabilis ota, sed ut ipsa potius eorum negatione vion fuisse suscipienda. Verum ista putave-:hianos falso nostro testimonio credituros, B non ita saltem statuerunt ut dicerent : Si susceptam esse a synodo Chalcedonensi ad istolam, anathema sit; sed magis dicenquis dicit rectam esse ad Marim epistolam, ım defendit \*, et non anathematizaverit hema sit, nisi ut sanctos qui eam in conciregati non anathematizaverunt, imo et orjudicaverunt, pro hæreticorum voluntate t? Et licet, ut nos ad condemnationem ejus t, finxerunt quod iidem Patres qui Chalcerenerunt non eam pronuntiaverunt orthoe quo postea disquiremus: interea tamen 4 quod cum apud eos recitaretur, non eam tizari 3 subdiderunt. An quia non præteriti verbo dixerunt, si quis non anathematizavit C impiam epistolanı, sed si quis non anatheideo non pro condemnatione synodi Chals hoc adinvenisse putandi sunt? Equidem si bacribentibus exigeretur ficri . acta a res jam suspicio s, sed manifesta contradictio At hoc sibi necessarium non esse duxesemper dicamus, Propheta dicit, Apostolus ngelista dicit, et tantumdem valeat quanamus, ille vel ille dixit. Deinde ipsos qui la convenerunt Patres, et apud Deum, et in suis dicimus constitutionibus vivere: t Dominus in Evangelio dicit : Deus corum eus mortuorum, sed Deus vivorum ( Matth. Quod etiam beatus Leo, Romanæ præsul piscopo, sic accipiendum insinuat : c San-, illi et venerabiles Patres qui in urbe Nirilego Ario cum sua impietate damnato, usque in finem mundi leges ecclesiastiionum condiderunt, et apud nos et in toto rum in suis constitutionibus vivunt. > Si nes venerabiles Patres in suis constitutioint, profecto etiam qui in Chalcedona con-

synodo, a qua dicunt esse susceptam. Quid A venerant, tanquam viventes, non solum non anathematizaverunt, verum etiam adhue non anathemati zant, nec unquam anathematizabunt epistolam venerabilis Ibæ. Quæ cum ita sint, certum est quod ad eosdem Patres voluerunt hoc anathema pervenire. Porro et hac ratione submota, non potest acceptabiliter dici quod non pro condemnatione synod: Chalcedonensis ita institutum est, sed ut illi qui sunt præsentes in corpore tantummodo damuarentur, si anathema epistolæ Ibæ non dicerent. Nam quomodo nos condemnare possumus, qui judices in causa non fuimus, illis Patribus non condemnatis qui prius in suo judicio recitatam eamdem non condemnaverunt epistolam, et quorum exemplo sumus inducti, ut ei nos quoque non diceremus anathema? Ab illorum enim damnatione procedere debet forma judicii, a quorum errore processit forma peccati; et amplioro supplicio digni sunt qui auctores quam qui sequaces deprehenduntur erroris. Cum vero hæc in condeninatione sanctæ synodi, pro hæreticorum voluntate censuerint et constituerint, ut si quis non anathematizat memoratam venerabilis Ibæ epistolam anathema sit : considera, quæso, cujus levitatis, cujus confusionis est atque dedecoris, ut nos sibi communicare compellant, permanentes in ea sententia qua non solum anathema ei non dicimus, sed etiam negamus esse dicendum. Ubi omittimus dicere, quoniam si communicemus eis qui nobis jam dixerunt anathema, non solum condemnationi synodi Chalcedonensis communicabimus, verum et sententias in nos corum. ipsa corum communicatione firmabimus. Id enim. etiam ipsos fortassis velle dicitur. Sed hoc potius dicimus, quoniam si ullus apud eos esset divinæ religionis vel rationis humanæ respectus, ipsis quoquo profanum et nimis turpe videri debuit, communicando nobis anathema quod in nos decreverunt, ic semetipsos ultro convertere. Unde satis apparet quanta sit gravitas et quanta integritas corum qui Chalcedonensis decreta concilii retractare præsumunt. Proinde beneficio magis quam injuriæ deputent, quod eis non communicamus, donec de medio tollant istud anathema, quod velut magnum chaos interjacens, dividit a populo spiritu paupere, in sensu paternæ lidei et sententiæ quiescente, inquietos ac superbissimos præsumptores, qui sibi tantum videnscribens venerabili Anatolio, bujus regize D tur abundare sapientia, ut ablactati super matrem suam, Ecclesiæ instituta contemnant, cum scriptum sil: Fili, custodi legem patris tui, et ne repuleris inslituta matris tuæ. Alliga autem illa circa tuam animam semper, et circumda collo tuo (Prov. vi, 20). Rursumque : Audi, fili , disciplinam patris tui, et ne abjeceris instituta matris tuæ : coronam enim gratiarum accipies tuo vertici, et torquem aureum circa tunm collum (Prov. 1, 8). O quantum malum, torquem

, exigerent fieri aperta, etc.

cod., anuthemati.

Veron., dixerunt. cod., Ad Marim impiam epistolam aut de-

Idem cod., exigerent.... operta.
 Idem cod., subreptio.
 Idem cod., tellatur.

bemus, Dei patris disciplina et lege servata, de reverentia quoque matris nostræ institutorum, coronam gratiæ 1 accipere nostro vertici, et torquem aureum circa collum nostrum; abjiciendo quæ mater sancta constituit, scandalum ejus filiis præbeaums, et incidamus in illud judicium de quo Dominus dicit: Qui autem scandalizaverit unum de pusillis istis qui in me credunt, expedit ei ut suspendatur mola asinaria in collo ejus, et demergatur in prosundum maris. Væ mundo a scandalis! necesse est enim ut veniant scandalu; rerumtamen ræ homini illi per quem scandalum venit (Matth. xvm.6, 7)! Si igitur unum pusillum scandalizare tam grave est, ut magis expediat scandalizanti, mola asinaria collo ejus suspensa, in profunsola inquietudine animi et non tacendi libidine conturbare!

#### CAPUT IV.

Quod falso damnatam a se jactent e: istolam, quia Cyrillum male tractarit, cum acerbius tractatus sit a Gennadio et Isidoro, quos non repreh. ndunt.

Quale vero illud est quod jactant, ideo se damnasse hanc epistolam, quod ejus conscriptor videatur in ea de beato Cyrillo quod male sensisset, cum scripserit adversus eumdem sanctum Cyrillum et 12 ejus capitula, beatæ quoque memoriæ Gennadius hujus regiæ civitatis episcopus \*, nec ab istis reprehensus in hac condemnatione denominetur, qui multo vehementius et contumeliosius eum in sua responsione tractavit? Nam sic adversus eum dicit : « Væ mihi a malis : () beu, heu! unde enim quisquam in præsenti aliunde sanat exordium? Quales Cyrilli Ægyptii, et quantas blasphemias incurri, et quantas blasphemias audivi! Quis revera det capiti meo aquam, et oculis meis fontem lacrymarum? et plorabo istud die et nocte : quoniam extendit lingua ejus mendacium, et non fidem; confortatus est super terram (Jer. 1x, 1-3); ex certo pax peccatoribus deceptio. Propter hoc enim obtinuit eos, inquit, superbia eorum in finem; cogitaverunt et locuti sunt in malignitate, iniquitatem in altum locati sunt; posucrunt in cœlo os suum, et lingua eorum transivit super terram ( Psal. LXXII, 6, B, 9). Psalmistæ ista sunt; Jeremiæ autem prophetæ illa prima. Euge! o beate Paule: Exsurgent, inquit, discipulos post se (Act. xx, 30). Væ malo Alexandriæ, familiari ejus, et proprio jam isti secundo, quæ corrupta ploremus, quæque corrumpit : ex toto jam mysterium iniquitatis, et vereor ne forte nunquam qui tenet de medio siat (II Thess. 11, 7). Euge Jeremiæ prophetæ! Idem illi voci exstasis terribilis facta est super terram : Prophetæ prophetant iniqua;

· Successor Anatolii, ad quem scripta est Leonis epistola centesima. Hujus locum alterum ex lib. n ad l'arthenium profert Leontius in locis communibus de

zureum mola asinaria velle commutare! ut qui de- A sacerdotes plau erunt manibus suis, et populus meus dilexit ita (Thren. n., 14, 15). Quid enim minimum, aut quid mediocre in illis? omnem supereminentians blasphemiæ jaculatus est adversus sanctos Patres... adversus corum priores apostolos, adversus insum-Salvatorem, in resurrectionem meditatus est. Assumptam quidem humanitatem a ex nobis et pro nobis injuriat, divinam ejus baturam et impassibilem passionibus subjacere contendit. > Ecce quanta et qualia sanctus Gennadius in beatum Cyrillum effudit. et nulla hinc tit nominis ejus invidia, quoniam ipse non interfuit Chalcedonensi concilio. Quin etiam respondens primo ejusdem sancti Cyrilli capitulo, quo dixit: Si quis non confitetur Deum esse secundum veritatem Emmanuel, et propterea Dei genitricem dum maris demergi, quanto magis totam Ecclesiam B sanctam Virginem, genuit enim carnaliter carnem factum Dei Verbum, anathema sit; ita in eum invectus est : « Anathematizaturus est te Deus, paries dealbate (Act. xxiu, 3): justissimum enim est te. similiter Ananiæ Judæorum principi sacerdotum Jinguam adversus discipulos Christi moventem, similem ab eis indignationem experiri, et cætera, quæ in eodem opere, si quis volet, inveniet. Cur igitur in bac ultione, sicut dicunt, injuriarmm beati Cyrilli, non magis sancti Gennadii nomen, et pro sui loci auctoritate, quasi regize civitatis episcopi, et pro maledictionum atque contumeliarum magnitudine. ventilatur? Quod si hoc consideraverunt, quoniam talia Gennadius de Cyrillo non scriberet, nisi dicentis intentionem minus intellexisset : hanc prudentem et piani considerationem ego quoque suscipio. Potuit enim et ipse de Christiana religione quæ recta sunt credens, non intellectum beatum Cyrillum bona intentione culpare, et bonam damnare intentionem damnabile crediderunt. Quod sithoc etiam consideraverunt, quoniam si ea quæ ante centum annos a beato Gennadio scripta sunt, modo condemnarentur, in reprehensione totius Ecclesize fieret, que hoc ante non fecit: hoc quoque sapienter atque modeste consideratum esse, si quis sapiens et modestus, agnoscet 6. Sed quare non amplius hoc super epistola venerabilis lbæ consideratum est, quæ, ut non dicam ab universali synodo approbata est, certe recitats illic ostenditur, nec ostenditur abdicata, misi quia pro destructione ipsius synodi, et non pro injurit et ex robis ipsis viri loquentes perversa, ut abducunt D ipsius Cyrilli, quasi profana damnata est? Donique ctiam dicta venerabilis Theodoreti episcopi Cymi, in quibus contraria dicitur scripsisse beato Cyrillo, sub hujus ultionis obtentu similiter reprehenderunt; et ob hoc eum volentes videri notabileu, quia ipse inter alios Patres adfuit Chalcedonensi concilio, # beati Leonis epistolam quam Eutychiani anathematizant, cum ibi relegeretur, dubitantibus episcopis

> Origine animarum, Γενναδίου Κωνσταντικουπόλεω in του πρός Παρθένιον δευτέρου λόγου.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., gratiarum.

<sup>1</sup> Idem cod., superiores.

<sup>\*</sup> Hem cod., humanitatem unigeniti.

<sup>&#</sup>x27;Idem cod., autem ejus.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem cod., reprehensionem.

<sup>6</sup> Idem cod., quis sapiens et modestus ignorel: Sed. etc.

versus Ibæ epistolam et Theodoreti scripta, sic evidenter agerent, aliorum nominibus tacitis, quorum et dignitas potior, et opinio clarior, et ipsa quæ contra beatum Cyrilfum, vehementiora atque acriora cernuntur 1? Nam vir etiam sanctissimus et magnæ in Ecclesia Christi gloriæ, Isidorus presbyter Ægvptius Pelusiota, quem duo millia epistolarum a ad ædificationem Ecclesiæ multi scripsisse noverunt, qui etiam pro vitæ ac sapientiæ suæ meritis, ut pater ab ipso Cyrillo et honoratus est et vocatus, sic ei scribit, quin potius rescribit : ( Terrent me divinæ Scripturæ exempla, et rescribere quæ oportet compeilor. Sive enim pater sum, sicut ipse dixisti, propter Heli condemnationem, qui filios peccantes non castigavit (I Reg. 14); sive filius sum tuus, sicut ma- R gis novi, quod magni illius Marci habitum gestes. formido Jonathæ condemnationem, quod patrem alloquentem ' ventriloquam non prohibult; et prior mortuus in bello, eo qui peccavit, qui prohibere poterat (I Reg. xxvni; I Par. x, 13). Ut autem nequeego condemner, neque ipse a Deo condemneris, requiescé a contentione, nec ultionem propriarum injuriarum quæ tibi a mortalibus hominibus debetur. exigas a vivente Eeclesia, et æternam ei discordiam sub prætextu pietatis ædifices. > Nec Isidori scripta, dicentis quod æternam discordiam sub prætextu pietatis Cyrillus ædificaret Ecclesiæ, cum magna invidia, quemadmodum Theodoreti episcopi dicta et venerabilis like epistola denotantur. Scribit autem ad illum rursus idem sanctus Isidorus dicens : « Com- C passio quidem aciem oculorum obtundit; æmulatio vero excæcat omnino. Noli ergo ab utraque sententiarum exsecutor fieri 3, sed examini justo causas permitte: quoniam et Deus, qui omnia scit antequam fiant, descendere et videre clamorem Sodomorum (Gen. xyısı, 21) humaniter cum bonitate voluit, diligentis inquisitionis nos docens argumentum. Multi

A Harum ad Cyrillum prior est 370 libri primi, posterior 310. Quod vero Isidori epistolas in universum numerat bis mille, viderat fortasse codices Accenetensis monasterii Constantinopoli, in quibus totidem continebantur, ut in veteri ms. adnotatum memini ab antiquo earum interprete his verbis: Has omnes beati Isidori presbyteri et abbatis Pelusiolæ recensui et transtuli ex epistolis ejus duobus millibus, que sunt per quingentas distributæ in Acomitensis monasterii codicibus vetustissimis quatuor. Nec plures hactenus triplici editione in lucem prodiere quam bis mille tredecim. Cæterum ad decem millia scripsisse Isidorum, atque in his ter mille Scripturam sacram exposuisse, auctor est Suidas, vel quem Suidas exscripsit. Ισίδωρος, inquit, πρεσδύτερος ο Πηλουσιώτες, etc., γέγραγεν έπιστολάς έρμανευσάσας την
θείαν γραγην Γ΄, και έτέρας Ζ΄, και κάλα τινά. Sic enim
habent codices emendati.

▶ Isidori անեλթւնուն, quod est fratris vel sororis fi-

Idem cod., quærentem.

Illyricianis et Palæstinis asseruit. Alioquin cur al- A namque te quasi per comædiam irrident ex his qui collecti sunt in Ephesum, quod privatam injuriam judicans ', non quæ Christi sunt orthodoxe requisieris: dicunt. quod consobrinus Theophili est b. et imitans illius voluutatem. Sicut enim ille insaniam apertam diffudit contra Theodorum et nostrum Joannem, sic concupiscit et iste gloriari, licet inter examinatos multum est quod discrepet. > Ecce et in hac epistola arguit illum, velut animi passione et remulatione executum, violenter magis quam justo examine, causas agere atque irrideri a multis, quod injuriæ privatæ vindictam, non quæ Christi sunt orthodoxe requisierit apud Ephesum in causa Nestorii, sicut etiam Theophilus, consobrinus ac decessor ejus, in condemnatione Joannis Constantinopolitani hominum gloriam requisisset. Ideo sanctus quoque Gennadius de ipso beato Cyrillo dixit, quemadmodum supra docuimus: Væ malo Alexandriæ, familiari eius, et proprio jam isti secundo: primum volens intelligi Theophilum, secundum vero Cyrillum. Et quanquam vir doctus diversam causam I Joannis et Nestorii judicet, dicens : Licet inter examinatos multum est quod discrepet, in quo reprobat Nestorium ipsum: tamen in utraque credidit æmulationis fuisse propositum. Alias quoque similiter ad eum scribit epistolas c, quibus perhibet quod per suam mutabilitatem cœlestia proderet, et contrarius sibimet ipsi in suis scriptis existeret, cupiditate vanæ gloriæ victus. Non igitur venerabilibus Iba et Theodoro coepiscopis innocentiores in hac parte credendi suni Gennadius et Isidorus viri probatissimi, sed feliciores potius, quod ipsi non sunt participes synodi Chalcedonensis inventi.

## CAPUT V.

Quod temere dannelur epistola post examen synodi Chalcedonensis, cujus decretis addi nihil debere Leo papa et episcopi Orientis confirmant.

Hæc si tranquillo animo et meliore intentione con-

lius. Sed fratris filium fuisse constat, non sororis, nt Isidori vertit interpres. 'Ανεψιών vocat Theophanes in Chronico; ἀδιλειδούν vero etiam Socrates lib. vn, cap. 7, et Theodoretus lib. v, cap. 35, et a Theodoreto vicissim Theophilus Cyrilli θείος dicitur, non avunculus, sed patruus. Θεῖτς προς πατρὸς, ut est apud Nicephorum lib. xιν, cap. 25. Quare men-dum etiam est in Historia Tripartita lib. x, cap. 25, cum Cyrillus Theophili consobrinus appellatur, pro eo quod apud Theodoretum est κ ελφιδούς, fratris filius. Paulo post, ubi interpres legit Θεοδώρου, Græce θεοφόρου scriptum est, μανίαν σαρή κατεσκέδασε τοῦ θεοφόρου και θεοφελοῦς Ἰωάννου: ita ut de uno

Joanne sit ermo, nullus de Theodoro.

Designat epistolam 3.4 libri primi, cujus hoc exordium: χρήσε, θαυμάσιε, ἄτρεπτου μένειν άτί, ούτε φόθω προδιδόντα τα ούρανια, ούτε σαυτώ έναντίου ςαιvouevov, et quæ sequuntur.

interprete, hæc habentur lib. 1, epist 310 : Quapropter si ab utraque lema purus atque immunis esse stud. s, noli violentas sententias ferre.

<sup>1</sup> Cod. Veron., Cyrillum scripserunt vehementiora, etc.

<sup>\*</sup> Idein cod., Ab utruque lippitudine purgare te si studes, noli v... tarum (violentarum) sententiarum exsecutor fieri, etc. In editis. Jacobo Billio Prunibo

Idem cod., vindicans. In editis, ulciscentem.

Idem cod., doctus Isidorus dirersum, etc.

Idem cod. et Theodorito.

strum, et claudente subreptionibus impiorum, qui, sicut scriptum est: Sanctus et verus habet clavem David; et qui aperit, et nemo claudit; et qui claudit, et nemo aperit (Apoc. 111, 7): ipsa rerum gestarum evidentia cognoscetis quod in evacuationem deeretorum synodi Chalcedonensis atque epistolæ papæ Leonis, cujus Theodoretus episcopus in eadem synodo fuit assertor, hæc omnia et ab hæreticis esse adinventa, et ab eorum fautoribus constituta : quæ nisi melioris emendatione judicii rescissa fuerint, frustra, vel si credi posset, negatur quod epistolam venerabilis lbæ memorata synodus approbavit. Cum enim constet quod ibi prædicto episcopo ab accusatoribus suis objecta sit, procul dubio, sicut supra jam diximus, si nunc juste damnatur, tunc maxime B condemnari debuerat. Quia vero non ostenditur faetum, videtur illa synodus, ut non dicam hæresi cohibuisse, aliquid certe minus fecisse, quod adjicere isti deberent atque supplere. Beatus autem Leo, fidelis ac fidens propugnator Ecclesiæ, et hæreticorum non fictus aut trepidus impugnator, sic ibi esse dicit omnia definita, ut nihil eorum perfectioni adsici posse consirmet. Namque cum multis et variis machinationibus ejusdem synodi auctoritatem, sicut ct nunc, Eutychiani infringere vel minuere conarentur, et quæ ibi sunt judicata discuti quærerent, ut sub prætextu diligentioris tractatus, aut emendari in eis videretur aliquid aut suppleri : prudenter ac fortiter eorum insidiis restitit, Leoni Augusto ita scribens (Epist. 88): • Detestandum nobis est perseve- C. ranterque vitandum quod fraus hæretica nititur obtirere, nec in aliquam disceptationem pie et plene definita revocanda sunt, ne ad arbitrium damnatorum ipsi de his videamur ambigere quæ manifestum est per omnia propheticis et evangelicis atque apostalicis auctoritatibus consonare. Unde si qui sunt qui ab his quæ cœlitus sunt constituta dissentiunt, suis opinionibus relinquantur, et ab unitate Ecclesiæ cum ea quam elegerunt perversitate discedant. Nam nullo modo fleri potest ut qui divinis audent contradicere sacramentis, aliqua nobis communione socientur. Jactent se in sui eloquii vanitate, et de argumentationum suarum versutia quæ fnimica est sidei, glorientur. Nobis placet apostolicis obedire præceptis, dicentibus: Videte ne quis vos decipiat per philoso- D phiam et inanem seductionem hominum (Coloss. 11, 8). Nam secundum eumdem apostolum (Gal. 11, 18), si quæ destruxi, hæc ædifico, prævaricatorem me constituo, et eis me ultionum conditionibus subdo, quas

· Omnium videlicet provinciarum Orientis, quæ Le mis imp. jussu in synodos coactæ, de Timotheo Alexandrino et de synodo Chalcedonensi, quam Timotheani respuebant, quid sentirent Leoni rescri-pserunt. Exstant singularum epistolæ in unum codicem redactæ, post ac a synodi Chalcedonensis, qui

siderare dignemini, illo vobis ' aperiente cor ve- A non solum auctoritas beatæ memoriæ principis Martiani, sed ego etiam mea confessione firmavi. Quia. sicut sancte veraciterque dixistis, perfectio incrementum et adjectionem plenitudo non recipit. > Pervidet igitur serenitas tua quod, sicut nihil in ejusdem synodi decretis emendari, ita nec adjici possit. Unde non solum contra ipsam synodum, verum etiam contra hujus apostolici viri sententiam, convincuntur egisse qui venerabilis Ibæ epistolam temere damnaverunt. Quoniam, vel si dicunt quod nihil in ejus decretis emendare præsumpserunt, negare non possunt quod aliquid eorum plenitudini judicaverint defuisse: ut quod ipsa minus fecit in causa quæ ibi tandiu tractata est, isti quasi prudentiore ac diligentiore consideratione supplerent. Quomodó igitur insultationes hæreticorum valebimus declinare dicentium: Ubi sunt illa magnifica vestri Leonis verba, quibus nimis arrogans decretis synodi Chalcedonensis aicbat, Perfectio incrementum, et adjectionem plenitudo non recipit? Ecce testimonio vestro convincitur quod in vacuum ventosa verba jactabat. Nam quæ in illa synodo judicata sunt, vel si non emendatis, certe suppletis atque perficitis, et quod in eis non fuerit illa quæ dicebatur perfectio et plenitudo, monstratis; nec potestis ulterius dicere quod non merito a vestra communione discessimus. An communicare debuimus illi synodo, in qua cum Ibæ 2 suis accusatoribus objiceretur impia et Nestoriana epistola, sicut vos quoque estis confessi, et coram omnibus legeretur, ut dicamus s quod frustra negastis, et orthodoxa pronuntiata est, quam in tantum probastis fuisse damnandam 3, ut sero ad nostram sententiam redeuntes etiam post centum ferme annos, quo vos ab ejus crimine purgaretis, necessario anathematizandum esse vidistis? Et non hæc immerito dicent. Namque cum isti fautores eorum, nos qui judices in causa non fuimus, per condemnationem hujus epistolæ a Nestoriano crimine judicaverunt esse purgandos, consequenter illos Patres, in quorum discussa judicio, non condemnata est, ab eodem crimine judicaverunt non esse purgandos. Ecce quale præjudicium nobis quæsierunt inducere: ecce quomodo voluerunt adversus Ecclesiam hæreticorum ealumnias roborare : qui non solum beati Leonis, verum etiam illis conciliis a tantorum episcoporum vel epistolis \* refragantur, in quibus de memorata synodo interrogati, Leoni principi responderunt dicentes : c Neque unum iota vel unum apicem possumus aut commovere aut commutare eorum que apud illam diffinita sunt : ) et iterum : ( Quoniam

> codex encyclius dicitur apud Cassiodorum, cujus regatu in Latinam linguam conversus est ab Epiphanio scholastico. Quæ vero a Facundo landantur, verbe sunt partim Provincia Europæ num. 27, partim Sebastiani episcopi Beroensis Thraciæ II, num. 30.

<sup>1</sup> Cod. Veron., nobis.

Idem cod., non dicamus.

dem cod., et orthodoxa pronuntiata est, certe convincitur esse damnata.

dem cod., illis encyclits tantorum episcoporum epistolis. Memoratas epistolas ab omni retro antiquitate vocatas fuisse encyclia, ostendit Baluzius in Nova Collect. concil.

judicem, sed certissimæ transgressionis exspectemus

ultorem? Illa quippe multiplex et aperta prohibitio

decessoris éjus, sicut prævaricatoribus crin:en auxit,

ita nihil cujusquam judicio dereliquit. Cui enim ma-

gis alteri, quam Leoni, liceret pro tantis laboribus,

quos propter memoratam synodum perseverantissima

virtute sustinuit, aliquid in his quæ ab ea decreta

sunt retractare? Sed absit ut ille vir sanctus licitum sibi putaret quod non expedire cernebat, et magni

sui certaminis palmam, postquam vicit, amitteret.

Quid enim jam integrum, vel quid constare possit

immobile, si tanti concilii sententia, vel sicut iniperfecta suppleri. Vel sicut dubia rursum discuti

videretur? Non autem in sola sidei dubitatio-

verum etiam in omnibus quæ pro pacis et unitatis

observantia, cujus maxima sapientibus cura est, modeste ibi fuerint ac bene composita. Hinc ergo rursus \*

agnosce, Auguste ac venerabilis imperator, in quan-

tum totius mundi præsidium divina sis Providentia

præparatus; et quid auxilii matri tuæ Ecclesiæ debeas, quæ to filio maxime gloriatur, intellige. Non

sinantur, contra dexteræ omnipotentis triumphum.

redivivis assurgere motibus exstincta certamina, pra-

sertim cum id damnatis jam dudum hæreticorum au-

sibus omnino non liceat, et hic fructus piis laboribus

debeatur, ut omnis Ecclesiæ plenitudo in suæ unitatis

soliditate secura permaneat, nihilque prorsus de bene

compositis retractetur, quia prius legitimas , et di-

vinitus inspiratas constitutiones velle confligere, non

pacifici est animi, sed rebellis, dicente Apostolo: Verbis enim contendere ad nihil est utile, nisi ad sub-

versionem audientium (11Tim. 1, 14). Nam si humanis

persuasionibus semper disceptare sit liberum, nun-

quam deesse poterunt, qui veritati audeant resultare.

Et revera quis erit contentio um atque certaminum linis, si de his quæ totius Ecclesiæ consensione fir-

mata sunt semel licuerit ferre judicium? Cur enim

non rursus et ipsum judicium judicetur? Et ideo pru-

dentissimus vir, nullam penitus dans occasionem

quærentibus, denuntiabat dicens: Nihil prorsus de bene compositis retractetur. Ergo si nihil, nec illud

quod parvum putatur admisit. Et tamen isti qui Ro-

mauum antistitem impugnare posse præclari deces-

soris sui sententiam sperant, gloriantur offensiones se de illa synodo sustulisse, dicentes quod pro ea nobis

Eutychiani semper communicare noluerint, quia si b

vel tanta illa synodus, qua numerosior alia pro fidei veritate non fuit, tam diuturna deliberatione, stim-

ihil minus est ad demonstrandum, quia A rem, non quasi dubiis in quæstionibus exspectanus 4 et magnæ, et sanctæ, et universåli sysdonensi, minus quidem bonorum nihil neque additamento aliquo eget, neque , ab Spiritu sancto veluti divino quodam 1. Etenim qui in ea tunc 1 damnati sunt, rdotalis ordinis judicati, decreto ac judilei, velut impii condemnati sunt. Qui recepti sunt, injustam et tyrannicam antes inscriptionem, confestim decreto Spijuste suscepti sunt : in quibus est et temporum secundus Abel, beatus Flaviaunt et alia multa, quæ commemorare 34. Quomodo igitur hæreticorum complius. nova et contraria decernentes, tans religioni consultum fuerit in his quæ R ne, vel 3 definitione conciliorum valet auctoritas, t ab illa synodo, cum antiqui Patres vel unum apicem se in eis movere non intient? aut quid putamus profecto soli do radianti deesse, quod debeat istorum suppleri; qui sicut insur crabilem splenfrustra obscurare conantur, ita nihil posdini eius adiicere?

#### CAPUT VI

a Vigilii papæ responsum exspectare se u a Leonis decessoris sui vestigiis minime s sil.

dicunt quod de tanta sua præsumptione quoque Romanam consuluerint, et ıtiam beati Vigilii prasulis ejus exspequo quid sentiant hujus temporis houm tantum nesas definire præsumerent, entione beati Leonis, sub tantis cius denon ad id tempus tentatum est, procul git et ipse vir prudens. Nam quis hoc non al imprudens? Si enim, ut dicunt, etiam inc illum ausi sunt, et ejus exspectant in idicium, non video quemadmodum jam so non fuerit judicatum. Verum experiena illos suspicio sua fefellerit. Quia ille, ructionem paternæ sententiæ, sed potius nem atque ultionem, primam accepit et otestatem .; nec aliquid contra veritatem. ritate plus cæteris suis consacerdotibus lus enim dicit apostolus : Non enim posid adversus veritatem, sed pro veritate (II . Quid autem relictum est quod de re-Romani episcopi sperent, cum ita jam dutus venerabilis Leo, vehementibus et cresententiis coercens illicitos ausus, insienter occurrerit, ut nunc e'us successo-

rrincipatum generalis Ecclesiæ dixit Avitus in epistola de Symunachi papæ judicio ad rbis. De eo autem quod Vigilii sententiam

rum, plura iterum lib. IV, cap. 3.

b Forte, quasi.

eron., secundum tempus. id., exspectemus. m cod. desunt ca verba dubitatione, vel. d., hinc Leonis rursus (forte, verba). Quæ i sequuntur, lineolis notantur veluti Leoo codice : eademque totidem habentur in epistola Leonis M. ad Leonem Augustum, quæ est 133 in editione Quesnellii [quam typis rursus excudimus (EDIT.)], usque ad illa verba, qui veritati audeant resultare.

Idem cod., post legitimas; ita etiam in laudata Leonis epistola

exspectare se alebant damnatores trium capitulo

lantibus etiam hæreticorum contradictionibus, que

maxime solent in novitate fervere, quidquam præter- A atque arguisse monstratur, nisi quod referretu ire potuerit negligenter, vel prædictus Leo, cum toties pulsaretur ex his quæ ab ea constituta fuerant aliquid retractare, nullas hujusmodi noxias rationes, verisimilem speciem prætendentes, et audisse, et immobili gravitate disposuisse credendus est; prudentissime cavens ne forte, qualibet occasione aditu patefacto male pulsantibus, in Ecclesiam Christi insidiantium furor irrumperet. Porro hi qui supra moduen sunt diligentes, nolunt hæc omnia prudentiæ etque cautelæ magis quam negligentiæ deputare. Sed quid facient, quod onmis Ecclesia, Deo præstante, positos sibi æternos Patrum suorum terminos non excedit, quorum æmulari exoptat negligentiam potius quam istorum obscuram diligentiam? Cujus autem rationis sequi judicium deheamus, satis in promptu B nihil in eis, quod Nesterianum credi possit, succesest. Utrum istorum qui putaverunt quoniam si retractarent, imo reprehenderent, Patrum sententiam, Acephali communicarent Ecclesiæ, quod non est penitus subsecutum, quod etiam si sequeretur, non erat approbandum; an sapientissimi Leonis, qui, sicut in aliis scriptis ejus ostenditur, nullum per hoc collidendis Ecclesiis modum poni, sed data licentia rebellandi, dilatari magis quam sopiri certamina prædixit? quod veraciter esse dictum, evidenti rerum exitu, quin potius exitio, comprobatur. Credo quod etiam tacentibus nobis appareat quid fuerit Providentiæ divinæ, quid temeritatis humanæ. Si vero beatissunus Leo, quamvis recentioris 1 concilii, et nulla ante sui decessoris assertione defensi, quidquam in disceptationem revocare non passus est, quomodo ab C Dominum nostrum ante adunationem, post adunahis creditur quartus decimus successor ejus sanctus Vigilius novum posse aliquid judicare? præsertim illo dicente : « Nam, secundum Apostolum, si quæ destruxi hæc ædifico, prævaricatorem me constituo, et eis me ultionum conditionibus subdo, quas non solum auctoritas beatæ memoriæ principis Martiani, sed ctiam ego mea defensione a firmavi; out pote qui noverat Apostolum boc dixisse : Sed licet nos aut angelus de cœlo evangelizet vobis præter quam evangelizamus vobis, anathema sit (Gal. 1, 8). Nam si, ut ipse 3 beatus Leo Chalcedonensi concilio, postquam ejus gesta suscepit, rescripsit 4 dicens : « Et fraterna universitas, et omnium fidelium corda cognoscant me non solum per fratres qui meam vicem exsecuti sunt, propriam vobis communicasse sententiam (Epist. 65); » nec quidquam in eisdem gestis reprehendisse

venerabilis Anatolius . Constantinopolitanus eniscopus priore quam Maximus Antiochenus loco sedisse: quomodo, si hanc lbæ epistolam, quæ cum Nestoriam dicitur ad causam utique dicitur sidei pertinere, vel tale aliquid quod in illa synodo recitatum nec damnatum gesta continent anathematizari aut saltem discuti pateretur, non semetipsum prævaricatoren constitueret, dubitationi subjiciens quæ se jam dixerat approbasse? Et idcirco, si etiam nulla ejus interdictio præcessisset, neque imperatori Leoni pro ipse -concilio responderet, perfectio incrementum, et aljectionem plenitudo non recipit, hoc tantummodo provocaretur, quod in illis gestis solam Constantinopolitani episcopi præsumptionem arguerit, profecte soris ejus relictum judicio videretur. Quoniam și hæreticum-aliquid continerent, quod delatum ad ilius synodi judicium non inveniretur esse damnatum, Leo hoc prius reprehenderet, cum ad ejus deserretur examen. Unde si tanquam Nestoriana debet ab omnibus illa epistola condemnari, quæ ab accusatoribus opposita lbæ episcopo gestis synodalibus continetur, non ipsa tantum synodus, verum etiam Leo præsul apostolicæ sedis a quo approbata sunt, hæresi Nestorianæ cohibuit. Qui non sola consideratione veritatis, sed etiam præcedentis facti sui argueretur exemplo. Nam cum ei beatus Flavianus Constantinopolitanus gesta dirigeret, in quibus Eutyches interrogates respondit dicens : « Confiteor ex duabus naturis fuisse tionem vero unam naturam conlueor; > relictis eisdem gestis, idem vir religiosissimus et prudentisinus Leo memorato Flaviano ita rescribit (Epist. 12): Miror tam absurdam tamque perversam professionem, nulla judicantium increpatione reprehensam, ct sermonem mimis insipientem ita emissum, quasi nihil offenderet, esse auditum : cum tam impie duarum naturarum ante adunationem unigenitus Dei Filius fuisse dicatur, quam nefarie, postquam Verbum caro factum est, natura in eo singularis asseritur. Quod ne Eutyches ideo vel recte, vel tolerabiliter, existimet dictum, quia nulla vestra est sententia consulatum, dilectionis tuæ diligentiam commonemus, charissime frater, ut si per inspirationem misericordize Dei sed etiam per approbationem gestorum synodalium, n ad satisfactionem causa perducitur, imprudentia hominis imperiti etiam ab hac sensus sui peste purgetur. > Velim itaque instrui, quid contra Eutychianos

a in actis synodi Chalcedonensis post legatos sedis apostolicæ primus (rejecto nimirum et excluso Dioscoro Alexandrino, cujus causa disceptabatur) per-petuo nominatur subscribitque Anatolius, et post Anatolium Maximus Antiochenus. Nempe hunc ille sibi locum deberi volebat ex decreto synodi n genequæ sedem Constantinopolitanam Romanæ proximam statuerat. Sed decretum hoc sedes apo-

stolica non agnoscobat, ut alienum a synodo Nicæna, quæ secundum locum episcopo Alexandrino, tertium Antiocheno decernit. Quare Leo pontifex cum syno-dum Chalcedonensem approbaret, hoc caput excepit, fastumque et ambitum Anatolii multis ad Marcianum Augustum, ad Anatolium ipsum et ad Maximum Antiochenum evistolis redarguit. Qua de re iterum lib. v. cap. 4.

<sup>1</sup> Cod. Veron., adhuc recentiori.

ldem cod., consensione.

<sup>1</sup> ldem cod., cum ipse, etc.

<sup>\*</sup> Idem cod., rescripserit.

<sup>\*</sup> Idem cod., quod ibi relegeretur.

musimus referre, cum dixerint : Eur Leo vester, in A nefas, quod absit, reliquerit impunitum. Confidunt examine gestorum que apud Flavianum sunt habita, adversus Eutychem, sicut putatis, diligens, in approtratione gestorum synodi Chalcedonensis, adversus Nestorium negligens invenitur, ut Nestorianam epistolam confirmaret, quæ ibidem continetur, nisi quia ontrario Nestorii præoccupatus errore, Eutychi resistebat? Nam qua de causa professionem ejus, qua lixit: Confiteor ex duabus naturis fuisse Dominum u ostrum ante adunationem, de qua in judicio Flaviani non fuerat accusatus, absurdam vocat atque perversam, culpans quod nulla judicantium increpatione reprehensa fuerit, quæ ipsi uimis insipiens et impia videbatur: Nestorianam vero epistolam, ad concilii Chalcedonensis examen ab accusatoribus Ibæ delatam, ibique relectam, damnatam non fuisse dissimu- B lat, quam nunc anathematizantes anathematizandam iHic fuisse fatemini? Nam vel si, quemadmodum imprudenter negastis, orthodoxa pronuntiata non esset ab ilio concilio, damnari tamen debuit, ne videretur ignorantibus approbata. Cum igitur secundum has evidentes et inevitabiles rationes damnationis 'hujus epistolæ tantum beati quoque Leonis crimen necessario consequatur, quid ab istis de judicio successoris cjus exspectetur ignoro, nisi, quod dictum ' quoque magni erroris est, et quod nunquam sperare potuerunt hæretici, ut cum magna et universali synode Chalcedonensi idem gloriosissimus auctor atque desensor ejus Leo damnaretur. Sed quanta animadversione sit dignum quod hoc non tentare tantum, verum etiam de successore ejus ausi sunt exspectare, C ipsius considerationi dimittimus, quem latere non potest, quam graviter offendatur Ecclesia, si tantum

Christo debetis, et devotione quam exhibetis ejus Ecclesiis, quod contra vigorem ac justitiam canonum defendi queant. Verum expedit illis metuere potius ne forsitan experiantur, Domino regente cor vestrum, quod non in patrocinium, sed in ultionem potius transgressionum potestatem desuper habeatis. Desinant itaque temeratores paternæ sententiæ in nescio quo asilo confidere, quod eis non Romulus Christianus, cujus ille Deus est pater, qui veraciter dicitur: Dominus fortis et potens, Dominus potens in bello (Psal. xxIII, 8), sed inanis sua suspicio fabricavit. Nec in tali sacto de vestra consensione præsumant. quoniam vobis subreptum est, in plurimis reipublicæ dispositionibus occupatis, ut consentiretis hoc fieri: cum multo amplius inde quoque plectendi sint, quod volentes objectu vestræ personæ impunitam esse cohibentiam quam præbuerunt bæreticis, non permiserunt insinuari vobis Patrum decretis esse contraria quæ flebant; ut eo modo, per auctoritatem vestræ consensionis, etiàm multos sibi conscios aggregarent : et quasi multitudinem sequeretur impunitas, secundum quod visum est cuidam dicere, quidquid multis peccatur inultum est, minus attendentes quod nec divino judicio pessit peccantium multitudo resistere, nec humano per multitudinem illudere temeritatis auctores. Nam futuro examini Dei relictis eis qui, vel factione illorum inducti, vel oppressione coacti sunt, debitam sententiam iidem factiosi præsumptores excipient, tanto graviorem, quanto plurioribus obfaerant.

equidem, non bene sentientes de obedientia quam

<sup>4</sup> Cod. Veron., damnationem.

<sup>2</sup> Idem cod., dictu.

# LIBER TERTIUS.

### CAPUT PRIMUM.

Qu. d Theodori Mopsuesteni scripta cum denotant, synodi Chalcedonensis et Leonis papæ judicium reprehendani.

Exigit a nobis operis cura suscepti ut quod superiore libro demonstrare cœpimus, in isto multipliciter ostendamus, quoniam hæreticorum complices Theodorum quoque Mopsuestenum episcopum, in Ecclesiæ pace defunctum et a sanctis Patribus, sicut jam memoravimus, prædicatum, in destructionem magnæ synodi Chalcedonensis atque institutorum beati Leonis, anathemati subdiderunt. Et quia, ut in suum consensum leves corde possent adducere, dicunt beatum Cyrillum aliqua ejusdem Theodori scripta culpasse, boc quoque probemus, quod etiamsi verum zit, contra ejus sententiam fecerint, cujus exemplo præsumptionem suam inaniter excusare conantur. Ut quemadmodum evidenter apparuerunt quod fallaciter se jactaverunt, ob injuriarum ejus dotorem, epistolam venerabilis Ibse damnasse, ita suo testimonio convincantur, et in damnationem Theodori esus impugnasse judicium. Ubi autem docuimus quoniam vel si eamdem epistolam synodus Chalcedonensis non pronuntiaret orthodoxam, nihilominus in ejus evacuationem pro laude Theodori damnaretur, ibi utique simul ostensum est ipsum quoque Theodorum propterea fuisse damnatum. Unde et illud quoque necesse est sequi, quod etiam de supradicta epistola venerabilis Ibæ jam diximus, quoniam si dicatur ad veritatem atque judicium i catholicæ fidei pertinere quod statuerunt isti, dicentes: « Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ, et ejus dogmata, eosque qui aut similia ei sapuerunt, aut sapiunt, anathemasit, illa synodus catholica non fuisse firmabitur, quæ non illum damnavit, cum ex epistola memorata recitari laudes dogmatum ejus audiret. Verum

· Cod. Veron., indicium.

•

1 .

b

1

•

epistola, quæ lbæ tanquam sua erat objecta, ut, ad

removendam penitus suspicionem, cogeret cumdem

Ibam Nestorium anathematizare, cujus in eo a men-

tio facta est. Quomodo igitur prædicta synodus

Chalcedonensis, si vere orthodoxa fuerat, expetens Ibam anathematizare Nestorium, et ejus dogmata

quæ non laudaverat, non expetivit ut maxime Theo-

dorum 'anathematizaret; quem audierat apud se ex

memorata epistola recitari beatum præconem veri-

tatis, et doctorem Ecclesiæ, et in sua vita colaphi-

zasse hæreticos per veritatem suæ fidei, et post mortem spiritalia arma in libris propriis Ecclesiis 3 reli-

quisse? An Theodorus, de cujus blasphemiis dixistis

quod diaboli transgredianturinsaniam, propter zelum

Dei, sicut \* scriptum est, non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convertit, sed et lenge

positas sua doctrina instruxit Ecclesias? Quæ oumia

cum ex epistola objecta Ibæ synodus Chalcedonensis audiret, non coegit eum Jem Ibam sic laudatum ana-

thematizare Theodorum · ob hoc profecto, quia Ne-

storii impium suscipiens erforem, ejus quidem nomen

occultavit, Theodori autem Mopsuesteni defendit, qui

magister Nestorii fuit, quemadmodum in prædicto

libro, cujus diffinitionibus subscripsistis, de talibus

dictum est. Ilac cum nobis opposita fuerint, quid

contra referre valebimus, si orthodoxus non est qui

Theodoro Mopsuestiæ et ejus dogmatibus non dicit

anathema? Proinde cognoscis, Auguste, quod in re-

prehensionem synodi Chalcedonensis hæc fuerin

constituta, vel si recitatam solummodo, non etiam

receptam ibi memoratanı epistolam mentiamur. El

ideo complices hæreticorum sua ratione suoque testi-

monio, sicut diximus, convincuntur adversus ma-

gnam synodum talia decrevisse. Nam si, ut fallacier suadent, inde 7 a nobis excusetur, quod non contenta

venerabilis Ibæ episcopi negatione propter ad Marin

epistolam, neque facta pro eo testificatione clerico-

rum Edessenorum, expetivit ab illo anathematizate

Nestorium, quem in ipsa epistola non laudavit, inde

non poterit excusari, quia non expetivit ut Theodo-

rum maxime, cum suis ibi dogmatibus prædicatum,

nec Leo omanus antistes carebit hoc crimine : qui A orthodoxam synodum facere, cujuscunque esset ilta cum gesta prædictæ synodi se diceret approbasse, non arguit quod ibi Theodori laudes non invenerit improbatas. Hoc autem, ubicunque de ipsius synodi reprehensione conquerimur, oportet advertere, quoniam non sine prædicto beato Leone culpatur. Quid etiam illud, quod de modo ipsius facti, quo epistola illa damnata est, prudentium rationi considerandum proposuimus, nonne in condemnatione quoque Theodori debet attendi, quoniam nec adversus eum, vel si adhuc in corpore degeret, et hæreticus probaretur, olim Nestoriano errore damnato, in quo præoccupatus fuisse dicitur, tam multorum episcoporum erat ' quæri sententiam, quæ nunquam pro veterum hæreticorum damnatione, sed aliquando pro novorum exclusione fuit necessaria, si tamen admoniti errata corrigere despexissent? Ideo vero nunc quæsierunt hæreticorum fautores ab universali Ecclesia magistrum Nestorii pronuntiari Theodorum; ut quia facile monstrare possunt, non solum epistolam venerabilis Ibæ, laudes ejus continentem, a synodo, quod salse negatum est approbatam, verum etiam sapientissimi Joannis Antiocheni, et Orientalis concilii litteras, ad beatum Proclum et imperatorem Theodosium datas, in quibus idem Theodorus multo amplius est laudatus, etiam per hoc prædictam synodum Nestorianam esse sirmarent. Nam etipsa subscriptionis formula quæ data est in condemnationem ejusdem Theodori, non aliud videtur ostendere, cum dictum est: « Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ et ejus dogmata, anathema sit, > quod in nullius hæretici damnatione meminimus contigisse: ut illi quoque anathema essent, qui anathema ei non dicerent. Siguidem multorum hæreticorum multos et dogmata latent, et nomina, qui anathema esse non debent, quoniam non anathematizant eos quos nesciunt. Sed, quemadmodum dictum est, ut ad synodi Chalcedonensis injuriam pervenirent, quæ cum apud se recitarentur ex epistola venerabilis Ibæ laudes ipsius Theodori, neque ipsi, neque dogmatibus ejus dixit anathema, propterea talis data est contra consuetudinem contraque humanitatem formula subscribendi, quasi nemo aliter probari catholicus possit, nisi Mopsuesteno Theodoro et ejus dogmatibus anathema dixerit. Quod decretum si recipimus, nihil est quod hæreticis pro synodo Chalcedonensi respondere possimus, cum dixerint : Sic vobis visum est illam synodum excusare in libro cui consensistis, ut diceretis quod, non contenta facta ab Iba denegatione propter ad Marim epistolam, neque etiam pro eo facta testificatione clericorum Edessenorum, sed consirmans judicatum Photii et Eustachii 3, petivit Ibam, ad destructionem et exclusionem 4d Marim impiæ epistolæ, anathematizare Nestorium et ejus dogmata. Et revera sic oportebat

anathematizaret, cum secundum istos non aliter probari catholicus possit. CAPUT II. Quod Theodorus ut Nestorii doctor accusari nequeat, cum rectam de Christo fidem contra Samosalem et Nestorii e rorem teneat; et de symbolo quod Theodori dicebatur. Ouid etiam illud quod finxerunt eumdem Theo-

dorum a beato Leone, velut magistrum Nestorii, denotatum? Nunquid ob aliud eos tam manifestum mendacium, sine ullo respectu pudoris humani, fortasse credendum est, nisi ut ipsius synodi causani, quod ibi nec ipse damnatus est, nec quæ illum præ dicavit epistola, non solum Nestorii, id est catholic,

Cod. Veron., opus erat.
Idem cod., Rustachii, vel Eustathii, ut legitur in concilio Constantinopolitano n, generali v, col-

lat. 6.
\* Idem cod., in ea, epistola scilicet line paulo su-

perius laudata.

Idem cod., Theodorum Mopsuestenum.
Idem cod., Ecclesiæ filis.

Idem cod., sicut ibi

<sup>1</sup> Idem cod., sicut faltaciter suadent ut inde, elc.

enim dixit : « Oportet igitur manifeste intelligere quia sanctus Leo, contirmans ea quæ in Epheso acta sunt adversus Nestorium a sancto Cyrillo, et hæc custodiri præcipiens, definita quidem vocat duodecim capitula sancti Cyrilli, quibus Nestorii adjudicatus est error: doctores autem anathematizat, Nestorii quidem Paulum Samosatenum et Theodorum Mopsuestenum, Eutychis autem Manichæum et Apolinarem Ampios, cum probari non possit quia Theodorum Mopsuestenum beatus Leo magistrum dixit esse Nestorii. > Sed proferant vel epistolam, vel quamcunque aliam scripturam, in qua hoc eum dixisse confirmant. Nam et oportebat eos promere ubi hoc beatus Leo dixerit, si verum se dicere confidebant. Verum me hoc dubium relinquatur, nos ipsius Theodori ver- B ritate aut dignitate personæ, sed in substantia probis doceamus quantum ab errore Pauli Samosateni fuerit alienus, qui, tertio decimo libro codicis quem mysticum appellavit : Angelus diaboli est, inquit, Samosatenus Paulus, qui purum hominem dicere præsumpsit Dominum Jesum Christum, et negavit existentiam divinitatis Unigeniti, quæ est ante sæcula. Item in opere quod contra Apolinarem a edidit, tertio libro ita locutus est : « Manifestum est enim quod Samosatenus Paulus episcopus quidem fuit Antiochenæ Ecclesiæ Domini Dei, et Theodori 1 autem et Artemonis b errore ægrotans, qui purum a hominem dixerunt esse Dominum Jesum Christum, non eum cognoscentes Deum Verbum, et in substantia propria Filium Dei ante sæcula ex Deo Patre æterno exstantem. > Nunquid hunc talia de Paulo Samosa- C teno loquentem, et talia de Christo docentem, Leo Romanus cum ipso Paulo doctorem diceret esse Nesto: ii? Sed isti sic confidenter affirmant quodcunque voluerint, quasi hoc sit verum probare, quod verba jactare. Cæterum absit ut hoc de illo sanctissimo viro credamus; quoniam etsi Theodorus in quibusdam errasse monstretur, non ideo mendaciter accusandus est, in quibus culpabilis non est. Qui enim reprehendit et accusat errorem non voluntarium, voluntario mendacio se implicare non debet, quoniam scriptum est: Perdes omnes qui loquuntur mendacium (I'sal. v, 7). Non tantum vero miramur Eutychianos per suos satellites ita mentiri, quantum quod illis sic temere et sic sacile creditur. Quomodo autem idem Theodorus dicitur, quod hominem purum, id est ho- D magnæ synodi mendaciter eos dixisse, ipsius Theo-

Qui Theodori Mopsuesteni laudibus favent. eius contra Arianos et Apolinaristas certamina prædicant, ut Theodoretus lib. y Historiæ, cap. ult.: "Eţ ði xai σριάκτυτα έν τη προεδρία διετέλεσεν έτη, κατά καὶ Ευνομίου παραταττόμενος φάλαγγος, και τον ληστρικόν \*Απολικερίου καταγωνιζήμενος λόχον. Hujus operis Throdori (nam aliud scripserat contra Apolinaristas) meminere synodus v generalis et Leontius Byzantius Fib. m contra Nestorium et Eutychem. 'Απολινάριος porro Græcis constanter dicti, tam antiquior 'ille Hieropolitanus qui sub M. Aurelio vixit, apud Eusebium, lib. 1v, cap. 26, tum Laodiceni duo in Syria, quorum junior, id est lilius, hæresis auctor fuit, de qua Apolinaristæ nuncupati. Pro Apolinariis Apolli-

1 Cad. Verm., Theodoti. Folsam Theodori lectionem emendat Sirmondus in superiore nota b.

PATROL. LXVII.

verum etiam magni testis gravaret auctoritas? Sic A minem tantum, non etiam Deum, dixerit Christum. qui propterea Paulum Samosatenum diabolum vocat, et Theodorum atque Artemonem hoc dicentes satetur non sanam tenere doctrinam, sed in suo errore potius ægrotare? Quid igitur ipse credidit esse Dominum Jesum Christum? hoc profecto, quod illos non cognovisse redarguit, id est Deum Verbum, et in substantia propria Filium Dei, quippe quem et ante sæcula ex Deo Patre æterne dicat exstantem. Non ergo, sicut in reprehensione sanctæ synodi fingitur, duos iste credidit, aut duos docuit filios, quasi alterius substantiæ dicens hominem Christum, et alterius Deum Verbum: qui, sicut ejus verba declarant, ipsum Dominum Jesum Christum non purum hominem, sed etiam Deum Verbum esse cognovit; nec sola auctopria Deum et Filium Dei, sicut etiam in substantia propria hominem et filium hominis. Que in his verbis occasio, quæ suspicio errori Nestoriano relinquitur? Ecce est aperta et omni ambigultate carens Theodori fides, pro qua in epistola venerabilis Ibæ, sicut et a doctissimis Patribus, laudatur. Nou est igitur quod Eutychiani de Nestoriano dogmate synodum criminentur, quia prædictam epistolam, laudes Theodori continentem, pronuntiavit orthodoxam; sicut autem non est dicendus Manichæus, quia in hoc testimonio Dominum Jesum Deum Verbum, et in substantia propria Filium Dei, ante sæcula ex Deo Patre æterne exstitisse confessus, de ejus humanitate conticuit, ita velut Nestorii doctor accusari non debet, ubi de ejus humanitate disputans, de divinitate non loquitur; aut ubi, Apolinaristarum hæreticorum contradictione cogente, naturas amplius dividit, quam ut hæredum ipsorum, id est Eutychianorum, calumniam posset effugere. Accipe porto jam et aliud corum \* mendacium, quod similiter finxerunt in eodem libro suo dicentes: « Oportet enim inspicere animo quia dicens Apostolus, qui personam Verbi significavit in Dei esse forma, quod est in essentia Patris (Philip. n, 6), non dixit, quia qui erat fu forma servi accepit, ut non præexistenti bomini demonstraret Verbum unitum secundum Theodori et Nestorii insaniam; > nec tamen ostendunt ubi Th o lorus dixit quia homini præexistenti unitum est Verbum. Nos igitur, etiam hoc in denotationem atque invidiam

nares plerique apud Latinos vocant, diversam vocis

originein non animadvertentes.

b Legendum Theodoti. De Theodoto enim Coriario sermo est, qui primus Christum nudum hominem docuit, eamque ob causam a Victore papa damnatus est. Vetus auctor apud Eusebium, lib. v Historiæ, cap. 27: Βίκτωρ και σκυτία Θείδοτον τ'ν άρχηγον και πατέρα της άρνησιβέου αποστασίας απενήρυξε της κοιωνίας, πρώτου εἰπόντα ψελόν ἄνθρωπου Χρεστόν. doti hæresim secutus esi Artemon ; Artemonis Paulus Samosatenus, ut idem auctor affirmat, et episcopi synodi Antiochenæ, apud Eusebium enindem, lib. vii. cap. 21.



<sup>&#</sup>x27; Idem cod., qui primi purum.

<sup>·</sup> Idexn cod., alind evidens corum.

dori verbis simpliciter ostendamus, qui non, sicut A jus cognomen beatus Petrus apostolus sumpsit a D :isti confingunt, ante jam subsistenti homini Verbum dixit unitum, sed ab ipsa in matris utero plasmatione hominis naturam cum Dei Verbi natura in unam substitisse personam. Nam tertio decimo de incarnatione libro, sic dicit: e Bonum est in hoc loco maxime concludere quid virtutis habeant ea quæ dicta sunt, sive conversari, sive baptizari, sive crucifigi, sive mori, sive sepeliri et resurgere. Non puro alicui hæc coaptantes homini dicimus: hoc enim in unaquaque dictorum demonstratione addere non moramur, ut nullam calumniantibus præbeamus male loquendi occasionem; sed inhabitato quidem a Deo Verbo ab ipsa in utero matris plasmatione; inhabitato vero, non secundum communem inhabitationem. neque juxta cam quæ in multis intelligitur gratiam, B sed juxta quandam excellentem, secundum quam etiam adunari dicimus utrasque naturas, et unam juxta adunationem effectam esse personam. > Ecce dum volumus 1 aliud eorum mendacium prodere, etiam omnes hic, aut pene omnes, eorum adversus Theodorum de incarnatione Christi calumnias videmus exclusas. Nam accusant eum illi, quod hominem purum dixerit Christum. Ipse autem dicit: « Sive conversari, sive baptizari, sive crucifigi, sive mori. sive sepeliri et resurgere, non puro alicui hæc coaptantes homini dicimus. > Si autem non puro alicui homini hæc coaptat, igitur etiam Deum conversari. et baptizari, et crucifigi, et mori, et sepeliri, et returgere fatetur in carue suscepta, suamque sollicitudinem monstrans: 4 Hoc enim, inquit, in unaqua que C dictorum demonstratione addere non moramur, ut aullam calumniantibus præbeamus male loquendi occasionem. ) Et neque sic amputare potuit occasionem quærentibus occasionem. Item accusant cum illi, quod beatam Mariam Deum genuisse negaverit. lpse autem dicit quod ab ipsa in utero a plasmatione Deus Verbum adunatum sibi hominem inhabitaverit, secundum quod evangelista dicit: Verbum caro factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1, 14). Item accusant eum illi quod sic babitasse dixerit Deum Verbum in assumpta hominis natura, sicut habitavit in multis sanctis atque prophetis, non ut adunatis ntrisque naturis una fieret ex earum adunatione persona. Ipse autem dicit eum non secundum communem habitationem inhabitasse, sed juxta quamdam D bant; > nec affirmat eam Theodori fuisse; verum excellentem, secundum quam etiam adunari dicimus utrasque naturas, et unam juxta adunationem effectam esse personam. Ubi simul et illud attendat pietas vestra, quoniam confictum \* de beato Leone, quod Theodorum dixerit doctorem fuisse Nestorii. Nam cum idem beatus Leo scribens Maximo Antiocheno (Epist. 66) doceat quoniam catholica fidei petra, cu-

· Quæ hic narrantur exstant in actione 6 synodi Ephesinæ, cum exemplo έχθέσεως του παραπλασθέντος συμβόλου, depravati hujus symboli; quod rursus legi-

mino, propterea Nestorium anathematizet, quod Verbi carnisque naturam in beatæ Virginis conceptione sejungens, unumque Christum in duos dividens, aliam deitatis, et aliam humanitatis voluerit esse personam, non posset velut ejus magistrum Theodorum condemnare, qui jam dudum prævertens insius errorem Nestorii, contra docet ab ipsa in utero matris plasmatione Dei Verbi naturam cum ea quæ assumpta est in unam substitisse personam. Et hæc quidam protulimus de Theodori scriptis, ex occasione convincendæ falsitatis eorum quos aperte mentiri non puduit, dum pro ejus persona epistolam venerabilis Ibæ conantur excludere, et pro epistola venerabilis Ibæ Chalcedonense concilium. Competenti vero loco tanta et talia proferemus, ut si non ipsos calumniosos atque fallaces, alios certe pœniteat, qui eis facile crediderunt. Quis autem commemorare possit. aut corum omnes faisitates, aut omnia quæ in illo libro sparsa sunt, ad augendum crimen ipsius Theodori, et epistolæ lbæ in qua laudatus est, ut ex hoc magnæ synodo suscitaretur invidia, quod eam pronuntiavit orthodoxam? Nam sive cum Nestorii, vel nescio cujus Cyri, sive cum Joannis Græci • faciunt mentionem, nolunt eos sine his conviciari, sive cum testimonia proferunt Patrum, nolunt eos sine alterius corum vituperatione laudare. Adhue tamen aliud magnum ac duplex eorum mendacium publicemus: quod Chalcedonense concilium, non Ephesini tautum, verum etiam ipsius Chalcedonensis fudicie videri netabile voluerunt, dicentes: « Theodori symbolum et in Epheso sub sancto Cyrillo synodus, et in Chalcedone condemnaverunt, atque anathemati embdiderunt cum conscriptore ejus; > cum in Ephesina synodo · referatur quidam nomine Charisius, presbyter et œconomus Philadelph'æ, nescio quos Antonium et Jacobum presbyteros accusasse de societate Nestorii, et docuisse quod non Ecclesiae symbolum, sed aliud, conversis Tessarescædecatitis hæreticis, qui non cum Ecclesia, sed quartadecima luna pasche celebrabant, tradiderunt; nec ibi dicatur, vel ab ipo Charisio, vel a quoquam, illud symbolum Theodori fulsse. Beatus Cyrillus scribens Orientalibus dict: e Prolata est in sancia synodo Ephesina definitio, veluti a Theodoro deposita, sicuti offerentes diceneque cum ejus conscriptore, ut isti confingunt, refert esse damnatam, quia et nec juste sieret. Les enim nostra, sicut in Evangelio scriptum est, non judient hominem, nisi audierit ab eo prius, et cognoverit quid faciat (Joan. yn, 51). Falsum ergo est et quod dixit, apud synodum Ephesinam Theodori symbolum oun suo scriptore damnatum. In Chalcedone ctiam non

tur in synodo v generali, actione 4. De eodem noster iterum cap. 5 hujus libri.

<sup>1</sup> Cod. Veron., voluimus.

idem cod., utero mairis.

ldem cod., confictum est.

<sup>\*</sup> In codice, loco τοῦ Græci, habetur aliud verbum deletum, enjus hie post eine littere apparent ..... ie.

bldem cod., quod dixerunt.

venerabilis Ibm recitatum est nomen ejus, Cognoscant itaque se nibil suis subreptionibus profecisse, qui bus obtinere conati sunt ut Ghalcedonensis synodus sibi contraria videretur, approbans epistolam laudantem Theodorum, quem cum symbolo damnaverit suo. Ex his quidem satis superque produntur fautores bærcticorum, sicut epistolam venerabilis Ibæ, ita etiam The dorum Mopsuestenum episcopum, in des:ructlonem synodi Chalcedonensis et decretorum papæ Leonis, a quo ejusdem synodi gesta sunt approbata, anathemati subdidisse.

#### CAPUT III.

Quod Theodorum imperite arguant, quod Christum in passione formidasse et turbatum fuisse dixerit, cum Christus et martyres ad mortem re ipsa trepi- R

Nunc illa proferamus in quibus etiam beati Cyrilli testimonium suo convincuntur impugnasse judicio. Nam affirmantes ipsum esse auctorem nescio cujus operis a, in quo aliqua sancti Diodori Tarsensis episcopi ac Theodori dicta culpantur, negare non possunt quin ibi dixerit : « Scripti sunt a magno Theodoro adversus Arianorum et Eunomianorum hæreses viginti forte et adhuc amplius libri, et alia præter hæc evangelica et apostolica scripta interpretatus est. Et bas quidem labores nullus ausus est increpare, sed dextro decreto honorare studium rectorum dogmasum quod in eis est. > Isti vero e contrario enmdem Theodorum in Evangelii expositione reprehendunt, in quo labores eius, quisquis est auctor illius operis, C perhibet and nulius ausus fuerit increpare, sed dextro potius bonorare decreto: et hinc eum impium vocant, quod Dominum in passione, et formidasse b, et turbatum esse dixerit, ita ut boc quoque dicerent : · Horremus etiam solum memoriam blasphemiarum sius, et Den supplicamus ut nobis fiat propitius, quod omnino in lingua talia sustinemus asserentes trepidare in possione eum posse, qui suis famulis qui pro ejus nomine martyrium susceperunt talem donavit gratiam, ut cum gaudio et promptitudine et alacritate passiones adirent. > Hæc autem reprehensio et detestatio scriptorum Theodori sanam doctrinam beati Leonis synodi Chalcedonensis auctoris impu-

Scripserat Cyrillus, ut auctor est Liberatus, cap. D 10, tres libros adversus Diodorum et Theodorum, quasi Nesteriani dogmatis auctores. Cujus operis fragmenta regitantur in actione 5 synodi ejusdem; atque in h's sla quæ Facundus commemorat, hoc titulo: Ex secundo libro Cyrilli episcopi Alexandriæ, de co qued unus est Christus, contra Theodorum. Sed longe discrepans et diversa est synodi lectio, ita ut Theodorum perstringant Cyrilli verba, que hoc loco ad ejus laudem, postrema parte omissa, transferun-tur. Sie enim babeut: Quos quidem labores nollet aliquis increpare, magis autem honoraret, si inesset eis dogmatum rectitudo. Liudari ait potuisse libros Theodori, si nihil pravi docerent; mox vero quædam in his impia esse demonstrat.

- 1 Co l. Ver., impugnant.
- 1 In codem cod. deest to omnia.
- 3 Idem cod., jam pro tali, etc.

alibi mentio Theodori facta est, nisi ubi ex epistola A gnat 1, qui scribens Juvenali Mierosolymitano episcopo dicit (Epist. 78) : « Utere igitur, frater charissime, invictissimis catholica fidei documentis, et evangelistarum prædicationem sanctorum locorum in quibus degis testificatione defende. Apud te est Bethleem, in qua salutifer Davidicæ Virginis partus illuxit, quæ involutum pannis inter angustias diversorii præsepe suscepit. Apud te est declarata ab angelis, adorata a magis, et per multorum infantium mortes ab Herode quæsita Salvatoris infantía. Apud te est, ubi pucritia ejus adolevit, ubi adolescentia maturavit, et per omnia 2 incrementa corporea in virum perfectum veri hominis natura profecit, non sine cibo esuritionis, non sine somno quictis, non sine fletu miserationis, nec sine pavore form dinis. Unus enim atque idem est, qui et in Dei forma operatus est miracula magna virtutis, et in forma servi subiit sævitiam passionis. > Si ergo de nobis hæretici quærunt cur non et Leonem condemnemus prædicantem, et prædicari cogentem, quod Christus nou sine pavore formidinis subiit sævitiam passionis, quid respondebimus Theodoro nunc pro tali 2 confessione damnato, nisi aut Leonis esse illam epistolam den gemus, ad solitum mendacium ' confugientes auxilium, aut et ipsum Louem cum Theodoro concedamus esse damnandum? En qualia in descusionem concilii Chalcedonensis, et Romani Leonis, conscripta dicuntur, que nos suo præjudicio, et ipsam synodum, et Leonem damnare compellunt: et qui pro Dei timore talibus noluerint admisceri, c4 in Ecclesiae prajudicio composita esse docuerint. digni dicuntur \* exsilio, digni carceribus. Nibil autem mirum; nam talia semper mundus arguenti so retribuit veritati. Quid porro est, quod in codem libro in quo Theodorus dicitur diaboli transgressus insaniam, quia Dominum nostrum in passione formidasse et turbatum esse confessus est, Athanasius approbatur, quod in libro tertio adversus Arianos e scribens de proprietatibus duarum Christi na:urarum, hoc etiam dicat: « Etenim perturbari carnis proprium est : potestatem autem habere ponendi et sumendi quando vult animam, non est hoc proprium hominis, sed Verbi virtutis est? > Ecce ipsi nou alibi, sed in eodem libro, immemores sui, fatentur

> b Theodori verba in hanc sententiam ex libro m contra Apolinarem habet synodus actione 4, num. 11: Et in magna, inquit, trepidatione per tempus passionis constitutus apparitione angeli indiget conjurtantis eum ad patientiam et tolerantiam imminentium malorum. Angeli etiam Christum confortantis orationem estinxerat, cujus ibidem est mentio num. 4, et apud Leontium, qui Theodorum ex hoc capite multis exagitat lib. 111, cap. 37.

> · lufra iterum, sub finem hujus cap.; cæterum in vulgatis oratio est 4 contra Arianos; alter vero qui se juitur Athanasii locus, depromptus est ex libro περί της ένσάρχου έπιρανείας του Θεού Δόγου. De humana natura suscepta a Verbo.

<sup>1</sup> Idem cod., mendacii.

Idem cod., ducantur.

quod beatus Athanasius veraciter in passione Domi- A cunque sanum sapiunt, evangelistis pot'us ingesta num dixerit esse turbatum. Cur ergo sibi contrarii, in quo Athanasium probant, ut magno concilio pra judicent, Theodorum damuant? Qui beatus Athanasius ita tocutus est etiam in libro quem de Trinitate conscripsit: « Verbum enim et Filius Dei semper erat Dominus Deus, et non post crucifixionem factus est Dominus Jesus Christus, sed, ut prædixi, humanitatem eius effecit divinitas Dominum et Deum. Et quando dicit : Puter, si possibile est, transeut a me calix iste; verumtamen non mea voluntas fiat, sed tua : spiritus quidem promptus est, caro autem infirma (Matth. xxvi, 39, 41), duas voluntates hic ostendit : humanam quidem quæ est carnis, aliam vero quæ est deltatis; et humana quidem propter infirmitatem carnis recusat passionem, divinitas ejus prompta est. > Cum igitur B sanctus Athanasius duas voluntates profiteatur in Christo, humanam quidem propter infirmitatem carnis recusantem passionem, aliam vero ejus, quæ deitatis est, promptam, rescire jam debent Eutychiani, quoniam, sicut est consequens ut si juste damnatur pro tali confessione Theodorus, Romanus 1 Leo non possit absolvi, ita necessario nec ipse, quem venerari se dicunt a, Athanasius absolvatur. Sed quid ego de Athanasio loquar, quando nec ipsos evangelistas dubitarunt incessere, cum per Theodori damnationem ad beati Leonis et synodi Chalcedonensis injuriam tendant, quod epistolam Ibæ, laudes ejus continentem, pronuntiavit orthodoxam? Nam rursus Theodoro Apolinaristis resistente, qui, sicut nunc Eutychiani, humanam in Christo volebant evacuare C naturam, et dicente ad comprobationem ipsius humanæ Christi naturæ, quod, imminente passionis articulo, et impensius oravit, et ab angelo confortatus est, dicitur ab istis : « Quomodo opus habebat angeli solatio angelorum o; erator? sicut Apostolus dicit : Quia in ipso creata sunt omnia quæ in cælis, et quæ in terra, visibilia et invisibilia (Coloss. 1, 16). Et adjiciunt etiam illud, quod supra meminimus, dicentes : Aut quomodo trepidabat passionem qui suis famulis qui pro nomine ipsius martyrium susceperunt tale.n donavit gratiam, cum gaudio et promptitudine et alacritate adire passiones? > Quæ omnia non contra Theodorum, nec contra epistolam venerabilis Ibæ quæ Theodorum laudavit, nec contra beatum Leonem qui similia docuit, sed potius contra Joannem et Lu- D cam evangelistas ibi dixerunt. Nam et Joannes refert dicentem Dominum : Nunc anima mea turbata est; et quid dicam? P. ter, salvifica me ex hora hac (Joan. x11, 27). Et Lucas autem : Apparuit illi angelus de cœlo confortans cum; et fuctus in agonia, prolixius orabat : et factus est sudor ejus sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram (Luc. xx11, 43, 44). Quocirca gravissimas illas contumelias, quas Theodoro propter hanc sententiam ingesserunt, volentes ex eis beatum Leonem et Chalcedonense maculare concilium, qui-

esse cognoscant. Si autem recipimus istos dicentes: Quomodo opus habebat angeli solatio angelorum operator? ut nullius eum credamus in suscepta natura eguisse solatii, apostolum quoque Paulum non recipiemus dicentem : Nostis enim gratiam Domini Jesu Christi, quoniam propter vos egenus fuctus est, cum esset dives, ut illius inopia vos divites essetis (11 Cor. viii, 9). Sed refragantes omnibus quæ de illo scripta sunt, dicemus etiam nos: Quomodo opus habebat mamnis et lacte materno panis angelorum? aut quomodo opus habebat humanis ulnis et sinu gestari, qui gerit omnia verbo virtutis suæ? aut quomodo obus habebat somno, qui non dormitat custodiens Jerusalem? Ut ita jam verbo tenus duas dicamus eius esse naturas, rebus ipsis evacuantes quod profitemur in voce, sicut etiam Chalcedonense concilium nos dicimus honorare, cujus sententiæ repugnamus. Non autem dicerent Evangelio resistentes; Quomodo trepidabat passionem, qui suis famulis qui pro nomine ipsius martyrium susceperunt talem donavit gratia v. cum gaudio et promptitudine et alacritate adire passiones, si aut homines, aut saltem ut hominibus, de rebus loquerentur bumanis. Quid ergo? non trepidaverunt martyres mori? neque naturali affecto commoti expaverunt ad mortem, quæ utique non ex natura, sed ex peccatis supplicium est? Et ita eos spe futurorum 2 cum gaudio atque alacritate passiones adire credimus, ut nullatenus trepidatione malorum præsentium moverentur? non utique, nam vellent non per mortem ad illud quo tendebant pervenire si possent. Propter hoc etlam. ipse Dominus Petre dixit: Amen, amen, dico tibi: Cum esses junior, cingebas te, et ambulabas ubi volebas; cum autem senueris. extendes manus tuas, et alius to cinget et ducet que non vis. Hoc autem dixit, sicut evangelista nos demit, significans qua morte clarificaturus esset Deum (Joan. xxi, 18, 19). Audiunt dicentem Veritatem : Alius cinget et ducet quo non vis, et insi inclant imaniter auod nulla fuit in martyribus trepidatio passionis. Sic possunt dicere quoniam et si quisquam lethali picere de vita desperans, spondente medico quod ei ferro possit restituere sanitatem, ita spe futura saluis gaudeat, ut præsentem sectionis molestiam non reformidet. Attendat \* vero quid etiam Paulus dicat apostolus, de ipsa morte corporis loquens: Scimus enim quoniam si terrestris domus nostra kujus l'abitationis dissolvatur, quod ædificationem ex Deo habeunus domum non manu factam æternam in cælis. Nam et in hoc ingemiscimus habitationem nostram quæ de cælo est superindui cupientes, si tamen et vestiti, non nudi inveniamur. Nam el qui sumus in tabernaculo, ingemiscimus gravati, eo quod nolumus exspolinti, sed supervestiri, ut absorbeatur mortale hoc a vita (II Cor. v. 1-4). Apostolus itaque domum, sive tabornaculu:n, vocans corpus, dicit quod eo nollet exspoliari; sed

Cod. Veron., chan Romanus.

<sup>1</sup> Idem cod., ita necessario sequitur ut Theodoro et Leone damna is, nec ipse quem, etc.

idem cod., futurorum bonorum.

Idenicod, attendant.

ad eam non corporis exspoliatione transiret. Sed nescio quid dicunt, quia martyres, quibus dictum est : Cum autem persequentur vos in civitate ista, fugite in aliam (Matth. x, 23), non trepidabant mori, imo trepidabant non mori. Nollent, si ficri posset 1, sed naturali sux voluntati voluntatem Dei devotione et obedientia præferebant. Quod et illa verba Domini significaverunt, quibus dum diceret; Pater, si vis, transfer calicem istum a me, ibi statim subjunxit, et ait : Verumtamen non mea voluntas, sed tua fiat (Luc. xx11, 42). Quod ergo ait: Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere; sed polius eum timete qui potest animam et corpus perdere in gehennam (Matth. x, 28), non illud quod contra naturam est imperavit, ut humanam mentem nulla I mortis trepidatio tangeret, alioquin suum diceretur impugnasse præceptum, cum ipse daret de fuga consilium; sed, ut timor timore vinceretur, dixit: Nolite eos timere qui occidunt corpus. Ideo secutus adjecit, sed polius eum limete qui potest animam et corpus perdere in gehennam. Quid autem hinc etiam condiscipulus prædicti Mopsuesteni Theodori, sanctus Joannes Constantinopolitanus dixerit advertamus. Qui exponens eunidem locum Evangelii secundum Matthrum, sic ait : « Ipse quidem intentius orat, ne videatur simulatio esse negotium, et sudores defluunt propter eamdem iterum causam : et ne hoc dicant hæretici, quoniam simulabat agoniam, ideo et sudores sicut guttæ sanguinis, et angelus confortans eum apparuit, et mille timoris argumenta. Et ne quis C dicat verborum esse figmentum, propterea et oratio, et dicere quidem : Si possibile est, transeat, ostendit numanitatem; dicere vero: Verumtamen non sicut ego volo, sed sicut tu, ostendit quomodo per virtutis studium et patientiam doceamur, et retrabente nos natura, subsequi Deum. > Qui etiam in commento quod in Joannis Evangelium fecit, capitulo vigesimo sexto, cujus est initium : Qui amat animam suam perdet eam, ita locutus est : « Ut non dicant quoniam ipse, alienus a doloribus humanis existens. facile de morte philosophatur, et periculi expers nos admonet, ostendit quia et agoniam propter utilitatem non recusat : hæc autem dispensationis sunt, non divinitatis; propterea ait: Nunc anima mea turbata est (Joan. xII, 27). Alioquin, nisi hoc est, quam D eum secundum ejus divinitatem dixisse adversus consequentiam habet quod dictum est, et dicere: Pa'er, salvifica me ex hac horu? sic perturbari, ut et I berationem quareret, si quidem esset effugere? Harc naturæ humanæ infirmitatis sunt, sed non habeo quid dicam, inquit, liberationem poscens: propter hoc " veni in horam hanc; quasi diceret : Vel si turbamur ac perturbamur, non fugiamus mortem. Nam e: ego nunc perturbatus, non dico ut fugiam; decet enim ferre quod supervenit. Non dico: Libera me ex hora hac; sed quid? Pater, glorifica \* nomen

fieri potest, et supervestiri potius immortalitate, ut A tuum. Et quidem perturbatione hoc cogente dicere, e contrario dico: Glorifica nomen tuum, hoc est, dum eam ad crucem : quod multum hoc quod humanum est demonstrat, et naturam non volentem mori, sed præsentis avidam vitæ, ostendens quoniam non erat alienus ab humanis passionibus. Quomodo enim nec bibere crimen est, neque dormire, sic neque præsentis vitæ habere desiderium. Christus autem corpus mundum a peccatis habuit, non a carnalibus necessitatibus expeditum, alioquin nec corpus fuit. > Nunquid Mopsuestenus Theodorus, qui in beati Leonis et synodi Chalcedonensis præjudicium condemnatur, ad asserendam Christi humanitatem, sicut ejus condiscipulus beatus Joannes, mille timoris argumenta in ipsius passione confessus est; aut alicubi ab eis, quemadmodum iste præclarus doctor Ecclesiæ, sic turbatum ac perturbatum in passione Christum dixisse probatus est, ut etiam liberationem quareret, si quidem esset effugere; et alia multa quæ naturam eius humanam non volentem mori, sed præsentis avidam vitæ Joannes insinuare testatur : quoniam sicut potare crimen non est, neque dormire, ita nec desiderium habere vitæ præsentis? Quodque majus est, et quorumdam modo [forte quodammodo] novitiæ doctrinæ peremptorium, in hoc suam sententiam claudit : Quoniam bæc passionibus Christi subtrahere. nibil est aliud quam ipsam corporis substantiam ejus denegare, cum dicit : « Christus autem corpus mundum a peccatis habuit, non a carnalibus necessitatibus expeditum, alioquin neque corpus fuit. > Quid autem ego alia de hac re, vel prædictorum, vel aliorum venerabilium Patrum testimonia proferam, cum jam sibi sufficienter in codem suo libro ipsi responderint, sancti Athanasii testimonium contra se, quemadmodum supra meminimus, proferentes, in quo ait : « Etenim perturbari carnis proprium est; potestatem autem habere ponendi et sumendi, quando vult, animam, non est hoc proprium hominis, sed Verbi virtutis est. > Quid igitur ibi e contrario, quasi aliquid magnum, dicunt beatum Athanasium in eodem tertio adversus Arianos libro, de Christo dixisse: « Quem Deus existens formidaret, aut cur mortem pertimesceret, dum esset ipse vita, et alios ex morto liberans; aut quomodo dicens : Nolite timere orcidentem corpus, ipse formidaret? > intelligant hoc Arianos, qui ea quæ humanitatis fuerant ad divinitatis ejus injuriam transferebant. Nam quomodo non solum in eodem opere, sed in eodem ctiam libro utrumque diceret? nisi forte similem istis Athanasium credimus, ut i, se quoque dicatur ita sibi fuisse contrarius. Hoc et de aliorum testimoniis Patrum dixerim quæ ibi se congessisse contra evangelicam sententiam gloriantur. Sunt et alia multa in ipso eorum libro quibus semetipsos impugnant, adversa sibi loquentes, quæ nunc persequi longum est, et melius

<sup>1</sup> God. Veron., et non mori nollent, si ficri posset, etc.

<sup>1</sup> Idem cod., propter hoc enim, etc.

<sup>3</sup> Idem cod., clarifica.

fferi potest : et illud opus a quolibet elaboratum magis ornari debet titulo nominis vestri, per quod callide excogitata in præjudicium magnæ synodi falsītas refellitur.

#### CAPUT IV.

Quod Theodorum immerito calumnientur, quasi in Expositione historiæ centurionis Christum purum hominem esse docuerit.

Nunc aliud aperiamus, in quo iterum suo testimonio convincuntur, beati Cyrilli, quod secutos se jactant, impugnasse judicium, cum, ad præjudicium magnæ synodi, similiter cumdem Theodorum criminantur interpretantem Evangelium secundum Matthæum dixisse e quia Christum, non tanguam Filium rum quæ sont opificem, adiit centurio pro pueri sui salute. > In hoc autem capitulo etiam fraudulenta falsitas corum satis apparet. Nam inde ab eis Theodorus accusatur, unde magis debet ab corum accusatione defendi. Non enim, sicut fingunt, exponens bunc locum Evangelii, quid ipse de Christo sentiret ostendit, sed potius quid centurio de illo putaverit. Imo et quid ipse sentiret ostendit. Nam qui centurionem dixit, quod ignorantia i non ut Deum, et ante ombem existentem creaturam, et corum quæ sunt opificem, Christum adlerit, procul dubio ipse non hominem tantummodo, sicut Nestorius, sed etiam Denni, et ante omnem existentem creaturam, et eorum quæ sunt opificem, Christum esse cognovit. Quomodo autem ipsi consucte, prout volucrunt, corcuptam Theodori sententiam in libro suo posverint, ostendemus, ac deinde quomodo se babeant ejus verba secundum scriptorum monumenta docubimus, ut in hac una cognoscere 2 valeatis quanta per alias ejus sententias immiserint importuna quæ ille non dixit, quanta subtraxerint opportuna quæ dixit. Sic enim dixerent : e Sed et residuas Theodori blasphemias simili convincamus modo. Dicit epim ipse impius Theodorus, adversus Christum insaniens, et neque ab ee facta mirabilia tanguam a Deu facta dans, centurionis vocem quam ad Domipum dixit, in pueri curatione, contrarie in erpretanș in Evangelio secundum Joannem dicit hæc: Bene adjecit illud : Nam et ego homo sum, quasi : Nihil mirabile, si istud posse habes, homo, cum sis D ostendemus, Domino adjuvante, subtilius? s Collige accipiens a Deo; quoniam ego cum sim homo, accipio obedientes, semel habens jubendi potestatem ut veluero, per dantis munificentiam. Propter quod nihil ab re est, te et hanc sumente a Deo potestatem, verbo tantum jubente expelli passiones. > Neque enim tanquam Dei Filiu.n, et ante omnem creatu-

· Hie etiam locus inter cætera Theodori relectus est in synodi v actione 4, num. 3; sed alia est interpretatio, sicut et in Vigilii Constituto, cap. 53, his

Idem cod., cura

vobis relinquimus arguenda, quoniam hoc facillime A ram subsistentem, et omnium quæ sunt opificem. adierat centurio. Hæc ex eorum libro in nostrum transtulimus. Et licet in his etiam verbis quæ pro suo libitu composuerunt, non penitus obscurari potuerit dicentis intentio, quoniam, sicut dictum est. non suam fidem, sed existimationem in eis ignorautis centurionis expressit, tamen ut hoc evident us appareat, integra ipsius Theodori verba ponamus. · Supplicabat autem ei, inquit, ut curaret puerum. Ad quem Dominus dicit : Ego veniens curabo eum. Ptopterea maxime ipse promptius ire promisit, ut virtus centurionis cum refugit appireret. Etenim. non sum dignus, dicit, ut intres sub tectum meum: igitur verbo tantum dic. et boc cur re sufficiet. Primum igitur reverentiam multam, secundo autem Dei e, et ante omnem existentem creaturam, et eo- p maximam fidem ostendit. Deinde et cum prudentia fidem propriam monstrans: Nam et ego homo sum sub potestate, habens sub me milites, et dico huic: Vade, et vadit; et alio: Veni, et venit; et servo meo: Fac hoc, et facit. Prudentiæ enim erat, secundum rationem quæ ei videbatur, talia credere de Christo. Homo enim et ego; sed tamen quorum accepi potestatem, horum sum dominus : quæ mihi videntur, ea fiunt a meis subjectis. Ergo hibil ab re est, et te hanc sumente a Deo potestatem, verbo tantum jubente expelli passiones. Neque enim tanquam Dei Filium, et ante omnem creaturam subsistentem, et omnion quæ sunt opificem, adierat centurio. Hæc enim neque discipulorum erat tunc scire ante crucem, sicut in reliquis ostendemus, Domino adjuvante, subtilius, sed tanquam hominem per virtutem adeptum a Deo majorem quam est hominis potestatem. Unde ei dixit: Nam et ego homo sum. > Hoc modo se habent verba Theodori. Jam nunc confer utramque sleut te dignum est, imperator, et invenies quanta ab eis fuerint supposita, et quanta subtracta, ne veritas apparerel. Maxime autem, quis non videat quia non ob aliud subtraxerunt quod ibi dictum est: e Prudentiæ enim erat, secundum rationem quæ ei videbatur, tal a credere de Christo: nisi ut in illis verbis centurionis ignorantis existimationem, quam suam fidem, videretur Theodorus magis rexpressisse; vel illud extremum quod pertingere noluerunt, ubi sit : « Ilæc enim neque discipulorum erat tunc scire ante crucem, sicut inferios itaque pariter cum his verbis finem sententiæ, et invenies Theodorum, qui Christum, non tanquam heminem per virtutem adeptum a Deo majorem, quam est homin s, potestatem, sed verum Dei Filium credidit, et ante oinnem creaturam subsistentem, et omnium quæ sunt opificem. Nam quomodo diceret:

> verbis: Nec enim tanquam Filio Dei, et ante universam creaturam existenti, et creatori corum que sunt, accessil centurio.

<sup>1</sup> Cod. Veron., per ignorantiam.

<sup>1</sup> Idem cod., facile cognoscere.
1 Idem cod., Matthæum, scilicet cap. vin et ix.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem cod., utraque.

Idem cod., non tam centurionis.

in codem cod., deest το magis.

Nee discipulorum erat tune seire ante erucem, nisi A epistolam venerabilis lbæ, quam synodus approbavit. hare ipse sciret, et discipulos quoque post crucem crederet cognovisse? Quis porro istorum tantas fraudes mendaciaque non horreat? Si non consideratur quod scriptum est, Perdes omnes qui loquuntur mendacium (Psal. v, 7), et timor Dei contemnitur, pro humano saltem pudore, qui facile deprehendi poterant, manifesto mendacio debuerant abstinere; et tamen de ipso Theodoro loquentes dicant : c Horremus etiam solam memoriam blasphemiarum ejus, et Deo supplicamus, ut nobis fiat propitius quod omnino in lingua talia sustinemus. > Quanta conscientiæ sanctitas, et quanta sinceritas! Quomodo se probant blasphemiarum quæ ab alio dictæ sunt horrere memoriam, qui tanta qua non sunt dicta confingunt? aut quomodo eis non propitietur Deus, its p scripta sancti Diodori, et discipuli eius Theodori, simpliciter ac veraciter invocatus? Isti sunt qui docent novam, et tam Leoni Romano, donec advixit, quam toti hactenus Ecclesiæ ineognitam veritatem. Abjiciantur, obsecro, tales, et profugentur ab auribus vestris, nec eis ultra sit liberum titulo vestri nominis sua mendacia prænotare. Nam si hanc manisestam Theodori de centurione sententiam, per quam magis eum, quomodo promiseramus, ostendimus ab corum accusatione defendi, sic impudenter accusaverunt, sic aliis suppositis quidem, aliis vero subtractis, obscurare conati sunt, ut ea in contrarium sensum sæva interpretatione converterent; quid illos in cæteris secisse credendum est, ubi prædictus Theodorus, Apolinaristis contradicens, quædam certative magis quam modeste cauteque locutus est? Ac C si beati Cyrilli, quemadmodum jactant, eos teneret auctoritas, non solum evangelica scripta male fuisse a Theodoro interpretata non dicerent, in quibus ille perhibet, sicut affirmant, labores ejus nullum fuisse ausum increpare, sed dextro decreto honorare studium rectorum dogmatum quod in eis est; verum etiam quacunque in aliis ejusdem Theodori scriptis similia non culparent, sed potius se crederent minus eorum rationem potuisse cognoscere; ne, talibus temere improbatis, consequenter et illa quæ in laboribus ejus a beato Cyrillo approbata esse non denegant, culpare pro similitudine viderentur. Si autem quia Nestorianus error Christum, non tanquam Dei Filium, et ante omnem creaturam existente:n, et omnium quæ sunt opisicem credit, ideo Theodo- D rum condemnaverunt, velut similia sapientem, necessario sequitur ut quia probatus est idem Theodorus, Christum Dei Filium, et ante omnem creaturam subsistentem, et omnium quæ sırat opiticem credidisse, inique suerit condemnatus, quasi Nestorii doctor, cujus errori multum videtur fuisse contrarius. Cernis itaque, pie princeps, quomodo, si nobis alia desuissent, hoc uno satis idonee doceremus, etiam

In synodo Ephesina, ubi exstare diximus hoc symbolum : Όμολογουμεν δέ Πατέρα τέλειον προσώπο καί Υίον ομοίως, και Πνευμα δέ άγιον ώσαύτως. L'ro ibiindigne pro lande Theodori fuisse damnatam:

## CAPUT V.

Quod falso Theodorum accusent, quasi personarum Trinitatem cum Sabellio negarit, unamque Patris et Filii et Spiritus sancti personam esse docuerit.

Quid eliam quod æque ad exaggerandam invidiam sanciæ synodo injuriam, in qua dum recitarentur laudes ipsius Theodori, anathematizatus non est, dicont eum Trinitatem quoque negasse, et juxta Sabellium unam Patris, et Filii, et Spiritus sancti credidisse personam? Nunquid et hoc contra 1 beati Cyrilli sententiam dicunt, si ipse in illo opere quædam culpat? Nam quicunque sit, testificatur interea quo. niam Theodorus adversus Arianorum et Eunomianorum bæreses viginti et amplius libros irreprehensibiliter scripsit; quod non aliter posset, nisi confitens Trinitatem: quoniam et evangelica atque apostolica scripta recte interpretatus est, in quibus et Matthæns præcepisse Dominum refert : Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Fr lii, et Spiritus sancti (Matth. xxviii, 19). Et Paulus Corinthiis dixit : Gratia Domini nostri Jesu Christi, et charitas Dei, et communicatio sancti Spiritus, cum omnibus vobis (II Cor. xIII, 43), et similia , per qua nobis in evangelicis atque apostolicis scriptis insinuata est Trinitas. Cum igitur hæc, ut dicunt, beatus Cyrillus Theodorum irreprehensibiliter exposuisse perhibeat, quomodo non contra ejus testi nonium affirmatur quod idem Theodorus negaverit Trinitatem, et unam trium docuerit esse personam? · Dixerunt enim: Verumtamen, ut omnes Christiani, Theodori insaniam cognoscentes, non circumferantur impiis illius doctrinis, parva ex ejus blasphemiis conscriptis, in conficto ab eo symbolo, præsenti nostro indidimus libro, quæ constant in ipsis sermonibus: Consitemur Patrem a persectum persona, et Filium similiter, et Spiritum sanctum ibidem 1. Et hæc quidem Theodorus impius. Oportet autem auditorem inspicere quia in sancta Trinitatis persona dicens similiter et ibidem 4, unam personam ostenditur dicere trium nominum sanctæ Trinitatis, secundum Sabellii insaniam. ) Quoniam ergo dixerunt : Oportet autem auditorem inspicere, non mihi contemnendi videntur, sed, ut monuerunt, inspicienda nobis atque aperienda sunt et illa verba quæ dicunt esse Theodori et ipsorum quibus ea refellere volucrunt, ut dignosci facillime queat qui magis videautur loqui secundum Sabellium: utrum ille, quisquis est, qui dixit : « Confitemur Patrem persectum persona, et Filium similiter, et Spiritum sanctum ibi-

dem, quod est apud Facundum, suspicari liceat scriptum fuisse itidem, quod est ώσαύτως. Synodi v interpres, eodem modo.

<sup>1</sup> Cod. Veron., non contra.

<sup>2</sup> Iden. cod., multa similia.

<sup>&</sup>quot; Idem cod., itidem. 'Idem cod., itidem.

dem 1; » an isti, qui dicunt : Oportet autem audito- A asseruerat alterius esse substantiæ, et non ejusdem tem inspicere quia in sanctæ Trinitatis persona dicens similiter et ibidem 1. Ili enim magis videntur juxta Sabellii errorem, quem quasi redarguunt, loqui, qui dicunt in sancta Trinitatis persona, et non sicut veritas habet, in sanctæ Trinitatis personis. Hæc autem prius inconsiderate loquentes, postea laborant ostendere, et nobis, tanquam hinc dubitemus, probare conantur quod tres personæ sint, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus. Quibus hoc ego compendiose respondeo, quod istud symbolum, in quo negatam perhibent Trinitatem, priorum testimonio affirmetur non esse Theodori : quia Trinitatem negare non posset, quem beatus Cyrillus, ut serunt, adversus Arianorum et Eunomianorum hæreses viginti forte et adhuc amplius libros et alia præter hæc B scopi, et nisi secerint, digni exsilio sudicantur. Ecce evangelica et apostolica scripta interpretatum esse indicat, et bos quidem labores ejus nullum fuisse ausum increpare, sed dextro decreto honorare studium rectorum dogmatum quod in eis est. Denique idem Theodorus in epistola ad Artemium Alexandrinum preshyterum secunda, sic dicit: ( Quos oportuit scire quia Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum adoramus, in istis divinam et æternam et increatam compleri dicentes Trinitatem. Quoniam ejusdem essentiæ est unumquodque horam, hoc est æternæ omnium factorum causæ, et revera divinæ. Et Pater non propter aliud, sed propter propriam essentiam adorandus est. Ita etiam et Filius, non pro alio hoc accipiens, sed quia illius et talis essentim est, circa Spiritum sanctum ejusdem essentiæ cognoscentes, propter propriam essentiam adoramus. Sic et tres personas dicimus, unamquamque perfectam, et ejusdem essentiæ, æternæ ac divinæ, et eorum quæ facta sunt causam arbitrantes esse, et tres adoramus personas, unius eas essentic credentes revera divinæ. Quomodo itaque possibile est quartam personam super has addere illam quæ assumpta est servi formam? quam neque ejusdem substantiæ arbitramur esse, cui neque propter se cultus debetur, neque propter propriam essentiam debere suscipere adorationem agnoscimus, neque ipsam solam apud se divise in propria persona adoramus, sicuti dividi eam putant. > Nunquidnam post horum commemorationem jactare debent, a Theodoro symbolum csse D confictum in quo negatam asserunt Trinitatem? Aut vel nos dubitare debemus sanctis Patribus credere, quo I alienus fuerit a sensu Nestorii? Nam in hoc testimonio non solum tres personas et Trinitatem confitetur, l'atrem, et Filium, et Spiritum sanctum; sed etiam negat esse possibile velut quartam personam super has addere illam quæ assumpta est servi formam: quam sic contra Apolinarem et Eutychem

Ad hoc caput pertinent quæ in cadem actione synodi habentur num. 20 et sequentibus.

In edicto Justiniani, num. 11: Οὐδὶ γὰρ τίναι τὸν

cujus est deitas, ut tamen eam solam contra Nestorium neget, velut in propria persona, esse divisam, tanquam sciens ad unam ex Trinitate subsistentiam pertinere. Quod si et bæc nobis ex his quæ scripsit testimonia defuissent, et alia multa quæ postea proferemus, pudere debuit ejus accusatores tam absurda sibique contraria de quocunque confingere. Nam cum ipsi dicant quod Trinitatem negaverit, tanquam Deus solitarius, nec Filium habeat, nec Spiritum sanctum, contra iterum ipsi dicunt quod duos prædicaverit filios. Sed quomodo et unum negasse, et duos prædicasse dicatur, ignoro. Ridiculum, pie imperator, ridiculum, sed dolendum. Ecce quales nugæ sunt, quibus subscribere cogentur epiad quod confirmandum adducitur etiam Romanus episcopus, ne quid inausum videretur ambitiosa hareticorum subreptio reliquisse.

## CAPUT VI.

Quod Theodorus prophetias de Christo non evacuarit, elsi aliquas interdum etiam moraliter exponat; et quod constanter a Cyrillo laudatus sit.

Verum etiam et aliud accipe, in quo similiter ut amplius notabilem facerent magnam synodum, tanquam non unius tantum hæresis, aut duarum, criminibus involutum Theodorum laudari pertulerit a, et sibi, et judicio beati Cyrilli, suo testimonio convincuntur esse contrarii, dicentes eumdem Theodorum quam congruebat hac impleri. Similiter etiam et c amputare quoque omnes in Christo factas prophetias . Quem cum indigne, velut pro Judaica impietate, damnaverint, dicentes quod non Deum crediderit Christum b, rursus ex adverso etiam Manichæorum ei crimen impingunt, quos novimus Vetus non accipere Testamentum. Nam Judzi quoque Christum per prophetas annuntiatum esse non denegant : sed adhuc eum venturum exspectant, quem venisse nos credimus. Cui vero sit vel parum intelligenti credibile ut dicatur episcopus in Ecclesia catholica credidisse ac docuisse quod nihil prænuntiaverint de Christo prophetæ, et in ejus communione mansisse? Neque enim, sicut multorum hæreticorum, occultus hic error est, aut aliqua verisimilitudine coloratus, ut non primo religiosas aures offendat auditu, cum dicitur, nihil de Christo prophetasse prophetas. Hoc quippe est evacuare omnes in Christo factas prophetias, quod jactatur fecisse Theodorus. Quantvis itaque sua sponte quod hic de illo confictum est incredibile videatur, tamen et hoc secundum ipsos contra beati Cyrilli sententiam dicitur. Nam si omnes in Christum factas prophetias Theodorus amputavit, non recte evangelica scripta interpretatus est, in quibus Lucas Dominum dixisse commemorat : Ilæc sunt verba que

> Κύριον Θεόν. Nec enim dicit Theodorus Deum esse Christum.

<sup>1</sup> Cod. Veron., itidem.

<sup>1</sup> ldem cod., itidem.

<sup>3</sup> Idem cod., pertulerin4

F.,

niam necesse est impleri omnia quæ scripta sunt in libro Moysi, et Prophetis, et Psalmis, de me (Luc. xxiv, 44). Sed neque Apostolum recte exposuit, q i in Epistolarum suarum principio dicit : Paulus servus Christi Jesu, vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei, qued ante promiserat per prophetas suos, in Scripturis sanc'is de Filio suo, qui factus est ei ex semine David secundum carnem (Rom. 1, 1); et alia sexcenta bujusmodi, quibus plena sunt evangelica et apostolica scripta. Quid autem idem Theodorus in commento Epistolæ ad Romanos prædictum capitulum exponens dixerit, attendamus: « Et quoniam novum quo!ammodo esse videbatur quod ab eis de Christo dicebatur, adjungit, quod ante promiserat per prophetas suos, ex Unde et magnificans prophetiam, bene adjunxit, in Scripturis sanctis. Neque enim litteram, vel characterem sanctum volebat dicere; sed prophetiam ipsam, quæ erat Spiritu sancto revelationem eis donante. Ipsam ergo prophetiam recte sic appellavit. Sic t et alibi dixit : Omnis Scriptura divinitus inspirata utilis rst (II Tim. 111). Qu'd itaque istæ dicunt? de Filio ejus. Et quoniam commune est filii nomen, et cum de divinitate dicitur, etiam de humanitate accipitur: manifestius aperire volens unde ei nunc dicere propositum sit, vel cujus rei gratia prophetarum testimonium adjunxit : Qui factus est ei ex semine David secundum carnem, aperte quidem ostendens quoniam de assumpto homine sermonem inducit; tamen nec divinitatis indicium non significatum reliquit. In eo C enim quod addidit, secundum carnem, sufficienter ostendit quia et aliter filii significationem novit accipere, siquidem secundum hoc scit eum ex semine David factum, tanguam secundum aliud non ita eum cognoscens. Doze cnim naturæ, unum autem quiddam connexione intelligunt 2. Altera quidem est assumpti hominis, altera vero Dei Verbi. Concurrunt autem in unum ambæ propter assumptionem, et propter adunationem, quæ ex assumptione facta est, quam ad Deum a habet servi forma. > Ecce Theodorus, et prophetas de Domino Christo locutos, et ipsum Dominum Christum hominem confitetur et Deum; qui sic Apostolum dicit doctrinæ suæ antiquitatem per prophetiam in Christo factam ostendere, ut etiam dicat quod filii nomen, cum de divinitate dicitur, de D humanitate quoque accipiatur; et quia cum de assumpto homine sermonem inducit, nec divinitatis indicium non significatum reliquit; quodque est evidentius, et quod nulla posset in devium sensum maligna interpretatione converti, dicit quod Apostoles Filium Dei secundum carnem quidem sciat eum ex semine David factum, tanquam secundum aliud non ita eum cognoscens, id est, secundum deitatem. Quamvis itaque secundum aliud et aliud, cum tamen

locutus sum ad vos, cum adhuc essem vobiscum : quo- A in utroque Theodorus et non alterum, esse docut Fi'ium Dei. Non igitur alterum esse persona vel subsistentia, sicut Nestorius, credidit secundum carnem ex semine David factum, et alterum secundum deitatem Filium Dei, qui et secundum carnem, et secundum deitatem, eumdem Filium dicit Apostolum cognovisse. Unde secutus adjecit : Dure enim naturæ. unum autem quiddam connexione intelligentur. Et quamvis altera sit hominis, altera vero Dei Verbi natura, concurrent tamen in unum ambæ, propter assumptionem et propter adunationem quæ ex assumptione facta est. Fatetur autem, secundum Apostolum, quod ante Deus per prophetas promiserit Christum, et quia de Filio ejus prophetse locuti sunt. Non ergo evacuat iste omnes factas in Christo proprophetia volens doctrine antiquitatem ostendere. B phetias. Sane quia verum est impugnatores sanctae synodi ob hoc de illo ista jactare, quod in interpreta ione Psalmorum quædam moraliter exposuisse dicatur, quæ in Christum magis dicta debent intelligi, ut non discutiamus quomodo ipsi ea posuerint, et quomodo ab illo sunt b posita; neque jam probemus quod ista res bæreticum non faciat, cum sæpe laudabile judicetur, si etiam moraliter exponantur quæ prophetice dicta sunt: his terminum contentionibus dant quæ \* idem Theodorus in libro de allegoria et historia quem contra Origenem scripsit (unde ct odium Origenianorum incurrit) dicit ad Cerdonem: 4 Ego quidem, quod nostra sic laudés, non alii cuipiam imputo, quam amicitiæ quam circa nos babes, quam etiam in multis et magnis rebus semper osten. disti; et maxime quoniam ea quæ scripta sunt in Psalmos miraris, quæ etiam prima cæterorum omnium scripsimus. Non autem quantam oportuerat habuimus circa istam rem diligentiam; passi enim sumus quæcunque incipientes, ut evenit, in imperitia scribendi constituti. Siguidem et multas immutationes illo tempore quæ nostra sunt susceperunt, quas non est præsentis temporis enarrare; ex qua causa magis negligenter a nobis composita sunt plurima, et maxime illa quæ prima sunt. > Ec e vel si hæreticum facerent ea quæ in illo reprehenderunt interpretante Psalterium, ipse semet retractans camdem interpretationem suam displicere sibi fatetur, et levia confidentis adolescentiæ dicta maturioris ætatis gravitate castigat. Magis igitur etiam in hoc ipso probandus, nec tantum vituperari pro errore, quantum debet pro correctione laudari, divina Scriptura dicente : Qui labitur, sed non ex animo; et quis est qui non peccarit in lingua sua? Et hic itaque non ex animo se lapsum spontanea sui reprehensione monstravit, et quod est amplius, in opere in quo ab amico laudatus est. Utinam hunc imitari vel ab aliis reprehensi dignentur, qui scientes ac volentes Ecclesiam prodiderunt! Et hæc quidem Theodori purgationi sufficient. Sed isti, qui hæresi deputant, si

<sup>1</sup> Cod Veron., sicut.

Idem cod., intelliguntur.

Idem cod., Deum Verlum.

Idem cod., εin'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem cod., hunc terminum contentionibus damus, quod idem, etc.

6 Idem cod., quando.



ter exponantur, cogitare debent quomodo beatum Cyrillum possint defendere. In illo enim opere, quod eum scripsisse dicunt in reprehensionem quorumdam dictorum Diodori atque Theodori, tale aliquid invenitur, ut si adhue ab ipso compositum dicant, hæreticum eum fuisse confirment. Namque auctor ejusdem operis tractat ibi capitulum, in quo ad Hebræos dicit Apostolus: Non enim angelis subjectt orbem terræ futurum, de quo loquimur. Testatus est autem in quodam loco quis dicens (Hebr. 11, 5, 9) : Quid est homo, quod memor es ejus, aut filius hominis, quoniam visilas cum? Minuisti cum paulo minus ab angelis, gloria el konore coronasti eum, el constituisti eum super opera manuum tuarum : omnia subjecisti sub pedibus ejus (Psal. VIII, 5). In eo enim quod omnia 1 subjecit, nihil B dimisit non subjectum ei. Nunc autem necdum videmus omnia subjecta ei. Eum qui modico quam angeli minoratus est, videmus Jesum propter passionem mortis gloria et honore coronatum, ut gratia Dei pro omnibus gustaret mortem. Tractans ergo memorati operis auctor hoc testimonium, ea quæ Apostolus prophetam de Christo prædixisse testatur, de aliis affirmavit scripta esse personis : sed ab eodem apostolo artificiose ad manifestandum Christi mysterium esse translata. Ait enim : « Paulus autem valde sapiens artifex, ad introducendum divina mysteria, etiam illa quæ de aliquibus aliis dicta sunt in Scriptura divina. aliquoties ad manifestandum Christi sacramentum, inducit. Verumtamen non ea separat ab illis personis in quas dicta esse cognoscimus, sed neque omnia illorum ad Christum redigit; verum aliquam partem minimam aliquoties suscipit, quam ipse possit sine ullo periculo artificiose ad snum referre propositum. llæc utrum beati Cyrilli an alterius esse velint, ipsorum arbitrio permittimus eligendum. Nam si beati Cyrilli sunt, et si qui prophetice dieta moraliter quoque tractaverit, hæreticus est dicendus; multo magis ipsum hæreticum fuisse asseverant, qui superius memorata contra testimonium Apostoli non prophotice de Christi sacramento, sed de aliquibus aliis personis dicta esse confirmat. Si vero magis hoc eligerent dicere, quod illud opus non beati Cyrilli sit, præsumptionem suam, qua Theodorum cum suis dogmatibus damnaverunt, ejus exemplo excusare non catur, nibil huic poterit eorum defensioni proficere, quia nec Theodoro anathema dixisse, nec ejus dogmatibus invenitur. Considerare igitur debent utrum affirmantes illud opus a beato Cyrillo scriptum habeant quod pro illo respondeant, si cis dicatur : Quopiam mortuorum judices esse, et in Ecclesiæ pace atque honore defunctos velut hæreticos damnare præsumitis, quid de Cyrillo episcopo judicatis, qui dedocet quod Paulus Apostolus docet, et asserit ea quæ prophetice in Christum scripta sunt de quibusdam aliis dicta esse personis; ab Apostolo autem, ar-

quædam prophetice in Christum dicta etiam morali- A tissciose magis quam veraciter, aliquoties ad manifestandum sacramentum ejus induci? Quasi tauta sit Scripturæ divinæ penuria, vel tanta fuerit ignavia ipsius Pauli apostoli ad manifestandum sacramentum Christi, ut tale testimonium invenisse non posset, quod de ipso vere sit scriptum, et cujus non aliquam partem minimam, aliquoties artificiose, sine periculo, quemadmodum dicit, sed integrum atque sincerum, sicut habetur, simpliciter ac secure ad snum referre propositum posset. Cum vero dicat idem Apostolus: An experimentum quaritis ejus qui in me loquitur Christus (II Cor. xm, 3)? si non artifleinse potins quam veraciter dixit, omnipotens Christus, qui eliam nostra est veritas, affirmatur quod ut sacramentum suum manifestaret, in sua Scriptura verum testimonium invenire non potuit. Videant igitar quid adversus ista respondeant, qui Theodorum in Chalcedonensis concilii præjudicium condemnantes, ut semet excusent, objiciunt hoc ideo se fecisse, quoniam in illo opere beatus Cyrillus ejus dicta culpavit. Nam nec Judæis quomodo persuadeant habent, si dicatur ille vir in quo Christus loquebatur falsum et de aliis personis dictum testimonium ad manifestandum sacramentum artificialiter induxiste. Postremo nec ipsis catholicis scire guzrentibus cur Apostolus quæ de aliis dicta sunt ad manifestandum Christi sacramentum induxerit satisfacere possunt, et dicere quod aliqua saltem hoc fleri utilitas invitavit; quia super quod a nostræ fidei veritate longe est, si Obristiana utilitas verax non esse dicatur, etiam sine adjudicatione beati Cyrilli non dicitur. Nam si utiliter illud propheticum de Christo fuisse scriptum Apostolus dixit, noxie contra dictum est a beate Cyrillo, quod de Christo scriptum non fuerit; nec prodere debuit quod Paulus voluit esse celatum. Præsertim quia inaniter hoe suadere quærebat, qui docens ne sides baberetur Apostolo, multo magit docebat sibi non esse credendum. Noverint autem isti quod consequens non sit ut evacuet omnes factat in Christum prophetias, qui aliqua mystice in ess dicta moraliter quoque recte tractaverit. Nam audiant Apostolum scribentem Ephesiis atque dicentem: Propter hoc relinquet homo patrem et matrem suam, et adhærebit uxori suæ, et erunt duo in carne une. Mysterium hoc magnum est : ego autem dico in possunt. Licet quicunque auctor illius operis esse di- D Christo et in Ecclesia (Ephes. v. 34). Itoc autem quod ait magnum esse mysterium, Erunt duo in carne una, scribens Corinthiis aliter interpretatur, ac dicit: Nescitis quoniam corpora vestra membre Christi sunt? Tollens ergo membra Christi faciam membra meretricis? absit. An nescitis quoniam qui adhæret meretrici, unum corpus efficieur? Erunt enim, inquit, duo in carne una (1 Cor. vi, 15, 16). Ecce magnum illud commendatumque mysterium, quod in Christo et in Ecclesia esse insinuat, etiam fornicatori ac meretrici Paulus Apostolus sine blasphemia coaptat. Nec alicubi mentitur, aut fallitur, vol talia

scribendo factas in Christum prophetias evacuat, cum A beati Cyrilli sententiam fuisse damnata : quia cum plerumque sermo divinus, ut similis margaritæ und'une penetrabilis, rectissimo tantum et librato ac medio aperiri debeat intellectu. Audiant et ipsum Christum in Evangelio factas in se prophetias non evacuantem, Pharisæis tentantibus atque dicentibus: Licet homini dimittere uxorem suam quacunque ex causa? taliter respondisse : Non legistis, quia qui fecit ab initio, masculum et feminam secit eos, et dixit: Propter hoc dimittet homo patrem et matrem, et adharebit uxori suæ, et erunt duo in carne una? Itaque jam non sunt duo, sed una caro. Quod ergo Deus conjunxit, homo non separet (Matth. xix, 3, 6). Atque illud magnum et singulare mysterium, quod in ipso et in Ecclesia verax ejus dixit Apostolus, ipse qui nostra est veritas, etiam pro reservando generalitar fordere con- B jugali scriptum suisse pronuntiat. Et bis quidem sufficiat probasse quod sæpe lau 'abile judicatur, si etiam moraliter exponantur quæ prophetice dicta sunt. Interea vero perspicis, imperator, et ipsa multiplicium documentorum evidentia magis ac magis cognoscis quod epistola Ibæ Nestoriana convinci nequeat ex Laude Theodori. Idcirco autem, sicut jam diximus, quæsierunt hæretici, ut negaretur a synodo fuisse suscepta, quod palam falsum est, ut primum, nobis nihil resistentibus, imo affirmantibus, quæcunque crimina vellent in eam congererent; deinde ut ipsa nostra negatione suscipien lam non fuisse monstrarent. Verum accipe jam quomodo non solum in his quæ memoravimus, sed in omnibus omnino pro quibus Mocalcaverint, qui resistens hæreticis accusantibus dicta memorati Theodori sic beato Joanni Antiocheno ct universæ Orientali synodo scribit. Audacia vers et certamen quod omnes pariter suscepiatis pro viro admirabili, et maximam gloriam merente apud vos, Theodoro dico, reclamantes adversus aliquos, qui se, ut apparet, circa illum infense habent, et occasionem facientes contrario dogmate quo tenentur, ut capitula quædam non ex melioribus intellecta, sicut quiclam dixerunt, de quibus et vestram sanctitatem perturbaverunt, exigerent condemnari. Hocautem et nunc, sicuti vestræ litter.e monstrant, ad regiam urbem pergentes movent, si quo modo prævalcant persuadere concursu aliquorum, ut per imperatoriam formam anathetione volentium ca defendere. Ad hoc autem dico, sicut mihi videtur, et omni mentem habenti, quoniam nefas est reputare vel graviter ferre eos qui recie ambulare pesciunt, sed etiam quantum potest longissime derelinquere qui ita sentiunt. Nisi forte in mentem assumea dum est quod concinnare volunt; com maxime neque in promptu est persona quam culpæ supponunt, et capitulorum redargutio incerta, et qui hæc agunt in incertum currentes, et aerem verberantes invenientur. > Ecce probavimus non quædam, sed omnia quæ accusant in dictis Mopsuesteni Theodori contra

non est in promptu persona quæ culpæ supponatur, capitu'orum redargatio invenitur incerta. Verum et hoc attendere pietas vestra dignetur, quia non illos dicit obsessos morbo Nestorii, qui certabant, ne viri admirabilis et maximam gloriam merentis, Theodori quædam capitula damnarentur : sed ipsos potius dicit quod occasionem facerent contrario dogmate quo tenebantur, qui se circa Theodorum infense habebant. Quos etiam objurgans quod recte ambulare nescirent, admonet ut cos qui ita sentiunt, quantum possumus, longissime relinquamus, nee assumamus in nostram mentem quod concinnare guærehant, ut cum non existeret certa persona, quæ aut bene interpretaretur ea quæ dixerat, sicut ipse beatus Cyrillus de suis capitulis fecit, aut si non faceret culpæ supponeretur, vana capitulorum redargutio fieret. Ifumanitus itaque suo admonebat exemplo quod multa recto proposito dicerentur quæ aliter possint intelligi. Sciamus ergo, clementissime imperator, juxta Cyrilli sententiam, quod qui hæe agunt, in incertum currentes, et aerem verberantes inveniantur. Ideoque rursus un fine ipsius epistolae de talibus dicit: « Sed juste audient tametsi nolint, qui hujusmodi causas præbent: Obliviscimini vos ipsos, quando adversus pulveres arcus extenditis. Non enim superest. qui apud vos inscriptus est; et me nullus culpet in fare verba progressum, sed cedat famoso nimium præcessori. Grave enim est insultare defunctis, vel si laici fuerint, nedum illis qui in episcopatu hane vipsuestenum 1 damnaverunt, judicium beati Cyrilli C tam deposuerunt. Justissimum enim apparet prudentibus viris cedere præscienti uniuscujusque voluntatem, et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futurus sit. > Apparuit ex his quæ memorata sunt, clementissime imperator, quod Cyrillus cpiscopus grave judicet insultare defunctis, etiam laicis : quanto magis in episcopatu vitam finientibus ana hema dicere. et eorum causæ judicium Deo præripere, præscienti uniuscujusque voluntatem, qua intentione quid dicat. qui etiam novit qua'is unusquisque nostrum futurus sit, ét quales inveniuntur 6 in illo judicio, ubi omnes adstabimus ante tribuna! Christi, ut referat unusquisque propria corporis prout gessit, sive malum, sive bonum? Cujus vero catholici animum non offendat. quod isti judices mortuorum dicunt eumdem beatum matisubdantur illa quæ ab eis proferuntur, com accusa- D Cyrillum sibi exstitisse contrarium, et aliter postea de quibusdam s riptis memorati Theodori judicasse, atque in hoc incidisse, quod in aliorum inquieta præsumptione culpavit? cum dicat Apostolus : Si enim quæ destruxi, hæc iterum ædifico, prævaricatorem me. constituo (Gal. 11, 18). Namque cum ipse docuerit quod illi qui se insense haberent circa virum admirabilem et max main gloriam merentem Theodorum. quærentes quædam ejus capitula non ex melioribus intellecta damnari, occasionem potius facerent contrario dogmate quo tenebantur, cosque non recte ambulare pronuntiet, quomodo se prævaricatorem non

<sup>1</sup> Cod. Veron., Mopmestenum Theodorum.

a ldem cod., continuare.

<sup>3</sup> Idem cod., admonebatur.

<sup>&#</sup>x27; Idem ent., qu' lis inveniatur.

602

in alios dixit, si ipse quoque postea vellet aliqua Theodori capitula condemnari? Aut quomodo non deprehenderetur sibi esse contrarius, qui cum nos monuerit ut, alia quærentes, quantum fieri potest, longissime relinquamus, postmodum in mentem assumeret quod concinnare illi volebant, ut cum persona in promptu non esset quam culpa: supponerent, incertam, sicut ipse definivit, capitulorum Theodori faceret redargutionem, in incertum juxta suam sententiam currens. et aerem verberans? Durum nimis est ut hoc temere de Cyrillo putetur, quod obliviscens semetipsum, et non se cogitans esse mortalem, adversus pulveres, id e t adversus mortuum et in pulveres redactum, arcum extenderet : cum impossibile non esset ut hoc pateretur et ipse post mortem, quando jam desendere, B vel melius interpretari sua dicta non posset. Ipse Theodori æmulos arguens dixit : Grave est enim insultare defunctis, vel si laici fuerint, nedum illis qui in episcopatu hanc vitam deposuerunt : et ipse temere credendus est quod postea Theodoro in episcopatu mortem obeunti potuerit insultare, et non, sicut oratus 1 est, cedere Deo præscienti uniuscujusque voluntatom, et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futurus sit? Quis hoc de Cyrillo dicere audeat, nisi qui in eum

Cod. Veron,. hortatus.

constitueret, et in se converteret omnia quæ invectus A voluerint non alienam provocare, sed suam revocare sententiam? Quod enim de illo forsitan alius dicere non auderet, ipse jam dixit : Quoniam hæc juste audient, tametsi nolint, qui hujusmodi causas præbent. Et ideo non temere credendus est contra suam sententiam causas hujusmodi præbuisse. Sed jam multipliciter, sicut promisimus, ostensum, Auguste, cognoscis, quoniam hæreticorum complices in evacuationem magnæ synodi Chalcedonensis atque statutorum beati Leonis. Theodorum quoque Mopsuestenum episcopum nimis audacter sub anathemate damnaverunt. et quod incassum nituntur temeritatem suam nescio quo patrocinio beati Cyrilli defendere. Ubi simul advertere potuit serenitas tua quoniam hæc demonstrare quærentes, illa etiam tria, licet ex occasione et a'io intenti, falsa esse docuimus : videlicet quod de ipso Theodoro dixerunt, quia Christum hominem tantummodo, non etiam Deum credidit, et quia Trinitatem juxta Sabellium denegavit, et quia evacuavit omnes in Christum factas prophetias. Et bæc quidem sufficere judicamus eis qui sideli ac pia intentione volunt cognoscere veritatem. Sed propterea dicemus et alia, quoniam satis non est ad contentionem, quod abundat ad fidem.

# LIBER QUARTUS.

# CAPUT PRIMUM.

Quod Cyrillum sequi non debeant, si Theodorum aliquando culpasse concedatur, cum in iis non sequantur qua contra Chrysostomum scripsit.

Ut noverint adversarii quanta sit efficacia veritatis, quam sequi nemo nolens potuit effugere persequentem, concedamus ei Theodorum Mopsuestenum episcopum in quibusdam scrip orum suorum capitulis a heato Cyrillo esse culpatum : nunquid, si etiam ab ipsis culpatus esset tantummodo, et non sub anathemate condemnatus, possent exemplo Cyrilli convictio. i ein veritatis eludere? Nam cum ipse definiret quia cum non sit in promptu persona quæ culpæ supponatur, capitulorum redargutio sit incerta, et quod grave sit insultare defunctis, vel si laici fuerint, nedum illis qui in episcopatu hanc vitam deposuerunt, eo D quod justissimum appareat prudentibus viris cedere præscienti uniu cuju que voluntatem, et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futurus sit, quomodo, si aliquid postea contrarium diceret, ejus ipsi putarentur secuti sententiam, quando in contrarium currentia segui possibile nulli sit, et frustra se quisque

· Joannis Chrysostomi nomen primus omnium in sacras tabulas retulit Alexander Antiochenus, atque ut idem alii sacerent, ad imperatorem omnesque Ecclesiarum episcopos scripsit. Atticus Constantinopoli et ipse tandem ascripsit, et Cyrillum qui vehementer obnitebatur ut in Ægypto ascri! i præciperet, litteris her atus est; sed frustra, ut have ejus ad Atticum epistola declarat. Cessit autem postea Cyrillus, par-

C confidat illo judice vel teste purgari, a quo in uno eodemque facto, non ob aliud atque aliud, sed ob boc ipsum, et desenditur et culpatur. Non igitur etiamsi beatus Cyrillus aliud postea contra Theodorum scripsisset, isti recte crederentur ejus secuti judicium, sed potius Chalcedonensis concilii quæsisse præjudicium viderentur. Nisi forte sine ulla humanitatis consideratione respondeant quod aversandus sit Cyrillus, cum insultare prohibet, non dicam admirabilibus viris et maximam gloriam merentibus, quod ipse disit, sed, quod solum sufficit, in Ecclesiæ pace defunctis; sequendus autem, cum eos criminandos existimat. Quod si et hoc impudenti obstinatione dicant, quid dicturi sunt quod eum non sequuntur in condemnatione sancti Joannis Constantinopolitani, ejusdem Theodori condiscipuli, de quo tanta et talia locutus est, ut quod commemoramus sola nos excusare cause necessitas possit? Rescribens quippe beato Attico, hujus regiæ civitatis episcopo, dicit : c Legens litteras a vestra reverentia missas, cognovi a nomen Joannis in sacris diptychis scriptum b. Interrogans autem inde venientes, cognovi non in ordine

tim Isidori Pelusiotæ suasu, partim divino, ut aiunt, visu admonitus, Joannisque nomen synodo convocata diptychis apposuit, ut ex Niceta philosopho narrat Nicephorus, apud quem Attici quoque et Cyrilli matuæ litteræ legu itur lib. xiv, cap. 26 et 27.

b Græca Cyrilli, ἐν ταῖς ἐἐραῖς δέλτοις. Atticus etiam

ιυστικός δέλτους appellarat, Nicephorus έπκλησιαστικό δίθυρη, de Alexandro Antiocheno loquens cap. 25:

laicorum, sed in episcoporum taxari. Præsciens A elegit consultissime, et admodum mirabili pietate. autem, et apud me ipsum cogitans, si regulis sanctorum Patrum, qui Nicæam convenerunt, concinnant qui hæc fecerunt, et paululum mentis oculum ad magnam illam congregationem eorumdem sanctorum Patrum extendens, video omnem illam congregationem velut quibusdam oculis abnuentem, et omni virtute prohibentem nos concurrere in hujusmodi consensum. Qualiter autem sacerdotibus Dei connumeretur, et induatur illorum sortem, qui de sacerdotio pulsus est? vel qualiter in ordine erit pontificum, qui ab ecclesiasticis muris exclusus est? Oni rursus in consequentibus ejusdem epistolæ dicit: Jube ex catalogo episcoporum Joannis nomen auferri. Si enim nihil hoc esse arbitramur, non contristet tus; introducto autem nomine Judæ, ubi nobis Mathias ponitur? Si ergo nemo, excludens Mathiam, scribit Judam in apostolorum choro, maneat et servotor rogo post beatæ memoriæ Nectarium secundus gradus beati Arsacii, ut non per violentiam introductum bujus nomen excludat beati memoriam. Item inferius dicit : Non igitur connumeretur depulsus Jechonias cum David, et Samuele, et prophetis; neque quia inepte placuit Eudoxii cadaver a in sanctis locis deponere, ideo et nos profanum sicut et sanctum introducamus. > Hæc amarissima beati Cyrilli verba, Christianis mentibus aversanda, quæ contra suavissimum Ecclesiæ patrem, melle Attice dulciorem, sui oblitus Cyrillus effudit, non sine tristitia coacti repetimus, quoniam causas cum suis auctori- C bus jam sepultas in præjudicium Chalcedonensis concilii, resuscitare quidam et ad contentiones reducere volucrunt. Nam quis memorare non herreat quod Cyrillus Joannem, et, quod est crudelius, jam defunctum, proh nefas! Judam, Jechoniam, profanumque vocare non trepidat, et eum conferens Eudoxio bujus urbis Ariano, sicut fertur, episcopo, ab ecclesiasticis muris dicit exclusum? Qui pro unitate servanda Ecclesiæ quam dilexit, maluit suæ cause ferre jacturam. Nam si eam vellet asserere, sicut erat vitæ probabilis et facundiæ singularis, habens etiam magnam gratiam populi Christiani, cui pro majoribus suis meritis erat acceptus, et defensionem sedis apostolica, sine cujus erat judicio condemnatus, facile posset obtinere victoriam, que illum etiam D fugientem est persecuta post mortem. Sed metieus ne, absolutus aliorum judicio, per obstinationem adversariorum suorum non reciperetur ab aliis, atque ita quibusdam ei communicantibus, quibusdam vero aversantibus ejus communionem, Ecclesia scinderetur, pro cujus utilitate sciebat se episcopum factum.

Πρώτος την Ἰωάννου προσηγορίαν τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς δι-θύροις ἐνέταττε. Cyrillus idem postes, κατάλογον τῶν έπισχόπων, quia in diptychis inscripta erant nomina episcoporum.

Ariani, episcopi Constantinopolitani. Hojus reliquias in apostolorum templo conditas fuisse scripserat Atticus: Οδδέ γάρ τι τὸν Δαδίδ ε δλαψεν ή εντι-

<sup>1</sup> Cod. Veron., damnarent.

cathedram episcopatus sui relinquere; quam ut per ejus defensionem unica Christi divideretur hæreditas. Sed væ mundo a scandalis, per quæ Joannes pro talibus meritis. Judas, Jechonias, ac profanos dicitur, et Eudoxio Ariano episcopo comparatur. Quale porro illud est, quod beatus Atticus nomen decessoris sui Joannis, non in ordine laicorum, sed in episcoporum, quasi contra regulas sanctorum Patrum qui in Nicæa convenerant, taxasse culpatur? Et hinc asseritur inter laicos eum ascribere debuisse, quod non liceat ab ecclesiasticis muris exclusum in ordine habere pontificum; neque Judæ traditoris nomen in apostolorum choro introducere, sive Jechoniam cum David et Samuel et prophetis connumerare. Quasi etiam apostolorum chorum traditor eis connumera- B vero, si Joannes ab ecclesiasticis muris esset exclusus, et Judas atque Jechonias babendus, ipsorum Patrum regulis conveniret ut taxaretur vel in ordine laicorum. Quia vero non negatur Joannes quocunque ordine in sacris diptychis interim debuisse taxari, sufficienter et insins criminatoris sui testimonio probatur quod nec ab ecclesiasticis muris exclusus, nec Judas vel Jechonias dici debuerit, et profanus. Cum autem, sicut diximus, isti nimii dilectores, et ultra modum Cyrilli sequaces, non sequantur ejus exemplum in causa Constantinopolitani Joannis, quomodo in condiscipulo ejus Theodoro Cyrillum secuti existimentur? Intelligis igitur, Auguste, quod Ecclesia conturbatores evidentissimam couniventiam suam, quam Eutychianis contra sanctum concilium præstant, nequidquam exemplo beati Cyrilli obumbraro nitantur. Nam cum ille Joannem dicat profanum et ab ecclesiasticis muris exclusum, isti eum habeut, sicut habendus est, virum admirabilem et maximaur gleriam merentem; Theodorum vero cum idem dicat virum admirabilem et maximam gloriam merentem, isti eum habere volunt profanum et ab ecclesiasticis muris exclusum.

# CAPUT II.

Quod in Theodori damnatione Cyrillum sequi non debeant, cum illum in Diodori damnatione merito non sequantur, quem Paires et principes orthodoxi commendant, soli Apolinaristæ hæretici cum Juliano Apostata vicuperant.

Quid etiam quod, sicut jam memoravimus, ita dicunt ab eodem Cyrillo reprehensum esse Theodorum, ut sanctum quoque Diodorum, magistrum ipsius Theodori, pariter ab eo et in eadem causa dicant fuisse colpatum? Si igitur auctoritatem Cyrilli secuti sunt, Theodorum damnantesi, quanquam dicere non audeant quod ille Theodoro anathema dixerit, cuius etiam scripta anathematizare prohibuit, quare tamen.

μος του Σαούλ κηδεία ούτε τους αποστόλους ο της του Αρείου ασεδείας όπαδὸς Ευδόξιος, ύπο αυτό το θυσιαστή pico neiperos. Nihil enim Davidi obfuit honorifica San-lis sepultura, neque apostolis Arii impietatis sectator Eudoxius sub ipsum altare conditus. Hoc ergo ut àdixos et contra canones factum merito improbat Cyrillus.

non Diodorum quoque damnaverunt? An quia ipse A ausos fuisse condemnare beatum Diodorum, quonon est laudatus in Chalcedonensi concilio, non eum judicaverunt esse damnandum; Theodorum vero damnaverunt, quia et in epistola lbæ quam pronuntiavit orthodoxem, et in decretis synodi Orientalis quæ approbavit idem Chalcedoneuse concilium, invenitur laudatos, ut auctoritatem ipsius concilii huus damuatione calcarent? Ita plane est, et hoc negare nullus sapiens potest. Nam prius utique et amplius magistram eius Diodorum damnarent, velut communis erroris auctorem. Verum ego promere non omittam, qualecunque illud est, quod hic videri potest cornm defensioni competere. Fortassis enim dicentes: Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ et ejus dogmata, in eo quod adjecerunt, eosque qui aut similia ei sapuerunt, sanctum Diodorum intelligi voluisse dicentur. Sed cur, obsecro, si auctoritatem i secuti sunt beati Cyrilli, magis et prius Diodorus magister ejus nominatus non est, ut ita saltem decerneretur; si quis non anathematizat Diodorum et ejus dogmata, anathema sit, velut quibus male Theodorum dicitur imbuisse; et deinde sequeretur, eosque qui aut similia ei sapuerunt, aut sapiunt. Nunc autem in Theodoro ejus discipulo intentio aperta et manifesta dirigitur, Diedorus vero non dinumeratur, vel si et ipse subintelligitur abdicandus. Deinde sic beatus Cyrillus in accusationem sancti Diodori aliquid scripsisse dicitur, ut nibil in ejus defensionem scripsisse dicatur; in accusationem vero Theodori sic aliquid scripsisse dicitur, ut etiam in cjus defensionem scripsisse monstretur. C Clarum est itaque, si videre velimus , quod propterea, non denominato Diodoro, Theodorum cum suis dogmatibus, et cos qui ci non dicunt anathema, damnaverunt, quia laudatus est et in epistola venerabilis libe quam synodus pronuntiavit orthodexam, et in epistolis Orientalium Patrom quibus auctoritatem præcipuam detulit. Alioquin, si error consideretur qui fuisse jactatur amborum, idem Diodori qui Theodori dicitur. Si persona magistri atque discipuli, aut solus, aut prius nominatim condemnandus erat auctor erroris. Si auctoritas beati Cyrilli. D.odorus evidenter et sine ambiguitate culpandus; contra quem se invehi dicitur, ut pro illo non inveniatur alia Cyrilli sententia. Cur igitur adversus Theodorum nimis, adversus Diodorum nihil? Quis in D stitia, serenissime imperator? Æquumne censetis hac paululum cordatus attendens non statim factionis hæreticæ dolos intelligat, quod solus denominatus est in causa communi Theodorus; cum si non uterque b, sed alter corum denominandus esset. Diodorum potius denominari deceret 7 Et ideirco frustra negatur, quod lucet omnibus, et luce clarius. vel si nolimus, apparet, quoniam ut hac agerentur contra Theodorum, non Ecclesiæ opus erat judicare de mortuo; sed la reticis potius Chalcedonensi præjudicare concilio. Quod si dicunt propterea se non

niam, sicut et inserius ostendemus, optimum et maximum testimonium habet sancti Athanasii, et Petri atque Timothei Alexandrinorum antistitum, et Basilii Cæsariensis, et Joannis Constantinopolitani, et Epiphanii Cyprii, et episcoporum Ægyptiorum, qui in exsilium relegati a Valente imperatore fuerant, et c neilii centum quinquaginta sacerdotum, qui cum ipso Diodoro in hanc urbem contra Macedonium convenerant, quibus tantis ac talibus Cyrillus non erat præferendus, omitto nunc respondere, quod nec in causa Theodori solus Cyrillus tantis Patribus, quorum et ille testimonio commendatur, præferri dobuerit. Hoc unum interim teneo, quouiam et insi docent, justa ratione dictante, beati Cyrilli se judi-B cium reliquisse. Incipiamus itaque jam prædictorum venerabilium Pa rum testimonia recensere, quibus commendatur Diodorus, quem cum Theodoro paritor et in eadem causa culpatum dicunt a Cyrillo, velut ea docentem quæ Nestorius docuit : ut quia sine magistro suo cum quo illi causa communis est, non potuit juste Theodorus condemnari, cum probaverimus Dioderum nen esse damnandum, multo amplius manifestum siat omnibus pro solo præjudicio synodi Chalcedonensis, inique Theodorum fuisse damnatum. Beatus igitur Athanasius ita memorata saucto Diodoro scribit : c Domino meo filio et amantissimo consacerdoti, episcopo Tarsi Diodoro, Athapasius in Domino salutem. Gratius Domino nico, qui ubicunque suam doctrinam fundat, et maximo per filios proprios, qualem et te ipsum res ipsa dessonstrat. Etonim antequam scriberet vestra reverentia, cognovimus quanta gratia facta est in Tyro per tuam perseverantiam; et congaudemus tibi, quia per le cognovit et Tyrus rectum verbum pietatis. Et ego quidem occasionem assumens scripsi tibi, dilectissime et amantissime. Tu vero quomodo me acribeute non rescripsisti, miratus sum. Itaque non sis seguis scribere continue; sciens quis sicut filius requiescere me facis patrem, et sicut præco veritais superlætificas n.e. Et nibil contendas adversus hæreticos, sed silentio verbositatem illorum sapera, mansuctudine malitiam. Sie enim sermo tuus, sale conditus, habebit gratiam : illi autem apud emnium conscientiam culpabuntur. > Quid hic decernit vestra jeut iste veritatis præco Diodorus, cui tantum congaudet vir doctus et bonus Athanasius, livoris et invidia nescius, quoniam per ejus perseverantiam rectum verbum pietatis Tyrus quoque cognovit, ut etiam hortetur eum scribere sibi continue, et requiescere se in illo tanquam patrem dicat in filio, damnetur velut hær tieus, qui et ipse culpatus dicitur a Cyrflo! Durum nimis est, ut hoc de vestra æquitate credames. Nam et ipsi præsumptores iniquum esse viderunt. Si vero magister Diodorus condemnari velut

<sup>1</sup> Cod. Veron., auctoritatem, sicut acta, secuti sunt, etc.

<sup>1</sup> In eudem cod. deest to non.

<sup>3</sup> Idem cod., si videre velimus, vel potius libere dicere velimus, quod, etc.

Idem cod., vel certe sed alter.

33

dicitur, ut pro illo non inveniatur alia Cyrilli sententia, quomodo in cadem causa, ut serunt, paritér accusatus, nisi in præjudicium synodi Chalcedonensis, ejus discipulus Theodorus velut bareticus damnaretur, contra quem sic invehi dicitur, ut etiam pro illo inveniatur alia Cyrilli sententia? Petrus quoque, successor ejusdem sancti Athanasii, scribens episcops, et presbyteris atque diaconis, pro vera fide in exsilio constitutis dicit: c Amor, quo circa vos in Christo gaudeo non permisit patienter ferre; imo etiam scribens veluti non scribens sum, et iterum ad scribendum compellor. > Et infra : « Con-iliatoribus izitur vobis in his quæ incurrunt utor: et quid oportet me facere sic semper perturbatum. Timotheo a difsamante se ipsum episcopum esse, ut per hoc consi- B dentius injuriet, et paternas leges infringat? Voluit enim me anathematizare, et Basilium Cæsareie, et Paulinum, et Epiphanium, et Diodorum episcopos, et soli Vitali communicare. > Ecce etiam Petrus, Athanasii successor, æque nefarium ducit Basilium Cæsariensem, Paulinum Antiochenum, Epiphanium et Diodorum episcopos, tanquam propugnatores fortissimos veritatis, anathematizare, et Vitali Antiocheno alteri, quem Apolinaris ordinaverat, communicare. Quis igitur istum Diodorum, quem cum Basillo, et Paulino, et Epiphanio, ejusdem suisse doctrinæ, Petro judicante cognovimus, vel si, ut ferunt, cum Theodoro culpatus a Cyrillo credatur, pro ejus sententia existimet esse damnandum? Aut quis Theodorum sine ipso Diodoro, cum quo dicitur, ut C d scipulus, a Cyrillo culpatus, pro ejus sententia, et non pro synodi præjudicio, existiniet esse damnatum? Timotheus quoque, Petri successor, qui cum ipso Diodoro pariter aderat concilio in hanc civitatean regiam contra Macedonium congregato, sic ei scribit : « Domino meo per cuncta honorabili, et sanctissimo episcopo et consacerdori Diodoro, Timotheus in Christo salutem. Virtutem tuam, et vitæ perfectionem, et zelum rectæ et apostolicæ tuæ fidei, pro dignitate prædicare nequaquam potero, etiamsi nimeum properavero: non enim aquantur sermones et 105. Vobis ex certo donatum est, non solum credere in Christum Jesum, sed ctiam pro ipso pati. ilenc teem rectam et beatam circa Deum voluntatem. et indeclinabilem circa pietatis mysterium conscien- D time, olim vobis inesse, et divinus a papa noster Athanasius attestatus est vestræ religiositati, et nos

· Apolinaris discipulo, cujus mentio siet lib. vu, cap. 5, et de quo Daniasis papa in epistola ad Orientales: Quid est cur abdicationem Timothei a me rursus requ ratis, qui etiam hic judicio sedis apostolice, Petro queque Alexandriæ episcopo præsente. abdicatus est una cum magistro suo Apolinare? Et in epi-s:0:a Orientalium ad Rufum Thessalouicensem episcopum in actis synodi Ephesinie: 'Ο τρισμακέριος Δάμασος παθείλεν 'Απολινάριον, καί Βιτάλιον, καί Τ μόθεον

harreticus juste non poterit, contra quem sie invehi A suos discipulos addușit ad amandam tuam perfectio nem, et orare a Deo in muitos amorum circuitus præservari vestram vitam, ad utilitatem Ecclesiarum Christi. > Perspicis, ut existimo, clementissime imperator (nam res omnino perspicua e t), cujus virtutis, et perfectionis, et zeli circa rectam et apostolicam fidem Diodorus semper fuerit, quem cnns Theodoro culpatum ferunt a beato Cyrillo, et quomodo ejus gloria simul cum atate crescebat. Laudatur adolescens ab Athanasio, laudatur a Petro jam gravis, laudatur a Timotheo senex. Tota vita eins fuit in laudibus, et post mortem ab Athanas i, Petri, Timothei successore cum Theodoro dicitur accusatus. Quis hoc possit æquanimiter ferre? quis patienter audire? Sed ab his melius avertimur, ut meliora 10tius attendamus. Delectat enim me hujus sancti viri Timothei verba repetere, quemada odum et virtutem Athanasii consecutos et sedem, cum Diodoro diceret: Vobis ex certo donatum est, non soluin credere in Christum Jesum, sed etiam pro ipso pati. Hoc quoque intulit dicens : llanc tuam rectam et beatam circa Deum vo'untatem, et indeclinabilem circa pietatis mysterium conscientiam, olim vobis inesse, et divinus vir papa noster Athanasius attestatus est acstræ 3 religiositati, et nos suos discipulos adduxit ad amandam tuam perfectionem : in hoc dignum se probans Athana ii successorem, quod ejus testimonium non impugnans, adductus ab eo est ad amandum perfectionem Diodori, quem et ille dilexit, et ad orandum Deum, ut in multorum annorum circuitus vitam ejus conservaret, ad utilitatem Ecclesiarum Christi. Sed aliarum quoque civitatum episcopos transeuntes, quale etiam sanctus Basilius Cæsareæ Cappadòcice, Diodoro testimonium perhibeat, debemus advertere : qui scribens ad Patrophilum episcopum Ægensis Ecclesiæ b dicit : c Diodorum autem velut nutrimentum beati Silvani ab initio accepimus. nunc autem diligimus et prædicamus propter gratiam Verbi quæ ei adest, per quam plurimi ad eum convenientium meliores efficiuntur. > Idemque scribens ipsi Diodoro dicit : « Legi libros a tua honorabilitate transmissos, et secundo quidem admodum institi, non solum propter brevitatem, ut pote qui si o circa omnia debilis, sed etiam quia variatur sententiis, et facile eo 4 discernuntur econtrario oppositiones et ad eas responsiones; et est oratione simplex, et sine ullo sermonis cothurno: quod convenire mihi visum est Christiani stylo, non ad ostentationem, sed ad

> τούς αίρετικοίς. Citatur etiam in Ec'oge Annet sii l'olemon impius, Apolinarii discipulus, κατά Τιμιθίου

<sup>1</sup> Cod. Veron., beato Diodoro.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., divinus vir, papa, etc.

σ μμοθητού αύτοῦ. b Anud Hasiling Apud Basilium epistola 92 corrupte legitur: Πατροφίλω ἐπισκόπω τῆς ἐν Αγα ς, pro ἐν Δέγαις. Æg is etiam vocat Plinius lib. v, cap. 27. Est au em Argeir sis civitatis Cilicie II. Quæ vero sequitur, epistola est Basilii 167, ad Diodorum script, cum adhue presbyter esset Antiochia.

<sup>1</sup> Idem cod., restræ.

<sup>·</sup> Idem cod.. in en.

tum enim babeo, quod qui tantum habes scribendi atudium, etiam alia scripturus es. Nam neque qui scribendi occasiones generent desunt vobis; nobis autem suave et amabile est legere vestre scripta. Et post pauca : « Direxi autem nunc per lectorem majorem codicem, primum pertransiens eum, sicut mihi possibile fuit. Minorem autem tenui, volens eum describe e, et non habens ad prosens aliquem velociter scribentium : nam u-que ad tantam paupertatem pervenerunt invidiosa Cappadocum. > Cum vero istum Diodorum, quanquam dicatur cum Theodoro, imo præ Theodoro, sicut ejus magister, fuisse culpatus; tamen quia sic eum diligit ac prædicat vir sauctus et doctus Basilius, et quia sic honorat propter gratiam Dei, per quam plurimi ad eum convenientes B est propter camdem causam, etsi non re ipsa, promeliores efficiebantur; et quia scripta ejus legere ita suave illi et amabile fuit, ut etiam ea sibi describeret ad legendum; fautores hæreticorum cum suis dogmatibus nequaquam damnare præsumunt : multo minus Theodorum, ob ea quæ superius memoravimus, nisi in præjudicium synodi Chalcedonensis, cum suis dogmatibus damnare præsumerent. Agendum veniamus et ad illud os au eum Constantinopolitani Joannis, quem Domnus Antiochenus episcopus, sicut in sequentibus ostendemus, discipulum Diodori fuisse testatur : in quo potissimum doctrina tanti magistri suæ probitatis et virtutis dedit indicium, et cuius fecundum pectus coplosiore spei satoris ubertate respondit, ut quantis ipse quoque Diodorum præcentis extulerit advertamus. Nam sie de illo in quodam ser- C liebant Judæi, cum Jericho muros destruerent. Sicot mone locutus est : « Sapiens iste et fortissimus doctor, nuper infirmitate corporis exposita super sedem istam ascendens, de me sermonis fecit exordium. baptistam me J annem dicens, et vocem Ecclesiæ, et virgam Moysi, et alia horum plurima de me dixit. Et ipse quidem laudavit, vos autem acclamastis. Sed ego procul sedens, amarissime suspiravi. > Et 10st aliquanta: « Sic etiam imperatores faciont aliquoties, et sibi aptum diadema auferentes, filiorum imponunt capitibus; atque ita com viderint minus infantile caput quam corona est, cupiunt eis tantummodo imponere, quamvis incongrue, eo ipso solum satisfacientes animo suo : auserentes deinde, sibimet ipsis imponunt. Quoniam ergo et pater hic coronam sibi competentem atque sedentem nabis imposuit, et ma- D jor nostro capite apparuit; ex nostro cam capite detrahentes, aptam hujus patris capiti impon mus. Joannis enim nomen apud nos, intellec:us autem apud ipsum est; et appellationem quidem nos suscipimus, philosophiam autem ipse possidet. Propter hoc et ipsius appellationis justior magis ipse sit hæres quam nos. Synonyma enim, non nominum communio, sed rerum cognatio facere consuevit, etsi nomina differant. > Et infra : « Quia ergo indubitanter ista est regula, et integra definitio synonymorum apud Scripturam divinam, age ostendamus qualiter

utilitatem hominum conscribentis. > Et infra : « Cer- A morem æmulatus est Joannis sapiens iste noster pater, ut cognoscatis quoniam et api ellationem illius juste ipse possidere debet. Non crat illi mensa, neque lectus, neque domus super terram; sed neque huic aliquando fuit; et hujus rei nos testes sumus, qualiter omne tempus advixit, apostolicam demonstravit 1 vitam, nihil proprium habens, sed a sociis semper nutritus : ipse in oratione et doctrina Verbi permanens prædicabat. Ille trans fluvium prædicabat in desertis : et iste trans fluvium aliquando civitatem omnem edecens, salutiferam doctrinam docebat. Habitavit ille in custodia, et capite diminutus est propter fiduciam quam pro lege habebat : sed etiam iste sæpius illa patria fraudatus est, propter fiduciam quam pro fide gerit; sæpius etiam capite diminutus posito tamen. Non enim sufferunt veritatis inimici cjus linguæ virtutem, decem millia semper præstruebant insidias, et ex omnibus eum liberavit Dominus. Age itaque, jam linguam ejus audiamus : hanc ipsam propter quain et periclitatus est, et salvatus. Illam linguam, de qua si quis dixerit quod de terra promissionis dixit Moyses, nullatenus peccat. Quid ergo de illa dixit? Terra fluens lacte et melle : hoc etiam de istius lingua dicendum est, lingu: fluens lacte et n.elle. Ut igitur 'lacte et melle saturemur, hic noster jam quiesca: sermo, et audiamus lyram et tubam. Quando enim suavitatem sentio verborum, lyram appello bujus vocem; quando vero fortitudinem intelligentiarum, tubam quamdam bellicam, et talem qualem hacnim tune tubarum sonus, igne velocior super lapides irruens, omnia consumebat : sic et ejus voz, non minus quam illa tuba, super molimina hæreticorum irruens, boc est, disputat ones illorum evertit, et omnem altitudinem extollentem se adversus sciest.am Dei. Quod ne per nostram magis linguam quan per hujus hae dicamus, jam hie noster sermo quiescat, gloriam dantes Deo tales nobis tribuenti decteres. > Hanc eloquentissimi Joannis in Diodorum sezcipuam laudem, per quam nobis doctrinam ejus commendavit et vitam, quanquam minus decorem sum, pro necessitate ipsius interpretationis, vel etiam pre interpretis facultate, servaverit; meis tamen longe imparibus verbis commendare superfluum puto. flec solum nobis considerare sufficiat, quod Joannes eum baptistæ Joanni conversatione ac martyrie comparans, et suum nomen in illum transtulit et coronam. Qui rursus in alio sermone de ipso suo magistro Diodoro dixit: Non superflue, sicut apparet, sermones prolixos expendimus. Sed enim in martyrum celebratione commonemur etiam vivi martyris vicini martyrio fluminis spiritualis. Vivus est enim iste martyr, et martyr, siquidem mortuus est sæpius proposito. Videte ejus membra mortificata, videte figaram circumferentem quæ sunt homicis, et sensum habentem angelicum. > Et post aliquanta : « Sed revertamur ad martyrem istum iterum propter quem A ra proprio 1 Domini, et nec, s-ariorum quantum opus et ista diximus. Ouomodo itaque mortuus est mortificans membra sua, et conculcans naturæ cupiditates in humano corpore, et angelicam nobis demonstrans vitam? Si autem vultis videre quia et re ipsa mortuus est, recordamini illius temporis quando bellum asperum adversus Ecclesiam exsurrexerat, et exercitus movebantur, et arma præparabantur, quando traus anvium omnes congregabantur. Tunc ipse exiens, et velut turris ante posita, vel scopulus quidam altus et magnus ante alios stans, et contrariorum suscipiens fuctus et resolvens, in tranquilli ate cæterum corpus Ecclesiæ custodivit, repercutiens tempestatem, et præstans nobis quietum portum. > liunc itaque vivum martyrem, ac sæpius martyrem, et mortificatione membrorum continuum martyrem, solamque figuram R circumferentem hominis, vitam vero angelicam demonstrantem; quem etiam velut turrim in pralio, adversus inimicos fidei stantem, et ingentem scopulum, Joannes ejus discipulus dicit, in quem contrariorum fluctus resolverentur illisi; nunquid justum existimas, pie princeps, talem retributionem laborum et certaminum suorum de Christi Ecclesia mereri. ut ab ea velut hæreticus excludatur? Non arbitror Et tamen in præjudicium synodi Chalcedonensis. ideires jactatur exclusus fuissa Theodorus, quod a Cyrillo sectator ejus fuerit judicatus. Sunt adhuc multa pro eodem sancto Diodoro magni Joannis dicta, quæ ad alia properantes omittimus. Epiphanium emoque Cyprium, virum doctissimum scimus scripsisse de heresibus libros, in quibus et auctores earum C et causes diligenter exposuit, et non solum Diodorum velut auctorem alicujus hæresis minime denotavit, verum etiam in litteris suis tali eum bonore dignatus est, ut filium cum et discipulum et successorem Eliæ aliorumque prophetarum pronuntiaret, et propinquam illis a Domino gratism diceret consecutum. Unde conveniens videtur ut hoc, sicut in aliis fecimus, ex epistolæ ipsius tenore monstremus. e Domino meo honorabili fratri et consacerdoti Diodoro, amabili episcopo, Epiphanius a in Domino salutem. Gratiam majorem præstans, quam accipiens, petebat Dominus a Samaritana aquam bibere : ipse fons exttan., juxta poteum, sedebat, et fatigatu. ex itinere mreniebatur, ut consequenter præsenti sermone, incarnationis non excederet veritatem. > Et post paululum : « Sed etiam ejus discipuli et servi, a quibus D aliquid petebant, magis eis dabant quam accipiehant ab eis : et alloquebatur quidem Elias, qui erat figu-

erat exigebat mensuram: superabundanter autom replebat præbentem sibi benedictionem, a vidua a petens panem, per occasionem autem petitionis præstans abundantiam benedictionis : sic et tua honorabilitas nostram exiguitatem petens, magis das quais sumis. Subministrans quidem tua ad Deum postulatio capsaci nostro indeficientiam ex parvo præstat, et hydriæ indelicientem ex parvissimo cumulum largitur. Petis itaque in principio epistolæ tuæ, honorabilis, de lapidibus in rationali superhumeralis sacerdotis super pectus Aaron dispositis et insertis, et a corum. et nomina, et colores, et species, et loca, et ad pietatem ducentes ipsorum lapidum contemplationes, et unusquisque lapis pro quali teibu ordinatus erat, et unde inventus est, et ex qua patria. Et, sicuti dixi, nobis quidem harum rerum difficilis fuit omnino, velut illi viduæ propter paupertatem, inventio. Sed sicut illi per benedictionem miraculum contigit, et Samaritanæ pro aqua sensibili Domini mysterium \* revolabatur : sic et nobis exiguis exstantibus, sed novo intellectu et nova cognitione et nova ratione, abundantia undique effecta est, veluti ex magna imbyium esfusione per orationem Elize et aliorum prophetarum, quorum et filius et discipulus et successor existis, honorabilis, suscipiens propinguam illis hase gratiam a Domino, et nobis per orationem attribuens. > Non parvi esset indicii, clementissime imperator, vel si allorum Patrum testimonia defuissent , nullius auctorem hæresis exstitisse Diodorum. quod eum Epiphanius, vir sagacissimus et in doctrina catholicæ fidei laudabiliter diffamatus, non "memoraverit inter hæresiarchas, quando neque illos qui ante adventum Domini novas doctrinas institue-. runt, omiserit. Cum ergo tanta fuerit industria ejus atque scientia, ut antiquos etiam qui temporibus Judæorum nova docuerunt, hæreticos non taceret; quomodo præsentem Diodorum magistrum Theodori præteriret, si novæ doctrinæ quam Nestorius secutus est, fuisset inventor? Super hæc autem adjicimus etiam episcoporum Ægyptiorum qui in Diocæsarea exsulabant b sub Valente imperatore, magnum pro sancto Diodoro testimonium. Nam cum adversus Apollinatem scriberent monachi in Nitria constituti 4, hæc post aliquanta dixerunt : « Mirabilis vero Apollinarius tales litteras ex nomine nostro suscipiens, suscipiens etiam et propriam epistolam ia nomine Adelphi et la dori, juxta votum suum, in tantum nos contempsit, ut ipse postea auderet suis

" Hine liquet ad Diodorum Tarsensem scriptum fuisse ab Epiphanio libellum περί των Δώδεπε Αιθων, de Genenis 12 vestis Aaronicæ, et libello præmissam hanc epistolam : cujus hodie pars t ntum edita est in vulgatis cum nudo nomine Diodori.

b Limicoim episcopos Ægypti sub Valente, Aria-

. ...

norum impulsu, Magni comi is sacrarum largitionum opera in exsilium ejectos, ac Diocusarez oppido l'alæstinæ habitare jusses, auc or est Petrus Alexandrinus in epistola circulari, cujus partem recitat Theodoretus lib. Jv Historiz, cap. 20,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., proprii.

ldem cod., a vidua quidem.

a ldem cod., at corum.

<sup>\*</sup> Idem cod., donum mysterierum.

PATROL LXVII.

Cod. Veron., nobis defuissent.

Idem. cod., monachis in Nitria constitutis. Ilis enim scribunt episcopi Ægyptii in Diocesarea sub Valente exsulautes.

ditteris accusa e irreprehensibilem et religiosissimum A hæreticos memoravit, qui de Scripturis sanetis in archiepiscopum Antiochiæ Paulinum, qui semper communicavit (er beato papæ nostro Athanasio et omnibus in Occidente orthodoxis episcopis. Nobis autem ex acceptione talium litterarum commotis, ethabentibus de accusato vel hæresis vel schismatis suspicionem, sæpe volueramus illi rescribere. Sed dum hæc aguntur, ex dispensatione Dei demonstratæ sunt nobis et inscriptæ ejus dispositiones et definitiones de fide, consonantes eis que antea multi venientes ad nos de ipso nobis Apolinario dixerant, habentes se non recte de incarnatione Salvatoris. Ad hæc etiam et alias litteras, in quibus accusavit ≠ener:/bilem archiepiscopum Cypri Epiphanium orthodoxum, et communicantem semper beatissimo mum Tarsensem, et communicantem similiter beato anpæ nostro Athanasio, et nostrum ipsorum episcopnm Diodorum abjudicavit injustæ per proprias litteras, si non abstinuisset a communione aute dietorum orthodoxorum episcoporum Pauliul et Epiphanii. His etiam consideratis quæ confessores isti luquantur, confiteri dehemus condemnandum non esse Diodorum, quem videmus a talibus et pro talibus adjudicatum. Non enim decet Apollinaris hæresiarcha nos inveniri socios, vel irreprehensibili et religiosissimo Paulino Antiochiæ et venerabili episcopo Epiphanio Cyprio contrarios: ut ejus memoriae non communicemus, velut bæretici, qui pr pterea condemnatus est ab hæretico, quod non abstinuisset a communione ante dictorum orthodoxorum. Accedit C e Soli illi habeant ecclesias, qui communicant Neetiam nostræ considerationi auctoritas concilii 150 episcoporum, in hanc regiam civitatem contra Maeedonium congregatorum, inter quos erat sanctus iste Diodorus. Accedat quod in Ecclesiæ pace, plenus dierum, cum gloria magna defunctus est. Et nimis audax profecto videbitur, ut contra horum omnium auctoritatem, talis ac tantus Ecclesiæ doctor pro Cyrilli querelis anathematizetur velut bereticus: quod et istos judices mortuorum considerasse credendum est. Sed cum pro lisdem querelis, vel si verum sit, non nisi prius excluso magistro Diodoro. excludi ejus discipulus possit : quomodo ab istis solus Theodorus non ad eversionem synodi Chalcedonensis credatur exclusus? llieronymus quoque noster, vir admodum doctus, qui etiam tantæ fuerat lectio- D nis, ut omnes aut pene omnes, sive, in Græce sive in Latino eloquio divinarum Scripturarum tractatores legeret, scripsit librum cujus est titulus De viris illustribus, in quo non solum catholicos, sed etiam

\* In Codice Theod. 1. 3, de Fide catholica, ubi exstat hoc rescriptum, perperam editum est Terennia. In vulgatis vero exemplaribus synedi Constantingpolitanæ Gerontius appellatur; sed in codice Aniciensi Terentius recte, ut hoc luco. Fuit autem Tomorum

utraque lingua aliquid conscripserunt: non tacuit \* qui hæresum fuerint conditores, quive essertores, vel qui etiam a quibusdam ut hærenci accusarentur. aliis contra defendentibus. Qui tamen sanctum Diodorum nec in suspicionem hæresis venisse retulit : de quo sit ait : « Diodorus Tarsensis episcopus, dum Antiochiæ esset presbyter, magis claruit. Enstant ejus in Apostolo commentaria, et mulia alia, ad Eusebii magis characterem pertinentia : cujus cum sensum seculus sit, eloquentiam imitari non potuit propter ignorantiam sæcularium litterarum. > Consonat autem bic sermo beati Hieronymi, quo refert eloquentia minorem Diodorum suisse, verbis qua memoravimus beati Basilii, quibus eidem Diodore papse nostro Athanasio. Adhuc etiam et sanctissi- B scribens de libro quem ei miserat, dixit : Quia variatur sententiis, et facile in eo discernuntur econtrario oppositiones, et ad eas responsiones, et est oratione simplex, et sine ullo sermonis cethurne: quod convenire mihi visum est Christiani stylo, non ad ostentationem, sed ad utilitatem hominum scribentis. Et abundaverant quidem nobis, ad demonstrandum quod proposuimus ista que dicta sunt. Verum quia nihil debemus, vel gloriæ ipsius beati Diodori, vel causse cognitioni \* minuere, qualiter etiam prædecessores vestri religiosi principes, Gratianus, Valentinianus, et major Theodosius, ei fuerint attestati, omittendum esse non credimus. Qui cum scriberent ad Auxonium procousulem Asian de restituendis ecclesiis, ita post aliquanta dizerunt : ctar.o Coustantinopolitano, et Timotheo Alexandrino, et Pelagio Laodiciæ Orientis, et Diodore Tarsi, et totius concilii sub vicario Asize constituti. et Amphilochio episcopo Iconii, et Optimo Antiochiæ. In Pontico vero concilio, Helladio episcopo Casarea, et episcopo Melitina Otreio, et Gregorie Nysseno, et Terentio Scythim ", et Martyrio Merciopolitano . Qui vero et camdem fidem non honerant, veluti hæretici ab ecclesiis excludantur, et nunquam deinceps ad eas revertantur. > Operiet enim undique post hanc legem purgatam esse apud omnes Christianorum religionem. Cum igitur isti religiosi principes hec esse certum indicium statusrint, ut si quis non communicaret besto Diedere, eadem que Theodorus sentienti, hæreticus hab retur : qua nunc ratione statutum est, ut si quis Theodorum Mopenestize, et ejus dogmata, cosque qui sut similia ei sapuerunt aut sapiunt, non anathematizat, hæreticus habeatur? Quia vero Diodorus, veritatis

> episcopus in Scythia. Mox rursus Martyrius Marciopolis in Mossia episcopus dicitur, non Marmerius, et in Codice Theod. Nam Martyrium queque vecant exemplaria omnia synodi Constantinopolitana, cui subscripsit.

<sup>1</sup> God. Veron., coepiscopum.

<sup>1</sup> ldem cod., adjudicavit.
1 ldem cod., Ubi non tacuit.

<sup>·</sup> Idem cod., con: ictioni.

Idem cod., episcopo Canstantinopolitano.
Idem cod., Marcianopolitano. Martyrius Marcia-Idem cod., Marcianopolitane. Martyrius Mareia-nopolitanus in Mœsia subseribat syando Constantino-

politanæ anno 581, sub Theodosio Magno.

maximus prædicator, in virtute Def per arma justi- A Apollinariset discipulorum ejus, qui naque si catize, a dextris et sinistris, Apostolo docente, bel.igerare didicerat : attende, quæso, clementi sime imperator, quemadmodum pergloriam et ignobilitatem, 🚅 per infamiam et bonam famam, forti semper et avimosa intentione oucurrerit. Nam, sicut ab Ecclesiæ ductoribus semper approbatus est, et ab hæreticis accusatus, ita etiam semper a religiosis principibus kuda us, et vitaperatus ab impii, invenitur. Jalianus etenim Christo perfidus imperator, sic Photino hæresiarchæ adversus Diodorum scribit : « Tu quidem, o Photine, verisimilis videris, et proximus salvare, benefaciens nequaquam in utero inducere a quem credidisti Deum. Diodorus autem Nazarzei magne, ejus pigmentalibus manganes acuens irrationabilitatem, seutus apparuit sophista religionis agrestis. Et post paululum : « Quod el nobis opitulati fuerint dii et deze, et musse omnes, et fortuna; ostendemus infirmum et corruptorem legum, et rationum, et mys:eriorum paganorum, et deorum infernorum; et illum novum ejus Denm Galifænin, quem æternum fabulose prædicat, indigna morte et sepultura, denudatum confictæ a Diodoro deitatis. > Sicut autem solent errantes convicti fingere quod arte magis quam virtule ' vincantur, sequitur dicens : t Iste enim male communis utilitatis Athenas navigans, et philosophans imprudenter, musicorum participatus est rationem, et rhetoris confectionibus odibilem adarmavit linguam adversus cœlestes deos, usque adeo ignorans paganorum mysteria, omnemque miserabiliter imbibens, ut aiunt, degenerum et imperitorum ejus theologorum piscatorum errorem. Propter quoi jam din est quod ab ipsis punitur diis. Jam esim per multos annos in periculum conversus, et in corruptionem thoracis incidens, ad summum pervenit supplicium. Omne ejus corpus consumptum est : nam malæ ejus conciderunt, rugæ vero in altitudinem corporis descenderunt : quod non est philosophicæ conversationis indicio, sicut videri vult a se deceptis, sed justitiæ pro certo, deorumque pænæ, qua percutitur competenti ratione, usque ad novissimum vitæ suæ finem asperam et amaram vitam vivens, et faciem pallure confectam. > Sanctorum testimoniis Patrum in episcopis episcopi supra cognovimus, quorum judicium sequi debeamus in causa Diodoro Theodoroque communi, utrum Athamasii, Petri, Timothei, Basilii, Joannis, Epiphanii atque Ægyptiorum episcoporum apud Diocæsaream pro vera fide exsulantium, et Constantinopolitani concilii, nec non doctissimi viri Hieronymi; an

 Nempe absordum ducebat impius apostata Deum hominem fleri. At contra Cyrillus, Inlianum refutans lib. vi, divini consilii et sapienti e fuisse docet, ut com humanam auturam susciperet, hum mam in ea omnem pompam gloriamque contemneret. Aliam quippe rerum æstimationem mobis esse, aliam Den. Δοποσισοφείς, inquit, ω γενναίε, και όπερ έστι καθ' ήμες εν λόγφ, τουτο καιθεόν οξειτάχα που ποιείσθαι περί πολλού. Βγυόρκας δε παντελώς το μεσολαδούν, και το τος tholici fuissent, tantis præferri debuerant. Nunc ex princip bus principes cognoverunt, quorum magis in eadem Diodori atque Theodori causa judicium debeant segni : utrum Gratiani, et Valentiniani, et majoris Theodosii, an Juliani apostatæ sacrilegt, qui propterea Photinum verisimilem et saluti proximum dicit, quod non, ut Diodorus, in uterum induceret quem crediderat Deum. Quis autem ferat, accusatum a Jul ano Diodorum quod Denm natum de virgine Literetur, accusari etiam a Christianis tanguam koc negaverit? vel quis audiens Julianum Diodo: o comminantem, quod Jesum Galillaum Daum æternum prædicaret, quem mortuum et sepultum negare non poterat, et dicentem propterea illum puniri a suis dile summo supplicio, quod miserabiliter imbibens theologorum piscatorum errorem, talia prædicaret : a Christianis quoque judicet abdicandum, velut qui Jesum Galilæum hominem tantom, non etiam Deum esse crediderit? Hanc itaque fautoribus hareticorum proponimus optionem, ut aut eligant imitari venerables Patres et religiosos principes, et cum eit Diedorum et Theodorum probent; aut, si Apollinarem magis et ejus discipulos, atque Julianum, deligent sequi, non saltem propter aliad Diodorum culpent, nisi propter quod eum Apollinaris et ejus discipuli, atque Julianus, crediderunt esse culpandum. Quod si culpare non possunt Diodorum quia Jesum Nazaræum, quem in duabus naturis Deum credidit. in uterum induxit, ipsum dicens æternum, quem sepultum et mortuum : quomodo juste Theodorum ejus discipulum damnare potuerunt? Eamdem enim amborum causam, et unam accusationem fuisse testantur amborum. Proinde vel sero desinant Theodorlanos vocare qui tantorum Patrum testimonium secuti sunt, ut Diodorum a minime condemnate præsumerent. Cæterum nimium duri et obstinati cordis est, nec approbantibus Diodorum, consequenter etiam Theodorum nec reprobantibus, credere, ut ees nec sicut laudati sunt a sanctis Patribus laudent, nec propter quod damnati sunt a sacrilegis damnent. Verum ecce sicut probas, serenissime imperator, etiam si demus eis, ut volunt, Theodorum Mopsuestenum episcopum a beato Cyrillo fuisse culpatum, nemini vel parum intelligenti videbitur, quod ut eum sub anathemate condemnarent, ipsins beati Cyrilli judicium secuti sunt, quod in sancto Joanne Constantinopolitano ejus condiscipulo et magistro Dindoro b spernunt : sed potius quia prajudicium Ecclesiæ quæsierunt, ut ejus condemnatione sancta

θείας δόξης ανωχισμένον, και της έν ήμιν διανοίας το

σμιχροπρεπές, elc. Diodorum enim Cyrillus in epistola priore ad Succensum aperte affirmat, cum Macedonianum errorem exueret, in alterum incidisse, qui postea in Nestorio ejus discipulo damnatus est, ut filios duos statueret, alterum de semine David natum ex sancta Virgine, alterum proprium Filium Dei Patris.

<sup>&#</sup>x27; I tem cod., Theodorum. · Cod. Veron., veritate.

synoaus Chalcedonensis, que neque ipsum, noque A Romane Ecclesiae, cui per Dei gratiam præsidet, hie laudatricem ejus epistolam condemnavit, Nestoriana habuit responsalem, et per multos Ecclesiae filios approbavit, quod se pro hac causa a venerabilis Men-

#### CAPUT III.

Quod Vigilius papa ex itinere scribens, Ibæ ac Theodori damnationem improbarit atque emendarit; et quod diversæ provinciæ Vigilium ne hoc paleretur contestatæ sint.

Hoc est autem mirabile, ut postquam horum condemnationem fecerunt, dicerent quod Ecclesiam Romanam consulerent, et sententiam Vigilii ejus præsulis exspectarent : cui, quantum ad illos attinet, -non permiserunt censere quod senserit : ante statuentes, ut si quis Theodorum Mopsuestiæ, cum suis dogmatibus et epistolam venerabilis lbæ non ana- R thematizat, fiat anathema. Sed ecce jam veniens ex itinere quod ei videbatur edixit, et facti bujus auctori a correctionem tumultuariæ suæ transgressionis indixit; et nisi citius quod male factum est auferatur. etiam vindicaturum se esse prædixit, protestans et dicens cum Apostolo Timotheo: Ne forte cum venero, non quales volo inveniam vos, et ego inveniar a vobis qualem me non vultis (II Cor. xH, 20). Propter quod et de vestra clementia, summis precibus summoque adnisu, per suos legatos petit, sicut eum venientem diversæ provinciæ contestatæ sunt, ne patiamini stare quod factum est. Tale siquidem ipsius facti crimen esse judicavit, ut illo doctoris gentium testimonio duceret arguendum, quod discipulo Timotheo scribens dicit : Depositum custodi, devitans profanas vocum no- C. vitales, et oppositiones fulsi nominis scientia, quam quidam promittentes circa fidem exciderunt (I Timoth. w, 20). Quid ergo adhuc quæritur utrum contra fidem et synodum Chalcedonensem factum fuerit quod dolemus, quando ille cujus dicebatur exspectari sententia, profanas vocum novitates et oppositiones falsi nominis scientiæ, quam quidam promittentes circa fidem exciderunt, in ipsius facti auctoribus judicaverat arguendas? Denique beatum Dacium Mediolanensium episcopum, quem hinc reversum in Sicilia se vidisse perhibuit, et alios consacerdotes suos, sed et venerabilis memoriæ Stephanum diaconum b. quem

habuit responsalem, et per multos Ecclesiæ filios approbavit, quod se pro hac causa a venerabilis Mennæ, hujus regiæ civitatis episcopi, communione suspenderit, et eos qui ei communicaverant sub debita satisfactione susceperit. Quod non faceret, nisi coutrarium synodo Chalcedonensi, quod factum est, sicut et alii, judicaret. Non autem solos quos memoravimus sanctos et venerabiles viros hoc secum judicasse monstravit, quando non tacuit quod Romana quoque universitas egredientem, quod venientem Africa etiam atque Sardinia, quanquam non per eas transierit, per ipsius tamen consiliarium publica eum contestatione pulsaverint, sicut Hellas et Illyricus e provinciæ per quas venit, ut nullatenus novitati qua facta est acquiescat. Non ergo civilis hæc causa credenda est, nec talis quæ pro Ecclesiarum pace ferenda sit, sed quæ merito judicetur contra ipsius catholicæ fidei statum hæreticorum subreptione commota, pro qua pars maxima orbis Christiani, quæ potuit, primum inter primos Christianos sacerdotem publica contestatione pulsavit. Et Romana quidem universitas atque Africa, priusquam ipsius Romani antistitis acceperimus epistolam, non parvo jam cognoveramus indicio, quid de hujus facti novitate sentirent. Nam venerabiles Pelagius et Anatolius, Romani diaconi, debitam officio suo et loco sollicitudinem pre Ecclesia Dei gerentes, laudabilis in Christo memorize Ferrando Carthaginiensi diacono d scripserunt, ut habito de hac causa diligenti tractatu, cum reverendissimo ejusdem Ecclesiæ Carthaginiensis episcopo, vel aliis quos et zelum tidei et divinæ Scripturæ sciret habere notitiam, consulentibus respondere, quid observandum in commune omnibus videretur. In ipsa verc consultationis epistola non tacetur quod hæc immissione Acephalorum, quos, ut diximus, Semientychianos significantius appellare possumus, contra Chalcodonense concilium et degreta papæ Leonis, mota fucrint per cos qui sub nomine catholico ipcorum parti studium præbent. Sed et ille qui consultus fuerat rescribens interrogantibus, retractandam non esse docuit epistolam quam universalis syno. dus approbavit : quoniam ai fieret, non ipsius tan-

Mennæ patriarchæ Constantinopolitano, qui primus damnationi trium Capitulorum assensit, ob eamque rem a Vigilio litteris ex itinere castigatus, quatuor deinde mensium excommunicatione ab eodem multatus est, ut Anastasius in Historia ecclesiastica refert ex Theophane.

D elesia Carthaginiensi Victor idem notat anno 6 post consulem Basilium. Exstat ejus epistola ad Anatolium diaconum urbis Romæ, sed diversi argumenti. Hujus vero, ut apparet, mentio est in duodecim autorum catalogo, qui subdi solet Isidori libello de Viris illustribus. Ferrandus, inquit, ad Petagium est

Narrantur eadem in epistola Vigilii ad Mennam, cujus partem recitat Facundus contra Mutianum. Successerat Stephanus haud multo ante Pelagio item diacono, qui apocrisiarium sedis apostolicæ complures annos egit Constantinopoli. At Stephanus non dia hoc munere functus esi, obiit enim priusquam Vigilius appelleret.

est synodus. Victor Tononensis in Chronico: P. C. Basilii anno 8, Illyriciana synodus in defensione trium Capitum Justiniano Augusto scribit: et contra lilyricianan synodum rescriptum chidit Justinianus, ut testatur Isidorus de Viris illustribus, cap. 18.

Clarum hoc tempore habitum Ferrandum in Ec-

consulem Basilium. Exetat ejus epistola ad Anatolium diaconum urbis Romæ, sed diversi argumenti. Hujus vero, ut apparet, mentio est in duodecim auctorum catalogo, qui subdi solet Isidori libello de Viris illustribus. Ferrandus, inquit, ad Petagium et Anatolium Romanos diaconos consulentes eum utrum liceat quemquam damnare post mortem, edidit rescriptum ubi inter alia sic locutus est: Quid prodest dor-mientibus Ecclesiam perturbare? Si quis adhuc in corpore mortis bujus accusatus et danmatus, antequam mererctur absolvi de Ecclesia raptus est, ahsolvi non potest ulterius humano judicio. Si quis accusatus ante diem sacri examinis repentina vecatione præventus est, intra sinum matris Ecclesiae constitutus, divino intelligendus est judicio reservari. De hoc nullus homo potest manifestam proferre sententiam : cui si Deus indulgentiam dedit, nibil nocet nostra severitas; sed si supplicium præparavit, nibil prodest nostra benignitas.

tum, sed omnium conciliorum statuta deduccrentur A ibi obtectum, nihil absconditum fuit : exsuoliato deniin dubium.

#### CAPUT IV.

Quod contra synodum Chalcedonensem factam esse trium Capitulorum dumnationem, ipsi eti m qui consenserunt primates et episcopi Orientis agnoverint : quos redargnit quod imperatori non restiterint.

Verum hoc insolitum non est, ut vel apostolica sedes temeratores paternæ sententiæ tangnam excedentes a side corriperet, vel incontaminati quique et ab hac præsumptione penitus alieni, contestatione publica de tali facto quererentur, et pronuntiarent, quod si hoc semel admissum fuerit, non tantum Chalcedonensis, sed omnium conciliorum definitiones constare non possint. Illud est insuetum, illud mirabile, illud in quo magna vis veritatis apparet, quod ipsos quoque præsumptores internis conscientiæ stimulis fateri coegit, ad destructionem synodi Chalcedonensis hac fuisse composita. Nam primus confirmator eorum Mennas Constantinopolitanus episcopus, cum adhuc cunctaretur scripto \*, sicut præceptum fuerat, eis præbere consensum, contra synodum Chalcedonensem sieri protestatus est. Sed et posteaquam consensit, a prædicto venerabilis memoriæ Stephano Ecclesiæ Romanæ diacono et apocrisiario conventus, cur priori sententiæ suæ contrarius acquievisset his quæ ante culpaverat, et de quibus se nihil acturum sine apostolica sede promiserat; sub ea se conditione cessisse, et juratum sibi fuisse respondit, quod chirographum suum reciperet, C illius mulieris cognoscimus esse contractum, qua ai hac Romanus episcopus non probaret. In quo satis ostendit de judicio se potius humano quam divino esse sollicitum. Sed nunquid, vel si propriam manum Romano episcopo non probante recipiat, nihilque illi quod metuit de judicio humano contingat, ideo sententiam Dei judicis atque ultoris effugiet? Nunquam hoc ei alterius secreta juratio, sed sola correctio sua præstabit. Semel Deo juravimus, imperator, cum baptizandi in morte filii ejus spopondimus nos sidei qua salvati sumus, custodire depositum. Adversus hanc igitur dare vel accipere juramentum, magnum perjurii crimen est. Nam si nimis terribile creditur cum ita secum homines fœdus ineunt in jusjurandum, ut aliquos inter pacta baptizari faciant: quid de illo juramento credendum est in quo sumus D cum Deo depacti, et nos qui juravimus baptizati? Sed et ipsam tanti mysterii quæso consideres actionem: quemadmodum lavacro regenerationis abluendi, in conspectu Dei et sanctorum angelorum stemus, occulta dedecoris Ecclesia teste damnantes. Nibil

Ad bunc locum spectat quod ait in libro contra Mutianum: Commemorare quod alibi fecimus, quo-modo sive Mennas Constantinopolitanus, sive Zoilus Alexandrinus, sive Antiochenus Ephræmius, et Petrus Hierosolymitanus, antequam vel consentirent vel cederent, testati sunt sieri non debere. De his enim

que corpore, magnum illud fidei percepimus et servare spopondimus sacramentum : et non sola voce, verum etiam totius habitu corporis, profitemur exuisse nos hominem veterem cum actibus suis. Curitaque nunc actum cui renuntiavimus, veteris hominis resumentes, nescio quid extraordinarium in operto de ipsa fide paciscimur, Ecclesia ignorante, qua testis fuit, quando nos illam simpliciter servaturos palanı et nudi juravimus? Quis porro auztoritatem contemnere possit istorum? quis dubitet talium sequi sententiam, videns quoniam libere ab eis et intrepide veritas prædicatur 1 ? Zoilus quoque Alexandrinæ urbis antistes, cum Romanum episcopum venire cognosceret, obviam illi ad Siciliam misit, conquerens necessitate se ad ipsius decreti assirmationem suisse compulsum: quod bic ei, postquam venit, idem Romanus episcopus in facie palam, nobis quoque inter alios præsentibus, exprobravit. Necnon et Ephræmius Antiochenus, cum primum ei mandaretur, ut hoc etiam ipse rescribendo firmaret, consentire noluit. At postquam ei denuntiatum est quod excludendus esset, nisi faceret, sui potius honoris quam veritatis, dilector inventus est. Quid etiam Petrus Hierosolymitanus? nonne publica notitia refert quoniam, conveniente ad se multitudine monachorum, juratus pronuntiavit, quod si quis eidem decreto novitio consentiret, contra Chalcedonense concilium faceret? nec tamen se ab ejus consensione suspendit. Hoc autem, velut hæreditarium, de prævaricatione primæ prius interdictum sibi fuisse respondit, ne de ligno quod erat in medio paradisi comederet, et postee quod ipsa illicitum pronuntiaverat usurpavit, ac viro ut comederet persuasit. Et quid dicemus ad bæc? nisi quod ipse Dominus dixit : Verumtamen veniens Filius hominis, putas inveniet fidem in terra (Luc. xvin, 8)? Jam vero de aliarum civitatum episcopia quid loquamur, qui et cum scribere compellerentur, palam reclamaverunt contra magnam synodum fleri: et post subscriptionem, memorato Stephano Romano diacono libellos dederunt, sedi apostolicæ transmittendos, confitentes in eis quod a Constantinopolitano episcopo coacti subscriberent; qui si a vestra pietate quærantur, poterunt et apud vos nostris assertionibus attestari. Unde non solum ipsi qui hæc secerunt, sed et illi etiam qui facientibus communicando consentiunt, de ignorantia semetipsos excusare non possunt, et frustra dissimulant, frustra se dicunt nesciro quod factum est, sive lucra temporalia diligentes, sive gratis suas animas negligentes. Cui enim non

quatuor ordine docet, ac mox etiam de cæteris episcopis : nam omnes ad trium Capitum damnationem compellebat imperator, cum muneribus ditaret assentientes, reluctantes exauctoraret aut plecieret exsilio, ut est apud Liberatum in extremo breviario.

sufficiat ad cognoscendum causæ meritum, sola con- A quam tenet defensione certantes? Enim vero dici fessio transgressorum, et verbis publice facta et libellis exposita? Manifestos habent errores corum qui verisimilibus argumentis, quasi constanter sua errata defendunt; et iste illis incognitus esse potest, auctorum suorum confessione damnatus? His omnibus accedit et confessio Domitiani Galatæ, Ancyrensis olim episcopi, quem confessum diximus quod ejus complices Origeniani ad Ecclesiæ conturbationem ista moliti sunt. Nam in libello quem ad Vigilium scripsit, conquerens de his qui contradicebant dogmatibus Origenis, asserentis animas humanas ante corpora in quadam beata vita præexstitisse, et omnes quæ fue int æterno supplicio destinatæ, in pristinam beatitudinem cum diabolo et angelis ejos restitui; dicit etiam hee : « Prosilverunt ad anathematizandos B sanctissimos et gloriosissimos doctores, sub occasione corum quæ de præexistentia et restitutione mota sunt, dogmatum, sub specie quidem Origenis, omnes autem qui ante eum et post eum fuerunt sanctos anathematizantes. Hi vero qui proposuerant hujusmodi dogma defendere, id implere nullo modo voluerunt : sed talem relinquentes conflictum, conversi sunt ut moverent adversus Theodorum qui fuit Mopsuesteaus episcopus, et moliri coeperunt quatenus anathematizaretur et ille, ad abolitionem, ut putabant, corum quæ contra Origenem mota constituerant 1. . His autem consideratis, clementissime imperator, quis non intelligat quoniam, si Ecclesiarum primates quorum confessiones memoravimus, pro veritate constarent, facile de vobis possent obtinere ne lieret, quod frustra se, non voluntate fecisse causantur. Quasi vero propter hoc tantum ordinati sumus episcopi, ut ditemur principum donis, et cum eis inter maximas potestates consedeamus, tanquam divini sacerdotii privilegiis fulti : sicubi autem fallaciis malignorum quæ nullis temporibus defuerun!, aliquid eis inter tantas reipublice sue curas subreptum suerit, quod Ecclesico Dei præjudicet, vel Ecclesize pacem turbet : non eis debeamus pro ipsorum salute quæ sunt vera suggerere, et si necesse fuerit, religionis auctoritate resistere, ac patienter offensionem quoque illorum, si acciderit, sustinere. Et ubi erit illud propheticum : Loquebar in testimoniis tuis in conspectu regum, et non confundebar (Psal. cavm, 46)? nisi forte pastores quidem ad lac et vellera, ad avertendas vero luporum insidias et tuenda ovilia, desertores.

Quid enim jam passi fuimus, vel quid pati ab imperatore Christiano timuimus, pro ejusdem fidei

forsitan ab alio posset, quod spiritus quidem promptus, caro autem infirma, diu cruciatus ferre non potuit: ut prona sit indulgentiam succumbentibus tribuere uniuscujusque conscientia sui fragilitas. Solet enim de humanis cordibus, pro devotione sui Adelis exordii, si non perseveret usque in finem, veniam pusillanimitas impetrare. Sed in hac causa quid tandem potest excusationis obtendi? Præsertim cum vestra clementia, sui cognomenti non immemor. in ipsis quoque contradicentibus sibi hæreticis nihil egerit inclementer. Si quid igitur ob hanc causam aliquis pertulerit, illorum magis est invidiosis suggestionibus imputandum, qui dissimulantes ab aliis, unum sibi solum contradicere querebantur. Quasi vero non statim, ut meditatio facti hujus innotuit, Christianæ plebis offendit auditum, ut unus hoc voluisse \* facere diceretur, tanquam magnæ et singuharis esset justitiæ, non condemnare tot venerabiles qui contra Chalcedonense concilium hoc fieri cognoverunt, palamque detestati sunt . Qui tamen subscripserunt definitionibus libri in quo dictum est: e Si quis dicit hæc nos ad abolendos aut excludendos sanctos Patres qui in Chalcedonensi fuere concillo, dixisse, anathema sit; , atque ita semetipsos anathema fecerunt, qui dicentes adversus sanctos Patres qui in Chalcedonensi fuere concilio, hæc esse conscripta, assenserunt, ut si quis hoc dicit, flat anathema. Quod si hoc etiam non fuisset, nunquid inter canones atque statuta quibus de rebus divinis decernitur, haberi debet, ut si quis de conscriptore, quicunque sit ant dicatur, illius libri aliter crediderit quam vult ipse conscriptor, anathema sit velut hæreticus, cum si videbatur ita decerni ac dici debuerit, ut anathema fieret, si quis ad abolendos aut excludendos sanctos Patres qui in Chalcedonensi fuere concilio, eis quæ in memorato libro dicta sunt uteretur. Nunc autem, ne quis talibus dictis resisteret, omnibus interdicitur queri: uti vero eis ad exclusionem sanctæ synodi, nulli negatur. Verum quia, sicut prædixeramus, tam epistolam venerabilis libe et Theodorcti scripta quam Theodori ejusque dogmata in projudicium synodi Chalcedonensis probavimus esse damnata: illud etiam, quod secundo partitionis loco promisimus, hoc volumine terminato jam deben mus ostendere. Quoniam frustra negatur eamdem epistolam a synodo fuisse probatam; sed Eutychiani, ut nobis illuderent, hoc mendacium per suos seminavere fautores.

admodum dictum est, ut sint inexcusabiles, contra Chalcedonense, olc.

<sup>1</sup> Cod. Veron. et ms, constiterant.

Idem cod., maximas vel supra maximas.

Idem cod., noluisse.

<sup>\*</sup> Idem cod., venerabiles Patres, cum et ipsi, quem-

<sup>·</sup> Idem cod., testati sunt.

# LIBER QUINTUS.

#### CAPUT PRIMUM.

Quod epistolam Ibæ orthodoxam revera pronuntiaris sunodus Chalcedonensis, falsoque dicant adversarii ab ea non fuisse susceptam.

Intende nunc, Auguste, quam manifesta et multiplici ratione hoc etiam demonstretur, quod sequenter me demonstraturum esse promisi, quoniam hæreticorum fautores aperto mendacio nos decipere voluerunt, ut dicerent epistolam venerabilis Ibæ a concilio Chalcedonensi a non fuisse susceptam. Ubi dum recitaretur, ex præcedentibus gestis, apud reverentissimos Photium et Eustachium, atque Uranium episcopos habitis, quæ contra memoratum episcopum Ibam protulerat Theophilus diaconus, qui ejus adversarius existebat considentibus episcopis, talis tissimorum episcoporum b Ibam reverentissimum episcopum innoxium demonstratum. Lecta enim ejus epistola, cognovimus eam esse orthodoxum, et ob hoc decernimus, et honorem ci episcopatus, et Ecclesiam de qua injuste et absens expulsus est, instaurari. Vides quomodo nobis hæretici per suos satellites voluerunt illudere, ut hanc epistolam jactarent susceptam a concilio non fuisse; cum palam sit quod ex ejus lectione conscriptor ejus Ibas innoxius et orthodoxus ab ea fuerit judicatus, et ob hoc eum et honorem episcopatus, et Ecclesiam recipere decreverint, de qua injuste fuit expulsus. Scierunt igitur Ecclesiæ pietatem ferre non posse, si condemnanda diceretur epistola quam synodus approbavit; vel potius ipsa synodus, propter quod eam judicavit or- C thodoxam. Non enim ipsam tantummodo Ibæ epistolam, sicut jam diximus, quasi Nestorianam culpare et abjicere præsumpserunt; sed approbatores quoque ejus qui eam rectam dicunt, et anathemati non subjiciunt. Et qui magis intelligendi sunt ejus approbitores, quam l'atres qui Chalcedona convenerant et cam judicaverunt orthodoxam? Ilæc igitur scientes, et arbitrati quod ita possint in ipsius epistoiæ damnationem catholicorum consensus adducere,

A lbæ episcopi et epistolæ ipsius causa discussa est actione 9 et 10 synodi Chalcedonensis; relectisque gestis quæ apud Tyrum et Berytum in eadem causa præcesserant, Ibas innoxius, epistola, ut Facundus ant, orthodoxa pronunti da est. Quibus consentanca sunt quæ lunocentius Maroniæ episcopus scribit in collatione Constantinopoli habita inter orthodoxos et Severianos his verbis : Contrad. Et Ibus ergo juste susceptus est a Chalcedonense concilio? Episc. Ibæ et accusantium eum jud cium ex imperiali auctoritate delegatum est Photio episcopo Tyri, et Eustachio episcopo Beryti, et Uranio Imerinæ civitatis episcopo. Qui reverentissimi viri et nimium horrentes Nesturii blasphemias, cum omni deligentia discutientes eum, immunem et sine culpa cum decreverunt, si ut et acta ipsorum el relatio manifestat. Quem ergo judices justificaverant, quemadmodum conclium poterat condemnure? Epistolam tamen concilio suspectam fuisse docet.

A jactaverunt quod a magno concilio suscepta nonfuerit, cum in eo rursus ita pronuntiatum noverimus: e Ex his quæ nuper lecta sunt clarum est quia reverentissimus Ibas innocens est ab omnibus quæ ei illata sunt, et ex relecto rescripto epistolæ quod prolatum est ab ejus adversario, orthodoxaapparuit ejus dictatio. > Nunquid ergo adversus istas evidentissimas super epistolam memoratam sententias, cum post ejus condemnationem exprobrare nobis cœperint hæretici, quod epistolam nostro judicio Nestorianam synodus Chalcedonensis pronuntiavit orthodoxam, possemus dicere falsum esse, et econtrario demonstrare, quod eam ipsa quoque reprobaverit atque damnaverit? Advertis igitur, imperator, quod inimici justitiæ illudere voluerint Ecclesia est data sententia: « Cognovimus ex sententia reveren- B Christi, et avecare nos a veraci assertione, qua defendi eadem epistola melius et fortius potest, atque divertere ad falsæ denegationis inane suffugium, ut nunc interim affirmaremus eam Nestorianam. negantes a concilio esse susceptam, et postea convicti ab elsdem manifesto et impudenti mendacio. quia suscepta est, nihil jam restaret quod in ipsius concilii defensionem respondere possimus. Et ides non recipimus mendacii consilium, neque nos suisimiles hæretici valehunt elficere. Nam et susceptam dicimus, et quod omnino fuerit suscepta monstramus : quia verax semper est Ecclesiæ pro veritate defensio, nec unquam fuit indiga falsitatis. Ante vero nobis discutiendum est cujusmodi sint ea quæ per suos fautores ad nostram deceptionem jactaverunt, ut eam denegaremus esse su ceptam. Primum i:aque videamus utrum nobis dicendum sit autcredendum, quod persuadere conati sunt, quia epistolam nou venerabilis lbw, sed nescio quam scripturain postulationis et deprecationis, quam Photio et Enstachio 1 et Uranio episcopis omnis clerus Edessenæ civitatis pro ipso Iba episcopo miserat, synodus pronuntiavit orthodoxam. Sed quid respondebimus. cum postea vel ipsi, vel hi quibus savent hæretici, nobis dixerint quod illa scriptura, postulatio et de-

> Recensita, inquit, præfata epistola in Chalcedonemi sancto concilio, non aliter prævidit suscipi eum propter suspiciones in ea insertas, nisi et ipse Nestorium et omnia decreta ejus anathematizasset. Et postquam anathematizavit, tane susceptus est in suncte concilio. Unde et synodus v generalis, quæ eamdem epistolam actione 6 liquido damnat ut hæreticam, non dissimilem Chalcedonensis concilii de ca scusum vult fuisse, posthabitis, ut ait, lie quæ unus aut alter pro illa dixe-

rant, orthodoxam videlicet appellantes.

b Verba sunt legatorum sedis apostolicæ, sententi m primo loco dixerunt. Que deinde subjiciuntur, Ex his quæ nuper, Maximi sunt Antiochemi. Illa denique, Dudum quidem ex relectie, Eunomii episcopi Nicomedie sis. Quas easdem episcoporum sententias profert etiam et examinat Vigilius in con-

stitute.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., Eustacio, vel Eustathio.

precatio a omnis cleri Edessenæ civitatis synodali- A episcopus? Denique fraude se ista factasse, etiam insibus gestis appellata sit, sententia vero synodi ex relecta ejus epistola orthodoxum eum apparuisse testata est : et quia illam postulationem et deprecationem, ab omni clero Edessenæ civitatis ad Photium et Eustachium atque Uranium episcopos datam. I bas episcopus pro se recitari petivit; sententia vero synodi, sicut eadem quæ posuimus verba declarant, de rescripto epistolæ ipsius Ibæ quod prolatum est ab ejus adversario, pronuntiavit, quod orthodoxa apparuit ejus dictatio? Facillime itaque probabunt, si tamen ulla probatione hic opus est, aliud esse quod pro se recitari petivit lbas episcopus, et aliud quod contra eum protulit qui ejus adversarius existebat. Sed et boc adjicient quia nec attinebat ad rem ut de postulatione et deprecatione cleri Edessenæ civitatis pronuntiaretur, quod orthodoxa esset ejus dictatio, cum potius super epistola Ibæ sententia synodi exspectaretur utrum eam hæreticam an orthodoxam judicarent. Cum ergo et illud objicerent, quod similiter in eadem synodo dictum est : Dudum quidem ex relectis innoxíus demonstratus est reverentissimus Ibas; in quibus etenim visus est culpare male loquens beatissimum Cyrillum, in posterioribus recte confessus respuit illa quibus culpaverat; nunquid econtra mutire? numquid respirare valebimus? Quid enim Ibas episcopus in illa postulatione et deprecatione quam pro illo clerus omnis Edessenæ civitatis miserat, locutus fuerat de heato Cyrillo, quod diceretur in posterioribus respuisse? Si quis autem legat ejus epistolam ad Marim Persam datam, quam in sequenti libro pone- C mus, ibi liæe omnia recognoscit. Verutu ecce, si 1 multiplicibus documentis ostendent quod epistolam Ibæ synodus orthodoxam judicavit, de qua ipse Ibas fuerat accusatus; nunquid ostendimus et nos, ubi omnis clerus Edessenæ civitatis accusatus est, quod non orthodoxam postulationeni et deprecationem pro ipso lba episcopo miseri, ut necessarium synodo videretur de illa pronunciace, quod orthodoxa fuerit ejus dictatio? aut etiam si hoc posset ostendi, approbatio postulationis et deprecationis il ius Ibam episcopum, et non ipsos deprecatores absolveret. Nam et ip-ius sententiæ recitare verba debemus, si forte, quemadmodum super l'ox epistolam factum est, aliquis Patrum dixit in illa synodo: Seriptura postulationis et deprecationis omnis cleri Edessenæ civitatis ortho- D vel si qua, ut sæpe contingit, dissonantia ab jedidoxa nobis apparuit. Sed nihil tale valebimus ostendere, et optime scimus quia necesse non erat illam postulationem et deprecationem orthodoxam pronuntiari, de qua nulla talis quæstio vertebatur; sed ut nos ad illius epistolæ condemnationem hæreticorum fautores inducerent, ista finxerunt. Nam quare Iba episcopo accusato, omnis clerus Edessenæ civitatis pronuntiaretur orthodoxus; aut orthodoxo pronuntiato omni clero Edessenæ civitatis, Ibas absolveretur

 Διδασχαλία καὶ παράκλησις πατά παντός τοῦ κλήρου της Εδισσανών ματροπόλιως. Sie enim inscripta est. In elericorum porro subscriptionibus διδασκαίνα 20extorquente veritate vel inviti, vel nescii, prodiderunt. Nam post multas et varias suas adinventiones. post labores magnos et infructuosos, quibus ad deceptionem facilium apertam lucem verbis inanibus obscurare conati sunt, in codem libro suo dixerunt: « Culpans Joannes hæreticus sanctam synodum, ostenditur eadem quidem sapere sicut ad Marim epistola : confitens autem eam expulsam atque destructom a sancta synodo, confitetur etiam similiter expu'sum ab ea et Theodorum impium Mopsuestenum. Et quoniam calumniatores non respicient in ultimo ordine definita, sed ante perfectum judicium a quibusdam forsitan dicta; oportet cogno-cere reetam habentes intentionem, quia in synodis nihit nezejudicant, quæ ante perfectum judicium a duibusdam forsitan dicta sunt, eis quæ ab omnibus simul in ultimo definiuntur ordine, licet dissona communi appareint calculo. Denique sanctus Anatolius dixit quia Dioscorus non propter fidem damnatus est, et hoc neque præjudicium communi calculo synodi fecit, neque Dioscorum ab adjudicatione liberavit in Eutychis permanentem perversitate. In his igitur omnibus, omitto nunc arguere, quod in hoc libro nescio quis Joannes bæreticus non est probatus eadem sapuisse, sicut ad Marim epistola, vel quia ita sapuerit esse detestandus. Omitto quia nec illud probatum est, quod jactatur idem Joannes suisse consessus, prædictam epistolam destructam atque expulsam a sancta synodo. Omitto quia nihil Theodoro præjudicat quod eum similiter a synodo expulsum dixisse fertur, quoniam si ab illo exigeretur, probare non posset. Hoc est unum, qued volo dicere, quia licet trepidis et inconstantibus verbis, prodiderunt scire se quod a synode epistola illa suscepta sit, sed ut nobis illuderent illa omnia confinxerunt. Nam quomodo nescientes de illa synodum protulisse sententiam, dicerent quod in synodis nibil præjudicent, quæ ante perfectum judicium a quibusdam forsitan dicta sunt, eis quæ ab omnibus simul in ultimo definiuntar ordine? Ergo, licet quibusdam dissonantibus, scire se tamen confessi sunt de venerabilis Ibæ epistola synodum judicasse. Quod etiam in posterioribus ejusdem sui libri similiter produst, ita dicentes : « Et hæc quidem dicta sunt, ut osienderetur omnibus quia in his que facte sunt synodi, cantibus facta fuerat, attamen nullus ea quæ per partes dicuntur attendit, sed ea quæ ab omnibus ultimo definiuntur in ordine. > Verum nobis sufficit corum dolos etiam ipsis confitentibus cognovisse. Caterum, nec istis adinventionibus assentimus. Primum quidem, ne cum illis non solum mendaces, sed etiam in ipso mendacio deprehendamur instabiles, ut dicames, non de Ibæ epistola, sed de scriptura postulationis et deprecationis omnis cleri Edessen e civitatis, syco-

lum appellatur, quam interpres synodi nune instructionem roddit, nunc suggestionem.

<sup>1</sup> Cod. Veton., ecce ipsi multiplicibus.

quæ ante perfectum judicium a qu busdam forsitan dicta sunt. Deinde quia inveniuntur eadem a super epistola lbæ ' sententiæ, non ante perfectum judicium, sed in ultimo, sicut dicunt, ordine promulgatæ; et non aliquorum, sed omnium esse, quibus nullus est refragatus. Exigitur enim a nobis atque dicitur : Probate concilii dissonantiam, quam dicitis; ostendite ubi quibusdam pronuntiantibus orthodoxam esse Ibæ epistolam, alii contradixerunt quod impia fuerit et profana; et post dissonantiam quam dicitis ante perfectum judicium factam, concordem in ultimo sententiam synodi demonstrate, Nestorianam hanc et blasphemam epistolam respuentis : alioquin Nestoriana etiam illa synodus fuit, quæ talem enistolam orthodoxam judicavit. Apparet igitur quod, his om- B nibus mendaciis inaniter adinventis, non excusari, sed inexcusabilis potius videri tanta synodus possit. tanquam nihil babeat quo defendi veraciter queat.

#### CAPIT II.

Quod falso dicant Ibam negasse in judicio episcopo-rum Photii et Eustachii epistolam illam suam esse.

Unde nec illud dicimus, quod item in sæpe dicto suo libro, qui prænotatus est falso titulo nominis sui. dixerunt, quia illam epistolam apud judices Photium et Eustachium suam esse negavit Ibas episcopus b. Quod et ipsum aperte falsum est, et si velimus contra conscientiam dicere ab ipsis iterum qui hæc mendacia seminaverunt, similiter arguimur, qui postea dixerunt : Ostendite nobis ipsa negationis ejus verba, C si dixit: Mea non est bæc quæ adversum me profertur epistola; non ego eam scripsi, non ego dictavi. Ostendite etiam nobis accusatorum eius replicationes. quibus eum negantem de hac re, sicut de aliis quoque causis, convincere nitebantur : ostendite etiam quos testes, ut hoc ei probarent, adduxerint. Ostendite judicum sententiam per quam pronuntiaverunt quod ideo illum absolverint, quia probari non potuit ejus fuisse, quam suam fuisse inficiatus est ?: et quid borum flagitantibus \*? nunquid in illis gestis apud Photium et Eustachium \* atque Uranium habitis tale aliqu'd continetur? An his omnibus nos desicientibus, illud ineptum contra respondebimus, quod in suo libro posuere dicentes: Inventa est autem in eisdem actis ad hec dicentis, quia post unitionem Orientalium et sancti Cyrilli nullam injuriam adversus eum secerit. Et adjiciunt: Si ergo impiam epistolam post unitionis tempus significat, Ibas autem dicit quia post unitionem

A Forte eædem.

dum pronuntiasse 1 : sed in synodis nihil præjudicare A nullam injuriam adversus sapetum fecerit Cyrillum: ostenditur aperte Ibam ad Marim epistolam denegasse. Porro hæc adinventio desicax omnino et irrisione digna est. Nam licet ante prolatam adversum se epistolam in judicio venerabilium Photii et Eustachii atque Uranii episcoporum, hanc de nomine beati Cyrilli altercationem reverentissimus Ibas cum accusatoribus suis babuerit, post prol tam vero adversum se epistolam suam, nullum negationis verbum contra retulisse doceatur: tamen non sicut ab istis ad obscurandam veritatem, vel composita, vel attenuata sunt verba, sic in illis gestis habentur: ubi cum ei suus objiceret accusator Maras presbyter et diceret: An non dixisti, quando flagitatum est in secreto, bonæ memoriæ Cyrillum tanguam hærelicum habuimus, et donec anathematizasset sua capitula non recepimus eum? idem reverentissimus Ibas episcopus respondit : Vere non sum memor ; si autem et e dixi e quia vere orientale concilium recepit eum. postquam sua capitula retractavit. Et iterum, cual prædictus Maras diceret eum de memorato beato Cyrillo dixisse: Hæreticum eum habuimus, donec sua anathematizasset capitula; idem reverentissimus Ibas episcopus dixit: Ego postquam sua capitula interpretatus est, tantum abstinco ab anathemate viri: quia et litteras ab eo suscepi, et litteras ei direxi, et communicavit mihi, et communicavi ei. Non ergo negavit Ibas quod hæreticum eum aliquando fuisas putaverit; sed hoc dixit quia post unitatem factam abstinuerit ab anathemate viri, quod et illa epistola manifestat. Non est autem idem quod Ibas episcopus dixit : Ego postquam capitula sua interpretatus est, tantum abstineo ab anathemate viri; et quod isti eum dixisse posuerunt, quia post unitionem Orientalium et sancti Cyrilli, nullam injuriam adversus eum fecerit, quasi consequens sit, ut quia jam abstinuisset Ibas ab anathemate beati Cyrilli, ideo nec credera ante, nec postea dicere potuisset, quod aliquande fuerit lapsus, quem potius conversum ab errore salse putaverat. Et propterea istud quoque commentitium melius nos ultro respuimus, quam ab ipsis a quibus adinventum est, cum nostra confessione postea refellatur. Si autem quæris, Auguste, cognoscere quod non istis obscuris et captitiis adinventionibus, sed sua sponte conspicuis et evidentibus documenapud Photium et Eustachium habitis, et satisfactio lbæ D tis , que vere facta est negatio demonstretur; attende, quæso, qualis fuerit super alio capitulo in eadem controversia ipsius Ibæ negatio, qualis etiam contra replicatio accusatorum, qualis interiocutio judicum. Unde necessarium duxi ex eisdem gestis ali-

> την οίχειώσασθαι. Cæterum nihil tale in synodo v confingitur. Et frivola e-t quæ opponitur conjectura, sciteque a Facundo refellitur.

· Forte, iterum dixi quia.

quia ipse Ibas suam faisse mficialus est.

Idem cod., et dixi, dixi quia, etc.

Non ausum esse suam dicere astruit etiam Justimianus in edicto, έν Χαλκηδόνι, κατηγορηθείς "Ιδας μετά επν ανάγνωσεν της άσεβους επιστολής ούκ ετόλμησε ταύ-

<sup>1</sup> Cod. Verbn., pronuntiasse quod or: hodexa fuerit, et iterum de ipsa quidem epistola synodum pronun-siusse; sed in synodis, etc.

<sup>1</sup> ldem eod. synodi sententiæ.

Idem cod., ejus fuisse illam epistolam, aut saltem

Idem cod., flagitantibus estendimus?
Idem cod., Eustacium, vol Eustathium. Sie etians paulo infra et alibi legendum est

qua in hune librum exempli gratia transferre, ubi A esse negaverit. Si autem in corum judicio non docepraedictus Maras, unus ex accusatoribus ipsius Ibæ episcopi, dixit 1: « Quid habes de fide movere? Maras alloquens dixit . Non invideo Christo facto Deo; in quantum enim ipse factus est, et e.o factus sum. Reverentissimi episcopi dixerunt : Conflicatur \* reverentissimus lbas, si bæc ab eo prolata sunt. Reverentissimus episcopus dixit: Anathema ei qui dizit et ei qui calumniatur, ego enim non divi. Samuel dixit: Testes nobis existunt hujus rei, ex quibus hic sunt : rogamus hos a vobis evocatos suscipi. et propria voce testari si eum a audierint hæc dicentem. Reverentissimus Ibas episcopus dixit: Decies millies ego secari patior, quim dicere hoc verbum : absit hoc verbum me vel cogitare; sed scio ego quia unusquis-The ex confessione salvatur. Reverentissimi episcopi B rando, quia nulli conscii sunt adversus cum facta dizerunt: In ecclesiane dicis reverentissimum episcopum Ibam hæc dixisse? Samuel dixit: Consnetodo est in die sancto Paschæ, aut ante diem dare eum de mann clericis quædam pro festivitate: inde cum bæc dare futurus esset, alioquitur primitus, et sie dat. Allocutus est autem hoc et coram omnibus es præsentibus clericis, ut acciperent ea quæ pro festivitate dantur : et convincetur ab aliquibus ex ils élericis hie stantibus, qui hoc ab isto audierunt dictum. Reverentissimi episcopi dixerunt: Ante quantum tempus hæc dixisse reverentissimum lbam episcopum profiteris? Samuel dixit, Sunt tres anni plus minus, quod dicta sunt. > Attendis, Auguste, quemadmodum prius a judicibus interrogatus sit ibas episcopus, utrum ab eo prolata sit illa blasphe- C mia; quemadmodum etiam accusatores \* adversus sum testes produci periverunt; quemadmodum judices quæsierint ab accusatoribus, quo loco, quo tempore, quibus præsentibus hanc cam • blasphomiam dicerent protulisse: et illi pertinaces, at locum designant, et tempus memorani, et testes pronuntiant, et quoties hæc dicta, quoties replicata sint, ipsorum gestorum extera satis ostendunt. Quid tale potuerimus probare super illa epistola factum, ut dicamus quod cam prædictus Ibas suam fuisse negaverit, quam in tantum et ipsi judices ejus fuisse jam noverant, ut nec interrogandum eum pularent utrum ipsius faerit? Frustra itaque, sicut dixi, fautores hæreticorum nos in:lne-re voluerant, episcoporum Photii et Eustachii atque Uranii suam

Rectius in synodo Chalcedonensi : Μάρας είπε Προσομιλών είπεν. Maras dixit, Alloquens, est pro concione, dixit. Ibas nimirum, ad quem pertinet quæ sequuntur. Sunt et alia tum in boc, tum

1 ldein cod., eum.

tur Ibas negasse quod ipsius fuerit Illa epistola, quomodo istorum suasionibus acquiescentes dicemus quia eam, quod prius non fecerat, postea in synodo suam fuisse denegavit, ubi potius super ipsa Inveniuntur prolatæ sententiæ, et idem Ibas episcopus ejus relectione purgatur? Nam et hoc in suo libro ita dixerunt : « Sed etiam in sancta Chalcedonensi synodo volens Ibas liberum se ipsum de accusatione epistolæ demonstrare, post relectionem ejusdem, mox hujusmodi sermonibus hæc ait : Jubete releg' litteras clericorum Edessenorum, ut cognoscatis quia ab his quæ mihi lilata sunt alienus sum, et vim pertuli: et relecta est quæ data est ab eo epistola clericorum Edessenorum, in qua testificabantur el cum jurejuaccusationis, neque cognoscent eum contrarium quiddam rectæ fecisse fidel. > In quibus verbis, illud prius advertendum est, quod ab illusione sollta non recedant, ut illam scripturam, quam pro memorato lba omnis clerus Edessenæ civitatis obtulit, epist.» lam appellent . volentes per epistolæ nomen, in alfud nobis convertere sententiam synodi, quæ super epistola ipsius ibæ prolata est: ut credentes quod illam postulationem et deprecationem cleri Edesseni, potius quam memoratam epistolam, pronuntiavit orthodoxam, in condemuationem ejus adduceremur. Delnde quomodo ad denegationem ipsius epistola omnis clezi Edesseni testimonium quæreretur, cum accusatores non epistolæ ad Marim scriptæ, sed illius insuspicabilis blasphemiæ, clericos Edessenos testes falsse mentiti sint? In illo itaque capitulo corum tesumonium synodo relegi necessarium fuit, in quo ab accusatoribus fuerant nominati. Denique nec ipsi de hac epistola, sed et de illa tantum blasphemia testati sant. Nam ostendant nobis in ipsa postulatione et deprecatione, ubi dixerint quod illam f epistolam in judicio reverentissimorum Photli et Eustachii atque Uranii non negatam, in synodo postea ibas episcopus suam fuisse inficiatus est. Alioquin omnibus apparebit quod ad illudendum nobis ista confinzerint: ut si hoc mendacium sectaremur, postea nos couvincerent atque confunderent ex manifestis ipsius synodi sententiis : quas profecto vel ai probare possímus, non ab omnibus, sed a quibusdam, s super ut dicoremus quod illam epistolam Ibas in judicio.D eamdem epistolam, si eam suam negaret Ibas episcopus. Dictum est enim illic, sicut aupra meminimus:

> in superiore synodi Berytensis textu, quæ Facundum vicioso codice usum esse doceant, cum emendatiora sint in Chalcedoneusi.

<sup>1</sup> Cod. Veron., dixit: De fide movemus prius. Reverentissimi episcopi dicerunt: Quid habes de fide mo-Maras alloquens dixit, etc. Consonant acta synodi Berytensis recitata in concilio Chalcedonensi, act. 1J.

<sup>1</sup> Idem cod., conflicatur prius. Ita etium loco

Idem cod., non audierint. Vide loc. cit.

Idem cod., quemadmo !um et ipse negaverit ac fueril exsecratus; quemadmodum etium accusatores.

Idem cod., civilatis miserat, vocarent epistolum quæ ibi postulatio et deprecatio appellata est, volentes.

Idem cod., quod illam epistolam non ipse scripse-rit ad Marim Persam, sicut evidenter attestati sunt quod illam ab eo b'asphem am non audierint, et tune forte persuadebunt ut et nos dicamus qued sæpe dictum epistolam in judicio reverentissimurum, etc.

<sup>8</sup> Idem cod., super eamdem spistolam ibi prolutis, certum est tamen, quod a quibuscunque proferri non pessint super illam epistolam, si cam, etc.

Cognovimus ex sententia reverentissimorum episco- A porum, Ibam reverentissimum episcopum innoxium demonstratum : lecta enim ejus epistola cognovimus enm esse orthod xum, et hoc decernimus, et honorem ei episcopatus, et Ecclesiam de qua injuste et absens expulsus est, instaurari; et alia quæ in ipsis gestis similia continentur. Quomodo ergo non velut insanos accusare convincimuz Patres qui Chalcedona convenerant, si dicamus cos illius enistoke merito quam suam lbas negaverat, et episcopatui et Ecclesize i restitui judicasse? Advertat autem serenitas tua, quemadanodum se seire verum prodant, quod illam epistolam auam fuisse non negaverit Ibas episcopus. Dixerunt enim et hoc in suo libro, quod in postro secundo meminimus: o Opertet inspicere ad Marion epistolam, emnia B anathemati subjecerunt Nestorium et Eutychem et quidem sine Deo et impie dicentem, illud tantummodo ostendentem bene, quia ex illo Theodorus per Orientem in ecclesiis anathematizatus est : > quod uon dicerent si ipsam epistolam ab lba crederent denegatam. Sed respondeant nobis, cuius testimenio usi suut, quiz ex illo Theodorus per Orientem in ecclesiis anathematizatus est? Si enim Ibas suam esse negavit illam episto'am, et confictam adversus eum ab accusatoribus dicunt, sine dubitatione falsis testibus usi sunt, quia ex illo Theodorus per Orientem in ecclesiis anathematizatus est. Si autem, qued magis eredendum est, denegant quia falsis testibus usi snot, scire se iterum produnt, quod illam epistolam saam fuisse lbas episcopus non negavit, et ipsam sysodus pronuntiavit orthodoxam. Postremo, quid opus erat epistolam, non solum privatam, et ad synodum, sicut affirmant, nullatenus pertinentem, verum otiam cujus auctor esset incertus, universalis Ecclesiæ nuper condemnari sententia ? si tamen sententia fuisse dicenda est, ubi sub criptor, non quod sentiebat aperuit, sed exemplar potius formulæ sibi datæ transcripsit. Unde vel si omnia qua superius dicta sunt defvissent, satis indicarent ex solo facti ipsius modo ecire se quod a concilio universali recepta sit. Alioquia mon quærerent, nisi in ejusdem concilii præjudicium, ut eam universalis Ecclesia condemnaret. Desinant itaque jam fautores hæreticorum, vel deprehensi ae proditi, ut nobis illudant, studiose i jactare quia synodus non lbæ epistolam pronuntiavit orthodoxam: ne videantur non aliquid oculis nostris, quod medie D die vidimas, sed ipsos oculos quibus videmus, nobis velle furari.

## CAPUT III.

Oned falso dicant Theodoreum in concilio Chalcedonensi nini post damnarionem Eutychis atque Dio-

\* Reclamantibus in actione prima multarum provinciarum episcopis, judicum auctoritato vix obtinuit Theodoretus ut ex synodo non exturbaretur : postea scori non sedisse, quedque symeni uncteritati non obsit, si in ea sedeant qui ab hæresi resipuerunt.

Sane videamus quale sit etiam illud, quod similiter in excusationem ipsius synodi nos asserere voluerunt, ut ideo diceremus sententiam super epistolam ad ejus \* decreta minime pertinere, quod quasi post damnationem Eutychis atque Dioscori, postque fidei definitionem. Theodorus atque Ibas in concilio sederint. Sicenim eis in suo libro visum est dicere de reverentissimis Theodoreto atque Iba episcopis: Quiapropter quod accusati sunt, ut Nestorii dognia suscipientes, non evocati sunt, ut sederent eum sancte synodo. Sed posteaquam de Entyche et Dioscoro fachum est judicium, et disposita sunt a sancta synede recta Patrum constituta, per que adjudicaverant et maligna corum decreta sequentes; tune prædicti Theodoretus et Ibas adierunt sanctam synodum. Quis ignarus corum que: in illa syaodo gesta sunt crederet quod isti de causa publida et in conspectu amnique sita confingere talia potuissent? Quid erro? non sedit cum sancia synodo Theodoretus episcopus, misi in actione octava, postquam factum est de Eutyche et Dioscero judicium, et disposita sunt a sancta synodo recta l'atrum constituta? Et quomodo refertu? in ejasdem synodi gestis, quod in ipea prima actioné Theodoretus inter alios episcopos sedit 4, consulată Marciani Augusti, vin idus Octobris? An non ibi continentur bæe verba? e Glorlosiseimi judices et amplissimus senatus dixerunt : Ingrediatur reverentissimus episcopus Theodoretus, ut sit particeps synodi, quia et restituit ei episcopatum sanctissimus archiepiscopus Leo, et sacratissimus ac pilsaimus imperator sanzit eum adesse sanctæ synodn. Theodoretus reverentissimus episcopus transiens in medium dixit : Preces obtuli sacratissimis et " Christianissimis orbis dominis, et narravi quæ in me actà sunt vulnera, et precor has perlegi. > Et post hand ejusdem reverentissimi Theodoreti prosecutionem, interloquentibus iterum gloriotissimis judicibus ac senatu, quod et a sanctissimo episcopo inclytæ urbis Rome proprium locum recepiaset idem Theodoretus, et testimonium haberet Maximi Antiocheni episcopi qued catholicæ fidei esset, sicut ibi scriptum est, sedit in medio, ipsoque præsente, et inter alios episcopos considente, recitata sunt quæ sub Dioscoro Ephesi fuerant gesta. Cumque damnandus idem Dioscorut eum Javenali Hierosolymitano et quibusdam afiis 👫 deretur, ad imperatorem prius referendum esse duxerunt. Illud plane fatendinin est, quod ibas episcopus in synodo, non nisi postquam ejus causa fa

in actione 8 jinans est anathema dicere Nesterie, alque its omnium consensu Ecclesiæ sum sedem recepit, et lecum in synodo.

<sup>1</sup> Cod. Veron., episcopatum et ecclesiam restitui jud casse.

ldem cod., scire iterum.

<sup>1</sup> Idem cod., insidiose.

<sup>·</sup> Idem cod., super epistola Ibæ prolata ad ejus. etc.

<sup>1</sup> Idem cod., sacratissimis, piissimis el Christiamissimis.

septims et octava sessione discussa est atque finita, A ejusdem actionis continent gesta : « Cum legeretur sederit : nam antea Nonnus, qui pro eo fuerat ordinatus, in omnibus actionibus acdisse relegitur. In sexto quippe consessu, fidei definitione perfecta, et ab omnibus episcopis rite subscripta, interlocutus est imperator, ut aliquot diebus exspectarent omnes episcopi, et privatæ quorumeunque causæ ibidem finirentur. Postquam igitur in octava sessione purgatus est idem lbas, his quæ jam fuerant superioribus actionil us definita subscripsit : quod ex sententia sancti Anatolii Constantinopolitani episcopi, quam inter alios super ipsius Ibæ causa in octava sessione proteit, evidenter ostenditur, cum ait (Act. 10): c Judicantium reverentissimorum sententiæ i innozium demonstrant Ibam reverentissimum ab his quæ in eum accusatores intulerant : unde omnem in præ- B senti de eo suspicionem abjicio, quoniam et consentit et subscribit ei quæ nnnc de fide data est sententiæ a saneto concilio, et epistolæ sanctissimi archiediscopi Romæ Leonis, et dignum judico episcopatu, et habere curam in qua pridem existebat Ecclesia. De Nonno autem reverentissimo episcopo, qui factus est pro eo, formem dabit Maximus reverentissimus Antiochenus episcopus. > Hinc ergo probatur, ut dictum est, quod post octavam, in qua purgatus est, sessionem prioribus concilii subscripserit judicatis: quia de illo sanctus Anatolius in sua seutentia, sicut memoravimus, consentit et subscribit, dixit, non consensit atque subscripsit. Non itaque moveat quod eum in superioribus actionibus memoratus Ibas nusquam legatur sedisse, invenitur tamen in eis cum Nonno pro se ordinato judi- C catis concilii subscripsisse. Nam post octavam sessionem, qua purgatus Ibas episcopatum Ecclesiæ suæ recepit, prædictum Nonnum in aliis actionibus, quibus iisdem episcopus Ibas interfuit, nec sedisse, nec subscripsisse reperimus. In secunda quoque actione, quæ in codicibus quidem post tertiam scribitur, fuit autem eodem consulatu, vi idus Octobris, in qua de statutis sidei tractatus incipit, centesimus et undecimus Theodoretus sedit. Cumque post recitationem symboli trecentorum decem et octo Patrum qui apud Nicæam. et centum et quinquaginta qui apud Constantinopolim fuerunt, et duarum epistolarum beati Cyrilli, id est ad Nestorium et ad Joannem Antiochenum, etiam papæ Leonis ad Flavianum relegeretur epistola, dubitantes quidam de aliquibus verbis ipsius epistolæ, quod et secundo libro jam diximus, eodem Theodoreto rationem reddente firmati sunt. Sic enim

Aliud est synodi sessio, alind actio, cum in uno interdum consessu plure causa vel actiones explicari soleant. În synodo Chalcedonensi sex primæ sessiones sex omnino actiones continent, singulæ singulas; at sessio septima tres actiones amplectitur, septimam, octavam et nouam; octava autem unicam actionem, nempe decimam. Denique synodi universa sessiones, sive, ut Liberatus cap. 15 vocat, secretarii

1 Cod. Veron., Judicantium reverentissimorum epi-Beoporum fides, et lect a omnium prolatorum innoxium memonstrunt Ibam, etc. Paria leguntur act. 10 concilii Chalced.

ex endem epistola pars que ita continet : Quamvis in Domino Jesu Christo Dei et hominis una persona sit, alind tamen est unde in utroque communis est contumella, aliud unde communis est gloria : de nostro enim illi est minor Patre humanitas; de Patre illi est æqualis cum Patre divinitas. Dubifantibus lilvricianis et Palæstinis reverentissimis . Theodoretus reverentissimus episcopus Cyrri dixit : Est simul exemplum beati Cyrilli ita habens, et factum hominem, et non amittentem a quod proprium est. Permansit enim idem quod erat: intelligitur vero emnino et aliud in alio quod habitat, id est, divina natura in humanitate. Glorios issimi indices et amplissimus senatus dixerunt : Post bæc omnis adbuc quis dubitat? Reverentiss imi episcopi clamaverunt: Nemo dubitat. > Hæc omnia ex ipsius synodi gestis in hune librum transtuli. Quomodo ergo dicitur de reverentissimo Theodoreto episcopo quod nisi in octava non sederit actione? In actione vero tertia, in qua Dioscorus est damnatus, quæ fuit eodem comsulatu, in idus Octobris, quæ etiam absque judicibus ac senatu celebrata est, et primæ conjuncta in codicibus invenitur: propterea, sicut existimo, quia in actione prima judicatus erat idem Dioscorus episcopatus honore privandus, ut ejus condemnatio proxima sequeretur : cæterum non sol» dierum præmotatie. verum etiam tener ipsarum actionum, id est secundæ ac tertiæ, cum legitur, docet qued in codicibus tertis fuerit secundæ præposita. In qua tertia actione, quinquagesimo et quinto loco, Nonno, qui pro lha ordimatus fuerat, subscribente atque dicente : Nonnus episcopus civitatis Edessenæ subscripsi; etiam ipee Ibas centesimo septuagesimo septimo loco, sicut invenimus, damnationi ejus ita subscribit : Ibas episcopus Edessenæ civitatis subscripsi; deinde quarte consessu, codem consulatu, sexto decimo calendas Novembris, centesimum duodecimum Theodoretum episcopum sedisse, et super memorata epistola sancti Leonis trigesimo et octavo loco interlocutum fuisse reperimus, ubi scriptum est: ( Theodoretus reverentissimus episcopus Cyrri dixit : Concinit epistola sanctissimi episcopi 4 domini Leonis sidei a sanctis et beatissimis Patribus in Nicæa expositæ, et symbolo fidei in Constantinopoli dictato a centum et quinquaginta, et epistolis beati Cyrilli. De quinta vero actione, quæ fuit eodem consulatu, undecimo calendas Novembris, in qua prius expositio fidei recitata

fuere duodecim, actiones vero sedecim. Ibm igitur causa, quam nona et decima synodi actione discussam supra observavimus, recie a Facundo partim septime, parlim octave sessioni ascribitur; cum actio nona, ut dictum est, ad septimam sessionem pertineat, decima ad octavam. Quare que paulo post ex sessione octava proferuntur, in acti me decima reperiuntur.

<sup>1</sup> Idem cod., reverentissimis episcopis.

<sup>1</sup> Idem cod., mu'antem.

<sup>·</sup> Idem cod., archiepiscopi.

est atque ad imperatorem relata, ut postea subscri- A ceant. Verum est, non interfacrit Theodoretus. ptionibus omnium firmaretur, nihil probare possumus : quia et subscriptio dilata est, quemadmodum dixi, et in ipsa relatione, qua narratur quibus considentibus eadem expositio sidei relecta est, denominatis ibi legatis Romanis et aliis quinquaginta duobus episcopis, dicitur, Considentibus illis et reliqua sancta et universali synodo, tacetur autem de nominibus carterorum. In actione vero sexta, eodem consulatu, viii calendas Novembris, in qua præsens fuit et imperator, et omnes definitioni sidei subscripserunt, anathematizantes Nestorium et Eutychem et omnes contraria sentientes, invenitur Nonnus sedisse vigesimus octavus, subscripsisse autem trigesimus primus hoe modo: Nonnus episcopus Edessenæ metropolis definiens aubscripsi. Ibas etiam, quamvis, ut p foreitan dicta sun', sed quæ in ultimo ordine defidiximus, sedisse non relegatur, invenitur tamen subscripsisse nonagesimus in his verbis: Ibas episcopus Edessenus definiens subscripsi. Sed et Theodoretus centesimus septimus sedisse, subscripsisse autem centesimus et trigesimus tertius in eisdem verbis: Theodoretus Cyrri a definiens subscripsi. Quomodo igitur adversus tantam rerum evidentiam fautores hæreticorum mentiri non puduit, ut dicerent Theodoretum episcopum, nisi post definitionem fide i non interfuisse concilio? Et tamen adhuc exigunt in tot falsitatibus deprehensi, ut eorum testimonio nunc condemnetur epistola, quam ante centum ferme annos universalis synodus approbavit. Quis dabit judicinm justum, et non ipsi potius damnabuntur qui talia confinxerunt? Aut quomodo admittentur vel attestari vel accusare quemquam contra paternos ennones, quos in tantis convincimus esse mendaces? Et si quis noluerit talibus assentiri mendaciis, hæreticus appeilatur, tanquam hæreticorum sit nolle mentiri. His porro falsitatibus subscribentes, et in talibus constituentes defensionem synodi, quid pro illa poterimus Eutychianis respondere, cum manifesta nos veritate convicerint? Aut quanta necessitate videbimur ad talia confugisse mendacia, in quibus latendi nullus est locus, tanquam nibil remanserit quod pro eadem sancia synodo veraciter respondere possimus? Non ergo nobis persuadebunt qui Eutychianorum calumnias simulatorie refellendo correberant, ut dicamus quod non ante synodum ingressus est Theodoretus, quam de Euty he et D Dioscoro setum est judicium, et expositio sidei terminata. Ilac enim si cum illis dicamus, procul dubio convincimur, nec evitamus hæreticorum calumnias, sed magis magisque firmamus. Sciant ergo nos intell gere, qui nobis talia persuadere ni untur, quod nimis familiariter inimicitias cum Eutychianis exer-

sicut nec Ibas, Chalcedonensis definitioni concilii: hæccine dicenda erant, ut ostenderemus epistolam venerabilis lbee, non ad decreta ipsius concilii pertinere, quia post fidei definitionem de illa judicatom est? Sic igitur etiam canones ecclesiastica disciplinæ, qui utiliter ibi sunt post definitionem t constituti, non ad camdem synodum pertinere dicentur. Et utinam docerent cui synodo illos debeamus ascribere, si ea quæ a Chalcedonensi concilio gesta sunt, Chalcedonensis concilii non sunt. Deinde quomodo contraria, et semetipsa destruente assertione, illa synodus excusetur? Nam qui nos in eigs purgationem voluerunt dicere, quod nemo respicere debest ea quæ ante perfectum judicium a quibusdam nita; ipsi contra nunc 2 suadent ut per hoc synodum defendamus, quia post definitionem de illa sit epistola judicatum, ut nos postea, non tantum rei ostensione, verum etiam ipsius nostræ assertionis contrarietate convincant. At non ita nos ratio deficit ad defendendam synodum super lbæ epistola, ut inde illam contra Eutychianorum calumnias inaniter excusari velimos, unde contra Nestorianos excusari non valeat. Nam si ob hoc definitio fider quæ in illa synodo facta est, contra Eutychianorum calumnias defendatur, quia propter quod accusati fuerant Theodoretus et Ibas, ut Nestorii dogma suscipientes. non evocati sunt ut ante sederent cum sancta syuodo: ob hoc contra Nestorianorum calumnias defendi non poterit, quod Anatolius Constantinopolitanus, qui ante Antiochenum priorem illic sibi locum usurpaverat, et ipse Maximus Antiochenus, et Juvenalis Ilierosolymitanus ibi sederunt, qui vel dogmate vel communione Eutychianorum polluti ante fuerant. Nam et venerabilis Anatolius, ejecto pro vera fide ab Eutychianis beato Flaviano, et sanctus Maximus similiter pro Domno episcopo ab eis fuerat ordinatus, et Juvenalis in ipsum dogma Eutychianum lapsus, ab Ecclesia erat exclusus: quod et litteræ beati Leonis et aliorum scriptorum monumenta declarant. Non ergo sic velimus sidei quæ in illa synodo sirmata est. constituta defendere, ut ea dicamus quæ nos quidem nihil contra Eutychianos, sed Nestorianos contra Ecclesiam plurimum juvant. Nunquid vero tantum valere possunt, ad inclinandum in suam sententiam concilium Theodoretus et Ibas, quantum Constantinopolitanus et Antiochenus atque Hierosolymitanus episcopi, qui primi post legatos apostolicæ sedis ibi sederunt, ut de aliis quam plurimis taceam, qui per impotentiam Dioscori in affirmationem dogmatis Eutychiani subacti prius fuerant; aut tantus labor est

et reliquæ. Eodem modo eives vel kupnarul, vel Kuppnorai a scriptoribus appellantur, et in nummis antiquis Antoninorum ac Philippurum legere est: Διὸς καταδάτου Κυρρηστών, vol Κυραστών seu Κυροστών, cum templo vel simulacio Jovis Catabatæ, qui in ea arbe colchatur.

<sup>•</sup> In actis synodi Θιοδώρατος ἐπίσκοπος κύρου ὁρίσκς ὑπάγραψα. Syriæ Euphratesiæ urbem, cui præfent Theodoretus, alii Cyrrhum Kupion vocent, ut Plinius, Ptolemaus, Stephanus; alii Cyrum Kupon, quomodo apud Theodoretum ipsum passim, Procopium de Ædificiis, et Hieroclem in Synecdemo, ubi ejus provincim urbes recensentur, Γεράπολις, κύρος, Σαμόσατα

<sup>.</sup> Cod. Veron., definitionem fidei.

<sup>1</sup> ldem cod., iterum.

nobis Chaleedonense concilium adversua Eutychianos A tentiam Latinorum, qui cum non possint ab eis de surer Ibæ epistola desendere, quantus nobis est contra Nestorianos, non solum pro personis multorum omnino episcoporum qui suerant in ille concilio, verum etiam pro interlocutione sancti Anatolii Constantinopolitani antistitis, quem Diescorus a confirmatorem Eutychiani dogmatis, et catholicæ fidei oppressorem in illo concilio dixit, won pro fide fuisse damnatum b? Unde nobis Nestoriani dicunt: Quomodo illam synodum recepiatis, in qua non solum multi, sed ctiam potiore loco sederunt episcopi qui et ab Eutychianis ordinati sunt, et Eutyphis atque Dioscori dogma secuti probantur? Aut quomodo asseritis cam pro damnanda Eutychis atque Dioscori peradia congregatam, cum ihi Constantinopolitanus Auatolius per-Adiam Dioscori quæ communis illi cum Eutyche fue- B rat, approbavit, proquations cum non pro fide damnatum? Si autem nos ista Nestorianorum non commovent, multo minus illa Eutychianorum poterunt commovere. Facile est enim ut ipsis gugque Nesto-Pianis Ostendamus, quoniam tale est ut dicant nullius esse auctoritatis, quod resipiscentes a præsumptione Dioscori Patres qui cum aliis Chalcedona convenerant, definierunt : quale si dicatur, etiam Petri apostoli doctrinam, quam de Christe cum aliis apostolis prædicavit, nullius esse auctoritatis quod Christum aliquando negaverit, aut quod reprehenaus fuerit a Paulo, cum non recte ambulans ad veritatem Evangelii gentes judaizare compelleret. Quale est etiam, si Sabelliani dicere velint, ideo se non suscipere Ecclesiæ de Trinitate dectrinam, C Quod Les papa non solam definitionem fidei synodi quoniam multo plures episcopi e quam qui in secunda non dicenda synodo Ephesina convenerant, apud Ariminum in Arianum dogma suerant subacti, opprimente Constantio. Sicut ergo Sabellianis dicimus qued non propterea sugienda sit Ecclesia de Trinitate confessio, cuia in Ariminense concilio multi Ariano dogmati cohibentes, tres diversas ejusdem sanctæ Trinitatis mentiti sunt esse naturas : ita Nestoriani» quoque dicimus quod non propterea sugienda sit Chalcedonensis synodi de una Christi, id est Dei hominisque subsistentia sancta confessio, quia prius opprimente Dioscoro, multi cedentes Eutychiano dogmati, unam ejusdem subsistentiæ mentiti sunt esse naturam. Aut quia Græcos, quamvis non omnes, ime comparatione omnium pauciores, in Dioscori sententia lapsos fuisse causantur, sequantur tantorum sen-

· Forto, qui Dioscorum.

Nicolaus I, epistola 8 ad Michaelem imp., Dioscorum ait ideireo potissimum fuisse damnatum, quia excommunicationem adversus Leonem papam dictare resompserat. Absque omni controversia, inquit, hoc in eo udi sunt, quia cum esset inferior, potiorem quibuslibet conatus est incressere contumeliis, teste Anatolie Constantinopolitano præsule, qui dicit : Propter filem non est damnatus Dioscorus, sed quia excominunicationem secit domino archiepiscopo Leoni. Non quod obscurum esset Dioscorum in Eutychis hæresi fuisse. quam aperto defenderat; sed quia, ut legati sedis apostolicæ sententiam in eum actione 3 proferences disserunt, ignosci ei poterat, sicut cæteris episcopis qui illo duce peccarant, nisi secundis excessibus ac præsertim excommunicatione illa in Lequem, priora

consensu Eutychis aut Dioscori, vel cujuslibet alterius accusari, ipsam tamen habent de incarnatione Christi sententiam quam Chalcedonense concilium statuit. De interlocutione quoque sancti Anatolii quam super Dioscori persona protulit, respondimus, quia non ad hæresis crimen pertinere dicendum est, aliqua parte cum Dioscoro bene sensisse. Non enim ipsam perficiam Dioscori sanctus Anatolius approbavit. sed eum potius ab ipsa perfidia fleri voluit excusatum. Aliud est chim, ideo hareticum excus re quod catholieus putetur, et aliud lysam hæresem approbare atque defendere : quemadmodum aliud est ideo a: cusare catholicum quod hareticus putetur, et aliud ipsam improbare ac reprehendere catholicam fidem. Nam potest castitatis approbator atque dilector, non approbata fornicatione, fornicatorem, dum in persona fullitur, approbare; et non improbata castitate, castum, dum in persona similiter fallitur, improbare. Postremo, quod promptissime concedunt, sicul non ideo Eutychiani sui dogmatis crimine defenduntur, quia putantes antiquos patres id credidisse quod ipsi pessime credunt, approbent nos, quorum fidem impognant : Ha non ideo sancto Anatolio Eutychiani dogmatis erimen impingendum est, quod Dioscorum vel putavit vel excusavit, quasi a culpa Eutychiani dogmatis alienum, cum ipsum dogma Eutychianum confutaverit atque damnaverit.

# CAPUT IV.

Chalcedonensis, sed omnia ejus acta et decreta confirmarit, excepto fastu Anatolii, quem redarguit. Epistolæ autem Ibæ approbationem non exclusit.

Verum quia et hoc satis apparuit, quoniam vel si, ut fictum est, Theodoretus atque lbas episcopi non interessent ante definitionem Chalcedoneusi concilio, non ex eo fuerat excusandum; illud etiam disquiramus, quale sit, quod dicentes ad Romanam Scelesian definitionem tantum fidel, non etiam gesta concili Chalcedonensis fuisse perlata, ex hoe volunt efficert ut credamus quod in ipsa tantum fidei definitient beatus Leo synodi Chalcedonensis decreta firmeverit, et nos quoque memoratam epistelam venerabilis lbæ damnemus : cum ille dicat, quen:admodum 💝 cundo libro jam memoravimus : « Et fraterna universitas, et omnium fidelium corda cognoscent, net

D crimina cumulasset. Sed Anatolii aliud fuit, ut Facundo placet, de Dioscori fide.judicium.

Pseudosynodi Ephesina Anorossac, ut en acut patet quae apud Ghalcedonem recitata sunt, episcopi fuere non plures quam 130. In Ariminausi, test Athanasio, libro de Synodis, supra quadringentes sumerati sunt: "Howy de és avri entommos v', wed whim-Quo loco interpres v' pro v' legens, quinquaginta reididit pro quadringentis. Nam de numero alii ciam consentiunt, ut Sulpicius Severus lib. si Historie, Acciti aut inacti quadringenti et aliquando amplias « cidentales episcopi. Quad si Severo eredimus, qui Arianes in his scribit fuisse non amplies quam octogiuta, reliquum est ut orthodoxi fueriat sopra irecentos, duplo videlicet quam in Ephesina u.

sed etiam per approbationem gestorum synodalium, propriam vobiscum unisse sententiam. > Non ergo solam fidei definitionem, sed ipsa gesta synodalia se pronuntiat approbasse. Illud vero quod ex quibusdam beati Leonis epistolis, ad deceptionem facilium, s'cut alia decerpentes, alunt eum dixisse, quod ad exstinguendam solam hæresem et ad confirmandam catholicam fidem, Chalcedonense concilium fuerit congregatum, et quæcunque talia in ejus litteris invenimus. ut etiam ex hoc quos potuerint in condemuationem epistolæ hujus adducant, tanquam ab ipso non fuerit approbata; non propter hoc quod ab eo dictum est, ab istis assumitur. Et idcirco nos, cur hoc et quomodo dixerit, ostendamus. Anatolius quippe Constantinopolitanus episcopus, quia, sicut memoravimus, E priore quam Maximus Antiochenus loco in eadem synodo consedere præsumpserat : ob hanc causam heatus Leo, scribens ad ipsum Anatolium, dixit (Epist. 83) : c Doleo etiam in hoc dilectionem tuam esse prolapsam, ut sacratissimas Nicænorum canonum constitutiones coneris confringere, tanquam opportune se tibi boc tempus obtulerit, quo secundi honoris privilegium sedes Alexandrina perdiderit, et Antiochena Ecclesia proprietatem tertiæ dignitatis amiserit, at his locis juri tuo subditis, omnes metropolitani episcopi proprio honore priventur. Ouibus inauditis et nunquam ante tentatis, ita præveniris excessibus, ut sanctam synodum, ad exstinguendam selam hæresim, et ad confirmationem fidei catholicæ. studio Christianissimi principis congregatam, in oc- C hus fecerat mentionem, non etiam catera qua ibi sunt casionem ambitus trahat, et ut cohibentiam suam tibi dedat impellas. > Non ergo ex his atque hujusmodi, que vel ad ipsum Anatolium, vel ad alios contra ipsum Anatolium beatissimus Leo scripsit, putemus ah eo concilii sententiam reprobatam, quæ super epistola libes prolata est. Queniam ideireo ait sanctam synodum ad exstinguendam solam hæresim. et ad confernationem fidel catholicæ, studio Christiamissimi principis congregatam, ut ea quæ pro ambitione Constantinopolitani episcopi fuerant usurpata dissolveret, quod in aliis quoque scriptis ejus multo amplius apparebit. Alioquin evacuasse dicitur cætera quae in illa synodo gesta sunt : qui eidem quoque sencts synodiaped Chalcedonem habits cum similia seripsisset, ut intentionem dictorum suorum omni- D de quibus ibi alt : Videte canes, videte malos operabus speriret, intuit atque ait (Epist. 61) : « De custediendis quoque sanctorum Patrum statutis quæ in synodo Nica:na inviolabilibus sunt fixa decretis, ohservantiam vestræ sanctitatis admonen, ut jura occlesiarum, sieut ab illis trecentis decem et octo 1 Patribus divinitus inspiratis sunt ordinata, permaneant. Nihil alienum improbe concupiscat , nec per alterius imminutioners suum aliquis quærat augmentum. Quantumlihet enim extortis assentationibus a se instruat vanitatis elatio, et appetitus suos conciliorum

non solum per fratres qui vicem meam exsecuti sunt. A æstimet nomine roborandos: infirmum atque tritum erit quidquid a prædictorum Patrum canonibus discreparit, quorum regulis apostolica sedes quam reverentissime utatur: scriptorum meorum, quibus Constantinopolitani antistitis conatus repuli, poterit sanctitas vestra lectione cognoscere me, auxiliante Deo nostro, el catholicæ fidei et paternarum constitutionum esse custodem. > Ecce etiam in hac epistola quam beatus Leo ad sanetam synodum scripsit, nihil allud sibi, in eadem synodo displicuisse pronuntiat, nisi quod Anatolius Constantinopolitanus episcopus priore quam Antiechenus loco sedere præsumpsit. Si quominus, non solam sententiam super epistola Ibæ prolatam culpasse dicetur, sed etiam quod eidem reverentissimo Ibæ episcopatus est redditus, omnes-3 que canones quos illic sancti Patres utiliter statuerunt de observantia ecclesiasticæ disciplinæ, quam ejus inimicus Leo impugnasse sirmabitur, et cætera quæ specialiter de quibusque personis ibi decreta sunt, infregisse. Aut si hoc palam de beato Leone dicere non præsumunt, intelligant nobiscum, quia cum de his tantum duobus in Chalcedonensi concilio gestis Constantinopolitano episcopo scriberet, id est. de fidei causa pro qua ipsum concilium fuerat congregatum, et de superba ejus elatione, dixit, Ut sanctam synodum ad exstinguendam solam hæresim et ad confirmationem sidei catholicæ, studio Christianissimi principis congregatam, in occasionem ambitus trabas et quarque similia in cius inveniuntur epistolis : duo sola quæ divimus in bis verbis dijudicans de quigesta. Sient Apostolus ad Philippenses de Timotheo scribens ait : Spero autem in Dominum Jesum Timotheum cito mittere ad vos : ut et ego bono animo sim cognitis quæ circa vos sunt. Neminem enim habeo unanimem qui sincera affectione pro vobis sollicitus sit. Omnes enim sua quærunt, non quæ sunt Jesu Christi (Phil. 11, 19). Non in Titum et Lucam, non in Epaphroditum et Marcum, non in cæteros sermonem intendens, de quibus in eadem epistola dicit: Evodiam rogo, et Syntychen deprecor, id ipsum sapere in Domino. Etiam rogo et te, germane compar, adjuva illas quæ mecum laboraverunt in Evangelio, cum Clemente et cateris adjuvatoribus meis, quorum nomina sunt in libro vitæ (Philip. 1v, 2); sed in illos potius, rios, videte concisionem (Philip. 111, 2). His itaque solis conferens Tim: theum, dixit: Neminem enim habeo unanimem, qui in sincera affectione pro vobis sollicitus sit, et eos tantum attendit, ut diceret, Omnes enim sua quarunt, non que sunt Christi Jesu. Denique cum de ipso beato Timotheo loquens diceret: Experimentum autem ejus cognoscens 3, quoniam sicut patri filius mecum servivit in Evangelio. Hunc igitur spero me mittere : mox ut videro que circa me sunt. Confido autem in Domino, quoniam et ipse cits

<sup>·</sup> Isid. Merc., as nsionibus.

Coil. Veron., trecentis decem et seplem.

Idem cod, improbe ambitus concupiscat; in edi-

tione Quesnelli epist. 87, improbus ambitus.

\* Cognosce is in editione Latma; cognoscite junta fidem Græci lextus, ywasters.

veniam as vos (Philipp. 11, 22). Ibi secutus adjecit: Ne- A scripta, si nolumus omnes canones utiliter a sauct's cessarium autem existimavi Epaphroditum fratrem, et cooperatorem, et commilitonem meum, restrum autem apostolum et ministrum necessitatis mere, mittere ad vos : quoniam quidem omnes vos de iderabat, et mæstus erat, propterea quod audistis illum infirmatum. Nam infirmatus est usque ad mortem; sed Deus misertus est ejus. Non solum autem ejus, verum eliam mei, ne tristitiam super tristitiam haberem. Festinantius ergo misi illum, ut viso eo iterum gaudeatis, et ego sine tristitia sim. Excipite itaque illum cum gaudio in Domino, et hujusmodi cum honore habetote : quoniom propter opus Christi usque ad mortem accessit, tradens unimam suam, ut impleret id quod vobis deerat erga meum obsequium (Ibid., 25). Nunquid hunc Epaphroditum Philippensium apostolum, et alios ejus sanctos B in Evangelio adjutores, sermo Pauli attendebat apostoli dicentis: Neminem enim habeo unanimem, qui sincera affectione pro vobis sollicitus ait : omnes enim sua quærunt, non quæ sunt Christi Jesu; et non potius illos de quibus supra jam diximus? An unanimis Epaphroditus non fuisse perhibetur, quo 1 ab infirmitate revocato, sibi quoque Deum misertum dicit, ne de illo tristitiam super tristitiam haberet? An pro Philippensibus non erat sanctus Epaphroditus sincera affectione sollicitus, quos videre desiderabat, et propter quorum de sua infirmitate mœstitiam mœstus erat, eo quod audierint illum infirmatum; et qui propter opus Christi usque ad mortem accesserat, tradens animam suam ut impleret id quod ei deerat erga obsequium Pauli? Unde etiam merito eis commendavit. ut hujusmodi cum honore haberent. Ut igitur Paulus apostolus Philippensibus de Timotheo scribens, non Titum et Lucain, non Epaphroditum et Marcuin, non cæteros suos adjutores quorum nomina sunt in libro vitæ, attendit cum diceret : Neminem habeo unanimem, qui sincera affectione pro vobis sollicitus sit : omnes enim sua quærunt, non quæ sunt Christi Jesu; sed illos potius de quibas ab eo dictum est : Videte canes, videte malos operarios, videte concisionem. Ita etiam bentissimus Leo scribens, non sententiam super epistolam Ibæ prolatam, neque episcopatum prædicto Ibæ redditum, et cætera quæ in synodo Chalcedonensi de quibusdam personis decreta sunt, neque canones ecclesiasticæ disciplinæ salubriter illic a sanctis Patribus constitutos attendit, cum D diceret: Ut sanctam synodum ad exstinguendam solum hæresim, et ad confirmationem fidei catholicæ studio Christianissimi principis congregatam, in oecasionem ambitus trabas, \* et his similia; sed superbam potius elationem Constantinopolitani episcopi, sicut ipsa verba ejus indicant. Nam nec aliud invenitur in eisdem suis epistolis arguisse. Sic nobis intelligenda sunt verba Romani Leonis, sic apostolicorum scriptorum exemplis asserenda sunt sedis apostolicæ

Patribus in eadem synodo constitutos, et catera qua in specialibus quorumcunque causis ibi firmata sunt, in majorem quam nunc patimur, conturbationem Ecclesiæ commovere. Quis autem de beato Leone dicere audeat, quoniam si Nestoriaua esset epistola quam synodus approbavit, posthabita blasphemia qua Christus negatur Deus esse quod est, de hoc tantummodo causantur, quod in illa synodo unus episcopus non loco suo consederit? Igitur aut hoc solum peccatum est good in synodo Chalcedonensi beatus Leo sibi displicuisse non tacuit; aut si et aliud esse dicitur, minus profecto est eo peccato, quod episcopus Constantinopolitanus admisit : cæterum nunquam Leo posset, relicta hæresis causa, de unius episcopi sessione causari. Ostendatur autem nobis, ubicunque beatus Leo dixit (Epist. 62) non omnia se quae in illa synodo acta sunt confirmare, qued ipsius synodi sentent:am super epistola lbæ detestetur, ac non potius Constantinopolitani episcopi ambitionem castiget atque coerceat; et ipso purgato, sola synodus crimini subjacebit, si vere Nestoriana est quam aporobavit epistola. Nam et Maximo Antiochene scribens idem beatus Leo, cui prædictus Constantinopolitanus Anatolius dignitatem tertiæ sedis auferre tentaverat, hoc quod asserimus manifestum omnibus facit : qui post multa, quæ et acceptabili ratione et increpatione vehementi, super eadem præsomptiene locatus est, epistolam ita concludit : « Quidquid enim præter speciales causas synodalium conciliorum ad examen episcopale defertur, poteșt aliquam d judicandi habere rationem, si nihil de eo est a sanctis Patribus apud Nicæam definitum. Nam quod ab illorum regulis et constitutione discordat, apostolicæ sedis nunquam poterit obtinere consensum. Quanta vers a daigentia custodiatur a nobis, exemplaribus ejus epistelæ quam ad Constantinopolitanum episcopum refrenantes ipsius cupiditatem direximus, instrueris : quam in emnium fratrum et consacerdotum nostrorum facies notitiam pervenire, ut noverint pecem ecclesiasticam per concordiam Deo placitam debere serveric illud quoque dilectionem tuam convenit preservers, ut præter eos qui sunt Domini sacerdotes, nullus sibi docendi et prædicandi jus audeat vindicare, sive ille monachus, sive ille laicus, qui alicujus scientim momine g'orietur. Quia etsi optandum est ut omnes Ecclesiæ filii quæ recta et sana sunt aspiant, non tamen permittendum est ut quisquam extra sacerdotslem ordinem constitutus, gradum sibi prædicator's assumat : cum in Ecclesia Dei omnia ordinata esse conveniat, ut in uno Christi corpore, et excellentiera membra suum officium impleant, et inferiera seperioribus non resultent. > Manifesta sunt, quantum puto, nec ullo que memoravimus egent interprete, ut intelligi queat quod ea contra Constantinepolitani

<sup>•</sup> In edit. sancti Leonis hoc inseritur.

<sup>1</sup> Cod. Veron., Epaphroditus non fuit, quem ministrum necessitatis suæ fuisse perhibet, quo, etc.

<sup>\*</sup> Idem cod., et ut cohibe itiam [leg. conniventium] suam tibi dedat, impellas, et his simil.a.

epistolam Ibæ prolatam, beatus Leo dixerit. Nam similiter scribens etiam Marciano principi et Pulcheriæ Augustie (Epist. 74 et 75), quas epistolas memorare perlongum est, non de alia causa conqueritur. Verum quod pejus est, et illa pro quibus dicta sunt nullus observare dignatur, et insuper quæ alia sunt intentione conscripta, in præjudicium fidei sæva interpretatione vertuntur. Contradicit autem nobiscum papa Gelasius, melior et acceptabilior dictorum sui prædecessoris interpres, qui scribens universis episcopis per Dardaniam constitutis, ea quæ memoravimus, non ad destructionem sententiæ super epistola Ibæ prolatæ, sed ad coercendam Constantinopolitani episcopi præsumptionem, a beato Leone scripta esse confirmat. Sic enim dicit : « Sicut quamvis parva ci- B chiani non immerito se a nostra communione aubvitas prærogativam præsentis regni non minuit, sie imperialis præsentia mensuram dispensationis religiosæ non mutat. Sie clara urbs illa potestate præsentis imperii, religio sub eadem a tunc firma, tunc libera, tune provecta consistit, si potius hoc præsente provriam teneat sine ulla perturbatione mensuram. Postremo si sibi de imperatoris præsentia blandigntur, et inde putant Constantinopolitanæ civitatis episcopi potiorem fieri posse personam, audiant Marcianum eiusdem principem civitatis, posteaquam pro augmento urbis insius sacerdotis intercessor accedens. contra regulas obtinere nibil potuit, sanctæ memoriæ papam Leonem summis laudibus prosecutum, quod canonum regulas violari nulla fuerit ratione perpessus. Audiant Anatolium b ejusdem sedis antistitem, C tus? Alioquin ejus dogma etiam in lbæ epistola refuclerum potius Constintinopolitanum, quam se, tentasse qualia confitentem, atque in apostolici præsulis totum dicentem positum potestate; ipsumque beatum papam Leonem, sedis apostolicæ præsulem, cujus synodus Chalcedonensis auctoritate firmata est, quidquid ultra quam ab eodem pro tide et communione catholica atque apostolica illic agendum constaret esse delegatum, per occasionem congregationis illius, præter Nicænos canones nova videretur actione tentatum, competenti refutatione vacuasse. > Nunquid sapiens Gelasius decessorem suum beatum Leonem pro sententia synodi super epistola venerabilis Ibæ. ac non potius, ut diximus, pro ambitione Constantinopolitani episcopi dixisse quæ memoravimus intellexit? Nam quare pro lbæ epistola ibi subjungeret dicens: Per occasionem congregationis illius, præter Nicænos canones nova videtur actione tentatum? Nullus igitur conetur i ejus verba in aliam detorquere sententiam : quoniam hoc nec ipsa rerum evidentia, nec Gelasius verax permittit interpres; et ideo sinamus apostolicam sedem interpretari semetipsam, et quare illa superiora per Leonem prius dixerit, ex his quæ postea per Gelasium locuta est, prudentius advertamus. Est et alia ejusdem beati Gelasii episto-

a Forte codem.

PATROL, LXVII.

episcopi ambitionem, non contra sententiam super A la, per quam similiter devii borum serfotorum Leonis interpretes refellantur; sed judicavimus hanc unam ? solam causæ sufficere. Verum esto, semotis his oinnibus, putetur Leo Romanis, ad destruendam synodi super epistola Ibæ sententiam illa dixisse. Quomodo ergo hinc synodus excusabitur, quæ et recepisse illam epistolam, quod false negatum est, et non debuisse recipere Leone reprehendente convincitur? Quocirca si ita accipiantur hujusmodi verba quæ proferuntur beati Leonis, procul dubio non repellendæ accusationi synodi, sed confirmandæ proficient; et si Nestoriana illa dicitur epistola, beatus quidem Leo fortassis, uti jam dictum est, a Nestoriano crimina defendetur; sed plane synodus Chalcedonensis ipso teste damnabitur; atque 3 videbuntur hæretici Eutytraxisse : si tamen ipsi jam dicentur hæretici, qui ctiam Leone teste comprobabunt quod Nestoriana sit synodus quæ in confessione sacrificii nominatur. Videamus tamen quomodo vel ipse beatus Leo poterit excusari, cum de ipso quoque nobis fuerit dictum, Cur non promptis et evidentibus verbis tantum crimen arguit? cur non aperte ac manifeste sententiamsynodi Nestorianam epistolam approbantis infregit? Cur quod ab ejus primum legatis nuntiatum est in pra judicium fidei, non ita sedes apostolica auctoritate ac severitate damnavit, ut hinc Ecclesia postmodum non possit ambigere, nisi quia non vera conscientia, sed fallaciter et nomine tenus abdicavit Nestorium, præjudicio Cœlestini decessoris sui præventaret. Increpat evidenter alque condemnat, tam vehementibus quam prolixis, sed 6 et multis epistolis, non solum prædicto Anatolio scribens, verum etiam universæ synodo, et Maximo Antiocheno, ipsisque principibus, quod in illo concilio unus episcopus non suo loco sedere præsumpsit, atque sibi displicuisse in omnium sacerdotum notitiam perferri demandat; et de synodi sententia, qua Nestoriana epistola approbata est, tacet atque dissimulat; vel si non tacet, ut dicitis, nihil tamen aperte, nihil loquitur evidenter. Nempe hoc est quod in scribis et Pharisæis hypocritis Dominus arguit (Matth. xxIII, 23) mentham etanethum et cyminum decimare, et quæ sunt graviora legis et fidem relinquere. Nempe hoc est quod in ipsis n ducibus cæcis similiter objurgat, culicem colare et camelum glutire. Et quid contra referre, quid ad hæc vel pro beato Leone respondere valebimus, cujus pro catholica fide sollicitudinem ac diligentiam, cujus laborem et industriam, cujus libertatem atque constantiam, vestra pietas optime novit et omnis Ecclesia prædicare non cessat? Sed Nestoriana illa non est epistola. Nam profecto non eam nescio quæ mode vulpecula emordicaret, sed tunc Leo fortissimus invasisset. Quomodo autem dicunt synodi super epistola

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> God. Veron., frustra conetur.

<sup>1</sup> Idem cod., etiam.
1 Idem cod., atque ita.

b In concil. Rom. sup Bonifacio ann. 530.

Idem cod., sit illa synodus.

Idem cod., sedis apostolicæ.
 In eod. cod. deest τὸ sed.

quam ' fatentur ea quæ ab illa sunt de side statuta firmasse; cum in alia parte gestorum ex quibus eadem epistola recitata est, inveniatur quod scriptor ejus Ibas de Nestoriana hæresi suerit accusatus? Sic enim accusatores ejus dixerunt : « Quia Nestorianus est, et beatum Cyrillum episcopum hæreticum appellat : > et rursus ibidem continctur : « Maras dix t : De fide movemus prius, et alia capitula post movemus. « Reverentissimi episcopi dixerunt : Et si proposuimus vobis, ut horum trium capitulorum probatio subsequatur, non ex hoc inquisitionem negavinius reliquorum. > Maras dixit : De fide movemus prius. llis ergo et hujusmodi probatur quod episcopus lbas de side quam maxime suerit accusatus. Nam propterea contra eum memoratam epistolam protule- B militer : Probetur prius quod unius essentiae sint runt. Sed et il sa epistola duas naturas et unam personam unius Filii Domini Jesu Christi prædicat. propter quod et synodus eam pronuntiavit orthodoxam : quod verbum non proferret, si non ess.t ejus de fide sententia. Verum non est quare bic amplius demoremur. Ipsi cam non dicant Nestorianam, et non putetur ad causam sidei pertinere. Si autem Nestoriana dicieur, de side utique accusatur: et quia jam suscepta dicitur a sancta : ynodo, consequenter et a beato Lone dicitur esse firmata, quem non negant ea quæ ibi de fide sunt statuta firmasse. Nam si et illud eis concedatur, quia præter fidei definitionem, cætera quæ in illa synodo gesta sunt, nec confirmaverit, neque damnaverit : sic quoque non potuerunt \* novæ diligentiæ repertores crimen C temeritatis evadere, qui statuere ausi sunt et dicere: Si quis dicit rectam esse ad Marin 2 epistolam, aut eam defendit, et non anathematizat eam. anathema sit. Nam cam Chalcedonensis synodus rectam dicit, Leo vel si non confirmat, non anathematizat eam: Anathema igitur ab istis cum synodo Chalcedonensi factus est Leo.

# CAPUT V.

Quod post decreta conciliorum disputare non liceat. nec audiendi sint Eutychiani, si concilii de Ibæ epistola definitioni resistant.

Sed quia evidenti ac multiplici documentorum convictione monstratum est, mendaciter negari quod epistolam venerabilis Ibæ synodus a pronuntiavit or- D thodoxam, et simul apparuit quod eam nec beatus Leo Nestorianam judicaverit, nam procul dubio etiam manifesta sententia vehementique damuaret": sufficit nobis ad defensionem ipsius epistolæ, quod eam tanta synodus, et ipsius auctor synodi, vir aposto'icus, et in doctrina veritatis toto orbe notissimus, approbavit. Hæc est prima et immobilis ac se-

· Synodi cujusque, ut est apud Athanasium in apologia 2, inconcussa est auctoritas, et injuriam synodo facit qui rem judicatam iterum examinat,

lbæ sententiam non esse a beato Leone firmatam, A cura nostra ratio, quæ nos tuetur ac firmat adversus omnes contradicentiam quæstiones : ut, sicut Apostolus dicit (11 Thess. 11, 2), non cito moveamur a nostro : ensu, neque terreamur, vel si minus hinc possumus dare, sive accipere rationem, cur synodus orthodoxam judicavit. Neque enim est alia concitiorum faciendorum utilitas, quam ut quod intellectu non capimus, ex auctoritate credamus, et sicubi ratio minus nobis occurrerit, sides ne labamur cito succurrat. Nam si post decretum disceptare lieuerit, ut dicatur : Prius probetur epistola illa quod recta sit, ut credatur fuisse suscepta; non est quare jam concilia congregentur, nec terminata, imo nec terminabiles dicantur quæstiones, quarum probatio semper exigitur. Cur enim non dicatur si-Pater ac Filius, ut credatur hoc Nicæno concilio terminatum; et quia consubstantialis est Patri ac Filio Spiritus sanctus, quia non aliter credi potest quod hoc synodus Constantinopolitana decreverit. Alque ita quæstionibus universis in antiquo statu manentibus, non solum nihil synodorum constitutionibus absolutum esse videbitur, sed etiam ad perpetuandas lites quæstionum in eis memoria reservata. Et ideo non idem modus esse debet atque ordo quærendi, post definitionem concilii totius Ecclesiæ consensione firmati, qui fuit ante definitio nem. Tunc enim ratio poscebat ut si orthodoxa probaretur illa epistola, suscipienda judicaretur a synodo : nunc autem ratio poscit ut, si suscepts probetur a synodo, judicetur orthodoxa. Hanc observantiam tenentibus, nibil nobis prævalebit hæreticorum calliditas, si judicare non præsumamus quod intelligere non valemus. Quanquam nonnihil intelleximus : intelleximus enim hærcticorum frandes, erroresque convincimus. Non ergo parum est. quod veraciter dedocemus errorem, etsi plenam docere non possumus veritatem. Ad Jeremiam Dominus dicit : Ecce dedi verba mea in oe tuum, et constitui te hodie super gentes, et regna, eradicare et effodere, et disperdere, et reædificare et replantare (Jer. 1, 10). Jubetur itaque propheta prius eradicare et eff. dere, et disperdere errores atque mendacia, et reædisseare et plantare scientiam et veritatent lloc perfectum est opus, et iste prædicatoris est finis : quem si non valemus attingere, certum est tamen nos aliquid incepisse. Nam eradicavimus, et effodimus, et disperdidimus quod eradicandum, et effodiendum, et disperdendum fuit; et si minus possumus etiam reædificare et replantare, melioribus hoc reservemus, et simus interea Patrum aucioritate contenti. Sed dicit aliquis : Et nunquid Eutychianis auctoritatem synodi Chalcedonensis obje-

Ασάλευτον έχει την ίσχυν έκαστη σύνοδος, και ατιμάζεται ό κρίνες, έαν παρ' έτέρων η κρίτις έργαζαται. Quam m senteutium plura iterum Facundus lib. xn, cap. 3.

<sup>1</sup> Cod. Veron., quem, scilicet Leonem.

<sup>1</sup> Idem cod., impiam epistolam.

<sup>\*</sup> An poterunt?

ldem cod., Chalcedonensis synodus.

Idem cod., intellexerimus.

<sup>&</sup>quot; Forte, damnasset.

epistolam venerabilis Ibæ, quod eam orthodoxam judicavit : cum inde potius illi memoratam synodum, velut Nestorianam, quod eam receperit, criminentur? Ubi primum respondeo, quoniam Eutychianis in hoc debitor non sum. Non enim me rationis ordo permittit ut eis respondeam, cur ita patres nostri super epistola venerabilis Ibæ decreverint. Prius est enim ut fateantur nobiscum, quod etiam concilio Ephesino sirmatum docuimus, Dominum nostrum Jesum Christum in duabus naturis esse credendum, de quo est inter nos atque illos principalis dissensio; et ita demum facti amici, rationem sibi dari postulent paterni judicii. Si autem inimici permanent, et præcepta Dei contemnunt, sanctis Patrum definitionibus resistentes, despiciendi ac re- B prehensione beati Cyrilli illam epistolam criminari, pellendi sunt, quoniam importune quærunt illius Causæ per nos adipisci notitiam, quam solis amicis deberi in Evangelio Dominus dicit : Vos, inquit, amici mei estis, si feceritis quæ ego præcipio vobis. Jam non dico vos servos, quia servus nescit quid faciat dominus ejus. Vos autem dixi amicos, quia omnia quæ audivi a Patre meo, nota feci vobis (Joan. xv, 14). Non ergo debetur peccati servis et præcepta Dei spernentibus paterni consilii ratio, vel si a nobis eam importune atque præpostere sibi flagitent dari. Sic en'm nos Petrus apostolus (I Petr. III. 15) paratos esse jubet ad respondendum omni poscenti nos rationem de side et spe quæ in nobis est, ut ad ipsum pertineat apparatum, quod Paulus coapostolus ejus monet (Coloss. IV. 6), ut sciamus quo- C mode oporteat nos unicuique respondere. Scientes igitur quomodo oporteat nos unicuique respondere, dicimus ut prius illi nobiscum de confessione duarum naturarum Christi conveniant, quæ aut sola, aut maxima dissensionis est causa; et tunc residue, reservato ordine, requirentur. Nam manente inter nos illa quæstione, quis non aut superfluum aut præposterum judicet, si cum illis de synodi super epistola Ibæ sententia disputemus? Hinc beatus Leo cum legatos expetitos Augusto Leoni directurum se promitteret, ait (Epist. 78): c Prænoscat igitur pietas tua, venerabilis imperator, hos quos spondeo dirigendos, non ad confligendum cum hostibus fidei, nec ad certandum contra ullos a sede apostolica profecturos: quia de rebus apud Nicæam et apud D Chalcedonem, sicut Deo placuit, definitis, nullum andemus inire tractatum, tanquam dubia vel infirma sint quæ tanta per Spiritum sanctum fixit auctoritas. Instructioni autem parvulorum nostrorum, qui post lactis alimoniam, cibo desiderant solidiore satiari, ministerii nostri præsidium non negamus: et sicut simpliciores non spernimus, ita a rebellibus hæreticis abstinemus, memores præcepti dominici dicentis: Nolite sanctum dare canibus, neque miseritis margaritas vestras ante porcos (Matth. v11,6). Nimis quippe indignum, nimisque injustum est, cos ad libertatem disceptationis admitti, quos significat

cturus es, ut ex co Nestorianam non esse convincas A Spiritus sanctus per prophetam dicens : Filii alieni mentiti sunt mihi (Psal. xvii, 46). Qui etiam si Evangelio non resisterent, de illis tamen se esse monstrarent de quibus scriptum est : Deum se profitentur scire, factis autem negant (Tit. 1, 16). . Hac igitur beati Leonis auctoritate nostra ratio confirmatur, quod disputare nos cum Eutychianis de sententia super epistola lbæ prolata nullus ordo permittat. Deinde quomodo vel ipsi nobiscum quærunt contendere, et accusare sanctam synodum, quod susceperit epistolam quæ incongruam de beato Cyrillo suspicionem sui conscriptoris continet, nisi prius falsam esse confiteantur eamdem suspicionem lbæ, qua putavit beatum Cyrillum in duabus Christum negasse naturis? Tunc enim poterunt de injusta retunc merito de ipsius injuriis queri, si non et ipsi cum prædicto Iba dicant, quod unam Christi prædicaverit esse naturam. Alioquin eumdem reverentissimum Ibam de reprehensione falsa culpare non poterunt : nisi forte nobis persuadeant, et beatum Cyrillum unam Christi ex divinitate et humanitate compositam prædicasse naturam, et orthodoxum lbam hoc non debuisse culpare, quod omnis Ecclesia confitetur esse culpabile. Cernis igitur, religiose princeps, ad hujus epistolæ defensionem sufficere nobis in præsenti tempore, quod eam probavimus orthodoxam a synodo judicatam, nec a beato Leone, sicut fingebatur, expulsam, sed potius cum omnibus quæ ibi sunt de fide statuta firmatam. Onamobrem sufficit nobis, ut dictum est, horum sola probatio. Siquidem neque catholicus quisquam potest tantæ synodi auctoritati resistere, neque nos ratio sinit cum Eutychianis, nedum inter nos, principali quæstione finita, de sententia super epistola Ibæ prolata consligere : maxime quia conqueri de injuria beati Cyrilli non potuerunt 1, quam ad invidiam magnæ synodi dolere se fingunt, nisi prius eum fateantur in duabus Christum prædicasse naturis. Verum his quæ dicenda fuerant sufficienter, ut arbitror. explicatis, et ab hujus epistolie discussione longe repulsis hæreticis : quia per subreptiones corum multa vitia sunt eidem epistolæ false atque fallaciter imputata: hac necessitate compulsus, instructioni parvulorum nostrorum, ne scandalizentur in talibus, non quasi grandis ut Leo, sed inter illos gr ndiusculus, ministerii s, quoniam et hoc ipse bratos Leo concessit, non nego quantulumcunque præsidinm : sub hac conditione duntaxat, ut non in mea, quam redditurus sum, ratione meritum causæ constituam, quam profecto pervides terminatam, sed potius in auctoritate magnæ synodi, quam inter hæreticorum fluctus ac turbines, sicut ancoram habemus animæ tutam et firmam. Unic ergo nos devotione atque obedientia religantes, objecta primum oblatrantibus mole paternæ sententiæ, quam super eristola sæpe dieta prolatam docuimus, in quodam placidissimo fidei portu causæ rationem vel inve-

<sup>1</sup> Cod. Veron., poterunt.

<sup>1</sup> Idem cod., ministri mei.

quod fide creditur, etiam intelligentia cognoscatur, non posse juste reprehendi magnam synodum, quo-

niendam quæramus, vel ostendamus inventam : ut A niam eam judicavit orthodoxam : quod in hujus operis divisione, ultimo loco nos promisimus osten-

# LIBER SEXTUS.

## CAPUT PRIMUM.

Quod synodus Chalcedonensis epistolam Ibæ pronuntians orthodoxam recte judicarit, et sacræ Scripturæ morem secuta sit, que de multis ex majore ac meliore parte solet ferre sententiam.

Age nunc illud etiam quod superest, probare incipimus et ostendere quam indigne de sententia super epistola venerabilis Ibæ prolata Chalcedonensis synodus accusetur. Namque cum eamdem magnam synodum prædictus lbas episcopus adiret, conquerens ac deplorans injustitiam se ab Eutyche et falsa crimina pertulisse, atque in Ephesina secunda synodo a non dicenda absentem et innoxium, sicut idoneorum documentorum testificatio demonstrabat, sub Dioscoro, Eutychis atque Eutychiani dogmatis R defensore, fuisse damnatum, et in quadraginta mansiones per diversas distractum provincias, viginti et amplius carceres mutasee. Hæc 1 acclamantibus episcopis, et dicentibus: Absentem nemo condemnat; male fecerunt qui eum præter canones damnaverunt; quæ adversus absentem facta sunt evacuentur: bæc omnes dicimus, nemo condemnat absentem. Postea Theophilus diaconus, qui inter alios ipsius venerabilis Ibæ adversarios existebat, contra protulit gesta, quibus cum eo fuerant apud Photium et Eustachium 2 atque Uranium episcopos, ex delegato Theodosii principis altercati: corum se lectione promittens ostendere, quod non injuria condemnatus fuerit. In quo Photii et Eustachii atque Uranii judicio jactaverant accusatores, memoratum episcopum C Ibam se probaturos Nestorianum: idque conficere nitebantur ex epistola quam aliquando scripserat ad Marim aliquem Persam : eo quod in illa videretur de heato Cyrillo, Nestorii damnatore, aliter quam res habuit pro suspicione ana locutua, quæ illi, sicut primo libro docuimus, communis erat cum Orientalibus aliarumque provinciarum episcopis. Quemadmodum vero in ipso Photii et Eustachii, Uraniique judicio, pro cadem sua epistola Nestorianus judicari non potuit, quoniam hæc sieri non sinebat sidei recta confessio, quæ ibidem continetur : ita nec apud magnam synodum condemnatus est, cum ibi ex eisdem gestis, ab ejus adversario prolatis, supradicta relegeretur epistola, sed ex ejus est magis tenore purgatus. Nam sic duas naturas in ea confessus est, quod Eurychia. f D nodus Chalcodonensis secuta est, ut epistolam venenos offendit, unde et condemnari eam quæsierunt,

• De hæresi Nestoriana insimulatus a clericis Edessenis Ibas primum fuit apud Proclum Constantinopolitanum, cujus exstant litteræ, quibus certiorem de re tota facit Joannem Antiochenum. Mortuo Joanne, delatus iterum est a clericis ad Domnum Joannis successorem, et cum ab eo suscepti non essent, ad Flavianum, qui Proclo in urbe regia successerat. Datique de Flaviani consensu a Theodosio Ibæ judices epi-

ut etiam, quod Nestorianos impugnat, unam confiteatur 3 esse personam, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. Porro Eutychiani, volentes ejusdem sanctæ synodi auctoritatem infringere, simulant injuriam se dolere beati Cyrilli, et hinc eam culpabiiem dieunt, quod prædicta:n epistolam pronuntiav t orthodoxam. Addunt et alia in reprehensionem ipsius epistolæ, quæ nec ipsi accusatores lbæ, quamvis calumniosi ac pertinaces, in tantis que sunt experii jediciis, aliquando aut alicubi objecisse monstrantur, nec erubescunt impudentiores toties refutatis accusatoribus inveniri. Nam illi hoc solum prædicto Ibæ episcopo ex memorata ejus epistola objecerunt, volentes eum Nestorianum videri, quod in ea beato Cyril'o Nestorii condemnatori detraxerit : cæterorum vero, quæ isti nunc adjiciunt, nec qualemcunque mentionem facere præsumpserunt : quæ nos, omni tenore proposito ipsius epistolæ, ex ordine refellenius. Sed videtur nobis quod prius breviter quædam dicere debeamus de hoc quo jactatur vituperationem beati Cyrilli synodus approbasse, et de quo illam maxime ae principaliter adversarii criminantes vel scandalizant, vel si hoc non possunt, exagitant minus instructos: quorum aliqui, licet eamdem sanctam synodum pro suæ fidei pietate ac devotione defendant, tamen quia dare non possunt exitum questioni. persuadentibus hæreticorum fautoribus, asserunt non ab ea fuisse susceptam. Nos autem evidentis mendacii et ab adversariis min'stra: i suffragium pudet : quod si evidens non fuisset, indignum esse debait Christianæ conscientiæ mondaciter defendere veritatem. Habet enim suas assertiones veritas, non a mendacio mutualas, quibus testimonio conscientiæ non repugnet, et invicta permanens adversariorum calumnias frangat : quas si quis invenire non potest, tacere potius eligat quam mentiri, et sola sit decretorum auctoritate contentus. Nam si nos hæretici viderint in rebus perspicuis suo uti mendacio, quales nos in aliis putabunt, quæ videntur obscura? Et ideo jam, religiose imperator, attende quam fortiler calumpias hæreticorum et sine ulla difficultate dissolvam, exempla proferens divinæ Scripturæ, quomede a majore et meliore parte de multis soleat ferre sententiam: cujus formam sicuti in omnibus sancta syrabilis Ibæ, quamvis de beato Cyrillo aliter quam res scopi Photius et Eustathius cum Uranio, duplici apud Tyrum et apud Berytum cognitione Ibam absolverent. Posthæc in nefaria synodo Ephesina u Eutychis fac-

tione damnatus absens atque episcopatu dejectus est.

Qua de re cum apud synodum Chalcedouensem expostulasset, synodus approbatis, ut ante dictum, Tyriis

ac Berytensibus gestis, Ephesinisque repudiatis, pri-stinum ei gradum restituit in actione 10.

<sup>1</sup> Col. Veron., Ad hæc.

<sup>2</sup> Idem cod., et Eustachium, vel Eustathium.

ldem cod., confiteretur.

habnit suspicantis, tamen pro vera sidei confessione A stio, superfluum ducens? sicut spse quoque beatus quam de Christo tenet 1, orthodoxam judicaret. Sic regem Juda Asa, quem scimus non in parvis nec ia naucis fuisse culpatum, cadem Scriptura laudavit: cujus quæ fuerint culpæ prius memorare debemus, ac deinde quomodo ab ea fuerit prædicatus. Primum itaque dicitur, quia illi commune cum multis regibus fuit, quia non destruxit excelsa (III Reg. xv, 14): in quibus licet Domino sacrificaretur, contra ejus tamen præceptum fiebat, quia in templo sibi sacrificari præceperat. Deinde quia dato argento et auro quod inventum est in thesauris domus regis, contra Dasa regem Israel regis Syrise male quæsivit auxilium (Ibid., 18): unde eum et increpavit Anania propheta, dicens quod insipienter egerit confisus in regem Syriæ, et non in Dominum Deum suum (11 Paral. xvi, 7). In- B rat autem reverentissimus Ibas episcopus, quod idem super quia et ipsum Ananiam prophetam, propter quod eum arguerat, indignatus tradidit in eustodiam nervi. Postremo de illo Scriptura dicit: Et infirmatus est Asa in anno trigesimo et nono regni sui dolore pedum vehementi; verum neque in ægrotatione sua quesirit Dominum, sed medicos (Ibid., 12). In quo non propterea credimus esse culpatum, quod ordinatum a Deo medicorum solatium requisivit, sed quia sic in illorum arte confisus est, ut ipsorum potius quam Dei per ipsos exspectaret auxilium. Cum igitur in his inveniatur esse culpabilis, quoniam tamen a cultura Domini non recessit, neque idolis gentium deservivit, magis autem, sicut scriptum est, abstulit omnes adinventiones quas fecerant patres ejus, et Maacham a matrem suam a cultura luci removit, ip- C sumque succidit lucum, atque succendit in torrente Cedion, sic eum Scriptura divina laudavit, ut diceret: Fecil Asa quod rectum est in conspectu Domini, sicut David pater ejus (III Reg. xv, 11). Ac ne sorte dicatur quod ejus priora laudaverit, et postea fuerit depravatus, accipe quid in illo iterum eadem Scriptura pronuntiet: Verumtamen, inquit, cor Asa erat perfectum cum Domino omnibus diebus sais (Ibid., 14). Et utique omnibus diebus suis non diceretur, si ab eo in quo fuerat laudatus aliquando recederet. Proinde cum Dei Scriptura regem Asa, in tantis culpabilem, sic propter culturam unius veri Dei laudaverit, ut eum compararet atque conferret sancto regi David, ac pronuntiaret quod esset cor ejus perfectum cum Domino omnibus diebus ejns; quomodo re- L ligiosus quisquam reprehendere audeat synodum Chalcedonensem, quod consuctudinem Scripturæ divinæ formamque custodiens, venerabilis Ibæ epistolam, confitentem duas naturas et unam Christiesse personam, quod maxime ad gulturam Dei pertinet, pronuntiavit orthodoxam: contemnens quod ejus conscriptor de beato Cyrillo aliter quam res habuit suerat suspicatus, et hæc attendere, vel cujuscunque momenti pendere, cum de side Christiana est quæ-

Cyrillus superfluum duxit, cum scriberet \* Orientalibus per Paulum Emesenum episcopum, dicens: « Quoniam vero superflua et importuna Ecclesiarum divisio facta est, nunc maxime satisfactum est nobis, domino meo reverentissimo Paulo chartam proferente. habentem irreprehensibilem fidei confessionem. Cum igitur et ipse beatus Cyrillus, rectam fuisse cognoscens Orientalium fidem, pro falsa suspicione quam de illo babuerunt, non eos judicavit hæreticos, quia nec debuit : quomodo sancta Chalcedonensis synodus non eidem beato Cyrillo contraria videretur, si pro ipsa suspicione falsa atque superflua, veram et necessariam de Christo fidem quae in illa epistola continetur, non pronuntiaret orthodoxam? Putavebeatus Cyrillus directa sibi ab Orientalibus confessione, non communem fidem in ea cognoverit, sed proprium errorem correxit. Quod neque nos, neque sancta Chalcedonensis synodus approbavit, ubi dictum est: « Dudum quidem ex relectis innoxius demonstratus est reverentissimus Ibas. In quibus etenim visus est culpare male loquens beatissimum Cyrillum, in posterioribus recte confessus respuit illa quibus culpaverat... Verum non pro ista de beato Cyrillo suspiciono illa epistola quasi Nestoriana (ugrat abdicanda; quoniam longe alterius erroris, et summæ in Christum impietatis, hoc nomen est. Conscriptor autem ipsius epistolæ non catholicam fidem quam vere habuit Cyrillus, quæque culpanda non est, sed ipsum Cyrillum culpavit, æstimans eum immoderate resistendo Nestorii dogmati, in contrarium Apolinaris dogma per ignorantiam lapsum. Hæc duo si discriminemus, Nestorianam non dicimus epistolam, quam synodus catholicam dixit : queniam aliud est cum de hujusmodi persona false aliquid creditur; aliud vero cum de ipso Christianæ fidei fundamento male sentitur. Nisi forte quis dicat, quod pro injuria beati Cyrilli damnare synodus debuit rectam fidem ipsius Cyril!i quam epistola illa confessa est, aut eam non approbire, cum divina Scriptura, sicut ostendimus, Asa regem Juda cum tanta laude prætulerit; quasi amplioris sit criminis lapsum putasse Cyrillum episcopum quam prophetam; ut alia omittam, de peccato arguentem, in nervi custodiam tradidisse. Accipe autem jam et aliud exemplum, quod sine mendacio defendimus synodi super epistola lbæ sententiam. Nam Josaphat regem quoque similiter Juda, filium prædicti Asa, meminimus inter alios reges excelsa non sustulisse (11 Paral. xx, 33), sicut etiam patrem ejus. Deinde affinitate junctum Achab regi profano Israel, qui etiam in auxilium ejusdem Achab, posthabito Dei sermone quem ante per Michæam prophetam et annuntiaverat, contra regem Syriæ frustra præliatus est (11 Paral. xviii, 1).

Coa. Veron., continet.

Maacha autem in textu Hebrao et Vulgata editione.

<sup>1</sup> Idem cod., et Ana matrem suam, etc. Asæ mater appellatur Ana in Græca versione τῶν LXX,

Idem cod., rescriberet.

Idem cod, invenimus.

Propter quod, interempto in eodem prælio memorato A regis Babylonis (IV Rig. xx, 47; Isa. xxxxx, 6). Cum-Achab, objurgatus est idem Josaphat, Jeu filio Anania propheta dicente: Si peccatorem illum adjuvisti, et eorum qui oderunt Dominum amicus es, in hoc super te ira a facie Domini (II Paral. xix, 2). Postremo pro societate regis Achab increpatus, etiam 1 cum Ochozia similiter profane rege Israel, quique patri Achab in regno simul et in omni abominatione successerat, idem Josaphat amicitiam junxit. Unde et Ileliezer, silius Dodiau prophetæ, eum redarguit dicens: Pro eo quod communicasti cum Ochozia, confreait Dominus opera tua (II Paral. xx, 37). Et in tantis etiam iste reprehensus atque culpatus, tamen quia solum Deum coluit, et reliquias simulacrorum quæ remanserant in diebus patris ejus, sustulit de terra, saphat in via Asa patris sui, et non declinavit ab ca, saciendo quod rectum est in conspectu Domini (Ibid., 52). Si igitur regem quoque Josaphat quem in tantis errasse cognoscimus, et non solum a prophetis increpatum, verum etiam post denuntiationem ipsos contempsisse prophetas, pro Dei veri cultura, quia non divertit ut adoraret deos alienos, sancia Scriptura perhibuit non declinasse ab eo quod rectum est in conspectu Domini : quomodo synodus Cha'cedonensis non profane culpatur, quod morem Scripturæ divinæ custodiens, epistolam venerabilis lbæ, quamvis de beato Cyrillo aliter suspicantis, pro veræ fidei confessione quam continet, in qua recte colitur Deus, promuntiavit orthodoxam? An forte levior culpa est amicitia et affinitate profanis C fuisse conjunctum, et prophetas missos a Domino contempsisse, quam de Cyrillo episcopo falsum aliquid asstimasse? Sed jam tertium, quod extremum quoque erit, proferamus exemplum, quomodo, sicut diximus, a majore et meliore parte Scriptura divina de multis soleat ferre sententiam : cujus formam sancta synodus secuta est, ut venerabilis Ibæ epistolam approbaret. Nam de rege quoque Ezechia sic eadem Scriptura narravit : In diebus illis infirmatus est Ezechias usque ad mortem (II Paral. xxxii, 24); et oravit ad Dominum, et exaudivit eum, et dedit illi signum, et non juxta retributionem quam tribuit illi, repræsentavit Ezechias; sed exaltatum est cor ejus, et fuit super illum ira, et super Juda, et super Israel 2. Propter quod Isaias in eum prophe- D tavit dicens : Ecce dies veniunt, dicit Dominus, et auferentur omnia que sunt in domo tua, et que cunque recondiderunt patres tui usque in hunc diem, et in Babylonem introibunt, et non derelinquetur sermo quem dixit Dominus. Ecce ex filiis tuis qui procedent ex te, quos generabis, adducentur et erunt eunuchi in domo

A Hoc etiam affirmat Liberatus cap. 13. Quo autem sensu dicta sit orthodoxa, explicat Vigilius in constituto. Verum ex omnibus de Iba ep scoporum sententils quæ leguntur in synodo Chalcedonensi, tres omnino, quas Facundus superiore libro recitavit, ejus

que tanta esset cordis ejus elatio, ut hanc ultionem gravissimam de justitia Dei reciperet, eadem Scriptura de illo sic dicit; Fecit quod rectum est in conspectu Domini secundum omnia quæ secit David pater suus (IV Reg. xviii, 5; 11 Paral. xxix, 2). Et iterum: Hic in Domino Deo Israel speravit, et post cum non fuit ei similis quisquam in regibus Juda, et in his qui fuerunt ante ipsum; et adhæsit Domino, nec recessit ab ipso, et custodivit mandata ejus, quæcunque mandavit Moysi: et erat Dominus cum ipso in omnibus (IV Re.t. xviii, 5). Quomodo igitur illum quem sic commemoravit, ut filii quoque ejus in captivitatem adducti, in domo regis Babylonis eunuchi servirent, sie divina Scriptura laudavit? Ut enim non attendamus quod sic a divina Scriptura laudatur: Et ingressus est Jo- B de illo dixit, Et fecit quod rectum est in conspectu Domini, secundum omnia quæ fecit David pater suu :: rursumque, Hic in Domino Deo Israel speravit, et post eum non fuit ei similis quisquam in regibus Juda et in his qui fuerunt ante ipsum : quomodo de illo dictum est, Adhæsit Domino, nec recessit ab ipso, et custodivit mandata ejus, quacunque mandavit Dominus Moysi? An forte dicitur elatio cordis ejus, quæ sic Domino displicuit, adhæsisse Domino, neu recessisse ab eo, et custodisse mandata ejus, quæcunque mandavit Dominus, cum sit omnis initium peccati superbia? Quid ita dicemus, nisi quia in his verbis hoc intelligi voluit Dei Scriptura, quod non sicut alii reges deos gentium adoravit Ezechias, neque ab unius Dei veri cultura discessit; sed observavit quæcunque de hac mandavit Dominus Moysi, et quemadmodum scriptum est : Destruxit excelsa, et comminuit omnia simulacra, et abscidit lucos, et comminuit serpentem illum æneum quem fecit Moyses, cui filii Israel ad illud tempus sacrificabant (Ibid., 4). Secundam hoc ergo dictus est adhæsisse Domino nec recessisse ab eo et custodisse omnia mandata ejus, guæcungue mandavit Dominus Moysi, non secundum illam cordis elationem, pro qua tam grandem meruit iram divini judicii.

# CAPUT II.

Quod synodus epistolam Ibæ orthodoxam pronuntiarit propler duarum in Christo naturarum confessione quam continet, non propter falsam de beato Cyrille sus vicionem.

Unde sancta illa quoque synodus, formam canonicæ Scripturæ in sua sententia non excedeus, secundum duarum naturarum in una Christi persona catholicam et generalem consessionem, non secundum privatam suspicionem quam de beato Cyrillo cam aliis Ibas habuit, ejus epistolam pronuntiavit orthodoxam a : hoc ipso vocabulo, quod cam orthodoxam

ad Marim epistolæ meminerunt, atque in his duæ tantum orthodoxam pronuntiarunt. Ideo synodus v. ut e i loci observatum, non idem aliorum de ilia judicium fuisse statuen«, cos redarguit qui epistolam a concilio susceptam contendebant.

Cod. Veron., increpatus est etiam.

Idem cod., Ilierusalem. Consonat sacræ Scripturæ textus lib. II Paralip., cap. xxxu, 25.

nuncupavit, ostendens fidei se confessionem in illa A custodisse mandata ejus, quæcunque mandavit Doprobasse. Non enim laus beati Cyrilli, sed vera sidei Christianæ confessio, mereretur hoc nomen. Alioquin Entychianos dicimus quod sint orthodoxi, qui beatum Cyrillum magnificant, putantes hoc eum sensisse and sentiunt : quod reverentissimus Ibas, licet non in beato Cyrillo debuerit, vere tamen culpabile judicavit. At si nihil Eutychianos adjuvat laus beati Cyrilli, ut pro illa judicentur orthodoxi, sed potius pro denegatione duarum Christi naturarum pronuntiantur hæretici, nihil gravare debuit de beato Cyrillo suspicio 1, ut pro i la judicaretur haretica, sed potius pro confessione duarum Christi naturarum in unitate personæ pronuntianda fuit orthodoxa. O iocirca, sicut consequens non est ut quia prædictos Entychiamos pronuntiamos hareticos, propteres debeamus 1 laudem in eis beati Cyrilli culpare : ita consequens non est ut quia sancta synodus epistolam venerabilis Ibæ pronuntiavit orthodoxam, propterea videatur injuriam in ea beati Cyrilli probasse. At enim, dicit aliquis, si ergo non recipit synodus Chalcedonensis injuriam beati Cyrilli, cur epistolam male de ipso loquentem absolute approbavit, et cam sine ulla exceptione pronuntiavit orthodoxam? Debuit enim dicere quod in quibusdam erraverit. Ostenditur equidem ex superius memoratis, quod ob hoc auctorem insius epistolæ de isto errore non arguit, quoniam in quibus erat visus culpare male loquens beatissimum Cyrillum, in posterioribus recte confessus ipse jam respuerat illa quibus culpaverat. Verumtamen, etsi hoc sententia synodi minime contineret, neque sie C esset credibile quod in epistola venerabilis lbæ injuriam beati Cyrilli approbaverit, cujus sidem multis et consonis vocibus laudasse testimonio gestorum ipsius synodi monstraretur. Quod si nobis et hoc defuisset, nullus ostendere posset in ejus sententia quod approbaverit omnia quæ in illa epistola continentur. Unde si liceret alteri hine accusare synodum quia in ejus sententia non inveniretur quod eam in quibusdam approbaverit, profecto liceret etiam mihi hinc camdem synodum excusare, quia in ejus sententia non inveniretur quod in omnibus approbaverit. Nam sicut eam non in quibusdam dixit esse rectam, ita nec in omnibus dixit. Quod si et in omnibus diceret, quæ ad consessionem sidei quam in Christum hahemus, acciperem; sicut accipimus quoniam pro unius veri Dei cultura scriptum est, quod cor Asa perfectum erat cum Domino omnibus diebus suis; et sicut accipimus quia propterea de Josaphat dictum est: Ingressus est in via patris sui Asa, et non declinavit ab ea, faciendo quod rectum est in conspectu Domini; et sicut accipimus quia ob hoc Ezechias dictus est adhæsisse Domino, nec recessisse ab ipso, et

\* Habetur Græce et Latine in actione 10 Chalcedonensi, ex gestis synodi Berytensis, ubi prolata primum fuerat ab lbæ adversariis. Habetur et in synodo v generali, sed alio interprete. Itaque tertia huc

1 Cod. Veron., nihil gravare debuit epistolam venerabilis Iba falsa de beato Cyrillo suspicio, etc.

minus Moysi. Quamvis et ipsum nomen, sicut jam diximus, quod orthodoxa vocata est, confessioni sidei Christianæ soleat a synodo distribui. Mirandum tamen est quod illi dicant, pro transitoria et levissima suspicione quam continet, non debuisse aut potuisse orthodoxam judicari a synodo epistolam recto de incarnationis Christi mysterio confitentem, qui dixerint: Oportet aperte inspicere ad Marim epistolam, omnia quidem sine Deo et impie dicen em. Nam si eis justissimum visum est definire quod sine Deo et impie dicat illa epistola, que duas Christi naturas in unitate personæ confessa est; quomodo sanctæ synodo videretur injustum orthodoxam eam pro eadem recta confessione fielei quam continet, pronuntiare, cum eam non inveniatur in omnibus approba-se? Et ideo si epistola venerabilis lba, et in confessione sidei quam de Christo continet, approbanda est, et in suspicione quam de heato Cyrillo conscriptor ejus habuit, improbanda : judica, quæso, religiose imperator, utrum synodus culpanda sit, in cujus sententia non ostenditur quod in omnibus cam probaverit, an illi qui pronuntiare ausi sunt quod omnia sine Deo et impie dicat. Sancta Chalcedonensis synodus, quamvis in reverentissimo Iba notaverit quod de beato Cyrillo falsa suerit suspicatus; tamen et si non faceret, ostenderetur, sicut diximus, jam formam divinæ Scripturæ secuta, ut ejus epistolam pro recta confessione incarnationis Christi, quae maxime ad divinum cultum pertinct, pronuntiaret orthodoxam. Isti vero cujus formam vel regulam secuti dicentur, qui, pro hominis de homine suspicionibus. etiam rectam de Christo confessionem nimis inconsiderate simul impiam vocaverunt?

# CAPUT III.

Quod synodus epistolam Ibæ damnare non potuit, quin Cyrillum itidem hæreseos damnaret : quodque Cyrillus Nestorio respondeus de industria parcius de duarum naturarum discretione locutus sit.

las autem præmissis, quæ contra calumnias hæreticorum magni concilii sententiam sufficienter a recepta, sicut jactant, beati Cyrilli vituperatione defendunt : profecto jam colligis animo, pie princeps, multo facilius nos illa posse refellere quæ necali ipsis venerabilis Ibæ accusatoribus objecta in ejus epistola criminantur: cujus integrum tenorem a ex synodi gestis, sicut promisimus, in hunc transferimus librum. Post procemia ergo sic habet (Concil. Chalc. act. 16) : « In brevi autem luminosæ tuæ prudentiæ, quæ in paucis multa cognoscit, qualia pridem et nunc hic acta sunt, festinavimus indicare : scientes quoniam quæ vestræ sanctitati scribimus, et quæ hic aguntur, omnibus ibi positis per vestram sollicitudi-

versiò qua utitur Facundus, nusquam integra exstat, sed ubique ακέφαλο; et sine prominio. Quare in Grace exemplari sic habet inscriptio: 'Απὸ τῆς ἐπιστολής γραφείσης παρά του Ίδα έπισχόπου, μετά τα προοίμια.

<sup>2</sup> Idem cod., videamur.

665

pturæ a Deo traditæ susceperunt. Facio autem hujus causæ principium ex dictis quæ et ipse cognoscis. Contentio facta est, ex quo hic tua sanctitas fuit, his duobus hominibus. Nestorio et Cyrillo, et conscripserunt adversus se noxios libros, qui audientibus fuerunt scandalum: Nestorius enim dixit in suis libris, sicut et sanctitas tua novit, quia beata Maria Dei genitrix non est, ut multi putarent ex hærese Pauli Samosateni hunc esse qui dixit hominem purum esse Christum. Cyrillus autem, volens Nestorii libros destruere, lapsus est, et in dogma Apolinaris inventus est incidisse. Conscripsit enim et ipse similiter illi, quia ipse Deus Verbum factus est homo, tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. Conscripsit enim duodecim capitula, B cum persequebatur. Multi autem, ante oculos non quæ puto et tuam cognovisse sanctitatem, quia una natura est deitatis et humanitatis Domini nostri Jesu Christi; et quia, sicut dicit, non oporteat dividere voces dictas, quas vel ipse Dominus de semetipso dixit, vel evangelistæ de eo. Ilæc autem omni impictate plena sunt antequam nos dicamus, sicut sanctitas tuo novit. Quomodo enim potest accipi, In principio Verbum (Joan. 1, 1) de templo nato ex Maria? aut illud, Minuisti eum paulo minus ab angelis (Psal. viii, 6), de deitate Unigeniti dici? Ecclesia enim sic dicit, sicut et tua sanctitas novit, et sicut a principio didicit, et consirmata est divina doctrina ex libris beatorum Patrum, duæ naturæ, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. Ob hanc contentionem, victores et pii im- C peratores jusserunt primates episcoporum in Ephesinam congregari civitatem, et coram omnibus libros Nestorii et Cyrilli judicari. Sed antequam omnes episcopi qui congregari jussi fuerant, in Ephesum pervenirent, anticipans idem Cyrillus aures omnium pigmento quod excecat oculos sapientium, præoccupavit. Invenit autem causam ex odio quod erat adversus Nestorium, et antequam 1 adesset sanctissimus et reverentissimus archiepiscopus Joannes, de episcopatu Nestorium deposucrunt, judicio et inquisitione non facta. Post duos autem dies damnationis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nohis quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eis, duodecim capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia vera sidel, posuerunt, D et sirmaverunt, et consenserunt eis, tanquam veræ fidei consonantibus, omnes orientales episcopi eumdem Cyrillum damnaverunt, et adversus alios episcopos qui consenserunt ejus ca-

a Rabulam sic appellat decessorem suum, qui anathema dixerat Theodoro, ut refert etiam [Liberatus cap. 10 Breviarii. Exstat in synodo v Cyrilli Alexandrini epistola ad Rabulam episcopum Edessæ, in

nem innotescent, quia nullam permutationem Scri- A pitulis excommunicationem decreverunt; et post hane perturbationem unusquisque in suam civitatem reversus est. Nestorins antem quoniam suæ civitati odio erat, et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non potuit. Et mansit orientale concilium non communicans his episcopis qui communicaverunt Cyrillo; et propter hoc multa tristitia inter ens facta est, et in contentione erant episcopi adversus episcopos, et populi adversus populos, et completum est opere quod scriptum est: Quia erunt inimici 2 domestici ejus (Matth. x, 36). Ex hoc detractiones multæ adversus nos factæ sunt paganorum 3. Non enim audebat aliquis de civitate ad civitatem, aut ad provinciam de provincia proficisci; sed unusquisque proximum suum sicut inimihabentes Dei timorem, occasione ecclesiastici zeli, inimicitias quas occultas in cordibus suis habebant, ad effectum perducere festinaverunt. Ex quibus unus existit nostræ civitatis tyrannus a, quem nec tu ipse ignoras; qui occasione fidei, non solum nune viventes insequitur, sed et bos qui olim ad Deum præcesserunt. Quorum unus est beatus Theodorus, præco veritatis et doctor Ecclesiæ, qui non solum in sua vita colaphizavit hareticos per veritatem sua sidei, sed et post mortem spiritalia arma in libris propriis Ecclesiæ filiis dereliquit : sicut et tua reverentia eidem collocuta cognovit, et ex his quæ conscripsit instructa est. llunc præsumpsit in ecclesia palam anathematizare, qui propter zelum Dei non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convertit, sed et longe positas sua doctrina instruxit Ecclesias. Et de libris quidem ejus multa ubique perscrutatio liebat : non quia vera fide existerent alieni, vidi enim eum adhuc illo vivo frequenter codices ejus legentem; sed propter inimicitias latentes, quas adversus eum habuit, quoniam eum manifeste convicit in synodo. Ilis ergo malis intercedentibus, et unoquoque, sicut scriptum est, prout volcbat discodente. Deus noster adorandus, qui sua semper clementia curam gerit Ecclesiæ, fidelissimi alque victoris principis cor rexit, ut dirigeret veneralilem atque sanctissimum archiepiscopum Orientis, dominum Joannem, ut reconciliaretur Cyrillo : sb eo enim suerat episcopatu depositus. Et pestquam litteras imperatoris accepit, sanctissimum et rererendissimum Paulum Emesenum direxit episcopus, scribens per eum veram lidem, et præcipiens ei, quie si huic fidei Cyrillus consenserit, et anathematinverit eos qui dicunt quia deitas passa est, vel dicca-

> qua oum laudat quod kæresim Nestorianam a Theodoro Cilice ortam expulerit; et Rabulæ altera ad Cyrillum, in qua Theodorum ut Nestoriani dogmatis auctorem suggillat.

<sup>&#</sup>x27;Cod. Veron., synodo adesset.

Idem cod., hominis domestici ejus.

Idem cod., paganorum et hæreticorum.
Idem cod., Hunc præsumpsit, qui omnia præsumit, in ecclesia, etc. Consonat textus epistolæ lbæ ad Ma-

rim Persamact. 10 concilii Chalced, et coll. 6 concihi v œcumenici.

b ldem cod., ut dirigeret virum magnum et in sue palatio notum, qui cogeret venerabilem, etc. la loco cit.

et ei. Voluit autem Dominus, qui semper gerit Ecclesize, quam sanguine proprio · Egyptii emollire, ut sine fatigatione iret, et hanc susciperet, atque omnes ac crederent anathematizaret; et comi illis sibi invicem, contențio de medio pax in Ecclesia facta est: et non est in sed pax sicut pridem est. Ous autem uze a sanctissimo et reverentissimo ar-Joanne scripta sunt, et quæ a Cyrillo seepit, ipsas epistolas buie quam ad zi reverentiam, conjungens transmisi i, ut relegens scias, et omnibus nostris intibus pacem denunties, quia contentio seditiose adversus vivos et mortuos irconfusione sunt, pro suis satisfacientes et contraria docent modo his quæ aute on enim quisquam audet dicere unam n divinitatis et humanitatis, sed confimplum et inhabitantem in eo, qui est Jesus Christus. Hæc autem scripsi tuæ mogno affectu quem circa te habeo, ua sanctitas nocte et die in doctrina Dei exerces, ut multis ais utilis. > Ilic est s epistolæ tenor, quam apud se recitam docuimus, magna synodus Chalcedontiavit orthodoxam. Aggrediar igitur in dvatoris, non ab his tantum sententiam desendere, quæ scripto ab hæretico- C ous in episto!a supradicta culpata sunt, hensionem memoratæ sententiæ quasi lamnata; verum etiam quæcunque peeligiosorum verbis passim accusari coger hujus autem definitionis contextum, , ubi opportunum fuerit, ostendemus, amdem epistolam synodus judicaret bæc potius beatum Cyrillum hæreticum ret, et excusaret Nestorium, atque conhenderet Ephesinum. Unde ea nunc quæ bhendenda esse dixerunt, pro tenore 1 ttu quo ab illis sunt posita, ex corum ramus in nostrum, ne quis nos existimet un quæ ad causam pertinent omisisse. erunt. Ingressi sunt accusatores lbæ, t ipsi relegi quæ in Tyro de Iba accuud Photium et Eustachium Deum amani relegerentur acta, inventa est in eis edam posita, tanquam ab lba facta ad m, omni impietate cumulata. Continet Cyrillus volens Nestorii libros destruere it in dogma Apolinaris inventus est in-

ius de hæresibus : Apolinaristæ contenseverant Verbi aliquid in carnem fuisse que mutatum, non autem carnem de Maiceptam. Quod hæresis portentum Athasub crtu suo ad ejus aures pervenisset,

natura est deitatis et humanitatis, ut A cidisse. Conscripsit et ipse similiter illi, quia Deus Verbum factus est homo. Et post alia: Quomodo enim potest accipi: In principio Verbum de templo nato ex Maria? aut illud : Minuisti eum paulo minus ab angelis, de deitate Unigeniti dici? Denuo, Cyrillus aures omnium pigmento quod execet oculos sapientum, præoccupavit, et de episcopatu Nestorium deposuerunt, judicio et inquisitione non facta. His adjicit, quia in damnatione Nestorii gnæ facta est ab eis, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia veræ sidei, posperunt et sirmaverunt, et consenserunt eis, tanquam veræ fidei consonantibus. Et post pauca episcopo Edessæ derogans dicit : flie nostræ civitatis tyrannus beatum Theodorum, præconem veritatis et doctorem Eccleet medius inimicitiarum paries ablatus B siæ, præsumpsit qui omnia præsumit in ecclesia paiam anathematizare. ) Hæc omnia manifestum est legenti, quoniam non sicut in illa epistola continetur, sed sicut ipsi ea decerpentes ac discerpentes pro suo asserunt arbitrio, et in unum centonem redegerunt, etiam nos posuimus. Ut autem luce elarius consuctas corum fraudes serenitas tua cognoscat, et quos saltus in sua narratione fecerint, non quasi, ut videri voluerunt, vitandæ prolixitatis, sed potius obscurandæ veritatis gratia, ne aliquo modo dicentis lbæ appareret intentio; confer ea quæ posucrunt cum epistolæ tenore quem supra memoravimus : et erit jam prudentiæ tuæ dignoscere utrum ea quæ transilierunt et noluerunt attingere, prolixam narrationem facerent, an potius ipsam rem, quod timuerunt, evidentius aperirent. Ex omnibus autem quæ in hae epistola reprehenderunt, prius duo purgamus, quoniam connexa in uno capitulo habentur. sed ab istis male divisa sunt. Unum est, quod in principio posuerunt dicentes, Cyrillus volens Nestorii libros destruere, et cætera. > Alterum vero, quod secundo luco posucrunt, id est, « Quomodo enim potest accipi In principio Verbum de templo nato ex Maria, et cætera. ) Imprimis sane satendum est hanc epistolam satis ostendere quod reverentissimus Ibas, quemadmodum dictum est, cum Orientalibus aliarumque provinciarum episcopis, intentionem dictorum beati e Cyrilli minus intelligens, et suspicatus quod negaret in Christo differentiam naturarum, consequens judicavit quia in Apolinaris dogma incidisset, qui non assumptione humanie naturæ Deum Verbum credebat hominem factum, sed partem substantize ipsius Dei Verbi putabat in carnem esse conversam . Ob boc igitur ibi subjecit, atque ait: « Conscripeit enim et ipse similiter illi, id est Apolinari, quia ipse Deus Verbum factus est homo, tanquam non sit disferentia inter templum et inhabitantem in eo. 1 Non itaque venerabilis Ibas

> accuratissime confutavit in epistola ad Epictetum episcopum Corinthiorum : quam proinde integram de-scripsit Epiphanius in hæresi Dimæritarum sive Apolinaristarum.

Deam Verbum nescivit hominem factum; sed ad- A nisi aliis divinæ Scriptur:e testimoniis doceretur, versus Apolinaris dementiam convertibiliter factum esse hominem denegavit. Nam et ipse beatus Cyrillus in libro qui Scholia dicitur, sub titulo : Quomode unus Christus, e Ergo, inquit, etsi alii simili appellatione vocati sunt Christi, unus tamen est, per quem omnia, Jesus Christus, non quod homo sit factus opifex omnium. > Quod Cyrillus non contra prophetam dicentem : Mater Sion dicit : Homo, et homo factus est in ea, et ipse fundavit eam Altissimus, scripsisse credendus est; sed ea potius intentione, quod Deus Verbum, opifex omnium, secundum Apolinaris sensum, id est convertibiliter, non factus sit homo. Aut igitur utrobique subintelligimus propterea negatum esse Deum Verbum, id est opificem omnium, hominem factum, quia convertibiliter non Bidem Marcus evangelista de Domino similiter narfactus est homo, et neutrum de Nestoriano errore culpabitur: aut si non conceditur, eadem culpa erit amborum. Beatum vero Cyrillum nec ipsi Eutychiani volunt Nestorianum videri, dicentem, non quod homo sit factus opifex omnium, seu 1 Deus Verbum per quem omnia facta sunt, similiter ut nos participarit carni et sanguini, et nuncupatus sit homo. Quanquam ipsa nuncupatio calumniæ pateat, quasi perfunctorie nuncupatus, et non vere fuerit factus homo . Nam et ipse ibi secutus adjecit: • Tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. > Quod si propterea magna synodus hanc epistolam velut hæretleam improbaret, nonne, sicut diximus, hinc potius beatum Cyrillum, similiter dicentem, non quod homo sit factus opifex C Deus; neque bomo dicendo : Ipse ergo David dicit omnium, credidisse hærcticum videretur? Si autem venerabilis Ibas alia ejusdem beati Cyrilli dicta legisset, ant sicut oportuit attendisset, invenisset procul dubio quod ipse quoque contra Apolinarem, intentione qua diximus, negaverit Deum Verbum hominem factum, et differentiam naturarum docuerit. Sed Nestorio respondens, qui unum Christum in duos filios dividebat, necesse non habuit de duabus naturis adversus eum evidentius atque expressius disputare. Quinimo, ne quam daret occasionem ejus erroris, parcius de naturarum discretione locutus est : ne com ipse naturas distingueret, ille duas personas induceret. Audiebant itaque vel relegebant verba dicentis orientales Patres, neque animadvertebant ejus intentionem, secundum quam de verbis D magis ad ea quæ unitatis sunt coarctabat; sicut ecosest judicandum : quia non magis quid dicatur attendendum est, quam cur quidque dicatur. Et possemus quidem multa Scripturæ divinæ proferre testimonia de diversitate intentionis atque verborum, si tamen diversitas illa dicenda est, quomodo plerumque negare \* videtur aliquid quod negandum non est, ut aliud quod magis est necessarium intimetur. Quia vero de causa nunc agimus a suis auctoribus pacifice terminata, hæc nobis duo sufficiant. Quis enim,

1 Cod. Veron., sed quod Deus.

Dominum Jesum Christum aut bonum aut Deum esse crederet, andiens Marcum evangelistam ita de illo narrantem: Et cum egressus esset in viam, procurrens quidam genu flexo ante eum, rogabat eum dicens : Magister bone, quid faciam ut vitam æternam percifism? Jesus autem dixit ei : Quid me dicis bonum? nemo bonus nisi unus Deus (Marc. x, 17). Quod ideo Dominus dixit, ut admoneret illum Deum se credere, si vellet cum vere bonum consiteri, quia tanquam cordis inspector videbat ab eo se hominem tantummodo, non ctiam Deum credi. Quamvis ergo videatur quibusdam hæreticis non intelligentibus bonum se negasse; catholicis tamen intelligentibus Deum se insinuasse magis apparet. Quis enim illud solum audiens, quod rat, non eum cum Manichæis negaret filium esse David? Nam ipso testimonio abutentes Manichai sacramentum incarnationis ejus abjurant. Respondens, inquit, Jesus dicebat docens in templo : Quomodo dicunt scribæ Christum filium esse David? Ipse enim David dicit in Spiritu sancto: Dixit Dominus Domino meo: Sede a dectris meis, donee ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Ipse ergo Devid dicit eum Doninum, et unde est filius ejus (Marc. x11, 35)? Non igitur et hic talia dicendo, filium David, id est bominem se negavit, quod videtur ignaris; sed indicavit potius quod necessarium fuit, Deum se esse David. Nam si neque Deus est dicendo: Quid me dicis bonum? nemo bonus nisi unus eum Dominum, et unde est filius ejus ? quid illum esse dicimus? Et alias hujusmodi locutiones in divinis litteris prudens lector inveniet : secundum quas qui sic loquitur carum quisque tractator, ut ipse quoque negare videatur aliquid quod negandum non est, ut aliud quod magis est necessarium intimetur; sic nou est reprehendendus velut bæreticus, sed ex aliis dictis suis potius æstimandus, sicut nec ipsas Scripturas divinas in talibus reprebendere quisquam 👄 tholicus audet, sed potius ex aliis manifestioribus, quomodo ea quæ obscura sunt intelligere debeat recognoscit. Unde si beatus Cyrillus Nestorium 'quamdam nefandam dualitatem conantem induce:e, ne quam occasionem daret ejus errori, sermonem suam trario priores doctores Ecclesiæ respondentes Apolinari, naturarum diversitatem stultissime confundenti, earum distinctionem amplius incumbebant: sic ipse Nestoriano repugnans, putari non debuit nega-se differentiam naturarum, quemadmodum nec illi repugnantes Apolinari putandi sunt unitatem negasse personæ: quia non idem semper est ordo pegnæ vel modus, sed in oppugnatore causa est quomodo contraire debeat propugnator.

quia ipse Deus Verbum factum est homo: nam el ipse, etc.
Idem cod., negari.

<sup>1</sup> Idem cod., et non vere suerit sactus homo. Æquum est igitur ut nec venerabilis Ibæ epistolam Nestoria-. nam videri velint, qua culpans eumdem beatum Cyrillum dixit: Conscripsit enim et ipse similiter illi,

<sup>&#</sup>x27;Idem cod., ridens Nestorium.

CAPUT IV.

Quod Ibas male de Cyrillo suspicans, non Cyrilli fidem, sed quam Cyrilli esse fulso putabat, in epistola sva reprehenderit, et Cyrilli de Christi incarnatione fidem reipsa probarit.

Hæc autem dicta sunt, non quod de Christo, sed quod de ipso beato Cyrillo venerabilis Ibas male crediderit; nec quod prædicatoris de Christiana fide confessio, sed quod bomin's de homine suspicio displiceat in eius epistola. Cui enim potest catholico displicere differentia naturalis inter templum et iahabitantem in eo, cum Dei Ecclesia sic confiteatur Verbum carnem factum, ut non deneget, quod ibi subjunctum est, quia et habitavit in nobis? Nam Verbum quidem caro factum est, quia sempiternus Filius, qui Verbum est Patris, ipse in plenitudine temporum fac- B tus est homo; habitavit autem in nobis, quia nullam conversionem sustinuit inconvertibilis ejus divinitas, sed manens quod erat, naturam inhabitavit assump. tani. Et ideo, Verbum caro factum est, Nestorianos expugnat; Eutychionos autem vel Apolinaristas eorum progenitores, et habitavit in nobis : quia Verbum caro factum est, unam significat esse personam; habitavit autem in nobis, duas mansisse naturas. Non enim possunt duæ esse personæ, quando is qui Verbum est, ipse etiam factus est caro; aut duæ non esse naturæ, quando aliud sit quod inhabitat, et aliud quod inhabitatur. Si quis autem non declinans in alterutram partem, sine contentione rem quærat, inveniet quod tam sanctorum orientalium Patrum, quamvis de beato Cyrillo male sentirent, quam ipsius C beati Cyrilli, eadem fuerit semper intentio, ut Dominum unum Jesum Christum docerent in duabus naturis, id est divinitate atque humanitate perfectum : pe aut propterea duæ personæ crederentur, quia duze naturze sunt; aut propteres una crederetur esse natura, quia una persona. Contigit autem nonnunquam inter unius sententiæ viros, ut cum de rebus ipsis quæ in quæstione sunt idem sapiunt, de se tamen invicem aliud suspicentur, cum vel a dicente minus aperitur verbis quod corde conceptum est, vel at audientibus minus inspicitur dicentis intentio. Discernenda est autem impietas qua de Deo male creditur, ab ignorantia qua quisque aliter de suo proximo, tanguam homo de homine suspicatur. Et, si approbanda tamen est intentio qua veritas sidei quam de Christo habemus asseritur. Hanc intentionem volentes obscurare novæ diligentiæ repertores, quomodo totum fideliter ac simpliciter agunt, cum posuissent ex illa epistola quod ibi dictum est : c Conscripsit enim et ipse similiter illi, quia ipse Deus Verbum factus est homo, > transilierunt quod sequitur, e tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. > Cujus rei causa putamus? Nunquid ideo quia istæ paucissimæ syllabæ prolixitatem facerent? an ideo potius quia manifeste inten-

A tionem aicentis ostenderent? O fides! o integritas: o conscientia recte tractantium Bermonem veritatis! Possunt isti profecto cum Apostolo dicere : Abdicamus occulta dedecoris, non ambulantes in astutia, neque adulterantes verbum Dei, sed in manifestatione veritatis commendantes nosmetipsos ad omnem conscientiam hominum coram Deo (11 Cor. IV, 2). Verum in hoc quoque deprehensis ac proditis eorum fraudi us, attende, obsecro, serenissime imperator, quomodo ex aliis quæ sequantur etiam i manifestum fiat, quod non contra fidem quam de Christo habemus reverentissimus lbas in sua epistola sit locutus; sed intentimem beati Cyrilli minus intellexerit in ejus capitulis. Nam sequitur adhuc dicens, quemadmodum integer ipsius epistolæ tenor habet : « Conscripsit enim 12 capitula, quæ puto et tuam reverentiam cognovisse, qu'a una natura est deitatis et humanitatis Domini nostri Jesu Christi, et quia, sieut dicit, non oportet dividere voces dictas, quas vel ip-e Dominus de semetipso dixit, vel evangelistæ de eo. > Cui non appareat quia, sicut dictum est, non incarnatio is Christi mysterium, sed intentionem beati Cyrilli minus intellexerit reverentissimus Ibas. quem, sicut alii quoque orientales Patres et ipsi qui cum venerari se fingunt Acephali, arbitratus est unam deitatis et humanitatis Domini nostri Jesu Christi prædicasse naturam, et dixisse quia non oportet secundum naturas dividere voces dictas. quas vel ipse Dominus de se, vel evangelistæ de eo dixerunt? Denique etiam hoc ab illo per venerabilem Paulum Emesenum expetiverunt, ut in scriptis apertissime fateretur : quod et vene abilis Ilias in eadem epistola sua narravit, ubi de sancto Joanne Antiocheno dixit; c Postquam litteras imperatoris accepit, sancissimum et reverentissimum Paulum Emesenum direxit episcopum, scribens per eum veram fidem, et præcipiens ei, quia si hvic fidei Cyrillus consentiret, et anathematizaret eos qui dicunt quia deitas passa est, vel dicentes quia una natura est deitatis et humanitatis, ut communicaret ei. > Sane quoniam beatus Cyrillus, Orient dium legatione suscepta, magis quod a consacerdotibus suis expetebatur festinavit implere, quam dictorum suorum in quibus offensi suerant, sufficientem purgationem facere; ideo putatus est, veluti pristino errore damforte videtur hominis de homine culpanda suspicio. D nato, Orientalium admonitione conversus : cum ille recuperandæ unitatis cupidus, in defensione dictorum suorum noluerit immorari, ne cum probare diu contendit quod non, ut putabatur, ab eo fuerint dicta, de quibus minus intelligentes aliter sentiebant, controversiæ hac dissensione \* terminus non daretur. Ouod item illis verbis reverentissimus Ibas ostendit, quibus sequenter eumdem beatum Cyrillum retulit sine fatigatione Orientalium fidei consensisse, et hanc suscepisse, atque omnes qui absque hac crederent anathematizasse. Sed nunquid beatum Cyrillum putasse conversum, Nestorianum est crimen? Respon-

<sup>1</sup> Cod. Veron., etiam atque etiam.

<sup>1</sup> Idem cod., Emesenum episcopum.

Idem cod., ac dissensioni.

deant ergo nobis qui Nestorianam hanc dixerunt A Deum Verbum hommem factum ut nulla esset differentia naturarum, sed una facta esset divinitatis epistolam, utrum unum Deum atque hominem Jesum Christum, per quem omnia facta sunt, et qui inter omnia factus est, in duas personas dividere, an Cyrillum servum ejus putasse conversum, hæresis Nestoriana dicenda sit. Multum excusamus Nestorium, si in hoc ejus hæresim constare dicamus, Cyrillum putasse conversum. Unde si Chalcedonensis quoque synodus ideirco velut Nestorianam hanc epistolam improbaret, hinc potius, quod item promisimus demons randum, excusasse Nestorium videretur. Non autem ita debuit religiosa illa synodus gravissimum crimen levigare Nestorii, quæ bene cognoverat quod longe alia blasphemia sit • quæ hujus bæresis nomen accepit. Illa mysterium divinæ incarnationis evacuat, in qua salus nostra consistit; illa aliam hominis, aliam Dei subsistentiam dicit, ut humanam naturam alienet a Deo quæ in suis primitiis Verbo assumente sanata est. Ibæ autem epistolam perspexit evidentissime confitentem quod isti attingere timuerunt; quia licet duæ naturæ sint, una tamen est virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus, Quocirca si quis hanc Nestorianam dicit epistolam, proculdubio contra Ecclesiam cum Eutychianis affirmat Nestorianum esse, unam Christi personam in duabus prædicare naturis; non enim est aliud unde nunc Eutychiani infamant Ecclesiam, et Nestorianos Christi sideles appellant, nisi quia duas unius Filii Domini nostri Jesu Christi profitentur esse naturas. Ergo non singant cohibentes hæreticis, quod ideo C stolam lbæ, cujuslibet alterius esse dicatur, quæ patanquam Nestorianam damnaverint epistolam venerabilis Iba, quia beatum Cyrillum dixit esse conversum. Id enim ac si culpandum est, Nestoriani tamen criminis non est: cum potius hæreticorum fautores probentur ob hoc eam Nestorianam pronuntiasse, quia conscriptor ejus duas in illa confessus est Christi esse naturas. Neque jam dicant quod fidem benti Cyrilli culpaverit, quod penitus probate non possunt. Primum quidem, quia post unitionem inter Orientales et ipsum factam approbat ejus sidem. Deinde quoniam et ante unitionem, non Cyri li ftdem quam vere habuit, sed quam illum habuisse putavit, accusat. Putavit autem, sicut jam probavimus ipsius epistolæ verba testari, quia sic beatus Cyrilut nulla esset differentia naturarum, hoc est inter templum et inhabitantem in eo, sed una esset natura deitatis Domini nostri Jesu Christi. Quicunque igitur dieit quod reverentissimus Ibas in epistola sua fidem beati Cyrilli quam vere habuit, et non quam habuisse eum putabat, arguerit, ipse profecto confirmat quod idem beatus Cyrillus sic prædicaverit

· Nestorius duas in Salvatore nostro personas fingebat. Non enim eumdem credebat e-se Deum quem hominem, sed alium Filium Dei, alium filium Mariæ. Mariam non esse θεοτάχου, sed χριστοτόχου, id est non Deum peperisse, sed hominem: et Verbum

humanitatisque natura. Iloc enim reverentissimes Ibas per suam culpavit epistolam. Quinam ergo beatum Cyrillum affirmant hæreticum? utrum nos, qui dicimus quia non ejus fidem, an illi <sup>1</sup>, qui dicunt quia ejus sidem accusavit lhas episcopus? Nos enim qui cum non beati Cyrilli fidem dicimus accusasse, negamus utique quod idem Cyrillus differentism abstulerit naturarum, et unam dixerit ex divinitate atque humanitate compositam esse naturam. Ila reticorum vero fautores, qui dicunt quod fidem Cyrilli Ibas arguerit, ipsi procul dubio assertiones Eutychianorum aftirmant, dicentium, quod beatus Cyrillus differentiam non crediderit naturarum, sed unam B ex divinitate atque humanitate docuerit factam esse naturam. Quamebrem si Chalcedonensis quoque synodus reverentissimum Ibam crederet, tidem quam beatus Cyrillus habuit, et non potius errorem in quem eum lapsum putaverat, arguisse, procul dubio affirmaret et ipsa quod unam prædicaverit Christi esse naturam. Cognoscis igitur, religiose imperator, illud quod diximus iterum doceri, quoniam si hanc epistolam magna illa synodus abjiceret tanquam filem beati Cyrilli culpantem, hinc potius ipsum beatum Cyrillum credidisse hæreticum videretur. Unde nobis quoque fautores hæreticorum, ut hoc assirmaremus, persuadere conati sunt, ne quid esset residuum quod Eutychianis, quibus cohibent, respondere possimus dicentibus: Qui Nestorianamesse dixistis epitavit hæreticum esse negare differentiam naturarun, et unam credere deitatis humanitatisque naturam Domini nostri Jesu Christi? quomodo vestro judicio Nestoriani non estis, qui similiter dicitis hæreticorum esse negare differentiam naturarum, et unam credere deitatis humanitatisque naturam Domini nostri Jesa Christi? aut quomodo jam potestis dicere quod beatus Cyrillus differentiam naturarum docuerit, et non potius unam dixerit deitatis humanitatisque naturam, cum propterea illam damnaveritis epistolam, quod ejus fidem culpaverit, quæ hoc in eo culpasse deprehenditur, quod negaverit differentiam naturarum, et unam docuerit deitatis humanitatisque naturam? Et ideirco, nec illam damnamus epistolam, nec dicilus prædicaverat Deum Verbum hominem factum, D mus quod sidem Cyrilli culpavit : quia non fidei Cyrilli fuerat quod culpavit. Nam verissime omni impietate pienum est, ad confusionem naturarum accipere, quod de templo nato ex Maria dixit evangelista: In principio erat Verbum ; aut de Unigeniti deitate, quæ nec augeri nec minui potest, credere quod secundum sui naturam deminuta sit paulo minus ab

> Filium Dei non hominem ex Maria factum suscepti humana natura, sed in hominem ex Maria natus postea in baptismo descendisse. Mariam denique tem plum Deo genuisse, non ipsum qui in templo habitat Atque bæc nefanda est illa dualitas, quam Facundu conatum inducere Nestorium dixit cap. 3.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ejusdem, an illi, etc.

tholici quidam tres hypostases accipere noluerunt a, quamvis tres personas acceperiat; nec ideo sunt a viris sapientibus hæretici judicati b, quoniam comperti sunt non in re quæ illo nomine significabatur, sed potius in ipso nomine quo significabatur offendi. Unde non potest hæretica Ibæ epistola judicari, nisi dicatur quod in capitulis quidem beati Cyrilli recta contineatur fides, Nestoriana vero sit illa Orientalium confes-io cui subscripsit, quam et Ibas et Chalcedonen-is synodus in sua definitione suscepit; atque ita, ut Ibas et prædicta synodus accu etur, Cyrillus post Nestorium condemnatum in hæresim Nestorianam declinasso firmabitur. Hinc autem creditus est idem beatus Cyrillus non rectam prius in Orientalium postea esse correptus; quoniam cum ipsa unitas Ecclesiarum sieret, non orientales Patres ejus capitulis subscribere compulsi sunt, sed ipse potius expetitus est directæ sibi ab eis confessioni subscribere. Ipsamque capitulorum suorum retractationem c, non ideo eum post Ephesinam synodum fecisse aliqui crediderunt, ut quæ clausa quibusdam fuerant panderentur, et quæ videbantur

· Græci, ut docet sanctus Augustinus, lib. v de Trinitate, cap. 8, μίαν οὐσίαν, τρεῖς ὑποστάσεις dicere solebant, quod est Latine, ut idem exponit, unam essentiam, tres substantias. Sed quia usus obtinuerat apud Latinos ut idem intelligeretur substantia quod essentia, propterea dicere non audebant tres hypostases, ne tres essentias dicere viderentur; sed unam autem, qui tres hypostases dicebant, Graci et Orienii non aliud quam tres personas intelligebant, Epiphanio teste in bæresi 73, et Gregorio Nazianzeno in orat. 21. Distinguebant enim ab essentia ὑπόστασιγ, cum Latini ob tinguæ inopiam, ut Gregorio placet, distinguere non possent. Verum qui ອບົວເຂາ ab hypostisi non distinguerent, Latini soli non fuerunt nec primi :nam synodus Nicæna in expositione fidei damnaus eos qui Filium Dei εξ ετέρας ύποστάσεως ή εύσίας esse dicunt, pro eodem, ut apparet, utramque vocem posuit, tametsi aliter sancio Basilio videatur in epistola 78. Et sanctus Athanasius Patris ac Filii piece εὐσίαν, μίαν ὑπόστασιν e-se tradit in orat. 5 contra Arianos et in epis ola ad Liberium; in epistola vero ad Africanos diserte affirmat ύπόστασιν ούσίαν είναι. Denique in synodo Alexandrina, ut est apud eumdem Athanasium in epistola ad Antiochenses, cum dissiderent episcopi, atque aliis tres hypostases, aliis unam. dici placeret; qui unam dicebant, existimare se pro- D fessi sunt hypostasim et essentiam idem esse, ταυτόν είναι είπειν υπόστασιν και ουσίαν. Quanquam autem synodus illa utrosque recte sentire, et voce potius quam sententia discrepare comperit, abstinendum tamen a novitatis specie in posterum, nilulque ultra Nicænam formulam exquirendum censuit, idque ad Antiochenses synodica sua perscripsit. Sed decreto illo nihil obtinuit. Invaluit enim, ut dictum est, apud Græcos et Orientales, ut tres hypostases summa contentione assererent, atque atios ad camdem confessionem compellerent. Unde et Hieronymi adversus Antiochenos expostulatio ad Damasum epist. 57: Nunc, inquit, proh dolor! post Nicanam fidem, post Alexandrinum juncto pariter Occidente decretum, trium hypostaseon ab Aranorum præsu'e et Campensibus novellum a me hom ne Romano nomen exigitur.

culparent. Sicut aliquando in divina Trinitate ca- A obscura charescerent; sed potius ut pristinum in eis emendaret errorem, quo putabatur, sicut adhac Eutychiani putant, quod unam in eis dixerit Christi esso naturam. Hinc ergo contigit ut conversione beati Cyvilli facta unitas crederetur. Et revera cui non subriperet ista suspicio (de humanis cordibus loquimur, et humana corda gestamus), cum nihil orientales Patres qui hæc capitula corrigenda indicaverunt, corrigere cogerentur; beatus autem Cyrillus, non solum fidei confessioni quam sicut necessirium crediderunt illi dictaverant, expetitus ante subscriberet, sed etiam ipsa sua capitula rectractarei? De hec autem quod opponitur ac dicitur, quia non tam contra beatum Cyrillum quam contra Ephesinam synodum locuii sunt, quia parum intelligendo suis capitulis tenuisse sententiam , sed admonitione B male de illis jam receptis capitulis crediderunt; sequenti libro, quia ibi manis opportunum videtur, multa et sicut existimo non contemnenda dicemus. Si vero hæreticum est Cyrillum credidisse conversum, cur obsecto non multo magis beatus Theophilus dicatur hæreticus, qui de sancto Joanne Constantinopolitano, cujus auctoritati atque doctrinæ multo majorem venerationem Christi debet Ecclesia, talia et tanta conscripsit d, ut etiam nos, quod ca vel memo-

> Cæterum nostri, qui tandiu restiterant quandiu ὑκοσκασιν sub tantiam dici intellexerunt, ubi eam voccia a substantia Græcorum exemplo distinguere, et personam sive subsistentiam interpretari cooperunt, inde tres hypostases cum Græcis profiteri ac profitendas esse non dubitarunt.

b Nam cum hypostases alii eodeni sensu dicerent essentiam vel substantiam, tres autem personas. Porro C quo alii per-onas , neutris alios damnare fas erat, δημάτων, ut Nazianzenus scribit, είς την αθτήν φερόντο διάνοιαν. Sic in synodo Alexandrina, nec Ariani habui sunt qui tres hypostases asserebant, quia hypostasim non pro substantia, sed pro persona sumebant; nec Sabelliani qui unicam dicebant, quia hypostasim non personam, sed substantiam intelligeband

 Capitula, sive anathematismos duodecim contra errores Nestorii scripserat Cyrillus, qui subditi sunt epistole ipsius et synodi Alexandrinæ ad Nestorium, lectique cum cadem epistola in actione i synedi Ephesinæ. Hos anathematismos velut hæreticos in-famarunt damnaruntque in privato conventa see episcopi Orientales. Cyrillus vero, ut omnem ansam eriperet, capitula sua primiim synodi hortata retractavit et exposuit, suam anathematismo cuique quin vocat ἐπίλυσεν του declarationem subjiciens. deinde apologeticum pro iisdem capitibus edidit ad versus Orientales quorum nomine circumferebantur αντιρρήσεις singulis anathematismis oppositæ, quarum auctor fuisse creditur Andreas episcopus S satenus, cujus meminit Cyrillus epistola 30 ad Eulegium. Postremo cum Theodoreti quoque libram accepisset adversus eadem capita Joannis Antiochei jussu compositum , alteram rursus illorum defensio nem aggressus est, in qua universas Theodoreti άνατροπάς sua quamque apologia confutavit. Qu omnia Græce Latineque nunc edita videre est post synodum Ephesinam.

d Innormem librum postez vocat ex quo sequentiz depromuntur. Infestus Chrysostomo fuerat Theophi lus Alexandrinus, non solum viventi, ades ut in exsilium tandem extruderet, verum etiam mortuo, ne illius nomen in diptycha referretur. Sed singulari Dei providentia non ante animam efflare sub moriem

Joannes persequitur immundo spiritu quo sufstur Saul; et iterum, sanctorum ministros it. Dicit illum contaminatum, et in Ecclesia ivorum impium, pestilentem, vesanum, et sicæ mentis insania furibundum, atque in sua ia gloriantem, animam suam adulterandam isse diabolo. Ilæc autem omnia, sicut habentur us Theophili 1 libro, ita posuimus. Vocat illum humanitatis hostem, et qui scelere suo latrovicisset audaciam, sacrilegorum principem et lotium agentem impiura, atque oblationes saas offerentem, procacem et frontis durissimæ. moque adjiciens, quod non his Joannes laqueis us tenetur qui possint aliquando dissolvi, sed idiret pro merito flagitii sui comminantem Deum R dicentem : Judicate inter me et Joannem : etavi ut faceret judicium, fecit autem iniquitaet non justitiam, sed clamorem. Dicit etiam, sieut Satanas transfiguravit se in angelum lucis, lam Joannes non esset quod videbatur; nec m similem Satanæ, sed immundum dæmonem appellat, more torrentis trahentem verborum itiam, quem et in Christum perhibet impium isse, et Judæ traditoris esse consortem. Addit agod arguatur in Deum manus impias exten-, et quod Jacobus apostolus de quibusdam rerum anarum cupidis dixit : Petitis et non accipitis, od male petatis (Jac. 1v, 5), hoc beatus Theophintum Joannem asserit dixisse de Christo, c Aust, inquit, dicere in ecclesia, quod Christus C rit, et non fuerit exauditus, quia non bene rit. . Quis hæreticorum deterius blasphemavit 1 beatum Joannem refert beatus Theophilus hemasse, quem aftirmat consortio 3 Judaicæ tatis semetipsum tradidisse, et offerre temeritate i quod obtulerunt Judæi, seipsum ac populos ieutem, et Dathan atque Abiron æmulatorem? diat, inquit, cum Judæis, iniquitas i magnificata simis. » Adjicit etiam hoc : « Ariami et Eunoi contra Christum Joannis blasphemiis delecr; Judæi et idololatræ justificati sunt tua compane genules. > Et iterum dicit : « Non solum est Christianus Joannes, sed pejor est rege Baiio, multo sceleratior quam Bakhasar, idololatris ignominia, æterna in futuris sæculis pæna red-. . Hoc quoque visum est et idem beato Theodicere : Salvator clamavit et dixit, Tollite nem, et mittite in tenebras exteriores. Et m : Largissimos fomites ante tribunal Dei ministravit incendio. Et hac omnia non cerunt iræ atque furori \*, nisi etiam hoc de

issus est, quam cum Chrysostomo, ejus imagivenerando, rediret in gratam, ut ex Isidori

Zod. Veron., causa necessitas. dem cod., benti Theophili. dem cod., etiam consortio. dem cod., iniquitas tua.

, sola possit necessitas 'excusare? Fratres, in- A memorato sanctissimo viro Joanne diceret quod alia ei pœna quærenda sit, eo quod vinceret sceleris magnitudo multitudinem tormentorum. Si quis autem experiri voluerit quod non sententias tantum, verum etiam ipsa verba posuimus, et nosse quoties hæc ab illo replicata sunt, legat innormen librum. non solum contumeliis, sed ipsa quoque sæpe repetita maledictorum recapitulatione, nimis horribilem, ab Hieronymo presbytero translatum. De quo idem beatus Theophilus exspectavit ut per cjus eloquium, qual: Joannes fuerit Latini cognoscerent. Nos autem in illo libro, non qualis Joannes, qui nihil horum merchatur; nec qualis Theophilus, cujus virtus in multis probata, non ex isto accedenti morbo judicanda est; sed petius qualis sit miserabilis humana vita cognoscimus, de qua scriptum est: Quia tentatio est super terram (Job vii, 1). Nam si talia talibus acciderunt, quid nobis metuendum non sit, nostrique similibus? At ego hic interrogari vellem judices mortuorum, qui ad destructionem synodi Chalcedonensis nos quoque volunt de mortuis judicare, qua ratione, quave justitia, hæresis crimen deputetur, Cyrillum dixisse conversum, et Theophilus non judicatur 7 hæreticus, qui sanctum Joannem clarissimum doctorem Ecclesiæ dixisse criminatur, quod Christus oraverit, et non suerit exauditus quia non bene oraverit; et talia prædicasse, ut Ariani et Eunomiani contra Christum ejus blasphemiis delectentur, sed Judæi et idololatræ; et quin se Judaicæ impietati tradiderit. Si vero nihil habent quod respondeant, quoniam Theophilum pro humanis injuriis judi ant non esse dicendum hareticum, hoc ctiam synodum Chalcedoneusem in epistola venerabilis Iba: judicasse desinant criminari. Ilujus autem venerabilis Theophili sui decessoris beatus Cyrillus sententiam sequens, ipse etiam postea, quemadmodum quario libro docuimus, contra judicium quoque sedis apostolicæ, quæ per beatissimum papam Innocentium prædicti sancti Joannis in exsilio constituti damuationem solverat, nomen ejus post mortem inter Dei sacerdotes in sacrificio recitari probibuit; et, sieut ejus decessor Theophilus dixerat quod Ariani blasphemiis ejus delectarentur, ita et ipse eum Eudoxio Ariano episcopo comparavit; nec pro hac existimatione vel Theophilum quisquam vel Cybaleis sceleration est Joannes. Tibi, ait, præ- p rillum judicavit hæreticum, quoniam longe alia causa est quæ meretur hoc nomen. Quod etiam sancta synodus in epistola venerabilis Iha considerans, neglectis atque posthabitis hominis de homine suspicionibus, pro vera Christianæ fidei confessione quam continet, eam pronuntiavit orthodoxam. Quæ hoc etiam prospexisse credenda est, quoniam si cam pro levissima et præterita suspicione quam de beato

> diaconi Chronographia narrat Damascenus, De imaginibus lib. m, extremo.

Idem cod., furori Theophili.

ldem cod., crimini.

<sup>&#</sup>x27; Idem cod., dicatur.

Cyrillo cum Orientalibus diversarumque provincia- A ne quos hic modo, ubi nobis omnia licent, sed non rum episcopis conscriptor ejus habuit, hæreticam judicaret, multo magis eadem ratione Theophilus judicaretur hiereticus, qui dixit Joannem in Christum impium exstitisse, et ausum fuisse in ecclesia dicere, quod Christus oraverit, et non fuerit exauditus, quia non bene oraverit; et quia Ariani et Eunomiani contra Christum ejus blasphemiis delectarentur. Judæi gnoque et idololatræ. Cujus nec levis et transitoria fuit ista suspicio, sed quam suo quoque successori Cyrillo transmisit, ut et ipse eum de reclesiasticis muris excluderet 1, et Judam atque Jechoniam diceret, ac profanum, et Eudoxio Arianorum episcopo crederet conferendum. Non ergo juste dicitur sancta synodus epistolam Ibæ pro suspicione quam de beato Cyrillo conscriptor ejus cum B stam, prout in tempore visum est, narrasse, sed beamultis aliquando habuit, velut hæreticam debuisse damnare: cum potius, si hoc præsumeret, hinc ipsum beatum Cyrillum, quod jam sæpe monstratum est, faceret videri damnabilem. Quis enim vel ipsorum calumniantium neget quod graviora Cyrillus de sancto Joanne quam lbas de Cyrillo conscripsit? Ilæc autem scandala vel quælibet a merito nos offendunt in Patribus, quos tanquam luminaria Deus in Ecclesia sua constituit, ut eorum desuper illuminemur excellenti scientia atque doctrina, sic habenda mihi videntur, sicut ipsorum quoque luminarium cœli defectus: quæ licet nonnunguam splendoris sui detrimenta sustineant, non tamen amittunt luminaria esse quod sunt. Et crebro quidem accidit ut ista quoque Ecclesiæ luminaria, quoniam multa a nobis C celsitudine separantur, pro quedam nostræ ignorantiæ nubilo, cum in se splendentia maneant, nobis videantur obscura. Ilabeatur itaque velut eclipsis quælam luminarium Theophili et Cyrilli, quod tam horribilia de magno luminari Joanne Constantinopolitano locuti sunt. Habeatur etiam altera eclipsis velut luminarium Orientalium sive aliorum Patrum qui cu n cis ex diversis provinciis convenerant, quod intelligentiæ defectu paululum obscurati, aliter quam res habuit de luminare Cyrillo æstimaverunt. Nam quos Christus in Ecclesiæ suæ stabili pace, tanguam in cœli firmamento servavit, nos venerari atque suscipere oportet; nec de illorum controversiis iam finitis infinita movere certamina, et temere condemnare mortuos, magis autem cogitare nos morituros, D plicare sufficeret; quam sapienter ad instructionem et credere potius, quod pietati convenit Christianæ. quia pro suis in Ecclesia Christi laboribus, et pacis merito quam ipsi servaverunt Ecclesiæ, si quid in aliquas privatim personas, non livore diabolico, sed humano errore percantes emendare non potuerunt ante juam de hac vita transirent, indulgentia Domini remittente, quem precari non desinebant ut delicta juventutis eorum et ignorantiæ non meminisset, in requie sint apud eam, exspectantes securi judicium retributionis æternæ. Unde metuere debemus

omnia expediunt, judicamus, cum judicare venerit Filius hominis in majestate sua, et omnes angeli cum eo, et congregabuntur ante eum onmes gentes, ipsi sint judices nostri. Adesse autem nobis debet et in hoc loco illa ratio atque similitudo, quam in superiori libro dedimus, cum de interlocutione venerabilis Anatolii Constantinopolitani antistitis agoremus. qua pronuntiavit Dioscorum non pro fide esse damnatum: queniam sicut cum bæreticum non fecit. quod ipsum Dioscorum a perfidia fieri voluerit excusatum, eo quod aliud sit ideo hæreticum excusare, quod catholicus putetar, et aliud ipsam hæresim probare atque defendere: ita nec epistola venerabilis Ibæ potuit hæretica juste videri, vel si non rem getuia Cyrillum accusare 2 firmetur: eo quod aliud sit ideo accusare catholicum, quod hæreticus putetur. et aliud ipsam improbare ac reprehendere catholicam fidem. Et sicut venerabilis Anatolii defensioni pro'ecit quod ibi diximus, quia potest castitatis approbator atque dilector non approbata fornicatione fornicatorem, dum in persona fallitur, apprebare: ita etiam reverentissimi Ibæ, et cæterorum Orientalium, atque aliarum provinciarum antistitum desensioni proficiat, quod ibidem consequenter adjecimus, quia potest castitatis approbator atque dilector, non improbata castitate, castum, dum in persona similiter fallitur, improbare. Nam si a venerabilis Ibas. sive alii quos memoravimus Orientales aliarumque provinciarum episcopi, in persona potius beati Cyrilli quam in irsa fidei regula fallebantur, sient etiam ipse Cyrillus cum Theophilo fallebatur in beau Joanne; quod etiam sancta synodus intellexit, ut et illius epistolam pronuntiaret orthodoxam, et illes acceptaret ut Patres. Nos autem, per contentionem et inanem gloriam quam passim etiam de præsumptione gestimus acquirere, sapientiores nos tanta stnodo judicantes, levissimam de persona suspicionem traximus ad regulam fidei, et non quasi festucam auximus in trabem, quæ si non ejusdem quantitatis, ejusdem tamen est generis, sed contemptibilem stipulam in ingentem vertimus arietem, qui totum Romani orbem imperii frustra quateret atque vexaret. Quis autem digne consideraret, quis verbis exprædestinatorum humana quoque ignorantia beus utatur, cujus omnipotens bonitas in maguam utilitatem, cum voluerit, noxia quæque convertit? Illa namque de beato Cyrillo consacerdotum ejus ignorantia, quæ paci Ecclesiarum aliquando contraria suerat, si quis bene consideret, instructioni Ecclesiæ nunc assertionique proficit. Evidentius enim documentum est veræ sidei, si inter se dissidentium quam si pacatorum inveniatur eadem de illa fuisse sententia. Nam licet orientales episcopi cum aliis

<sup>·</sup> Forte sic.

Cod. Veron., exc/usum.

<sup>1</sup> Idem cod., quælibet aliqua.

<sup>1</sup> Idem cod., accusasse.

male de besto Cyrillo sentirent, et ob hoc eliam A tibus respondeat novit, neque paternis definitionivehementer i insectarentur, venerabili tamen Paulo Emeseno episcopo mediante comperimus quod utraque pars pro una eademque fide certabat: cum et Orientales nihil aliud a beato Cyrillo confitendum exspectarent quam tenuit semper et tenet Leclesia: et beatus Cyrillus quod exspectabatur cum magna exsultatione perficeret, confessionem corum de incarnationis divinæ mysterio desideranter accipiens. suamque esse protestans. Unde qui bene de Cyrillo sentit, qui eum vere apostolici credit affectus, cogitare debet quantum exsultare potuerit, videns adversum se zelum Patrum, maxime orientalium, pro sidei quam ipse quoque tenebat veritate servere. Non enim tanti penderet vir sanctissimus, quod in illo fallebantur sui collegæ, quanti pendebat quod B pro sidei catholicæ veritate certarent\*, magisque volebat consacerdotes suos errorem in quem illum incidisse pulaverant, sine personæ acceptione damnare, quam eos pro sua persona defendere quod erat a contrarium veritati. Audiamus Apostolum dicentem Galatis: Sed licet nos, aut angelus de cœlo evangelizet vobis præterquam quod evangelizavimus vobis. anathema sit: sicut prædiximus, et nunc iterum dico, si quis vobis evangelizaverit præter id quod accepistis, anathema sit (Gal. 1, 8). Cum ergo Apostolus non tantum se, verum etiam angelum de cœlo, evangelizantem præterquam quod evangelizaverat, anathema esse maluerit, quam ut Christi fideles a firmitate prædicati sibi Evangelii moverentur: quantum beatus Cyrillus lætari potuisse credendus est, C cum se videret ob eam fidem quam tenebat, et quam ab omnibus teneri volebat, a suis consacerdotibus Insectari! Quod enim in illo fallebantur, nec ibi credebat statum sidei Christianæ constare, nec æstimabat diu esse mansuros , cum in ejus esset potestate, quod postmodum fecit, dictorum suorum pandere rationem, et sedare aliter æstimantium motus. Quod autem fideliter, quod constanter, ea quæ veritatis fuerant asserebant, quamvis contra ipsum asseri necesse non fuerat, ibi rectæ fidei statum, ibi suam illorumque salutem, ibi Ecclesiarum omnium de cuetero firmitatem consistere judicabat, ut de incarnaionis dominicæ sacramento nemo dubitaret ulterius, de quo etiam inter dissidentes ac de se aliter sentientes, una inveniretur eademque sententia. Cur D itaque pusillanimes nos de magnanimi Cyrilli gaudio contristamor? cur inde perturbamus Ecclesiam, unde ab omnibus est perturbationibus defendenda? cur de hoc ridere damus hæreticis, de quo a nobis confundi debuerant? Sed hoc totum agit præceps et ignara temeritas, quæ neque quomodo contradicen-

Cod. Veron., eum vehementer.

ldem cod., fidei Christianæ defensione certarent.

ldem cod., est.

ldem cod., mansurum.

\* Idem cod., ejus inunis gloriæ fastidiosissimus contemplor.

Idem cod., Augustinus dicat in exordio librorum quos de Trinitate scripsit, dibemus attendere. Arbitror sane, inquit, nonnull is tardiores in quibasdam

hæreticorum circumventionibus irretitur, magis inquieta quam fortis. Nos autem, quod est prius ac tutius, sanctorum Patrum constitutis placido atque humili corde subjecti, eorum auctoritate firmamur. Dehinc etiam intelligimus quod sancta synodus prudenter intentionem Eutychis atque Ibæ dijudicans. sicut illum sacrilegum juste damnavit, ejusque dogma, quamvis beatum Cyrillum laudaret, propuntiavit hæreticum, quia sidem ipsius Cyrilli, quod magis attendendum fuerat, improbat: ita juste reverentissimum Ibam absolvit, ejusque epistolam, quamvis beatum Cyrillum vituperaret, pronuntiavit orthudoxam, quia sidem ipsius Cyrilli, quod magis attendendum fuerat, approbat. Vide quid ille præclarus episcopus inanis gloriæ studiosissimus contemptor ". et amator sincerissimus veritatis, Augustinus dicat: In exordio librorum meorum opinaturus me sensisse quod non sensi: quorum errorem mihi tribui non debere quis nesciat, si velut me sequentes neque apprehendentes, deviaverint in aliquam falsitatem, dum per quædam densa et opaca cogor viam carpere? quandoquidem nec ipsis sanctis divinorum librorum auctoritatibus ullo modo quisquam recte tribuerit tam multos et varios errores hæreticorum: cum omnes ex eisdem Scripturis falsas atque fallaces opiniones suas conentur defendere. Admonet me plane, ac mihi jubet suavissimo imperio lex Christi. hoc est charitas, ut cum aliquid falsi in libris meis me sensisse homines putant quod ego non sensi, atque id ipsum falsum alteri displicet, malim me reprehendi a reprehensore falsitatis, quam ab ejus laudatore laudari. Ab illo enim quamvis ego non recte. qui hoc non senserim, error tamen rectes vituperatur; ab hoc autem nec ego recte laudor, a quo existimor id sensisse, quod vituperat veritas, nec ipsa sententia quam vituperat veritas. > Si quid igitur de beato Cyrillo bene sentimus, si quid ei prudentiæ vel charitatis ascribimus, ipsum quoque cum justo! viro sapientia et pietate prædito Augustino credamus, quod cum false putaretur in suis capitalis sensisse quod non sensit, malebat se reprebendi ab lba reprehensore falsitatis, quam ab Eutyche ejus laudatore laudari. Et si nunc adviveret, ipse quoque interrogatus a nobis respondere posset ac dicere: A meo venerabili fratre lba et aliis consacer.lotibus meis, quamvis ego non recte qui hoc non senserim, error tamen ipse recte vituperatus est; a nefando viro 10 Eutyche, ejusque complicibus, nec ego recte laudor, a quibus existimor id seusisse quod vituperat veritas, nec ipsa sententia quam vituperat veritas.

bus acquiescit. Hinc est quod facile decipitur, hinc

locis librorum meorum opinaturos me sensisse, etc. > Priora verba, usque ad Arbitror, sont Facundi, non Augustini; sequentia habentur lib. 1 de Trinitate, cap. 3, num. 6. Idem cod., alteri displicet, alteri placet, ma-

lim, etc., loco cit.

Idem cod., tamen ipse, loco eit.

Idem cod., isto.

10 Idem cod., rero.

# LIBER SEPTIMUS.

#### CAPUT PRIMUM.

Qued Ibas in epistola sua unam Christi virtutem cum dixit, duas in Christo naturas non negavit, sed unicam personam asservit.

Non ignoro quod imperitis rerum æstimatoribus absolvendarum quæstionum lenta et minus efficax videatur oratio. Etenim quia circumspectans omnia cauto potius et explorato quam festino gradu procedit, hine ab eis de tarditate culpatur. Deinde quopiam pro difficultate quoque conditionis suæ, ut calumniam insidiantis, vel ignorantiam minus intelligentis, quæ in superficie rerum verborumque versantur, excludat, necesse habet subtiliore tractatu Intimæ veritatis secreta quædem ac penetralia, quod non cito provenit, omnibus aperire : hoc illi qui cum incapaces, tum etiam impatientes sunt rationis, molestissime ferunt. Nemo enim magis de ratiocinantis mora causatur, quam ille cujus per eam tarditati consulitur. Nos autom sapientium magis judicium veremur offendere, a quibus hinc ' profecto culpabimur, si quod causæ utilitas maxime postulat omittamus. Et ideo quærendum est cujusmodi sint alia pro quibus epistola venerabilis Ibæ dicitur non debuisse orthodoxa judicari. Nam quia idem reverentissimus Ibas etiam sidem suam consitens ait : ( Ecclesia enim sic dicit, sicut et tua sanctitas novit, et sicut a principio didicit, et confirmata est divina doctrina ex libris beatorum Patrum, duæ naturæ, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. > Hinc alii rursus eum e contrario reprehendunt, quod unam Domini Jesu Christi'dixe- C rit esse virtutem. Aiunt enim : Qui sieri potest ut duarum a se longe distantium naturarum, id est deitatis et humanitatis, una sit virtus? ac per hoc, cum una dicitur virtus, naturarum diversitas tollitur, ut secundum Entychis dementiam a una etiam videatur esse natura. Porro hæc dicentes, nobiscum profecto memoratam epistolam Nestorianam non esse confirmant, qui unius Filii Domini Jesu Christi unam dicere virtutem, Eutychiano, id est Nestorianis contrario, putant errori congruere. Unde etiam creditur, non esse reprehensum ab istis Eutychianorum fautoribus. Cur autem propter hoc verbum, vel reverentissimus Ibes, vel synodus quæ ipsam ejus epistolam pronuntiavit orthodoxam, culpetur ignoro. Non enim ille contra naturarum discretionem de p sed ipsa considerare debet humanitas. qua superius recte locutus est, idem adjecit, fanquam unam, hoc est parem creatricis et creatæ substantiæ putaverit esse virtutem; sed potius illud attendit, quod unius personæ sit eadem virtus. Nam si tantum charitas valuit in multis personis per spiritum insius Domini nostri Jesu Christi diffusa, ut re-

A cte in Acti- apostolorum diceretur: Multitudinis autem credentium erat cor [unum] et anima una (Act. 1v. 32), quomodo recte dici non potuit, quod una virtus sit ejus personæ, cujus dono lactum est, ut illa multitudo unius esset cordis et animæ? Quod ai respondetur quia illius multitudinis eredentium propterea dici \* potuit unum fuisse cor et animam unam, quod omnes unius naturæ fuerint, id est humanæ; Domini autem Jesu Christi duæ ac diverse naturæ sint : intelligant imprimis quia non idcirco illorum credentium erat cor et anima una, quod unius naturæ suerint, sed potius quod unus Christue spiritus hanc illis præstiterit unitatem. Non enim natura nos unanimes, sed animorum societas facit. Deinde considerent quod ad Corinthios Apostolus dicit : An nescitis quoniam qui adhæret meretrici, unum corpus efficitur? Erunt enim, inquit, duo in carne una Qui autem adhæret Deo, unus spiritus est (I Cor. vi, 16). Si autem non solum de naturis, verum etiam de personis divinis recte dictum est, Qui autem adhæret Domino, unus spiritus est : quomodo recte dictum non potest intelligi, quod in epistola venerabilis lbæ sancta synodus approbavit, quia una virtus est unius personæ Domini Jesu Christi? Et, si sidelis quisque, per bonam tantummodo voluntatem adhærens Domine unus cum illa spiritus sit, quamvis non sit una persona, quanto magis in Christo recte dici potuit quod una sit virtus, ubi naturarum conventu una focta est Dei hominisque persona? Amplius autem est ac superius, si quis diligenter attendat, quod Apostolus ait : Qui autem adhæret Domino, unus spiritus est, quam si diceret, una virtus est : quoniam causam virtutis ille spiritus ess cognoscitur a quo procedit, non autem virtus causa est ejus spiritus a quo procedit. Quamobrem non possunt in epistola venerabilis lbæ, vel in synodi sententia quæ illam orthodoxam judicavit, juste calpare quod minus est, et de una persona dictum; quando illud quod est majus, et de duabus dietum personis, in apostolicis scriptis culpare non sudeant. Voluntas igitur dicentis in omnibus debet attendi : quam de præsente Iba diligentius, etiam citra gesta, spectare magna synodus potuit, ut ejus epistolam orthodoxam judicaret : atque hoc in omnibus quorum ratio minus patet, non dicam pietas,

## CAPUT II.

Quod Ibas dicens Nestorium sine judicio et inquisitione damnatum, non damnationem ejus improbarit, sed hoc tantum quod exspectati non fuerint Orientales.

lgitur ad illa redeamus quæ in cadem epistela

intelligi volunt duas personas, unam autem virtuem atque unam personam ab eo dici, où xx9 unioreen, sed κατά μίαν άζίαν, και τὰν αὐτὰν τιμάν.

At contra Justinianus in edicto, et quinta synodus, ex his verbis Nestoriani dogmatis suspicionem ducunt. Duas enim naturas ab Iba, Nestorii more

<sup>1</sup> Cod. Veron., tunc.

<sup>1</sup> ldem cod., id.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., recte dici. <sup>4</sup> Idem cod., diversis.

cam quasi profanam et impiam refutarent. Hwe autem sunt quæ sequuntur : « Cyrillus aures omnium pigmento quod excæcat oculos sapientium, præoccupavi!, , et extera; et iterum : « Quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eis, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia verse fidei posuerunt, » et cætera. Quæ duo sub uno capitulo continentur, sicut et illa duo priora; sed ab istis consuete discissa et deminuta sunt, ne in eis appareret intentionis integritas. Ipsius autem capituli, male ab ipsis dissipati, hoc est principium, sicut in illa epistela continetur: « Ob hanc contentionem, victores et pii imperatores jusserunt primates episcoporum in Ephesinam congregari civitatem, et Sed antequam omnes episcopi qui congregari jussi fuerant, in Ephesum pervenirent, anticipans idem Cyrillus aures omnium pigmento quod excaecat oculos sapientum, præoccupavit. Invenit autem causam ex odio quod 1 erat adversus Nestorium, et antequam synodo adesset sanctissimus et reverentissimus archiepiscopus Joannes, de episcopatu Nestorium deposuerunt, judicio et inquisitione non facta. Post duos autem dies damnationis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nobis, quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eisdem, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt contraria existentia veras fidei, posuerunt, et sirmaverunt, et consenserunt eis tanquam veræ fidei consonantibus; omnes orientales episcopi eumdem Cyrillum damnaverunt, et C gitandis mortalibus oriuntur. adversus alios episcopos qui consenserunt ejus capitulis, excommunicationem decreverunt. > Videtur in bis acerbis et tumentibus verbis reverentissimus Ibas indigestam adhuc exhalare quodammodo offensionis præteritæ cruditatem, quod cum ab imperatoribus ita præceptum fuerit, ut in causa Nestorii sanctus quoque Joannes Antiochenus cum orientalibus episcopis, et alii primates episcoporum cum suis, judices considerent, illis necdum in Ephesum pervenientibus condemnatus est. Hinc exstitit totius causa discidii : hinc omnis tumultus sumpsit originem; hinc Orientales aliique Patres offensi, adversa jam mente crediderunt, quod beatus Cyrillus, male sibi conscius, judicium et inquisitionem dictorum Patrum s effugerit, ut eorum non exspectaret D adventum. Arbitrabautur enim quod si etiam de capitulis ejus quæ postea retractavit, judicium et inquisitio sacta esset, non solus posset Nestorius cul-. pabilis inveniri. Ob hoc itaque venerabilis Ibas dixit, judicio et inquisitione non facta condemnatum esse Nestorium : tanquam de beati Cyrilli dictis, quorum intentionem minus intelligebant, non fuerit facta discussio; cum imperatores, sicut retulit, propterea jusserant primates episcoporum in Ephe-

fautores tiæreticorum scripto reprehenderunt, ut A sinam congregari civitatem, ut coram omnibus non tantum Nestorii libri, sed etiam Cyrilli, judicarentur. Non ergo necesse est de Nestorio dictum accipere, quod ait, judicio et inquisitione non facta, velut Nestorius sine judicio et inquisitione fuerit condemnatus; cum possit intelligi propterea dictum, quod capitula beati Cyrilli de quibus jam satisfecimus, in illo judicio inquisi:a non fuerint. Quod si etiam concedamus, quia de Nestorio dictum est, judicio et inquisitione", nunquid etiam hoc concesso, necesse nobis est intelligere quod in his verbis Nestorius fuerat excusatus? Cur enim non credamus reverentissimum Ibam non excusantem, sed indignantem quod Orientales exspectati non fuerint, dixisse in illo concilio, judicio et inquisitione nou coram omnibus libros Nestorii et Cyrilli judicari. B facta finitum, quod sine ipsis ibi judicatum fuerat et quæsitum : tanquam judicium non esset legitimum, neque legitima inquisitio, ubi ipsi non aderant, qui pariter inquisitores delecti erant et judices? Verum existimo, et credere nos oportet, quod Orientalibus et aliarum provinciarum Patribus aliquæ causæ inevitabiles accidere potuerunt ut venire tardarent; ex altera parte beato Cyrillo et aliis qui prævenerant, similiter quæcunque necessitas ut eos diutius exspectare non possent. Ubi nos quid dicamus, nisi illud quod jam diximus, cum de maledictis ipsius Cyrilli quæ contra sanctum Joannem protulit, ageremus, Væ mundo a scandalis (Matth. xv111, 7)? Siquidem non solum voluntariis animorum motibus, verum etiam præter voluntatem præterque scientiam, exa-

## CAPUT III.

Quod Ibas judicio falli potuerit in Nestorio, sicut Anatolius in Dioscoro, Athanasius in Timotheo, syno-dus Palassina et Zosimus papa in Pelagio et Calestio.

At hæc omnia, quibus apparere possit ex qua causa cum aliis, et maxime orientalibus episcopis, offensus reverentissimus lhas ita de beato Cyrillo locutus est, doctores isti novitiæ veritatis in suo libro ponere vitaverunt, quo illa epistola quam synodus pronuntiavit orthodoxam, excusasse Nestorium videretur. Quod quidem si faceret quod respondebamus Nestorianis pro beato Anatolio a quo damnatus est Dioscorus, quem excusare volens dixit, eum non pro fide esse damnatum; hoc etiam Eutychianis pro reverentissimo lba non immerito respondere possemus. Quoniam aliud est, si quisque simpliciter in hæretico dolos suos occulente fallatur, ut eum putet orthodoxum; et aliud, si ipsammet ejus hæresim agnitam sectetur atque defendat. Quanquam si quis etiam sic utrorumque causam diligenter attenderet, gravior episcopi Anatolii probaretur; quoniam ipse, quemadmodum dictum est, in ea synodo voluit ab hæresis crimine Eutychis atque

<sup>1</sup> Cod. Veron., quo.

I ldem cod., suorum.

<sup>1</sup> Idem cod., et inquisitione non facta. Lectionem confirmant que supra et infra dicuntur,

sare, in qua Entyches cum suo dogmate, et Dioscorus, ut ejus defensor, inter alios ipso decernente damnati sunt. Ibas autem non interfuit Ephesino concilio, in quo Nestorius est damnatus : quin imo et ex eo quod Orlentales Patres atque alii diversarum provinciarum episcor qui cum illis Epheso convenerunt, exspectati non fuerint, in Nestorii damnatione graviter erat offensus. Nam etsi legere alia dignentur, qui legenda conscribunt, invenient etiam Timotheum, Apollinaris discipulum, a beato Athanasio per ignorantiani temporibus beati Damasi i sedi apostolicæ velut orthodoxu-n commendatum, atque ab ipso papa Damaso sine cohibentia hæresis simpliciter esse susceptum. Invenient eriam Felagium hæresiarcham, a quo Pelagiani dicuntur, in judicio B Palæstinorum episcoporum, quæ contra Christi gratiam sentiebat operientem, pravasque sententias suas versutia interpretantem, per eamdem ignorantiam absolutum. Invenient postremo beatum quoque Zosimum, apostolicæ sedis antistitem, contra sancii Innocentii decessoris sui sententiam, qui primus Pelagianam hæresim condemnavit, fidem ipsius Pelagii ejusque complicis Cœlestii , quem in Ecclesia Carthaginiensi convictum, atque appellantem apostolicam sedem, et ipse gestis discusserat, tanquam veram et catholicani laudantem, insuper etiam Africanos culpantem episcopos, quod ab illis fixretici crederentur: cum necdum ipsi a Africanis episcopis dolos eorum multo manifestius detegentibus, memoratos Pelagium et Cœlestium putaret orthodoxos. Et C tamen nec Athanasium, nec Damasum, nec illos Palarsiinos episcopos, et Zosimum hæreticos credit Ecclesia, quia de hæreticis bene senserunt, sed potius pro merito sue fidei catholicos judicat et honorat : quoniam non debet crimini deputari simplicium non intellecta versutia malignorum. Quocirca si etiam venerabilis Ibæ epistola excusasse Nestorium probaretur, no i propter hoc hæretica, sed merito suæ fidei, orthodoxa debuit a synodo judicari. Porro necesse non est hac Eutychianis in defensionem sanctæ synodi respondere, quoniam satis in ipsius epistolæ verbis apparet, et adhuc ex his quæ circa ipsum venerabilem Ibam gesta sunt multo evidentius appare-

Ex hoc loco et ex iis quæ sanctus Augustinus D scribit lib. u contra duas epistolas Pelagianorum, cap. 3, falli eos patet qui Zosimi l'itteras pro Cœ!e-stio subdititias putarunt. Nec tamen, ut genuinas , ut genuinas fateamur, habuerunt Pelagiani quod de his magnopere triumpharent, in quibus a Zosimo, ut ait Augustinus, voluntas emendationis, non falsitas degmatis approbata est. Nam cum instrui se paratum libello suo professus esset Cuelestius, atque Innocentii papa litteris consentire se responderet, redire ad meliorem mentem videbatur. Cæterum rescribentibus Afris, quibus perspecta Cælestii calliditas erat, non sufficere quod de innocentii litteris jactabat, nisi aperte ca respueret, quæ in suo libro prava posuerat, cum examini se subtraxisset, a Zosimo iterum cum Pelagio damnatus est.

Entychiani dogmatis defensorem Dioscorum excu- A bit, quod non ad excu at'onem Nesto.ii, sicut quidam videri voluerunt, idem Ibas diverit : De episcopara Nestorium deposuerunt judicio et inquisitione non facta. Nam si etiam colint, quod prius astruximus, de capitulis beati Cyrilli dictum intelligi, nihil obsistit ut credatur, quod idem dictum est, quia venerabilis Ibas ob Orientalium aliorumque Patrum injuriam, qui exspectati non sunt ut judicio et inquisitioni adessent, dedignatus est dicere Nestorium ab ipsis quoque deponendum, judicio et inquisitione facta depositum: tantum auctoritatis tribuens sancto Joanni Antiocheno et cæteris comprovincialibus suis. sive aliarum provinciarum episcopis, ut quod absque ipsis actum fuerat, nec judicatum, nec in juisitum dicere dignaretur. Non enim parvus numerus, aut parva fuit auctoritas illorum etiam primatum, qui cum sum dioceseos episcopis, sicut erant admoniti. venientes Ephesum cum memorato sancto Joanne Antiocheno et cæteris Orientalibus senserant. Novem quippe provinciarum eis adjuncti erant episcopi, id est Bithyniæ, Pisidiæ, Cappadociæ secundæ, Pelagoniæ b, Europæ, Mysiæ secundæ, Rhod pæ, Thraciæ \* atque The-saliæ. Quid autem attinebat ad synodum Chalcedonensem, quod idem arroganter, rel injuriarum dolore, vel ex alia quacunque causa, venerabilis Ibas direxit, cum de Christiana fide pro qua convenerant, nihil profanum fuerit in epistola sua locutus?

## CAPUT IV.

Quod epistolam Ibæ mutilam produxerin', ea omit tentes ex quibus constaret Nestorium ab illo excusa tum non fuisse.

Intende nune, Auguste, nobiscum, ut depreheadire queas consueta furta latrenum, quomodo hanc sententi m, ex qua posuerunt, c Cyrillus aures omnium pigmento quod excecat oculos sapientium, præoccupavit, et de episcopatu Nestorium deposuerunt judicio et inquisitione non facta, » non solum capite truncaverunt, neque contenti fuerunt solum cum capite finem ejus auferre; sed ut apertius proderentur, quod non cai sa brevitatis potius, quam obscuranda veritatis hoc fecerint, etiam de medio ejus furati sunt alia, quie legentibus facile demonstrarent reverent'ssimum Ibam, non pro Nest rii excusatione, sed

b Sic habent vetera exemplaria. Et videri poterat Pelagonia dici Mace Ionia II, in qua civitas fuit Pelagonia, ut docet fliero les in Syncedemo : que mode et in synodo v subscribit Benignus episcopus Heraclew Pelagoniæ, ad discrin en aliarum urbium ejusdem nominis. Ceterum in actis synodi Ephesias, unde hanc numerum provinciarum hausit Facundus, non Pelagonia scriptum est, sed Paphlagonia, titulo Περί τῶν ἀποσχιστῶν; et in epistola Orientalium ad Rufum episcopum, οἱ τὰν 'Δνατολάν οἰκοῦντες' ὡσκύτως δέ και ο Βιθυνοί, και Παφλαγόνες, και ή δευτέρα Καππκdoxia, xai Ilividia, xai Cerradia, xai Muris, xai Podere, και άλλοι πλείστοι ἀπό διαφόρων ἐπαρχιών. Quare ita et hoc loco legendum; at contra in Vigilii Constitoto, Heraclea Paphlagoniæ perperam scriptum est pro Pelagoniæ.

Cod. Veron., papæ Damæsi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., ipsis.

<sup>\*</sup> Idem cod., non facta.
\* Idem cod., Daciæ.

Nam conferte quæ illi male decerpta posuerum, et quæ nos secundum ipsius episto'æ tenorem posuimus, et non solum quie furati sunt, verum etiam furtorum causas videbitis. Cur enim imprimis narrationis ipsius epistolæ fugerent initium, quos inde oportebat incipere, nisi quia nescientibus quid epistola ipsa contineat, vel minus intelligentibus, subripere voluerunt? e Facio autem, inquit, initium narrationis de verbis quæ et ipse nosti. Contentio facta est, dum reverentia tua hic esset, his duobus hominibus Nestorio et Cyrillo: et conscripserunt adversus se noxios libros, qui scandalum fuerunt audientibus. Nestorius enim docuit in suis libris, sicut et reverentia tua novit, quia beata Maria Dei genitrix non est, ita ut multi putarent de hærese Pauli Samosateni hunc esse qui B sed non tanquam hæreticus, ut in eam reverti non dixit hominem purum esse Christum; ) et postea sequitur, unde isti cœperunt : « Cyrillus autem volens Nestorii libros destruere, lapsus est, et in dogma Apollinaris inventus est incidisse. Conscripsit etiam et ipse similiter illi, quia ipse Deus Verbum factus est homo. > Et deinde sequitur illud, quod Herum subtraxerunt: ( Tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. > Cur itaque, sicut dixi, narrationis ipsius principia contingere vitaverunt, unde potius ratio docendæ veritatis suadebat incipere, nisi quia falsitati contrarium est quod est conveniens veritati? Nam calumniari volentes buic epistolæ, quod quasi Nestor um excusaverit, occultare voluerunt quod ibi dictum est de ipso Nestorio vel leato Cyrillo: « Conscripserunt adversum se C moxios libros qui scandalo fuerunt audientibus. > Quomodo enim videretur reverentissimus Ibas excusasse Nestorium, si sciretur dixisse quod noxios libros qui scandalo essent audientibus, ipse quoque conscripserit? Non igitur excusando Nestorium, sed accusando simul beatum Cyrillum, videretur errasse; quod, sicut in illo nozium judicavit quia beatam Mariam Dei genitricem negabat, ita et in sancto Cyrillo noxium credidit quod eum putaverat similiter ut Apollinarem conscripsisse, quia ipse Deus Verbum sic factus est homo, ut non esset differentia inter templum et inbabitantem in eo. Et idcirco nec illud credendum est ad excusationem dictum esse Nestorii, quod isti quidem, nescio utrum conscientia renuente, an quia præteriit illes in alias fraudes intentos, non D ficasse, sed aperte dixisse, quod Nestorius odio erat posuerunt in eodem calumniarum atque mendaciorum sworum libro; tamen quod videmus ab eorum sociis vel satellitibus objectari, non omittimus simili ratione refellere. Nam cum memoratus venerabilis Ibas narraret ac diceret: Omnes orientales epi-copi eumdem Cyrillum damnaverunt, et adversus alios episcopos. qui consenserunt ejus capitulis, excommunicationem decreverunt, ibi secutus adjecit : « Et post hanc turbattonem unusquisque in suam civitatem reversus est. Nestorius autem, quoniam suæ civitati odio erat, et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non potuit. > Objiciunt ergo nobis et dicunt : Ecce ubi

enisconorum Orientis aliorumque injuria sic locutum. A est rursus ab Iba Nestorius excusatus : quia non eum dixit ut hæreticum in suam civitatem reverti non potuisse, sed quoniam ei odio erat et qui erant in ea excellentioribus. Quasi probare possint quod reverentissimus Ibas Ne-torium dixerit, non propter hæresem, sed propter alias quascunque causas, odio fuis-e civitati sum et qui erant in ea excellentioribus, ut in eam reverti non posset; qui superius jam dixerat quod noxios conscripserit libros qui scandalo fuerint audientibus, quia beatam Mariam matrem Dei negabant. Respondemus igitur eis hoc modo, ut omittamus alia quibus refragantibus hæc calumnia multipliciter ac facillime confutatur : Nunquid alicubi reverentissimus Ibas ait quod Nestorius quidem odio erat suæ civitati et qui erant in en excellentioribus, posset? Non, inquiunt. Nunquid hoc saltem dixit, odio erat suæ civitati et qui in ea erant excellentioribus, ob alias į rivatas causas, ut in eam reverti non posset? Neque hoc, inquiunt. Si igitur nec hoc reverentissimus lbas dixit, quod quidem si diceret, non erat consequens ut qui pro aliis privatis enusis odis bilis dicerctur, etiam pro sua hæresi negari videretur odibilis; tamen eum ne que hoc dixerit : unde potestis ostendere quod his verbis venerabilis ibæ fuerit Nestorius excusatus? An forte videretur vobis ad sacerdotis orthodoxi testimonium pertinere, si dicatur odio esse civitati suæ et qui in ea sunt excellentioribus? Non videretur, inquiunt; verumtamen in verbis hujus epistolæ subauditur hoc, quia Nestorius non hæreticus, sed ut ob alias privatas causas odibilis, in suam civitatem reverti non potuit. At ego in illis verbis hoc potius significatum subaudio, quia Nestorius tanquam bæreticus odio erat suæ civitati. ut in cam reverti non posset. Quænam subauditio acceptabilis esse videbitur? Arbitror quod ea potius quæ verbis superioribus congruit, quibus dictum est quod idem Nestorius noxios scripserit libros qui scandalo fuerint audientibus, quia beatam Mariam matrem Dei negabat : quam illa quæ videtur his omnibus repugnare, i quia Nestorius pro suis noxiis libris, quibus negans matrem Dei Mariam scandalizaverat audientes, odibilis erat suæ civitati ut in eam reverti non posset. Tamen ex abundanti constituamus reverentissimum. Ibam non subaudiendum signiquidem civitati suæ et qui erant in ea excellentioribus, sed non tanquam hæreticus, magis autem propter alias causas, ut in eam reverti non posset; et defuisse nobis alia, quæ jam diximus, et quæ multo plura dicemus, quibus convincentibus satis ostenderetur quod etiam hæc non ad excusandum Nestorium dicta essent : nunquid necesse erat eadem per se considerata quæ finximus verba sic intelligere, ut excusatus in eis Nestorius videretur? Possent enim. et aliter intelligi, id csi, quia licet hæreticus Nestorius esset, sua tamen civitas hoc de illo non credidit, nec tanquam hæreticus, sed propter quod ei ob alias

\* Cod. Veron., repugnare. Quamvis itaque convenientius subaudiatur, quia Nestorius, etc.

epistolam, utrum unum Deum atque hominem Jesum Christum, per quem omnia facta sunt, et qui inter omnia factus est, in duas personas dividere, an Cyrillum servum ejus putasse conversum, hæresis Nestoriana dicenda sit. Multum excusamus Nestorium, si in hoc ejus hæresim constare dicamus, Cyrillum putasse conversum. Unde si Chalcedonensis quoque synodus ideirco velut Nestorianam hanc epistolam improbaret, hine potius, quod item promisimus demons randum, excusasse Nestorium videretur. Non autem ita debuit religiosa illa synodus gravissimum crimen levigare Nestorii, quæ bene cognoverat quod longe alia blasphemia sit a quæ hujus hæresis nomen accepit. Illa mysterium divinæ incarnationis evacuat, in qua salus nostra consistit; illa aliam hominis, aliam Dei subsistentiam dicit, ut humanam naturam alienet a Deo quæ in suis primitiis Verbo assumente sanata est. Ibæ autem epistolam perspexit evidentissime confitentem quod isti attingere timuerunt; quia licet duæ naturæ sint, una tamen est virtus. una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. Quocirca si quis hanc Nestorianam dicit epistolam, procul dubio contra Ecclesiam cum Eutychianis assirmat Nestorianum esse, unam Christi personam in duabus prædicare naturis; non enim est aliud unde punc Entychiani infamant Ecclesiam, et Nestorianos Christi sideles appellant, nisi quia duas unius Filii Domini nostri Jesu Christi profitentur esse naturas. Ergo non singaht cohibentes hæreticis, quod ideo tanquam Nestorianam damnaverint epistolam venerabilis Ibæ, quia beatum Cyrillum dixit esse conversum. Id enim ac si culpandum est, Nestoriani tamen criminis non est: cum potius hæreticorum fautores probentur ob hoc eam Nestorianam pronuntiasse, quia conscriptor ejus duas in illa confessus est Christi esse naturas. Neque jam dicant quod fidem benti Cyrilli culpaverit, quod penitus probare non possont. Primum quidem, quià post unitionem inter Orientales et ipsum factam approbat ejus sidem. Deinde quoniam et ante unitionem, non Cyri li ftdem quam vere habuit, sed quam illum habuisse putavit, accusat. Putavit autem, sicut jam probavimus ipsius epistolæ verba testari, quia sic beatus Cyrilut nulla esset differentia naturarum, hoc est inter templum et inhabitantem in eo, sed una esset natura deitatis Domini nostri Jesu Christi. Quicunque igitur dieit quod reverentissimus Ibas in epistola sua fidem beati Cyrilli quam vere habuit, et non quam habuisse eum putabat, arguerit, ipse profecto confirmat quod idem beatus Cyrillus sic prædicaverit

 Nestorius duas in Salvatore nostro personas fingebat. Non enim eumdem credebat e-se Deum quem hominem, sed alium Filium Dei, alium filium Ma-

1 Cod. Veron., ejusdem, an illi, etc.

riæ. Mariam non esse θεοτόχον, sed χριστοτόχον, id est non Deum peperisse, sed hominem: et Verbum

deant ergo nobis qui Nestorianam hanc dixerunt A Deum Verbum hommem factum ut nulla esset differentia naturarum, sed una facta esset divinitatis humanitatisque natura. Hoc enim reverentissimus Ibas per suam culpavit epistolam. Quiusm ergo bestum Cyrillum affirmant hæreticum? utrum nos, qui dicimus quia non ejus fidem, an illi 1, qui di unt quia ejus sidem accusavit Ibas episcopus? Nos enim qui cum non beati Cyrilli sidem dicimus accusasse, negamus utique quod idem Cyrillus differentiam abstulerit naturarum, et unam dixerit ex divinitate atque humanitate compositam esse naturam. Ila relicorum vero fautores, qui dicunt quod fidem Cyrilli lbas arguerit, ipsi procul dubio assertiones Eutychianorum astirmant, dicentium, quod beatus Cyrillus differentiam non crediderit naturarum, sed unam B ex divinitate atque humanitate docuerit factam esse naturam. Quamebrem si Chalcedonensis quoque synodus reverentissimum Ibam crederet, fidem quam beatus Cyrillus habuit, et non potius errorem in quem eum lapsum putaverat, arguisse, procul dubio affirmaret et ipsa quod unam prædicaverit Christi esse naturam. Cognoscis igitur, religiose imperator, illud quod diximus iterum doceri, quoniam si hanc epistolam magna illa synodus abjiceret tanquam fulem beati Cyrilli culpantem, hinc potius ipsum beatum Cyrillum credidisse hæreticum videretur. Unde nobis quoque sautores hæreticorum, ut hoc assirmaremus, persuadere conati sunt, ne quid esset residuum quod Eutychianis, quibus cohibent, respondere possimus dicentibus : Qui Nestorianamesse dixistis epistolam lbæ, cujuslibet alterius esse dicatur, quæ putavit hæreticum esse negare differentiam naturarum, et unam credere deitatis humanitatisque naturam Domini nostri Jesu Christi? quomodo vestro judicio Nestoriani non estis, qui similiter dicitis hæreticorum esse negare differentiam naturarum, et unam credem deitatis humanitatisque naturam Domini nostri Jesa Christi? aut quomodo jam potestis dicere quod beatus Cyrillus differentiam naturarum docuerit, et non potius unam dixerit deitatis humanitatisque naturam, cum propterea illam damnaveritis epistolam, quod ejus fidem culpaverit, quæhoc in eo culpasse deprehenditur, quod negaverit differentiam naturarum, et unam docuerit deitatis humanitatisque naturam? Et ideirco, nec illam damnamus epistolam, nec dicilus prædicaverat Deum Verbum hominem factum, D mus quod sidem Cyrilli culpavit : quia non sidei Cyrilli fuerat quod culpavit. Nam verissime onni impietate pienum est, ad confusionem naturarum accipere, quod de templo nato ex Maria dixit evangelista: In principio erat Verbum ; aut de Unigeniti deilale, quæ nec augeri nec minui patest, credere quod :cundum sui naturam deminuta sit paulo minus 🛎

> Filium Dei non hominem ex Maria factum suscep humana matura, sed in hominem ex Maria nat postea in baptismo descendisse. Mariam denique tel plum Deo genuisse, non ipsum qui in templo habit Atque bæc nefanda est illa dualitas, quam Facus conatum inducere Nestorium dixit cap. 3.

erior homo ad imaginem Dei formatus, aut secundum lineamenta membrorum sexusque tem, ex limo terræ creatus. Sed nunquam us Cyrillus putasse monstratur, quia idem st templum quod ex virgine Maria sumpsit et Verbum Deus, quod in principio erat caio. Hoc enim Apolinarista sapuerunt; hoc inaristis dementes Eurychiani . traxerunt; tiam Cyrillus sentiret, verissime dicerctur sus est, et in dogma Apolinaris inventus e-t . Nunc autem propterea verum esse non s, quia non probatur hoc aliquando sensisse.

## CAPUT V.

nodum quominus epistolam Ibæ orthodoxam R iliaret, morari non debuit falsa illius de Cysuspicio, cum Cyrillum ipsum, quominus alium consessioni subscriberet, par illorum io non returdarit.

erum dicit aliquis: Quomodo ergo synodus m pronuntiavit orthodoxam, quæ beatum 1, quem dicis nihil tale prædicasse, culpavit? leo, quia sidem illa beati Cyrilli prædicavit. post unitionem inter Orientales et ipsum ipprobat ejus fidem, nos autem credimus quod eadem fuerit Cyrilli fides : necessario sequil ante unitionem quoque fidem ejus Ibas proquamvis eius fuisse nescierit. Attende porro vnodi sententiam, et invenies quod in illa , dissimulans ab humanis suspicionibus, ea fidem Christi pertinent, propter quam madam atque firmandam convenerat, approbahodoxa enim, non pro honorificentia Cyrilli eujuslibet hæretici injuria dicerctur, sed pro Christo side quam continet. Si quis autem onensem synodum culpat quod, hominis de suspicione posthabita, epistolam venerabilis nuntiavit orthodoxam; ipsum beatum Cyrilpet necesse est, quod ipse quoque contemnens ı suspicionem orientalium consacerdotum suoii cum aliis diversarum provinciarum episcopis ati ejus capitula damnaverunt, confessionem ım ei per venerabilem Paulum episcopum miin suam epistolam transtulit, et eis commu-, seque professus est cadem credere ac re de incarnationis Christi mysterio; nec D mem quam de illo habuerunt, ab eis damnari t, quin nec ' etiam satisfacere pro ca necessauxit. Verum neque cum solo beato Cyrillo s Chalcedonensis culpatur, quod hanc epistonuntiavit orthodoxam, sed cum toto Ephesino

tychis error contrarius Nestoriano, unam um humanitate compositam naturam astrueim sides catholica, utrique opposita, sic uni-Christo personam asserat contra Nestorium,

l. Veron., sicul nec in uno. endem cod. deest to nec. m cod., sed cum toto Ephesino concilio. Siquin solus beatus Cyrillus, nihil impendens ipsam lium suspicionem, eos judicavit orthodoxos; sed

icut in 1 uno eodemque homine dicimus, A concilio 3, quod eorum communionem simul amplexi sunt. Unde jam videtur magna synodus non quod epistolam venerabilis Ibæ orthodoxam dixerit, sed quod non et ipsa beatum Cyrillum cum Ephesino concilio reprehenderit, accusari. Assignata igitur omnia quæ promisimus. Recognosce quoniam si Chalcedonensis synodus epistolam venerabilis Ibæ velut hæreticam improbaret, binc potius beatum Cyrillum credidisse hæreticum, et Nestorium excusasse, atque Ephesinum reprehendisse concilium videretur. Quocirca etiam in hoc memorata synodus exemplum ipsius beati Cyrilli, vel potius Ephesinæ synodi, secuta est: ut sicut illa omnium Orientalium rectissimam de Christo fidem, quamvis de se non recte suspicantium, prudenti ratione suscepit, ita et ipsa simili ratione susciperet epistolæ Ibæ congruentissimam de Christo fidem, quamvis de beato Cyrillo quasdam suspiciones incongruas contineret. Nunquid ergo hæc sancta synodus injurias beati Cyrilli gratanter accepisse credenda est, quem probatur imitata, quod dissimulavit ab alienissimis \* suspicionibus, et cujus, nisi ab eis dissimularet, argueretur exemplo? Aut nunguld ideo reverentissimum Ibam non debuit absolvere, et episcopatum ei et Ecclesiam restituere, de qua per Eutychis factionem injuste et absens erat expulsus, quia falsus erat in persona beati Cyrilli, ut eum aliquando putaret errasse, cujus fidem non solum sciens post unitionem cum Orientalibus factam, verum ante unitionem nesciens approbavit? Sed non opertuit, inquiunt, post hanc unitionem de beato Cyrillo talia loqueretur. Ego autem dico, quia nec anto unitionem oportuit, imo nec ante ipsam synodum Ephesinam : quia prius interrogari Cyrillus debuit, ac deinde culpari, si non satisfaceret. Sed nunc illud quærimus, utrum hæc venerabilis Ibæ culpa quæ. sicut jam probavimus, a synodo quoque notata est, tanti debuerit æstimari, ut ejus epistola pronuntiaretur hæretica, cum fidem ipsius beati Cyrilli in confessione quam ei per Paulum episcopum Orientales subscribendam miserant, approbaret, licet in illis 12 capitulis intentionem ejus necdum intelligeret. Cognoscens magna synodus quod sive in illis capitulis, sive in illa confessione cui beatus Cyrillus subscripsit, cadem fides esset, nihil differre judicavit quibus verbis enuntiatam Cyrilli fidem Ibas approbasset, cum eum, quod necessarium fuerat, approbasse constaret. Unde nec aliud credidit, nec credere debuit, nisi quia Patres orientales, inter quos fuit etiam ipse Ibas aliarumque provinciarum episcopi, intentionem capitulorum beati Cyrilli minus animadverterant, ut ca etiam a concilio Ephesino suscepta

> ut in eodem contra Eurychem duas non confusas, sed distinctas atque perfectas naturas agnoscat, divinam et humanam.

el cæleri Patres qui cum illo fuerunt in Ephesino concilio, et eorum communionem, etc.

- Idem cod., a levissimis.
- Idem cod., ut post hanc.

tholici quidam tres hypostases accipere noluerunt a, quamvis tres personas acceperint; nec ideo sunt a viris sapientibus hæretici judicati b, quoniam comperti sunt non in re quæ illo nomine significabatur, sed potius in ipso nomine quo significabatur offendi. Unde non potest hæretica Ibæ epistola judicari, nisi dicatur quod in capitulis quidem beati Cyrilli recta contineatur fides. Nestoriana vero sit illa Orientalium confes-io cui subscripsit, quam et Ibas et Chalcedonensis synodus in sua definitione suscepit; atque ita, ni lbas et prædicta synodus accu etur, Cyrillus post Nestorium condemnatum in hæresim Nestorianam declinasso firmabitur. Hinc autem creditus est idem beatus Cyrillus non rectam prius in Orientalium postea esse correptus; quoniam cum ipsa unitas Ecclesiarum sieret, non orientales Patres ejus capitulis subscribere compulsi sunt, sed ipse potius expetitus est directæ sibi ab eis confessioni subscribere. Ipsamque capitulorum suorum retractationem e, non ideo eum post Ephesinam synodum fecisse aliqui crediderunt, ut quæ clausa quibusdam fuerant panderentur, et quæ videbantur

· Græci, ut docet sanctus Augustinus, lib. v de Trinitate, cap. 8, μίαν οὐσίαν, τρεῖς ὑποστάσεις dicere solebant, quod est Latine, ut idem exponit, unam essentiam, tres substantias. Sed quia usus obtinuerat apud Latinos ut idem intelligeretur substantia quod essentia, propterea dicere non audebant tres hypostases, ne tres essentias dicere viderentur; sed unam essentiam vel substantiam, tres autem personas. Porro C autem, qui tres hypostases dicebant, Graci et Orientales, it non aliud quam tres personas intelligebant, Epiphanio teste in bæresi 73, et Gregorio Nazianzeno in orat. 21. Distinguebant enim ab essentia ὑπόστασι, eum Latini ob linguæ inopiam, ut Gregorio placet, distinguere non possent. Verum qui ອບໍລະເຂນ ab hypostasi non distinguerent, Latini soli non fuerunt nec primi :nam synodus Nicæna in expositione Adei damnaus eos qui Filium Dei έξ έτέρας ύποστάσεως ή εύσίας esse dicunt, pro eodem, ut apparet, utramque vocem posuit, tametsi aliter sancto Basilio videatur in epistola 78. Et sanctus Athanasius Patris ac Filii piere ούσίαν, μίαν ύπόστασιν esse tradit in orat. 5 contra Arianos et in epis:ola ad Liberium; in epistola vero ad Africanos diserte affirmat ύπόστασον ούσίαν είναι. Denique in synodo Alexandrina, ut est apud cumdem Athanasium in epistola ad Antiochenses, cum dissiderent episcopi, atque aliis tres hypostases, aliis unam. dici placeret; qui unam dicebant, existimare se pro- D fessi sunt hypostasim et essentiam idem esse, ταυτόν είναι είπειν ὑπόστασιν και οὐσίαν. Quanquain autem synodus illa utrosque recte sentire, et voce potius quam sententia discrepare comperit, abstinendum tamen a novitatis specie in posterum, nihilque ultra Nicænam formulam exquirendum censuit, idque ad Antiochenses synodica sua perscripsit. Sed decreto illo nihil obtinuit. Invaluit enim, ut dictum est, apud Græcos et Orientales, ut tres hypostases summa contentione assererent, atque alios ad eandem confessionem compellerent. Unde et Hieronymi adversus Antiochenos expostulatio ad Damasum epist. 57: Nunc, inquit, proh dolor! post Nicænam fidem, post Alexandrinum juncto pariter Occidente decretum, trium hypostaseon ab Aranorum præsu'e et Campensibus novellum a me hom ne Romano nomen exigitur.

culparent. Sicut aliquando in divina Trinitate ca- A obscura chrescerent; sed potius ut pristinum in eis emendaret errorem, quo putabatur, sicut adhac Eutychiani putant, quod unam in eis dixerit Christi esso naturam. Hinc ergo contigit ut conversione besti Cycilli facta unitas crederetur. Et revera cui non subriperet ista suspicio (de humanis cordibus loquimur, et humana corda gestamus), cum nihil orientales Patres qui hæc capitula corrigenda judicaverunt, corrigere cogerentur; beatus autem Cyrillus, non solum fidei confessioni quam sicut necessarium crediderunt illi dictaverant, expetitus ante subscriberet, sed etiam ipsa sua capitula rectractarei? De hec autem quod opponitur ac dicitur, quia non tam contra beatum Cyrillum quam contra Ephcsinam synodum locui sunt, quia parum intelligendo suis capitulis tennisse sententiam, sed admonitione B male de illis jam receptis capitulis erediderum; sequenti libro, quia ibi ma<sub>s</sub>is opportunum videtur, multa et sicut existimo non contemnenda dicemus. Si vero hæreticum est Cyrillum credidisse conversum, cur obsecto non multo magis beatus Theophilus dicatur hæreticus, qui de sancto Joanne Constantinopolitano, cojus auctoritati atque doctrinæ multo majorem venerationem Christi debet Ecclesia, talia et tanta conscripsit d, ut ctiam nos, quod ca vel memo-

> Cæterum nostri, qui tandiu restiterant quandiu ὑπόorages substantiam diei intellexerunt, ubi eam vocein a substantia Græcorum exemplo distinguere, et personam sive subsistentiam interpretari cooperunt. inde tres hypostases cum Græcis proliteri ac prolitendas esse non dubitarunt.

> b Nam cum hypostases alii eodem sensu dicerent quo alii personas, neutris alios damnare fas erat, δημάτων, ut Nazianzerius scribit, είς τών αὐτών φερόντων διάνοιαν. Sic in synodo Alexandrina, nec Ariani habiti sunt qui tres hypostases asserebant, quia hypostasim non pro substantia, sed pro persona sumebant; nec Sabelliani qui unicam dicebant, quia hypostasim non personam, sed substantiam intelligebant

> Capitula, sive anathematismos duodecim contra errores Nestorii scripserat Cyrillus, qui subditi sunt epistolæ ipsius et synodi Alexandrinæ ad Nestorium, lectique cum cadem epistola in actione i synodi Ephesinæ. Hos anathematismos velut hæreticos in-famarunt damnaruntque in privato conventu suo episcopi Orientales. Cyrillus vero, ut omnem ansam eriperet, capitula sua primiim synodi hortato retractavit et exposuit, suam anatheniatismo cuique quam vocat ἐπίλυσιν sen declarationem subjiciens. deinde apologeticum pro iisdem capitibus edidit adversus Orientales quorum nomine circumferebantur άντιβρήσεις singulis anathematismis oppositæ, quarum auctor fuisse creditur Andreas episcopus Sar satenus, cujus meminit Cyrillus epistoia 30 ad Eulo-gium. Postremo cum Theodoreti quoque librum accepisset adversus eadem capita Joannis Antiocheni jussu compositum, alteram rursus illorum defensionem aggressus est, in qua universas Theodoreii άνατροπάς sua quamque apologia confutavit. Que omnia Græce Latineque nunc edita videre est post synodum Ephesinam.

4 Innormem librum postea vocat ex quo sequentia depromuntur. Infestus Chrysostomo fuerat Theophilus Alexandrinus, non solum viventi, ades ut in exsilium tandem extruderet, verum etiam mortuo, ne illius nomen in diptycha referretur. Sed singulari Dei providentia non ante animam efflare sub moriem

<sup>1</sup> Cod. Veron., Sic.

ramus, sola possit necessitas ' excusare? Fratres, in- A memorato sanctissimo viro Joanne diceret quod quit, Joannes persequitur immundo spiritu quo suffocabatur Saul; et iterum, sanctorum ministros necavit. Dicit illum contaminatum, et in Ecclesia primitivorum impium, pestilentem, vesanum, et tyrannicæ mentis insania furibundum, atque in sua vesania gloriantem, animam suam adulterandam tradidisse diabolo. Hæc autem omnia, sicut habentur in ipsius Theophili 2 libro, ita posuimus. Vocat illum etiam humanitatis hostem, et qui scelere suo latronum vicisset audaciam, sacrilegorum principem et sacerdotium agentem impium, atque oblationes saerilegas offerentem, procacem et frontis durissimæ. Hoc quoque adjiciens, quod non his Joannes laqueis irretitus tenetur qui possint aliquando dissolvi, sed qui audiret pro merito flagitii sui comminantem Deum R vita cognoscimus, de qua scriptum est: Quia tentatio atque dicentem : Judicate inter me et Joannem : exspectavi ut faceret judicium, fecit autem iniquitatem, et non justitiam, sed clamorem. Dicit etiam. quia sicut Satanas transliguravit se in angelum lucis. ita etiam Joannes non esset quod videbatur; nec tantum similem Satanæ, sel immundum dæmonem eum appellat, more torrentis trahentem verborum spurcitiam, quem et in Christum perhibet impium exstitisse, et Judæ traditoris esse consortem. Addit etiam quod arguatur in Deum manus impias extendisse, et quod Jacobus apostolus de quibusdam rerum mundanarum cupidis dixit : Petitis et non accipitis, eo quod male petatis (Jac. 1v, 5), hoc beatus Theophilus beatum Joannem asserit dixisse de Christo, c Ausus est, inquit, dicere in ecclesia, quod Christus c oraverit, et non suerit exauditus, quia non bene oraverit. . Quis hæreticorum deterius blasphemavit quam beatum Joannem refert beatus Theophilus blasphemasse, quem affirmat consortio 3 Judaicæ impietatis semetipsum tradidisse, et offerre temeritate solita quod obtulerunt Judæi, seipsum ac populos decipientem, et Dathan atque Abiron æmulatorem? · Audiat, inquit, cum Judæis, iniquitas · magnificata est nimis. . Adjicit etiam hoc : « Ariani et Eunomiani contra Christum Joannis blasphemiis delectantur; Judæi et idololatræ justificati sunt tua comparatione genules. > Et iterum dicit : « Non solum non est Christianus Joannes, sed pejor est rege Babylonio, multo sceleratior quam Balthasar, idololatris et ethnicis sceleratior est Joannes. Tibi, ait, præ- p sens ignominia, æterna in futuris sæculis pæna reddetur. . lloc quoque visum est et idem beato Theophilo dicere : Salvator clamavit et dixit. Tollite Joannem, et mittite in tenebras exteriores. Et iterum : Largissimos fomites ante tribunal Dei suo ministravit incendio. Et hæc omnia non suffecerunt iræ atque furori \*, nisi etiam hoc de

permissus est, quam cum Chrysostomo, ejus imaginem venerando, rediret in gratam, ut ex Isidori

alia ei pœna quærenda sit, eo quod vinceret sceleris magnitudo multitudinem tormentorum. Si quis autem experiri voluerit quod non sententias tantum. verum etiam ipsa verba posuimus, et nosse quoties hæc ab illo replicata sunt, legat innormen librum. non solum contumeliis, sed ipsa quoque sæpe repetita maledictorum recapitulatione, nimis horribilem. ab Hieronymo presbytero translatum. De quo ide:n beatus Theophilus exspectavit ut per ejus eloquium, quals Jounnes fuerit Latini cognoscerent. Nos autem in illo libro, non qualis Joannes, qui nihil horum merchatur; nec qualis Theophilus, cujus virtus in multis probata, non ex isto accedenti morbo judicanda est; sed potius qualis sit miserabilis humana est super terram (Job vii, 1). Nam si talia talibus acciderant, quid nobis metuendum non sit, nostrique similibus? At ego hic interrogari vellem judices mortnorum, qui ad destructionem synodi Chałccdonensis nos quoque volunt de mortuis judicare, qua ratione, quave justitia, hæresis crimen deputetur, Cyrillum dixisse conversum, et Theophilus non judicatur hareticus, qui sanctum Joannem clarissimum doctorem Ecclesiæ dixisse criminatur, quod Christus oraverit, et non suerit exauditus quia non bene oraverit; et talia prædicasse, ut Ariani et Eunomiani contra Christum ejus blasphemiis delectentur, sed Judæi et idololatræ; et quin se Judaicæ impietati tradiderit. Si vero nihil habent quod respondcant, quoniam Theophilum pro humanis injuriis judi ant non esse dicenuum hareticum, boc etiam synodum Chalcedonensem in epistola venerabilis Ibæ judicasse desinant criminari. Ilujus autem venerabilis Theophili sui decessoris beatus Cyrillus sententiam sequens, ipse etiam postca, quemadmodum quario libro docuimus, contra judicium quoque sedis apostolicæ, quæ per beatissimum papam Innocentium prædicti sancti Joannis in exsilio constituti danmationem solverat, nomen ejus post mortem inter Dei sacerdotes in sacrificio recitari prohibuit: et, sicut ejus decessor Theophilus dixerat quod Ariani blasphemiis ejus delectarentur, ita et ipse eum Eudoxio Ariano episcopo comparavit: nec pro hac existimatione vel Theophilum quisquam vel Cyrillum judicavit hæreticum, quoniam longe alia causa est quæ meretur hoc nomen. Quod etiam sancta synodus in epistola venerabilis lha considerans, neglectis atque posthabitis hominis de homine suspicionibus, pro vera Christianæ fidei confessione quam continet, eam pronuntiavit orthodoxam. Quæ hoc etiam prospexisse credenda est, quoniam si cam pro levissima et præterita suspicione quam de beato

diaconi Chronographia narrat Damascenus, De imaginibus lib. m, extremo.

Cod. Veron., causa necessitas.

Idem cod., beati Theophili.

ldem cod., etiam consortio.
Idem cod., iniquitas tua.

Idem cod. , furori Theophili.

ldem cod., crimini. ldem cod., dicatur.

Cyrillo cum Orientalibus diversarumque provincia- A ne quos hic modo, ubi nobis omnia licent, sed non rum episcopis conscriptor ejus habuit, hæreticam judicaret, multo magis eadem ratione Theophilus judicaretur hiereticus, qui dixit Joannem in Christum impium exstitisse, et ausum fuisse in ecclesia dicere, quod Christus oraverit, et non suerit exauditus, quia non bene oraverit; et quia Ariani et Eunomiani contra Christum ejus blasphemiis delectarentur, Judæi quoque et idololatræ. Cujus nec levis et transitoria suit ista suspicio, sed quam suo quoque successori Cyrillo transmisit, ut et ipse eum de ecclesiasticis muris excluderet 1, et Judam atgne Jechoniam diceret, ac profanum, et Eudoxio Arianorum episcopo crederet conferendum. Non ergo juste dicitur sancta synodus epistolam Ibæ pro sumultis aliquando habuit, velut hæreticam debuisse damnare: cum potius, si hoc præsumeret, hinc ipsum beatum Cyrillum, quod jam sæpe monstratum cst, saceret videri damnabilem. Quis enim vel ipsorum calumniantium neget quod graviora Cyrillus de sancto Joanne quam Ibas de Cyrillo conscripsit? Ilæc autem scandala vel quælibet a merito nos offendunt in Patribus, quos tanquam luminaria Deus in Ecclesia sua constituit, ut corum desuper illuminemur excellenti scientia atque doctrina, sic habenda mihi videntur, sieut ipsorum quoque luminarium cœli defectus: quæ licet nonnunquam splendoris sui detrimenta sustineant, non tamen amittunt luminaria esse quod sunt. Et crebro quidem accidit ut ista quoque Ecclesiæ luminaria, quoniam multa a nobis C celsitudine separantur, pro quedam nostræ ignorantiæ nubilo, cum in se splendentia mancant, nobis videantur obscura. Habeatur itaque velut eclipsis quædam luminarium Theophili et Cyrilli, quod tam horribilia de magno luminari Joanne Constantinopolitano locuti sunt. Habeatur etiam altera eclipsis velut luminarium Orientalium sive aliorum Patrum qui cu n eis ex diversis provinciis convenerant, quod intelligentiæ defectu paululum obscurati, aliter quam res habuit de luminare Cyrillo æstimaverunt. Nam quos Christus in Ecclesiæ suæ stabili pace, tanguam in cœli firmamento servavit, nos venerari atque suscipere oportet; nec de illorum controversiis iam finitis infinita movere certamina, et temere condemnare mortuos, magis autem cogitare nos morituros. D plicare sufficeret, quam sapienter ad instructionem et credere potius, quod pietati convenit Christianæ. quia pro suis in Ecclesia Christi laboribus, et pacis merito quam ipsi servaverunt Ecclesiæ, si quid in aliquas privatim personas, non livore diabolico, sed humano errore percantes emendare non potuerunt ante juam de hac vita transirent, indulgentia Domini remittente, quem precari non desinebant ut delicta juventutis eorum et ignorantiæ non meminisset. in requie sint apud eam, exspectantes securi judicium retributionis æternæ. Unde metuere debemus

omnia expediunt, judicamus, cum judicare venerit Filius hominis in majestate sua, et omnes angeli cum eo, et congregabuntur ante eum omnes gentes, insi sint judices nostri. Adesse autem nobis debet et in hoc loco illa ratio atque similitudo, quant in superiori libro dedimus, cum de interlocutione venerabilis Anatolii Constantinopolitani antistitis ageremus, qua pronuntiavit Dioscorum non pro fide esse damnatum: queniam sicut cum bæreticum non fecit, quod ipsum Dioscorum a persidia sieri voluerit excusatum, eo quod aliud sit ideo hæreticum excusare, quod catholicus putetar, et aliud ipsam hæresim probare atque defendere : ita nec epistola venerabilis Ibæ potuit hæretica juste videri, vel si non rem gespicione quam de beato Cyrillo conscriptor ejus cum B stam, prout in tempore visum est, narrasse, sed beatum Cyrillum accusare 3 firmetur: eo quod aliud sit ideo accusare catholicum, quod hæreticus putetur, et aliud ipsam improbare ac reprehendere catholicam fidem. Et sicut venerabilis Anatolii desensioni pro'ecit quod ibi diximus, quia potest castitatis approbator atque dilector non approbata fornicatione fornicatorem, dum in persona fallitur, apprebare: ita etiam reverentissimi Ibæ, et cæterorum Orientalium, atque aliarum provinciarum antistitum defensioni proficiat, quod ibidem consequenter adjectmus. quia potest castitatis approbator atque dilector, non improbata castitate, castum, dum in persona similiter fallitur, improbare. Nam si a venerabilis Ibas. sive alii quos memoravimus Orientales aliarumque provinciarum episcopi, in persona potius beati Cyrilli quam in ipsa fidei regula fallebantur, sieut etiam ipse Cyrillus cum Theophilo fallebatur in beato Joanne; quod etiam sancta synodus intellexit, ut et illius epistolam pronuntiaret orthodoxam, et illos acceptaret ut Patres. Nos autem, per contentionem et inanem gloriam quam passim etiam de præsumptione gestimus acquirere, sapientiores nos tanta synodo judicantes, levissimam de persona suspicionem traximus ad regulam fidei, et non quasi festucam auximus in trabem, quæ si non ejusdem quantitatis, ejusdem tamen est generis, sed contemptibilem stipulam in ingentem vertimus arietem, qui totum Romani orbem imperii frustra quateret atque vexsret. Quis autem digne consideraret, quis verbis exprædestinatorum humana quoque ignorantia beus utatur, cujus omnipotens bonitas in magnam ntilitatem, cum voluerit, noxia quæque convertit? Illa namque de beato Cyrillo consacerdotum eius ignorantia, quæ paci Ecclesiarum aliquando contraria fuerat, si quis bene consideret, instructioni Ecclesiæ nunc assertionique proficit. Evidentius enim documentum est veræ sidei, si inter se dissidentium quam si pacatorum inveniatur eadem de illa fuisse sententia. Nam licet orientales episcopi cum aliis

<sup>·</sup> Forte sic.

Cod. Veron., exclusum.

<sup>1</sup> Idem cod., quælibet aliqua.

<sup>3</sup> Idem cod., accusasse.

male de besto Cyrillo sentirent, et ob hoc etiam A tibus respondeat novit, neque paternis definitionivehementer insectarentur, venerabili tamen Paulo Emeseno episcopo mediante comperimus quod utraque pars pro una eademque fide certabat: cum et Orientales nibil aliud a beato Cyrillo confitendum exspectarent quam tenuit semper et tenet Ecclesia: et beatus Cyrillus quod exspectabatur cum magna exsultatione perficeret, confessionem corum de incarnationis divinæ mysterio desideranter accipiens. suamque esse protestans. Unde qui bene de Cyrillo sentit, qui eum vere apostolici credit affectus, cogitare debet quantum exsultare potuerit, videus adversum se zelum Patrum, maxime orientalium, pro sidei quam ipse quoque tenebat veritate servere. Non enim tanti penderet vir sanctissimus, quod in illo sallebantur sui collegæ, quanti pendebat quod B pro fidei catholicæ veritate certarent\*, magisque volebat consacerdotes suos errorem in quem illum incidisse putaverant, sine personæ acceptione damnare, quam eos pro sua persona defendere quod erat a contrarium veritati. Audiamus Apostolum dicentem Galatis: Sed licet nos, aut angelus de cœlo evangelizet vobis præterquam quod evangelizavimus vobis, anathema sit: sicut prædiximus, et nunc iterum dico, si quis vobis evangelizaverit præter id quod accepistis, anathema sit (Gal. 1, 8). Cum ergo Apostolus non tantum se, verum etiam angelum de cœlo, evaugelizanteni præterquam quod evangelizaverat, anathema esse maluerit, quam ut Christi sideles a firmitate prædicati sibi Evangelii moverentur: quantum beatus Cyrillus lætari potuisse credendus est, C cum se videret ob eam fidem quam tenebat, et quam ab omnibus teneri volebat, a suis consacerdotibus insectari! Ouod enim in illo fallebantur, nec ibi credebat statum fidei Christianæ constare, nec æstimabat diu esse mansuros , cum in ejus esset potestate, quod postmodum fecit, dictorum suorum pandere rationem, et sedare aliter æstimantium motus. Quod autem fideliter, quod constanter, ea quæ veritatis fuerant asserebant, quamvis contra ipsum asseri necesse non fuerat, ibi rectæ fidei statum, ibi suam illorumque salutem, ibi Ecclesiarum omnium de cætero firmitatem consistere judicabat, ut de incarnaionis dominicæ sacramento nemo dubitaret ulterius. de quo etiam inter dissidentes ac de se aliter sentientes, una inveniretur eademque sententia. Cur D itaque pusillanimes nos de magnanimi Cyrilli gaudio contristamur? cur inde perturbamus Ecclesiam, unde ab omnibus est perturbationibus desendenda? cur de hoc ridere damus hæreticis, de quo a nobis confundi debuerant? Sed hoc totum agit præceps et ignara temeritas, quæ neque quomodo contradicen-

1 Cod. Veron., eum vehementer.

1 Idem cod., fidei Christiana defensione certarent.

ldem cod., est.

ldem cod., mansurum.

Idem cod., ejus inanis gloriæ fastidiosissimus

Idem cod., Augustinus dicat in exordio librorum quos de Trinitate scripsit, dibemus attendere. Arbitror sane, inquit, nonnull is tardiores in quibasdam

bus acquiescit. Hinc est quod facile decipitur, hinc hæreticorum circumventionibus irretitur, magis inquieta quam fortis. Nos autem, quod est prius ac tutius. sanctorum Patrum constitutis placido atque humili corde subjecti, eorum auctoritate firmamur. Dehinc etiam intelligimus quod sancta synodus prudenter intentionem Eutychis atque Ibæ dijudicans. sicut illum sacrilegum juste damnavit, ejusque dogma, quamvis beatum Cyrillum laudaret, pronuntiavit hæreticum, quia sidem ipsius Cyrilli, quod magis attendendum fuerat, improbat: ita juste reverentissimum Ibam absolvit, ejusque epistolam, quamvis beatum Cyrillum vituperaret, pronuntiavit orthidoxam, quia fidem ipsius Cyrilli, quod magis attendendum suerat, approbat. Vide quid ille præclarus episcopus inanis gloriæ studiosissimus contemptor ". et amator sincerissimus veritatis, 6 Augustinus dicat: « In exordio librorum meorum opinaturus me sensisse quod non sensi: quorum errorem mihi tribui non debere quis nesciat, si velut me sequentes neque apprehendentes, deviaverint in aliquam falsitatem, dum per quædam densa et opaca cogor viam carpere? quandoquidem nec ipsis sanctis divinorum librorum auctoritatibus ullo modo quisquam recte tribuerit tam multos et varios errores hæreticorum: cum omnes ex eisdem Scripturis falsas atque fallaces opiniones suas conentur desendere. Admonet me plane, ac mihi jubet suavissimo imperio lex Christi, hoc est charitas, ut cum aliquid falsi in libris meis me sensisse homines putant quod ego non sensi, atque id ipsum falsom alteri displicet, malim me reprehendi a reprehensore falsitatis, quam ab ejus laudatore laudari. Ab illo enim quamvis ego non recte. qui hoc non senserim, error tamen recte vituperatur; ab hoc autem nec ego recte laudor, a quo existimor id sensisse, quod vituperat veritas, nec ipsa sententia quam vituperat veritas. > Si quid igitur de beato Cyrillo bene sentimus, si quid ei prudentiæ vel charitatis ascribimus, ipsum quoque cum justo! viro sapientia et pietate prædito Augustino credamus, quod cum false putaretur in suis capitulis sensisse quod non sensit, malebat se reprehendi ab lba reprehensore falsitatis, quam ab Eutyche ejus laudatore laudari. Et si nunc adviveret, ipse quoque interrogatus a nobis respondere posset ac dicere: A meo venerabili fratre Iba et aliis consacer.lotibus meis, quamvis ego non recte qui hoc non senserim, error tamen ipse recte vituperatus est; a nefande viro 10 Eutyche, cjusque complicibus, nec ego recte laudor, a quibus existimor id sensisse quod vituperat veritas, nec ipsa sententia quam vituperat veritas.

locis librorum meorum opinaturos me sensisse, etc. > Priora verba, usque ad Arbitror, sont Facundi, non Augustini; sequentia habentur lib. 1 de Trinitate, cap. 3, num. 6.

alteri displicet, alteri placet, ma-Idem cod.,

lim, etc., loro cit.

Idem cod., tamen ipse, loco eit.

Idem cod., isto.

10 Idem cod., rcro.

# LIBER SEPTIMUS.

## CAPUT PRIMUM.

Qued Ibas in epistola sua unam Christi virtutem cum dixit, duas in Christo naturas non negavit, sed unicam personam asseruit.

Non ignoro quod imperitis rerum æstimatoribus absolvendarum quæstionum lenta et minus efficax videatur oratio. Etenim quia circumspectans omnia cauto potius et explorato quam festino gradu procedit, hinc ab eis de tarditate culpatur. Deinde quoniam pro difficultate quoque conditionis suz, ut calumniam insidiantis, vel ignorantiam minus intelligentis, quæ in superficie rerum verborumque versantur, excludat, necesse habet subtiliore tractatu Intimæ verltatis secreta quædem ac penetralia, qued non cito provenit, omnibus aperire : hoc illi qui cum incapaces, tum etiam impatientes sunt rationis, molestissime ferunt. Nemo enim magis de ratiocinantis mora causatur, quam ille cujus per cam tarditati consulitur. Nos autom sapientium magis judicium veremur offendere, a quibus hinc ' profecto culpabimur, si quod causæ utilitas maxime postulat omittamus. Et ideo quærendum est cujusmodi sint alia pro quibus epistola venerabilis Ibæ dicitur non debuisse orthodoxa judicari. Nam quia idem reverentissimus Ibas etiam fidem suam confitens ait : ( Ecclesia enim sic dicit, sicut et tua sanctitas novit, et sicut a principio didicit, et confirmata est divina doetrina ex libris beatorum Patrum, duæ naturæ, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. > Hinc alii rursus eum e contrario reprehendunt, quod unam Domini Jesu Christi dixe- C rit esse virtutem. Aiunt enim : Qui sieri potest ut duarum a se longe distantium naturarum, id est deitatis et humanitatis, una sit virtus? ac per hoc, cum una dicitur virtus, naturarum diversitas tollitur, ut secundum Eutychis dementiam a una etiam videatur esse natura. Porro hæc dicentes, nobiscum profecto memoratam epistolam Nestorianam non esse confirmant, qui unius Filii Domini Jesu Christi unam dicere virtutem, Eutychiano, id est Nestorianis contrario, putant errori congruere. Unde etiam creditur, non esse reprehensum ab istis Eutychianorum fautoribus. Cur autem propter hoc verbum, vel reverentissimus lbes, vel synodus quæ ipsam ejus epistolam pronuntiavit orthodoxam, culpetur ignoro. Non enim ille contra naturarum discretionem de p sed ipsa considerare debet humanitas. qua superius recte locutus est, idem \* adjecit, tanquam unam, hoc est parem creatricis et creatæ substantiæ putaverit esse virtutem; sed potius illud attendit, quod unius personæ sit eadem virtus. Nam si tantum charitas valuit in multis personis per spiritum ipsius Domini nostri Jesu Christi dissusa, ut re-

A cte in Acti-apostolorum diceretur: Multitudinis autem credentium erat cor [unum] et anima una (Act. 14, 32), quomodo recte dici non potuit, quod una virtus sit ejus personæ, cujus dono lactum est, ut illa multitudo unius esset cordis et animæ? Quod si respondetur quia illius multitudinis credentium propterea dici \* potuit unum fuisse cor et animam unam, quod omnes unius naturze fuerint, id est humanæ: Domini autem Jesu Christi duæ ac diversæ naturæ sint : intelligant imprimis quia non idcirco illorum credentium erat cor et anima uua, quod unius naturæ suerint, sed potius quod unus Christue spiritus hanc illis præstiterit unitatem. Non enim natura nos unanimes, sed animorum societas facit. Deinde considerent quod ad Corinthios Apostolus B dicit : An nescitis quoniam qui adhæret meretrici, unum corpus efficitur? Erunt enim, inquit, duo in carne una Qui autem adhæret Deo, unus spiritus est (I Cor. vi, 16). Si autem non solum de naturis, verum etiam de personis divinis recte dictum est, Qui autem adhæret Domino, unus spiritus est : quomodo recte dictum non potest intelligi, quod in epistola venerabilis Ibæ sancta synodus approbavit, quia una virtus est unius personæ Domini Jesu Christi? Et, si sidelis quisque, per bonam tantummodo voluntatem adhærens Domine unus cum illa spiritus sit, quamvis non sit una persona, quanto magis in Christo recte dici potuit quod una sit virtus, ubi naturarum conventu una focta est Dei hominisque persona? Amplius autem est ac superius, si quis diligenter attendat, quod Apostolus ait : Qui autem adhæret Domino, unus spiritus est, quam si diceret, una virtus est : quoniam causam virtutis ille spiritus esse cognoscitur a quo procedit, non autem virtus causa est ejus spiritus a quo procedit. Quamobrem non possunt in epistola venerabilis lbæ, vel in synodi sententia quæ illam orthodoxam judicavit, juste calpare quod minus est, et de una persona dictum; quando illud quod est majus, et de duabus dietum personis, in apostolicis scriptis culpare non audeant. Voluntas igitur dicentis in omnibus debet attendi : quam de præsente lba diligentius, etiam citra gesta, spectare magna synodus potuit, ut ejus epistolam orthodoxam judicaret : atque hoc in omnibus quorum ratio minus patet, non dicam pietas,

## CAPUT II.

Quod Ibas dicens Nestorium sine judicio et inquisi-tione damnatum, non damnationem ejus improparit, sed hoc tantum quod exspectati non fuerint Orientale .

lgitur ad illa redeamus quæ in eadem epistola

intelligi volunt duas personas, unam autem virturem atque unam personam ab eo dici, où xa?' uniocreen, sed κατά μίαν άξίαν, και την αύτην τιμήν.

At contra Justinianus in edicto, et quinta synodus, ex his verbis Nestoriani dogmatis suspicionem ducunt. Duas enim naturas ab Iba, Nestorii more

Cod. Veron., tunc.

<sup>1</sup> Idem cod., id.

ldem cod., recte dici. ldem cod., diversis.

eam quasi profanam et impiam refutarent. Hæc autem sunt quie sequintur : « Cyrillus aures omnium pigmento quod excæcat oculos sapientium, præoccupavit, et extera; et iterum : « Quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eis, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripia sunt, contraria existentia veræ fidei posuerunt, s et cætera. Quæ duo sub uno capitulo continentur, sicut et illa duo priora; sed ab Istis consuete discissa et deminuta sunt, ne in eis appareret intentionis integritas. Ipsius autem capituli, male ab ipsis dissipati, hoc est principium, sicut in illa epistola continetur: « Ob hanc contentionem, victores et pii imperatores jusserunt primates episcoporum in Ephesinam congregari civitatem, et coram omnibus libros Nestorii et Cyrilli judicari. B Sed antequam omnes episcopi qui congregari jussi fuerant, in Ephesum pervenirent, anticipans idem Cyrillus aures omnium pigmento quod excaed oculos sapientum, præoccupavit. Invenit autem causam ex odio quod 1 erat adversus Nestorium, et antequam synodo adesset sanctissimus et reverentissimus archiepiscopus Joannes, de episcopatu Nestorium deposuerunt, judicio et inquisitione non facta. Post duos autem dies damnationis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nobis, quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eisdem, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt contraria existentia vera fidei, posuerunt, et firmaverunt, et consenserunt eis tanguam veræ fidei consonantibus; omnes orientales episcopi eumdem Gyrillum damnaverunt, et C gitandis mortalibus oriuntur. adversus alios episcopos qui consenserunt ejus capitulis, excommunicationem decreverunt. > Videtur in bis acerbis et tumentibus verbis reverentissimus lbas indigestam adhuc exhalare quodammodo offensionis præteritæ cruditatem, quod cum ab imperatoribus ita præceptum fuerit, ut in causa Nestorii sanctus quoque Joannes Antiochenus cum orientalibus episcopis, et alii primates episcoporum cum suis, judices considerent, illis necdum in Ephesum pervenientibus condemnatus est. Hinc exstitit totius causa discidii: hine omnis tumultus sumpsit originem; hinc Orientales alique Patres offensi . adversa jam mente crediderunt, quod beatus Cyrillus. male sibi conscius, judicium et inquisitionem dictorum Patrum a effugerit, ut eorum non exspectaret D adventum. Arbitrabautur enim quod si etiam de capitulis ejus quæ postea retractavit, judicium et inquisitio facta esset, non solus posset Nestorius cul-. pabilis inveniri. Ob hoc itaque venerabilis Ibas dixit, judicio et inquisitione non facta condemnatum esse Nestorium: tanquam de beati Cyrilli dictis, quorum intentionem minus intelligebant, non fuerit facta discussio; cum imperatores, sicut retulit, propterea jusserant primates episcoporum in Ephe-

fautores the eticorum scripto reprehenderunt, ut A sinam congregari civitatem, ut coram omnibus non tantum Nestorii libri, sed etiam Cyrilli, judicarentur. Non ergo necesse est de Nestorio dictum accipere, quod ait, judicio et inquisitione non facta, velut Nestorius sine judicio et inquisitione fuerit condemnatus; cum possit intelligi propterea dictum, quod capitula beati Cyrilli de quibus jam satisfecimus, in illo judicio inquisita non fuerint. Quod si etiam concedamus, quia de Nestorio dictum est, judicio et inquisitione", nunquid etiam hoc concesso, necesse nobis est intelligere quod in his verbis Nestorius fuerat excusatus? Cur enim non credamus reverentissimum Ibam non excusantem, sed Indignantem quod Orientales exspectati non fuerint, dixisse in illo concilio, judicio et inquisitione non facta finitum, quod sine ipsis ibi judicatum fuerat et quæsitum : tanquam judicium non esset legitimum, neque legitima inquisitio, ubi ipsi non aderant, qui pariter inquisitores delecti erant et judices? Verum existimo, et credere nos oportet, quod Orientalibus et aliarum provinciarum Patribus aliquæ causæ inevitabiles accidere potuerunt ut venire tardarent; ex altera parte beato Cyrillo et aliis qui prævenerant, similiter quæcunque necessitas ut eos diutius exspectare non possent. Ubi nos quid dicamus, nisi illud quod jam diximus, cum de maledictis ipsius Cyrilli quæ contra sanctum Joannem protulit, ageremus, Væ mundo a scandalis (Matth. xvIII, 7)? Signidem non solum voluntariis animorum motibus, verum etiam præter voluntatem præterque scientiam, exa-

### CAPUT III.

Quod Ibas judicio falli potuerit in Nestorio, sicut Anatolius in Dioscoro, Áthanasius in Timotheo, syno-dus Palæstina et Zosimus papa in Pelagio et Cæ-

At hæc omnia, quibus apparers possit ex qua causa cum aliis, et maxime orientalibus episcopis, offensus reverentissimus lhas ita de beato Cyrillo locutus est, doctores isti novitiæ veritatis in suo libro ponere vitaverunt, quo illa epistola quam synodus pronuntiavit orthodoxam, excusasse Nestorium videretur. Quod quidem si faceret quod respondebamus Nestorianis pro beato Anatolio a quo damnatus est Dioscorus, quem excusare volens dixit, eum non pro fide esse damnatum; hoc etiam Eutychianis pro reverentissimo Iba non immerito respondere possemus. Quoniam aliud est, si quisque simpliciter in hæretico dolos suos occulente fallatur, ut eum putet orthodoxum; et aliud, si ipsammet ejus hæresim agnitam sectetur atque defendat. Quanquam si quis etiam sic utrorumque causam diligenter attenderet, gravior episcopi Anatolii probaretur; quoniam ipse, quemadmodum dictum est, in ea synodo voluit ab hæresis crimine Eutychis atque

<sup>1</sup> Cod. Veron., quo.

<sup>1</sup> Ideiu cod., suorum.

<sup>\*</sup> Idem cod., et inquisitione non facta. Lectionem confirmant que supra et infra dicuntur.

sare, in qua Eutyches cum suo dogmate, et Dioscorus, ut ejus defensor, inter alios ipso decernente damnati sunt. Ibas autem non interfuit Ephesino concilio, in quo Nestorius est damnatus : quin imo et ex eo quod Orientales Patres atque alii diversarum provinciarum episcor qui cum illis Epheso convenerunt, exspectati non fuerint, in Nestorii damnatione graviter erat offensus. Nam etsi legere alia dignentur, qui legenda conscribunt, invenient etiam Timotheum, Apollinaris discipulum, a beato Athanasio per ignorantiam temporibus beati Damasi 1 sedi apostolicæ velut orthodoxu-n commendatum, atque ab ipso papa Damaso sine cohibentia hæresis simpliciter esse susceptum. Invenient etiam Pelagium Palæstinorum episcoporum, quæ contra Christi gratiam sentiebat operientem, pravasque sententias suas versutia interpretantem, per eamdem ignorantiam absolutum. Invenient postremo beatum quoque Zosimum, apostolicæ sedis antistitem, contra sancti Innocentii decessoris sui sententiam, qui primus Pelagianam hæresim condemnavit, fidem ipsius Pelagii ejusque complieis Cœlestii 4, quem in Ecclesia Carthaginiensi convictum, atque appellantem apostolicam sedem, et ipse gestis discusserat, tanquam veram et catholicam laudantem, insuper etiam Africanos culpantem episcopos, quod ab illis fixretici crederentur: cum necdum ipsi a Africanis episcopis dolos corum multo manifestius detegentibus, memoratos Pelagium et Cœlestium putaret orthodoxos. Et C tamen nec Athanasium, nec Damasum, nec illos Palastinos episcopos, et Zosimum hæreticos credit Ecclesia, quia de hæreticis bene senserunt, sed potius pro merito suæ fidei catholicos judicat et honorat : quoniam non debet crimini deputari simplicium non intellecta versutia malignorum. Quocirca si etiam venerabilis Ibæ epistola excusasse Nestorium probaretur, no propter hoc hæretica, sed merito suæ fidei, orthodoxa debuit a synodo judicari. Porro necesse non est hac Eutychianis in defensionem sanctæ synodi respondere, quoniam satis in ipsius epistolæ verbis apparet, et adhuc ex his quæ circa ipsum venerabilem Ibam gesta sunt multo evidentius appare-

Ex hoc loco et ex iis quæ sanctus Augustinus D scribit lib. u contra duas epistolas Pelagianorum, cap. 3, falli eos patet qui Zosimi Litteras pro Cœle-stio subdititias putarunt. Nec tamen, ut genuinas fateamur, habuerunt Pelagiani quod de his magnopere triumpharent, in quibus a Zosimo, ut ait Aurustinus, voluntas emendationis, non falsitas degmatis approbata est. Nam cum instrui se paratum libello suo professus esset Cuelestius, atque Innocentii papæ litteris consentire se responderet, redire ad meliorem menteus videbatur. Caterum rescribentibus Afris, quibus perspecta Collestii calliditas erat, non sufficere quod de Innocentii litteris jactabat, nisi averte ca respueret, quæ in suo libro prava posuecum examini se subtraxisset, a Zosimo iterum cum Pelagio damnatus est.

Entychiani dogmatis defensorem Dioscorum excu- A bit, quod non ad excu at onem Nestorii, sicut quidam videri voluerunt, idem Ibas diverit : De episcopatu Nestorium deposuerunt judicio et inquisitione non facta. Nam si etiam colort, quod prius astruximus, de capitulis beati Cyrilli dictum intelligi, nihil obsistit ut credatur, quod idem dictum est, quia venerabilis Ibas ob Orientalium aliorumque Patrum iujuriam, qui exspectati non sunt ut judicio et inquisitioni adessent, dedignatus est dicere Nestorium ab ipsis quoque deponendum, judicio et inquisitione facta depositum : tantum auctoritatis tribuens sancto Joanni Antiocheno et cæteris comprovincialibus suis. sive aliarum provinciarum episcopis, ut quod absque ipsis actum fuerat, nec judicatum, nec in juisitum dicere dignaretur. Non enim parvus numerus, aut hæresiarcham, a quo Pelagiani dicuntur, in judicio B parva fuit auctoritas illorum etiam primatum, qui cum sum dioceseos episcopis, sient erant admoniti. venientes Ephesum cum memorato sancto Joanne Antiocheno et cæteris Orientalibus senserant. Novem quippe provinciarum eis adjuncti erant episcopi, id est Bithyniæ, Pisidiæ, Cappadociæ secundæ, Pelagoniæ b, Europæ, Mysiæ secundæ, Rhodopæ, Thraciæ \* atque The saliæ. Quid autem attinebat ad synodum Chalcedonensem, quod idem arrogauter, vel injuriarum dolore, vel ex alia quacunque causa, venerabilis Ibas direxit, cum de Christiana fide pro qua convenerant, nibil profanum fuerit in epistola sua locutus ?

### CAPUT IV.

Quod epistolam Ibæ mutilam produxerint, ca omittentes ex quibus constaret Nestorium ab illo cacusa tum non fuisse.

Intende nunc, Auguste, nobiscum, ut deprehendire queas consueta furta latrenum, quomodo hane sententi m, ex qua posuerunt, c Cyrillus aures omnium pigmento quod excæcat oculos sapientium, præoccupavit, et de episcopatu Nestorium deposuerunt judicio et inquisitione non facta, > non solum capite truncaverunt, neque contenti fuerunt solum cum capite finem ejus anferre; sed ut apertius proderentur, quod non carsa brevitatis potius, quam obscuranda veritatis hoc fecerint, etiam de medio ejus furati sunt alia, quie legentibus facile demonstrarent reverent'ssimum Ibam, non pro Nest rii excusatione, sed

b Sic habent vetera exemplaria. Et videri poterat Pelagonia dici Mace Ionia II, in qua civitas fuit Pelagonia, ut docet fliero les in Syncedemo : que mode et in synodo v subscribit Benignus episcopus Heraclew Pelagoniæ, ad discria en aliarum urbium ejusdem nominis. Caterum in actis synodi Ephesina, unde hanc numerum provinciarum hausit Facundus, non Pelagonia scriptum est, sed Paphlagonia, titulo Περί τῶν ἀποσχιστῶν ; et in epistola Orientalium ad Rufum episcopum, οἱ τὰν 'Δνατολάν οἰκοῦντες' ὡσκύτως δέ και ο Βιθυνοί, και Παφλαγόνες, και ή δευτέρα Καππαδοκία, καὶ Πισιδία, καὶ Εττταλία, καὶ Μυσίσ, καὶ Ροδόκη, καὶ αλλοι πλείστοι ἀπὸ διαφόρων ἐπαρχιῶν. Quare ila et hoc loco legendum; at contra in Vigilii Constituto, Heraclea Paphlagoniæ perperam scriptum est pro Pelagoniæ.

Cod. Veron., papæ Damasi.

<sup>1</sup> Idem cod., ipsis.

<sup>\*</sup> Idem cod., non facta. \* Idem cod., Daciæ.

Nam conferte quæ illi male decerpta posuerunt, et quæ nos secundum ipsias episto'æ tenorem posuimus, et non solum quie furati sunt, verum etiam furtorum causas videbitis. Cur enim imprimis narrationis ipsius epistolæ fugerent initium, quos inde oportebat incipere, nisi quia nescientibus quid epistola ipsa contineat, vel minus intelligentibus, subripere voluerunt? e Facio autem, inquit, initium narrationis de verbis qua et ipse nosti. Contentio facta est, dum reverentia tua hic esset, his duobus hominibus Nestorio et Cyrillo; et conscripserunt adversus se noxios libros, qui scandalum fuerunt audientibus. Nestorius enim docuit in suis libris, sicut et reverentia tua novit, quia beata Maria Dei genitrix non est, ita ut multi putarent de hærese Pauli Samosateni hunc esse qui B sed non tanquam hæreticus, ut in eam reverti non dixit hominem purum esse Christum; , et postea sequitur, unde isti cœperunt : « Cyrillus autem volens Nestorii libros destruere, lapsus est, et in dogma Apollinaris inventus est incidisse. Conscriçsit etiam et ipse similiter illi, quia ipse Deus Verbum factus est homo. > Et deinde sequitur illud, quod iterum subtraxerunt: « Tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. > Cur itaque, sicut dixi, narrationis ipsius principia contingere vitaverunt, unde potius ratio docendæ veritatis suadebat incipere, nisi quia falsitati contrarium est quod est conveniens veritati? Nam calumniari volentes huic epistolæ, quod quasi Nestorium excusaverit, occultare voluerunt quod ibi dictum est de ipso Nestorio vel beato Cyrillo: Conscripserunt adversum se C noxios libros qui scandalo fuerunt audientibus. > Quomodo enim videretur reverentissimus Ibas excusasse Nestorium, si sciretur dixisse quod noxios libros qui scandalo essent audientibus, ipse quoque conscripserit? Non igitur excusando Nestorium, sed accusando simul beatum Cyrillum, videretur errasse; quod, sicut in illo noxium judicavit quia beatam Mariam Dei genitricem negabat, ita et in sancto Cyrillo noxium credidit quod eum putaverat similiter ut Apollinarem conscripsisse, quia ipse Deus Verbum sie factus est homo, ut non esset differentia inter templum et inhabitantem in eo. Et idcirco nec illud credendum est ad excusationem dictum esse Nestorii, quod isti quidem, nescio utrum conscientia renuente, an quia præteriit illos in alias fraudes intentos, non D ficasse, sed aperte dixisse, quod Nestorius odio erat posuerunt in eodem calumniarum atque mendaciorum suorum libro; tamen quod videmus ab eorum sociis vel satellitibus objectari, non omittimus simili ratione refellere. Nam cum memoratus venerabilis Ibas narraret ac diceret: Omnes orientales epi-copi eumdem Cyrillum damnaverunt, et adversus alios episcopos, qui consenserunt ejus capitulis, excommunicationem decreverunt, ibi secutus adjecit : « Et post hanc turbationem unusquisque in suam civitatem reversus est. Nestorius autem, quoniam suæ civitati odio erat. et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non potuit. > Objiciunt ergo nobis et dicunt : Ecce ubi

episcoporum Orientis aliorumque injuria sic loculum. A est rursus ab Iba Nestorius excusatus : quia non eum dixit ut hæreticum in suam civitatem reverti non potuisse, sed quoniam ei odio erat et qui erant in ea excellentioribus. Quasi probare possint quod reverentissimus Ibas Ne-torium dixerit, non propter hæresem, sed propter alias quascunque causas, odio fuis-e civitati sum et qui erant in ea excellentioribus, ut in eam reverti non posset; qui superius jam dixerat quod noxios conscripserit libros qui scandalo fuerint audientibus, quia beatam Mariam matrem Dei negabant. Respondemus igitur eis hoc modo, ut omittamus alia quibus refragantibus hæc calumnia multipliciter ac facillime confutatur: Nunquid alicubi reverentissimus Ibas ait quod Nestorius quidem odio erat suæ civitati et qui erant in en excellentioribus, posset? Non, inquiunt. Nunquid hoc saltem dixit, odio erat suæ civitati et qui in ea erant excellentioribus, ob alias privatas causas, ut in eam reverti non posset? Negue hoc, inquiant. Si igitur nec hoc reverentissimus Ibas dixit, quod quidem si dicerct, non erat consequens ut qui pro aliis privatis enusis odibilis dicerctur, etiam pro sua hæresi negari videretur odibilis; tamen eum neque hoc dixerit; unde potestis ostendere quod his verbis venerabilis Ibæ fuerit Nestorius excusatus? An forte videretur vobis ad sacerdotis orthodoxi testimonium pertinere, si dicatur odio esse civitati suæ et qui in ea sunt excellentioribus? Non videretur, inquiunt; verumtamen in verbis bujus epistolæ subauditur hoc, quia Nestorius non hæreticus, sed ut ob alias privatas causas odibilis, in suam civitatem reverti non potnit. At ego in illis verbis hoc potius significatum subaudio, quia Nestorius tanquam hæreticus odio erat suæ civitati, ut in cam reverti non posset. Quænam subauditio acceptabilis esse videbitur? Arbitror quod ea potius quæ verbis superioribus congruit, quibus dictum est quod idem Nestorius noxios scripserit libros qui scandalo fuerint audientibus, quia beatam Mariam matrem Dei negabat : quam illa quæ videtur his omnibus repugnare, 1 quia Nestorius pro suis noxiis libris, quibus negans matrem Dei Mariam scandalizaverat audientes, odibilis erat suæ civitati ut in eam reverti non posset. Tamen ex abundanti constituamus reverentissimum. Ibam non subaudiendum signiquidem civitati suæ et qui erant in ea excellentioribus, sed non tanquam hæreticus, magis autem propter alias causas, ut in eam reverti non posset; et defuisse nobis alia, quæ jam diximus, et quæ multo plura dicemus, quibus convincentibus satis ostenderetur quod etiam hæc non ad excusandum Nestorium dicta essent : nunquid necesse erat eadem per se considerata quæ finximus verba sic intelligere, ut excusatus in eis Nestorius videretur? Possent enimet aliter inte'ligi, id est, quia licet hæreticus Nestorius esset, sua tamen civitas hoc de illo non credidit, nec tanquam hæreticus, sed propter quod ei ob alias

\* Cod. Veron., repugnare. Quamvis itaque convenientius subaudiatur, quia Nestorius, etc.

etiam sic intelligi, quia, licet hæreticus Nestorius esset, et hoc etiam suæ civitati videretur, non tamen propterea in eam reverti non potuit, cum ab Urientalibus et aliarum provinciarum episcopis non esset condemnatus, quos imperatores ejus causam judicase præceperant, sed quod ei ob alias causas odio fucrit. Tanquam si venerabilis Ibas, multum tribuens auctoritatis suo metropolicano et cæteris Orientalibus aliarumque provinciarum episcopis, qui non fuerant exspectati, diceret quia Nestorios, licet hæreticus, non tamen ab eis condemnatus, posset reverti in civitatem, et corum exspectare judicium, nisi et propter alias causas odio esset. Nam cum iidem Orientales et qui cum eis erant, tantum prævaluerint adversus Ephesinum concilium pro receptione B capitulorum beati Cyrilli, ut eumdem beatum Cyrillum et Memnonem Ephesinum episcopum condemparent, et imperatore jubente comes quoque sacrarum largitionum a cos in custodia traderet : quid esset præjudicii, si et hoc diceret Ibas, quia in Nestorio, quanquam hæretico, tamen ab Orientalibus non excluso, non illorum est considerata sententia. qui condemnati velut hæretici potuerunt in custodiam mitti; sed quia propter alias causas civitati suæ fuit odibilis, ideo in eam reverti non potuit? Verum nihil horum in ejus epistola continetur, in qua hoc tantummodo dictum est: Nestorius autem, quoniam suæ civitati odio erat et qui erant in ea excellentioribus, illo reveiti non potuit. De quo jam calumniosis respondimus amplius forte quam necessarium fuit.

# CAPUT V.

Quod falso dicant Ibam a synodo compulsum anathematizare Nestorium; et quod nunquam illi excusationem Nestorii accusatores objecerint.

In tantum vero vel reverentissimus Ibas, vel ejus epistola longe aberant ab hac suspicione, quod Nestorium dicitur excusasse, ut nec ipsi judices Photius el Eustachius atque Uranius, objecta atque relecta eadem epistola, prædictum Ibam episcopum compellerent anathema Nestorio dicere. Non enim verum est b quod in suo libro posuerunt isti, quibus tantum mentiri libet, quantum impune licet, dicentes : « Denique et Photius et Eustachius Dei amato-

\* Joannes. Exstat in actis Orientalium post synodum Ephesinam Theodosii imp. epistola ad synodum missa per Joannem comitem sacrarum, koor σύχρας άποσταλείσης διά Ιωάννου τοῦ κόμητος σακρών; (ιιί deinde subdita est episto!a Joannis cjusdeni comitis sacrensis ad imperatorem, in qua narrat se Nestorium custodiendum tradidisse Candidiano comiti domesticorum, Cyrillum et Memnonem Jacobo item comiti et præposito quartæ scholæ.

Duod ipsum tamen in Edicto suo affirmat Justi-

1 Cod. Veron., reverentissimum episcopum, etc. 1 Idem cod., et in sua civitatis ecclesia palam anathematizare.

ldem cod., principem Nestorium.

tausas odio erat, in cam reverti non poluit. Possent A factam, judicatum dederunt ad destructionem et exclus onem impietatis epistolæ ad Marim: » quod judicatum, sicut superius diximus, adiens lbas sanctam synodum peiiit legi. Ilubet autem judicatum ita, ut Ibas in sua ecclesia anathematizaret palam malignæ impietatis principem Nestorium, et eos qui ant libris aut codicibus ejus utuntur. Non itaque vcrum est quod diverunt, quia nec ostenditur, sicut jam docuimus, Ibas denegasse quod sua fuerit ad Marim epistola; neque venerabiles Photius et Eustachius episcopi judicaverunt, ut lbas in sua ecclesia anathematizaret palam malignæ impietatis principem-Nestorium et eos qui aut libris aut codicibus eius utuntur. Sed ipse prædictus Ibas episcopus ultro et ex abundanti, hoc nemine vi compellente vel quærente promisit, sicut prædictorum Photii et Eustachii episcoporum definitione monstratur. Namque cum absente jam venerabili Uranio episcopo, qui cum illis judex in hac causa jubente imperatore consederat, ex judicibus mediatores pacis semetipsos partibus præberent, post aliquanta dixerunt, com multa mota fuissent, quæ in actis inserta suat. c Noscognitorum ordinem paululum relinquentes, et adsanctarum Ecclesiarum communem utilitatem respicientes, pro judicibus mediatores nosmetirsos partibus fecimus, et multis usi conciliis, pietatem ubique proponentes, præparavimus episcopum i lbam, quod ipse ad satisfactionem corum quæ dicta fuerant sapuit, scripto dare quid sentiret vel saperet de pia nostra fide : quod etiam fecit. Ex abundanti autem 6 prædictus reverentissimus vir promisit ut in suæ civitatis ecclesia palam anathematizaret 2 malignæ impietatis principem s, et eos qui sicut ille sapinnt, et qui aut libris aut codicibus ejus utuntur. Confessus est autem sese credere s:eut continent litteræ, quæ intervenerunt inter reverentissimæ et sanctissimæ memoriæ Joannem magnæ Antiochenæ civitatis et Cyrillum Alexandrinum episcopos 4, quorum minister fuit beatæ memoriæ Paulus Emesenorum civitatis épiscopus, ex quibus et universalis consensus effectus est. > Ecce venerabiles Photius et fustachius, ex judicibus mediatores pacis effecti, dicunt quod non ipsi judicaverint, sicut fingitur, ad destructionem et exclusionem impietatis epistolæ ad Marim, uf reversus I bas in suæ civitatis ecclesia palam anares, conspicientes denegationem Ibre de epistola D thematizaret Nestorium, qui non pro excusatione

> nianus. Ober, inquit, of unnuoverbirres thereof xal Εύστάθιος διά την των έγκαλούντων πληροφορίαν έγγράφως διετύπωσαν τον είρημένον 'Ιδαν πάντα τα έναντια τε έπιστολή πράζαι, χαθώς ή περί τούτου δοθείσαι παρ' αὐτων έπικρισις δείκνυσεν. Synodus item v, actione 6: Photius vero et Eustath: us non ejustem abnegatione contenti, perspezerunt per suam definitionem. Ibam ad Edessam pervenire, et manifes:e in ecclesia anathe-matizare Nestorium et impia ejus dogmata, que impia epis!ola vindicabat.

<sup>1</sup> Idem cod., magnæ Alexandrinorum civitatis epi-

Iden cod., reverentissimus.

Nestorii, sed pro injuria Orientalium et exterorum A tur epistola, hoe tantum in illa potavit, grod heatum qui cum eis exspectati non fuerant, dixisse, eum judicaverunt, quæ quidam in illa epistola male interpretantur. Alioqui non dicerent ex abundanti promisisse reversum \* Ibam, ut anathematizaret in ecclesia civitatis suæ Nestorium, sed semetipsos potius necessarie hoc ab illo dicerent flagitasse. Illud quoque procul dubio simul apparet, quoniam solita a fraude subtraxerunt quod nos ex iisdem gestis posuimus, quia confessus est ita se credere lbas episcopus, sicut continent litteræ quæ intervenerunt, mediante Paulo Emesenæ civitatis episcopo, inter beatæ memoriæ Joannem Antiochenum et Cyrillum Alexandrinum episcopos: ne ex hac testificatione Photii et Eustachii episcoporum, quam ad destructionem et exclusionem epistolæ venerabilis Ibæ faciam esse mentiti sunt, B non solum Nestorium fecit ut anathematizaret, vecjus potius veritas ostenderctur. Quoniam et hæc 3 ipsa non tacuit. Quod si cui quæ dicimus adhuc videntur obscura, et plenius causam scire desiderat, admonendus est ut legat tantum eadem gesta, non nt intelligat adjuvandus. Quod enim hic videtur obscurum, ibi luce clarius invenitur. Sed et illud falsum omnino est, quod in eodem mendaciorum suorum libro ita dixerunt : « Sancta synodus a non contenta neque facta ab lba denegatione propter ad Marim epistolam, neque etium pro eo facta testificatione clericorum Edessenorum, sed confirmans judicatum Photii et Enstachii, petivit Ibam, ad destructionem et exclusionem ad Marim impiæ epistolæ, anathematizare Nestorium et ejus dogmata quæ eadem epistola. laudibus afficiebat. > Ubi enim vel reverentissimus C lbas suam es e negavit illam epistolam, vel illa epistola Nestorium et ejus dogmata laudibus sicut loquuntur affecit, de quo dixit quod noxios conscripserit libros, qui scandalo fuerint audientibus, quia beatam Ma iam Matrem Dei negabat? Sed recitent ex ea laudes ipsas quas dicunt Nestorii et dogmatum ejus. Si autem non est quod recitont, erubescere debuerunt toties aperteque mentiri. Piget enim me, fateor, ac pudet omnino tot arguere mendacia, et multa præteriens ad aliquorum redargutionem neeessitate compellor. Quamvis autem ipsis probare immineat quod dixerunt, nos tamen illis, præter ipsius epistolæ documentum, quod nihil tale continet, etiam ex memorati concilii Chalcedonensis sententia, de qua ipsi testimonium confinxerant, probemus D synodi, de suo mendacio refellantur, nisi ipsorum quod reverentissimus Ibas non solum Nestorium et ejus dogmata in sua epistola non laudarit, verum etiam, quod jam dudum proposuimus demonstrare, nullam Nestorii fecerit excusationem. Namque cum apud synodum Chalcedonensem, ex gestis Photii et Bustachii atque Uranii episcoporum eadem relegere-

\* Et hoc etiam objiciont tum Justinianus in Edicto, tum synodus v, quæ hoc ipso damnatam a concilio Chalcedonensi epistolam Ibæ docet, quod Photii et Cyrillum minus intellecta capitulorum ejus intentione culpaverit, non quod Nestorium fecerit excusatum. Talem enim dedit sententiam, sicut quinte libro docuimus : « Dudum quidem ex relectis innoxius demonstratus est reverentissimus Ibas : in quibus etenim visus est culpare male loquens beatissimum CyriHum, in posterioribus recte confessus respuit illa quibus culpaverat : quia vero Nestorium excusavit, non invenitur a synodo reprehensum : quod procul dubio reprehenderet, si ille Nestorium quem ipsa damnaverat, excusaret : > multo magis, si etiam laudibus, sicut loquuntur, assiceret. Sententia igitur ejusdem synodi, si quid ei creditur, probat nec laudarum, nec excusatum fuisse in epistola Ibæ Nestorium . Qua rum etiam et Entychem, quod isti dicere noluerunt : cum Ibas episcopus de Eutychiano dogmate non fuerit accusatus, quin potius querebatur injustitiam se ab ipso Eutyche et crimina falsa perpessum. Sed quia sancta illa synodus, quæ non tantum Eutychem danı nare, verum etiam Nestorii dampationem firmare convenerat, epistolam ipsius Ibæ orthodoxam esse cognovit, et Nestorio maxime Eutychique contrariam, dignum judicavit socium sibi eum in condemnationem hæreticorum quos refutabat asciscere. Onod si Eutychiani putant fieri debuisse ut ejus epistolam confitentem duas Christi naturas in unitate personæ, quasi Nestorianam veilet synodus aspernari; Nestorium profecto quantum ad se excusaret, atque ab hæresis crimine faceret alienum. Quod etiam superiore libro, sicut promiseramus, ostendimus. Unde videant qui hanc epistolam Nestorianam esse dixerunt, ne ipsi potius videantur excusare Nestorium, affirmantes quod secundum ejus doctrinam confitentur quod duarum naturarum una persona sit, quod est unus Filius Dominus noster Jesus Christus. Nam hæc epistola recte dici non potest Nestorium defendisse, cujus confessio videtur dogmati Nestoriane contraria : quod sancta synodus videns, orthodoxam eam non immerito judicavit. Verum mibi minus videtur apparere quam sint impudentes qui calumniantur in epistola venerabilis lbæ excusatum fuisse Nestorium, si testimonio tantum episcoporum Photii et Eustachii atque Uranii, vel etiam Chalcedonensis quoque accusatorum ibæ confundantur exemplo. quibus cos calumnicciores et impudentiores ostendimus. Nam et illi ad hoc tantum ipsam protu!erunt epistolam, sicut ea in quibus continetur gesta demonstrant, ut ex illa probarent quod beato Cyrillo detraxerit, non quod Nestorium voluerit excusare:

Eustathii, qui cam velut impiam condemnarunt, judicium comprobarit.

que fingatur, quod synodus ad destructionem et exclusionem ad Marina epistola, Ibam fecerit anathematizara Nestorium; que non solum, etc.

<sup>1</sup> Cod. Veron., reverentissimum,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ldem cod., ideo solita.

dem cod., hoc.

Lan cod., Nestorium : et ideo non paletur no-

epistolam, utrum unum Deum atque hominem Jesum Christum, per quem omnia facta sunt, et qui inter omnia factus est, in duas personas dividere, an Cyrilium servum ejus putasse conversum, hæresis Nestoriana dicenda sit. Multum excusamus Nestorium, si in hoc ejus hæresim constare dicamus, Cyrillum putasse conversum. Unde si Chalcedonensis quoque synodus ideirco velut Nestorianam hanc epistolam improbaret, hine potius, quod item promisimus demons:randum, excusasse Nestorium videretur. Non autem ita debuit religiosa illa synodus gravissimum crimen levigare Nestorii, quæ bene cognoverat quod longe alia blasphemia sit • quæ hujus hæresis nomen accepit. Illa mysterium divinæ incarnationis evacuat. in qua salus nostra consistit ; illa aliam hominis, aliam Dei subsistentiam dicit, ut bumanam naturam alienet a Deo quæ in suis primitiis Verbo assumente sanata est. Ibæ autem epistolam perspexit evidentissime confitentem quod isti attingere timuerunt; quia licet duæ naturæ sint, una tamen est virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. Quocirca si quis hanc Nestorianam dicit epistolam, proculdubio contra Ecclesiam cum Eutychianis astirmat Nestorianum esse, unam Christi personam in duabus prædicare naturis; non enim est aliud unde nunc Eutychiani infamant Ecclesiam, et Nestorianos Christi sideles appellant, nisi quia duas unius Filii Domini nostri Jesu Christi profitentur esse naturas. Ergo non fingant cohibentes hæreticis, quod ideo C. tanquam Nestorianam damnaverint epistolam venerabilis Ibæ, quia beatum Cyrillum dixit esse conversum. Id enim ac si culpandum est, Nestoriani tamen criminis non est: cum potius hæreticorum fautores probentur ob hoc eam Nestorianam pronuntiasse, quia conscriptor ejus duas in illa confessus est Christi esse naturas. Neque jam dicant quod fidem benti Cyrilli culpaverit, quod penitus probare non possent. Primum quidem, quia post unitionem inter Orientales et ipsum factam approbat ejus sidem. Deinde quoniam et ante unitionem, non Cyri li ftdem quam vere habuit, sed quam illum habuisse putavit, accusat. Putavit autem, sicut jam probavimus ipsius epistolæ verba testari, quia sic beatus Cyrillus prædicaverat Deum Verbum hominem factum, ut nulla esset differentia naturarum, hoc est inter templum et inhabitantem in eo, sed una esset natura deitatis Domini nostri Jesu Christi. Quicunque igitur dicit quod reverentissimus Ibas in epistola sua fidem beati Cyrilli quam vere habuit, et non quam habuisse eum putabat, arguerit, ipse profecto confirmat quod idem beatus Cyrillus sic prædicaverit

gebat. Non enim eumdem credebat e-se Deum quem hominem, sed alium Filium Dei, alium filium Mariæ. Mariam non esse θεοτόχον, sed χριστοτόχον, id est non Deum peperisse, sed hominem: et Verbum

 Nestorius duas in Salvatore nostro personas fin-1 Cod. Veron., ejusdem, an illi, etc.

deant ergo nobis qui Nestorianam hanc dixerunt A Deum Verbum hommem factum ut nulla esset differentia naturarum, sed una facta esset divinitatis humanitatisque natura. Iloc enim reverentissimus Ibas per suam culpavit epistolam. Quinam ergo beatum Cyrillum affirmant hæreticum? utrum nos, qui dicimus quia non ejus sidem, an illi 1, qui di unt quia ejus sidem accusavit Ibas episcopus? Nos enim qui eum non beati Cyrilli sidem dicimus accusasse, negamus utique quod idem Cyrillus differentiam abstulerit naturarum, et unam dixerit ex divinitate atque humanitate compositam esse naturam. Ila reticorum vero fautores, qui dicunt quod fidem Cyrilli lbas arguerit, ipsi procul dubio assertiones Eutychianorum aftirmant, dicentium, quod beatus Cyrillus differentiam non crediderit naturarum, sed unam B ex divinitate atque humanitate docuerit factam esse naturam. Quamebrem si Chalcedonensis quoque synodus reverentissimum Ibam crederet, lidem quam beatus Cyrillus habuit, et non potius errorem in quem eum lapsum putaverat, arguisse, procul dubio aftirmaret et ipsa quod unam prædicaverit Christi esse naturam. Cognoscis igitur, religiose imperator, illud quod diximus iterum doceri, quoniam si hanc epistolam magna illa synodus abjiceret tanquam Gilem beati Cyrilli culpantem, hinc potius ipsum beatum Cyrillum credidisse hæreticum videretur. Unde nobis quoque sautores hæreticorum, ut hoc assirmaremus, persuadere conati sunt, ne quid esset residuum quod Eutychianis, quibus cohibent, respondere possimus dicentibus: Qui Nestorianamesse dixistis epistolam lbæ, cujuslibet alterius esse dicatur, quæ putavit hæreticum esse negare differentiam naturarum, et unam credere deitatis humanitatisque naturam Domini nostri Jesu Christi? quomodo vestro judicio Nestoriani non estis, qui similiter dicitis hæreticorum esse negare differentiam naturarum, et unam credere deitatis) humanitatisque naturam Domini nostri Jesu Christi? aut quomodo jam potestis dicere quod beatus Cyrillus differentiam naturarum docuerit, et non potius unam dixerit deitatis humanitatisque naturam, cum propterea illam damnaveritis epistolam, quod ejus fidem culpaverit, quæhoc in eo culpasse deprehenditur, quod negaverit differentiam naturarum, et unam docuerit deitatis humanitatisque naturam? Et ideirco, nec illam damnamus epistolam, nec dici-D mus quod fidem Cyrilli culpavit : quia non fidei Cyrilli fuerat quod culpavit. Nam verissime omni impietate pienum est, ad confusionem naturarum accipere, quod de templo nato ex Maria dixit evangelista : In principio erat Verbum; aut de Unigeniti deitate, quæ nec augeri nec minui potest, credere quod secundum sui naturam deminuta sit paulo minus ab

> Filium Dei non hominem ex Maria factum suscepta humana natura, sed in hominem ex Maria natum postea in baptismo descendisse. Mariam denique templum Deo genuisse, non ipsum qui in templo habitat. Atque bæc nefanda est illa dualitas, quam Facundus conatum inducere Nestorium dixit cap. 3.

angelis sicut in 1 uno eodemque homine dicimus, A concilio 2, quod eorum communionem simul amplexi quod interior homo ad imaginem Dei formatus, aut exterior secundum lineamenta membrorum sexusque diversitatem, ex limo terræ creatus. Sed nunquam hoc beatus Cyrillus putasse monstratur, quia idem natura est templum quod ex virgine Maria sumpsit initium, et Verbum Deus, quod in principio erat carens initio. Iloc enim Apolinaristæ sapuerunt; hoc ab Apolinaristis dementes Eu ychiani a traxerunt; hoc si etiam Cyrillus sentiret, verissime dicerctur quia lapsus est, et in dogma Apolinaris inventus est incidisse. Nunc autem propterea verum esse non credimus, quia non probatur hoc aliquando sensisse.

### CAPUT V.

Quod synodum quominus epistolam 1bæ orthodoxam pronuntiaret, morari non debuit salsa illius de Cyrillo suspicio, cum Cyrillum ipsum, quominus Orientalium consessioni subscriberet, par illorum suspicio non retardarit.

B simili ratione susciperet epistolæ Ibæ congruentissimam de Christo sidem, quamvis de beato Cyrillo quasdam suspiciones incongruas contineret. Nunquid ergo hæe sancta synodus injurias heati Cyrilli gra-

Sed iterum dicit aliquis: Quomodo ergo synodus epistolam pronuntiavit orthodoxam, quæ beatum Cyrillum, quem dicis nihil tale prædicasse, culpavit? Respondeo, quia sidem illa beati Cyrilli prædicavit. Nam si post unitionem inter Orientales et ipsum factam approbat eius fidem, nos autem credimus quod semper eadem suerit Cyrilli sides : necessario sequitur quod ante unitionem quoque fidem ejus Ibas probaverit, quamvis ejus suisse nescierit. Attende porro ipsam synodi sententiam, et invenies quod in illa epistola, dissimulans ab humanis suspicionibus, ea quæ ad fidem Christi pertinent, propter quam ma- C nifestandam atque firmandam convenerat, approbavit : orthodoxa enim, non pro honorificentia Cyrilli nec pro cujuslibet hæretici injuria diceretur, sed pro vera de Christo side quam continet. Si quis autem Chalcedoneusem synodum culpat quod, hominis de homine suspicione posthabita, epistolam venerabilis lbæ pronuntiavit orthodoxam; ipsum beatum Cyrillum culpet necesse est, quod ipse quoque contemnens eamdem suspicionem orientalium consacerdotum suorum, qui cum aliis diversarum provinciarum episcopis congregati ejus capitula damnaverunt, confessionem fidei quam ei per venerabilem Paulum episcopum miserunt, in suam epistolam transtulit, et eis communicavit, seque professus est eadem credere ac prædicare de incarnationis Christi mysterio; nec D suspicionem quam de illo habuerunt, ab èis damnari quæsivit, quin nec ' etiam satisfacere pro ea necessarium duxit. Vorum neque cum solo beato Cyrillo synodus Chalcedonensis eulpatur, quod hanc epistolam pronuntiavit orthodoxam, sed cum toto Ephesino

Eutychis error contrarius Nestoriano, unam Verbi cum humanitate compositam naturam astruelat: cum fides catholica, utrique opposita, sic unicam in Christo personam asserat contra Nestorium,

sunt. Unde jam videtur magna synodus non quod epistolam venerabilis Ibæ orthodoxam dixerit, sed quod non et ipsa beatum Cyrillum cum Ephesino concilio reprehenderit, accusari. Assignata igitur omnia quæ promisimus. Recognosce quoniam si Chalcedonensis synodus epistolam venerabilis Ibæ velut hæreticam improbaret, hinc potius beatum Cyrillum credidisse hæreticum, et Nestorium excusasse, atque Ephesinum reprehendisse concilium videretur. Onocirca etiam in hoc memorata synodus exemplum ipsius beati Cyrilli, vel potius Ephesinæ synodi, secuta est : ut sicut illa omnium Orientalium rectissimam de Christo fidem, quantvis de se non recte suspicantium, prudenti ratione suscepit, ita et ipsa mam de Christo fidem, quamvis de beato Cyrillo quasdam suspiciones incongruas contineret. Nunquid ergo hæc sancta synodus injurias heati Cyrilli gratanter accepisse credenda est, quem probatur imitata, quod dissimulavit ab alienissimis 4 suspicionibus, et cujus, nisi ab eis dissimularet, argueretur exemplo? Aut nunquid ideo reverentissimum Ibam non debuit absolvere, et episcopatum ei et Ecclesiam restituere, de qua per Eutychis factionem injuste et absens erat expulsus, quia falsus erat in persona beati Cyrilli, ut eum aliquando putaret errasse, cujus fidem non solum sciens post unitionem cum Orientalibus factam, verum ante unitionem nesciens approbavit? Sed non opertuit, inquiunt, post hanc "unitionem de beato Cyrillo talia loqueretur. Ego autem dico, quia nec ante unitionem oportuit, imo nec ante ipsam synodum Ephesinam : quia prius interrogari Cyrillus debuit, ac deinde culpari, si non satisfaceret. Sed nunc illud quærimus, utrum hæc venerabilis Ibæ culpa quæ, sicut jam probavimus, a synodo quoque notata est, tanti debuerit æstimari, ut ejus epistola pronuntiaretur hæretica, cum sidem ipsius beati Cyrilli in confessione quam ei per Paulum episcopum Orientales subscribendam miserant, approbaret, licet in illis 12 capitulis intentionem ejus necdum intelligeret. Cognoscens magna synodus quod sive in illis capitulis, sive in illa confessione cui beatus Cyrillus subscripsit, eadem fides esset, nibil differre judicavit quibus verbis enuntiatam Cyrilli sidem Ibas approbasset, cum eum, quod necessarium fuerat, approbasse constaret. Unde nec aliud credidit, nec credere debuit, nisi quia Patres orientales, inter quos fuit etiam ipse Ibas aliarumque provinciarum episcopi, intentionem capitulorum beati Cyrilli minus animadverterant, ut ea etiam a concilio Ephesino suscepta

ut in eodem contra Eurychem duas non confusas, sed distinctas atque perfectas naturas agnoscat, divinam et humanam.

et cæteri Putres qui cum illo fuerunt in Ephesino concilio, et eorum communionem, etc.

<sup>1</sup> Cod. Veron., sient nec in uno.

<sup>2</sup> In endem cod. deest to nec.

I lem cod., sed cum toto Ephesino concilio. Siquidem non solus beatus Cyrillus, nihil impendens ipsam Orientalium suspicionem, eos judicavit orthodoxos; sed

ldem cod., a levissimis.

Idem cod., ut post hanc.

magis hoc ex beati Cyrilli detractione quam ex Nestorii excusatione vel laude, sicut amplius fingitur, probare conati sunt. Dixerunt enim de illo, quia Nestorianus est, et beatum Cyrillum episcopum hæreticum appellat. Et quid opus erat isto circuitu, ut qui beato Cyrillo Nestorii damnatori detraxerat, hinc eum Nestorianum vellent ostendere, cum hoc compendiose posset ex ipsius Nestorii excusatione vel dogmatum ejus laude moastrari, si quemadmodum isti dixerunt, illa epistola excusasset 1? Quod si nec ab ipsis calumniatoribus ex cadem epistola tale aliquid invenitur objectum, quantum videntur hi malitiam eorum et impudentiam supergressi, ut quod illi nec in querelis apud imperatores depositis, nec in indiciis episcopalibus ante Chalcedonense concilium R non semel expertis, nec in ipso magno et universali concilio tentaverunt objicere, ipsi post ejusdem concilii sententiam criminentur! Illi, quamvis obstinatissimi et ipsa obstinatione sua cæcati, viderunt et s bi turpe fore et aliis incredibile, si d'eerent in illa epistola Nestorium fuisse desensum; et sapientes nostri non solum dicibile sibi hoc esse, verum etiam nobis credibile putaverunt. Viderint autem utrum illos ita mentiri deceat, nobis tamen quod mentiuntur incredibile esse cognoscant. Advertis itaque, clementissime imperator, quod epistola venerabilis Ibæ a falso crimine excusati Nestorii etiam accusatorum suorum testificatione purgetur, nec alicujus in hoc assertionis indigeat, in quo eam sui quoque accusatores sufficienter excusant. Sed quid dicemus de C calumniis temporum nostrorum, ut quod tune puduit impudentissimos accusatores, modo non pudeat judices, et quales judices? non humanæ, sed divinæ suctoritatis, sicut existimant. Nam judices sunt judicum et judices mortuorum. Et ex his quidem quæ circa venerabilem Ibam gesta sunt, satis superque probavimus malivola interpretatione jactari, quod Nestorius in ejus epistola suerit excusatus. Si quis autem et hoc consideret, quod idem venerabilis lhas venire non posset contra judicium sancti Joannis Antiocheni, cui tantam tribui auctoritatem, et cæterorum Orientalium atque aliorum cum eis in Ephesum ex diversis provinciis convenientium, qui Nestorium, licet sine judicio suo cui deputatus fuerat, condemnatum, absolvendum tamen non judicaverunt, multo manifestius cognoscit, quoniam eum nullatenus excusavit. Quod considerasse etiam ejus accusatores existimo, ut cum diuturna excogi:atione adversus memoratum reverentissimum Ibam tot calumnias præstruerent inauditas, tamen impudentissimum judicarent contra omnium conscientiam dicere

cumque Nestorianum vellent eumdem Ibam videri, A quod Ibas apud plures excusaverit aliquando Nestorium. Nam cum post damnationem ipsius Nestorii, orientales episcopi atque ipse reverentissimus Ibas, cum sancto Joanne Antiocheno Ephesum pervenirent, de capitulis tantum beati Cyrilli, quod ibi fuerint approbata, conquesti sunt, sicut eorum scripta declarant; nihil autem sunt de Nestorii damnatione causati : quod etiam venerabilis lbas in hac epistola sic narravit : « Post duos autem dies depositionis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nobis quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eis, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia veræ fidei, posuerunt, et firmaverunt, et consenserunt eis, tanquam veræ fidei consonantibus, omnes orieutales episcopi eunidem Cyrillum damnaverunt, et adversus alios episcopos qui consenserunt ejus capitulis excommunicationem decreverant. > Pro capitulis ergo tantum heati Cyrilli quorum ignorabant intentionem, non etiam pro condemnatione Nestorii reverentissimus Ibas orientales episcopos dixit offensos. Quomodo ergo vel ipse contra beati Joannis Antiocheni qui in eo primatum habuit, totiusque concilá orientalis, ac suum judicium, Nestorium conscribentem libros noxios excusaret, vel ipsi ejus accursatores crediturum sibi quemquam sperarent, si hinc eum contra publicam notitiam criminarentur? Et ideo, sive illa epistola Ibæ esse dicatur, sive ab ejus accusatoribus perhibeatur esse conficta, non est arbitrandum quod omitterent hinc eum accusare. si viderent hoc esse credibile. Amplius tamen absurdam est opinari quod accusatores illam epistolam ex nomine venerabilis Ibe fingentes, ut Nestorianus videretur, nihil ei vel in tantis episcopalibus judiciis ante Chalcedonense concilium, vel in ipso concilio, de Nestorii defensione tentarent objicere. Nam si illa verba quibas dictum est : De episcopatu Nestorium deposuerunt judicio et inquisitione non facta; et iterum: Nestorius autem, quoniam suæ civitati odio erat et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non potuit : Nestorium significant excusatum, cur ea finxisse credantur adversus episcopum, quando eum non accusaverunt pro excusatione Nestorii? Unde satis insinuatur quod et lbæ sit illa epistola, et salso dicatur excusasse Nestorium. Sed nec post condemnationem tantummodo, verum etiam priusquam condemnaretur, idem Nestorius invenitur ab oriem talibus episcopis per memoratum sanctum Joannem Antiochenum • esse culpatus. Nam scribens ei quod vane recusaret beatam Mariam matrem Dei nominare, sic dicit : « Ego vero non veluti accusabilem tuam sanctitatem ad corrigendum verbum exhortor, neque veluti ad contrarietatem, ut ita dicam, poeri-

<sup>&</sup>quot; Habetur integra Joannis Antiocheni epistola ad Nestorium ex qua h: c decerpta sunt, parte i synodi Ephesina, num. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., illa epistola dogmata Nestorii laudibus affecit? Nam proferant ubi vel ipsi mendaces Ibæ accush ores ita mentiri ausi sunt, ut illum dicerent in illa epistola excusasse Nestorium, vel ejus dogmata laudi-

bus affeci se? Qu d si. lline ad paginam 449 desunt collationes, quod foliaduo sint de codice ablata.

ramus, sola possit necessitas ' excusare? Fratres, in- A memorato sanctissimo viro Joanne diceret quod quit, Joannes persequitur immundo spiritu quo suffocabatur Saul; et iterum, sanctorum ministros necavit. Dicit illum contaminatum, et in Ecclesia primitivorum impium, pestilentem, vesanum, et tyrannicæ mentis insania furibundum, atque in sua vesania gloriantem, animam suam adulterandam tradidisse diabolo. Hæc autem omnia, sicut habentur in ipsius Theophili 2 libro, ita posuimus. Vocat illum etiam humanitatis hostem, et qui scelere suo latronum vicisset audaciam, sacrilegorum principem et sacerdotium agentem impium, atque oblationes saerilegas offerentem, procacem et frontis durissimæ. Hoc quoque adjiciens, quod non his Joannes laqueis irretitus tenetur qui possint aliquando dissolvi, sed qui audiret pro merito fingitii sui comminantem Deum R vita cognoscimus, de qua scriptum est: Quia tentatio atque dicentem : Judicate inter me et Joannem : exspectavi ut faceret judicium, fecit autem iniquitatem, et non justitiam, sed clamorem. Dicit etiam, quia sicut Satanas transfiguravit se in angelum lucis, ita etiam Joannes non esset quod videbatur: nec tantum similem Satanæ, sed immundum dæmonem eum appellat, more torrentis trahentem verborum spurcitiam, quem et in Christum perhibet impium exstitisse, et Judæ traditoris esse consortem. Addit etiam quod arguatur in Deum manus impias extendisse, et quod Jacobus apostolus de quibusdam rerum mundanarum cupidis dixit : Petitis et non accipitis, eo quod male petatis (Jac. 14, 5), hoc beatus Theophilus beatum Joannem asserit dixisse de Christo, c Ausus est, inquit, dicere in ecclesia, quod Christus c oraverit, et non fuerit exauditus, quia non bene oraverit. > Quis hæreticorum deterius blasphemavit quam beatum Joannem refert beatus Theophilus blasphemasse, quem affirmat consortio 3 Judaicæ impietatis semetipsum tradidisse, et offerre temeritate solita quod obtulerunt Judæi, seipsum ac populos decipientem, et Dathan atque Abiron æmulatorem? · Audiat, inquit, cum Judæis, iniquitas \* magnificata est nimis. > Adjicit etiam hoc : « Ariani et Eunomiani contra Christum Joannis blasphemiis delectantur; Judæi et idololatræ justificati sont tua comparatione genules. > Et iterum dicit : « Non solum non est Christianus Joannes, sed pejor est rege Babylonio, multo sceleratior quam Balthasar, idololatris et ethnicis sceleratior est Joannes. Tibi, ait, præ- D sens ignominia, æterna in futuris sæculis pæna reddetur. > lloc quoque visum est et idem beato Theophilo dicere: Salvator clamavit et dixit. Tollite Joannem, et mittite in tenebras exteriores. Et iterum : Largissimos fomites ante tribunal Dei suo ministravit incendio. Et hac omnia non suffecerunt iræ atque furori , nisi etiam hoc de

permissus est, quam cum Chrysostomo, ejus imaginem venerando, rediret in grat am, ut ex Isidori alia ei pœna quærenda sit, eo quod vinceret sceleris magnitudo multitudinem tormentorum. Si quis autem experiri voluerit quod non sententias tantum, verum etiam ipsa verba posuimus, et nosse quoties hæc ab illo replicata sunt, legat innormen librum. non solum contumcliis, sed ipsa quoque sæpe repetita maledictorum recapitulatione, nimis horribilem, ab Hieronymo presbytero translatum. De quo ide n beatus Theophilus exspectavit ut per ejus eloquium, qualis Joannes fuerit Latini cognoscerent. Nos autem in illo libro, non qualis Joannes, qui nihil horum merebatur; nec qualis Theophilus, cujus virtus in multis probata, non ex isto accedenti morbo judicanda est; sed potius qualis sit miserabilis humana est super terram (Job vii, 1). Nam si talia talibus acciderunt, quid nobis metuendum non sit, nostrique similibus? At ego hic interrogari vellem judices mortuorum, qui ad destructionem synodi Chalcedonensis nos quoque volunt de mortuis judicare, qua ratione, quave justitia, hæresis crimen deputetur, Cyrillum dixisse conversum, et Theophilus non judicatur hæreticus, qui sanctum Joannem clarissimum doctorem Ecclesiæ dixisse criminatur, quod Christus oraverit, et non suerit exauditus quia non bene oraverit; et talia prædicasse, ut Ariani et Eunomiani contra Christum ejus blasphemiis delectentur, sed Judæi et idololatræ; et qui se Judaicæ impietati tradiderit. Si vero nihil habent quod respondeant, quoniam Theophilum pro humanis injuriis judi ant non esse dicendum hareticum, hoc etiam synodum Chalcedonersem in epistola venerabilis Iba judicasse desinant criminari. Ilujus autem venerabilis Theophili sui decessoris beatus Cyrillus sententiam sequens, ipse etiam postca, quemadmodum quar o libro docuimus, contra judicium quoque sedis apostolicæ, quæ per beatissimum papam Innocentium prædicti sancti Joannis in exsilio constituti damuationem solverat, nomen ejus post mortem inter Dei sacerdotes in sacrificio recitari prohibuit; et, sicut ejus decessor Theophilus dixerat quod Ariani blasphemiis ejus delectarentur, ita et ipse eum Eudoxio Ariano episcopo comparavit; nec pro hac existimatione vel Theophilum quisquam vel Cyrillum judicavit hæreticum, quoniam longe alia causa est quæ meretur hoc nomen. Quod etiam sancta synodus in epistola venerabilis Iba considerans, neglectis atque posthabitis hominis de homine suspicionibus, pro vera Christianæ fidei confessione quam continet, eam pronuntiavit orthodoxam. Quæ hoc etiam prospexisse credenda est, quoniam si cam pro levissima et præterita suspicione quam de bento

diaconi Chronographia narrat Damascenus, De imaginibus lib. m, extremo.

Cod. Veron., causa necessitas.

Idem cod., beati Theophili.

ldem cod., etiam consortio. Idem cod., iniquitas tua.

Idem cod. , furori Theophili.

ldem cod., crimini.

ldem cod., dicatur.

num considerare debet quod etiam synodus Chalce- A synodum debuisse banc epistolam hæreticam indidonensis considerasse credenda est, quoniam tantis dissentientibus, qui moniti suerant simul in ipsum concilium convenire, non tanta illo tempore quanta nunc est, ejus esse poseet auctoritas, cum necdum rtiam judicio magnæ Chalcedonensis synodi firmareter. Nam et ipsa multum roboris ad auctoritatem addit antiquitas. Deinde quis cujuscunque temeritatis ac profanationis esse dicitur, quod en beatus Cyrillus non jam propria, sed totius Ephesinæ synodi, cujus fuerant auctoritate firmata, pro ipsorum Orientalium voluntate ausus est retractare; et si Nestorianæ hæresi deputetur quod orientales cum aliarum provinciarum episcopis, capitulorum ejus intent enem minime intelligentes, crediderunt quod ea non derianæ hæresi beatus Cyrillus communicasse dicetur, cum ipsis Orientalibus, ita de suis capitulis, quorum retractationem exegerunt, et Ephesina synodo æstimantibus, communicavit, et eorum confes-ioni subscripsit. Nam si hæc existimatio tanti penditur, ut hæresis judicetur, in nullo inclinari eisdem Orientalibus, sed potius ipsos cogere Cyrillus debuit, ut etiam in his quæ minus intelligehant, synodi se auctoritati subjicerent, suamque præsumptionem per quam promulgato decreto capitula memorata damnaverant. similiter publice, et in monumentum posteritatis, scriptis allegata confessione damparent : et neque vel sic Orientalium definitioni subscribere, sed potius ab illis exigere ut subscriberent eisdem capitulis, non pro illorum voluntate interpretatis, sed sicut ab C Ephesina synodo fuerant ante suscepta; ipsamque suspicionem per quam ea damnaverant tanquam hæresim anathema:izarent, et ita demum eos in communione recipere. Unde nec alii Patres qui cum illo Ephesum convenerant, et simul prædictis Orientalibus, ita de ipso concilio Ephesino credentibus, communicaverant, potuerunt 1 excusari. Quia vero illam eorum ignorantiam non de ipsa Christiana fide, sed de intentione dictorum suorum fuisse, et beatus Cyrillus et alii qui apud Ephesum ea probaverant, cognoverunt, turpe illis et indignum visum est pro hac causa contendere, et binc in longum protrahere dissensionem Ecclesiarum, quam nos sanctorum Patrum modestia \* sopitam post centum annos inquieta conturbaremus Ecclesias quæ fuerant in prima dissensione commotæ, ac non ctiam longe positas cegeremus causas olim oblivioni datas, quas scientes quoque reminisci piget, inquirere, et inventas necessitate respondendi non sine offensione audientium ventilare. De illo vero quod item dicunt, propterea

care, quia post unitatem factam talia conscriptor ejus lbas dicere vel sentire non debuit, jam superiore libro respondimus. Quomodo autem sancta symodus eamdem epistolam pro recta fidei confessione quam continet approbando, Ephesini concilii perhibetur impugnasse decreta, cum potius, si eam pro hac suspicione judicaret hæreticam, simul et beatum Cyrillum et ipsum Ephesinum reprehendisse concilium videretur, quod ita suspicantibus Orientalibus communicaverunt, orthodoxos eos proced dubio judicantes? Cernis igitur, imperator, illa qua superiore libro, sicut promiseramus, ostendimus, bie quoque iterum ae sæpe monstrari. Quamobrem si Chalcrdonensis synodus Nestoriana dieatur, quod hanc epibuisset synodus Ephesina suscipere; eldem Nesto- B stolam judicavit orthodoxam, etiam beatus Cyrillus et Ephesina synodus consequenter in Nesterianam hæresim postea divertisse dicentur, quod Orientales hoc ipsum credentes orthodoxos \*, nec solos Urientales, sed aliarum quoque novem quas supra memoravimus provinciarum episcopos, qui simul eumdem beatum Cyrillum et Memnonem Ephesinum, atque capitula prædicta damnaverunt, in cæteros quoque episcopos, quod ex recepissent, excemmunication's sententiam proferentes. Hæc autem Orientalium aliorumque Patrum de synodo Ephesina suspicio, qua existimantes eam traditiones paternas ease transgressam, pro ipsa fide quam communiter tenchant. adversus eam certabant, mihi similis videtur ei suspicioni quæ Jesu Nave temporibus erta fuerat in populo Israel (Jos. xxII), cum laudabiliter einsem populi pars pro Dei cultura sollicita, adversus alteram partem zque sollicitam " concitaretur, intentionem ejus ignorans. Nam cum pergeret idem populus Israel ad capiendam omnem terram quam Dous Abraha promiserat, filii Ruben et Gad, et dimidia tribes Manasse, antequam fuissent Jordanem ingressi (Num. xxxII), regionem Jaser et regionem Galanditim habitare delegerant, eo quod esset locus artus jumentis quorum eis multa erat copia; nec voluerunt ultra Jordanem possessionem capere cum tribubus Israel : qui tamen perrexerunt cum fratribut suis in terram Chansan ad debellandas gentes, qua expulit Dominus ante faciem corum. Porro autem, cum dedisset Dominus Israel universam torram quam juimperitia suscitamus. Et utinam nonnullas a tantum D raverat dare patribus corum, et hæreditate recepissent eam, revertentes iidem filii Ruben et Gad, et dimidia tribus Manasse, in terram Galaad, id est in terram possessionis suæ quam acceperant in hæreditatem, venerunt, sicut scriptum est (Jos. xxx, 10), in Galioth Jordanis a quæ est in Chappan, et ædificaverunt ibi aram supra Jordanem . In

\* Vocem Hebraichm retinent etiam Græca guædam exemplaria, quæ Γαλιλώθ et Γαλιώθ legunt : pro quo Symmachus interpres opia vertit, limites seu confi-

nia; sanctus Ilieronymus tumulos reddidit, et in Nominibus flebraicis Galioth exposuit colles

<sup>1</sup> Cod. Veron., poterunt.

Idem cod., modestia et ratione.

Idem cod., illas.

Idem cod., indicaverunt orthodoxos.

Illem cod., pro Dei cultura æque sollicitam.

<sup>6</sup> Idem cod., et ædificaverunt ibi aram supra Jordanem, aram ingentem visu; ilia intentione, seilicet, ne quia ultra Jordanem in terra Chanaan, etc.

anale de besto Cyrillo sentirent, et ob hoc etiam A tibus respondeat novit, neque paternis definitionivehementer i insectarentur, venerabili tamen Paulo Emeseno episcopo mediante comperimus quod utraque pars pro una eademque fide certabat: cum et Orientales nibil aliud a beato Cyrillo confitendum exspectarent quam tenuit semper et tenet Leclesia: et beatus Cyrillus quod exspectabatur cum magna exsultatione perficeret, confessionem eorum de incarnationis divinæ mysterio desideranter accipiens. suamque esse protestans. Unde qui bene de Cyrillo sentit, qui eum vere apostolici credit affectus, cogitare debet quantum exsultare potuerit, videns adversum se zelum Patrum, maxime orientalium, pro sidei quam ipse quoque tenebat veritate servere. Non enim tanti penderet vir sanctissimus, quod in illo sallebantur sui collegæ, quanti pendebat quod B pro fidei catholicæ veritate certarent<sup>2</sup>, magisque volebat consacerdotes suos errorem in quem illum incidisse putaverant, sine personæ acceptione damnare, quam eos pro sua persona defendere quod erat a contrarium veritati. Audiamus Apostolum dicentem Galatis: Sed licet nos, aut angelus de cœlo evangelizet vobis præterquam quod evangelizavimus vobis, anathema sit: sicut prædiximus, et nunc iterum dico, si quis vobis evangelizaverit præter id quod accepistis, anathema sit (Gal. 1, 8). Cum ergo Apostolus non tantum se, verum etiam angelum de cœlo, evangelizantem præterquam quod evangelizaverat, anathema esse maluerit, quam ut Christi fideles a firmitate prædicati sibi Evangelii moverentur: quantum beatus Cyrillus lætari potuisse credendus est, C cum se videret ob eam fidem quam tenebat, et quam ab omnibus teneri volebat, a suis consacerdotibus Insectari! Quod enim in illo fallebantur, nec ibi credebat statum fidei Christianæ constare, nec æstimabut diu esse mansuros , cum in ejus esset potestate, quod postmodum fecit, dictorum suorum pandere rationem, et sodare aliter æstimantium motus. Quod autem fideliter, quod constanter, ea quæ veritatis fuerant asserebant, quamvis contra ipsum asseri necesse non fuerat, ibi rectæ fidei statum, ibi suam illorumque salutem, ibi Ecclesiarum omnium de catero firmitatem consistere judicabat, ut de incarnacionis dominicæ sucramento nemo dubitaret ulterius. de quo etiam inter dissidentes ac de se aliter sentientes, una inveniretur eademque sententia. Cur D itaque pusillanimes nos de magnanimi Cyrilli gaudio contristamur? cur inde perturbamus Ecclesiam, unde ab omnibus est perturbationibus defendenda? cur de hoc ridere damus hæreticis, de quo a nobis confundi debuerant? Sed hoc totum agit præceps et ignara temeritas, quæ neque quomodo contradicen-

1 Cod. Veron., eum vehementer.

1 Idem cod., fidei Christiana desensione certarent.

ldem cod., est.

ldem cod., mansurum.

Idem cod., ejus inunis gloriæ fastidiosissimus

Idem cod., Augustinus dicat in exordio librorum quos de Trinitate scripsit, dibemus attendere. Arbitror sane, inquit, nonnoll is tardiores in quibasdam

PAIROL. LXVII.

bus acquiescit. Hinc est quod facile decipitur, hinc hæreticorum circumventionibus irretitur, magis inquieta quam fortis. Nos autem, quod est prius ac tutius, sanctorum Patrum constitutis placido atque. humili corde subjecti, eorum auctoritate firmamur. Dehine etiam intelligimus quod sancta synodus prudenter intentionem Eutychis atque Ibæ dijudicans. sicut illum sacrilegum juste damnavit, ejusque dogma, quamvis beatum Cyrillum laudaret, pronuntiavit hæreticum, quia sidem ipsius Cyrilli, quod magis attendendum fuerat, improbat: ita juste reverentissimum Ibam absolvit, ejusque epistolam, quamvis beatum Cyrillum vituperaret, pronuntiavit orthudoxam, quia sidem ipsius Cyrilli, quod magis attendendum fuerat, approbat. Vide quid ille præclarus episcopus inanis gloriæ studiosissimus contemptor 5. et amator sincerissimus veritatis, 'Augustinus dicat: « In exordio librorum meorum opinaturus me sensisse quod non sensi: quorum errorem mihi tribui non debere quis nesciat, si velut me sequentes neque apprehendentes, deviaverint in aliquam falsitatem, dum per quædam densa et opaca cogor viam carpere? quandoquidem nec ipsis sanctis divinorum librorum auctoritatibus ullo modo quisquam recte tribuerit tam multos et varios errores hæreticorum: cum omnes ex eisdem Scripturis falsas atque fallaces opiniones suas conentur desendere. Admonet me plane, ac mihi jubet suavissimo imperio lex Christi, hoc est charitas, ut cum aliquid falsi in libris meis me sensisse homines putant quod ego non sensi, atque id ipsum falsum alteri displicet, malim me reprehendi a reprehensore falsitatis, quam ab ejus laudatore laudari. Ab illo enim quamvis ego non recte. qui hoc non senserim, error tamen rectes vituperatur; ab hoc autem nec ego recte laudor, a quo existimor id sensisse, quod vituperat veritas, nec ipsa sententia quam vituperat veritas. > Si quid igitur de beato Cyrillo bene sentimus, si quid ei prudentiæ vel charitatis ascribimus, ipsum quoque cum justos viro sapientia et pietate pradito Augustino credamus, quod cum false putaretur in suis capitulis sensisse quod non sensit, malebat se reprehendi ab lba reprehensore falsitatis, quam ab Eutyche ejus laudatore laudari. Et si nunc adviveret, ipse quoque interrogatus a nobis respondere posset ac dicere: A meo venerabili fratre Iba et aliis consacerdotibus meis, quamvis ego non recte qui hoc non senserim, error tamen ipse recte vituperatus est; a nefando viro 10 Eutyche, cjusque complicibus, nec ego recte laudor, a quibus existimor id sensisse quod vituperat veritas, nec ipsa sententia quam vituperat veritas.

locis librorum meorum opinaturos nie sensisse, etc. > Priora verha, usque ad Arbitror, sont Facundi, non Augustini; sequentia habentur lib. 1 de Trinitate,

cap. 3, num. 6. Idem cod., alteri displicet, alteri placet, malim, etc., loro cit.

Idem cod., tamen ipse, loco cit.

Idem cod., isto.

10 Idem cod., vero.

ait, tanquam non sit differentia inter templum et in- A capitulum, quod intermissum fuerat, revertamur, habitautem in eo. Verum ne putemus i aliquid omisisse, in hoc quoque loco camdem culumniam refellamus. Nam dicunt ad divisionem unius filii Jesu-Christi pertinere, quod ait : « Sed confitetur in templum et inhabitantem in eo : > tanquam aliam vol verit intelligi templi subsistentiam sive personam, et aliam inhabitantis in eo. Sic autem possunt et de verbis Domini ipsius dicere, ubi Judzis de templo sui corporis dixit : Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud (Joan. 11, 19) : tanguam aliam voluerit intelligi personam excitandi corporis sui fempli, et aliam excitaturi illud. Quid autem nobis in epistola sua venerabilis Ibas dubium dereliquit. cum prius intentionem suæ mentis aperiens, et docens non se ad personæ divisionem, sed ad naturarum distinctionem, talia conscripsisse, præmiserit ac dixerit : ( Non enim quisquam audet dicere unam esse naturam divinitatis et humanitatis; » et deinde subjecerit : « Sed confitentur in templum et inhabilantem in eo; > atque ita suam clauserit sententiam dicens : ( Qui est unus Filins Jesus Christus. ) Quid expressius vel quid amplius dici potuit? Sed ut video duos filios credere judicatur, quisquis sic unum dixerit filium, ut non etiam duas ejus negando naturas, cum Eutychianis incarnationis mysterium ejus evacuet. Hoc etiam dicunt : Non debuit prius templum nominare, et deinde habitantem in eo. Quasi vel ipse ordo loquendi permitteret ut prius diceret inhabitantem in eo, et postea templum. Quanquam C sit etiam doctrinæ conveniens, ut quia per humanitatem Christi ad divinitatis ejus cognitionem pervenimus, prius in templo ejus humanitas, et postea commemoretur habitans in templo divinitas. Ob hoc etiam venerabilis Paulus Emesenus episcopus in sermone suo quem coram ipso beato in Alexandrina ecclesia fecit, et quem ipse beatus Cyrillus tanta haude, sicut primo libro docuimus, prædicavit, ita locutus est : « Vide Joannem duas naturas prædicantem, et unum Fisium; aliud tabernaculum, et aliud quod, in tabernaculo; aliud templum, et aliud qui inhabitat, Deus. , Quocirca si culpatur venerabilis Ibas quod prius templum ac deinde inhabitantem in co in epistola sua posuerit, culpetur necesse est etiam beatus Cyrillus, quod sermonem prædicti p Pauli episcopi lauda verit, in quo prius tabernaculum et templum, et postea quod in tahernaculo, et Deum qui templum inhabitat, nominavit. Cognoscis igitur, Imperator, quod epistolam venerabilis Ibæ dicentem: · Sed confitentur in templum, et inhabitantem in eo, qui est unus filius Jesus Christus; > secundum judicium beati Cyrilli magna Chalcedonensis synodus approbavit; et quia vel si propter hoc eam velut hæreticam improbaret, hinc potius beatum Cyrillum, id ipsum in sermone coepiscopi sui Pauli approbantem, firmasse hæreticum videretur. Nune ad illud

cujus ita meminerunt dicentes : « Et post modica episcopo Edessæ derogans dicit : Hie nostræ civitatis tyrannus beatissimum Theodorum præconem veritatis et doctorem Ecclesiæ præsumpsit, qui omnie præsumit, in ecclesia palam anathematizare : » quod ideo ex illa epistola posuerunt, quia prædictum Theo lorum, sicut sæpe dictum est, accusant quasi ea quæ sunt Nestorii prædicantem : ut quasi per hoc Nestorian in hanc epistolam demonstrarent, quæ laudaverit euindem 1; atque ita synodum quoque Chalcedonensem Nestorianam probarent, quod ipsam epistolam, laudantem eum qui Nestoriani dicitur auctor erroris, pronunt'avit orthodoxam. Quia vero non solum in epistola Ibre laudatus est ipse Theo-B dorus, sed a multis quoque sanctis Patribus, jam pridem et in secundo libro docuimus ex epistolis beati Joannis Antiocheni, totiusque orientalis concilii apud Antiochiam congregati, et adhuc ex aliorum, sicut promisimus, Patrum litteris infra docebimus. Necessarium tamen existimo et ex hac epistola docere, quod de Mopsuesteno Theodoro non solius Ibæ fuerit ista sententia. Nam et ipsum Marim Persam, ad quem scribit, eorum quæ de ipso Theodoro dixit concium esse perhibet, et confidenter publicam quoque sibi dicit attestari notitiam. Verum isti com memorationem e rum quibus hoc ostenditur, consuela fraude fugerunt. Nam quis in illis verbis non videat venerabilis lbæ de veritate fiduciam? quia nisi certa et manifesta esseut, nequaquam ei ad quem scripsit, diceret de illo qui Theodorum anathematizavit: « Quem nec tu ipse ignoras, qui occasione fidei non solum nunc viventes insequitur, sed et omnes a qui olim ad Dominum præcesserunt : quorum unus est beatus Theodorus, præco veritatis et doctor Ecclesiæ, qui non solum in sua vita colaphizavit hæreticos per veritatem sux sidei, sed et post morten spiritalia arma in libris propriis Ecclesiæ filiis dereliquit. > Deinde ipsius etiam ad quem scribit, attestari sibi notitiam docet, cum ait : « Sicut et tua reverentia eidem collocuta cognovit, et ex his que conscripsit instructa est. > Et infra quidem de codem Theodoro: « Qui propter zelum Dei non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convenit, sed et longe positas sua doctrina instruxit Ecclesias. Postremo quia idem Theodorus in sua synodo pelam redarguit eum quem suæ civitatis tyrannum vocavit. Quæ nisi vera forent, quomodo ea posset reverentissimus lbas dicere, omnium episcoporum orientalium testimonio refragante? Quinimo et sui statut periculum sustineret, si Theodorus ut hæreticus haberetur, a quo dixit in concilio redargutum esse nescio quem suæ civitatis tyrannum. Omnes quippe orientales episcopos criminatus est, si in eorum synodo hæreticum dixit redarguendi habuisse fiduciam ad excommunicandos fautores hæreticorum 4. In hot

<sup>1</sup> Cod. Veron., putemur.

<sup>2</sup> Idem cod., eumdem Theodorum.

Idem cod., et hos qui.

<sup>1</sup> Idem cod., ad hæc omnia fautores hæreticorum.

eam quasi profanam et impiam refutarent. Hæc autem sunt quæ sequuntur : « Cyrillus aures omnium pigmento quod excæcat oculos sapientium, præoccupavit, , et extera; et iterum : « Quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eis, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia veræ fidei posuerunt, , et cætera. Quæ duo sub uno capitulo continentur, sicut et illa duo priora; sed ab istis consuete discissa et deminuta sunt, ne in eis appareret intentionis integritas. Ipsius autem capituli, male ab ipsis dissipati, boc est principium, sicnt in illa epistola continetur: « Ob hanc contentionem, victores et pii imperatores jusserunt primates episcoporum in Ephesinam congregari civitatem, et coram omnibus libros Nestorii et Cyrilli judicari. B Sed antequam omnes episcopi qui congregari jussi fuerant, in Ephesum pervenirent, anticipans idem Cyrillus aures omnium pigmento quod excaecat oculos sapientum, præoccupavit. Invenit autem causam ex odio quod 4 erat adversus Nestorium, et antequam synodo adesset sanctissimus et reverentissimus archiepiscopus Joannes, de episcopatu Nestorium deposuerunt, judicio et inquisitione non facta. Post duos autem dies damnationis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nobis, quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eisdem, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt contraria existentia veras fidei, posuerunt, et sirmaverunt, et consenserunt eis tanquam veræ fidei consonantibus; omnes orientales episcopi eumdem Gyrillum damnaverunt, et C gitandis mortalibus oriuntur. adversus alios episcopos qui consenserunt ejus capitulis, excommunicationem decreverunt. > Videtur in bis acerbis et tumentibus verbis reverentissimus lbas indigestam adhuc exhalare quodammodo offensionis præteritæ cruditatem, quod cum ab imperatoribus ita præceptum fuerit, ut in causa Nestorii sanctus quoque Joannes Antiochenus cum orientalibus episcopis, et alii primates episcoporum cum suis, judices considerent, illis necdum in Ephesum pervenientibus condemnatus est. Hinc exstitit totius causa discidii : hinc omnis tumultus sumpsit originem; hinc Orientales aliique Patres offensi, adversa jam mente crediderunt , quod beatus Cyrillus, male sibi conscius, judicium et inquisitionem dictorum Patrum a effug rit, ut eorum non exspectaret D adventum. Arbitrabautur enim quod si etiam de capitulis ejus quæ postea retractavit, judicium et inquisitio facta esset, non solus posset Nestorius cul-. pabilis inveniri. Ob hoc itaque venerabilis Ibas dixit, judicio et inquisitione non facta condemnatum esse Nestorium : tanquam de beati Cyrilli dictis, quorum intentionem minus intelligebant, non fuerit facta discussio; cum imperatores, sicut retulit, propterea jusserant primates episcoporum in Ephe-

fautores tiæreticorum scripto reprehenderunt, ut A sinam congregari civitatem, ut coram omnibus non tantum Nestorii libri, sed etiam Cyrilli, judicarentur. Non ergo necesse est de Nestorio dictum accipere, quod ait, judicio et inquisitione non facta, velut Nestorius sine judicio et inquisitione fuerit condemnatus; cum possit intelligi propterea dictum, quod capitula beati Cyrilli de quibus jam satisfecimus, in illo judicio inquisita non fuerint. Quod si etiam concedamus, quia de Nestorio dictum est, judicio et inquisitione", nunquid etiam hoc concesso, necesse nobis est intelligere quod in his verbis Nestorius fuerat excusatus? Cur enim non credamus reverentissimum Ibam non excusantem, sed indignantem quod Orientales exspectati non fuerint, dixisse in illo concilio, judicio et inquisitione nou facta finitum, quod sine ipsis ibi judicatum fuerat et quæsitum : tanquam judicium non esset legitimum, neque legitima inquisitio, ubi ipsi non aderant, qui pariter inquisitores delecti erant et judices? Verum existimo, et credere nos oportet, quod Orientalibus et aliarum provinciarum Patribus aliquæ causæ inevitabiles accidere potuerunt ut venire tardarent; ex altera parte beato Cyrillo et aliis qui prævenerant, similiter quæcunque necessitas ut eos diutius exspectare non possent. Ubi nos quid dicamus, nisi illud quod jam diximus, cum de maledictis ipsius Cyrilli quæ contra sanctum Joannem protolit, ageremus, Væ mundo a scandalis (Matth. xviii, 7)? Siquidem non solum voluntariis animorum motibus, verum etiam præter voluntatem præterque scientiam, exa-

# CAPUT III.

Quod Ibas judicio falli potuerit in Nestorio, sicut Anatolius in Dioscoro, Athanasius in Timotheo, syno-dus Palæstina et Zosimus papa in Pelagio et Cæ-

At hæc omnia, quibus apparers possit ex qua causa cum aliis, et maxime orientalibus episcopis, offensus reverentissimus lhas ita de heato Cyrillo locutus est, doctores isti novitiæ veritatis in suo libro ponere vitaverunt, quo illa epistola quam synodus pronuntiavit orthodoxam, excusasse Nestorium videretur. Quod quidem si faceret quod respondebamus Nestorianis pro beato Anatolio a quo damuatus est Dioscorus, quem excusare volens dixit, eum non pro fide esse damnatum; hoc etiam Eutychianis pro reverentissimo lba non immerito respondere possemus. Quoniam aliud est, si quisque simpliciter in hæretico dolos suos occulente fallatur, ut eum putet orthodoxum; et aliud, si ipsammet ejus hæresim agnitam sectetur atque defendat. Quanquam si quis etiam sic utrorumque causam diligenter attenderet, gravior episcopi Anatolii probaretur: quoniam ipse, quemadmodum dictum est, in ea synodo voluit ab hæresis crimine Eutychis atque

<sup>1</sup> Cod. Veron., quo.

Ideiu cod., suorum.

<sup>\*</sup> Idem cod., et inquisitione non facta. Lectionem confirmant que supra et infra dicuntur,

matizare thesaurum Joannis et reconditas ejus divitias? An et ipsa statuere debuit, et dicere, si quis Theodorum non anathematizat, anathema sit? Sed nonne melius est, ut de cateris Patribus taceam, anathema cum Joanne audire, quam Joanni anathema dicere? Si enim anathema est qui Theodorum Mopsuestiæ non dicit anathema, etiam Joannes Constantinopolitanæ clarissimus antistes Ecclesiæ et confessor fortissimus veritatis, anathema est, qui tali thesauro et reconditis divitiis quas Mopsuestiæ in Cilicia possidebat, non dicit anathema. Verum neque vir ille magni ponderis et exspectatæ semper auctoritatis nobis deerit in defensionem magnæ synodi quæ ab Iba episcopo non exegit ut Theodorum Mopsuestenum condemnaret, cum ejus epistola recitari laudes ejus B Me enim ægritudo detinet, et citius abduxit ab eccleaudiret. Adsit igitur etiam beatus Gregorius Nazianzenus, temerariorum et ipse crimen aucturus, qui Theodoro adhuc juveni ac novello ita scribit, ejus perfectioni congratulans: 4 Dilectionis indiciis delectamur 4, præcipue in tali tempore, et a tali novello simul alque perfecto, et, ut te ex his quæ sanctæ Scripturæ sunt amplectar, constituto super juventutem. Sic enim vocat illa eos qui intellectu ætatem excedunt. Et veteres quidem patres rorem cœli et ubertatem terræ, cum cæteris aliis concedi filiis deprecantur, nisi cui amabile est hæc ipsa altius intelligere, nos autem spiritaliter omnia tibi rependimus. Impleat Dominus omnes petitiones tuas, et fias talium filiorum pater (quoniam quidem oportet compendio et familiariter orare pro te) qualem te demonstraris 1 pa- C tribus tuis, ut in cæteris nos etiam de te gloriemur. > Quomodo itaque synodus sancia culpatur quia Theodorum non damnavit, cognoscens quantus adbuc a quanto viro de perfectione laudatus est, id est novellus a Gregorio Nazianzeno, ita ut intellectu excessisse diceretur atatem, supra juventurem suam sublimitate sapientiæ constitutus? Quodque magis gratum est ac jucundum, cum scientia esset excelsus, tantam humilitatem ac reverentiam exhibuit patribus, ut hac ei benedictio pro talibus meritis a Gregorio redderetur, per quam tales haberet filios qualem se patribus exhibebat. Quam benedictionem si religiose ac pie illa synodus non credidit esse frustranam, idcirco velut impia et profana frustratur. Sed ad aliam \* transenmus epistolam b. Namque cum ætate confectus D idem beatus Gregorius longa quoque ægritudine labo-

'Αγάπης συμβόλοις ήδόμεθα. Sic enim legendum widetur, non συμβούλοις. Apud Gregorium epist. 219, et que hoc loco describitur 20 cum duabus sequentibus, simplicem titulum habent : Θιοδώρω. At epiatola 225 pleniore: ιι: Θεοδώρω ἐπισχόπω Τυάνων, Theodoro episcopo Tyanorum; ad quem pertinere omnes

conjectura est, de qua mox dicam.

b Ea est apud Gregorium numero 83 quæ in Græcis exemplaribus 'Ανωνύμω, sed in Latinis recte inscripta e t, Theodoro episcopo Tyanensi. Quare fallitur Facundus, qui ad Mopsuestenum scriptam putavit. Scripta est enim ad metropolitanum ejus

quid hine synodus culpetur, si rever ta est anathe- A raret, et ob hoc se causaretur on s Ecclesia sua ferre non posse, neque Apolinarianis gregem Dei vastautibus, pro eadem gemina debilitate resistere. episcopatus curam depositurus, et relicta sua civitate cum monachis in rure victurus, ubi etiam defunctus est, Theodorum toto Oriente in desensionem et visitationem ejusdem Ecclesiæ suæ delegit; non aliud caput illam provinciam habere testificans, cujus flagit:pet auxilium. Sic enim el iterum scribit : « Tempus mihi est illud Scripturæ dicere, Ad quem vociferabor vim patiens? quis mihi porrigat manum oppresso? ad quem pondus Ecclesiæ transest tam male jacentis ac dissolutæ? Testificor coram Deo et electis angelis. quoniam non justa patitur Dei grex sine pastore degens, et sine visitatore propter torporem nostrum. sia, nunc omnino extrema sperantem , et amplius rebus ipsis afflictum, Si quidem aliud caput haberet provincia, ad illud oporteret clamare et contestari. Tua vero reverentia superposita, ad te attendere necesse est. Curam habeas tuæ Ecclesiæ quovis modo, et non eam despicias indigne agentem. Ut enim alia prætermittam, qualia nunc insurgentes Apolinariani aliqua quidem secerunt, alia vero minantur, a dominis meis et compresbyteris disces, Eulalio coepiscopo et Eleusio, quos impendio ad tuam reverentiam misimus. Et hæc comprimere non est nostræ ætatis, sed tuæ prudentiæ tuæque virtutis: quoniam tibi cum aliis facultatem donavit Deus ad communem defensionem Ecclesiæ. Si autem hæc dicens et scribens non audiar, quod restat solum hoc fiet, publice predicare omnibus et notum facere, quia episcopo indiget Ecclesia, ne propter meam infirmitatem tundatur . De cætero vos videritis. > O quam fortia sual et invicta justorum merita, clementissime imperator, quæ tanto certius et evidentius ostenduntur superari non posse, quanto studiosius et vehementius fuerial impetita! Nam quotusquisque scire posset aut querere tot inexpugnabilia pro sententia Patrum qui Chalcedona convenerant, testimonia, nisi provocaret adversitas? Et ideo non solum patienter, verum etiam gratanter suscipienda mihi videtur. Nam dariorem semper efficit sanctorum justitiam, dum obscurare contendit. An non amplius illorum Patrum justitia declaratur, cum ostenduntur Joannis Constantinopolitani et Gregorii Nazianzeni testimonio credidisse magis, quam corum qui volchant quadan

> provinciæ in qua erat Nazianzus, ut epistolæ verb declarant. Εἰ μέν σύν, inquit, άλλην τενά πεφαλήν είχη ή επαρχία, πρός εκείνην εδει βοάν και διαμαρτύρασθα: τής δι σπι εύλαδείας ύπερκειμένης, πρός σε βλέπειο άνεγ καίον. At Nazianzus oppidum fuit Cappadociæ II. cujus metropolis Tyana. Ilierocles in Synecdemo. Επαρχία Καππαδοχίας β΄. ὑπὸ ἡγεμόνα. πόλεις ή. Τύσκ, Φαυστινούπολις, Κύδιστρα, Ναζιανζός, Σάσιμα, etc. Al Theodorum ergo Tyanensem pertinet epistola, ut Ja stinianus quoque in Edicto et synodus v observant contra eos qui ad Mopsuestenum referebant.

Cod. Veron., demonstras.

Idem cod., aliam ejus.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Idem cod., spirantem.

<sup>·</sup> Idem cod., lædatur.

Theodori capitula condemnari, occasionem facientes. A ju licium synodi Chalcedonensia damnare Theodorum, sicut beatus Cyrillus ait, contrario dogmati quo tenebantur? Non ergo damnabile judicetur non damnasse Theodorum, quem singulare totius caput 1 Gregorius judicavit, et cui gregem Bei suo regimini creditum dereliquit. Gregorius manum sibi ejus porrigi adversus hæreticos Apollinarianos flagitavit, testificans coram Deo et electis angelis, quod se agritudinis torpore detento. Christi grex visitationis eins indigeret auxilio, et talis quæ a culpa est? Synodus cum non condemnat, et hinc putatur hæretica. Ille Theodoro prudentiam deputavit atque virtutem, et nec levis inde querimonia commovetur: et Chalcedonensi concilio, papæ! \* quod ei non ascripsit imprudentiam, tanta invidia suscitatur. Sed nunquid et Gregorius Nazianmemoravimus ac memoraturi sumus, Patres Nestoriano morbo dicentur obsessi, quia non solum Theodorum non abdicant, verum etiam prohibent abdicari? aut et ipsos novo nomine et hactenus inaudito Theodorianos quisquam vocare præsumet? Quod si nullus hoc audet, cur arios qui tenentes eorum catholicam lidem sententiamque servantes, non audent in præ-

- 1 Cod. Veron., totius provincie caput.
- \* Idem cod., et absque cu/pa est.

Theodorianos vocant, ut hac contumelia memoratam synodum, ubi cum landes ejus recitarentur damnatus non est, simul injurient? Si de religione ae fide illorum est dubitatio, requirantur; si de causa condemoandi Theodori, manifesta est Patrum sententia gnam seguentur. Nenonid enim, qui consentire noluerit novis præsumutionibus, novum debet nomen aceipere? Non autem turpe est, quod cum tantis Patrihus sustinemus : nam sicut laudari contra illorum sententiam criminosum est, ita cum eis criminari laudabile. Cognoseentes autem quoil magna synodus in causa Mopsuesteni Theodori non sine istis Ecclesiæ luminibus accusetur, nullis Eutychianorum ca-·lumniis turbari debemus, sed potius ipsorum eos zenus, et Jonnes Constantinopolitanus, et alii quos B auctoritate confundere. Et ideo commemoratis horum venerabilium Patrum testimoniis, qui eidem Theodoro sunt attestati dum viveret, ad amborum quoque testimonia transeamus, qui similiter ejus memoriam, postquam excessit e vita, magnis et multis sunt laudibus prosecuti. Igitur præsenti libro terminum damus, ut intentio legentis ab alio innovetur exordio.

\* Idem cod., propter quod ei, etc.

## LIBER OCTAVUS.

### CAPUT PRIMUM.

Quo I Joann's Antiocheni et Orientalium testimonio ntiqui Patres plurimi consona iis scripserint quæ in C Theodoro Mopsuesteno culpantur.

Accipe, serenissime imperator, quantis adhuc testimoniis sanctorum et venerabilium Patrum synodus Chalcedonensis nec contradixisse culpatur, a quibus Mopsuestenus Theodorus, etiam defunctus, multo amplins quam in epistola venerabilis lbæ laudatus est. Unde prius ad illas epistolas sancti Joannis Antiocheni et orientalis concilii, sicut libro secundo promisimus, revertamur. Beatus enim Proclus synodicas in Orientem litteras miserat, conscripto ad Armenios tomo, quem, sicut jam docuimus, orientalis synodus approbavit. In cujus legationis occasionem tentaverunt quidam subrepere, ut aliqua ex dictis antiquorum Ecclesiæ doctorum excerpta, præpositis etiam corum nominibus anathemati subderentur 4. Tali ergo ausu commota synodus Orientis, quoniam putaverat hoc ab eodem beato Proclo mandatum, postquam directum sibi tomum se approbasse respondit, illa etiam quæ secundo libro memoravimus, et alia multa quæ tunc intermissa memorare disponimus, ei pro Theodoro scribens ait: e Nimis nostræ animæ vulneratæ sunt, quia non so-

\* Miserant ad Proclum per legatos episcopi Armeniæ ac Persidis capitula quædam excerpta ex scriptis Theodori, ut ejus auctoritate damnarentur, cum ils qui in Syria et Cilicia cadem sentire dicebantur. Quæ Proclus tomo suo ad Armenios subdita cum misses ad Orientales, illi Theodorum damnari

lum non viventes tales calumnias ab his qui conturbare volunt Ecclesias continue sustinemus; sed et qui bene de vita profectus est beatus Theodorus, et qui quinque et quadraginta annis clare in doctrina præfulsit, et omnem hæresem expugnavit, et nullam alicubi detrectationem ab orthodoxis in vita suscipieus, post longi temporis hinc discessum, et post multa certamina, et post decem millia libros adversus errores conscriptos, et posteaquam in conspectu sacerdotum et imperatorum et populorum probatus e-t, periclitatur quæ bærcticorum sustinere, et illis primus ' prædicari. Et adjiciunt quæ intermissa fuerant, dicentes: Hac \* nos confusione et turbis compleverunt, non autem nos solum, sed et Christianos populos, qui hæc cognoscentes nullatenus sine turba ecclesiasticas celebrationes impleri permittunt, sed adversum nos seditiones faciunt, nec usque ad auditum passi suscipere quod adversus dormientes patres meditabantur anathema, et decem millia adversus nos mala minautur, si quid ab aliquo fuerit tale præsumptum. Sciat autem et hoc tua sanctitas, quia scripturas antiquorum doctorum Ecclesiæ requirentes, decem millia talia et his similia invenimus, qualia quidam malo more ex libris beati Theodori colligentes, et corpus reliquim abscidentes. tuæ obtulerunt sanctitati. Etenim apud magnum non ferentes, his ad Proclum, et aliis ad Cyrillum aliosque litteris obstiterunt. Qua de re, totaque de Theodori anathemate controversia, multa fuse in actione 5 synodi v, et apud Liberatum cap. 10 Bre-

1 Idem cod., Ilec.

<sup>1</sup> Cod. Veron., proximus.

martyrem Ignatium, qui secundus post Petrum apo- A sona Theodoro sapuisse criminati sunt? Nam si epistolorum primum Antiochenæ sedis ordinavit Ecclesiam, et apud beatissimum Eustachium, qui sanctorum Patrum qui apud Nicæam congregati sunt. primus existens fidem orthodoxam confirmavit, et apud sanctissimum et beatissimum Athanasium, qui millia millium certaminum pro evangelicis dogmatibus passus est; ad hac autem, et apud Basilium, et utrumque Gregorium, qui ejusdem sententiæ fuerunt, et apud beatissimum Flavianum, Diodorum et Joannem, qui clara luminaria Orientis fuerunt totius: rursum autem et apud beatissimum Ambrosium, qui omnes partes llesperias illustravit; et apud beatissimum Amphilochium probatissimum doctorem, nec non et apud beatum Atticum tuum patrem, et apud alios decem millia, ut non singulos percur- B ramus, consona decerptis his capitulis invenimus. Ouibus anathematizatis, necesse est et ea quæ a prædictis Patribus sunt dicta complecti. Et quis de cætero nostris adsit doctrinis, in sic admirabilibus et famosissimis viris post mortem damnatis? Non nostrum est ergo, gloriosis eorum qui præcesserunt opiniopibus insultare, peque judicare eos qui honora e defuncti sunt, sed solius judicis vivorum et mortuorum. . Hic doceri ab Eutychianis vellem, quid sancta synodus Chalcedonensis debuerit observare, cum apud eum i in epistola venerabilis Ibæ recitarentur laudes Theodori, ab orientalibus Patribus, ut de Joinne Constantinopolitano et de Gregorio Nazianzeno taceam, præc nio multo majore laudati. Nunquid eam juste pro laude Theodori condem- C naret, hac epistola Orientalium non damnata, in qua confirmatum est unum ex Trinitate pro nobis crucifixum? aut nunquid juste possit solum condemnare Theodorum, absque Ignatio et Eustachio, et Athanasio et Basilio, et utroque Gregorio, et Flaviano, et Diodoro, et Joanne, et Ambrosio, et Amphilochio. et Atrico, et aliis decem millibus; si, ut Joannes Antiochenus et omnes orientales episcopi dicunt, in eorum dictis consona certis 2 quibusdam Theodori capitulis inveniuntur? Quod si non inveniuntur, et isti cohibentes Theodoro nos fallere voluerunt; nunquid etiam sic juste posset Chalcedonensis synodus solum condemnare Theodorum absque Joanne Antiocheno et omnibus orientalibus episcopis, qui ermartyrem, qui secundum post. Petrum apostolum Antiochenæ sedis ordinavit Ecclesiam, et cæteros gloriosissimos Patres quos commemoraverunt, con-

 Procli epistolæ ad Joannem cum tomo missæ fragmentum vidimus lib. n. Hæc alterius sunt epistolæ quam Joanni rescripsit, cum ejus ad superiores litteras responsum expostulationemque de Theodori capitulis accepisset. Ex his ergo liquet, Procli consilium fuisse, quod et Cyrillus satagebat, ut

stola lbæ impja judicatur, quod eius leves suspiciones de beato Cyrillo contineat, nedum Joannes Antiochenus et omnes orientales episcopi, majoris incomparabiliter impietatis arguendi fuerant, qui sedulo tractatu in concilium congregati, tantos ac tales P.itres nominatim criminantes, et alies ut dixit a decem millia, consona Theodoro, quem isti dicunt ' hæreticum, scripsisse finzerunt. Qui 5 Theodorus Mossuestenus aliter a synodo Chalcedonensi juste damnari non posset, nisi aut cum Ignatio martyre, et cæteris cum eo commemoratis gloriosissimis Patribus, si consona decretis e quibusdam ejus capitulis conscripserunt; aut cum Joanne Antiocheno et omnibus orientalibus episcopis, si cos consona Theodoro scripsisse mentiti sunt. Verum nec illud omittendum, quod ipsos quoque orientales Patres absque Proclo Constantinopolitano juste damnare non posset. Si enim illi scribentes ei mentiti sunt Ignatium martyrem et alios cum eo commemoratos Patres, similia scripsisse Theodoro, qui nunc ut hæreticus accusatur; tacere subdole perniciosa simulatione non debuit, magis autem cum magna detestatione continuo refragari, quoniam quæ dicerent, vera uon essent : maxime quia non levi et transitorio verbo. sed sententia synodica, omnium Orientalium subscriptione firmata, tan is beatis Patribus advertebat In Ecclesiæ præjudicium horribile crimen affigi. Quæ cum ita sint, desinant magnam synodum criminan, quod Theodorum non damnavit : quem vel sine martyre Ignatio, et Eustachio, et Athanasio, et Basilio, et utroque Gregorio, et cæteris similiter numeratis, vel sine Joanne Antiocheno et orientali concilio, et Proclo Constantinopolitano, juste damnare non potuit. Sed prius dicant cum quibus horum prius a Theodorus condemnari debuerit, et ita demum negligentiam vel cohibentiam synodi Chalcedonensis accusent.

# CAPUT II.

Quod falso dicatur Proclus Theodori nomen perstrinxisse, cum ex ejus scriptis id aperte refellatur:

Sane videamus quid etiam beatus Proclus, scribente sibi Joanne Antiocheno et synodo orientali, rescripserit, ut appareat quam sit impudens hæretiror.bus ejusdem Theodori cohibentes, Ignatium D corum falsitas, quorum fautoribus catholicos credere non oportuit, fingentibus quod idem sanctus Proclus, prædicto Joanni Antiocheno a scribens. Theodorum male nominaverit, et dixerit subdidisse tomo

> Theodori nomini, propter Orientalium offensionem, parceretur, unde et in capitulis Theodori nomen suppresserat, prava tamen ejus dogmata dannarentur. Sed Orientalibus ne hoc quidem persuaderi poluit.

<sup>1</sup> Cod. Veron., apud eam.

<sup>2</sup> Idem cod., decerptis.

Idem cod., dixerunt.

<sup>·</sup> Idem cod., nunc dicunt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Idem cod., Igitur loco qui.

Idem cod., decerptis.

<sup>7</sup> Idem cod., ipsorum Orientalium.

<sup>·</sup> In codem cod. deest to pr.us.

corpus Ecclesiæ discindentes? > Exaudi itaque, religiose princeps, exaudi, precamur, hortantes to salubriter, patres tuos, si cupis ut eos pro te orantes Christus exaudiat. Grave est enim, ut quos olim præsentes in corpore, et peregrinantes a Domino, Theodosius minor recepit, modo peregrinantes a corpore, et præsentes ad Deum Justinianus abjiciat in zelo fidei prædicatus. Et Theodosius nullius obedientis in hac causa imperatoris invitabatur exemplo: tu autem quod seguaris habes. Et Theodosius utilitatem ipsius obedientiæ nondum erat expertus; tu autem rerum exitu cognovisti quomodo ejus interdictione sedata fuerit illa tempestas. Incomparabilirator, exspectationi totius Ecclesiae, quam ille re- B Cyrillum b pro non condemnandis dietis Theodori spondit : quoniam incomparabiliter major est nunc causa non condemnandi Theodorum quam illis temporibus fuit. Si enim Joannes Antiochemus, et omnes orientales episcopi quos memoravimus, sive Domnus a que Antiochenus, ex cujus epistola quædam i memoraturi sumus, possunt aliquibus videri pro solo ·Theodoro certasse; nos autem, qui timemus anathematizare Theodorum et omnes qui ei non dicunt anathema, non pro solo Theodoro nec pro solo Chalcedonensi concilio, ubi cum postea laudes ejus recitarentur damnatus non est, verum etiam pro ipsorum Joannis et Domni Antiochenorum, et omnium orientalium sacerdotum, et beati Procli damnatione certamus, qui non tantum ei anathema non dixerunt, sed nos quoque dicere vetuerunt : quid ergo Theo- C dosius minor adeunte se etiam prædicto beato Proclo responderit, quo utilius vos respondere possitis, insinuare debemus. Imperatores Cæsares, Theodosius et Valentinianus, victores, triumphatores, piissimi, semper Augg., Deo amatori Joanni archiepiscopo et synodo cum eo in Antiochia congregatæ. Turbam a:que tumultum qui evenit in Oriente , nostrum cognovit imperium per religiosissimum et sanctissimum Patrem nostrum et episcopum Proclum. Quoniam ergo pro quiete et pace omnium providemus, præcipue autem pro fide catholica, quæ nostrum quoque custodit imperium, vestræ scribimus sanctitati, quatenus pacem obtineatis, et nullum verbum intendatis eorum qui volunt contra salutem propriam

- Tempestas proxime dicta est in synodica Orientalium; sed Theodosius a Proclo de illa sibi sugge-stum ait. Turbabat autem Orientales, ut est in epistola Cyrilli ad Proclum, quod vir nobilis et defunctus in communione Ecclesiarum anathematizaretur. Hoc itaque est quod rescripto suo nunc vetat Theodosius, ne quis eos lacessat qui in Ecclesiæ pace defuncti sunt. Quo fit, ut suspectum sit Theodori nomen, quod in Theodosii edicto de damnati ne Nestorii adjectum legitur act. 5 synodi v, cum in Ephesina et in codicibus non legatur.
  - 1 Cod. Veron., quædam nihilominus.
- \* Hare Joannis Antiocheni epistola exstat Latine tantom inter epistolas Cyrilli Alexandrini, Opp. t.m. V, part. 11, pag. 192.

luntatem, divina dicta vertentes, et in multas partes A religionem sanctissimam conturbare. Intentio etenim nostræ divinitatis illa est, ut omnes homines cum quiete degant : præcipue autem sanctæ Dei Ecclesiæ, per quas et nos salvamur, et nostrum pollet imperium. Hac itaque voce quieti Ecclesiæ providentes nos aliquid de vobis utilius \*, nisi ut quoque cum omni statuatis Ecclesia, ne quis adversus eos qui in ejus pace desuncti sunt, quidquam de cætero tale præsumat. >

#### CAPUT IV.

Quod synodus eadem Orientis ad Cyrillum etiam de non damnando Theodoro scripserit.

Adjiciam vero et aliam sæpe dieti sancti Joannis Antiocheni et synodi ejus epistolam ad beatum ettam scripiam. e Deo amabili \* et sanctissimo episcopo Cyrillo Joannes Antiochiæ, et qui cum eo Deo amabiles episcopi convenientes ex unaquaque provincis quæ in Oriente est Dei gratia, in civitatem amabilem Christo Antiochiam, propter litteras sanctissimi episcopi domni Procli. > Et infra, loquentes de ipsis qui, ut dictum est, volebant importune quædam de Theodori libris excerpta capitula condemnari, sic inquiunt : « Nunc autem iidem ipsi, velut ex somne exsurgentes, perrexerunt ad regiam civitatem, et cam perturbantes, ecclesiasticam pacem, quantum in ipsis est, turbaverunt. Sanctissime enim episcopo Proclo tomum recte revera et pie habentem, quem ad Armenios scripsit, nobis destinante, et nostrum quærente consensum, omnia facta sunt a nobis, et ia nullo minus fecimus. Erat autem et hoc in præsenti tempore supervacuum, propterea quod jam Dei gradia omnes ubique unum et eumdem custodiunt pium intellectum. Solent enim aliquoties res quæ quasi nocessariæ videntur, nisi opportune fiant, augmentum perturbationis accipere. Aliud etiam malum est in istorum sestinatione manibus extensis \*\* c, et alter tomus excerpta quædam habens beati Theodori qui suit Mopsuestiæ episcopus, et ea quæ ille in diversis libris díxisse videtur, volentes eis anathema inferre. Propter boc petimus ut mentem tuam nobis applices studiosius quam in aliis rebus, et dignare considerare malum opus hoc esse, nisi ex communi sententia illud exstinguere labores. Dedit enim tibi Deus super velle et am posse, ut in commune omnes

- b De hac Cyrillus ipse in eadem ad Proclum epistola quæ Latine tantum exstat in quinta synodo: Nunc vero, inquit, sicut scripsit ad me dominus meus sanctissimus episcopus Antiochiæ Joannes, initium apud ipsos alterius tempestatis surrexit; et plurimus est timor, ut forsitan quidam instabiles ad priora revertantur. Hæc vero tertia est earum quas propter capitula Procli tomo subdita, pro Theodoro scripsisse Joannem lib. u adnotatum est ex Breviario Liberati.
  - · Videtur hic aliquid deesse.
- 2 Idem cod., utilius exspectamus. Est autem hac utilius nisi. etc.
- " Idem hiatus occurrit ibidem (Opp. Cyrilli), pag.

nari. Nunc autem nihil aliud agis, nisi ut interminabile scandalum posteris derelinquas, aut aliis sequentibus antiquorum Patrum sententiam qui enm laudaverunt, aliis vero tuam, qui eum prasumis ace 1 are post mortem, magnis litibus semper Ecclesia quatiatur. Hac ita perspicua cunctis ratione ducebatur vir bonus et sapiens Proclus, ut neque de Theodoro, sicut hæretici fingunt, neque de alio quoquam in Ecclesiæ pace defuncto, mali aliquid scriberet. Propter quod increpans suum diaconum, dicit quod nihil ad confusionem et tumultum Ecclesiarum pacem habentium ei agendum injunxerit. Unde non solum Theodori Mopsuesteni et aliorum quorumdam nomina capitulis nescio quibus præposita fuisse cul-Quomodo autem sancta synodus ex epistoli Ibæ, Theodori laudem advertens, eumdem Ibam compelleret ipsum anathematizare Theodorum, cum sciret non solum pro illo, sed pro omnibus qui jam vitam inculpati reliquerant, sancti Procli sententia cujus doctrinam tenuit, definitum quod supervacuum esset eos injuriari post mortem?

#### CAPUT III.

Ouod synodus Orientis ad Theodosium imperatorem et Theodosius ad synodum, de non condemnando Theodoro scripserint.

Sed nunc ad aliam partem illius epistolæ revertamur, a prædicta synodo Orientis imperatori scriptæ Theodosio \*, quam in secundo libro memorare opportunum minime judicantes, distuteramus in subsequentibus explicandam. Cum igitur endem orientalis synodus imperatori Theodosio adversus illos qui volebant quædam Theodori capitula condemnari, post multa de ipso Theodoro diceret, quod non a sacerdotibus tantummodo, sed a sacratissimo ejus avo, ter beato et a Deo imperii sceptra sumente Theodosio, singularis est habitus, tanquam Flaviani magni Antiochensium sanctæ Dei Ecclesiæ pontificis amantissimus discipulus, et beati Joann's Constantinopolitani condiscipulus, hoc etiam addidit atque ait : Si autem quidquant, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in ejus vel aliorum litteris, h c retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his præclaram gloriam dedicamus, et non ex illis eos judicamus de quibus aliqui atrociter eos accusant. D Impossibile enim est, cum homines sint qui in Ecclesia docent, ut calumpiantium v tuperationes effugiant. Et quid de Ecclesiæ doctoribus dicimus? quoniam et is sa sancta Evangelia multi hæreticorum ad suam recipiunt voluntatem, divina dicta vertentes, et in multas partes corpus Ecclesiæ discindentes. Hæc in brevi pietatem vestram nos omnes episcopi qui in Antiochiam Dei sumus gratia congregati doruimus. > Et post hæc, cum multos et antiquos do-

· De hac Joannis synodique Orientis epistola ad Theodosium dictum est lib. ii. Ea enim est quam in allocatione ad Marcianum laudat synodus Chalcedo-

1 Cod. Veron., ante.

cationem, aut merito suo pro sua obstinatione dam- A ctores Ecclesiæ nominatim commemorarent, sieut etiam Proclo scribentes episcopo secerant, perhibentes eos similia docuisse Theodoro, ad ultimum dicunt : Arbitramur autem etiam ipsi pio imperio esse inutile, dum homines huc atque illuc jactari coguntur, nec quiescere ab hac importuna kominum inquietudine. Stent ergo causæ deposcimus tempestatis, et tranquillitatem Dei Ecclesiis disponi præcipite. » Nihil, quantum æstimo, religiose princeps, agendum nobis apud vestram mansuetudinem reliquerat sancta hæc orientalium synodus sacerdotum. Quod enim non solum Ecclesiarum paci, verum et ipsi imperio vestro inutile sit, ut videlicet homines huc aique illuc jactari cogantur, nec quiescere permittatur, illi caute i dixerunt : sed actum est, at pavit, verum etiam confitetur ignorare cujus essent. B hæc vobis serius innotescerent, dum qui potuerunt hoc facere noluerunt, et qui voluerunt, ne succrent ab eis oppressi sunt. Nam quis Christianus horum magnæ auctoritati, quis prudens horum consultæ rationi non cederet? Denique ecriptis corum instructus etiam Theodosius imperator, sancti avi sui Theodosii secutus est in Theodoro Mopsuesteno judicium, et salubria corum decreta et monita non sprevit, aut distulit in effectum ducere, sicut inferius ostendemus. Et non cadem tunc suerat causa Mopsuesteni Theodori : nec in præjudicium magnæ synodi, sicut nunc, damnari quærebatur cum suis dogmatibus, nec cogebatur quisquam anathematizare ens qui anathema ei non dicerent. Quid autem, quasi novum vel hæreticum, synodus Chalcedonens s in epistola venerabilis Ibæ damnaret, quod Theodorus, a tantis Patribus prædicatus, et ab imperat re Theodosio majore, a Deo imperii sceptra sumente, singularis habitus, etiam ab ipso Iba laudatus est! Neque enim parvi pendere sancta synodus debuit beati quoque imperatoris illius judicium, cui tantum ab Ecclesia tribuenda fuit auctoritas, quantum sibi ille nihil auctoritatis unquam contra Ecclesiam visdicavit. Proinde quæso te, clementissime imperator, et obsecro pro reverentia quam Christo Deo et eius sacerdotibus debes, ut exhortationem sanctorum Patrum tuorum obedienter accipias. Tibi enim modu loquuntur, tibi suadent isti onmes antiqui orientales episcopi. Tibi nunc dicunt, quod Theodosio minori aliquando dixerunt : « Si autem quidquam, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in Theodori episcopi vel aliorum litteris, boc retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his prælatam gloriam dedicamus, et non ex illis eos judicamus, de quibus aliqui atrociter cos accusant. Impossibile enim est, cum homines sint qui in Ecclesia docent, ut calumniantium vituperationes effugiant. Et quid de Ecclesiæ doctoribus dicimus, quando et ipsa sancta Evangelia multi hæreticorum ad suam recipiunt vo-

nensis. Ο σορός, inquit, της Αντιοχέων Ίωάννας, της έδιας έχ μισς γλώττης τω της οίχουμένης σχήπτραδιέποντι την όμολογίαν εξέπεμψε...

centum annos somnum illorum qui rem 1 malo suo surrexerant, pejus evigilare cœperunt? Proinde synodus Chalcedonensis quomodo justa ratione culpetur, quia credidit orientalibus Patribus in concilio congregatis, quos noverat, et non negasse quod quædam in Theodori scriptis aliter quam dicta sunt possent intelligi, et affirmasse quod recto sensu prolata sunt, sicut ex aliis plurimis ejus dictis intelligebant, quæ aperta et sine aliqua ambiguitate recta se videre dixerunt? Sciens etiam eosdem Orientales perhibuisse, quod illis dictis Theodori quæ putantur obscura, multa similia et a plurimis anterioribus eius et cloriosis Patribus dicta sunt. Sed noluit? ejus viri dicta reprobare, qui in episcopata quidem defunctus est, agonibus autem adversus Arianos et B Eunomianos, et alios hæreticos, decem millibus per omnem suam vitam abique decoratus est. Nunquid debet pro hac modestia et ratione culpari? præsertim quia non leve poriculum impendebat, ne dictis ejus condemnatis, etiam illorum Patrum omnia solverentur. Consultissima igitur et provida potius quam Nestoriana, dicenda est illa syuodus, quæ prudenter et occasiones abstulit quibus possunt populi perturbari, et excusationem vel etiam auctoritatem Nestoriano errori non præbuit; quod profecto faceret, si Nestoriani dogmatis auctorem judicaret esse Theodorum a tantis Patribus prædicatum. . Propter quod et ipsi dicebant : Aut quid horum non plabeat occasiones, ut semper populi perturbentur? quid autem non præbeamus ex hoc desiderabile Nestorii C defensoribus? quis enim eum non honorabit, si cum isto et aliis qui in episcopatu vitam deposuerunt, simul anathematizetur? > et cætera quæ ab eis commemorata, nos quoque videmus Nestorii potius excusationi proficere. Sed et beatum Cyrillum et alios qui cum illo Ephesum convenerant Patres sancta illa synodus tacite reprehendisse videretur, quod prædictos Orientales, eumdem Theodorum defendentes, et multo amplius laudantes, injustum duxerunt hærcticos judicare. Neque enim solus beatus Cyrillus, an non etiam memorati sacerdotes ejus qui cum illo fuerunt Ephesi, maxime vero Ægyptii, banc Orientalium de Theodoro sententiam cognovisse eredendi sunt, qui tamen omnes in ipsorum communione manserunt? Unde cognoscis, imperator, D illa tria quæ hujus operis partitioni subjunximus, hic iterum atque iterum simul ostendi. Quoniam si Chalcedonensis synodus vel pro laude Theodori epistolam venerabilis Ibæ damnasset, excusasse 3 Nestorium et culpasse beatum Cyrillum atque Ephesinum concilium probaretur. Quas ob res omnino pie atque prudenter egit, ut discerneret a Nestorii causa cau-

\* Synusiastie Συνουσιασταί dicti sunt Apolinaristæ, quod Dei et hominis Christi unam docerent esse naturam σύγκρατον, id est commixtam et composi-

istis fautoribus hæreticorum dicendum est, qui post A sam Theodori. Nestorius enim perfidiam suam noxize diligentiæ celabat obtentu, negans sanctam Virginem Dei matrem; et admonitus atque increpitus, offensionem totius concenisse & Ecclesia. Theodorus autem, non Ecclesiæ contradicens, sed hæreticis . quædam sic locutus est, ut nisi ad intentionen dicentis lector aspiciat, offendatur in verbis. Nec unum esse Christum in duabus naturis abnegabat, sicut ostendimus, sed necessitate hæreticorum oppugnantium cogebatur multum proprietates discernere naturarum. Unde dictum est: « Proponebat enim eum totus in commune Oriens, sicut virtutem multam doctrinæ habentem adversus hæreses, contra quas pugnans et dimicans, multa quadam divisione usus est, non ex pravo intellectu veniens, sed efficacius adversus hæreticos se illo modo uti judicans: neque unitatem summam ignorans vel negans, absit, pleni enim sunt hujusmodi omnes libri, sed naturarum proprietates amplius dividens, sicut ei pugna quam adversus hæreticos habuit saciendum dictabat. > Si vero licebit posteris antiquorum prædicatorum dicta simplicia, velut bæreticorum fraudulenta discutere, nec considerare quod in præsentes, non in futuras, quas nesciebant, hæreses intendebant, plurimos cumi Theodoro sine dubitatione damnabimus. Nam sicut hi Patres orientales perhibent, multa in eis inveniuntur quæ non severum judicem, sed pium quærant interpretem. Quorum Orientalium testimonidquia non creditur, idcirco nos ex dictis antiquorum doctorum Ecclesiæ pauca de multis proferimus, ut Eutychiani vel fautores eorum dissimulare non possint, quod in condemnatione dogmatum Theodori quam in destructione Chalcedonensis concilii quasierunt, illorum quoque Patrum ques venerari se dicunt, doctrina damnetur. Verum et his omissis vel paululum intermissis, reprehendi non potest sanctasynodus, quod venerabilis like epistolam pro ejus laude non judicavit hæreticam. Primum quidem, quoniam tantorum Patrum sententiam secuta est, quod solum ejus defensioni sufficit; deinde quia nec illud improhandum est, si aut eos qui de quibusdam scriptis Theodori causarentur, credidit occasionem facere contrario dogmati quo tenebantur, vel ea minus intelligendo culpare, aut ipsum Theodorum minus commodis explicasse verbis quæ sentiebat, quodmultis potest catholicis doctoribus evenire. Nam sæpe etiam intentione adversariis resistendi in dicendo modus exceditur; nec facile est homini futuras evitare quæstiones, cum adversus præsentes toto nisu mentis insurgit, Agebat enim Theodorus frequenter tam libris quam sermonibus in populum contra Synusiastas \*, sive, ut ab auctoris sui nomine sunt vocati, Apolinaristas, progenitores Entychianie

> tam, humanam et divinam : quod ipsum quia docuerunt postea Eutychiani, inde illos horum progenitores vocat. Qui adversus Apolinaristas olim scribe-

<sup>1</sup> Cod. Veron., somnii illorum, qui tunc malo suo, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., sunt; si noluit ejus viri, etc.

Idem cod. epistol im venerabilis Iba velut harcticam refutaret; hinc potius excusasse, etc.

<sup>\*</sup> Idem cod., contempsisse.
\* Idem cod., magis autem pro Ecclesia responden. hareticis, etc.

luves . Sunt in illo tomo quædam incerta, et aliter A bus contingere solet : quod non scienti tantum bæc guam dicta supt intelligi valentia, confitemur hoc etiam nos : plurima vero eorum aperta videmus, et sine aliqua ambiguitate recta. Sed illis quæ putantar obscura, signilia multa et a plurimis anterioribus cius et gloriosis Patribus dicta invenimus; et periculum hinc pendet non leve, ne in istis etiam illorum \* solvamus, ejus viri reprobantes dieta qui in episcopatu quidem defunctus, agonibus autem adversus Arianos i et alios hæreticos, decem millibus per omnem suam vitam ubique decoratus est. Quod si flat, multa etiam ab aliis sanctis Patribus, aperte dicta retractaturi sumus et reprobaturi. Excerptis onim istis similia quædam invenimus apud ter beatum et nobilem Athanasium, quædam etiam apud beatom Basilium, quadam apud Gregorium utrum- B runt, sicut virtutem multam doctrinæ habentem adque: multa vero et apud Amphilochium sæpius dicta, non parva vero et apud communem Patrem beatum Theophilam. Sunt enim quæ etiam tua sanctitas ita conflictur, et enmdem de illis habes intellectum. Quædam etiam ab ipso amabili "Deo Proclo in eodem ipso tomo quem ad Armenios misit, quo multis sensibus istis decerptis concurrit. Et dies nos desiziet percurrentes beatum Eustachium Antiochiæ \*\*\* civitatis episcopum, qui suit pro recta side in Nicæno concilio, et magnæ famæ Alexandriæ vestræ 2; sed etiem post illos sanctissimos episcopos, Meletium, Flavianum, a quibus plura istis concordantia dicta sunt. Quid jam dicam de bis qui in Occidente secundum doctrinam 1 et eamdem confessionem decorati sunt, quos etiam tua sanctitas melius novit? C Intende itaque, rogo, ad quod præcipitium nos inipellant, qui ad nullam utilitatem verbis contendant. Quid non hine læsionis vel corruptionis et confusionis plenum generetur, si aperiamus januam his qui dicta \* transcuntium Patrum evertere \*? quale damnum non apertum erit dicta non solum resutare, sed etiam anathematizare? Ut enim aliud alicui placeat, aliud non, in aliquorum dictis, sive antiquorum, sive posteriorum, sive non nostrorum , alia ratio est. Ut autem et anathema eis imponatur, arbitramur audax et asperum apparere, etsi personæ cum dictis non anathematizentur. Quis enim nostrum speret quod alium opossit movere, aut quid horum non prabeat occasionem semper ut populi pertur-

dicimus, sed etiam plus omnibus reonsiderare valonti magnitudinem bujus absurditatis. Quid autem non præbeamus ex hoc desiderabile Nestorii defensoribus? Quis enim eum non honorabit, si cum isto et aliis qui in episcopatu vitam deposuerunt, simul anathematizetur \* ? aut ubi ejus opinio per hoc non accipiat incrementum? Ouis autem deceptorum hominum, de istis occasionem assumens, non confessorem vocaverit, veluti propter illum passum que passus est', quæ etiam illi qui in Ecclesia fulserunt passi sunt? Quis autem mentem habentium nescit quia ea quæ dure a beato Theodoro dieta sunt, hecossitate compulsus dixit? Proponebat enim eum totus in commune Oriens inter eos qui ante nos fueversus hæreses, contra quas pugnans et dimicans multa quadam divisione usus est, nen ex pravo intellectu veniens, sed efficacius adversus hæreticos illo modo uti judicans : neque unitatem summam ignorans vel negans, absit, pleni enim hvjusmodi sunt omnes ejus libri, sed naturarum proprietates amplius dividens, sicut ei pugna quam adversus hæreticos habuit, faciendum dictabat. Hoc et tua religiositas dispensavit aperte in anterioribus litteris vestris ad satisfactionem quorumdam venerabilium coepiscoporum nostrorum : quod et ipsum tuæ virtutis tuzque sapientiz proprium est. > Verum ego, religiose princeps, quantum ex his dictis afficior, quibus venerabiles Patres per donatam sibi a Deo sapientiam prævenerunt quidquid in causa Theodori pro magna synodo respondere possemus; tantum doleo, et illis quod factum est imputo, qui non hæe aute vobis ostendere consueverunt 10. Quis enim credit, quod vel tantæ auctoritati religio tua, vel prodentia tali rationi resisteret? fixe enim verba synodi Orientis, non dicam timorati et sapientis principis animum, sed cujuslibet hominis quem non penitus deseruit humanitas, commoverent, Nam si tunc potuerunt ardentem sammam restinguere, quanto magis nunc a vobis obtinere possent ne quis resuscitaret exstinctam? Si autem veluti ex somno exsurgentes dicti sunt illi, qui cum nibil contradixissent viventi Theodoro, post ejus chitum illo tempore perrexerunt hac ad regiam civitatem, ecclesiasticam bentur? Et hoc quidem, et viventibus et transeunti- D pacem, quantum in ipsis est, conturbantes : quid de

# · Forte, volunt evertere.

<sup>1</sup> Cod. Veron., Arianos et Eunomianes, et alios.

<sup>1</sup> Iden cod., Alexandrum vestrum.

I liem cod., eamdem doctrinam.

Idem cod., volunt dicta. Sic apud Cyrillum l. c.

Idem cod., nunc nostrorum.

<sup>\*</sup>Idem cod., speret non defungi, aut a quo nen di-ctum est aliquid, quod alium.

Idem cod., omnibus nobis. Sic et apud Cyrillum 1. c.

<sup>\*</sup>In Cyrilli editione modo citata, pag. 195, in communione cunium vivas. Minus recte, ut videtur.

bidem, illos, Patres scilicet. Sed retinenda vi-

<sup>8</sup> Idem cod., anathematizaretur. Sie et apod Cyril-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Idem cod., qui passus. (Sic et apud Cyrillum I. c. uhi tamen leg. est pro ea.) liactenus menda plura epistolæ Joannis Antiocheni ad Cyrillum correcta sunt one codicis nostri: unde purior imposterum edi poterit eadem in collectionibus conciliorum.

<sup>10</sup> ldem cod., nos hæc ante vobis ostendere non sine-

detur lectio illorum, subintelligendo dicta.

<sup>&</sup>quot;" Ihid., de amabili.
"" Ibid., Eustathium Antiocheme

turam vocabat, commixtionem et confusionem asserens factam, et salutarem passionem ipsi incontaminabili deitati adnectens. Non ergo mirum si rami infelices amarissimæ radici suæ conveniant. At ego hic j dicium vestræ pietatis exspecto, cui sententiæ nos in cau-a Mopsuesteni Theodori adjungi oportere censetis: utrumnam vesaniæ Eutychis hæredumque cjus, qui pro sua pecuali stultitia qua tenentur. in ejus condemnationem frustra semper armati sunt, an Joannis Constantinopolitani ejus condiscipuli, et Gregorii Nazianzeni, Joannis deinde Antiocheni atque orientalis concilii universi, Cyrilli ac Procli cidem rescribentium, et bujus Domni Antiocheni? Puto, clementissime imperator, quod magni sceleris marium mundi pro Theodoro Mopsuestiæ calcare sententiam, et ad tenebras excitatis Eutychian e transire, ut in Ecclesia catholica hæreticorum exerceamus inimicitias, et alieno contra nostros odio militemus. Si autem profanum nobis est, in solius condemnatione Theodori Patrum calcare sententiam, ut Eutychianorum desiderio satisfiat, nedum ipsos condemnare venerabiles Patres, decernendo vel decernentibus assentiendo, ut anathema sit qui Theodoro Mopsuestiæ non dicit anathema. Quod ergo vos religio vestra profanum judicare compellit, hoc etiam venerabilis synodus Chalcedonensis profanum judicavit, sicut judicare debuerat, Eutychis judicium in causa Theodori sequi, contra quem fuerat eum testimoniis reiellebat; et ideo, Domno Antiocheno com multis Patribus affestantes quod divulgatissimus Theodorus, cum magno Joanne qui sedem regiæ civitatis ornavit, a Diodoro piis dogmatibus fuerit enutritus, epistolam venerabilis lbæ sive Theodorum condemnare non debnit, cum ex ea recitari 'audes ejus adverteret. Quippe cum et hoc sciret, quia communem ab Apolinaristis et Entyche accusationem cum suo magistro Diodoro sustinebat, Diodorum vero similiter sciret testem pictatis clarorumque certaminum habuisse magnum Basilium et sanctum Meletium, a cujus nomine Ariani nos Meletianos appellant; et Gregorium et alterum Gregorium, cum quibus beatum Nectarium in regiam episcopis, id est Athanasio magno, et Petro et Timotheo confloruisse, quod etiam ex corum epistolis quarto libro docuimus; sicut ipsum quoque Theodorum cum Theophilo, viris vice luminarium orbem illustrantibus. Et utique non posset magna Chalcedonensis synodus crimen intolerabilis præsumptionis evadere, si Apolinaristas et Eutychem sequeretur, qui Diodorum et Theodorum cum Basilio et Meletio, et utroque Gregorio, et Joanne, et Nectario, et Athana-io, et Petro, et Timotheo atque Theophilo, in prædicatione verbi conversatos sine querela, falsis

qui divinitatem Unigeniti et humanitatem, unam na- A criminationibus impetebant. Noppe hoe erat sapientiores et diligentiores Apolinaristas, et Eutychem ostentare, et condemnare tot venerabiles Patres. qui convenientes Diodoro atque Theodoro, nihil inde istos i unquam reprehendisse monstrantur? Horum itaque Patrum auctoritate calcanda et conterenda fuerat Eutychianorum stulta præsumptio, et non mendaciter excusanda synodus, quæ sanius et fortius potest acceptabili, quod diximus 1, ratione et evidenti veritate desendi. Tantis autem ac talibus Ecclesiæ Christi magistris divulgatissimi Theodori vitam doctrinamque laudantibus, et testantibus quod clare et fortiter laborans hæreticorum catervas everteret, pusquam accusatus a quopiam, com quidam eum et ejus dogmata condemnarent; quid arrogangnæque profanationis esse judices, istorum lumina- B ter egi, religiose imperator, quoniam hoc de me visum cuidam est vel sentire vel dicere, quod inter utrosque medius nec prædicare illum volui nec damnare: præsertim quia, sicut superius diximus. non saltem solum Theodorum, sed omnes qui ci anathema non dicunt, anathemati subdiderunt. Quomodo autem facillime probaretur non esse dicendum anathema Theodoro, nisi et omnes anathema il'i non dicentes ejus damnationi conjungerent? Quod quam crudele esset et nimis iniquum, etsi hoc nulla Patrum sententia fieri vetaretur, videre perfacile est. Nunquid enim anathema esse deberent qui Theodoro Mopsuestiæ, vel quia incognitos et incertos haberent, si fuissent aliqui ejus erroris, vel quia in Ecclesia pace defunctus est, metuerent anathema dicere? congregata, potius quam istorum Patrum, quorum C Nam si cavillari quisquam volens objectet eis, ac dicat : Quid commeruit innocentia infantium vel necessitas mutorum, ut a vobis anathema flerent qui nec Theodoro Mopsnestiæ nec cuiquam dicere possunt anathema? Multum pro sua peritia, sicut arbitror, æstuabunt. Quantum porro et ipsorum hæreticorum mentes, cum in omnibus, tum maxime in hoc facto, furoris sui zelo fuerint obscuratæ, saris clarum est : qui dum longis suæ factionis ambagibus ad evacuationem Chalcedonensis synodi pervenire contendunt, illos etiam l'atres quos venerari se dicunt, simul etiam condemnari cum TheoJoro nescierunt. Nam doceant nos vel ipsì vel fautores corum, si vere aliquid possunt, quomodo simul et Theodorus talis pronuntietur bæreticus, ut ab ejus civitatem episcopum ordinavit, cumque Alexandrinis D nomine jam Theodoriani vocentur, qui Nestoriani hactenus vocabantur; et laudatores sidei et doctrinæ cjas non videantur hæretici, ut de omni Ecclesia taceam, quæ illum, donec advixit, habuit honoratum. llic itaque probent subtilitatem suæ doctrinæ. Hic exerceant illud ingenium petulans procacemque scientiam, qui perite philosophari se putant, qui calumniari aliis mortuis possunt, cum defendere sua dicta non possunt. Ideoque vel nunc admoniti debent. nobis 3 improbare quod factum est. Quod si noluerint, catholici saltem desinant vel injuste vel nimis severe de mortuis judicare, et synodi Chalcedonensis.

<sup>1</sup> Cod. Veron., nihil in eis unquam.

<sup>1</sup> Idem cod, quam diximus.

<sup>3</sup> Idem cod., nobiscum.

dicebant esse naturam : quibus repugnans si forte per humanam fragilitatem lapsus invenitur in verbo, quid impium synodus feeit, quod cum tantis attestantibus credidit in sensu mansisse catholico? maxime quia necdum perfidia Nestoriana surrexerat, quæ sollicitum semper ex a'tera parte faceret disputantem; sed hoc solum quod vincere proposucrat attendebat. Quod si aliquo inexcusabili præoccupatus errore Theodorus ostendatur, non impie sancia synodus fecit, quod pie de Christi Ecclesia sentiens, credidit eum in tempore admonitum corrigere potuisse, ut in ea permaneret episcopus, et ob hoc pro cæteris quamphurimis quæ recte sapuit, non inimerito ejus doctrinam esse laudatam. Hæc sane orien-· Proponebat enim eum totus in commune Oriens inter eos qui ante nos fuerunt, sicut virtutem multam doctrinæ habentem adversus bæreses: > convenire serenitas tua cognoscit epistolæ beati Gregorii Nazianzeni, per quam eidem Theodoro scribens ait : « Si quidem aliud caput haberet provincia, ad illud oporteret clamare et contestari; tua vero reverentia superposita, ad te attendere necesse est. ) Et iterum : « Hæc comprimere non est nostræ ætatis et infirmitatis, sed tuæ prudentiæ atque virtutis : quobiam tibi cum aliis facultatem donavit Omnipotens ad communem defensionem Ecclesiæ. > Quid vero etiam heatus Cyrillus rescripserit orientali synodo, prohibens non tantum personam, verum etiam dieta Theodori condemnari, tertio memoravimus libro,

### CAPUT V.

Quod Domnus Antiochenus Theodorum laudet in synodica ad Theodosium imperatorem, et quod iidem omnes Patres doceant mortuis in Ecclesiæ pace de function on esse insultandum.

Nunc igitur Pomni Antiocheni synodicam memoremus epistolam . qui sicut ejus decessor Joannes, et ipse imperatori Theodosio scribens : « Vestram, inquit, docere cogitur pietatem, quoniam Apolinaris hæresiarchæ impietatem Eutyches presbyter renovare pertentat, et apostolicas labefactare doctrinas. mysterii incarnationis dogma corrumpens, et divinitatem Unigeniti et humanitatem unam naturam vo-

hant, plerique libris suis titulum dabant κατά Συν- D τιοχείας έκ του προς Πρακλείδην, κατά Συνουσιαστών ουσιαστών. Ita enim citatur in synodo v liber Theodori Mopsuesteni contra Synusiastas vel Apolinaristas. Ιτνι Diodori Tarsensis κατά Συνουσιαστών a Leontio Byzanio lib. 111, eodemque titulo liber Cyrilli Alexandrini apud Anastasium in Ecloge χρήσιων, cap. 5, et Theodoti Antiochiæ, apud cumdem, Θεοδότου Αν-

· Hujus synodicæ Domni, qui Eutychi, ut lib. x11 extremo dicet, primus omnium restitit, mirum est tantum esse apud alios scriptores silentium. Successerat is Joanni avunculo, hæres non solum honoris, sed etiam studii, ut in Nestorianas partes propensior. Inde est quod c'e icos Edessenos Ibam episcopum accusantes rejecit el damnavit, ut est apud Liberatum cap. 10. In synodo autem Ephesina u circumventus episcopatu dejectus est, prolatis epistolis

dementiæ, qui temporibus ejus exorti unam Christi A cans, commixtionemque et confusionem asserens factam, et salutarem passionem ipsi incontaminabili deitati adnectens, et hos qui columnæ veritatis et propugnatores pietatis fuerunt, et adversus omnem hæresem clare virtutem exercuerunt, Diodorum et Theodorum anathematizare præsumit, et in hoc Apolinaris similis vanitati. Ille etenim linguam adversus magnum Diodorum movit, quoniam eum agentem impie objurgavit. Clarum autem et hoc assinitatis dogmatum signum est : qui enim magnum pietatis certatorem Diodorum cum Apolinario verbis blasphemis impetit, econtrario semetipsum ostendit similitudinem vanitatis illius amplectentem. Iste autem magnus Diodorus testem quidem pietatis habet clarorumque certaminum, magnum illum Basilium. talium Patrum verba, quibus de Theodoro dixerunt : B In illo enim claruit tempore quo Arii impietatis patroni, tunc imperatorum animas irretientes, adversus veritatem illorum movere potentiam. Habuit autem iste in Antiochia certaminum cursus adversus hæreticorum austeritatem decertans. Dei autem homo sanctus Meletius, a quo appellationem habent ap d nos apostolicorum custodes dogmatum (Meletianos enim nos vocant Arii sectatores), sucratissimum Diodorum gubernatorem Ciliciæ universæ præposuit b. et Tarscorum ei regimen commisit. Iste in regia civitate cum Gregorio et reliquis qui ejus erant studii, ter beatum Nectarium archiepiscopum ordinavit. Iste Joannis magni doctor qui sedem regiæ civitatis ornavil et universum mundum doctrina complevit. Iste divulgatissimum illum Theodorum piis dogmati-C bus enurrivit, et clare atque fortiter edocens laborare, hæreticorum catervis eum immisit. Et sacratissimus quidem Diodorus cum Athanasio magno, et l'etro et Timotheo confloruit ; Theodorus autem cum Theophilo, viris vice luminarium orbem illustrantibus, et qui sedem Alexandriæ ornaverunt; sed laudatores quidem horum illi in omni vita fuerunt, accusare autem cos nullus alicubi præsumpsit evidenter. > Apparet etiam ex his quæ nune protulimus, condiscipulum fuisse magni Joannis divulgatissimum Theodorum, cum quo, ut Domnus attestatur, a sancto quoque Diodoro, sicut a Flaviano Antiochensi, piis dogmatibus enutritus est. Noc etiam simul est proditum, quod odium contra Theodorum Entychiani 1 ab ipso Eutyche patre suo contraxerint.

> Εί δέ, inquit, έφ' ων ή ούσία και μία αύτη, αι ιδιότητες των ύποστάσεων ακέραιοι μένουσι πολλώ δικαιότειου οτ' νη δύο διαφοροι φύσεις έφ' ένι προσώπω γνωρίζονται. αχέραια τε της υπάρξεως τα τε των φύσεων ίδιώματα σώζεσθαι.

quas ad Dio corum scripserat contra du decim capita Cyrilli, ut Liberatus idem auctor est cip. 12. h Theodoretus lib. v Historiæ, cap. 4: 'O de beier Μελέτιος Διόδωρον Ταρσέων κατέστησε ποιμένα, και το κελίπων αύτω ένεχείρισεν έθνος. Cilicia noudam in dust partes divisa. Tarsus caput erat universae provin-

ciæ: post divisionem, Tarsus cadem, quod ex lle-rocle constat, metropolis fuit primæ Cilicia, Am-

zarbus, ut dictum est, secundæ.

1 Cod. Veron., contra Theodorum, sicut ctiam contra magistrum ejus Dioscorum (Diodorum) Eutychiani ab fyso, etc.

Theodori capitula condemnari, occasionem facientes, 🛕 ju ficium synodi Chalcedonensis damnare Theodorum, sicut beatus Cyrillus ait, contrario dogmati quo tenebantur? Non ergo damnabile judicetur non damnasse Theodorum, quem singulare totius caput 1 Gregorius judicavit, et cui gregem Bei suo regimini creditum dereliquit. Gregorius manum sibi ejus porrigi adversus hæreticos Apollinarianos flagitavit, testificans coram Deo et electis angelis, quod se agritudinis torpore detento, Christi grex visitationis ejus indigeret auxilio, et talis quæ a culpa est? Synodus cum non condemnat, et hinc putatur hæretica. Ille Theodoro prudentiam deputavit atque virtutem, et nec levis inde querimonia commovetur: et Chalcedonensi concilio, papæ! \* quod ei non ascripsit imprudentiam, tanta invidia suscitatur. Sed nunquid et Gregorius Nazianmemoravimus ac memoraturi sumus. Patres Nestoriano morbo dicentur obsessi, quia non solum Theodorum non abdicant, verum etiam prohibent abdicari? aut et ipsos novo nomine et hactenus inaudito Theodorianos quisquam vocare præsumet? Quod si nullus hoc audet, cur ailos qui tenentes eorum catholicam fidem sententiamque servantes, non audent in præ-

- 1 Cod. Veron., totius provincie caput.
- \* Idem cod., et absque cu/pa est.

Theodorianos vocant, ut hac contumelia memoratam synodum, ubi cum laudes ejus recitarentur damnatus non est, simul injurient? Si de religione ac fide illorum est dubitatio, requirantur; si de causa condemnandi Theodori, manifesta est Patrum sententia quam sequentur. Nunquid enim, qui consentire noluerit novis præsumptionibus, novum debet nomen accipere? Non autem turpe est, quod cum tantis Patrileus sustinemus : nam sicut laudari contra illorum sententiam criminosum est, ita cum eis criminari laudabile. Cognossentes autem quod magna synodus in causa Mopsuesteni Theodori non sine istis Ecclesiæ luminibus accusetor, nullis Eutychianorum cadumniis turbari debemus, sed potius ipsorum eos zonus, et Jonnes Constantinopolitanus, et alii quos B auctoritate confundere. Et ideo commemoratis horum venerabilium Patrum testimoniis, qui eidem Theodoro sunt attestati dum viveret, ad amborum quoque testimonia transeamus, qui similiter ejus memoriam, postquam excessit e vita, magnis et multis sunt laudibus prosecuti. Igitur præsenti libro terminum damus, ut intentio legentis ab alio innovetur exordio.

1 Idem cod., propter quod ei, etc.

# LIBER OCTAVUS.

### CAPUT PRIMUM.

Quo I Joann's Antiocheni et Orientalium testimonio antiqui Patres plurimi consuna iis scripserint quæ in C Theodoro Mupsuesteno culpantur.

Accipe, serenissime imperator, quantis adhuc testimoniis sanctorum et venerabilium Patrum synodus Chalcedonensis nec contradixisse culpatur, a quibus Mopsuestenns Theodorus, etiam defunctus, multo amplius quam in epistola venerabilis Ibæ laudatus est. Unde prius ad illas epistolas sancti Joannis Antiocheni et orientalis concilii, sicut libro secundo promisimus, revertamur. Beatus enim Proclus synodicas in Orientem litteras miserat, conscripto ad Armenios tomo, quem, sicut jam docuimus, orientalis synodus approbavit. In cujus legationis occasionem tentaverunt quidam subrepere, ut aliqua ex dictis antiquorum Ecclesiæ doctorum excerpta, præpositis etiam corum nominibus anathemati subderentur 4. Tali ergo ausu commota synodus Orientis, quoniam putaverat boc ab eodem beato Proclo mandatum, postquam directum sibi tomum se approbasse respondit, illa etiam quæ secundo libro memoravimus, et alia multa quæ junc intermissa memorare disponimus, ei pro Theodoro scribens ait: · Nimis nostræ animæ vulneratæ sunt, quia non so-

Miserant ad Proclum per legatos episcopi Armeniæ ac Persidis capitula quædam excerpta ex scriptis Theodori, ut ejus auctoritate damnarentur, cum iis qui in Syria et Cilicia eadem sentire dicebantur. Quæ Proclus tomo suo ad Armenios subdita cum missset ad Orientales, illi Theodorum damnari

1 Cod. Veron., proximus.

lum non viventes tales calumnias ab his qui conturbare volunt Ecclesias continue sustinemus; sed et qui bene de vita profectus est beatus Theodorus, et qui quinque et quadraginta annis clare in doctrina præfulsit, et omnem hæresem expugnavit, et nullam alicubi detrectationem ab orthodoxis in vita suseipieus, post longi temporis hinc discessum, et post multa certamina, et post decem millia libros adversus errores conscriptos, et posteaquam in conspectu sacerdotum et imperatorum et populorum probatus est, periclitatur quæ hæreticorum sustinere, et illis primus i prædicari. Et adjiciunt quæ intermissa fuerant, dicentes: Hac \* nos confusione et turbis compleverunt, non autem nos solum, sed et Christianos populos, qui hæc cognoscentes nullatenus sine turba ecclesiasticas celebrationes impleri permittunt, sed adversum nos seditiones faciunt, nec usque ad auditum passi suscipere quod adversus dormientes patres meditabantur anathema, et decem millia adversus nos mala minantur, si quid ab aliquo fuerit tale præsumptum. Sciat autem et hoc tua sanctitas, quia scripturas antiquorum doctorum Ecclesiæ requirentes, decem millia talia et his similia invenimus, qualia quidam malo more ex libris beati Theodori colligentes, et corpus reliquim abscidentes, tuæ obtulerunt sanctitati. Etenim apud magnum non ferentes, his ad Proclum, et aliis ad Cyrillum aliosque litteris obstiterunt. Qua de re, totaque de Theodori anathemate controversia, multa fuse in actione 5 synodi v, et apud Liberatum cap. 10 Bre-

¹ Idem cod., Ilæc.

auctoritatem tali hæreticorum argumentorum de- A nos dacusont. Proclus etiam sic deploranti et struere. Nam cui rei necessaria est ista multa justitia, quæ cum male argumentantibus hæreticis favet, dure atque crudeliter in sanctorum Patrum contumeliam redundavit? Nonne proprie videtur in Ecclesiaste talibus interdictum, ubi scriptum est: Noli effici justus multum, et noli argumentari abundanter, ne forte obstupescas, ne impie agas multum; et noti esse durus, ne moriaris in tempore non tuo (Eccle. VII, 17). Et quia ibi sequitor dicens : Bonum est parcere te in hoc equidem; ab hoc noli contaminare manum tuam, quia is qui timet Deum evadit omnia. Maluimus nos, pro Dei timore, ut evaderemus hanc culpam, parcere venerandis Patribus quam illis admisceri qui manus suas contaminaverunt, inconsulta cos subscriptione damnantes. Pertinet igitur ad B nes Antiochenus cum orientali concilio dicit : ( Quid pietatis vestræ justitiam, ut qui non judicatis paternæ sententiæ contemptores , qui se tantis Patribus prudentius intellexisse, et utilius fidei consuluisse gloriantur; multo minus me vel de cætero judicetis, qui non meum, sed tantorum Patrum videor in Theodoro sequi Judicium: quod etiam sancta synodus Chalcedonensis secuta est, sciens eum et a Joanne Constantinopolitano atque Gregorio Nazianzeno, superstitem prædicatum, et post obitum ab Joanne et Domno Antiochenis, ac tota synodo Orientis, atque Cyrillo Alexandrino et Proclo Constantinopolitano, contra bæreticorum calumnias multiplici ratione defensum. Unde magis probatur quod stulte propter hoc putetur barretica, quod in causa Theodori illorum Patrum testimonio fidem habuit, quo- C rum fidem in suis definitionibus tenens hæreticos improbavit. Animadvertendum sane videtur et fidelium cordibus inculcandum, non tam pro causa Mopsuesteni Theodori, quam pro cunctorum qui vitam in pace Ecclesiæ finierunt atque finierint ; quod omnes hi Patres quorum sententias memoravimus, diversis quidem verbis, sed eodem sensu, pronuntient quoniam unusquisque in vita sua corruptioni Ecclesia pertinaciter non resistens, post mortem cum suis dictis non debeat abdicari. Sanctus quoque Joannes Antiochenus et tota synodus Orientis, beato l'roclo scribentes, inter alia sic queruntur : c Et quid de catero nominis adsit doctrinis, sic admirabilibus et famosissimis viris post mortem damnatis? Non meum • ergo est gloriosis eorum qui præcesse- D runt epinionibus insultare, neque judicare eos qui henorate defuncti sunt, sed solius judicis vivorum et mortuorum. > Scribentes etiam Theodosio imperatori dicunt : « Si autem quidquam, sancte imperator, obscurum aliquis inveniri dicat in ejus vel aliorum litteris, retractari i necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his prælatam gloriam dedicamus; et non ' ex illis eos judicamus, de quibus aliqui atrociter

\* Forte, nostrum.

ldem cod., hoc retracturi.

conquerenti prædicto Joanni, et synodo orientali respondit : « Quando enim ego scripsi tuæ sauctitati oportere aut Theadorum, aut alios quosdam qui prius defuncti sunt, anathemati subdi? > Et infra: Neque autem de Theodoro neque de alio quoquam qui jam defuncti sunt, scripsi tibi. Deo amantissime. ut aut anathematizetur, aut abdicetur. > Item scribeus Maximo diacono dicit : « Ouomodo ergo per litteras didici nunc, quia Theodori Mo: suesteni et aliorum quorumdam nomina præposita sunt capitulis ad anathematizandum, cum jam illi ad Deum migraverint, et eos qui jam vitam reliquerunt, supervacuum est injuriari post mortem, quos nec vivos aliquando culpavimus. > Cyrillo etiam scribens memoratus Joannon hic læsionis vel corruptionis et confusionis plenum generetur, si aperiamus januam his qui volunt diccta transcuntium Patrum evertere? quale damoum non apertum erit dicta non solum refutare, sed etiam anathematizare? > Cyrillus quoque rescribens eidem Joanni et ejus synodo, sic ait : « Nisi forte in mentem assumendum est quod continuare volunt, cum maxime neque in promptu est persona quam culpa supponunt, et capitulorum redargutio incerta, et qui hæc agunt in incertum currentes et aerem verberantes inveniuntur. > Et infra: « Sed juste audient, tamenetsi nolunt, qui hojusmodi causas præbent, Obliviscimini vos ipsos, quoniam adversus pulveres arcus extenditis : non enim superest qui apud vos inscriptus est. Et me nullus culpet in bæc verba progressori. Grave est enim insultare defunctis, vel si laici fuerint, nedum illis qui in episcopatu hanc vitam deposuerunt. Justissimum enim apparet prudentibus viris, cedere præscienti uniuscujusque voluntatem, et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futurus sit. > Hæc animo nobis tenenda, bæc non solum præsentibus, sed etiam futuris, si qui forte rursus emerserint, præsumptoribus opponenda, ne quis condemnare audeat, nisi correptioni pertinaciter resistentem. Quod si etiam quisquam ex his Patribus, qui consona et una voce 5 pro Theodoro responderunt, quod absit a conscientia et veritate sanctorum, prævaricatus ab omnium communi sententia, contrarium sibi tantisque Patribus habuisse postea judicium probaretur; ipsius potius qui discordaret ab omnibus, non omnium communis pro Theodoro fuit evacuanda sententia. Propterea si qui sunt, qui vituperantes beatum Cyrillum, dicunt quol aliter postea de Theodoro Mopsuesteno locutus est, quam in hoc judicio, quod commune cum Joanne Astiocheno atque orientali synodo et Proclo Constantinopolitano habnerit, in quo probatur etiam ejes condiscipulo Joanni Constantinopolitano, Gregorio Nazianzeno et Domno Antiocheno congruere; reci-

<sup>1</sup> Cod. Veron., argumento.

Idem cod., arroyantes paternæ sententiæ.

<sup>\*</sup> Idem cod., cos accusant.

<sup>&</sup>quot; Lien cod., et velut una voce.

quem misit Armeniis, Judaicæ impietatis plena ejus- A cerdotis Joannis : post subscriptionem autem tomi, dem Theodori capitula, ut sub anathemate damnarentur. Qui Proclus conquerenti et contradicenti memorato Jeanni Antiocheno et eius synodo ita respoudit : « Quando enim ego scripsi tuæ sanctitati oportere aut Theodorum, aut alios quosdam qui pridem defuncti sunt, anathemati subdi, aut nominatim alicujus fieri 1 mentionem? Sed puto, sicut et ipsæ litteræ ad tuam sanctitatem directæ clamant. nihil difficile vel pravum epistola continet; sed quia oportet omni suspicione liberari, et detrahentium ora consuere, ex boc quod in tomo directo subscripsi, et illa capitula quæ subjecta sunt repuli, ut pote subtilitatem non habentia pietatis. Neque autem de Theodoro, neque de alio quoquam, qui jam defuncti sunt, scripsi tibi, Deo amantissime, aut ut anathema- B tizetur, aut abdicetur. Sed neque charissimus Theodorus, qui a nobis directus est, diaconus talia mandata percepit. > Et ea evidentissima negatione beati Procli needum confunduntur hæretici vel fautores corum: sed audent adhuc dicere quod Theodorum Mopsuestenum post mortem male nominaverit, eumque velut hæreticum impietatis arguerit, eum ille reclamet quod non solum Theodorum, verum nec alium quemquam ex his qui jam defuncti fucrant anathematizari aut abdicari quæsierit, aut nominatim alicujus fecerit mentionem. Absit hoc a conscientia Procli, ut ex mala diffamatione venerabilium nominum et divulgata vituperatione defunctorum in pace Ecclesiæ sacerdotum, puerilem gloriam peteret. Negat ergo se nominatim alicujus fecisse mentionem; et non solum testari, verum et contra surditatem contentiosorum clamare dicit litteras suas, quod nihil pravum contineant : pravum utique esse definiens, quod quæsiisse folso putabatur, ut contra Ecclesiæ morem post mortem damnareniur episcopi nunquam in vita sua culpati. Scribit autem etiam Maximo 2, uni ex duobus per quos, ut dictum est, synodicam epistolam miserat orientalibus episcopis, dicens : « Memor est tua reverentia, quando ad sanctissimum Antiochenum episcopum \* tibi litteras injungebam, quia omnia cum ejus admonui voluntate sieri oportere; et nihil ad confusionem vel tumultum Ecclesiarum pacem habentium agi, sed tomum quidem subscribi, capitula autem subdita sine nomine, D hæc tanquam non habentia subtilitatem pietatis averti et abdicari. Quomodo igitur per litteras didici nunc quia Theodori Mopsuesteni et aliorum quorumdam nomina præposita sunt capitulis ad anathematizandum, cum illi ad Deum jam migraverint, et eos qui jam vitam reliquerunt supervacuum est injuriari post mortem, quos nec vivos aliquando culpavimus? Rogo ergo, festina sicut filius exquirere 4, sed omnia permittere auctoritati ejusdem reverentissimi consu-

et post abjectionem capitulorum, quæ cujus sint ignoramus, continuo præpara diaconum Theodorum venire ad regiam civitatem, quatenus tempestate et tumultu non impleantur ecclesiæ urbis sanctissimæ, et donetis aliquid desiderio impii Nestorii, qui se putat multos habere similia sapientes. , Hic quemadmodum perspicis, imperator, non ex ductu ratiocinationis nostræ colligitur, sed ipsis beati Procli verbis evidentissime demonstratur, quoniam si Chalcedonensis quoque synodus, ut quidam fecerunt, epistolam venerabilis lbæ pro laude Theodori tanquam Nestorio similia sapientis abjiceret; hinc potius, sicut diximus atque probavimus, excusasse Nestorium videretur, et donasse aliquid desiderio Nestorianorum, qui se putant multos habere similia sapientes. Intellexit itaque vir sapientissimus \* Proclus, quod domini sapientes intelligere noluerunt, quoniam Mopsuesteno Theodoro, cum aliis quibusdam quorum nomina capitulis nescio quibus anathematizanda præposita fuerant, condemnato, expostulare Nestorius posset, et dicere, Quomodo velut inventor novæ doctrinæ ab Ecclesia sum depulsus, cum Theodorus vir doctissimus, et a doctissimis Patribus prædicatus, atque alii qui sicut ille sine querela in Ecclesiæ pace defuncti sunt, eadem sapuisse dicautur? Vos ergo potius dicendi estis novi dogmatis inventores, qui ab corum doctrina desciscitis, quos Ecclesia semper habuit honoratos. Nam ego etiam vestro testimonio catholicus probor : si enim ca doceo, quæ Mopsuestenus Theodorus et alii cupturel, atque inde videri doctus aut religiosus ap- C in Ecclesia docnerunt, ipsorum vero doctrina vel a sanctis Patribus laudata est, vel quod interim certum est, per omne quo vixerunt tempus a nullo invenitur esse culpata, inculpabilis est etiam niea doctrina. Quod si hac ratio non mea, sed viri prudentissimi atque sanctissimi Procli, modo contemnitur, quam bactenus Ecclesia custodiens in pace degebat; cur quæso de aliorum nominibus tacetur, quæ illo tempore simul præposita fuerant capitulis ad anathematizandum? cur, putamus, illis pariter accusatis nunc parcitur, et solus in hac condemnatione Mopsuestenus Theodorus nominatur? Estne aliud quod hic intelligere vel suspicari possimus, nisi quia solus in epistola venerabilis Ibæ laudatus est, quam synodus Chalcedonensis orthodoxam judicavit? Porro vir sapiens Proclus hune Theodorum non est ausus injuriari post mortem, quoniam hoc nec Christiana pietas admittebat; nec habuit quod respondere posset, si ei diceretur: Cur Judaicæ impietatis accusas, et condemnare quæris mortuum, quem cum viveret palam in Ecclesia docentem nunquam arguere præsumpsisti? Nam si condemnandus videretur velut hæreticus, viventem admoneri a te prius oportuit, cum aut interpretari semetipsum posset in his in quibus offenderis, et meliorem accipere vel reddere

· Idem cod., sicut filius patri obediens nihil amplius

<sup>1</sup> Cod. Veron., feci.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., Maximo diacono. Maximum enmilem vocat diaconum Facundus etiam infra col. 728.

<sup>3</sup> Idem cod., archiepiscopum.

dem cod., prudentissimus Proclus.

nodus impugnaret, si eum condemnare præsumbret; perspicuum est quod juste non posset absque magistro suo Diodoro Theodorus discipulus ex Cyri!li auctoritate damnari. Diodorum vero damnare non posset a magnis Ecclesiæ luminibus, sicut ostendimus, prædicatum, id est ab Athanasio, Petro et Timotheo Alexandrinis episcopis, a Basilio Cæsareæ Cappadociæ, a Joanne Constantino; olitano, ab Epiphanio Cyprio, ab episcopis Egyptiis confessoribus sub Valente imperatore in exsilium missis; habentem etiam magnum testimonium Constantinopo'ilani adversus Macedonium congregati concilii, cui eum interfuisse manifestum est; et religiosorum principum Gratiani, Valentiniani et majoris Theodosii; Juliani denique imperatoris apostatæ, reprehenden- B tis quod Deum natum de virgine sateretur, et quod Jesum Galilæam et Deum æternum prædicaret et mortuum. Proinde cum sancta synodus contra horum testimonia Diodorum condemnare nullatenus posset, quomodo Theodorum ejus discipulum, vel si, ut dictum est, nullis fulciretur Patrum testimoniis, condemnaret, quem sine magistro hac eadem sentiente ju-te condemnare non posset? Itaque nihil est cur ex bis quæ dicitur beatus Cyrillus scripsisse contra Theodorum synodus reprehendatur, quod Ibæ epistolam laudes ejus continentem pronuntiavit orthodoxam : quando si etiam contra Theodorum scribens Cyrillus nehil pro Theodoro scriberet, laudanda esset sana ratio libertasque concilii Chalcedonensis, quod non in toto Cyrillum approbaret; cum laudetur etiam C Pauli minimi apostolorum sana ratio atque libertas, quod Petrum apostolorum primum adductum in hypocrisim et non recta via incedentem ad veritatem Evangelii sidenter improbans, in faciem illi restitit, cumque coram omnibus coram objurgavit. Non ergo novum videretur, nec religioni Christianæ contrarium, ut contra tantorum Patrum sententias Cyrillum sancta et magna illa synodus non acciperet in causa Theodori, sicut neque in causa Constantinopolitani Joannis accipiendum esse quis dicit.

# CAPUT VII.

Quod si suspectus de hæresi fuisset Theodorus, ejus temporis Patres id minime dissimulassent, et quod illorum potius quam Cyrilli unius de Theodoro sententiæ credendum sit.

Quod si nobis in defensionem ipsius magnæ synodi eilam illorum Patrum in scripto testimonia deessent, quibus commendatur fides atque doctrina Diodori, sine quo Theodorum docuinus juste non posse damnari: nunquid culpabilis judicari debet quod Ecclesiæ testimonium non contempsit, in cujus perpetua pace excellen: i honore Diodorus Theodorus que manserunt? aut illius temporis Ecclesiam, cum neque adhuc Eutyches, neque Nestorius esset exortus, Eurychiani audebunt de

Theodoro Patrum sententiæ, quas procul dubio sy- A Ne-toriano dogmate criminari? Non arbitror quod hoc aperte palamque præsumant. Sicut ergo lex naturalis una et tota in hominis mente defixa, cujus meminit Dominus in Evangelio dicens: Omnia quacunque vultis ut fac ant robis homines, et ros facite eis: hare est enim lex et prophetæ (Matth. vii, 12); multo fortior invenitur quam ea quæ foris habetur in litteris: ab illa quippe interiore regula de-cenderunt, et illius partes sunt singula quæque nobis forinsecus in scripto data pro lege; nec omnia collecta simul, vel etiam multiplicata, possunt mensuram illius interioris excedere. Ita fortius est unum illud generale testimonium Eccle-ix, quæ neminem unquam expulit aut judicavit hæreticum, nisi correptioni pertinaciter resistentem; quam multa quæ semote ac privatim certarum personarum pro Diodoro Theodoreque protulimus : partes enim sunt et ipsa unius. testimonii generalis Ecclesiæ, et quantumlibet muttiplicentur, ejus auctoritatem ac terminum non excedent. Sed quemadmodum, cum illam naturam 1 ct interiorem legem, quæ tota simul est, homo desereret in exteriora delapsus; opus erat in Imorum contemptorem particulatim 9 privata scriptorum testificatione convincere : non quod paries toto, ct membra universo suo corpori præferamus; sed quia convenientius hoc modo calumnistores magnæ synodi judicavimus refellendos : sic nec a generali symbolo fidei Christianæ qua initiamur, quidquam est fortius, quamvis scripto non tradatur; verumtamen adversus corruptores intelligentiæ et virtutis ' ejus, utimur etiam privatis testimoniis Patrum quæ continentur in scripto, cum et omnia illa uni generali symbolo serviant, nec præfixos terminos ejas excedant. Et iden, sicut dictum est, vel si nobis deessent hæc testimonia Patrum litteris commendata, quæ in propugnationem \* synodi Chalcedonensis pro Diodoro Theodoroque protulimus, nemo sapiens diceret, quod ant religiosiorem se aut sapientiorem eisdem sanctis Patribus et multis aliis credere debuisset, qui temporibus Diodori atque Theodori Ecclesiæ Dei luminarium vice fulserunt; ut quos illi viventes non excluserunt, quando magis possent alios corrumpere si fuissent hæretici, pia synodus ac religiosa mortuos crederet excludendos : cum si aliquid in eorum verbis quosdam videretur offendere, alia potius e s credere debuerit intentione dixisse, aut familiariter admonitus in ipso tempore correxisse; quam se netipsum 6 religione vel sapientia tam multis veneran. dis Patribus anteserre. Nunquam enim, sicut didicimus, tantos ac tales simul habuit doctores Ecclesia, quantos et quales Diodori Theodorique temporibus. Ut enim propter linguæ diversitatem scientissimos viros Ecclesiæ occidentalis omittam, quanquam multi ex illis ctiam in Græco cruditi essent eloquio.

<sup>1</sup> Cod. Veron., naturalem.

<sup>1</sup> Idem cod., particulation forinsecus admoneri : ita nos quoque necessarium duximus contemptores generalis et publicæ auctoritatis Ecclesia particulation pritala, etc.

<sup>3</sup> Idem cod., sieut nec.

<sup>·</sup> Hem cod., quo (symbolo).

<sup>\*</sup> Idem cod., purgationem.

<sup>6</sup> Idem cod., semctipsum.

<sup>·</sup> An veritatis?

quem misit Armeniis, Judaicæ impietatis plena ejus- A cerdotis Joannis: post subscriptionem autem tomi, dem Theodori capitula, ut sub anathemate damnarentur. Qui Proclus conquerenti et contradicenti memorato Joanni Antiocheno et ejus synodo ita respoudit : « Quando enim ego scripsi tuæ sanctitati oportere aut Theodorum, aut alios quosdam qui pridem defuncti sunt, anathemati subdi, aut nominatim alicujus fieri 1 mentionem? Sed puto, sicut et ipsæ litteræ ad tuam sanctitatem directæ clamant. nihil difficile vel pravum epistola continet; sed quia oportet omni suspicione liberari, et detrahentium ora consuere, ex boc quod in tomo directo subscripsi, et illa capitula quæ subjecta sunt repuli, ut pote subtilitatem non habentia pietatis. Neque autem de Theodoro, neque de alio quoquam, qui jam defuncti sunt, scripsi tibi, Deo amantissime, aut ut anathema- B habere similia sapientes, Intellexit itaque virsapientistizetur, aut abdicetur. Sed neque charissimus Theodorus, qui a nobis directus est, diaconus talia mandata percepit. > Et ea evidentissima negatione beati Procli needum confunduntur hæretici vel fautores corum; sed audent adhuc dicere quod Theodorum Mopsuestenum post mortem male nominaverit, eumque velut hæreticum impietatis arguerit, eum ille reclamet quod non solum Theodorum, verum nec alium quemquam ex his qui jam defuncti fuerant apathematizari aut abdicari quæsierit, aut nominatim alicujus fecerit mentionem. Absit hoc a conscientia Procli, ut ex mala diffamatione venerabilium nominum et divulgata vituperatione defunctorum in pace Ecclesiæ sacerdotum, puerilem gloriam peteret. Negat ergo se nominatim alicujus fecisse mentionem; et non solum testari, verum et contra surditatem contentiosorum clamare dicit litteras suas, quod nihil pravum contineant : pravum utique esse definiens, quod quæsiisse felso putabatur, ut contra Ecclesiæ morem post mortem damnarensur episcopi nunquam in vita sua culpati. Scribit antem etiam Maximo 3, uni ex duobus per quos, ut dictum est, synodicam epistolam miserat orientalibus eniscopis, dicens : « Memor est tua reverentia, quando ad sanctissimum Antiochenum episcopum 3 tibi litteras injungebam, quia omnia cum ejus admonui voluntate sieri oportere; et nihil ad confusionem vel tumultum Ecclesiarum pacem habentium agi, sed tomum quidem subscribi, capitula autem subdita sine nomine, D hæc tanguam non habentia subtilitatem pietatis averti et abdicari. Quomodo igitur per litteras didici nunc quia Theodori Mopsuesteni et aliorum quorumdam nomina præposita sunt capitulis ad anathematizandum, cum illi ad Deum jam migraverint, et eos qui jam vitam reliquerunt supervacuum est injuriari post mortem, quos nec vivos aliquando culpavimus? Rogo ergo, festina sicut tilius exquirere , sed omnia permittere auctoritati ejusdem reverentis-imi consa-

et post abjectionem capitulorum, quæ cujus sint ignoramus, continuo præpara diaconum Theodorum venire ad regiam civitatem, quatenus tempestate et tumultu non impleantur ecclesiæ urbis sanctissimæ, et donetis aliquid desiderio impii Nestorii, qui se putat multos habere similia sapientes. Hic quemadmodum perspicis, imperator, non ex ductu ratiocinationis nostræ colligitur, sed ipsis beati Procliverbis evidentissime demonstratur, quoniam si Chalcedonensis quoque synodus, ut quidam fecerunt, epistolam venerabilis lbæ pro laude Theodori tanquam Nestorio similia sapientis abjiceret; hinc potius, sicut diximus atque probavimus, excusasse Nestorium videretur, et donasse aliquid desiderio Nestorianorum, qui se putant multos simus Proclus, quod domini sapientes intelligere noluerunt, quoniam Mopsuesteno Theodoro, cum aliis quibusdam quorum nomina capitulis nescio quibus anathematizanda præposita fuerant, condemnato, expostulare Nestorius posset, et dicere, Quomodo velut inventor novæ doctrinæ ab Ecclesia sum depulsus, cum Theodorus vir doctissimus, et a doctissimis Patribus prædicatus, atque alii qui sicut ille sine querela in Ecclesiæ pace defuncti sunt, eadem sapuisse dicantur? Vos ergo potius dicendi estis novi dogmatis inventores, qui ab eorum doctrina desciscitis, quos Ecclesia semper habuit honoratos. Nam ego etiam vestro testimonio catholicus probor : si enim ca doceo, quæ Mopsuestenus Theodorus et alii cupturel, alque inde videri doctus aut religiosus ap- C in Ecclesia docnerunt, ipsorum vero doctrina vel a sanctis Patribus laudata est, vel quod interim certum est, per omne quo vixerunt tempus a nullo invenitur esse culpata, inculpabilis est etiam mea doctrina. Quod si hac ratio non mea, sed viri prudentissimi atque sanctissimi Procli, modo contemnitur, quam hactenus Ecclesia custodiens in pace degebat; cur quæso de aliorum nominibus tacetur, quæ illo tempore simul præposita fuerant capitulis ad anathematizandum? cur, putamus, illis pariter accusatis nunc parcitur, et solus in hac condemnatione Mopsuestenus Theodorus nominatur? Estne aliud quod hic intelligere vel suspicari possimus, nisi quia solus in epistola venerabilis Ibæ laudatus est, quam synodus Chalcedonensis orthodoxam judicavit? Porro vir sapiens Proclus hune Theodorum non est ausus injuriari post mortem, quoniam hoc nec Christiana pietas admittebat; nec habuit quod respondere posset, si ei diceretur: Cur Judaicæ impietatis accusas, et condemnare quæris mortuum, quem cum viveret palam in Ecclesia docentem nunquam arguere præsumpsisti? Nam si condemnandus videretur velut hæreticus, viventem admoneri a te prius oportuit, cum aut interpretari semetipsum posset in his in quibus offenderis, et meliorem accipere vel reddere

<sup>1</sup> Cod. Veron., feci.

<sup>1</sup> Idem cod., Maximo diacono. Maximum enmiem vocat diaconum Facundus etiam infra col. 728.

Idem cod., archiepiscopum.

bus corum exortos hæreticos expulisse. Ut enim omittamus eos quorum nomina abolita sunt cum hæresibus suis, id est Basianos, quos et anthropomorphitas dicimus 4; Semiariauos, Aetianos, Antidicomaritas b, Massalianos, quos et Euchitas e; Euphemitas, Martyrianos, Sacianos\*; temporibus eorum et exorti et expulsi sunt etiam Marriani ". Photiani 1, Macedoniani, qui et Pneumatomachi; Aetiani, qui et Eunomiani; sed et Apolinaristæ. Et quomodo in his tantis æmulatores sidei comprobati. in solis Diodoro a que Theodoro negligentes a sancta synodo crederentur? Igitur ut Diodorum ac Theodorum non expellerent, aut melius corum dicta intellexerunt, sicut ab aliis sua volehant intelligi, quod nem a præsentibus cur ita locuti sint exegerunt; aut invenerunt eos jam mutasse sententiam; aut quod extremum est, admonitos mutare fecerunt. Nam aliter eos in Ecclesia catholica manere potuisse quis sapiens catholicus credat? Cum vero tanta quæ dicta sunt, ego indoctus et Latinæ linguæ, de causa apud Græcos habita, post centum annos pro meo captu et facultate, vel intelligere vel explicare potuerim; quanta credendum est illam sanctorum Patrum congregationem in causa penes se et recenti memoria cognoscere potuisse, illo etiam revelante qui dixit: Ubi sunt duo vel tres congregati in nomine meo, ibi in medio eorum sum (Matth. xviii, 20)? Nam fideliter invocatus non solum a sacerdotibus, sed ab omni quoque populo suo cujus fides et exspectatio C ex illorum auctoritate dependet, primum dat omnibus congregatis unum cor et animam unam, ut nullus eorum suam velit esse sententiam, nisi quæ suerit veritatis. Quoties ibi doctiores indoctioribus, et plures paucioribus, illo corum medio ceduat? quo-

Anthropomorphitarum stultissimæ, ut llieronymus epistola 61 vocat, hæresis auctor fuit Audius, rive, ut est apud Theodoretum, Andreus, Avoaroc, qui ένθρωπόμορφον έφασε τον Θεόν. Deo humanam figuram attribuit. A dogmate igitur Anthropomorphitæ appellati sunt, a magistro Audiani : pro quo apud sanctum Augustinum hæresi 1 scriptum est Vadiani et pro Vadianis, ut apparet, hoc loco Basiani.

b Epiphanio Αντιδικομαριανίται. Hi Mariam post Christum natum viro suo commixtam affirmabant. Contra quos Epiphanius idem prolixam epistolam ad Det Marcellianos itidem cum Photinianis copulat lex Arabas scripsit, ubi orta hæresis. Contra eosdem D 65 Cod. Theod. De hæreticis. lertur etiam egisse Theodorus episcopus Cyprius.

- 1 Cod. Veron., Photinigni (a Photino).
- Idem cod., et qui.
- Idem cod., concedamus.
- Idem cod., justa ratione non præscrat.
- Idem cod , similiter Athanasius et cæteri, atque. 6 Idem cod., manisestissime pravum est et religioni
- \* Editor Sirmondianorum præfat. ad tom. II, § 4, sequentia refert in bunc locum ex Cotelerii Eccl. Gr. Monum, tom. I, pag. 777: « Conjecturam viri omni exceptione majoris Jacobi Sirmondi nolim improbare; sed quidni legamus Succianos, quod idem significat cum Saccitis et Saccophoris? Quin etiam exaraverat forsan Facundus Satianos, deceptus exemplari simili editionibus nostris Gracis Anace-

- Diligentes igitur judicavit, quos et seiebat tempori- A ties etiam per nescientes scienter operatur ipse qui potest omnia facere supra quam petimus aut intelligimus; aut qui 2 promisit quod nobiscum sit omnibus diebus usque ad consummationem sæculi? Utinam sibi nunquam sæcularis potestas, quod ei creditum non est in his negotiis usurparet, quæ nunquam feliciter usurpavit. Cæterum congregatis in suo nomine sacerdotibus suis Christus deesse non potest : quia cum sit omnipotens veritas, mentiri nullatenus potest, sicut nec illi synoJo defuit, quæ in causa quidem fidei omnium communiter Patrum doctrinam secuta est: in Theodori vero, non unius Cyrilli, vel si credamus 2 quod dicitur, quia nec posset, cujus contraria sibi esse videbatur vel incerta sententia; sed aliorum Patrum secuta est, ques et nos facere nolumus, sive non possumus; aut ratio- B auctoritate et numero et ratione præferre debuerat. Quis enim Joannem Constantinopolitanum Cyrillo, quis plures probatissimos viros uni, quis excusationem certissimam et constantissimam incertæ et inconstanti accusationi non præferat ? Nibil igitur vel hine calumnientur bæretici, vel catholici offendantur. Quæ fuerat Joannis ac Procli Constantinopolitanorum, Gregorii Nazianzeni, Joannis ac Domni Antiochenorum et orientalis concilii sides, nec uon Ecclesiæ a qua non est expulsus Theodorus, cadem fuerat et Cyrilli. De Theodoro tantum, sicut et de Diodoro, cui simul Athanasius atque \* Coustantinopolitana synodus attestatur, in solo Cyrillo dicitur inveniri diversa sententia; et quod est indicium certissimæ veritatis, in ipsa dissensione consensus unius ejusdemque sidei comprobatur. De quo enim Cyrillus Theodorum culpasse dicitur, manifestissime pravum defensores Theodori non denegabant ; sed hoc Theodorus non sensisse dicebatur. Inde igitur et ille putabat exsequendum ' esse Theodorum, quod velut eadem senserit quæ ma!e Nestorius sensit 4:
  - e Vocis utriusque eadem est notio. Nam Massaliani Syrorum lingua sunt Εὐχόμενοι : orabant enim pene assidue. Quin et Massalianorum genus aliud, sed ex gentilibus or um commemorat Epiphanius, qui sese Euphemitas, et Martyrianos, et Satanianos appellarent; et horum nominum cau-as explicat hæresi 80. Saciani ergo vitiose hoc loco positi videntur pro Satanianis; ac mos etiam pro Marrianis et Photianis restituendi Marcelliani et Photianiani, quos simul etiam conjungit Epiphanius hæresi 71 et 72.

contrarium, neque id esse pravum desensores Theedori negabant; sed.

7 Idem cod., arguendum.

\* Idem cod., sensit : inde illum Orientales sancti defendebant, asserentes quod eadem senserit que male Nestorius sensit : ac per hoc, etc.

phalæosis Epiphanianæ et Ancorati, uhi habetur, breviante scriptura, Satiani. Sint itaque ista arbi traria. > Et paulo post, pag. 785 : « Ad ea que notari supra... nunc addo probataliorem in Facundo lectionem esse Satanianos vel Satanios.

Cotelerius, I. c., pag. 780, legendum ceaset, ctiam Ariani : vitio nempe scriptoris unale geminala littera m in simplicem redacta.

ac per noc utrique diversa de Theodoro sentien- A et ipsum beatum Cyrillum asurmabant non aliter doles. Nestorii condemnationem sine ulla diversitate firmabant. Quid ergo Nestorianos adjuvet, qui Theodori dictis, sicut et aliorum qui in Ecclesia claruerunt, male uti dicuntur, si qua de illo fuit diversa Patrum sententia: cum et ideo fuerit accusatus, quia similia putabatur sapuisse Nestorio, et aliter non potuerit excusari, nisi probare:ur alienus ab errore Nestorii? Hoc quoque meminisse iidem Nestoriani debent, quoniam in eis litteris orientalium Patrum beato Proclo rescribentium Theodorus excusatur, in quibus firmatur, sicut ostendimus, unum de Trinitate pro nobis crucifixum; in quibus dicitur: « Quod autem omne orientale concilium Nestorii novitates abdicavit, novit et tua sanctitas, quæ nostras super hoc litteras secundo jam tertio- B fuit auctorita«, et qui cum illo degentes, diuturna faque suscepit. > Sed nec Eutychiani vel Semieutychiani dissimulent quod interim nihil adversus Theodorum ex nomine beati Cyrilli, quem sequi se dicunt, proferre potuerit in quo culpetur in duabus Christum prædicasse naturis. Sive enim vere, sive false perhibeatur Theodorus ab eo culpatus quod duos crediderit filios, hacienus fictum non est hoc eum reprehendisse in dictis Theodori, quoniam duas prædicavit Christi esse naturas; quod eum Eutychiani prædicasse non negant, quem etiam duas mentiuntur putasse personas. Cur igitur eum beatus Cyrillus non simul de duarum quoque naturarum prædicatione culpavit, si hæresi Nestorianæ deputandum est duas Christi credere ac docere naturas? Quin potius hinc sapientissimus Joannes et C orientale concilium, scribentes eidem beato Cyrillo, Theodorum purgant, quod adversus hæreticos naturarum proprietates amplius dividens, putaretur etiam duas Christi asseruisse personas. Quomodo igitur vel orientales Patres ex eo magis excusandum Theodorum a Nestoriano crimine judicarent, quod naturarum proprietates amplius divideret, si Nestoriani est criminis duas Christi naturas asserere? vel quomodo ipse quoque beatus Cyrillus non eosdem orientales hæreticos et nimiam stultos, qui Theodorum incertum crimen sustinentem certo crimine desendere nitebantur? Præsertim quoniam

1 Cod. Veron., judicaret orientales.

cuisse, dicentes ei, sicut supra memoravimus : Sunt enim etiam quæ et tua sanctitas ita conflictur, et euindem de illis habet intellectum. Qua de re si havresi Nestorianæ debet ascribi duas Christi prædicare naturas, beatus Cyrillus, qui nihil contra retulit, magnum in se crimen sua taciturnitate firmavit; a quo purgari non poterit, nisi catholicum judicetur duas Christi naturas asserere. Intelligis igitur, imperator, quod si qua Patrum disceptatio de Theodoro fuisse dicatur. Nestorianos pariter et Eutychianos confundat. Sancta vero synodus unam et communem accusantis, si tamen vere dicitur, ac defendentium Diodorum 1 fidem tenens, illos sequendos in persona Theodori judicavit, quorum et major miliaritate bene cognoverant qua intentione scripserit in quibus putabatur ab ignorantibus arguendus. Hoc justitiæ congruebat, hoc etiam pietati, quæ quantum ratio patitur debet excusationi magis quam accusationi favere personæ. Hoc etiam conveniens fuit assertioni veræ fidei, quam contra Nestorium et Eutychem synodus illa susceperat, ne aut diceretur Nestorius similia sapuisse Theodoro a tantis Patribus prædicato, aut per hoc ejus errori daretur auctoritas. aut Apolinaristarum progenitorum Eutychianæ dementiæ, vel ipsius Eutychis in Theodoro videretur secuta judicium, ut de ipsa quoque secundum sententiam beati Cyrilli merito diceretur, qued propterca se circa Theodorum, virum admirabilem et maximam gloriam merentem, infense haberet, ut occasionem faceret contrario doginati quo tenebatur, quærens capitula quadam ejus non ex melioribus intellecta damnari. Quibus ita constitutis atque firmatis, quod nuper a quibusdam condemnatus est, cohibentie quam præbent Eutychianis, et abominandæ præsumptioni debet ascribi; et ideo sicut hos temerarios contra sanctorum Patrum Ecclesiæque testimonium nullatenus approbare quisquam sapiens potest, ita magnam synodum Chalcedonensem cum iisdem Patribus et Ecclesia in qua Theodorus mansit, non potest improbare.

1 Idem cod., Diodorum et Theodorum fidem.

# LIBER NONUS.

# CAPUT PRIMUM.

Quod ex scriptis Theodori probetur ipsum suisse cainolicum, et unius psalmi xLIV expositione refellantur emnia quæ contra ejus doctrinam objecta sunt.

Promissionis memores, competenti loco jam proponamus i de Theodori scriptis non pauca, sicut tertio libro ex occasione convincendæ falsitatis adversariorum fecimus; sed multo plura, quibus abunde

<sup>1</sup> Cod. Veron., proferamus.

D monstretur quantum ab iis quæ in præjudicium magnæ synodi Chalcedonensis de illo conficta sunt, fuerit alienus : ut jam non Patrum testimonio, sed ipsis rebus ostendatur quod conturbatores Ecclesia, qui epistolam venerabilis Ibæ de laudibus ejus Theodori culpant, non quasi latentem invenire non potuerint, sed manifestam videre dissimulaverint veritatem. Igitur tria sunt in quibus ejus dicta calumniantur, sicut jam diximus. Unum est, quod eum

vinæ Trinitatis credidisse personam. Alterum, quod semetipsos destruentes econtrario rursus assirmant quod quaternitatem introduxerit, duos filios prædicando , id est aliam Dei Verbi et aliam Christi asserendo personam, qui homo tantum fuerit, non etiam Deus, sicut putavere Judæi. Tertium vero est, quod 'eum dicunt evacuasse omnes in Christum factas prophetias; quod Manichæorum erroris est, quos novimus Judaicæ infidelitati male contrarios. Nam illi novum detestantes, vetus se dicunt accipere; isti vetus detestantes, novum se dicunt accipere Testamentum. Quæ quidem, ut ostensum est, sic absorda sunt sibique contraria, ut nullus ea resellere vel attendere dignaretur. Despicienda enim magis hire erant et silentio contemnenda, nisi tantorum B episcoporum coacta subscriptio nugis talibus nos respondere compelleret. Nam quid binc metueremus? au forte credendum est quod his ridiculis, mutuo se destruentibus nemine i resellente, quisquam vel parum cordatus præberet assensum? Quomodo autem posset evidentius omnibus apparere, quales sint reprehensores synodi Chalcedonensis, qui se Joanni Constantinopolitano, Gregorio Nazianzeno, Johnni et Domno Antiochenis atque orientali concilio, nec non et Proclo item Constantinopolitano, et Cyrillo Alexandrino religione atque scientia præferunt, n'si probarentur et nimis irreligiose amare mendacium, et neque hoc saltem scire quomodo mentiantur? Accipe vero jam, serenissime imperator, quid idem tans dicat : « Quid itaque invenietur majus his quie a Christo facta sunt in tanta mundi commutatione omnibus agnoscentibus, Deum universorum et pietatis atque virtutis diligentiam habere festinantium, et glorisicantium quidem Dei Unigenitum, exhibentium vero saucto Spiritui condignam adorationem: pro quibus beatus David ait: Eructavit cor meum verbum bonum (Psal. xLIV, 1)? > Cernit hic tua pietas omnes simul hæreticorum calumnias esse destructas. Nam quis unam Patris et Filii et Spiritus sancti credens esse personam, diceret quod pietatis atque virtutis diligentiam festinantes habere sic glorificent Unigenitum Dei, ut simul etiam condignam adorationem exhibeant Spiritui sancto? Si enim ipsum ctum, suffecerat dixisse, gloraficantium quidem Dei Unigenitum, nec erat opus dicere, exhibentium vero

\* Hoc præcipuum fuit caput Theodorianæ accusationis : quod his verbis designat, et anathemate damnat Justinianus in edicto : Εί τις αντιποιείται Θεοδώςου τοῦ Μοψουεστίας, τοῦ εἰπόντος ἄλλον είναι τὸν Θεὸν Αόγον, και άλλον τον Χριστον, ανάθεμα έστω. Theodorus sane presbyter Raithensis, Mopsuestenum docet in hac hæresi fuisse, ut Christum diceret hominem unum de multis, qui inhabitante in eo κατ' εὐδοκίαν Dei Verbo θείκης άξίας particeps factus sit. Duns proinde in eo naturas fuisse discretas, atque habitudine bola inter se conjunctas. Δύο φύσεις, inquit, ίδιοπεριο-

criminantur unicam, juxta Sabellii dementiam, di- A sancto Spiritui condiguam adorationem. Quocirca tres Theodorus credidit et docuit esse personas. alium dicens Patrem, cujus sit filius quem vocavit Unigenitum, et alium Spiritum sanctum 1, cui condignam, id est talem qualem etiam Filio, adorationem exhibeant qui pietatis atque virtutis diligentiam habere festinant. Sed neque Christum hominem tantummodo prædicavit, cujus operibus nihil majus esse perhibet, confitens eum Deum universorum, a quo tanta mundi commutatio facta sit. Quod autem nec evacuet omnes in Christum factas prophetias, palam est, quia rursus in ejusdem psalmi expositione dixit : Quoniam quidem prius ait regna, postea autem memoratus est inimicorum perditionem, et reliquorum subjectionem, ne aliquis existimet nuper ei accessisse regnum, vel certe posse eum denuo privari eadem potestate. Post hæc infert : Sedes tua, Deus, in saculum saculi (Ibid., 7), hoc est consequenter quidem interimentar inimici, reliqui vero omnes subjicientur. Quoniam quidem non subintromissum habes regnum, sed ex sempitemo omnium regnas, et in æternum regnas, et regnum toum manet in æternum. Hæc Judæi ut fabulas inanes intelligunt, existimantes de homine rege dicta. Cui enim hominum tantum hoc insigne virtutum, aut talium magnitudo dictorum? cui vero conveniet, et deducet te mirabiliter dextera tua (Ibid., 5) ? divina Scriptura de omnibus justis semper ita loquente, quia ex divino adjutorio virtu:em possideant. Manifestum avtem hic et illud est, quia non de aliquo Theodorus de quadragesimo et quarto psalmo dispu- C impio loquatur in propria virtute sidente. Ad quem itaque hominum loquens infert, Sedes tua, Deus, in sæculum saculi? Si autem de rege Deo dicit, manifestum quoniam et de regina non muliere, sed Feclesia, quam Christus sibi per sidem desponsavit, per affectum animæ scilicet sibi jungendam. Etenim moris est Scripturæ divinæ, eos qui per scientiam adjunguntur Deo, conjugem ejus vocare, ad ostendendam eorum cum Deo plenissimam copulationem ct unitatem. > Et paulo post: « Sicut et Joannes Baptista dicit : Qui habet sponsam sponsus est (Joan. III, 29). Quoniam igitur semper Dei conjux dicitur congregatio hominum qui ei per scientiam copulantur, regem autem Christum convenienter appellavit : necessario ergo est regina, quæ regia uxor est, non alia promoesse crederet Dei Unigenitum, quem Spiritum san- D tione circa illa procedente, quam ca quam de viri dignitate communicat. Consequenter ergo reginam vocat Ecclesiam, ostendens quantam sor-

ρίστους φρούν είδεναι έν Χριστῷ, σχέσει τινι καὶ μένα αλλήλαις ὁκειωμένας. Quod erat duas in Christo natu-ras verbo, re duas personas profiteri. Et quia boc ipsum postea fuit dogma Nestorii, ideo Theodorum vocat πρόγονον Νεστορίου. Η ec porro atque alia bis affinia placita fuis e Theodori, confirmat synodus v, actione 4, tum ex variis librorum ipsius locis, tum ex Cyrili aliorumque testimonio. At Facundus Theodorum sie defendit, ut rectam contra ildem in multis ejus libris ostendore studeat; et si quid secus interdum excidit, benigmus interpretandum contendat.

Cod. Veron., etiam nemine

<sup>1</sup> Idem cod., et alium Filium ipsum unigenitum, et alium Spiritum sanctum.

tita sit ex Christi adunatione dignitatem, que A terpretatione pro istorum calumniis forsitan videreei accessit ex side. Quoniam aut de Deo et Patre here dici non possunt 1, quæ sequuntur estruunt manifeste. > Quid etiam in præsenti capitulo nempe videntur haretici nequidquam de Theodori persona reprehendere Chalcedonense concilium? Nam omnes eorum calumnias æque in ilio videmus esclusas. Non enim eumdem credidit Patrem quem Filium, qui ait : Quoniam hoc quod de Filio dictum est, de Deo et Patre dici non possit. Neque Deum Verbum alterius credidit esse personæ, et alterius Christom, cui dictum a propheta confitetar : Sedes tua, Deus, in sæculum saculi (Psal. xLIV, 7); et quem neg it subintromissum regnum habere, et docet ex sempiterno regnare. Non ergo Theodorus Judaicæ impietatis arguendus est, tanquam hominem tantum- B versa sunt colligens in unitatem personæ. » Cognomodo putaverit Christum, cum pot us Judæos irrideat dicens: Hæc Judæi ut fabulas inanes intellignot, existimantes de homine rege dicta; et quid ipse credat insinuans dicit, quod nulli hominum conveniat tantum hee insigne virtutum, et tahum magnitudo dictorum, quibus dicitur Christo: Deduxit te mirabiliter dextera tua (Ibid., 5): quandoquidem divina Scriptura omnes homines justos ex divino adjutorio dicat possidere virtutem; Christum vero, tanquam Deum asseverat divino adjutorio non egere. Itemque inferius ait : Si autem de rege Deo dicit, manifestum queniam et de regina non muliere, sed Ecclesia, quam sibi Christus per fidem desponsavit, per affectum animæ scilicet sibi jungendam. Utque monstraret iterum quod Christum Deum cre- C deret: Etmim, inquit, moris est Scripturæ divinæ, cos qui per scientiam adjunguntur Deo, conjugem rjus vocare, ad ostendendam corum cum Deo plenissimam copulationem : Deum promuntians quem superius Christum dixit. Ideo ait et inferius, quod semper Dei conjux dicatur congregatio hominum, qui ei in scientia copulantur. Quia vero non evacuat omnes in Christum factos prophetias, ex eo manifestum est quod hanc ipsam prophetiam in Christam esse dictam et in conjugem ejus 2 confitetur. Denuo quoque sequentia ejusdem psalmi interpr tans dicit : Proplerea unxit te Deus, Deus tuns (ibid., 8). De Deo vero bæc denuo dici manifestum est : « Sed quia hæc Deo Patri non conret de reliquo quod hæc de Christo dicantur. In quo mirabiliter et naturas divisit, et personæ unitatem demonstravit : et naturas quidem divisit in eo, quod diversarum intelligentiarum declarativas voces emisit; multum enim differt ab invicem, Sedes tua, Deus, in sæculum sæculi, et Propterea unxit te Deus, Deus tuus. Unitatem vero ostendit personæ, ea quie diversa sunt colligens in unitatem personæ. > Hic autem non jam necesse est immorari, et ostendere quia similiter omnium calumniarum a se removit invidiam. Unum est quod aliqua egere in-

tur, quia dixit, et naturas divisit et personæ unitatem demonstravit, nist ipse interpret as semetipsum doceret quatenus dixerit esse divisas, cum subsecutus adjecit : c Et naturas quidem divisit in eo, quod diversarum intelligentiarum declarativas voces emisit. Multom enim differt ab invicem, Sedes tua, Deus, in saculum saculi, et, Propterea unxit te Deus, Deus tuus. > Eatenus igitur asseruit esse divisas, quatenus intelligentia Dei vivi dividuntur. Et claret quod ab invicem different : non quod duas personas elficant, sicut etiam paulo inferius ostendimus, etiam in homine uno dixisse animam a suo corpore naturaliter esse divisam. Unde simul hæc quoque subjunxit, ct ait : « Unitatem vero ostendit personæ, ea quæ discis ergo, imperator, quoniam veraciter sapientissimus Joannes cum orientali concilio, ad beatum Cyrillum de beato Theodoro scribens, dixerit : « Proponebat enim eum totus in commune Oriens, s.cut virtutem multam doctrinæ habentem adversus hæreses, contra quas pugnans et dimicans, multa quadam divisione usus est, non ex pravo intellectu veniens, sed efficacius adversus harreticos illo modo uti se judicans. Neque unitatem summam ignorans vel negans, absit, pieni enim hujusmodi sunt omnes ejus libri; sed naturarum proprietatem amplius dividens, sicut ei pugna quam adversus hæreticos habuit, faciendum dictabat. > Quis enim ex his quæ memoravimus non cognoscat, quod omnes libri Theodori hujusmodi sententiis pleni sint, cum ex uno scriptorum cjus loco, hoc est ex prima parte interpretationis xL et iv psalmi omnia simul tria, quæ improbe de illo jactata sunt, falsa esse tertio probavimus ? Sic \* ergo sapiens lector intelligat quanta possint in omnibus ejus libris similia binatim ac singillatim posita repe-

### CAPUT II.

Quod Theodorus vere Christum non hominem tantum. sed eliam Deum natura case fusaus sil.

Verum nobis videtur quod ca plus ex dict's ejus proferre debeamus, in quibus fatetur Christum non hominem tantum, sed ctiam secundum naturam Deum et essentialiter exstantem verum Filium Dei, veniant, propt rea unxit te Deus, Deus tuus, cla- Domniumque factorem : quod eum negasse maxime criminantar. Nam disputans de eo quod scriptum est in Evangelio secundum Matthxum: Veniens autem Jesus in partes Cæsareæ Philippi, et interrogabat discipulos suos dicens : Quem me dicunt homines esse filium hominis (Matth. xvi, 15)? ita locutus est : « Dominus enim Christus crat quidem et Deus et homo, utrumque secundum naturam similiter : ex altero quidem apparens, ex altero vero, ut pote secundum naturam divinam, invisibilis exstans. Erat autem unum quidem omnibus manifestum, ut pote quod apparchat: hominem enim eum omnes tunc tempor s æstimabant

<sup>1</sup> Cod. Veron., pessint.

<sup>\*</sup> Idem cod., ejus Ecclesiam.

<sup>1</sup> Idem cod., Hinc cryo.

esse, et amplius nihil. Quod enim in illo latebat, om- A e Proximus etiam passioni ad discipulos Dominus nibus erat incredibile priore tempore; sed ex magnitudine eorum quæ circa illum agebantur, et novitate miraculorum, quæcunque ad doctrinam videntium efficiebat, et ex gratia sancti Spiritus qui super apnstolos venit, intellectus est pestea et creditus verus Deus, essentialiter exstans Filius verus Dei æterni. Quoniam vero in priore tempore ignorabatur hoc secundum essentiam exstare, ex eo antem quod appare bat videntibus homo purus putabatur, secundum hominem pleraque, et secundum eam quæ apparebat naturam loquebatur. Et hæc ex his quæ in Evangelio scripta sunt quivis inveniet animadvertens attentius. , Putasne jam, clementissime imperator, subreplum sibi 1 cognoscunt, qui dolosis impugnatoribus Chalcedonensis synodi crediderunt, ut ad ejus B invisibilis est hominibus divina natura. Consequenter destructionem Theodorum, velut Nestoriani erroris auctorem, putarent esse damuandum? Quid enim examinatius, vel quid subtilius contra Nestorianos inveniri a catholicis potest, quam ut dicatur Christus quod Deus erat et homo, et utrumque secundum naturam similiter? Non quasi homo tantum secundum naturam, Deus vero Dei similis, id est secundum refationem dignitatis, vel auctoritatem personæ, vel gratice nuncupationem, quod solum dicere iidem Nestoriani solent; sed utrumque secundum naturam et similier est unus Christus in utroque : ex altero apparens, ex altero vero, ut pote secundum divinam naturam, invisibilis exstans. Eumdem ergo, qui utrumque est, et visibilem et invisibilem Theodorus confitetur, hoc quoque adjiciens : « Erat autem c unum omnibus manifestum, ut pote quod apparebat : hominem entm eum omnes tunc temporis astimabant esse, et amplius nibil. Quod enim in illo latebat, omnibus erat incredibile priore tempore. > Quomodo itaque dicitur iste quod hominem tantummodo putaverit Christum, et amplius nih l, cum ipse hoc ignorantiæ deputet, quod hoc illius temporis homines æstimarent, et eis esset incredibile quod in eo latebat? qui etiam ex magnitudine miraculorum, et ex gratia sancti Spiritus super aposto'os descendentis, intellectum cum esse postea et creditum verum Deum essentialiter exstantem Filium verum Dei aterni fatetur. Quid ergo dicimus? nunquid videtur intelligentibus credibile, ut quod intellectum postea et creditum esse docuit, ipse nec intellexerit, nec cre- D nam naturam Unigeniti nesciebant, ex quo posseni diderit? Et amplius hoc ipsum quasi contra calumniatores quos patitur, repetens et inculcans : « Quoniam vero, inquit, in priore tempore ignorabatur hoc secundum essentiam exstare; ex eo autem quod apparebat videntibus, homo purus putabatur : secundum honinem pleraque, et secundum eam gua apparebat naturam loquebatur? > Ignorantiæ fuisse iterum dicens, quod non intelligebatur Christus secundum essentiam Dens, sed homo tantummodo purus, qui non etiam esset Deus, et hoc ipse fingitur Ignorasse? Qui post aliquanta sic iterum dicit:

1 Idem co I., suum Deum.

dixit : Si me sciretis, utique et Patrem meum sciretis (Joan. vin, 19); et ad Philippum: Tanto tempore robiscum sum, et non cognovistis me? Philippe, qui videt me, videt et Patrem meum (Joan. xiv, 9). Ostendens quoniam neque divinam naturam sciebant Unigeniti, neque Deuni sciebant verum l'atrem. Unde neque dicentem de proprio Patre veluti de Deo dicentem aliquatenus advertebant, sed divisa intelligentia eadem ipsa putabant etiam illa. Hinc etiam adductus est Philippus ad dicendum : Ostende nobis l'atrem, et sufficit nobis (Ibid., 8). Si enim scirct integre quia Patrem suum 'dicebat eum qui revera ejus esset l'ater, ex quo erat vere sicut Deus ex Deo, nunquam dixisset : Ostende nobis Patrem tuum, bone sciens quia itaque et Dominus dixit ad illum : Tanto tempore robiscum sum, Philippe 3, et non cognoristis me, Philippe? Velle enim Patrem videre, indicium crat eo quod neque ipsum scirct quis esset secundum naturam, neque quem dicerct l'atrem esse, Filius ex co exstans. Et aperiens hoc ipsum addidit: Qui videt ms, videt et Patrem. Si enim cognoveris, inquit, quis sim, cognosces et illum, secundum quod possibile est, per me contemplans Patris naturam, cujus sum Filius ex ipso exstans secundum essentiam, et ejusdem cum illo exstans essentiæ. Quoniam vero nescis me, neque Patrem meum seis quem dico; cognoscens autem me, cognosces et Patrem quem dixi: me videns contemplatione intelligenties, per me videbis omnigo ctiam illum. Addidit etiam: Usque nunc nihil petistis in nomine meo (Joan. 271, 21). Et aperiens quoniam necdum divinam naturam eius intelligentes, neque orationes ei offerebant ut Deo. neque petitiones aliquas in ejus nomine faciebant, sicut oportebat facere in nomine Dei exstantis et Filii Dei omnium: et qui propter hanc corum infirmitatem in similitudinibus de Patre loquebatur, es quod neque illi potuerunt integre scire ea que dicerentur, vel de quo diceret patre, vel qualiter esstante, adhuc apertius indicatur. Dixit enim: Ilac in parabolis locutus sum vobis : venit hora quando non jam in perabolis loquar vobis, soil manifeste de Paire annuntiabo robis (Ibid., 25). Quid antem erat quod de Patre non manifeste dixerat, nisi quia revera dividiscere Deum Patrem, qui ex certo eins esset Pater. ut Deus Dei ex eo nati secundum essentlam? Cujus rei gratia per similitudines eis de Patre loquebatur: nunc quidem nomine tantum apud cos utens, ejus autem veram intelligentiam in posterum il:is reservans edicere, quando eos gratia Spiritus sancti que super eos venit, instituens perceptibiles tanta dectrinæ perficeret. Propter hoe etiam ipse Dominus in eodem ipso sermone proximus passioni, ut infirmitatein corum ostenderet, unde possent doctrinam persectiorem assumere, dicebat : Multa habce vobis

In codem cod. deest Philippe; deest etiam in texto Jannis cap. xiv. vors. 9.

<sup>1</sup> Cod. Veron., sibi fuisse cognoscuut.

dicere (Joan. xvi, 12). Cujus ergo rei gratia modo non A dicis? quia non potestis modo portare: non invidens, sed quia-non sufficitis ad majorem rerum perceptionem, infirmius adhuc affecti, quam ut borum dogmatum integritatem possitis edoceri. Quando ergo poterunt, vel unde? Quando venerit ille Spiritus veritatis, inducel vos in omnem veritatem (Ibid., 13). Superveniet enim super vos Spiritus sancti gratia, ex qua cunctam dogmatum subtilitatem cognoscitis\*. Proinde si divinitatem Unigeniti docerentur, et Patrem Deum utique docerentur, ut pote Dei Filii Patrem, et quid perfectius ad dogmatum scientiam eis remaneret? > Sed his commemoratis, non tantum pro susceptæ causæ merito, quam longe distensus ab accusatoribus Theodori, quin potius Chalcedonensis concilii, debetis attendere; verum etiam quam sim- B pliciter nos ac fideliter rem geramus. Hæretici enim, velut fures et canes, non integras sicut habentur ipsius Theodori sententias a sincere depromunt a que simpliciter; sed quemadmodum de ipsis quoque Scripturis canonicis facere solent, pauca ex ejus dictis obscura verba subripiunt, et hæc ipsa maledico dente concidunt. Nos autem, sicut videtis, magis eligimus fastidium de longitudine, quam de brevitate atque obscuritate suspicionem fraudis incurrere. Non est quare in his quæ nos proferimus lector quærat, vel quid superius a Theodoro fuerit dictum. vel inferius ' subsequatur, vel qua ratione fuerit sie locutus: totam si causam ante oculos judicantium inspiciendam constituimus: non ex multis atque non a ex integris et perfectis particulas demordemus. Sicut autem potest ex his quæ memorata sunt unusquisque cognoscere, non hominem purum, id est qui non sit etiam Deus, sed unigenitum Dei Filium consubstantialem Patri, pro nobis asserit passum : quem dicit proximum passioni suæ dixisse discipulis: Si me scirelis, ulique el Patrem meum scirelis (Joan. VIII, 19). Et ad Philippum : Tanto tempore vobiscum sum, et non cognovistis me? Philippe, qui videt me, videt et Patrem (Joan. xiv, 9): ostendentem quoniam neque divinam naturam sciebat Unigeniti; quod Theodorus non diceret, nisi crederet Unigenitum divinæ naturæ pro nobis passum. Verum nec illud ibi poneret quod ait : Hinc etiam adductus est Philippus ad dicendum : Ostende nobis Patrem, et sufficit nobis . Si enim in- D tegre sciret quia Patrem suum 8 dicebat eum qui re. vera ejus esset Pater, ex quo erat vere sicut Deus ex Deo, nunquam dixisset: Ostende nobis Patrem tuum, bene sciens quia invisibilis est hominibus divina natura.

· Sic Dionysius Alexandrinus, teste Athanasio, querebatur non integras, sed concisas ab adversariis sententias suas proferri. Ἐπειτα αὐτιάται τοὺς κατειπίντας αὐτοῦ, ὡς μὰ ὁλοκλήρους λέγοντας, ἀλλά περικόCAPUT III.

Quod Theodorus in duabus Christi naturis unicam ejus personam agnoverit, alienusque suerit ab errore tum Judworum, tum Hanichworum.

Ergone iste, qui vere Deum ex Deo. et invisibilis ac divinæ naturæ Filium pro nobis asserit passum, duos filios volebat intelligi, tanquam alterius subsistentiæ sit qui pro nobis passus est, et alterius unigenitus, qui vere sicut Deus ex Deo invisibilis divinæque naturæ sit? aut posset de eo quem purum credebat hominem, dicere : « Si enim cognoveris, inquit, quis sim, cognosces et illum secundum quod possibile est, per me contemplans Patris naturam. cujus sum filius, ex ipso exstans secundum essentiam, et ejusdem cum illo exstans essentiæ? > Et ut. non alium, sed ipsum Patri consubstantialem pro nobis passionem suscepisse monstraret, hoc ipsum repetens iterum dicit : Propter hoc etiam ipse Dominus in eodem ipso sermone proximus passioni, ut infirmitatem eorum ostenderet, unde possent doctrinam persectiorem assumere, dicebat : Multa habeo vobis dicere. » Ipse ergo Dominus, qui consubstantialis est Patri, et non alius, a Theodoro pro nolis dicitur passus. Verum neque ipse ab eo pronuntiatur Pater esse qui Filius : alloquin loquens de Philippo non diceret, « Velle enim Patrem videre, indicium erat eo quod neque ipsum sciret, id est Christum; vel quod ibi subsecutus ait ex persona Domini: Si enim cognoveris, inquit, quis sim, cognosces et illum secundum quod possibile est, per me contemplans Patris naturam : » et quæque simiapertis pauca, quemadmodum illi, et obscura verbis C lia ibi continentur, quæ de Patre ac Filio; quorum una natura est, non nisi pro discretione personarum dicta queunt intelligi. In fine vero ipsius sententim omnes tres personas Patris et Filii et Spiritus sancti simul insinuat, cum ex persona Domini dicit: c Quando venerit ille Spiritus veritatis, inducet vos in omnem veritatem. Superveniet enim super vos Spiritus sancti gratia, ex qua cunctam dogmatum subtilitatem cognoscetis. > Proinde si divinitatem Unigeniti docerentur, et Patrem Deum utique docerentur. Quid igitur hæreticorum complices in præjudicium sanctæ synodi tantam rerum evidentiam obscurare conati sunt, quasi omnibus sic possent oculos claudere, sicut sibi clauserunt? Nam secundum Joannem Evangelium interpretans dicit : « In mundo erat, et mundus per eum factus est, et mundus eum non cognovit (Jan. 1, 10), dicens venientem in hunc mundum de Domino Christo bene intulit, in mundo erat, ut ostenderet quia venientem ad manifestationem retulit. Substantia enim et natura erat in mundo, inquit, et antea. Et veluti hoc parum esset,

> πτοντας αὐτοῦ τὰς λέξεις. Et de Apolinario Apostoli verba truncante Gregorius Nazianzenus oratione ad Neclarium : Λέγει γαρ πάλιν αποστολικήν τινα έφσα του όλου σώματος της συμφράσεως άποχνίσας.

<sup>1</sup> Cod. Veron., vel quid inferius.

Idem cod., totam sicut est causam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., verba elegimus; non ex integris.

<sup>\*</sup> Forte cognoscelis.

<sup>\*</sup> Idem cod., nobis; hos etiam adjiciens : si enim-

Idem cod., suum Deum.

mirum si erat in mundo, qui non esset, nisi ille vo-Inisset? Sed tamen erat quidem in mundo et antea, et fecit etiam mundum ipse, et mundus eum non cognovit. Bene hic et non cognovit dixit, velut si diceret non cognoverunt proprium Dominum. > Confirmatur omnino quod sapientissimus Joannes cum orientali concilio de Theodoro dicit 1. Re enim vera, sicut apparet, non ignorabat vel negabat summam unitatem . qui et illa tam multa quæ superius memoravimus dixit, et quod de Christo in carnis manisestatione veniente dicebat, quia substantia et natura erat in mundo et ante ipsum, dicens ante suisse in mundo qui est postea manifestatus in carne. Nec mirum esse prouuntians quod dicatur et antea Christum in mundo suisse, qui non esset nisi ille voluis- B set : eumdem rursus assirmans in principio secisse mundum, quem perhibet novissimis temporibus venientem a mundo non esse cognitum proprium Dominum. Quocirca noverat iste Christum in carnis manifestatione venientem factorem esse mundi et proprium Dominum; nec dicendo duas esse naturas Christi, duos dicebat filios, aut duos Dominos, aut duos Christos, sicut mentiuntur bæretici. Nam sic aperte in libro ad baptizates 1 7 locutus est 1 : c Neque enim, si duas naturas dicamus, necessitas nos ulla constringit aut duos dicere filios, aut duos homines , aut duos Christos : quoniam hoc putare extremæ est amentiæ. > Sed quid etiam quinto de Incarnatione libro, capitulo 52, dicat adversus Apolinaristas et Arianos interrogantes utrum alter et C alter, an ideni ipse, attentius quæso considerare dignemini. Nam in eo non solum recta de incarnatione Christi fides eius apparct, verum etiam secundum quam rationem, vel secondum quem dicendi morem locutos est alia pro quibus cum calumniantur hæretici. Ait enim : « Quando naturas quisque discernit,

· Sed xar' sudexian benevel affectu et oxiose red tantum, ut dictum est. Nam unionem xar' ovoiav Theodorus recte quidem contra Synusiastas refellebat, sed hypostaticam non agnoscebat. Quod illa imprimis declarant quæ ex ejus ad Domnum epistola recitat Anastasius presbyter in Ecloge xpioran dogπρός Δόμνον έπεστολης. 'Πνατ' ευδοκίαν των φύσεων ένωσις μίαν άμφοτέρων τῷ τῆς όμωνυμίας λόγψ έργάζεται την προσηγορίαν, την θελησεν, την ενέργειαν. την αύθεντίαν, την δυνχστείαν, την δεσποτείαν, την άξιαν, την έξουσίαν, μηθενί τρόπω διαιρουμένην έν ς αμφοτέρων κατ αυτήν προσώπου κ ι γενομένου και λιγομένου. Naturarum quæ juxta evdoxiæ fit adunatio, unam utriusque communt nomine appellationem præstat, voluntatem, operationem, auctoritatem, polentiam, dominalum, dignitatem, imperium nullo modo divisum, cum una utriusque secundum illam sit dicaturque persona. Et post alia : και τι δει πολλά λέγειν ; ὁ τῆς κατ' οὐσίαν ος των ετευοοπαίου οπήκειατας, απλλήατου εινας καβαυς ς Ανφαιού εμς πηνου των φποοπαίου μγήθεπτας γολος, εμς ου δυκίμενος ο δε της κατ ευδοκίαι ένώσεως τροπος,

injulit, mundus per eum factus est : hoc est, quid A alterum et alterum necessario invenit; et huie rei noque ipose pute repugnare, quia alterum Deus Verbum natura, alterum autem quod accumptum est. quidquid illud sit, concedatur : hec interim item persona idem ipse invenitor, nequaquam confusis naturis, sed propter admnationem que facta est assumpi ad assumentem. Si enim integre conceditur hoc alterum esse ab illo natura, et manifestum quia æquale non est quod assumptum est assumenti, neque simile hoc illi, neque idem quod assumptom est assumenti : manifestum quia idem isse invenietur adunatione personæ. Sic ergo oportuit dividere quæ circa Christum sunt : istis enim divisionibus contrarium nihil est, hac enim multam etiam cum divinis litteris consonantiam habent. Sic neque naturarum confusio fiet, neque personæ quedam prava divisio. Maneat enim et naturarum ratio incensusa, et indivisa cognescatur esse persona. Illud quidem proprietate nature, diviso quod assumptum est ab assumente; illud autem adunatione personæ in una appellatione totius considerata sive assumentis, sive etiam assumpti natura, et veluti sie dicam in Fi:ŭ appellatione simul et Deum Verbum appellamus, et assumptam naturam, quacunque illa sit, consignificamus propter adunationem quam ad illum habet. > Estne quisquam, clementissime imperator, tam obscurati cordis et ab humano intellectu penitus alieni, qui lize audiens et relegens, putet Theodorum duos filios prædicasse? Magis enim accusatores ejus, quæ egerunt ad evacuationem synodi Chalcedonensis, existimo contra conscientiam fallaciter agere, quam per ignorantiam in manifestis rebus errare. Illud autem est quod petivi, ut attentius advertatis 4, vel quo modo dicendi loquatur, ubi imperitos et ignaros suz intentionis videtur offendere : quia dum naturas in Christo discernens alterum et alterum dicit, non quasi dues filios introducit; sed quia alterum . Deus

> άσυγχύτους φυλάττων τὰς φύστις καὶ ἀδιαιρίτους, δι άμφοτέρων το πρόσωπου δείκνυσε καὶ μίαν των θέικους, καί μίαν την ενέργειαν μετά της έπομένης τούτοις μιάς αύθεντίας και δεσποτείας. Et quid multis opus est? Unitionis secundum substantiam ratio in solis consubstantialibus vera est ; in iis quæ alterius sunt substandiæ falsa, cum sine confusione esse nequeat. Unitionis vero juxta evidoxias modus, inconfusas servans naturas et indivisas, unam urriusque personam estendit, unamne voluntatem, e: operationem unam, cum una que ista consequitur, auctoritate ac dominatu. Et post alia rursum: Κατά γάρ τὸν τῖς εὐδοχίας τρόπον τῷ Θεῷ Δόγῳ συναφθείς, ὡς ἔφαμεν, ἔξ αὐτῆς τῆς μάτρας ὁ τεχθείς ἐχ τής παρθένου ναός, μεμένηκεν άδιαίρετος, την δυ πάστι αύτῷ ταυτοδουλίαν καὶ ταυτουργίαν ἐσχηκώς ων οινδώ ἐστι συναφέστερον. Junia modum enim ευδοκίας Deo Verbo conjunctum, ut diximus, ab ipso utero quod .s virgine natum est templum, mansit indivisum, eamden in omnibus cum ipso hubens voluntatem, eamdemque operationem : quibus nikil esse potest conjunctius.

b Idem videtur qui in actione 4 synorti v perpetuo inscribitur : Ad baptisandos.

<sup>1</sup> Cod. Veron., De Theodoro dicit, neque unitatem summain ignorans vel negans. Absit. Re enim vera.

ldem cod., ad baptizatos scripto.

<sup>1</sup> Idem cod., Dominos, aut.

Idem cod., advertatis hoe proposito, vel.

Idem cod., alterum est Deus.

<sup>\*</sup> Videsis in hunc locum Toutteum ad Cyrillum Hierosolymitanum, dissert. 3, cap. 4, num. 25, pag. cxv1 edit. Paris.

terum autem quod assumptum est, qui tamen persona idem ipse invenitur. Nec mea, sed ejus hæc verba sunt, exponentis semetipsum, et docentis quomodo intelligi debeatin cæteris, ubi sic loquitur : qui hoc ipsum repetens, ut decebat, sicubi tale aliquid dicitur 1, non aliter nobis accipiendum esse commendat. c Si enim integre conceditur, inquit, hoc alterum esse ab illo natura, et manifestum, quia æquale non est quod assumptum est assumenti, neque simile hoc illi, neque idem quod assumptum est assumenti, manifestum quia idem ipse invenietur adunatione personæ. » Perspicis, Auguste, quod non persona, sed natura potius, assumentem ab assumpto alterum dicat, et de naturis hoe velit intelligi, quarum est multa quia non est idem quod assumptum est assumenti: de persona vero dicat quod idem sit assumens atque assumptus. Plusne aliquis dicere potuit quam idem ipse? quod in hae sententia, non tantum semel, sed iterum dicit : ideoque sequitur, dicens sic : c Neque naturarum flet confusio, neque personæ quædam prava divisio. > Quid evidentius quærere, vel quid amplius de illo exspectare possemus? et tamen îlle adline addit et dicit : c Maneat enim et naturarum ratio inconfusa, et indivisa cognoscatur esse persona. > Et iterum cumulata, si dicendum est, superaccumulans, ait : « lilud quidem proprietate nature, diviso quod assumptum est ab assumente. Illud autem adupatione personæ, in una appellatione totlus considerata sive assumentis sive etiam assumpti na- C tura, et veluti sic dicam in Filii appellatione, simul et Deum Verhum appellamus, et assumptam naturam, quæcunque illa sit, consignificamus. > Ideo vero dicit, quæcunque illa sit, quoniam hæretici contra quos agit, etiam a se diverso errore de incarnatione dissentiunt. Nam Apolinaristæ quidem carnis et animæ naturam a sine mente assumpsisse Dominum credunt; Ariani vero carnis tantummodo. ldcirco etiam superius ait : alterum Deus Verbum natura, alterum autem quod assumptum est, quidquid illud sit. Sed nunquid post hanc manifestam nobis ab eo regulam constitutam, et nou semel aut iterum, sed sæpius conculcatam, ubicunque dictorum suorum invenitur de Christo loquens alterum ab altero secernere, et a sumentem ita distinguere ab assum- D pto, ut et hoc et illud idem non esse confirmet, pro divisione unius personæ dictum, et non potius pro diversitate duarum naturarum debemus accipere, cum dicat quia persona idem ipse est assumens atque assumptus, et hoc ipsum repetat, et vario di-

A lloc quoque discrimen Arianorum et Apolioa-ristarum observat Theodoretus dialogo 2. At sanctus Augustinus hæresi 55 significat Apolinaristas principio cum Arianis sensisse Christum carnem sine anima suscepisse: postea evangelicis testimoniis victos dixisse mentem non fuisse in anima Christi, sed pro hac ipsum Ve bum in ea fuisse. Quam ob causam

Verbum natura, sicut hic evidentissime docet; al- A cendi modo commendet? Prodesse itaque nobis has eius ratio debet ad illa quæ videntur obscura, ut ex bis certissimis alia quæ forte sunt dubia judicemus. Non aspiciamus in furtivas sententiarum eius particulas, quas ideo præcidunt hæretici, ut in eis non appareat dicentis intentio. Quod ergo nobis dicunt, disputantem de Christi incarnatione scripsisse Theodorum non idem esse assumptum assumenti. sed alterum esse et alterum, hoc et nos eum dixisse testimonio præsenti monstravimus, sed pro duarum diversitate naturarum, non pro unius divisione personæ: sicut dicimus, alterum esse interiorem hominem ad imaginem et similitudinem Dei factum. et alterum exteriorem similiorem magis pecoribus factum : non quod dum personm, sed quod dum natura diversitas, et de quarum ratione convenit dicere, B sint. Quod etiam hujus manifesta verba declarant, et inconcusse tenendum multiplici nobis repetitione commendant. Illud ergo nobis potius probent si possunt, ubi secundum personam non eumdem esse, vel alterum esse dixerit, ut eum nos quoque fateanur errasse. Probari autem hoc expetimus, non pro nescio cujus suspicione aut voluntate jactari, ut non ex aliorum conjectura sive calumnia, sed ex suis verbis merito judicetur. Si vero nihil in eum tale probari potest, quomodo euni dicunt a synodo Chalcedonensi tanquam Nestoriani dogmatis inventorem debuisse damnari? Qui rursus sexto ejusdem operis libro, capitulo 54 adversus cosdem Apolinaristas. ani nos videri volunt hominicolas b, sic respondit: « Si ergo hominem dicentes Christum hominicola vocari juste eis videmur, hoc antequam nos diceremus Scriptura docuit omnes homines per ea quibus hominem vocare non recu at, sicut superius in plerisque locis vocari hoc nomine Christum ostendimus. Sed hominem, inquiunt, purum dicentes esse Christum hominicolas opertet vocari : hoc jam apertum mendacium est, siquidem hoc dicere voluerunt. Nullus enim aliquando hac nos dicere audivit; et puto neque istos suscipere pesse mentiri mendacium tam apertum: non quia non cognite a se habcant ad mendacium, sed quia redargui se posse facillime vident : quanquam si minus ejus a curet, et boc forsitan contingat. Nos enim hæc dicere, id est Unigeniti negaro divinitatem, summæ furiæ esse arbitramur, aut quid jam restat cur ab hæreticis separemur? cujus rei gratia et tales et tantas persecutiones sustinemus ? aut quis ignorat semper adversum nos ab hæreticis bellum agi? omne metallum, et omne locum desertum repletum est ex nostris hominibus propter dectrinam pietatis. > Et post aliquanta: e Hæc autem, inquit, omnia quando beatus Meletius

> a nonnullis, quia non totum hominem a Verbo susceptum dicebant, Διμοιρίτοι appellati sunt.

Cod. Veron., dicit.

<sup>·</sup> Idem cod., cognate.

b 'Ανθρωπολάτρας. Athanasius sub finem libri de Incarnatione Domini : Καὶ ὑμεῖς συχοφαντοῦντες λίγετε ὑμᾶς δύο λίγειν υίοὺς , καὶ ἀνθρωπολάτρας ὀνομάζετε. Calumniam in nos struentes, duos filios dicere nos dicitis, et hominicolas appellatis.

Idem cod., eis.

<sup>1</sup> Idem cod., sustinuimus.

vincias et civitates et loca ab hæreticis, cujus rei gratia? nonne quia Dominum Christum verum confitebantur? nonne quia verum prædicabant Filium Dei. de essentia paterna genitum, semper simul exstantem cum generante Patre, addentes etiam de Spiritu sancto piam confessionem? Qualiter itaque, qui tanta propter hanc confessionem passi sumus, calumniam pati ab ipsis possumus, veluti hominem purum dicentes, rebus ipsis banc calumniam manifestam redarguentibus? > Quomodo iste imprudenter solum. ae non etiam impudenter accusetur, quod quasi Christum hominem purum dicat, ignoro; quia jam pridem Apolinaristis, Eutychianorum auctoribus, ddas naturas Christi negantibus, et propterea velut homiet hominem consiterentur et Deum, salsum esse respondit quod Christum purum hominem dicere putabantur, affirmans quod hoc ab eis nullus audierit, et hoc dicere summæ furiæ esse contestans. Sanctum Meletium Antiochenum antistitem, et alios catholicos confessores cum illo, propterea dicit metalla et omne locum desertum replevisse, qui Deum verum Christum confitebantur, ex paterna essentia genitum, et cum generante Patre semper exstantem, addentes etiam piam de Spiritu sancto confessionem. Proinde cum Dominus in Evangelio dicat : Ex verbis tuis justificaberis, et ex verbis tuis condemnaberis (Matth. xII, 37), quomodo sancta synodus posset hunc hominem, ex verbis suis justificatum, ex verbis Apolinaristarum Eutychisque damnare? Ecce clamat et sæpius iterat, non se dicere Christum hominem purum, sed verum Deum et verum Dei Filium, de paterna substantia genitum. et semper cum generante Patre simul exstantem; et nescio qui dicunt, quod cum post mortem synodus anathematizare debuerit, tanquam Christum hominem purum, et non ipsum esse dicentem, qui secundum essentiam Filius Dei sit. Ubi simul advertant. nec videre dissimulent, quia etiam cum dicit Filium Dei Christum de essentia paterna genitum, et semper cum generante Patre simul exstantem, et adhuc referens sequitur : Addentes etiam de Spiritu sancto piam confessionem, Trinitatem quoque prædirat, quam negasse similiter fingitur. Recognoscant D pingant : quoniam in hoc loco Jesum Christum itaque facilitatem suam, et circumventos se tandem intelligant, qui magis hæreticis vel hæreticorum fautoribus, quam sanctis Patribus Ecclesiæ catholicæ, de Theodoro crediderunt. Decimo etiam libro ejusdem operis, capitulo 70, sic ait : « Sicut enim per tales voces ex Scriptura divina naturarum disserentias ' edecemur, sic et adunationem discimus, quoties ambarum naturarum proprietates in unum conducit, et sicut de uno quodam eloquitur. Hoc enim est simul ostendere et naturas differentes , et perso-🗪 adunationem : ex disserentia quidem eorum quæ dicuntur, disserentia intelligitur naturarum; cum au-

4 Cod. Veron., differentiam.

sustimuit primus, et cum illo delnde multi per pro- A tem rediguntur, manifestam suspicimus adunationem. Beatus itaque Joannes evangelista dicit : Altera die vidit Jesum venientem ad se et dicit : Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi. Iste est de quo ego dixi, quia post me venit vir qui ante me factus est, quia prior me erat, et ego nesciebam eum (Joan. 1. 29). Hic enim dicendo, Vidit Jesum venientem ad se, et dicit : Ecce Agnus Dei, manifeste humanitatens significare mihi videtur. Hoc enim videb t Bapt'sta Joannes, hoc erat quod susceperat mortem, corpus videlicet quod pro omni oblatum est mundo. Quod vero sequitur, Qui tollit peccata mundi, nequaquam jam convenit carni. Non enim illius erat totius mundi peccaium'auserre, sed erat hoc pro certo divinitatis opus. > Quis talia non existimaret post exortas nicolas orthodoxos calumniantibus, qui Christum B Nestorianorum et Eutychianorum hæreses dicta, nisi auctorem dictorum titulus indicaret? Sic inter utrosque medius et reclus incedit, sic utrosque Scripturæ divinæ testificatione confutat iste, qui dicitur confutari debuisse a concilio Chalcedonensi, tanquam Nestoriani auctor erroris, ut nibil aliud esse definitum vel Ephesino vel ipso Chalcedonensi concilio lector inveniat. Sed utinam hæc Nestoriani et Eutychiani nobiscum sequerentur, quia non essent hæretici. Utinam hæc nobiscum tandem Nestoriani et Eutychiani sequantur, ut non sint hæretici : in quibus sic in Christo duerum neturerum differentia prædicatur, ut simul etiam prædicetur utgiusque naturæ unam esse personam. Non ergo simulent Eutychiani propterea se odisse Theodorum , quasi duas personas Filii Dei ac filii hominis prædicantem, cum ex his quæ memorata sunt ostendantur ob hoc illum potius odisse, quod duas unius prædicaverit esse naturas. Non ad hæc ingeniosum intellectorem, sed potius lectorem non fastidiosum requirimus. Aperta res ac manifesta interpretatione ulla non indiget : tantum est ut videre jam velint, qui clausis oculis veritati resistunt. Nam et in x11 prædicti operis libro, c Si vero aliquis, ait, interrogare voluerit, quid tandem esse dicam Jesum Christum, dico Deum et Filium Dei. > Ecce qualis erat ejus confessio, qui purum hominem Christum dixisse confingitur: cui metuendum est ne cum eum Judaicæ impietatis ab istis calumniatoribus argui recusamus, econtrario Manichæorum ei crimen et in mysterio incarnationis im-Deum constens et Filium Dei, nibil de ejus humanitate locutus est. Quid enim mirum, si illi qui cum dudum et solitarium a Deum prædicasse sine silio et Spiritu sancto, et duos econtrario docuisse filios, hoc quoque simili contrarietate confingant, ut cum eum dixerint, sicut Judæi, purum hominem Jesum Christum credidisse, tanquam non sit etiam Deus, rursus illum , sicut Manichæus , dicant quod Dominum Christum Deum tantum et Filium Dei credens, hominem fuisse negaverit : siquidem eum jam, sicut supra docuimus, et Judæorum et Manichmorum duxerint errore maculandum, quasi evacuantem

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Idem cod., dizerunt, et solitarium.

demonstravit. Ex ipsa vero correctione, qua melius A Christianæ humilitatis formam et magnæ specimen semetipsum interpretatus est, sive Ecclesia quæ illum disputantem audiebat, sive postea sancta Chalcedonensis synodus, non illa solum dicta quæ tunc audientes offenderaut, sed quæ similia ejusdem Theodori debuit æstimare. Quod si etiam contra testimonium sancti Joannis, non per incautelam et negligentiam verbi, sed per intelligentiæ pravitatem . dicatur audientes offendisse Theodorus; nec ita posset correctus, vel ab illius ætatis Ecclesia, vel a sancta synodo hæreticus judicari. Jacobus apostolus dicit: Nolite plures magistri fieri, fratres mei, scientes quoniam majus judicium sumunt 1. In multis enim offendimus omnes (Jac. 111, 1). Cum ergo omnes offendamus in multis, eur non omnes sumus hæretici, nisi quia non offensio, sed pertinax offensionis de- B fensio, facit hæreticum? Similiter autem confiteor amplius me, et multum amplius in hoc sancti Joannis Antiocheni testimonio, quam in cæteris, vel ipsius, vel aliorum Patrum testimoniis, delectari atque congratulari Theodoro. Nam in illis jam dudum memoratis, quibus ostenditur quanta doctrinæ ejus fuerit celsitudo, gaudeo quidem, sed novi hoc esse illi commune cum mult's. In hoc autem quo manifesta cordis ejus bumilitas intimatur, et acquisitæ gloriz pro fraterna offensione contemptus, paucos admodum socios ei reperio. Multos enim didicimus eminui-se scientia, et maximam pro hac gloriam consecutos; at ubi Lumanitus lapsi sunt, homines se cognoscere nolverunt, et simpliciter admoniti contempserunt credere veritati; atque ita illis ipsa glo- C ria scientiæ multum obsuit ad salutem, quoniam scientia inflat, charitas autem ædificat (I Cor. vui, 1). Minus itaque mihi cognitus esset Theodorus, quamvis tantorum Patrum laudibus prædicatus, nisi qualis esset etiam cum reprehenderetur. Joanne testificante cognoscerem. Verum nec omnibus est imitabile. unde et parum utile foret scientiæ ejus exemplum : e rrectionem vero gratanter accipere, et cito se placide quod offenderit emendare et imitabile omnibus, et multo utilius invenitur. Proinde in Theodoro discere obstinati dignentur, etiam de facili lapsu sermonis admoniti, apostolicam modestiam pietatemque servare. Nam sic aliquando Petrus apostolorum primus, sicut jam diximus, cum non recte ambularet ad veritatem Evangelii, reprehensus a Paulo minimo D spostolorum (Gal. 11, 14), non indigne tulit, nec pro sai primatus gloria resistentem sibi despexit : quosiam charitas que Paulum ad arguendam prioris culpam fidenter erexerat, cadem Petrum ad suscipiendam minimi correctionem dociliter inclinabat. Mune itaque virum, non in sola scientia, sed in hupilitate quoque cordis ac modestiæ comprobatum. smodo temporis illius Ecclesia, quomodo synodus pedonensis rejicere posset, cum ex epistola Ibæ **Stari laud**es ejus adverteret, cujus etiam repremio virtutis exemplum est, et qui lapsus in verbo

pietatis ostendit? Eaut nune Eutychiani, et calumniis suis, si quid adhuc possunt, adjiciant, fingant de Theodoro quæcunque libuerit; accusent eliam Chalcedonense concilium de cohibentia et consensu malorum. Expavescent ad ista procul dubio leves et faciles corde; cæterum pruJentes et graves intelligent, quod nihil ex hoc applicent Theodoro, cujus purgationi sufficit quod paratus semper fuit ad corrigendum. Quidquid igitur contra Theodorum dicant. noverint quoniam si recipiatur, non magis ipsi atque Chalcedonensi concilio, quam omni ascribetur Ecclesiæ, quæ mansuetum et doci!em virum neglexit arguere. Verum opto, clementissime imperator, ut humilitatem rationemque Theodori illi qui eum culpant imitari aliquatenus velint : et sicut ille gratanter castigationem suscipiens, quod negligenter et minus caute dixerat corrigere properavit; ita et isti nos vel patienter ferant, et quod crudeliter et di-c rdiose fecerunt, emendare tandem aliquando dignentur. Cæterum Theodorus adeo non fuit a sancta synodo, quemadmodum putant, velut magister Nestorii condemnandus, ut ejus argueretur exemplo Nestorius, et ideireo damnaretur, quod eum non fuerit imitatus. Quid autem nos hinc volunt æstimare non solu:u Eutychiani, qui de Theodoro calumniantur Chalcedouense concilium, verum etiam Nestoriani, qui ejusdem Theodori dictis abuti dicuntur? Quod ipsius exemplo Nestorius increpatus, non statim ex ejus dictis, quasi eadem sentientis, desendere maledicta sua tentavit, et respondere sancto Joanni ac dicere : Theodorus, cujus exemplo me arguis, quem beatum et fortissimum dicis, eadem semper sine ullius offensione docuit. Quod quidem si Nestorius responderet, ita Theodoro præjudicare non posset, sicut nec prophetis et apostolis atque evangelistis, quoniam eis vel ipse abusus est, vel ejus nunc sectatores abutuntur, atque alii omnes hæretici. Yerumtamen cum ille homo, ad respondendum male paratus, et in perniciem suam sufficienter instructus, nihil in erroris sui desensionem ex dictis Theodori, cujus admonebatur exemplo, tentavit assumere; satis ostendit, eius sanæ doctrinæ non sequacem, sed obvium se fuisse.

### CAPUT III.

Quod tametsi Theodorus in quibusdam errasset, laudari ab Iba potuerit propier alia quæ recte scri-

Hæe igitur defensioni magnæ synodi Chalcedonensis abundarent 3. Nunc autem non ipsa cum laudavit. sed laudantis epistolam, pro fide recta quam continet. pronuntiavit orthodoxam: quod diversum esse quis prudens, si causam diligenter attendat, ignoret? Potuit enim sieri ut etiam si quædam Theodori dicta culpabilia viderentur, et ea synodus nec ignoraret. nec interpretari melius porset, verumtamen \* lbana latere potuisse crederet, sicut etiam sanctos Patres Joannem Constantinopolitanum et Gregorium Na-

Cod. Veron., sumitis.

Idem cod., abundarent profecto, etiam si Theo-

dorum ipsa laudaret. Nunc autem.

Idem cod., reverentissimum tamen Ibam.

Deum tamen esse nescierunt; et contra istos dicat, anod eum Judæi venturum ex propheticis vocibus exspectarent, secundum quas etiam Herodi interroganti responderunt, quod in Bethleem Judæ nascereiur?

#### CAPUT IV.

Quod Theodorus ad ostendendam tantum unitatem personæ in Christo, non ad confundendas ejus naturas, similitudine usus sit hominis ex anima et corpore compositi.

Unde quia et Eutychiani nec erga magnam synodum, nec erga Theodorum placari possunt, quantacunque de libris ejus similia proferantur, tale potius aliquid eum dixisse monstremus, quod suo putent errori congruere. Nam his quæ memorata sunt, et aliis hujusmodi sedari non potuerunt : quia non, ut simulant, vel ipsum vel Chalcedonense concilium ob hoe oderunt, quia duos prædicaverit filios, hoe enim aperte falsum est; sed potius quod evidentissime duns unius filii dixerit esse naturas. Et propterea quoniam, sicut primo libro memoravimus, dicere solent iidem Eutychiani vei Semieutychiani, sic unam Christi esse naturam ex divinitate et humanitate compositam, quomodo una est etiam humana natura ex anima corporeque composita; ostendamus illis, abi etiam Theodorus dicit, quia sicut anima adunata corpori, homo ex ambobus efficitur, ita ex adunata forma Dei et forma servi, id est divinitate atque humanitate, unus est Christus. Sic enim fortasse, qui ut entholico non pepercerunt, vel tanquam' suo, id est Eutychiano sive Semieutychiano, parcent, et magnum concilium, quod eum non damnaverit, desinent criminari. Et ille quidem non pro naturæ, sed pro personæ unitate hoe posuit, sicut et alii Patres, quorum isti male utuntur exemplis. Nam Del Verbi netura, que simplex est et incontaminabiliter simplex, compoui non potuit. Dicit ergo in quarto adversus Apolinarem libro : « Quoniam autem et juxta nos homo dicitur ex anima et corpore constare, et duas quidem has dicimus naturas, animam et corpus, unum vero hominem ex ambobus compositum; ut conservemus unum esse utrumque, oportet confundere naturas, et reconvertentes dicere, quoniam anima caro est, et caro anima. Et quoniam illa quidem immortalis est et rationalis, caro vero mortalis et rationalis 1, reconvertentes diceremus 2, quia immortalis est mortalis, et mortalis immortalis; et rationalis irrationalis, et irrationalis rationalis. Sed neque ex divina Scriptura hoc edocti sumus, o sapientissime omnium, neque alius quisquam hoc dicit, usque in hodiernum diem, eorum qui sanam humanam ha-

- A Hujus comparationis discrepantia undecim ex capitibus a Theodoro Hagiopolitano demonstrata est, guibus hunc titulum præfigit : "Erdena negáluca, in ois είκουται το άπεοικός του παραδείγματος του τινός άν-
  - <sup>1</sup> Cod. Veron., irrationalis.
  - Idem cod., dicamus.
- Idem cod., facta est auferentes, ablations assumpilonis.
  - Idem cod., quinquam non unius naturæ sint.

tarum param alkquid meliorem eum fuerint arbitrati, A bent mentem, præter vos, qui per cmaia estis dementes : qui dispensationem qua propter nos facta est, ab oratione assumptionis a mentis in ipsam mentem judicium recepistis totius insipientiæ plena loquentes, et cum multa irreverentia leges constituentes. Quæcunque enim secundum aliquid discreta, secundum aliquid acceperunt unitatem, servant suam qua discreta sunt incolumem rationem, et unitatem integram habent. Unum est aliquid natura, sicuti filius et pater: manet autem personarum discretio: essentia quidem inseparabiliter existente una, personæ propriam habent discretionem; ut neque pater dicatur filius, neque filius pater. Similiter etsi natura quædam diversa sunt, secundum aliud vero adunari contigerit ea. neque naturalem perdunt divisionem, et unitatem propriam habent, sicut anima adunata est corpori. et unus ex ambobus effectus est homo. Manet naturarum divisio: alia quidem anima est. alia vero caro: et illud quidem immortale est, illud autem mortale; et illud quidem rationale est, illud autem irrationale. Unus autem homo utrumque: alterutrum vero iq seipso homo nunquam dicitur absolute et proprie: nisi forte cum aliquo additamento, sicut interior homo et exterior homo, non absolute homo, sed interior et exterior : ut appareat aliud quidem interius hominis, aliud vero exterius. Ita et in Domine Christo dicimus, o mirabilis, quoniam in forma Dei exstans forma servi, neque assumens quod assumptum est, neque quod assumptum est assumens. Unitas autem assumpti circa assumentem inseparabilis est. secundum nullum modum incidi valens. 3 Jam ergo, sicut diximus, vel tanquam Semieutychiano Theodoro parcant, et synodum non accusent, quæ nee antea, nec apud se accusatum adjudicare non posset : maxime cum dicat, quia sicut interior homo et exterior homo, id est anima et corpus, quanquem non unius naturm sint, unam tamen faciant personam . Quæ porro subtilior unitatis confessio vel expressior esse potest, quam ea quæ putatur non solum quod unus sit Christus, verum etiam quod una sit natura ejus, ostendere? hanc autem iste pro exprimenda personæ unitate non refugit. Sed sicut hoc dicendo non est credendus Acephalorum caput, quoniam boc non pro denegatione duarum naturarum dicit, sed potius pro unius assertione personæ: ita non est credendus etiam Nestoriani auctor erroris, ubi naturarum confusionem repellens , amplius earum proprietates necessitate respondendi hæreticis dividit; quoniam hoc non contra personæ unitatem facit. Hinc autem cognoscant Semieutychiani, qua intentione dicatur ab aliis Patribus, quos putant in duabus Christum negasse naturis, quia sicut anima a et

θρώπου τặ κατά Χριστὸν ένώσει: Undecim capita, quibus ostenditur in quo discrepet exemplum hominis cujusque a Christo incarnato.

unum tamen hominem faciunt, ita et in Domine Christo forma Dei, et forma servi, quanquam non unius naturæ sint, unam tamen fecere personam. Quæ, etc. Idem cod., refellens.

bumanitate unus est Christus: quod hoc ab eis non ad naturæ, sed ad personæ potius unitatem dicatur; quando etiam Theodorus, quem Nesterianum criminantes, negare non possunt in duabus Christum prædicasse naturis, bac utatur similitudine, quam suæ putant dementiæ convenire. Apparet ergo sapientibus quemadmodum veritas undique fugacibus suis occurrat, et quaquaversum declinaverint, in faciem sibi cam inveniant resistentem. Unde enim eis non obvia veniat, quos ex sua quoque accusatione confundit? Nam refugientes ejus doctrinam quam per Chalcedonense concilium docuit, duas unius Dei Christi esse naturas; sive ipsum, sive Theodorum, cujus ibi laudes recitata sunt, de Nestoriana hæresi crimipantur, putantes quod una sit Christi confitenda na- B tura. Hoc autem ex eo nituntur astruere, quoniam sancti Patres dixerunt, sicut ex anima et carne unus est bomo, ita in divinitate et bumanitate unus est Christus. Suspicantes ergo, quod hoc pro unius naturze, et non potius, sicut veritas habet, pre unius personæ assertione ab eis fuerit dietum ; non negant errori Nestoriano emnino esse contrarium, et ideo suis, sicut diximus, refutanter. Nam in tantum a sanciis Patribus illa similitudo de animæ carnisque adunatione, non ad unius naturæ Christi documentum relata est, ut hac etiam Theodorus uteretur, quem non solum duas naturas, quod verum ac manifestum est, sed etiam, quod falsum est, duas Christi dicunt credidisse personas: ut hac similitudine uteretur qua sanctos Patres existimant non solum unam C personam, verum etiam unam Christi docuisse naturam. Sicut autem de anima et carne unius hominis dicitur 1, qued nos promiseramus ostendere, manet naturarum divisio, et alia quidem anima est, alia vero caro, natura utique, non persona, quoniam illud quidem rationale, illud autem irrationale est. nam unus homo utrumque: ita etiam ubicunque, præsertim ante errorem Nestorii divulgatum, ab aliquibus Ecclesiæ catholicæ doctoribus invenimus alium dici assumentem, alium vero assumptum, non persona vel subsistentia alia, sed natura debemus accipere. sicut in uno homine alius interior, alius exterior dicitur homo, si neque nos errare volumus, neque ipsis calumniari, neque Ecclesiæ Christi detrahere, in cujus pace atque honore defuncti sunt : neque auctoritatem errori Nestoriano tribuere, ut bis qui maximam laudem de judicio Ecclesiæ meruerunt, similia Nestorius prædicasse dicatur. Quod quidem a fidelibus credi veritas nullatenus sinit, quæ maledictorum calumnias ex aliis eorum dictis', quibus evidenter de unitate personæ Christi locuti sunt, sine dubitatione confutat. Non enim, sicut ignari putant, vel adversarii simulant, solus Theodorus ita locutus est, sed multi alii Patres, quorum sequentia, ut promisimus, proferimus exempla: in quibus Eutychianorum vel salellitum eorum libertatem volumus experiri, et zelum fidei quem ostentant in Theodoro contra

corpus unum hominem faciunt, ita ex divinitate et A Chalcedonense concilium, si et ipsos, ut non amplius dicam, ita loquentes pronuntiare audebunt hæreticos. Sie autem loquebantur in Ecclesia Christi, tanquam nulla Nestorii quæstione sollicitante securi, non ut unitatem personæ Christi dividerent, quam et Theodorus inseparabilem profitetur, et secundum nullum modum incidi valentem. Admodum vero gratum est, quod vanas et invicem se destruentes horum calumnias, qui eum dicunt et unam Trinitatis credidisse personam, et quaternitatem prædicasse duos filies asserendo, reciproce simul et ipse ex alterius repulsione alteram quoque repellit, cum ex his quæ memoravimus docet, quoniam, sicut pater et filius unius quidem naturæ sunt, sed unius personæ non sunt. ita in homine una anima et corpus, vel in Christo Deus et homo, unius quidem personæ sunt, sed unius essentize non sunt; quia neque forma Del forma servi est, neque forma servi forma Dei est, quamvis unitas personæ maneat inseparabilis secundum nullum modum incidi valens.

#### CAPUT V.

Quod obscura et ambigua Patrum dicta ex apertis eorum dictis interpretari oporteat, quod propositis aliquot exemplis declarat.

Ex his ergo certis et evidentibus Theodori sententiis, intelligenda nobis sunt alia, quæ in eius dictis videntur quibusdam dubia vel obscura, si cum eis notari nolumus, de quibus ait beatus Cyrillus, quod se infense haberent circa eumdem virum admirabilem, et maximam gloriam merentem Theodorum. occasionem facientes contrario dogmati quo tenebantur, ut quærerent quædam ejus capitula non ex melioribus intellecta damnari. Hæc vox Cyrillo digna: sic integrum Ecclesiæ doctorem loqui decebat. Nam quemadmodum calumniantium hæreticorum est, ex dubiis et obscuris quæ certa et manifesta sunt male interpretari, ita solitum est prudentiæ ac pietatis catholicæ, ex indubitatis atque evidentibus et firmare ambigua, et latentia declarare. Ideoque melius facimus, si virorum doctissimorum in pace Ecclesize mortem obeuntium scripta melius interpretemur, vel si minus in eis hæresum futurarum calumnias vitare potuerunt. Si qui vero orthodoxi etiam aliud faciendum putaverint, non sunt in hoc a prudentibus imitandi. Qui si utriusque partis momenta perpendant, facile dignoscent quorum magis propositum debeant approbare, utrum accusantium, an excusantium, in Ecclesiæ pace et Patrum laudatione defunctos. Primum itaque considerare debeant, quid sit nobis utrisque commune, qui quo similes eis de orthodoxis accusatoribus sumus, et quale sit cujusque proprium, in que ab invicem disconamus. Fides itaque nobis in Deum communis est; proprium vero est euique partl, in quo dissonamus ab invicem, quod illi crudeliter et audacter condemnant in Ecclesiæ unitate gloriaque defunctos, quos Dei solius est

<sup>1</sup> Cod Veron., dicit.

<sup>1</sup> Idem cod., alium.

judicare : nos vero, quia nec piet ti nec modestiæ A redigentis in servitutem suam, et aliam ipsius. Illud convenit, considerantes nos homines esse, nihil quod divinum est præsumimus usurpare, Illi alta sapientes respuunt, et nihil pendunt sanctorum Patrum sententias, a quibus approbati atque laudati sunt: nos humilibus consentientes, obedienter eas et cum debita veneratione suscipimus. Illi auctoritatem inconsulte tribuunt hærcticorum erroribus, asserentes eos honoratorum virorum prædicationi similia docuisse: nos autem, nullam donantes bæreticis occasionem, provide respondemus, quod tales blasphemias nunquam Ecclesia Christi susceperit, sed omnem novitatem, mox ut exorta est, refutarit. Illi denique ipsam quæ nos genuit, criminantur et infamant Ecclesiam, velut adulterinis dogmatibus aliquando corruptam : nos autem virginitatem nostræ matris B subsistentias partiatur : cur si quisquam ex Patribus excidisse unquam a charitate quæ in Christo est, denegamus, asserentes non fuisse hæreticos quos babuit honoratos. Quas ob res, si volumus et Deo esse subjecti et sanctis Patribus obsequentes; si volumus etiam, quod ad præsentem attinet causam, Nestorianorum ora consuere, et Ecclesiam quæ nos genuit ab impiorum calumniis excusare, non solum non condemnemus in Ecclesiæ communione laudeque defunctos, sed nec dicamus eos ante Nestorium talia docuisse; magisque ex aliis corum sententiis, evidenter Nestoriano erro i contrariis, interpretemur alia quæ in eorum scriptis videntur obscura : ne jure meritoque reprehendamur, quod et cautela et studio ipsis Nestorianis impares simus, et amplius illi videantur contra veritatem, quam nos pro veritate sat- C agere. Nam si illi clarissimos Ecclesiæ doctores suæ parti volentes applicare, sententias eorum, Nestoriano dogmati manifeste contrarias, ex aliis minus apertis obscurare conantur, et in suam detorquere sententiam; multo magis nos ea quæ dubia videntur in eorum dictis, melius interpretamur ex his quæ certa sunt, ex quo Nestorius ostendatur, ut novi dogmatis Inventor, non immerito fuisse damnatus. Constat ergo aliquos ' ex antiquis Ecclesiæ doctoribus dixisse ., quoniam Deus Verbum assumptum hominem tradidit morti. Nunquid si hoc Nestoriani male intelligentes dixerint quod duas voluerint significare personas, quasi altera sit Dei Verbi tradentis, et altera a quem dicitur tradidisse, nos quoque calumnias eorum adtales aliquando doctores habuerit, qui non unam Dei atque hominis prædicaverint esse personam, cum multa similia habeamus exempla? Unde illud est Apostoli quod dicit : Lividum facio corpus meum, et redigo servituti (1 Cor. 1x, 27), non aliam volens intelligi personam lividum facientis corpus suum, et

A Quæ subjiciuntur, pronuntiata Theodori fuisse satis constat ex synodo v, et ex Leontio Byzantino. Sed consultius Facuado visum est ea sub aliorum qui codem modo locuti essent, quam sub unius Theodori nomine defendi.

1 Idem cod., ideo nos.

autem amplius videtur esse, quod ait Tobith : Ego et anima mea Regi cælorum lætitiam dicimus (Tob. xiii, 9); et multa similia, non divinis tantum litteris, sed etiam in aliis, et in ipso nestro quotidiano sermone, si quis attendat, inveniet. Si autem hoe de homine, cujus recte potest una, id est humana, dici natura, nulla quæstione cogente, ab Apostolo et Tobith dicitur : quanto magis de Christo, quem in duabus credimus esse naturis, contra Apolinaristas recte dici potuit, quod Deus Verbum assumptum hominem pro nobis morti tradiderit; cum dicamus quod eum tradiderit Pater, et inseparabilia credamus opera Trini-, tatis? Ita b cum propheta dicat : Cor meum dereliquit. me (Psal. xxxix, 13), nec se in duas personas vel inveniatur dixisse, quod Deus Verbum inerat, vel aderat Christo, duas Christi putetur induxisse personas? Nam si derelinquere dicitur hominem cor suum, et nulla intelligitur unius personæ facta divisio, cum derelinquere separationem quamdam significet; quia 1 necesse est, cum inesse vel adesse dicitur, duas putare significatas esse personas, cum et anima carni suæ inesse dicatur et adesse, cum cam nutrit ac fovet, et a morbis passionibusque desendit. Verum et hoc constituamus, quod antiqui doctores Ecclesia dixerunt, quoniam Deus Verbum sit principaliter et secundum essentiam unigenitus Filius Dei b; home vero assumptus ex unitate personæ ejus accepit ut unigenitus Filius semper esset ac diceretur, et in unius Filii appellatione cointelligeretur. Nunquid boc quoque non possumus pro distinctione potius naturarum, quam divisione personæ dictum accipere; sicut dicimus, interior homo principaliter homo dicitur, cujus essentia facta est ad imaginem Dei: homo vero exterior de lime plasmatus ex unita e personæ ejus accepit ut ipse quoque bomo diceretur, et in unius hominis appellatione cointelligeretur, quauquam ipse non sit ad imaginem et similitudinem Dei factus, sed pecoribus similior esse videatur? Dicimus etiam, sine unius divisione personæ, quod homo'interior merito suæ fidei justificatus transit in adoptionem filiorum Dei; exterior autem per interioris adhæsionem, communem cum illo suscipit dignitatem, Apostolo quoque dicente: Et si exterior home versus Ecclesiam sirmare debemus, et testarl quod n noster corrumpitur, sed interior renovatur de die in diem (II Cor. 1v, 16). Si dicamus, non interior homo, sed exterior homo corrempitur; aut non exterior homo, sed interior renovatur de die in diem, nunquid in duas subsistentias a semetipso hominem separamus? Ergo si tales inveniantur de Christo quædam locutiones Patrum, ad duarum potius naturarum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., Constituamus igitur, aliquos.

Idem cod., altera hominis quen.

b Πρωτοτύπως. Hac enim voce usus Theodorus lib. xii de lucarnatione, cum ex placitis suis doceret Deum Verbum verum esse Filium Dei : hominem vero assumptum συνεπιδέχεσθαι, et participare Fili dignitatem unione cum Verbo facta.

Idem cod., Item cum.

Idem cod., quid.

discretionem quam ad unus personæ divisionem eas A de Incarnatione libro adversus eosdem Apolina-i-tas referre debemus. Deinde cum hæretici Synusiastæ putarent Christum unius essentiæ natum 1, nec ex utero Virginis habuisse carnem, sed potius in ejus utero Deum Verbum partem suæ substantiæ, id est deitatis, in carnem sibi vertisse; et in illa quidem. sed non ex illa incarnatum esse credentes, non solum in divinitate, verum etiam in carne, consubstantialem dicerent Patri; sed contra catholici quique doctores assererent, quod Christus ex substan la Virginis natus esset. Apolinaristæ rursus, hanc doctrinam veritatis infamantes, jactabant quod Ecclesia s'e doceret Christum natum ex Virgine, quasi etiam secundum dei:atem ex illa sumpsisset initium, prædicaret Deum Verhum non ante sæcula ex Patre sine initio, sed ex ejus utero natum esse, id est velut B modo enim possent Evangelio aperte resistere, et in qui ante non esset, exstitisse diceret. Cujus removendæ criminationis necessitate, si aliqui adversus ens ex antiquis Ecclesiæ doctoribus, necdum ex altera parte sollicitante Nestorii quæstione, dixerunt, non Deus Verbum ex muliere natus est : tanquam si dicerent, non, ut calumniamini, hoc docet Ecclesia, quod divina Dei Verbi natura ex utero 1 Virginis exstitit, sed humana, quæ ex semine David sumpsit initium: ideone causas cur ita locuti sunt, non investigare ac demonstrare debemus, sed condemnando eos, velut Nestoriani erroris auctores, Christi Eccleaiam, in cujus honore defuncti sunt, criminari? Aut si adversus eorumdem Apolinaristarum intentionem. male interpretantium verba Joannis evangelistæ, quibus ait : Verbum caro factum est (Joan. 1, 14), et C dicentium, quod convertibiliter Verbum caro sit factum, responderunt aliqui dicentes : Deus Verbum non factus est caro \*, id est convertibiliter, sed assumpsit carnem manens quod erat, Evangelio debent contrarii judicari? Quod si ita est, Apolinaristæ videbuntur evangelicæ prædicationi congruere. Si autem Apolinaristæ pro suæ mentis intentione, quamvis dicerent Verbum caro factum est, inimici tamen prædicationi evangelicæ judicantur; etiam illi qui talibus in Ecclesia manentes contradixerunt, pro suæ mentis intentione convenientes prædicationi evangelicæ judicentur. Idcirco Theodorus quoque nono

 Theodori verba ex lib. 1v contra Apolinarem profert Leontius lib. 111: Quis mente præditus dicat, D ul vos dicitis, Verbum factum esse hominem? Nos enim assumpsisse quidem hominem asseveranter dicimus, fictum vero esse hominem nunquam dicere possumus. Ex quibus patet non solum κατά τροπήν factum negasse contra Apolinaris dogma, ut videri vult Facundus; sed absolute, ut qui unionem Verbi non aliam agnosceret quam της διαθέσεως και ευδοκίας.

b Theodoro inter cætera objicit in edicto Justinianus, quod diceret Christum per baptismum νίοθεσίας άξιωθήναι, filiorum adoptionem adeptum esse. Leontius ex ejus lib. III de Incarnatione: Et ego gloriam quam dedisti mihi, dedi eis. Quamnam? Nempe partiipare adoptionem. Hanc enim accepit ipse secundum humanitatem baptizatus in Jordane. Quam hæresim

dicit: « Si utique quod dictum est Verbum caro factum est, secundum aliquam conversionem dietum est, quomodo inhabitavit suscipiendum est? Palam est enim omnibus, quia quod inhabitat, aliud est quam quod inhabitatur. > Sed idem interpres est proprii verbi, et præveniens omnem calumniam tibi claudet : c Inhabitavit enim in nobis, nostram naturam sumens et habitans, et in ea omnia salutis nostræ dispensans. Quomodo ergo inhabitans caro factum est Dei 3 Verbum? Palam est quia non conversus, neque translatus; non enim inhabitare diceretur. > Manifestum est ergo ex his Theodori verbis, quod antiqui doctores Ecclesiae Deum Verbum contra Evangelium non negaverint carnem factum: quoilla honorati manere? Sed, sicut hic docet, conversionem carnem factus adversus Apolinaristarum insaniam denegabant: sicut in Evangelio dicente Domino, Pater major me est (Joan. xiv, 2), quoniam Ariani hoc testimonio abutuntur, etiam nos illorum intentioni non Evaugelio resistentes, negamus Patrem Filio esse majorem. Et si quis etiam hic verborum sonos et non propositum mentis attendat, Arianos potius quam nos putabit Evangelii sententiæ convenire. Quomodo autem dicerent Apolinaristæ, Verbum caro factum est, el quomodo catholici re-ponderent, si tamen ita respondisse monstrantur, Verbum caro non factum est, Ecc'esia indicabit, quæ et illos expulit, et illos habuit honoratos. Unde consequitur ut si quis ab Ecclesia istos noluerit expellere. stultissimam eorum progeniem Eutychianos cum suo errore faciat introire. Adoptionem quoque filiorum b suscepisse Christum, si antiqui doctores Ecclesia dixisse monstrarentur, nec ipsi, nec omnis Ecclesia quæ tales doctores habuit, judicari deberet hæretica. Nam sacramentum adoptionis suscipere dignatus est Christus, et quando circumcisus est, et quando baptizatus est; et potest sacramentum adoptionis adoptio nuncupari: sicut sacramentum corporis et sanguinis ejus, quod est in pane et poculo consecrato, corpus ejus et sanguinem dicimus: non quod proprie corpus ejus sit panis, et poculum sanguis e;

aliquot post sæculis ab Elipanto episcopo renovatam damnavit et copjose refutavit synodus Francofordiensis, Christum statuens verum et proprium dicendum esse Filium Dei, non adoptivum.

· Panis consecratus, natura mutatus, panis non est; panis tamen appellatur, quia panis fuit, et panis speciem retinet: idemque judicium est vini. Panem rursus vinumque corpus Christi et sanguinem dicimus, ut Augustinus quoque affirmat lib. 111 de Trinila'e, cap. 4, non proprie, sed figura'e : quia sub pa-nis et vini specie corpus Christi et sanguis in sacramento continentur. Nec alia, opinor, in his verbis sententia est Facundi. Nam de veritate carnis et sanguinis Christi in eucharistia dubitate non potnit, quia post ipsius Domini professionem, ut docet Hilarius lib. viii de Trinitate, non est relicius ambi-

<sup>1</sup> Cod. Veron., unius esse naturæ, nec.
2 Idem cod., de natura Virginis.

<sup>1</sup> Idem cod., factus est Deus Verbum?

ldem cod., conversione et translatione carnem. ldem cod., istos, nempe catholicos.

Idem cod., volucrit.

sed quod in se mysterium corporis cius sanguinisque A cadem gloria et potestas post resurrectionem magis contineant. Hinc et ipse Dominus benedictum panem et calicem quem discipulis tradidit, corpus et san-. guinem suum vocavit. Quocirca sicut Christi fideles saciamentum corporis et sanguinis ejus accipientes, cori:us et sanguinem Christi recte dicuntur accipere, sic et ipse Christus, sacramentum adoptionis filiorum cum suscepisset, potuit recte dici adoptionem filiorum suscepisse : alioquin neque de nobis dicendum est quoniam adoptionem suscepimus filiorum, aut quia redempti sumus atque salvati, quoniam Apostolus dicit : Nos ipsi primitias spiritus habentes, et ipsi intra nos gemimus adoptionem filiorum Dei exspectantes, redemptionem corporis nostri; spe enim salvi facti sumus; spes autem quæ videtur, non est spes (Rom. viii, 23, 24). Sicut ergo, quamvis adhuc, secundum B Apostolum, exspectemus adoptionem et redemptionem, et salutem; tamen, quia jam sacramentum adoptionis, et redemptionis, et salutis accipimus, et filii Dei, et r dempti, et salvati recte vocamur : ita Christus quoque sacramentum adoptionis, non ad utilitatem suam, sed ad ipsius sacramenti confirmationem, in circumcisione et baptismo suscipiens, sicut Apostolus ait: Dico enim Christum ministrum suisse circumcisionis propter veritatem Dei, ad confirmandas promissiones patrum (Rom. xv, 8), potuit ab antiquis Ecclesiæ doctoribus recte dici quod adoptionem susceperit filiorum. Quod si et hoc dixisse inveniantur, quia post passionem, sive resurgens, sive etiam in cœlum ascendens, glorificatus est Dominus, aut potestatem accepit; sic ab eis dictum intelligi C debet, sicut a Petro apostolo dictum est: Exquisierunt alque scrutati sunt prophetæ, qui de futura in vos gratia Dei prophetaverunt, scrutantes in quibus vel quale tempus significaret qui in eis erat spiritus Christi, qui prænuntiabat in Christo passiones, et post hæc glorias (1 Petr. 1, 10). Et sicut ab ipso Domino post resurrectionem dictum est: Nonne hæc oportuit pati Christum, et ita intrare in glorium suam (Luc. XXIV, 26)? et iterum: Data est mihi omnis potestas in colo et in terra (Matth. xxvIII, 18): item de clarificatione post ascensionem suam facienda sic ait: Cum autem venerit ille Spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem. Non enim loquetur a semetipso; sed quæcunque audiet loquetur, et quæ ventura sunt annuntiabit vobis (Joan. xvi, 13). Itemque de illo dicium est: Nondum enim p erat Spiritus datus, quia Jesus nondum fuerat ylorificatus (Joan. vii, 39). Proinde melius facimus, si quemadmodum divinam Scripturam, sic etiam ejusdem Scripturæ tractatores locutos contra hæreticos fuisse credamus. Sive quoniam resurgenti Christo aliquid in natura carnis accessit, que in contunella seminata, jam surrexerat in gloria; sive quia fidelibus

gendi locus. Irenæus lib. v Adversus hæreses : Tò από της ατίσεως ποτήριου οξμα ίδιου ώμολόγησε: καί του άπο της ατίσεως άρτου, ίδιου σώμα διεδεθαιώσατο. Qund si durius hic fortasse vel obscurius quippiam elocu-

1 Idem. col., divina sua substantia.

innotuit : tunc glorificatus et potestatem accepisse narratur, quando hæc in cognitione credentium facta sunt, sicut et in oratione dicimus : Sanctificetur nomen tuum (Luc. x1, 2), scilicet ut in cognitione fide. lium fiat sanctum. Sive quia si quid potestatis et gloriæ post eins resurrectionem Ecclesiæ donatum est. ipse dicitur accepisse, tanquam caput in membris, id est in hominibus sidelibus. Unde dictum est a prophota: Ascendens in altum captivam duxit captivitatem, accepisti dona in hominibus (Psal. XLVII, 19). His et aliis compluribus modis dicta præcedentium Patrum pius atque exercitati sensus lector et intelligere. et adversus hæreticorum calumnias defendere potest; imperitus autem et arrogans, qui omne quod non intellexerit, non discere, sed condemnare festinat, necesse est ut conturbetur in talibus; et, si potuerit, alios quoque conturbet, dum rationem quam pre sua imperitia non potuit invenire, cliam pro arrogantia dedignatur accipere. Illud autem quis ferat, quod aliqui dicentes credere se nobiscum duas Christi esse naturas, et Deum illum atque hominem non negantes, si audierint quod gratia sit Filius Dei, s'e detestantur hoc verbum, tanquam si de illo dicatur, qui Deus tantum non etiam homo sit. Sicut autem et natura filius est hominis propter veram humanitatem, et dignatione silius est hominis propter veram deitatem, ita etiam et natura Filius Dei est propter ve ram deitatem, et gratia Filius Dei est propter veram humanitatem. Si vero et secundum humanitatem natura Filius Dei dicatur, in illad Apolinaris inciditur, quod credidit Deum Verbum ex parte sum sub-tantiæ a, quæ tota ubique est, et partiri non potest, carnem sibi fecisse. Quod si verzeiter duas dicout ejus naturas, et ambæ divinæ esse non possunt, quia humanitatis una natura est; procul dubio, non quemadmodum secundum divinitatem natura Fitius Dei est, ita etiam secundum humanitatem natura Filius Dei est. Si autem secundum humanitatem non est natura Fillus Dei, necessario sequitur ut aut meritis, aut gratia sit Filius Dei 3, qui, ex quo esse cœpit, non fuit aliud quam Filius Dei. Restat ergo ut secundum humanitatem gratia sit Filius Dei. Ob hec quoque beatus Augustinus, præcipuus catholicæ fidei prædicator, scr.bens ad Prosperum et Hilarium de prædestinatione sanctorum, et docens quod gratia Dei non secundum nostra merita detur, inter alia dicit (Lib. 1, cap. 15): « Est etiam præclarissimum lum prædestizationis et gratiæ ipse Salvator, ipse mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus : qui ut hoc esset, quibus tandem suis, vel operum, vel fidei præcedentibus meritis natura humana quæ in illo est comparavit? respondeatur quæso. Ille homo, ut &

tus videatur, dignus est venia, et qui a benigne isterprete vicem officii recipiat, quod ipse aliis s'ediose, quorum dicta notabantur, non semel exhibit.

Cod. Veron., annuntiabit vobis. Ille me clarificabit, quia de meo accipiet et annuntiabit vobis. Itemque.

<sup>3</sup> Idem cod., aut gratia sit Filius Dei: nulla vere ejus merita præcesserunt, pro quibus secundum hums-nitatem fieret Filius Dei, qui ex quo.

ptus Filius Dei unigenitus esset, unde hoc meruit? quod ejus bonum qualecunque præcessit? quid egit aute? quid credidit? quid petivit, ut ad hanc ineffabilem excellentiam perveniret? Nonne faciente ac suscipiente Verbo ipse homo, ex quo esse cœpit, Filius Dei unicus esse cœpit? Nonne Filium Dei unicum femina illa gratia plena concepit? Nonne de Spiritu sancto, et Virgine Maria Dei Filius unicus natus est, non carnis cupidine, sed solo Dei munere? Nunquid metuendam fuit ne, accedente ætate, homo ille libero peccaret arbitrio? aut ideo in illo non libera voluntas erat, ac non tanto magis erat. quanto magis peccato servire non poterat? Nempe ista omnia singulariter admiranda, et alia si qua eius propria verissime dici possint, in illo singulariter ac- B cepit humana, id est nostra natura, nullis suis præce lentibus meritis. Respondent hic homo Deo, si audet, et dicat, cur non et ego? et si audierit, O homo, tu quis es qui respondeas Deo (Rom. 13, 20)? nec sic cohibeat, sed augeat imprudentiam, et dicat, quomodo audio, Tu quis es, o homo? cum sim quod audio, id est homo, quod est et ille de quo ago, cur non sim quod et ille? At enim gratia ille ta is ac tantus est. Cur diversa est gratia, ubi natura co.nmunis est? certe non est acceptio personarum apud Deum. Quis, non dico Christianus, sed insanus bæe dicat? Appareat itaque nobis in nostro capite ipse fons gratiæ, unde secundum uniuscujusque mensuram se per cuncta ejus membra diffundit. Ea gratia fit ab initio fidei suæ bomo quicunque Christianus, C

Verbo Patri coxterno in unitatem personæ assum- A qua gratia homo ille ab initio suo factus est Deus Christus. De ipso spiritu et hic renatus, de quo est ille natus: eodem spiritu sit in nobis remissio peccatorum, quo spiritu factum est ut nullum haberet bomo ille peccatum. Hac se Deus esse facturum profecto præscivit. Ipsa est igitur prædestinatio sanctorum, quæ in Sancto sanctorum maxime claruit: quam negare quis potest recte intelligentium eloquia veritatis? > Hune itaque apostolicum virum, docentem quod Christus secundum humanitatem, nullis præcedentibus meritis, ex quo cœpit esse per gratiam Filius Dei, unicus esse cœpit, per quam etiam omnia singulariter admiranda singulariter in illo accepit humana, hoc est nostra natura; et cujus gratiæ diversitate factum est, ut talis esset ac tantus, et non similis nostri, cum sit pobis natura communis : atque asserentem quod ea gratia flat ab initio fidei sua homo quicunque Christianus, qua gratia homo ille ab initio suo factus est Christus: audeant isti, si possunt, hæreticum dicere, audeant solita præsumptione damnare. Et tunc vere discent quæ sit pietas et constantia Ecclesiæ Latinorum, quam Deus magisterio ejus instituit atque firmavit : cum ab omnibus confestim anathematizati fuerint, et tanquam putrida et morbida membra præcisi. Si igitur libet eos in pace quiescentium busta resodere et ossa corrodere mortuorum; in hoc adamantino viro suos experiantur dentes, et cognoscent quod ita eis in ore frangentur, ut ultra neminem sub bac specie pietatis mordeant.

### LIBER DECIMUS.

#### CAPUT PRIMUM.

Quod reprehendenda synodus non sit, quia Theodorum non damnarit, tametsi in ejus scriptis quædam sint culpanda: cum fieri poluerit ut eam laterent, vil illa melius interpretanda, aut ab inimicis ejus immissa crederentur.

Si quid mihi creditur, imperator, multum doleo præsentis mei operis sortem, de quo non tantum exspecto fructum, quantum suscepi laborem. Quid enim amplius tam multiplicibus documentis et rationibus persuadere mortalibus conor, quam ne præsumant esse judices mortuorum? floc quippe nullius suasionis est indigens, nec in tali causa vellem tempus expendere, cujus nemo potest recuperare jacturam. Sed enim cum viderem quosdam sub falso propugnatorum nomine impugnare latenter Ecclesiam, et tanquam in ejus purgationem, ut hæretieos damnare quos illa semper habuit honoratos : tacendum mihi esse non credidi, ne illud \* inciderem quod Isaias dicit : Videte quia omnes excecati sunt, nescierunt sapete omnes; muli canes qui non poluerunt latrare, somniantes cubile, amantes dormiture. Et canes improbi omnino 1, nescientes saturitatem, et sunt maligni

1 Cod. Veron., improbi animo. Legit Vulgata, imgudentissimi; textus Hebraus, warny, Græca ver-810, ἀναιδεί, τη ψυχη.

nescientes intellectum : omnes suas vias exsecuti sunt, unusquisque secundum se (Isa. Lvi, 10, 11). Videte quomodo perit justus, et nemo animadvertit; et viri justi tolluntur, et nemo considerat (Isa. LVII, 1). Putes hoc de præsenti causa proprie dictum. Quoniam vero non est eadem quæstionis responsionisque conditio, nee quod breviter accusatur, continuo etiam excusari breviter potest: sicut nec tanta maculandi et volnerandi est difficultas quanta nos in abluendo medendoque consequitur, necesse est nobis aliquanto impensius agere, maxime scientes quam difficile rejiciant obstinati quod temere semel assumpserunt. Sed opto, clementissime imperator, tam vestræ modestiæ quam viris quibnsque gravissimis, in quorum manus hac forte pervenerint, nimius videri, quam ne pertinacia resistentium lougitudinem mei sermonis excuset. Si enim nec tantis apud eos quod volumus egerimus, providus magis inveniar quam prolixus. Quamvis itaque in superioribus ostensum fuerit, quædam ex diciis Theodori, pro quibus putatur a synodo Chalcedonensi debuisse damnari, ab Eutychianorum fautoribus esse cop-

\* Forte, no in illud.

rupta; quædam vero sanctorum Patrum, quos et A pterea synodus Chalcedonemis judicatur similia saipsi venerari se dicunt, doctrinæ similia : quamvis et hoc fuerit demons ratum, quod idem Theodorus a prædiciis sanctis Patribus et superstes, et post mortem, magna fuerit prædicatione laudatus : quamvis pos remo etiam dictorum ejus evidentibus documentis manifeste claruerit, quod calumniose adversariorum criminationibus impetatur. Tamen quoniam religiosi lectoris intentio non tam purgationem Theodori, in quo status Ecclesiæ non consistit, quam \* absolutam defensionem synodi Chalcedonensis exspectat: ostendere debemus, quomodo vel si culpabilia quædam in libris Theodori judicentur, reprehendenda synodus non sit, quod eum non dampaverit, cum ex epistola Ibæ relegi laudes ejus audiret : ut cognoscant Eutychiani quam inaniter dies noctes- B Ecclesiam catholicam ante Chalcedonense atque que in malignis consiliis ducant, et tantis sumptibus quos in suos complices atque fautores expendent, nihil efficiant. Et nos ergo ponamus, ut dictum est, quod in libris Mopsuesteni Theodori quædam reprehensibilia videantur. Imprimis unde probari potest, quod hoc synodus Chalcedonensis cognoverit? Potnit enim sleri ut eam lateret, sicut et ipsos accusatores lbæ, quamvis calumniosos et pertinaces atque excrcitatæ malitiæ, latuit. Nam cum sæpenumero eumdem Ibam ante Chalcedonense concilium in judiciis episcopalibus accusarent, nihil ci de laude Theodori objicere tentaverunt. At enim aliud est si accusatorum, aliud si concilii notitiam fugisse dicatur. Sit alind, concedamus : sed num ideo necesse est ut concilium non latuisse sirmetur? Quidquid dicant, C quecunque verba multi, licent, etiam illud procul dubio concedetur, quoniam aliud est suspicari, aliud certa ratione monstrare quod hoc synodum non latuerit. Nam puto quod isti pro suspicione sua nec ipsos Ibæ accusatores dicerent latere potuisse, nisi rerum exitu vincerentur. Non ergo, vel si judicanda fuisset illa synodus, ex suspicione, præsertim inimicorum, sed ex certis posset probationibus indicari. Nam si- suspiciones judiciorum sententiam dicent. nihil omnino est quod non aliter atque aliter judicetur. Admodum vero bene provisum est ut judices non conjectores, sed cognitores potius vocaremus. At isti volunt judicari tantam synodum per tantos annes tanta universalis Ecclesiæ pace i firmatam, et nihil quod cognoscamus, sed hoc solum afferunt, n temporis prioris Ecclesiam, in qua, sicut ostendiur. quod pro suo nos velint arbitrio suspicari. Ergo si cupiunt ut cum illis hanc synodum ego quoque reprehendam, tale aliquida i cam destruendam idoneum requirant ac proferant, quod tam certum mihi sit. quam certum mihi est esse me. Videamus tamen quid hanc corum suspicionem sequatur; et si vel ipsis Eutychianis convenit, arguant quod non cum illis pariter suspicemur. Si enim credatur quod synodum Chalcedonensem latere non potuerunt quædam ex nomine Theodori scripta, quæ Nestoriana dicuntur, quomodo credatur Ecclesiam latuisse, in cujus pace atque bonore defunctus idem Theodorus? Et si pro-

puisse Nestorio, quia Theodorum mortuum non condemnavit, quem interrogare vel corripere ante non potuit : quomodo prioris temporis Ecclesia non eadem quæ Nestorius sapuisse firmabitur, quæ illum, donec viveret, inter clarissimos episcopós honeravit? Cum vero dicitur Ecclesia Christi eadem quæ Nestorius priore tempore sapui-se, procul dubio excusatur Nestoriana hæresis, si tamen jam dicatur hæresis, quando quisquis aliter sapit, ipse potius adversus antiquam doctrinam novi dogmatis invenitur assertor. Hoc est totum, quod Eutychiani magno sumptu per suos potuerunt satellites obtinere. Sel o Nestorianorum miseranda felicitas, quibus Eutychianorum stipendiis militatur! Porro cum Eutychiani Ephesinum concilium de Nestorii dogmate accusare non possint, in cujus communione Theodorus episcopus est defunctus; nec sanctam synodum Chaicedoneusem nisi imprudenter poterunt accusare, quæ contra ipsius Ecclesiæ judicium venire non debuit, etiamsi accusatores Iba episcopi aliquas de laude Theodori quæstiones moverent. Itaque si propterea dicunt prioris temporis Ecclesiam non esse culpandam, quæ nec Theodorum, nec ea quæ in libris eius reprehendenda sunt scripta damnavit, quoniam ca nescivit; credant hæc etiam synodum Chalcedonensem potuisse nescire. Si vero dicant, quod cadem scripta quibus nunc abuti Nestorianos fecerunt, diverso et meliori intellectu accipiebat Ecclesia in cujus communione defunctus est, Chalcedonensem quoque synodum credant quod ea similiter meliore acceperit intellectu. Et hæc quidem magnæ synodi purgationi sufficiant, quibus in causa Theodori non minus quam anterior Ecclesia defendi potest, que nequiquam ab Eutychianis de Nestoriano degmate accusari ante Nestorium potest. Sed quia contenti non sumus prosternere tantum stultissimam ipsorem Eutychianorum superbiam, quæ sæpe dejecta contra tantorum sacerdotum Christi sententiam adhae erigitur, verum etiam conculcare atque conterere: qu'd vobis amplius post hanc plenam defensionem abunde ct ad cumulum proferamus? Nam credibilius affirmatur quod doctrina Theodori, cum haberetur ia scripto, latere potuit Chalcedonense concilium, quam semper etiam voce propria disputabat. Beatus quippe Joannes Antiochenus et orientale concilium dicunt quod in expositionibus quas in omnibus ecclesis orientalibus faciebat, et quibus in regia civitate valde esse comprobatus apparet, in conspectu sacerdotem, et imperatorum, et populorum rectus inventus est. Facilius quoque videtur et promptius, ut Ecclesia præcedente judicio, a qua doctissimus semper est habitus, etiam synodus Chalcedonensis de illo bene sentiret, quam ut ipsa temporis prioris Ecclesia aullius judicio præcedente, spontaneo motu cius dicta melius interpretata susciperet. Ad ultimum temen

nimis et impie, nulloque ad boc exemplo ducente, A mus, quod non oporteat duos illios d'eere. Necesse synodus damnaret in Ecclesize communione sine querela defunctum; prudenter autem ac religiose, multisque præcedentibus exemplis, Ecclesia viventem quando et corrigere posset, si necessarium videretur, in examen adduceret. Certum est igitur quod amentes Eutychiani vel Acephali, cum nesciunt quid loquantur, calumniis quibus in petunt Chalcedonense concilium, sidem magis Ecclesiæ quæ suit ante Nest rium criminentur, in cujus se mentiuntur communione mansisse. Unde nos quoque non sine antiqui temporis Ecclesia ipsum Chalcedonense concilium contra calumnias eorum desendimus. Et ideo, vel si concedatur quod eadem prioris temporis Ecclesia, sive postea synodus Chalcedonensis, cognoverunt quæ in libris Theodori reprehensibilia judicantur, nec melius i interpretari potuerunt : cur etiam sic arguantur quod Theodorum non condemnaverunt, cum potuerint credere quod hæc ab hæreticis in libros ejus fuerint immissa, quemadmodum Theodorus ipse conquestus est? Sic enim dicit in principio cujusdam sui operis cui titulum dedit : De Apolinario et ejus hæresi : c Ante 50 enim jam hos annes de incarnatione Domini codicem conscripsimus usque ad 15 millia versuum pertingentem : in quo Arii et Eunomii de hac re delicta, nec non etiam Apolinarii vanam præsumptionem, per totum illud opus examinavimus : ut nibil, sicut mea fert opinio, præterirem ex his quæ et ad firmitatem ecclesiasticæ orthodoxia pertinerent, et ad convincendam eorum impietatem. Sed hi qui omnia facillime præsumunt, et C præterea rursum ab Apolinario, qui princeps hujus hæresis fuerat, instituti, omnibus quidem similiter sentientibus opus nostrum manifestum fecerunt, si quo modo aliqua invenirent valentia ad convincendum ea quæ in eo sunt scripta. Quoniam vero nullus contra certamen scriptis suscipere præsumebat, imitati sunt infirmos athletas et callidos, qui, dum non possunt contra fortiores certare, insidiis eos et machinamentis quibus possunt conantur evertere. Scripserunt enim ip-i inter se procul dubio quædam inepta, quæ a nobis unquam minime dicerentur. Denique hæc ipsa in medio nostrorum scriptorum in quadam parte interposuerunt, et suis familiaribus demonstraverunt, aliquando autem et nostris, qui per facilitatem suam omnia pronis animis audiebant; et hoc quasi D poterit, quod ea Theodorus sua non esse testatus est. documentum, sicut putabant, nostræ impietatis videntibus præbebant. Unum autem ex his scriptiserat, duos filios dicere . Sic enim nos fecerunt in hoc opere dicentes, quod oporteat putare et dicere duos blios, et vehementer nos istum sermonem defendere, dum nos in illa scriptura ubique manifeste dicere-

• De hoc capite objectionis dictum est initio libri 1x. Refugiebat Theodorus ne duos filios dicere videretur, cum duos reipsa imprudens statueret, unum naturalem, Dei Verbum, alterum adoptivum, ex Ma-ria natum, qui Verbo conjunctus κατ' εὐδοκίαν, ut docebat, particeps factus sit appellationis filii et honoris. Sic enim loquitur in Expositione symboli, quæ

erat ergo, non solum inepta, sed etiam infirma ilia scripta audientibus apparere : quoniam neque firma ratione, neque convenienti hoc possibile erat ostendi: et ab illis idcirco infirmis a erat conscriptum, quatenus ille qui scripserat facilius inde convinci potuisset. Unus ergo ex nostris propter multam facilitatem hac nostra esse credidit scripta, et hujus rei gratia dignus side ab illis creditus est qui ista perlegeret, et renuntiavit nobis ea quæ fuerant scripta. Cum ergo audissemus, culpavimus quidem illum, quod cont: a nos dictis sermonibus credidisset de his rebus, quas sæpius et in ecclesia et privatim dicentes nos audivit, cum fideliorem scriptis nostram vocem judicare debuerit, ad documentum nostræ sententiæ, quam in dogmatibus votum nostrum est conservare. > Accepisti, clementissime imperator, quo livore semper, et qua fallacia institutores Eutychianorum Synusiastæ insidiati fuerint dictis Theodori, et quo modo tentaverint levissimorum catholicorum mentes a doctrina ejus avertere : ut non solum prave interpretarentur ea, quæ ille recto sensu docebat obvius corum stultitiæ, verum etiam libros ejus interposita falsitate corrumperent. At ille binc vel eorum malitiam, vel facilitatem catholicorum siducialiter arguibat, quod palam prædicaret in Ecclesia Christi quæ sanæ doctrinæ congruerent, et vox ejus sidelior scrip:is e set ad documentum suz sententiæ. Absentis enim scripta, quæ corrumpi ab inimicis Ecclesiæ possent, vocis ejus testimonio præferri non debuerunt. Quid ergo, si vel Ecclesia illius temporis, vel postmodum synodus Chalcedonensis, cognoscens ea pro quibus culpatur Theodorus quasi magister Nestorii, nec melius interpretari valens, ut eum non condemnaret, credidit ab hæreticis in libris ejus immi-sa? Nunquid debet hæc pia credulitas bæresi- crimini deputari, cum hine et ipse Theodorus conqueratur, et alia ejus multa et evidentia scripta demonstrent, quantum longe fuerint ab errore Nestorii? Quod si dicunt aliqui credi non debuisse Theodoro, quoniam mentitus est Apolinaristas quædam hæretica in ejus libris immisisse; nam ipse male rapuit, quod illis voluit imputari : non ego pertinaciter contra contendam, sed adhuc concedam eis suspicari quod volunt. Illud interea manifeste verum est, illud negari non Arguendus itaque fuisse dicatur, si mentitus ostenditur, quod posteaquam resipuit, licet prudenter acquieverit veritati, errores tamen aliquando suos erubuit humiliter confiteri. Cæterum et mentitus non juste diceretur hæreticus, qui quocunque modo suis renuntiavit erroribus. Sc ibens etiam ad Cerdonem

recitata est in actione 6 synodi Ephesinæ : καὶ οὖτε δίο φαμέν υίους, ούτε δύο χυρίους: ἐπειδή εἶς υίος κατ ούσίαν ο Θεός λόγος, ο μονογενής υίος του πατρός, ώ περ ούτος συνημμένος τε και μετέχων θεότητος, κοινωνε του υίου προσηγορίας και τιμής. Et paulo post: 'Αναιρεί πάσαν έννοιαν δυάδος υίωντε και κυρίων, omnem dualitatis filiorum atque dominorum cogitationem excludit.

<sup>1</sup> Idem cod., infirmius.

moravimus, idem Theodorus dicit : « Non quantam oportuerat habuimus circa istam rem diligentiam. Passi enim sumus quæcunque incipientes, ut evenit. in imperitia scribendi constituti. Siquidem et multas immutationes illo tempore quæ nostra susceperunt; quas non est præsentis temporis enarrare : ex qua causa magis negligenter a nobis composita sunt plurima, et maxime illa quæ prima sunt. > Si ergo vel auterior Ecclesia, vel posterior synodus Chalcedonensis, ex his plurimis quæ per imperitiam negligenter a se composita fatetur, credidit esse quæ in ejus libris meliori sensu interpretari non potuit; errori cohibuisse dicenda est, quod eum pro his in quipus ignorantiam et negligentiam suam sponte culpavit, non judicavit hæreticum, et pro exteris incul- B revera magnæ fertitudiais fuit ut seipsum interprepabilibus credidit esse laudatum?

#### CAPHT II

Quod etsi aliquando errarit, damnari ut hæreticus non potuerit, quia pertinax non fuit, cum ultro quædam quæ notabantur correxerit.

Est et aliud nimirum multo fortius, quod nobis ad defensionem susceptæ causæ proficiat. Nam sauctus Joannes Antiochenus arguens litteris suis Nestorium a quod beatam Mariam matrem Domini negaret, et ut hoc consiteretur exhortans, post aliqua dicit: Si videturautem, etiam boni exempli opportune vos commemorabo, cujus meminisse volo, sanctissime frater. Neque enim tempus multum est ex quo apud nos contigit ut oblivioni forsitan mandaretur. Recordaris enim certe beati Theodori episcopi in exposi- C tione dicentis aliquid quod recte dici non puraretur, tibi ipsi primo, qui fiduciam in illo tempore habebas, deinde etiam omnibus audientibus. Et qualiter ille, sentiens læsionem et perturbationem quam non minima divulgatio illius dicti excitaverat, et intelligens quia perturbatio faciat discordiam, magis autem et contradictionem et contentionem hominum amantium ex quibuscunque rebus occasiones inquirere huc atque illuc dividi, et contentionibus augere scintillam scandali quæ parvula videbatur, quod etiam nunc apud vos contigit : quemadmodum fortissimus ille exsurgens non post multos dies, illud quod ab eo dictum erat, ad utilitatem Ecclesiæ sine confusione correxit, et corrigens statim contrivit murmur vel accusationem que adversus eum fuerat facta : nequa- D gloriam sue auctoritatis non erubesceret ejes efquam judicans turpe aliquid esse corrigere; et hoc scientibus quidem omnibus, quia negligenter et minus caute ab eo fuerat dictum, excipientibus autem continuo correctionem. > Porro totum hoc arrogantiam confundit illorum qui se diligentiores et sapien-

- Exstat integra Joannis ad Nestorium epistola in prima parte synodi Ephesinæ; verum ubi Theodori in ea est mento, irrepserat Pauli nomen pro Theodoro. Sic igitur ex Facundi verbis restituendum est: Μέμνησαί που πάντως τοῦ μακκρίου Θεοδώρου ἐπισκόπου, έν έξηγήσει είποντος τι των ού δοζαντών καλώς ε:ράσθαι πρώτω τέ σοι, τῷ καὶ παρίησιασαμένω κατ' έκεῖ-
- 1 Cod. Veron., minus caute animadversum, sed posius negligenter, et minus cante ab eo dictum.

super expositione Psalmorum, sient tertio libro me- A tiores antiquissimis l'atribus jactant, dicentes quod il:ius temporis Ecclesia negligenter et insipienter audiebat Theodorum disputantem, ut eum non argueret in quibus ab ipsis arguitur. Quod absit a pietate synodi Chalcedonensis ut boc diceret aut crederet: absit, inquam, ut hoc crederet, Ecclesiam Christi, si Theodorus, ut dicitur, Nestoriani auctor erroris esset, blasphemias ab eo dictas in Christum vel non intelligere, vel negligere potuisse: cum illud, quod non blasphemum et hæreticum fuit, sed quod recte dici non putaretur, sicut Joannes Antiochenus testatur, non minimam perturbationem excitaverit, nec ante sedata sit quam fortissimus ille exsurgens non post multos dies, illud quod ab eo dictum erat ad utilitatem Ecclesiæ, sine confusione corrigeret. Et taretur, calcare gloriam magisterio longi temporia acquisitam, et ad emendationem dicti sine confasione descendere : maxime cum fretus conscientia, quia non sicut putabatur hoc dixerat, facile possel audientium parvipendere læsionem, quam tamen diu mon passus est tradi : quia cito pudoris victor non post multos dies offensionem properavit auferre solo sermone contractam. Non enim ait Joannes a Theodoro prave aliquid intellectum, aut saltem negligeater, et minus caute ' ab eo dictum : tanquam de ille loquens qui non rerum intelligentia fuerit pravus, sed sermone in hoc minus accommodus. Huie itsque sancti Joannis testimonio quo Nestorium redarguit, quomodo synodus religiosa non crederet? non solum quod tantus fuerit idem Joannes, verum etiam qued -Nestorio scribens, quem ad correctionem invitabet exemplo fortissimi viri et humanæ gloriæ contenptoris Theodori, non eum posset ita confidenter saz conscientiæ testimonio commonere de recenti facto. quod non solus ipse Nestorius, verum et Antiochem omnis Ecclesia recordari facillime poterat, alsi de manisesta rei Veritate præsumptus. Nam neque sine tractatu aliorum ad suum concilium pertinentin sacerdotum, Antiochenus antistes de novi dogmatis assertione corripere palam Constantinopolitasan episcopum posset. Tanto vero testimonio sancia synodus credens, quomodo Theodori memoriam velui hæretici rejiciendam ab Ecclesia judicaret, in cujus pace ille defunctus est, et cujus pacem sic dilexit, et fensioni postponere? Cur autem hanc offensiones incurrerit, prædictus sanctus Joannes docuit dicess: Quoniam dixit aliquid quod recte dici non putarttur, offensionis causam magis in existimatione costituens : quod ejus et 1 continuo subsecuta correcti

> υν τὸν χαιρὸν, ἔπειτα καὶ πάσι το<mark>ῖς ἐκούσκει. ΔΙ</mark> chenæ Ecclesiæ presbyteri ante episcopatum fuor tum Theodorus, tum Nestorius. Sed Theodore Mopsuestenum jam episcopum Antiochia con tem audiebat hoc tempore Nestorius adhuc pre insignis et ipse in docendo, ut Gennadius captestatur, et ex tempore declamater.

Cod. Veron., facilis et.

demonstravit. Ex ipsa vero correctione, qua melius A Christiana humilitatis formam et magna specimen semetipsum interpretatus est, sive Ecclesia quæ illum disputantem audiebat, sive postea sancta Chalcedonensis synodus , non illa solum dicta quæ tunc audientes offenderant , sed quæ similia ejusdem Theodori debuit æstimare. Quod si etiam contra testimonium sancti Joannis, non per incautelam et negligentiam verbi, sed per intelligentiæ pravitatem . dicatur audientes offendisse Theodorus; nec ita posset correctus, vel ab illius ætatis Ecclesia, vel a sancta synodo hæreticus judicari. Jacobus apostolus dicit : Nolite plures magistri fieri, fratres mei, scientes quoniam majus judicium sumunt 1. In multis enim offendimus omnes (Jac. III, 1). Cum ergo omnes offendamus in multis, eur non omnes sumus hæretici, nisi quia non offensio, sed pertinax offensionis de- B fensio, facit hæreticum? Similiter autem confiteor amplius me, et multum amplius in hoc sancti Joannis Antiocheni testimonio, quam in cæteris, vel ipsius, vel aliorum Patrum testimoniis, delectori atque congratulari Theodoro. Nam in illis jam dudum memoratis, quibus ostenditur quanta doctrinæ ejus fuerit celsitudo, gaudeo quidem, sed novi hoc esse illi commune cam mult's. In boc autem quo manifesta cordis ejus humilitas intimatur, et acquisitas glorize pro fraterna offensione contemptus, paucos admodum socios ei reperio. Multos enim didicimus cminui-se scientia, et maximam pro hac gloriam consecutos; at ubi humanitus lapsi sunt, homines se cognoscere nolverunt, et simpliciter admoniti contempserunt credere veritati; atque ita illis ipsa glo- C ria scientiæ multum obfuit ad salutem, quoniam scientia inflat, charitas autem ædificat (I Cor. vui, 1). Minus itaque mihi cognitus esset Theodorus, quamvis tantorum Patrum laudibus prædicatus, nisi qualis esset etiam cum reprehenderetur, Joanne testificante cognoscerem. Verum nec omnibus est imitabile, unde et parum utile foret scientiæ ejus exemplum; c rrectionem vero gratanter accipere, et cito ac placide quod offenderit emendare et imitabile omnibus. et multo utilius invenitur. Proinde in Theodoro discere obstinati dignentur, etiam de facili lapsu sermonis admoniti, apostolicam modestiam pietatemque servare. Nam sic aliquando Petrus apostolorum primus, sicut jam diximus, cum non recte ambularet ad veritatem Evangelii, reprehensus a Paulo minimo D apostolorum (Gal. 11, 14), non indigne tulit, nec pro sui primatus gloria resistentem sibi despexit : quoniam charitas qua Paulum ad arguendam prioris culpam fidenter erexerat, eadem Petrum ad suscipiendam minimi correctionem dociliter inclinabat. Hunc itaque virum, non in sola scientia, sed in humilitate quoque cordis ac modestiæ comprobatum. quomodo temporis illius Ecclesia, quomodo synodus Chalcedonensis rejicere posset, cum ex epistola Iba recitari laudes ejus adverteret, cujus etiam reprehensio virtutis exemplum est, et qui lapsus in verbo

<sup>8</sup> Cod. Veron., sumitis.

. Idem cod., abundarent profecto, etiam si Theo-

pietatis ostendit? Eant nune Eutychiani, et calumniis suis, si quid adhuc possunt, adjiciant, fingant de Theodoro quæcunque libuerit; accusent etiam Chalcedonense concilium de cohibentia et consensu malorum. Expavescent ad ista procul dubio leves et faciles corde; cæterum prudentes et graves intelligent, quod nibil ex hoc applicent Theodoro, cujus purgationi sufficit quod paratus semper fuit ad corrigendum. Quidquid igitur contra Theodorum dicant. noverint quoniam si recipiatur, non magis ipsi atque Chalcedonensi concilio, quam omni ascribetur Ecclesize, quæ mansuetum et docilem virum neglexit arguere. Verum opto, clementissime imperator, ut humilitatem rationemque Theodori illi qui eum culpant imitari aliquatenus velint : et sicut ille gratanter castigationem suscipiens, quod negligenter et minus caute dixerat corrigere properavit; ita et isti nos vel patienter ferant, et quod crudeliter et disc rdiose fecerunt, emendare tandem aliquando dignentur. Cæterum Theodorus adeo non fuit a sancta synodo, quemadmodum putant, velut magister Nestorii condemnandus, ut ejus argueretur exemplo Nestorius, et ideirco damnaretur, quod eum non fuerit imitatus. Quid autem nos hinc volunt æstimare non solu:u Eutychiani, qui de Theodoro calumniantur Chalcedouense concilium, verum etiam Nestoriani. qui ejusdem Theodori dictis abuti dicuntur? Quod ipsius exemplo Nestorius increpatus, non statim ex ejus dictis, quasi eadem sentientis, defendere maledicta sua tentavit, et respondere sancto Joanni ac dicere: Theodorus, cojus exemplo me arguis, quem beatum et fortissimum dicis, eadem semper sine ullius offensione docuit. Quod quidem si Nestorius responderet, ita Theodoro præjudicare non posset, sicut nec prophetis et apostolis atque evangelistis, quoniam eis vel ipse abusus est, vel ejus nunc sectatores abutuntur, atque ahi omnes hæretici. Verumtamen eum ille homo, ad respondendum male paratus, et in perniciem suam sufficienter instructus, nihil in erroris sui desensionem ex dictis Theodori, cuius admonebatur exemplo, tentavit assumere; satis ostendit, ejus sanæ doctrinæ non sequacem, sed obvium se fuisse.

## CAPUT III.

Quod tametsi Theodorus in quibusdam errasset, laudari ab Iba poluerit propter alia quæ recte scri-

Hæe igitur defensioni magnæ synodi Chalcedonensis abundarent \*. Nunc autem non ipsa eum laudavit. sed laudantis epistolam, pro fide recta quam continet. pronuntiavit orthodoxam : quod diversum esse quis prudens, si causam diligenter attendat, ignoret? Potuit enim sieri ut etiam si quædam Theodori dicta culpabilia viderentur, et ea synodus nec ignoraret, nec interpretari melius posset, verumtamen \* ibani latere potuisse crederet, sicut etiam sanctos Patres Joannem Constantinopolitanum et Gregorium Na-

dorum ipsa laudaret. Nunc autem.

Idem cod., reverentissimum tamen Ibam.

zianzenum, universamque Ecclesiam, que ipsum A toto orbe radiantem judicat esse laudabilem : sic po-Theodorum docentem advertehat, latere potuisse credunt Entychiani, ut non superstes condemnaretur idem Theodorus. Igitur quemadmodum sancta synodus antiquam Ecclesiam, cojus pars fuerant memorati Patres, non ex communione et laude Theodori, vel si eum in quibusdam sciret errasse, sed ex propria ipsius Ecclesiæ fide judicare debuit, quod nobiscum Eutychiani fatentur; sic oportuit ut et illam epistolam, non ex laude Theodori, sed ex propria conscriptoris ejus side, quæ ibidem legitur, judicaret. Quomodo autem synodus non crederet Ibam reverentissimum latere potuisse dicta Theodori, quæ anie Nestorium scripta 1 dicuntur, cum ipsius Ibæ sidem Nestoriano dogmati videret adversam? Verum et hoc demus Eutychianis, quod reverentissimum Ibam syno- B dus Chalcedonensis crediderit non ignorasse Theodori dicta quæ videntur esse culpanda; nunquid ideo ejus epistolam merito rectæ fidei quam continet, orthodoxam pronuntiare non debuit? præsertim cum potuerit idem venerabilis Ibas idcirco Theodorum ejusque laudare doctrinam, quoniam ea quæ in libris ejus reprehensibilia judicabat, vel ab hæreticis immissa, vel ab ipso Theodoro reprehensa, sicut docuimus, sive correcta esse credebat : et non ex eo quod scribendi capiens initium, aliquid aliquando reprebensibile scripsit, aut ex lapsu sermon's incurrit, ejus doctrina judicanda suerat; sed eo potius quod si quid in ea culpabile videbatur, ipse reprebendit atque correxit. Nam si nemo sapiens Ecclesiam credit hæreticam, quia doctrinam beati Cy- C sufficeret? vel quando per singula tantorum sacerdopriani Carthaginiensis episcopi et martyris laudat, cum ille non solum privatim, ut ei visum est, verum etiam congregato concilio, definierit ut omnis hæreticus ad Ecclesiam rediens baptizetur, et propter hoc culpatus ab Stephano antistite Romano restiterit. suamque sententiam scribens (Cuprian, epist. 14) ad Pompeium, quanta potuit humana argumentatione defenderit, injuriose tractans eumdem beatum Stephanum, a quo fuerat jure culpatus: quomodo epistola venerabilis Ibæ juste diceretur hæretica, quod The dori doctrinam laudavit; qui licet in concilio nihil definierit veritati contrarium, tamen etiam quæ privatim ab eo male fuerant composita, sponte reprehendit, et ubi de sermonis lapsu ab aliis reprehensus est, non injuriam referre, sed offensionem corrigere D qua dictum est : Omnia probate; quod benam est teproperavit? Igitur sicut Ecclesia, non approbans beati Cypriani ejusque prædecessoris Agrippini a, qui hoc ante statuerat, de baptizandis omnibus hæreticis definitionem, non solum ipsos, sed et omnes qui cum illis hoc definierunt episcopos patres ascribit, eorumque sidem atque doctrinam, et maxime Cypriani

tuit etiam venerabilis Ibas doctrinam Theodori, etiam in aliquibus culpabilem n∴n ignorans, absque illorum culpabilium approbatione laudare. Sive autem beatus Cyprianus et Agrippinus, aliique cum eis eadem statuentes episcopi; sive Theodorus, vel si et ipse crrata non emendasse credatur; sive cæteri doctores Ecclesiæ, ex quorum sententiis hæretici suos errores conantur astruere, intentione mentis atque proposito. sicut arbitramur, ab hæresis crimine defendunter. quoniam ante definitionem Ecclesiæ, in ejus communione permanentes, nimio vel immoderato zelo adversus bæreticos, vel decreverunt talia, vel dixerunt, non post Ecc'esiæ in eadem quæstione sententiam, cum hæretici segregati, astruendo talia ipsam impuguaverunt Ecclesiam. Forsitan aliquis dicat: Debuit ergo synodus, si non Theodorum, quia in Ecclesiz pace defunctus est; neque totam ejus doctrinam, quoniam multa recte locutus est, ipsa certe que offendunt ejus dicta damnare. Primum cujus synodi, ut hoc faceret, sequeretur exemplum? Sed ostendatur quælibet synodus alicujus doctissimi viri et in Ecclesia perseverantis, dicta ex multis decerpta damnasse, et ita saltem de concilio Chalcedonensi querantur. Deinde quando evolverentur tot libri Theodori, ut in eis diligentissime atque scrupulosissime quæreretur quod legentes posset offendere? Nam si faciendum esset, omnia scripta ejus debuit synodes illa discutere, ne si eum ex parte reprehenderet, approbasse cætera videretur : et quod tempus ad hæc tum numerus in unam sententiam conveniret; cum diverso modo moveatur animus auditorum, et quod alium offendit, meliore intellectu alius sine offensione suscipiat? Verum zi non Eutychianorum arbitrio serviatur, cur aliquis dicat quod in illa synode solius Theodori dicta, et non omnium antiquorum in Ecclesia vita excedentium, revolvi ac ventilari debuerint? Nam si Theodori tantum quædam scripta culparet, omnia omnium approbasse videretur, cum veritas non omnia doceat approbanda. Et quis omnium vel nomina sciat qui de Christiana religione scripserunt? Cum ergo omnium omnia synodus examinare non posset, non oportuit ut Theodori dicta damnaret : quoniam sufficit nobis in hoc Apostoli sententia nete (I Thess. v, 21). Quod si non fuisset hee ratio, quis judex modestus et prudens, nisi de propositis causis et quæstionibus judicet? At cum nibil episcope Ibæ accusatores objicerent de laude Theodori in Ecclesiæ communione desuncti, nunquid oportuit surctam synodum, pro fide ac pace generalis Eccles s

· Qui primus omnium mortalium, ut Vincentius Lirinensis in Commonitorio 1 scribit, rebaptizandum esse censuit. Prædecessorem Cypriani appellat, sicut Augustinus lib. 11 de Baptismo contra Donatistas, cap. 7. Quotus autem ab Agrippino Cyprianus successerit, non liquet. Longo intervallo successisse Cyprianus ipse est auctor epistola .3 2d Juhaianus. Multi jam anni sunt et longa ætas ex quo sub Agrippino bonæ memoriæ convenientes in unum episcopi plurimi hoc statuerunt.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ser pla Nestoriana dicuntur.

<sup>1</sup> Ideni cod., et.

congregatam, novam in privata causa inter litigantes A viorem inveniret causam illius sanctæ synodi quant Immittere quæstionem, et in ea tempus expendere? Quasi non sufficeret tam gravi ac diuturna collisione in tantis eos judiciis litigasse, ut aliquid pejus et ipsa, vel accusatorum pertinaciæ, vel calamitati episcopi qui accusabatur, adjiceret : præsertim cum ille deplofaret de pietate sanctæ synodi auxilium quærens, quod jam 20 et amplius carceres mutasset, et ad eam de 40 mansionibus advenisset. Quis boc hominum præter Eutychianos dicat, quos ratio simul pietasque deseruit, et in quibus nomen solum remansit humanum? Meminerit autem lector quod hæc in desensionem magnæ synodi, nulla necessitate compulsi, ad conculcandam et penitus conterendam vecordium Eutychianorum superbiam dixerimus. Libuit enim nobis illudere illis, et ita causam constituere, tan-B quam Theodorus aliqua culpabilia scribens non emendaverit, et non solum prædicta synodus Chalcedonensis ea cognoverit, nec melius interpretari potuerit, verum etiam venerabilis Ibas hæc eadem non ignorans eius doctrinam laudaverit : quorum nihil prohatum est, sed nos hæc ultro concessimus, ut per hoc amplius appareret quam stute iidem Eutychiani de sententia synodi super epistola Ibæ prolata querantur, quoniam 1 ne his quidem omnibus concessis reprehensibilis probaretur.

#### CAPUT IV.

Quod Theodorum synodus, si apud eam accusatus fuisset, damnare post mortem in Ecclesiæ pace de-functum non debuerit.

Aliquid tamen et istis adjicimus, ut quod penitus factum non est, vel Theodorum, vel ipsum venerabilem lbam, de Theodori laude ponamus in synode accusatum. Si ergo propter hoc hæretica dicenda est illa synodus, quod ejus epistolam Theodorum laudantem pronuntiavit orthodoxam, beatus " Cyrillus et Proclus, quos honorare se fingunt, ab hæresis crimine defendentur, qui Orientales accusatum apud se Theodorum desendentes, et multo amplius prædicantes, non ut hæreticos damnaverunt, sed potius communicando eis firmaverunt orthodoxos? ut omittam, qued etiam ipsorum, id est Cyrilli et Procli, adversus eamdem Theodori accusationem sententiæ teneantur, quod nec ipse, nec ejus dicta damnanda D sint. Quocirca vel si Theodorus, vel episcopus Ibas accusaretur in synodo pro laude Theodori, non posset ab Eutychianis eadem synodus accusari, quod Hlam epistolam pronuntiavit orthodoxam, nisi etiam Cyrilius et Proclus consequenter accusarentur, quod judicaverint Orientales orthodoxos, qui accusatum apud se Theodorum desendentes etiam præcipuis laudibus extulerant. Si quis autem adhuc paulo attentius partis utriusque momenta perpenderet, le-

beatorum Cyrilli et Procli. Nam vel si, ut dedimus, accusaretur apud illam Theodorus, levius esset ut absolveret lbam episcopum, qui eum necdum apud se deposita accusatione laudasset, quam quod beatus \* Cyrillus et Proclus fecerunt, qui Orientales a quibus idem Theodorus post accusationem laudatus est, judicaverunt orthodoxos. Ubi autem probari potest quisquam, etiamsi vere fuerit hæreticus, ab universali synodo non \* prolata accusatione damnatus ? Nam Patres nostri cunctos quos expulerunt hæreticos, prius admonuerunt sapere meliora; deinde condemnationem, si non resipiscerent, comminati sunt, dantes eis etiam tractandi secum inducias, sicut necessarium videbatur. Non hæc absque documento iactamus. Attestantur nobis exempla majorum, quorum forma beatus Cyrillus et Nestorium prius correctum, non quia lapsus erat, sed quia noluit resipiscere, condemnavit; et Theodorum, qui accusatus ante fuerat 6, condemnari prohibuit. Quam sanitatis et modestiæ regulam quidam male transgressi, ne vel sero conuteantur errorem, dicunt probare se posse nescio quos hæreticos post mortem fuisse damnatos : quasi vero per hoc probent quod non etiam viventes damnati sint, vel si nostram memoriam ac notitiam fugit. Non enim quisquam scire aut reminisci omnia potest, quia nec omnia quæ scripto mandata sunt hactenus perseverant. Ut autem hoc omittam, illud certe negare non possunt, quoniam prius correpti sunt, et in judicium adducti, atque C convicti; et si ut resipiscerent non cito spoliati sunt honoribus quibus in Ecclesia fungebantur, a fraterna tamen communione remoti sunt. Quid horum jam præcesserat in Theodoro, ut eum synodus etiam apud se accusatum adjudicaret? Si quis autem affirmat aliquos ante correctionem ab Ecclesia fuisse damnatos, non tam ipsos quam condemnatores eorum Patres nostros contrarios Apostolo conatur opponere, qui non nisi post unam et secundam correptionem vitari jubet hæreticum (Tit. 111, 10). Veruin longe absit a nobis 7 quod catholica et apostolica Ecclesia Apostolo fuerit aliquando contraria! Si quid ergo apud eos valet modestiæ et ordinis ejus auctoritas, quem salubriter ab Apostolo constitutura in hæreticis evitandis, id est excludendis, semper tenuit, desinant cum suis contentionibus impugnare. Non enim sanctam synodum, quæ nihil contra consuetudinem Ecclesiæ faceret, etiamsi accusatum apud se Theodorum non damnaret; sed potius universam. cujus formam sequeretur, impugnant Ecclesiam. At isti argumentantur, et dicunt in hoc Theodorum ab Ecclesia fuisse depulsum, quoniam sancti Patres in suis libris quos privatim scripserunt, culpaverunt eos qui (alia saperent qualia sapuisse dicitur idem Theodorus. Equidem superius jam, non solum testimonio magno-

PATROL. LXVII.

<sup>1</sup> Cod. Veron., quando ne his.

Idem cod., beati. Idem cod., beati.

In codem cod. deest non.

Idem cod., querum forma custodiens beatus Cyrillus, etc.

ldem cod., non fuerat.

<sup>1</sup> Idem cod., a nobis ut credamus quod.

stratum est quomodo sapuerit; tamen queniam aliqua ex innumeris elus libris, velut his que protulimus contraria, calumaiose decerpunt, et pro illis eum existimant esse damnandum, affirmantes quod Patres nostri in suis libris ante notaverunt quosque talia sentientes : idcirco ipsorum Patrum similia his que culpant sequenti volumine proferimus, ut suas calumnias adversus magnum concilium excogitatas undique repulsas aspiciant. Sed his quoque sublatis vel paululum dilatis, si, quemadmodum dicunt, jam tunc expulsus erat Theodorus, etiam beatus Cyrillus, nec non Joannes et Domnus Antiocheni atque alii orientales episcopi cum eo simul expulsi auat, cum expulsum condemnare non sinerent; mendaciter quoque Nestorium, vel idem beapus expulisse dicuntur. Nam si propterea jam depulsus erat Theodorus quoniam sancti Patres in suis libris culpaverunt eos qui talia saperent, multo magis Nestorius jam depulsus erat, qui et manifeste prava sappiese demonstratur, et offensionem auditorum quam profanis vocum novitatibus incurrerat, auferre contempsit. Verum ego hinc ipsorum Eutychianorum qualemeunque conscientiam quæram. Ponamus accusatum apud nos aliquem qui diceretur expellendus quod contraria doceret quibusdam sententiis Patrum; consilium peto, quid agere deberemus. Nunquid hoc nobis occurrit, ut non admonitus neque sorreptus, ex eo tantum ab Ecclesia pelleretur, quoniam Patres in suis libris quos privatim scripserunt, refutasse invenirentur eos qui talia sentirent; et non C polius quia interrogandus prius et admonendus esset. demonstrațis ei sententiis sanctorum 1 Patrum quibus diceretur esse contrarius; et si non corrigeret, devocandus in concilium; ejus auctoritati si non crederet, expellendus? Hoc utique videtur fuisse faciendum, hic nobis ordo servandus, hæc habenda humanitatis ratio, vel si hoc non præcepisset Apostolus. Si autem superstitem, non ante admonitum atque correptum damnare non deberemus absentem : quomodo sancta synodus, vel si apud eam Theodorus accusaretur, juste damnare mortuum posset 1 Nam primum quis ejus accusator sie certus esset quod ipsius sint omnia illa capitula quæ culpantur, ut si ei sanquam aecusatori ex more diceretur : Jura per nocondemnari quæris, ista soripserit, jurare auderet? Non enim licebat magna illi aynodo leviter credere quod graviter dicitur debuisse damnare. Alia enim causa est, cum ad instructionem tantummodo aliquid legimus, ut credamus simpliciter ejus auctoris esse

Qui pro Theodoro pugnabant, hac potissimum exceptione utebantur, quam multis locis ingerit Facundus, et quam habet Vigilius ipse in constituto. quad post mortem damnandi non sint qui in pace Ecclesiæ vitam finierint. Impugnatores contra Capitulorum, et jure damuari, damnatosque in Ecclesia

rum virorum, sed etiam dictorum ejus prolatione mon- A cujus nomen titulus præfert, nihil ei de hac nostra eredulitate præjudicantes; alia vero, cum damnatio ejus qui creditur auctor in judicio flagitatur. Unile vel si juraret iste accusator Theodori esse omnia illa capitula, nec ita synodus ad condemnandum in Ecclesiæ pace defunctum juramento ejus deberet adduci. Quid igitur ille accusator amplius agere posset quam testes citare meriti et numeri competent s. qui jurati hoc ipsum testificari vellent? Porro neque hoc quod amplius agi posset ejus condemnationi sufficeret. Nam si dum viveret idem Theodorus, adversus eum testes adducerentur, non oportuit in judicium non devocatum pro sola b testificatione damnare. Si vero conventus vel rea!us conscientia vel contumacia, indictum præstolari nollet examen, jam non tetus Cyrillus, vel sanctus Cœlestinus Romanus episco- B stibus de absente, sed ipsi de se judicanti potius crederetur. Nulla vero correctione sive conventione præcedente damnatus, de iniquitate judicum jure quereretur, et acceptabiliter diceret, quod maligne vel temere adversus absentem falsis testibus credidissent. Propter quod in eadem sancta syno lo pro reverentissimo lba clamaverunt episcopi sæpe dicentes : « Male secerunt qui eum præter canones damnaverunt; quæ adversus absentem facta sunt, evacuentur. Hæe omnes dicimus : nemo condemnat absentem. > At si contra viventem seceptari testes non oportuit ut damnarctur non interrogatus neque conventus, quomodo eos sancta synodus, etiamsi contra Theodorum in ejus testificarentur examine, juste reciperet? An facilius esset mentiri de vivo, et difficilius mentiri de mortuo? Si autem interrogarentur iidem testes, unde certissime scirent illa quæ reprehenderentur, a Theodoro esse conscripta, quid possent credibilius respondere, nisi quod aut in libris qui ejusdem Theodori dicerentur, ea reperirent, aut ab ipso dum viveret ejus fuisse didicerint? Sed librorum titulum, ad faciendam condemnationem illius viri qui in Ecclesiæ pace et maxima Patrum lande vita excessit, non sufficere supra docuimus, præserrim quia conquestus est quosdam suos libros ab hareticis suisse corruptos; et beatus Cyristus de illo dixii, quia cum non esset in promptu persona que culpæ supponeretur, incerta capitulorum redargutio fleret, et qui hæc agerent, in incertum currentes et aerem verberantes invenirentur. Quomodo igitur alimen Domini quod Theodorus, quem post mortem D quibus, vel si adducerentur, testibus synodus crederet certam fuisse quod Cyrillus recentiore adhuc rerum memoria incertum fuisse testatus est? Si autem hoe potius dicerent, quod ab ipso Theodoro ejus fuisse s cognoverunt, quid respondere possent si eis dicereter: Quid igitur causæ fuit ut hæc quæ argui-

> hæretices suisse post mortem contendebant, et Theodorum falso dici mortuum in pace Ecclesiæ, qui ad mortem usque contraria Ecclesiæ dogmata secutus. sit. Sic enim disserit Justinianus in Edicto, et synodus v in act. 5.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ip is Patrum.

<sup>\*</sup> Idem cod., cujus auctoritati.

Idem cod., que nikil amplius agi.

<sup>1</sup> Idem cod., sota illorum testificatione.

Idem cod., dum viveret, ejus fuisse.

tis, non tune adversus superstitem ad Ecclesiarum A dus, que Deo cederet omnia presseienti, noc auderet, præpositos deferretis, quando et in judicio posset adduci, et aut negaret quod sua fuerint, aut melius ea interpretari posset, aut, quod extremum est, abjicere si non posset? Nibil est igitur quod sancta synodus de non condemnato Theodoro culparetur, etiamsi annd illam accusatus esset, et testes meriti et numeri competentis a l'ejus introducerentur examen. Verum et hoc Eutychianis demus, et constituamus quod prodatum synodo fuerit illa Theodori esse capitula: unde certum haberet qua fuerint intentione prolata? Nam et multa non sicut sentimus eloquimur, et multa non sicut a nobis proferuntur, ita suscipiuntur ab ali's; sed et hoc ponamus, quod illa capitula Theodorum errantem scripsisse cognoverint : unde scire synodus posset utrum ex illis, quemadmodum dietum B nec in ipso tempore quo hæc ignorabant, hæreticos est, vel eorum similibus essent quæ in svis dictis vel reprehendit vel emendavit idem Theodorus? Nam et hoc juste dicitur, quod illorum reprehensio, sive correctio, aliorum quoque similium debuit excusationi proficere. Quod si etiam non ostenderetur quædam in suis dictis culpasse, sive correxisse Theodorus, et ea quæ in illo reprehendunt Ecclesiam latuisse credantur; unde synodus certum habet 1 quod postquam illa scripsit non cognoverit veritatem, inspirante Deo, qui occulte ac mirabiliter solet in suorum cordibus operari, ut eum sic judicaret tanquam in ipso errore defunctum? Nam vel si probaretur quod usque in die mortis suæ aliquid de incarnatione Christi nescierit, tamen cum non esset ab ejus Ecclesia separatus, unde, sicut dixi, certum synodus habe- C ret quod in ipsa hora qua efflaturus erat extremum, magna et investigabilis misericordia Dei, quæ latroni non ignorata scelera dimisit in cruce, non etiam ipsi dedit pro tantis ejus in Ecclesia laboribus et certaminibus adversus hæreticos, ut ab ignorantia sua resipisceret, et errore damnato latronem sequeretur, In paradiso statim et ipse cum Christo futurus, qui nunc dicitur de Nestoriano dogmate ante Nestorium fuisse damnandus? Quantos enim hæreticos, quantos Judzos atque gentiles idonea testificatione didicimus in ipso limine mortis fuisse conversos? Sed quia publicus fuit error illorum, non potuit publica non esse conversio, dum reconciliari, dum baptizari ab Ecclesia supplicarent, dum postremo reconciliarentur seu baptizarentur; occultam vero suam ignorantiam, et D a nullo culpatam, quam Theodorus dicitur habuisse, cui et orientale concilium attestatur, quod nullam detractionem ab orthodoxis in vita susceperit, et de quo et aliis Procius episcopus dicit, quos nec vivos aliquando culpavimus, posset occulte respuere. Quod si et non occulte, sed aliquibus consciis hanc abjecit, tamen hoc sanctæ syundo esse posset occultum, et de occulto judicare non posset, quia boc Dei est proprium, dicente Moyse : Quæ occulta sunt robis et filiis vestris. Unde et beatus Cyrillus ait: Justissimum apparet prudentibus viris cedere præscienti uniuscujusque voluntatem. Cur ergo culparetur hæc syno-

1 Cod. Veron., haberel.

ut quidam, occultorum judex esse, quod solus est D us? Verum neque illud modestus quisquam, sicut arbitror, definire præsumit, quod hæretici habendi sint omnes, qui non pertinaces, sed ut imperfecti, et ad discendum parati, minus aliquid in Christiana fide cognoverint; sicut etiam ipse 2 Thomas et Philippus apostoli. Nam et Thomæ dicitur : Si cognovissetis me, el Patrem meum utique cognovissetis (Joan, xIV,7). Et Philippo : Tanto tempore vobiscum sum, et non cognovistis me, Philippe? Et, Non credis quia eyo in Patre, et Pater in me est (Ibid., 9, 10)? Quis ergo tales hæreticos dicat, si præsentem vitam, quamvis adhuc ignorantes, in Ecclesia tamen finierint, quam falli posse non credunt; cum memoratos apostolos, fuisse audeat suspicari? Verum hinc quoque postea multa dicemus. Cum vero incertum synodus haberet, et Theodori esse omnia illa capitula pro quibus ab Ecclesia diceretur excludendus; quod etiamsi certum haberet, quali tamen fuerint intentione prolata, adhuc ei esset incertum : quod si et errasse illum sine dubitatione cognosceret, non et continuo etiam quod errorem postea non emendaverit appareret; neque si hoc quoque aliqua certa ratione constaret, quisquam pius et gravis definire præsumit, quod hæretici sint omnes qui sine pertinacia in Christiana side falluntur, si needum instructi in Ecclesize pace vitam finierint : quis nisi temerarius dicat quod illa synodus inter tot incerta debuerit Theodorum sub anathemate condemnare? Sine dubio autem consideras, imperator, quanta Eutychianis eorumque fautoribus nulla ratione cogente sponte dedimus, sive concessimus; et tamen eis veritas non concedit, ut sententia magnæ synodi quæ epistolam laudes Theodori continentem pronuntiavit orthodoxam, culpabilis judicetur. Quod si tantæ nobis convictiones quas pro experta obstinatione adversariorum protulimus, defuissent, quis religiosus reprehendere posset hanc synodum, quæ quod sibi datum non est usurpare non ausa est? Nam Ecclesiæ suæ nullam Dominus in mortuis ligandi et solvendi tribuit potestatem, cum discipulis suis diceret: Quæcunque alligaveritis super terram, erunt ligata et in cælo; et quæcunque solveritis super terram, erunt soluta et in cælo (Matth.xviii, 18). Eos igitur solum qui sunt in terris ligare accepit et solvere, et idcirco reprehendi non debet quod Theodorum, vel si culpabilem nosset, tamen quia non erat in terris, alligare non ausa est. Aligrum quibus hoc placuit, non ejus fuerit ista præsumptio. Nam sicut non oportuit ut auderet solvere post mortem eos qui al'igati crant in terris, quod quidem habere videtur nonnullam pietatis imaginem, ita non oportuit ut auderet eum qui alligatus non erat in terris, alligare post mortem; quod et aperte impietatis est, et cjus potestati non creditum. Quapropter etiam beati Patres desinierunt quia non nostrum est judicare eos qui

<sup>1</sup> Idem cod., ipsi.

honorate defuncti sunt, sed solius judicis vivorum et A dem bene defunctus est, et memoria ejus nunc usque

### CAPUT V.

Quod Athanasium nemo damnat propter excusationem quam suscepit Dionysii Alexandrini ; et quod multo facilius sit Theodorum defendere.

Quomodo autem dicunt Nestorianam esse synodum non desendentem, nec aliquatenus excusantem scripta Theodori, quem velut magistrum Nestorii criminantur, cum Athanasium scripta decessoris sui Dionysii defendentem dicere non audeant Arianum? Nam neque cum Ariani vellent quædam ex dictis venerabilis Dionysii Alexandrini episcopi in testimonium et assertionem sui erroris asciscere, ut ex hoc ostenderent Arium non esse novi dogmatis inventorem, quippe cum Dionysius olim docuisset facturam esse Filium Dei, neque natura proprium, sed extraneum ab essentia Patris, et quia idem Filius non erat antequam fieret, aliaque similia quæ in eodem opere continentur; Athanasius, germanum specimen et probabile catholicæ doctrinæ atque virtutis exemplum, ea constanter excepit, et quamvis nostris auribus dura et ad excusandum difficilia 1, defendere non relugit, et prius eorum auctorem Dionysium per hoc voluit esse purgatum, atque ab Arianorum crimine alienum, quod ipse non sicut Arius, cum viveret, de impietate suerit accusatus, aut de episcopetu dejectus; neque velut hæresim defendens, de .Ecclesia sicut ille discesserit, sed in ejus permanserit unitate : deinde melius hæc ipsa interpretari conatus est. Unde convenientius puto, ut si non omnia, quia prolixum est, aliqua tamen in propriis verbis ostendam. e Etenim, ait, et Judæos in quibus contra legem agebant, redarguebat Dominus dicens: Hoc Abraham non fecit (Joan. viii, 40); et istos impios et mendaces eadem ipsa veritas redarguit b, quoniam Arii aliquid Dionysius episcopus neque sensit, neque veritatem ignoravit. Sed et tunc temporis Judæi, et nunc isti novi, a patre suo diabolo hanc foriam adversus Christum rebellem hæreditati sunt: quod magno indicio est quia calumniari tantum volunt illi viro, et non attendere quod neque ab aliis episcopis de impietate accusatus est, aut de episcopatu dejectus, sicut isti de clericatu; neque ille velut

 Tota Dionysii accusatio, ut Athanasius ἐν τῆ ἀπολογία υπέρ Διονυσίου ἐπισκόπου 'Αλεξανδρείας docel, ab episiola quam contra Sabellium scripserat ad Euphranorem et Ammonium, de qua Romæ purgare se coactus est apud Dionysium papam. In ea continebantur hæc omnia quæ Facundus ab eo perperam dicta commemorat. Cæterum Athanasius Dionysium vult non errore aut ignorantia, sed κατ' οἰκονομίαν bæc scripsisse contra Sabellianos. Basilius vero epist. 41, dum in contrarium tendit, κακού κακόν διαμείψαι, et

ipse similia pateretur. Et suffecissent quidem ista ad redargutionem novorum Judæorum, eorum qui Christum negaverunt, et Patres accusaverunt, et omnes Christianos fallere noscuntur 3. Quoniam vero accusationes c se habere putant ad accusandum episcopum, partes aliquas epistolæ ejus age et ipsas videamus : ut etiam ex hoc eorum vanitas demonstretur, et quiescant vel sero blasphemare Dominum anud seipsos, confiteantur autem vel cum militibus, videntes testificantem creaturam, quia vere iste Filius Dei est, et non est ex creaturis. Dicunt itaque in illa R epistola beatum Dionysium dixisse facturam et factum esse Filium Dei; neque natura proprium, sed extraneum ab essentia Patris eum esse, sicuti est agricola ad vitem, et navis opifex ad navem : et quia tanguam factura non erat antequam fieret. Ita est, scripsit : confitemur et nos esse talem epistolam ejus. Sed sicut illam scripsit, ita et alias plurimas scripsit; et oportebat eos et illas legere, ut ex omnibus, et non ex ista sola, fides illius viri agnoscatur. > Et deinde sequitur eorum quæ memoravimus excusatio : quam non in isto, quia prolixum fuit, sed in ejus opere lector inquirat. Aspicis vero, Auguste, quæ beatus Athanasius in Dionysio excusanda susciperet, non ob aliud, nisi quia non ex levi sono verborum, sed ex intentione dicentis æstimanda sunt quæ dicuntur. Dicentis autem intentio, cum jam persona defuncta est, ex communione \* religiosius æstimatur. Hoc est enim quod ait : Si enim aliquid istorum sentiret, vel de iis quæ scripsit excusationem non faceret, sine ambiguitate etiam ipse similia pateretur : tanquam dicens: Non quod in verbis sonat debemus attendere, sed credere potius de Ecclesia Christi, quam regit ipse qui sanguine suo redemit, quoniam nisi hæc bona intentione proferret, aut aliis eius dictis auferretur offensio, sine dubio Dionysius in ea non maĥeret episcopus. Igitur Athanasius, qui non tantum verbi doctrina, quantum passionibus, trinæ unitatis erat assertor, et cujus tota vita martyrium fuit, auctoritati se aubdit Ecclesiæ, et quod Dionysie communicavit usque in finem, boc solum judicat beeresem defendens, de Ecclesia discessit, sed in ea- p ejus purgationi sufficere, ita ut illum pro talibus dic-

cum Patribus celebratur, et nomen ejus scriptum est. Si enim aliquid istorum sentiret, vel de his que scri-

psit excusationem non faceret, sine ambiguitate etiam

1 Cod. Veron., nimis difficilia.

ldem cod., verbis ejus ostendam.

Idem cod., fallere moliuntur. Græca vox est

incaute lapsum pulat. 'Δντιδαίνων γάρ σφοδρώς, inquit, τη ἀστεεία του Λίδυος, ελαθεν έαυτον είς το έναντίον κακόν ὑπὸ τῆς ἄγαν φιλοτιμίας ὑπενεχθείς. De events etiam discrepant inter se. Nam Basilius hæresis Anoniceanæ semina jecisse affirmat Dionysium. Athanasius contra immerito Arianos όμόδοξον και διμόσρους sententiæ suæ astipulatorem jactare ait Dionysium. cum ex aliis ejus scriptis deberent, non ex hac uns epistola, de illius fide doctrinaque facere judicium.

b in Græco, διελέγξει, coarguet. · In Græco, προφάσεις, excusationes, vel occasiones.

ἐπιχειρούντων apud Athanasium in epistola de senten-

· Idem cod., communione Ecclesiæ religiosius.

tis non condemnare dico, verum nec leviter culpare 1 A dem verbis quibus Arianis ille respondit, ego quopræsumat; sciens quoniam si hoc faceret, totam, quæ illi communicavit, culparet Ecclesiam. Et nescio qui, quos utinam vere nesciremus, prædicatum a tantis Patribus Theodorum in reprehensionem Ecclesiæ condemnare præsumunt, et insuper sanctam synodum, quod boc non præsumpserit criminari? Ouid est autem quod in illo inexcusabile jam invenerant, si in Dionysio potuit excusari, quod facturam esse dicit Filium Dei, et extraneum ab essentia Patris, et quia non erat antequam sieret, cum Patres apud Nicæam anathematizaverint eos qui dicunt : Erat quando non erat, et antequam nasceretur nonerat; et qui dicunt factum vel ex alia essentia esse Filium Dei? Sed Athanasius, vir magna ratione et gravitate fundatus, et cui tanquam experientissimo B Demonstrem vero illis et causam cur talia scripserit, duci summa prælia adversus hostes Ecclesiæ meritocrederentur, noverat ipsis exercitatus, periculis hæreticorum fallacias prudenter excipere. Nam et illi non minore, imo callidiore astutia, incautis frequenter illudunt, ut quos in Ecclesia catholica, velut in castris cujusdam magnæ reipublicæ sapientes et fortes viderint, ne illorum vel consilio credamus, vel constrmemur exemplo, quia suos facere non possunt, vel nobis faciant esse suspectos. Et ob hoc ille, non velut quidam levis, atque ad omnia a corum factionibus movebatur : ut quemadmodum malitiosi ac timidi, et tam malitiosi quam timidi, duces exercitus solent, quia Dionysium Ariani videri sibi conscium volebant et amicum, eum crudeliter et temere condemnaret, et quem secum propugnatorem adversus C hostes habebat, a cœlestibus castris excluderet. Hunc itaque doctissimum atque sanctissimum virum imitari, clementissime imperator, hujus rationem et circa pacem Ecclesiæ observantiam sequi debemus. Nam illorum deridemus crudelitatem qui ad desendendum suos ignavi, ad condemnandum vero festini, de reprehensione majorum ignominiosam et hæreticis communem gloriam captant. Nam credo quod magistros militiæ tuæ hanc in castris a te sibi creditis erga hostium dolos et suorum defensionem cautelam præcipias observare, quam magister militiæ Christi Athanasius observavit : et ideo non dignos existimes Ecclesiarum Dei præpositos, quales si castrorum tuorum haberes, judicares indignos. Nunc ergo, nus, qui et in episcopatu defunctus est, et non solum in epistola quam nostra synodus pronuntiavit orthodoxam, verum etiam in illis epistolis quarum auctoritate Romani Leonis dogmaticam defendit epistolam, magna prædicatione laudatus, ita de Christo quemadmodum Nestorius sensit, et in defensionem sui dogmatis, sieut de Dionysio Ariani fecerunt, quædam de libris ejus capitula ad aliud intendentia, et adversus alios conscripta protulerunt, quæ indigeant excusari, confestim formam quam nobis beatus Athanasius de Dionysio præbuit, sequar, et iis-

1 Cod. Veron., saltem culpare.

3 Idem cod., vestra.

que istis pro Theodoro Mopsuesteno respondeam, dicens: Nequidquam illi viro calumniamini, qui neque ab aliis episcopis de impietate accusatus est, aut de episcopatu dejectus, sicut Nestorius, neque ille velut hæresem defendens ab Ecclesia discessit, sed in eadem bene defunctus est. Si enim aliquid istorum sentiret, vel de his quæ scripsit excusationem non faceret, sine ambiguitate etiam ipse similia pateretur. In aliis quoque responsionis ejus ordinem tenens, iterum dicam, quia sicut ista scripsit Theodorus, ita etiam alia plurima scripsit, et oportet vos et illa legere, ut ex omnibus, et non ex istis, sides viri illius agnoscatur. Et proferam ejus multa-Nestoriano errori contraria, de quibus pauca libris alligavi 😽 et doceam quod contra Synusiastas, qui temporibus ejus maxime fervebant, ubicunque inventa occasione securius talia loquebatur, necdum ex diverso Nestorii sollicitante perfidia. Et mihi quidem, vel quibusque catholicis, hæc sola contra Nestorianos sufficient, quæ. magno Athanasio contra Arianos illo tempore suffecerunt. Quæ autem nos amplius habeamus pro Theodoro, quam Athanasius pro Dionysio habuit, ostendere, quin potius ostensa commemorare non differam. Providit enim misericordia Demini, vel pro nostra inscitia, qui minus habiles ad defendendum sumus, vel pro pertinacia contrariorum, qui manifestæ nolunt acquiescere veritati, ut multo pluribus modis Theodorus excusari quam Dionysius posset. Ouod enim nos asserimus, adeo diversum fuisse a Theodori sensu Nestorium, ut a reverentissimo Joanne Antiocheno admonitus 5, non ausus fuerit dictorum illius testimoniis sua male dicta defendere: quod utique non omitteret, n'si catholici viri doctrinam contrariam sibi videret. Beatus Athanasius nihil tale in defensionem venerabilis Dionysii quod diceret habuit : quia non sicut Theodori Nestorius, ita Dionysii Arius exemplo fuerat admonitus et convictus. Deinde quod Theodorus ultro semetipsum reprehendens in expositione psalmorum, confessus est quod negligenter a se composita fuerint plurima, et. maxime illa quæ prima sunt, et quod perhibuit aliqua in suos libros ab Apolinaristis immissa. Possumus ergo Nestorianis dicere quod ex illis plurimis si mihi Nestoriani dixerint : Theodorus Mopsueste- D negligenter ab eo compositis credenda sint illa ipsa; quæ putant sue dogmati convenire, aut ex eis qua Apolinaristas in suos libros immisisse conquestus est. Possumus etiam proferre quod in quinto de Incarnatione libro idem Theodorus ait, et nos in nostrosuperiore posuimus, quod ubicunque de Christo disputans alterum et alterum dicit, non persona, sed. natura alterum dicat. Hæc omnia quæ nobis superabundant, beato Athanasio ad excusandam Dionysii epistolam defuerunt. Onem cum Eutychiani vel Semieutychiani Acephali culpare non audeant, quomodo Chalcedonensem synodum culpent, quæ Theodori

<sup>1</sup> Idem cod., ad omnia mobilis corum.

Idem cod., libris superioribus allegavi.

<sup>·</sup> Idem. cod., exemplo ejus admonitus

dicta non excusare voluit, sed noluit non excusatum ' A defuncti sunt? aut quomedo epistolam venerabilis damnare?

#### CAPIIT VI.

Quod Basilius Gregorii Thaumaturgi, et Hilarius An-Nochent ac Strmiensis concilii dicta quædam duriora excusarint; et Theodorum eodem modo excusare synodo licuerit, si hoc suscepisset.

Sanctus autem Basilius magnum Gregorium a, qui miraculorum operatoris cognomen accepit, ut Ouverouppes vocaretur et vocetur a Græcis, non ab Arianorum tantum, qui creaturam et facturam Filium dicent, verum etiam a contrario Sabellianorum erpore defendit, qui unam Patris et Filii subsistentiam dieunt, quamvis hae et prædictus Gregorius dixisse videatur, Unde idem sanctus Basilius, loquens de quibusdam, qui auctoritate ipsius Gregorii excusare anam perfidiam nitebantur, e Immiserunt, ait, quoddam experimentum per epistolam ad unanimem nostrom Anthimum Tyanorum episcopum, quod magnus Gregorius dixerit in Expositione fidei Patris et Filii personas intellectu quidem esse duas, subsistentiam autem esse unam, hoc autem quia non dogmatice dictum est, sed certative in sermone ad Geliauum, non petuerunt conspicere qui in subtilitate sensuum semetipsos beatificant: in qua multæ sunt falsitates corum quæ scribuntur, sieut in ipsis sermonibus ostendemus, si Deus voluerit. Rursus vero pagano satisfaciens, non arbitrabatur opus esse subtilitatis ratiecinatione circa verba. Est etiam ubi et consentiendum sit consuctudini contradicentis, ut non ad necossaria reluctetur. Quapropter et multas invenies ihi voces, que nunc hæreticis maximam virtutem præbænt, sicut creaturam, et facturam, et si quid tale est. Multa autem dicta et de conjunctione quæ ad hominem facta est, ad divinitatis referent rationem qui inerudite audiunt Scripturas : quale est et hoe quod ab his circumfertur. . Proinde quomodo synodus juste anathematizaret Theodorum in Ecclesie pace defunctum, cum propterea Athanasius et Basilius Dionysium atque Gregorium a eriminibus talibus tantisque defendant, quod in Ecclesiæ pace

Ea est Basilii epist. 64 ad Neocœsarienses, pag. 849. Ως ἄρα Γρηγορίου είπόντος ἐν ἐχθίσει πίστεως, Βατέρα καί Τέὸν ἐπινοία μέν είναι δύο, ὑποστάσει δὲ ἔν. Qua verba non exstant in Ecthesi revelata Gregorii, neque in altera, quæ ή κατά μέρος πίστις inscribitur. In alia igitur erant, quam scripserat ad Gelianum sive Blianum, ut legitur apud Basilium. Posterioris xarà uipor fidei locum insignem recitat Anastasius in Ecloge, quem operæ pretium fuerit exscribere, quia Latina versio depravata non injuria torsit Schol astem. Επ της πατά μέρος πίστεως Γρηγορίου του μεγά-λου, παι θαυματουργου · Εαὶ ἔστι Θεὸς ἀὐπθινὸς ὁ ἄσαρπος ἐν σαρπίφανεροθείς τέλειος τῆ ἀληθινῆ παι θεία τελειότητι · ού δύο πρόσωπα, άλλά δύο φύσεις ' ουδί τέσσαρας προσ-κυνείν λέγοικη Θεόν, καί Ιίον Θεόν, καί ανθεωπον, καί Τινεύμα άγιον. Διὸ καὶ άναθεματίζομεν τούς ούτως άσεβούντας, τούς ανθρωπον έν τη θεία δοξολογία τιθέντας. "Ημεζε φαμεν ανθρώπου αναλαμδανόμενου ύπό του Θεου σωτηρίαν ήμων, ένα την όμοιωσεν του επουρανίου λάδωμεν, και θεοποικθώμεν πρές δμοιότητα του φύσει lbæ pro laude Theodori pronuntiaret hæreticam, cum hæc Athanasii et Basilii scripta hæretica dicere n n auderet? aut quomodo Eutychiani eamdem synodum culpant, quod apud se non accusatum Theodorum anathematizare non præsumpserit, cum istos Patres a quibus Dionysius atque Gregorius etiam excusantur, culpare non possint? Sed aliud quod majus est, proferamus. Nam beatus Hilariusb. Arianorum potentissimus atque acerrimus expugnator, et constantissimus fidei Christianæ confessor, in epistola quam de exsilio scripsit episcopis provinciæ Germaniæ primæ, et Germaniæ secundæ, et primæ Belgicæ, et Belgicæ secundæ, et Logdunensis primæ, et Lugdunensis secundæ, et provinciæ Aquitanicæ, et provinciæ Novempopulanæ, et ex Narbonensi plebibus et clericis Tolosanis, et provinciarum Brit nniarum episcopis, non unius hominis verba privatim dicta, sed publica decreta concilia approbat, quibus octuaginta nostri Patres pro Paulo Samosateno repudiaverunt ut homousios, id est unius essentiæ cum Patre Filius vocaretur, et rationem cur hanc vocem repudiaverint talem reddit, quoniam memoratus Paulus hæreticus solum Patrem Deum esse confitebatur, Filium vero a Maria matris generatione coepisse, et hominem tantum esse dicebat; et docebat propterea maluisse illos Patres remoto homousio homœousion statuere, id est similis essentiæ, quoniam similitudo unionem non permittit intelligi. At cum Arius postea homœousion male intelligeret ac doceret, et negans Filium eum Patre unius esse substantiæ, sic diceret similem Patri, sicut Joannes apostolus de se atque aliis adoptionis filiis dicit : Nunc filii Dei sumus, et necdum manifestatum est quod sumus 2 : scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti est (1 Joan. III, 2). Cum ergo prave \* homœousion Arius prædicaret, alii Patres homousion resumpserunt. Proinde Hilarius, ut in neutris Patribus accusaret Ecclesiam, que utrosque habuit boso-

ά) ηθενού του Θεού, κατά σάρκα δέ άνθρώπου, Κυρίον ກຸ່ມພຶ້ນ ໂທວດບໍ່ Xριστού. Interpres corruptum nactus exemplar, pro allà dio pioses, contrario sensu lege-

b lu epistola de synodis. Male, inquit, ausociaror Samosatenus confessus est, sed nunquid melius Ariani negaverunt? octoginta Patres episcopi olim respuerunt, sed trecenti decem et octo nuper receperunt. Et probando autem, et improbando, ut mox addit, unum utrique statuerunt. Eodemque modo Athanasius idem argumentum tractans de synodis Arimini et Seleuciæ, utrosque laudat, tum eos qui Antiochiz coutra Samosatenum repudiarant, tum eos qui apud Nicæam adversus Arianos approbarunt. "Δλλ" όΣτε, inquil, τούτους, ούτε έχείνους όσιον αίτιασασθαι\* πάντες γάρ έπρίσδευον τὰ Χριστοῦ καὶ πάντες σπουδάν ἐσχάκατε κατά τῶν αἰρετικών καὶ οἱ μὲν τὸν σαμοσατέα, οἰ ἐἰ τὰν ἀρειανὰν αἴρεστν κατέκριναν ἐρθῶς δε καὶ οὐτοι πάπείνοι, και καλώς πρός την ύποκειμένην ύπόθεσα γεγράφασι.

Cod. Veron., accusatum. ldem cod., futuri sumus. Habet Vulgata, quid erimus.

idem cod., postea prave.

<sup>1</sup> Idem cod., Patres econtrario homousion.

synodus damuaret in Ecclesize communione sine querela defunctum; prudenter autem ac religiose. multisque præcedentibus exemplis, Ecclesia viventem quando et corrigere posset, si necessarium videretur, in examen adduceret. Certum est igitur quod amentes Eutychiani vel Acephali, cum nesciunt quid loquantur, calumniis quibus impetunt Chalcedonense concilium, fidem magis Ecclesiæ quæ fuit ante Nesu rium criminentur, in cujus se mentiuntur communione mansisse. Unde nos quoque non sine antiqui temporis Ecclesia ipsum Chalcedonense concilium contra calumnias eorum defendimus. Et ideo, vel si concedatur quod eadem prioris temporis Ecclesia, sive postea synodus Chalcedonensis, cognoverunt nec melius i interpretari potuerunt : cur etiam sic arguantur quod Theodorum non condemnaverunt, cum potuerint credere quod hæc ab hæreticis in libros ejus fuerint immissa, quemadmodum Theodorus ipse conquestus est? Sic enim dicit in principio cujusdam sui operis cui titulum dedit : De Apolinario et ejus hæresi : « Ante 50 enim jam hos annos de incarnatione Domini codicem conscripsimus usque ad 15 millia versuum pertingentem : in quo Arii et Eunomii de hac re delicta, nec non etiam Apolinarii vanam præsumptionem, per totum illud opus examinavimus: ut nihil, sicut mea fert opinio, præterirem ex his quæ et ad firmitatem ecclesiasticæ orthodoxiæ pertinerent, et ad convincendam eorum impræterea rursum ab Apolinario, qui princeps hujus bæresis fuerat, instituti, omnibus quidem similiter sentientibus opus nostrum manifestum fecerunt, si quo modo aliqua invenirent valentia ad convincendum ea quæ in eo sunt scripta. Quoniam vero nullus contra certamen scriptis suscipere præsumebat, imitati sunt infirmos athletas et callidos, qui, dum non possunt contra fortiores certare, insidiis eos et machinamentis quibus possunt conantur evertere. Scripserunt enim ip-i inter se procul dubio quædam inepta, quæ a nobis unquam minime dicerentur. Denique bæc ipsa in medio nostrorum scriptorum in quadam parte interposuerunt, et suis samiliaribus demonstraverunt, aliquando autem et nostris, qui per facilitatem documentum, sicut putabant, nostræ impietatis videntibus præbebant. Unum autem ex his scriptis erat, duos filios dicere a. Sic enim nos fecerunt in hoc opere dicentes, quod oporteat putare et dicere duos Blios, et vehementer nos istum sermonem defendere, dum nos in illa scriptura ubique manifeste dicere-

1x. Refugiebat Theodorus ne duos filios dicere videretur, cum duos reipsa imprudens statueret, unum naturalem, Dei Verbum, alterum adoptivum, ex Ma-ria natum, qui Verbo conjunctus κατ' εὐδοκίαν, ut docebat, particeps factus sit appellationis filii et honoris. Sic enim loquitur in Expositione symboli, quæ

· De hoc capite objectionis dictum est initio libri

nimis et impie, nulloque ad boc exemplo ducente, A mus, quod non oporteat duos illios d'eere. Necesse erat ergo, non solum inepta, sed etiam infirma illa scripta audientibus apparere : quoniam neque firma ratione, neque convenienti hoc possibile erat ostendi: et ab illis idcirco infirmis a erat conscriptum, quatenus ille qui scripserat facilius inde convinci potuisset. Unus ergo ex nostris propter multam facilitatem hac nostra esse credidit scripta, et hujus rei gratia dignus fide ab illis creditus est qui ista perlegeret, et renuntiavit nobis ea quæ fuerant scripta. Cum ergo audissemus, culpavimus quidem illum, quod contra nos dictis sermonibus credidisset de his rebus, quas secpius et in ecclesia et privatim dicentes nos audivit, cum fideliorem scriptis nostram vocem judicare debuerit, ad documentum nostræ sententiæ, guam in quæ in libris Theodori reprehensibilia judicantur, B dogmatibus votum nostrum est conservare. > Accepisti, clementissime imperator, quo livore semper, et qua fallacia institutores Eutychianorum Synusiastæ insidiati fuerint dictis Theodori, et quo modo tentaverint levissimorum catholicorum mentes a doctrina ejus avertere : ut non solum prave interpretarentur ea, quæ ille recto sensu docebat obvius eorum stultitiæ, verum etiam libros ejus interposita falsitate corrumperent. At ille biuc vel eorum malitiam, vel facilitatem catholicorum fiducialiter argu:bat, quod palam prædicaret in Ecclesia Christi quæ sanæ doctrinæ congruerent, et vox ejus fidelior scrip:is e set ad documentum sum sententim. Absentis enim scripta, quæ corrumpi ab inimicis Ecclesiæ possent, vocis ejus testimonio præserri non debuerunt. Quid ergo, pietatem. Sed hi qui omnia facillime præsumunt, et C si vel Ecclesia illius temporis, vel postmodum symodus Chalcedonensis, cognoscens ea pro quibus culpatur Theodorus quasi magister Nestorii, nec melius interpretari valens, ut eum non condemnaret, credidit ab hæreticis in libris ejus immi-sa? Nunquid debet hæc pia credulitas hæresi- crimini deputari, cum hine et ipse Theodorus conqueratur, et alia ejus multa et evidentia scripta demonstrent, quantum longe fuerint ab errore Nestorii? Quod si dicunt aliqui credi non debuisse Theodoro, quoniam menticus est Apolinaristas quædam hæretica in ejus libris immisisse; nam ipse male rapuit, quod illis voluit imputari : non ego pertinaciter contra contendam, sed adduc concedam eis suspicari quod volunt. Illud interea manifeste verum est, illud negari non suam omnia pronis animis audiebant; et hoc quasi D poterit, quod ea Theodorus sua non esse testatus est. Arguendus itaque suisse dicatur, si mentitus ostenditur, quod posteaquam resipuit, licet prudenter acquieverit veritati, errores tamen aliquando suos erubuit humiliter consiteri. Cæterum et mentitus non juste diceretur bæreticus, qui quocunque modo suis renuntiavit erroribus. Sc ibens etiam ad Cerdonem

> recitata est in actione 6 synodi Ephesium : Kal oute δίο φαμέν υίους, ούτε δύο χυρίους: έπειδή είς υίος κατ ούσιαν ο Θεός λόγος, ο μονογενής υίος του πατρός, ο περ ούτος συνημμένος τε και μετέχων θεότητος, κοινωνε. του υίου προσηγορίας και τιμής. Et paulo post : 'Avaipei πάσαν έννοιαν δυάδος υξώντε και χυρίων, omnem dual tatis filiorum atque dominorum cogitationem excludit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Idem cod., infirmius.

nos errores, sive falsos, sive véros arguere intenti A ei dixisse : Domine, si suisses hie, frater meus non fuisin tantis reprehensi sunt; qua fronte non dicam Theodori, sed cujuslibet hominis dicta culpare præsumunt? At erubescent isti judices i mortuorum, si per totum ipsum librum eorum consideremus inscitiam: et idcirco in ipsa tantum sententia, qua Theodorum cum suis dogmatibus damnaverunt, inspicere eam ac demonstrare proposui. Dixerunt enim, sicut parravimus: « Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ , et ejus dogmata, eosque qui aut ei similia sapuerunt, aut sapiunt, anathema sit. > In qua sententia intende, quæso, quot et quam magna vitia reprehendam. Primum est, quod eum contra sententiam Patrum et totius Ecclesiæ judicium, in cujus pace defunctus est, anathemati subdiderunt. non dicunt anathema, memoratos quoque venerabiles Patres, et ipsam quæ Theodoro communicavit Ecclesiam, atque omnes præsentes in corpore Christi fideles, qui sive quod in Ecclesiæ pace vitam sinierint, sive quod nec errores ejus nec nomen audierint, eum non anathematizant, decreverunt ut anathema fierent : quod aperte contra justitiam et contra morem Ecclesiæ sactum esse jam diximus, nec ullum tale invenimus exemplum ubi anathema facti sint, qui alicui hæretico, quem ignorare possunt, non dicunt anathema. Quod nec isti decernerent, nisi ad synodi Chalcedonensis injuriam, quæ, cum apud se recitarentur eius laudes, non ei dixerit anathema. Tertium vero est, quod sine ulla exceptione dicunt anathema condemnantes, in quibus nec ipsi negant plurima recta esse, non solum quos supra memoravimus Patres, et alios præteriti vel præsentis temporis innocentes, verum et ipsam catholicam fidem, cuius assertionibus omnem hæresem, testante Joanne et Domno Antiochenis atque orientali concilio. Theodorus expugnavit, et quam secundum Cyrillum, ut interim perhibent, magnifice adversus Arianos et Eunomianos asseruit, anathematizare procul dubio convincuntur. Quartum est, quod contenti non fuerint illos tantum anathematizare qui similia sapiunt, sed iterum contra justitiam Ecclesiæque regulam addiderunt, et illos qui similia \* sapuerunt. Et quanquam Theodorum nibil male sapuisse probaverint, quantum tamen ad eos attinet, n condemnaverunt omnes ab ipso, in quem illum incidisse putant, errore conversos; nihilque illis præstitit sua conversio, quod jam talia non sapiunt, quando et propter hoc damnantur, quod aliquando talia sapuerunt. Ubi quid agent de Martha et Maria sororibus Lazari, quæ familiari devotione ipsi Domino, dum hic in carne degeret, adhæserunt? Et tamen utraque, id est prius Martha ac deinde Maria, legitur

Ut supra initio lib. 111. lisdem quoque verbis et Justinianus in Edicto. Εί τις τοίνυν αντιποιείται Θιοδώρου, άλλά μή άναθεματίζει αὐτόν, καὶ τὰ αὐτοῦ συγγράμ-

nesen sint atque ignari isti judices, etc. <sup>2</sup> Idem cod., ei similia.

set mortuus (Joan. x1, 21,). Quæ licet crederent quod ipse esset Filius Dei qui in mundum venisset. tamen non dicerent, si fuisses hic, si eum cognoscerent sicut Deum ubique esse præsentem. Eadem ergo sapuerunt quæ dicitur sapuisse Theodorus, et cum Theodoro simul anathematizatæ sunt. Et quantos vel eo tempore in Evangeliis et apostolicis scriptis tales fuisse cognovimus? quantos etiam nune tales in grege fidelium, sola sanctorum mysteriorum participatione et simplici præceptorum obedientia placentes Deo vidimus? cum et ipsi primi pastores ejas apostoli sic aliquando sapuerint, quos omnes cum Theodoro vidimus in hoc anathemate condemnatos? Nam etsi dicantur Thomas et Philippus, qui aiuut Secundum autem quod, condemnando omnes qui ei B Ostende nobis Patrem, et sufficit nobis (Joan. XIV, 8). non hominem tantummodo credidisse Christum, sed Deum, quamvis Patre minorem aut separatum a Patre, propter quod etiam dictum est : Non creditis enia ego in Patre, et Pater in me est (Ibid., 10)? similia procul dubio sapuerunt eis quæ putatur sapuisse Theodorus. Non enim dissimilis aut minoris ignorantiæ fuit, vel minorem credidisse Deum, vel a Patre Filium separatum. Nisi forte sic nobis error Nestorianus displicet, ut placeat Arianus. Quomodolibet ergo sapuisse dicantur, aut eadem procul dubio aut similia sapuerunt. Pro hac ergo præcipiti et inconsiderata sententia sua respondeant qui tantummodo alienis calumniari sciunt, sua vero defendere nesciunt; et si quid possunt, ab istis vinculis amanigeneraliter ejus dogmata et universos qui eis non c festæ veritatis absolvant : et forte credimus quod acceperint potestatem ligandi eos qui super terram non sunt, quam nec apostoli acceperunt. Ecce quatuor magna vitia, non obscura, nec de aliquibus secretis educta, sed clara et manifesta, eos documus incurrisse. Quomodo igitur ille subtilis eorum intellectus in nocte obscurarum quæstionum elucubratis execgitationibus adversus aliena dicta pervigil, in suis obtusus inventus est et medio die lethargicus? In quantis autem librorum voluminibus isti censorii mortuorum judices tantos et numero et magnitudine fecisse deprehenduntur errores? Nonne una brevisque sententia est, que semel tincto calamo scribi potest : 4 Si quis non anathematiz : Theodorum Mopsuestiæ, et cjus dogmata, eosque qui aut similia ei sapuerunt aut sapiunt, anathema sit? > Et in his paucissimis syllabis longo tempore meditatis, tam multi sapientes, et, quod est amplius, alienorum dictorum scrupulosissimi et calumniosissimi discussores, in ea ipsa calumnize sux sententia sic erraverunt, ut etiamsi vera forent quæ in denotationem sanctæ synodi de Theodoro jactant, nou possent corum erroribus comparari. Et audent isti discutere ac reprehendere illustris doctri-

> ματα, καὶ τοὺς τὰ όμοια αὐτῷ φρονοῦντας ἡ φρονήσαντας, ἀγάθεμα ἔστω.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., At ego minus arbitror apparere, quam

Idem cod., Christus Filius Dei.

Idem cod., se vinculis.

demonstravit. Ex ipsa vero correctione, qua melius A Christianæ humilitatis formam et magnæ specimen semetipsum interpretatus est, sive Ecclesia quæ illum disputantem audiebat, sive postes sancta Chalcedonensis synodus, non illa solum dicta quæ tunc audientes offenderant, sed quæ similia ejusdem Theodori debuit æstimare. Quad si etiam contra testimonium sancti Joannis, non per incautelam et negligentiam verbi, sed per intelligentiæ pravitatem, dicatur audientes offendisse Theodorus; nec ita posset correctus, vel ab illius ætatis Ecclesia, vel a sancta synodo hæreticus judicari. Jacobus apostolus dicit : Nolite plures magistri fieri, fratres mei, scientes quoniam majus judicium sumunt 1. In multis enim offendimus omnes (Jac. 111, 1). Cum ergo omnes offendamus in multis, eur non omnes sumus hæretici, nisi quia non offensio, sed pertinax offensionis de- B fensio, facit hæreticum? Similiter autem confiteor amplius me, et multum amplius in hoc sancti Joannis Antiocheni testimonio, quam in cæteris, vel ipsius, vel aliorum Patrum testimoniis, delectori atque congratulari Theodoro. Nam in illis jam dudum memoratis, quibus ostenditur quanta doctrinæ eius fuerit celsitudo, gaudeo quidem, sed novi hoc esse illi commune cum mult's. In hoc autem quo manifesta cordis ejus humilitas intimatur, et acquisitæ glorize pro fraterna offensione contemptus, paucos admodum socios ei reperio. Multos enim didicimus eminui-se scientia, et maximam pro hac gloriam consecutos; at ubi humanitus lapsi sunt, homines se cognoscere noluerunt, et simplieiter admoniti contempserunt credere veritati; atque ita illis ipsa glo- C ria scientiæ multum obsuit ad salutem, quoniam scienția inflat, charitas autem ædificat (I Cor. viii. 1). Minus itaque mihi cognitus esset Theodorus, quamvis tantorum Patrum laudibus prædicatus, nisi qualis esset etiam cum reprehenderetur, Joanne testificante cognoscerem. Verum nec omnibus est imitabile, unde et parum utile foret scientiæ ejus exemplum; c rrectionem vero gratanter accipere, et cito ac placide quod offenderit emendare et imitabile omnibus, et multo utilius invenitur. Proinde in Theodoro discere obstinati dignentur, etiam de facili lapsu sermonis admoniti, apostolicam modestiam pietatemque servare. Nam sic aliquando Petrus apostolorum primus, sicut jam diximus, cum non recte ambularet ad veritatem Evangelii, reprehensus a Paulo minimo D apostolorum (Gal. 11, 14), non indigne tulit, nec pro sui primatus gloria resistentem sibi despexit : queniam charitas qua Paulum ad arguendam prioris culpam fidenter erexerat, eadem Petrum ad suscipiendam minimi correctionem dociliter inclinabat. Hunc itaque virum, non in sola scientia, sed in humilitate quoque cordis ac modestiæ comprobatum, quomodo temporis illius Ecclesia, quomodo synodus Chalcedonensis rejicere posset, cum ex epistola Ibæ recitari laudes ejus adverteret, cujus etiam reprehensio virtutis exemplum est, et qui lapsus in verbo

<sup>1</sup> Cod. Veron., sumitis.

pietatis ostendit? East nune Eutychiani, et calumniis suis, si quid adhuc possunt, adjiciant, fingant de Theodoro quæcunque libuerit; accusent etiam Chalcedonense concilium de cohibentia et consensu malorum. Expavescent ad ista procul dubio leves et faciles corde; cæterum prujentes et graves intelligent, quod nibil ex hoc applicent Theodoro, cujus purgationi sufficit quod paratus semper fuit ad corrigendum. Quidquid igitur contra Theodorum dicant. noverint quoniam si recipiatur, non magis ipsi atque Chalcedonensi concilio, quam omni ascribetur Ecclesize, quæ mansuetum et docilem virum neglexit arguere. Verum opto, clementissime imperator, ut humilitatem rationemque Theodori illi qui eum culpant imitari aliquatenus velint : et sicut ille gratanter castigationem suscipiens, quod negligenter et minus caute dixerat corrigere properavit; ita et isti nos vel patienter ferant, et quod crudeliter et di-c rdiose fecerunt, emendare tandem aliquando dignentur. Cæterum Theodorus adeo non fuit a sancta synodo, quemadmodum putant, velut magister Nestorii condemnandus, ut ejus argueretur exemplo Nestorius, et ideireo damnaretur, quod eum non fuerit imitatus. Quid autem nos hinc volunt æstimare non solum Eutychiani, qui de Theodoro calumniantur Chalcedouense concilium, verum etiam Nestoriani, qui ejusdem Theodori dictis abuti dicuntur? Quod ipsius exemplo Nestorius increpatus, non statim ex ejus dictis, quasi eadem sentientis, defendere maledicta sua tentavit, et respondere sancto Joanni ac dicere : Theodorus, cojus exemplo me arguis, quem beatum et fortissimum dicis, eadem semper sine ullius offensione docuit. Quod quidem si Nestorius responderet, ita Theodoro præjudicare non posset, sicut nec prophetis et apostolis atque evangelistis, quoniam eis vel ipse abusus est, vel ejus nunc sectatores abutuntur, atque alii omnes hæretici. Verumtamen eum ille homo, ad respondendum male paratus, et in perniciem suam sufficienter instructus, nihil in erroris sui desensionem ex dictis Theodori, cujus admonebatur exemplo, tentavit assumere; satis ostendit, eius sanæ doctrinæ non sequacem, sed obvium se fuisse.

#### CAPUT III.

Quod tametsi Theodorus in quibusdam errasset, laudari ab Iba poluerit propter alia quæ recte scri-

Hæ igitur defensioni magnæ synodi Chalcedonensis abundarent 1. Nunc autem non ipsa com laudavit. sed laudantis epistolam, pro fide recta quam continet. pronuntiavit orthodoxam : quod diversum esse quis prudens, si causam diligenter attendat, ignoret? Potuit enim seri ut etiam si quædam Theodori dicta culpabilia viderentur, et ea synodus nec ignoraret. nec interpretari melius porset, verumtamen • ibani latere potuisse crederet, sicut etiam sanctos Patres Joannem Constantinopolitanum et Gregorium Na-

dorum ipsa laudaret. Nunc autem.

Idem cod., abundarent profecto, etiam si Theo-

Idem cod., reverentissimum tamen Ibam.

sitate compellimur ex eisdem multis similibus Patrum dictis aliqua proferre, et in quo movere possint ostendere, ut Eutychiani eorumque satellites dissimulare non possint, qued in condemnatione dogmatum Theodori necessario etiam ipsorum Patrum doctrina in qua inveniuntur similia, condemnetur. Nam beatus Eustachius Antiochenus episcopus a, qui primus in Nicæno concilio fuit, sexto adversus Arianos libro. de eo quod ait Dominus : Nemo scit diem illum (Matth. xxiv, 56) : « Dicamus, inquit, cujus rei gratia Filius hominis diem proprii adventus ignorat. Neque enim dubium est, quia et hoc causa utilitatis hominum providens adinvenit omnium creator et generis opifex Deus. Sicut enim hominem causa salutis hominum causa divini beneficii homini competenter abscondit; ne forte ineffabilia mysteria similis generia hominibus homo indicans, et diem secundi adventus ostenderet. ) Quid tale, quæso, in dictis Theodori contra synodum Chalcedonensem Eutychiani hactenus invenerunt, aut se invenire finzerunt? Ut enim omittam quod hic ait, Filius hominis diem proprii adventus ignorat, nec saltem dixit, ignoravit, ut ante resurrectionem tantum, non etiam post resurrectionem, ignorantem eum dixisse videretur, quando neque in eius fidelibus ulla ignoratio remanebit. Ut ergo hoc, sicut dixi, præteream, quoniam facile dici potest secundum illud tempus quod ante resurrectionem Christus hic egit, locutus beatus Eustachius. Ut illud quoque relinquam, quod ait, Hominem causa salutis C hominum Verbo coaptavit et Deo, quod Eutychiani procul dubio in Theodoro, si ipse hoc diceret, accusarent, tanquam prius exstiterit homo, qui Verbo coaptaretur et Deo : illud certe quod ait, Propterea Christo diem judicii competenter absconditum, ne similis generis hominibus homo diem secundi adventus ostenderet, nescimus hactenus Eutychianos in Theodoro criminatos, sed nec aliquid tale, quod huic sententiæ comparetur. Nam cum Apostolus raptus in paradisum audiret arcana verba quæ non licet homini loqui, nec cuiquam prodiderit, sed divini secreti custos fidelis inventus est, quomodo dicitur quod Deus Christo, non dicam ut Deo quod est, sed tantum ut bomini, qui tamen inferior Paulo non esgeneris hominibus proderet : tanquam non posset, quod Apostolus ejus servavit, commissum sibi servare secretum. Quanquam nec illud quod nit Eu-

a Scribendum Eustathius, Εὐστάθιος: sic enim omnes vocant. Eustachius etiam simili errorealibi dictus, qui Ibæ judex fuit cum Photio, cum alii Eustathium nominent. Hujus τοῦ ἀγίου Εὐσταθίου ἐπισχόπου 'Αντιοχείνε, και ομολογητού, varia citantur a Theo-doreto in Dialogis: Ερμηνεία in Psalmos; Λόγος εἰς τὸ, Εύριος έπτισε με; Δόγος περί ψυχῆς. Item είς τὰς ἐπι-ραφάς τῆς στηλογραφίας, καὶ τῶν ἀναθαθμῶν. Visuntur præterea in biol othecis antiquis ejusilem ὁμιλία in Hexaemeron, είς το της έγγαστοιμύθου θεώοημα, cujus

dictum est aliquid, quod alium possit movere, neces- A stachius, homines Christo sim les esse genere, Lutychiani leviter in Theodoro præterirent; sed profecto calumniarentur, quod hominem tantum, non ctiam Deum crediderit Christum, cui genere similes omnes homines prædicasset. Itemque in eodem libro : « Dum sederit, ait, Filius haminis in sede majestatis sua (Matth. xix, 28), alia quidem videtur loqui persona, de altera autem facit manifest, sermonem. Ergo divinus Spiritus de homine clare dicens apparet : Dum sederit Filius hominis in sede mejestatis sue, sine contradictione denuntians quia supervenientes glorias homo suscepit justitia et virtute ornatus, et excelsum regni solium rite percipieus. > Quid etiam hie dicimus? nunquid Theodorus alicubi verba Christi de semetipso loguentis sic Verbo coaptavit et Deo : sic et insignem judicii diem B tractavit, ut diceret aliam de alia loqui personam, quemadmodum beatus Eustachius, cum tractaret ejus verba dicentis : Dum sederit Filius kominis in sede majestatis sue. Nonne de omnibus pro quibus Theodorum culpant, id conantur suspiciose vel calumniose colligere, quod in Christo alteram Dei, alteram hominis intelligi personam voluerit? quod ille quidem graviter exsecratur; at Eustachius aperte dicit, in verbis unius Christi de semetipso loquentis, quod alia persona de altera manifeste sermonem faciat, et non de Deo, sed de homine clare dicens apparent : Dum sederit Filius hominis in sede majestatis suce. Verum nec illud quod ait, Supervenientes glorias homo suscepit justitia et virtute ornatus, Eutychiani in Theodoro ferre possent, sed accusarent eum sine dubio, quasi dicentem qued Christus homo tantum fuerit, non etiam Deus, cui gloria accesserit quam ante non habuerit, et justitiæ virtutisque profectu eam fuerit consecutus, in ' tanto merito etiam regni solium rite perceperit. Rursus autem codem libro de verbis Christi disputans dicit: . Omnia mihi tradita sunt a Patre moo (Matth. 21, 27), manifeste ex persona hominis prophetare cognoscitur, sicut et ante probavimus. Iste enim maximas et accidentes virtutes percipit ad meliora dignitate procedens. > Ecce et hic cum loquentem Christum perhibet ex persona hominis prophetare, subauditur quod alteram dicat esse Dei personam. Nam cum et de homine loquens diceret : Iste enim maximas et accidentes virtutes percipit, tantumdem valet ac si diceret : llle vero non percipit tanquam Deus. Diset, proptorea diem judicii absconderit, ne similis D cendo ctiam quod Christus accidentium virtutum perceptione ad meliora processerit, et accepisse eum quod aliquando non habuit, et profecisse testatur. Qui octavo quoque libro sic ait: Contemplandum

> libri meminit sanctus Hieronymus in Viris illustribus. Ex hoc autem opere adversus Arianos, alium eliam locum profert Anastasius in Ecloge his verbis: Εὐσταθίου Αντιοχείας ἐχ τοῦ κατὰ Δρρίανῶν λέγου Εἰ περί τήν αὐτήν φύσιν τὸ κτιστόν ὑπάρχετν, καὶ τὸ ἀκτ περί τήν αὐτήν φύσιν τὸ κτρὶ τὰν αὐτὰν φύσιν ἐκατέρων στρέφεσθαι τὸ γένος σημείον τε, ὅτι ἀδύνατον εἰπιῦ καὶ τὴν αὐτήν ἀὐτιν τὸ κτιστὸν ὑπάρχετν, καὶ τὸ ἀκ τιστον, χαθολιχόν γάρ παράλογον τῷ διδασχάλψο

Immittere quæstionem, et in ea tempus expendere? Quasi non sufficeret tam gravi ac diuturna collisione in tantis eos judiciis litigasse, ut aliquid pejus et ipsa, vel accusatorum pertinaciæ, vel calamitati episcopi qui accusabatur, adjiceret : præsertim cum ille deploraret de pietate sanctæ synodi auxilium quærens, quod jam 20 et amplius carceres mutasset, et ad eam de 40 mansionibus advenisset. Quis hoc hominum præter Eutychianos dicat, quos ratio simul pietasque deseruit, et in quibus nomen solum remansit humanum? Meminerit autem lector quod hæc in defensionem magnæ synodi, nulla necessitate compulsi, ad conculcandam et penitus conterendam vecordium Eutychianorum superbiam dixerimus. Libuit enim nobis illudere illis, et ita causam constituere, tan- B jactamus. Attestantur nobis exempla majorum, quoquam Theodorus aliqua culpabilia scribens non emendaverit, et non solum prædicta synodus Chalcedonensis ea cognoverit, nec melius interpretari potuerit, verum etiam venerabilis Ibas hæc eadem non ignorans ejus doctrinam laudaverit : quorum nihil prohatum est, sed nos hæc ultro concessimus, ut per hoc amplius appareret quam stu'te iidem Eutychiani de sententia synodi super epistola Ibæ prolata querantur, quoniam 1 ne his quidem omnibus concessis reprehensibilis probaretur.

#### CAPUT IV.

Quod Theodorum synodus, si apud eam accusatus suisset, damnare post mortem in Ecclesiæ pace defunctum non debuerit.

Aliquid tamen et istis adjicimus, ut quod penitus factum non est, vel Theodorum, vel ipsum venerabilem Ibam, de Theodori laude ponamus in synode accusatum. Si ergo propter hoc hæretica dicenda est illa synodus, quod ejus epistolam Theodorum laudantem pronuntiavit orthodoxam, beatus 2 Cyrillus et Proclus, quos honorare se fingunt, ab hæresis crimine desendentur, qui Orientales accusatum apud se Theodorum defendentes, et multo amplius prædicantes, non ut hæreticos damnaverunt, sed potius communicando eis firmaverunt orthodoxos? ut omittam, quod etiam ipsorum, id est Cyrilli et Procli, adversus eamdem Theodori accusationem sententiæ teneantur, quod nec ipse, nec ejus dicta damnanda D sint. Quocirca vel si Theodorus, vel episcopus Ibas accusaretur in synodo pro laude Theodori, non posset ab Eutychianis eadem synodus accusari, quod illam epistolam pronuntiavit orthodoxam, nisi etiam Cyrillus et Proclus consequenter accusarentur, quod judicaverint Orientales orthodoxos, qui accusatum apud se Theodorum desendentes etiam præcipuls laudibus extulerant. Si quis autem adhuc paulo attentius partis utriusque momenta perpenderet, le-

congregatam, novam in privata causa inter litigantes A viorem inveniret causam illius sanctæ synodi quant beatorum Cyrilli et Procli. Nam vel si, ut dedimus, accusaretur apud illam Theodorus, levius esset ut absolveret lbam episcopum, qui eum necdum apud se deposita accusatione laudasset, quam quod beatus! Cyrillus et Proclus secerunt, qui Orientales a quibus idem Theodorus post accusationem laudatus est, judicaverunt orthodoxos. Ubi autem probari potest quisquam, etiamsi vere suerit hæreticus, ab universali synodo non \* prolata accusatione damnatus? Nam Patres nostri cunctos quos expulerunt hæreticos, prius admonuerunt sapere meliora; deinde condemnationem, si non resipiscerent, comminati sunt, dantes eis etiam tractandi secum inducias, sicut necessarium videbatur. Non hæc absque documento rum forma beatus Cyrillus et Nestorium prius correctum, non quia lapsus erat, sed quia noluit resipiscere, condemnavit; et Theodorum, qui accusatus ante fuerat 4, condemnari prohibuit. Quam sanitatis et modestiæ regulam quidam male transgressi, ne vel sero conuteantur errorem, dicunt probare se posse nescio quos hæreticos post mortem fuisse damnatos: quasi vero per hoc probent quod non etiam viventes damnati sint, vel si nostram memoriam ac notitiam fugit. Non enim quisquam scire aut reminisci omnia potest, quia nec omnia quæ scripto mandata sunt hactenus perseverant. Ut autem hoc omittam, illud certe negare non possunt, quoniam prius correpti sunt, et in judicium adducti, atque C convicti; et si ut resipiscerent non cito spoliati sunt honoribus quibus in Ecclesia fungebantur, a fraterna tamen communione remoti sunt. Quid horum jam præcesserat in Theodoro, ut eum synodus etiam apud se accusatum adjudicaret? Si quis autem affirmat aliquos ante correctionem ab Ecclesia fuisse damnatos, non tam ipsos quam condemnatores eorum Patres nostros contrarios Apostolo conatur opponere, qui non nisi post unam et secundam correptionem vitari jubet hæreticum (Tit. 111, 10). Verum longe absit a nobis 7 quod catholica et apostolica Ecclesia Apostolo fuerit aliquando contraria! Si quid ergo apud eos valet modestiæ et ordinis ejus auctoritas, quem salubriter ab Apostolo constitutum in hæreticis evitandis, id est excludendis, semper tenuit, desinant cum suis contentionibus impugnare. Non enim sanctam synodum, quæ nihil contra consuetudinem Ecclesiæ faceret, etiamsi accusatum apud se Theodorum non damnaret; sed potius universam, cujus formam sequeretur, impugnant Ecclesiam. At isti argumentantur, et dicunt in hoc Theodorum ab Ecclesia fuisse depulsum, quoniam sancti Patres in suis libris quos privatim scripserunt, culpaverunt eos qui (alia saperent qualia sapuisse dicitur idem Theodorus. Equidem superius jam, non solum testimonio magno-

PATROL. LXVII.

<sup>&#</sup>x27; Cod. Veron., quando ne his.

Idem cod., beati. ldem cod., beati.

In codem cod. deest non.

Idem cod., quorum forma custodiens beatus Cyrillus, etc.

Idem cod., non fuerat.

<sup>1</sup> Idem cod., a nobis ut credamus quod.

et legis doctor existens. Proverbia Salomonis legens et duas personas de Domino inveniens, unam quidem circa hominem quem ex Maria pro nobis futurus erat assumere, alteram autem circa Verbum quod ante omnia sæcul i æterne ex Patre natum est; et de Jesu quidem ex Maria scribit Timotheo: Memor esto Christum Jesum resurrexisse a mortuis ex semine David, secundum Evangelium meum (II Tim. 11, 8); de Den Verbo antem, quod cum Patre semper est, dixit, quoniam est omnia 2. > Hanc autem sancti Athanasii ad Antiochenos epistolam, in qua scriptum est duas esse personas, hominis assumpti, et Dei Verbi assumentis, et alia Scripturæ verba Domino Jesu qui ex Maria, alia vero Deo Verbo congruere, in tanta auctoritate adversus Apolinaristas suscepit Ecclesia, ut ex illa hæresi conversi sua subscriptione ita se sapere faterentur. Unde successor ejusdem Athanasii Petrus, scribens ad episcopos, presbyteros atque diaconos qui sub Valente imperatore Diocasaream fuerant exsules missi, « Sine Deo quippe est, inquit, et in omnibus reprobus, qui non consite:ur integrum hominem salvasse adventu suo Salvatorem. Et si totum salvat, totum assumpsit, non in adjutorium salvationis, sed ad totius salvationem. Nullus ergo pie se sapere existimans infidelis magis existat. Si vero quarrere studet, discat ex epistola quam ad Antiochenos beatæ memoriæ episcopus Athanasius scribit, ubi omnia diligenter exponit, quam legere incipientes orthodoxi, et ita sapere et subscripsisse confirqua heatæ memoriæ episcopum Athanasium successor ejus Petrus omnia diligenter exposuisse perhibuit. hoc quoque continetur : Jesus Christus heri et hodie, ipse et in sæcula (Hebr. xIII, 8). « Heri guidem ante sæcula sempiternitatem significat; hodie autem terrenum sæculum; in sæcula vero, post transitum hujus vitæ. Jesus Christus autem, qui juxta hominem salvatoris intelligitur, non est ipse : qui enim provectum ætatis suscepit, aliquando infans existens, et aliquando vir incipiens quasi annorum 30, sicut ait Lucas, non potest ipse esse. > Quomodo itaque Theodoro condemnato non etiam Athanasius accusetur, quasi duos Jesus, et duos Christos docuerit; quia primum loquens de Jesu Christo, qui est heri et hodie in sæminem salvator's intelligitur, non est ipse, et rationem subjicit cur ipse esse non possit? Quanquam si

duas naturas perfectas, ίνα είς ή τὰ έκάτερα, τέλειος κατά πάντα, Θεός και άνθρωπος ὁ αὐτός : quæ ipsius Athanasii verba sunt libro 1 adversus Apolinarium περί

σαρχώσεως Χριστοῦ.

« Εχθεσις πίστεως inscribitur apud Athanasium. In hac, ut in aliis sæpe, vitioso usus est interprete Facundus, qui ων pro ων legerat in illis verbis ἀρχή όδων πτισθείς ήμεν, εν τη γη ων, εδειξεν ήμεν έκ σκότους φως. Principium viarum nobis factus, cum in terris

- 1 Cod. Veron., eruditus apostolus, et legis.
- \* Hæc exstant apud Athanasium tom. I, pag. 99, edit. BB.
  - Apud Athanasium, ibid., pag. 100, ubi Montsau-

dehemus inspicere : « Ex veteribus enim eruditus 4 A Theodorus hoc diceret, non dnos tantum, verum etiam tres Jesus Christos Entychiani, secundum suas calumnias, in his verbis significatos vellent intelligi. Non enim hoc saltem dictum est. Jesus Christus autem, qui juxta salvatorem intelligitur, sed juxta hominem salvatoris : ut alium significatum esse dicerent Jesum Christum, alium vero hominem juxta quem esser ipse Jesus Christus, et rursus alium salvatorem, cujus esse diceretur idem homo. Denuo in eadem epistola : « Est, inquit, Spiritus vitæ sanctus cum Patre et Filio in singulis prophetarum per generationes transiens, qui indicat que erunt et que fuerunt. habens oculos ante et post, hoc est, sicut diximus, scientiam futurorum atque præteritorum, quæ in Salomone narrat ex persona filii hominis ex Maria, et Filii Dei Verbi, quod ab initio erat apud Patrem: et duas personas significans, de homine quidem ex Maria creato et plasmato, de illo vero qui ante sæcula est sine principio, et æternæ nativitatis. Queniam ergo verborum seductores, et non eruditi spiritu observantes errare faciant indoctos, dicentes, a quadringentis annis est operatio corporis Domini, et quomodo in eum quidam referunt quod dictum est : Dominus creavit me principium viarum suarum in opera ejus (Prov. viii, 22), cum dicat Scriptura ante montes et colles, ante fontes et ante sæculum generatum et creatum? Hæc dicentes a quibusdam laudari putantur. non dividentes quæ persona prophetico apiritu de corpore Domini clamat, et quæ de æterna ejus a Patré generatione docet. > Sunt multa similia in hac epimant. > In eadem ergo ad Antiochenos epistola, in C stola quæ adversus Apolinaristas dieta Nestoriani quoque in assertionem sui erroris assumant. Sed non ideo Athanasius aut ejus doctrina damnanda est. kitur nec Theodorus aut ejus doctrina ideo dicatur a synodo debuisse damnari. Sed ad alia ejus opuscula transire delegimus. Dicit itaque idem beatus Athanasius in expositione symboli . : Qui in fine szeulorum descendens ex sinu Patris \*, ex immaculata Virgine Maria nostrum assumpsit hominem Jesum Christum, quem pro nobis passioni tradidit; » et post pauca, Principium viarum conditus nobis est in terra, quas " nobis ostendit de tenebris lumen, salutem exerrore, vitam ex mortuis, introitum ad paradisum de quo exclusus est Adam; in quem iterum intravit per latronem, sicut dixit Dominus : Hodie mecum eris in pacula, postca dixit quia Jesus Christus, qui juxta ho- D radiso (Luc. xxIII, 43); quo et Paulus intravit, ascensum in cœlum, quo præcursor pro nobis ingressus est dominicus homo b, in quo judicaturus est vivos

versaretur, lucem nobis de tenebris exhibuit.

conius legendum conjicit in terra, in QUA. Græca sunt: άρχη όδων κτισθείς ήμων, έν τη γη ών, ήμεν έδειξεν, κ.

b Κυριαχὸς ἄνθρωπος. Hominem dominicum diei aliqua ratione Christum posse non inficiatur Aug nus, ipse tamen aliquando a se dictum retractat lib. 1, cap.19, cum sit utique Dominus. Quam etiam ob causam Apolinaristas, quod ita loqui solerent, castigat Gregorius Nazianzenus epist. 1 ad Cledonium : 🖼 🚓 🕳 ιάτωσαν, inquit, οἱ ἄνθρωποι, μηδὶ ἀπατάσθωσαν, ἄνθρωπον άνουν δεχόμενοι τον χυριακόν, ώς αύτολ λέγουσι

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., ante omnia.

et mortuos. > Et post aliquanta : « \* Ea vero sa- A qua ratione sub anathemate condemnato Theodoro lus quæ nobis condita est ad plantationem nostram. nova est et non vetus, nobis et non eis qui ante nos, Jesus qui i juxta salvatorem factus est homo, qui interpretatur pastor a, salus, interdum etiam salvator. > Calumnientur igitur et buic, tanguam secundum Nestorium alterum dicenti Filium Dei, alterum vero nostrum hominem Jesum Christum: quia non ait Filium Dei semetipsum tradidisse pro nobis, sicut Apostolus dixit; sed potius quia Filius descendens ex sinu Patris assumpsit nostrum hominem Jesum Christum: quem? hoc quod ait a dominicus homo, in quo judicaturus est vivos et mortuos, quasi devio sensu alterum putaverit Dominum Filium, qui judicaturus est vivos et mortuos; alterum vero dominicum hominem, in quo judicaturus est. Calumnien- B mum, et alia ejus superiora quæ memoravimus, tur etiam quod similiter ait, Jesus est, qui juxta salvatorem factus est homo, dicentes quod ex eo Jesum a salvatore diviserit, quoniam eum juxta salvatorem potius quam salvatorem dixit. Scripsit etiam librum contra Manichæos b, cujus principium est : Dissolvit errorem veritas, in quo sic ait : « Quando enim hominem Jesum video, intelligo qualis est; quando autem modum contemplor, admiror neque agnosco, mutatio quippe admirationem præstat. Et essentiæ quidem mutatæ non sunt, manet enim corpus non alterum effectum: neque enim corpus in incorporeum versum est, neque anima altera per essentiam exstitit. Sed manentibus essentiis studia non manserunt. Nequaquam enim essentialia sunt studia: nam manerent cum essentiis, et non auserrentur. > Si omnia C non audent. quæ pro sua stoliditate nostri præsumptores nec defendere nec intelligere bene potuerint, pro ipsorum voluntate damnanda sunt : quomodo non etiam ista damnanda sunt' ? aut si bæc bene intelligere possunt atque defendere, cur non etiam illa Theodori, quæ in synodi Chalcedonensis præjudicium culpantur . bene intelligunt atque defendunt? Ecce Athanasius hoc etiam dicit, quia cum modum contemplatur in homine Jesu, admiratur, neque agnoscit, eo quod ei mutatio admirationem præstat. Dicant ergo nobis

μαλλον δέ τον Κύριον ήμων και Θεόν: Ne alios decipiant homines isti, nec ipsi decipiantur, hominem dominicum, ut ipsi loquuntur, vel potius Dominum nostrumet Deum, mentis expertem profitentes.

- Athanasii. Congruit autem et titulus, et exordium libro Serapionis Thmueos episcopi adversus Manichaos, in eoque sunt verba quæ recitat Facundus, et tribult Athanasio. Sed levior in auctoris nomine fraus suerit
- 1 Cod. Veron., Jesus est, qui. Textus Græcus habet, 'Ιησους έστιν
- <sup>2</sup> Idem cod., Jesum Christum, quem pro nobis tra-didit passioni. Calumnientur et hoc quod ait, dominicus somo, etc.
- · Athanasius, ibid., pag. 101, 'Η δέ πτισθείσα ήμεν είς καταφύτευμα σωτηρία, καινή καὶ ου παλαιό, ήμεν τε καὶ ου πρὸ ήμων, Ἰησοῦς έστιν, ὁ κατὰ τὸν σωτήρα γενόμενος ἄνθρωπος ὁς ἐριιήνευται πή μέν σωτηρία, πή δὲ σωτήρ. Id est : Creata porro nobis in plantationem salus,

ejusque dogmatibus, Athanasii possit doctrina defendi, si secundum verborum sonos, et non secundum mentis intentionem judicanda sunt dicta majorum? et doceant quæ mutatio in homine Jesu facta est, non mutatis essentiis; vel quæ in illo studia ipsis manentibus essentiis non manserunt. Hæc enim si Theodorus inveniretur dixisse, sic eum detestarentur, quasi Christum a pravitate vitæ et a malis studiis ad meliora studia prædicasset esse conversum: quod Athanasius profecto non sensit, et absit a nobis ut hoc illum sensisse credamus, quod non solum personali divisione, sicut Nestorius, hominem Jesum a Deo Verbo, verum etiam studiis non bonis aliquando putaret fuisse divisum! Porro et hoc ultiintellectorem quærunt. Nam com Dei adjutorio defenduntur multo facilius quam ipse beatus Athanasius Dionysii sui decessoris dicta defendit. Et possemus quidem hæc ipsa, pro facultate quam Dominus præstat, quomodo recte intelligantur ostendere, et beniano ac pio Patri hanc in suis dictis officii vicem redhibere, quod ipse prius in dictis Dionysii sui decessoris exhibuit; nisi quia longum est, et in hoc opere non scripta venerabilium Patrum interpretari, sed Eutychianorum calumnias pro magna synodo confutare suscepimus; quarum repulsioni sufficit, si talia vel difficiliora his pro quibus ab ea dicunt Theodorum et ejus laudatricem epistolam debuisse damnari, ostendantur illi Patres dixisse, quos culpare

### CAPUT III.

Quod Amphilochius Iconiensis similia etiam iis scripserit que in Theodoro reprehenduntur.

lgitur et ex dictis beati Amphilochii Iconiensise episcopi aliqua proferamus, quem et sapientissimus Joannes Antiochenus cum orientali concilio probatissimum doctorem pronunțiavit, et imperatores Gratianus et major 6 Theodosius talem judicaverunt. ut præciperent, sicut quarto libro memoravimus,

quam in nomine Jesu quod hic perperam verbis illis intextum est, nec legitur apud Serapionem, qui de iis hominibus tantum agit qui a pravis moribus ad meliora studia convertuntur, quod de Christo Domi-\* In Græco, πὰ μὲν σωτηρία, πὰ δἱ σωτάρ, interdum D no cogitare impium est. Quare Facundo imposuit qui salus, interdum salvator: quare bic perperam pastor.

b Tituli hujus, vel exordii, nullus hodie liber exstat

c Quod superius de Athanasio dictum est, idem de

Amphilochio in his ejus sententiis intelligendum, duas in Christo naturas distinguere, non personas. Hoc enim diserte professus est in epistola ad Seleucium, quam citat Leontius, τὰν τοῦ Θιοῦ μορφάν, καὶ

- <sup>3</sup> Idem cod., damnentur
- Idem cod., culpant.
  Idem cod., illa.
- Idem cod., et Valentinianus et major.

nova et non antiqua, nobis et non ante nos, Jesus est, qui quaterus Salvator, factus est homo : quæ quidem vox, Jesus, aliquando salus, aliquando salvator redditur. Hinc Facundi versio reformanda.

illos solos ecclesias habere qui ex prædicti sancti A ascendit ad Patrem sumeas habet, non qui cot in Amphilochii et Diodori, atque aliorum similium communione catholici probarentur. Hie itaque de eo quod dictum est, Qui misit me Pater, major me est, cum sermonem faceret, cujus est principium, Laborare nos secil certamen hæreticorum, sic ait : e Vides quod major est Pater dicente Eamus (Matth. 12vi, 40), non dicente: Inhabitabo in eis et inambulabo (11 Cor. vi. 16). Vides quod major est Pater dicente: Ego sum vitis (Joan. xv, 1), non dicente: Ego plantavi vitem veram (Jer. 11, 21). Et ut non longum extendam sermonem , breviter, hæretice, te requiro. Qui natus est ex Deo ante sæcula, passus est, an qui ex David in ultimis temporibus generatus est Jesus? Si quidem divinitas passa est, dixisti blasphemiam; si autem homo, sicut veritas habet, quare non appli- B dat : et homine crucifixo Deus non turbatur. > Puto cas bomini passionem, aut humilia non consuis verba? > Proinde accusari etiam iste doctor probatissimus potest, tanquam alterum significans qui dixit, Eamus, et Ego sum vitis; alterum vero qui dixit, Inhabitabo in eis, et, Ego plantavi vitem veram; et aperte prædicans quia non ipse qui natus est ex Deo ante sæcula, passus est; sed ille potius qui ex David in n'timis temporibus generatus est 1. Qui etiam disputans de eo quod dictum est : Amen amen dico vobis, qui verbum meum audit, et credit ei qui me misit, habet vitam æternam (Joan. v, 24). (Si das, iuquit, carni passiones, da ei et humilia verba; et cui ascribis miracula, supernos apta sermones. Qui enim miracula facit Deus, juste excelea loquitur operum quitur digna passionum. > Hic quoque culpetur similiter dicens, quod non ille qui miracula facit Deus, ipse sit etiam qui passus est homo. Item in quodam sermone, cujus principium est, Affer, hod e certativos attingamus sermones b, loquens de eo quod dictum est: Ascendo ad Patrem meum et Patrem vestrum, et Deum meum et Deum vestrum (Joan. xx, 17), « Communis est, inquit, pater; pater ipsius quidem propter naturam, noster autem, propter gratiam: communiter autem et Deus diciturs, sed noster quidem Deus est, quia ex non exstantibus nos ut essemus fecit : ejus autem Deus est secundum carnem. Ipse enim eam formavit in virgine, ipse cam unxit in Jordane, ipse cam prædicavit, ipse cam glorificavit in passione, dextera sede dignam faciens. Hæc enim omnia qui

τάν του δούλου μορφάν, συντελείν είς έν πρόσωπον καί ອື່ນສະ Tien ປີບົດ ອຸບົດສະພາ. Quo etiam spectat quod in altera epistola scribens ad Pancharium diaconum Sidensem ait his verbis: 'Ασεβής οντως έστι, και της άληθείας άλλότριος, ὁ μὰ λέγων τὸν Χριστὸν τὸν σωτῆρα τῶν δλων καὶ ποιπτήν, κατ' ἄμφω τὰ εξ ὧν ἐστε κατὰ φύσεν, αὐτεξούσιου και ένεργη, και πάσης ανάγκης ελεύθερου. Benique Theodoreius, qui has ipsas Amphilochii sententias pene omnes profert in Dialogis, eo profert, ut duarum in una persona Christi naturarum proprietates ostendat.

Theodoretus dialogo III hoc membrum citat. Ix

Patre. ) Et in hoc loco accusetur, quod non oum qui est in Patre dicit esse qui ascendit ad Patrem. Rursus de eo quod dictum est, Pater, si fieri potest, transeat a me calix iste, cujus initium est, Tunc sicut miles legitimus, ita dicit: «Si enim oportet Filium hominis tradi, quomodo dicis, si fieri potest, transeat calix iste? omnino autem si pati nolebas, quid dicebas, transeat calix iste? Non ego qui cœlum feci. qui fundavi terram, sed secundum te homo dicit declinans mortem. . Item inde: « Ouoniam ego, ait, Deus et homo sum, dic quis est qui passus est. Si Deus passus est, dixisti blasphemiam; si autem caro passa est, quare passionem non applicas ei cui timorem injicis? alio enim patiente alius non formiquod in hec quoque capitulo non possit non monere lecterem quod alium dicat esse hominem qui passus est, et alium Deum qui nibil crucifixo homine formidabat. Quamobrem si quis Theodorum vel ejus dicta damnaverit, consequenter etiam Eustachium. Athanasium atque Amphilochium probatissimos doctores, vel corum dicta, damnare cogitar. Quid ergo, si aliquis Theodori vel cujusquam in Ecclesia pace defuncti, nobis error apparent, approbandus atque sequendus est? Absit. Sed quærendum est prius, et cum instructioribus conferendum, ne quod culpabile nobis apparet, ab auctore suo alia intentione prolatum sit; nec ex eo quod nobis videtur, non interrogatus judicandus est ille qui dixit, maxime si alia digna; qui autem patitur homo, bene humilia lo- C dixisse inveniatur contraria illi errori in quem creditur incidisse. Nam sæpe scrupulosa et subtilis interrogatio, sicut bæreticorum dolos investigatos exborruit, ita simplicitatem catholicorum se invenisse gavisa est. Quod si tam certus error est aliquorum in pace Ecclesize defunctorum, ut his quæ diximus nequeat excusari, sine illorum infamia, sine offensione et conturbatione Ecclesiæ, tacitis coram nominibus, ipsis erroribus occurratur: ut et debita reverentia exhibeatur prædicatoribus in Ecclesiæ pace defunctis, et nulli catholico sit offensa defensio veritatis. Sic viros sanctos et graves, nec se de aliorum reprehensione jactantes, fecisse novimus, ques convenientius atque utilius imitamur. Sicut autem illerum doctrina qui extra Ecclesiam constituti multa ipse cam suscitavit a mortuis, in nube vacua evexit, D vera et necessaria conscripserunt, non potest pro h sdem rectis et necessariis catholica judicari, ita

> του κατά 'Αρειανών λόγου; et Leontius vicissim verba illa, Διάχρινον λοιπόν τὰς φύσεις, quæ Theodoreus Dialogo I et Il citarat, ἐχ τοῦ λόγου εἰς τὸ, Ὁ Πατώρ μου μείζων μου ἐστί, citat ipse ἐχ τοῦ πρὸς ᾿Αρουκούς λόγου. Εχ quibus liquet duplicem huic Amphilochii libro titulum fuisse.

> b eips, σύμερον, etc. Vertendum fuerat Age, neu affer : sed cujusmodi Græcorum versionibus uti seleat Facundus, jam monui. Ilujus porro Amphilo-chianæ orationis mentionem apud alios exstare sea memini: reliquas, ut dixi, commemorat Theodoretus.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cod. Veron., est Jesus. Qui. 1 idem cod.. Deus Deus; sed.

ostendantur errasse, non pro eis condemnanda est velut hæretica.

#### CAPUT IV.

Quod in Gregorii libris adversus Eunomium similia exstent iis que in Theodori libris reprehenduntur.

Verum quid etiam sanctus Gregorius dicat in libro adversus Eunomium tertio a proferamus. « Neque vivificat, inquit, Lazarum humana natura, neque jacentem lacrymat impassibilis potestas; sed proprium est hominis quidem lacrymare, vivificatio autem ejus quæ revera vita est. Non pascit millia hominum egestas humana; non currit ad ficum potestas omnipotens. Quis est fatigatus ex itinere? et quis sine labore omnem mundum verbo constituit? quis est iste splendor gloriæ? et quid est quod clavis confixum est? quæ forma in passione alapis percutitur? et quæ ex æternitate glorificatur? Manifesta enim sunt ista, etsi nulla interpretentur oratione. Quoniam plagæ quidem servi sunt, in quo Dominus existat; honores autem Domini, circa quem servus agnoscitur. > Attendis quemadmodum sanctus Gregorius, non arbitrans duos Christos aut filios b, doceat hominis quidem suisse proprium lacrymare, vivisicare autem ejus quæ revera vita est : et interrogans hæreticum orthodoxus dicat, quis est fatigatus ex itinere? et quis sine labore omnem mundum verbo constituit? et cætera. Ac deinde in hoc sententiam claudat, affirmans quoniam plagæ quidem servi sunt, in quo Dominus existat; honores autem Domini, circa quem servus agnoscitur. Nunquid ergo hæc secundum errorem Nestorii talia dixisse credimus, quasi alterius subsistentiæ sit Dominus qui exstabat in servo, et alterius servus in quo exstabat? vel alterius personæ sit Dominus cui ascribendus est honor, et alterius servus qui circa Dominum agnoscitur, et cui plagæ sint deputandæ? Qui rursus eodem opere libro quarto: «Sicut enim, ait, qui non cognovit peccatum, peccatum efficitur, ut auferat peccatum mundi; sic item caro suscipiens Dominum, Christus et Dominus essicitur. Immutatur enim propter adunationem in hoc quod non erat per naturam. > Et post pauca: « Notum sit omni domui Israel, quoniam quem vos crucifixistis. Hac demonstratione ostendere se putant creaturam esse unigeniti Dei essentiam. Quid ergo, dic mihi, num ante mundum fuit crux? num aute oninem creaturain exstitit Pilatus?

\* Gregorii Nysseni adversus Eunominm libri sunt 13, sed non uno modo citari omnes solent. Quæ hic enim primo loco proferuntur ex tertio ejus operis eadem tertio quoque libro assignat Ecloge Anastasii; at Leontius secundo libro attribuit : reipsa autem exstant in quarto editionis Græco-Latinæ; eodenique modo in quinto exstant reliqua omnia, que l'acundus citat ex quarto : cujus varietatis causas investigare supervacaneum est.

comesticorum Ecclesiæ doctrina, vel si in aliquibus A num primum Jesus, et poetea Verbum? num antiquior caro quam divinitas? num ante mundi constitutionem Gabriel ad Mariam evangelizavit? Nonne ille homo qui juxta Christum est, sub Cæsare Augusto principium generationis accepit? Verbum autem in principio erat Deus et rex noster ante sæcula, secundum quod et proplietia testificatur. Non vides qualem confusionem sursum atque de rsum, juxta proverbium, commoves Verbo Dei? Quinquagesima post passionem dies fuit, quando liec ad Judæos concionabatur Petrus dicens: Quoniam hunc quem vos crucifixistis, Christum et Dominum Deus secit (Act 11, 36)? Non attendis ordinem verborum, quid primum et quid secundum in eis quæ dicuntur positum sit? Non enin dixit, quem Deus secit Dominum, crucisixistis: sed quem vos. inquit, crucifixistis, hunc Deus Christum et Dominum secit. > Hic etiam de incarnationis Christi mysterio loquens dicit quod caro suscipiens Dominum Christus et Dominus efficitur. Nec tamen arbitrandum est quod Gregorius hominem tantum, qui non etiam Deus esset, prius exstitisse crediderit, qui Dominum susciperet. Quid autem respondere potuerunt Semieutychiani, vel fautores eorum, si eis dicatur : Qui Theodorum putatis a synodo Chalcedonensi fuisse damnandum, cur Gregorium non damnatis? Namque cum Christum, id est unctum, non nisi Deum credamus incarnatum, ipsaque unctio humanæ magis naturæ conveniat, unde et ipse ait quo caro suscipiens Dominus Christus efficitur; ipse iterum dicit : Nonne ille homo qui juxta Christum est, sub Cæsare Augusto principium generationis accepit? Verbum autem in principio erat Deus. Si igitur caro, id est homo, suscipiens Dominum factus est Christus, quis est item ille homo qui juxta Christum est sub Cæsare Augusto principium generationis accipiens? aut quare confusionem sursum atque deorsum, juxta proverbium, Verbo Dei asserit commoveri de eo quod dictum est, quonism hunc quem vos crucifixistis Christum et Dominum Deus seeit? et admonet ut ordinem verborum Eunomius contra quem agit, intendat, et quid primum sit vel secundum in eis quæ dicuntur intelligat; alque insert : Non enim dixit, quem Deus secit Dominum, vos crucifixistis, sed quem vos, inquit, crucifixistis, hunc Deus Christum et hominem ' fecit. Dominum eum et Christum Deus fecit hunc Jesum, D Quid ergo? non et ante passionem Christus et Dominus fuit, qui postea crucifixus est, sed post crucifixionem Christus et Dominus factus est merito passionis? Et quomodo supra dictum est, caro suscipiens Dominum Christus et Dominus esticitur? nun-

> <sup>b</sup> Eunomius Basilio inter cætera objecerat duos ab eo Christos et Domino prædicari, Gregorius, cui proposita in his libris erat Basilii defensio, calumniam lib. 17 refellit. Δύο Χριστούς, inquit, και δύο Κυρίους λέγειν ήμας ήτιασατο ουχ έκ των ήμετερων ελέγε χειν την αίτιαν έχων, άλλα πρός το δοχούν κατ έξουσίω τῷ ψεύδει χρώμενος. Neduni ut in hac ipse sententia luisse videri queat.

<sup>\*</sup> Dominum ex dictis superius legendum videtur.

quid post crucifixionem Dominum caro suscepit? A dans quidem passionibus humanitatem, operationem Proinde si hæc, ut dixi, Eutychianis objiciantur, Gregorium quoque damnabunt? an ea melius intelligere et exponere conabuntur? Nam et sanctus Athanasius in libro quem de Trinitate conscripsit, sicut tertio nostro memoravimus, ad naturarum distinctionem similiter dixit: « Verbum enim et Filius Dei semper erat Dominus Deus, et non post crucifixionem factus est Dominus Christus; sed, ut prædixi, humanitatem ejus effecit divinitas Dominum et Deum. > Sed ad propositum revertamur. Dicit itaque rursus idem sanctus Gregorius eodem libro : · Divinam Scripturam in manibus ad exponendum habentes vetat magnus Apostolus aniles novitates suscipere: crucem animadvertens, crucem intelligo, et humanum nomen edoctus, conspicio eam quæ B libro de hoc ipso loquens : « Si enim deceret, inquit. significatur ex nomine ipso naturam. Istum itaque doceor a Petro sactum esse Dominum et Christum; istum qui in oculis nostris factus est ab eo dici non dubito : quoniam et concinunt sibi invicem sancti, et in aliis omnibus rebus, et in hac parte. Sicut enim iste eum qui crucisixus est Dominum sactum esse dicit, sic et Paulus inquit superexaltatum post passionem et post resurrectionem. > Animadvertat et in bac sententia lector, quia cum dicit : Istum itaque doceor a Petro factum esse Dominum et Christum; et iterum repetit dicens: Istum qui in oculis nostris factus est ab eo dici non dubito, tantumdem valet ac si diceret : Istum, non illum qui ante sæcula Dominus erat; nec tamen duos filios in isto et in illo docet intelligi. Et superiorem suam sententiam firmans, C rursus eum post crucifixionem asseverat Dominum factum, cum ait : Quia, sicut Petrus eum qui crucifixus est Dominum factum esse dicit, sic et Paulus inquit superexaltatum post passionem et post resurrectionem. Quocirca sicut eum post passionem et resurrectionem asserit exaltatum testimonio Pauli dicentis: Humiliavit semetipsum factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis : propter quod et Deus illum exaltavit, et donavit illi nomen quod est super omne nomen (Philip. 11, 8, 9): ita eum post passionem quoque et resurrectionem affirmat Dominum factum. quod 1 de illo etiam Petrus apostolus ait : Notum sit omni domui Israel, quoniam Dominum eum et Christum Deus fecit, hunc Jesum quem vos crucicirca utrumque quod pietatis est reservetur, ea quæ humana sunt per assumptionem glorificata demonstrat, et ea quæ divinitatis per descensionem nullo modo polluit. Sed dans quidem passionibus humanitatem, operationem autem resurrectionis illius qui passus est divinæ virtuti; et sic mortis experientia ad illum qui communicavit passibili naturæ refertur, propter eam quæ ad eum est hominis adunationem; et altiora item et divina nomina ad hominem simili modo descendunt. > Nunquid si Theodorus diceret,

autem resurrectionis illius qui passus est divinæ virtuti, non ad præjudicandum Chalcedenensi concilio sapientes viri 2 jactarent, quod ideo dicit illius qui passus est, tanquam alterius personæ sit Deus Verbum qui passus non fuerit? aut quod ibi subsecutus adjecit: Et sic mortis experientia ad illum qui communicavit passibili naturæ refertur, non accusarent in Theodoro, sicut solent, dicentes quia non ejusdem personæ credidit Deum quem hominem, ut diceret, illius qui passus est, id est hominis, ad illum refertur 3, id est ad Deum Verbum; et hominis passionem per relationem ipsi Deo Verbo ascribi, sicut ad hominem altiora, quæ sunt Dei Verbi, et divina nomina simili modo descendunt. Rursus eodem in illa excellenti natura dicere aliquid secundum profectum contigisse; verbi gratia, ut ex privato rex fleret, ex humili excelsus, ex servo Dominus, deceret fortasse et Petri vocem divinæ unigeniti coaptare personæ . Quoniam autem divinitas, quidquid illud est quod a nobis esse creditur, semper eodem modo se habet, et omni additamento superior exstat, diminutionem nequaquam percipiens; necesse est omnibus modis ad humanitatem referre sermonem. Deus enim Verbum, quod erat in principio, hoc etiam nunc est, et semper permanet, semper rex, semper Dominus, semper altissimus, semper Deus: nihil horum per profectum sumpsit, sed omnia quæcunque dicitur, virtute suæ naturæ consistit. Ille autem ex homine per assumptionem ad Deum exaltatus, aliud consistens, et aliud effectus, proprie et vere Christus et Dominus factus esse dicitur. Ex servo enim et ex subjecto regem, et Christum eum ex obediente secit, et quod humile erat superexaltavit, et humanum habenti nomen donavit nomen quod est super omne nomen. > His quoque consideratis, videant qui Theodorum cum suis dogmatibus judicaverunt esse damnaudum, tanquam dicentem per profectum aliquid accessisse Christo secundum humanitatem; quoniam sive hoc Theodorus dixit. sive non dixerit, Gregorius interim dicit, quia secundum profectum ex privato rex, ex humili excelsus, ex servo Dominus in suscepta humanitate factus est Christus. Nam Deus Verbum, quod erat in prinfixistis (Act. 11, 36). Item dicit eodem libro : « Ut D cipio, hoc etiam nunc et semper est, nec aliquid berum per profectum sumpsit. Ille autem ex homine per assumptionem ad Deum exaltatus, cum alind per naturam consisteret, aliud effectus est, proprie et vere Christus et Dominus factus est : quem Dei Verbi assumptio ex servo et ex subjecto regem fecerit, et Christum ex obediente. Accusent igitur et Gregorium tanquam duos inducentem filius, quis dixit: Deus Verbum nihil per profectum sumpsit; ille autem ex homine per assumptionem ad Desm exaltatus est. Et quasi dicentem, quod aliquando

<sup>1</sup> Cod. Veron., secundum quod.

<sup>1</sup> Idem cod., nostri jactarent.

<sup>1</sup> Idem. cod., referri-

<sup>·</sup> Idem cod., naturæ.

Idem cod., dixerit.

etiam rex esset et Dominus, aut prius obediens tantum fuerit, et postea ipsius obedientiæ merito Christus effectus; aut sic fuerit unquam humilis, ut exccisus quoque non esset; aut aliquando humanum nomen habuerit, ut non haberet etiam nomen quod est super omne nomen : quia et hoc Gregorius dixit: Quod humile erat superexaltavit, et humanum habeati nomen denavit nomen quod est super omne nomen. Accusent etiam quod ait : Ille autem ex homine ad Deum exaltatus, proprie et vere Christus et Dominus factus esse dicitur, quasi Christus et Dominus factos homo esse desierit, ut diceretur ex homine Christus et Dominus factus. Quanta vero talia in libris hujus sancti Gregorii possint inveniri, ex boc lector conjiciat, quia nos non solum ex codem B set indagare nec impietas placide et reverenter acejus opere, verum etiam ex eodem libro tanta protulimus, quanta necessaria causæ judicavimus. Ncc tamen pro talibus dignum est ejus doctrinam sub anathemate condemnari. Primum quidem, quia non infamia digni sunt, qui præsentem vitam cum gloria finierunt. Deinde 1 Patres quoque orientales diccbant : « Si autem quidquam, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in Theodori vel aliorum litteris, hoc retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his prælatam gloriam dedicamus, et non ex illis cos judicamus de quibus aliqui atrociter ens accusant. Impossibile enim est, cum homines sint qui in Ecclesia docent, ut calumniantium vituperationes effugiant. Deinde quia multa C hinc etiam læsio atque confusio generatur Ecclesia. Unde iterum Patres memorati dicebant : « Quid non hine læsionis vel corruptionis et confusionis plenum generetur, si aperiamus januam his qui volunt dicta transcuntium Patrum evertere? quale damnum non apertum erit, dicta non solum refutare, sed etiam anathematizare? > Ut enim aliud alicui placeat, aliud non in aliquorum dictis, sive antiquorum, sive posterorum, sive nunc nostrorum, alia ratio est: ut autem et anathema eis imponatur, arbitramur audax et asperum apparere, etsi personæ cum dictis non anathematizentur.

### CAPUT V.

Quod apud Joannem Chrysostomum quædam etiam si- p milia sint iis quæ in Theodori scriptis reprehenduntur.

Sed jam ad sancti Joannis Constantinopolitani dicta pergamus, ut aut ipse quoque cum Theodoro antiquo amico et a principio condiscipulo, communem ab Eutychianis ferat invidiam, aut et ab illo atque a synodo Chalcedonensi repellat. Qui in sermone quodam, cujus est principium, Iterum equorum cursus, sic ait : « Quando ergo dicit : Si possibile est, trans-

PATROL. LXVII.

Dominus Jesus sie fuerit servus ac subjectus, ut non A eat calix iste, et, Non sieut ego volo, sed sieut tu. nibil aliud ostendit, nisi quia carnem vere circumamictus est timentem mortem. Timere enim mortem, et subtrahi, et agoniam habere, illius est. Nunc quidem eam desertam et nudam reliquit ah operatione propria, ut ostendens ejus infirmitatem, manifestaret ejus naturam. . Jam quidem etiam libro tertio, quomodo idem beatus Joannes Christum secundum humanitatem mortem docuerit timuisse, probavimus. Sed illud modo volumus attendi, quod ait : Nunc quidem eam desertam et nudam reliquit ab operatione propria, cum sic eam sibi Deum Verbum in unam subsistentiam adunasse credamus, ut ab en divelli nequeat in æternum : quam tamon recto sensu, quem Eutychianorum stultitia non poscipere, Joannes ab illo perhibet esse desertam. Qui rursus in commento Epistolæ ad Ephesios libro ter. tio dicit : « Considera quantum est inter hominis et Dei naturam medium, et ab hac vilitate in illum eum honorem devexit : non uno gradu transcendit, et secundo, et tertio habe a : non simpliciter dixit sursum, sed super sursum, nam virtutibus supernis superior est. Ergo illuc evexit eum qui ex nobis est; ab ultima meta ad supremum evexit principatum, post quem non est alter honor : super omnem, inquit, principatum: non hoc quidem, hoc autem non, sed et super omnem potestatem et virtutem et dominationem, et omne nomen quod nominatur in cœlo et in terra, superior factus est. Hoc de eo qui a mortuis suscitatus est dignum mirari, de Dei auteni Verbo nequaquam. > Neque bic dicendo, quod natura divina assumptum o evexit eum qui ex nobis est, duos voluit intelligi filios. Unde nec ita illud debemus accipere, quod in fine hujus sententiæ dixit, lloc de eo qui a mortuis suscitatus est dignum mirari, de Dei autem Verbo nequaquam. Item eodem libro : « Duo enim, inquit, maxima fecit : ipse in novissimam humilitatem venit, bominem in excellentiam magnam evexit, in sanguine ejus salvavit. Dixit illud prius, qui semetipsum tantuni humiliavit; dicit hoc postea magnum et supremum. Et licet nullo digni efficeremur, sufficiebat; et si præter hoc digni efficeremur absque occisione, sufficiebat : quando autem duo sunt, cujus sermonis magnitudinem non evincat atque transcendat? > Non grande est aliquid resurrectie, quando ista considero : de isto dicit : Deus Domini nostri Jesu Christi, non de Deo Verbo. Quis autem vel hic Joannem dicat Nestoriani dogmatis inventorem quia dixit : Ipse in novissimam humilitatem venit; item : De s Verbum hom nem in excellentiam magnam evexit; item: lile 3 in cujus sanguine nos salvavit? vel quia inferius ait, de isto dicit Deus Domini nostri Jesu Christi, non de DeoVerbo, tanquam Dominus noster Jesus

> evexit principalum. Idem cod., id est, ille.

<sup>\*</sup> In Graco, Βαβαί, papæ! non simpliciter, etc.

Cod. Veron., Unde.

<sup>2</sup> Idem cod., ad supremum. Sic paulo superius ait Joannes Chrysostomus : ab ultima meta ad supremum

sit etiam Deus Verbum. In interpretatione quoque Epistolæ ad Hebræos sermone 14 ' de eo quod scriptum est : Sicut consummatio per Leviticum sacerdotium erat, ita locutus est : « Dicit alter propheta, Delus non est inventus in ore ejus : hoc est nulla caltiditas. Hoc forsitan quisquam de Deo dicat, et non erubescit dicens, quia Deus non est callidus, neque dolosus. De co vero qui secunduni carnem est, habebit forsitan rationem. > flic etiam, quamvis dicat non de Deo Verbo scriptum quod ait propheta, Dolus non est inventus in ore ejus, sed de eo qui secundum carnem est, non tamen duos voluit accipi Christos aut filios. In sermone quoque de ascensione Domini a cujus est initium, Festivitatem quit, disserentiam sic dicere. Ad angelos suos quidem dicit : Qui facit angelos suos spiritus (Hebr. 1, 7): ad Filium autem, Dominus creavit me : aut quia Dominum eum et Christum Deus fecit. Sed neque illud de Filio dictum est, neque hoc de Deo Verbo, sed de eo qui secundum carnem est. > Vides quomodo Joannes in ista quoque sententia dicat quia non de Filio dictum est, Creavit me, sed de eo qui secundum carnem est; nec tamen à veris et piis fidelibus eum qui secundum carnem est Filium negasse credatur.

#### CAPUT VI.

Quod in sanctis Patribus, si quid errant, excusanda sit intentio, ne hæretici credantur.

Cur autem hæc, vel ipsius sancti Joannis, vel cæterorum, si qua memoravimus Patrum, aliaque multa, quæ prolixitatis vitandæ gratia memorare nolumns, non creduntur hæretica, nisi quia dictorum offensionem dicentium excusat intentio, secundum quam de verbis melius judicatur? Ipsa est intentio mentis, quæ velut quidam oculus, corpori, ita non solum dictis nostris, sed operibus quoque præsidet : de qua Dominus ait : Lucerna corporis tui est oculus tuus. Si fuerit oculus tuus simplex, totum corpus tuum lucidum crit; si autem oculus tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrosum erit. Si ergo lumen quod in te est tenebræ sunt, ipsæ tenebræ quantæ erunt (Matth. vi, 23, 23)? Itaque simplex horum Patrum oculus, id est

• Chrysostomi εἰς ἀνάληψεν diversas sententias proferunt Theodoretus dial. n, et Leontius Byzantius l.b. 1, uterque ex oratione, και ότε σταυρού μνείαν ineredoumes. Profert et Johnnes Cyparissiona ex altera, cujus initium est Φαιδρά μέν πάσα έορτά. Quæ

Christus non secundum subsistentia unitatem ipse A tante Nestorii quæstione, hæreticis talia respondebant, totum corpus doctrinæ illorum lucidum fecit. Si quis autem nunc oculo nequam, id est intentione 1 contra Ecclesiam, his Patrum verbis, vel etiam ipsius divinæ Scripturæ, abutatur in assertionem Nestor ani dogmatis; totum corpus ejus tenebrosum erit. Non est autem nobis in hac vita concessum, ut propositum nostræ mentis opus æquiparet, et talis tantaque sit actio qualis et quanta est nobis intentio; sed quod perfecte lucet in bona intentione, aliquantum vesperascit in sermone vel opere. Quod si ipsa intentio tenebrescat, multo magis dicta vel facta, quæ ab illa processerint, tenebrosa erunt. Hinc ergo Dominus ctiam hoc adjecit : Si ergo lumen quod in te est tenebræ ennt, ipsæ tenebræ quantæ erunt? Proinde sic hohodie celebramus mirabilem : ( Utique oportebat, in- B rum, vel quorumcunque talium Patrum scripta legenda sunt, ut sicubi nos aliquid in eis offenderit, aut melius hoc interpretemur, aut interpretandum melioribus relinquamus. Si vero tam certus est e:ror ut excusari nequeat, credamus quod postea emendare potuerint, vel si non legatur ubi emendaverint; ne non tam ipsos de subrepente lapsu, quan-Christi Ecclesiam de sedula ejus approbatione culpemus. Quod si et aliqui, pro ambiguitate novæ quæstionis, de qua necdum una generaliter sententia tenebatur, sicut aliquando fuit cum beatus Cyprianus a omnes hæreticos crederet baptizandos, aut pro securitate illius temporis, quia necdum sicut nos ex altera parte contrariis quæstionibus pulsabantur, aut quia Ecclesiam forte latuit, ut non admoneren-C tur, in ipso dicantur errore mansisse, infirmitatem labentium religiosa excusct intentio; et quoniam in Ecclesiæ charitate manserunt, credamus quod corum culpas ipsa charitas texerit, sicut scriptum est: Charitas cooperit multitudinem peccatorum (I Petr. 1v, 8). Nam quis in Ecclesia Christi sic inhumanus atque immitis est, ut virum Dei Augustinum, tanta pictate præditum, etiamsi in his quorum fide immoramur errasse, et non admonitum in errore permansisse cognosceret, hæreticum diceret aut putaret? qui in exordio suorum de Trinitate librorum, « Nec pigebit autem me, inquit, sicubi hæsito, quærere; nec pudebit, sicubi erro, discere. Proinde quisquis hæc legit, ubi pariter certus est, pergat mecum; b ubi errorem suum cognoscit, redeat ad me; ubi meum, intentio, qua pro Christi Ecclesia, necdum sollici- D revocet me. Ita ingrediamur simul charitatis viam,

> utraque excusa est tomo V editionis Anglicanæ. Hæc autem, cujus testimonio utitur Facundus, hactenus edita non est.

suo longa illa hypothesis seu argumentum ante homilias positum pro sermone primo numerabatur et inscribebatur: id quod non semel in aliis commentariis vidimus. Hie porro Facundus cum Mutiano Scholastico interprete non omnino consentit. >-- Locus autem bic a Facundo citatus exstat in eodem tomo XII, p. 134.

<sup>1</sup> Cod. Veron., prava intentione.

<sup>\*</sup> Mont'auconius in præfat. ad tom. XII opp. Chrysost., § 8 : c Exploratum videtur, inquit, alia post Chrysostomi obitum emissa exemplaria fuisse Ilomiliarum in Epist. ad Hebræos , quæ in multis diversa erant a Constantini presbyteri exemplari. Hujus rei testem proferre possumus Facundum Hermianensem. qui lib. x1, cap. 3, locum affert ex homilia 13, quam iose sermonem 11 vocat; quia nempe in exemplari

b Doest hic ubi pariter hæsitat, quærat mecum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., martyr Cyprianus.

tendentes ad eum de quo dictum est : Quærite fa- A lectores exhortati fuerint ut eos de errore corripiant. ciem ejus samper (Psal. civ. 4). Et hoc placitum pium atque tutum coram Domino Deo nostro cum omnibus inierim, qui ea quæ scribo legunt, et in omnibus scriptis meis, maximeque in his ubi quæritur unitas Trinitatis, Patris et Filii et Spiritus sancti; quia nec periculosius alicubi erratur, nec laboriosius aliquid quæritur, nec fructuosius aliquid invenitur. > Quis itaque Augustinum sic ingredientem viam charitatis et ad Deum tendentem, ut profiteretur quod sicubi erraret, eum discere non puderet, et hortantem ut ab ipso revocaretur errore, hæreticum diceret, vel si in his, sicut jam diximus, probaret errasse, et nemine admonente etiam in errore mansisse, cum ipsa præparatio mentis ad corrigendum, et exhortatio tio debeat æs:imari? Nam sæpe verecundia pressi, aut etiam necessitate constricti, corriguntur a 1 : iste autem sine ulla verecundia ut revocaretur omnes qui sua legerent divina testificatione constringit : · Et boc, inquit, placitum, pium atque tutum coram Domino Deo nostro cum omnibus inierim qui ea quæ scribo legunt. > Ergone buic tutum, sicut credidit, non esset hoc placitum pium coram Domino Deo nostro cum omnibus qui sua legerent initum, etiamsi non admonitus in aliquo permansisset errore? quis nisi crudelis aut dicat aut credat? Tales igitor æstimemus et alios doctores Ecclesiæ, qualem se nobis Augustinus ostendit? et nullum dicemus hæreticum in Ecclesiæ pace atque bonore defunctum. Quid non omnes fuerint tales? Hic forsitan aliquis dicat: Sed de Augustino recte sic audis 2, cujus animum professio sua declarat : de aliis autem qua ratione sic credas? Quasi vel ipse qui contradicit certum habeat quod hoc alii quoque non dixerint; tanquam omnia omnium legerit omniumque meminerit; aut vel ipse animus Augustini ideo talis fuit, quoniam taliter est locutus, et non potius quoniam talis fuit, ideo taliter est locutus: ac per hoc, etiamsi nihil tale dixisset, idem tamen esset habitus animi ad corrigendum quod juste offenderet præparati. De quo si etiam sic bene sentiremus, et pium procul dubio esset et verum, quanquam videretur incertum. Hoc igitur et de aliorum animis sentiamus, quia interim pium est, vel mus, hoc quoque certum non erit, sed certa impietas erit : melius ergo est ut de duobus illud eligamus incertum, in quo certa pietas approbetur, quam hoc incertum, in quo impietas certa damnetur. Arbitror autem quoniam et ipsi qui nolunt de cæteris doctoril us Ecclesiæ similiter ut de Augustino sentire, quia non inveniunt ubi similiter et illi dictorum suorum

impium judicent credere quod nemo cæterorum fuerit ad corrigendum paratus, si quid merito legentem in eius dictis offenderet. Si ergo impium est credere quod nullus alius fuerit ejusdem propositi, unde scit ne ille fuerit talis quem æstimat ' damnandum? Omnifaric ergo colligitur, quod nemo pro tali ignorantia, in Ecclesiæ duntaxat pace defunctus, nisi cx magna impietate ac temeritate damnetur. Unde si aliquis apud sanctam synodum Chalcedonensem Theodorum accusarct, et aliquos ostendere posset stane ostenderet eius errores, modoste ac pie procul dubio prædicta synodus saceret, si etiam de incerto cius animo bene sentiret. Nunc autem accusatus est apud illam , nec animus cjus erat incertus, quem ejus ut a suo revocaretur errore, plus quam correc- p libro superiore docuimus negligentiam suam etiam in opere in quo ab amico Cordone laudatus est, sponte provideque confessum, ne quis auctoritate neminis inductus sequeretur errantem, et offensionem auditorum non contempsisse, cum diceret aliquid quod recte dictum non putaretur; sed perniciosi pudoris victorem eamdem offensionem quam per incuriam verbi contraxerat abstulisse. Quæ correctio illum non ab his tantum in quibus evidenter apparuit. sed a similibus quibusque purgavit. Cur ita 7 non laudetur in cateris ejus sana doctrina, cum et in ipso errore laudanda sit, per quam nos exemplo potius quam verbis docuit et errata sponte fateri, et reprehensam offensionem sine pudore corrigere? Nihil igitur est quod de causa Theodori synodus sancta enim me lædit, si de omnibus taliter sentiam, vel si C culpetur. Neque enim cuiquem auctoritete dictorum ejus imposuit, ut sine ullo examine legerentur, et quidquid scripsit inconcussum atque discussum teneretur ab omnibus. In his igitur habcatur de quibus Apostolus ait : Omnia probate; quod bonum est tenete. Aliter itaque Scripturas divinas legimus qua canonica vocantur, aliter autem eorum qui legendi atque scribendi studio proficientes, per acquisitam quotidiano labore facultatem, sicut potuerunt, de Lis locuti sunt : ex quibus crat et ille vir sapientissimus ac modestissimus Augustinus, qui tertio quoque de Trinitate libro sic ait : « Sane cum in omnibus litteris meis, non solum pium lectorem, sed eliam liberum correctorem desiderem, multo maxime in his ubi ipsa magnitudo quæstionis utinam tam multos invensi videatur incertum : quod si et male de illis sentia- n tores habere posset quam multos contradictores habet. Verumtamen sicut lectorem meum nelo esse nsihi deditum, ita correctorem nolo sibi. Ille me non amet amplius quam catholicam veritatem b; sicut illi dico, Noli meis litteris, quasi Scripturis canonicis inservire, sed in illis et quod non credebas cum inveneris, incunctanter crede; in istis autem quod certum non habebas, nisi certum intellexeris, noli

\* In ms. *corriaimur* 

b Apud August., fidem, iste se non amet amplius quam catholicam veritatem.

<sup>1</sup> Cod. Veron., corrigimur.

ldem cod., credis.

Idem. cod , corriperent.

Idem cod., existimat esse damnandum.

Idem cod., nec accusatus apud illam Theodorus,

nec.
6 Idem cod., nominis ejus.

<sup>1</sup> Idem cod., itaque.

ex tua opinione vel contentione, sed ex divina lectione, vel inconcussa ratione corrigere. Si quid in eis veri comprehenderia existendo, non est meum, at intelligendo et amando et tuum sit et meum; si quid autem falsi conviceris, errando fuerit meum, sed jam cavendo, nec tuum sit nec meum. > Aliter itaque, sicut iste vir prudentissimus docet, canonicas litteras legimus, in quibus necesse est etiam quod non credimus, cum invenerimus, incunctanter credere; aliter autem, vel ipsius Augustini, vel talium cæterorum; in quibus quod habemus incertum, nisi certum intellexerimus, non fi: me retinere debemus. Qui etiam Hieronymo scribens dicit (Epist. 19): e Ego enim fateor charitati tuæ, solis eis Scripturarum libris quæ jam canonicæ appellantur didici hunc B timorem honoremque deserre, ut nullum eorum auctorem scribendo errasse aliquid firmissime credam; ac si aliquid in eis offendero litteris quod videatur contrarium veritati, nihil aliud quam vel mendosum esse codicem, vel interpretem non assecutum esse quod dictum est, vel me minime intellexisse non ambigam. Alios autem ita lego, ut quantalibet sanctitate doctrinaque præpolleant, non ideo verum putem, quia ipsi ita senserunt, sed quia mihi vel per illos auctores canonicos, vel probabili ratione quod a vero non abhorreat, persuadere potuerunt. Nec te, mi frater, sentire aliud existimo : prorsus, inquam, non te arbitror sic legi tuos libros velle, tanquam prophetarum vel apostolorum, de quorum scriptis quod omni errore careant dubitare nefarium est. C Absit hoc a pia humilitate et veraci de temetipso cogitatione : qua nisi esses præditus, non ntique diceres, utinam mereremur complexus tuos, et col'atione mutua vel doceremus aliqua, vel disceremus. > Tenentes ergo hujus sapientissimi viri scutentiam, et divinam auctoritatem libris non canonicis non ascribamus, nec bumanam compassionem, sicubi scriptores corum quasi homines lapsi sunt, denegemus. Quid enim faciat, cujus animam cum caro corruptibilis aggravet, et deprimat terrena inhabitatio sensum multa cogitantem, suscepti officii necessitate docere compellitur; nisi ut quæ scribit aut dicit, ipsius Ecsiæ pro qua et a qua suscepit docendi periculum, discossioni sententiæ que permittat? Sed si officio alieno incubuit, si quod ei non est creditum usurpavit, merito venia caret, nec posset aliquatenus excusari, qui

- Edit. Bened., meas litteras.

b ld rectius, quam singulari numero Scholium, ut in vu gatis exemplaribus Cyrilli Theodoretus dial. 2, Ευρίλλου ἀπό τῶν σχολίων. Anastasius presbyter in Ecioge τῶν χρήσεων cap. 3, ubi Scholiorum exordium, quod Latine tantum editum est, recitat his verbis: Ευρίλλου ἐν ἀρχῆ τοῦ ἀ σχολίου Τὸ Χριστὸς ἔνομα οὖτε ὁρου δύναμα ἔχει, οὖτε μέν τὴν τινος οὐτίαν ο τι ποτέ έστι σημαίνει χαθάπερ αμέλει και το "Ανθρωπος, η Ίππος, η Βους πραγματα δε μαλλον ένεργού μενα περί τινα ποιείται δήλωσιν. Singula ergo capita suum quoit-

1 Cod. Veron., vel nullo modo particeps facia concupiscen:iæ, exitu.

firmiter retinere : ita illi dico, Noli in meis litteris . A se ultro ac temere alienis legessit pericu'is. Doctorem vero Ecclesiæ excusat loci necessitas, si ea in quibus offenderit corrigere sit paratus.

### CAPUT VII.

Quod Cyrilli quoque plurima sint Theodori dictis quæ reprehenduntur similia : quorum decem profest exempla.

Sed jam ex dictis quoque beati Cyrilli aliqua proferamus, ut et hine lector intelligat utrum recipiendum sit quod in præjudicium synodi Chalcedonensis eum perhibent quædam Theodori scripta, post ejus mortem, quasi Nestoriana culpasse. Atque ut apparest quia superius memoratorum Patrum testimonia ex multis pauca protulimus, hujus qui et Nestorii condemnator füit, et quem fecerunt Diodori seri, ta Theodorique culpasse, dupla, id est decem proferemus, et ipsa pauca de pluribus. Nam in libro quem Scholia nuncupavit b. titulo septimo, Quam esse dicimus adunationem : c anima, inquit, omnia quæ eunt corporis esse reputat sua, licet per naturam propriam expers sit passionum corporis, et naturalium, et quæ extrinsecus accident. Movetur enim corpus in concupiscentias naturales, et consentit canima, nullo quidem modo particeps facta concupiscentiæ, tamen exitu delectationem propriam d ducit. Et si forte a suo corpore deprimatur · aut torqueatur, condolet quidem qued suum corpus patitur, ipsa vere in sua natura nullum patitur omnino tormentum, tamen super hæc quoque dicimus esse adunationem, quæ est in Emmanuel facta. Erat enim necesso cum suo corpore adunatam ei animam dolere, ut timend i passiones subditam cervicem Deo submitteret. , lize si Theodorum invenirent Eutychiani dixisse, quemadmodum putamus singillatim omnia ventilarent, dicentes imprimis, quomodo anima expers est passionum corporis, si consentit cum movetur corpus in concupiscentias naturales? ant quomodo rursu; consentiens concupiscentiis naturalibus, nulio modo fit particeps concupiscentiæ 1, exitu tamen delect :tionem propriam ducit? aut quomodo corpori potius concupiscentia tribuitur, cum anima etiam sine corpore concupiscere possit, corpus vero non possit! Namque cum dicitur, Caro concupiscit adversus spiritum, spiritus autem adversus carnem (Gal. v, 17). non aliud intelligitur, nisi quia carnalis terrena 2 affectio animæ adversus bonam ejus affectionem quam habet de divino Spiritu, concupiscat; s cut illa etiam quæ dono Spiritus datur, affecti : concupi-

D que Scholium continebant : inde libro nomen Scholia.

· In Græco συναισθάνεται, simul sentit.

d Τὸ τῆς ὀρέξεως ἀποτέλεσμα.

<sup>·</sup> In ms. regio, aptoratos terprovativos.

<sup>•</sup> Græca longe aliud sonant : Kév si xæræfæirere τυχόν το σώμα, και σιδήρω καταξαίνοιτο, συναλγεί μίν. ώς ίδιου πάσχοντος σώματος. Et si forte corpus percutiatur ac ferre laceretur, condolet quidem, quippe cum suum corpus p tiatur. Vitiosa interpretate facundum ejus vestigiis hærentem transversum moz aget.

<sup>1</sup> Idem cod., id est terrena.

scit adversus carnalem. Deinde qua ratione dicitur! A crederet, quod aliquando nec ipsi apostoli credidequia cum a corpore suo deprimitur aut torquetur, condolet quidem quod suum corpus patitur, ipsa vero in sua natura nullum patitur omnino tormentum? Si enim nullum patitur omnino tormentum, quomodo a corpore suo torquetur? aut quomodo sine suo tormento condolet, cum nemo condoleat. nisi qui doleat? an torquetur quidem et dolet, sed non sua natura? Et quid invenitur in rebus, quod extra suam naturam torqueatur, ut doleat? In tantum vero animæ natura non est passionibus \* aliena, ut multa ctiam siepe tormenta, vel si pro suo corpore, non tamen a suo corpore patiatur, id est sollicitudinis, metus, tristitiæ, tardii, zeli et cæterorum. Super hæc autem et ille dives qui non est misertus Eleazaro, sis, illud magis considerare volo, quantam invidiam synodo Chalcedonensi Acephali commoverent, si Theodorus dixi set : Super hæc quoque dicimus adunationem, 2 quæ est in Emmanuel facta : erat enim necesse cum suo corpore adunatam ei animam dolere. ut timendo pa-s'ones subditam cervicem Deo submitteret? llæc ergo si Theodorus dixisset, quomodo exclamarent cum maxima invidia et detestatione dicentes: En cujus laudes continentem epistolam synodus Chalcedonensis pronuntiavit orthodoxam, qui in tantum non Deum et Dei Filium eredidit Christum ut existimaret non pro n stris doloribus auferendis cojus vu'nere sanati sumus, sed ipsi podus necessarium fuisse quod doluit, ut tin o e passionum non superbiret, sed subditam cervicem Deo submit- C teret. Noc quoque dicerent, quia nec perfecta saltem virtutis hominem credidit Christum, quem putavit ab elatione temporalium passionum timore compesci, quibus virtus exerceri solet. Nam si imperfecti sunt qui metu coercentur æterni supplicii, apostolo Josnne de talibus quoque dicente, Timor non est in charitate, sed charitas & foras mittit timorem. quoniam timor pænam habet; qui autem timet non est perfectus in charitate (I Joan. 1v, 18):nedum illi, quos præsen ium molestiarum timor retrahet a peccatis. Quod si quisquam adversus tales Eutychianorum querelas, alia ejusdem Theodori de quibus paucissima superius memoravimus, scripta proferret in qu.bus Christum confessus est ante sœcula naturaliter esse nus contra referrent ac dicerent : Tolerabilius fuerat ut Christum natura Deum et Patri semper æqualem non

<sup>6</sup> Græca sont spod Leontium lib. τ : <sup>6</sup>Οτι δέ ἀσύγχυτοι με ενήκασιν αί φύσεις, ήγουν ύποστάσεις, έντευθεν ε σόμεδα το γγρ τοι χρυσίον έπαληλιμμένον το ξύλω μεμένοχεν οπερ ήν καί κατεπλούτει μέν το ξύλο δως του γρυσίου την δόξαν πλήν ούχ άπέστη το είναι ξύλο». Duas hypostages in Christo duas automotion το είναι ξύλον. postases in Christo duas subsistentias dicere si vo-Init Cyrillus, merito reprehenditur. Sed quid alienius a dogmate Cyrilli? Hypostases ergo posuit hoc loco pro substantiis, Athanasii exemplo et Alexandrino-

runt, quam util'um quem sempiternum credidit Deum, timore passionum crederet ab elatione compressum. Rursus autem eodem libro, titulo decimo, quid dixerit, vel quid prima fronte solus ipse titulus praeferat, advertamus. Nam hoc in illo se ostensurum esse promisit dicens: Quod et adunato Deo Verbo veræ humanitati, inconfusæ tamen subsistentiæ permanserunt; utque hoc probaret subjecit ista : « Erectum est secundum Dei voluntatem sanctum tabernaculum per desertum, et in eo multis modis formabatur Emmanuel. > Et post afia : . Quod autem naturæ sive subsistentiæ a inconfusæ manserint, hinc scimus. Aurum enim superpositum ligno mansit id quod erat; et ornabatur quidem lignum auri decore, in inferno sine corpore suo torquetur. Sed his omis- B tamen lignum esse non desiit. Quod vero arca ia Christi accipiatur imagine, pluribus possit probationibus declarari. . Consideret ergo lector quomodo asseratur quod in Christo naturis inconfuse maneutibus subsistentiæ quoque permanserunt, quæ nunquim fuerunt : quoniam semper ad Dei Verbi subsistentiam humanitas illa pertinuit, nunquamque sibi velut in propria persona subsistit \* assumentis subsistentiam nacta, et in illam nascendo transiens, vel transeundo nascens, cui causa oriendi, totumque quodorta est, ipsa fuit assumptio. Itemque ad Acacium Melitinensem b; c Quo autem modo, inquit, incarnatus et homo factus est si quis perscrutetur, contemplabitur ex Deo Deum Verbum, et servi formam sumpsisse, et in simi'itudinem bominum factum, secundum quod scriptum est; et secundum hoc solum considerabitur naturarum seu subsistentiarum differentia. Hic quoque, sicut duarum naturarum, sic etiani subsistentiarum considerandam esse differentiam docet. . Rursus interpretans Epistolam ad Hebræos dicit lib. u \*: c Cum dixerimus quia Verbum caro factum est, carni communicavit secundum subsistentjam ineffabiliter, et quomodo nec intelligi potest. Tunc etenim, tunc et uniuscujusque subsistentiæ-persona intellectu suscepta simul concurrit naturis ad unitatem. » Quis sciens Cyrillum prædicasse quod ita Deus Verbum carni communicavit, ut in eo mysterio non solum duæ naturæ ad unitatem concurrerent, sed etiam duæ subsistentiæ atque persona, non miretur cum audit quod Diodori ac Theodori scripta Deum, et gignenti Patri semper æqualem; illi proti- p quasi Nestoriana culpaverit, et non potius imitator sui decessoris Athanasii, scripta omnium in pace Ecclesize quiescentium studuerit excusare? Qui postea

> rum more de quo dictum est lib. vi. Quare substantias reddere debuit interpres, non subsistentias. Ligni vero et auri comparatio qua utitur, dispar ac dissimilis bac

<sup>1</sup> Cod. Veron., anima dicitur.

<sup>2</sup> Idem cod., esse adunacionem.

Idem cod., perfecta charitas. Ita etiam in vulgata.

<sup>\*</sup> Forte, a passionibus.

in parte.

• Edita est Græce ac Latine Cyrilli ad Acacium epistola post synodum Ephesinam num. 35, ubi ros φύσεων, ήγουν ύποστάσεων διαφορά rectius, quemadmodum dicebamus, exponitur naturarum seu substantiarum, quam ut hoc loco subsistentiarum.

dem cod., assumentis subsistentiæ nata.

I lem cod., libro tertio.

ruit et velut renatus est, quasi ex radice secunda, omojum nostrum salvatoris Christi homo, ad incorruptionem et antiquarum causarum virtutem per sæcula se vicit. > Si calumniari libet, objiciatur et isti: tanquam alium salvatorem Christum, et alium crediderit hominem ipsius Salvatoris Christi; quia non ait, et velut renatus est, quasi ex radice secunda, omnium nostrum Salvator 1, sed, omnium nostrum salvatoris Christi homo; et addant insuper dicentes: Si Christus, id est unctus, est homo, quoniam non nisi natura humana in illo uncta est, qui rursus est ille homo qui dicitur Christi? neque enim Dei Verbi dicium est homo, sed Christi, qui sic Deus creditur, ut et homo esse credatur. In expositione quoque Isaiæ prophetæ libro quarto sic ait : « Ergo quantum ad B ejus clamamus : Abba, Pater. Inhabitat autem Verincredulorum acerbitatem, et inepte illis meditatam con radictionem, inaniter laboravit Salvator, et in vanum et in nihilum dedit fertitudinem soam. Nec enim sustinuit, sicut dixi nuper, sacras ejus prædicationes stolidus Israel, non honoravit ejus laborein. Labor enim erat Verbo, ut sieret secundum nos, et humanam sustineret parvitatem. Sed judicium meum, inquit, apud Dominum, et labor meus coram Deo meo. Agnovit enim, inquit, Pater quos consumpsi labores pro eorum salute : propter hoc et judicium ab eo prolatum est. > Ecce Deum Verbum, de quo Gregorius, sicut supra memoravimus, dicit quia sine labore omnem mundum constituit; Cyrillus dicit quoniam laboravit ut sieret secundum nos, et humanam sustineret parvitatem : quasi angu- C Nestoriani auctor erroris, sicut in tertio libro memostiam in humano corpore pateretur impassibilis ejus divinitas, quam nec anima nostra patitur ex corporis parvitate; sed potius ex lege peccati, quæ in nostris membris est mentis legi repugnans : nam futura vita nullam in incorruptibili corpore patietur angustiam. Nec non in commento Evangelii secundum Matthæum, libro secundo: « Quando, inquit, baptizatus est Christus, tunc a spiritu duci dicitur, hoc est habitare spiritualiter, vel vitam agere spiritualem. > Et post pauca: c Assuelaciens ad vitam spiritalem proprium templum, in quo jam Deus Verbum, et in quemdam inconsuetum et incompositum vitæ modum transformans ea quæ nostra sunt, et in novitate vitæ quæ nondum fuerat prius agnita, reformans, jejunium agit ita longom. Nunquid antequam baptizaretur D Christu-, non spiritalem vitam egit, aut baptismo Joannis indiguit, ut illo sacratus institueretur etiam spiritaliter vivere; cum neque illi qui ab apostolis baptizabantur in nomine ipsius Domini nostri Jesu Caristi, eguerint Joannis baptismo sacrari? Quomodo ergo dicitur, quia cum baptizatus esset Christus, spiritaliter vixit, et quod scriptum est : Tunc Jesus ductus est a spiritu ut tentaretur a diabolo (Matth. 1v, 1), hoc s guificatum esse creditur ut habitaret spiritaliter et v.tam ageret spiritalem? Itemque dicitur :

In eodem opere libro quarto; e Ergo, inquit, reflo- A Assuefaciens ad vitam spiritalem proprium jam templum, in quo Deus Verbum, quasi prius cidem templo, consuetudo fuerit vitæ carnalis, quod de Spiritu sancto conceptum aliud quam vitae spiritalis esse non potult. Quomodo igitur assuefieri dicitur ad spiritalem vitam, cum ad eam non studio, sed natura fuerit ordinatum? cui nihil unquam defuit ad perfectionem largitatemque virtutis : quoniam de eo scriptum est: Non enim ad mensuram dat Deus spiritum (Joan. m., 34). Et item : De plenitudine ejus nos omnes accepimus, et gratiam pro gratia (Joan. 1, 16). Exponens etiam Evangelium secundum Joannem. libro primo sic ait : « Dii et Dei silii per sidem ostendimur. Inhabitavit enim in nobis, qui secundum naturam Filius est et Deus. Propterea et in spiritubum sicut in omnibus, et in uno, quod propter noset ex nobis susceptum est templum, ut omnes babens in semetipso, reconciliet et omnes in uno corpore apud Patrem. ) Si ex verborum sonis, et non ex intentione, doctores Ecclesiæ judicentur, quid de isto putabimus qui dixit : Inhabitat autem Verbum Dei sicut in omnibus, et in uno, quod propter nos et ex nobis susceptum est templum? Quid ergo Cyrillum Nestorii damnatorem lioc sensisse credimus, quia Deus Verbum sic inhabitat in uno templo, quod propter nos et ex nobis susceptum est, quemadmodum communiter in omnibus habitat, et non potius ut una esset ipsius habitantis Dei Verbi templique persona? cum Theodorus, qui condemnatur quasi ravimus, dicat : c Inhabitato quidem a Deo Verbo ab **īpsa** in utero matris plasmation**e;** in**habitato vero** non secundum communem inhabitationem, neque juxta eam quæ in multis intelligitur gratiam, sed juxta quamdam excellentem, secundum quam etiam adunari dicimus utrasque naturas, et unam juxta adunationem effectam esse personam. • Discant ergo Eutychiani eorumque fautores, antiquorum Ecclesia prædicatorum scripta aut melius interpretari, aut melioribus interpretanda relinquere, ne Theodoro, qui ab eis dicitur multo deterior fuisse Nestorio, deteriorem beatam Cyrillum dicere compellantur: qui non propterea dixisse credendus est, Inhabitat autem Verbum sicut in omnibus, et in uno, quod propter nos et ex nobis susceptum est templa:o, quasi una persona Dei Verbi templ'que non fuerit; s d potius quia divinitas ejus in proprio temple inconvertibilis mansit. Namque in isto incarnationis mysterio duo quædam intelligenda et confitenda sunt: scilicet et unam esse personam Dei hominisque, et duas inconfusas mansisse naturas. Quantum ad unitatem personæ attinet, Deus Verbum non sicut in omnibus, ita in uno, quod propter nos et ex nobis susceptum est templum 3 : quanto vero ad id qued duze naturae sine confusione manserunt, Deus Ver-

<sup>&#</sup>x27; Cod. Veron., Salva'or Christas, sed.

<sup>\*</sup> ldem cod., ejus etiam.

<sup>1</sup> Idem cod., templum inhabitat.

bum sicut in omnibus, et in uno, quod propter nos et ex A judicemini; in quo autem judicaveritis, judicabimini; nobis susceptum est templum inhabitat; quia sicut in omnibus habitans inconvertibilis ejus divinitas manet, ita et in uno, quod propter nos et ex nobis susceptum est templum, inconvertibilis ejus divinitas mansit. Hac igitur intentione dictum credamus, ut nec improbemus dicentem, nec approbemus errorem. Possemus et aliorum ex his quæ memorata sunt dictorum ejus nou contemnendam reddere rationem, et sine dubio dectiores plurium possent. Ob hoc igitur non est temere de mortuis judicandum. Dicit autem et hoc ex persona Domini eodem opere libro quarto, Pater, si possibile est: c Non possum morte obtinere vitam his qui in eam ceciderant, si moritur mors me moriente. Certum est autem quia secundum carnem dicit. Transcat calix. Verumtamen quia non potest, B intentionis, quam sequi docebatur. Quid autem rur-Inquit, aliter fleri, non sicut ego volo, sed sicut tu. Respice quomodo deficiens quidem rursus hominis natura, quantum ad cam attinct, sublevatur autem per unitum ad eam Verbum ad divinam audaciam et ad sapientiam juvenilem edocetur, ut non propriis voluntatibus quod videbatur faceret, sed intentionem divinam potius sequeretur. > Propterea Theodorum je us damonibus blasphemasse dixerunt, quia dixit quod Dominus timuerit passionem. Quod si recipimus, Cyrillum quoque cogemur dicere pejus dæmonibus blasphemasse, qui nos admonet ut respiciamus quomodo deficiens hominis natura, quantum ad eam attinet, sublevatur per unitum ad eam Verbum ad divinam audaciam. Hoc autem quod adjecit, et ad sapientiam juvenilem edocetur, ut non C propriis voluntatibus quod videbatur faceret, doctiores cum quibusdam quæ superius memorata sunt interpretentur, si tamen Eutychiani eorumque complices velint admittere. Nam cum Athanasius, qui decessoris sui Dionysii scripta purgavit, aliquid invenitur tale dixisse quod legentem posset offendere; vel cum Basilius, qui magni Gregorii dicta; sive Hilarius, qui concilii contra Paulum Samosatenum congregati, atque Sirmiensis constituta defendit; fas non est omnino de tantæ pietatis viris male sentire, qui ex semetipsis alios æstimantes, excusare studuerunt diela majorum, et qualiter a se dici possent, tal ter ab illis prolata et ab Ecclesia suscepta crediderunt, ut in ea permanerent episcopi. Sed et quiconque alii venerabiles Patres, quos dicta præcedent um non legimus excusasse, aliquid tale dixerunt, denotandi procul dubio non sunt, quando et ipsi ejusdem pietatis suisse credantur. Cum vero de heato Cyrillo in destructionem synodi Chalcedonensis Eutychiani cum suis satellitibus dicunt, qui non forte interveniente aliqua occasione, sed sedulo et ad hoc instituto opere, Theodori a tantis Patribus prædicati dicta notaverit : quid aliud ' nisi ut ipse in his quæ memoravimus cæterisque similibus inexcusabilis judicetur? Veritas enim dicit : Nolite judicare, ut non

in qua mensura mensi fueritis, melietur vobis (Mutth. vii, 1, 2). Si ergo vel ipsi beato Cyrillo percunt, si eum volunt in talibus excusari, non ulterius contra Chalcadonense concilium dieant, quod non parcens. mortuis accusaverit iusignis testimonii viros et plenos dierum in maxima Ecclesiæ dignitate defunctos. Attendere sane debent in hac sententia, qui cumdicit humanam naturam per unitum ad eam Verbum sublevari, ut non propriis voluntatibus quod videbatur faceret, sed intentionem divinam potius sequeretur, duas doceat voluntates, si tamen duas tantum, cum solius humanæ naturæ non propriam, sed proprias esse dixerit voluntates, quas, ut ipse locutus est, docebatur Christus non facere, et aliam divinæ sus in eodem opere atque in codem libro dicat de duabus Christi voluntatibus, de quibus etiam beatum Athanasium tractare tertio nostro libro docuimus. lector advertat. « Quid erat, inquit, voluntarium et non voluntarium Christo? a Juda is exhono atio. detractiones, injuriæ, plagie 3, super hæc quoque calumniæ, et quod e-t in omnibus ultimum, mors corporis. Sed si fuisset possibile ut non passus obtinerat in nobis quod stu 'ebat, non voluisset pati. Quoniam autem omnino et inexcusabiliter futuri erant Judæi præsumere quæ in eo facta sunt, suscepit ut pateretur, et fecit voluntariam, quod non erat voluntarium, propter utilitatem ex passione. > Attendant ergo quemadmodum beatus Cyrillus, etsi non iisdem verbis quibus sanctus Athanasius, duas tamen voluntates doceat in Christo fuisse, cum dicit et voluntarium et non voluntarium fuisse 2 quod passus est. et quia quæ propter nos volens passus est non voluisset pati, et quia fecit voluntarium quod non crat voluntarium: nec \* per hoc duos Christos aut filios prædicasse credatur. Quod si dicitur istud voluntarium. hæc quidem propter nos volens passus est Christus. et non voluntarium Christo, vel quod volens passus est quod non voluisset pati, non duas divinæ humanæque naturæ voluntates ostendere, sed humanæ tantum, propter aliud et aliud, aliam atque aliam voluntatem; quod in natura divina <sup>5</sup> non congruit, ut eamdem rem velit simul et nolit : superest ut exceptis his voluntatibus, alia fuerit in Christo cademque in Patre et Spiritu sancto, naturæ divinæ voluntas, cui aliud et aliud convenire non possit. Proinde hoc ab Eutychianorum vel Semicutychianorum fautoribus exspectamus, ne in condemnatione doctrinæ Theodori doctrinam quoque beati Cyrilli pro his atque hujuscemodi cæteris damnent. Quod si beatum Cyrillum condemnare nesas existimant, nec Theodorum in præjudicium sancti concilii culpent, qua-i Nestoriani erroris auctorem. Jam vero si et post exortam ac diffamatam Nestorii quæstionem beatus Cyrillus talia vel taliter est locutus, quid

<sup>1</sup> Cod Veron., quid aliud faciunt, nisi.

Idem cod., ei fuisse.

Idem cod., plagæ, flagel'a et sputa.

<sup>1</sup> Idem cod., nec tamen.

Idem cod., quod naturæ divinæ non congruit.

mirum si Theodorus, needum contradicente Nestorio, A igitur Eutychiani eorumque complices, doctos et ealumniam sive suspicionem inopinati erroris incurrit? Cognoscis autem ex his quæ memoravimus, clementissime imperator, quod veraciter sapientissimus Joannes Antiochenus cum orientali concilio scribens beato Cyrillo, ne quædam excerpta ex dictis Theodori sub anathemate damnarentur, addit atque nit: « Excerptis enim istis similia quædam invenimus apud beatum 4 et nobilem Athanasium, quædam etiam apud beatum Basilium, quædam apud Gregorium utrumque, multa vero et apud Amphilochium sæpius dicta; non parva vero et apud communem Patrem beatum Theophilum. Sunt enim quæ ' tua sanctitas ita confitetur, ut eumdem de illis habeas intellectum. His ergo commonitì, non ex bæreticorum vel quorumque minus intelligentium arbitrio, dicta omnium in pace Ecclesiæ quiescentium judicemus; sed potius ex intentione dicentium : quoniam bæc quæ quocunque modo videntur lectorem offendere, non segregantes semetipsos adversus Ecclesiam, sed pro Ecclesia scripserunt adversus hæreticos. Nunquid enim probare quisquam potest quod contra cos talia dixerunt qui sacramento dominicæ incarnationis unam Dei Verbi atque hominis factam credebant esse personam, et non potius adversus illos qui duas in una Christi persona denegabant mansisse naturas? > Si quis igitur dicat illo tempore, cum non hisdem quibus nos bæreticorum quæstionibus Ecclesia pulsaretur, et necessaria hæc adversus alios bærcticos, et catholicis innoxia fuisse : nunc autem. Nestorianis occasionem simplicem decipiendi qu'u- C rentibus, abstinendos esse fideles, maximeque parvulos, ab scriptorum talium lectione : cui sano ac prudenti displiceat hoc sanum prudensque consilium? ut quouiam hostes quos modo nos parimur, aliter armantur adversus Ecclesiam, ejus quoque fideles ac propugnatores in aliis sese armis exerceant; atque ita sine antiquorum Ecclesiæ prædicatorum Infamia, ab hæreticorum insidiis calumnietur 4. Nec videbitur insultare defunctis, aut religiosiores nos aut sapientiores in aliorum reprehensionibus ostentare, et gloriam de ignominia defunctorum appetere : quod ita beatus Gregorius in Apologetico suo notat : c Omnes, inquit, ex hoc docti et catholici volumus videri. si alios reprehendamus, et impios judicemus. > Cum

sicut illi Theodorum ad evacuandam auctoritatem magnæ synodi volunt videri notabilem; sed ut eis ostenderem quod sine his Patribus quos culpare non audent. Theodorum pro similibus, vel eamdem synodum, quod eum non damnaverit, culpare non possint. Sic Dominus, cum sabbato per sata transiret, et discipuli ejus esurientes coepissent vellere spicas et manducare, culpantibus eos Pharisæis, et dicentibus : Ecce discipuli tui faciunt quod non licet eis facere sabbatis, respondit : Non legistis quid fecesit David quando esuriit, et qui cum eo erant : quomode intravit in domum Dei, et panes propositionis comedit, quos non licebat ei cdere neque his qui cum illo erant, nisi solis sacerdotibus? Aut non legistis in lege quia sabbatis sacerdotes in templo sabbatum violant, et si e crimine sunt (Matth. x11, 2-5)? Sicut ergo Dominus Pharisæis apostolos culpantibus bæc respondens, non prophetam David et qui cum illo erant, neque sacerdotes voluit videri notabiles, sed potius ut ipsi Pharisai sanctarum et indubitata: auctoritatis personarum exemplo coerciti, innocentes discipulos non culparent: ita nos non venerabiles Patres offendere delectavit, sed Eutychianorum satellitumque eorum præsumptionem talium exemplorum objectione compescere : quibus hoc dicimus, ut si hac Eustathii, Athanasii, Amphilochii, Gregorii, Joannis et Cyrili, dicta quæ memoravimus, melius interpretari possunt, etiam Theodori melius interpretari dignen tur : si non, et boctioribus ea relinquunt, etiam Theod ri sic relinquant. Quod si putantes memoratorum l'atrum dicta melius interpretari non posse, non tamen ex his quæ necdum sollicitante Nestorii. quæstione minus examinate prolata sunt, laudabilem eorum doctrinam existimant judicandam : boe etiam de Theodori doctrina sanctam synodum judicasse non arguant. Nam quia non ignorantia, sed obstinatie facit bæreticum, et in superioribus multa jam diximus, et sequenti libro aliquanta dicemus.

catholicos se, non de unius Theodori, sed de magnæ

synodi Chalcedonensis reprehensione jactarent, illorum Patrum similibus dictis eos duxi convenientius

coercendos, quos non audent culpare velut hæreti-

cos : non quod eosdem Patres videri notabiles velim.

# LIBER DUODECIMUS.

### CAPUT PRIMUM.

Quod hareticum faciat non ignorantia, sed obstinata defensio falsitatis; et quod hæretici non statim judicandi sint qui in aliquibus erraverint.

Defensio magnæ synodi Chalcedonensis, quam criminantur Acephali quod episto'am venerabilis Ibæ doctrinam Theodori laudantem judicavit orthodoxam. compalit nos. Orientalium maxime admonente concilio, quædam ex dictis antiquorum Patrum proferre quæ legentes non minns quam illa quæ in ipso Theodoro culpant, offendere videantur. Et quoniam contemnenda non est talis offensio, nec omnia qua ex dictis corum protulimus possumus excusare, neque si possemus tempus sufficeret ad excusanda ctiam cætera quæ in ipsorum atque aliorum Patrum scriptis possunt offendere : hac compendiosa et secura

Cod. Veron., ter beatum.

<sup>1</sup> Idem cod., quæ e iam tun.

Idem cod., Ecclesia munietur. Nec, etc.

<sup>·</sup> Idem cod., si vero doctioribus.

omnes in Ecclesiæ pace defunctos ratione defendi- A sto lac robis potum dedi, non escam, nondum enim mus, ut doceamus quod nullum eorum hæreticum digne judicare possimus, vel si quidam inveniuntur aliquid de hujusmodi quæstionibus ignorasse. Non autem me quisquam illud in præsenti libro putet aggressum, ut definiam quid sit quod hæreticum faclat : quia hoc tantum monstrare proposui, quod quidem jam in superioribus acceptabili, sicut æstimo, ratione monstravi, neminem pro talium quæstionum ignorantia, in Ecclesia viventem, sive defunctum, aui se docilem Christianæ doctrinæ præbet aut præbuit, hæreticum debere judicari. Nam si nunc Ecclesia quadam Christi schola est, emnesque fideles ejus Christi d'euntur esse discipuli, nec quisquam potest veraciter dici discipulus, qui non aliquid diseit, neque discitur nisi quod ignoratur; procul dubio B aliter sentitis, et hoc vobis Deus revelavit b. Verumtaaut docilis ignorantia non facit hæreticum, aut omnis Christi discipulus erit hæreticus. Et quis jam catholicus esse dicetur, si omnis qui de Christiana religione aliquid discit, hæreticus est dicendus? Quod si etiam credantur aliqui sic omnia didiciste, ut nibil jam possint habere quod discant; quia tamen aliquid ignorabant antequam discerent, ex hæreticis videbustur facti catholici: atque ita colligitur, ut nullus inveniatur in Ecclesia Christl, qui non aut esse aut faisse perhibeatur hærelicus; at hoc dicere vel putare cum impiissimum, tum etiam nimis absurdum est. Scire igitur debemus quod hæreticum non faciat ignorantia quæ doctrinæ veritatis contumax non est. sed potius obstinata defensio falsitatis. Ad hanc obstinationem pertinere dicinius, imo principatum in ea C istos hæreticos dicere, quoniam videbat Apostolus tenere firmamus, illas etiam doctrinas quas quidam non quasi minus intelligendo Scripturas divinas, sed e's aperte resistendo, sola prosumptione spiritus condiderunt, sicut Manichæus atque Origenes a, et caeteri, qui non ut alii sequentes earum intentionem, in abstrusis quæstionibus erraverunt, sed super illas elati melius se crediderunt vel sapere, vel dicere 1. Nam si obstinatus ille dicendus est qui non cedit Ecclesiæ constitutis earumdem Scripturarum auctoritate sirmatis, quanto deterioris obstinationis dicendus est qui ipsis divinis Scripturis dedignans acquiescere, inviolabili earum plenitudini aut abrogat veritatem, aut aliquid deesse putat quod propria debeat adinventione supplere? Quibus autem in rebus hæc obstinatio hæresis habenda sit, majoris est quæstionis, D et intentione \* hujus operis alienæ: nunc quod proposuimus exsequamur. Dicimus ergo, quod alienus a Christo sit omnis hæreticus. Corinthiis autem dicit Apostolus: Non potui loqui vobis tanquam 3 spiritualib: s, sed quasi carnalibus: tanquam parvulis in Chri-

" Urriusque cognati multis in rebus errores ac deliria fuerunt, par proinde adversus sacras litteras audacia. Quod ergo de Manichæis ad solitarios scripserat Athanasius, fictis illos dissertationibus suis divinas Scripturas adulterantes, fabulas narrare. Mxνιχαΐοι γάρ, inquit, καπαλεύοντες τάς θείας γραφάς τοίς έαυτων επιπλάστοις λόγοις μ θολογούσιν. Hoe de Oripoteratis; sed nec nunc quidem potestis: adhac enim estis carnales (1 Cor. 111, 1). Si igitur Corinthii, qui adline perfectam scientiam in ministerio \* absconditam nesciebant, hæretici non erant, quia, sicut ait Apostolus, in Christo parvuli e: ant : quomodo quisquam, sive adhuc vivens, sive defunctus in Ecclesia Christi propter solam ex parte ignorantiam judicetur aæreticus, de qua nemo redarguit ut correctionem recipere noluisse dicatur? Philippensibus etiam scribens: Ego me ipsum, inquit, non arbitror comprehendisse; unum autem, quæ quidem retro sunt obliviscens, ad ea vero quæ ante sunt extendens me, ad destinatum sequor, ad palmam supernæ vocationis Dei in Christo Jesu. Quicunque ergo persecti hoc sentiamus: et si quid men ad quod pervenimus, in hoc ambulemus (Philip. 10, 13-16). Quæ cum ita s'nt, quid de hisdem Philippensibus credimus, quibus dicebat Apostolus, quod aliter sen irent, et quos monebat, ut in eo in. terim ad quod pervenerant ambularent, id est proficerent? flæreticos ergo tales pronuntiabimus, an indoctos catholicos? Sed hæreticos dicere non audebimus, quibus cum tota Ecclesia communicabat Apostolus. Restat igitur ut eos, licet indoctos, et aliter quam decet veritas sentientes, catholicos tamen fuisce dicamus. Nec non et Colossensibus ita scribit : Eta corpore absens sum, sed spiritu vobiscum sum: gaudens et videns ordinem vestrum, et id quod deest utilitatis fidei vestræ (Coloss. n. 5). Nunquid ergo dehuimus quod illis ad utilitatem fidei deerat? absit. Nam quomodo spiritu cum talibus idem esset Apostolus, et eorum ordini congauderet? De illa quoque mulicre, quæ erat in fluxu sanguinis ab annis 12 et in medicos erogaverat omnem substantiam suam, nec ab ullo potuit curari, quid sentiendum est? Non enim Deum crediderat Christum, cum fimbriam vestimenti ejus attingeret. Nam die nte Domino, Quis est qui me tetigit? et respondente Petro et qui cum illo crant : Præceptor, turbæ te comprimunt et affligunt, et dicis quis me tetigit (Luc. viii, 45)? rursumque Domino dicente: Tetigit me aliquis: nam ego novi virtutem de me exisse (Ibid., 46), nec prodente quid factum fuerit ut illa potius quæ sanata erat, testis divinæ virtutis existeret, sicut ibi secutus evangelista dicit: Videns autem mulier quia non latuit, tremens venit (Ibid., 47), et procidit ante pedes ill.us : et ob quam causam illum tetigerat, indicavit coram omni populo, et quemadmodum confestim sanata sit. Igitur ex verbis Lucæ dicentis : Videns autem mulier quia non

gene ad Manam scribens innuit Justiniamus, illum sacras litteras in speciem interpretandas suscepisse, iva τῶν Ελλήνων μυθολογίας, και τὴν Μανιχαϊκὴν αὐτοῦ πλάνη είσω/ω/η: ut gentilium fabulas, et Manichaicas quibus laborabut errores induceret.

<sup>4</sup> Cod. Veron., docere.

<sup>2</sup> Idem cod., ab intentione.

άποκαλύψει, revelabit.

Idem cod., quasi.

Idem cod., mysterio.

autem posse non crederet Deum. Christum ergo non Deum crediderat, quem latere posse crediderat, adeo nt quod in se factum sciret, indicandum ei putaret. Sie enim et alius refert evangelista : Mulier autem timens et tremens, sciens quod factum esset in se, venit et procidit ante eum, et dixit ei omnem veritatem (Marc. v, 33); ut quod prius ægrotæ pudor absconderat. sanæ devotio fatere ur. Et fortassis ideo retro tetigit Christum, ut ipso quoque actu signaret, quod non rjus anterius, quo præcedit omnia, secundum quod dictum est: In principio erat Verbum, sed humanitatem, qua postea Verbum caro factum est (Joan. 1, 1, 14), fide contigerit. Sicut enim nobis ad rerum significationem verba sunt data, sic omnipotens Deus, cujus potestati subjecta sunt omnia, et cuius B stra, que nobis tantum magna videtur atque perfesapientia singulariter novit in usum doctrinæ etiam voluntarios nescientium motus convenienter aptare, quascunque res volucrit actu creaturæ suæ significat. Unde non incongrue puto quod ideo et ad simbriam tantum vestimenti ejus accessit, quæ pro mensura fidei suæ non potuit ad excellentiam majestatis ejus accedere; sed ad id quod piæ incarnationis fuit, per quam inclinatus in terras humilitati nostræ propinquior factus est. Nec mirum, si fides hujus mulieris fuerit imperfecta, vel quod in ipsa imperfectione de Christi misericordia receperit sanitatem, cum in ipsis quoque videatur apostolis tales aliquos fuisse, sicut jam de Thoma et Philippo docuimus, per quam tamen virtutes perficiebant in populo. Nec incredibile sit quod licet Deum non crederet Christum, dicebat ta- C men quia vel si vestimentum ejus tetigero, salva ero: cum scriptum sit in Actis apostolorum, quod tantum fideles Christi de ipsorum quoque discipulorum ejus virtute crediderint, ut non solum super languidos deferrentur a corpore Pauli sudaria vel semicinetia; et recedebant ab eis languores, et spiritus nequam egrediebantur (Act. xix, 18): verum ctiam quod credentium in Domino multitudo virorum ac mulicrum in plateis ejicerent infirmos, et ponerent in lectulis et grabatis, ut veniente Petro saltem umbra illius obumbraret quemquam eorum (Act. v. 13-16): dum concurreret multitudo vicinarum civitatum Ilierusalem, afferentes ægrotos et vexatos a spiritibus immundis, qui curabantur omnes. Placet igitur, u: istam quoque mulierem condemnenius inter D votus, subjectus et habilis ad discendum, aliter de illa hæreticos pro ca fide qua sanari meruit, et de qua ei Dominus dixit : Filia , fides tua te salvam fecit , vade in pace (Luc. vn!, 48)? Si enim damnanda est parvulorum fides ab eis qui magnæ et perfectæ fidei sibi videntur, cur non et ista damnetur? cur non etiam Maria et Martha sorores Lazari, quoniam utraque Domino dixit . Si fuisses hic, non fuisset mortaus frater meus (Joan. x1, 21, 52) ? Quod, sicut jam diximus, profecto non dicerent, si Deum crederent Christum. Quis enim Deum alicubi putet absentem ? Martha vero, etiam cum veniret ad monumentum Dominus et iapidem qui superpositus erat tolli præ-

latuit, intelligimus quia sic tetigerat ut lateret : latere A ciperet, quasi nescienti, sicut et illa mulier quæ sanguinis fluxu curata est, indicandum putavit dicens : Domine, jam fetet, quatriduanus enim est (Ibid., 39). Cur ergo non et istas familiares Christo personas hæreticus fuisse dicamus, si et ignorantia simplex hæreticum facit? imo cur non omnes Dei cultores ab initio mundi, qui vel sicut Corinthii et Philippenses atque Colossenses, vel sicut i-tæ mulieres, minus aliquid credentes de his quorum tide mundamur, sanctam et simplicem vivam in præceptorum Dei obedientia finierunt? Iloc est autem mirum, quod et illius mulieris quæ fuit in flaxu sanguinis imperfecta et parvula fides, perfectam et magnam exigit de Christi justitia sanitatem, harum vero sororum, stupendam promeruit quatriduani fratcis resurrectionem. At nocta, ut non parcamus mortuis, vel si verum esset quod dicitur, imperfectis, nec parvum valet aliquid impetrare. Disputamus incessanter atque incondite de fide: Christianæ dogmatibus, volentes in reprehensione aliorum docti et religiosi videri : et quæ reverenter parceque tractanda sunt, cœlestia passim mysteria ventilamus. Inane jam nomen eis relictum est, quo sunt nuncupata mysteria. Nam inter otiosas fabulas et vulgares habentur necessariæ et paucis committendæ fidei quæstiones. Et in his omnibus videmur nobis causam pietatis agere, conturbantes Ecclesiam, in cujus pace defunctos pro parvula, sicut putanius, fide velut hæreticos abdicamus, cum ipsi apostoli aliquando fuerint in fide impersecti, nunquam tamen hæretici; cumque adhuc parum de Christo crederent, niagnam potestatem acceperunt spirituum immundorum, ut ejicerent eos et curarent omnem languorem et omnem infirmitatem, mittente eos Domino, atque mandante 1: Euntes prædicute, dicentes : quia appropinquarit regnum cœlorum : infirmos curate, mor uos suscitate, leprosos mundate, dæmones ejicite : gratis accepistis, gratis date (Matth. x, 7, 8). Si vero apostoli nec in ipso ignorantiæ suæ tempore fuerunt hæretici, qua ratione quisquam eos qui tales de hac vita transierunt, affirmare possit hæreticos? et si illi, qui præsentem habebant ipsam in corpore veritatem, potuerunt absque crimine secus aliquid de illo minusve sentire; cur hæresis crimini deputetur, si quisquam in Ecclesia pietate præditus, obedientiæ desenserit, quod reprehensum corrigere sit paratus? Quocirca omnes qui in discipulatu sunt veritatis, et semetipsos rationi dociles et subjectos auctoritati præbent Ecclesiæ, si aliter sapiant de his quorum side mundantur, vel propter incapacem suam intelligentiam, vel minus rem animadvertendo quam opus est, imple procul dubio tanquam hæreticos exsecrantur 1. Qui enim statuit in corde suo firmus hot credere, quod in talibus doctrina et fides habet Ecclesiæ, quamvis non perfecte omnia de hisdem sapiat vel loquatur; quia tamen scientiæ suæ non confidit, et multa in quibus errat aut dubitat, ab

<sup>1</sup> Cod. Veron., ita mandante.

<sup>2</sup> Idem cod., exsceramur.

in schola veritatis pium habet discendi propositum: non est dicendus inimicus ipsius veritatis, quod est hæreticus, sed perficiendus potius discipulus. Imperfectus iste profecto pibil sui cordis adinventione confictum propria quadam auctoritate docere præsumit, sicut quidam hæretici, neque talia docentes sequitur; sed auctoritati divinarum litterarum innititur, atque ubi earum intelligentiam non fuerit assecutus (in multis siquidem, pro illarum magna profunditate, humanus caligat aspectus), cognoscens quid inde statuerit universalis Ecclesia, errori suo pia cordis humilitate renuntiat, quia nunquam sibi ne aliter saperet interdixit. Sicut ergo sunt perfectiores quidam, qui magno sapientiæ dono praivatur ab aliis in vita perfectis, ita multi sunt imperfecti in Ecclesia Christi, et tamen in servanda ejus unitate perfecti: qui cum per ignorantiam suam in plurimis errent, in nullo tamen errare credunt Ecclesiam cujus se confidunt unita:e salvari. Quamobrem vel si nobis sapientiores videmur, quanquam scriptum sit quod pietas est sapientia: non debemus istos Dei cultores ab Ecclesia ejus expellere, nec a muris Sion spiritalis ejectos inter ejus adversarios deputare. Circumdate, inquit propheta, Sion, el complecimini eam; narrate in turribus ejus; ponite cerda vestra in virtute ejus, et distribuite domos cjus (Psal. XLVII, 43); vel, sicut alii codices habent. Distr buite domus \* \* gradus ejus. Circumdare igitur charitate debemus, qui pertinent ad Sion, nec quolibet ejus gradu constitutos excludere : sed ita superioribus in ea honorem magnum reddere qui debetur, ut ctiam inferioribus ejus quibusque dilectio non negetur. Hoc enim est quod ait : Distribuite gradus ejus, quod alibi dicitur: Ordinate in me charitatem (Cant. 11, 4). Sicut ergo non ideo quorumdam perfectorum in side spernendus est inserior gradus, quod " non possunt intellectu capere veritatem, quia hoc sublimioris gradus alii possunt : ita nec ipsi 6 spernendi sunt, vel ab Ecclesia post mortem, quod est crudelius, sub anathemate condemnandi, qui licet imperfectæ sidei suisse videantur. quia non in omnia quæ tam multa et magna contipotuerunt intendere, omnia tamen vera et recta esse in Ecclesiæ side non dubitaverunt, ut in ea persiciendi manerent; ac per hoc ita credentes, juxta quemdam gradum, et ipsi videntur in fide perfecti, qui se perficiendos ex unitate Ecclesia crediderunt. Illi ergo excellentiore gradu intelligentiæ præditi, ipsum rem cujus in futurum revelatio plena serva-

Ecclesia recte teneri non dubitat, ubi positus velut A tur, quantum in hac vita concessum est, evaluerunt attingere. Illi etiam fide tantummodo perfecti ad eum 7 propins accesserunt. Isti vero inferiores, quos tertio gradu posuimus, quanquam per aliquod longius intervallum, ad idem tamen aspiciunt, et illuc habent veniendi propositum. Qui si hæretici indicentur, quota pars nobis, non dicam de omni plehe. sed de ipsis Ecclesiarum præpositis relinquetur quæ catholica debeat judicari; cum et illos excellentioris intelligentic, necessitate suscepti officii per ardua gradientes, nonnunquam lapsos sinus pietatis excipiat, qua se auctoritati subdunt Ecclesia cujus magistri sunt, ut non glorietur omnis caro in conspectu ejus? Non igitur hæresis dicenda est, nisi contradictio superborum pervicax, quæ sib ne al ud lent mente contemplari, quæ tantummodo credun- B sapiat interdicit, et admonita contemnit acquiesca e veritati. Illa magis contumaciter ab Ecclesia separari deligit, vel in ea dolose latere, quam pravam mutare sententiam. Sed ignorantes in eo discernimus a dolosis, quia nec probantur sufficienter aliquando correpti pro his quæ minus intelligunt, nec suis rationibus occultis corrumpunt facilium mentes, sed libere solent et simpliciter aperire quid sentiunt. Si quis autem et in ipsis Christi discipalis, quos habuit cum hic conversaretur in carne mortali, quærat cognoscere, quantum differat inter rationis patientem, vel auctoritati contumacem spiritum quo aguutur hæretici, qui scandalizari et separare semetipsos magis sunt prompti, quam discere; et inter minus capacem intellectum piorum, mansuete opportuniomnes desensionibus nostris, et amplecti potius in C tatem præstolantium disciplinæ, et servantium unitatem spiritus in vincalo pacis; in uno capitulo Joannis evangeliste similiter inveniet, ubi I ominus dixit: Ego sum panis vivus, qui de cœlo descendi : sh quis manducaverit ex hoc pane, vivet in æter::um(Joan. vi,51,52). Et: Qui manducat meam carne:n, et bibit meum sanguinem, in me manet, et ego in illo (Ibid., 57). Sicut misit me vivens Pater, et ego vivo propter-Patrem, et qui manducat me, et ipse vivet propter me ( Ibid., 58). Et litigantibus Judæis, et dicentibus ack invicem : Quomodo potest his nobis carnem suam. dare ad manducandum (Ibid., 53)? multi otiam ex discipulis eius audientes dixerunt : Durus est hie sermo, quis potest eum audire (Ibid., 61)? propter quod, sicut in consequentibus narrat: Multi discinet Christiana religio, sicut dignum est, animum D pulorum ejus abierunt retro, et jam non cum illo ambulabant (Ibid., 67). Ecce est ille spiritus rationis impatiens, et auctoritati contumax quo aguntur hæretici, qui scandalizari et separare semetipsos magis sunt prompti quam discere. Ignorantia vero piorummansuete opportunitatem præstolantium disciplinæ, servantium unitatem spiritus in vinculo pacis, ita in: consequentibus aperitur. Adjungit enim illic evan-

<sup>\*</sup> Abundat vox illa domus; nam in Græco κατσθίελεθε τάς βάσεις αὐτῆς.

<sup>1</sup> Cod. Veron., Scripturarum.

<sup>1</sup> Idem cod., veram intelligentiam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., in fide.

<sup>&#</sup>x27;In codem cod., decs! domus.

Idem cod., qui.

ldem cod., isti.

<sup>7</sup> Idem cod., ad cam.

gelista sic referens : Dixit ergo Jesus duodecim : nun- A Fructus enim justitiæ, secundum Paulum ' apostoquid et vos vultis abire (Ibid., 68)? qued nisi æque mysterium non intelligentibus, sed non æque immitibus et auctoritati contumacibus, minime diceretar. Cur interrogarentur utrum et ipsi abire vellent, si and mystice dictum fuerat cognovissent? nam my-· sterium cognoscentes scandalizari et abire non possent. Sel interrogati sunt ut responderent, utrum cos, quamvis non intelligentes quod dictam est, boni tamen magistri teneret auctoritas; et nobis pietatis et mansuetudinis hujus salubre in eis præberetur exemplum, ut sicubi non intelligimus, auctoritati redamos. Denique sic ibi interroganti Domino respondit et Petrus, usnon ideo se diceret nolle abire, quod mysterium intellexerit, sed quia illud ipsum 1 quod a tali magistro diceretur, ad vitam aternam B Dei testimonio a qua honorati sunt, hæreticam dicere procul dubio pertineret. Ait enim: Domine, ad quem ibimus? verba vitæ æternæ habes : et nos credidimus, et cognovimus quia tu es Christus Filius Dei vivi (Joan. vi, 69). Quod si mysterium intellexisset, hæc potius dixisset : Domine, cur abeamus non est, cum credomus nos cornor s et sanguinis tui tide salvandos. Multum itaque differt inter hæreticorum proterviam immitem corpus Ecclesiæ discindentem, vel in Ecclesia corde ticto latentem, et minus capacem catholicorum intelligentiam, doctrinæ Christi subjectam, et servantem unitatem spiritus in vinculo pacis. Quem spiritum illi profecto non habeat qui se ab Ecclesia segregant, apostolo Juda dicente: Hi sunt qui segregant semetipsos, animales, spiritum non habentes (Jud., 19). Sed nec illi hunc habent, qui C ficto corde in Ecclesia latent : Sanctus enim Spiritus disciplinæ sugiet fictum (Sap. 1, 5). Non ergo debemus hæc multum discreta confundere, nec idem putare quad longe diversum est. Ob hoc igitur saucti Patres, quorum apostolicam regulam videntur quidam male transgressi, non his Ecclesiæ doctoribus condemnationem statuerunt, qui parem ejus ad finem usque servantes, in quibusdam fidei Christianæ forsitan erraverunt; sed illis qui post unam et secundam correptionem, manifestata et am regula veritatis, per synodum paterna constituta servantem, aliud credere ac docere præsumerent : quia nec possent solos ipsos condemnare absque omni Ecclesia, quæ cum eos adverteret, non arguit talia præsunt improbata, cum eis non essent incognita. Pervides igitur, clementissime imperator, quantorum damnatio consequatur, si quisquam ex talibus posterorum præsumptione damnetur : tanti vero penditur in unitate corporis Christi manere, et non contentiosum se objicere, sed docilem subjicere animum veritati, ut pro pacis ipsius et cha: itatis fructu. quod forsitan 8 aliter sapitur quam vera fides exigit, purgetur a Domino, ut plus in pace frucificet;

lum, in pace seminatur facientibus pacem (Jac. 111, 18): ideo quod . Dominus in Evangelio dicit : Ego sum vitis vera, et Pater meus agricola est : omnem palmitem in me non ferentem fructum, tollet eum, et omvem qui fert fructum, purgabit eum, ut plus fructum afferat (Joan. xv, 1, 2). Nec mirum videatur, si permanentes in compage corporis Christi, et servantes unitatem spiritus in vinculo pacis, per ipsam charitatem a suis purgentur erroribus, cum scriptum sit, quod universa delicta operiat charitas (Prov. x, 12). Quemadmodum vero multorum vitam pro Scripturæ Dei testimonio a qua laudati sunt, impiam dicere non audemus, licet aliquibus eorum factis graviter offendamur; sie etiam multorum doetrinam pro Ecclesiæ non debemus, licet in aliquibus corum diciis graviter offendamur: atque ut illos, quamvis a divina Scriptura laudatos, non arbitramur in omnibus imitandos, ita nec istos, quamvis ab Ecclesia bonoratos, arbitremur in omnibus approbandos. Hanc autem reverentiam ipsi divinæ Scripturæ deferimus, ut non credamus quod aliquid indigne laudavit . Et ideo cum audiamus Apostolum inter alios justos Samson quoque laudantem atque d'centem : Defciet enim me tempus enarrantem de Gedeon, Barac, Samson, Jeplite, David, Samuel et prophetis: qui per fidem vicerunt regna, operati sunt justitiam, adepit sunt repromissiones (Hebr. x1, 52, 53), et cætera: intelligimus quod ut se idem Samson cum allophylis ruinæ ingentis necaret oppressu, non suæ calamitatis impatientia, sed nutu divino inspiratus hoe secerit. Alioquin nec sufficiens ei virtus dareter, ut tantæ magnitudinis fabricam, in quo gens allophylorum convivia celebrabat, suis manibus quateret atque dejiceret; neque si nutu proprio sibi necem ingereret, inter justos ab Apostolo laudaretur : et ideo factum ejus ex divinæ Scripturæ testimonio, non ex nostra consuetudine judicamus. Item cum ab eadem Scriptura videamus laudari David, qui perpetrato adulterio homicidium quoque conjunxit, quoniam in ea simul legimus, quod horum scelerum pomitentiam egerit, ideirco ab ea credimus esse laudatum. Cum vero laudet etiam pontificem Azron, qui vitulum fecit in Coreb, ut adoraretur a populo dicantes. Omnium quippe fuerant, a quibus non  $\mathbf{D}\left(Exod.$  xxxII), nec refert ubi eum tanti sacrilegii pœnituerit, exigit a nobis reverentia quam cidem sanctæ Scripturæ debemus, ut quanquam hoc tacuorit, non tamen credamus quod eum laudare possit, nisi de tanto sacritegio pœnitentem. Hanc igitur observantiam tenere nos oportet et in his quorum doctrina in Ecclesia Dei recepta est; ut si quid nos in corum verbis ossenderit, prius quæramus, ne sorte non ipsi veritatem, sed nos corum intentionem minus potuimus invenire. Et quemadmodum illud oput

b Cod. Veron., quidquid illud esset, quod.

<sup>\*</sup> Idem cod , condemnare doctores.

<sup>2</sup> Idem cod., si quid forsitan. · Idem ced., Jacobum.

Idem cod. , ideoque.

Idem cod., aliquem.

<sup>&#</sup>x27; Idem cod., laudaverit.

nostra consuetudine judicamus : ita et horum dicta ex Ecclesiæ testimonio, et non ex nostra intelligentia judicemus. Si vero certus illorum est error, sicut David atque Aaron, non nisi pro ejus correptione eredamus fuisse laudatos, sive hoc ostendatur, quemadmodum Theodorum quæ minus caute protulerat ostendimus emendasse; sive hoc forte non possit evidenter estendi : nam aliter illos Ecclesia Dei approbare non possit. Sicut autem nimis indecorum est et offensum, ut eorum precata quibus testimonium justitie Scriptura Dei perhibuit, curiosissime requirentes enumerata denotemus, hinc volentes sancti atque incontaminati videri: ita nimis indecorum est atque offensum, ut ignorantiam eorum quibus testimonium sanæ doctrinæ Ecclesia Dei perbi- B telligentium, aut vitarent aut solverent quastiones. buit, scrupulosissime perquiramus, et si quos eorum deprehenderimus vel putaverimus errores, in unum congestos ventilemus, hinc volentes videri docti atque catholici. Sed quemadmodum illorum peccata, ita et horum si qua invenitur ignorantia, sufficit ut cum legimus improbemus, Apostolo dicente: Omnia probate, quod bonum est tenete (I Thess. v, 21). Atque ut illorum vitam, non ex quibusdam culpabilibus factis impiam, sed ex aliis multo pluribus rectis justam, secundum Scripturæ Dei testimonium judicamus : ita et horum doctrinam, non ex quibusdam culpabilibus dictis hæreticam, sed ex aliis multo pluribus rectis catholicam secundum Ecclesiæ Dei testimonium judicemus. Unde sancta synodus Orientis Theodosio scribens dicebat : c Si autem quid- C indocti atque instabiles pro intellectus difficultate quam, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in Theodori vel aliorum litteris, hoc retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his prælatam gloriam dedicamus, et non ex illis eos judicamus de quibus aliqui atrocirer eos accusant. >

#### CAPUT II.

Quod retractari non debeant ea quæ in synodo semel sunt constituta.

Sed ecce, quod ultimum nobis ad demonstrandam rationem totius causæ remanserat, etiam de laude Theodori Mopsuesteni satis superque docuimus, hanc epistolam velut hæreticam juste non posse culpari; nos tamen, sicut prædictum est, non in nostra ratione, quanquam videatur invicta, sed in auctoritate sancti concilii quo i suscepta est, constituimus iirmitatem. Sufficiat igitur instructioni parvulorum nostrorum, ne scandalizentur in his quæ de illa conficta sunt, quod omnia diverso atque multiplici, et in obsequium veritatis undique concurrente genere defensionis exclusimus. Nec apud se reputent dicentes, cur non magis illud concilium, quod ipsam epistolam merito rectæ fidei quam continet, orthodoxam

· Edit. Leon., etiam in eo.

1 Cod. Veron., a quo.

Samson ex divinæ Scripturæ testimonio, et non ex A judicavit, canctorum quæ in illa calumniantur hæretici, rationem actis inseruit? cum intelligere debeant, quod accusatoribus Ibæ epistolæ nihil in eam opponentibus , necesse non habuerit in talibus immorari. Quod si propterea succensendum magnæ synodo putetur, quia futuras hæreticorum calumnias non prævertit, ipsis quoque prophetis atque apostolis succenscatur necesse est, cum multa sint in eorum litteris quorum cum ipsi possent sine ulla difficultate pandere rationem, maximo nunc studio atque labore ab ingeniosissimis atque doctissimis exponuntur. Cognoscant igitur, quod his difficultatibus fidem ac pietatem Ecclesiæ suæ Christus exerceat. Nam utique magis prophetæ, magis atque aposteli, futuras quas prævidebant calumniantium vel non in-Attendant quod Petrus apostolus dicat: Dilectissimus fruter noster Paulus, secundum eum quæ data est illi sapientiam scripsit vobis, ut in omnibus epistolis, loquens in eis de his in quibus sunt quædam difficilia intellectu, quæ indocti atque instabiles pervertunt, sicut et cæteras Scripturas, ad proprium suum interitum. Vos igitur amantissimi, præscientes cavete, ne infan. storum errore seducti decidatis a corroboraticne vestra (II Petr. 111, 15-17). Ecce non solum cum præviderent non vitaverunt futuras, sed etiam cum præsentes viderent, non nobis absolverunt indoctorum atque instabilium, quas ex corum litteris opponunt Ecclesiæ, quæstiones. Nec quisquam illis imputare Christianus andet, quod talia locuti sunt quæ iidem perverterent; sed Dei potius in hoc judicium contremiscit, quod hujusmodi tentationi! us illud impletur, ut qui in sordibus est sordescat adhuc, justus autem justiora faciat, et sanctus sanctiora (Apoc. xxII, 11). Unde si quam reverentiam deferimus etiam synodalibus constitutis ab Ecclesia universali receptis, in omnibus quæ obscura in eis et ad intelligendum difficilia reperimus, divinam voluntatem cognoscere atque approbare debemus. Cognoscis autem, serenissime imperator, quod non immerito beatissimus Leo temerarios a retractatione prædictæ synodi cocrcebat, cum Leoni principi scriberet dicens : Nihil prorsus de bene compositis retractetur. Qui rursus, cum ab eo suis litteris flagitaret memoratus Augustus, ut in regiam civitatem veniens aliquid in ejusdem synodi statutis vel corrigeret, vel suppleret, quod sieri sine detestabili prævaricatione non posset; sic ei rescribit (Epist. 125): c Litteras clementiæ tuæ, plenas virtute fidei et lumine veritatis. veneranter accepi : quibus cuperem in eo a quod præsentiam meam pietas vestra necessariam existimat, obedire, ut majore fructu conspectum b vestri splendoris assequerer; sed magis vobis e arbitror.

e Edit. Leon., id vobis.

Edit. Leon., majorem fructum conspectu.

<sup>2</sup> Idem cod., ejus constituimus.

Idem cod., quod accusatoribus Ibæ episcopi nihil hine opponentibus, necesse non habuerit.

placiturum, quod eligendum ratio demonstravit. A rissima tuba suæ auctoritatis into at inquietorum an-Nam cum sancto spiritali a studio universæ b pacem Ecclesiæ muniatis, nihilque sit convenientius sidei desendendæ, quam his quæ per omnia instruente Spirita sancto irreprehensibiliter definita sunt inhærere: ipsi videbimur bene statuta convellere, et auctoritates quas Ecclesia universalis amplexa est, ad arbitrium hæreticæ petitionis infringere, atque ita nullum collidendis ecclesiis modum ponere, sed data licentia rebellandi, dilatare magis quam sopire certamina. Unde quia post illas Ephesinæ synodi impietates, quibus Dioscori scelere fides catholica resutata, et perversitas Eutychiana suscepta est, nihil ad conservationem tidei Christianæ utilius potuit ordinari, quam ut prædicti facinus sancta synodus Chalcedonensis aboleret, et tanta illic haberetur B cœlestis cura doctrinæ, ut nihil in cujusquam opinione resideret, quod a prædicationibus vel propheticis vel apostolicis dissonaret: ea scilicet moderatione servata, ut rebellibus tantum ac pertinacibus ab Ecclesiæ unitate rejectis, nulli correcto venia negaretur : quid probabilius? quid religiosius poterit pietas vestra decernere, quam ut quæ non tam humanis quam divinis sunt statuta decretis, nullus ultra sinatur impetere; ne vere digni sint tantum Dei munus amittere, qui de veritate ipsius ausi fuerint dubitare? > l'erspicis quemadmodum Leonem principem moneat, his quæ per omnia instruente Spiritu sancto in memorata synodo irreprehensibiliter definita sunt inhærere atque decernere, ut quæ non tam humanis quam divinis sunt statuta decre- C tis, nullus ultra sinatur impetere. Quomodo ergo non profane retractantur, ut non dicam reprehendantur, divina decreta? Sed quis hujus Romani antistitis gravitatem non prædicet? quis tantam constantiam non honoret? Movere hunc posset ullo modo sæcularis potestas a sententia non retractandi quæ divinitus fuerant constituta, quem corporaliter loco movere non potuit? Splenderet equidem procul dubio ubicunque sol esset; sed in cœlo sol longe honoratius longeque decentius, ubi locus ejus est summus et congruus universis pariter illustrandis, ne multos deserat, cum declinat ad aliquos. Denique tanta libertatis atque rationis ejus auctoritate permotus etiam religiosissimus princeps, supervacuam, quin potius multis nocituram, cupiditatem deponit, et tanquam pacis silius, hoc et ipse sequitur, quod eligendum ratio demonstravit. Ille tamen, velut aeterna lege præfixus in quodam suæ dignitatis et fidei firmamento, sic luce veritatis irradiat, et quasi cla-

sibus inhibendis, et dicit (Epist. 78) : « Quæ patelacta sunt quærere, quæ perfecta sunt retractare, et quæ sunt definita convellere, quid aliud est quam de adeptis gratiam non referre, et ad interdie: a arboris cibum improbos appetitus mortiferæ cupiditatis extendere? > Verum autem his atque aliis multis hojusmedi, quæ Leoni principi sa pissime scripsit ille vir Dei, minus quam volo, et quam meze affectioni debeo demonstravi, quanta fuerit ejus sollicitudo atque cautela pro custodienda reverentia synodalium statutorum. Nam in illis omnibus superius memoratis, neque ulterius retractare, neque discutere se posse professus est ea que semel fuerant Chalcedonensi definita concilio, velut quæ nosset non tam humano quam divino spiritu constituta. In eis autem quæ adhuc commemorare disposui, alios etiam qualemeunque disputationem i de memorata synodo cum hæreticis inire prohibuit. Namque cum scriberet non solum episcopis, sed etiam clericis catholicis et confessoribas ex Ægypto e apud Constantinopolim constitutis, sic eos admonuit : « Omni itaque dilectioni vestræ studio ac labore nitendum est ne ulla insidiantium disceptatio possit admitti, neve hoc ab hæreticis valcat obtineri, quo evangelicam fidem manifestum est impognari. Nam definitarum rerum quas tantæ synodi vel Christianissimi principis sanxit auctoritas, et apostolicæ sedis confirmavit assensus, nihil oportet discuti, ne contra fas aliquid videatur infringi; multumque fidei et sacerdotali constantiæ derogatur, si cum his qui homicidiis et surore repleti sunt, ac volunt convertere Evangelium Christi, et facinore suo Deo probantur exosi, superflux et plurimum nociturx altercationis conflictus habeatur. > Leo tam fortis ac præpotens nec suæ virtuti fidit, nec aliis permittit, de rebus apud Chalcedonam sicut Deo placuit definitis altercari saltem atque confligere; et nescio qui præsumunt etiam decernere congregati, et impiam vocare epistolam quam catholicam sancta illa et magna syuodus judicavit. Scribens etiam presbyteris, diaconibus et clericis Constantinopolitanæ Ecclesiæ, dicit: Habemus propitio Deo magnum et divini:us praparatum Christianissimi imperatoris auxilium: quem scriptis meis quantum causa expetit obsecravi, ne improbis parricidarum petitionibus in aliquo clementiæ suæ præberet assensum, neque ullo mode sineret sanctæ Chalcedonensis synodi definitiones, quæ vere de cœlestibus prodiere decretis, tanquam necessaria retractatione violari : cum insidiatores

\* Edit. Leon., et spiritali.

h Edit. Leon., in universum.

· Exciderunt epistolæ duæ Leonis, quarum fragmenta subjiciuntur. Prior hæc ad episcopos et elericos Ægyptios scripta, qui a Timotheo Æluro pulsi Constantinopolim confugerant, eamque ob causara confessores appellantur. Posterior ad clericos Constantinopolitanos. Utriusque idem erat argumentum,

contra Timotheum parricidam, qui Alexandrine sedis pervasionem Proterii cæde cumularat, et pro synodo Chalcedonen i, quam oppugnabat, ut est apud Liberatum cap. 45. Tum ergo scriptas liquet, cum a Leone Augusto de cadem re missa est encyclica ad omnes provincias, quæ post synodum edita legitur cum rescriptis provinciarum, de quibus dicium est lib. u, et hoc ipso capite iterum dicetur.

<sup>1</sup> Cod. Veron., disceptationem.

piorum ' ad hoc subrepere velle manifestum sit, ut A quis semel judicata ac recte disposita revolvere et statuta evangelicis prædicationibus et Patrum traditionibus consonantia novo faciont infirma judicio, ut a dum disceptatio admittitur, auctoritas aufi rator. . Quid ergo se dicunt novitiæ diligentiæ repertores novitii suo decreto Chalcedonensem synodum confirmasse, cujus statuta evangelicis prædicationibus et Patrum traditionibus consonantia, maunus hic Christi sacerdos novo potius sensit infirmanda judicio? Quæ quidem sicut firmari non indigent, ita infirmari non possunt. Verumtamen, quantum in istis est præsumptoribus, novo ea fecerunt infirma judicio, etiam si nihil contrarium judicassent. Unde Marcianus quoque imperator post sacerdotum sententiam aliquid tractare impium duxit atque sacrilegum, nec cuiquam semel judicata recte- B que disposita revolvere, et de his publice disputare permisit, qui suo edicto omnibus discussionem eorum quæ Chalcedone judicata sunt negans, « Vere, ait, impius et sacrilegus est qui post tot sacerdotum sententiam opinioni suæ aliquid tractandum reliquit. Extremæ quippe dementiæ est in medio et perspicuo die commentitium lumen inquirere : quisquis post veritatem repertam aliquid ulterius discutit, mendacium quærit. Nemo itaque vel clericus vel militans, et alterius cujuslibet conditionis, de side Christiana, publice congregatis populis et audientibus tractare præsumat in posterum, et hoc tumultus et perfidiæ occasionem requirens. Nam injuriam facit judicio religiosissimæ synodi, si quis semel judicata ac recte Et infra, postquam diversas pro transgressorum conditione statuit poenas : « Universa ergo, inquit, quæ a sancta synodo Chalcedone statuta sunt custodiri debeant, nihil postea dubitari. Iloc itaque nostræ commoniti tranquillitatis edicto, abstinete profanis vocibus, et ulterius definite de divinis disputare, quod nefas est: quia non solum divino judicio percatum hoc prout credimus punietur, verum et am legum et judicum auctoritate coercebitur. > Ecce Marcianus princeps, verus reipublicæ pater et verus Ecclesiæ tilius, sacerdotalium non prævius, sed pedisequus decretorum, edicto suo pronuntiat quod quisquis post veritatem repertam aliquid ulterius discutit, mendacium quierit; et post hanc ejus sententiam, ab Ecclesia Dei receptam, nescio qui se jactant in- D solenti discussione invenisse alteram veritatem. Ille dicit : lojuriam facit judicio religiosissimæ synodi, si

· Perspicue secundi ordinis sacerdotem vocat presbyterum, et paulo post primi ordinis sacerdo-tes, episcopos. Sic enim distingui olim solitos observatum est ad Sidonium lib. 1v, epist. 25. Inde et secundi ordinis homo dictus presbyter in synodo 11 Symmachi papæ cap. 6 : Nefas dictu est obli-

1 Cod. Veron., insidias impiorum. Alia lectio insidiatores piorum, quam ex Facundo in margine epistolæ sancti Leonis 431 adnotavit Quesnellius, inter falsas amandari posse videtur; non enim eam juxta nostri codicis fidem Facundus expressit.

publice disputare contendit; et isti dicunt honorasse synodum, de cujus jud cio judicaverunt : imo cujus judicium dissolventes, impiam vocaverunt epistolam, quam pronuntiavit illa catholicam; et sanctorum Patrum sententiam labefactare nituntur episcopi, de qua Marcianus princeps nemini vel disputare permisit. Sit ejus memoria in benedictionibus, et ista vox ei pro talibus meritis semper a toto reddatur: per quem non solum desperatæ reipublicæ salus, verum etiam Ecclesiæ diu concussæ requies data est.

#### CAPUT III.

Quod principum sit in causis fidei obelientiam exhibere, non ea sibi usurpare quæ sunt propria sacer-dotum, docet exemplo Marciani et Leonis imperatorum.

Cognovit ille quibus in causis uteretur principis potestate, et in quibus exhiberet obedientiam Christiani. Et ideo, ne impius atque sacrilegus videretur, post tot sacerdotum sententiam opinioni suæ nihil reliquit. Sicut qui meminerat exitus Oziæ , qui postquam prævaluit multis gentibus, et factus est gloriosus, exaltatum est cor ejus, ut incensum poncret super altare, quod non licebat nisi solis sacerdotibus filiis Aaron : propter quod ejus obstinatissimam frontem quam reverentia deseruerat, lepra confudit. Sciens igitur ille modestissimus princeps, Oziæ regi non impune cessisse, quia sacrificare præsumpsit, quod licitum est singulo cuique ctiam sedisposita revolvere el publice disputare contendit. » C cundi ordinis sacerdoti a : multo magis impune sibi cedere non posse cognovit, vel quæ jam de fide Christiana rite fuerant constituta discutere, quod nullatenus licet; vel novos constituere canones, quod non nisi multis et in unum congregatis primi ordinis sacerdotibus licet. Ob hoc.itaque vir temperans, et suo contentus officio, ecclesiasticorum canonum exsecutor esse voluit, non conditor, non exactor : qui nec remoto præjudicio, quod violentia Dioscori apud Ephesum religioni inferre tentaverat, novam fidei regulam contra ejus errorem ipse constituit, neque Chalcedone a Patribus constitutam retractari coegit. Verum non solius Oziæ regis exitu, quanquam nimium metuendo. Marcianus imperator potuit tum moveri sed Chore quoque, Dathan et Abiron: quorum Chore licet de filiis esset Levi, qui ex ounni populo Israel electi, et sacro Jempli ministerio fuerant deputati; tamen quoniam simul omnes usurpa-

> gatione qua se connectit summus pontifex, ea hominem secundi in Ecclesia ordinis non teneri. Et apud Hincmarum epist. 7, cap. 20 : Et si de episcopis ita admissa sunt, de presbyteris videlicet secundi ordinis viris non dimittenda sunt.

<sup>1</sup> Idem cod., et.

Idem cod., novitio.

ldem cod., nihil tractandum reliquit.

Eldem cod., regis Oziæ.
Idem cod., tam moneri-

cum dicerent : Certi estote , quod in omni Synagoga

omnes sancti sunt, et est Dominus in illis: et vos

quare premitis Synagogam Domini (Num. xv1. 3)?

Sed non idcirco potuit justificari superbia, que in

operimentum sui contemi tus talia s let obtendere. Nullus enim melius Deum laudat, quam is qui ejus

in se judicium probans, quod aliis est creditum non usurpat. Jam vero si et illius præcepti memor fuisse

credendus est 1, quod de ipsis Levitis filiis Caath

dicitur: Non tangent sancta, ne moriantur (Num. xviii, 5); quomodo se crederet condemnationem

æternæ mortis effogere, si de Christiana fide vel

nova decerneret, vel jam decreta discuteret? Sed pa-

rum est, non tangere sancta, quibus indicitur etiam

nus ad Moysen et Aaron dicens: Nolite disperdere a

tribu sua plebem Caath de medio Levitarum : hoc fa-

cite eis, et viv nt, et non morientur accedentibus illis

ad sancta sanctorum. Aaron et filii ejus ingrediantur.

et ordinent cos, unumquemque prout portandi locum

habet, et non intrent desubito videre sanctum 2 (Num.

iv, 17-11) : neve potuit exitio suo terrere principem

Christianum. Qui cum de domo patris ejus adduce-

retur arca super plaustrum novum imposita, quo-

niam cum calcitrarent boves extendit manum, et te-

nuit eam ne caderet, iratus est indignatione Dominus

contra eum, sicut Scriptura dicit : Et percussit eum super temeritate : qui mortuus est ibi juxta arcam Do-

mini (11 Reg. vi, 7): et ut formidinis aternæ memoria posteris quoque relinqueretur, vocatum est nomen

loci illius Oza . . Propter quod etiam David, qui

eam lætabundus adducens præcedebat cum omni

Israel, extinuit Dominum in illa die dicens : Que-

modo ingredietur arca Domini ad me (11 Reg. v1. 9)?

et noluit divertere ad se arcam Domini. Si existima-

tionem cordis male præsumpti sequimur, nonne ma-

gis illud plectendum videbitur, arcam Domini quam

putabat esse casuram, non continere cum posset?

Sed pro divini timore \* præcepti, non pro temera-

riorum suspicione, judicare debemus. Nam is qui

Levitis nun: iatum esse didicerat : Non tangent san-

cta, ne moriantur, quomodo legitime posset inter-

dicta contingere, qui licet in districto temporis arti-

culo, non repentino pavore nutantis areze moveri,

sed observantia divini præcepti retineri debuit?

Cum igitur Oza, non ex proposito consilioque trans-

gressus, sed inopino et fortuito casu præventus, pre

solo inconsulto tactu extremum suæ temeritatis sup-

plicium luit : qua probabili ratione Marcianus Augu-

runt officium sacerdotum, ut immolare Deo aude- A pro Synagoga loqui, et in Dei laude verba jactare. rent, que d multo minus est quam de fide Christiana decemere, terræ dehiscentis absorpti voratu, novo et singulari suo exitio stupen lum cunctis exemplum præsumptoribus reliquerunt. Quomodo ergo sibi laico religiosus et sapiens imperator crederet impune cessurum, vel sanctorum Patrum quæ de fide jam decreta suerant retractare vel nova ipse decernere, cum filiis Levi, id est Chore, et his qui eum de sua tribu secuti sun', quamvis in templi servitium de populo segregati 1, sed et Dathan, et Abiron, id quod incomparabiliter minus esse probavinius, impune non cessit? Præcesserant equidem multa populi illius et magna peccata, et quod omnium peccatorum maximum crederetur, idololatriæ quoque profanatione contaminatus cum suo sacerdote jam suerat. B non videre, sicut scriptum est: Et locutus est Doni-Nam postquam liberationis suæ causa mirabilibus plagis vastatam vidit Ægyptum, et per medium mare sicco pede transivit, fecit ei extorquenti Aaron vitulum in Choreb, et adoraverunt sculptile, et mutaverunt gloriam suam in sim lit idinem vituli comedentis fenum (Psal, cv, 19, 2.), dicentes : Hi sunt dis tui, Israel, qui te eduxerunt de Ægypto (Exod. xxxII, 4); et Aaron ædificavit altare ante eum, et adduxit holocaustomata, et obtulit hostiam salutis, et consedit populus manducare et bibere, et surrexit ludere. Nec tamen, cum in eis vindicaretur hoc malum, tale aliquid factum est quale in vindicta præsumptionis illorum legimus factum, ut pæna singular's atque mirabilis singulare præsumptorum scelus ostenderet. Propter quod etiam Moyses ibi dicit : In hoc scie- C tis quoniam Dominus misit me facere omnia opera ista, el quoniam non a me facio; si secundum mortem omnium hominum morientur isti, et si secundum tisitationem omnium hominum visitatio erit illorum, non Dominus misit me (Num. xvi, 28, 29). Illic Aaron summus sacerdos et formavit vitolum, et ædificavit aliare, et attulit holocaustomata, et obtulit hostiam; unde scriptum est : Vidit Moyses populum, qui dissipatus est. Dissipavit enim cos Aaron, ut essent in gaudium adrersariis suis (Exod. xxxII, 25) : et venjam facti consequitur. lilic autem Chore, Dathan et Abiron, quamvis Deo vero sacrificarent, quia tamen ad corum non pertinebat officiam, novo et incredibili supplicio puniuntur; tantumque penditur apud divinam justitiam, si in ejus obsequiis ordo quem D constituit conservetur \*, ut deterius hoc judicet, quam si falsis diis quod so!i ipsi debetur obsequium, deferatur. Videbantur illi quidem divini ordinis contemptores, cum insurgerent in Moysen et Aaron,

· Vulg., Percussio Ozæ.

1 Cod. Veron., segregatis.

textu llebraico et Vulgata editione, in Græca auten Aminadab, lib. II Reg., cap. VI.

\* Logen 'un videtur, non conservetur.

<sup>1</sup> Idem cod., memor fuit Marcianus Augustus, ime quia memor fuisse credendus est, quod.

Idem cod., sanctum, et non morientur. Quid Ozia filius Aminadab parumneve potuit. Legendum est Oza: Hebraice my; Græce 'Oçá. Filius dicitur Abinadab in

bldem cod., percussio Uzia. Legendum Oza.
bldem cod., tenore. · Idem cod., sedula observantia.

disceptationem revocare præsumeret? Sed enim prædicatoribus veritatis, quasi bobus, de quibus dicitur : Bovi trituranti os non infrenabis (I Cor. 1x, 9), nonnunguam contra stimulum calcitrantibus videtur Ecclesia, cujus illi vectores doctoresque 3, velut arca illa nutare; sed non est Ozæ officii continere. Præcedit illam suus Pavid, qui deducit exsultans : ipse manu fortis invisibiliter eam regit, per quos eam regi constituit. Et ideo nutare quidem potest, cadere nunquam potest. Nihil igitur habes, Oza, quod simulatione piæ sollicitudinis excuseris, quia divino judicio pro temeritate percuteris. Ilis autem atque hujusmodi rationibus et exemplis augustæ memoriæ Marcianum communitum et edoctum fuisse credibile est. ne imperii sibi commissi decorem alieni officii usur- B tempserunt attendere, qui de sententia tantæ synopotione foedaret. Quod si etiam minus ejus animo quæ memoravimus occurrerent 8, modestum virum sua procul dubio ratio temperavit, qua cogitare et nosse facillime potuit. Christi solius esse regnum cum sacerdotio simul habere : quoniam etsi quidam reges in ejus venturi figuram sacerdotio functi sunt, tamen cum manifesta lux veniret in mundum, umbras removens futurorum, nulli alteri dedit quod sibi singulare servavit; sed in diversos dona sua distribuens, sic quæ propria sunt sacerdotii , regibus interdixit, Quocirca quemadonodum vir sapiens non profanum judicaret hoc velle videri, quod solus est Christus? Sed cum vel decreto sancti et magni concilii, vel auctoritate ipsius principis Marciani, ab hæreticorum collisionibus requiescens Ecclesia, C postea Leone in imperium succedente, rursus corum factionibus pulsaretur; volens cos non sua tantum, sed communi Ecclesiæ responsione confundere, hoc et ipse fecit quod imperatorem decuit Christianum, ut per metropolitanos episcopos litteras generales mitteret, consulens de Timotheo Alexandrino episcopo parricida, vel de Chalcedonensi concilio, ut convenientibus secum coepiscopis suis et clericis sua responsione signarent quid eis videretur. Quibus litteris hoc quoque adjiciendum judicavit, ut diceret : Respondete sine aliquo timore, et sine gratia alicujus et odio, ante oculos tamen timorem Dei omnipo. tentis ponentes, scituri quod divinæ majestati de causa hujusmodi dabitis rationem. His ergo acceptis, commoniti, de sua quisque provincia responderunt tam concordi atque constanti sententia, quam solet multos unire spiritus veritatis. Nam licet e diversis longeque distantibus locis data, nihil tamen habuerunt omnium responsa diversum, quibus decreverunt irretractabiliter esse custodienda Chalcedonensis decreta concilii: protestantes, sicut libro secundo jam memoravimus, atque dicentes : « Neque iota "

stus, quæ apud Chalcedonem constituta sunt 1, in A vel unum apicem poseumus, aut commovere, aut commutare corum quæ apud illam definita smit. . Et iterum: a Quoniam, sicut soli nihil minus est ad demonstrandum quia sol est; sic et magna et sancia et universali synodo Chalcedonensi minus quidem bonorum nihil omnino est, neque additamento aliquo eget, neque detractione, ab Spiritu sancto veluti divino quodam sole o condita. Etenim qui in ea secundum tempus damnati sunt, indigni sacerdotalis ordinis judicati, decreto ac judicio magni Dei velut impii condemnati sunt. Qui vero in ea suscepti sunt, injustam et tyrannicam ante sustinentes inscriptionem, confestim decreto sancti Spiritus juste suscepti sunt : in quibus est et nostrorum temporum secundus Abel, beatus Flavianus. > Ad hæe omnia condi ausi sunt judicare, existimantes quia vel deesse illi potuit aliquid quod supplere, vel inesse quod emendare deberent. Considerandum vero est qua fuerint illo tempore Christianæ libertatis in quam sumus vocati responsa, cum Leo religiosissimus imperator, non de temporali potestate quam acceperat, sacerdotes Dei terreret, sed potius contra timorem humanum timorem eis Dei omnipotentis incuteret. Ait enim : Respondete sine aliquo timore humano, et sine gratia alicujus et odio, ante oculos tantum timorem Dei omnipotentis ponentes. > Nec sibi eos rationem ipsius suæ responsionis daturos esse præmonuit, ut dici forsitan possit, hoc eos respondisse, quod ejue animo placiturum crederent, qui eis dixit : « Scituri quod divinæ majestati de causa hujusmodi dabitis rationem. . Quod ille princeps non pro sola Christianæ religionis disciplina et observantia dixisse credendus est, verum etiam quod nulla coactorum decretorum osse possit auctoritas, et extremæ sit vanitatis vel proferre adversus aliquem, vel recipera sententiam potestati concessam : cum et ipsum nomen sententiæ pereat, quando non illud dicitur quod sentitur. Unde nec aliquid præstatur causæ de qua sic fuerit judicatum, et contradicentibus multum ex hoc firmitatis accedit. Convincitur enim non recte quisque judicasse, quod compellente alio judicavit. Bine aliquando jam conturbata fuit Ecclesia, cum in ea sibi sacularis potestas per imperatorem Constantium quod ei non datum est usurparet. Pro quo beaiidem metropolitani cum suis collegis, sicut erant D tus Ili!arius in epistola cujus partein in decimo libro protulimus, dicebat : ( Post multum et gravem onnium nostrum ob eas res quæ irreligiose ab impiis gerebantur dolorem, ex eo intra nos tantum communio dominica continetur, ex quo his perturbationibus vexari Ecclesia cœpta est, ut exsulent episcopi, demutentur sacerdotes, plebes terreantur, sides periclitetur, humano arbitrio ac potestate doctrinæ dominicæ decreta statuantur. > ldcirco igitur piæ memoria

1

<sup>1</sup> Cod. Veron., constituta sunt in concilio rectorum et congregatione magaa opera Domini exquisita in omnes voluntates ejus, in disceptationem.

<sup>1</sup> Idem cod., doctoresque sunt, velut.

Idem cod., occurrerunt.

PATROL. LXVII.

<sup>1</sup> Idea cod., sicut quæ propria sunt regni sacerdotibus, ita quæ propria sunt sacerdotii regibus interdixit.

Idem cod., unum iota.

Idem cod., sale.

Leo quietem non conturbavit Ecclesiæ, quia non suo A dinem non sequentur? Porro cum in his, que tam arbitrio ac potestate præsumpsit doctrinæ dominicæ decreta statuere, nec guidquam solis creditum sacerdotibus usurpavit. Hinc etiam que temporibus ejus definita sunt, sine ullius violentiæ causatione fidenter hæreticis opponuntur: quoniam sciens quod post adventum Domini gentiles tantum principes imperium simul sacerdotiumque tenuerunt, judicavit non decere principem Christianum quod suit aliquando gentilium. Quod si dominari appeteret fidei Christianæ, quod nec Apostolus appetivit, qui dixit : Non enim dominamur ficiei vestræ, sed adjutores sumus gaudü vestri (11 Cor. 1, 23), prius ipse quod ei videbatur pro libito suo decernens, postca supervacue ad subscribendum Christi sacerdotes adduceret, et cogeret Oni si ea tanquam concilii decreta susciperent, quæ unius laici essent composita voluntate, statueret omnia cui de talibus causis judicare non competit; illi vero nihil decernerent quibus competit judicare. Memor etiam prædictus Augustus, quod nusquam coactum concilium nisi falsitati subscripsit', sicut in Arimino factum est Constantio compellente, et apud Ephesum opprimente Dioscoro, confirmationem fidei sacerdotum dimisit examini, quorum et commissa est potestati : quæ tunc vere facta creditur, si non sæcularis potestatis sententiæ subscribatur. Aliud est enim, cum in concilio locum judicis inter allos episcopos quisque tenens, quod sentit subscriptione designat; aliud autem, cum sicut testis adducitur, et quod est deterius, nolens placito alieno C subscribit. Unde licet falsum nomen synodalium decretorum hajusmodi scriptaræ præferant, ad hoc tamen proficiunt, ut ostendant quales causæ sint quibus nisi compulsus nemo subscripsit; qual s illi qui subscribere compulerunt, et quales qui humanæ prasumptioni cesserunt. Hoc quoque non nesciens Idem religiosissimus imperator, quod pauci admodum ratione, multi vero auctoritate ducantur, nen solum non extorque: e, sed nec privire tentavit sententiam sacerdotum; ut dum in causa, licet jam decreta et manifesta, corum magis eligit exspectare judicium, omni populo, quantam reverentiam sacerdotali auctoritati deferre debeat, ipsa sua exspectatione monstret. Quod si prior hoc quod aequum erat constituere vellet, et postea quærere episcoporum sententia D quod constituerat roborari, quamvis justum religiosumque decretum, multis tamen faceret tali præsamptione suspectum. Promptius enim crederctur ab eis qui minus capaces sunt rationis quod non veritati obedissent. Si qui enim 1 decreto subscripsissent episcopi, sed potius temporali timuissent resistere potestati, atque ita veris rebus que multis est utilis abrogaretur auctoritas. Et quis explicare potest quæ mala consequentur eos qui divinie dispositionis or-

Marciani principis quam Leonis temporibus consttuta sunt, nihil habeant Semieutychiani quod querantur, cur fautores corum nova retractatione in irritum ea deducere volucrunt? Nunquid enim Marcianus ac Leo ad confirmandam præcipitem sententiam suam concilia congregabant, rursumque munti, pro sui animi discursatione, cogebant Dei sacerdotes pristina mutare decreta, ut in Indibrium gravitas, et in satietatem veniret exspectanda reverenter synedalis auctoritas? I:li nunquam dispensationem divinorum sacramentorum Ecclesiæ prædicatoribus abstulerunt. Quoniam sciehant quod, sicut in admonitione regum per Salomonem Dominus dixit: Rectoren te instituerunt? ne extollaris: Esto in illis, quasi unus en ipsis. his quæ ipse adinvenerat manus assentorias dare. B curam illorum adhibe, et sic considera a a (Eceli. xxxu, 1, 2) : sic proprie de prædicatore d.vini verbi rursus idem Dominus in Evangelio dixit : Quis putas est fidelis dispensator et prudens, quem constituit Dominus super familiam suam, ut det illis in tempore tritici mensuram? Beutus ille servus quem cum venerit Dominus, invenerit ita facientem (Luc. xu, 42, 43). Quæ verba Evangelii quomodo religiosos et sapientes principes non moverent, ne se tanti negotii periculis insolenter ingererent? Primum quod iste servus non erogator. and dispensator dicitur a Domino constitutus : cui vigilantissima discretione opus est ut unicum sibi officium probabiliter possit implere. Idea non tautum fidelis, verum etiam prudens a Domino quaritur : qui non æqualiter familiæ sibi creditæ, nee endem modo eroget; sed omnibus, pro cujusque captu et habitu mentis dominicam moderate atque convenienter dispenset annouam. Definde quod in tempore admonetur tritici dare mensuram. Sape enim quæ opportune prolata salubria forent, incongruo tempore nocuerunt. Ergo et opportunitas elservanda est, ut in tempore tritici mensura familia dispensetur. Si quis igitur horum periculorum nescius, cum videri doctus appetit, importune ac pulla utilitate suadente, spontaneis quæstionibus Ecclesiam turbat, hic non dispensator familia dominica, sed dissipator est et mysteriorum. Dei dispersor. Quod illi principes esse timuerunt; et idcirco, ner tautum quia vires corum superabat tanti negoti magnitudo, verum etiam quia non acceperant, non sibi assumpserunt hujus dispensationis officium. Unde nihil est quare dicantur infirma vel minut idonea quæ contra hæreticos corum sunt temporibut constituta; quoniam extra judicium atque auctoritatem sacerdotum gesta sunt, quorum sententiam et ipsi principes sequebantur, non immemores quel quemadmodum Petrus apostolus dicens : Deux imete, regem honorificate (1 Petr. 11, 17), nou laicis tantum, sed ipsis quoque sacerdotibus commendet principes honorare; sic etiam cum Paulus ejus

<sup>. •</sup> κάθισον, confide

<sup>1</sup> Cod. Veron., subscripscrit

<sup>1</sup> Idem cod., ejus.

<sup>3</sup> Idem cod., confide.
4 Idem cod., injunctum.

coopostolus Christianis omnibus legitur dicens: A runt orthodoxi? an habebant quidem divinam com-Obedite præpositis vestris, et subjacete eis: Ipsi enim pervigilant quasi rationem reddituri pro animabus vestris; ut cum gaudio hoc faciant, non gementes : hoc enim non expedit vobis (Hebr. xin. 17), non tantum plebeiæ multitudini, neque solis proceribus, sed ipsis quoque regibus demandatur ut obediant et subjaceant præpositis Ecclesiæ Christi, suasque animas sacerdotum rationi commissas intelligant, si non inaniter funguntur nomine Christiano, Ideoque neminem sacerdotum premebant, ut cum gaudio facerent omnia, et non gementes, quoniam hoc sibi non expedire Apostolo admonente credebant, Inde est quod eorumden sacerdotum decretis modo premuntur haretici, quia ipsi a quibus constituta sunt non offendentar 1 oppressi.

#### CAPUT IV.

Quod Zeno imperator de rebus fidei deceruere privsumens, Ecclesiam dinturno et gravi schismate tur-

Ea vero quæ postea Zeno im; erator , calcata reverentia ordinis Dei, pro suo arbitrio ac potestate decrevit, quis accipiat? Quis attendat in quibus potestas inconsiderata non quod expediret, sed sibi liceret, attendit, nec intellexit quod non confusio faciat unitatem? Nam si unitas non hæreticorum conversione, sed contagio et commissione facienda est, cur Acephali tantum, et non omnes hæretici, admitterentur in Ecclesiam suis erroribus 1 non ante damnatis, neque receptis defluitionibus quæ adversus errores corum constitutæ sunt? Exhortans quipie (? memoratos Acepholos ad Ecclesiam reverti priore loco sie dicit : Flavius Zeno pius, victor, triumphator, maximus semper Augustus orthodoxis episcopis, archimandritis et populis, per Alexandriam, et per Ægyptum, et Pentapolim, et Libyam constitutis. > Et postquam cos vocavit orthodoxos, commonet ut socientur Ecclesiæ, dicens : « Conjungimini igitur matri spiritali Ecclesiæ, ut una divina communicatione fruamini. > O virum prudentem et undique circumspectum, qui incubare præsumpsit officio sacerdo:um! Orthodoxos vocat Acephalos, si nihil aliud, ab Ecclesia separatos. Cur igitur eos hortatur ut cenjungantur matri spiritali, si ex ca disjuncti permanserunt orthodoxi? Ut una, inquit, vina communicatione iidem alieni a Deo, isti fue-

\* Zenonis Henoticon, sive Unitivum, ut Liberatus interpretator, editum ad Alexandrinos, cujus hic capita quædam excutiuntur, Græce integrum habet Evagrus lib. m Historiæ, cap. 24; Latinam versjo-nem aham Liberatus cap. 18 Idem eins scribendi auctorem Zenoni Acacium fuis e tradit cap. 17; ab Acacio ipso dictatum quosdam affirmasse norrat Theophanes in Chronico. Τότε, inquit, και ένωτικον ἐποίησε Ζήνων, καὶ πανταχοῦ ἐξέπεμψεν, ἀπὸ ἀκακίου τῶν κωνσταντινουπόλεως ύπαγορευθέν, ώς φασί τινες. Νο..Οtico recepto confusi primum Alexandriæ cum hære-

municationem, sed unam com Ecclesia non habebanti Ergone possunt duz divina communicationes esse dissentientes ad invicem sibique contrariæ? Sed si unus est Deus Zenonis , una est et divina communicatio. Quod si duz et a se dissentientes divinz communicationes dicuntur, consequitur ut non solum due esse dii, sed ab invicem quoque dissentire credantur. Et quid mali non b Angustus prima potestas sæculi, cum te non cogitans divinæ subditam potestati, terminos tibi prælixos excesseris? Orthodoxos appellans ab Ecclesia Dei dissentientes, et alterius divina communicationis dicis esse participes. Quæ si hoc ipsum, quod tibi ompia licent, caminum esse tua probationis intelligeres, etiam ipsius purpuræ qua B vestiris specie, id est colore semper admonita, velut in medio flamma te crederes constitutam. Iterum vero dicit : « Saucta enim mater nostra Ecclesia sicut proprios filios vos suscipit, amplectimini eam. Desiderat enim post longum tempus dulcem vestram vocem audire. Adjicite vos ergo illi. » Quo fructu rogo amplectantur Ecclesiam? quo fructu se illi adjiciant, cum et ab ea sogregatos vocet orthodexos, et divinæ communicationis participes esse credat? Sed quid adbuc potestas mundana sibi et non rationi confidens agat accipite. Nam volens eisdem Semieutychianis satisfacere, in hoc edicto fidem suam exposuit, profitens quod Nicænum, Constantinopolitanum, Ephesinum concilium susciperet; tacens autem de Chalcedonensi, et duarum Christi naturarum professionem refugieus: quasi non antidoto sanandi sint morbidi, sed ad alioi um contagium colligendi. Cumque scriptum sit: Loquebar in testimoniis tuis in conspectu regum, et non confundebar (Psal. cxvIII, 46). rex confundebatur in conspectu subjectorum loqui quod verum est. Iloc merebatur de justitia divina Dei contemptor, ut qui ejus ordini subditus esse noluit, subditos vereretur. Qui etiam aliud deterius ad+ dens ait, e quod sanctæ quæ ubique essent catholica Ecclesia, et qui eis præessent Deo amabiles sacerdotes non aliter crederent. ) Quasi omnium fides Ecclesiarum ex ejus voluntate penderet, et nemini liceret aliter credere quam præciperet imperator. Videbat, ut arbitror, quosdam timidos, vel rerum temporalium cupidos, sibi favere, et ex illis cæteros divina communicatione fruamini. Nunquid sine di- p æstimabat : quibus etsi vocem contradictionts abstulerat, animum certe mutare non potuit. Nec enim

> ticis orthodoxi; tum exinde Constantinopoli et Autiochie, ac toto demum Oriente labes eadem secuta. Victor Tononensis : P. C. Theodorici V. C. orientales episcopi, præter paucos, per Henoticum Zenonis communione atque consensu polluti Petri Alexandrini, Pe-tri Antiocheni, et Acacii Constantinopolitani episcoporum, synodo Chalcedonensi renuntiant. De hoc item Facundus contra Mutianum : Zeno imperator ipsum concilium promulgato sprevit edicio.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ostenduntur.

<sup>1</sup> ldem cod., hæresibus,

b Forte, agis.

<sup>3</sup> Idem cod., id est alieni.

In codem cod. deest Zenonis.

amplius aliquid mundi potestas valet in his quos a A ipso tantum, et usque ad ipsum, fides catholica stalibera fidei assertione retraxerit, nisi ut in illud incidant quod Dominus ait : Qui me erubuerit et sermo. nes meos, hunc Filius hominis erubescet cum venerit in majestate sua, et Patris, et sanctorum angelorum (Luc. 1x, 26). Aliquos igitur jus' mundanæ potestatis Ecclesiae valet auferre, nullum tamen sibi acquirere. Melius ergo est ut semet intra limitem suum contineat, quem cum transgreditur, perdere multos potest, lucrari neminem. Nam et suas habent officinas vel artifices omnia quæ ex proposito docere v'demus. Nunquam enim de textrino personare incudes audivimus, et ignem illic in fornacibus aubelarc. Nunquam comperimus a sutore quæsitum quæ cujusque fabricæ longitudini proportio latitudinis conveniret, et quanta utriusque congrueret altitudo. B Quoniam illi integre scire possunt, qui ab ipsius artis sunt præceptoribus instituti. Solæ in contemptu sunt divinæ litter.e. quie nec suam scholam nec magistros habeant, et de quibus peritissime disputare se credat qui nunquam didicit. Deinde cum palatii causæ transferantur 3 ad Ecclesiam, quomodo Ecclesiæ causam ad palatium transferebat? Postremo nunquid jam domuerat vel pacaverat omnes infensas reipublicæ barbaras nationes? jam per diversas imperii sui provincias seditiones ac seditionum causas abstulerat? jam cunctis criminalium sive civilium causarum querelis convenientem dederat finem? Cum igitur lus nou sufficeret, quibus nemo sufficere potest, quemodo, si cogitaret tanta loci sui pericula, et de omnibus se rationem Deo credere: redditurum, ctiam pe - C riculis se alienis immergeret, vol si talem præsumptionem divina justitia non damnaret? His autem non contentus, hoc quoque ad injuriam sanctæ synodi-Chalcedonensis adjecit dicens: « Adunate ergo vos, in nullo dubitantes. Hæc enim scripsimus vobis, non innovantes fidem, sed ut vobis satisfaceremus. Omnem vero aliter sapientem, sive nune, sive quandoque, sive Chalcedone, sive in quacunque synodo, anathematizamus. > Ad hoc autem de estandum facinus adulantium laudil:us cum credimus excitatum, enm ei dicerent, quema:lmodum solent, quod omnes suos decessores sapientia et religione præcelleret; quod nullus ei posset in universis, qui essent vel fuissent, Dei sacerdotibus comparari : quod in

ret. Quibus ille credulus, existimavit per singularem sapientiam, quam ei præter assentatores nemo tribue rat, invenire se posse rationem faciendæ unitatis, quam nullus ante per tot tempora potuerit invenire. Denique sic in memorato dixit edicto: « Coaptentur membra membris, quæ inimicus boni ex multo tempore separare festinavit : scit enim quoniam si integrum Ecclesiæ corpus impugnet, facile superatur. Ex hac ergo divisione contigit, per tantas generationes tantorum annorum, ut alii quidem lavacro regenerationis fraudati de hac vita discederent, et cætera. Quod consentiamus prædicationi potentie sæcularis, quæ post tantas generationes, fallendo vel tacendo quod verum est, facere se posse credidit unitatem; dicemus etiam nos, quod nisi aggregati simus Eutychianis, integrum non sit corpus Ecclesiæ. Sed væ ni bis est, si absque Acephalis truncos nos credimus remansisse. Cumque beatissimus Leo diceret: Nam nullo modo fieri potest ut qui divinis audent contradicere sacramentis, aliqua nobis communione socientur; ille contradictores in Ecclesium misit, dans sanctum canibus, et conculcandas ante porcos projiciens margaritas. Denique in ipsos temeratores conversi disruperunt eos, et ab Ecclesia diviserunt. Prepter quod etiam grande ac diuturnum schisma a factum est, donec misericors Deus per vestræ pietatis ministerium eos redderet unitati. Unde et maximam gloriam consecuti estis, quam ut in finem custodiatis optamus, nihil agentes huic prædicabili facto vestre contrarium. Sed memineritis quæ tunc fuerit lætitis populi Christiani, cum totus catholicus ories vos paternorum decietorum cu-todes, vos recuperatores pacis ecclesiasticæ, vos violati ordinis ejus viudices prædicaret. O quam suaviter nomen vestrum per ora laudantium ferebatur! quam gratus illius memorandi ves ri operis erat auditus! Et ideo considerate, quæsumus, et videte, sive quæ vos illo tempore, sive quie principes Marcianus et Leo temporibus suis per ordinatum sacerdotale officium gesserint, et quæ contra egerit Zeno, divinæ dispositionis ordine calcato, e alieno abutens officio, cum adulantibus credit, cum eorum se laudibus æstimat, cum illis præconiis elevatur quibus omnino gravatur humanitas: non attendens quod Apostolus admonens dixit : Opus au-

Annorum, ut contra Mutianum scribit, prope 40, D Adjecit, inquit, vir illustris (Laurentius) omne aubia Felicis III pontificatu ad Hormisdam usque, cujus temporibus in communionem recepti Orientales, et pax Ecclesize reddita est anno Christi 519, adni-tente imprimis apud Justinum imperatorem Justiniano tum adhuc comite. Vigilius in encyclica : Et ideo si causa Ecclesiu ordinatur, ut pacem ei quam avunculi sui piissimus princeps secit temporibus, et modo restituat, ego sacramentis opus non habeo, sed statim egredior. Exstant Justiniani gratulatorice de pace constituta litteræ ad Hormisdam. Exstat et Aviti Viennensis ad Joannem Constantinopolitanum ejusdem argumenti et gratulationis epistola nondum edita, qua publicam ex ea pace lætitiam declara!.

lum quod qui tem orientalium populorum ambiguo caligante suscaverat, redintegratæ pacis serenitate deter-sum : et eam cum Romano antistite vos habere concordiam, quam velut geminos apostolorum principes mundo assignare conveniat. Quis enim, qui vel cathelicus dici potest, de tantarum ac tatium Ecclesierum pace non gaudeat, quas velut in cælo positum religio nis signum pro gemino sidere mundus aspectat? Quis non merito delectetur infirmantium reditu incolumique statu, cum aliis ovibus intra claustra salvatis, illa que vitio errantis arbitrii fuerat evagata, cælestibus caulis lætitia plaudente revocatur?

Cod. Veren., vis.

<sup>1</sup> Idem cod., hoc integer.

<sup>1</sup> Idem cod., non transferantur.

tem suum probet unusquisque, et tunc in semetipso A Apostolus: Obedite præpositis vestris, et subjacete eis: gloriam habebit et non in altero (Gal. vi, 4): id est, ut testimonio suæ conscientiæ. fidat, non ut eo relicto glorietur in ore laudantis. Et suavis quidem assentatio videtur, sed perniciose recipitur: amara vero nonnunquam veritas, semper bene tamen accipientibus salubris est. Illa blanditur et decipit, hæc castigat et corrigit.

#### CAPUT V.

Conclusio tolius operis, cum parænesi ad Justinianum ut Theodosii exemplo errorem agnoscat.

Quam si tenerent magnifici sacerdotes, et non inde vellent placere principibus, unde parasiti fallaces incautis solent patronis illudere, nunquam in contumeliam sanctæ synodi Chalcedonensis dicerent : e Si quis dicit rectam esse ad Marim impiam epistolam, aut eam desendit, et non anathematizat eam, anathema sit, a neque statuerent ut si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ, et ejus dogmata, eosque qui aut similia ipsi sapuerunt aut sapiunt, essent anathema. In quo, sicut ostendimus, non solum memoratam synodum Chalcedonensem et Antiuchenam, verum etiam prioris temporis quæ Theodoro communicavit Ecclesiam, atque omnes præsentes in corpore Christi sideles, qui et dogmata et nomen ejus ignorant, sed et sanctas ac familiares Christo personas, ipsosque apostolos, et catholicam fidem sub-anathemate damnaverunt. Et bine se putant excusabiles, quod hoc non sua sponte fecerunt, sed alienam fuerunt secuti sententiam : minus attendentes quod pastores gregem ducere, non grex pastores debeat. Unde nec error pastorum gregi, sed gregis pastoribus, si non arguerint, inputatur. Ad Ezechielem Dominus dicit : Fili hominis, speculatorem dedi te domui Israel, et audies ex ore meo sermonem. In eo cum dixero peccatori, Morieris, et non sueris locutus ut careat impius a viu sua; ille quidem in iniquitate sua morietur, sanguinem autem ejus de manu tna requiram. Tu autem si prædixeris impio viom anam iniquam, et non avertatur ab ea 1; ille quidem in iniquitate sua morietur, et tu animam tuam liberabis (Ezech. m., 17-19). Ad hanc autem domum Israel certum est etiam principes populi pertinere, et ipsis quoque speculatores esse præpositos : quorum enlpas si pro acceptatione personarum dissimulaverim sacerdotes, ipsis procul dubio tanquam cobibentibus ascribertur. Quod si et concedatur quod eis non suerit vetandi facultas, quis concedat quod eis desuerit vitandi potestas? atque ideo vel si non potrerunt hac prohibere ne fierent, potuerunt saltem decimare ne facerent. Cur autem sacerdos, cujus est populi peccata pertare, oneri suo non consulat, ut omnem pro cujus peccatis offert sacrificium probibeat a peccate? Scriptum est enim: Et portabit Aaron judicia filiorum Israel (Exod. xxvin, 29). In quo intelligimus quia pro peccatis populi sacerdotes judicabuntur. Unde et illud quod supra memoravimus ait

insi enim pervigilant. quasi rationem reddituri pro animubus vestris (Hebr. xiii, 17). Hinc iterum dictum est : Et portabit Aaron peccata eorum (Exod. xxvm, 38). Quapropter, si principes non alieni sunt a populo Dei, et pro ipsis quoque offertur sacrificium. sacerdotes etiam ipsorum peccata portent necesso est. Et ideo nec temeritati nec arrogantiæ deputetur. si sacerdos etiam principem peccare prohibeat. Humanus enim sermo est et omni acceptione dignus dicentis: Non aggraves onus meum quod suscepi protua salute portandum. Non enim est aliud cum dicit cuiquam sacerdos, Noli peccare, quam si dicet. Sarcinam quam pro te sustineo noli gravare. Ac per hoc si princeps quoque pro suis peccatis intercesso-B rem vult habere sacerdotem, etiam in suis peccatis castigatorem ferre non dedignetur, ut pro illo intercedens possit audiri : ne dicatur ei quod Jeremiæ dicium est: Noli orare pro populo hoc, et ne postuluveris misereri illius, et non accesseris ad me pro cis, quia non exaudiam te (Jer., vii, 16). Quod metuens beatæ recordationis major Theodosius imperator, cujus semper memorabilis erit in Ecclesia Christi memoria, quanquam sæpe de magnorum larbarorum præliis et de maximorum tyrannorum triumphaverit, non tamen ex hujuscemodi victoriarum frequentia, in quibus Trajano, filio gehennæ, comparari non potest, veram meruit gloriam; sed de supplici et publica peccati sui pœnitentia, quam expuguato regali fastigio placide atque bumiliter antistite Ambrosio castigante suscepit, et indictum sibi debitæ satisfactionis tempus ab Ecclesiæ communione remotus implevit. Pie admodum credens et sapienter intelligens, quod non ex temporali potestate qua fuerat etiam sacerdotibus Dei præpositus, sed ex eo pervenire posset ad vitam, quod illis erat ipse subjectus. Unde credendum est quia si nunc Deus aliquem Ambrosium suscitaret, etiam Theodosius non deesset. Sed cum minor est exigendi fiducia, minor et reddendi devotio. Non est autem magnus amator veritatis, cui eam personæ commendat auctoritas. Sed quoniam ad illud quo longi sermonis ambitu tendebamus aliquando perventum est, obsecro te, clementissime imperator, per mansuetudinem et modestiam Christi, ut indignum me non indigne ac-D cipias neque spernas. Nam si vera sunt quæ dicuntur, non ideo debent abjici, quod ea vobis abjectus insinuat. Quid enim tua interest per cujus os tibi loquatur veritas, quæ aliquando etiam per os asinæ loqui dignata est? Quod si Nathan propheta quærendus videatur quoties princeps deliquerit, ubi nunc inveniemus Nathan, ut princeps argui possit. quem peccasse certum est ut David? Et ideo qui peccavit non alterum Nathan quærat, quoniam puto quod nec ipse præsumat meritis se comparare sancti David. Siquidem non regno tantum, sed in ipsa quoque prophetia cujus selummodo habebat auctoritatem

Nathan, multo fuerat excellentior rex David. Et ille A rillus accedet, qui ejus decreto conseptions, et simul vehementer increpans peccatum prodebat occultum; nos autem hoc supplices petimus emendari, quod si velimus celare non possumus, nec exaggeramus quod non in multos peccatum est. Et non tale aliquid petimus corrigi, quale fuit quod excommunicatione ulciscebatur Ambrosius. Illud enim, quamvis fuerit male gestum, creditum tamen erat Theodosii potestati. Quod autem nunc factum est, vel si rectum fuisset, recte non fieret : quia nulli regum hine aliquid agere, sed solis est sacerdotibus datum. Verum sic quoque præcavens, ne videar mensuram, non quidem officii, sed meriti mei transgressus, nihil hine imputare præsumam. Hoe tantum simpliciter rogo, ut itles ipses ques in iste decrete nevitio probavimus esse damnatos, fideli mente consideres. B cilio, æque anathema dictum est, quod suo exem-Imprimis Philippum et Thomam Christi discipulos, qui ob hoc anathema facti sunt quod aliquando his quæ dicitur sapuisse Theodorus similia sapuerunt. Deinde sanctos Patres qui Chalcedona convenerant, et epistolam Ib:e reverentissimi episcopi per suam sententiam rectam esse dixerunt : nec anathematizaverunt Theodorum Mopsuestiæ, cum ex ea recitari laudes ejus audirent : insuper et epistolam beati Leonis illarum epistolarum exemplo vel testimonio défenderunt, in quibus et desensus est idem Theodorus et laudatus. Quorum venerabilium l'atrum primum memoratum Leenem animo contemplare, qui propter quod approbatis gestis ejusdem concilii prædictam non anathematizavit epistolam, cum ipso Chalcedonensi concilio a quo judi ata est orthodoxa, C anathema factus est. Orientalem quoque synodum, quam a sapientissimo Joanne Antiocheno congregatam, et a Chalcedonensi concilio approbatam ostendimus intuere, quod i non solum non anathematizavit Theodorum Mopsuestiæ et ejus dogmata, verum etiam anathematizari probibuit, eo quod multa similiter dicta et ab aliis anterioribus et gloriosis ejus Patribus inveniret. Cui sanctæ Orientalium synodo velut præsidentem aspice Joannem Constantinopolitanum, Theodori condiscipulum, et Gregorium Nazianzenum: quorum sententiæ congruens, adversus calumniosos Ecclesiæ conturbatores ejusdem Theodori scripta desendit. Huic synodo eti m beatus Cy-

prohibens quædam Theodori dicta redargui, dinit quod occasionem facerent contrario dogmati, quo tenebantur hi qui cam condemnari volebant. Accedat etiam beatus Proclus Constantinopoli: auus, qui nen solum pariter vetuit abdicari Theodorum, vennn etiam testatus est quod eum nec vivum aliquande culpaverit. Accedat etiam venerabilis Domnus Antiochenus, qui sui decessoris Joannis aliorumque præcedentium collegarum sententiam tenens, Eurychi Apolinaris hæresiarchæ impietatem renovare tentanti, et ob hoc Diodorum atque Theodorum anathematizare præsumenti, primus restitit ad imperatorem Theodosium scribens. Quibus omnibus, ut de persona Theodori præjudicaretur Chalcedonensi conplo, sive testimonio, vel decreto probibuerant na aut ipsi aut dogmatibus ejus anathema diceretur. Sed 'ecce nos, religiose imperator, quocunque nisu tot sanctas reverendasque personas in conspectum tuæ mentis adduximus : quis dabit, ut tu quoqui considerans quod ex illis sint isti condemnati qui in regeneratione justorum, cum sederit Filius hominis in sede majestatis suæ, sedebunt et ipsi super sedes duodecim indicantes duodecim tribus Israel, illis oculis in eos intendas quibus te ab eis non dubitas judicandum, non quibus nunc Christi sacerdotes conspicis ad tempus tibi subjecros ? Intuere igitur oculis fidei qua credis in Christum, velut in quadam cœlesti curia considentes, summo et primo loco Philippum et Thomam reverendos apostolos, sequenti deinde ordine omnes quorum seatentias memoravimus, simulque damnatos esse docuimus, beatisshnos Patres : quibus licet pro tante causæ merito verba minime commendare possimus, quia nec persona permisit, quis tamen corum condemnationis conscius, vel tacitum ferre possit aspectum, cum fideliter intelligentem magis terreant ipso silentio? Videntur enim per hoc condemnationem suam, nisi quantocius auferatur, futuro judicio reservasse, cojus et irretractabilis erit sententia, ef sine fine perpetuum quod sementiam fuerit consecu-

1 Cod. Veron., que.

### SYNOPSIS CHRONICA ANNORUM VIII

Pracipua quaque digerens et illustrans, qua in trium Capitulorum causa contigerunt.

Anno Christi 516. Justinianus imperator Theodori Cresariensis episcopi suasu librum edit adversus tria Capitula, corunque damnationi Mennam CP. et alios patriarchas cum episcopis suis subscribere cogit. Vigilium etiam eadem ex causa Roma evocat.

Anno Christi 547. Vigilius urbem regiam ingressus viii kalendas Februarii, Mennam et alios Capi-Inforum damnateres a communione suspendit. Mennam postca, Theodoræ Aug. rogatu, in communicaem recipit die 20 Junii. Justinianus frustra vim adhibel ut a Vigilio damnationem extorqueat.

Anno Christi 548. Vigilius pacis studio ad damnank Capitule inflexus conventum habet episcoporum ce Facundus interfuit, et suam unumquemque sentestiam scripto proferre jubet. Allatas ad se responsines episcoporum mittit in palatium; et judicatum

ipse ad Mennam Sabliato sancto profert, in quo Theo- A gatos sacramento, redit in domum Placidianam. Sed dorum Mopsuestenum cum dogmatibus suis, Ibæque epistolam, et scripta Theodoreti, salva synodi Chalcedonensis reverentia, damnabat, Afris, Illyriis, Daimatis, allisque in trium Capitulorum defensione perstantibus.

Anno Christi 549. Rusticus et Sebastianus diaconi sub anni evordium a Vigilio deficient, et judicatum impugnantes, Vigilium per provincias, tanquam synodi Chalcedonensis pravaricatorem infamant. Qua de re missus ab Aureliano Arelatensi Anastasius, litteras Vigilio attulit pride Idus Julias.

Anno Christi 550. Vigilius Valentiniano episcopo Scythiæ xv kalendas Aprilis, et Aureliano Arelatensi in kalendas Maii rescribit, docens in judicato suo nibil admissum fuisse contra synodum Chalcedo- B aliis, Chalcedone relicta redit Constantinopolim. nensem. Rustico et Sebastiano falsi rumoris auctorilius gradus sui honorem et ministerium abrogat. Urgente porro Justiniano, ut absolute ac sine mentione synodi Capitula damnaret, rem ad concilium generale deferendam persuasit, receptoque interim cum aliorum episcoporum manibus judicato quod ante fecerat, omnem deinceps usque ad concilium de Capitulis quæstionem annuente principe interdicit.

Anno Christi 551. Justinianus instigante Theodoro edicta in Capitulorum damnationem contra interdictum proponit. Vigilius reclamat, et excommunicationem in eos indicit qui assensum præbuerint. Quam . ob rem incenso ira Justiniano, in basilicam Saucti l'etri in Hormisda Augusto mense confugit : unde illum per vim abducere conatus prætor populi tu- C Chronico notat, anno 17, id est auno Christi 558. mu'tu repellitur. Accepto tandem per imperatoris le-

multis rursum injuriis affectus, et insidiis appetitus, noctu iterum sub natale Christi Chalcedonem abiit ad sanctam Euphemiam.

Anno Chris'i 552. Missi a Justiniano ad revocandum Vigilium senatores sex v kalendas Februaril re infecta redeunt. Missus etiam seorsim semel atque iterum Petrus referendarius, primo cum charta contume i's in Vigilium referta pridie kalendas, deinde ut ad reditum excitaret, pridie nonas. Nonis vero Februarii Vigilius encyclicam de calamitatibus suis scribit, depositionisque sententiam in Theodorum quam ante sex menses condiderat, profert in lucem-Edictis posthæc sublatis a Justiniano, libellisque fidei et pernitentiæ oblatis a Menna. Theodoro et

Anno Christi 553. Professiones alize Vigilio die Theophaniorum editæ a patriarchis. Eutychio qui Mennæ mortuo successerat, Apolinario et Donno. Synodus y generalis inchoata ıv nonas Mai. Cui abnuens interesse Vigilius, ut suam scripto sententiam expromeret, constitutum pridie idus Maias misit ad Justinianum, in quo trium Capitulorum defensionem resumit, et de iis quæ a synodo Chalcedonensi judicata fuerant, novari quidquam vetat. Cæterum synodus v tria Capitula damnavit. Vigilius vero, quod damnationem approbare refugeret, in exsilium pulsus. Inde aliquot post annos Narsetis comitis opera revocatus, cum Urbem repeteret, morbo ia Sicilia exstinctus est post consulatum Basilii, ut Victor in

# **FACUNDI**

# LIBER CONTRA MOCIANUM SCHOLASTICUM .

Oportuerat, venerabiles filii, ut qualecunque hoc opus a vobis impositum vestris ex more nominibus dedicarem. Sed metuens ne tanquam latebrarum nostrarum conscil, persecutorum quos fugimus incideretis in calumnias, nominare vos nolui. Nec pro vobis id præloqui necessarium fuit, qui nostræ pres- D suræ non estis expertes; sed pro aliis ignorantibus, in quorum manus hæc forte ventura sunt. Volo autem vos nosse quia nuntius quem misistis, gravi me infirmitate reperit laborantem : ita ut in talibus diebus, sicut et ipse poterit vestræ sublimitati referre, nec usque in horam tertiam valeam differre jejunium.

Indicavit autem mihi ex vestro mandato, quod pro sæculi nostri meritis et Mocianus jam reprehendere audeat conciliorum decreta, palamque jactare quod episcopi Africani aliarumque provinciarum indigne statuerint vitare communionem corum qui manifesto promulgatoque decreto reveriti non sunt impugnare Chalcedonense concilium. Quando autem nobis cessare, quando requiescere conceditis, qui nes et Mociano respondere compellitis? Sed hoc quoque comperi, memorato nuntio mihi narrante, quia idem Mocianus volens ad interdictam transgressorum communionem ignaros quosque deflectere, quædam

\* Nou abs re, ut opinor, Baronius Mutianum hunc illum e-se putat qui Chrysostomi Homilias in Epistolam ad Hebraros et ad Philemonem Latinas fecit. Congruunt enim præter nomen ætas et professio. Hic ergo cam Africanos antistites, propterea quod se a

Vigilio et ab Ecclesia trium Capitulorum causa post illius judicatum segregarant, merito redarguerot; Facundus tum exsul hoc ei libello respondit. In quo nihil mirum si concitatior in Mutianum videatur, qui Vigilio ipsi papæ non parcat.

Donatistas convenienter locutus est, inconveniente? ipse ad decipulam simplicium causæ nitatur aptare præsenti. Sic aliquando etiam Faustus Gallus a in quæstione liberi arbitrii, male intellectis et incongrue adhibitis ipsius beati Augustini sententiis, fallebat et in assensionem sui erroris inducebat incautos : qui tamen a sanciæ memoriæ Fulgentio Ruspensi detectus atque convictus est. Quid autem in hoc miretour ! Neque enim melius loqui potuit Augustinus. quam prophetæ, quam apostoli et evangelistæ; quorum verbis similiter male intellectis, et incongrue adhibitis, tam multi hæretici suos desendere conantur errores. Gaudeo tamen quod eum nuntiastis aperte jam confiteri quia Theodorum Mopsuestenum episcopum in Ecclesiæ pace defunctum, ejusque doctri- B nam, cujus laudes in concilio Chalcedonensi recitatæ sunt nemine refragante, sed et epistolam Ibæ antistitis Edesseni, quæ ibi est orthodoxa judicata, et Theodoreti episcopi Cyrri scripta, qui assertor illic inventus est epistolæ dogmaticæ papæ Leonis, in ipsius concilii Chalcedonensis præjudicium damnaverint impuguatores Ecclesiæ. Nam sanctus frater Abba Felix b \*, inter ali i mala quamplurima quæ nobis de illo scripzit, etiam hoc retulit, quod amicus factus fuerit Theodoro Cappadoci, et eum sæplus præsentaverit imperatori, quia capitula ei quædam subministravit pro damnandis post mortem in Ecclesix pace defunctis. Sed et Carthagine similiter, ut advertimus, astruebat quod prædictus Mopsuestenus Theodorus juste ac regulariter post mortem fuerit C condemnatus. Nunc ergo, quoniam indicastis eum culpare quæ prius velut recta et inculpabilia defendebat, sed hoc tamen asserere, quod ipsorum impugnatorum Ecclesiæ communio sit ferenda, atque ad confirmationem ipsius assertionis beati Augustini verbis contra Donatistas pro!atis abuti : coegit me, ut voluistis, non consideratis viribus valetudinis mez, et quomodocunque ineptis ejus assertionibus respondere. Nam et codices ad necessaria testimonia requirenda, tanquam fugato et in latebris constituto, mihi punc desunt : quia i ipse unus est e cui nullus placeat. Si autem videtur quia nos Donatistis similes sumus, cur ipse non erubescit Tychonio similis in-

beati Augustini dicta circumferat; et quæ ille contra A veniri, quem fatu tatis beatus arguit Augustinus, quod reprehendens de suo schismate Donatistas; eis communicaret? An aliud iste nunc facit, qui Africam schisma fecisse atque ab Ecclesia segregatam esse confirmat, et ei communicat? cumque sibi solus videtur sapiens, fictus est unus ex illis de quibus dicit Apostolus: Evanuerunt in cogitationibus suis, et obscuratum est cor 2 eorum : dicentes enim be esse sanientes, stu!ti fucti sunt (Rom. 1, 21). Cur autem solis Donatistis, qui a schismate prosiluerunt in hæresim, ut postea etiam de haptismate et divina Tricitate male sentirent, et non omnibus hæreticis. vel ab ipso beato Augustino, vel ab aliis Ecclesiæ doctoribus exprobratur quod malos in Ecclesia ferre noluerint, nisi quia Donatistæ, nullis intercedentibus decretis quibus oppugnata dicant antiqua de fide dècreta, sese ab Ecclesia diviserunt; alii vero, qui decreto. rum intercessione sunt separati, non de impatientia discessionis, sed de solo suo dogmate culpantur, quia justani et necessariam haberent causam discedendi, nisi ipsi in dogmate fallerentur? Scripsit beatus Gelasius Romanus episcopus adversus Acephalo; magnum opus; nec eos vel ipse, vel alius quisquam culpavit de impatientia, dicens quia vel si prava essent Chalcedonensis concilii definita, communionem malorum ferre debuerant, nec se ab Ecclesia segregare; sed de hoc solo culpantur, quod sanam doctrinam recipere noluerunt. Cur, quæso, nisi quod isti decretis intervenientibus, non sicut Donatista ob alias sunt causas ab Ecclesia separati? Non ergo ulterius abutatur in suam aliorumque perniciem novus hic doctor assertionibus et exemplis quibus Donatistæ repulsi sunt; sed attendat polius, qui, secundum prophetæ dictum : Noluit intelligere, ut bene agere (Psal. xxxv, 4), aliam esse Donatistarum causam, et aliam quæ nunc agitur, in qua tot Patrum nostrorum sectamur exempla. Nam et cum Acacius Constantinopolitanus episcopus aliquid adversus auctoritatem synodi Chalcedonensis auderet, non equidem, sicut nunc factum est, decreto cum anathemate constitute, sed sola inimicis ipsius synodi communione permissa: prævidens apostolica sedes quod, sicut exitus docuit, bæc remissio ad destructionem concilii memorati pertenderet (postea quippe Zeno imperator, qui cis

\* Episcopus Reiensis : quem Avitus Viennensis, ad D codem postea, quod quiutæ synodo scriptis suis ob-Burgundionum regem epist. 4 scribens, Faustique ipsius ad Paulinum epistolam refellens, ortu Britannum, habitaculo Reiensem fuisse ait. Ac Britan-num prorsus fuisse innuit etiam Sidonius lib. 1x, epist. 9, quod de Britannis Gallis supra Ligerim, ut Sidonius alibi loquitur, sitis accipiendum est. Ideo Facundus Gallum vocat.

b Afer Gillitani sive Guillensis in Africa monasterii liegumenus. Hunc ut incentorem pravitatis Rustici diaconi Vigilius cum Rustico ipso damnavit. Cum

<sup>1</sup> Mutilus locus, quem vidit Sirmondus, neque suppleri potest ex codice nostro, in quo duo integri versus trectarent, in exsilium ejectus est a Justiniano ibique mortuus. Victor Tononensis: P. C. Basilii Y. C. anno 17, Felix hegumenus monasterii Gillitani in exsilio apud Sinopem de hac vita migravit ad Domi-

o Mutilum hoc loco librum videri, et verba ista declarant cum superioribus non cohærentia, et alu quæ post aliquot pagellas de Hilario et cæteris, vels ante dicta, commemorat.

injuria temporis detriti sunt. Cod. Veron., insipiens cor.

<sup>\*</sup> In hune locum videsis Mazochii Commentarium in vet. marmor. Calendar. eccl. Neapol. vol. 1, p4. 127, not. 70, et pag. 30, ad diem 31 Jan.

majora prosiliens, ipsum concilium promulgato sprevit edicto), eumdem Acacium, quamvis prædicto Zenone resistente, damnavit. Qui mortuus quoque per libellos ordinandorum episcoporum nunc usque damnatus est. At postquam contigit ut in libellis suis episcopi ordinandi Theodorum Mopsuestenum cum suis degmatibus, et epistolam Ibæ, et Theodoreti scripta dannarent, memoratus Acacius etalii concilii Chalcedonensis adversarii, damnationi subtracti sunt. Quia igitur supradictus Zeno, sedis apostolicæ decreta contemnens, prædicto Acacio communicabat, et omnes Ecclesias in sui regni finibus constitutas idem facere compellebat, Anasta-io deinde in imperium et in præsumptionem similem succedente, omnis Oriens, prælatebant, a communione sedis apostolicæ remo:us per 40 ferme annos usque ad tempora Justini permansit. Et cum quidam per illud tempus ejusdem partis episcopi communionem sedis apostolicæ sibi ac suis Ecclesiis postularent, non impetraverunt, donec principis Justini temporibus Acacii damnationi subscriberent. Nec tamen quisquam eorum dinit: Nos zizania non sumus, sed zizania toleramus, ne simul eradicemus et triticum. Cur autem et hoc apostolicæ sedi non dicerent, si et talibus causis similitudo ista congrueret : Imo nos recte facimos, nos in mandatis Evangelii permanemus, qui zizania toleramus, quam vos, qui pro zizaniis simul eradicastis et triticum, aut discessistis a tritico? Quid igitur hic dicemos, religiosi filii? Nunquid per tot annorum C spatia non est inventus quisquam in Romanis sacerdotibus, a Felice Acacii damnatore a usque ad Hormisdam, qui Orientis reconciliavit Ecclesias, inter quos fuerat enim \* beatus Gelasius in sanctitate vitæ atque scientia per universum mundum celebrioris famæ gloria prædicatus, non est inventus vel in Romano clero, 1 Christiana plebe inibi consistente, vel in cunctis occidentalibus Ecclesiis, qui vel tantum esset pro Ecclesiarum unitate sollicitus quantum magister hic novus novissimis temporibus destinatus; ut nemo cognosceret et doceret quod in eadem quoque causa malorum communio foret, ne cum zizaniis eradicaretur et triticum? si fas est credere quod scientia et disciplina servandæ Donatistas convenientia scripta inconvenienter iste causæ præsenti nunc adhil et. Et ideo præclarus Ec-

• Post epistolam Felicis III papæ ad Acacium de ipsius damnatione datum Venantio consule, sequitur in codice Sanctie Mariæ Virdunensis edictum ejusdem perbreve, nondum hactenus vulg tum, in hæc verba:

Edictum sententia Felicis papa directum propter Acacii episcopi Constantinopolitani damnationem.

communionem præberi mandaverat, a minoribus ad A elesiarum doctor Hilarius, et eæteri antiquiores cum eo Patres quorum supra meminimus, non observaverunt quæ ad custodiam pertinent unitatis, ut priusquam aliquid contra Nicænum concilium statueretur, ab corum qui hac molichantur sese communione subtraherent. Quamvis, ut diximus, ipsi Donatistas ante damnaverint, tamen nunquid et apostolica sedes, cum postea pro violati: Chalcedonensis concilii decretis resistente Zenone damnaret Acacium, hæc atque hujusmodi scripta beati Augustini non legerat; tametsi putetur minus per semeripsam intelligere potuisse quæ ad observantiam pertineant unitatis, ut Acacium damnaret, quem sine multo tritico imperator expelli non sineret? Sed nec Romana Ecclesia reconciliare debuit Orienti- Ecclesias, et cas in comter admodum paucos qui in illa multitudine occulti R munionem sub debita satisfactione recipere; sed Ecclesiæ potius Orientis, quæ zizania toleraverant. Romanam Ecclesiam reconciliare debuerunt a tritic) separatam. An propterea factum non est quod iste adhuc per Ecclesiam catholicam sicut nunc docere non posset? aut potius quod necdum ad Ecclesiam catholicam devenisset qui hanc perversam atque confusam ei vult inferre doctrinam, et utinam non Augustini nomine coloratam? Nam vult apostolicam sedem, quæ tunc aliis culpam d'misit, ipsam potius cum cæteris qui ejus in Acacio sententiam servaverunt, veluti pro facto schismate fuisse culpabilem; et more suo nemini parcens, illos quoque Orientales quibus petentibus dimissa est, videri vult ad schismaticos Occidentales fuisse conversos, quos ipsi ad se convertere debuerunt. Et hæc quidem nobis ad istius convictionem sufficerent, si adversarii, quos et ipse culpat non inferentes anathema Chalcedoneusi concilio, neque in nos omnes, sed aliquid adversus ejus auctoritatem gerentes, ipsi potius a nobis, sub anathemate damnarentur. Nunc autem, illis impie gerentibus, et nos ac Patres nostros anathematizantibus, seseque per hoc anathema segregantibus ab universa Christi Ecclesia, nos qui Deo regente in paterna sententia et communione perstamus, nos, inquam, in Ecclesia cui dederunt anathema, statuimus secundum Christianæ religionis observantiam non communicare ab Ecclesia segregatis. Non igitur vel hoc isti concesserim id nos fecisse quod cum suis collegis Hilarius fecit, qui nullo adhuc in præunitatis a beato cœpit Augustino, cujus adversus n judicium Nicæni concilii procedente decreto cum prima contrariorum molimina præsumpsissent 3, properaverunt ab eorum se communione dividere.

> « Acacius, qui secundo a nobis admonitus statutorum salubrium non destitit esse contemptor, meque in meis credidit carcerizandum, hunc Deus cœlitus prolata sententia de sacerdotio fecit extorrem. Ergo si quis episcopus, clericus, monachus, laicus, post hanc denuntiationem eidem communicaverit, anathema sit Spiritu sancto exsequente. >

<sup>1</sup> Cod. Veron., omnique Christiana plebe.

<sup>1</sup> Idem cod., caperit.

<sup>\*</sup> Legendum forte etiam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cod. Veron., præsensissent.

impognatoribus Chalcedonensis concilii segregaverit, sed potius quod jam segregatis communicare vitaverit. Unde acceptabilius potest quisquam diligentior et in zelo Dei ferventior, exemplo Hilarii, nos de tarditate culpare, quam de schismate vel de feminatione Mocianus arguere. Quis porro, nisi vecors ac silii sapiens, et, sicut dicit Apostolus: Frustra inflatus sensu carnis suæ (Coloss. 11, 48), contra tatius Ecclesiæ judicium, non respiciens vel exitum rerum qui consecutus est, repreheadere andeat Hilarium prodestem ac moderatum gubernatorem Ecclesia, qui neque ipsis Galliarum episcopis, quod cos in tanta causa tacuisse crederet, nec adversariis restitisse, litteris saltem communicare pertulerit? aut quis illum non audens reprehendere, A'ricanam levitatis B synodorum, per quas munitur Ecclesia, conarenter vel impatientiæ reprehendat Ecclesiam; quæ nou nisi aperto jam promulgatoque decreto anathematizatum videns Chalcedonen-e concilium, et omnes qui ejus sententiam tenent, damnatoribus Patrom suorum ac suis communicare vitavit, non quasi Augustini adversus Donatistas doctrinæ contraria, se i Illiarii i contra impugnatores universalis synodi observantiam consecuta? Ut autem noveritis quomodo in adjutorio Dei qui nos regit ac dirigit, August'num concorditer Il lariumque sectemur, nec eos sibi velut contrarios apponamus, ut altero approbato improbemus alterum, sed pro causarum diversitate utrumque sec eanur, accipite quæ in judicio ipsius Vigi'ii a inter alia fuerim prosecutus, sicut editæ nobis ab officio tertiæ actionis gesta declarant. c Peto, inquam, de justitia C vestra, utrum suscepta sit a synodo Chalcedonensi epistola Ibæ, qua: velut Nestoriana damnata e-t, inquiratis; et dum constiterit non obesse synodo quod para adversa de Theodori persona proponit, sic ea qua proferre volunt relegi permittatis : ne forte quæ againtur ad retractationem videantur memoratæ synodi pertinere. Ego enim fatcor simpliciter beatitudini vestræ, non pro Theodori Mopsuesteni damnatione me a contradicentium communione subtraxisse. floc enim vel si approbandum non sit, ferendum tamen existimo, nec tantam esse causam judico, pro qua deberemus a communione multitudinis segregari. Sed quia ex persona Theodori epistolam Ibæ Nestorianam probare conati sunt, et ex epistola lbæ synodum a qua suscepta est improbare. > In his itaque verbis meis cognoscitis imprimis pro statu generalis synodi me fuisse sollicitum, ne quod Acephali semper quæsierunt, in retractationem deducta fran-

Non isti concesserim quod Africana Ecclesia se ab A geretur ejus auctoritas. Deinde videte quod non ab isto nune discimus quia pro Ecclesiæ unitate ferendi sunt mali, sicut docuit Augustinus. Nam eum dixi: Ego cnim fateor simpliciter beatitudini vestræ, non pro Tueodori Mopsuesteni damnatione me a communione contradicentium subtraxisse, hoc enim vel si approbandum non sit, ferendam tamen existimo. nec tantam esse causam judico, pro qua deberemus a communione multitudinis segregari, doctrinæ Angustini memorem me fuisse monstravi. Sed quoniam et Hilario ejusque collegis contrarius esse non debui, qui cum procul dubio multos et ipsi malos in Ecclesiis 2 sufferrent, schismaticosque damnarent, non tamen ferendos judicaverunt esse a illos Ecclesiarum præpositos, qui suis decretis auctoritatem generalium infringere: propterca secutus adjeci, dicens ideo me istorum vitasse communionem, quia ex persona Theodori episto'am lbæ, in qua ejns doctrina laudata est, Nestorianam probare conati sunt, et ex epistola Ibæ synodum a qua suscepta est improbare. Nam quæ alia causa fuisse dicenda est, ut post centum et viginti suæ defunctionis annos damnaretur cum dogmatibus suis episcopus in Ecclesize pace defunctus, vel epistola cujus auctor incertus dicitor? Non enim vel hoc fatentur quod lbæ sit, sed quod ejus esse dicatur. Aut our tautorum in hoc episcoporum subscriptio quæreretur, nisi quia non paucorum, sed multitudinis consensus præjudicare posset universe concilio? Et quoniam judex hoc se nescire fingebat. petivi simul ac dixi : c lloc ergo primum me demonstrare præcipite, ut doceam false negari quod a sancta synodo Chalcedonensi recepta fuerit, et omnia contradicentium figmenta redarguam, quibus eam in destructionem synodi Chalcodonensis velut impiam damnaverunt. > Sed quoniam occulta ejus ante judicium poliicitatio tenebatur, in qua se spopondit cadem capitula damnaturum, ut se quasi per iguorantiam posset abluere, probationem quam offerebam, quamque ipse instanter exigere debuit, me facere non permisit. Sed gestis de medio sublatis, quibus causa ceeperat aperiri, et interrupto suo judicio, a considentibus episcopis flagitavit, ut quid eis de causa videretur prolata quisque in scriptis responsione signaret. Et quia illi episcopi maxime Constantinopolim occurrerant in ejus adventum, quorum nulla in bas causa subscriptio tenebatur, et de sua fuerant integritate securi, per occasionem hujus interrogationis ipsi quoque separatim compulsi sunt ab adversariis

 Hæc illa e-t Vigilii apud Constantinopolim synodus, cujus facta est mentio in præfatione librorum 12: Adductus est, inquit, Romanus episcopus, in cujus examine cum gestis super hac causa disceptaremus, mediante conflictu interrumpi acta præcepit, et ab universis epis opis qui aderamus expetiit ut scripto quisque responderet quod ei de his Capitulis videretur. Hujus acta, præter hæc quæ a Facundo recitantur, interiere: nisi quod ex ea natum constat judicatum Vigilii ad Mennam archiepiscopum, in quo tria Capitula sub aliqua dispensatione, salva synodi Chalcedoneusis re-verentia, condemnabat, ut docet epistola cleri Romani ad legatarios Francorum tomo I Conciliorum Gallia.

<sup>1</sup> Idem cod., Ililario.

<sup>·</sup> Idem cod., Ecclesiis Dei.

<sup>1</sup> Idem cod., etiam illus.

Ecclesize quomodo dictaverunt in præjudicium magni A anathematizasset Ecclesiam, servare nos in illo oporconcilii respondere. Ac ne postea subtraherent, et que scripto responderant judicio non offerrent, jani sub prosecutione ipsorum atque custodia palam ad illum deducebantur tradere sua profana et detestanda responsa. Oculis nos hæc vidimus. Acephalos coram ipso judice alacres et exsultantes aspeximus, cum episcopos ad cum adducerent eadem responsa portantes. Et quando hæc sic inhæreant cordibus audientium, aut sic ea detestari ac lugere possitis, sicut nos, in quorum animis ipsorum malorum adhuc imago versatur? Suscipiens vero ille memoratas responsiones, post aliquot dies ad palatium detulit, atque alteri tradidit parti, in præjudicium synodi Chalcedonensis cum aliorum chirographis qui antea subscripserant reservandas. Verum ne suis traditor videre- B tur, talibus verbis eos fefellit, ut diceret : Onid aprid nos reservamus ista contraria synodo Chalcedonensi responsa, ut inventa quandoque in Ecclesiæ Romanæ scrinio a nobis approbata credantur? Sed afferamus illa in palatium, et de illis agant 1 : ipsi jam noverint. Quasi ea scindere vel urere ipse non posset, aut per suam evacuare sententiam, aut ipsis a quibus fuerant data refundere : quæ nec suscipere ab eis, nec extorquere debuerat, si vere præjudicium generalis synodi præcavebat. Atque ista a solita fictione. fingens ejus præjudicium se cavere, hoc pro voluntate contrariorum fecit, quod ei si dissimulemus præjudicet. Quomodo enim non præjudicet, si demonstrentur 70 circiter episcopi cum Romano antis ite Constantinopolim congregati, ut illos omittam C qui ante subscripserant, condemnasse cum approbatoribus suis epistolam a Chalcedonensi concilio approbatam? et illum episcopum, cujus doctrinæ laudes in memorato Chalcedonensi concilio recitatæ sunt nomine resistente, cum suis dogmatibus anathematizasse post mortem, scientibus cæteris, et in corum communione manentibus? Ob boc ergo necessarium fuit non modo ab corum nos communione sultrahere, verum etiam, quia potiorem videbantur in Ecclesia tenere locum, qui primi huic præjudicio imperatore jubente cesserunt, ne ipsorum magis tenenda sententia videretur, commemorare, quod alibi fecimus, quomodo sive Menas Constantinopolitanus, sive Zoilus Alexandrinus, sive Antiochenus Ephremius, et Petrus Hierosolymitanus, antequam vel p in regiam civitatem a communione suspendit b. Qui consentirent vel cederent, testati sunt fieri non debere. Ob hoc etiam de ipsius episcopi Romani chirographis, vel prius ambitionis impulsu, cum sieri arderet episcopus, vel postea venalitate parti aheri factis, necessarium duximus non tacere, ne auctoritate nominis ejus præjudicium fides vera sufferret. Quod si hoc non fuisset, neque ipse prius universam

tuit sententiam suam, sequi quod nobis prabuit priseæ integritatis exemplum. Nam priusquam hoc et ipse committeret, scribens de itinere Constantinopolitano episcopo, qui projudicio magnæ synodi primus assensit, sed quem litteris suis præveniens, ait: ( Quapropter credidimus indicandum quod dominus filius noster elementissimus imperator per Leonem illustrem virum nos serenissimis hortatur affatibus, ut pacem quam Christus Dominus Deus et Salvator noster supra omnia holocausta diligit, vobiscum et cum universis fratribus et coepiscopis nostris, et custodiente stabili firmitate servemus. Quam piissimi principis adhortationem libenter amplectimur. Sed si pacis bonum, sicut locum sacerdotii tui convenit, sapienter attendas, et advertere et pradicare te necesse est quie pax in Dei Ecclesia sit tenenda, cum Apostolus, qui Dominum nostrum spiritum in se loqui perhibuit, ait : Pax Christi, quæ exsuperal omnem sensum, custodial corda vestra el intelligentias vestras (Philip. 17, 7). Ipse autem Christas Deus noster volens perfectæ a pacis indicia demonstrare, dicit : Pacem meam relinquo vobis, pacem meam do vobis: non quomodo mundus dat, ego do robis (Jean. 1(v, 27). Qualem enim mundus dare possit, ipse nos instruit per prophetam qui ait : Dicentes, pax, pax, cum non esset pax (Jer. vi, 14). Et illud simili ratione pensemus, quia in apostolorum actionibus de perfecta pace sic est de credentibus in Domino declaratum, quod erat in illis cor unum el anima una (Act. 1v, 52). Muita ergo sont quæ de terrena et cœlesti pace discernenda inveniamus scripta. Quie quia vos non credimus ignorare, sufficiat excerpsisse pauca de plurimis, ut magis tuas fraternitatis po-sit æstimare judicium quæ pax potius a sacerdotibus sit tenenda. > Nonne perspicuum est et evidenter apparet ex his quæ memoravimus, quod et ipsi contrar:i qui a nobis in multis dissentinat, in boc tamen consentiant, quod in talibus causis prævaricatorum sit vitanda communio? et quod illa pax a Dei sacerdotibus in Ecclesia sit tenenda quae statum ipsius non subvertat Ecclesiæ? subvertitur autem, si ejus de side generalia constituta decretis aliorum sacerdotum qualibet occasione frangantur. Propter quod et illos qui talibus communicaverant veniens sic rursus in memoratis suis litteris dicit : ( Quando nobis non sit incognitum quia diaconus Stephanus tunc responsalis nostræ, cui per Dei gratiam præsidemus, Ecclesiæ, cum plorimis Christianis quandig vixit a tua se communione suspenderit; et in Siciliensi insula constituti, fratre et coepiscopo nostro Datio referente, didicimus quod et ipse et alii consacerdo-

a Cod. unus ms., præfatæ.

communicatione multavit, ut dictum est ad lib. Iv. Theophanes in Chronico: Ώς και ἀκοινωνησίαν τισσά-

b Mengam in primis, qui trium Capitulorum damnationi primus consenserat, quatuor mensium ex-

<sup>\*</sup> Cod. V.com, et quid de illis agant, ipsi jam norefunt.

<sup>2</sup> Idem cod., ita.

tes nostri, et multi filii Ecclesiæ Christiani, a tua se A atque ad nos intaminata pervenit; si displicet cliam nihilominus communione subtraxerim; et dom causas exorti quærcremus scandalt, ante die us frater et coepiscopus noster re-pond t Loc fraternitatis tuæ fecisse personam, quod a nollo deces-orum tuorum decessorumque nostrorum temporibus qualibet fuisset ratione commissum. . Cernis quod non solus hic index ejusque diaconus 11, sed et Datius Mediolanensis episcopus, cum aliis sacerdotibus, talium prævaricatorum communionem ferendam esse non duxerit? Quid igi ur adhuc nobis de hoc quæstio commovetur, unde nec inter contradicentes invicem ulla est contradictio, nee inter dissentientes in multis habetur ulla dissensio? Nam judex asserit quod invitus illud protulerit judicatum . Nos contra respondemus quod ultro per ambitionem pollicita- B tione facta peccaverit, nec ulla sustinuerit tormenta, quibus cessisse credatur. Cumque hoc invitum se feeisse asserat, rursus ibidem dicit quod ignorans fecerit. Nos vero probamus non eum potuisse ignorantem facere, quod invitum se asserit admisisse. Post hæc etiam videri vult nihil in præjudicium Chalcedonensis egisse concilii. Cui nos suas excusationes opponimus: quia nisi boc egisset quod prajudicaret, nequaquam se vel de principum violentia, vel de sua ignorantia purgare atque absolvere niteretur. Cum igitur multa inter nos de his atque aliis inveniatur esse dissensio, inde tamen convenit inter partes, et amid omnes sine ulla controversia constat, quod in talibus causis prævaricatorum sit communio vitanda. Denique nec Sorcius præcipuum decus partis ipso- C. rum, et quem esse nisi cum talibus non deceret, huic sent ntiæ contradicit, imo vero et aliquid amplius ipse dicit. Nam scribens beato seni Boetho b, priusquam navigaret, quæ damnaverat resumpturus, anathema quod Africana concilia non fecerunt, in eos protulit dicens: « Anathema izo Eutychem cum omnibus sectatoribus ejus adjutoribusque ipsius, quicunque conantur tomum sancti concilii Chalcedonensis in aliquo infringere; et quicunque epistolam the quam illud sanctum concilium Chalcedonense suscepit, anathemat, anathema mihi est. > Proinde si Mociano displicet in simili Nicæni concilii causa observantia Ililarii et aliorum collegarum ejus, per quos orthodoxa fides in illa tempestate servata est

sollicitudo et cautela sancti atque doctissimi orthodoxi viri Ilieronymi; si displicet in Chalcedonensis quoque concilii causa dudum nobis præbitum in Acacio a tantis præsulibus apostolicæ sedis exemplum, universalis Ecclesiæ consensione firmatum; si displicet quod in præsenti quoque ipsius concilii oppugnatione statuerunt Africana concilia; si displicet quod aliarum quoque provinciarum episcopi faciendum esse viderunt, sicut Illyrici atque Dalmatiæ: placeat vel quod ipse Vigilius, vel quod ipse Sorcius sensit, quod in huju-modi causis communio taliam prævaricatorum vitanda sit. Ideirco beatus quoque Stephanus præsul apostolicæ sedis, cum sanctum Cyprianum atque alios Afros episcopos, de baptizandis omnibus hæreticis decrevisse cognosceret, quamvis, ut dictum est, nullo interposito anathemate, neque adversus ulla concilii generalis antiquiora decreta aut conniventes hareticis talem senentiam protulissent, continuo tamen ei denun invit quod si qui hoc auderent, ab Ecclesia pellerentur: et Stephani potius quam Cypri ni sententiam tenet Ecclesia, non solum de non rebaptizandis hæreticis, verum etiam de rebaptizantibus non ferendis. Sel vir prudentissimus Augusti: us, ad arguendos de suo schismate Donatistas, qui auctoritate beati Cypriani sacrilegium quo baptisma iterant conantur defendere, sufficere credidit ejus exemplum : quia cum aliter quam plures aliarum provinciarum episcopi de baptismo saperet, non tamen se quemadmodum ipsi Donatistæ ab Ecclesia segregavit. Segregaret autem, si inter se ac dissentientes anathema definisset 2. Hoc igitur exemplum beati Cyptiani bujus assertionem nibil adjavat, ut videtis, sed quomodo nos potius adjuvet, videre debetis. Dicinus erzo quoniam sicut quamvis rehapt zantes Donatistas damnemus ab Ecclesia separatos, non tamen damnamus Cyprianum et socios ejus, qui nullius anathematis interpositione ab Ecclesia se diviscruat, cum de baptismate definirent quod nunc videtur occasionem Donatistarum errori dedisse. Ita quamvis damnemus Nestorianos al) Ecclesia separatos, non tamen damnamus Mopsuestenum Theodorum, qui nullius anathematis interpositione ab Ecclesia 3 divisit, vel si aliquid scripsit, quod forte nune videtur occasionem Nestoria-

σχόπω είς ἐπιτίμιου. Quem tamen postea Theodorie rogatu, ut Theophanes idem refert, in communionem recepit die 29 Junii.

 De quo proxime jam dictum est. Clerici Romani ad Francorum legatos constitutum appellant. Iloc enim est quod ab imperatore postea recepisse Vigilium narrant. Præstitit, inquiunt, Deus ut hac ratione sanctus papa Vigilius constitutum quod in ipsa causa si quis Græcorum episcoporum usque ad universalis concilii tractatum de istis Capitulis aliquid fecisset, aut facientibus acquievisset, a communione sedis apostolicæ alienus existeret. De hoc etiam agens Vigilius ipse in epistola ad Rusticum et Sebastianum, nune jud.ca-

2 Idem cod., defixisset.

εων μηνών δούναι Μηνά τῷ Κωνσταντινουπόλεως έπε- D tum, nunc constitutum vocat; prolatuinque osteudit die sabbato sancto, missumque ad Mennam Constantinopolitanum. Sed longe diversum ab Iroc judicato aliud fuit constitutum quod Vigilius de cadem re aliquot post annos, com synodus v inchoarctur, edidit ad Justinianum pridie idus Maias P. G. Basilii 12.

b Hoc est primati. Sic enim ob ætatis prærogativam appellari solitos in Africa primates provinciarum alibi ostendimus. Primas autem Boethus frit Byzacenæ provinciæ. Victor in Chronico: P. C. Ba-silii V. C. anno 12 Primasius quoque Acæmetensi monasterio relegatur. Sed Boetio primate Byzaceni concilii morte pravento, ut ei succederet, memorata daninationi protinus assensit:

Cod. Veron., diaconus Stephanus.

<sup>2</sup> Cod. Veron., se ab Ecclesia.

tins de baptismo Cypriani et sociorum eius respuere. nec sub anathemate condemnare, ita si quid forte minus intelligens Theodorus male scripsit, sufficit nobis respuere, nec sub anathemate condemnare : quoniam hane reverentiam semper Ecclesia detalit in gremio pacis suze atque honore defunctis, ut non solum eos qui forte in talibus quæstion bus per ignorantiam humanæ infirmitatis errassent, verum nec ipsa eorum dicta, sicut hæreticorum, sub anathemate condemnarct. Ilæreticum enim non humanæ infirmitatis ignorantia, sed pervicacia facit. Unde beatus Augustinus in l'bro de Catechizandis Rudibus: e Ouanguam, inquit, et illi qui catholici ex hac vita migrarunt, et aliquid litterarum Christianarum possuorum, vel non intellecti, vel, sicuti-est humana infirmitas, minus valentes acie mentis abditiora penetrare, et verisimilitudine a veritate aberrantes, præsumptoribus et audacibus fuerunt occasioni ad aliquam hæresim moliendam atque gignendam. > Catholicos itaque dicit ex hac vita migrasse cathol cus Augustinus, qui in Ecclesia constituti per humanam infirmitatem minus valuerunt acie mentis abditiora penetrare, et veris militudine a veritate aberraverunt : nec vult eos hæreticos dici, quantyis præsumptoribus et audacibus occasioni fuerunt ad aliquam hæresim moliendam atque gignendam. Et ideo beatum Cyprianum ejusque collegas, qui per humanam infirmitatem in quæstione baptismatis erraverunt, vel forte aberrasse monstretur, et de hac vita in ipso positus errore migrasse, hæreticos non dicimus, quos usque in fine mansisse in Ecclesia catholica non negamus. Frustra igitur nescio qua iste ad causam non pertinentia solice sibi colligebat exempla, quibus probare nitebatur sæpe dictum Mopsuestenum Theodorum juste ac regulariter fuisse damnatum. Non enim, si quisquam damnandus 3 episcopus, qui moriens hæreticum in suis facultatibus testamento fecit hæredem, acie mentis ut hoc faceret abditiora penetrare non valuit, aut verisimilitudine a veritate aberravit; sed manifestum facinus non infirmitatis ignorantia, sed voluntatis pravitate commisit. Inde est quod Philippo dicenti: Domine, ostende nobis Pa-

norum errori dedisse. Et sicut nobis sufficit senten- A trem, et sufficit nobis (Joan. xiv, 8), impune cessit tanto tempore Christum non cognovisse. Anania vero et Sapphiræ subtrahentium de pretio sui prædii commis-um paulo ante delictum mortis pœna est protinus consecuta. Aliter itaque judicatuz a Domino simplex pictatis ignorantia, et aliter duplex conscientia pravitatis. Et apostolica quidem sedes per beatum Gelasium nefas judicat post mortem condemnare a quempiam in Ecclesiæ pace defunctum, cum dicit : « Quod super nostræ facultatis est modulum, divino judicio relinguamus. Non autem pobis poterunt imputare prævaricationis offensam, si viventibus remittamus, quod Ecclesiæ Deo largiente possibile est, qui nos ctiam mortuis aut veniam aut condemnationem dare poscunt, quod nobis possibile teris reliquorunt, in quibusdam locis opusculorum B non esse manifestum est : quia cum dictum sit : Que ligaveritis super terram, erunt ligate et in cuelo (Mutth. xvii, 18), quos non esse jam constat super terram. non humano, sed suo judicio reservavit. Nec audet Ecclesia sibimet vindicare quod ipsis beatis apostolis conspicit non fuisse concessum. Si enim licet ligari mortuos, licet et solvi; et si licet mortuis damnationem inferre, licet et veniam dare. > Sed si forte cuiquam videtur illam tenere sentent am qua damnandi creduntur aliqui in Ecclesiæ pace defuncti, et non magis hanc apostolicæ sedis quæ soli hæc intelligit divine judicio reservatum, et concesserit quoniam si licet ligari mortuos, licet et solvi, et si licet mortuis damnationem inferre, licet et veniam dare: consequens non est ut ei propterea videatur etiam Theedorum Mopsuestenum, si a veritate in aliquo C Mopsuestenus Theodorus esse danmandus. Non enim eos impetit illa sententia qui, sicut beatus Cyprianus ejusque socii, per humanam infirmitatem minus potuerunt acie mentis abditiora penetrare, et verisimilitudine a veritate aberraverun!, sed eos potius qui probantur scientes volentesque peccasse. Insuper et notum est quod de hac Theodori causa tum fuer:t judicatum, cum Apolinaristæ progenitores Acephaforum, cum quibusdam dictorum ejus capitulis eum quærerent abdicari, et a Joanne Antiocheno atque orientali concilio, nec non Cyrillo Alexandrino, et Proclo Constantinopolitano repulsi sunt. Sed nunc in præjudicium magnæ synodi Chalcedonensis resuscitatur ejus quæstio ante centum et viginti annos finita et oblivioni jam tradita. Cui præjudicio quo-

<sup>&</sup>quot; Gelasii verba sunt e synodo Romana in qua ab- D stitutum Vigilii cum judicato confundi, et alia persolutus est Misenus episcopus. Cujus alia quoque in eaindem sententiam similia exstant in aliquot ejus epistolis. Idem ctiam argumentum, eodem Gelasii utens testimonio, uberius tractat Vigilius in constituto. In quo propterea Theodori Mopsuesteni aliorumve dicta et errores qui objicichantur, ita condemnat, ut ipsos tamen auctores in pace defunctos minime damnandos decernat. Sed quoniam et con-

turbate in hac tota causa referri vulgo solent, haud abs re visum e.t, præcipua rerum capita, tum ea præsertim quæ ad Vigilium spectant, quantum ex cleri Romani ad legatos epistola, atque ex Vigilii ipsius encyclica, constituto et aliis, observare licuit, suis annis singula brevi compendio distincta sub oculos hic ponere.

<sup>1</sup> Idem. cod., quousque.
2 Idem cod., damnandus est.

ldem cod., et quæ (apostolica sedes) asserit quoniam, etc.

<sup>\*</sup> Illam synopsim tanquam facem omnibus Facundi scriptis, in fine librorum 12 collocavinus.

rianus 1 Doracenus et Basiliscus Serdicensis episcopus, sed et Lampridius presbyter et abbas Hierosotymitani monasterii, Mocianus eos Constantinopoli, ut se commendaret, in gehennam abiisse dicebat. Sed non bac via pergitur in gehennam, quam flilarius cum suis collegis, quam Hieronymus tennit in causa Nicreni concilii, quam tot apostolicæ sedis antistites postea secuti sunt, cum temporibus Zenonis viderent Chalcedonense concilium similiter impugnari. Sed illa gehennæ est via, quam pro voluntate Constantii apud Ariminum et Seleuciam Isauriæ ingressa est temporibus Sirmiensis multitudo : quam et iste secutus est, qui Wandalis regnantibus Arianus fuit; deinde imperio succedente Romano, cum temde palatio præjudiciis catholi æ religionis exortis

niaia communicare timucrunt beatæ memoriæ Ma- 🛦 cadem sequitur, quoniam sicut videtis actionem illi consiliarii præstiterunt : qua non contentus, adbuc ambire non cessat ex aliorum quoque perditione atiquid sublimius adipisci. Sic quippe tempore isto proficitur; et sicubi potest, per tales adjutores a consueta nequitia, testimoniis inconvenientibus undecunque collectis, etiam hoc suadet, quod licet Chaicedonense concilium retractetur. Ubi vero id nou potest suadere, ant nefandum illud judicatum excusat, aut condemnationem defendit Mopsuesteni Theodori; aut si nihil horum potest, sub nomine pacis et regis, ad pollutum communionem vel temporalis utilitatis cupidos, vel indoctos et improvidos conatur inducere: illos invitans promissionibus, istos verisimilibus rationibus fallens, qui legunt tantum vel pore versus est ut catholicus videretur; nunc etiam p audiunt quæ scripta sunt, causam vero pro qua Scripta sunt non requirent.

1 Cod. Veron., Marinianus.

1 Idem cod., tales invenit auditores.

# **FACUNDI**

# EPISTOLA FIDEI CATHOLICÆ

## IN DEFENSIONE TRIUM CAPITULORUM.

Ex tomo III Spicilegii domni Luca Dacherii

Movet quosdam et requirunt quæ sit trium Capi- C eircumsepta ab omnibus hæresibus denotanda, cu a tulorum causa, pro qua universa totum pene per orbem scandalizantur Christi membra; dicuntque quid potest catholicæ Ecclesiæ nocere damnatio quæ facta est Capitulorum, sive personarum sit sive dictorum? Præsertim, inquiunt, cum et ipsi damnatores se profiteantur cum non damnantibus fidem tenere, uno symbolo baptizare, unoque ritu tam selemnia lectionum, quam etiam sacrificii ordinem celebrare. Quibus, quoniam compendiose rationem sibi reddi fingitant, sic breviter Domino largiente respondendum est, ut isti ipsi trium Capitulorum damnatores, qui negare non possunt causam eorum in Chalcadonensi sancto concilio ante centum et viginti fere annos fuisse determinatam, dicere primitus cogantur, utrum eorum damnatio impie proveniret, nocuerint an non nocuerint. Si nocuisse dixerint, notain erroris et criminis catholicæ Ecclesiæ convincuntur importare : ut aut hæretica, quod dici nefas est, fuerit, cum quos isti velut hæreticos damnaverunt, illa non solum non damnavit, sed insuper et laudavit, dictaque eprum ex decretis Chalcedonensis synodi orthodoxa pronuntiavit : aut certe ignorantia nubilo

per tot annorum curricula nescivit, neque intelligere potuit, quod isti ante 15 aut 16 annos, variis et peregrinis contra apostolicum præceptum abducti doctrinis et obsequendo jussionibus palatinis cognoverunt. Ac per hoc et ipsi hæretici sunt, et ab hæreticis baptizati, neque adhuc ab aliquo reconciliati : quoniam, sicut dicunt ipsi, sunt catholici qui nuper tria Capitula damnaverunt, vel damnant, ipsisque damnatoribus communicant; hæretici antem qui nec damnaverunt, nec damnant, nec damnantibus communicant. Quæ cum ita sint, aut illa utique fuit, sicut vere fuit, et est, eritque catholica Ecclesia, quæ tria Capitula nec damnavit, nec damnat, nec istis scelestissimis damnatoribus eorumque communicatoribus catholicæ Ecclesiæ in qua baptizati sunt antequam D nisi sub merita satisfactione communicat; et isti procul dubio hæretici, qui noviter admiserunt, quod in Ecclesia quæ cos regeneravit non acceperunt : aut si illa, quod audire sacrilegum est, non fuit catholica Ecclesia, isti simili modo remotis ambagibus hæretici sunt, quia, ut dictum est, ipsa eos Ecclesia baptizavit quæ Capitula ista nunquam damnavit. Quas ob res utrolibet objecto respondeant, hæretici convincantur necesse est. Si autem, quod

tum et amplius, ut prædictum est, annos catholicae Ecclesiæ dixerint, multo magis magisque se reos inte'ligant inexcusabiliter : animadvertant quantum mali contra ejus decreta commiserint damnando aund illa non damnavit; cognoscaut quid egerint, et sentiant se ab ea præcisos, cujus decreta quantum in ipsis est convellentes, hæreticorum se catervis favendo eorum votis pertinaciter aggregarunt. Siguidem ab Acephalis hæreticis, id est Semientychianis, exquisita et elicita Capitulorum damnatio: et Vigilii atque Pelagii Romanorum prævaricatorum, et Primisii Byzaceni præcipui doctoris Acephilorum. edita contra Ecclesiam scripta protestantur. Quæ cum ita sint, quomodo jam et illad eis poterit constatenere? Cum nos in uno Domino nostro Jesu Christo Dei et hominis Filio, duarum naturarum proprietatem in unitate personas confiteamur, quod catholica semper custodit et docet Ecclesia. Isti autem parendo Acephalis, et in scripto dicentes : « Anathematizamus impiam epistolam Ibæ quam ad Marim Persam scripsit, cum his qui vindicant eam, et rectam esse dicuut, vel partem ejus : > omnem procul dubio anathematizasse probantur Ecclesiam, quæ eam vindicavit et vindicat, rectamque esse dixit, et dicit: ut pote quæ hoc de Incarnatione Christi, in qua salutis nostræ sacramentum consistit, confitetur quod cadem per omnia continct epistola. Verba quippe ejus lem epistolæ, ubi sanitas catholicæ confessionis, post alia sic se habent : « Ecclesia autem sic dicit : C Dute naturæ, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus noster Jesus Christus. > Quapropter si hæe duarum naturarum Domini nostri Jesu Chrisii in unitate personæ confessio, ut isti dixerunt, impia est et sine Deo, dicant ipsi noviter quid sit pium rectæque Christianorum fidei conveniens. Profecto ergo, sient veritas eos ex operibus et scriptis corum redarguens fateri cogit, aut unom in Christo naturam, sicut Eutychiani vel Acephali, quorum votis cesserunt, et ab Ecclesia recesserunt, dicunt, aut nullam : quod quam sit impium et blasphemum. atque a catholica veritate alienum, quisquis sana est præditus mente absque dubitatione cognoscet. Nunc deinde illud pertractemus, quod dicunt verbis. uno se symbolo baptizare, utrum rebus et effectibus D verum eis esse constet. Quod ut liquido clareat. ipsius symboli primitus consideranda est atque pensanda vis magnitudoque veritatis; quon'am nisi princesserit per quod creditur, virtus munusque credulitatis, quod subsequitor, neguaquam conceditur, sicut scriptum est: Nisi credideritis, non intelligetis (Isa. vn, 9, juxta LXX). Symbolum itaque, collatio sive pactum quod fit homini cum Deo, patres nostri catholici doctores interpratari docuerant. Quoniam ergo pactum cum Deo fecimus, et sic in uno sanctæ Trinitatis nomine baptizati sumus, si quis unum iota vel unum apicem ex pacto quod cum Deo iniit dissolverit, sine dubio fidem qua Deo credidit, et ipsum

verum est, nibil nocuisse cadem Capitula per cen- A Denm cui credidit, perdidisse convincitur. Qui autem sint qui hoc violaverint pactum mox videbimus, cum ipsius symboli verba, non quidem in ordinem prolizitatis vitandæ gratia, sed admodum delibando posuerimus. Principium itaque symboli hoc est: Credimus in unum Deum Patrem omnipotentem : et in unum Dominum Jesum Christum Filium ejus, natum ex Spiritu sancto et Maria Virgine, qui sub Pontio Pilato crucifixus est et sepultus; tertia die surrexit a mortuis; ascendit in cæluin, sedet ad dexteram Patris, unde renturus est judicare vivos et mortuos, et-reliqua. En certe in hoe nunc omnis consistit quæstio de vivorum mortuorumque judicio: quod contra nullam aliquande hæresim, ut illud de æqualitate l'atris et Filii in Nicæno concilio contra Arinm, vel de omnipotentia re, quod di unt unam se cum non damnantibus fidem B Spiritus sancti in Constantinopolitano contra Macedonium, in symbolo est add tum, a nulla unquam bæresi, "nisi ab hac novissimis temporibus velut ex compacta omnium hæreticorum fæce exorta, violatum est; per damnationem scilicet vivorum mortuerumque quam sic in scripto protulerunt, dicentes inter alia: «Si quis desendit impium Theodorum et impia ejus conscripta, sed non anathematizat eum et impia ejus conscripta, et omnes qui suscipiunt vel defendant cum, et dicunt orthodoxa cum exposuisse; et qui scripserunt pro en, et eadem illi sapuerunt, vel scribunt pro eo vel impiis ejus conscriptis, et cos qui similia illi sapiunt vel aliquando sapuerunt, talis anathema sit. S: quis defendit impia Theodoreti scripta, sed non anathematizat ea, et eos qui similia ejus sapuerunt vel sapiunt, talis anathema sit. Si quis defendit impiam epistolam quem dicitur Ibas ad Marim Persam hareticum scripsisse, sed non anathematizat cam et desensores ejus, et eos qui dicunt eam rectam esse, vel partem ejus, et cos qui scripserunt, vel qui scribunt pro ea, vel pro impietate quæ in ea continetur, et præsumunt eam defendere, talis anathema sit. > Qua blasphema sententia et illos mortuos quos in corpore constitutos nemo damnavit, nec hæreticam e rum doctrinam quisquam jud cavit, imo vero, sicut evidentissimis documentis probari potest, orthodoxam synodica Patrum pronuntiavit auctoritas, et devota hactenus conservavit conservatque posteritas. et ipsos Patres qui cos dictaque corum laudaverunt, et nos viventes pari cum eis anathemate quantum in ipsis est, involverunt. Ubi est ergo quod Christiani videri volunt, aut dici, symbolique se custodire fidem inani multiloquio jactitant, qui judicium sibi quod soli Filio Pater dedit, superba satis nimiumque dolenda temeritatis audacia usurpaverun', cum per bujusmodi præsumptionem etiam diabeli supergredi probentur insaniam? Siquidem ille superbissime cordis appetitu dixit : Ero similis A'tissimo (Isa. xiv, 14). Hi autem præveniendo judicium Dei, et opere mortifero damuscionem mortuorum vivorumque non sibi consentientium perpetrando, non jam æquales aut similes, sicut ille adhuc de futuro dixit, Ero, sed superiores esse suo Domino quantum ad eorum attinet intentionem, constituerunt. Et non erubescunt miseri ore sacrilego atque impudenti procaci- A Deum superbiæ cristas erexerunt, praripiendo tate dicere se unam cum damnantibus fidem tenere! Quasi vero non et dæmones credant et contremiscant, sed operationem non nisherroris, quam et istæ novitiv pestes exercent, habere noscuntur ipsi errantes et alios in errorem mittentes. Neque tantummodo verbis mendacibus in errorem traducentes, sed violentis insuper persecutionibus ad consentiendum sibi vel communicandum quos potuerint pertrahendo cogentes. Et non intendunt infelices neque animadvertunt, quod non cos juvet, imo et satis gravei, dictis polliceri nosse Deum, factis autem negare? Quoniam revera si veraciter confessi, sive alii pro eis cum baptizarentur professi sunt credere se in Deum Patrem omnipotentem, et in Jesum Christum Filium ejus, et in Spiritum sanctum, quod symboli B tenet auctoritas, veraciter quoque credere debucrunt et patienter exspectare eumdem Filium Dei et hominis Jeşum Christum Dominum nostrum tempore præfinito venturum de cœlis ad judicandum vivos et mortuos; et non ipsi nunc impia vehementer atrocitate, et viventes nos, et mortuos olim catholicos pontifices non solum judicare, verum etiam quasi perpetuæ sententiæ anathemate condemnare. Sed forsitan pro sua sanctitate et mirabilium operum efficacia, ut pote judices vivorum et mortuorum, a semetipsis, quin imo a patre suo diabolo constituti, hos ipsos mortuos quos damnaverunt resuscita-se se dicunt, et sic audita eorum causa, sicut Dominus in Evangelio dicit : Ego sicut audio judico (Joan. v. 30), judicii sententiam adversus eos protulerunt. Quæri- C mus ergo ab eis quando redivivos corum cineres collegerint, eosque resuscitaverint, aut ubi ad judicandum sederint. Nempe in valle Josaphat judicaturus est Dominus omnes gentes, quamvis et alium habeat intellectum. Nunquid tamen vallis Josaphat Constantinopolis, ubi hoc inchoatum sacrilegium? Nunquid vallis Josaphat cœteræ url es et civitates, quæ nefai dum in damnatione vivorum et mortuorum prolatum subscripsere suscepereque decretum? Dicant etiam et ostendant ubi damnatos suos constituerunt, ut a nullo non damnante, nisi tantum a damnatoribus, sciatur an ipsis solis aditus reseratus est inferorum locus? Dicant deinde nobis viventibus, quos cum pridem mortuis damnaverunt, quando hos mori secerint, protinusque resuscitaverint, sicut in D illo. vel ante illud Domini judicium erga hos quos in carne viventes eius adventus invenerit futurum catholica confitetur Ecclesia. Quod si hæc et alia. qua tempore soli Deo cognito ventura credimus, facere nequiverunt, quæ dementia corda eorum invasit, oculosque corum fumosa sua vanitas, velut densarum palpabiliumque tenebrarum opaca nox, obcæcavit, ut non viderent nec perseveranter tenerent quod in symbolo quando baptizati sunt acceperunt? Sed pro suo libitu, modo muneribus corrupti, modo honoribus et ambitionibus illecti, modo etiam peregrinæ sive potius serpentinæ versutiæ doctrina circumducti, ventoque superbiæ afflati et inflati, contra -

judicium ejus, novumque errorem per damnationem vivorum ac mortuorum condendo, et veterem restaurando, cum et Acephalorum fautores consortesque effecti sunt, et cæteris hæreticis dextras dederunt, ut liceat eis quoties libuerit et quomodo libuerit orthodoxorum pontificum decreta rescindere vel damnare. Neque enim, ut ignorantes quidam dicuit, trium Capitulorum geritur causa, sed omnium pontisicum, qui, ab apostolis apostolorumque successoribus usque ad synodum Chalcedonensem, in qua eadem Capitula orthodoxa sunt judicata, ac deinceps ad nostra usque tempora in una cademque defensione atque communione perdurantes, catholici ex hac vita emigrarunt, perpetrata doletur damnatio. Quod evidentissimis documentis et veridicis rationibus paternarum traditionum hic latius ostendere pessemus, si castigata sineret brevitas. Quibus diligenter consideratis atque libratis, judicet quisquis judicium Dei metuit, quisquis Dei Filium tempore apportuno in forma servi quam pro nobis suscepit venturum credit et consitetur judicem manisestum, quem credendo didicit in plenitudine temporis venisse occultum, si hi tales qui superbiores et excellentiores audacia diabolo, Antichristo quoque existunt deteriores, Christiano saltem nomine censendi, et non potius Antichristi ministri appellandi, modisque omnibus sint fugiendi. Quæ cum ita sint, quomodo jam eis poterit constare auod credere se dicunt in Deum Patrem et in Filium ejus, quod præcedit in symbolo, cum non eis constet quod illic sub-equitur de uno eodemque Christo specialiter dictum, qui venturus est judicare vivos et mortuos. Quoniam isti, sicut superius dictum ostensamque est, et in mortuis olim et in viventibus nobis damnationis sux jacula vibraverunt. Sed his præmissis aliud adhuc videamus. Si enim mortuos quos damnaverunt prave docuisse et hæretico sensu libros conscripsisse dicunt, quærimus ab eis utrum cum viverent admoniti sint juxta morem catholica observantiæ ac disciplinæ, ut sanum rectumque saperent, pertinaciter restiterint, convictique de errore suo, vel in aliquo concilio accersiti, ut Arius in Nicæno, Macedonius in Constantinopolitano, Nestorius in Ephesino primo, Eutyches atque Dioscorus in Chalcedonensi, condemnati suerint necne. Si factum dixerint, mox ferri synodalia gesta flagitaverimus, sicut horum proferuntur, ubi condemnatus corum error, ubi prolata adversus eos sententia doccatur. Si ostenderint, rursus quærimus quomodo per centum et amplius annorum seriem universam catholicam latuerint Ecclesiam, cum et humanæ leges triginta annis bumanas adimant quæstiones, et Dominus nos!er Jes is Christus apostolis suis potestatem ligandi atque so vendi tantummodo quæ super terram sunt divinam dederit legem. Aut ubi putamus eadem delituerint gesta, ut nuper ad dampantium solummodo, nou etiam ad non damnantium notitiam pervenire potuissent? Si autem, quod magis verum certumque est, proferre aliquid tale antiquitus gestum nequeunt, quis proferimus synodicas epistolas Antiocheni concilii in desensionem Theodori dictorumque ejus, qui ab istis novo jam hæresis nomine crimineque cauteriatis, id est Necrodioctis sive Porcianistis a, damnatus est. Congregatæ deinde sanctæ Chalcedonensis synodi, cujus auctoritati nullus nisi hæreticus contradicit, gesta demonstramus; ubi non solum beati Theodori laudes susceptæ et recitatæ, et cum admirabili gloria prædicatæ sunt, verum etiam epistola venerabilis Ibæ. quæ ab istis ut impia condemnata est, orthodoxa illic pronuntiata docetur atque laudata. Theodoreti quoque doctrinam dudum et a principio orthodoxæ sidei concinere in cadem synodo acclamatum, et digni utrique, hoc est Theodoretus et Iba, episcopatu judicreditas ordinati. Quibus præostensis proponimus istis Capitulorum nostrisque damuatoribus, eorumque communicatoribus, quid de codem magno Chalcedoneusi concilio sentiant, utrum catholicum illud dicant, an non? Si dixerint : Catholicum est, respondemus: Vos ergo procul dubio hæretici estis. Quoniam vel quod, vel quos illi Patres ibidem præsidentes laudaverunt, et catholicæ fidei convenire pronuntiaverunt, vos ut hæreticos et impios condemnastis: unde conficitur, velitis nolitis, sicut consequentia exigit rationis, ut illos quos damnaverunt hæreticos, id est Nestorium, Eutychem atque Dioscorum, vos eos orthodoxos, etsi non verbis pro hominum forsitan timore, operibus certe, et effrenatis persecutionibus, et catholicerum pontisicum depulsionibus, et hæreti- C corum subrogationibus, scriptoque in catholicos prolatis damnationibus pronuntiatis atque prædicatis. Denique in una eademque Chalcedonensi synodo inter alia hæc quoque definita consistit causa, approbatio scilicet et damnatio trium. Ecce enim astant quodammodo ex una parte ejusdem concilii Theodorus, quamvis jam defunctus, sed in synodicis epistolis ejus laudes continentibus, ibidemque relictis et approbatis, vivens, Theodoretus quoque et lba laudati et orthodoxi pronuntiati; et ex alia nibilominus parte Nestorius in Epheso quidem primo damnatus, sed iterato damuationis vinculo Chalcedone illigatus: Eutyches etiam atque Dioscorus illic similiter ut hæretici condemnati. Quid dicitis? Nunquid non ita est? Nunquid, quantolibet callo duritiæ frons vestra solitis menda- D ciis obducta sit, negare poteritis ita esse? Quod si et negare præ confusione vestra duplici volucritis, ecce adsunt gesta Chalcedonensis concilii, ecce assistunt sexcenti et triginta pontifices illic congregati : vociferant nimirum per eam, et dicunt : Nos laudes Theodori in pace et communione catholicæ Ecclesia defuncti relectas cœtui nostro suscepimus et approbavimus. Nos vero venerabiles Theodoretum et Ibam orthodoxos pronuntiavimus, atque in definitionem catholicæ fidei nobiscum subscripaisse veraciter no-

in veritate quod proferant non habent, nos econtra A vimus. Epistolam quam venerabilis Iba Mari Persa scripsit, relectem a nobis orthodoxam esse judicavimus, et judicium nostrum concorditer subscribendo confirmavimus. Nos Nestorium ante quidem damnatum iterata damnatione cum Eutyche atque Dioscoro, sancto nobis Spiritu præsidente, prostravimus: qui judicium nostrum violare nititur, hæreticus est; qui decreta nostra in aliquo convelle e pertentat, alienus a catholica fide, alienus a Christiano nomine est. Oni enim hos quos catholicos pronuntiantes laudavimus damnat, illos et econtrario quos ut hæreticos condemnavimus laudat, et ideo hæreticus est quisquis bene a nobis definitis non acquiescit, quisquis legitimo et catholico ordine determinatis superbus resultat. Hæc audientes quid, rogamus, dicturi estis cati sunt, et gubernare sicut pridem Ecclesias sibi B tot præclaris pontificibus vel universæ per totum mundum diffusæ catholicæ Ecclesiæ, qui eorum statuta devote semper custodivit, hactenusque in suis reliquiis ubique propagatis custodit; ni i forte verum dicere volueritis, et quomodo futura erat hæresis Necrodioctarum sive Porcianistarum? Si autem dixerint: Hæreticum est Chalcedonense concilium, non est jam necessarium contra eos noviter decertare, nisi ut habeautur ab universis in veritate catholicis sicut ille qui a Domino in Evangelio interrogatus quod ei nomen esset, respondit : Legio, quia multi sumus (Marc. v, I). Quoniam revera qui sanctæ et magnæ Chalcedonensis synodi auctoritati contradicere in aliquo præsumit aut pertentat, et Arianus est. et Macedonianus, et Nestorianus, et Eutychianus et Acephalus, vel quidquid ex variis impietatis hæreticæ germinibus derivari, eisque coaptari poterit, contra quas utriusque pestes ipsius synodi vigilavit intentio. ut et præteritos hæreticos iterata damnatione percelleret, et præsentes anathematizaret, et futuros præsago Dei Spiritu damnationis vinculis cum eorum sequacibus modoque quolibet participibus innecteret. Jam porro de hoc quod dicunt eodem ritu lectionum solemnia, vel sacrificii ordinem celebrare, possemus breviter respondere, quoniam præcisis, sicut docuimus, ab unitate catholica nihil prosit divini nominis verbis fictis facta invocatio, nec usurpata et ab Ecclesia tracta celebratio; cum et diabolus Dominum tentans Scripturarum protulerit testimonia, sed unde destrueretur, non unde mi niretur : ipsæque sancta Scripturæ non in legendo, sed in intelligendo consistant, et diversi hæretici quod bene et salubriter in catholica acceperant, præcisi jam perniciose et lethaliter retinuerunt. Possemus et illud de sacrificio dicere quod initio mundi Dominus ad Cain dixit : Si recte offeras, recte autem non dividas, peccasti. Sed et illud quod prævaricatoribus, pactumque Dei violantibus, sacerdotibus idem Dominus per prophetam dicit : Cum multiplicaveritis preces vestras, avertam faciem meam a vobis. Et cum obtuleritis sacrificium mihi, non suscipiam illud de manibus vestris, nec pla-

Forte, Sorcianistis, a Sursio vel Sorcio, cujus mentio in lib. contra Mocianum, col. 861 C, 862 B, nisi forte legendum Porcius.

cabor vobis, quomiam iniqui sunt cœtus vestri (Isa. 1, A plo ostenditur et probatur, obnoxios omnes et culpæ 43, 45); multaque similia quæ commemorare longum est. Sed opportunum judicavimus etiam gloriosissimi martyris et episcopi Cypriani, vel unum aut duo contra eos pro simili causa scripta proferre testimonia : quia diligenter cordis oculis considerata atque perspecta animadvertet quisquis corde intelligens est, si ustra novorum hæreticorum sacrificia appetere debeat. Hic namque in epistola pro sancto Cornelio similiter martyre et episcopo urbis Romæ, quem Novatianus hæreticus expulerat, et se loco ejus, sicut et none a novellis hæreticis factum est, subrogaverat, ad Magnum scripta post alia dicit : a c Si autem grex unus est, quomodo potest gregi annumerari qui in numero gregis non est? Aut pastor haberi quomodo potest, qui manente vero pastore, et in Ecclesia Do- B mini ordinate succedente • ac præsidente, nemini ipse b succedens et a seipso incipiens, alienus fit et profanus, dominicæ pacis ac divinæ unitatis inimicus, nen habitans in domo Dei, id est in Ecclesia Dei, in qua non nisi concordes atque unanimes habitant? Denique quam sit inseparabile unitatis sacramentum, st quam sine spe sint, et perditionem sibi maximam de indignatione Dei acquirant qui schisma faciunt, et relicto episcopo alium sibi e pseudoepiscopum constituunt 4.... Quod si aliquis illud opponit, ut dicat eamdem Novatianum legem tenere, quam catholica Ecclesia tenet, et codem symbolo quo et nos baptizare, eumdem nosse Deum Patrem, eumdem Filium Christum, eumdem Spiritum sanctum; sciat qui hoc opponendum putat, hoe adjuvare tales non posse. C Nam et Core, et Dathan, et Abiron, cum sacerdote Aaron et Moyse eumdem Deum noverant, pari lege et religione viventes, unum et verum Deum qui colendus atque invocandus fuerat, invocabant; tamen quia loci sui ministerium transgressi contra Aaron sacerdotem, qui sacerdotium legitimum dignatione Dei atque ordinatione perceperat, sacrificandi sibi licentiam vindicaverunt, divinitus percussi, pænas statim pro illicitis conatibus rependerunt, nec potuerunt rata esse et proficere sacrificia irreligiose et ilicite contra jus divinæ dispositionis oblata. Quare qui Novatiano, sive cæteris hujusmodi patrocinantur, frustra contendunt. Atque ut magis intelligi posset contra hujusmodi audaciam, quæ sit censura divina, res, sed et participes pœuis destinari, nisi se a communione malorum separaverint, præcipfente per Moysen Domino, et dicente: Separamini a tabernaculis hominum istorum durissimorum, et nolite tangere ab omnibus quæ sunt eis, ne simul pereatis in peccato eorum (Num. xvi, 26). Et quod comminatus per Moysen Dominus fuerat implevit : ut quisquis se a Core, et Dathan, et Abiron non separasset, pœnas statim pro impia communione persolveret. Quo exem-

et pænæ e qui se schismaticis contra præpositos et sacerdotes Dei irreligiosa temeritate miscuerint, sicut etiam per Oseam prophetam Spiritus sanctus contestatur, et dicit : Sacrificia eorum tanquam panis luctus; omnes qui manducant ea contaminabuntur (Osc. 1x, 4): docens seilicet et ostendens omnes omnino cum auctoribus supplicio conjungi, qui sucrint corum peccato contaminati. Duid hoc testimonio evidentius? Quid lucidius? Quid dici veracius potest? Ecce enim omnes omnino pari reatu parique pœna constrictos docet, quotquot fuerint malorum communione polluti. Quid ergo est, quod quidam quasi se excusantes dicunt; ipse scit episcopus meus si damnavit quempiam talibus comminetur, dicens : Tu autem odisti disciplinam, et abjecisti sermones meos retro. Si videbas surem, currebas ei, et cum adulteris portionem tuam ponebas (Psal. xLIX, 17, 18). Et infra manifestat et comprobat Paulus apostolus (Rom. 1, 32) morte dignos esse et ad pœnam venire, non tantum illos qui male faciunt, sed etiam eos qui talia agentibus consentiunt; qui cum malis et peccatoribus. et pænitentiam non agentibus illicita communicatione miscentur, nocentium contactibus polluuntur, et dum junguntur in culpa, sic nec in pæna separantur. At isti: Sed non consentimus, inquiunt, damnationi mortuorum. O intolerabile malum! O inauditum opprobrium! non consentire quasi verbis, damnationi dicunt, et consentiunt operibus, quod deterius est, exsécrabili communioni; cum magis cumulatior maneat pæna eis qui et non ignorant veritatem, et tamen communicant veritatis inimicis. Si enim hæresim fecerunt, sicut docuimus, hi quibus communicatis, dampando vivos et mortuos; si ad hæreticos exierunt, saciendo quod Acephali volverunt, hæretici profecto utri-que admissis remanserunt. Quomodo ergo qui bæreticis communicant, hæresis crimine teneri negabuntur? aut qua fronte catholicæ communicare sibi videntur? An quia manufactas ecclesias palatino suffulti suffragio depulsis catholicis pervaserunt, ideo vos fidem catholicam pacemque Christianam in parietibus esse arbitramini? Si boc opinamini, audite quod etiam sanctus Ililarius episcopus confessor et doctor egregius quibusdam episcopis tempore Constantii imperatoris, quo sic Ariani sub nomine pacis et regis invenimus in tali facinore non solum duces et aucto. D pervaserant universas pene totius orbis locales ecclesias, sicut nunc Eutychiani sive Acephali, de bac re scribat, post alia dicens: « Oro vos, episcopi, qui hoc esse vos creditis, quibusnam suffragiis ad prædicandum Evangelium apostoli usi sunt? quibus adjusi potestatibus Christum prædicaverunt, gentesque fere omnes ex idolis ad Dominum transtulerunt? Anne aliquam sibi assumebant e palatio dignitatem? > Et infra: « Unum moneo, inquit, cavete Antichristum; male enim vos parietum amor cepit, male Ecclesiam

Redundat ipse.

<sup>·</sup> In hoc Cypriani testimonio Facundus aliqua prætermittit, verba etiam mutat.

<sup>.</sup> Cypr., ordinatione succidanea præsidente,

c Cypr., sibi foris.

d Quae hic desunt, videsis and Cypr. epist. 76.

<sup>.</sup> Ms., futuros.

Dei in tectis ædificiisque veneramini, male sub his A sic tenenda ut ad illos nos exeamus, et quod illi sunt, racis nomen ingeritis. Anne ambiguum est in his Antichristum esse sessurum? Montes mihi et silvæ et lacus, et carceres, et voragines sont tutiores. In his enim prophetæ erant manentes, et spiritu Dei prophetabant. > flac interim pro brevitate prolata sufficiant testimonia, quoniam si amplius coacervare vel ratiocinari vellemus, legentium forsitan memoriam oneraremus. Nunc jam illud quoque breviter commemorare debemus, quod ex beati Augustini opusculis contra Donatistas scriptis obji iunt, dicentes: Dixit sanctus Augustinus: Bona est pax, habete pacem; bona est unitas, diligite unitatem, non scindatur unitas. Sed hæc et talia egregii doctoris testimonía, quantum eos supp!odant, nos vero stabiliant, nequaquam perspiciunt. Si enim isti qui hæc contra se B potius opponunt, nolebant scindere unitatem; si nolebant bellum inferre catholicae Ecclesiae, per quod pax violaretur; quod in ea invenerunt, hoc utique servare et viriliter custodire, sicut supra ostensum est, debuerunt. Quod autem illa, aut ab illa non acceperunt, tanquam vere noxium et lethale fugere cavereque debuerunt. Nam habenda est pax, secundum apostolicam doctrinam, cum omnibus, si fieri potest, hominibus, non tamen cum omnibus tenenda. Signidem longe aliud sit habere aliquid, aliud tenere. Non solum igitur cum schismaticis et hære!icis, sed etiam cum Judæis carnalibus atque paganis habenda est pax. Sed illa profecto pax, per quam eos exoptamus et cupimus Deo acquirere, et veritati unitatique sociare catholicæ; propter quod etiam ut convertan- C tum est præmium gloriosum. tur, secundum mandatum Dei pro eis oramus: non

hoc nos quoque efficiamur. Denique quod beatus Augustinus dicebat et suadebat Donatistis, habere pacem, dil gere unitatem, egregie satis et salubriter dicebat: ipsos enim cupiebat, quemadmodum et nos istos, damnato errore suo ad catholicam redire, sicut in multis opusculis contra eorum schisma seriptis luculentissime edocet. Non ut ipse, ant quisquam orthodoxorum relicta, quod absit, catholica, erro-i eorum communione sacrilega misceretur. Hoc et nos istis cum magna pace dicimus: Damnate errorem quem induxistis, auferte damnationis malum quod intulistis, per quod et hæretici facti, et bæreticerum fautores exstitistis; et nobiscum pacem habentes, et sicut pridem tenentes, universos hæreticos confudistis, et catholicæ vos unitati reddidistis. Quisquis itaque hæc legis, eloquium noli quærere, sed res pondusque veritatis diligenter intuere. Et si presvaricatorum communione pollutus non es, ora Deum ut perseveres. Si vero aut ignoranter aut violenter lapsus es, reparare ad catholicam veritatem recurrendo festina, communionem ejus resumendo: omnibus siquidem pænitentibus promissa est venia. Neme desperatione frangatur. Nullus serpentinis deceptionibus ulterius irretiatur: quoniam, sicut transgressoribus et imponitenti corde permanentibus sempiternum cum diabolo præparatum est supplicium, sie a Domino Deo pactum ejus conservantibus, et fidei catholicæ fundamenta custodientibus, novitatesque profanas devitantibus, æternum et sine fine reserva-

ANNO DOMINI DALBII.

# FULGENTIUS FERRANDUS,

CARTHAGINIENSIS ECCLESIÆ DIACONUS.

# NOTITIA.

[Ex Gallandio.]

1. Fulgentius Ferrandus, si Chiffletium audias (a), D Trasamundi regis jussu deportatos secutus, in compsancti Fulgentii Ruspensis episcopi aut affincin fuisse aut consanguineum, et prænomen et sancti præsulis modeste ab eo commemoratum genus illustre pene persuadet. Inter discipulos sancti Fulgentii eminuit, quem propterea suum magistrum appellat (b) : dignus plane tanto institutore discipulus. De eo plura præ-clare, ut assolet, scriptor eminentissimus (c): « Fer-randus, inquit, Africanos episcopes in Sardiniam

bio ab exsulante ibidem sancto Fulgentio constructo. monachum induit. Hilderico mitissimo rege anno 523 episcopos ab exsilio revocante, una cum Fulgentio in Africam reversus, a Bonifacio archiepiscopo Carthaginiensis Ecclesiæ ob eximiam morum ac doctrime excellentiam diaconus inauguratus, omnium sermone ubique celebrabatur. Ille sancti Augustini præ cæteris libros diurna nocturnaque manu versabat;

<sup>(</sup>a) Chiff. præfat. ad Opp. Ferrand. (b) Ferrand. epist. 2, infra, pag. 889.

<sup>(</sup>c) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. passo, c. 9, Opp. tom. 111, pag. 855.

quod ei laudi datum a præceptore Fulgentio in I bro A quæstionis solutionem a Fulgentio petiit, quem ut de Quinque Quæstionibus eidemmet inscripto; et-enim post recitatas quasdam Augustini sententias, tionem de Christo uno ex Trinitate aversabantur, enim post recitates quasdam Augustini sententias, sufficere cos, inquit (a), a præsertim ingenio atque studio tuo, quo ejus dicta sic acutissime ae frequentissime legis, utin eis plurima possis similia reperire.s Tantam autem ubique doctrinæ famam sibi comparaverat, ut ejus sententiam viri insignes in rebus difficilioribus exquirerent, ut idem ipse in gravioribus controversiis sanctum Fulgentium consulebat, quo doctiorem ea tempestate Africa habuit neminem. Hactenus V. C. floruit Ferrandus Justini et Justiniani temporibus. Ex veteribus, ejus meminere eum laude Victor Tunonensis (b), Facundus Hermia-nensis (c), Cresconius episcopus Africanus (d), auctor anonymus Ildefonso Toletano subjectus (e), Sigebertus Gemblaceusis (f) et Gratianus (g). Vixisse Ferrandum usque ad annum 548 asserunt absque testibus Pagius (h) et Natalis Alexander (i). Porro id unum compertum habemus, cum jam diem obiisse anno B 547, quo Facundus Hermianensis suos libros pro defensione trium Capitulorum scripsit, ut infra osten-demus. In iis enim Ferrandum « laudabilis in Christo memoriæ » virum appellat episcopus ille Africa-nus (j). Observat autem Chiffletius (k), sub ejus obitum Africanas Ecclesias trium capitulorum diuturna tempestate fuisse perturbatas, et secundum hanc baud longo intervallo Ferrandum e vivis excessisse.

II. Magno nomine, ut cum Baronio loquar (1), Ferrandum sua tempestate claruisse, et de quæstioni-bus consuli solitum difficillimis, epistolæ ipsius quæ exstant sat's docent, et quantæ fuerit æstimationis seque significant. Eas inter epistolas duæ primum comparent ad sanctum Fulgentium Ruspensem epi-scopum, quibus ejusdem Fulgentii responsiones ex nova operum sancti Patris editione subdidimus. Et in priore quidem duplicem de valute Æthiopis catechumeni quæstionem proponit Ferrandus; qui scilicet baptizatus fuerat, cum jam vi morbi esset mentis impos, et non percepta eucharistia mortuus (m). Hinc (duplex Ferrando scrupulus obortus : primo an adulto sufficere ad salutem posset aliena confessio; deinde an qui accepto baptismi sacramento, mortis velocitate præpeditus, carnem Domini manducare non po-tuit, salutis compos esse posset. Duplicem hanc quæstionem separatim Fulgentius expendit : ac priori quidem respondet, sincerum baptismi desiderium prius habitum sufficere, dummodo adhuc vivo, tametsi nihil sentienti, baptismus conferatur; alteri vero, nemini baptizatorum fraudi esse, quod morte præventus eucharistiæ particeps esse nequiverit; eum per ips im baptismum, si minus sacramento, saltem re sacramenti donatus sit; cam enim esse vim baptismi, ut corpori nos cujus caput est Christus in-serat, ac verum ejus membrum efficiat : que incorpotatio ipso eucharistize sacramento significetur. In posteriore autem ad Fulgentium epistola, quinque Ferrandus eidem questiones proponit: ad quas exstat prolixa et doctrina l'ulgentii atque ingenio digna responsio. De duabus prioribus questionibus episcopo Ruspensi a nostro diacono Carthaginiensi propositis hæc observat Norisius (n) : « Cum dissidis, în-quit, de uno ex Trinitate summa animorum contentione agitarentur, Ferrandus duplicis inde exortæ

tum ne divisionem ac separationem personarum a divina natura in mysterio sanctissime Trinitatis inducere viderentur; tum etiam ne concedentes unum e Trinitate passum, ipsam quoque divinitatem pas-sam dicere cogerentur. Utramque sibi propositam difficultatem duobus ac viginti capitibus discutit Pulgentius, ac duobus præsertim postremis totam perrumpit, appellatis luculentis ac splendidis sancti Au-

gustini testimoniis. . Hæc ille.

III. Anatolio diacono urbis Romæ tertia epist la inscribitur, in qua Ferrandus de duabus Christi naturis edisserit, ac monachorum Scytharum capitula solidis argumentis comprobat, et oppositas objectiones docti-sime refutat. Hac vero de epistola idem qui modo laudatus Norisius (o): « Gum, inquit, cadem quæstio de uno ex Trinitate post Hormisda morte litigiosas inter doctos disputationes Roma subinde excitaret, Anatolius Romana Ecclesia diacones. dubius in quam partem descenderet, ea de controversia Ferrandum consuluit : qui prolixam epistolam rescribens, universam quæstionem summa eruditione penitus profligavit, præcipue discutiens quod veluti absurdum de uno ex Trinitate in carne passo propositioni validiore impetu objiciebatur, quodve etiam graviorem Anatolio dubitationem aferebat, ac propterea de illa solummodo consultabat. Idem etiam alteram questionem solvendam proposuit, mempe num beata Virgo vere ac proprie Bei genitrix dici possit: quod fuerat alterum monacherum Scytharum capitulum, ut alibi ostendi (p), de quo etiam diutius in Oriente disceptatum fuit, ut ex Facundo Hermianensi intelligimus. Hece aliaque plura vir detticipus e qui postendire de tempora empresariore. ctissimus: qui postmodum de tempore que scripta fuit ejusmodi epistola, hæc habet (q): « Nulla chrenologica nota in laudata hactenus epistola apparet, ex qua annus quo scripta fuerit innolescat. Arbitror tamen exaratam fuisse prius quam anne 535 Joannes II apostolico decreto diuturnioribus il!is contreversiis finem imposuit. Nam neque de propositionibus a summo pontifice in fidei dogmata ascriptis, Anatolius Romanze Ecclesise diaconus veluti de re-bus dubiis Ferrandum consultasset; neque hic re-seribens, pontificiam sanctionem quæ nullum deia-ceps dubitationi locum dabat, silentio prætermisisset. > Baronius enimvero anno Christi 535 hanc Ferraudi epistolam illigat, quam tradit sua ipsius etate haud pridem editam cum aliis ejus opusculis ah Achille Statio Lusitano (r), quamque deinceps ad duos mss. codices exactam emendavit supplevitque Chissetius : cui quidem Baronium secuto, data videtur eo ipso anne 533 quo et Edictum Justiniani de fide catholica tertio ejus consulatu notatur.

IV. Sequitur epistola quarta ad Eugippium presby-terum, de essentia Trinitatis, et de duabus Christi naturis. Italus fuit Eugippius, sancti Severini Norico-rum apostoli et Gelasii papæ discipulus, atque abbas rum apostoli et Gelasii papæ discipulus, atque abbas Lucullanensis prope Neapolim Campaniæ. Ad ipsum item exstat epistola quinta sancti Fulgentii, qui eam « compresbyterum » appellat. De eo autem luce Cas-siodorus (s): « Convenit etiam ut presbyteri Ea-gippii opera necessario legere debeatis, quem nos

<sup>(</sup>a) Fu'gent. de Quinq. Quæst. cap. 14. (b) Vict. Tun. Chron. ad ann. 547.

<sup>(</sup>c) Facund. Herm. lib. 1v, cap. 3.

Anon. de xii Script. Eccl. cap. 11.

<sup>(</sup>j) Sigeb. Gembl. lib. de Scriptor. Eccl. cap. 11.

<sup>(</sup>y) Gratian. dist. 63, cap. 34. (a) Pagi, ad ann. 529, § 44. (i) Natal. Alex. Hist. Eccl. sæcul. vi, c. 4, art. 5. (j) Facund. Herm. loc. cit.

<sup>(1)</sup> Facung. Herm. 1902. St. (4) Chiff. præfat. ad Opp. Ferrand.

<sup>(1)</sup> Baron. ad ann. 529, § 9.

<sup>(1)</sup> Baron. ad ann. 529, § 9.
(m) Mang. præfat. ad Opp. sancti Fulgent.
(n) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. pass.
cap. 9, Opp. tom. III, pag. 8:5 seq.
(o) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. pass.
cap. 9, Opp. tom. III, pag. 858.
(p) Id., ibid., cap. 3, pag. 797.
(q) Id., ibid., pag. 861.
(r) Baron. ad an. 533, § 28.
(s) Cassiod. de Instit. divin. litter. cap. 23.

cularibus litteris eruditum, sed divinarum Scripturarum lectione plenissimum. He ad parentem nostram Probam virginem sacram ex operibus sancti Augustini valde altissimas quæstiones ac sententias, ac diversas res deflorans, in uno corpore necessaria nimis dispensatione, et in trecentis triginta octo capitulis collocavit. > Innuit bic nimirum Senator Collectaneum Augustinianum ab Eugippio confectum, « cohortante Marino abbate, » nuncupatumque « do-minæ merito venerabili et fructu sacræ virginitatis in Christi gratia semper illustri Probæ, » ut ipsemet in præfatione profitetur. Hujus virginis Probæ laudes celebrat Fulgentius (a), quam « avis atavisque natam consulibus et deliciis regalibus enutritam » perhibet, eidemque duas episiolas quartam et quintam inscribit. Ex quibus ergo tempus compertum habemus quo Carthagiaiensis. Qua de re consulas velim Sirmondi epistolam ad Chiffletium (b). Ilinc item exploditur commentum de duobus Eugippiis, quorum alter Italus, Africanus alter fuerit, Miræo (c), Bollando (d), Caveo (e) aliisque probatum. Nimirum in errorem lapsi sunt eruditi viri, Sigeberti auctoritate ducti, qui de Eugippio verba faciens sic ait (f): « Eugippius abbas hertatu Renducis [leg. Reducis] Neapolitani episcopi desiorans libros Augustini episcopi Hippius abbas maliconalitani episcopi militani en Probam ponensis, dedit codicem magnæ utilitatis ad Probam virginem, et per manus ejusdem Renducis episcopi obtulit Ecclesiæ Neapolitanæ. Fuit tempore Pelagii II et imperatoris Tiberii Constantini. Hic vero bifariam errat Sigebertus: primum, quod expelitan Augustiniana hortatu Reducis præsulis Neapolitan ab Eugippio confecta esse scribat, cum in sua præfatione aliter profileatur iden Eugippius, ut paulo ante ex eo intelleximus; secundo, quod Eugippium tempore Pelagii II ac Tiberii vixiase tradat, cum longe ante Pelagii II pontificatum ac Tiberii imperium hos act lacara arte annum 172 rium, hoc est longe ante annum 578, Lucullaneusem abbatem in vivis egisse cum ex modo dictis, tum ex C mox dicendis plane constet. Purro errati originem in Sigeberto primus detexit data ad Labbeum epistola illustrissimus Petrus de Marca archiepiscopus Tolosanus, quam ille in addendis ad suam dissertationem de scriptoribus ecclesiasticis evulgavit (g). Rem latius deinceps prosecuti sunt doctissimus Mebilonius (h), atque hand ita pridem doctrina et eruditione præstaes Mazoch us (i). Hosce triumviros adeat lector, ut et Eugippii ætatem, et tempus quo ad eum enistolan scrippit Karpandus, ponitius agracant epistolam scripsit Ferrandus, penitius agnoscat : neque Norisii V. C. ductu abripiatur, qui Sigeberti verba de cribens, illum errasse haud inte'lexit (j). Cæterum de hujusmodi Ferrandi epistola hæc habet Chiffletius (k): (Hanc a line, ut videtur, trunca-tam damus ex editis, nullum ex mss. codicibus ad eam perficiendam subsidium nacti. Cum autem Arianismum præcipue petat, sitque in ca mentio quæstionis ab Ariano comite propositæ, eo conjectura feror, scriptam esse Vandalis adhuc in Africa rerum potientibus; et quidem regnante Hilderico, cujus erga D catholicos propensio viam catechesi aperiebat, adcoque ante annum Christi 531, quo Hildericus a

quoque vidimus, virum qui lem non usque adeo see- A Gillmere pulsus et regno spollatus est: > Hac usque Chiffletius. Exstat autem hæc epistola etiam in appendice ad Opera sancti Fulgentii Ruspensis episcopi.

V. De eodem argumento quo superiorem epista-lam ad Anatolium, alteram scripsit Ferrandus humero quintam ad Severum, scholasticum Constanti-nopolitanum, qui nostri diaconi Carthaginiensis denopolitanum, qui nostri diaconi Carthaginiensis de-ctrinze fama permotus, in magna controversia de uno ex Trinitate passo, ejusdem sententiam per litte-ras flagitarat. « Doctissimam epistolam, inquit Nori-sius (l), remisit ad Severum Ferrandus. Quod vero erat modesti vir ingenii, ac de semet humiliter sen-tiens: « Loquantur, ait (m), et prædicent quibus ho-nor sacerdotii docendi auctoritatem tribuit; nos discere parati sumus, docere non præsumimus. In-terroga igitur, subdit, vir prudentissime, si quid veterroga igitur, subdit, vir prudentissimo, si quid veritatis cupis audire, principaliter apostolica sedis antistitem, cujus sana doctrina constat judicio verita is, et sulcitur munimine auctoritatis. Dententia enimvero tamo digna doctore, qua controversiam de uno ex Trinitate principaliter apostolicæ sedis antistiti dijudicandam ac definiendam dimittit : edoctus nimirum a magistro suo Fulgentio ejusque institutis imbutus, cujus exstat effatum illud plane aureum (n):

« Duorum, inquit, magnorum luminarium, Petri scilicut Pantique warbis. scilient Paulique verbis, tanquam splendentibus radiis illustrata, corumque decorata corporibus, Ro-mana quæ mundi cacumen est, tenet et docet Ecclesia, totusque cum ea Christianus orbis, et ad justitiam nihil hæsitans credit, et ad salutem non dubitat con-fiteri. Deterum de tempore quo hujusmodi Ferrandi epistola fuit exarata, hæc habet citatus modo vir doctus (o): « Annus quo laudata epistola scripta est, ignoratur. At cum episcopi Africani anno 525 ab exsilio Carthaginem redierint, post obitum Hormisdæ ea epistola scripta apparet, Ferrando jam tum diacono Carthaginiensis Ecclesiæ. » At Chimetius (p): « Responsionem, inquit, Ferrandi ad Severum scholasticum Constantinopolitanum refero ad annum Christi 552, cum adbuc v veret Fulgentius episcopus: quem sub initium e istolæ tacite queri videtur, non potius quam se de tanti momenti controversia conveniri. Porro, subinfert, hanc Ferrandi ed Savarum anistolam hactanus mendis obsitam et ad Severum epistolam hactenus mendis obsitam, et aliquot periodis a fine mutilam, nunc integram expurgatamque porrigimus ex codice sancti Augendi atque etiam ex codice Carmelitanorum Discalcestorum conventus Claromontani apud Arvernos. > VI. Sexta Ferrandi epistola missa perhibetur ad

Pelagium (qui postea Romanus pontifex fuit) et Anatolium, diaconos urbis Romæ, de epistola Ibas episcopi Edesseni, adeoque pro tribus Capitulis con-cilii Chalcedonensis adversus Acephalos. Hujus epistolæ meminit in primis Facundus Hermianensis his verb s(q): « Venerabiles Pelagius et Anatolius, Romani diaconi, debitam officio suo et loco sollicitudinem pro Ecclesia Dei gerentes, laudabilis in Christo me-moriæ Ferrando Carthaginiensi diacono scripserunt, nt habito de hac causa (trium Capitulorum) diligenti tractatu com reverendissimo ejusdem Ecclesiæ Carthaginiensis episcopo, vel aliis quos et zeluma fidei et divinas Scripturas sciret habere notitiam,

(a) Fulgent. epist. 2, num. 31.
(b) Sirmond. Opp. tom. IV, pag. 736 seqq., edit. Paris

(c) Mir. Schol. ad Isidor. cap. 13, et Sigebert. cap. 39 de Scriptor. Eccl.

(d) Bolland. Act. Sanct. Jan., tom. 1, pag. 483,

(e) Cav. Hist. litter. tom. 1, ad ann. 511 et 553, pagg. 498 et 527.

(f) Sigeb. de Script. Eccl. cap. 39.

(g) Labb. dissert. de scriptor. eccl. tom. 1, pagg. 775 segg.

(h) Mabill. Analect pag. 60 seq., nov. edit.

(i) Mazoch. Comment. in vet. marm. Kalend.

Neapol., vol. 1, pagg. 125-135.

(j) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 21, tom. 1, pag. 515.

(k) Chifflet. pra-fat. ad Ferrand. § 4.

(1) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. cap. 9, tom. III, pag. 856 seq.

(m) Ferrand. epist. 5, ad Sever., cap. 1, infra, pag.

(n) Fulgent, lib. de Incorn. et Grat. cap. 11, (o) Noris. loc. cit. pag. 858. (p) Chifflet, præfat. ad Opp. Ferrand. num.5. (q) Facund. Herm. lib. 14, cap. 3, sub fin.

epistolæ mentinit incertus auctor libelli de xii Scriptorilius ecclesiasticis, qui Isidoro Hispalensi et Ildefonso Toletano subjici solet (a): « Ferrandus, inquit, ad Pelagium et Anatolium, Romanos diaconos, consulentes eum utrum liceat quemquam damnare post mortem, edidit rescriptum, ubi in er alia sic locutus est, dicens : « Quid prodest dormientibus Ecclesiam perturbare? Si quis adhuc in corpore mortis hujus accusatus et damnatus, antequam mereretur absolvi, de Ecclesia raptus est, absolvi non potest ulterius humano judicio. Si quis accusatus et absolutus, ante diem sacri examinis repentina vocatione præventus est, intra sinum matris Ecclesiæ constitutus, divino intelligendus est judicio reservari. De hoc nullus homo potest manifestam pro-ferre sententiam : cui si Deus indulgentiam dedit, nihil nocet nostra severitas; sed si supplicium præparavit, nihil prodest nostra beniguitas. Exstant hujusmodi verba in bac Ferrandi epistola (b), ex quibus constat hunc locum ab isto auctore anonymo relatum, mutilum esse atque corruptum, sic propter-ea reformandum: Quid prodest cum dormientibus kabere certamen, aut pro dormientibus Ecclesiam perturbare? Si quis... de sæculo raptus est.... Si quis accusatus et absolutus, in pace Ecclesiæ trans-ivit ad Dominum, condemnari non potest humano judicio. Si quis accusatus, ante diem sacerdotalis examinis... divino intelligendus est judicio reservatus, etc. Vidit hunc anonymi locum Baronius (c), quem laidoro Hispalensi ascribit, et deperditam duxit Ferrandi epistolam, ex qua noverat eumdem locum faisse desumptum.

Verum hanc ipsam demum epistolam summe expetitam, ex duobus mss. codicibus sancti Augendi et Arvernensis paulo ante memoratis in lucem edidit Chilstetius. Qui ad eamdem hæc inter alia præmittit (d): « In hac epistola cum nihil inveneris de Theodoro Mopsuesteno aut Theodoreto, sed tantum de C epistola lbæ; non tamen dubites velim quin omnium trium Capitulorum defensionem contineat. Etenim cum Ibas in ea epistola et Theodorum Mopsuestenum landet magnopere, et ipsis Theodoreti aculeis Cyrillum Alexandriæ sanctum antistitem perstringat, apparet unam hanc epistolam trium de quibus agitur Capitulorum argumenta suisse complexam. Porro de tota trium Capitulorum historia, præter Liberatum in Breviario, Facundum Hermianensem et Vi-ctorem Tunonensem in Chronico, egit copiose et accurate Baronius in Annalibus. Quam tragordiam qui diligenter spectaverit, intelliget non allo fortasse usum unquam malum dæmonem nequiori stratage-mate, quo Ecclesiæ catholicæ turbaret quietem pacemque convelleret Ae nescio an non in ista quæ maxime in Africa desæviit tempestate, Ferrandus ipse aut exsul (ut alii quam plurini), aut intra do-mesticos parietes mœrore confectus occubuerit. Cerie Facundus per ea tempora ad Justinianum imperatorem scribeus, dum lib. 1v, cap. 3, de Ferrando (laudabilis in Christo memoriæ) mentionem facit, jam tum illum e vivis excessisse haud obscure significat., flæc ille.

Cæterum cedro digna omnino sunt, proptereaque haud prætermittenda, quæ hac in epistola de consi-

- (a) Auct. anonym. de xii Script. Eecl. cap. 11.
- (b) Ferrand. epist. 6, ad Pelag. et Anat. cap. 7, infra, pag. 925.

  - (c) Baron. ad ann. 529, § 9. (d) Chifflet. præfat. ad Ferrand. Opp. num. 9.
  - (e) Ferrand. epist. 6, cap. 7, infra, pag. 925.
     (f) Id., ibid., cap. 9.
     (g) Id., ibid., cap. 6.
- (h) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. passo, cap. 9, tom. 111, pag. 857.

consu'entibus, responderet quid observandum in A liorum et Romani pontificis auctoritate tradit Fercommune omnibus videretur. > Ejusdem præterea randus his verbis (e): (Universalia concilia inrandus his verbis (e): « Universalia concilia , la-quit, pracipue illa quibus Ecclesias Romanas consensus accessit, secundæ auctoritatis locum post canonicos libros tenent. > Et paulo post de statutis lequens a synodis universalibus conditis (f): « Sufficere judicatur, ait, ad plenam confirmationem, si perducta in notitiam totius Ecclesiae, nullum offendiculum moveant vel scandalum fratribus, sed apestolicæ sidei convenire sirmentur, apostolicæ sedis roborata consensu. > Præterea docet ibidem (g) quod si quispiam a judicatis in synodo Chalcedonensi, tunc e ad majora judicia provocaret, appellationi forsitan secundum consustudinem locus pateret; sed quo iret, aut ubi majores reperiret in Ecclesia judices, ante se habens in legatis suis apostolicam sedem, qua consentiente, quidquid illa definivit synodus, accepit robur invictum? > Que quidem verha doctissimus cardinalis expendens (A), ait docere primo Ferrandum « concilia universalia secundum auctoritatis locum post canonicos libros ex accedente apostolicæ Romanæ sedis consensu obtinere, ut suprema in definiendo auctoritas ex apostolica sede prema in delinicido auctoritas ex apostorica seud derivet, atque in ea sola resideat: deinde docere, inquit, euindem diaconum Carthaginicasem, quod a synodo Chalcedonensi nullus poterat appellare, quia apostolica sedes ad quam solam a synodis potest provocari per suos legatos synodalibus decretis coasenserat : quo plane consensu synodum invictum rebur accepisse. > Hæc ex Ferrando Norisius : cujos observata, exscripta deinceps a viris doctis, Ratali Alexandro (i) et Josepho Augustino Ursio (j), hic queque rursus adnotasse libuit.

VII. Sex hactenus reconsitas Ferrandi epistolas excipit l'aræneticus ad Reginum comitem de yn Regulis innocentiæ. Occasionem buic operi elucubrando præbuit ipse Reginus. Ilic enim antea duo petierat a sancto Fulgentio sibi explananda: primum, quid dequæstione illa famosa nuper Alexandriæ agitata sentiendum esset, num videlicet Christi caro corruptibilis an incorruptibilis esset; deinde, qualis esse debeat dux religiosus in actibus milkaribus. At cum morte præoccupatus sanctus Ruspensis epi-scopus, vix partem responsionis ad Regini comitis quæsita priorem confecisset, inchoatum opus ma-gistri, partem nimirum illius posteriorem, Ferrandus absolvit ejus discipulus, ipso flagitante Regiso. Cui quidem Ferrandi operi, ut integra demum habeatur ad præfati comitis postulata responsio, partem priorem epistolæ sancti Fulgentii subjecimus.

e llec vero Ferrandi opus, ait Chilfletius (k), hactenus mire perturbatum ac deformatum mendis, nativo suo decori ex eodem de quo supra sancti Angendi codice restituimus. Scriptum est autem, sebdit, haud multo post obitum sancti Fulgentii, quem die sabbati, calendis Januarii, anno zerze Dionysianze 533 contigisse alibi ostendimus. » Ilzec ille. At de anno sancti Fulgentii emortuali statuendo dispar est virorum eruditorum sentent a. Et Baronius quidem ait (1), summum illud Ecclesiæ Africans decus anno 520 supremum diem obiisse ipsis calendis Januarii. Pagius vero (m) et Bollandus (n) Baronium pene assectantur. Porro contra Norisius, Chiffletio adhærens (a), sancti præsulis Ruspensis mor-tem consignat anno 534, non autem anno 534, ut mi-

(i) Nat. Alex. Hist. Eccl., sæc. vi, cap. 4, art. 5,

tofn. V, pag. 40.7.
(j) Orsi de Irreform. R. P. judie. lib. 111, cap. 17, tom. II, pag. 124 seq.

(k) Chimet. præfat. ad Opp. Ferrand. num. 6.

(l) Baron. ad ann. 529, § 1.

(m) Pagi, ad ann. 529, § 15.

(n) Bolland. Act. S. nct. tom. I Jan., pag. 32, net.

(o) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 24, tom. 1, pag.

item de re alia plura loc. cit. adversus Fontanini senientiam in medium adducunt, apud ipsos le-

VI-I. Ferrandi Operum collectionem claudit ejus Breviatio Canonum, quæ num cidem sit certo trihuenda, hærere abs re videtur Christianus Lupus (b). De hoc Ferrandi opere fuse agunt Gulielmus Voellus et flenricus Justellus (c), ex quibus pleraque de-scripsit Pagius (d). Et illud quidem in primis observant, Ferrandi collectione nullam esse apud Latinos antiquiorem : ejusque opus præcipuum et plane sin-gulare habendum censent; in quo nimirum canonicam omnem disciplinam, triginta duobus supra ducenta capitibus, ad singula subnotatis canonibus et decretis, via et ratione digestis auctor complexus est. Monent præterea chis errasse illustrissimum Annalium conditorem: primum, quod Ferrando tre-centa prosus capitula tribuat (e); deinde, quod Cresconii Breviarium Canonicum cum Breviatione Canonum Ferrandi confundat (f); dum ait Cresco-nium suæ collectioni eam subjecisse, quam eodem ferme tempore Ferrandus elaboravit, sed alio plane ordine, non citando, sed recitando canones, quamque merito Breviarium appellaverit. Nam, inquiunt, præterquam quod Ferrando faciat Cresconium æqua-lem, qui revera ducentis fere annis posterior fuit, certissimum est ex om: ibus libris editis et mas. opus Ferrandi esse duntaxat duceutorum et triginta duo capitulorum, et a Cresconiana collectione plane diversum. Etenim licet in methodo et ratione tr dendi conveniant, ordo tamen Ferrandi multo speciabilior est et accuratior quam Cresconianus. Porro alia permulta edi-serunt i dem viri eruditi, in quibus nempe differant et consonent Ferrandus et Cresconius, ex laudata ipsorum prasfatione repetenda.

Verum ea in primis jure attendenda videntur, quæ de hoc Ferrandi opere solide simul ac erudite disserit Cl. antecessor Franciscus Florens in dis- C sertatione de origine, arte et auctoritate juris cano-nici (g). Il'ud unum hic addimus ex Chifdetio (h), in sua Breviatione id si ectasse Ferrandum, non ut omnes aute sua tempora editos canones colligeret, sed eos duntaxat qui pro tempore ad cleri Africani disciplinam sufficerent. Chiffletio astipulatur Lupus (i), additque præterea, nostrum Diaconum Carthaginiensem suam forsitan Canonum Breviationem concinnasse ad abolendum et proscribendum priorem Ecclesiæ Africanæ codicem, in quo litigiosa ac devia acta erant alpha et omega.

Neque vero prætermittenda existimamus quæ de hac Ferrandi Breviatione aliis viris doctis observata comperimus. Et primum quidem Franciscus Florens. quem modo laudavimus, in hujusmodi Ferraudi opere aliquos nævos deprehendisse sibi visus est, quos detegere ac emaculare sibi sumpserat in nova

nus recte produnt Cll. Balterinii fratres (a); qui hac A Ferrandiano capitulo periculum facere aggressus est. quo Florentis assertum astrueret (k). Utriusque tamen viri facinus imbecillibus niti conjecturis comprobarunt eruditi fratres Ballerinii (1): quorum studio præteren in eadem Ferrandi Canonum Breviatione plures obscuræ allegationes explicatæ, aliæ suppletæ vel emendatæ proferuntur, quas novæ editioni utiles fore iidem viri docti augurantur (m).

Cæterum quo anno Ferrandus su im contexuerit Breviationem, plane incompertum habemus, cum operi suo nullam temporis notationem appinxerit. In eam tamen sententiam cum laudato Florente libens concesserim (n), quam paulo ante Voello quoque ac Justello probatam vidimus, auctorem nempe nostrum Latinorum Collectorum qui exstant, esse antiquis-simum. Dionysius enim Exiguus, ut ipsi videtur, illius meninit in præfatione Interpretationis novæ Canonum, quam contexere jussus est a Laurentie, confusione, ut ait, priscæ translationis offenso (e). > Verum utcunque se res habeat, eodem sane tempore quo Dionysius, vixit Ferrandus, atque ante ipsum Dionysium e vivis excessit. Cæterum in Ferrandi Breviatione Canonum edenda, exemplar quidem Chiffletianum secuti sumus ex mss. codicibus integritati suæ restitutum; ad illud tamen eam rursus exegimus, quod postea evulgarunt Voellus et Justellus (p) ex prima Pithæi editione vetusto e codice Trecensi descripta, ab iisdem viris Cll. diligentissime collata cum duabus posterioribus, Altaserrani scilicet anno 1630, hic vero Divione anno 1649, typis consignari curarunt.

IX. Religuum est ut verba faciamus de Vita sancti Fulgentii Ruspensis episcopi, quam indubiis Ferrandi epistolis et opusculis subjiciendam existimavimus. Sed in primis audiendus Chissetius, qui hac de re sic præloquitur (q): « Ilanc Vitam quæ hactenus anonyma prodiit, a Ferrando conscriptam esse, méa jam olim conjectura fuit, quam et postea deprehendi placuisse viro doctissimo Petro Pithœo in præfatione Breviariorum Ferrandi et Cresconii (r). Sed et Au-bertus Miræus in Bibliotheca Ecclesiastica (s). « Sunt, inquit, qui putant, ab eodem Ferrando diacono conscriptam esse Vitam sancti Fulgentii Ruspensis episcopi, quæ in omnium est manibus. > Quin etiam in codice Carthusiæ Portarum recensetur Vita sancti Fulgentii, proxime ante lucubrationes alias Ferrandi, ad Reginum, ad Severum, ad Anatolium, ad Pelagium : præclaro indicio quod ex eadem officina Vita quoque illa prodierit. In eam vero sententiam insuper his inclinor rationibus. Primum, in epistola de quinque Quæstionibus Ferrandus Fulgentium abquinque questionious rerrandus ruigentium t absentem magistrum se compellare profitetur (t):
quod veluti explicat în prologo Vitæ Fulgentii, cum
se în ejus disciplina vixisse refert în monasterio
Sardiniæ Caralitano (u). Deinde libros a sancto Fulgentio elaboratos pluribus locis enumerans (v),
nusquam meminit datarum ad se epistolarum do quam parabat Ferrandi editione (j). Que judicio nusquam meminit datarum ad se epistolarum da admonitus Paschasius Quesnellus, in uno et altero n

- (a) Baller. Observ. ad Noris. Opp. lib. 11, cap. 14, tom. IV, pag. 933.
- (b) Lup. de Appellat. dissert. 2, cap. 33, pag. 741, edit. Mogunt, 1681.
- (c) Voell. et Justell. præfat. ad Biblioth. Juris
- canon. vet. pag. 6 seqq.
  (d) Pagi, ad ann. 527, §§ 14 et 15.
- (e) Baron. ad ann. 419, § 90. (f) Id., ad ann. 527, § 76. (g) Fr. Flor. Opp. Juridic. part. 1, pag. 27, edit. Paris. 1679.
  - (h) Chifflet, præfat, ad Opp. Ferrand, num. 1.
  - (i) Lup. loc. cit.
- (i) Flor. loc. cit., pag. 28.
  (k) Quesn. dissert. 15 ad Opp. sancti Leon. cap. 2, tom. 11, pag. 389 seqq. edit. Lugd, 1790.
- (1) Baller, ad Opp. sancti Leon. t. III, p. 998 seqq. (m) Isid. Tract. de antiq. canon. collect. part. 17, cap. 1. Isid., ibid., pag. 246 seqq.
- (n) Flor. loc. cit.
  (o) Apud Yoell. et Justell. Bibl. Jur. can. vct. (a) Chifflet, præfat, ad Copp. Ferrand, num. 8.

  (b) 1th, præfat, ad Copp. Ferrand, num. 8.

  (c) Pith, præfat, ad Ferrand, Breviat, Can. pag.
- 505, edit. Paris. 1687 fol.
- (s) Mir. Schol. ad incert. auctor. Libell. de xu Scrip. Eccl. cap. 11.

  (1) Ferrand. epist. 2, num. 1, infra, pag. 889.
- (u) Vit. sancti Fulgent., prolog., num. 3.
- intra, pag. 961. (v) lbid., capp. 42, 24, 28, 29.

epistolæ ad Reg num comitem ab eo paulo ante obi- A simus, mihi videtur ipse de auctore Vitæ sancti tum conscriptæ, quam ipse telam pertexere dignus Fulgenții sentențiam mutasse, camque demum cidem tum conscriptæ, quam ipse telam pertexere dignus judicatus est. Hæc scilicet silentio pressit ex modestia, quæ alius a Ferrando non prætermisisset. Ad hæc cum non dicat se vel funeri præsentem adfuisse (quod alioqui non esset omissurus) hoc in diaconum Carthaginiensem recte convenit, qui procul Ruspa de-geret. Denique si voces singulas, si commissuras et vincula orationis, si crebra similiter cadentia, totamque in ea historia styli faciem propius spectes, dices, optaor, non esse ovum ovo similius. Istam igitur Fulgeniii Vitam, Ferrandi, ut censeo, genuinum opus, acceptam e propylaco editionis Parisiensis Ope-rum Fulgentii, contuli cum ea quam Joannes Bollandus noster, ex plurimis exemplaribus meliorem factam, Januario suo intexuit (b), nee non et cum bonæ notæ ms. codice Divionensi. Scriptam autem puto anno transacto post mortem Fulgentii, nempe anno Christi 534, cum jam consecratus esset in Ru-spensem episcopum Felicianus, calendis Januarii cum dominica concurrentibus, die anniversario obitus sui decessoris. Huc usque Chiffletius. In ejus autem sententiam, præter Pithœum et Miræum ab eo laudatos, deinceps ivit quoque Christianus Lupus; qui de Ferrande sarmenam babasa (a). qui de Ferrando sermonem habens (a) : « Est enim omnino ille idem, inquit, qui scripsit Vitam sancti Fulgentii. » Postmodum vero Lupo accessit et Natalis Alexander (c). Aliter tamen censuit Norisius V. C. (d), quem postea certatim secuti sunt Pagius (e),
Mangeantius, editor Operum sancti Fulgentii (f),
atque baud ita pridem Fontanius (g). Sed Norisii
verba exscribere libet: e Putat Chiffletius, inquit, hunc qui magistri gesta litteris consignavit, esse Ferrandum diaconum, virum ob insignem eruditionem ce'eberrimum, addens anno 534 opus illud evul-gasse. Sed levibus conjecturis in eam opinionem fertur; quibus tamen pluribus eruditis viris id persuasit. Quod vero res a Fulgentio gestas idem anno 534 descripserit, plane falsum est. Nam cap. 29 c sancte memoriæ Bonifacium a primatem Carthaginisman nominate cui niensem nominat; qui sane, dum illa scribebantur, satis jam concesserat. Obiit vero Bonisacius anno 835, Belisario consule, ut testatur Turonensis episcopus, qui eo tempore vivebat in Africa. > Hæc Ille. Quæ quidem dum relego, et cum iis confero quæ alibi de Ferrando postea conscripsit vir doctis-

nem instituens ille de nostro diacono Carthaginiensi(A): e Ferrandus, inquit, Africanos episcopos in Sardi-niam Trasamundi regis jussu deportatos, secutus, in comobio ab exsulante ibidem sancto Fulgentio episcopo Ruspensi constructo, monachum induerat. At bæe accepisse haud potuit V. C. nisi ab auctore Vitæ sancti Fulgentii; ea enim nuspiam alibi legas. De se autem loquens auctor ille, sic ait (i) : « Salu-tiferis ejus (Fulgentii) monitis ad suscipiendam professionem monachorum conversus, in illo parvissimo monasterio quod sibi apud Sardiniam pro Christi nomine relegatus effecerat.... diebus ac noctibus ante eum positus vixi, quando me super mel et favum dulciora cœlestis ejus eloquii flumina frequenter irrigabant. > Ubi vides scriptorem hunc de Ferrando nihil, omnia vero ista de se ipso prolocutura. Cum itaque vir eminentissimus tradiderit Ferrandum in cœnobio ab exsulante in Sardinia sancto Fulgentio constructo monachum induisse, neque ista ex alio scriptore baurire potuerit quam ex eo qui, Vitam sancti Fulgentii conscribens, non nisi de se ipso ea litteris consignavit, agnovit igitur de se illa enarrasse Ferrandum, adeoque ipsummet Vitæ sancti Fulgentii auctorem fuisse. X. Quod superest, reliquis hujusce Vitæ sancti Ruspensis episcopi editionibus posthabitis, eam typis

Ferrando asseruisse. Nimirum a'io in opere sermo-

excudendam tradidimus, quam diligentissime ador-navit Mangeantius, ejusdem sancti Fulgentii Operum editor paulo ante laudatus. Cæterum non est cur bic memorem S. Ferrandum redivisum, hoc est, Vitam S. Hectoris Fulgentii Ferrandi, primum in Africa diaconi Carthaginiensis, tum in Hispania Carthaginis Spartariæ episcopi, denique archiepiscopi Toletani, quam anno 1650 Lugduni publici juris fecit Joannes Ferrandus, Aniciensis, soc. Jesu theologus. Commentitium sane opus, cujus editor, scriptorum fluxe fidei nomine atque auctoritate usus, Ferrandum fidei nomine atque auctoritate usus, Ferrandum Afrum Hispaniæ attribuit, atque diaconum in Hispania episcopum semel iterumque constituit. Operis levitatem palam ostendit Chissletius Animadversione in sanctum Ferrandum redivivum, quam Scriptorum veterum de Fide catholica quinque opusculis attexuit

ediditque Divione 1656.

(a) Bolland. Act. Sanct., Jan., tom. I, pag. 32 sec (a) Dolland. Act. Sanct., Jan., tom. 1, pag. 32 seqq. (b) Lup. da Appellat. dissert. 2, cap. 3, pag. 398; et cap. 33, pag. 744.
(c) Nat. Alex. Hist. Eccl. sæc. vi, cap. 4, art. 5, tom. V, pag. 407.
(d) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 24, tom. I, pag. 534.

(e) Pagi, ad ann. 529 § 14.

(f) Mang. Vit. sancti Fulgent., sub init., not. (g) Fontan. Disquis. de corp. sancti Aug., etc., § 3, (y) routan. Disquis. de corp. sancti Aug., etc., § 3, pag. 5.

(h) Noris. Ilist. controv. de uno ex Trinit. pass., cap. 9, tom. III, pag. 855.

(i) Vit. sancti Fulgent., prolog., § 5. Vid. infra, pag. 961.

# FULGENTII FERRANDI

#### **EPISTOLÆ** ET OPUSCULA.

EPISTOLA PRIMA.

jam vi morbi esset mentis impos, ac non percepta eu-D charistia mortui.

Perrandus diaconns Fulgentio proponit duas quastiones, de salute Æthiopis calechumeni, baptizati cum

Domino beatissimo et cum omni venerat one sus-

aus in Domino salutem.

1. Qui terrenis indigent facultatibus, nec diuturni operis continuato labore, vel honestæ artis industria, etc. — Reliqua videsis inter Opera Fulgentii tom. LXV, col. 378.

#### EDISTOLA II.

Ferrandus Fulgentio, quæstiones quinque pro-

Domino beatissimo et cum omni veneratione inspiciendo sancto patri Fulgentio episcopo, Ferrandus diaconus iu Domino salutem.

1. Sæpe multa volui affectu interrogare discendi: sed absentem magistrum frequentibus epistolis compella e, portitorum raritas ex itineris longinquitate prohibuit, etc. - Reliqua videsis inter Opera Fulgenhi, tom. LXV, col. 392.

#### EPISTOLA III.

AD ANATOLIUM DIACONUM URBIS BOM.E.

De duabus in Christo naturis : et quod unus in Trinitate, natus passusque dici possit.

1. Post epistolam beati papæ Leonis, et salubria Chalcedonensis decreta concilii, sancte frater Anatoli, non indiget Eutychetis olim damnata perfidia pleniore disputatione convinci. Sepultus ergo jaceat in cineribus suis nefandæ hæreseos profanus inventor. Semel illum fulmine anathematis judicantium sacerdotum percussit auctoritas: quid opus C est iterum cadaver examine gladio veritatis infiel? Doctrinam simul carentem lumine ra ionis perpetui silentii carcer abscondat. Interdum pessima dogmata, dum quasi expugnanda proferuntur, veneno pestisero simplicium corda perturbant. Satius est ista nescire, fidemque catholicam supplosis profanis novitatibus inviolabilem custodire: manentibus in pristina sirmitate quæ sunt etiam synodalibus roborata definitionibus. Aut si magis necessarium putas hæreticorum mendacia semper refelli , linguam meam jussionis tuæ clavibus aperi : fe-tinabo, quantum gratia posse donaverit, obedire suaviter imperanti. Præbe dexteram boni savoris, et orationis scuto nudum protegens pectus, in campum liberi certaminis mecum, si ita placet, egredere : contra D acies impias, eorum qui male occisi conantur bæreditatem vindicare damnosam, sine labore pugnabitur. Nec arma sunt eis nova, nec castra. Muros apostolicæ prædicationis illis volunt adhuc spiculis debellare, quæ signifer hæreticorum jactavit inaniter, præda factus volatilibus cœli. Duo autem, quantum legimus, erroris sui tela portabat Eutyches, unde exeuntem de dominico latere tanguam persidus miles vulnerare cupiebat Ecclesiam. Negans enim Mariam semper virg nem sancti Spiritus operante virtute, nascituro ex humanis visceribus unige-

cipiendo patri Fulgentio episcopo, Ferrandus d'ico- A nito Deo carnis sua materiam ministrasse, consubstantialem Filium matri sateri nolebat; et propter hoc saucians catholicæ unitatis integritatem, retorti mucronis impeta noxio, Verbi incarnati duas substantias credere dubitans, unam penitus abscindebat. Sed ille qui per arma justitiæ dextra et sinistra pugnat in suis, unam quidem sententiam lethaliter nocituram continuo viribus evacuatam sic debilitavit. ut vix aliquem modo reperire possis, qui negare audeat Domino Jesu Christo materni corporis veritatem. Plurimes vero personæ unius singularitas ab opinione duarum substantiarum terret incautos. Utrisque tamen nos propositionibus, ne contempsisse vestrum videamur imperium, respondemus; et sequentes regulam Patrum, tibi quoque notissima lo-B quemur intrepidi.

> 2. Bene enim peritiam tuam nosse confido, quoniam si, secundum quod hæreticus sapuit, imo potius desipuit, caro Verbi Dei secundum carnem nascentis a carne Virginis pronuntiatur extranea, siná causa Filius Dei, etiam filius hominis factus asseritur. Quomodo enim naturaliter filius est hominis, qui originem non habet ex homine? Nullam vero originem habet ex homine, si conceptus in utero virginali carnem non traxit ex carne? Constat eum sine semine patris materna viscera fecundasse; sed qualis erit Mariæ fecunditas, si non sit ex illa qua per eam nascitur caro? Verbum caro factum est, et habitavit in nobis, Joannes dicit evangelista (Cap. 1, v. 14). Quæris unde factum est caro? Beatus Paulus inquisitioni tuæ respondeat: Postquam venit plenitudo temporis, misit Deus Filium suum factum ex muliere (Gal. Iv, 4). Filium ergo suum misit Deus. id est, Verbum suum carnem fecit Deus; sed unde? Ex muliere. Si igitur ex muliere Verbum caro factum est, caro Verbi indubitanter sumpta est de muliere. Mulier hic semper Virgo Maria, sexus nomine mulier nuncupatur, quæ propterea salvo pudore concepit et peperit Deum, quia de ea veritatem carnis Deus homo factus accepit. Alioquin si fabricavit sibi Creator creandus novi generis carnem, vel ex nihilo, vel unde voluit, apparere subito debuit oculis mortalium, a quam decem mensibus tolerare parvi ventris hospitium, cujus magnitudini non sufficit cœlum. Quid necessarium fuerat ut Joseph. sponsus fidelis, videns conjugem castissimam, prius quam convenirent, effici genitricem, suspicaretur adulterium, quia nesciebat adhuc cœleste mysterium? Fieret unigenitus Deus homo sicut sine homine patre, ita sine matre, si nibil ei accipiendum fuit ex matre. Veniret ad filios hominum nullius hominis filius, si nihil habiturus esset commune cum filiis hominum. Repugnat nimis ista sententia, veritatis pudor opprimit considerantem diutius. Virgo filium generat mirantibus omnibus, et sterilia remansisse putantur viscera generantis, quia nihil ex se profundunt in membra nascentis? Te:ra herbas gene-

<sup>\*</sup> Hic subintelligendum est potius, ut passim apud autiquos scriptores.

stantiæ qualitatem : Maria Filium Dei concipit, Filium Dei parit, et in eo non agnoscit suæ substantiæ proprietatem? Tolerabilius profecto peccare judicabitur, quod Dominum Jesum Christum nibil accepisse suspicans de Maria, tacet etiam natum; nativitati enim magnam facit injuriam, quisquis aliquam facit inter substantiam gignentis et geniti differentiam; redarguente hanc pessimam blasphemiam Doctore gentium, ubi veræ fidei titulo clariore principia Epistolæ decoranda cognoscens, hoc sermone conit adificare Romanos: Paulus servus Jesu Christi, vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei, quod ante promiserat per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo, qui factus est ei ex semine David secundum carnem; qui prædestinatus est Filius Dei B est nostræ carnis, sed non reperitur culpa naturæ. in virtute secundum spiritum sanctificationis, ex resurrectione mortuorum Jesu Christi Domini nostri (Kom. 1, 1-4).

5. Dicat nunc hæreticus quomodo Filius Dei factus est ex semine David secundum carnem. Joseph certe nihil seminavit in Maria, cui dicitur ah angelo: Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obrumbrabit tibi. Quare Christus ex semine David iterum dicitur? quare ille natus inter homines sine humano semine, factus dicitur ex semine David? Non leviter, neque perfunctorie prædicationis liujus oportet con iderare virtutem. Memor quippe Apostolus doctrinæ suæ similiter alio quoque loco Timotheum charis-imum discipulum monet : Memor esto, inquiens, Jesum Christum re- C surrexisse a mortuis ex semine David secundum Evangelium meum (II Tim. 11, 8). Quis proinde inseruit nativitati ejus semen David in substantia humanitatis? Ubi potuit fieri de semine David? Si sine homine natus est patre, qua ratione ergo fieret ex semine David, nisi carnem suscepisset ex matre quæ pertinebat ad semen David? De semine enim David Maria, et de carne Mariæ Christus; quamvis sine semine maritali, tamen cum proprietate naturæ. Propter boc Psalmista cantat prophetico spiritu: Dominus dabit benignitatem, et terra nostra dabit fructum suum (Psal. LXXXIV, 13), quia in manifesta carnis a se acceptæ substantia, María genuit Dominum suum. Nam si aliunde caro Christi nasceretur, terra, id est Maria, nullatenus daret fructum suum, sed alienum; noc D dum, et per peccatam mors (Rom. v. 12). In ista carse iterum sanctus Apostolus semen Abrahæ Christum esse significaret, ita loquens : Abrahæ dictæ sunt pronissiones, et semini ejus. Non dicit : et seminibus, quasi in multis; sed, tanquam in uno : et semini tuo, quod est Christus (Gal. III, 16). Quid apertius? Quid evidentius? Nonne sic et semen Abrahæ Christus, quomodo ex semine David propter Mariam, per Mariam, de Maria? Tollat impius disputator Christo materiam carnis, quam Maria ministravit, et doceat quomodo est semen Abrahæ Christus, aut quomodo factus est ex semine David. Nunquid superfluo sacramento vernaculum proprium fidelis Abraham constringere videbatur, quando plenus fide, præscius etiam futurorum : Mitte, aichat, manum tuam sub femier meum, et jura

rat insensibiles, nullusque eis negat terrenæ sub- A per Deum cæli (Gen. xxiv, 2). Diceret utique : Tange pectus meum cogitationibus sanctis splendidum: tange manus innocentiæ dote locupletes; tange caput nullius obnoxium criminis. Cur honestiora membra prætermittuntur, et sub solo femore juraturus ponere compellitur manum? Magnum aliquid in hoe femore latebat : caro quippe Christi ibi latebat, quæ fuerat ex ejus propagine nascitura. Propterea tacto femere terribilis profertur juratio per Deum cœli: quia Deus cœli erat ita secundum carnem nasciturus, sicut nasci solent quos generatio nomine femoris significata conformes utique his de quibus formantur assignat.

4. Caro itaque Christi de matre sumpta est, ideoamplius vera est; sed plane sancta est, quia divinitatis adunatione mundata est. In carne Christi natura Sie caro Christi carni Mariæ et similis est, et dis-imilis : similis , quia inde traxit originem ; dissimilis, quia non inde contraxit vitiata originis contagionem : similis, quoniam, licet voluntarias, tamen veras sensit infirmitates; dissimilis, quoniam nullas penitus neque per voluntatem, neque per ignorantiam commisit iniquitates : similis, quia passibilis et mortalis: dissimilis, quia incoinquinabilis, et vivificatrix etime mortuorum : similis genere, dissimilis merito : similis specie, dissimilis virtute: similis, quia similitude est carnis peccati, dicente Apostolo: Deus Filium suum misit in similitudinem carnis peccati (Rom. vu. 3). Ecce quantum caro Christi docetur a Maria causam novæ existentiæ naturaliter assecuta secundum solemnitatem partus humani, sequestrata necessitate concubitus maritalis, ut non sit quidem caro peccati, quia caro est Dei; sit tamen similitudo carnis peccati, quia veraciter nata est de carne mortali : merite etiam mortalis, quia materiam traxit de carne mortali. In carne enim non habentis omnino peccatum, per quam januam voluntaria mors introiret, nisi de carne ejus nasceretur cui potuit inesse peccatum et per peccatum mors? Plenius hoc lucidis sermonibus explicemus. Caro Christi non erat in iniquitatibus. concepta: propter quid ergo conditionem mortis videtur experta? Manifeste scimus, non necessitate, sed voluntate pro nobis mortuum suisse Filium Dei. Sanctus tamen testis est Apostolus veritati, veraciter dicens: Per unum hominem peccalum intravit in mun-Christi peccatum non intravit. Unde mors, quamvis voluntaria subintroivit, hisi quia cum sine peccate nasci divina fecit potentia, sine peccato autem meri divina fecit misericordia? Verumtamen per hoc qued in illo fuit materna substantia, nullo meliu- documento probabitur Christus habuisse carnem de matre morta i, ni si per supplicium mortis. Gratia illi. qui carnis humanie suscipiendo naturam sine culpa, aos tamen sine pæna culpam removit : pænam finivit, et naturam sanavit, ut quia nobiscum est ei natura communis. Oportebat namque eum, sicut sacerdoies, quod pro nobis offerret, a nobis accipere; si autem non accepit ex Maria carnis materiam, non accept a nobis quod posset offerre pro nobis; et quomede

doti nostro nos oportuit immolandam Deo victimam dare; Filius autem Dei Patris unigenitus, in carne mortali sacerdos noster effectus, non aurum, non argentum, non hircorum sanguinem, sed corpus obtulit proprium. Victima ergo nostra, corpus est ejus; et si corpus ejus accepit, a nob's itaque corpus accepit; et hoc tunc accepit, quando eum sancta Maria concepit. Consubstantialis proinde matri credendus est, sicut consubstantialis est Patri. Consubstantialis etiam matri etiam nobis diabolum vicit : ideo de captivitatis profundo totum genus hominum misericors elevavit. Victus est Adam. blanditiis muliebribus de ligno vetito edere persuasus; vicit Christus, furore Judaico et clamoribus in patibulo ligni suspensus. Quid prodest Adam B Christi victoria, si non est ejus in Christo substantia? et quomodo id sieri potuit, nisi eum sic genuisset Virgo Maria, ut præberet ei sine iniquitate materiam carnis, in qua nasci temporaliter posset et pati?

5. Sic omnino, sic sentiendum fides admonet vera, Christam corpus habuisse verum, non aereum, non phantasticum, non aliunde formatum, sed carneum; de carne Virginis sumptum, licet non carnaliter seminatum, rationalis animæ inspiratione vivificatum; tale quale nos habemus, absque peccato; tale in quo diabolus falleretur, ut putans escam, deglutiret hamum. Diabolus enim nisi videret in Christo Salvatore verum corpus et matri consubstantiale, nec tentare auderet, nec occidere. Præterea in quo nihil suum videbat, ipso Domino discipulis suis nar- C rante : Ecce veniet princeps mundi hujus, et in me inreniet nihil (Joan. xIV, 50), utique peccati : nam plena in illo fuit natura marris, id est nostra; quam velut sibi aliquid deberet, antiquus ille peccati fenerator invasit, crucifixit, occidit; et per indebitam exactionem, quidquid ei debebatur amisit : juste vieins et juste punitus; quia ea caro vicit in Christo, quæ victa fuerat in Adam. Hæc namque fuit justitia Dei, ut per illam carnem mortis auctor vinceretur in Christo, quam vicerat in Adam, et illa caro sine peccato moreretur, ut deleretur omne peccatum, quæ fuerat mortua per peccatum : mirabiliter operante gratia Salvatoris, ut mors pænæ peccati medicina fieret postea peccatorum. Peccavit Adam, et mortuus est, omnesque posteros suos æternæ mortis compedibus D alligavit; mortuus est Christus, et quia non peccaverat, omnes peccatores a mortis dominio liberavit. Si ergo alia esset natura carnis, in qua non peccaverat Christus, et mortuus est, non per justitiam, sed per potentiam diabolus vinceretur. Oportebat autem per, justitiam vinci. Justitia vero ipsa fuit, ut in ea carne veniret Redemptor, quam fecerat supplicio obnoxiam remanere tentator. Ideo Deus homo fieri voluit, ut facile homo posset reconciliari Deo per hominem Deum. Inter Deum quippe justum et hominem peccatorem magna separatio contigerat; nec Deus homini proximus erat in substantia, nec justo peccator coaptabatur in gratia. Deus ergo se humilians

fungi potuit sempiterni munere sacerdotis? Sacer- A factus est homo justus, et homini pescateri reconciliatus est Deus. Factus est Deus quod non erat, homos et factus est homo similiter qued non erat, justus. Si autem justus Deus ita forte fieret homo justus. ut non cjus esset substantiæ cujus fuerat homo peecator, nec haberet aliquid proprium de substantie peccatoris, in æternum remaneret homo peccator. Nunc vero per similitudinem substantiæ effecti participes gratiæ, justificati sumus jn illo unigenito Dec qui pro nobis sieri voluit homo similis nobis. Unde etium sanctissimus Paulus incarnationis mysterium tractans, ita de Christo loquitur ad Hebræos: Nusquam enim angelos apprehendit, sed semen Abrahæ apprehendit. Unde debuit per omnia fratribus similari: ut misericors heret et hdelis pontifex ad Deum ut repropitiaret delicta populi (Hebr. 11, 16, 17). Quis capituli hujus explicare dignis sermonibus valeat intellectum? Debuit inquit, per omnia fratribus similari. O stultæ hæresis imperite defensor! quomodo poterit Christus fratribus similari per omnia, si dissimilis fuerat in substantia? Quomodo similis omnino erit in substantia, nisi carnem suscipiendo de Maria? Desinat cor profanum talia meditari. Qui negat Christum veri Dei Filium verum veritatem carnis de vera matre mirabiliter assumpsisse, totum vult mediatoris evacuare negotium. Mediator quippe non est nisi duorum, quos a se invicem separatos tunc ipse medius existendo rite ac firmiter copulat, si utrisque sit similis per substantiam, quos sibi facit appropinquare per gratiam. Christus autem Dei et hominum mediator existens, sicut Vas electionis insinual : Unus Deus, unus et mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus (I Tim. 11, 5); si non sic e-t homo de homine, quomodo Deus de Deo? si non sic est consubstantialis homini matri, quomodo consubstantialis est Deo Patri? Si substantia ejus divina cum Deo communis est, substantia vero humana non putatur cum hominibus esse communis, incassum mediatoris vel personam portat, vel officium gerit. Verumtamen quia sic est mediator ut verus sit mediator et Patri et matri, et Deu et hominibus consubstantialis est; ac per hoe non univs, sed duarum plane substantiarum, quia nunquam mediator unius potest esse substantiæ.

6. Vide, frater sanctissime, quam latenter alterius quæstionis limen intravimus, ipsa veritate januas reserante. Dum volumus enim per officium mediatoris reperire, vel potius probare substantiæ humanæ proprietatem, similitudinem, veritatem, ne Virginis matris amput remus fecunditatem, duarum substantiarum manifesta distiuctio nominato et considerato mediatore resplenduit. Quia utique mediator et unus est, si personam consideres cui nomen mediatoris accessit, et inter duas res dissimilis substantiæ mediator existens, non ni-i per duas substantias officiam potest mediatoris implere. Cujus cuim persona una fuerit et natura, nuilatenus potest inter duas substantius mediator esse vel dici, quia apud illam substantiam cui minime coaptatur

ris; et tanc est verus mediator, quando ut duarum dissimilium substantiarum copulet divisionem. substantialem gerit cum utrisque communionem: per ipsam communionem removens divisionem, ut sint utraque unum, per illum mediatorem convenientia in unum, cum quo fuerunt, antequam convenirent, unum. Consideremus hoc plenius in nestro mediatore, Domino scilicet Christo; cujus quidem veraciter una persona (quia non decet unius mediatoris duas este personas), verumtamen non est una natura, quamvis unius mediatoris. Quia hæc una natura (quoniam Dei et hom'num mediator est) aut cum Deo illa erit utique communis, aut cum hominibus. Absolute namque, quantumlibet reclamet hæesse communis, quia Deus creator, nos creaturæ sumus; Deus aternus, nos temporales; Deus incomprehensibilis, nos comprehensibiles; Deus sine loco. nos in loco; Deus infinitus et immensus, nos circumscripti et determinati. Rursus ergo fiducialiter dico : natura Christi si una est, aut cum Deo Patre illi, aut curo hominibus potest esse communis; Deo et hominibus nunquam potest esse communis. Est autem Christus unius substantiæ cum Patre, quod Græci dicunt homousion, secundum Nicæni concilii absolutam professionem. Una ergo natura Christi Jesu, cum Patre est illi communis. Et in qua ratione sieri potest ut noster sit mediator, nisi habeat unde et cum Patre sit unum, et nobiscum sit unum? Quod apertissime in Evangelio jam proximus passioni demonstrat, orans Patrem talibus verbis : Ut sint unum, sicut et nos unum. Ego in eis, et lu in me (Joan. xv11, 22, 25). Die nihi, qui unam prædicas essentiam Christi. quomodo est ipse in nobis, et quomodo est in illo l'ater? Quia una est substantia Patris et Filii. Ideo etiam ipse in nobis est, quia particeps fieri voluit nostræ substantiæ. Non est ergo jum una substantia. sed duæ : una in qua est cum Patre unum, altera in qua est nobiseum unum; una per quam est in illo Pater, altera per quam est ipse in nobis vere: verus mediator, habens unde sit proximus Deo, unde proximus nobis; ut faciat etiam nos proximos Deo, per se utique qui fieri voluit proximus nobis. Sed si forte tu, quem consideratio mediatoris ad prædicationem veritatis eludere, non omnino unius mediatoris duas essentias negas, sed ex his duabus unam fieri potuisse confirmas, require diligentius, si Verbum et caro una cospit esse natura, utrum possit caro et Deus Pater unius essentiæ prædicari. Consequenter enim quia Verbum Patris est Filius, et indubitanter una est substantia Patris et Filii; sicut Deus Pater cum Verbo suo unius est substantia, sic eum carne Verbi sui unius invenietur esse substantiæ, si caro et Verbum fieri potuit una substantia.

7. Superadjicietur huic opinioni etiam talis absurditas, ut quia omnis caro humana ejusdem est substantiæ, caro autem Christi humana erat, quæ unius

una natura ejus, caret prorsus officio mediato. A substantiz secundum vos cœpit esse eum Verbo, et per Verbum etiam cum Patre; caro quoque nostra et divinitas Patris, unius dicatur esse naturæ : quod nullus omnino Christianus vel audire, vel tenui saltem cogitatione debet recipere suspicandum. Quisquis proinde unam Christi asserit esse substantiam, cogitet aliud quod facile cuivis potest apparere, nisi oculos cordis ejus fumus contentionis obscuret, per hanc unius in Christo substantiæ prædicationem Patrem quoque natum de Maria virgine, crucifixum sub Pontio Pilato, et sepultum videri. Nam si aon est alia natura, quam de carne Virginis matris ut nasci temporaliter posset, accepit unigentius Deus, sod susceptæ carnis et suscipientis divinitatis una facta est quomodocunque natura; hæc una natura aut non reticus, una natura non potest Deo hominibusque B erit etiam Patris, et quomodo prædicabitur homossion Patri, quod Græci dicunt, unius substantiæ vet essentiæ? aut si erit et Patris, et in ipsa natus, crucifixus est Filius, videant quomodo Pater aut innascibilis, aut impassibilis prædicetur. Imo non solum Pater, sed Spiritus quoque sanctus (quoniam et ipse cum Patre et Filio unius creditur esse substantiæ vel essentiæ) sociabitur passionibus Fiii; ac si emuis dispensatio dominicæ incarnationis ad totam Trinit tem pertinere putabitur, et non solius Filii Dei mater beata Maria, sed totius Trinitatis erit mater. Planum facere hoc apestolicis nitamur exemplis. Beatus Apostolus ita loquitur : Vetus komo noster simul crucifixus est, ut evacuetur corpus peccati (Rom. vi, 6). Quomodo simul vetus homo noster solo Christo in ligno pendente, nisi quia secundum eam substantiam pepeudit in ligno, quam sumpsit ex nobis! Item alio loco memoratus apostolus dicit : Et simul conresuscitavit, et sedere fecit in colestibus in Christo Jesu (Ephes. 11, 6). Respondeatur quomodo simul conresuscitati, aut simul consedimus in coelestibus, nisi per illius substantiæ communionem quam sumpsit ex nobis? Si ergo in unitatem divinæ substantiæ suæ naturam Filius Dei suscepit, ut divinitatis et carnis una posset esse natura, quod adunatum est divinitati ejus omni Trinitati adunatum est : maxime quia inseparabilia sunt opera Trinitatis, quia una est substantia vel essentia Trinitatis. Trinitas est autem Pater, et Filius, et Spiritus sanctus; in personis tres, in substantia vel essentia unum. In qua essen ia vet duarum substantiarum compeliit invitum, volens vim D substantia si natus aut passus est Filius, simul Pater, et Spiritus sanctus et natus et passus est. Sed si Filius tantum passus est, sicut fidei catholica docuit antiqua traditio, in alia natura passus est. Et que est alia, nisi humana? Si ergo alia est humana, alia divina natura, non est una in Christe ex duabus lacia natura.

8. Solent Ariani nobis objicere talem propositionem. Passa est, inquient, divinitas Filii, aut non est passa. Si respondeamus: Non est passa, dicunt: Ergo purus homo crucifixus est. Si respondeames, quod respondere debemus : Passa est, sed secundum carnem, ipsa tamen in hoc quod est impassibilis permanens, respondent ; Ergo aut passa est divinitas

divinitas Patris et Filii. Proponentibus hoc Arianis ita convenit lingua catholica respondere: Pater et Filins substantia unum sunt, non personis: una est natura Patris et Filii; sed alia est persona Patris, alia Filii. Filius vero suscipiens carnem, id est, homin's plenam perfectamque naturam, sic eam suscipere dignatus est, ut una persona fieret carnis et Verbi, non tamen una natura. Deus homo factus naturam sibi adunavit humanam, sed in unitatem personæ quam non habet cum Patre communem, non in unitatem substantiæ quam habet com Patre communem. Ideo non Trinitas, sed tantummodo Filius et natus et passus est. Alia est natura, secundum quam passus est Filius : sed quia unam esse fecit persosonæ divinitas Filii dicitur passa quidquid protulit [An pertulit?] caro. Persona autem Filii non est ea quæ est Patris, quia alia est Patris : ideo tantummodo Filius passus est. Isti autem qui, sicut unam personam Domini Jesu Christi, sic unam volunt prædicare naturam, quid respondebunt Arianis? Argumenta eis sine dubio cuncta deficient; et aut Arianis consentient, ne unam Patris et Filii divinitatem prædicent; aut Patripassianis sociabuntur, errore sacrilego miserabiliter obligandi. Revertatur ad sensum plissimum furor hæreticus; et qui ex naturis duabus in Domino Jesu Christo unam factam fatetur, dicat mihi quæ harum periit, ut una sieret ex duabus. Divina perire non potuit, homana non debuit. Aut si nullius audet asserere perditionem, dicat utrum sit altera in alteram commutata: et si alteram in alteram potuisse commutari suspirabitur, dicat rursus ntrum divinitas in carnem, an in divinitatem caro conversa sit. Si enim divinitas ad inferiorem carnis reducta est qualitatem, deteriorata cognoscitur; et jam sibi potius creator bonus miseriam procuravit. quain nobis misericordiam præstitit. Si vero perman ens inviolata divinitas absorbuit substantiam carnis, ut hoc esse inciperet caro quod Verbum, quis tolerabiliter audiat creaturam prius cuncta accidentia recipientem pervenisse ad ge :us et potentiam creatoris, ut es et subito sine quali ate, sine quantitate, sine tempore, sine loco, sine situ, sine passionibus, sine habitu, perdita conditione facturæ, solo faciendi vigore subrixa?

9. Timeo ne amplificatio reaturæ creatoris sit potius imminutio, tanquam Deus indiguerit additamento carnis augeri; quia et multo facilius mutari potoisse illa natura dicetur, in quam potuit altera commutari. Nimis absurdam sententiam silentio mancipemus; et si nullam de duabus his naturis in alteram potuisse transferri liqui-lo claret, respondent utrum forte permixuo naturarum duarum, nullius earum proprietate servata, novam naturam novi generis fecerit. Et si hanc unius mediatoris unam naturam prædicare voluerit, non interim requiro quali

· Hic deesse videtur substantiæ.

Patris, si passa est divinitas Filii; aut non est una A nomine naturali duntakat censeat vocitandam; ut quomodo ex naturis duabus, anima et carne, facta est una natura, cui nomen est homo; ex duohus similiter animalibus unum nascitur animal, et dicitue mulus; ex duabus quoque substantiis ignis et ligni fit una res, et vocatur carbo; neque anima sola, aut corpus, bomo; neque equus solus, aut asinus, mulus; neque ignis solus, aut lignum, carbo potest naturali nomine vocari; sic ostendere valeat ex duabus naturis, divinitate scilicat et humanitate, si una facta est natura, quid vocari naturaliter debeat. Christus quippe nomen est officii; Emmanuel nomen est utrasque substantias quas adunatas contestatur insinuans : naturæ autem nomen istius substan:iæ quæ una fieri potuisse dicitur ex duabus, neque legi, nenam suze divinitatis et carnis, propter unitatem per- B que per linguam cujuslibet dis, utatoris audivi. Nomen hoc, sicut dixi, vehementer inquiro. Sed potius hoc propono, hoc cogitandum prædicatori unius in Christo substantiæ, licet nolit, oppono : Si una est Christi natura composita ex duabus, non talis Patris natura, non est talis Spiritus sancti. Quomodo ergo erit Filius homousion Patri vel Spiritui sancto? Una Patris Spiritusque sancti natura simplex est, caret. compositione; Christi autem, quæ facta firmatur ex duabus una natura, composita est, caret simplic tate. Quid ergo dicemus? Urget nos licet invitos violentia veritatis, aut unam Christi naturam non prædicare; aut Patris, et Filii, et Spiritus sancti, id est sanctæ Trinitatis unam substantiam vel essentiam negare. Sed si unam substantiam vel essentiam Trinitatia negemus, Arianorum dogmati videmur præbera consensum. Ne ergo videamur similes Arianis, unam Christi quamvis ex duabus naturam non prædicemus, sed unum Christum potius ex duabus et in duabus naturis confitendum; nec Arianorum polluamur veneno, nec superflua delirantis Eutychetis inebriemur disputatione. Deus unigenitus, Dei Filius verus et proprius unus suit, quando In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Hoc erat in principio apud Deum. Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso fuctum est nihil (Joan. 1. 1-3). Unus atque idem est, quando Verbum caro factum est, et habitavit in nobis. Propterea priusquam Virgo Maria conciperet, Deus Trinitas creavit nos; et posteaquam sanct. Spiritu secundante peperit Emmanuel, id est, nobiscum Deum, Deus Trinitas redemit nos : ante dispensationem carnis Deus noster Trinitas; post negotium crucis, et post spolia infernorum, Deus noster Trinitas. Quare hoc? quia sicut unus fuit, est, et erit Pater, qui de Virgine non est natus; sicut unus fuit, est, et erit Spiritus sanctu:, qui similiter de Virgine non est natus; ita unus est etiam Filius, qui de Virgine natus est. Assumptio illi fuit alterius a ad unam personam.

10. Crevit ergo per nativitatem carnis in Christo numerus substantiarum, singularitas vero personas perseveravit. Ideireo quamvis alia sit natura divinitatis, alia humanitatis, non lit Trinitas illa quaterni-

una permansit. Unus est proinde Christus, et semper unus, propter unius personæ singularitatem, quæ in eo nec dividi, nec subdividi, nec duplicari potest, quamvis ex duabus et in duabus credatur esse naturis. Libere igitur absque ulla formidine confiteamur unius Christi naturas duas, divinam scilicet et bumanam. Verbum et carnem, manifestis distinctionibus apparentes: et quid secundum earum proprietatem rite possit intelligi, per omnia divina volumina simpliciter audientes, nullatenus dubitemus, quædam verba divinitati, quædam vero bumanitati ejus sine separatione prorsus aptari. Si quis enim me interrogat: Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 30), utrum vox ista secundum divinitatem prolata sit, an secundum humanitatem; siducialiter respondeo: Secun- B dum divinitatem, non secundum humanitatem. Et si quis iterum requirat : Pater major me est (Joun. xiv, 28), utrum vox ista secundum divinitatem prolata sit, an secundum humanitatem; fiducialiter respondeo: Secondum humanitatem, non secundum divinitatem : neque tamen propter hoc aliqua earum vox · Christi non erit; utraque enim vox ad unum pertinet Christum, cujus est divinitas et humanitas : separatio hic nulla introducta est, quia unam vocem seeaudum unam substantiam posse intelligi diximus, secundum alteram vero negavimus. Cuilibet enim naturæ vox conveniat, ideo sine separatione non convenit alteri, quia illius personæ est, cuius est utraque natura. Necessitatem nemo nobis ingerat. unam prædicare naturam. Duos filios ignorat fides C nitate passum, qui negare vult Deum passum. Quoeatholica, quaternitatis asserteres omnino detestatur: et ideireo nune, quantum arbitror, quibusdam rectæ sidei custodientibus regulam, placuit unum de Trinitate passum fateri. Nihil quippe aliud sentent'a hæc insinuare cognoscitur, nisi ipsum esse passum in carne, qui de Patre Deo natus est, id est, Christum, ne putetur homo purus tolerasse passionis injurias. Iloc ergo dicit, qui unum de Trinitate passum dicit. Non est quarta persona qui passus est, sed ad numerum pertinet Trinitatis. Manens enim Dei Filius impassibilis secun lum divinitatem, per susceptionem naturæ passibilis passioni subjecuit. Et quamvis alia sit in illo natura per quam semper impassibilis perseverat, alia per quam dicitur temporaliter passus. ipse tamen impassibilis passus est : non alius est impassibilis, et alins passus est. Iste autem impassibilis, ipse est Dei Filius, Deus unigenitus, ante sæcula ex Deo Patre naturaliter natus; et de matre, postquam venit plenitudo temporum, misericorditer, quia voluit, genitus : sine quo Trinitas nunquam fuit; euoniam, sicut iam superius enarravimus. Trinitas est. Pater, et Filius, et Spiritus sanctus : et sive Patrem, sive Filium, sive Spiritum sanctum subtraxeris. Trinitas esse non potest; nec Pater, nec Filius secundum divinitatem, nec Spiritus sanctus creaturis connumerantur; nec Pater, nec Filius secundum divinitatem, nec Spiritus sanctus de mundo hoc, aut de creaturis esse perhibentur; sed sola invicem Tri-

tas, quia personarum est Trinitas, quæ in Christo A nitas connumeratur, et unusquisque corum dom de Trinitate esse dicitur, a creaturis cateris seque-

> 11. Omnis enim res aut Deus est, aut creatura. Si Deus est, creatura non est; si creatura est, Deus non est. Deus autem Trinitas est unius substantiæ vel essentiæ; creatura per multimoda diversarum substantiarum distribuitur genera. Qui ergo Deus est, et proprie, id est, verac ter Dens est, aut Pater, aut Fi ius, aut Spiritus sanctus est. Et quia neque Pater solus, neque solus Filius, neque solus Spiritus sanctus Trinitas est, sed simul Pater, Filius et Spiritus sanctus; et Pater unus est de Trinitate, et Filius unus est de Trinitate, et Spiritus sanctus unus est de Trinitate. Quid ergo dicit, quicunque dicit : Unus de Trinitate Filius, nisi: Noli eum quærere inter creaturas? Filius ergo secundum divinitatem, quia non est creatura, sed creator, unus est de Trinitate; et quia ipse secundum humanitatem dignatus est pati, propter hoc unus de Trinitate dicitur passus. Ta'e est itaque, quantum conjicio, imo polius quantum credo : Unus est de Trinitate passus, quale est dicere : Deus est passus. Sicut autem quisquis Deum prædicat passum, non substantiam divinitatis facit passibilem, sed divinitatis impassibilis et humanita: is quæ subjacuit passioni, unam monstrat esse personam. sic unum de Trinitate passum prædicans, unitatem persona commendat in utrisque naturis : excludens Nestorianze hæreseos nefariam peradamque doctrinam duos filios inducentis. Neget igitur unum de Trimodo autem Deus passus sit bene omnes fideles intelligunt, secundum carnem scilicet, secundum quam potuit Dous. Alioquia su-cipienda carnis nulla remaneret causa probabilis, si potuisset per se ipsam passioni subiacere divinitas. Ita nota sunt hac nene omnibus Christianis, ut quandocunque prædicari audiunt Deum passum, non intelligant nisi Filian Bei, nec opinentur aliter passum, nisi quomodo pati et debuit et potuit Deus, secundum substantiam carnis quam suscepit ex matre. Sic ergo quoties unus de Trinitate dicitur passus, nemo saltem interregare compellitur : Qui unus? utrum Pater? an Filius? aa Spiritus sanctus? Sed mox dixeris passum, continue intelligent Filium, quem solum sciunt contestantibus D Evangeliis passum, vigilante in eis etiam ad boc scientia rectæ prædicationis : ut quamvis asserens unum de Trinitate passum, non adjiciam, secundum carnem; ipsi tamen recte dictum, quasi hoc adjecerim sentiant, si tamen procul expellatur contentionis affectus, universa quæ audit magis solitus impugnare quam credere. Nibil plane diutius cogitans reperire valui, unde possit hæc sententia (quod a quibesdam jacitatur) Eutychianis favorem præbere. Primam quippe mendacium dellrantis Eutychetis hoc fuit : unigenitum Deum, quando seri homo dignatus est, usibi assumpsisse carnem de utero virginali : secundum vero: non esse nunc in Christo substantias duas, divinitatis et humanitatis sed ex duabus his unam

faetane esse substantiam. Retractemus igitur dili- A credere quam sentimus. Admonendus tamen videtur genier utrasque sententias, et si vel uni earum coaptari potest ista sententia qua unum de Trinitate passum fateur, sollicitius inquiramus.

12. Quid, rogo, proficit ad negandum Filio Dei materni corporis veritatem, quando unus de Trinitate passus asseritur? Nonne, si unus de Trinitate est, vere Filius Dei est? et si passus est, vere habet materni corporis veritatem? Alioquin tolle corpus ex matre sumptum, et quomodo pati potuit pura divinitas? Perpende qualis est caro Mariæ, sine dubio passibilis et mortalis : ut ergo esset caro Verbi passibilis et mortalis, ex illa carne habet originem quæ fuit passibilis et mortalis. În prole igitur cognosce similitudinem generis per testimonium passionis; et expugnari magis Entychianos quam foveri, quando unus de Tri- B nitate passus asseritur, velis nolis adverte. Sine dubio enim sub bis verbis ctiam prædicator unius in Christo substantiæ confutatur. Ut sit enim Christus unus de Trinitate, ad divinitatem pertinet; ut credatur passus, ad humanitatem. Non esset qui passus est, unus de Trinitate, nisi unam haberet cum Patre et Spiritu saucto divinitatem. Non esset passus qui unus est de Trinitate, nisi consubstantialem matri haberet humanitatem. Sileat ergo unius naturæ in Christo prædicator. Duas enim naturas commemorat, qui unum de Trinitate passum fatetur. Suspiciones suas inaniter rodit, quisquis bene dicta dum male conatur intelligere, calumniari, potius, quam deceri studet. Unum de Trinitate passum Nestorianis non immerito displicet. Introducere enim quartam personam volunt, C cui accidisse æstimant passiones. Eutychianis autem unum de Trinitate passum non recte placet, si tamen placet. Ipsi enim duas Christi permanere naturas. evidenter negare contendunt, quibus per hoc capitulum manifeste contradicitur : insinuata una substantia per hoc quod unus de Trinitate; insinuala quoque alia per hoc quod passus infertur. Passio enim conmemorata testimonium est naturæ passibilis : natura passibilis intel'ecta, maxime in illo qui unas de Trinitate, duarum substantiarum clarissimum reddit distinctionem. Sed forsitan aut nimious suspiciosus, aut omnino tardus auditor aperta locutione desiderat instrui : videlicet ut quoties confiteri delectamur aut Deum passum, aut unum de Trinitate passum, quia et Pater Deus, et Spiritus sanctus Deus, et simul tota D substantiæ communionem, et propter unum nomen Trinitas Deus; et Pater unus de Trinitate, et Spiritus sanctus unus de Trinitate. Sed dicentes Deum passum, continuo inferamus, secundum carnem, ne ant tota Trinitas passionem suscepisse, ant ipse Filius in substantia divinitatis quæ est illi cum Patre communis, passus putetur. Et in hac quidem parte mos gerendus est talibus; et si sic audire desiderant, sic etiam nos loqui convenit : Unus de Trinitate, id est Filius, una persona de tribus personis, passus est secondum carnem, quam suscepit ex nobis, ut dignaretar passionem tolerare pro nobis.

13. Addamus verba manifista ne occasionem demus inte pretationi malitiosæ, putemurque aliud

cui prolata simpliciter suspicionem commovent verbs, non toties aut divinitatem Christi, aut humanitatem negari, quoties non simul sono vocis enuntiantur : Unus est, ait Apostolus, Deus Pater, ex que omnia; et unus Dominus Jesus Christus per auem omnia (I Cor. viii, 6). Ecce Dominum Christum dixit. hominem tacuit, nec tamen ideo negasse putandus est. Rursus in alio loco ad Timotheum scribens: Unus est mediator Dei et hominum homo Christus Jesus (1 Tim. 11, 5). Ecce, hominem dixit, Deum tacuit; non tamen ideo negavit (tanta quippe virtus est sacramenti inesfabilis); et sic in unam personam duas naturas singulariter et mirabiliter adunavit Deus homo misericorditer sactus, nt Christum Jesum sive Deum dicas, hominem quoque simul intel'igas : sive hominem confitearis, Deum quoque simul intelligas. Humana est in illo divinitas, et divina est humanitas. Propterea ille magis cujusdam separa ionis aut divisionis seminat suspicionem, qui duas naturas aliter non intelligit , nisi ambas audierit nominari. Ecce audivimus in Evangelio vocem Christi dicentis: Pater major me est (Joan. xiv, 28); quod secundum humanam videtur dixisse naturam : nunquid ideo putabimus eum non habere in se divinitatem, secundum quam dixit in alio loco : Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 30)? Nonne quando dixit: Pater major me est, tacuit, Ego et Pater unum sumus? et quando dixit: Ego et Pater unum sumus, tacuit, Pater major me est? Nihil tamen borum negavit. Dicamus ergo ei, si videtur, dicenti, Pater major me est; adde, Domine, Ego et l'ater unum sunns ; ne Ariani non arbitrentur æqualem. Multa occurrunt simil a pio studio requirentibus. Ecce iterum dicit ipse Salvator; Ego ex ore Altissimi prodivi (Eceli. xxiv, 5), quod secundum divinitatem locutus est. Dicamus ei, adde, Domino: Ex utero virginali, quod pertinet ad humanitatem; no putent Manichei vel Entychiani, quia non es natus ex carne. Liceat nobis inter scientes quomodo credamus simpliciter loqui. In nomine Domini Jesu apostoli baptizabant : nunquid quia Patrem et Spiritum sanetum tacebant, ideo negabant? aut ideo baptismus ille non dabatur in nomine Patris, et Filii. et Spiritus sancti, quia in nomine Domini Jesu baptizasse apostoli perhibentur? Nonne propter unius individuæ Trinitatis etiam solo Domino Jesu nomihato, Pater quoque et Spiritus sanctus in virtute illius nominis quod unum est ex tribus, nominati esse cognoscuntur? Ita etiam si solum divinitatem Christi nominem, jam simul humanitatem nominavi, quam sibi admavit ex Virgine; et si solam humanitatem nominem, simul divinitatem nominavi, cui est adunata. Possunt hæ duæ substantiæ in Christo sine invicem loquendo proferri, non possunt sine invicem credendo cognosci.

14. Nam ecce apud Miletum majoribus natu Ecclesiæ salubria monita beatus dum traderet Paulus; Attendite inquit, vobis et universo gregi, in quo vos

Dei, quam acquisirit suo sanguine (Act. xx, 28). Die modo, gentium Doc.or, et responde nobis aliquid, quod etiam nos mult m suspiciosis oporteat respondere. Dixisti Deum Ec lesiam acquisisse sanguine suo; quare non addidisti Filium? quid si alius Patresa putet? quid si alius Spiritum sauctum? quia et l'ater sine dubio Deus, et Spiritus sanctus Deus est. Aut si Deum simpliciter nominasti, vel quando eum dixisti acquisisse Ecclesiam sanguine suo, diceres quomodo habeat sanguinem Deus, et adderes, secundum carnem : ne quis putet quia etiam divinitas babere aut effundere sanguinem po est. Scio quid buic percontationi Vas electionis sine mora respondent. Nosti, o tiii, prædicationem meam; quare dubiam proprio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. viii, 52), ut Filius tantum passus a gentibus crederetur. Jam ego dixi : Qui cum in forme Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, sed semetipum exinanivit, formam serti accipiens, in similitudinem hominum factus, et habitu inrentus ut homo. Humiliavit se, factus obediens usque ad mortem, mortem aut. m crucis (Philip. 11, 6-8), ut in humana substantia mortuus rite crederetur : quem tamen ut Deum cognosceres, fiducialiter alibi locutus sum : Ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula (Rom. 1x, 5). Cognosco, sancte Paule, doctrinam veritatis plenissimam, nec mihi sententia tua in libro Actuum apostolorum dubia unquam fuit. Intellexi Deum, qui C sanguine suo acquisivit Eccles am suam (Act. xx, 28), non esse nisi Christum Jesum Filium Dei, nec babuisse sanguinem, nisi secundum substantiam carnis. Sed propter istos ista dixi, qui nune audientes unum de Trinitate passum, dicunt : Adde, secundum carnem; quasi aliter intelligi debeat, etiamsi eg non addam; vel addere multum necessarium sit, quod etiamsi non addatur, apparet. Libenter tamen evigi a me patior quod ultro reddere sum paratus. lucunctanter profert lingua quod retinet conscientia. Unus de Trinitate Filius Dei Christus Jesus, qui est una persona de tribus personis, passus est secundum caraem. Tu vero si jam credis non malitiose unum de Trinitate passum dici, die similiter unam personam de tribus passam, idest, Filium Dei Dominum Jesum Christum secundum ca:nem: ne si unam personam de tribus passam profiteri nolucris, quartam confiteri inveniaris; et sine ulla ambiguitate Nestorii judiceris errore possessus.

15. Omnis ergo catholicus aut unum de Trinitate pa sum simpliciter audiat, simpliciter dicat; aut loquens caute, non tamen infideliter, unam personam de tribus passam fateatur; nec ideo quempiam judicet hæreticum, qui unum de Trinitate passum illo sensu dicit, quo etiam ipse unam personam de tribus passam veraciter dicit; simulque ambulare viam Domini properemus, pacem tenentes. Hoc est quippe

Spiritus sunclus constituit episcopos regere Ecclesium A unum de Trinitate, quod est, unam personam de tribus personis : quouiam si d cas, Una est persone Ci risti, nihil a'iud dicis, quam, Unus est Christus. Et si diseris, Unus est Pater aut Spiritus sanetus, nihil alied dicis quam, Una est persona Patris aut Spiritus sancti. Potest quidem unus etiam substantiam s gnificare, sed si addes sub tantize proprimm manifestum jue vocabulum, sieut quando dicis, Trinitas unus, et continuo subinfers, Dens. Alioquin tolle nemen quod adjungis, ubi sub-tantia significatur, et dic, si audes : Pater, et Filius, et Spiritus sanctus unus sunt. Quis enim non continuo. Unus sunt, mcundum personam dictum consequenter intelligat et Sabellii redarguat vanitatem? Vides ergo quin proprie unus ad personam pertinet significandum. putasti sententiam meam? Jam ego dixi : Pater Pilio B quamvis adjuncto s'bi evjuslibet substantize vocabule possit et am substantiam significare. Simpliciter erm audiamus, unum de Trinitate passum, id est, unem personam ex tribus personis. Nec mihi quispiam velit opponere : Si dicimus unum de Trinitate, dicamus unum de humanitate, sicut dicimus Deum, et rursum dicimus hominem. Deum quippe cum dicimus, recte etiam hominem dicimus, quia et Deus et homo nomioa substantiarum sunt. Unus autem, quia propris personam significat; Unus et unus nequaquam cogitemus dicere, ne duas videamur asseverare personas. ideo plane unum de Trinitate confitemur, et sen unum de bumanitate ; quia Deus venit ad uterum Virginis, et adventu suo munus ei largiens ferunditatis sine sorde libidinis, hemanam sibi naturam potenter atque inellabiliter adunavit, tanto vinculo unitatis. ut persona Verbi fieret persona carnis, et deineer una Verbi persona esset et carais. Ideo dicere sullatenus possumus unum de Trinita e et unum de bemanitate, vel unum Trinitatis et unum humanitatis, quia in Christo Jesu personam propriam separatio non habet humanitas, sed persona Verbi Dei a est suscepta est, ipsa illi facta est propria. Distinguimet ergo naturas duas Christi in vocabulis, in officiis, see in personis. Ideo securus dicit Apostolus : Nos mtem prædicamus Christum erucifixum, Judeis eriden scandalum, gentibus autem stultitiam ; ipsis vere vecatis Judais et Gracis Christum Del vertutam et Dei sapientiam (I Cor. 1, 23, 24). Ecce Christms crucifxus ipse est Dei virtus et Dei sapientia. Quare erge bono sensu sicut ego. Si autem dubitas adhuc, die D non dicatur unus de Trinitate passus ? An Christa Dei virtus et Dei sapientia non est unus de Tristate? Sed hoc qui negat, aperte dicat ctiam sermdum divinitatem Filium non esse unum de Trinitate. Si autem secundum divinitatem Christus apus est de Trinitate, et secundum divinitatem virtus Dei est et sapientia; Christus autem crucifixus virtus Dei est d sapientia ; recte utique dicitur, quia unus de Trisilate est passus.

> 16. Nec movere quempiam debet, si vere best sententiam, sicut a quibusdam dicitur, Eutychous protulit apocrisiarius in Chalcodonensi concilio. Szpe etiam per ignorantes loquitur veritas. Patres sutem nostri in concilio positi, sensum loquentis, non

verba considerantes, nec illum propter hanc senten- A cujus personam significantes dicimus unum de Tritiam pronuntiare catholicum, nec ipsam sententiam catholicis tunc inserere definitionibus voluerunt, ne viderentur intellectum loquentis a approbasse, quam verba. Mirabiliter tamen Spiritus sanctus postea fideles admonuit, etiam per hanc sententiam revinci Eutychianistas, in qua duarum plena est prædicatio naturarum, ut nequaquam dicere : Si unus est Christus de Trinitate, et Trinitas unius est substantiæ, Christus autem Deus et homo est; unius ergo substantiæ. Christus quippe et unus est de Trinitate, et Deus et homo est, et non est unius substantiæ; ne humanitas quoque, quam suscepit, consubstantialis sit Trinitati; quod sana doctrina condemnat. Recordor, aliquando triplicem me intellexisse causam, quæ dubitare quos lam de hac sententia cogeret. B Prima scilicet, ne, quadam separatione intercedente, alia esset Trinitas et alius qui unus esse de Trinitate dicitur, sicut alius est Pater, alius est Filius, quando de Patre Filius esse dicitur; et alia civitas, aliusque homo qui de civitate es-e narratur. Sed et Pater quamvis habendo filium Pater sit, ipso tamen Patris nomine non se esse Filium monstrat: et ideo dum de Patre esse Filius dicitur, alter esse Pater, alter esse Filius intimatur. Et civitas hominum est multitudo, non homo; et ideo dum de civitate quispiam dicitur, alter ipse esse, altera civitas invenitur. Trinitas au em Pater, et Filius, et Spiritus sanctus est ; ideo securus dicis : Filius unus est de Trinitate ; nec potest esse plius Filius, et alia Trinitas, quia zine Filio nulla est Trinitas. Secunda vero causa C dubitationis videtur, nolentibus dicere, unum de Trinitate passum, ne divinitatis substantia fieri passibilis videatur. Sed hoc impossibile et auribus et mentibus catholicis ita semper apparet, ut suspicari hec malitiæ potius quim cautelæ sit : maxime queniam dum unus de Trinitate dicitor passus, et Trinitas personarum habet significationem, cuivis facile apparet propter unam personam Verbi impassibilis carnisque passibilis unum de Trinitate passum pronuntiari. Tertia vero dubitationis est causa, ne dicentibus: Unus de Trinitate passus, inquisitor acerrimus dicat : Quid unus? et respondentibus : Filius, iterum dicat : Ergo si unus est Filius de Trinitate, vel unus est Trini atis, filiorum est Trinitas, aut Trivitatis est Filius. Respondentibus : D. as, dicat : Quomodo est qui piam unus Deus de Trinitate, cum non sit unus Deus, nisi Trinitas? Iluic autem dubitationi facile occurritur, si quid sit Trinitas consideremus. Trinitas enim (quod sæpe dicendum est) personarum est Trinitas. Quid ergo Trinitas, nisi tres personæ? Quæ sunt tres personæ, nisi Pater, Filius et Spirifus sanctus? In hac ergo Trinitate, neque Patresb invenis, ne que Filios tres, neque Spiritus sanctos tres : et propterea securus dicis : Umam Filium de Trinitate, quia non est in Trinitate Filius nisi unus;

nitate passum, quia ipse tantum rite creditur passus. qui cum esset vere et proprie Deus, vere et proprie factus est iromo, ut non immerito vere et proprie mater Dei beata Maria credator. Ex Maria enim semper virgine nec divinitas nasci potuit sine humanitate, nec humanitas sine divinitate.

17. Frustra expavescit quisquis æstimat consubs'antialem divinitati matrem futuram, si veraciter et proprie Maria mater sucrit Dei; prosecto enim quia veraciter et proprie generanti semper est consubstantialis ille qui nascitur, accepit ab en Deus unde ei fleret consubstantialis, et sic ex ea nasci dignatus est. Ita igitur proprie, sicut veraciter, Maria divinitatem Filii genuit, sed incarnatam. Sine carne enim divinitatem sempiternam generare non posset homo mortalis. Quid autem, proprie genuit? Manifeste genuit, contestantibus signis et virtutibus Deum esse. qui ex homine nascitur. Quid est, proprie genuit? lpsa ei materiam carnis secundum quam generatur, operante quidem Spiritu sancto, verumtamen ex suis visceribus tribuit, et ideo quem sic nasci oportuit. etiam proprie genuit : quia in humana eum natura genuit, quam nullo dubitante proprie genuit. Quisquis autem putat aut dicit ex una substantia generari nullatenus potuisse substantias duas, veraciter d'ck, si separatim generatas audierit. Nunc vero in magno illo et mirabili sacramento, quod manifestatum est in carne, divina substantia secundum humanam substantiam proprie nata est; quia non separathu nata est, nec humanitatem proprie natam gibi divinitas adunavit : sed adunando eam sibi proprie nata est. Dicam adhuc planius pro capta infirmitatis mea. si removeat Deus veritatis tenebras falsitatis a luce hojus disputationis. Proprie est nata de Patre divinitas pura, proprie est nata de matre eadem incarnata divinitas. Et hoc distat inter unius Filii Dei duas generationes, quod in divina generatione nulla fuit humanitas: in humana generatione adunata fuit humanitati proprie nascenti divinitas. Si enim dixero, vel dicere voluero: Maria semper virgo proprie genuit humanitatem, non proprie genuit divinitatem, videbitur sub aliquo modo hominem purum genuisse, quem nullo modo ita genuit, quia Verbum carnem factum proprie genuit. Recte ergo, quantum arbi-D tror, dicimus et confitemur : Maria veraciter est mater Dei Chris i, ut non esset suspicio phantasiæ. Recte etiam confitemur: Maria proprie mater est Dei Christi, ut nullatenus hominem purum, qui pro meritis operum bonorum postea proveheretur in Deum. vel superveniente in se Filio Dei, vocari aut effici inciperet Deus, sed Deum sine initio, ex certo initio hominem factum concepisse et genuisse credatur. Inveniri potest plane alius conven ens modus, quo sine scandalo hare sententia proferatur, si ita unusquisque dicat : Ma:ia proprie mater Dei Christi, ut sin-

den seguntur, neque Filios TRES, reque Spiritus canclus TRES.

<sup>·</sup> Hic subintelligendum potius, ut supra, num. 2. Legendum suadere videntur tres l'atres quæ sia-

deatur commune cum cateris. Ipse enim Salvator in Evangelio nuntiantibus sibi : Ecce mater tua et fratres tui foris stant quærentes to: Quæ est, inquit, mater mea, aut qui sunt fratres mei? Et extendens manum in discipulos, ait : Ecce mater mea et fratres mei. Et omnis qui facit voluntatem Patris mei qui in calis est, hic meus frater et soror, et mater est (Matth. x1, 47-50). Omnis ergo faciens voluntatem Patris ejus, mater est ejus. Sed Maria ideo proprie mater est, quia nascendo de ea secundum carnem factus est filius ejus. Multæ mulieres Deum timentes parturiunt Deum Christum mente, non carne : sola antem Maria Deum Christum peperit etiam carne; et ideo sola proprie mater est Dei, quia nu'la alia sie mater est Si Ceus pro nobis, quis con ra nos? Qui etiam proprio Filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum (Rom. viu, 52). Dicat ergo mihi aliquis, utrum pro-. prius Filius Dei Patris, ipse est proprius filius Virginis matris, an forte non habiit Maria proprium tilium, quem Dens habet proprium Filium? Sed et Maria habet proprium filium, quia genuit, non adoptavit : et illum habet proprium filium, quem habet Deus proprium Filium, quia duos silios nunquam sides catholica prædicat. Restat ergo ut si Deus Dei proprius Filius, ipse est etiam matris Virginis proprius filius, proprie cum genuerit. Alioquin si illa proprie non genuerit, nec ille proprius est filius. Proprius est autem silius; ergo illa proprie genuit : verumtamen secundum humanitatem, secundum quam C divinitatis. Prius etiam confiteatur nec ea quæ sunt potuit Deus nasci.

18. Superest nunc, in conclusione hujus voluminis, eisdem duabus sententiis de quibns inter se disputantium fratrum prolixa fit altercatio, ne qua remanere vel suspiciosis videatur ambiguitas, dare quanidam fidei regulam, qua præcedente simplicitas loquentium manifestetur, et audientium removeatur scandalum. Dicturus ergo unum de Trinitate passum, prius asserat omnipotentis Dei unam substantiam, tres esse personas : ex quibus una persona, id est Filius, Deus permanens, homo factus, et natus et passus sit; neque Patre neque Spiritu sancto pariter incarnato, quamvis opus nostræ redemptionis tota fuerit Trinitas operata. Sie antem passum esse Filium fateatur, ut credens intelligat non potnisse D eum pati in ipsa substantia, qua Deus, et cum Patre et cum Spiritu sancto unus Deus est, sed in illa quam sine Patre et Spiritu sancto suscepit ex matre. Sed ideo divinitatem Filii recte posse a fidelibus dici passam fuisse, quia ipsius est caro quæ passa est, et ad ejus personam pertinet quam cum Patre et Spiritu sancto non creditur habere communem. Postquam vero et Deum Dei Filium passum, et non in divinitate ipsa passibilem factum, sed humanitate quæ passibilis fuerat, intellexerit passum; confiteatar nihilominus ipsius unius Filii Dei Domini Jesu Christi duas esse naturas, vel substantias. Et cum plenius bæc pro modulo ingenii vel eloquii sui incul-

gulare hoc coelestis operationis beneficium non vi- A caverit, Chalcedonensis dec eta concilii, et LADE Leonis epistolam segui se in omnibus profiteatur. Superadjiciens, per incarnationem Filii Dei non crevisse Trinitatem, nec quartom Trinitati accessisse personam; quia divinitatis et humanitatis in Christo singulariter permansit ipsa persona; quod Nestorius duos introducens filios negat, ut merito jam sectatoribus ejus fidelis catholici lingua respondens, ad re movendam quaternitatem, dicat unum de Trinitate passum; quem tamen insinuet secundum divinitatem esse unum de Trinitate, secundum humanitatem vero passum. Dicturus ergo unum de Trinitate Christum. prius ista quie diximus dicat; maxime quando centradicentibus aut male suspicantibus loquitur; et alium non ædificat, qui eum malo sensu talia putat Dei, Beatus Apostolus dum Romanis scriberet, ait; B instruere. Nolo prædicatorem Verbi Dei, testimonio tantum conscientire sum esse contentum : perducere conetur ad cor aliorum, quod recte ac fideliter sentiat; nec pigritia, nec superbia revocetur, tanquam inculcans rem dubiam, donec omni care ambiguitate. Sit multiloguus, quantum necessitas coezerit, dum tamen obscura brevitate neminem scandalizet. Similiter dicturus beatam Mariam vere et proprie Deum genu see, prius illa omnia confitens, divinitatem Filii Dei jam de Patre natam, nec nasci, nec proprie nasci asserat potuisse, nisi carnem nostri generis et animæ rationalis substantiam, id est plenum hominem, suscepisset: neque initium divinitati per nativitatem temporalem datum fuisse, sed carni, cuius initium vel conceptio non fuit nisi susceptio divinitatis, posse ab humanitate, nec ca quæ sunt humanitatis, posse a divinitate Christi separari; sed sive illud quod secundum divinitatem, sive illud auod secundum humanitatem dictum, gestum, toleratumve est, utrique substantize ejus esse commune. Propter unam (quod siepe non piget inculcare) personam, quam prædicat rectæ fidei prædicator; quamvis noverit, secundum humanitatem de visceribus matris proprie natam fuisse divinitatem, secorus tamen d.cit : Maria Deum proprie genuit; illum genuit, qui sic homo creditur, ut Deus non negetur. Ille autem qui has dubitat proferre sententias, si cuncta quæ solent sub hæretico latere sensu manifestis absolutisque sermonibus audierit refutari, careat suspicionibus, omittat contentiones, et de catero unum de Trinitate passum, vel Mariam proprie matrem Dei esse sie accipiens, quomodo dicitur a catholicis, etiamsi aliter hoe affirmare nitantur heretici, doctoribus orthodoxis aures simplices præbeat.

### EPISTULA IV.

## AD EUGIPPIUM PRESBYTERUM.

De essentia Trinitatis, et de duabus Christi naturis.

1. Domino beatissimo fratri Eugippio presbytero Ferrandus exiguus, in Domino salutem.

Charissime, considera quales habeat vires ab Ariano comite nuper proposita quæstio. Sed prius quibus isferant, deliberemus. Ariani volunt individuam Trinitatem prædicare, sient Scripturæ prædicant unum Deum. Catholici vero præcepta legis salubriter audientes : Audi, Israel, Deus tuus, Deus unus est (Deut. vi, 4), ne videantur sub unius Dei religione sidem Trinitatis excludere, tres personas unius substantiæ prædicantes, ipsam Trinitatem unum Deum simpliciter coufitentur; et de omni sancta Trinitate sapienter dictum intelligunt : Audi, Israel, Deus tuus, Deus unus est. Ariani, Patris et Filli et Spiritus sancti tres substautias prædicant, et ideo eorum potestatem dividunt, unitatem vitant, immensitatem minuunt, et per errores majori Patri minorem Filium subjiciunt; minorem autem Filio Spiritum sanctum dicunt. Catholici e contrario Deum Patrem, Deum Filium, Deum Spiritum B sanctum, ne tres Deos gentibus inducere videantur, unius esse honoris, gloriæ, magnitudinis, æternitatis, divinitatis, æqualitatis, essentiæ confitentur; et nemini alterum præponere cupientes, de Patre tamen Filium natum, de Patre et Filio Spiritum sanctum procedere sentiunt.

- 2. Arianos si interrogare volueris unde sit Filius, timent dicere, de Patris essentia : ne gignentis et geniti probetur una divinitas, et confirmetur æqualitas. Timent rursus ex nihilo natum Filium profiteri, ne Creator accipiens originem similem creaturis, unigeniti privilegio spoliatus, perdat gloriam creatoris. Aliunde vero Filium natum, id est, ex aliqua subjacente materia, multo amplius timent astruere; ne videatur quælibet res ante eum fuisse, per quem facta C cout omnia. Talibus erroribus respondent catholici : Credite quia natus est de Patris essentia : si negatis, dicite unde sit. Dicunt etiam minorem Filium, quia negant esse æqualem. Catholici vero dicunt eum secundum divinitatem æqualem, secundum hunanitatem autem minorem. Æqualitas ejus secundum divinitatem non habet initium; verumtamen nec æqualitas competens divinitati, nec minoratio congrua carni babet finem. Sive ergo secundum carnem minor, secundum divinitatem dicatur æqualis, idem atque unus est Christus, vere Filius Dei, et vere filius hominis. Æqualis enim perseverans factus est minor: minor factus, permansit æqualis. Et ideo totus minor, totus æqualis : quia servatur in eo utraque natura, et quam habuit, et quam assumpsit ex matre. Alioqui D si una in Christo et persona existeret et natura, non posset unus Christus uni Patri et minor et æqualis dici.
- 3. Dicimus etiam de Christo quod vere unus est Christus. Sapientibus tamen mentibus, quoties audiant, Unus est Christus, cogitare convenit quomodo sit unus ; utrum unam habendo personam, an unam naturam. Si non potest dici unam habere naturam quem suscepisse alteram dicimus, potest tamen dici unam habere personam, quoniam persona illa semper manens naturæ semper manentis ita mirabilem postea naturam sine persona voluntarie suscepit, ut

- ter se sententiis vel dogmatibus Ariani et catholici d.f- A humanam substantiam non habentem subsistentem manentemque personam, in unitatem suam suscipiens, ad se faceret pertinere; sieretque deinceps humanitas illa divina quæ Dei cœpisset, ex quo esse cœpisset, habere personam: divinitas illa humana, quoniam sibi in unitatem personæ veraciter humanam voluit adunare naturam.
  - 4. Dicimus ergo, Unus est Christus, unus est Deus, hominisque filius; id est, una est Christi Dei hominisque persona : non tamen dicimus unam esse Christi Dei hominisque naturam. Concordantes cum Apostolo volente probare unitatem personæ: Nam in quo, inquit Corinthiis, quod donavi, si quid donavi, propter vos in persona Christi (II Cor. 11, 10). Nunquid non melius personas diceret, si vellet in Christo duas significare substantias? Evidentem similiter adhibens differentiam sob tantiarum dicit alio loco : Etsi crucifixus est, ex infirmitate crucifixus est, sed vivit ex virtute Dei (II Cor. xm, 4). Nanquid non ipse crucifixus est qui vivit? et tamen qui ex infirmitate crucifixus est, ex virtute Dei vivit. Unde ad amorem commendationemque personæ unius, sic unus Christus prædicatur, ut aliquando una ejus vol humana natura vel divina commemoretur, et utraque tamen intelligatur : quoniam inest unitas, ut qui unam nominet, ambas significet. Propter quod Apostolus solam humanitatem tangit, ad Timotheum dicens : Unus est Deus, unus mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus (1 Tim. 11, 5). De divinitate dicit ad Corin:hios : Nam etsi sunt qui dicantur dii (in quidem sunt multi), nobis tamen unus Deus ex quo omnia, et unus Dominus Jesus Christus per quem omnia (1 Cor. viii, 5). - Desunt reliqua.

## EPISTOLA V.

AD SEVERUM SCHOLASTICUM CONSTANTINOPOLITANUM.

Quod Dominus noster Jesus Christus Sit unus de sancte et individua Trinitate.

1. Magnorum virorum mihi negotium conaris adjungere, propter eos qui Deum nostrum Jesum negant unum esse de sancta et individua Trinitate, quid sentiam delectatus audire. Sed hoc, fateor, ingenii mei pusillitas aut viz valet, aut assumere omnino non audet. Quis enim ego, aut qualis ego, cui liceat de dubiis rebus statutam proferre sententiam, novosque sermones in electionis auctoritate, utruni suscipi debeant, recentioribus definire temporibus? Utinam mihi fide simplici, quam catholica per universum mundum docet Ecclesia, sic donct Deus e-se contentum, ut omni, si fie: i potest, hujus vitæ miserabilis tempore orationi er jejuniis vacans, plangam cum pusillis fratribus me:s delicta multa et gravia, sive quæ jam dolco commissa, sive quæ adhuc cogor ex carnis fragilitate committere! Beatum me profecto tunc astimabo, quando positus in silentio monasterii, illum versicalum psalmi per momenta cantavero: Dixi: Custo-

diam vias meas, ut non delinquam in lingua mea (Psal. A rio Arius propter tres personas, tres voluit prædicare xxxvin, 1). Loquantur et prædicent quibus honor sacerdotii docendi auctoritatem tribuit; nos discere parati sumus; docere alios non præsumimus. Interroga igitur, vir prudentissime, si quid veritatis cupis audire, principaliter apostolicæ sedis antistitem, cujus sana doctrina constat judicio veritatis, et sulcitur munimine auctoritatis. Interroga plurimos per diversa terrarum loca pontifices, quibus scientia cœlestium præceptorum divinitus inspirata, famam grandem sui cum veneratione collegit. Istos sine dubio et ad disputandum idoneos, et ad suadendum frequenti exercitatione paratos, nec vituperaberis si consulas adhuc incertus; et laudaris a si sequaris veraciter doctus. A me autem sic expete debitum charitatis, ne incurrere suadeas culpam temeritatis.

2. Sufficit mihi, propter beari Petri manifestam sententiam, quæ sidelibus cunctis generaliter loquitur: Parati ad respondendum omni poscenti vos rationem de fide et spe quæ in vobis est (1 Petr. m, 15); sciscitanti quomodo credamus, illico respondere: Credere nos in unum Deum Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, Patrem a nullo genitum, Filiam de Patre unigenitum, Spiritum sanctum de Patre ingenito et Filio unigenito semper procedentem; ita ut hac beata Trinitate, quam unum diximus Deum, Pater non sit Filius aut Spiritus sanctus, Filius nunquam sit Pater aut Spiritus sanctus, Spiritus sanctus nec Pater sit aliquando, nec Filius, sed Pater solius Filii Pater sit, ut Filius solius Patris Filius, Spiritus vero sanctus Patris et Filii communiter Spiritus. Si- C mul autem hi tres naturaliter unus Deus, propter id, quod unus Deus, unam habentes substantiam; propter id, quod Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, tres personas; propter id, quod unos Deus, simul omnia inseparabiliter operantes; propter id, quod Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, quædam sibi propria vindicantes: sicut generare solius Patris, et nasci solius Filii, et procedere de ambobus, solius confitemur Spiritus sancti Sicut Patrem solum locutum de nobe : Hic est Filius meus dilectus, in que miki bene complacui (Matth. 111, 17); Filium solum de Virgine natum, et a Joanne in Jordane flumine baptizatum; et Spiritum sanctum solum in columbæ specie descendisse. Olim quippe illos veritas confutavit hæreticos, qui sic unum Deum Trinitatem dicere volue- p pit, quia non hominem paratum invenit, sed naterent, ut quem Patrem fatebantur, ipsum sibi Filium, ipsum fingerent Spiritum sanctum : dum scilicet qui manens in cœ'estibus creaturæ totius Pater fuit, protensus in Virginem, et nascendo inter homines Filius fieret; rursusque dispensationis humanæ consummato mysterio, super apostolos in linguis igneis veniens, Spiritus sancius vocaretur : hoc errore compulsi non Filium Dei Patris, sed Patrem credere crucitixum. Unde eos etiam Patripassianos appellari vetustas ostendit. Ita igitur propter u am substantiam Sabellius tres noluit fateri personas, sicut e contra-

substantias. Apostolica sane Ecclesia tres personas contra Sabellium numerans, unam vero substantiam vel essentiam contra Arium, vindicans, ita dictum sibi meminit : Audi, Israel, Dominus Deus tuus, Deus unus est (Deut. vi, 4); ut hic unus Deus non sit solitarius, sed Trinitas, Pater scilicet, Filius, et Spiritus sanctus. Qua confessione prælata, magnum pietatis et mirabile sacramentum (I Tim. 111, 16), quod manifestatum est in carne, justificatum est in Spirite, apparuit angelis, prædicatum est in gentibus, creditum est in mundo, assumptum est in gloria, subsequenti veneratione pandentes, ita pro redemptione humani generis humanam naturam credimus suscepisse, ut ille qui Trinitate persecta Deus unigenitus B permanebat ac permanet, ipse ex Maria fieret primegenitus in multis fratribus (Rom. viit, 29); et hunc eumdem quem genuerat Deus Pater ante omnia tempora, ipsum generaret homo mater, postquam venit plenitudo temporum.

3. Principaliter enim fides nostra Christum Dei Filium sie prædicat hominis filium, ut unum dicat Dei et hominis filium; nec alterum in divinitate Christum veneretur, alterum in hunamitate, sed quem in divinitate, ipsum in humanitate. Proptetea e.im Deus factus est homo, quia non est alius Deus, alius homo; sed omnino qui Deus, ipse homo; et propter hoc, qui nomo, ipse etiam Beus, Jesu- Christm Dominus noster. Manens enim Deus Filius una in Trinitate persona, venit ad Virginem; nee sibi aliam de ea personam assumpsit, sed aliam sic unitatem personæ suæ suscepit, ut persona quæ semper erat, naturam susciperet carnis, haberetque duas una Christi persona naturas. Nec ambigere oportet quomodo credatur humana natura, ex initio sui, Dei Verbi habuisse personam; scientes quia non hominem formatum, neque conceptum, neque vita sua quadam vel in matris utero vivere jam incipientem Dous assumpais; sol omnino antequam, aliquid Maria conciperet, ante omnem formati: formandive hominis causam. test volens homo fieri, virginalis palatium ventris iutravit; et virtute divinitatis munus largiens fecunditatis, assumpsit ex ea quam habere voluit matrem, nosiri generis veram carnem. Et ipsa assumptione conceptus et natus, non utique personam aliam susceram potius humanam, in qua ipse Deus homo nasceretur, accepit. Habuit igitur humana natura, ex quo est creata, personam; sed unam cum Deo, qui cam suscipiendo creatus est. Tu proinde qui quis huic fidel contradicis, ostende mihi in Christo sine divinitate aliquando humanitatem, et tune fatebor quod habuerit propriam etiam sola homana natura personam. Quia vero divinitas quidem Verbi Dei sine humanitate fuit, humanitas vero sine divinitate musquam fuit; ideo habuit divina natura personum. quam humanæ naturæ, quando eum suscepit, indul-

<sup>\*</sup> Au laudaberis? Mox, forte, doctos.

ulla confusione inessabiliter adunata, unius crederetur esse personæ; dum cujus est divinitas, ipsius est humanitas; et cujus est humanitas, ipsius divinitas: et licet alia sit divina natura, alia sit humana natura, non sit tamen alius Christus, cujus est divina natura, et alius Christus, cujus est bumana natura; sed idem sit unus Christus, cujus est humana et divina natura. Neque enim sic in Christo, sicut in prophetis inhabitavit Dei Verbum, sed Verbum caro factum est, ut habitaret in nobis (Joan. 1, 14). Ilic est Dominus Jesus Christus. De nullo denique propheta, quamvis ex persona Dei multa sæpius loquantur, Scriptura sancta narravit quod esset super omnia Deus. De Christo autem fiducialiter Apostolus clamat: Ex quibus est Christus secundum carnem, qui B est super omnia Deus benedictus in sæcula (Rom. 1X, 5). Si quis enim negaverit Christum Dei hominisque filium unam habere personam, duos prædicat Christos; et si duplex adorandus vel colendus est Christus, non Trinitatem, sed quaternitatem adorat. Si quis iterum unam Christi dicit esse naturam, et quamvis eum ex duabus negare non audeat, in duabus tamen substantiis confiteri veretur aut dubitat, hic aut unius naturæ abolitionem, aut utrarumque asseverat confusionem. Nisi enim de duabus unam simul abstulerit, aut utrasque confuderit, unam quomodo prædicet non habebit.

4. Hos Scripturarum testimoniis, ut epistolæ modus teneatur, breviter refutantes, verba Salvatoris nostri primitus consideremus, quibus fixam regulam divini baptismatis tradens, hoc apostolis suis dicens 4 : Ite, baptizate omnes gentes in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti (Matth. xxvIII, 19). Illos enim qui putant Christum unam non habere personam, interrogo: Nominato in baptismate Filio, si non est una Dei hominisque persona, quæ persona nominatur? Si dixerint, Filii Dei, nec hunc esse confitentur filium hominis, quem Filium Dei; ergo omnis a regenerationis sacramento gratia mediatoris aufertur. Unus est enim , sicut dicit Apostolus, mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus (1 Tim. 11, 5). Et si (quod absit) nominato in baptismate Filio, sola Filii Dei persona nominatur, et persona Filii Dei hominis non commemoratur, mediator non no- D minatur. Et quomodo sine mediatore Pater reconciliatur? aut si forte non reconciliatur, ut quid baptismus datur? Si autem reconciliatur, per mediatorem reconciliatur. Si per mediatorem reconciliatur, mediator iste non est tantum Dens, neque tantum homo, sed Deus homo; ut jungat hominem, habens in una eadeinque persona cum Deo divinitatem, cum hominibus homanitatem, et propter hoc mediator. Nam si alter fuerit Deus, alter homo; id est, aliam personam habuerit Deus Christus, aliam homo Christus; nec persona illa Christi quæ habet cum Deo divinitatem, mediator noster est, quia non nobiscum

sit; ut et naturo susceptrix, et natura suscepta, sine A habet humanitatem; nec persona filii hominis quæ nobiscum habet humanitatem, mediator noster est, quia non habet cum Deo divinitatem. Proinde si cum baptizamur, Illam tantummodo personam quæ habet cum Deo divinitatem, nominamus, et quomodo sine mediatore reconciliamur? Restat ergo ut si nominato in baptismate Filio mediatorem nominare volumus, ipsum Filium non dividamus; sed hunc esse Deum, quem hominem confitentes, negatores unius personæ veraciter confundamus. Alioquin quomodo verum erit, quia quicunque in Christo baptizemur, in morte ipsius baptizamur (Rom. vi, 3), si quando Filium in baptismate nominamus, non unam personam Dei hominisque, sed personam solam Filii Dei sine persona filii hominis nominamus; quando si vere fuissent duæ personæ, ad commemorandam mortem Christi in qua nos baptizari docet Apostolus, persona filii hominis commemorari debucrat? Secundum hominem enim mori potuit Christus. Sed si ille qui personam unam negare conatur in Christo, ne excludat incarnationis a baptismate sacramentum, nominato Filio personam filii hominis asseverat nominari; non ergo in unito Trinitatis nomine baptizamus. Neque enim Trinitas potest dici, ubi Deus Dei Filius non nominatur, si persona tantum filii hominis inculcatur.

> 5. Ut ergo Trinitas tota in baptismate nominetur, et mediatoris gratia non sileatur, et mortis Christi commemoratio renovetur, unam Christus habere personam veraciter agnoscatur; ut nominato in baptismate Filio, bæc una persona nominari intelligatur de qua dicit etiam Paulus vas clectionis : Nam et ego quod donavi, si quid donavi propter vos, in persona Christi (II Cor. 11, 10). Quæ persona totum habens quod est Dei, totum habens quod est hominis, veraciter dicit quod Joannes evangelista commemorat : Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendif, filius hominis, qui est in cœlo (Joan. 111, 13). Quomodo enim nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, si non est una Christi persona, qui descendit et ascendit? Nonne si duas habere personas putetur, alia erit sine dubio persona susceptrix, alia persona suscepta? alia quæ est de Deo Patre nata, alia quæ est Dei Filio, quando incarnari voluit, adunata? Et si ita est, susceptrix persona descendit, ut ascenderet persona suscepta; et jam falsum crit : Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit. Descendit enim persona Filii Dei et ascendit persona hominis, ac sic non illa quæ descendit ascendit. Iloc secundum pravitatem malæ intelligentiæ corum qui duplicant Christum, disputandi necessitas compulit loqui. Casterum ideo vere nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, quia una est ascendentis descendentisque persona, secundum naturam divinitatis inclinante miseratione descendens, secundum naturani humanitatis eum tropæo immortalitatis ascend ns. Iluic enim rei testimonium dans gentium Doctor, aperte ponit : Qui descendit, ipse est et qui

· Lege dixit.

si non alius, una prorsus, eadem inseparabilisque persona, de qua recte dicitur : Nemo ascendit in cœlum, nist qui de cœlo descendit (Joan. 111, 13); et propter quam tardis mentibus inculcandam rectissime sequeretur, Filius hominis qui est in cœlo. Hic enim quæro : si non est una Dei hominisque persona, quomodo dicit: Filius hominis qui est in cœlo, quando adhuc necdum passus loquebatur in sæculo? Quomodo est, inquam, quomodo est in cœlo filius hominis ante mortem crucis, ante gloriam resurrectionis, ante triumphum ascensionis, nisi quia adhæsit ad unitatem personæ Filio Dei, qui nunquam recessit ex cœlo; et ideo est filius hominis in cœlo, quia ibi est semper Filius Dei, qui factus est filius hominis? Mirum quippe, mirum, nisi intelligatur, apparet. B Dominus dicit: Nemo ascendit in cælum, nisi qui de cælo descendit; et quasi interrogaret aliquis : Quis est iste? confestim sine dubitatione respondit : Filius hominis qui est in cœlo. O Domine Jesu, In prinpio Verbum, et Verbum apud Deum, et Deus Verbum; nonne antequam descenderes, et Verbum caro Ceres et habitares in nobis. Deus tantum suisti. Patri et Spiritui sancto consubstantialis, atque una in Trinitate persona? Quomodo ergo nunc ais: Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit; et statim personam descendentis insinuans sequeris, Filius kominis qui est in cœlo? Quomodo descendit filius hominis, antequam tu fieres filius hominis, nisi quoniam tu qui eras ab initio Filius Dei, tu Deus unigenitus, tu una in Trinitate persona, factus es silius C hominis? et respondet : Tu es Christus Filius Dei rivi. hominis: et sic factus es silius hominis, ut non altera esset persona tua, altera filii hominis?

6. Harc denique una commendatur, quando Pharisaci interrogantur a Christo: Quid vobis videtur de Christo? cujus filius est (Matth. xx11, 42)? Et respondentibus, David, dicit Jesus: Quomodo ergo David in spiritu vocat eum Dominum, dicens: Dixit Dominus Domino meo, Sede ad dexteram meam, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum (Psal. CIX, 1)? David enim vocat eum Dominum, et quomodo filius ejus est? Ubi Pharisæi quidem convicti sunt et humiliati; sed nos tamen, si pie quæramus, admoniti. Quare enim silius David Dominus David, nisi quia Dominus David ipse factus est filius David? Nam profecto si non esset una Christi persona, non pos- D set esse filius David, Dominus David. Sed ideo est tilius David, Dominus David, quia personam quam habet Dominus David, ipsam habet filius David. Hæc una persona, postulanti Philippo et dicenti: Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis; Tanto, inquit, tempore vobiscum sum, et non cognovistis me? Philippe, qui me videt, videt et Patrem. Quomodo tu dicis, Ostende nobis Patrem (Joan. xiv, 8, 9)? Cum enim Philippus non videret oculis carnalibus nisi hominem qui loquebatur, audivit sibi ore hominis dici : Qui me videt, videt et Patrem. Quare hoc, nisi quia ipse homo est Deus, quem qui videt, videt et Patrem? Alioquin şi non esset una Dei hominisque persona, non dice-

ascendit (Ephes. 1v, 10): ipse plane, 1:on alius; et A ret, Qui me videt; jam visus in carne, videri adhuc volens in divinitate, sed diceret potius, Qui videt Deum meum, videt personam Dei mei. Quid est autem dicere videnti se, Qui videt me, nisi dicere: Ego sum qui videor, ego qui non videor? Et qui me jam foris carnaliter videt, si videt intus spiritaliter, non alterum, sed me; hic profecto qui sic videt me, videt et Patrem. Et secutus statim: Ego in Patre, et Pater in me (Ibid., 10). Quando diceret caro mortalis, Ego in Patre, et Pater in me, nisi ipse propter unitatem personæ esset Deus immortalis, qui crucifigendus fuerat homo mortalis? Audi eum adhuc unius esse veritatem personæ modis pluribus allegantem. Cum interrogaret discipulos suos : Quem me, inquit, dicunt homines esse filium hominis (Matth. xvi, 13)? Post opiniones multas et varias hominum quibus alii Eliam, alii Jeremiam, alii Joannem Baptistam, alii unum ex prophetis opinabantur esse Christum Dei, Dominum prophetarum, distinguere se Dominus a famulis volens, unumque se Christum inculcare videntibus cupiens: Vos autem, ait, quem me esse dicitis (Ibid., 15)? Respondit Petrus: Tu as Christus Filius Dei vivi (Ibid., 16). Hic si una persona Filii Dei et filii hominis non fuisset, quomodo beatus Petrus appellante se Christo filium hominis, velut contradiceret adderet : Tu es Christus Filius Dei vivi? Christus dicit: me filium hominis: Petrus dicit, Tu es Filius Dei vivi. Si non est una Christi persona, de alio Petrus interrogatur, alium confitetur. Interrogatur, Quem me esse dicant homines filium Sed si beatus Petrus nunquam meruisset magistri sermone laudari, nisi ipsum confiteretur de quo interrogabatur, a quo ei diceret, Tu, a quo audierat, Me, Ipse est filius hominis, qui est Filius Dei vivi. De quo Paulus ad Hebræos scribens, ut unius eum personæ semper ostendat, ita ait : Jesus Christus heri et hodie, ipse est et in sæcula (Hebr. xiii, 8). Ubi ipse quod semel posuit, etiam ter intelligi voluit, tanquam diceret : Jesus Christus ipse heri, ipse hodie, ipse et in sæcula: heri, antequam acciperet carnem; hodie, quando, juxta vaticinium Jeremize prophetz, Hic Deus noster, et non æstimabitur alius absque illo: qui invenit omnem viam scientiæ, et dedit eam Jacob puero suo, et Israel dilecto suo. Post hæc in terris tisus est, et cum hominibus conversatus est (Bar. 111, 36-38). Sive modo, quando sedet ad dexteram Patris in sæcula, sive quando judicare venturus est vivos et mortuos (sicut omnis Ecclesia in symbole confitetur), semper ipse, nunquam alius.

7. Carnem quippe suscipiendo, naturas adunavit, non personam duplicavit. Naturas plane adunavit, sine confusione permanentes, et in sæcula permansuras. Sic enim adunavit, ut nec divinitas in humanitatem mutaretur, nec humanitas a divinitate absorberetur, sed utraque natura incolumis custodita suis officiis uteretur, suis operibus agnosceretur, suis nominibus vocaretur, verumtamen personis propriis non distingueretur. Non sic enim adunatæ sunt dox

sub tantia; sed ut esset unius personæ, atque ex eis unius semper existeret Christus. Absit enim ut dum unam cogit veritas prædicare personam, duas audeamus negare naturas. Si enim creator factus est creatura. si Verbum factum est caro, si Deus habitu inventus est ut homo; nec creator creari, nec Verbum caro fieri, nec Deus esse homo potuit sine alterius susceptione naturæ. Et si altera est natura suscepta, duæ sunt profecto naturæ, non una. Sed si ex duabus facta esse asseritur una, quæ facta sit debet primitus dici. Quamvis enim ex duahus substantiis una aliqua vix valeat fieri sine ambarum confusione aut unius abolitione, tamen quoties ex duobus fit aliquid unum, nova res fit; et si nova res fit, novum necessario alia est in nobis natura animæ, alia corporis : illa spiritalis, ista terrena; illa invisibilis, ista visibilis. Et quia ex his duabus una est facta natura, novum naturæ nomen indepta est, ut dicerctur homo. Separatim enim dicitur anima, separatim corpus; nec anima potest nuncupari corpus, nec corpus potest nuncupari anima, simul autem corpus et anima recte nuncupatur homo. Nec natura animæ est natura corporis, nec natura corporis est natura animæ; simul autem constans ex natura corporis et animæ, una est natura humana. Proinde si divina natura et humana natura confirmantur unam fecisse naturam, inveniatur etiam quam naturam, quæ nec divina appelletur, nec humana; sed sicut nova, ita novo nomine nuncupata. Nullus plane tergiversator, et unius C naturæ contentiosus assertor, in hujus articulo propositionis, naturæ quam ex duabus unam fingit, novum nomen apponat, et cam Christum dici respondeat; quia Christus nomen officii est, non naturæ. Ab unctione enim Christus; unctio vero temporalis dispensationis indicium, non substantiæ videtur esse vocabulum. Ille enim qui ex duabus factain credit unam (sæpe dico), dicat quam unam. Ista enim una, nec divina dici poterit, nec humana, sed quocunque alio nomine : quod nomen si quis invenerit, naturæ unius assertor tolerabiliter erit. Ego tamen valde metuo unius naturæ professionem confidenter assumere, quoniam si una est natura Christi, aut tota erit æqualis Patri, aut tota Patre minor. Si tota æqualis, secundum quam dicit : Pater major me est D (Joan. xiv, 28)? si tota minor secundum quam dicit: Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 30)? Aut impassibilis, aut passibilis. Si impassibilis, secundum quam dicitur Christus passus, mortuus, crucifixus? si passibilis, aut Christus jam unam naturam non habebit cum Patre, ut segregetur a passionibus ejus Deus Pater; aut si hæc una natura quam habet cum Patre communem, passibilis erit, Pater quoque passibilis erit, et jam non catholici Christiani, sed hæretici gloriabuntur Patripassiani. Addo adhuc : si una est natura Christi aut invisibilis asseritur, aut visibilis; si invisibilis, quam viderunt qui crucifixerunt? quam viderunt apostoli usque ad

substantiæ, divina scilicet et humana, ut tieret una A tactum? quam videndam promiserunt angeli, diceutes: Sic venict, quemadinodum eum vidistis euntem in cælum (Act. 1, 11)? Sed si visibilis, quid volebat dilectore suo in futuro manifestare, quando dicebat: Et ego diligam eum, et manisestabo ei me ipsum (Joan. xiv, 21), jam manifestatus secundum carnem? Aut cur ita clamat Evangelium : Nemo novit Filium, nisi Pater (Matth. x1, 27)? Sine dubio enim quod videmus novimus; et nemo potest dicere non subjacere notioni, quem subjacere confessus fuerit visioni.

8. Movet adhuc, quoniam si una est natura Christi, aut ubique diffusa est, aut localis : si ubique difsusa, quare verba symboli sic recitamus: Tertia die a mortuis resurrexit, ascendit in calos, sedet ad dexteram Patris? Qui respondebit mihi, si ubique dissa naturæ nomen existendo noviter sumit. Verbi gratja, B est natura Christi, quomodo ascendit in cœlos? si ubique diffusa est, quomodo specialiter de ea dicitur : Sedet ad dexteram Patris? Sed si localis est, certe sapientia Dei, quæ est Christus (I Cor. 1, 21), attingit a fine usque ad finem fortiter, et disponit omnia maviter (Sap. viii, 1). Et ubi est quod recedens a discipulis suis secundum præsentiam carnis, Ecce ego, ait, robiscum sum usque ad consummationem sæculi (Matth. xxviii, 20)? Erubescamus ergo duas negare naturas, ut in uno Christo appareat quæ natura sit æqualis Patri, quæ minor Patre; quæ passibilis, quæ impassibilis; quæ visibilis, quæ invisibilis; quæ ubique diffusa, quæ localis; dum tamen unus sit Christus, et æqualis et minor, et impassibilis et passibilis, et invisibilis et visibilis, et ubique diffusus et localis: totus æqualis, non totum æqualis? totus minor, non totum minor; totus invisibilis, impassibilis, ubique diffusus, sed non totum. Ilic vero si requiras, quid est totum Christus? respondeo; Verbum Dei, anima rationalis et caro. Sive enim Verbum dicas, totus est Christus, sed non totum, nisi adhibeas animam rationalem et corpus. Sive animam rationalem dicas, totus est Christus, sed non totum. nisi adhibeas Verbum et carnem. Sive carnem dicas. totus est Christus, sed non totum, nisi adhibeas Verbum et animam rationalem. Totus ergo Christus ubique est secundum Verbum, sed non totum ubique est; quia non est ubique anima rationalis et caro, cum quibus est totum. Totus Christus apud inferos fuit secundum animam rationalem, sed non totum, quia caro ibi non fuit, cum qua est totum. Totus Christus in sepulcro fuit-secundum carnem, sed non totum, quia anima rationalis ibi non fuit, cum qua est totum : Verbum tamen Dei et cum anima sua apud inferos, et cum carne sua in sepulcro fuit, quia naturaliter obique diffusum, nec animæ suæ nec carni suæ aliquando defuit. Sive igitur Verbum, sive anima rationalis, sive caro significetur, totus Christus significatur, sed non totum. Neque enim erit totum, nisi simul Verbum, anima rationalis et caro. Quare autem Verbum totus Christus, et anima rationalis totus Christus, et caro totus Christus, nisi quia una est Verbi, animæ rationalis carnisque persona? Quare iterum Verbum sine anima rationali et carne

non totum Christus; aut anima rationalis et caro sine A Prin us modus est, ne ideo Dominus Jesus Christus Verbo non totum Christus, nisi quia alia est Verbi, alia rationalis animæ carnisque natura? illa divina, ista humana? illa simplex, ista composita? cum tamon una ipsa Christi persona, quæ duas, divinam et humanam, id est simplicem et compositam, videtur adunare substantias, non sit composita, sed in singulis simplex, et in utrisque simplex; et ita simplex, signt fuit antequam in sua unitate susciperet bumanam naturam; ut haberet deinceps substantias duas, unam (sicut diximus) simplicem, aliam vero compositam.

9. Sed quid jam pluribus immoramur? De incarnatione Christi hac est fides mea, per quam fateor, ex duabus et in duabus substantiis unam Christum habere personam. Nec movet quomodo potuerit ha- B bere duas una Christi persona naturas, cum videamus divinitatis unam substantiam tres habere personas. Si enim mihi dicat aliquis: In Christo ostende mibi secundum numerum naturarum, numerum personarum; respondebo intrepidus: Ostende mihi etiam tu in deitate secundum numerum personarum, numerum naturarum. Si enim non potest esse natura sine persona, nec persona potest esse sine natura. Sed ai dicitur in Trinitate omnes tres personas unam habere naturam, quia illa una natura omnium trium est personarum : ita ego in Christo dicam utrasque naturas unam habere personam, quis illa signi-Acans existere cujusque, est quæ alium distinguit ab alio. Unde rite personarum duarum in Christo videretur quispiam exsurgere prædicator, si Deus ille non C fuisset homo, aut homo ille non fuisset Deus, alium ab alio sua distinguente persona : dum secundum superioris intellectum definitionis, proprietate incommunicabili sic unum Christum personam divinitatis significaret existere, ut eum ab alio qui in humanitato credendus fuerat, separaret. Verumtamen absit hoc a fidelibus mentibus, longe fat a Christiauis disputationibus. Proinde illi quos negare asserit Dominum nostrum Jesum Christum unum esse de sancta et individua Trinitate, si fatentur Dominum nostrum Jesum Christum Deum esse, Dei Filium, factum bominis filium; et ideo nominato Domino Jesu Christo non hominem purum, sed divinam simul et bumanam substantiam nominari; si fatentur Deum Trinitatem, Patrem esse, et Filium, et Spiritum san- D ctum; et bunc Filium sine quo Trinitas nunquam fuit, et quo carnem suscipiente mansit Trinitas; sicut semper est Trinitas, ex initio incarnationis suæ, ipsum esse intelligunt Dominum Jesum Christum: quid ad nos, quibu-libet verbis rectam prædicent fidem? Videndum potius reor et considerandum diligentius, cur Dominus Jesus Christus unus esse de sancia et individua Trinitate nimis caute a quibusdam negetur. Tribus enim modis, quantum mea fert opinio, sententiæ hujus suspecta redditur propositio.

unus esse de sancta et individua Trinitate prædicari putetur, ut alius ipse, alia Trinitas de qua unus esse dicitur, inculcetur : velut cum de Patre esse Filium credimus, alius est procul dubio Filius, alius Pater de quo est Filius; aut quando, verbi gratia, de civitate illa, sive illa esse aliquem indicemus; in tantum alius est ipse, alia civitas; ut sine illo maneat civitas sicut fuit cum illo, quamvis ipse solus dici c'vitas nequeat. Hic vero sensus magis illis proficit. qui supponere volunt quartam Trinitati personam.

10. Secundus modus est. Fortasse Dominus Jesus Christus, unps esse de sancta et individua Trinitate fraudulenter intimetur; propter hoc videlicet ut non ejus humanitas, quam suscipiendo in unitatem personæ suæ vocari cœpit Dominus Jesus Christus, sed divinitas ejus propter quam asseritur unus esse de sancta et Individua Trinitate, prædicetur esse passibilis, quoties Dominus Jesus passus pro salute hominum non tacetur. Hic vero sensus aut Arianos juvat ad deteriorandam Filii divinitatem, aut unius tantum in eo naturæ interserit opinionem, dum duaren personarum timet incurrere suspicionem. Tertius adhuc modus est, ne firmantibus a nobis Dominum Jesum Christum unum esse de sancta et individua Trinitate, confestim a nobis quæratur, Quid unus? Verbi enim gratia, si voluero dicere, Gabriel mus est ex angelis Dei, interrogatus, Quid unus? remandeo, Angelas, quia jam illos omnes angelos dixi. Aut si iterum similiter loquar, Ephesinam Ecclesian unam esse de septem Ecclesiis ad quas Joannes seribit apostolus, interrogatus, Quid unam? moz respondeo, Ecclesiam, quia jam illas septem Ecclesias dixi. Pari ratione si homines tres accessisse alique, aut recessisse aliunde pronuntiem, cum dixero, Unes ex his venit ad me, interrogatus, Quid unus? mer respondeo, Homo, quoniam illos tres homines dixi. Cum vero dixerimus, Dominum Jesum Christia unum esse de saucta et individua Trinitate, interregati, Quid unus? non possumus dicere, unus Deus, quia Tripitas illa non est Deorum; nec permittit ratio ut dicamus : Dominus Jesus Christus unus Dem est de sancta et individua Trinitate; sed dicimus setius : Tota Trinitas unus Deus. Similiter interrogati, Quid unus? quando dicimus Dominum Jesum Christum unum esse de sancta et individua Trinitat, non possumus respondere, Filius, quia Trinitas il non est filiorum; unus enim in Trinitate est Filia. Et si dicitur ita dici : Dominus Jesus Christus, u est de sancta et individua Trinitate, tanquam si dicatur, una persona, rectissime hoc dicitur; sed cor venientibus modo, si hoc ita videtur, una personi quam unus dicitur, ne parum intelligentibus, # male suspicantibus scandalum procuretur. Quibs ergo modis hæc sententia ab aliquantis refellent vel cavenda judicetur, simpliciter dixi : cæterum 💝

<sup>\*</sup> Forte, offirmantibus. Sed aihil muto : quia mox mitio § 11 verbo firmere utitur auctor.

b Hic videtur deesse, polius.

nec volentibus nec nolentibus dicere contradixi: A quia nihil a me certum posse definiri, in hujus epistolæ capite jam prædixi.

11. Caterum si certa ad nos mandavit opinio (quod firmare ideo dubito, quia nihi exinde tuis litteris intimatum non inaniter cogito), miror quomodo bi qui Dominum nostrum Jesum Christum negant unum esse de sancia et individua Trinitate, confiteri eum dicantur unum esse ex sancta et individua Trinitate. Quid barum propositionum differentia moliatur, audire cupe:em; si liceret, præsentes interrogarem: vellem dicere, si daretur sermonem sine studio contentionis inserere. Si enim dicendus est unus ex Trinitate Dominus Jesus Christus, propter unitatem personæ utique dicendus est, ut ostendatur quia ille Deus unigenitus ipse factus est homo. Cur non ergo B dicatur etiam, de Trinitate, ut ostendatur similiter pertinere ad essentiam Trinitatis, quia assumpta servili forma contumeliam pertulit mortis? Sed si eo sensu non dicitur unus esse de sancta et individua Trinitate, sed ex sancta Trinitate Dominus Jesus Christus, ut ostendatur nibil substantiæ cum Trinitate habere commune: sicut ideo nos dicimus ex Deo, et non de Deo, quia alia est nostra, alia Dei substantia (omne enim quod de aliquo fuerit, etiam ut ex eodem aliquo sit necesse est; non tamen omne quod ex aliquo erit, continuo etiam de eodem aliquo esse potest : sicut omnia ex Deo, non tamen de Deo; Filium vero unigenitum, et de Deo et ex Deo esse rectissime confitemur); videt etiam prudentia vestra, purum ab his hominem prædicari Dominum Je- C sum Christum; et omnino hunc sensum, nisi forte melius aut aptius exponatur, periculosissimum judicari. Unde desistendum a contentionibus reor, exspectandum potius persuadens, patienterque hanc dubitationem ferendam, donec universalis Ecclesiæ auctoritate vel pronuntietur suscipienda, vel prodatur abjicienda. Neque enim fides vera, si de bac sententia taceatur, minus prædicabitur; aut nisi per hanc sententiam roboretur, minus firma existimabitur: cum, etiamsi ita esset, sequi nos apostolica verba plus deceret, ubi nobis dicitur: Verumtamen in quod pervenimus, in eo ambulemus; et, Si quid aliter sapitis, hoc quoque vobis Deus revelabit (Philip. III, 16, 15). Ad hoc pervenimus, scire Dominum Jesum Christum ex duabus atque in duabus substantiis D vel naturis, unam habere personam. Hoc teneamus, hoc sapiamus, hoc prædicemus; et si quædam verba minus caute proferamus, aut plus forte solliciti taceamus, velut si quid allter saperemus, hoc quoque Deus nobis revelabit.

#### EPISTOLA VI.

AD PELAGIUM ET ANATOLIUM DIACONOS URBIS ROMÆ.

Pro epistola Ibæ episconi Edesseni, adeoque pro tribus capitulis concilii Chalcedonensis : adversus Acephalos.

1. Dominis beatissimis et devotis obsequiis venerabiliter prosequendis, sanctis fratribus et condiaconis, Pelagio et Anatolio Ferrandus exiguas. Valde maximas sum passus angusti s, quando scripta vestra suscepimus, cujus perturbationis indicium longa taciturnitas fu t. Nam si considerare dignemini quam festinus esse soleam semper ad obediendum jussionibus vestris, non minori devotioni responsionis hujus deputabitis moras. Quare enim diu silerem, nisi trepidarem, non veritatem dicere de quæstione nuper exorta, silentibus sed adhue Africanis Ecclesiis, ante tempus proferre sermonem? Simpliciter tamen, compellente jussione vestra, quod credimus loquimur, ut scire dignemini quia vobiscum corde, vobiscum fide, vobiscum secundum bonam spem, vobiscum in charitate non ficta. Quæcunque enim sapienter, breviter, veraciter intimatis, eadem credimus, eadem sentimus, eadem loquimur.

2. Verbis apostolicis suadeam ministros sedis apostolicæ gloriosos: State, et tenete traditiones quas didicistis (II Thess. 11, 14). Non expedit antiquorum Patrum qui Chalcedonensi noscuntur interfuisse concilio vituperari deliberationem, retractari judicium, mutari sententiam : ne synodus venerabilis, apud omnes Ecclesias Orientis et Occidentis per annos tam plurimos sine aliqua dubitatione firmata, perdat subito reverentiam suam; nec possit in definitionibus fidei robur inflexibile custodire, si cœperit ex aliqua parte fragilis aut reprehensione digna convinci. Quidquid semel statuitur in concilio et congregatione sanctorum Patrum, perpetuam debet obtinere jugiter firmitatem. Qua enim fronte cantabimus : Quanta audivimus, et cognovimus ea, et patres nostri narrarerunt nobis (Ps. LXXVII, 5); si quoties libet, toties licet eorum decreta rescindere? Per illos sapientis-imos judices Ecclesia catholica dixit quod catholica Ecclesia custodiret, vel potius quod usque nunc custodivit : cur hodiernis nunc iterum disputationibus minime tunc reprobatam reprobantus epistolam? Fons est signatus, catholica Ecclesia; Jacobus vero apostolus clamat : Nunquid fons de codem foramine emanat dulcem et amaram aquam (Jac. iu, 11)? Si dulcis aqua manavit ad proferendas fidei definitiones ex ore pristinorum sacerJotum, quomodo fieri potuit ut ex ore eorum, non aliorum, quasi ex corum foramine manaret in negotio venerabilis Ibæ episcopi, non dulcis aqua, sed amarior felle? Cum timore ac tremore dico, sed tamen dico: Si tunc in quolibet negotio propinavit fidelibus amarum gustum Chalcedonensis concilii laudabilis disputatio, demus manus hæreticis, ut liceat eis salutaris antidoti potionem quasi mortiferam criminari, nobis præbentibus occasionem, e dum in verbis pugna est, dum de novitatibus quæstio est, dum de ambiguis occasio est, dum de auribus querela, est, dum de studi-s certamen est, dum de consensu, difficultas est. > Quæ verba, non mea, sed beati flilarii, in secundo libro contineri quem ad Constantium, imperatorem scribit, beatitudo vestra plenius novita Perpendite ergo, fratres, inter quos scopulos fluctues navis evangelica prædicationis. Clamat Isaias: Væ his qui ponunt tenebras lucem (Isa. v. 20); et 1:05 auesse dixerunt, quando epistolam Nestorio faventem damnare noluerunt, imo eliam suscipere voluerunt? Ergone patribus nostris coaptabitur prophetica maledictio: Væ his qui ponunt tenebras lucem? Nonne ipsi fuerunt sicut luminaria in mundo, verbum vitæ continentes, quorum sides imposuit silentium perfidis? quibus recte credentibus omnis credidit mundus?

3. An dicitur: Bene crediderunt, sed ibæ venerabilis epistolam male susceperunt? in sua confessione veraces fuerunt, sed fallaci confessioni præbuerunt incautam consensionem? Quis ferat tortuosas inutilium quæstionum contentiones? Si pars aliqua displicet in concilio Chalcedonensi, cum periculo dis-Paulus maniseste profitetur : Modicum sermenti totam massam corrumpit (I Cor. v, 6). Si in illa massa sanctarum definitionum, vel exigui fermenti potest acida commixtio reperiri, tota massa judicabitur noxia; vel certe, ut magna extenuemus, inutilis ad efficiendum panem, qui confirmat cor hominis. Quid igitur profuit quia ibi Nestorius, ibi Eutyches anathematizantur? Ecce, damnatores Nestorii et Eutychetis recepisse culpantur epistolam, blasphemiis faventem Nestorii, vel ambiguis, vel manifestis. Quid utique? Si nescientes admiserunt, ignorantiæ notam, quod absit, incurrisse videbuntur, ut eorum penitus evacuetur auctoritas, si vero scientes, aliud fortasse senserunt, aliud sunt interlocuti, fictionis crimine non carebunt; resistentes vero eorum dogmatibus, multo C amplius insultando clamabunt: Ecce congregata apud Chalcedona synodus, sidera a magnum pondus auctoritatis minime dubitatis, uno atque eodem tempore Nestorium damnavit, et Nestorii b revocavit errorem. recipiens epistolam fidei catholicæ omnino contrariam; sicut modo sentire cœpistis, intelligentes, quamvis sero, quam toti illi episcopi noluerunt intelligere veritatem. Plangamus et oremus, ut cito talis error abolitus transeat, repudiatus evanescat, et perpetuo silentio sepeliatur. Totum concilium Chalcedonense, cum est totum concilium Chalcedonense, verum est : nulla pars illius habet ullam reprehensionem; quidquid ibi dictum, gestum, judicatum novimus atque firmatum, sancti Spiritus operata est memoriam repentinis contradictionibus infamamus, cum Salomon plenus Spiritu sancto manifeste pronuntiet: Memoria justi cum laudibus (Prov. x, 7)?

4. Quid si procedentes e tumulis suis, coram Deo cui vivunt, apud quem sideliter requiescunt, in novissima resurrectione dicant viri religiosi: Cur epistolam reprobastis, cujus catholicam esse dictionem sensimus, diximus, judicavimus, et judicium nostrum subscribendo firmavimus? An quia venerabilis Ibas, Alexandrinæ Ecclesiæ pontificem sanctum Cyrillum vituperavit? Sed idem sancto Cyrillo postea se com-

Videtur legendum cui dare. b Codex Arvernensis roboravit

demus asserere quia patres nostri tenebras lucem A municasse significavii. Si merebatur pro beati Cvrilli vituperatione culpam, merebatur pro restaurata communione non minimam gratiam. Ut sancti Cyrilli capitula propter ambiguitatem et locutionis obscuritatem, cum Orientalibus episcopis parum intelligendo culparet, homanæ fuit infirmitatis: ut dicta sua bene interpretanti facilius crederet ac libentissime consentiret, omnino sacerdotalis fuerat charitatis, sine ullo dispendio veritatis. Cur epistolam nos damnaremus, ubi tanquam præterita, sunt utraque narrata per illius sancti Cyrilli fideles interpretationes? Ipse, ipse sanctus Cyrillus non venerabili Ibæ, sed pluribus Orientalibus episcopis auferre scandalum malæ intelligentiæ properavit, bene interpretando capitula sua: et nos pro injuriis ejus, historiæ modo quid contigeplicendi totum placet. Vas electionis sanctissimus B rat exponentem reprobaremus epistolam? Si contraria veræ fidei regulis in illa epistola venerabilis Ibas episcopus locutus fuisse firmatur, propter aliquanta vel ambigua, vel obscura quæ faciunt boc videri, nostra debet esse sententia melior, quia nos ex ore ejus qui dictavit epistolam sensum valuimus investigare verborum. Postremo quare putaremus epistolam favere Nestorio, cujus auctor, nobis præsentibus, jubentibus, audientibus, voce viva minime dubitavit anathematizare Nestorium, suscipiens tomum papæ Leonis, et confessionem veræ fidei nobiscum subscribendo confirmans? Hæc audientes, quale responsum daturi sumus tot inclytis rectoribus et magistris Ecclesiarum? Præcipue cum rex justus sederit

5. Caveamus, fratres, insidias diaboli. Si nefandus error Nestorii latere putatur in hac epistola venerabilis Ibæ episcopi, quam Patres receperunt, neque magnis neque parvulis nocet : error quippe Nestorii publice damnatus est in Chalcedonensi concilio. Si vituperatio sanctissimæ recordationis Cyrilli scandalum movet, ut abjiciatur epistola quam Patres receperunt, laudatus est ibi, multumque laudatus; quando ejus dictorum suorum interpretatio removisse firmatur sinistræ suspicionis offensionem, reconciliatis paci ejus Orientalibus episcopis: in qua pace omnes sibi communicantes pariter dormierunt, et hanc epistolam talia referentem ne leviter culpandam • esse dixerunt. Merito tunc præsente Marciano imperatore religioso, sacerdotes onnes qui concilium pacis mentiinesfabilis et secreta potentia. Quare tot justorum D bus pacificis inchoatum definitionibus ecclesiastica pacis convenientibus finierunt, in pace fraterna redierunt ad suarum plebium loca, sine odio, sine invidia, sine contentione, concordes, unanimes, commune testimonium perhibentes. Ibi fuit in legatis suis sedes apostolica, primatum tenens universalis Ecclesiæ; ibi aliarum venerabilium sedium pontifices, astuti ut serpentes, simplices ut columbæ; ibi ex minoribus civitatibus ingens turba pastorum, dominici gregis caulas pastorali sollicitudine gubernantium. Nemo ibi damnavit aliquem nolentibus cæteris, nemo absolvit nolentibus cæteris; omnes sibi con-

<sup>·</sup> Forte, ne leviter Quiden culp.

plentes, obedierunt dicenti sibi : Obsecro vos, fratres, ut id ipsum dicatis omnes, et non sint in vobis schismata (I Gor. 1, 10). Ideo eorum judicium mansit, et in sua stabilitate permansit nullatenus immutandum, quia judicantium sacerdotum nec dignitas fuit inferior, nec numerus parvus, nec auctoritas minor, nec ignobilis electio, nec superflua præsumptio, nec insipiens deliberatio, nec vulgaris assensus, nec infructuosus labor, nec tranquillitati Ecclesiarum contrarius finis. Ad sedandas præteritas contentiones venerunt, præsentes amputaverunt, etiam futuras mitigaverunt : addere quidpiam post eorum definitiones, mutare, minuere, nihil est aliud • quam novas seminare discordias. Nemo culpare festinet bene decrit firmum, si quod statuit Chalcedonense concilium vocatur in dubium?

6. Plura hinc possem querelis luctuosis sub quadam tragordia flebiliter deplerare; sed sufficere mihi videtur quid Ecclesia Justinianæ Carthaginis, per linguam gloriosi pontificis sui beatæ memoriæ .Ca preoli, clementissimo principi Theodosio scribentis, rationabiliter definivit, dicens : « Nihil in divinis humanisque actibus, nihil tam in sacris quam in publicis rebus obtinere ullam poterit firmitatem, si ea quæ debito sententiæ judicialis sine clauduntur, post annorum spatia et quælibet volumina sæculorum, tanquam in emendatione Patrum velut instructor præsumat emendare posteritas. > Et in alia epistola ad Ephesinum concilium per Versulam directa diaconum: · Habet quidquid forte nuper exoritur, discussionis necessitatem, ut aut recipi probatum, aut damnatum possit excludi. Ea vero de quibus antea jam judicatum est si quis admiserit in retractationem vocari, videbitur de fide quam nunc usque tenuit ipse dubitare. > Ecce jam non statuta tantum synodalia, sed pene cunctorum firmata judicia, vocari rursus in examen nimis esse culpabile memorabilis doctor Carthaginiensis Ecclesiæ profitetur; quomodo ergo nunc olini judicata judicabuntur? Si tunc aliquis accusator epistolie cujus catholica esse dictatio claruit ad majora judicia provocaret, appellationi forsitan secundum consuetudinem locus pateret; sed quo iret? aut ubi majores reperiret in Ecclesia judices? ante se habens in legatis suis apostolicam sedem, qua consentiente, quidquid illa definivit synodus, accepit robur invictum? Vox igitur adempta volentibus male assumpta defendere, quomodo iterum restituetur? quis erit post tantos ac tales pontifices negotii jam peracti novus et idoneus cognitor? ex quibus mundi partibus aut civitatibus meliores antiquis episcopis congregabuntur episcopi, quibus potestas detur sententias emendare majorum? vel qua spe confidenter assumant aliquid definire, videntes talium virorum judicia repente cassari? Quomodo successoribus nostris poterit placere quod agimus, si per nos docebun-

sentientes, et. Doctoris gentium verba libenter im- A tur irritum facere quod præcessores suos gessisse cognoverint? Unde hæc nova cautela? nunquid post papain Leonem, Anatolium, Maximum, Juvenalem, vel exteros illius temporis sacerdotes, nullus fuit ex eorum successoribus qui legeret attentius, et intelligeret effistolam venerabilis lbæ episcopi male synodo insertam suisse? Modo cœpit hæreticorum querela movere catholicos, ut cogitent hanc epistolam reprobare.

7. Habeo dicere: si retractentur Chalcedonensis decreta concilii, de Nicæna synodo cogitemus, ne simile periculum patiatur. Universalia concilia, præcipue illa quibus Ecclesiæ Romanæ consensus accessit. secundæ auctoritatis locum post canonicos libros tenent. Sicut legentibus Scripturam divinitus inspiraposita [An disposita], nemo recta corrigere. Quid B tam non licet aliquid reprehendere, quamvis minime valeant altitudinem cœlestis oraculi comprehendere. sed pius lector et quod non intelligit credit, ut quod credit mercatur intelligere; sic omnino nec aliter concilia quæ vetustas sirmavit et custodivit devota posteritas obedientiam de nobis exigunt, nullam relinquentes dubitandi necessitatem. Longe illa sunt de quibus Apostolus dicit: Omnia probate; quod bonum est tenete; ab omni specie mali abstinete vos (I Thess. v, 21, 22). Quæ autem finiuntur judicantibus episcopis sanctis, et ad beati b memeriam perducta diligentius examinantur atque firmantur, sequenda sunt, amplectenda sunt : in retractatione sub qualibet pietatis occasione teneri non debent; præcipue apud posteros, jam secundum carnem mortuis qui judicium protulerunt, et ibi janı constitutis ubi, juxta Evangelium, Pater non judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio (Joan. v, 22). Quid prodest cum dormientibus habere certamen, aut pro dormienti bus Ecclesiam perturbare? Si quis adbuc in corpore mortis hujus accusatus et damnatus, antequam mereretur absolvi, de sæculo raptus est, absolvi non potest ulterius humano judicio. Si quis accusatus et absolutus in pace Ecclesiæ transivit ad Dominum, condemnari non potest humano judicio. Si quis accusatus ante diem sacerdotalis examinis repentina vocatione præventus est, intra sinum matris Ecclesias constitutus, divino intelligendus est judicio reservatus: de boc nullus homo potest manifestam proferre sententiam; cui si Deus indulgentiam dedit, nibil nocet nostra severitas; si supplicium preparavit, nihil prodest nostra benignitas.

8. Vetat nos Apostolus plus sapere quam oportet sapere (Rom. xu, 5); quicunque ergo aliter sentit, et rectum putat esse quod sentit, sub hac devotione pietatis loquatur, scribat, disputet, in negotio præsertim religionis, ut nemiuem dictis suis obedire compellat invitum; nec unius hominis sententiam valere tantum credat, ut præjudicium generet aliter sentientibus. Potest unusquisque rectam prædicans fidem, quod sentit scribere, non tamen ad subscribendum quæ ipse scripserat, alios provocare. Quan-

<sup>•</sup> Hic restituo nihil aliad ex Græco obfiv Excov.

b Hic videtur deesse Petri.

stolos, sanctissimi illi præclarique doctores, quibus per Spiritum sapientiæ et scientiæ concesserat Dominus docere catholicos, et hæreticos expugnare? libros tamen suos a nemine subscriptos posteris reliquerunt. Consideremus quid beatus Apostolus monent : Prophetæ duo vel tres dicant, vel eæteri examinent (1 Cor. xiv, 29). Nunquid dixit : Subscribant, aut subscribere compellantur? Diligentius examinari quæ dicta sunt jubet, ne consensus facilis incurrat errorem : s't unicuique liberum, postquam legerit quod unus homo dictavit, non ita dicta ejus accipere quasi canonicas scripturas; sed cogitare quid eligat, quid respuat, quid sequatur statim, quid cum prudentioribus arbitretur fratribus conferendum: scribendo, ne aliud postea sentiat, si aliud postea sentiendum revelata demonstraverit veritas: patienter autem ferat pius scriptor sollicitudinem piam requirentium veritatem, nec festinet auditorum tenere manum, sed per suavem sensuin paratus meliora sentientibus consentire.

9. Cojus humilitatis exemplum beatus pontifex Augustinus, in charitate Christi pene omnibus catholicæ Ecclesiæ doctoribus præbens : « Nec pigebit, inquit, me, sicubi hæsito, quærere; nec pudebit, si erro, dicere. Proinde quisquis hæc legit, ubi pariter cer:us est, pergat mecum; ubi pariter hæsitat, quærat mecum; ubi errorem suum agnoscit, redeat ad me; ubi meum, revocet me. Ita ingrediamur simul charitatis viam, tendentes ad eum de quo dictum est: Quærite faciem ejus semper. Et hoc placitum, pints a!que justum coram Domino Deo nostro. Cum omnibus interim qui ea quæ scribo legunt, etc. (Aug. lib. 1 de Trinit. cap. 2, 3). > Sola enim sunt, ut superius jam sæpe diximus, in canonicis libris præcepta divina, et in generalibus synodis paterna decreta, non refutanda nec respuenda, sed custodienda et amplectenda; præcipiente sancta Scriptura: Audi, fili, legem patris tui, et ne spernas consilium matris tuæ (Prov. 1, 8; v1, 26). Lex enim patris fulget, quantum mihi videtur, in canonicis libris; consilium matris in universalibus conciliis continetur; ubi propterea qui conveniunt tales sacerdotes statuta sua subscribunt, ut dubium non relinquatur a quibus est habita disputatio : cælerum præter illos qui statuunt D quæ statuenda sunt, nullus cogit ultra subscribere; sufficere enim judicatur ad plenam confirmationem, si perducta in notitiam totius Ecclesiæ nullum offendiculum moveant, vel scandalum fratribus, sed apostolicæ fidei convenire firmentur, apostolicæ sedis roborata consensu.

10. Dignetur itaque beatitudo vestra tres istas regalas ordine et sermone quo potuimas intimatas diligenter attendere, et (si nostra placet humilis persuasio) custodire. Ut con i'ii Chalcedonensis vel similium nulla retractatio placeat; sed quæ semel statuta sunt, intemerata serventur. Ut pro mortuis fratribus nulla generen ur inter vivos scandala. Ut

tum laboraverunt in prædicatione verbi , post apo- A nullus libro suo per subscriptiones plurimorum dare velit auctoritatem, quam solis canonicis libris Ecclesia catholica detulit. Illud quoque tranquillitati Ecclesiarum proficere poterit, si nullus velit præscribere quid sequatur Ecclesia, sed tenere quod Ecclesia docet; ipsa Domino per Moysen in cantico Deuteronomii dicente: Interroga patrem tuum, et annuntiabit tihi; seniores tuos, et dicent tibi omnia (Deut. axxii, 7). Tunc quippe implebitur etiam Doctoris gentium suavis doctrina, Corinthios admonentis et dicentis: Cum convenerilis, unusquisque vestrum psalmum habet, doctrinam habet, interpretationem habet: omnia ad ædificationem fiant (1 Cor. x1v, 26). Ecce, interrogatus, propter obedientiam silere non potui. respondens magistris discipulus, doctis indoctus, manulla fiat necessitas generare sibi prajudicium aub. B joribus minor. Examinate, quesumus, propter charitatem, si potuit hæc parva responsio comprehendere veritatem; et, si quidem placuerit, discretie vestra perpendat utrum prodi debeat fratribus.

#### EPISTOLA VII.

## AD REGINUM COMITEM PARÆNETICUS. Qualis esse debeat dux religiosus in actibus militaribus, seu de septem regulis innocentiæ.

1. Socialis vitæ laboribus exercendus, ignorantia pueritiæ mox ut rationalis homo caruerit, aut Dec incipit, dux illustris Regine, aut sæculo militare. Propter hoc apostolus Paulus: Nemo, ait, militans Deo implicat se negotiis sæcularibus (II Tim. 11, 4); ostendens esse milites Dei, sicut sunt etiam milites sæculi. Duplex ergo militia duo genera militum signat : alios militia corporalis laborare cum mundo, secundum voluntatem terreni regis astringit; alios militia spiritalis ad cœlestia castra per gratuitam gratiam cœlestis imperatoris adducit. Milites sæculi passionibus et desideriis variis tenentur obnoxii; milites Dei carnem suam crucifigunt cum vitiis et concupiscentiis. Illi dapibus nutriuntur; isti virtutibus. Illi rapere aliena conantur; isti etiam propria vel patienter perdere, vel misericorditer contendunt erogare. Illi propriis utilitatibus consulunt; isti communibus. Illi gerunt unde falsis taudibus extollantur: isti quærunt unde sempiternis præmiis honorentur. Illis tribuit imaginem la titiæ vanitas; istis vera confert gaudla veritas. Illi perituram patriam, pariter perituri, salvare ac semper tenere festinant; isti nunquam perituram, ne in æternum pereant, possidere desiderant. Illis vivere labor est, et mori supplicium; istis vivere Christus est, et mori lucrum. Illi præliantur contra inimicos visibiles : isti contra invisibiles. Illos avaritia crudeles; istos misericorda facit benignos. Illos invidia contentiosos; istos mansuetudo pacificos. Illi per superbiam pro suis hominibus litigant; isti per humilitatem alter alterum existimant superiorem sibi. Per illos Babylonia regitur; per istos et in istis a Domino Jerusalem cœlestis administratur. Et plerumque contingit ut corporibus adunati (quamvis mentibus separati) simul milites Dei et milites sæculi prosperitates et adversitates sentiant temporales. Sed milites sæculi proinstituerat, Arelatensem urbem expetunt : de qua Re- A gula sancti Casarii atque Cæsariæ heatæ suscepta, regis se tuitione munierunt. >

Ibidem, cap. 42, in epist. B. Radegundis ad episcopos: (Insuper congregationi per me Christo præstante collectæ Regulam sub qua sancta Cæsaria degit, quam sollicitudo B. Cæsarii antistitis Arclatensis ex institutione sanctorum l'atrum convenienter collegit, ascivi. >

Venantius, lib. vm, carm. 1 de S. Radegundi : Regula Casarii linea nota tibi est. ldem, carm. 4:

Concipiente fidem Christi Radequndis amore. Cæsarii lambit Regula quidquid habet.

Meminit quoque bujus Regulæ S. Donatus Afer in præfatione suæ Collectionis, et S. Benedictus Aniana abbas in Concordia Regularum,

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

De S. Cæsario Arelatensi episcopo, ejusque ad monachos Regula, jam in antecessum debito loco egimus. Nunc de alia sacris virginibus data agendum est, que quidem prima prolixior continet 43 capi- R tula, præter Recapitulationem 21 articulis comprehensam. Hanc vero Regulam scripsisse videtur S. Cæsarius post adeptum episcopatum; illa enim continet integram disciplinam monachis traditam, sed sacris virginibus adaptatam. Et quia ab exordio conditi novi monasterii non omnia necessaria præcepta exhibere valuerit, sic et Recapitulationem scripsit, salutaria monita et sanctimonialibus feminis propria, præsertim circa victum et vestitum, complectentem, cui quidem Recapitulationi superaddita sunt longe post mortem S. Cæsarii duo ultima capitula, ut pote ex S. Benedicti Regula desumpta, prout ibidem notatur. Interim hæc de præsenti Regula ab Holstenio edita debent intelligi; nam Bollandus in suis sanctorum Actis, ad diem 12 Januarii, longe diversam ejusdem Regulæ distributionem profert, in duodecimprolixa capita eam dividens, addensque insuper duo proliva satis capita, quæ hic desiderantur : unum, continens officii divini distributionem, alterum vero de jejuniis regularibus agens. Quæ tamen diversa ca-

pitum distributio nullatenus impedire debet sacrat hujus Regulæ authenticitatem, etiamsi duo ultimacapita Recapitulationis apud Bollandum non inveniantur; com et hæc ex S. Benedicto desumptaagnoscat Holstenius, et in utraque editione comprebendantur eadem præcepta moralia ac monita monaatica, iisdem verbis et sententiis expressa; ita ut sola diversitas versetur secundum variam capitum et articulorum distributionem. Pulcherrimæ sunt leges in hac Regula præscriptæ, omnibus sacris virginibus cujuscunque ordinis sæpius proponendæ, et quas non solum S. Cæsarii legislatoris soror cum ducentis virginibus amplexa est, sed etiam aliæ magni nominis sanctimoniales feminæ in diversis locis excoluerunt ; præsertim S. Radegundis ex regina facta monacha, quæ hanc S. Cæsarii Regulam in parthenon suum Pictavienso introduxit. Huic quoque Regula: subjunxit Holstenius sermonem eruditum sicuti et Epistolas S. Cæsarii ad sacras virgines missas quemadmodum et Testamentum ipsius sanctissimi episcopi. Quæ sane venerandæ antiquitatis monumenta ab omnibus ecclesiasticæ et monasticæ disciplina cultoribus summo in pretio esse debent, mentibus utriusque sexus religiosorum diligenter inculcanda.

#### PROLOGUS S. CÆSARII AD VIRGINES.

Sanctis et plurimum in Christo venerandis sororibus in monasterio quod Deo inspirante et juvante condidimus, constitutis Cæsarius episcopus.

Quia nobis Dominus pro sua misericordia inspiran e, et adjuvare dignatus est, ut vobis monasterium conderenus, quomodo in ipso monasterio vivere debeatis secundum statuta antiquorum Patrum, monita vobis spiritualia ac saneta condidimus, quæ Deo adjuvante custodire possitis. Jugiter in monasterii cellula residentes visitationem Filii Dei as iduis orationibus implorate, ut postea cum fiducia possitis dicere: Invenimus quem quæsivit anima nostra

(Cant. m). Et ideo vos sacras virgines et Deo deditas animas rogo, quæ incensis lampadibus cum secura conscientia Domini præstolatis adventum, ut quia me pro constituendo vohis monasterio laborasse cognoscitis, vestri me inneris socium fieri sanctis orationibus postuletis, ut cum in regno cum sanctis ac sapientibus virgicibus feliciter introibitis, me cum stuliis non remanere foris vestro suffragio obtineatis: orante pro me sanctimonia vestra, ut inter pretiosis. simas Ecclesia gemmas micantem favor divinus et præsentibus repleat bonis, et dignum reddat æternis.

#### CAPITULA

- 1. Imprimis observandum est ut de monasterio usque ad mortem suam nulla egrediatur.
  - A maledicto et juramento abstincant.
- 3. De habito mutando et obedientia exhibenda. 4. Ut nihil ex his quae secum exhibuit sibi reservet, nec per se ipsam eleemosynas faciat.

  - 5. Ut culla infacte la nisi a sexto anno excipiatur. 6. U: unaqui que non quod ipsa voluerit, se i quod
- ci jussum fuerit, operctur.
  - 7. Ut nemo cellulam peculiarem habeat.

  - 8. Ut dum psallitur, nemo loquatur.
    9. Nemo filiam cujuscunque de fonte suscipiat.
  - 10. Ut signo tacto nulla tardius veniat-
- 11. Qualis debet esse ancilla Dei dum castigatur.
- 12. Qualiter se debeat, quæ aliquid negligenter egerit, humiliare. -

singillation de his septem generibus disputantem benevolus et intentus advertas; illud principaliter sciens, neminem sine gratia Dei recte intelligere, neminem juste vivere. Dominus enim dat intellectum, Dominus quem voluerit religiosom facit. Nihil boni ex nobis habemus : Omne datum optimum, et omne donum perfectum (Jacobo apostolo contestante) desursum est, descendens a Patre luminum, apud quem non est transmutatio nec momenti obumbratio (Jac. 1, 17).

PRIMA REGULA, Omnem gloriam Deo tribue.

4. Prima proinde est regula, quam tenere inter actus debeas militares, ut nihil viribus tuis superbius assignes, sed omnia quæ sapienter, aut fortiter, aut seliciter geris, ad laudem reseras potentissimi Creatoris: memor semper quid populo Israelitico ingredienti terram promissionis Moyses loquatur, humilitatis sanctæ volens omnes habere virtutem. Dicit enin : Ne dicas in corde tuo : Virtus mea et potentia mea fecit mihi virtutem hanc magnam; sed memor eris Domini Dei tui, quia ille tibi dat potentiam ad fac'endam virtutem (Deut. viii, 17, 18). Sicut plenius ctiam propheta Jeremias admonet : Non glorietur sapiens in sapientia sua, et non glorietur sortis in fortitudine sua, et non glorietur dives in divitiis suis; sed in hoc glorietur qui gloriatur : intelligere et scire quoniam ego sum Dominus, qui facio misericordiam, et judicium, et justiciam super terram (Jer. 1x, 23, 24). Frequenter igitur, et (si fieri potest) indesinenter, voce cordis et corporis clamabis : Domine, fortitudo C mea, et adjutorium meum in die malorum (Jer. xvi, 19). Et iterum : Sana me, Domine, et sanabor; salvum me fac, et salvus ero, quia gloria mea tu es (Ibid., xvii, 14). Ista enim dicendo, sancti Pauli doctrinam sequi videberis, dicentis: Qui gloriatur, in Domino glorietur (11 Cor. x, 47). Et tunc super te prophetica sententia complebitur : Benedictus homo qui confidit in Domino, et erit Dominus spes ejus; eritque sicut lignum fructiferum secus aquam, et in humorem mittet radices suas; non timebit cum venerit æstus, et erunt in eo frutices numerosi; et in anno siccitatis non timebit. ct non deficiet a faciendo fructum (Jer. xvii, 7, 8). Deficiet autem si obliviscatur illius, de quo sidelis Isaias fidelibus narrat : Deus sempiternus, Dominus qui creavit terminos terræ; non deficiet, neque laborabit, nec est investigatio sapientiæ ejus. Qui dat lasso virtutem, et his qui non sunt fortitudinem et robur multiplicat. Deficient pueri, et laborabunt, et juvenes infirmitate cadent. Qui autem sperant in Domino, mutabunt fortitudinem, assument pennas sicut aquilæ; current et non laborabunt, volabunt et non deficient (Isa. xL, 28-31). Corre, miles Dei, festinanter, ut numero talium sociatus, negotia militaria securus geras. Si enim consilio uti necessarium fuerit, respondet tibi continuo Sapientia: Meum est consilium, et mea tutela (Prov. vm, 14). Si in prælio dimicandum, fortissimi Davidis audies vocem: Non in gladio, neque in hasta salvat Dominus : ipsius est bellum (1 Reg. xvii, 47). Si contra hostiles impetus præten-

Necessarium plane est ut partitionis ordine custodito, A dere disponas excubias, psalmus cogutanti respondet: Nisi Dominus custodierit civitatem, in vanum vigilat qui custodit eam (Ps. cxxvi, 1). Si parvus exercitus contra hostium multitudines innumerabiles educendus sit, orante Judith protinus confortaberis, consona oratione dum gemehundus exclamaveris : Non in multitudine est fortitudo tua, neque virtus tua in potentatibus; sed humilium (Judith. 1x, 16) es Deus, indigentium auxiliator, infirmorum opitulator. Si concordia militum quæritur, recordaberis scriptum: Domini est pax (Judic. vi, 24). Si obedientia, voce psalmi Domino Deo tuo cantabis : Eripies me de contradictionibus populi (Ps. xvii, 44); sub nomine autem populi etiam multitudo militum non absurde intelligitur : maxime quia in Lujusmodi populo sæpe abundat contradictio, severitate naturali materiam seditionibus ministrante. Periculosa est autem militum contradictio; exdibus enim rapinisque vicina est : et dulcis obedientia , dum monitis salutaribus sapientissimi ducis libenter ohtemperat. Nec dubitari penitus oportet in actibus militaribus supernæ virtutis auxilio duces fortissimos indigere, clamante David, et quasi in concione generis humani respondente eis qui confidunt in virtute sua : Benedictus Dominus Deus meus, qui docet manus meas ad prælium, et digitos meos ad bellum. Misericordia mea, et refugium meum, susceptor meus, et liberator meus, qui subdit populos sub me (Ps. cxLIII, 1,2). Hoc quippe intelligens, a Domino tibi populos subjici, voluntatem Domini procul dubio facere properabis, et non potestate sola terrebis subditos; sed tranquilla consilia præbebis obedientibus, dans operam talis esse, quales vis alios invenire.

## Secunda Regula. Vila tua sit militum speculum.

5. Secunda quippe regula est innocentiæ militaribus actibus occupato, ut quasi in speculo, sic in illo milites videant quid agere debeant; et magis eos imitatio ad bonum provocet, quam potestas. Dux enim sapiens illuc debet ire, quo cupit ducere subdi os; ideo enim dicitur dux, quia ducit; et scipsum utique seducit, si per viam regiam putat posse ambulare, quos ad foveam malæ vitæ, malum exemplum præbendo perducit. Tu esto ergo signifer disciplinæ sanctissimæ; tu erige tropæum virtutis, intuendum jugiter cæteris; tu imitandus appare, quique te audit præcipientem, non te redarguat aliter operantem. Pone semper in corde tuo sermones Apostoli dicenlis: Inexcusabilis es, o homo omnis qui judicas; in quo enim alium judicas, le ipsum condemnas; eadem enim agis quæ judicas (Rom. 11, 1). Et quæ culpabilia pronuntias, vitare prius studebis, postea condemnare : quæcunque laudabilia, operari prius, postea jubere. Vita quippe optimi ducis, speculo comparata, bene inspicitur, si luceat in ea, non simulato colore, sed verissima prorsus ostensione, fides, justitia, misericordia, patientia, continentia, et non imprudens astimatio futurorum. Pidelis dux eris, si judicio sapientium, non sermonibus adulatorum, proberis et cogno: caris recte credere, neminem fallere, promissa

sentientes, et Doctoris gentium verba libenter im- A tur irritum facere quod præcessores suos gessisse plentes, obedierunt dicenti sibi : Obsecro vos, fratres, ut id ipsum dicatis omnes, et non sint in vohis schismata (I Gor. 1, 10). Ideo corum judicium mansit, et in sua stabilitate permansit nullatenus immutandum, quia judicantium sacerdotum nec dignitas fuit inferior, nec numerus parvus, nec auctoritas minor. nec ignobilis electio, nec superflua præsumptio, nec insipiens deliberatio, nec vulgaris assensus, nec infructuosus labor, nec tranquillitati Ecclesiarum contrarius finis. Ad sedandas præteritas contentiones venerunt, præsentes amputaverunt, etiam futuras mitigaverunt : addere quidpiam post eorum definitiones, mutare, minuere, nihil est aliud • quam novas seminare discordias. Nemo culpare festinet bene deerit firmum, si quod statuit Chalcedonense concilium vocatur in dubium?

6. Plura hine possem querelis luctuosis sub quadam tragordia flebiliter deplerare; sed sufficere mihi videtur quid Ecclesia Justinianæ Carthaginis, per linguam gloriosi pontificis sui beatæ memoriæ .Ca preoli, clementissimo principi Theodosio scribentis, rationabiliter definivit, dicens : « Nihil in divinis humanisque actibus, nibil tam in sacris quam in publicis rebus obtinere ullam poterit firmitatem, si ea quæ debito sententiæ judicialis sine clauduntur, post annorum spatia et quælibet volumina sæculorum, tanquam in emendatione Patrum velut instructor præsumat emendare posteritas. > Et in alia epistola ad Ephesinum concilium per Versulam directa diaconum : · Habet quidquid forte nuper exoritur, discussionis necessitatem, ut aut recipi probatum, aut damnatum possit excludi. Ea vero de quibus antea jam judicatum est si quis admiserit in retractationem vocari, videbitur de side quam nunc usque tenuit ipse dubitare. > Ecce jam non statuta tantum synodalia, sed pene cunctorum firmata judicia, vocari rursus in examen nimis esse culpabile memorabilis doctor Carthaginiensis Ecclesiæ profitetur; quomodo ergo nunc olim judicata judicabuntur? Si tune aliquis accusator epistolæ cujus catholica esse dictatio claruit ad majora judicia provocaret, appellationi forsitan secundum consuetudinem locus pateret; sed quo iret? aut ubi majores reperiret in Ecclesia judices? ante se habens in legatis suis apostolicam sedem, qua consentiente, quidquid illa definivit synodus, accepit robur invictum? Vox igitur adempta volentibus male assumpta defendere, quomodo iterum restituetur? quis erit post tantos ac tales pontifices negotii jam peracti novus et idoneus cognitor? ex quibus mundi partibus aut civitatibus meliores antiquis episcopis congregabuntur episcopi, quibus potestas detur sententias emendare majorum? vel qua spe confidenter assumant aliquid definire, videntes talium virorum judicia repente cassari? Quomodo successoribus nostris poterit placere quod agimus, si per nos docebun-

cognoverint? Unde hæc nova cautela? nunquid post papam Leonem, Anatolium, Maximum, Juvenalem, vel exteros illius temporis sacerdotes, nullus fuit ex eorum successoribus qui legeret attentius, et intelligeret effistolam venerabilis lbæ episcopi male synodo insertam suisse? Modo cœpit hæreticorum querela movere catholicos, ut cogitent hanc epistolam reprobare.

7. Habeo dicere: si retractentur Chalcedonensis decreta concilii, de Nicæna synodo cogitemus, ne simile periculum patiatur. Universalia concilia, præcipue illa quibus Ecclesia Romana consensus accessit. secundæ auctoritatis locum post canonicos libros tenent. Sicut legentibus Scripturam divinitus inspiraposita [An disposita], nemo recta corrigere. Quid B tam non licet aliquid reprehendere, quamvis minime valeant altitudinem cœlestis oraculi comprehendere. sed pius lector et quod non intelligit credit, ut quod credit mercatur intelligere; sic omnino nec aliter concilia quæ vetustas firmavit et custodivit devota posteritas obedientiam de nobis exigunt, nullam relinquentes dubitandi necessitatem. Longe illa sunt de quibus Apostolus dicit: Omnia probate; quod bonum est tenete; ab omni specie mali abstinete vos ( I Thess. v, 21, 22). Quæ autem finiuntur judicantibus episcopis sanctis, et ad beati b memeriam perducta diligentius examinantur atque firmantur, sequenda sunt, amplectenda sunt : in retractatione sub qualibet pietatis occasione teneri non debent; præcipue apud posteros, jam secundum carnem mortuis qui judicium protulerunt, et ibi jam constitutis ubi, juxta Evangelium, Pater non judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio (Joan. v, 22). Quid prodest cum dormientibus habere certamen, aut pro dormienti bus Ecclesiam perturbare? Si quis adbuc in corpore mortis hujus accusatus et damnatus, antequam mereretur absolvi, de sæculo raptus est, absolvi non potest ulterius humano judicio. Si quis accusatus et absolutus in pace Ecclesiæ transivit ad Dominum, condemnari non potest humano judicio. Si quis accusatus ante diem sacerdotalis examinis repentina vocatione præventus est, intra sinum matris Ecclesiæ constitutus, divino intelligendus est judicio reservatus : de hoc nullus homo potest manifestam proferre sententiam; cui si Deus indulgentiam dedit, nibil D nocet nostra severitas; si supplicium pr. cparavit, nihil prodest nostra benignitas.

8. Vetat nos Apostolus plus sapere quam oportet sapere (Rom. xii, 5); quicunque ergo aliter sentit, et rectum putat esse quod sentit, sub hac devotione pietatis loquatur, scribat, disputet, in negotio præsertim religionis, ut neminem dictis suis obedire compellat invitum; nec unius hominis sententiam valere tantum credat, ut præjudicium generet aliter sentientibus. Potest unusquisque rectam prædicans fidem, quod sentit scribere, non tamen ad subscribendum quæ ipse scripserat, alios provocare. Quan-

<sup>•</sup> Ilic restituo nibil aliad ex Græco obdiv Erspoy.

b Hic videtur deesse Petri.

stolos, sanctissimi illi præclarique doctores, quibus per Spiritum sapientiæ et scientiæ concesserat Dominus docere catholicos, et hæreticos expugnare? libros tamen suos a nemine subscriptos posteris reliquerunt. Consideremus quid beatus Apostalus moneat : Prophetæ duo vel tres dicant, vel cæteri examinent (1 Cor. xiv, 29). Nunquid dixit : Subscribant, aut subscribere compellantur? Diligentius examinari quæ dicta sunt jubet, ne consensus facilis incurrat errorem: s't uniquique liberum, postquam legerit quod unus homo dictavit, non ita dicta ejus accipere quasi canonicas scripturas; sed cogitare quid eligat, quid respuat, quid sequatur statim, quid cum prudentioribus arbitretur fratribus conferendum; scribendo, ne aliud postea sentiat, si aliud postea sentiendum revelata demonstraverit veritas : patienter autem ferat pius scriptor sollicitudinem piam requirentium veritatem, nec festinet auditorum tenere manum, sed per suavem sensum paratus meliora sentientibus consentire.

9. Cujus humilitatis exemplum beatus pontifex Augustinus, in charitate Christi pene omnibus catholicæ Ecclesiæ doctoribus præbens : « Nec pigebit, inquit, me, sicubi hæsito, quærere; nec pudebit, si erro, dicere. Proinde quisquis hæc legit, ubi pariter cer:us est, pergat mecum; ubi pariter hæsitat, quærat mecum; ubi errorem suum agnoscit, redeat ad me; ubi meum, revocet me. Ita ingrediamur simul charitatis viam, tendentes ad eum de quo dictum est: Quærite faciem ejus semper. Et boc placitum, piurs atque justum coram Domino Deo nostro. Cum omnibus interim qui ea quæ scribo legunt, etc. (Aug. lib. 1 de Trinit. cap. 2, 3). > Sola enim sunt, ut superius jam sæpe diximus, in canonicis libris præcepta divina, et in generalibus synodis paterna decreta, non refutanda nec respuenda, sed custodienda et amplectenda; præcipiente sancta Scriptura: Audi, fili, legem patris tui, et ne spernas consilium matris tuæ (Prov. 1, 8; v1, 20). Lex enim patris fulget, quantum milii videtur, in canonicis libris; consilium matris in universalibus conciliis continetur; ubi propterea qui conveniunt tales sacerdotes statuta sua quæ statuenda sunt, nullus cogit ultra subscribere; sufficere enim judicatur ad plenam confirmationem, si perducta in notitiam totius Ecclesiæ nullum offendiculum moveant, vel scandalum fratribus, sed apostolicæ sidei convenire sirmentur, apostolicæ sedis roborata consensu.

10. Dignetur itaque beatitudo vestra tres istas regalas ordine et sermone quo potuimas intimatas diligenter attendere, et (si nostra placet humilis persussio) custodire. Ut concilii Chalcedonensis vel similium nulla retractatio placeat; sed quæ semel statuta sunt, intemerata serventur. Ut pro mortuis fratribus nulla generen ur inter vivos semdala. Ut

tum laboraverunt in prædicatione verbi , post apo- A nullus libro suo per subscriptiones plurimorum dare velit auctoritatem, quam solis canonicis libris Ecclesia catholica detult. Illud quoque tranquillitati Ecclesivrum proficere poterit, si nullus velit præscribere quid sequatur Ecclesia, sed tenere quod Ecclesia docet; ipsa Domino per Moysen in cantico Deuteronomii dicente: Interroga patrem tuum, et annuntiabit tihi; seniores tuos, et dicent tibi omnia (Deut. xxxxx, 7). Tunc quippe implebitur etiam Doctoris gentium suavis doctrina, Corinthios admonentis et dicentis: Cum conveneritis, unusquisque vestrum psalmum habet, doctrinam habet, interpretationem habet: omnia ad ædificationem fiant (1 Cor. xiv, 26). Ecce, interrogatus, propter obedientiam silere non potui, respondens magistris discipulus, doetis indoctus, manulla fiat necessitas generare sibi prajudicium aub. B joribus minor. Examinate, quesumus, propter charitatem, si potuit bæc parva responsio comprehendere veritatem; et, si quidem placuerit, discretio vestra perpendat utrum prodi debeat fratribus.

#### RPISTOLA VII.

seu de septem regulis innocentiæ.

AD REGINUM COMITEM PARÆNETICUS. Qualis esse debeat dux religiosus in actibus militaribus.

1. Socialis vitæ laboribus exercendus, ignorantia pueritiæ mox ut rationalis homo caruerit, aut Dec incipit, dux illustris Regine, aut sæculo militare. Propter hoc apostolus Paulus: Nemo, ait, militans Deo implicat se negotiis sæcularibus (II Tim. 11, 4); ostendens esse milites Dei, sicut sunt etiam milites sæculi. Duplex ergo militia duo genera militum signat : alios militia corporalis laborare cum mundo, secundum voluntatem terreni regis astringit; alios militia spiritalis ad cœlestia castra per gratuitam gratiam cœlestis imperatoris adducit. Milites sæculi passionibus et desideriis variis tenentur obnoxii; milites Dei carnem suam crucifigunt cum vitiis et concupiscentiis. Illi dapibus nutriuntur; isti virtutibus. Illi rapere aliena conantur; isti etiam propria vel patienter perdere, vel misericorditer contendunt erogare. Illi propriis utilitatibus consulunt; isti communibus. Illi gerunt unde falsis laudibus extollantur; isti quærunt unde sempiternis præmiis honorentur. Illis tribuit imaginem latitiæ vanitas; istis vera confert gaudia veritas. Illi perituram patriam, pariter habita disputatio : cæterum præter illos qui statuunt perituri, salvare ac semper tenere festinant; isti dere desiderant. Illis vivere labor est, et mori supplicium; istis vivere Christus est, et mori lucrum. Illi præliantur contra inimicos visibiles; isti contra invisibiles. Illos avaritia crudeles; istos misericorda facit benignos. Illos invidia contentiosos; istos mansuetudo pacificos. Illi per superbiam pro suis hominibus litigant; isti per humilitatem alter alterum existimant superiorem sibi. Per illos Babylonia regitur; per istos et in istis a Domino Jerusalem cœlestis administratur. Et plerumque contingit ut corporibus adunati (quamvis mentibus separati) simul milites Dei et milites sæculi prosperitates et adversitutes sentiant temporales. Sed milites sæculi pro-

speritas extollit, adversitas dejicit; milites autem A similis data est auctoritas dignitatis? aut vel ipsa Dei, sive in prosperitate, sive in adversitate immobiles perseverant; quia gloria eorum testimonium est conscientiæ ipsorum; ubi requiescunt quando tribu'ationes patitur mundus; ubi non timent hostem continentiæ perpeti, quando suppetit abundantia voluptatum, de radice temporalis felicitatis germinans spinas cupiditatis. Milites Dei libenter audiunt beatum Joannem commilionibus propriis tuba fortiore clamantem: Nolite diligere mundum, neque ea quæ in mundo sunt. Si quis diligit mundum, non est charitas Patris in eo; quoniam omne qued in mundo est, concupiscentia carnis est, et concupiscentia oculorum, et ambitio sæculi, quæ non est ex Patre, sed ex mundo est. Et mundus transit et concupiscentia ejus : qui aun. 45-17). Quibus audientibus atque obedientibus huic saluberrimæ admonitioni, quoties occulta dispensatio piissimi Creatoris potestatem judicandi ac disponendi terrenam rempublicam tribuit, tunc ex parte militia sæculi non est gravioribus referta peccatis: tunc facile corripiuntur inquieti, consolautur pusillanimes, suscipiuntur infirmi; licentia scelerum demitur improbis, et bene agendi sortitur innocentia libertatem.

2. Rogemus ergo precibus assiduis eum qui disponit orbem terræ in æquitate, faciens universa secundum consilium voluntatis suæ; quoniam de ipso Psalmista veraciter canit : Omnia quæcunque voluit. fecit in cœlo et in terra, in muri et in omnibus abyssis (Ps. Cxxxiv, 6); ut videlicet milites suos sub habita C militiæ sæcularis latentes promovere dignetur ad maximus dignitates : regens eos intus, et regendi alios scientiam tribuens; sic. t tibi quoque, dux illustris Regine, jam donasse cognoscitur. Et ideo laudabili sollicitudine venerabilis memoriæ Fulgentium pontificem Ruspensis Ecclesiæ interrogasti qualis tibi militaribus actibus occupato regula sit spiritalis propositi retinenda. Saplenter profecto responsum sapientiæ a sapiente quæsieras, nec interroganti, nec interrogato sancta prudentia defuit. Et tu quod ille docens poterat, jum gerebas; et ille hoc docere poterat quod tu gerebas, ut mores tuos tu in sermonibus ej 's agnosceres, et sermones suos ille ex tuis moribus approbaret. Modo autem quia semipleni libelli imperfecta dictatio, ninil huic tuæ interroga- D super te Spiritus consilii. Si libenter audias : Noti tioni cognoscitur respondisse (principia enim gloriosi operis, primam quæstionem litterarum tuarum diutius ventilant: Utrum caro Christi corruptibilis an incorruptibilis fuerii; unde adhuc disputans doctor i le egregius, antequam fideliter ratione fidei reddita de actibus militaribus cum pietate tractandis inciperet loqui, transivit ad æternæ beatitudinis immortalia gaudia, Verbum Dei, quod in corde et ore semper habuit facie ad faciem contemplaturus), importabilem surcinam su, er humeros debiles ponis, ut me jubeas tanti viri quasi hæreditarium debitum solvere. Nunquid ego sic repletus sum sapient a sicat. ille? Nunqui! ead in mihi facultas eloqui? Nunqui!

saltem conversationis innocentia talis est mihi, quem præteritis ac præsentibus excessibus implicatum mentis pariter et corporis gravat infirmitas? Quid igitur faciam? Volo satisfacere desiderio tuo, nec valeo: maxime quando cogitans et retractans merita iniquitatum mearum, superbiæ proximum judico ducere alios per justitiæ semitas per quas ipse non ambulo.

3. Væ mihi misero, donec misereatur Altissimus. Ecce ego militiæ ecclesiasticæ vinculis alligatus, curis sacularibus dissipor; et quomodo in saculo militanti militiæ spiritalis audeam legem ostendere? Plorandumne mihi est, an loquendum? Vita alterius erudienda videtur, an mea potius corrigenda? Virtus tem facit voluntatem Dei, manet in wternum (I Joan. B prima est, bene vivere; secunda est, recte docere : frustra autem recte docet, qui bene non vivit; ego ergo necdum bene vivens, quomodo recte doceam? Verumtamen quia non homo docct hominem, sed Deus doctor est omnium, nec humana mandata, sed divina quæris audire, præteriens qualis ego sum, cognosce qualis esse debeas; imo potrus qualem te esse nobis congaudentibus gaudeas.

> 1º Gratiæ Dei adjutorium tibi necessarium per actus singulos crede, dicens cum Apostolo: Gratia Dei sum id quod sum (I Cor. xv, 10). 2° Vita tua speculum sit, ubi milites tui videant quid agere debeant. 5° Non præesse appetas, sed prodesse. 4° Dilige rempublicam sicut te ip-um. 5° Humanis divina prapone. 6º Noli esse multum justus. 7º Memento te esse Christianum.

Videtur enim mihi per has septem regulas in actibus militaribus posse homines esse spiritales et Deo placere; nullumque dispendium pati morum bonorum, sed proficere potius ad incrementa majora justitize. Si vis ergo perfectus esse miles Dei inter milites sæculi, tene firmiter quod diximus breviter. Si chim gratiam confitearis, requiescet super te Spiritus timoris Domini. Si vita tua speculum sit, ubi milites videant quid agere debeant, requiescet super te Spiritus pictatis. Si non præesse appetas, sed prodesse, requiescet super te S, iritus scientiæ. Ille enim scit præesse, qui vult prodesse. Si diligas rempublicam sicut te ipsum, requiescet super te Spiritus fortitudinis. Si humanis divina præponas, requiescet esse multum justus, requiescet super te Spiritus intellectus. Si memineris te esse Christianum, requic- . scet super te Spiritus sapientiæ; et per septiformis Spiritus abundantiam misericors Deus (sicut veracissime amici sui fidelissimo Job dixerunt) : In sex tribulationibus liberabit te; in septima non targ t le ma'um. In same eruct te de morte, et in belto, de m. nu gladii. A flagello linguæ absconderis, et non timebis calam tatem cum venerit. In vastitate et fame ridebis, et bestias terræ non formidalis, sed cum lapidibus regionum pactum tuum, et bestice terree pacifice erunt tibi. Et scies quod pacem habeat tabernaculum tuum; et visitans speciem tuam, non peccabis (Job. v, 1924).

1

singillatim de his septem generibus disputantem benevolus et intentus advertas; illud principaliter sciens, neminem sine gratia Dei recte intelligere, neminem juste vivere. Dominus enim dat intellectum, Dominus quem voluerit religiosum facit. Nihil boni ex nobis habemus : Omne datum optimum, et omne donum perfectum (Jacobo apostolo contestante) desursum est, descendens a Patre luminum, apud quem non est transmutatio nec momenti obumbratio (Jac. 1, 17).

PRIMA REGULA. Omnem gloriam Deo tribue.

4. Prima proinde est regula, quam tenere inter actus debeas militares, ut nihil viribus tuis superbius assignes, sed omnia quæ sapienter, aut fortiter, aut feliciter geris, ad laudem referas potentissimi Creatoris: memor semper quid populo Israelitico ingredienti terram promissionis Moyses loquatur, humilitatis sanctæ volens omnes babere virtutem. Dicit enim : Ne dicas in corde tuo : Virtus mea et potentia mea fecit mihi virtutem hanc magnam; sed memor eris Domini Dei tui, quiu ille tibi dat potentiam ad faciendam virtutem (Deut. viii, 17, 18). Sieut plenius etiam propheta Jeremias admonet : Non glorietur sapiens in sapientia sua, et non glorietur fortis in fortitudine sua, et non glorietur dives in divitiis suis; sed in hoc glorietur qui gloriatur : intelligere et scire quoniam ego sum Dominus, qui facio misericordiam, et judicium, et justi:iam super terram (Jer. 1x, 23, 24). Frequenter igitur, et (si sieri potest) indesinenter, voce cordis et corporis clamabis: Domine, fortitudo mea, et adjutorium meum in die malorum (Jer. xvi, 19). Et iterum : Sana me, Domine, et sanabor; salvum me fac, et salvus ero, quia gloria mea tu es (Ibid., xvii, 14). Ista enim dicendo, sancti Pauli doctrinam sequi videberis, dicentis: Qui gloriatur, in Domino glorietur (11 Cor. x, 17). Et tunc super te prophetica sententia complebitur : Benedictus homo qui confidit in Domino, et erit Dominus spes ejus; eritque sicut lignum fructiferum secus aquam, et in humorem mittet radices suas; non timebit cum venerit æstus, et erunt in eo frutices numerosi; et in anno siccitatis non timebit, ct non deficiet a faciendo fructum (Jer. xvII, 7, 8). Deficiet autem si obliviscatur illius, de quo sidelis Isaias fidelibus narrat : Deus sempiternus, Dominus qui creavit terminos terræ; non deficiet, neque laborabit, nec est investigatio sapientiæ ejus. Qui dat lasso virtutem, et his qui non sunt fortitudinem et robur multiplicat. Deficient pueri, et laborabunt, et juvenes infirmitate cadent. Qui autem sperant in Domino, mutabunt fortitudinem, assument pennas sicut aquilæ; current et non laborabunt, volabunt et non deficient (Isa. xL, 28-31). Curre, miles Dei, festinanter, ut numero talium sociatus, negotia militaria securus geras. Si enim consilio uti necessarium fuerit, respondet tibi continuo Sapientia: Meum est consilium, et mea tutela (Prov. vni, 14). Si in prælio dimicandum, fortissimi Davidis audies vocem : Non in gladio, neque in hasta salvat Dominus : ipsius est bellum (I Reg. XVII, 47). Si contra hostiles impetus præten-

Necessarium plane est ut partitionis ordine custodito, A dere disponas excubias, psalmus cogitanti respondet: Nisi Dominus custodierit civitatem, in vanum vigilat qui custodit eam (Ps. cxxvi, 1). Si parvus exercitus contra hostium multitudines innumerabiles educendus sit, orante Judith protinus confortaberis, consona oratione dum gemehundus exclamaveris: Non in multitudine est fortitudo tua, neque virtus tua in potentatibus; sed humilium (Judith. 1x, 16) es Deus, indigentium auxiliator, infirmorum opitulator. Si concordia militum quæritur, recordaberis scriptum: Domini est pax (Judic. v1, 24). Si obedientia, voce psalmi Domino Deo tuo cantabis : Eripies me de contradictionibus populi (Ps. xvn, 44); sub nomine autem populi etiam multitudo militum non absurde intelligitur : maxime quia in Lujusmodi populo sæpe B abundat contradictio, severitate naturali materiam seditionibus ministrante. Periculosa est autem militum contradictio; cædibus enim rapinisque vicina est : et dulcis obedientia , dum monitis salutaribus sapientissimi ducis libenter ohtemperat. Nec dubitari penitus oportet in actibus militaribus supernæ virtutis auxilio duces fortissimos indigere, clamante David, et quasi in concione generis humani respondente eis qui confidunt in virtute sua : Benedictus Dominus Deus meus, qui docet manus meas ad prælium, et digitos meos ad bellum. Misericordia mea, et refugium meum, susceptor meus, et liberator meus, qui subdit pepulos sub me (Ps. cxLin, 1,2). Hoc quippe intelligens, a Domino tibi populos subjici, voluntatem Domini procul dubio facere properabis, et non potestate sola terrebis subditos; sed tranquilla consilia præbebis obedientibus, dans operam talis esse, quales vis alios invenire.

## SECUNDA REGULA. Vila tua sit militum speculum.

5. Secunda quippe regula est innocentiæ militarfbus actibus occupato, ut quasi in speculo, sic in illo milites videant quid agere debeant; et magis eos imitatio ad bonum provocet, quam potestas. Dux enim sapiens illuc debet ire, quo cupit ducere subdios; ideo enim dicitur dux, quia ducit; et scipsum utique seducit, si per viam regiam putat posse ambulare, quos ad foveam malæ vitæ, malum exemplum præbendo perducit. Tu esto ergo signifer disciplinæ sanciissimæ; tu erige tropæum virtutis, intuendum jagiter cæteris; tu imitandus appare, quique te audit præcipientem, non te redarguat aliter operantem. Pone semper in corde tuo sermones Apostoli dicentis : Inexcusabilis es, o homo omnis qui judicas; in quo enim alium judicas, le ipsum condemnas; eadem enim agis quæ judicas (Rom. 11, 1). Et quæ culpabilia pronuntias, vitare prius studebis, postea condemnare : quæcunque laudabilia, operari prius, postea jubere. Vita quippe optimi ducis, speculo comparata, bene inspicitur, si luceat in ca, non simulato colore, sed verissima prorsus ostensione, fides, justitia, misericordia, patientia, continentia, et non imprudens astimatio futurorum. Fidelis dux eris, si judicio sapientium, non sermonibus adulatorum, proberis et cognoscaris recte credere, neminem fallere, promissa

tium, non sermonibus adulatorum, proberis et cognoscaris perseverantes in malitia punire, bonis favere, singulorum merita discernere, reddere omnibus debita. Misericors dux eris, si judicio sapientium, non sermonibus adulatorum, proberis et cognoscaris diligere pauperes, gubernare subjectos, indigentibus ministrare, postulantibus veniam clementer ignoscere, docere insipientes sapientiam, revocare in flagitiis ambulantes a via sua mala, Deum regare pro inimicis, pacificare discordes. Patiens dux eris, si judicio sapientium, non laudibus adulatorum, preberis et cognoscacis laborare pro utilitatibus aliorum sine emolumento cupiditatis, injurias pati nec facere. non habere ulciscendi libidinem, metu adversitatis nullatenus frangi, desiderio prosperitatis minime R rapi, perseverare in his quæ bene assumpseris; sperare misericordiam Dei, etiamsi distulerit subvenire; nihil cito sine consilio facere; quidquid imperat superior, obedienter excipere; quidquid præcipis inferiori, sine perturbatione disponere. Continens dux eris, si judicio sapientium, non laudibus adulatorum, proberis et cognoscaris res alienas nee concupiscere, nec auferio dum possis; nihil agere violenter, nihil fraudulenter, nihil sine modo, nihil propter voluptatem, nihil propter, avaritiam, nihil vetitum legibus aut consuetudini contrarium civitatis vel gentis, si tamen ipsa consuetudo nec religioni nocet, nec bonis moribus adversatur. Alioquin consuetudo mala sicut morbus antiquus, nisi expellatur, occidit. Nihil ergo adversus consuetudinem, sed bo- C nam, gerere, virtus est continentiæ. Profecto autem si continens dux eris, etiam de futuris non imprudens invenieris existimator, sive vigilando contra insidius adversariorum, sive sciendo qui soleant eventos rebus singulis deputari, unde orientur seditiones, unde nova bella nascantur, unde dissolutio severitatis, unde rapinarum damnosa licentia, ut bac omnia in suis amputata radicibus iter sapientissimo duci quietissimæ dispositionis aperiant.

6. Audienda sunt etiam Joannis Boptistæ fidelissima monita, quæ milites audicrunt, quando eis interrogantibus : Quid faciemus et nos? non ait : Ite, arma deponite, bellorum fugite certamina, solis orationibus vacantes, imperatoris præcepta contemnite, sed alia quædam proposuit observanda, diceas: Neminem concutiatis, nulli calumniam faciatis, contenti estote stipendiis vestris (Luc. 111, 14). Concutere vero est aperte sacere violentiam, calumniari, occasionem nocendi requirere. Quoniam qui stipendiis suis noluerit esse contentus, aut frena disciplinæ simul disrumpit, aut temerariis excessibus al ena diripit (et hoc prohibens sanctus Joannes dixit : Neminem concusseritis), aut requirit causas offensionis ut sub aliquo justitiæ colore terreat innocentes, atque avaritiæ suæ, vel potius rapacitati satisfacere cogat invitos; quod prohibens sanctus Joannes dixit : Nulli calumniam feceritis. Et remota hujus duplicis malitiæ perversitate, quid sequendum fuisset adjecit:

perficere. Justus autem dux eris, si judicio sapien- A Contenti estote : tipendiis vestris. Beati erunt milites, si hæc præcepta custodiant; beata respublica, si tales meruerit habere milites; beatus dux, in cujus exercitu tales esse contigerit plurimos : verumtamen plus beatior apparebit si ipse fuerit talis, neminem scilicet concutiens, nulli calumniam faciens, contentus stipendiis suis. Nam profecto quanto dignitate major existit, tanto magis et concutere, et calumnias facere potest, et non esse contentus stipendiis suis. Hine autem plerumque maxime civitatibus afflictio nascitur, hinc gravissimæ crudelitates, hinc mille artibus lucri exquisita compendia, hine venalitas in judiciis, hine remissio in præliis, hine totius reipublicæ diminutio, si dux cœperit non esse contentus stipendiis suis, et super emolumenta publica, privatis amplificari commodis cupiens, utilitatis tantum suze curam gerat, salutem vero vel securitatem negligat subditorum. Talis dux non est circa æquales modestus pariter et suavis, sed litigiosus et avarus; non est circa inferiores mansuetus, communis et facilis, sed crudelis, personarum acceptor et difficilis. Sub isto disciplina militum cito deterioratur; cui enim provincialium velint milites parcere, quos ab ipso duce pati conspexerint fraudem? Quomodo contenti erunt stipendiis suis, qui ducem suum nobilitari sentiunt de facultatibus alienis? Nonne quando dux aliquem concutit, ipsis utitur ministris ad violentiam? quando alicui calumniam facit, per ipsos negotium fraudis exercet? Imperando ergo eis frequenter iniquitatem, contemnere eos efficit æquitatem. Vult itaque dux sapiens ut sit miles quietus, pacificus et subditus? sit ipse justus, misericors, temperatus, et in sua administratione non præesse diligat, sed prodesse. Imitetur bonis actibus Samuelem; comparet sibi liberam fiduciam verecundæ et honestæ libertatis, ut ingenua fronte dicere valeat subjectis sibi, sicut dixit Samuel : Ecce adsum ego; respondete contra me in conspectu Domini, et in conspectu christi ejus; si vitulum alicujus tuli, aut asinum alicujus tuli, aut alicui vestrum per potentiam nocui, aut aliquem oppressi, aut de manu alicujus accepi pro exoratione vel calciamentum. Respondete adversum me, et reddam vobis (I Reg. xu, 2, 3). Et respondeatur etiam ei quod dixerunt ad Samuel: Nemini nostrum nocuisti, nec per potentiam aliquem oppressisti, nec confregisti nos, neque accepisti aliquid de manibus nostris (Ibid., 4). O quam gloriosus dux erit ante faciem principis, qui ista audire meruerit! magnificabunt eum proceres, benedicent humiles, sequetur illum fama divitiis omnibus melior. Dabitur ei, sicut scriptum est, fidei donum electum, et sors in templo Dei placidior, bonorum laborum fructus bonæ famæ (Sap. 111, 14). Et si forsitan removeatur, aut rempublicam non administrare jubeatur, manebit et permanebit in omnium dilectione quasi præsens. Quisquis autem successerit ei, non quod reprehendat, sed quod miretur inveniet. Si tamen magis prodesse diligat, quam præe: se. Multi enim præsunt, sed omnino pauci prosunt eis populis quibus præ-

gunt. Quisquis privatis honoribus inhiat, despecta A se neque ab alio sinit quempiam lædi. Potest plane utilitate subjectorum, magis præesse appetit quam prodesse. Talis autem dux inutilis est, et injustus : nec regera potest stantem rempublicam, nec reparare collapsam.

Tentia negula. Non præesse appelas, sed prodesse.

7. Tertia ergo est regula innocentiæ actibus militaribus occupato, si ideo præsis, ut prosis. Prodesse autem videberis, si tempus et locum tuæ administrationis intelligas. Et tempus quidem considerabis, dum sapienti discretione perpendes utrum pacificum sit, an tumultibus bellicis inquietum. Sæpe enim quod in pacis otio vindex disciplina persequitur, inter turbas et gladios cauta tolerat patientia. Locum vero recte considerabis, utrum sterilis an nus idoneus; utrum desolatus et incultus, an inconcussus et diligenter appareat exaratus. Quoties enim reparatione indiget locus, ubi gubernare videris exercitum, contemnenda sunt omnia lucra privata, etiam quæ sibi consuetudo jam libere vindicat; et severitatis paulo rigidior temperanda censura. Præter hæc quoque duobus modis prodesse videberis, si neminem lædas, et illos qui solent aut volunt lædere prohibeas quantum potes, imo quantum poste donaverit Christus. Tunc autem dux optimus neminem lædet, si in omni prætorio illius non audeat aliquis amicus, cliens, medicus, armiger, aut propter officii publici devotionem lateri ducis semper adjunctus, concessa beneficia vendere. Quid enim miseros juvat, si dux exhibeat continentiam boni ducis, et C alíus sibi de potestate illius occasionem faciat avaritiæ satiandæ? Tales habeat socios aut ministros. qualem se esse debere cognoscit. Quisquis enim duci familiariter inhæret, cui multa exsequenda committit, manus est ducis; et merito quidquid illi accipiunt, ad illum sine dubio creditur pertransire : nec potest esse ducis optimi fama bona, quando fuerint ministeria mala. Deinde, quomodo corripiet extraneos, nisi primitus correverit suos? Quis dubitet in exercitu constitutos facilius ad committenda prosilire facinora, si viderint assistentes duci perpe rare licentius deteriora? facile antem custodiet omne vulgus, quamvis indomiti exercitus, quod homines duci valde familiares servaverint. Caveat ergo et diligenter caveat, ne quis hominum suorum miseris noceat; et dum se bonum putat, malus propter malos putetur; quibus aut favere dicendus est aut consentire, quando ipso præsente talia gesserint, qualia etiam si ipse non geret, non habere credetur, sed Angere bonitatem. Non potest sapiens dux excusari de ignorantia, quoties forsitan dixerit : Ego nescio, non audivi, nultius ad me querela pervenit. Per ipsum namque quid agatur a suis, oportet inquiri; quia nemo cos audet publicis interpellationibus accusare, quorum violentias alii timent, alii patiuntur. Dux erge perscrutator acerrimus effici millatenus dubitet, cui ex hac diligentia publicæ severitatis nascatur auctoritas; ut omnino prosit, quando neque a

- per hanc diligentiam sic acquirere famam boxam, ut etiam si persona superior lædere voluerit subditos, libera intercessione subveniat; et parcendum facile persuadeat, quibus ipse primo pepercerit.
- 8. Pulchre autem nos via disputationis ad hunc locum deduxit, ubi necessarium bonis ducibus diceremus, etiam suggerendo principibus, prodesse subjectis. Novimus enim plurimos, ut placeant potioribus, minus consulere inferioribus. Ex corum numero esse arbitror qui provinciæ ubi administrant, indigentiam sive tribulationes celando, salvum nuntiant permanere quidquid aspiciunt lapsum, gloriam suam putantes si mentiantur stare quod norant periisse. Coguntur vero ut verbis improbis credalitafertilis; utrum nutriendo exercitui sufficiens, an mi- B tem comparent, multiplicare miserorum provincialium damna; per quæ videantur quasi lucra, sed inimica prorsus reipublicæ, piissimis principibus providere, reparationem potius regionis impedientes. Et ubi apparere gestiunt utiles, ibi sunt prorsus inutiles. Imponendo enim graviora onera, succumbere faciunt populos fatigatos; nec relinquent successoribus suis præter luctus et lacrymas. Nolo te istis similem reperiri. Si prodesse diligis, non piæesse, præsta aliquid dignum memoria, quod recordetur posteritas, et temporum tuorum nulla nascatur oblivio. Da operam divites relinquere quos inveneris pauperes, abundantiam providere ubi etiam tu penuriam pertulisti; et si quidem sufficit virtus tua, provinciam sine tarditate restaura; si vero piissimi operis inest voluntas, deest l'acultas, deser hoc ad conscientiam potestatis superioris. Esto testis fidelis alienarum miseriarum. Supplica, obsecra, donec impetres adjutorium. Labora diu petendo, ne alii diuturnas augustias perferant laborando; tu enim judicaberis præstitisse quidquid universitati postulante te præstabitur. Noli apparere similis ad horam placere volentibus; qui videntes, aut sentientes, aut interdum etiam perferentes in provinciis ubi militant mala, per relationes faisas nuntiant bona, lætissimo nantio putantes sibi præstari, ut vel utiles administrationi quam gerunt, vel necessarii videautur. O ingemiscendum nefas! dum quærunt præesse, non cogitant prodesse; sed privati honoris injustam potentiam per aliena servare conantur incommoda. D Quos tamen aliquando malignæ ambitionis a-tutia decipit, dum cœperit sama publica loqui qued tacent, repertique fuerint in sua professione mendaces. Avertat Deus hanc dementiam semper et hos mores a ducibus optimis, qui prodesse diligunt, non præesse!

QUARTA REGULA. Dilige rempublicam sicul te Ipsum.

9. Tunc enim respublica bene gubernatur, et de magnis potest liberari periculis, si dux ejus tantum cam diligat, quantum se ipsum. Manifesta quippe sententia est veteris legis: Diliges proximum tuen sicut te ipsum (Lev. xix, 18): quam Novi Testamenti prædicator idoneus ita repetendo confirmat et innovat Paulus: Omnis, inquiens, lex in uno sermont

ipsum (Gal. v., 14). Quis autem melior proximus æstimandus est duci sapientissimo quam respublica. cujus ei et negotia, et status, salusque committiur? Diligat ergo eam sicut se ipsum, quia diligendo cam sicut se ipsum, desiderabit cam videre pacificam, quietam, fructiferam, sine aliqua perturbatione tranquillam, sicut ipse utique quantum potest nititur, ut pacificus, quietus, opulentus, et sine aliqua sit perturbatione tranquillus. Ingredere igitur tu, virorum optime, quoties cogitas qualis esse in actibus militaribus debeas, ingredere conscientise tuze latissima penetralia. Vide ibi quomodo cupias habere lætitiam; et diligenter cave, ut respublica, quam diligis sicut te ipsum, nullam possit pati tristitiam. Considera quia nec damnum tibi vis evenire, p nec dolorem, nec dedecus : et ab istis malis eripere festina rempublicam. Si displicet tibi quando ipse privatim violentiam pateris, odire debes quorum violentiis respublica tribulatur. Si rapinas bonorum tuorum tolerare formidas, consuetudinem rapiendi tolle raptoribus. Si detestaris, et inimicum veraciter putas, quicunque te falsis accusationibus appetiverit, exsecrabiles judica provinciæ totius accusatores. An forsitan difficile arbitrari, ut patiatur accusatores tota provincia? Mihi crede, sapius patitur. Accusatores ejus sunt ambitores, quibus ut potestas detur opprimere pauperes, impossibilia pollicentur; et desolatis, belli quoque incursu jam perditis regionibus, statum pristinæ stabilitatis ascribun : adhuc vigere cuncta mentientes, adhuc pesse non functio- C nes solitas, sed nova quoque, si adjiciantur, tributorum pondera sustinere. Culpant au em susurris absconditis ministros fiscalis exactionis, desidesque cos, aut nimium remissos, voluntarie nulla providere lucra reipublicæ mentiuntur : sibi vere dum commissa suerit actio, per nimiam sidelemque diligentiam cuncta effici prospera. Sed (o pertinax cupiditas!) diligentia eorum, crudelitas; ratio, deprædatio melius appellatur. Ideo cupiunt emere gravissimas actiones, quia cogitant vendere; promittunt falsa, ut vera subripiant; blandiuntur ut noceant; piam quasi sollicitudinem pro utilitatibus publicis gerunt, sed affligere simul omnia et deteriorare moliantur. Evertere cupiunt, non gubernare; dissipare, non custodire; devorare, non pascere. Materiam se- p ditionibus, incrementa miseriis, causam fletibus subministrant : hoc agentes, cum provincia prope mortua, ne tardius moriatur. Sepi aures tuus spinis (Eccli. xxviii, 28), ne audias vocem maligne loquentium. Quando eos conspicis agrorum landare fertilitatem, nuntiare abundantiam pluviarum, loca frequenter amæna depingere, time fabulam blandam. Sermo hojusmodi viscus est : hærere ibi nullatenus debet boni ducis voluntas. Nec requirendum censeas utrum aliquid veraciter narrent; artifici chim consuctadine vitiorum non minus cauti ad pocendum, licet sciant omnia deperiis e, quærunt ta-

completur; in eo quod diligis proximum tuum sicut te A men aliquanta loca satis rara, quæ, misericordia Domini protegente, meruerunt vel illæsa servari, vel forsitan parum lædi. Quorum nomina commendata memoriæ frequentius recitantes, comparatione eorum magnitudinem generalis calamitatis extenuant, et dicunt (sicut probate sine dubio potuisti) : His functionibus provincia sufficit; ille enim locus tantum habet utilitatis. O miseri quorum os loculum est vanitatem, et dextera corum, dextera iniquitatis (Ps. exem, 8) ! Si bono suo apertos habent oculos, unde populus gemit? Aspiciant si statera justa sit in labiis corum. Prius numerent quanta perierint, postmodum quanta remanscrint. An ibi nihil vident, ubi pietas indigetur; et hoe luminibus sollicitis notant, unde invidia generetur?

> 10. Longe fac viam tuam ab illis, domum tuam semper inveniant clausam. Displiceant tibi noxia suggerentes, et se displicuisse cognoscant, fosis quippe adhæret samiliariter etiam turba pessima delatorum, qui latenti murmure ducibus optimis facultates insimuant alienas; ut laqueis avaritiæ captivati, piæ administrationis perdant opinionem, si acquiescant improbis suasionibus, et cogitent quæ sibi nuntiantur auferre. Quid aliud nisi calumnia fanocentibus hominibus excitatur? Detestabile profecto genus hamanum a nimisque abominabile, delatores. In cujus prætorio minime emerserint, ipse diligit rempublicam sicut se ipsum; nolens aliis facere quod ipse pati nolucrit. Ilac enim quarta est innocentiæ regula militaribus actibus occupato, quam tenes et tenere sirmiter debes, ut diligas rempublicam sicut te ipsum, charitate libera. Cujus abundanti repletus dulcedine Moyses, dum videret populum Israel, rempublicam scilicet suam, peccasse omnipotenti Deo, timeretque justissimi judicis futuram severitatem, sie placare arripuit irascentem : Obsecro. inquit, Domine, si dimities eis peccatum, dimitte; sin autem, dele me de libro tuo quem scripserunt manus tuæ (Exod. xxxn, 31). Consideremus quid proderat Moysi alios solvos facere, si perirei. Sed quia rempublicam diligebat semper sicut se ipsum, charitatis hujus sacrificio Deum placavit; et nec ipse periit, nec populum quem regehat perire permisit. Hune David sauctus æquali virtute di'ectionis imitatus. percutiente angelo civitatem : Convertatur, inquit, manus tua in me et domum patris mei. Isti qui oves sunt, quid secerunt (11 Reg. xxiv, 17)? Da hominem qui rempublicam sic diligat, et videbis quantum Deo placeat, etiam militaribus actibus occupatus. Profecto dignus es ut talium similis vivas, paratus laborare pro requie subject rum; paratus etiam mortem subire, si permiserit Deus, ut de mortis periculo tibi subditos liberes. Plus time, dux optime, provinciam fieri deteriorem, quam te ipsum minuentibus opibus pauperiorem : divitias inæstimabiles judien famam bonam. Yerumtamen quia omnis komo qui di-'igit se ipsum, plus debet diligere Deum quam se ip vin (alioqui minus diligens Deum, non diligit, sed

se ipsum, plus diligat Deum quam rempublicam, divinaque negotia præponat humanis.

Quinta REGULA. Humanis divina præpone.

11. Et hæc erit quinta regula innocentiæ militaribus actibus occupato, sic considerare temporalia, ut plus attendat æterna; sic consulere præsentibus actibus, ut plus de suturis cogitet præmiis. Evenit enim frequenter, quod ignorare non potes, sapientiæ Spiritu cuncta revelante sensibus tuis, ut aliquid fieri necessitas cogat quod æterna lex prohibet, verbi gratia, ne inecgnita proferamus exempla: si plures in exercitu fortissimo reperiantur hæretici, infidelitatis sententiam falsam pertinaci animositate vindicantes, et propter hoc hæreticis parcere vel consulere dux catholicus suadeatur, aut nefaudi erroris prædicatoribus exercendarum licentiam tribuere blasphomiarum, patienter serens propter scandalum quod pati formidat, etiam eos lavacro secundi baptismatis pollui, jam semel renatos; nempe tam malæ sunsioni consentiens, licet aliquam videatur util tatem bonorum temporalium præstitisse subjeetis, sibi interim nocuit; dum de adjutorio Dei minus sperasse judicatus, interdum deteriora quam formidat pericula tolerat; et nec in sua fide constans, excreet competenter zelum religiouis, nec evadit ruinam gravissimæ tribulationis, quia præposuit terrena cœlestibus, et voluntatem Creatoris offendere nullateurs dubitavit, placere volens hominibus mente corruptis. Beatus ergo eris si, militaribus actibus occupatus, pro fide vera quam tenes, nemini blandiaris; et adversus eam canes procedentes ex officina men. dacii latrare probibeas: spem tuam ponens in illo cujus potestati nemo resistit impune; quem si offenderis, sine causa de multitudine præsumis exercitus; si habueris propitium, neque militem superbum, neque violentum timebis bostem. Principaliter ergo cura tibi sit occupato militaribus actibus, ut fides catholica semper vincat adversarios suos. Hanc defende inter arma et gladios, hanc persuade mentibus armatorum.

12. Fides autem catholica est, Patris et Filii et Spiritus sancti unam contra Ar.um substantiam, vel essentiam, tres adversus Sabellium prædicare personas; ut cum l'ene intellecta fuerit in essentia unitas, in personis proprietas, vera quoque in majestate adoretur æqualitas. Tres enim sunt, qui i alius est Pater, alius Filius, alius Spiritus sanctus. Sed hi tres unum sont, et somme unum sont, quia singillatina Deus est Pater, Deus Filius, Deus Spiritus sanctus : neque tamen tres dii, sed unus est Deus, de quo Scriptura sancta dicit : Audi, Israel, Dominus Deus tuus Deus unus est (Deut. vi, 4). Suspicionem namque solitarii Dei removet Trinitas, et unum Deum credentibus ostendit una substantia. Non sic una, ut per singulos semiplena, in omnibus fiat tota, et ideo sit una; sed una numero, genere, virtute, plenitudine. Quam sicut habet in omnibus, ita non caret in singulis. Tanta in solo Patre, quanta in Filio et Spiritu sancto; tanta

odit se ipsum), quicunque diligit rempublicam sicut A in solo Filio, quanta in Patre et Spiritu Fancto; tame. in Spiritu sancto, quanta in Patre et Filio. Tanta postremo in singulis corum, quanta in duobus. Tanta in duobus, quanta in tribus. Tanta in tribus, quanta in singulis. Nihil quippe est ibt gradibus ordinatum. nibil qualitate diversum, nibil quantitate minimum, nihil loco separatum, nihil tempore posterius, nihil inefficax, nihil passibile. Ubi hoc tantummodo recipit distinctionem, quod ad invicem sibi sunt, Pater scilicet ad Filium, Filius ad Patrem, Spiritus samctus ad eos de quibus et cum quibus et Spirit is it sanctus est, ut ipse solus in Trinitate appelletur sanctus; propriumque sit Patris generare, proprium Filii nasci, proprium Spiritus sancti de utroque procedere. Pater quippe unius Filii est Pater, Filius B unius Patris est Filius, Spiritus sanctus et Patris et Filit est Sciritus. Ad solum Patrem generatio, ad solum Filium nativitas, ad solum Spiritum sanctum pertinct de utroque processio. Merito dum salutis nestræ necessitas exspectaret, ut propter honeines liberandos Deus homo nasceretur ex homine, non est natus secundum carnem Pater, quia Filius nunquam fuit, non Spiritus sanctus, qui nec Pater fuit aliquando nec Filius. Sed natus est Filius ut ipse Geret filius Virginis matris, qui est Filius Dei Patris : et per tempora'em nativitatem Dei omaipotentis numerus pullo modo cresceret fili rum, neque duos filios faceret unici Filii secunda nativitas. Maxime quia idem ipse unus Filius, sempiterno Patri coæternus, consubstantialis, æqualis, quem solum oportebat etiam filium hominis fieri, postquam venit plenitudo temporis, ut vir sieret ex muliere, redempturus viros ac mulieres, in uno sexu temporaliter natus ut utrumque salvaret, unum eligendo in quo nasceretur, alium unde nasceretur, ita suscepit substantiæ nostræ veritatem, ne personæ suæ duplicaret singularitatem, duarum substantiarum gigas, se l unius tamen ejusdemque personæ. Verbum quippe ante carnem, una natura, et una persona; Verbum caro factum, duæ naturæ, et una persona. Verbum ante carnem, homousion Patri; Verbom caro factum homousion et Patri et matri. Verbum ante carnem sine initio temporis inesfabiliter genitus; Verbum caro factum postquam venit plenitudo !emporis, mirabiliter et singulariter, sine morbo libidinis p:ocreatus. Verhum ante carnem novum fabricans muadum; Verbum caro factum, percunte:n redimens mundum. Verbum ante carnem, divina faciens; Verbum caro factum, simul divina faciens, et homans, quomodo voluit, patiens. Verbum ante carnen, unigenitus Deus; Verbum caro factum, Emmanuel, quod interpretatur Nobiscum Deus, Idem tamen ipse, Verbum caro factum, qui prius in principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum : quia non homo Deus, sed Deus factus et homo ut homo e-set Deus, id est Christus Jesus. Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitrates est esse se æqualem Deo, sed semetipsum exinaninit formam servi accipiens, in similitudinem kominum fac us, et hatitu inventus ut homo. Unmilianit semeipsum factus obediens urque ad mortem, mortem au- A temporibus administrationis tum peccantium synatem crucis. Propter quod et Deus illum exaltavit, et donavit ei nomen, quod est super omne nomen; ut in nomine Jesu omne genu flectatur cælestium, terrestrium et insernorum; et ofinis lingua confiteatur quia Dominus Jesus Christus in gloria est Dei Patris (Philipp. 11, 6-11).

13. Hic est Dominus Jesus, qui in Trinitate perfecta Filius nominatur, quando in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti baptizari juhemur. Hic est magnus et parvus, excelsus et humilia, impassibilis et passibilis, immortalis et mortalis, sine peccato inter homines vivens et peccata hominibus donans : per omnia similis nobis absque peccato, et per omnia similis Patri, qui nobis eum misit in similitudinem ca nis peccati, et de peccato damnavit pecca- B religionem valentes. Neque enim decesse poterunt ex tum in carne. Veraciter et proprie Filius Dei Patris, veraciter et proprie Filius Virginis matris. Super cœlos vita viventium, super terram medicina languentium, apud inferos resurrectio mortuorum. Mediator Dei et hominum, propter duas substantias, sive naturas, quarum est illi una cum Deo, altera nobiscum e mmunis. In una cademque persona, in qua verus factus est mediator, non babens initium deitatis de Maria; sed habens inde materiam carnis quam suscepit ut nasceretur. Habens nostri generis carnem, non aeriam, non phantasticam, non de cœlo depositam, non aliunde factam : quamvis humanam, nullis sordibus originalis iniquitatis ex aliqua parte pollutam, non ex voluptate carnis et sanguinis, sed Spiritus sancti superveniente virtute formatam, ratio- C nalisque animæ instiratione vivificatam. Proprie ac veraciter humanam, id est de matre, sed tamen sine, homine patre. Corruptibilem, quia famem, sitim, dolorem, mortem voluntarie quidem, sed tamen veraciter sensit. Incorruptibilem, quia nullius in se delicti, vel originalis, vel proprii stimulum sentiens, iniquitati nulla victus capiditate consensit. Nec sepulta potuit persenire ad corruptionem putredinis. heneficio resurrectionis: quando portans manubias inserorum surrexit idem ipse semper unus Christas, per quadraginta dies cum discipulis conversaturus, et sie ad cœlum mirabiliter ascensurus. Ubi modo ad dexteram Patris sedet, venturus in claritate, qui prius veneral in hamilitate : judicaturus vivos et vero remissionem peccatorum largiturus, æternamque vitam, si tamen in Ecclesia catholica perseveraverint ab omnium vitiorum contagione mundati. Catholica quippe Ecclesia statio est, ubi vulnera nostra bonns medicus sanat. Filius est promissionis, quisquis eam usque ad effusionem sanguinis vindicat.

14. Propterea, dux optime et fidelis, tene omnia dogmata ejus, prædica, vindica, duc ad eam volentes, compelle nolentes, non dolore suppliciorum, non metu gladii sævientis, sed modesta correptione, et severitate plena dilectionis. Procul absit timor diabolo militans. Sciant hæretici quia catholicus es; sciant catholici quia detestaris hæreticos. Deficiat

goga, crescat numerus electorum. Si gloriosus esticitur cujus labore dilatantur fines imperii, quanto erit gloriosion cujus labore catholica multiplicatur Ecclesia? Gaude ad lucra Christi, dole in di-pendiis. Semperque in corde tuo maneat apostoli Petri sententia, principes sub liac interrogatione culcautis: Cui, inquit, obedire oportet? Deo an hominibus (Act. v. 29)? Hoc itaque tu, dux fidelis, quotics fidei tux fervor profanos milites scandalizat, ore et curde dic : Cui obedire oportet? Deo en hominibus? Respondente autem conscientia tua: Deo, loquere, fac. ordina quod diligit Deus; ut quicunque iam contrarii veritatis existunt, aut sequantur volentes, aut remancant murmuran'es, et nihil adversus orthodoxam altera parte, quihus placeas in opere bono, quorum corda tibi tenacius inhæreant. Ubique habet si es vera dilectores suos. Quantumlibet exto latur iniquitas, veritas vincit. Sed pone, sint forsitan in mulitudine exercitus plures hæretici, pauci catholici: mogis te oportet viribus fortissimis niti, ut, si gratis Dei respezerit, omnes milites fortissimos facias catholicos, aut certe paucos dimittas hæreticos. Parum adhuc loquor. Ad illas fortasse missus es regiones ubi nullum reperias orthodoxum, vel certe rarise:mos ac latentes. Ibi quoque viriliter semina verbum vitæ ad gloriam Christi: redargne multitudinem perfidorum sine verecundia, sine formidine, sine debitatione; nec prius cogites quomodo eos regas imperialibus legibus, sed quomodo corrigas eloquiis spiritalibus : territosque nomine auctoritatis primitus doctrinæ sauctæ repugnare prohibeas, deinde paulatim consentire suadeas. Utile tibi est recta sentire, si al os quoque non deseras in pravitate. Boni ducis instantia plerumque multis præbuit occasionem salutis. Sed si forsitan desperas illos posse salvari, bunum est saluti convenientia prædicare; quia voluntatem Deus coronat, non facultatem. Seminare pertinet ad officium diligentis agricolæ; superni est muneris ut terra fructificet, votisque cultoris sui respondeat. Hac plane circa subditos usus industria facile etiam potestatibus sublimibus, et ipsis quorum munere dux effectus es regibus, si qua forte contraria veræ sidei senserint, et non cedere poteris, et mortuos, et damnaturus incredulos; credentibus D repugnare, paratus ad martyrium disces. Alioqui qui metuens inferiores offendere, minus exsequitur causam-propriæ religionis, quomodo merebitur cum proplieta David canere: Loquebar de test moniis tuis in couspectu fegum, et non confundebar (Ps. Gyvin, 46)?

15. O si boni duces inciperent humanis divina præponere, maximis erroribus remedia providerent. Late patet virtus ista, per plura et plura justiti e itinera funditur. Humanis divina præpone; et vidua oppressionem non perferat, propter spem lucri prætereuntis; pupilli substantia tutoris minime indigeat beneficio; pessimam victoriam injustus l.tigator amittat; sacerdotum postulationibus libenter pate-

scat auditus. Frequentetur oratio. Lectionis studium. A quamvis undique occupationibus irruentibus, igne desiderii spiritalis (remota tepiditate) fervescat. Quare enim dux optimus opprimit viduam? quare pupillum lædi sinit? quare pro injusto litigatore judicat? qua: e difficile aut raro ad ecclesiam pergit? quare non legit? nisi quia divinis humana præponit? Præpone ergo divina semper humanis; omnia tibi religiosæ voluntatis et opera et verba, quamvis inter militares actus, salva erunt. Eleemosynarum vero sacrificium quis ita posset offerre sicut dux optimus. eui magnitudo potestatis abundantes præbet occasiones misericordiæ tribuendæ, si tamen divina præponat bumanis? An inaniter Daniel propheta Nabuchodonosor dicit : Consilium meum placeat tibi, rex, miserationibus pauperam; et erit Deus parcens peccatis tuis (Dan. IV, 24)? nisi quoniam poten ioribus potentior est facilitas eleemosynarum? Quibus etiam secundum genus elecmosynæ amplius operari possilile est, ignoscere scilicet delinquentibus? Insi en m magis loudabiliter veniam donant, quorum iracundia nuntius mortis est. Ipsi gloriosius diligunt inimiers, quibus exigere vindictam sanguinis licet. Utraque opera miser cordize in potestate habes, si divina praponas humanis. Et in hoc maxime agnosceris humanis divina præjonere, quando nulli fallaciter furas, nec sobdolo sacramento decipis aliquem. Liert hostis sit antiques, licet immania \* reipublicæ infixerit visceribus, non videtur falsa juratione fallendus; etiamsi vita ejus impediat, mors proficiat paci; nee si C quidem, dux optime, compellaris falsum jurare. Sic nni homini, sic populo, sic plurimis gentibus cum quibus bella gerenda susceperis, aut sine juramento perseverans, assume certamen; aut nullatenus audeas violati sacramenti facinore perpetrato rempubliram liberare vel adjuvare. Quid enim prodest ei vincere, quem diabolus vicit, ut victoriæ spe falsum juraret? B num est ut semper humanis divina præpowas, et voce sancti Job libere, libenter loquaris : Sicuti pendentes super me fluctus maris, ita timui Deum (Job. xxxi, 23). Propter hoc Psalmista dum canerel: Domine, quis habitabit in tubernaculo tuo? aut quis requiescet in monte sancto tuo (Ps. xiv, 1)? re-pondet sibi ex persona Dei talibus verbis: Qui loquitur veritatem in corde suo, qui non egit dolum in D nobis est, ita et nos in ilio valeamus esse; sit saltem tingua sua, nec fecit proximo suo malum, et opprobrium non accepit adversus proximum; qui jurat proximo suo, et non decipit (Ibid., 3, 4). Ille ergo ha-· bitabit in tabernaculo Domini, et requiesce in monte sancto ejus, qui jurat proximo suo et non decipit. lle autem jurat preximo suo et non decipit, qui quodeunque jurat sermonibus, implet operibus. Nemo autem putet bostem cui jurat non debere proximum deputari; propter hoc enim juratur, ut proximus reputetur. Ex quo igitur vult amicus essici, legemque pacis amplectitur, jam proximus est; et jam qui Adeliter jurat, proximo suo jurat, et non decipit.

16. Pessimum nefas falsa juratio, et si paulo altins consideres, inutilis semper, maxime exercitum gubernantibus. Mutabilia enim juvenum corda, sacramenti vinculo frequenter ligantur, ut fide stabili hella suscipiant; et tunc firma sit securitas ducibus. ti religionis timor jurare falsum non sinat milites, Quam grave itaque et quam perniciosum, ut videant vel sentiant solvi facile sacramentum, ducisque sui invitentur exem; lo leve æstimare perjurium? Quidquid proinde juramento intercedente confirmas, ratum semper observa; sive inimico gratiam, sive veniam reo, sive laborantibus tecum præmia pollicearis; et hoc, adhibi:a invocatione nominis Dei, credibile facias operando; nullius utilitatis consideratione. nullius periculi formidine debes irritum facere. Fixus et peccata tua eleemosynis redime, et in ustitias tuas B sit et immutabilis sermo, cujus fidei testis est adhibitus Deus. Una plane causa solvendæ jurationis exstit, si aliquid iratus juraveris, unde pessis Deum per quem juras offendere. Verbi gratia, si tibi pro delinquentibus nunquam posse satisfieri terribiliter jurcs; si interitum civitati, vel populo, jurans mineris; si penitus in ecclesia non orandum; vel alia quæ divious timor prohibet, humanie tentationis ad præsens victus infirmitate, juraveris exsequenda: tunc plane non est perficienda juratio, quia non ibi divinis humana præponis, sed divind potius contemplacis; ut magis sic te jurasse pœniteat, dum complere quod juraveris pudet. Etiam sic quippe divina præponuntur humanis, illorumque verborum teneri incipiet regula, quæ vetans homines cito jurare, imo munquam volens jurare: Nolite, ait in Evangelio, jurare, neque per cœlum, neque per terram : sit autem serms vester, est est, non non (Mauh. v, 34). Que u ique quisquis operatur, imitator existit ipsius Filii Dei, de quo beatus ita loquitur Paulus : Non est in illo EST et NON; sed I'ST in illo fuit (II Cor. 1, 18,19) semper. Immutabilis quippe est, sicut verus Deus, et cum Patre et Spiritu sancto naturaliter unus Deus. Evius nomen inquirens sidelissimus Moyses, voce sibi cœlitus reddita tremebundus audivit : Ego sum qui sum. Et dices filiis Irrael : Qui est, misit me ad vos (Exod. nr, 14). Profecto magna est gloria in ee manere qui est, eum sequi qui est : et quia nos mutabiles facit infirma natura, nec possumus immutabili Deo per æqualem potentiam comparari, ut sicut semper in sermo noster, est est, non non; ct sive juramento intercedente, sive cessante, nitamur in verita e certissimi permanere. Divina namque est verita:, unde multum veraciter Dei Filius dixit : Ego sum veri co Joan. xiv, 6). Et sicut de charitate recordamur Joannem dixisse : Qui manet in charitate, et Deus in illo manet (I Joan. 14, 16); its similiter si velimus dicere, non mentimur : Qui manet in veritate, in Deo manet, et Deus in illo manet. Præponamus ig tur veritatem cunetis utilitatibus temporalibus, et tunc ri: invenienur humanis divina præponere. Veritatem plane nobis aut ratio manifeste demonstret, aut

dotum doctrina sidelis ostendat. Sub specie enim veritatis plerumque falsitas vindicatur; et nisi adsit bonis ducibus pia cordis humilitas, ut quoties requirunt veritatem, sæcôlaris dignitatis removeant potestatem, miserabiliter anteponentur humana divinis; ait temere audeat, quamvis dux, tamen Ecclesiæ discipulus, Ecclesiam docere; nec judicia segui sacerdotum, sed velle potius de sacerdotalibus judicare iudiciis.

17. Occasione quadam venimus ad hunc locum, quantum arbitror, necessarium volenti semper humanis divina præponere. Ut dux homes, in omnibus quidem, si pie sapis, Ecclesiam consulas, sacerdotibus obedire festines, sine illorum consilio nihil geras quorum precibus adjuvaris. Præcipue tamen inter B officia religionis, solam discas obedientiam deferre: et si quando aliquis scrupulus mentem movet, non sequaris facile sententiam propriam, nec aliis persua !ere coneris, nisi prius cam sacerdo ibus agnovevis placuisse. Memento quid tibi in Deuteronomio Deus loquatur: Interroga patrem tuum, et annuntiabit tibi; presbyteros tuos, et dicint tibi omnia (Peut. xxxII, 7). Consule ergo quos Deus scientiæ Dominus consuli debere commonuit. Etianisi tibi scientiæ plenitudo, si facultas majoris eloquii s ppetat, inclinata tervice ad humilitatis sanctæ propositum, consule sacerdotes. Consule autem pie quærendo, non violenter quid respondeant imperando. Nec tibi unquam placeat in provinciis ubi ducatum geris canonum decreta rescindere. Si enim publicas leges transgredi metuis quas C homo constituit, que modo Spiritus sancti definitionibus obviare tentabis? An ignoras quia Spiritu sancto acti locuti sunt Patres, quorum si jussa rescindimus, loquinti per eos contumeliam ingerimus? poteritque forsitan apostolica nobis increpatio competenter apiari : Zelum Dei habent, sed non secundum scientiam (Rom. x, 2). Volens ergo hale: e zelum Dei secundum scientiam, tene ordinem rectum, cave perversum. Rectus ordo est ut sacerdotes doceant, laici doce ntur; et omnis qui se ad Ecclesiam pertinere gloriatur, legibus vivat Ecclesiæ, maxime his quas antiquitas roboravit; unde etiam consuetudo sine lege, quam tamen Ecclesiæ sanctæ traditio custodiendam jugiter posteris tradidit, eadem reverentia videtur custodienda, et nullatenus amoven la si non est fidei veræ D contraria. Nec offendat animos tuos Ecclesiarum consuetudo diversa, dum fides est una. Parvulis enim mentibus ac pene stultis, hoc irrepit vitium, consuetudinem suæ Ecclesiæ, ubi vel natus vel enutritus, in a ils Ecclesiis quærere; et si aliquam dissonantiam consuctudinis viderit, patitur repente scandalum fidei. Tu vero, vir sapiens, Ecclesiæ ad quam perveneris si approbas fidem, sequere statim consuctudinem, nec usurpes aliquam sacri ritus facere novitatem. Si enim te scanda'izat mutata consuctudo, potest similiter populum scandalizare, cojus voluntatem sibi dux optimus in rebus bonis semper conciliare festinat : aposto'ica verba frequentius recolens, ubi

Scriptura divinitus inspirata commendet, aut sacer- A scriptum habes : Sine offensione estote, Judais et Græcis, et Ecclesiæ Dei (1 Cor. x, 32). Melius igitur videtur, ne quod offendiculum detur Evangelio Chijsti, multitudine scandalizata populi Christiani, patienter dux sapiens offensionem tuam toleres, donce alterius consuetudinis (in quo offenderis) aut rationem quoquo modo capias, aut suscipias dilectionem, si tamen, ut sæpe dicendum est, nullum timetur periculum sidei. Quod enim sidei non repugnat, hoc solum debet æquanimiter sustineri, pro scandalo scilicet populi : quia et hoc utique ad custodiam pertinet fidei, vitare scandalum populi. Populus quippe scandalizatus facile ad schismata prosilit, et : cis quomode omnis sides perielitetur in schismate. Bonum itaque est ut, te favente, te consentiente, et nullatenus prohibente, secundum piissimas Patrum definitiones unaquaque Ecclesia consuctudinem suam sequator: et tu illius consuctudinis particeps efficiaris quam tenet Ecclesia ubi pro tempore vel administrationis necessitate fueris conversatus. Alioquin diligere solita, et horrere vehementer insolita, nimia est justitia, non laude, sed reprehensione dignissima, si placet sapientissimi sententia Salomonis: Noli esse justus multum; neque sapias plus quam necesse est, ne obstupescas (Eccle. vii, 17). Quid est, ne obstupescas? No remaneas frigidus. Quis remanet frigidus? Cui fervor subtrabiltur charitatis. Noli ergo esse multum justus.

## Serta regula. Noli esse multum justus.

18. Et bæc tibi sexta sit innocentiæ regula, mili. taribus actibus occupato. Quidquid enim dixeris, gesseris, disposueris, ut Deo et hominibus placeas, et fervore charitatis mirabiliter iniquitatis frigus excludas, noli esse multum justus, neque sapiens plus quam necesse est. Incurrit quispiam gravissimi facinoris culpam, meretur judicialem sentire censuram? tempera, dux optime, impetum severitatis; et dum reo supplicia inferuntur, interioribus auribus pietas dicat : Noli esse multum juntus (Ibid.). Amicitiæ alius immemor, debita exhibere neglexit officia? dignus est abjici, meretur sentire asperam læsionem; cohibe, obsecto, rectum dolorem, noli retribuere similia. Ne æstimes quasi inimicum, sed corripe adhuc velut amicum; respondente tibi sapientissimo Salomone: Noli esse multum justus. Esto ergo justus, sed noli esse multum justus. Esto justus, ut corripias inquietos; noli esse multum justus, ut consoleris pusillanimes, ut suscipias insirmos, et patiens sis ad omnes. Considera quibus imperes, et quam dura corda flectere cupias; ut modo minando, modo feriendo, modo veniam largiendo, nullatenus quidem remanere impunita militum peccata dimittas, neque tamen semper excessibus eorum supplicia condigna retrihuas, dicens tibi ipsi : Noli esse multum justus. C quanta, dux sapientissime, dissimulanda sunt, quants toleranda, quanta leviter attingenda, quanta sacerdotum quoque intercessionibus concedenda, ab illo qui sapienter audit : Noli esse multum justus! Potes alia atque alia tacitus considerare vitiorum genera, quibus sanandis remedium voluit prævidere \* qui dixit : A nis crimine nulla matrimonii dividendi eausa pes-Noli esse multum justus. Inter alia quippe, detractionis abscondito jaculo neminem vulnerabimus, nec in moribus bene viventium sellicitius inquiremus unde culpentur, si loquatur unicuique nostrum per Spiritum sanctum fidelis Scriptura : Noli esse multum justus. Quia utique multum justus esse culpabiliter nititur, qoi per omnem justitiam proximi examinat vitam, fragilitatis humanæ consideratione postposita; tanquam sine peccato valeat vivere quisquis incipit peccata vitare; præsertim Jacobo apostolo confirmonte : In multis enim offendimus omnes (Jac. 111, 2); unde non immerito revocatur superbus detractor ab elatione judicandi, cum dicitur ei : Noli esse multum justus; ut libenter impleat quod Vas electionis et doctor gentium loquitur Paulus : Si præoccupa us Ba vana gloria Christianum revocavit, et ad miseria fuerit homo in aliquo delicto, vos qui spiritales estis, instruite hujusmodi in spiritu mansuctudinis; considerans te ipsum, ne et tu tenteris (Gal. vi, 1). Hoc est itaque: Noli esse multum justus, quod est: Considera te ipeum, ne et tu tenteris, Cæterum qui sic delinquentibus irascitur, quasi ipse delictorum penitus expers baheatur, continuo in barathrum crudelitatis miserabiliter cadit. Et clamante memorato apostolo: Alter alterius onera portate, et sic adimplebitis legem Christi; unilius onus portans per patientiam, fit importabilis omnibus, paulatimque odio crescente multorum, ja-, nuam primitus seditionibus, deinde publicis aperit pradiis; cupiendo esse multum j stus, vere factus injustus, et nomine aut officio ducis indignus. Necessarium proinde sermonem, dux optime, sæpins repeto, C et hanc tibi sextam regulam innocen iæ militaribus actibus occupato vehementer inculco : Noli esse multum jus!us. Pietas ad omnia utilis est (1 Tim. 1v. 8); aon ego, sed idem sanctissimus Paulus narrat. Licet justitia faciat ducem terribilem, pietas facit amabilem. Gubernationi autem reipublicæ, securitati salutis, bono concordiæ plus prospicitur, quando dux optimus amari eligit, non timeri. Dux amabilis murus est patriæ. Qui vere in omni tempore, continuato vigore met endus apparet, omnes subditos efficit infideles; facile timet proditionem, facilius patitur : extraneus vivit inter suos; tantum postremo timet, quantum timetur; et hoc infelicitatis flagello nullatenus caret, nisi, cunctis mansuetus et comis effectus, didicerit sibi quando alterum judicat dicere : Noli D esse justus multum.

SEPTIMA REGULA. Memento le esse Christianim.

19. Memento te esse Christianum, quo facilius possis pra cepta Christi servare. Christus enim mansuetudinem docens, legis quoque justitiam temperavit; hac distinctione legem Evangeliumque discernens. Et quia in lege non licebat occidere, non licebit in Evangelio vel irasci. lo leje namque adulterium vetabatur; in Evangelio, etiam videre ad c ncupiscendum mulierem pars esse perpetrati adulterii judicatur. In lege libellus repudii suffic ebat ad conjuges separandos; in Evangelio, sine f rnicatio-

mittitur. Prohibuit lex falsum jurare; jussit Evangelium penitus non jurare. Vindicte modum lex sta nens, dixit antiquis: Oculum pro oculo, deatem pro dente (Lev. xxiv, 20); discipulus vero Evangelii ı ullam voluit Christus ex pectare vindictam, sed percussum semul percutienti monuit alteram prabere maxillam. Hille passus angariatum dio mill'a ambulare pra cepit, interdicens omnimodis talionem. Lex inimicis odium retribui permisit, dilectionem vero aminis indulsit; Evangel i vero sacra præceptio: Diligi e, inquit, inimicos vestros; benefacite his qui oderunt pos; et crate pro persequentibus et calumniantibus tos (Matth. v, 41). Cumque bis amplioribus virtuibus excellere legi Evangelium demonstrasset. cordiam cui solus Deus testis est provocavit. Orationis quoque regulam simul et verba credentibus tradens, hac conditione constrinxit orantes, ut quicuuque i ostulat sibi propria debita relaxari, profiteatur se aliena donare: nihil accepturus a Domino, si nibil volnerit præstare conservo. Quia et jejuni Christiani simplicitas justum judicem placat; et ibi congregare divitias, ubi cor habere jubetur, in coelo scilice: obi habitare festinat, non in terra unde per singulos dies migrat: remansurus in tenebris totus, nisi mentis ejus intentio, tanquam oculus corporis, ad illuminanda bonorum operum membra simpliciter luceat. Jam vero quod non servire duobus domins admonetur, quod de crastino non cogitare, quod non judicare, ne judicetur; quod in oculo fratris stipulam videre, in suo trabem non videre culparar; et imperatur ei ne sanctum canibus det, ne margaritas mittere audeat ante porcos; petiturus ut accipia. quæsiturus ut inveniat, pulsaturus ut aperiatur e : multis modis et rationibus demonstratur quantum debeat laudabilis propositi curam gerere Christianus, ne in eo tanti vocabuli dignitas videatur errare.

20. Propterea ut per singula qua superius ex Evangelio iuseruimus recurrat intentio, quando te potestas ducis ejicere gladium de vagina compellit, memento te esse Christianum, cui sine causa fratri suo irasci non licet; et diutius cogita, ne vindicia quam videris inferre justum transeat modum. Quoniam si irasci nefas est Christiano, multo magis occidere. Sic ergo puni reum, dux Christiane, ut miscricorditer ferieus, non hominem, sed vitium perdere cupias; et publicam disciplinam, ne pereat, reo pereunte, conservare festines. Ubique fidei ture memor. signt in facinoribus evitandis, ita in flugitiis corrigendis. Solet quippe maxima potestas ad pænas se laxare peccati, quoties falsa felicitas ipsa fit major infelicitas; ut quia prohibere nemo audet scelera committentem, aut libeat quod licet, aut licere putetur omne quod libet. Talibus itaque tentationibus pulsantibus mentem, quamvis suppetat honoris degnitas, clientumque numerosa familia; quamvis forte laudetur peccator in desiderijs animæ suæ, et qui continentiæ, memento te esse Christianum. Vide quia videre ad concupiscendum pars est adulterii Christiano. Dient tibi beatus Apostolus: Fornicatores et adulteros judicabit Deus (Hebr. xin, 1). Dicat Job, probatus et non reprobatus: Ira enim magna, et ignis undique ardens est (Job. xxx1, 12), alterius uxorem concupiscere. Dicat iterum sanctissimus Paulus: Nescitis quia corpora vestra membra Christi sunt? Tollens ergo membra Christi, faciam membra meretricis (1 Cor. vi, 15)? His enim vocibus admonitus, redire poter's facile a procip tio v. Inptatis. Jam quoties per omnipotentem Deam juras, cogente ad ho for-

inqua gerit benedicatur, ascendens super speculam A sitan reipublicæ magna necessitate, memor cris saltem cavere perjurium, si minime potueris effugere juramentum. Memento itaque, memento te esse Christianum: militiam ducis laudabiliter gerens, ut frequentibus beneficiis multos tibi facias amicos, cui diligere præcipitur inimicos. Plus esto bonus quam severus: quia hæc est ducis optimi sola perfecta laus, oblivisci semper injurias, ut vere per hanc septimæ virtutis industriam, dum semper tibi irse dixeris: Momento te esse Christianum, mercaris et in sæcolo et in futuro vivere feliciter, ubi dabitur ducibus Christian's perpetuus principau .

# FULGENTII FERRANDI

#### BREVIATIO CANONUM.

- 4. Ut neophyli non ordinentur (Conc. Nicæn., B sit. 2; conc. Sardic., tit. 11, conc. Landic., tit. 3).
- 2. Ut quicunque laicus ad episcopatum eligitur, prius annum in ministerio ecclesiastico per omies gradus transeat (Conc. Suffetul.).
- 3. L't qui post baptismum sæc lari militiæ nomen dederit, ab ordinatione arceutur (Conc. Zellens.),
- 4. Ut episcopus a tribus ordinetur, consentientihus aliis per scripta, cum confirmatione metropolitani vel primatis (Conc. Nicæn., tit. 4, item tit. 6; conc. Antioch., tit. 19; conc. Laodic., tit. 12; conc. Carthag. sub antistite Genethlio, tit. 10; conc. universais Carthag., tit. 49; conc. Zellens., ex epistola papæ Sir.c.).
- 5. Ut in ordinando episcopo alii quoque episcopi super tres addan ur, si ab aliquo suerit contradictum C (Conc. Carthag., it. 50).
- 6. Ut unus episcopus episcopum non ordinet, excepta Ecclesia Romana (Conc. Zellens., ex epistola papæ Sirici).
- 7. Ut episcopus qui suscepta manus impositione ministerium recusaverit, excommunicatus maneat donec consentiat (Conc. Antioch., tit. 17). Si autem volens a plebe non suscipitur, ad plenari m synodum salvo suo honore sustinere debebit (Conc. Antioch., tit. 18).
- 8. Ut epi-copus qui ordinatus non suscipitur. aliam Ecclesiam non occupet; sed in Ecclesia ubi presbyter fuerat tanquam presbyter sedeat (Conc. Anquirit., tit. 18).
- mitus inculcentur (Conc. Carthag., tit. 10).
- 10. Ut episcopus ordinatus ab ordinatore suo 1::teras subscriptas accipiat, ordinationis ejus diem sunul et consulem continentes (Conc. Milevitan., tir. Vi
- 11. Ut ad eligendum episcopum sufficiat matrieis trbitrium (Conc. Septimunic., conc. Macrian.).

- 12. Ut episcopus in villa vel vico non ordinetur (Conc. Laodic., 1.1. 55).
- 13. Ut episcopus non ordinetur in diœcesim qua episcopum nunquam habuit, nisi cum voluntate entscopi ad quem ipsa diœcesis pertinet; ex concilio tamen plenario et primatis auctoritate (Gonc. Carthag., tit. 52, item 54; conc. Carthag. in basilica.
- 11. Ut episcopus in diecesim ordinatus ipsam solam teneat (Conc. Carthag., tit. 51).
- 15. Ut episcopi, et preslyteri, et diaconi non ordinentur, nisi omnes suos Christianos secerint (Conc. Carthag., tit. 3).
- 16. Ut episcopi, presbyteri, et diaconi ab uxoribus abstineant (Conc. Carthag., tit. 1; conc. Zel-
- 17. Ut nullus episcopus, dimi-sa matrice, in dicecesi se constituat (Conc. Carthag., tit. 6).
- 18. Ut episcopi vel clerici de civitate ad civitatem non transcant, neque de provincia ad provinciana (Conc. Nican., tit. 11; conc. Sardic., tit. 2, item 5; conc. Antioch., tit. 3, item tit. 21; conc. Constantinop., tit. 2, item tit. 3).
- 19. Ut episcopi in aliena civitate tres tantounmodo faciant septimanas (Conc. Sardic., tit. 15).
- 20. Ut qui metu persecutionis in aliena civitate demorari volu-rint, non prohibeantur (Conc. Sardic., tit. 22).
- 21. Ut nullus episcopus, etiamsi a plebe eligatur. 9. Ut epi-copo ordinato statuta conciliorum pri- p vacantem Ecclesiam obtineat, nisi ex auctoritate plenarii concilii (Conc. Antioch., iit. 45).
  - 22. Ut nullus episcopus cathedram cui datus fuerit interventor, plusquam annum teneat; sed ipse eis episcopum petat (Conc. Carthay., tit. 9).
  - 23. Ut interventores episcopi conveniant plebes quæ episcopum non habent, ut episcopum accipiant. Quod si accipere neglexerint, remoto inter-

- ventore sic remaneant, quandiu sibi episcopum quæ- A rant (Conc. Macrian.).
- 24. Ut nullus episcopus plebem alienam usurpet (Cone. Carthag. sub sancto Grato, tit. 9; conc. Carthag. sub antistite Genethlio, tit. 9; item conc. Carthag., tit. 5).
- 25. Ut episcopus qui sine episcoporum judicio plebom aliquam quam ad suam cathedram existimat pertinere, tenuerit, causam amittat (Cone. Carthag., tit. 12).
- 26. Ut in plebe aliena nullus sibi episcopus audeat vindicare (Conc. Juncens.).
- 27. Ut ep scopus ilienum clericum non suscipiat, neque ordinet (Conc. Nicæn., tit. 12; conc. Sardic., tit. 19, item 20; conc. Antioch., tit. 22; B (Conc. Carthag., tit. 36). conc. Carthag. sub sancto Grato, tit. 2; item conc. Carthag., tit. 28).
- 28. Ut nullus episcopus alisaum monachum vel in ecclesia ordinet, vel in mona-terio suo præpositum faciat (Conc. Carthag., tit. 14).
- 29. Ut episcopus præsentibus catechumenis ordipationem non faciat (Conc. Laodic., til. 4).
- 50. Ut episcopus qui necessitate compellente ante viginti quinque aunos virginem velaverit, nihil ei obsit concilium quod isto numero annorum constitutum est (Conc. Carthag., 1it. 18).
- 31. Ut res episcopi non sint abnoxime rebus ecclesissicis, sed de his ipse quod voluerit ordinet (Conc. Antioch., tit. 24).
- 32. Ut nullus episcopus harredes extraneos, vel C Carthag., tit. 17). harreticos etiam consanguineos faciat (Conc. Carthag., 52. Ut autem non vindicet., h
- 53. Ut episcopi vel clerici his qui catholici non sunt, nibil per donationes conferant (Conc. Carthag., tit. 23).
- 34. Ut episcopi sive presbyteri ea quæ sunt in locis ubi ordinantur ad alia loca non transferant, nisi causas ante reddiderint (Conc. Hipponireg., tit. 5).
- 35. Ut ep'scopi quidquid nomine suo comparaverint, cogantur Ecclesize refundere; quidquid autem els donat r, eni voluerint conferant (Conc. Hipponireg., tit. 8).
- 36. Ut rebus ecclesiasticis dispensandis episcopus potestatem habeat (Conc. Antioch., tit. 25).
- 37. Ut præter conscientism episcopi oblationes fractuum ecclesiæ debitas nullus vel dare vel accipere audeat (Conc. Gangr., itt. 7, 8).
- 38. Ut episcopus matricis non usurpet quidquid fuerit donatum ecclesiis quæ in diœcesi constitutæ sunt (Conc. Hipponireg., tit. 9).
- 59. Ut fili episcoporum gentilibus, vel hæreticis, aut schismaticis matrimonio non conjungantur (Conc. Carikag., tit. 21).
- 40. Ut fill episcoporum aut clericorum spectacula non exhibeant nec spectent (Conc. Garthag., tit. 20).

- 41. Ut episcopi filios suos non emancipent nisi jam probatos (Conc. Carthag., tit. 22).
- 42. Ut episcopi non passim ad comitatum pergant (Conc. Sardic., tit. 9, item tit. 10, item tit. 11; conc. Autioch., tit. 11).
- 43. Ut quicunque episcopus ab imperatore publicum judicium postulaverit, honore proprio privetur (Conc. Carthag., tit. 9).
- 44. Ut liceat uniquique episcopo preces constituere, quando de judiciis publicis contra hæreticos aliquid est petendum (Cone. Marazan.).
- 45. Ut episcopus sine metropolitati consilio nihit agat, nisi ea tautum que ad gubernationem Ecclesias suae portinent (Conc. Antioch., tit. 9).
- 46. Ut episcopi sine formata primatis non navigent (Conc. Carthag., tit. 36).
- 47. Ut episcopi rem Ecclesia sine primatis consilio non vendant (Conc. Carthag., tit. 5; conc. Hipponireg., tit. 9).
- 43. Ut episcopi providentia virghibus quae pupillae fuerint, ubi habitent eligatur (Conc. Carthog. tit. 40 °).
- 49. Ut episcoporum judicio poenitentia tempora poenitentibus decernantur (Conc. Carthag., tit. 39),
- 50. Ut eliscopi judicio Donatistæ qui apud suos acta poenitentia convertitur, tempus pænitentiæ vel reconciliationis decernatur (Conc. Carthag., tit. 2).
- 51. Ut episcopus accusatos presbyteros con vocatia quinque episcopis audiat; diaconorum cum tribus, reliquorum vero causas ipse solus discutlat (Conc. Carthag., tit. 17).
- 52. Ut autem unus episcopus cognitionem sibi non vindicet, hoc in alio concilio Carthaginiensi actum est.
- 53. Ut nullus episcopus, vel presbyter, vel diaconus excommunicatus communicet (Conc. Nican., tt. 5; conc. Sardic., tit. 47; conc. Carthag., tit. 8 b; conc. Antioch., tit. 2).
- 54. Ut si quis episcopus a synodo fuerit excommunicatus, communicare non audeat; et si fecerit, spem restitutionis non habeat (Conc. Antioch., tit. 4; conc. Hipponireg., tit. 5).
- 55. Ut episcopus, si causam habuerit, a duodecim episcopis audiatur (Conc. Carthag. sub sancto Genethiio, tit. 8).
- 56. Ut episcopi qui in causa jodices dantur definito temporis die cognoscant (Conc. Septimunic.).
- 57. Ut si duo episcopi in una provincia contentiouem habuerint, ex alia provincia non advocent episcopos ad judicium (Conc. Sardic., tit. 4).
- 58. Ut si de accusato episcopo multæ sententiæ fuerint episcoporum, metropolitanus alterius provinciæ convocetur (Conc. Antioch., tit. 14). Quid in accusationibus episcoporum observari debeat (Conc. Carthag., tit. 15).
- 59. Ut adjudicatus episcopus ad apostolicam sedem, si voluerit. appellet (Conc. Sardic., tit. 5).

" Male Trec. #4, 41.

خو

- 60. Ut si appellaverit a in onthe Ira ipsins non or- A dinetur (Conc. Sardic., tit. 6).
- 61. Ut si a judicibus quos primas dederit appellaverit, alii judices amplioris numeri decernantur. Ut si [Forte, At si] et ab ipsis appellaverit, ad sententiam concilii differatur (Conc. Thenit.).
- 62. Ut episcopis judicantibus condemnatus episcopus, si fuerit apud potiores episcopos absolutus, nihil eis noceat si bono animo judicaverint (Conc. Carthag., tit. 11).
- 63. Ut episcopus qui ab omnibus episcopis provinciæ fuerit condemnatus, facultatem judicii repetendi non habeat (Conc. Antioch., tit. 15).
- 64. Ut episcopus ab eis episcopis quos elegerit judices condemnatus, appellare alibi non audeat (Conc. Carthag., tit. 3, item tit. 15).
- 65. Ut episcopi qui in aliqua causa judices dantur, ipsi locum audientiæ deligant (Conc. Zellens.).
- 66. Ut depositus episcopus, ad imperatorem causam suam non deferat (Conc. Antioch., tit. 12).
- 67. Ut accusatus episcopus vel quicunque ex clero fuerit apud Ecclesiam accusatus, ad judicia publica non transeat (Conc. Carthag., tit. 18).
- 68. Ut episcopus qui secunda vel tertia auctoritate conventus fuerit, et venire contempserit, ab episcoporum consortio suspendatur (Conc. Zellens.).
- 69. Ut nullus episcopus, vel presbyter, vel diaconus cum Judæis pascha celebret (Conc. Antioch., tit. 1).
- 70. Ut episcopi, presbyteri, vel diaconi non sint conductore, aut procuratores (Conc. Carthag., tit. C 24).
- 71. Ut episcopi, sive clerici in ecclesia non conviventur, nisi transenntes (Conc. Carthag., tit. 38).
- 72. Ut episcopi et presbyteri in domo sua oblationes non faciant (Conc. Laodic., tit. 56).
- 75. Ut episcopus a communione non suspendat cum quem asserit de peccato aliquo sibi soli fuisse confessum (Conc. Carthag., tit. 2).
- 74. Ut episcopus sibi successorem non eligat. (Conc. Antioch., tit. 23 b).
- 75. Ut episcopi ad concilium occurrant; aut non occurrentes, in tractoria, vel apud primatem excusationes suas allegent (Conc. Laodic., tit. 38; conc. Carthag., tit. 11).
- 76. Ut exceptis senibus qui loco moveri non pos- D Antioch., tit. 8). sunt et infirmis episcopis, qui admonitus ad concilium non occurrerit, communione privetur (Conc. Marazan.; conc. Thusdrit.; item conc. Thenit.; conc. Hipponireg., tit. Sepimunic.). 96. Ut presby
- 77. Ut episcopus qui, non suscepta legatione, universali concilio interesse præsumpserit, ab eis episcopis qui legationem suscipiunt, ad ipsum concilium non admituatur (Conc. Thusdrit.).
- 78. Ut nullus episcopus prioribus suis se audeat anteponere (Conc. Milevit., tit. 2).
  - " Videtur hic decsse alius.
  - \* Leg. tit. 6.
  - · Trec., tit. 9.

- 79. Ut chorepiscopi, id est vicaril episcoparum, nec presbyteros nec diaconos ordinent, nisi tantum subdiaconos (Conc. Anquirit., tit. 13; conc. Antioch., tit. 10).
- 80. Ut vicariis episcoporum liceat formatas facere (Conc. Antioch., tit. 8).
- 81. Ut prime sedis opiscopus non appelleur princeps sacerdotum, vel summu; sacerdos (Conc. Carthag., tit. 34).
- 82. Ut primatem proprium Mauritania Sitisensis habeat (Conc. Carthag., tit. 6).
- 83. Ut primæ sedis episcopi ex concilio Carthaginiensl episcopi constituantur, quando fuerit oborta contentio (Conc. Carthag., tit. 7).
- 84. Ut primates diversarum provinciarum nomina episcoporum ad Ecclesiam Carthaginiensem wittant (Conc. Carthag., tit. 5).
- 85. Ut presbyter anto triginta annorum ætatem, quamvis sit dignus, non ordinetur (Conc. Novacæsar., tit. 10).
- 86. Ut qui in ægritudine suerit baptizatus non ordinetur presbyter; nisi sorte propter vitam bouam, aut hominum raritatem (Conc. Novacæsar., tit. 11).
- 87. Ut presbyter ordinatus si de aliquo crimine confessus [An convictus] fuerit, aut de his qui lapsi sunt, non suscipiatur (Conc. Nicæn., tit. 8; conc. Novacæsar., tit. 11).
- 88. Ut presbyter in convivio secundarum nuptiarum non intersit (Conc. Novacæsar., tit. 7).
- 89. Ut de oblatione presbyteri conjugati nullus audeat non communicare (Conc. Gangr., tit. 4).
- 90. Ut presbyter inconsulto episcopo, in quolibet loco agenda non audeat celebrare (Conc. Carthag., itt. 7).
- 91. Ut presbyter inconsulto episcopo virgines non consecret; chrisma vero nunquam conficial (Conc. Carthag., tit. 43).
- 92. Ut presbyteri civitatis sine jussu episcopi nihil jubeant, nec in unaquaque parcecia aliquid agant (Conc. Anquirit., tit. 14).
- 93. Ut presbyteri abstinentes a carnibus, tangant eas; ita ut etiam olera quæ cum carnibus coquuntur comedant (Conc. Anguirit., tit. 14).
- 94. Ut presbyteris formatas dare non liceat (Cone.)
  Antioch., tit. 8).
- 95. Ut presbyteri rem Ecclesiæ sinc conscientia episcopi non vendant (Conc. Anquirit., tit. 15; conc. Hipponireg., tit. 11).
- 96. Ut presbyter qui reatum incurrerit, a sex vel septem episcopis audiatur (Conc. Carthag. sub antistite Genethlio, tit. 8 °).
- 97. Ut presbyter qui immolavit idolis, et postea pro fide conflixit, honore quidem non privetur; tamen nec sacrificet, nec sermonem faciat d.
  - 98. Ut presbyter, si uxorem duxerit, deponatur; si
- d Sumptus est canon ex concilio Anquiritano, tit. 1.

- autem fornicatus suerit, etiam poenitentiam agere A compellatur (Conc. Novacæsar., tit. 1)
- 99. Ut presbyter vel diaconus, qui deserta Ecclesia sua ad aliam transierit, si post evocationem episcopi sui reversus non fuerit, deponatur (Con. Antioch., tit. 5).
- 100. Ut presbyter vel d'aconus, si a proprio episcopo exauctoratus sancti ministerii quidpiam prrsumpserit, spem restitutionis non habeat (Conc. Anticch., tit, 4).
- 101. Ut presbyter vel diaconus, qui se ab Ecc'esia sequestraverit, et in domo sua altare erexerit, deponatur (Conc. Antioch., tit. 5, conc. Carthag., tit.
- 102. Et liceat sive presbyteris sive diaconibus, si juterpellare (Cons. Sardic., tit. 13).
- 103. Ut presbyteri alterius regionis præsentibus presbyteris non sacrificent (Conc. Novacæsar., tit.
- 104. Ut diaconi septem esse debeant (Conc. Novacarsar., iit. 13).
- 105. Ut diaconi jud cio populi non eligantur (Conc. Laodic., tit. 15).
- 106. Ut diaconi ante presbyterum non communicent (Conc. Nican., tit. 14).
- 107. Ut diaconus pra sente presbytero non sedeat uisi jussus (Conc. Laodic., tit. 19).
- 108. Ut subdiaconus panem non eroget, nec calicem benedicat (Conc. Laodic., tit. 25),
- 109. Ut diaconus, vel quilibet clericus ad aga- C pem vocatus, partein non tollat (Conc. Laodic., iii. **3**i).
- 110. Ut diaconus aut clericus, magus et incantator non sit, neque phylacteria faciat (Conc. Laodic.,
- 111. Ut diaconus vel etiam laicus sine formata alicubi non proficiscantur (Conc. Laodic., tit. 39).
- 112. Ut diaconi vel quilibet clerici, præter jussionem episcopi ad peregrina non proficiscantur (Conc. Laodic., tit. 40 .).
- 115. Ut diaeoni vel clerici spectaculis quæ in muptiis exhibentur, non intersint (Conc. Laodic., tit.
- 114. Ut diaconi, vel quilibet clerici aut etiam laici Christiani, ex symbolis convivium non celebrent D (Conc. Laodic., tit. 53).
- 115. Ut diaconi, vel quicunque in s cerdotali ministerio constituti, usuras et lucra, id est sescupla, non exigant (Conc. Laodic., tit. 5).
- 116. Ut diaconi qui immolaverunt, et postea reluctati sunt, in honore quidem suo permaneant, sed ab omni altaris ministerio repellantur b.
- 117. Ut diaconus qui in corporale peccatum incidit, ab ordine ministerii abstineatur (Conc. Nova æsar., tit. 9).
  - Trec. 11; Corb. 20; emendandus aterque.
- b Sumptus est canon ex concilio Anquiritano, tit. 2.

- 118. Ut diaconi vel presbyteri si a ministerio remoti fuerint, non eis manus vel tanquam pænitentibus, vel tanquam fidelibus laicis imponantur (Conc. Carthag., tit. 12).
- 119. Ut diaconi non ordinentur qui procuratores. et actores, et tutores, et curatores pupillorum sucrunt, nisi post deposita universa et reddita ratiocinia (Conc. Carthag., tit. 7).
- 120. Ut diaconis solis liceat ad altare ingredi, et communicare (Conc. Laudic., tit. 18).
- 121. Ut ante viginti quinque annos nec clerici ordinentur, nec virgines consecrentur (Conc. Carthag., tit. 9).
- 122. Ut clerici cum mulieribus extrancis non habiinjuste excommunicati succint, finitimos episcopos B tent (Cone, Nicon., tit, 3; cone, Carthag., sub sancto Grato, tit. 3; Conc. universali Carthag.).
  - 123. Ut nullus clericus feneret (Conc. Nican., tit. 14; conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 12 c).
  - 121. Ut lectores orario non utartur, sive legant, sive psaliant (Conc. Landicensi, tit. 22).
  - 125. Ut clericis non liceat administrationem aut procurationem domorum suscipere (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 5).
  - 126. Ut clericus vel laicus non communicet in alia plebe (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 6).
  - 127. Ut clerici sine formata et conscientia episcopi per alienas plebes non vagentur (Conc. Marazan.).
  - 128. Ut superbi clerici coerceantur (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 10).
  - 129. Ut lectores, dum ad annos pubertatis venerint, cogantur aut uxores ducere, aut continentiam profiteri (Conc. Carthag., tit. 27).
  - 150. Ut mulicrem clericus non ducat uxorem. Et ut is qui laicus viduam duxerit, non admittatur ad clerum (Conc. Zellens., ex epistola papæ Sirici).
  - 131. Ut non liceat, præter canonicos psaltas qui pulpirum ascendunt et de codice legunt, alium quem libet in ecclesia psallere d.
  - 132. Ut clerici vel continentes, ad viduas vel virgines sine jussu vel permissu episcopi vel presbyteri non accedant (Conc. Carthag., tit. 33).
  - 133. Ut clerici apothecarii vel ratiocin»tores non ordinentur (Conc. Carthag., sub sancto Grato, til. 8).
  - 154. Ut clerici edendi vel bibendi causa tabernas non ingrediantur, nisi peregrinationis necescitas coegerit (Conc. La dic., tit. 7, item 21, item 25; conc. Carthag., tit. 35).
  - 135. Ut clerici in allena civitate non immorentur. nisi causas eorum justas episcopus loci vel presbyteri locorum perviderint (Conc. Carthag. tit. 41).
  - 436. Ut accusatus clericus intra annum causam suam agere debeat (Conc. Carthag., tit. 13).
  - 437. Ut clericus non fiat, cujus uxor cum adboe esset la cus, adulterata est. Et ut clericus uxorem adulteram deserat (Conc. Novacæsar., tit. 44).
    - · Legendum, tit. 15.
    - d Est ex concilio Laodicensi, tit. 15.

- 138. Ut abjectum clericum alia Ecclesia non ad- A mittat (Conc. Zelten., ex epi tola papæ Sirici).
- 139. Ut non liceat clericum a populo excommunicari, sive præsente sive absente episcopo (Conc. Septimunic.).
- 140. Ut ministri non habeant licen iam in secretario ingredi (Conc. Laudic., tit. 21).
- 141. Ut ministri orario non utantur, nec relinquant ostia (Conc. Laudic. tit. 21; item 41).
- 142. Ur non exorcizent illi qui necdum ab epi-copo sunt provecti (Conc. Laodic., tit. 25).
- 143. Ut bis in anno per singulas provincias concilia fient (Conc. Nicen., tit. 5; conc. Antioch., tit. 20; conc. Carthag., tit. 3).
- 144. Ut concilium universale non flat, misi causa communis, id est, totius Africæ coegerit; ut synodus plenaria tune dicatur, cum episcopus metropolitamis adfuerit (Conc. Anti oh., tit. 16).
- 145. Ut hi qui se abseiderunt, de clero eximantur (Conc. Nicæn., tit. 1).
- 145. Quæ sint pænitentiæ tempora ils qui prævavicaverunt decernenda (Conc. Nican., tit. 16; conc. Anquirit., tit. 3; item 4, 5, 6, 7, 8, 9).
- 147. Ut sponsatie puellæ, si abaliis raptæ fuerint, sponso priori reddantur (Conc. Anquirit., tit. 11).
- 148. Quemadmodum hi qui irrationabiliter vixerint, suscipi debeaut (Conc. Anguirit., tit. 16).
- 119. Ut hi qui s'eut muta animalia vixerunt, inter energemenos orent (Conc. Anquirit., tit. 17).
- situm violant, digamorum constitutum impleant gradum (Conc. Anquirit., tit. 19).
- 451. Ut qui adulterium commiserit, septem annos prenitentiam agat (Conc. Anquirit., tit. 20).
- 152. Ut mulicres fornicantes quæ parvulos suos necant, aut abortu a, decem annis pœnitentiam agant (Conc. Anquirit., tit. 21).
- 153. Ut qui voluntarie homicidium fecerint, in novissimo vitæ reconcil entur (Cone. Anquirit., til. 22),
- 154. Ut qui casu homicidium fecerit, quinque annis pœnitentiam agat (Conc. Anquirit., tit. 23).
- 155. Ut qui ariolantur, vel in domo sua hojus artis alios introducunt, quinque annis pœnitentiam agant (Conc. Anquirit., tit. 24).
- 156. Ut mu'ier quæ duobus fratribus nupserit, in extremis suis reconcilietur (Conc. Novacæsar., t.t. 2).
- 157. Ut quicunque concupiscentiam non consummat, per divinam judicetur gratiam liberatus (Conc. Novacæsar , tit. 4).
- 158. Ut catechun eni peccantes, nisi se correxerint, abjiciantur (Conc. Novacæsar., tit. 5).
- 159. Ut qui manducantem carnes, ex fide condempandum crediderit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 2).
- Deest excutiunt , aut aliud vocabulum ejusdem potestatis.

- 160. Ut qui domum Dei contemptibilem duverit, anathema sit (Gonc. Gangr., tit. 5).
- 161. Ut qui nuptias condemnat, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 9, 10).
- 162. Ut si qua mulier virilem habitum assumpserit, ásathema sit (Conc. Gangr., tit. 13).
- 163. Ut hi qui uxores aut viros dimittunt, atteri non nubant; sed ant continentes maneaut, aut sibireconcilientur (Conc. Carthag., tit. 7).
- 164. Ut si qua mulier quasi rel gionis causa, virum dimiserit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 14).
- 165. Ut quicunque continentiæ causa die dominico jejunaverit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 18).
- 166. Ut quicunque sanus corpore jejunia communia dissolverit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. R 20 b).
  - 167. Ut quicunque martyrum memorias contempserit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 21).
  - 168. Ut quicunque non commun cantes, nec orationem facientes, Scripturas tontum divinas in ecclesia audire voluerint, abjiciantur (Conc. Antioch., tit. 2).
  - 169. Ut quicunque post diversa pecenta pænitentiam fideliter gesserit ad communionem revocetur (Conc. Laodic. tit. 2).
  - 170. Ut scenicis atque histrionibus reconciliatio non negetur (Conc. Carthag., tit. 42).
  - 171. Ut ad faleas memorias martyrum nullus accedat (Conc. Carthag., tit. 17).
- 172. Ut hi qui nominantur Cathari, accedentes ad 450. Ut quicunque virginitatem profitentes propo- C Ecclesiam, si ordinati sunt, sic maneaut in clero (Conc. Nicæno, tit. 7).
  - 173. Ut l'auliani baptizentur e (Conc. Nicceno, tit. 15).
  - 174. Ut venient s a Novatianis vel Montensibus per manus impositionem suscipiantur (Conc. Zellens., ex episto'a papæ Sirici).
  - 175. Ut non liceat harreticum rebaptizari, baptiz tum in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 1, item Carthag., tit. 48).
  - 176. Ut hæretici in hæresi permanentes domum Dei non ingrediantur (Conc. Laodic., tit. 6).
  - 177. Ut Novatiani vel etiam Quartadecimani non recipiantur, nisi prius hæresim suam condemnave-D lint; ita ut symbolum sidei doccantur, et chrismate ungantur (Conc. Laodic., tit. 7).
    - 178. Ut quicunque convertuntur ab hæresi, qui dicuntur secundum Phrygas, baptizentur (Conc. Lao-
    - 179. Ut non liceat in hæreticorum cœmeteria ad orationem faciendam catholicis introire (Conc. Laodic., tit. 9).
    - 180. Ut nullus ad Ecclesiam pertinens fitios suos hæreticorum nuptiis societ (Conc. Laodic., tit. 50).
    - 181. Ut Christiani non judaizent, nec in sabbatu vacent (Conc. Laodic., tit. 28).
      - <sup>b</sup> Videtur legendum tit. 19.
      - Retapilizantur.

- 182. Ut nullus cum hæreticis connubia miscent A (Conc. Laodic., tit. 30).
- 183. Ut nullus cum hæreticis aut sehismaticis orct, aut ad falsos martyres eat (Conc. Laodie., tit. 32; conc. Carthag., tit. 2).
- 181. Ut nullus ad angelos congregationem faciat (Conc. Laodic., tit. 35).
- 185. Ut nullus a Judæis vel hæreticis feriatica accipiat (Conc. Laodic., tit. 35).
- 186. Ut nullus a Judæis azyma accipiat (Concil. Laodie., tit. 36).
- 187. Ut nullus cum paganis festa celebret (Conc. Laodic., tit. 37).
- 188. Et nullus Christianus ballare vel cantare in puptiis audeat (Conc. Laodic., tit. 41).
- 189. Ut Donatistarum clerici in suis honoribus B (Conc. Laodic., tit. 50). suscipiantur (Conc. Carthag., tit. 2).
- 190. Ut quæcunque Ecclesiæ Donatistarum catholicæ factæ sunt ad eam cathedram pertineant ad quam catholica quæ jam ibi fucrat pertinebat (Conc. Carthag., tit. 10).
- 191. Ut quicunque episcopus ex Donatistis conversus fuerit, plebes quæ utrasque Ecclesias habent cum episcopo catholico æqualiter dividant (Concil. Carthag., tit. 11).
- 192. Ut hæreticorum benedictiones nullus accipiat (Conc. Laodic., tit. 31).
- 193. Ut qui parvuli apud Donatistas baptizantur ab ordinatione non prohibeautur, si conversi fueriat (Conc. Carthag., tit. 1).
- 194. Ut qui aliquibus sceleribus irretitus est vo. C cem et octo (Conc. Constantinop., tit. 2 3). ccm accusandi non habeat (Conc. Carthag., sub sancto Genethlio, tit. 6 .).

Hoc et in concilio Thenitano statutum est,

- 195. Ut excommunicatis, sive clericis, sive laicis, accusare non liceat (Conc. Carthag., tit. 2).
- 196. Ut omnes servi, vel proprii liberti, vel omnes quos ad accusanda publica crimina leges publica non admittunt, histriones ctiam, hæretici, pagani et Judæi ad accusationem non admittantur (Conc. Carthag., tit. 3).
- 197. Ut qui unum crimen non probaverit, ad aliud non admittatur (Conc. Carthag., tit. 4).
- 198. Ut accusator, si in loco ubi est ille qui acsusatur, violentiam timuerit, locum sibi proximum eligat (Conc. Hipponireg., tit. 5).
- 199. Ut baptizandi symbolum fidei discant (Conc. Laodic., tit. 44).
- 200. Ut qui in ægritudine baptizantur, sani facti symbolum doceantur (Conc. Laodic., tit. 45).
- 201. Ut baptizati post baptismum chrismate ungantur (Conc. Laodic., tit. 16).
- 202. Ut ægrotantibus, quando ipsi loqui non possunt, si pro eis alii testimonium dixerint, baptismun non negetur (Cone. Carthag., tit. 41).
- 203. Ut quando de infantibus ignoratur utrum baptizati sint, sine ulla dubitatione baptizentur (Conc. Carthag., tit. 7).

- 201. Ut prægnantes mulicres baptizen ur mando voluerint (Conc. Novacæsar., tit. 6).
- 205. Ut Christiani com mul cribus lavacra non habeant (Conc. Laodic., tit. 29).
- 206. Ut post duas kebdomadas Quadragesimæ ad baptismum nullus suscipiatur (Conc. Laodic., tit. 42).
- 207. Ut in Quadragesima sabbato tantum et domin co offeratur (Conc. Laodic., tit. 47).
- 208. Ut in Quadrage-ima, quinta feria ultimæ helsdomadæ, jejunium non dissolvatur (Conc. Laodic., tit. 481.
- 209. Ut in Quadragesima natalitia martyrum non celebrentur (Conc. Luodic., tit, 49).
- 210. Ut in Quadragesima nupțiæ non celebrontur
- 211. Ut nullus percgrimus sine formats episcopi accipiatur (Conc. Antioch., tit. 7).
- 212. Ut die quintæ feriæ septimanæ sanctæ Pasche secundo offeratur (Conc. Septimunic.)
- 213. Ut in sacrificio absque pane et vino nullus offerat (Conc. Carthag., tit. 32).
- 214. Ut diebus Quinquagesiauz genua non flectantur (Conc. Sardic., tit. 1).
- 215. Ut ante Pentecoșien nullus audeat jejunare (Conc. Septimunic.).
- 210. Ut non liceat in dominicis agapem facere, vel in ecclesiis, sut intus accubitus sternere (Conc. Laodic., tit. 27),
- 217. Ut custodiater fides Patrum trecentorum de-
- 218. Ut conciliorum statuta priscorum ab omnibus observentur (Conc. Zellens.).
- 219. Ut nullus in precibus, nist ad Patrem deigat orationem, et ut prius eas cum instructiorileus tracké (Conc. Carthag., til. 31; item, til. 7).
- 220. Ut una sit in sacramentis per come Byzacium disciplina (Conc. Maradian.).
- 221. Ut mulieres que apud Gracos presbytera appellantur (apud nos autem viduæ seniores, miviræ et matricula:) in ecclesia tanquam ordinatas constitui non liceat (Conc. Laodic., tit. 11).
- 222. Ut mulieres ad altare non ingred anter (Conc. Laodic., 111. 43).
- 223. Ut sanctæ oblationes ad vices eulogiarum nos D dirigantur (Conc. Landic., tit. 14).
  - 224. Ut subbatis Evangelia legantur (Conc. Leedic., tit. 16).
  - 225. Ut de diversis versibus et sensibus libri unum canticum non connectatur (Conc. Laudic., ik. 17).
  - 226. Ut etiam per solemnissimos parchales dies sacramentum catechumenis non detar, nisi soliton salis (Conc. Carthag., tit. 11).
  - 227. Ut corporibus defunctorum eucharistia non detar (Conc. Carthag., tit. 12).
  - 228. Ut præter Scripturas canonicas nihil in ecclesia legatur (Conc. Laodic., tit. 57; conc. Carthag.,

<sup>\*</sup> Trec., ut. 4.

229. Ut liceat passiones martyrum legere in nata- A diem Paschæ audiant tempore concilii (Conc. Carhous corom (Conc. Carthag., tit. 45).

thag., tit. 5).

250. Ut soli Ecclesize Carthaginis liceat aliceum clericum ordinare (Conc. Carthag., tit. 54).

254. Ut onnes Ecclesiæ ab Ecclesia Carthoginis

2.2. Ut nullus ordinerar nisi probatus vel episcoporum examine, vel populi testimonio (Conc. Carthag., tit. 19).

## VITA SANCTI FULGENTII,

RUSPENSIS EPISCOPI

(Quam videsis l'atrologie tom. LXV, col. 117).

ANNO DOMINI DEL.

# SANCTUS JUSTUS

## EPISCOPUS URGELLENSIS.

NOTITIA (ex Fabricio).

S. Justus Urgellensis sive Urgelitanus in Mispania episcopus, qui subscripsit concilio Toletano 11, anno 527 [al. 531], atque Herdensi an. 542 [al. 546], et cujus mysticam Expositionem in Cantica canticorum ad Sergium papam (non Romanum, sed Tarraconensem episcopum) metropolitanum suum, memoratam Isidoro Hisp. cap. 21, Honorio III, 25, Trithemio c. 210, edidit Menradus Maltherus, Haganoæ 4529, recusam in Micropresbytico Basil. 4550, in Orthodoxographis utrisque edit. an. 4555 et 4569, et in Bibliothecis Patrum universis, Paris., Colon. et navissima Lug!unensi t. 1X, p. 731; et separatim Georgio Rostio curante, Halæ Sax. 1617. Præmissa epistola ad Sergium edita etiam in Dacherii Spicilegio, tom. III, pag. 512 (edit. novæ tom. III, pag. 419), et in Conciliis Hispaniæ cum notis cardinalis de Aguirre, t. 11, pag. 273; et altera epistola ad Justum diaconum, quo hortante laborem hunc in se su cepisse profitetur. Confer Nie. Antonium IV, 1; Bibl. Hispanæ veteris tom. I, pag. 208 seq.; Acta Sancior. tom. VI, Maii 28, p. 773.

### EPISTOLA S. JUSTI URGELLENSIS.

AD SERGHUM PAPAM.

Domino meo vere piissimo, et præcipue Dei gratia eopioso, semperque in Christo beato, domino Sergio papæ, Justus episcopus.

Sciens te tam solerti studio pro refrigeriis pauperum laborasse, ut illis temporariam consolationem, tibique acquisieris æternam mercedem, et jam satis D tedijudicans totum ad Dei eloquia, ex quibus nunquam fuisti vacuus, pro animæ cultura converteris; quoddam tibi in corporali specie spiritale exenium dirigere procuravi; quod si tibi Christus non ex nostro merito, sed ex suo munere secerit esse gratissi

R mum, forsitan proveniet, et in diebus jejunii quodammodo refectus ad mensam venies, et antequam cibum accipias quiddam prægustasse personties. Nec hoc dicens transmissionis hujus meritum, priusquam approbes, arroganter insinuare studeo; sed intercedente charitate, in qua te totum possiden, ita de tuo tanquam de meo animo præsumens, tibi aeceptum foro absque ulla ambiguitate confido. Igitur in Christo-Je-u germanum cordis mei esse non nesciens libellum de tractatu libri canonici qui Can.ici Canticorum præscribitur, quem nuper Christo illuminante edidimus, tibi primum censui offerendum. In quo now nostra potius, sed ea quæ tua sunt, quia sic diligitis, te suscepisse cognoscas : quem precor ut cum ca sollicitudine qua in Christo viges, sæpe recenseas: ut si quid illic corrigendum persenseris, integra libertate commoneas. Et sic cæteris in Christo fratribus relegendum, vel si fortasse placuerit offeras transcribendum. Itaque quia sic accidit ut membranis desistentibus, minutioribus litteris eamdem scripturam, in paribus quaternionibus su-eiperent, nec studiose fabrefactis lateralibus ambiretur; si memoratam rem Alicujus meriti esse censueris, quia hoc ipsum, ut præfatus sum, donante Domino, tuum est, ut diligentiori studio transcriptum utilius coaptetur quantocius studebis. Quod opus si laude dignum processorit, te auctorem reseram Christo; si vero reprehensioni patuerit, quia utriusque est, statim assumam sociom temetipsum, quia decori sic te condecet hæc quie Deus contulit coaptari, ut non de negligentia vituperium, sed de industria charitatis suscipias fructum: ut fratres nostri qui priecessorum Patrum tractatibus epulantur, etiam his neotericis qua eis ex charitate offerimus, non pro nostro merito, sed pro Dei dono et sua benevolentia vesci quodammodo delectentur. Ave nunc in Christo, piissime, nostramque pusillitatem sanctis orationibus in Domino fove.

# S. JUSTI URGELLENSIS IN CANTICA CANTICORUM SALOMONIS EXPLICATIO MYSTICA.

CASET PRINCH. - Num. 1. Oscule'ur me osculo oris A tique rultus ejus spienduit sient nol, ut in Ermedie ssi. Von Ecclesia hae est venientis ad Christum in osculo; offensam quam apud Deum homines peccando contraserant resolvi cupientis, et pacem in qua, dum esseams Deo Patri inimici, per ipsum Filium ejes reconciliamur, invenire desiderantis : propter quod propheta ad Deum : Pacem tuam , Domine, de nobis, et omnia reddidisti nobis (Isa. 1271). În Ev. ugelio quoque (Luc. xv) redeuntem a regione longinqua filium pater deosculatus est. Tunc enim quodammodo venientibus ad se osculum tradidit, quando unicum suum in homine nasci voluit, per quem etiam nt ei pacis vinculo adbæreamus attribuit. Denique et angeli, nascente Christo: Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ rolunta is (Luc. 11), ideirco voce cons na clamaverunt, quia ipeum qui est pax B runt post eum, qui cum imitantur ve! qui duno ipiis nostra nobis utique talia dicendo, perspicue docue-

Num. 2. Quia meliora sunt ubera tua vino, flagrantia unquentis optimis. Ubera Christi, apostolos, evangeli-128 non incongrue accipimus; per ipsos enim in file nutrimur et spirituali alimento relicimur. Ideireo autem mel'ora vino probantur, quia evang l'ea doctrina eminentior quam lex olim data dignoscitur. Denique illic figura, hic veritas; illic tanquam austerita, vini diligendum tantummodo proximum et inimicum odiendum ostendit, bie dulcedo gratie pro in micis orandum, et eos qui nos oderunt admonet diligendos. Ipsa quoque Christi ubera, id est apostolos. Enguentis optimis fingrantia declarat, quia tantis virtutibus tantisque eniquere miraculis, ut odor justitiæ C corum longe lateque diffusus tune intuentes oblectatei, et usque huc omnes relic at audientes, sieut unus ex ipsis pronuntiat dicens : Des autem grat a, qui semper triumphat nos in Christo Jesu, et odorem notitiæ suæ manifestat in omni loco pro nobis (1 Cor. 1.).

Num. 3. Oleum effusum nomen tuum, idec adolescentulæ dilexerunt te. Quem unxit Deus, id est Christum, oleo lætitiæ, præ participibus suis (Psal. xLIV), bujus etiam velut oleum effusum est nomen : quicunque enim Christiani a Christo nominantur ipsique chrismate perunguntur, atque in ejus nomine haptizati sancto Spiritu adimplentur, ut unquentum quod descendit a capite in barbam Aaron (Psal. (XXXII); quod verum, perfectum, atque fortissimum declara; id est sacer Spiritus, qui a Deo dissus est in Chri- D similiter gratias agunt sicut et ille dicebat : Benefisto, descendit eliam in oram vestimenti ejus, ac totam. usque in finem, Ecclesiam replet; quæ ei inherendo, sine dubio vestis ipsius est. Nam in transfigura-

legimus, et indumente ipsius velut wix candide feet sunt | Nat. vill; Luc. 1x), que telsa uniles felle um terram facere potuit. Nallus enim doctorum ad taque nitere:a sicut ille discipulos suos aliquando perluit; vel sie a maculis ablutos, instar nivis candidos is st credentes facit. Hunc ergo adolescentula, vel m vellæ Ecclesiæ vel incorruptæ animæ dilexerunt; qua etiam flagranti unquento repletæ cum Apostolo écunt : Charitas Dei difusa est in cordibus nestris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis (Rom. v).

Num. 4. Trake me post te, curremus in odoren. Dicit Dominus in Evangelio : Nemo renit d me mi later, qui misit me, attraxerit cum (Joan. v.). Attrains enim ad Christum qui credit in Christo; illi vero cuipsum sequendo proficiunt.

Nun. 5. Introduzit me rex in celluria sua, introduxit Christus Ecclesiam in sua cellaria, cun einvelavit Scrip urarum occulta mysteria, sicut Aputlus ait, ut estenderet in secculis supervenientibus de dantes diritias gratic suc in bonitate super un i Christo Jesu (Ephcs. 11). Vel tune ex toto sancti introducuntur in Christi cellaria, cum eis in fine diceta: Venite, benedicti Patris mei, percipite regunn qu rubis paratum est ab origina mundi (Matth. 227).

Num. 6. Exsultabimus et lætabimur in te men ul erum tuorum super unum. Exsuitant sancti et intantur in Domino, cum recordantur quemadnos per ubera Christi, apostolorum scilicet doctrinis, spirituali lacte nutriti sunt. Quam doctrinam Christi dum priscre legis præceptis inspiciunt clariorem, in i:la vel ex ipsa Christum intuentes intelligunt, quibs ipse in Evangelio dicit : Vestri benti oculi qui vides, et aures quæ audiunt; amen dico vobis, multi prophet et reges quæsierunt videre quæ videtis, et non viderent; et audire quæ audistis, et non audierunt (Nauk. 111;

Num. 7. Recti diligunt te. Nec chim pravi possust del gere æquitatem : illi enim recti sunt et d.ligust Deum, qui non amore creaturæ captivi tenentar; sel. s cut r ctos decet, pretiosum munus præponentes. Deo auctori omnium dilectione for tissima adhæserm. Sed et illi Deum recte diligere approbantur, qui son solum in beneficiis, sed in flagellis ipsius constituti. cam Dominum in omni tempore, laus ejus in ore met (Psal. xxxIII): id est, et quando !ætitiam ex donocpio, et quando dolorem (codem corripiente) susciria

tus, carne putridus, et sincerus corde locutus est : Si bona suscepimus de manu Domini, mala cur non sustineamus? Dominus dedit, Dominus absiulit, sieut Domino placuit ita factum est; sit nomen, etc.

Num. 8. Nigra sum, sed formosa, filia Jerusalem, sicut tabernacula Cedar. Nigra consessione peccatorum, formosa gratia sacramenti, filia Jerusalem. Ex illa enim primitivorum Ecclesia per Evangelium nata est quæ prima credidit in Jerusalem, vel certe, sicut Apostolus dicit : Illa quæ sursum est Jerusalem, libera est, quæ est mater nostra (Galat. IV). Et merito, quia assimilat se tabernaculis Cedar; quod interpretatur, obscuritatis; ad cojus filios Apostolus dicit : Fuistis aliquando tenebræ, nune autem lux in Domino (Ephes. probriis, contumeliis et despectui traditur. Considera nigram atque formosam : in Paulo : In omnibus tribulationem patimur, sed non angustiamur; aporiamur, sed non destituimur; dejicimur, sed non perimus (II Cor. 1v). Quemadmodum tabernacula Cedar: tanquam purgamenta hujus mundi facti sumus, omnium peripsema: et sieut pellis Salomonis, semper mortificationem Jesu Christi in carne nostra circumferentes. ut vita Jesu manisestetur in carne nostra mortali.

Num. 9. Nolite me considerare quod fusca sim, quia decolorarit me sol. Id est : nolite me constitutum in persecutione despicere; æstus enim tribulationum sustinui, et quasi decorem temporalis jucunditatis amisi : Per multas enim tribulationes oportet me intrare in regnum Dei (Act. xiv). In illis nanique sum C tuorum : id est, si in ea claritate qua fidelium tuorum de quibus scriptum est : Beati qui lugent, quoniam ipsi consolubuntur : et vos quidem tristitiam habebitis, mundus autem gaudebit, sed tris itiavestra in gaudium convertetur (Matth. v; Joan. xvi).

Num. 10. Filii matris mew pugnave unt contra me. Fili scilicet Synagogæ, qui docentem et arguentem Stephanum martyrem lapidaverunt : Et facta est persecutio m gna in Ecclesia quæ erat Hierosolymis, ct omnes fratres dispersi sunt per regiones Judææ et Samariæ (Act vin). Vel illi etiam pugnaverant adversus Ecclesiam, qui Paulum prædicantem in gentibus, per civitates singulas persecu i sunt. Similiter et illi qui his qui ex gentibus crediderant, one: a legis imponenda censebant, quæ B. Jacobus cum cæteris apostolis Galatas in Christo credentes circumcidi suaserant. perturbantes evangelicam traditionem adversus Ecclesiam pugnasse docentur, de quibus Paulus apostolus ait : Neque enim hi qui circumciduntur legem custodiunt, sed volunt vos circumcidi ut in carne vestra glorientur (Gal. vi). De ipsis eliam dixit : Utinam abscindantur qui vos conturbant (Ibid.).

Num. 11. Posuerunt me custodem in vineis. Vinece quoque ista, Synagoga sunt : Acceperat quippe Saulus potestatem, et epistolas a principibus sacerdotum, ul quoscunque credentes in Christo reperisset viros ac mulieres, in custodias tradere ut punirentur (Act. 1xet axii) : ut dum ista perpetraret, quasi Synagogæ vi-

Sient alius quoque vehementissima passione proba- A neam custodiret. Et sequitur, Vineam meam non eustodivi. Factus enim ex Saulo Paulus, ex persecutore prædicator, dum verbum Dei Judæis contradicentibus prædicaret et omnino sperneretur, eisdem incredulis dixit : Vobis quidem oportebat prædicari verbum D.i. sed quoniam repulistis illud et indignos vos judicastis tanta salute, cece convertimur ad gentes, sic enim præcepit nobis per Scripturam Dominus: Dedi te in lucens gentium, ut sis in salutem usque ad extremum terres (Act xiii; Isa. xlix). Yel sicut ipse ad Galatas scripsit, Audistis conversationem meam in Judaismo, quia persequebar Eccles am Dei, et expugnabam illam et proficiebam in Juduismo supra multi s coataneos meos in genere meo, abundantius æmulator existens paternarum mearum traditionum (Gal. 1). Et iterum : Sed v). Potest ctiam nigra vocari, cum passionibus, op- B quæ mihi fuerunt lucra, hac arbitratus sum detrimenta (Philip. 111), tanguam sub ænigmate dicens: Posuerunt me custodem vineis, vineum meam enim non custodini.

> Num. 12. Indica mihi quem diligit anima mea, ubi pascas, ubi eubas in meridie. Legimus in Evangelio: Si dixerint, Ecce hic est Christus, ecce illic, nolite exire (Matth. xxiv; Marc. xiii). Ilic enim atque illic. partes esse noscuntur; Christus autom in Ecclesia catholica tanguam in meridie cubans, mundum universum suo fulgore perfudit, et in spiritu ferventibus requiescit, atque ex ea charitate qua orbem universum irradiat, credentes in se populos quotidie pascit.

> Num. 13. Ne vagari incipiam per greges sodalium universitas consistit, te habitantem ignoravero, per greges sodalium, id est per congregationes hæreticorum, incipiam oberrare. Sodales quippe Christi ex quadam parte hæredici appellentur, quia nativitatem, pas ionem, et resurrectionem ipsius profitentur; sed quia de ipsis Apostolus ait : Habentes formam pietatis et virtutes ejus abnegantes (II Tim. 111 , non jam sodales, sed adversarii comprobantur.

Num. 14. Si ignoras te, o pulcherrima inter mulieres, egredere et abi post vestigia. Vox Christi est ad Ecclesiam, Si ignoras te, o pulchra inter mulieres: si non intelligis quia tu es illa cui in psalmo dicitur: Audi, filia, et vide, et inclina aurem tuam, et obliriscere populum tuum et domum patris tui, quia concusalubriter removenda decrevit( $\Lambda ct.xv$ ). Nam el illi qui  ${f D}$  piscit rex-pulchritudinem-tuam (Psal. xLv), quiz tu sola accepisti decorem incorruptibilis sacramenti. Et bene ait, inter mulieres, id est, gloriosa inter hæreses : congrue enim mulierum nomine vocitantur, quia virginitatem quæ est in Christo amiserunt. Igitur non oberres, me alibi extra te quærendo ullo modo; in te quippe ubi me hactemis non quierebas, tanquam in meridie requiesco. Jam intellige ubi me pascentem et gubernantem temetipsum quæras, ne volut in nocte quorumlibet simulatio te abducat : quia tantummodo in te certa sinceritas me apud te regnante perdurat, in illis te esse cognosce, quihus post resucrectionem meam veraciter repromisi : Ecce ego vobiscum sum usque ad consummationem sæculi (Matth.

bitatione aliquo modo fluctuas, nec meam præsentiam, nec tuam pulchritudinem cognoscis: egredere, et abi post vestigia gregum tuorum. Merito etenim post vestigia gregum perget, quia pastoris præsentiam dereliquit. Et pasce hædos tuos juxta tabernacula pastorum: injustos homines oblectans traditionibus vel conventiculis hæreticorum. His etenim redargutionibus objurgari merentur, qui Christum in eatholica Ecclesia, vel seipsos Ecclesiam catholicam esse uon cognoscunt.

Nam. 15. Equitatul mee in curribus Pharaonis. Dicit Abacue propheta: Nunquid in suminibus iratus es, Domine, aut in fluminibus furor tuus, vel in mari indignatio tua, qui ascendis super equos tuos, et quaevangelistas accipimus? Ideo Christus loquitur ad Ecclesiam Tunc equitatui meo in curribus Pharaonis assimilavi te, cum sapientes mundi ad meam fidem evocandos converti, ut deposito tamore sæculi, sub me (qui sum salus vera) currendo proficiant : nieque circumferendo piis prædicationibus, credentium side oculis manifestent. Ac sicut princeps mundi hujus qui jam missus est foras, falsis philosophis tanquam claris curribus usus est ad perniciem, ita ego mea sapientia repletis apostolis, credentes instituam ad talutem.

Num. 16. Pulchræ sunt genæ tuæ sicut turturis. Castitatem comitem verecundiæ prædicavit. Dicitur enim genus turturum amisso corporali consortio sofitarium incedere, nec carnalem copulam ultra requi vere. Habet itaque Christi sponsa eximiam pulchritudinem, quando cum pudore retinet castitatem.

Num. 47. Collum tuum sicut monilia. In collo hi insimnantur qui legem Dei diebus ac nociibus meditari non desistunt, quique etiam velut munda animalia, salutarem doctrinam jugiter ruminando reddunt. Hi, quia præclara Ecclesiæ ornamenta sont, velut sponsæ monilia describuntur.

Nam. 18. Murenulas aureas faciamus tibi. Vox ista doctorum est, qui tunc ornamenta Ecclesiæ auro argentoque permixta disponunt, quando spiritales intelligentias eloquii nitore disserunt. Murenulæ autem a capite definentes, solent ad cervicem ornandam aptari : et ideirco illæ doctrinæ præclaræ sunt, quæ a capite, id est Christo, procedentes, sic spirituali D officio ministrant, ut cervicem nostram jugo Christi subdendam edoceant, ita ut talibus ab Apostolo dicatur: Non alia sapientes (Rom. x1), etc.

Num. 19. Dum esset rex in accubitu suo. Narrant Evangelia (Marc. xiv; Joan. xii), ante biduum Paschæ, recumbente Domino, a muliere habente al::bastrum unguenti nardi pistici ejus capiti superfusum, et hic prophetia dicit : Cum esset rex in accubitu suo, nardus mea dedit odorem suum. Igitur tam hæc quam illa figurate dicta vel facta noscuntur, quia Rege nostro (vel in cruce ubi inclinato capite spiritum reddidit, vel in sepulcro ubi corpore conditus requievit) in suo accubitu constituto, Eccles'a piæ con-

axviii). Quod si quadam promissorum meorum du- A fessionis odorifero unguento eum perenxit, ut emm voluntarie passum fuisse, et a mortuis resurrexisse die tertia virtute propria, in salutem credentium prædicare non cesset.

> Num. 20. Fasiculus myrrhæ dilectus mens. Myrrhæ species, mortuorum corporibus condiendis apta dignoscitur. Fasciculus itaque myrrhæ Christus passus et mortuus et sepultus. Inter ubera mea commorabe tur. Ubera Ecclesiæ esse ernditi et spirituali lacte redundantes qui nascentes in fide populos nutriunt, illi sine dubio comprobantur, qui mortem Domini, sicut præreptum est, annuntiare donce veuiat, omnibus modis non desistunt.

Num. 21. Botrus Cypri dilectus meus. Botrus in Cypro, Christus suspensus in crucis ligno: quod genus drigæ tuæ salus (Abac.111)? Quos equos, apostolos et B ligni odoriferum semper et incorruptum est, signum etenim crucis, cum odore chrismatis prænotamas in fronte. Bene autem ait : Botrus Cypri, dilectus meus mihi, quia non illis qui crucifizerunt, sed his qui in erneisixum crediderant, botri istius dulcedo concessa est. In vineis Engaddi; in Synagogæ populis, ubi dominica peracta est passio. Engaldi interpretatur eculus tentationis meæ. Lege Evangelium, et invenies Pharismes et Sadducimos nihil aliud intendisse suis interrogationibus, nisi et Dominum per singula tentaront, et invenirent causas accusandi cum ; quibus ipse dicit: Quid me tenta:is, hypocritæ (Matth. xxn)? Sed tantum bonum passionis Christi, illis quiden gestum, nobis autem qui credidimus constat esse concessum.

> Num. 22. Ecce tu pulchra es, amica mea. Christm Ecclesiam, quam amicam pacis sum osculo feeit, his pulchram pronuntiat, s'eut Apostolus sanctem cerpore et spiritu (I Cor. vii) e-se docuit, adjiciens, eculi tui columburum. Nihil est magis quod faciem ornat in corpore quam dispositio oculorum, per quos convenienter sanctos apostolos accipimus, qui etiam fetura prospicere potuerunt; quorum privilegia designant beatus Paulus apostolus ad Corinthios acribens ait: Vos estis corpus Christi (I Cor. x11). Et alio loce ! Quosdam quidem posuit Deus in Ecclesia primum apostolos (Ephes. IV), etc. Jam cum dicit, oculi mico lumbarum, ipsos apostolos, quibus praceptum est el e-sent astuti sicul serpentes, el simplices sicul columba (Matth. x), evidenter ostendit : per cuips avis simili:udinem, cosdem sancto cliam Spiritu repietos care demonstrat.

> Num. 23. Ecce tu pulcher es, dilecte mi. Christum, quem pulchrum et decorum Ecclesia hoc loco commemorat, Psalmista sic pronuntiat, dicens: Speciosus forma præ filiis hominum, diffusa est gratia in labiis tuis (Psal. XLIV). Sed hæc tua pulchritude exinde est, quia In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum; et Verbum caro factum est, et hubitavit in nobis (Jonn. 1). Addenantem, lectulus noster floridus, ipsum corpus dominicum in quo Deitas requievit, sincerum odoriferum, ex Virgine natum ostendit.

Num 24. Tecta domorum nostrarum. Domas ista

fin quibus Christus habitat, sancti sunt: sicut pro- A copissent loqui variis linguis, musto pleni a populo pheta dicit: quoniam habitabo in eis (Levit. xxvi; putabantur. Tunc itaque Ecclesia in cellam vinariam introducitur, quando hæc apostolica congregatio in unitate permanens, Spiritu sancto repletur, sicut et odorifera d'gnoscuntur, directionem Dei et proximi, quæ per Spiritum sanctum desuper concessa est (id est ut sancti in se sint) demonstrat.

A copissent loqui variis linguis, musto pleni a populo putabantur. Tunc itaque Ecclesia in cellam vinariam introducitur, quando hæc apostolica congregatio in unitate permanens, Spiritu sancto repletur, sicut et Apostolus dicit: In uno Spiritu omnes nos bapitzati sumus, sive servi, sive liberi, et omnes in uno Spiritu potati sumus (I Cor. xn). Quia vero charitas per Spi-

CAP. 11. — Num. 25. Ego flos campi, et litium convallium. Ego decus mundi, ex virginitate humilium.

Num. 26. Sicut lilium inter spinas. Expulso homini de Paradiso dicitur: Maledicta terra in operibus tuis, spinas et tribulos germinabit tibi (Gen. 111); quæ terra, utique caro humana intelligitur, quæ aculeos libidinum et concupiscentiarum spinas producere consuevit. Quapropter quod ait: Sicut tilium in medio spinarum, sic amica mea inter fitias: filias hæreses B dicit, quæ per baptismum quasi renatæ, filiarum nomine nuncupantur; sed spinis comparatæ, corruptionem ecclesia nescit, quæ liliorum sinceritati comparata, ultro citroque redolet ac resplendet.

Num. 27. Sicut malus inter ligna silvarum. Dicit Psalmographus, quoniam quis in nubibus æquabitur Domino, aut quis similis erit Deo inter filios Dei (Psal. LXXXVIII)? Illic adoptione, hic natura est filius; et ideo nullus in sunctis, vel in universo genere bominum, quamilibet filii vocabulo censeatur, Christo similis reperitur; qui fructus sui dulcedine refectioneque electos incomparabili decore præcedit.

Num. 28. Sub umbra illius quem desideraveram. Eodem protegente quem semper adesse quæsivi, hu- C milis ac secura permansi.

Num. 29. Et fructus ejus dulcis gutturi meo. Dicit in Evangelio Dominus: Ego sum vitis, vos estis palmics; qui manet in me, et ego in eo, hic affert fructum multum, quia sine me nihil potestis facere (Joan. xv). Quamvis igitur fructus oriatur in palmite, ad vitem tamen deputandus est, ex cujus radice palmes cum fructu processit; et ideo quidquid justi in bonis operibus fructificant, totum est referendum ad Christum. In cujus fructibus incomparabilis dulcedo sentitur. Illi etiam sancti qui per gutturis speciem ruminare quæ gustaverant, id est meditari quæ Christi sunt, consueverant, ipsi etiam nimiam dulcedinem ex ejus fructu percipiunt.

Num. 50. Introduxit me in cellam vinariam. Ascen-D surus in cœlos Dominus præcipit apostolis ab Hierosolymis ne discederent, dicens ad eos: Gaudete, quia vici mundum, et vado ad Patrem; vos vero sedete in civitate quoadusque induamini virtute ex alto. Et sicut in Actibus apostolorum scriptum est: Tunc reversi sunt in Jerusalem a monte qui vocatur Oliveti, qui est juxta Jerusalem, sabbati habens iter. Et cum intrassent in cænaculum, ascenderunt ubi manebunt Petrus et Joannes. Et post pauca, Hi erant omnes unanimiter congregati cum mulieribus, et matre Jesu Maria, et fratribus ejus; erat autem turba hominum fere centum viginti (Act. 1,12) in hoc loco constituti; et superveniente Spiri u sancto repleti sunt; et cum

putabantur. Tunc itaque Ecclesia in cellam vinariam introducitur, quando bæc apostolica congregatio in unitate permanens, Spiritu sancto repletur, sient et Apostolus dicit : In uno Spiritu omnes nos bapitzati sumus, sive servi, sive liberi, et omnes in uno Spiritu potati sumus (I Cor. XII). Quia vero charitas per Spiritum sanctum piorum in corde diffunditur, statim subjunxit, Ordinavit in me charitatem. Hæc enim est ordinata charitas, ut diligat homo proximum suum tanquam seipsum; sic vero diligat Deum, ut etiam seipsum abneget propter ipsum. Diligitur autem in malis quoque non iniquitas quam ipsi faciunt, sed creatura in qua boni a Deo formati sunt. Sed et illa ordinala charitas, ut servi Dominum non sicut malefactores sentiant, nec sicut lascivientes exsecrabi i amore se diligant, sed etiam ubi necesse fuerit semetipsos mutuo expulsa superstitione cum libertato corripiant, secundum illud: Meliora sunt vulnera diligentis, quam fraudulenta oscula b'andientis (Prov. xxvii); et iterum : Qui arguunt laudabuntur, et super ipsos veniet benedictio (Prov. xxIV).

Num. 31. Fulcite me floribus, stipate me malis. Sanctorum cœtibus conjungi vel circumdari desiderat, quæ pio et casto amore languescit; quia languor non est morbi, sed ineffabilis desiderii secundum illud: Defecit in salutari tuo anima mes, et in verbum tuum supersperavi, defecerunt oculi mei in eloquium tuum dicentes: Quando consolaberis me (Psal. cxvin)? Felices illi qui tali profectu proficiunt: quodammodo enim, qui multum desiderat, languescit et deficit donec optata vel quæsita reperiat.

Num. 32. Læva ejus sub capite meo. Ipse Salomon in Proverbiis ait: Beatus homo qui invenit sapientiam, et affluit prudentia; longitudo dierum in dextra ejus et in sinistra ejus divitiæ et gloria. Ac sic electa Christi Ecclesia sinistram habens sub capite, temporalia sibi subjecta describit; et dextra ejus se amplexari, dum æterna concupiscit, edocuit.

Num. 33. Adjuro vos, filiæ Jerusalem, per capreas. Filias Jerusalem, sanctas et pacificas doctorum animas dicit; quas, per munda et velocia animalia quæ ruminare non desinunt, et in campis sanctaruni Scripturarum aluntur, conjurat, ne suscitare faciant, donec ipsa velit : quod Paulum apostolum secisse cognoscimus, cum virginibus de conservanda sanctimonia, non præceptum, sed consilium dedit (1 Cor. vii); et in Evangelio diviti dicitur: Si vis perfectus esse, vade et vende omnia quæ habes, et da pauperibus (Matth. xix). Et alio loco ubl spadones laudantur, qui se ipsos castraverunt propter regnum cælorum; et statim adjicitur, qui potest capere capiat. Et iterum Apostolus, cum ad continentiam hortatur: Hoc ad utilitatem vestrum dico (inquit), non ut laqueum vobis infi. ciam, sed ad id quod honestum est, hortor, et quod faeultatem præbeat sine impedimento Deum obsecrandi (I Cor. vn). Et rursus ad Philemonem : Sine consilio autem tuo nihil rolui facere, uti ne velut ex necessitate bonum tuum esset, sed voluntarium. Tunc enim dilecta quo dusque velit nullo modo suscitatur, A quando sanctorum vota voluntate spontanea Domino offeruntur.

Num. 34. Vox dilecti mei. Ilæe vox Christi, quæ in hac prophetia tantum commemoratur, non inscite de illa accipitur qua genus mortuorum hominum in Evangelio suscitantur, sicut ipse pronuntiat dicens: Amen amen dico vobis, quia veniet hora in qua omnes qui in monumentis sunt audient vocem ejus, et procedent qui bona fecerunt in resurrectionem vitæ (Joan. v). Et in Apocaly psi dicitur: Beatus qui habet partem in resurrectione prima (Apoc. xx). Ille in prima resurrectione partem invenit, qui erutus de mala consuetudine, tanquam a morte Christo vivisicante resurgit.

Num. 55. Ecce iste venit saliens in montibus. Venit Christus saliens in montibus, cum perfectior perfectis B apparuit; transiliens colles, cum omnem sanctorum altitudinem suæ majestatis excellentia superavit.

Num. 56. Similis est dilectus meus capreæ. Similis est capreæ, quia in similitudine carnis peccati (Rom. vii), nobis apparuit; similis etiam cervorum hinnulo, quia de sanctis qui serpentem vicerunt, secundum carnem duxit originem.

Num. 37. En ipse stat post parietem. Stat post parietem nostrum cum induitur velamine corporis nostri.

Num. 38. Respiciens per fenestras. Cum quiddam sui occuluit, quiddam autem manifestavit; quasi per fenestras et cancellos prospexit. Non enim se ex toto precipue secundum Deum ostendit, qui Patrem videre cupienti Philippo dixit: Tanto tempore vobiscum C sum, et non cognovistis me; et alio loco: Qui diligit me mandata mea custodit et ego diligam eum et manifestabo ei meipsum (Joan. xiv). Vel tunc per fenestras et cancellos prospexit, quando plebem in parabolis edocuit. Potest etiam intelligi quod tunc per fenestras prospexit, quando in passione, lancea perforato latere, sanguine et aqua manante, redemptionis et lavacri sacramenta produxit.

Num. 39. Dilectus meus loquitur miki. Dilectus in hoc libro sæpe describitur: quis enim tam dilectus Ecclesiæ quam ille propter quem martyres animas posuerunt? Surge, propera et veni: surge, crede; propera, peracto cursu pii laboris præmium suscipe. Amica mea, reconciliata miki per mortem; formosa mea, munda facta per lavacrum.

Num. 40. Jam enim hiems transiit. Qu'a temporalis tribulatio finem accepit.

Num. 41. Imber abiit et recessit. Crebra et multiplex tentatio, vel paganorum persecutio quievit.

Num. 42. Flores apparaerum in terra. Sancti redundaverunt in mundo, mense Novorum, quando Pascha celebratur, exorti; quibus Apos elus dicit: Si consurrexistis cum Christo, quæ sursum sunt sapite, non quæ super terram (C.l. 111).

Num. 43. Tempus putationis advenit. Ili qui in domo Domini sunt plantati, adbibita disciplinæ falce, ab omni superstitione purgati, venturis fructibus præparantur. Num. 44. Vox turturis audita est in terra. Anima, in Evangelio, octoginta quatuor annorum castissima vidus; non recedens de templo, in jejuniis et orationibus Christum agnoscit, et loquitur de eo omnibus qui exspectabant redemptionem Israel (Luc. 11). Istarum quoque avium combinationem in sacrificium offerri mandavit, qui nil omnino in oblatione Dei præclarum, nisi cum fideles corpore et spiritu sanctificati Domino offeruntur.

Num. 45. Ficus protulit grossos suos. Tandem etiam Synagoga credentes in Christo produxit Israelitas, sicut' et Apostolus ait: Nolo vos ignorare mysterium hoc, quia cæcitas ex parte contigit in Israel, donec plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fieret (Rom. x1).

Num. 46. Vineæ florentes dederunt odorem. Congregationes clericorum, monachorum quoque et virginum in Ecclesia proficiunt, et per bonam famam et conversationem innotuerunt.

Num. 47. Surge, amica mea, et speciosa mea. Pris appellationibus semper hortatur Ecclesia ut relictis temporalibus ad arterna suspiret.

Num. 48. Columba mea in foraminibus petræ. Non aliud Ecclesia columba vocatur, nisi quia est sine dolo et Spiritu sancto repletur; habitat in foraminibus petræ, quia semper receptaculum habet in his, ex quibus sanata est, vulneribus Christi. Recip tur etiam in cavernam maceria, cum sancta ex Scripturis consolatione fovetur, vel cum præcedentium sancurum meritis atque orationibus ex toto protegitur. In his foraminibus petræ, Thomas apostolus tanquam columba, protectionem invenit, cum pist resurrectionem contrectatis Christi vulnerum locis, remota omni dubietate, Deus mens et Dominus mens (Joan. xx), fideliter exclamivit.

Num. 49. Ostende mili faciem tuam, Sion. Sion 'nterpretatur speculatio, quæ merito in illis intelligitur qui cum Apostolo dicunt : Nos autem gloriam Dei speculantes, in eamdem imaginem transformamur a claritate in clarita em tanguam a Domini spiritu. Et iterum : Non contemplantibus nobis que videntur, sed que non videntur (11 Cor. v). Quæ enim videntur temporalia sunt, quæ autem non videntur æterna sunt. Ilæc itaque invitatur ut semper ante Deum assistat, sicut Elias qui dicebat : Vivit Dominus, in cujus conspectu asto hodie (IV Reg. m); nec sit de illis quos propheta denotal dicens : Verterunt ad me tergum et non faciem (Jerem. n); et, vox tua, inquit, in auribus meis (III Reg. xvii); et, clamaverunt justi, et Dominus exaudivit eos et ex omnibus tribulationibus corum liberavit ees (Psal. XXXIII).

Num. 59. Voz enim tua dulcis. Orationes sauctorum somper Domino occeptæ, gratiaque ejus præsentes, quia de Christi lumine acceperum, ut in decore justitiæ permanerent.

Num. 51. Capite nobis vulpes parvulas. Dieit per parabolam in Evangelio Dominus (Matth. xm) cum crevisset herba, et fructum fecisset, tune apparuerunt zizania: id est, proficiente Ecclesia numerosa

ctiam hæreses surrexerunt, vel in illa fide perma- A sed qui sanctis laboribus invigilaverint, ipsi eum nente quam prave sentirent investigatæ sunt. Sic et ille Samson, qui interpretatur sol, captis trecentis vulpibus, eorum caudis ignem apposuit, et fructus inimicorum accendit (Judic. xv). Semper enim hæretici in primordiis, velut ficta religione conspicui, in extremis suis ignem trabunt, gehenuæ incendio deputati. Et ideo Capite nobis vulpes : convincite hæreticos, eorumque versutias sanctarum Scripturarum concludite testimoniis. Quos vulpes parvulas dicit. quia nibil magni secundum rectam sidem intelligendo continent; omne enim quod sapiunt, exhibent; qui pusilli sunt demoliuntur vineas, subvertunt plebes, pravis eas traditionibus corrumpentes. Vinea nostra floruit. Ecclesia catholica indeclinabili augmento proficit.

Num. 52. Dilectus meus mihi, et ego illi. Dicit Apostolus: Erunt duo in carne una. Sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo et Ecclesia (Ephes. v). De ipso enim eadem Ecclesia dicit: Dominus pars hæreditatis meæ (Psalm. xv). Et iterum a Patre Filio dicitur : Postula a me, et dabo tibi gentes hæreditatem tuam, et possessionem tuam terminos terræ (Psalm. 11). Habet igitur Christus Ecclesiam in suo corpore et Ecclesia Christum in capite: quae connexio quia dissociari non potest, merito dixit: Dilectus meus mihi.

Num. 53. Qui pascitur inter lilia. Pascitur inter lilia Christus quando corpus eius, quod est Ecclesia. sanctorum et virginum cœtibus decoratur,

Num. 54. Donec exspiret dies, et inclinentur umbræ. Donec evangelica traditio in clariore luce proficiat, et figuræ Veteris Testamenti, quæ velut umbræ, in ritu sacrificiorum, typicis observationibus præcesserunt, depellantur.

Num. 55. Revertere, similie esto, dilecte mihi. Dum dilectum insinuat regredi, similemque capreæ et binnulo dicit, Christi in coelos ascensionem, mundis et velocibus animalibus comparandam demonstrat. Uxc cnim celeri saltu, montium altiora transiliunt; supergressus\_est autem Christus omnia quæ videntur excelsa, quia de ipso Apostolus dicit: Propter quod Deus exaltavit illum, et dedit illi nomen quod est super omne nomen, ut in nomine Jesu omne genu flectatur, coelestium, terrestrium et infernorum, et omnis D lingua confiteatur quia Dominus Jesus in gloria est Dei Patris (Philip n). Bethel autem interpretatur domus Dei : ergo super montes Bethel, quia omnibus sancus qui in cœlo et in terra sunt. Christum prædicat potentiorem .

CAP III. - Num. 56. In lectulo per noctes quæsivi. la his qui in fide dormitant, et ignorantie tenebris deleti sunt, quæsivit Christum, quem diligit Ecclesia; sed vide quid sequitur : Quæsivi illum, et non inveni. Dicit Dominus ad Adam : In sudore vultus tui comedes panem tuum (Gen. 111). Non enim qui vitio quodam vel sopore inertiæ resolvuntur, ad illins panis qui de cœlo descendit, esum, cito perveniunt.

reperiunt.

Num. 57. Surgam et circuibo civitatem. Consideravi omnem gloriam præsentis sæculi, inspexi congregationes infidelium et diversas sectas philosophorum; sed nec illic reperi quem diligit anima mea.

Num. 58. Invenerunt me vigiles: Disputaverunt contra me sæculi sapientes idolorumque cultores, n:ulta inaniter perscrutantes, pluresque libros irritis laboribus conficientes, quibus dixi : Cur incassum superfluo conatu vexamini? Cur frustra vehementer ingenia vestra atteritis? num quem diligit anima mea vidistis'? Quandoquidem falso nomine sapientia: gloriamini, stultam fecit Deus sapientiam (I Cor. 1) vestram, quia Christum illic invenire minime va-B luistis.

Num. 59. Paululum cum pertransissem. Cum pertransissem hujusmodi homines qui in sæculo vana scientia clari putantur, et cum eorum superstitiosis adinventionibus restitissem, corumque sapientiam stultam judicassem, inveni quem diligit anima mea. Inde est quod Apostolus de talibus dicit : Sapientiam loquimur inter perfectos, sapientiam autem non hujus sæculi, sed loquimur Dei sapientiam in mysterio, quæ abscondita est, quam prædestinavit Deus ante sæcula in gloriam nostram (I Cor. 11): et quia ipsa sapientia quæ Christus est, apud tales non reperitur, sequitur: quam nemo principum hujus sæculi coqnovit; si enim coanovissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent: sicut scriptum est, quod oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, que præparavit Deus his qui diliqunt illum (Ibid.). Sed quia apod spirituales invenit illum quem diligit sponsa, audi quid sequatur : Nobis autem revelavit Deus per Spiritum suum : Spiritus autem omnia scrutatur, etiam prafunda Dei (Ibid.).

Num. 60. Tenui eum. nec dimittam. Ita namqua adhærebo Christo, in ejus fide perseverabe, donic ipsum in Synagogæ populis tinquam in domo matris priedicans, introducam in cubiculum genitricis mea: ut Judæi, qui eum hactenus negabant ore, corde rec. piant; illuminatisque mentis oculis eorum, in cubiculum, in secreto sanctarum Scripturarum consistentem, qui nobis olim revelatus est aliquando reperiant. Vel tune Christus in domo matris inducitur, cum ad Jerusalem cœlestem Christianus populus, qui e.1 corpus ipsius, sociatur. Ubi est quod oculus non vidit. nec auris audivit, nec in cor hominis, etc.

Num. 61. Adjuro vos filias Jerusalem. Hanc sententiam jam in superioribus constituit, et in quan. tum Deus audivit, adhibitis testimoniis nos pertractasse meminimus. Sed idcirco iterum in hoc libro arbitror repetitum, ne quisquam doctorum vel muneribus sollicitet, vel minis deterreat credituros, sed tantum quæ sancta sunt prædicet, et voluntarie ad fidem vel religionem credituros sive convertendos

Num. 62. Quæ est ista quæ ascendit per desertum. Per desertum ascendit Ecclesia, quando populus proficit. De ipsa enim in Psalmis canitur: Posuit desertum in stagna aquarum, et terram sine aqua in exitus aquarum (Psalm. cvi et CXHI). Virgulta fumi ex aro-. matibus, orationes dicit quæ ex cordis compunctione ad Dominum ascendunt a sanctis. Solet enim fumus lacrymas excitare. Myrrha et thus, et universi pulveris pigmenta, mortificationis insignia, vel diversa gratiarum quæ in electis redundant dona, insinuant.

Num. 63, En lectulum Salomonis. Lectulus Salomonis, requies Christi est; que requies Ecclesia convenienter accipitur, quam sub numero in Psalmis legimus electam : Quoniam, inquit, elegit Dominus Sion, elegit eam in kabitationem sibi. Hæc requies mea in sæculum sæculi, hic habitabo, quoniam elegi eam genarius totus suis partibus constat, et per denarium ascendit, merito ex fortissimis Israel describuntur, qui præsente Domino in Ecclesiæ custodiam deputantur. Ad ipsam etiam dicitur per prophetam : Super muros tuos, Jerusalem, custodes constitui; to'a die et nocte perpituo non tacebunt. Omnes tenentes gladios, ad bella doctissimi. El uniuscujusque ensis super femur suum (Isai. LXII). Ipsis enim Apostolus dicit: State ergo succincti lumbos vestros in veritate, et induite loricam justitie, et calceuti pedes in præparationem Evangelii pacis, in omnibus sumentes scutum fidei in quo possitis omnia tela nequissimi ignea exstinguere; et galeam salutis assumite, et gladium spiritus quod est verbum Dei (Ephes. vi). Illi itaque sunt ad l'ella doctissimi, qui contra carnis suæ concupiscentias nove- C runt repugnare; et ille ensem super semur suum utiliter bajulat, qui carnales fluxus atque libidines spiritali cibo mortificat. Quicunque igitur hujusmodi in Écclesia reperiuntur, hi fortes ex fortissimis Israel, contemplando Deum, esse noscuntur.

Num. 64. Ferculum fecit sibi rex Salomon, Ubi ciborum exhibitio scribitur, fides illic credentium per quam Christus advertitur. Nam cum Dominus mulieri Samaritanæ ad puteum loqueretur, et illa regrediens majestatem ejus cæteris in civitate commanentibus nuntiasset, discipuli ejus supervenientes rogabant eum dicentes: Rabbi, manduca, Ille autem dixit eis: Ego cibum habeo manducare quem vos nescitis. Et paulo post : ex civitate illa multi crediderunt in eum Samaritanorum (Joan. IV). Horum fidem, cibum sibi futurum D osiendit, quando discipulis hoc se comesturum quod illi nescirent, paulo ante prædixit. Sed in hoc loco, ut sequentia docent, nomen ferculi, magis instrumentum in quo aliquid deferatur, vel, sicut alia editio habet, gestatorium, quam ipsum cibum ostendit. De lignis Libani : de præcipuis in Ecclesia sanctis.

Num. 65. Columnas ejus fecit argenteus. Sustentaenla Ecclesia pra paravit ex doctis vel apostolis suis. sicut Paulus vas electionis ad Galatas scripsit : Cum cognovissent, inquit, gratiam Dei Jacobus, Cephas, et Inannes, qui videbantur columnæ esse, dextras mihi et Barnaba dederunt societatis (Gal. 11).

Num. 66: Reclinatorium aureum. In illis bene epulaturus Christus reclinatorium invenit, qui intellectu

gentium, side occupans credentium multitudinem, A sincero præditi, velut aurum in sancta congregatione refulgent.

> Num. 67. Ascensum purpureum. Ascensus purpureus, martyrum eximiam perfectionem in effusione sanguinis docet.

> Num. 68. Media charitate construit. Ut ista omnia Ecclesiæ ornamenta construeret, nulla alia causa est nisi quia dilexit nos et tradidit semetipsum pro nobis oblationem et hostiam Deo in odorem suaritatis (Ephes. v).

Num. 69. Egredimini et videle, filiæ Sion. Semper præ oculis habete, sanctæ animæ, regem Salomonem, pacificum nostrum, qui Christus est, quemadmodum passionem sustinuit (Marc., xv; Joan. xix), ut genus humanum ab interitu liberaret; inspicite eum in (Psal.cxxx).In sexagenario autem numero, quia sexa- B diademate quo coronavit eum mater sua: in illa spinea corona quam capiti ejus Synagoga superposuit in dic desponsationis ejus. Tunc enim universam Ecclesiam sibi despondit, quando in patibulum crucis ascendens, ex eadem cruce signum in frontibus omnes in se credentes edocuit, sicut ipse ait : Ego cum exaltatus fuero a terra, traham omnia ad meipsum (Joan, x11). Qui dies passionis fuit etiam dies læitie cordis ejus : sicut enim Christus quie bona per suam possessionem, in progenies, et multa tempora fide-Lbos condonavit.

> CAP. 1V. - Num. 70. Quam pulchra es, amica mea. Repetitio sermonis commendat pulchritudinem quam laudat; vel ea sanctorum genera quæ sub specie similitudinum intromittit, consideranda præmonstrat.

> Num. 71. Oculi columbarum absque eo. Simplicitas spiritualium plurimum veneranda, quia se nec extellere noverunt, et conscia puritate magis Deo quam hominibus placere contendunt.

> Num. 72. Capilli tui sicut greges caprarum. Docet Apostolus mulieri capillos pro ernamento datos (l Cor. xi); et ideirco Ecclesia illos populos in ornamento quam maxime habet, qui ex circumcisione primitius crediderunt, qui venditis et in usum pauperum prorogatis facultatibus suis habebant cor unum el animam unam (Act. 14). Hi escenderunt de monte Galaad: Galaad interpretatur, acervus testimonii, ac si ascensus, id est profectus corum processit de testimoniis sanctarum Scripturarum, cum illie Christum intellexerunt in quem postes crediderunt.

Num. 73. Dentes tui sicut greges detonsarum. Dentes, prædicatores dicit, qui ea quæ susceperunt, salubriter comminuendum, in corpus Christi trajiciunt. Ili detonsarum gregibus comparantur, quis deposito vetere homine, in novitate Spiritus processerunt. Ascenderunt quoque de lavacro, cum accepia per baptismata remissione peccatorum profeccrum in Christo.

Num. 74. Omnes gemellis fetibus. Omnes repleti in charitate Christi et proximi, et quia ad misericordiam prompti, ideireo sterilis nemo inter eos (Jos. 71).

Num. 75. Sicut vitta coccinea labia tua. Rash illa meretrix quæ salvari meruit et Israelitico populo associari, coccineum funiculum in signum sa'ntis per fenestram suæ domus appendit. Quapropter illørum labia decora, quia passionem igitur prædicant, et A referuntur ad Christum, qui quos illuminat, conseper ejus sanguinem datam redemptionem annuntiant; nihilque dulcius quod loquantur se invenisse congaudent, sicut et Apostolus ait: Nihil me arbitror inter vos scire, nisi Christum Jesum, et hunc crucifixum (I Cor. 11).

Num. 76. Sicut fragmen mali punici genæ. Illi in facie Ecclesia decorem efficiunt, qui, comitante verecundia, castitatem observant; sive sancti martyres. qui, imitantes Christi passionem, roseo sanguinis sui decore perfusi sunt, absque eo quod intrinsecus latet. præter castitatis et martyrij meritum. Multa sunt et alia sanctorum bona quæ ille novit qui ea in corum corde concessit.

Num. 77. Sicut turris David collum tuum. Turris se, sed a Christo ædificata est cum propugnaculis, cum sanctarum Scripturarum testimoniis, quibus insideles vel hæretici debellantur.

Num. 78. Mille clypei pendent. Potest hæc turris, Scriptura canonica Veteris et Novi Testamenti convenienter intelligi, quæ per Spiritum sanctum velut turris excelsa, constructa est. Mille clypei pendent ex ea. Hic numerus per plenitudinem universitatis accipitur, sicut in Psalmo: Verbi quod mandavit in mille generationibus (Psalm. civ), tanquam diceret, in omnes generationes. Itaque in hac sancta Scriptura, omnis armatura fortium reperitur; ex qua vel contra diabolum, vel contra ministros ejus fortiter repugnatur. Nam et ipse Dominus, cum in deserto a diabolo tentaretur (Matth. 1v), ex hac turri arma C produxit, cum eum prolatis ex sacra Scriptura testimoniis usquequaque devicit.

Num. 79. Duo ubera sicut duo hinnuli supreæ. Duo ubera Ecclesiæ duo sunt Testamenta coaptata duobus hinnulis capreæ gemellis, id est duobus populis qui ex te nutriuntur, circumcisionis videlicet et præputii, ex peccati traduce natis; quæ tamen pascuntur in liliis, dum sanctorum proficiunt pariter exemplis et doctrinis.

Num. 80. Donec aspiret dies, et inclinetur. Donec, sicut Apostolus ait, absombeatur quod mortale est (II Cor. v).

Num. 81. Vadam ad montem myrrhæ. Conjungar his qui se propter Deum mortificando creverunt, seque illi offerendo odorem gratiæ propinare non desinunt. **D** 

Num. 82. Tota pulchra es, amica mea. Sicut dicit Apostolus, ut exhiberet sibi Ecclesiam sine macuta et ruga (Ephes. v). Nec hoc vacat quod ait, Tota pulchra es, in omnibus scilicet pusillis et magnis. Sed sic, non solum in martyribus, confessoribus, eruditis virginibus, sed ctiam in continentibus, eleemosynariis ac pœnitentibus.

Num. 83. Veni de Libano, sponsa mea, veni. Libanus candor interpretatur: nisi enim quis candorem sacro baptismate quo peccatorum remissio datur, perceperit, ad Christum venire non potest.

Num. 84. Coronaberis de capite Amana, Senir interpretatur lucerna; Hermon consecratio: quæ omnia crat, ipsosque coronat, quos illuminans consecraverit.

Num. 85. De cubilibus leonum. Evocatur Ecclesia de cubilibus leonum et montibus pardorum, quande relicta elatione superba vel diversarum traditione sectarum simplex et humilis venlt ad Christum.

Num. 86. Vulnerasti cor meum, soror mea. Vulnus istud cordis dilectio est. Ingentis amoris itaque in illo oculo. Ecclesia Christo complacuit: quoniamnon temporalia, sed æterna prospexit. Sicque jamin uno crine colli: quia non ornari visibilibus, sed futuris studuit; aut forte unus oculus et crinis colliest credentis Ecclesiæ populus quem Christus sicdilexit, ut animam suam poneret pro eo.

Num. 87. Quam pulchræ sunt mammæ tuæ. Quamdicitur perfectio vel doctrina sanctorum, que non a B admirandt sunt illi doctores qui nascentes in sidehomines nutriunt, et garrientium carnalium molestias populorum tanquam piæ nutrices perferunt. donec quos spirituali lacte educaverint, ad perfectionem perducant.

> Num. 88. Pulchriora ubera tua vino. Jam supra, ubera ista apostolos, vel apostolicos viros esse prædiximus, quorum doctrina vinum exuberat : veteris scilicet legis traditionem atque præceptum. Et oder unquentorum tuorum super omnia aromata. Distributio gratiarum quæ per Spiritum sanetum eoncessa est. quam Apostolus declarat cum d'cit: alii datur serme sapientiæ, alii soientiæ (I Cor., x11) etc., in tantum præeminet, ut cunctas mundi vanitates exsuperet.

> Num. 89. Favus distillans labia tua, sponsa. Favus distillans labia tua, expositio Scripturarum sacrarum, mel et lac in doctrina tua, sub lingua tua, eo qued lacte parvulos nutris, et in melle diversorum vulnerum sive peccatorum putredines tollis.

> Num. 90. Et odor vestimentorum tuorum. Dicit per prophetam ad Jerusalem de sanctis: Vivo ego, dicit Dominus, quia omnibus his velut ornamento vestieris et circumdabis tibi ees quasi sponsa. Proinde vestimenta Ecclesiæ, omnes videlicet sancti præclari in verbis et operibus, reddunt suavitatem odoris.

Num. 91. Hortus conclusus seror mea sponsa. Huic sponsæ, quæ velut hortus concluditur, id est Christi gratia, tam indissolubili materia circumdatur, ut de . ea Isaias propheta dixerit: Non adjiciet ut pertranseat per te omnis incircumcisus et immundus (Isa. LII). Potest etiam hortus conclusus et fons signatus, ipsa mater Domini S. Maria intelligi, quæ virgo concipiens virgoque generans, conclusi horti et signati fontis intemeratum in se decus exhibuit.

Num. 92. Emissiones tuæ paradisus malorum. Profectus tul, congregatio sanctorum martyrum, cum pomorum fructibus; cum reliqua sidelium multitudine quæ justitiæ dulcedine decoratur.

Num. 93. Cypri cum nardo, nardus el crocus. Incorruptio et fortitudo virtutis martyrum, doctrina, bona fama, reperiuntur in universis populis baptismate in Christo renatis.

Num. 94. Myrrha et aloe cum omnibus. Mortis Christi insignia cum præcipuis S. Spiritus Jonis.

Num. 95. Fons hortorum, puteus aquarum. Fons A de gentium vocatarum; tunc enimostium illi aperitur, patens erudicio populorum; putens, profunditas doctrinarum; quæ fluunt impetu de Libano, cum servore Spiritus emittuntur a Christo.

Num. 96. Surge, Aquilo, et veni, Auster. Unus Spiritus, id est, quia Aquilo atque Auster sunt diversa vocabula, unius Spiritus sancti insinuat dona, Aquilo dum æstuantibus refrigeria præbet, Auster dum duros ad credendum vel benefaciendum resolvit. Aquilonem autem in bonam partem poni Psalmista docet, Mons Sion latera Aquilonis civitas Regis magni (Psal. xLv11). Et rursum Ezechiel propheta: Est super me manus Domini, et vidi, et ecce Spiritus fulgens veniebat ab Aquilone (Exech. 1). Et quoniam in duobus unus advertitur, non ait, Perstate, sed credentem populum, et redundent bona opera ejus.

CAP. V. - Num. 97. Veniat dilectus meus in hortum suum. Ingrediatur in Ecclesiam suam et delectetur in operibus sanctorum suorum; vel, pascatur a sidelibns in pauperibus, retributurus pro temporalibus regnum æternum.

Num. 98. Veni in hortum meum, soror mea. Festina ad regnum mevin, plebs nomine meo ditata: soror mea, de sanguine meo; sponsa mea, in side mea, sicut et Oseas propheta dicit : Desponsabo te mihi in fide (Ose. 11).

Num. 99. Mescui myrrham meam cum aromalibus meis. Suscipe qui propter me passi vel mortui sunt, cum meritis eorum, martyres meos.

Num. 100. Comedi favum cum melle meo. Eos qui C tenera vel vehementiore doctrina Veteris et Novi Testaménti cruditi sunt, suscipe in corpore meo.

Num. 101. Comedite, amici, et bibite. Dicit Dominus in Evangelio ad apostolos: Jam non dico vos servos, sed amicos (Joan. xv). Petro autem apostolo in illo vase de ccelis emisso in quo ei diversa genera animalium sunt ostensa, dictum est : Petre, macta et manduca (Act. x) : id est, mortifica; quod sunt, et quod ipse es, essice. Ergo comedite, amici, et bibite. Sit vobis lætitia de conversatione populorum in vestram transcuntium unitatem.

Num. 102. Ego dormio, et cor meum vigilat. Propter Christum mori paratus sum, sed post mortem cum ipso regnaturum me esse credo. Ego etiam a temporalibus delectationibus, consopitis quodammodo sen. D silius, conquiesco; sed futura desidero æternaque conquiro.

Num. 103. Vox dilecti pulsantis. Dicit in Apocalypsi ipse Dominus: Ego sto ad ostium et pulso; si quis aperuerit mihi, introibo cum illo et cænabo cum ipso, et ipse mecum (Apoc. III). Pulsat Dominus quando quæ bona sunt, vel per doctrinam docet, vel occulta inspiratione sanctorum corda ad bene faciendum instigat. Vel hæc est vox pulsantis in Evangelio: Venite ad me omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos (Matth, x1).

Num. 104. Aperi mihi, soror mea, amica mea. Aperiri sibi petit Christus, vel obedientia infidelium, vel in fi-

quando ea quæ præcepit adimplentur, vel quando in his qui crediderunt ei per sidem introitus reseratur. Soror Christi est Ecclesia de sanguine ejus; amica, quia per mortem ejus reconciliata; columba, de Spiritu sancto, immaculata baptismi sacramento.

Num. 105. Quia caput meum plenum est. Ili qui principali honore in Ecclesia præeminere videntur, quasi caput in Christi corpore advertuntur; et qui in ipsa fidelium congregatione sacramenta visibilia administrant, veluti cincinni describuntur. Sed quia plerumque mortales homines vitiis vel tenebrarum operibus inficiuntur: bi ergo velut guttis noctium prægravati, Christo quasi capiti adhærere videntur. Sed de quibusdam Apostolus ait : Ipsi Christum non sincere an-Persta hortum meum, et stuant aromata illius: inspira B nuntiant (Philip. 1). Propterea vox sponsæ, velut pro talibus ingemiscentis subsequitur.

> Num. 106. Spoliavi me tunica mea. Veniens ad fidem, veterem hominem secundum pristinam conversationem deposui, et indui novum, qui secundum Deum creutus est (Ephes. IV). Si quid etiam contagii dam in terrenis gradior, pedibus meis accessit, Christo lavante ablutum est; et tunc ministros sacramentorum per quos ornari debeo, carnalibus infectos vitiis non sine mœrore conspicio. Et idcirco quia malis quibus renuntiaveram, in quorumdam prævaricatione me fuscari persentio, Spoliavi me tunica mea, quomodo induar illa? Lavi pedes meos, quomodo inquinabo eos? Lugubri corde pronuntio, tanquam apertius loquens: Nunquid condecet ut vestibus peccatorum quibus credens me exui, iterum induar? Aut sordibus quibus abluta sum, ruisus male vivendo inquinari me patiar? vel si oportet ut a profectu ad defectum, vel a nitore justitiæ ad peccatorum nigredinem male conversando regrediar?

> Num. 107. Dilectus meus misjt manum suam. Mi sit manum suam per foramen, quando me per passionum angustias transire perdocuit; et venter mens conturbatus est ad tactum ejus, quando imminente persecutione infirmiores mei conturbati contremuerunt acerbitate pœnarum quæ mihi illatæ sunt ex permissu ejus. Tactus autem iste, advenientis plagæ intelligitur cruciatus, secundum illud in Job, dicente Satana ad Dominum: Alioqui tange vssa, et carnem ejus, nisi in faciem benedixerit tibi (Job 1).

Num. 108. Surrexi ut aperirem dilecto meo. Evigilans corde Christum confessa sum, nec deterrita suppliciis corporalibus în passionibus et in operibus meis, confessorum mortificatio, et in electis apparait: In conspectu Domini mors pretiosa sanctorum (Psalm. CXV).

Num. 109. Pessulum os ii mei aperui. Omni dubictate remota, Christo credidi, eumque ineffabili amore dilexi, et clara voce in nationibus prædicavi, atque ut mihi adesset in tribulationibus invocavi.

Num. 110. At ille declinaverat. In hoc quasi declinavit atque transivit, cum me persequentibus tradidit et iniquis, et ut in meum corpus desævirent, ipse ejus audiens æstuavi desiderio, quando beatos esse qui persecutionem patiuntur propter justitiam, quoniam ipsorum est regnum cælorum (Matth. v), eodem promittente cognovi.

Num. 112. Quæsivi et non inveni illum. Sic in conculcatione malignantium derelicta sum quasi auxiliator non esset; et qui ab inimicis desenderet, subvenire non posset, sicut et beatus Job in passione positus dixit: Clamo ad te et non exaudis me, et non respicis me; immutatus es mihi in crudelem, et in furore manus tuæ adversaris mihi.

Num. 113. Invenerunt me custodes. Comprehenderunt me sæculi potestates, qui quasi rempublicam regere noscuntur.

suppliciis in corpore meo debacchati sunt; et onerantes vinculis, in carceribus concluserunt. Prolongantes exquisitis cruciatibus vitam nec mortem celeriter inferentes, ne faciliter ab illatis pænis exui possem.

Nom. 115. Tulerunt pallium meum. Etenim quando ecclesias ad solum usque demoliti sunt, et altaria simul cum Evangeliis et cæteris libris canonicis, ignibus cremaverunt; quando sacerdotes concluserunt ad metalla condemnatos, quando nec sacrificandi locus, nec baptizandi libertas, nec communicandi est attributa licentia; cum hæc omnia persecutores agerent, tunc quodammodo sponsæ Christi, id est Ecclesiæ, quasi quoddam pallium abstulerunt.

Num. 116. Adjuro vos, filiæ Jerusalem. Sanctos quosque conjurat si per istas tribulationes, ad ipsum. C contempta vita mundi, perveniant : ut insinuent Ecclesiam in his persecutionibus constitutam, inessabili circa Deum dilectione ferventem, nec tantis et tam horrendis angustiis ullo modo frigescentem.

Num. 117. Qualis est dilectus tuus? Vox interrogantium electorum, et sidem Ecclesiæ ex ejus responsione inquirentium. Qualis est dilectus tuus ex dilecto? id est, qualis est Deus ex Deo, vel Filius a Patre? in similitudine omnium æqualitatem declarans personarum. Qui enim non discernuntur in unius esse naturæ, et in eadem permanere creduntur gloria majestatis.

Num. 118. Dilectus candidus et rubicundus. Candidus quia in principio erat Verbum, et Deus erat Verbum (Joan. 1). Rubicundus, quia ex Virgine genitus, D Verbum caro factum est, et habitavit in nobis. Candidus in virginitate, rubicundus in passione : sicut et propheta de eodem dicit : Quis est iste qui venit de Edom, tinctis vestibus de Bosra (Isa. LXIII)? Edom, sanguis interpretatur; et idcirco ab effusione sanguinis rubicundus. Iste formosus in stola sua gradiens in multitudine fortitudinis suce. Electus ex millibus. lpse est de quo in Psalmis : Quis similis erit Deo inter. filios Dei (Psal. LxxxvIII)? et iterum, Speciosus forma præ filiis hominum, diffusa est gratia in labiis tuis.

Num. 119. Caput ejus aurum optimum. Legimus in Apostolo: Caput viriChristus; caput autem mulieris vir, caput rero Christi Deus (I Cor. 21). Et ideo sicut in me-

Num. 111. Anima mea liquefacta est. Promissiones A tallis nibil simile auro, ita nec in creaturis quidquam comparabitur Creatori. Est autem caput Christi Deus, secundum quod paulo ante ex Evangelio commemoravimus, In principio erat Verbum, etc.

Num. 120. Comæ ejus sicut elatæ palmarum. Hi equidem sancti capiti suo, id est Christo, adhærere noscuntur qui, in similitudine corvi, se peccatores agnoscunt: de quibus est ille qui dicit: Si justum me voluerim facere coram te, os meum condemnabit me (Job 1x). Et rursum alius: Quoniam iniquitatem ego agnosco (Ps. L) Et consona voce Joannes cum electis pronuntiat: Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, el veritas in nobis non est, si vero consessi fuerimus peccala nostra, fidelis et justus est qui nobis peccata dimittat et mundet nos ab omni iniquitate ( I Num. 114. Percusserunt, vulnerarunt me plagis. Et B Joan. 1). Similiter et Paulus : Christus Jesus venit in hunc mundum peccatores salvos facere, quorum primus ego sum (I Tim. 1). Et quia omnis, secundum-Evangelium, qui se humiliat et exaltabitur (Matth. xx111; Luc. xiv, xviii): hi qui se confessione peccati dejiciunt. secundum quod in hoc libro scribitur, palmarum proceritati non immerito comparantur.

Num. 121. Oculi ejus sicut columbæ. Spiritu sancto repleti, electi ejus absque ullo felle amaritudinis permanent, et Scripturarum rivulis populum imbuunt.

Num. 122. Que lacte sunt lote. Exinde mundiores effecti, quia Christum in carne natum, side non dubia credunt; et sacramento visibili se renatos, ablutos et nutritos agnoscunt, resident juxta fluenta plenissima, id est inter sancti Spiritus affluentissima dona.

Num. 123. Genæ illius sicut areolæ aromatum. Seut enim in oculis columbarum, jure apostolos accipimus Spiritu sancto repletos, ita et in genis quæ vicinæ sunt oculis, cas Ecclesias quæ per apostolos crediderunt quæ velut areolæ aromatum, suavissimum odorem ex sancta conversatione producunt : consitæ a pigmentariis: piis scilicet prædicatoribus. ad quos Apostolus ait: Tu autem cum oleaster esses, insertus es in illis, et socius radicis et pinguedinis olivæ factus es (Rom. x1).

Num. 124. Labia illius distillantia myrrham. Doctores ejus Spiritu vel etiam carne Virginis; in hocque passionem ejus prædicantes, ut pro illo qui pro nobis mortuus est non recuseut mortem.

Num. 125. Manus illius tornatiles aureæ. In manibus Christi deputantur qui ca quæ bona sunt operari non desinunt. Ideirco tornatiles aurea, quia ad oinne. opus bonum semper paratæ; plenæ hyacinthis, secundum illud Apostoli : Divites in operibus bonis, facile tribuentes, et thesaurizantes sibi fundamentum bonum in futuro, ut apprehendant veram vitam (I Tim. v1).

Num. 126. Venter ejus eburneus. In ventre ipsius deputantur, qui credentes in fide parturiunt ; et churneus etiam ipse venter, fons baptismi ex quo renascimur non inconvenienter accipitur; et quia eboris, defuncti animantis speciosa et incorruptibilia ossa noscuntur, propterea nobis ab Apostolo dicitur: An ignoralis quia quicunque baptizali sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baptizati sumus? Consepulti enim sumus cum illo in baptismum per mortem, ut quomodo surrezit Christus per glorium Patria, ita et nos in novitate vitar ambulemus (Rom. VI). Distinctus ampuliris; adornatus ex se progenitis et in confessione charistimis sanctis.

Num. 127. Crura illim columna marmorea. Crura que totum carpus hajulant, ipsi sunt sancti qui domum Ecclesiæ, et velut marmoreæ columna fundatæ super bases aureas describuntur. Hi enim justi qui cæteros charitate supportant, et Scripturarum consolationibus fulciunt, sieut ait Apostolus: Debomus nos firmiores imbocillitatem infirmorum sustinere, et non nobis placere. Et poulo post, tanquam bases aureas Scripturas sanctas insinuat dicens: Quecunque scripta sunt, ad nostram doctrinam acripta sunt, ut per patientiam et consolationem Scripturarum spem habeamus (Rom, xv).

Nom. 128. Species ejus ut Libani, electus ut cedri. Umnes sancti qui suavissimum odorem ex bona con versatione dederunt, et in corruptionis integritate perdurant, Deo auctore, tantorum bonorum gratiam perceperunt.

Num. 129. Gultur illius suavissimum. Ili qui mysteria ejus exponunt, et in lege ipsius quotidie meditantur, in socra doctrina saporem suavissimum administrant. Et totus desiderabilis. Übi illud adimplebitur quod B. Joan. in Epistola sua dieit: Charissimi, nune filii Dei sumus, et nondum apparuit quod crimus. Scimus quia cum apparuerit, similes ei erimus et videbimus eum sicuti est (I Joan. 111).

Num. 130. Talis est dilectus meus. Ad has gratiarum varietates, et ad isto mysteriorum ornamenta justos intendere persuadet, cum sponsi decorem in ejus membris contemplandum insinuat.

Num. 131. Quo abiit dilectus tuus? Tanquam scrutintes atque dicentes; Quia tantam pulchritudinem ejus exposuisti, ut ad quærendum eum, nostrum cor ardens efficeretur, nunc ostende quo abierit, vel ubi declinaverit. Bene autem appellatur Ecclesia virgo, pulcherrima mulierum, quia de ea Paulus sic sidelibus loquitur: Despondi vos uni viro, ut virginem castam exhiberem Christo (II Cor. x1). Et congrue de ipso dicunt : Quo abjit, quo declinavit dilectus tuus. Declinavit enim quodamm do cum in forma Dei esset, et non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem hominum factus et habitu inventus ut homo; humiliavit se usque ad mortem, mortem autem crucis (Philip. 11). Igitur qui excelsum quæsierit in forma Dei, non eum reperiet nisi credat in formam servi : in qua se idcirco humiliavit, ut nos jacentes erigeret.

CAP.VI.—Num. 132. Dilectus meus descendit ad hortum. Descendit ad hortum suum, quando vis tavit in adventu suo Israel populumsuum, sicut ipse ait: Nen sum missus nisi ad oves quæ perierunt domus Israel (Matth. xv). Areolam autem aromatis, ipsam S. Mariam Virginem intelligendam accipimus: ex ea quippe nohis ordo justitiæ ortus est Dominus Jesus Christus.

Num 133. Ut pascatur in hortis, et tilia colligat.

sumus cum illo in baptiumum per mortem, ut quomodo A Ut regnet in gantibus, vel in Ecclesiis delectetur : ut surresit Christus per gloriam Patris, ita et nos in no- es eis virgines vel sanctos quasque assumut.

Num. 154. Ego dilecto meo, et dilectus meno mili. Ego Christi regnom et ille rex meas; ego corpus ipains et ipae caput meum. Paccitur inter lilia, com in corde virginum requiescit, vel cum illic per gratian, quam ipae tribuit, quotidie angetur et proficit.

Num. 135. Pulchra es amica mea, pulchra, etc. Pulchra per justitiam; suavis et amica, quia semper pacifica, decora sient Jerusalem. Dicit Dominus in Evangelio: In resurrectione non subent neque nubentur, sol erunt sicut angeli in culo (MatthixxII; Luc. xx). Morito autem Ecclesia, sient Jerusalem decora describitur, cui in atternum similitudo angelorum a Domino condonatur.

Num. 136. Terribilis sicut custrorum acies. Quanti tyranni et persecutores una cum auctore suo diabolo, conati sunt Ecclesia: virtutem dirumpere et pravalere nullo modo patuerunt. Habet enim S. Ecclesia castrorum aciem ordinatam, quando imminente Christo, nec martyres persecutio, nec virgines carnalis delectatio, nec misericordes cupiditas, nec humiles temporalis gloriæ devincit ambitio.

Num. 437. Verte oculos tuos a me, quia. Non me semper in corpore conspiciendum requiras, quem spiritu per fidem melius cernis. Ideireo etenim in calos ascendi, ut non semper localis tibi appaream qui sic omnia (divinitatis meæ præsentia) repleo, ut ubique adsim, cunctaque contineam, et a nullo loco continear.

Num. 138. Capilli tui sicul greges caprarum, dentes tui sicul grex ovium que omnes gemellis fetibus, et sterilis, etc. Sicul cortex mali punici. Hos quatuor versus, bu in boc loco constat esse descriptos, quos Deo donante jam in superiori loco tractavimus: in quibus tamen Judæorum et gentilium populos convertendos cum geminæ dilectionis fructu prædixit, et martyrum gloriam cum corum meritis declaravit.

Num. 139. Sexaginta sunt regine, et octoginta concubinæ. In sexagenario numero, qui ascendente senario per denarium adimpletur, omnem bonorum perfectionem que ex legis præceptis consummatur, agnoscimus. Quemadmodum autem ipee senarius totis suis partibus constet, breviter adverte : nam sexta pars ejus unum, tertia duo, media autem tria esse probatur. Unum autem, et duo, et tria, sex esse quis nesciat? quod in alio numero, distributis partibus et in unum reductis, ita adimpleri dissicile invenitur. Itaque reginæ perfectæ sanctorum animæ quæ non sunt peccatorum ancillæ, dicuntur : sic enim scribitur. Ubi spiritus Domini, ibi libertas (11 Cor. m). Concubinæ autem, quæ, sicut Agar, in servitutem gens rant (Gal. 17), in illis qui suscepto semine verbi Dei non spiritaalia sed carnalia sapiunt, merito deputantur. Adolescentularum autem quarum non est numerus, eorum est multitudo qui quæ semper sancta sunt audire perati sunt, nec tamen que audient, operibes adimplere contendunt, de quibus Apostolus dicit: Semper discentes, et nunquam ad scientiam veritais

minum qui Christo tanquam per doctrinam ipsius sociantur, attamen quia in electis non diversitas, sed unitas commendatur, audi quid sequitur.

Num. 140. Una est columba mea persecta. Columba, quia simplex est, et spiritualiter sapit; persecta, quia mundum relinquens, me magis quam temporalia aut se diligit, secundum illud : Si vis perfectus esse, vade et vende omnia quæ habes et da pauperibus, et veni et sequere me (Matth. xix).

Num. 141. Una est matris suæ electa. Matris suæ cœlestis Jerusalem, de qua Apostolus dicit : Quæautem sursum est Jerusalem, mater nostra est (Gal. 18). Una est ergo illi, quia in futura beatitudine, ipsa tantummodo consociabitur illi.

Num. 142. Viderunt illam filiæ, et beatissimam præ- B dicaverunt. Ouæ enim sanctæ sunt animæ, quæ Ecclesiam non miris laudibus efferunt, cum etiam nec concubinæ, id est carnales, in ejus præconio sileant, quando eam invictam in martyribus et victricem in virginibus admirantur?

Num. 143. Quæ est ista quæ progreditur quasi. Consurgit quasi aurora, cum spretis tenebrarum operibus caste et sobrie vivit in conjugatis; pulchra ut luna, cum in continentibus candido nitore resplendet; electa ut sol, cum in virginibus perfectionis decore refulget, sicut illa bona terra in Evangelio, quæ suscepto in se semine verbi Dei, tricesimum et sexages mum atque centesimum fructum produxit; terribilis ut acies ordinata. An non terribilis quæ gentium ritus idolorumque cultus subvertit, et ipsa in fide C Christi perdurans, a gentibus superari non potuit? Est et in eo terribilis multum, cum ei in Petro datur illa potestas ubi dicitur : Quæcunque ligaveris super terram, erunt ligata et in cœlo ; et quæcunque solveris super terram, erunt soluta et in cœlo (Matth. xvi et xvm).

Num. 144. Descendi ad hortum nucum, ut viderem. Hortus nucum, canonem Veteris et Novi Testamenti designat : species enim nucum aliud ostendit in cortice, et aliud retinet in medulla. Quod si quis in Scripturis sanctis non discreverit, et quodammodo velut in nucis corticibus interna non quæsierit, et ad partum spiritualis intelligentiæ pervenire non potest. Quod autem ait, Ut viderem poma convallis: ut viderem fructum humillimæ in Ecclesia plebis, sicut in D Deo muniente semper invicti. Psalmis canitur: Quoniam tu populum humilem salvum facies, et oculos superborum humiliabis ( Psal. XVII ).

Num. 145. Ut inspicerem si floruissent vinea. Ut probarem si in tantum profecisset Ecclesia ut germinarent in ca qui ad martyrii perfectionem attingerent; et rubicandam, propter Christi sui sanguinis effusionem pulchri essent.

Num. 146. Nescivi, anima mea conturbavit me. Quid nescivit Christus, nisi peccatum? Nescivit etiam illos qui in Evangelio dicunt : Domine, nonne in tuo nomine prophetarimus, et in nomine tuo virtutes multas secimus? Et tunc (inquit) dicam illis: Amen dico vo-

perrenientes (I Tim. m). Et licet ista sint genera ho- A bis, quia nescio vos (Matth. vn): non quod cos quales essent nesciret, sed quianihil boni ex ipsis esset cognovit. Anima men conturbavit me propter quadrigas Aminadab. Aminadab istum quoque in Christo genealogice reperimus. Unde et has quadrigas in benam partem accipiendas esse cognoscimus: in quibus evangelistas non incongrue accipimus. Porro autem quod ait, Anima mea conturbavit me, bæc conturbatio non est tranquillitati contraria, sed sollicitudini congruens reperitur, secundum illud quod ad Martham in Evangelio dicitur : Quid sollicita es, et turbaris (Luc. x) erga plurima? Et in Psalmis: Commovisti terram, et conturbasti eam, sana contritiones ejus, quia mota est (Psal. LIX). Unde vero omnes Evangeliorum narrationes narrant nisi per Spiritum sanctum, secundum illud Ezechielis prophetæ: Quocunque Spiritus ibat, illuc et rotæ pariter ferebantur (Ezech. In et x).

> Num. 147. Revertere, revertere, Sunamitis. Bis Sunamitem istam in libro Regum laudabili in loco reperimus constitutam : id est, tam illam quæ David regi in senectute ministravit, et in ejus complexu virgo quidem pulcherrima permansit (III Reg. 1 ), quain etiam illam cujus Elisæus filium ex promissione natum et post hoc mortuum suscitavit (IV Reg. IV). Quapropter in hoc nomine sanctam Ecclesiam accipien dam esse quis dubitet? Frequenter vero ei revertere dicitur, quæ quondam in illo juniore filio in regionem longinquam abiens (Luc. xv) aversa fuerat; tunc etenim reversa est, quando ad Deum ex corde conversa est. Aut ideirco tam crebro ei revertere dicitur, ut etiam si conversa deliquerit, in desperationem non decidat, sed a peccandi consuetudine, spei indulgen ia resipiscat. Quæ vox ad sanctos utique comprobatur. qui conversæ pulchritudinem desiderant intueri.

CAP. VII. - Num. 148. Quid videbitis in Sunamite, nisi. Quid in Ecclesia intuendum est, nisi dispositio eorum qui semper in procinctu tanquam in castris constituti, contra diabolum dimicare non cessant, idcirco utique, ne sideles sidem amittant : ne religiosi anostatæ efficiantur elevati, ne misericordes avaritia obdurentur, ne pœnitentes revertantur ad vomitum, ne virgines integritatis decore careant, ne continentes castimoniæ nitorem amittant? Ili sunt in Ecclesia chori castrorum jugiter in certamine constituti, et

Num. 149. Quam pulchri sunt gressus tui! Quam admirandi profectus in bis qui verbum Dei annuntiant in Ecclesia Christi! sicut Apostolus scriptum in propheta commemorat : Quam speciosi pedes evangelizantium bona! (Rom. x.) Et iterum ipse: Calciati pedes in præparatione Evangelii pacis (Ephes.vi).

Num. 150. Junctura femorum tuorum. Juncturamiemorum tuorum, ex circumcisione et præputio venientium societatem advertimus populorum; et per id. tam illi qui ex femore Abraham secundum carnem propagati sunt, quam illi qui in semine ejus, id est in Christo, meruerunt; cum in unitatem fidei copulantur, tanquam monilia quæ fabricata sunt mann artificis, describuntur. Quis enim artifex tanquam ruonilia, hos in fide populos sociavit, nisi ille de quo Apostolus ait: Ipse est pax nostra, qui fecit utraque unum (Ephes. 11)?

Num. 151. Umbilicus tuus crater tornatilis. Hi qui non extremo, sed in medio Ecclesiæ corpore commutantur, umbilicus dicuntur. Crater tornatilis vasa sunt utilia in eo tornatilia, quia ad obediendum vel ad omne opus bonum parata (Tit. 111), nunquam indigent poculis quia Spiritus sancti gratia semper repleta sunt.

Num. 152. Venter tuus sicut acervus tritici. Qui semper sancta Scripturarum alimenta percipiunt, et ea quæ sunt salutaria infra se congerunt, in ven'ris similitudine deputantur, et hi velut acervus tritici congestus merito pronuntiantur, quia ex doctrina sana ex qua quotidie replentur, multos affatim reficient; que doctrina in tantum proficit, ut etiam ad virginitatis observantiam piis persuasionibus multos adducat.

Num. 157. Duo ube: a sicut duo hinnuli. Duo testamenta duobus hinnulis capreæ, id est ex peccati traduce venientibus populis coaptata. Ex his enim operibus nutriuntur, qui originali peccato obnoxii, in Christo tanquam hi..nuli renascuntur.

Num. 154. Collum tuum sicut turris eburnea. Notitia Scripturarum, quæ frequenti in meditatione conquiritur, velut turris eburnea, in colli pulchritudi..e designatur. Idcirco autem turris eburnea, quia qui verbo Dei assistunt, quotidiano profectu per nitorem Ciustitiæ in excelsiora proficiunt.

Num. 155. Oculi tui sicut piscinæ in Eschon. Spirituoles doctores tui constituti in porta, in Christo sicut aquæ irriguæ ad erudiendos populos. Ideirco namque piscinæ, quia Spiritus sancti repleti sunt scientia. In alio libro etiam ipse Salomon dicit: Exstruxi piscinas aquarum, ut irrigarem silvas lignorum germinantium (Eccle. 11).

Num. 156. Nasus tuus sicut turris Libani. Nasus Ecclesiæ illi sunt qui odorem justitiæ qui est in Christo, percipientes, ad cordis interna trajiciunt. Ili qui in magna virtute consistunt, sicut turris Libani disponuntur. Libanum autem candorem esse jam superius diximus: horum proceritatis candor respicit contra Damascum, quia sapientia eorum, quæ ex Deo est, illuminat mundum.

Num. 157. Caput tuum ut Carmelus, et comæ. In Carmelo monte, sancti Elias et Elisæus sæpe receptaculum habuere (IV Reg. 11): quapropter in capite Ecclesiæ Domino nostro Jesu Christo, quo sublimius ut est (tanquam in monte Carmelo) et justi habitaculum, et multitudo populorum tanquam diversitas animalium sapientiæ percipiunt alimentum. Comæ capitisistius, sicut purpura regisjuncta canalibus; eminentiores quippe sancti, beati videlicet martyres Christi, consimilati per purpuram regalibus ornamentis, et salutaribus semper copulati intelliguntur doctrinis.

Num. 158. Statura tua assimilata est palma. Per

artificis, describuntur. Quis enim artifex tanquam A fectio tua pervenit ad præmium, et doctores tui dulruonilia, hos in fide populos sociavit, nisi ille de quo — ces effecti sunt per Spiritum sanctum.

Num. 159. Dixi, ascendam in palmam. Illi in palmam ascendunt qui in Christi cruce proficiunt, de quibus Apostolus dicit: qui in Christo sunt, carnem suam crucifizerunt cum vitiis et concupiscentiis. Ipsi autem fructus hujus palmæ (sanctæ crucis) præmia consequuntur, qui illud, si tamen compatimur ut et qlorificemur (Rom. viii), cum eodem Apostolo dicunt.

Num. 160. Et erunt ubera tua sicut botri vineæ. Nec etcnim alii reperiuntur, qui nascentes in fide enutriant, nisi doctores Ecclesiæ.

Num. 161. Et odores tui sicut malorum. Et suavitas erudition's tuæ per cos propagabitur, qui sobrie et juste vivendo odorem bonæ conversationis propinare non desinunt.

Num. 162. Guttur tuum sicut vinum optimum. Possunt etiam in gutture illi saneti intelligi per quos lex et prophetæ et evangelica doctrina pronuntiata est : quæ utique sancta Scriptura eximio sapore prædita, ut vinum optimum redolet ac resplendet, et per Spiritum sanctum potantes inebriat.

Num. 163. Dignum dilecto meo potandum. De sacra Scriptura Christi potant, cum ex ea Christiani, qui sunt membra ipsius, miris modis et incomparabili dulcedine satiantur.

Num. 164. Labiisque et dentibus illius ad ruminandum. Labia et dentes Christi doctores Ecclesiæ: hi quod sanctum est ruminare non desinunt, cum ea quæ ad nostram doctrinam scripta sunt, quotidie meditantur.

Num. 165. Ego dilecto meo, et ad me conversio ejus. Iluic dilecto, ex voce Ecclesiæ dicitur: adhæsit anima mea post te, me suscepit dextera (Psal. LXII). Videamus et alibi quomodo ipsa dilecto suo loquatur: Nos autem populus tuus, et oves gregis tui (Psal. XCIX). Et, quomodo ad me conversio ejus, dicit propheta: Eritque antequam clament, ego exaudiam, adhæc illis loquentibus ego exaudiam (Isai. LXV), dicit Dominus. Sed nulla est ad Ecclesiam tam evidens Christi conversio, nisi cum Verbum caro factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1).

Num. 166. Veni, dilecte mi, egrediamur. Egreditur Christus cum Ecclesia in agro, quando cum sancts prædictis visitat mundum, sicut in Evangelio scriptum est: Qui seminat bonum semen, est fil u hominis (Matth. xm; Marc. xiv); ager est mundus. Commoremur in villis; in populis credentibus circumquaque diffusis, in quibus Christus per fidem habitat; non sine Ecclesia, cum eosdem ipsos in suis membris reputans, suam efficit Ecclesiam.

Num. 167. Mane surgamus ad vineas. Ut anima quæ per fidem coli jam meruerunt, in matutinis Christum resurrexisse cognoscant, no ultra de sui corporis resurrectione diflidant.

Num. 168. Videamus si floruit vinea. Apparent, si fideles, quæ corde crediderunt ore pronuntient, sicut Apostolus ait: Corde creditur ad justitiam, ore autem confessio fit ad salutem (Rom. x); vel si flores fru-

ctus parturiunt, si in eis per sancta desideria pietatis A et filii hominum qui in umbra alarum tuarum speopera prodierunt.

Num. 169. Si florucrunt maia punica. Si illi qui in Christo crediderunt in tanta dilectione proficiunt ut etiam occidi pro ipso omnibus modis delectentur. Vis videre malum punicum, audi in Actibus apostoforum Paulum apostolum : Ego, inquit, non solum judicari in Jerusalem, sed et mori pro Christo paratus sum (Act. xx1).

Num. 170. Ibi dabo tibi ubera tua. In hac sancta confessione sociabuntur tibi doctores mei, comparati ut patiantur pro te, qui quoque sine sine regnabunt anud te.

Num. 171. Mandragoræ dederunt odorem. Hi qui alta radice fide fundati sunt, et quadam disciplinæ vel parcimoniæ austeritate vigere noscuntur, publicis B ciant, secundum quod Petrus apostolus docet : Puscite pra dicationibus populos instruxerunt, odorem suavitatis ex conversatione sanctissima propinantes.

Num. 172, Omnia dona nova et vetera. Quoniam tam in patriarchis et prophetis quam in apostolis et mar yribus ego ipse nova et vetera servavi tibi; quia illi te pronuntiaverunt et crediderunt venturum, isti prædicare non desinunt ex Virgine natum ac pro salute omnium passum, et post resurrectionem in cœlos assumptum.

CAP. VIII .- Num. 173. Quis mihi det te fratrem meum. Sugit ubera matris Christus cum mysteriis priscæ legis reficitur Christianus populus, vel cum spiritualibus sacramentis doctores et piissima expositione, tanquam vero lacte reficiont.

Num. 174. Ut inveniam te foras et osculer. Ut te, inquit, quem Veteris Testamenti figuræ tegebant, per Evangelium, ego in veritate reperiam. Et bene ait: Te foris inveniam, quia illi juniori silio de regione longinqua redeunti, pater in occursum regressus est (Luc. xv): ut deosculer te, inquit, ut tibi reconciliari merear; et jam nemo me despiciet; videlicet ut non dicatur l'etro, pro Cornelio quem gratia Spiritus sancti prævenerat : Quare introisti ad viros præputium habentes, et manducasti cum illis? Sed ipse Petrus pronuntiet : In veritate comperio, quoniam personarum acceptio non est apud Deum, sed in omni loco, et in omni gente, qui timet eum et operatur justitiam, acceptus est illi (Act. x ).

Num. 175. Apprehendam te, ct ducam te. Cum enim D te apprehendero tibique per sidem adhæsero. restat ut introducam te in domum matris meæ: in congregationem videlicet Jerusalem : illuc utique te introducam, quando cum omnibus bonis quæ per tuam gratiam consecuta sum etiam ipsa perduci eo. hoc est ad cœlestem Hierosolymam, meruero.

Num. 176. Ibi me docebis, et dabo tibi poculum. Ibi me d cebis, ut jam non in ænigmate per speculum, sed facie ad faciem videam; et non ex parte sicut nunc, sed tunc cognoscam sicut et cognitus sum (1 Cor. xiii), ut ille ait : Et dabo tibi poculum ex vino condito, et mustum malograna:orum : quando optimos et dulcissimos protulero martyrum sanctorum fructus.

rant, inebriabuntur a pinguedine domus tuæ, et torrente deliciarum tuarum potabis eos (Psal. xxxv).

Num. 177. Læva ejus sub capite meo, et dextera illius amplexabitur me. Adjuro vos, filia Jerusalem. Ilac quæ in hoc loco scripta sunt, in superioribus jam prædicta, et Christo illuminante reperiuntur exposita. Sed idcirco arbitror iterato in hoc libro conscripta. ut vehementius cordi insideant; et bis insimuata vivaciori memoria renoventur. Ilæc jubent spernenda temporalia; et infra nos posita, velut sinistram sub capite constitutam edocent; et cœlestem gloriam quæ nos ex superiori-parte, tanquam dextera complexatur, exspectandam admonent; vel illud, ut servituri Domino, voluntarii non inviti quæ sunt sancta perfiqui in vobis est gregem Dei, non coacti sed spontanei (I Petr. v).

Num. 178. Quæ est ista quæ ascendit de deserto? Bene de deserto ascendere describitur, cui propheta dicit : Pro eo quod fuisti derelicta et ouio habita, et non erat qui pertransiret (Isai. Lx), etc. De cujus etiam filis in Psalmis canitur : Erraverunt in solitudine, in siccitate, viam civitatis habitationis non invenerunt. Esurientes et sitientes, anima eorum in idipsis defecit, et clamaverunt ad Dominum cum tribularentur, et de necessitatibus eorum liberavit eos; deduxit eos per viam rectam ut irent in civitatem habitationis (Psal. evi). Idcirco sequitur.

Num. 179. Deliciis affluens. Unde et populus Israel C e deserto egrediens, in terram promissionis lacte et melle fluentem ingreditur; et ille filius qui de siliquis porcorum pasci cupiens saturari non poterat, ad con vivium quod de pingui occiso vitulo pater præparavit reficiendus inducitur. Has delicias a deserto veniens Ecclesia, in Christo multiplices reperit; et nixa super dilectum scribitur, quia ad ipsam per prophetam idem dilectus dicit : Ego feci, ego feram, ego portabo, et ego salvabo (Isai. XLVI).

Num. 180. Sub arbore mali suscitavi vos. In odorifero crucis patibulo ubi ego occubui, illic te a peccatorum interitu suscitavi, quando te credentem signo crucis prænotare præcipio.

Num. 181. Ibi corrupta est mater tua. Ubi tu per meam mortem suscitari meruisti, illic per suam inpictatem Synagoga capta est quando Crucifige clamabat; et, Sanguis hujus super nos et super filios nostros (Luc. xxiii), Pilato judicante respondit.

Num. 182. Pone me ut signaculum. Ita ut cum Psalmista dicere possis, Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine, dedisti lætitiam in corde meo (Psal. iv). Quoniam quæcunque signata sunt facile temerari non possunt, sic recipe fidem meam, at eam integram illibatamque custodias, et quem per crucis signaculum accepisti thesaurum justitiæ quem in te contuli, a nullo fore contingendum ullo mo lo pertimescas.

Num. 183. Ut signaculum pone me. Primitus super cor, indesuper brachium signaculum superponendum intellige: id est, ut tam in cogitatione quam in opere, ad meum signum accurras; ac te, per hoc, non alterius, sed mei esse demonstres; meque contutante, integra perseveres.

Num. 184. Quia fortis ut mors dilectio tua. In tantum dilexi te, ut mori voluerim pro te; et hæc erat fortitudo amoris, acerbitas mortis. Dura autem sicut infernus æmulatio; ut sancti quoque econtrario pro Christo occidi non metuant, quem pro sua salute mortem suscepisse sine dubio cognoverunt.

Num. 185. Lampades ejus, lampades ignis. Vasa in quibus castistas habitat, semper sunt splendida et Spiritus sancti igne ferventia.

Num. 186. Aquæ multæ non potuerunt exstinguere charitatem, nec slumina obruent illam, nec tribulationes; nullæ quamlibet validæ persecutiones dile-B ctionem quæ est ex Deo, vel circa Deum, perturbare vel vincere possunt, secundum illud quod Apostolus dicit: Quis nos separabit a charitate Christi? an tribulatio, an angustia, an persecutio, an sames, an nuditas, an gladius, an periculum? certus sum enim quia neque mors, neque vita, neque angeli, neque principatus, neque excelsum, neque prosundum, neque creaturu alia poterit nos separare a charitate Dei, auæ est in Christo Jesu Domino nostro (Rom. viii).

Num. 187. Si dederit homo omnem substantiam. Tanquam dicat: Et si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, et si tradidero corpus meum ut ardeam, charitatem autem non habeam, nihil mihi prodest (I Cor. xm). Hac enim nihil pretiosius, ut Joannes apostolus ait: Quia Deus charitas est; et qui manet in charitate in Deo manet.

Num. 188. Soror nostra parva, et ubera non habet. Ecclesia ex gentibus veniens, rudis adduc ad credendum, et nec dum prædita viris eruditis ad docendum, secundum quod Apostolus loquitur: Non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed tanquam parvulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam; nondum enim poteratis, sed nec quidem adhuc potestis, adhuc enim es is carnales (I Cor. 111). Et alibi: Sæcularia judicia si habueritis, contemptibiles qui sunt in Ecclesia, illos constituite ad judicandum. Ad verecundiam vestram dico: si non est inter vos sapiens quisquam qui possit judicare inter fratrem suum (I Cor. v1)? Dum eos in tanta pusillanimitate redargult, utique adhuc pusillam in fide, et necdum spiritualibus nutrimentis habilem plebem osterdit.

Num. 189. Quid faciemus sorori nostræ? Quemadmodum disponemus Ecclesiam tempore quo ad fidem vocanda est?

Num. 190. Si murus est, ædificemus super eum. Qui cœperunt in fide crescere et ita stabiliri ut robore suo infirmos quosque commoneant; suscepto honoris privilegio, ad cæteros docendos instituantur, secundum quod Paulus ad Timotheum: Hæc commenda fidelibus qui idonei erunt et alios docers (II Tim. 11). Et iterum ad Titum: Hujus rei gratia reliqui te Cretæ, nt ea que desunt corrigas, et constituas per civitates presby cros, sicut ego tibi disposui. Dum ista sic in

intellige: id est, ut tam in cogitatione quam in ope- A Ecclesia disponuntur, tanquam propugnacela argumente ad meum signum accurras: ac te. per hoc, non tea muris adjiciuntur.

Num. 191. Si ostium est, compingamus. Dicit Propheta in Psalmis: Pone, Domine, custodium ori ma, et ostium circumstantiæ labiis meis (Psal. CXL). hape si est quis idoneus ad loquendam, et velut ostium quod aperitur et clauditur, tempus loquendi veltacendi intelligit; hoc tale ostium tabulis cedriaiscupingamus, ut dum odoriferum lignum in se suscept, cum Paulo dicere possit: Mihi absit gloriari mini cruce Domini nostri Jesu Christi, per quem mihi ma dus crucifixus est, et ego mundo (Gal. v1).

Num. 192. Ego murus et ubera mea sicut turris. Van Ecclesiæ est, tam in fide quam pro fide proficients: Ego murus; quia ipse ædificavit me qui fortissima pugnat pro me. Et ubera mea sicut turris. Construenta Deo, proceritate justitiæ creverunt, et in me parvelos qui in Christo sunt, nutriunt; et donec ad perfectionis cibum perveniant, eos educare non desinunt, quoadusque cis voce sapientiæ dicatur: Relinquite infantiam, et venite ambulare per vias prudentiæ.

Num. 193. Ex quo facta sum coram eo. Ex que Christo pacem reperi, ex eo et murorum præsidis et turrium propuguacula cum decore suscepi, cum eis ab eo qui me condidit civitas esse promerui, habens munimenta in sanctis, et decorem retinens is electis.

dest (I Cor. xin). Hac enim nihil pretiosius, ut Joannes apostolus ait: Quia Deus charitas est; et qui manet in Charitate in Deo manet.

Num. 188. Soror nostra parva, et ubera non habet.

Ecclesia ex gentibus veniens, rudis adhuc ad credendum, et nec dum prædita viris eruditis ad docendum, secundum quod Apostolus loquitur: Non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed tanquam parvulis in Christo in Ecclesia quæ illos habet populos de quibus in Psalmis canitur: l'antati indosc Domini, in atriis Dei nostri florebunt (Psal. xci). Tradidit eam custodibus. Commisit eam regendam apostolis vel successoribus eorum episcopis. Ad quam, sub nomine Jerusalem, dicit Dominus per prophetam: Super te et super muros tuos posui custodes tuos, tota die et nocte, usque in finem contacebunt (Isat. Lxii).

Num. 195. Vir affert fructus ejus mille argentess. Christus de quo propheta dicit: Ecce vir, Oriens nomen ejus (Zach. vi). Compensat regnum coclorum pro sanctis laboribus vel eleemosynis, secundum illud quod in Evangelio dicitur: Venite, benedici: Patria mei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi, quia esurivi, et dedistis mihi manducate, sitivi, et dedistis mihi bibere; hospes fui, et collegisis me; nudus, et operuistis me; infirmus et in carcere, et venistis ad me (Matth. xxv). In mille autem argentess plenitudo totius remunerationis ostenditur, et merces consummata justorum.

Num. 196. Vinea mea coram me est. Secundum quod in Psalmis canitur: Oculi Domini super justos, et aures ejus in preces eorum. Dicit euim Apostolus Quoniam ipse Dominus in jussu et in voce archangei et in tuba Dei descendet de cœlo, et mortui qui in Christo sunt resurgent primi, deinde nos qui vivimus, qui re linquimur, simul raplemur cum illis obviam Domino in aera, et sic semper cum Domino erimus (1 Thess. 11). Igitur quia semper post resurrectionem sancti cum

Domino sunt, ideireo Dominus dieit, Vinea men co- A vos servos, sed amicos (Joan. xv); et iterum : Qui ram me est.

Num. 197. Mille tui pacifici et ducenti his. Duodecim quippe si per centenum numerum amplientur, mille ducentos efficient; qui numerus utique apostolicis viris, qui ex eis spiritualiter per Evangelium in Christo sunt geniti, convenit, qui in summa perfectione constituti, tanquam illa terra optima, per centesimum fructum auctori suo respondet. Hi quoque pacifici, id est Christi discipuli, merito describuntur, simul quia ipsi Ecclesiæ fructus custodiunt, vel malos foris doctrinæ suæ voce deterrent, vel suis orationibus, de improbis canibus et bestiarum morsibus, Ecclesiam quam Christus plantavit, defensare non cessant.

Num. 198. Quæ habitas in hertis. Quæ redundas in B populis sub cultu justitiæ constitutis, vel doctrinæ spiritualis aqua semper irriguis.

Num. 199. Amice, ausculta, fac me audire. Dicit in Evangelio Dominus discipulis suis : Jam non dicam

habet sponsam sponsus est, amicus autem sponsi, qui statim audit eam, gaudio gaudet propter vocem sponsi (Joan. 111). Fac me audire vocem tuam : illam utique quam remunerandis fidelibus dicis; Euge, serve bone et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, super multa te constituam; intra in gandium Domini tui (Matth. xxv).

Num. 200. Fuge, dilecte mi, assimilare caprew hinnuloque cervorum super montes aromatum. Qui conversatus es nobiscum in terris, pronus regredere ad superna. Sicque ascendens in excelsis, qui nunc appares obtutibus carnis, adesto semper oculis cordis ut te in fide retineamus quem aspectu non cernimus. Assimilare capreæ hinnuloque cervorum; quia tu es qui carnem suscepisti mortalium, et saltu celeri omnes altitudines transcendisti coelorum. Super montes aromatum, excelsior existens super omnem gloriam angelorum.

ANNO DOMINI DXL.

## **VIVENTIOLUS**

## EPISCOPUS LUGDUNENSIS.

## NOTITIA FABRICII.

an. 516, fuit episcopus Lugdunensis. Scripsit quædam, ex quibus vero nihil superest, nisi Epistola una non magnæ molis, ad Alcimum Avitum, inter epistolas hujus n. 59; Fragmentum orationis in concilio Agau.

Viventiolus, in monasterio Cordatensi educatus, C nensi an. 517, in Conciliis Labbei tom. IV. pag. 1559; et Tractoria Epistola ad episcopos provincias sue, ut ad synodum Epaonensem, an. 517, veniant, apud Harduinum tomo Il Conciliorum, pag. 1046. adde Historiam Galliæ litterariam, tomo III, pag. 94.

#### VIVENTIOLI EPISTOLÆ.

EPISTOLA PRIMA

AD AVITUM.

(Quam legesis inter opera Aviti, Patrol. tom. LIX, col. 272.)

EPISTULA II.

AD EPISCOPOS PROVINCIÆ LUGDUNENSIS.

Tractoria a epistola Viventioli Lugdunensis episcopi ad episcopos provincia Lugdunensis, ut ad synodum reniant Epaonensem.

Dominis devotissimis fratribus et episcopis, universis clericis, honoratis ac possessoribus territorii nostri, Viventiolus episcopus salutem.

Nunc primum prodit ex ms. codice Bibliothecæ PP. Augustinianorum in civitate Tolosana ad nos inde tra::smisso exemplari per R. P. Petrum Rocques. So-

D Disciplinam fratrum filiorumque nostrorum, æque a cunctis sacerdotibus oportet optari; sed si quid ab bonoratioribus clericis tale committitur, quod dignum increpatione pub'ica censeatur; rectius b castigationis arguatur quam silentio nutriatur. Sicut autem istud simplex atque rectum est, sic commentorum oblocutionibus et voto trepidæ murmurationis offendimur. Itaque ne quis nos putet nostræ facilitati aut negligentiæ in aliquo præbere consensum, præsenti protestatione denuntio conventum episcoporum omnium sortis nostræ, circa Septembris mensis initium, in

cleta is Jean.

b Forte deest, aculeo, vel aliquod verbum simile.

prout expedit, convenire compellimus, laicos permittimus interesse: ut quæ a solis pontificibus ordinanda sunt, et populus possit agnoscere. Et quia justum est ut omnes catholici clericos bonæ vitæ habere desiderent; reprehendendi quod quisque noverit aditum omnibus aperimus. Pateat cunctis contra quem voluerit licentia proponendi: jurgandi potestate lazata, desinat in votorum nequitia murmur occultum. Studebit tamen probare quod detulerit accusator;

Epaonensi parcecia mox futurum : ubi clericos, & nec putet quisquis forsitan recte viventes tuto inanibus mendaciis infamandos. Nemo nisi quod docere possit objiciat; verecundiam quam virtus timere debebit, convictor [ Forte, conviciator] excipiet; utrique status parti et audiendi pat entia et judicandi æquitate præmissa. Dominus vos custodire dignetur, in Christo suscipiendi fratres et Illii. Proposita sunt die iv idus mensis quarti. Agapeto consule (Anno Christi 517).

ANNO DOMINI DXL.

# TROJANUS',

## EPISCOPUS SANTONENSIS.

#### EPISTOLA TROJANI

AD EUMERIUM EPISCOPUM NAMNETENSEM.

De puero qui an baptizatus esset nesciebat.

Domno semper suo Eumerio b episcopo Trojanus episcopus.

Deserentibus diaconibus quos ad humilitatem meam misistis, litteras vestræ sanctitatis accepi, in quibus consulitis de quodam puero qui nescire se dicit si fuerit baptizatus, nisi hoc tantum recolit quod de linteo caput habuit involutum; quod frequenter

a llanc vero habent codices non pauci, sed sine nominibus civitatum. Itaque ex conjectura nostra supplevimus : quæ si vera est, Trojanum episcopum Santonensem, de quo scribit Gregorius Turonensis de Gloria confessorum cap. 59, his temporibus floB infirmantibus post dolorem fleri solet, ne caput algeat, et recidivam incurrat. His itaque reddo in Domino debitæ salutationis officium; et quod a majoribus nostris statutum est indubitanter judicare præsumo. Statutum noveris ut quicunque se baptizatum fuisse non recolit, nec ab alia persona id factum fuisse probatur, baptismum absque ulla dilatione percipiat; ne a nobis illius anima, si a baptizatis separata fuerit, requiratur (S. Leo I papa, ep. ad Rusticum cap. 16). Ora pronobis, domnemerito in Christo beatissime.

ruisse dicendum est. De Eumerio enim Namnetensi constat ex subscriptionibus conc. Aurelianensis iv.

Jac. Sirmondus.

Evemerus dicitur Fortunato IV, 1, in ejus epila-

phio.

ANNO DOMINI DEL

## **PONTIANUS**

## EPISCOPUS AFRICANUS.

## EPISTOLA PONTIANI EPISCOPI

AD JUSTINIANUN IMPERATOREM.

De tribus capitulis.

Clementissimo atque piissimo filio Justiniano imperatori Pontianus episcopus in Domino salutem.

Principaliter nomen ah ipsis incunabulis justitiæ suscepisti: et justus Dominus qui ita præstitit, ut nomen ante justitiæ tribuerit, cui imperii postmodum gubernacula contulisset. Adunata est igitur gratia Creatoris non solum in nomine, verum etiam et merito, cujus vita exaltata est imperando. et im-

C perium juste vivendo. Diguatus es nos in Africans partibus commorantes litteria admonere, qualem fidem teneas et defendas. Cognovimus quad Dominus beato Petro statuit, dicens: Super hanc petramædificabo Ecclesiam meam, et portæ inseri non præra'ebunt adversus eam, et tibi dabo claves regni cælerun (Matth. xvi). Exsultavit spiritus noster, hoc firmiter te piissime esse imperator, quod apostolica fides pradical, credentes quod a rectæ credulitatis tramite non declines. Talem enim decet esse imperatorem, pium, justum, fidelem, qualem te nos esse cognevimus. lu extreme itaque epistolævestræ cegnov mus,

quod nos non mediocriter remordet, debere nos A nis istorum Eutychiana hæresis erigatur; et dum Theodorum, et scripta Theodoreti et epistolam Ibæ damnare. Eorum dicta ad nos usque nunc minime pervenerunt. Quod si et pervenerint, et aliqua ibi apocrypha, quæ contra fidei regulam dicta sint, legerimus; dicta possumus respicere, non auctores dictorum jam mortuos præcipiti condemnatione damnare. Quod si adhuc viverent, et correpti errorem suum non condemnarent, justissime damnarentur. Nunc autem quibus recitabitur sententia damnationis nostræ? Quod in eis recorrigatur non est. Sed timeo, piissime imperator, ne sub obtentu damnatio-

minima indicia non spernimus, ad majorem hære im collisionemque veniamus. Et quid nobis cum mortuis inire bellum, ubi nulla invenitur in congressione victoria? Apud judicem verum jam tenentur, a quo nullus appellat. Per ipsum, in quo nos honoratis et diligitis, supplicamus clementiam tuam, ut pax permaneat temporibus tuis, ne dum quæris damnare jam mortuos, multos inobedientes interficias vivos, et exinde compellaris reddere rationem ei qui venturus est judicare vivos et mortuos.

ANNO DOMINI DALII.

# SANCTUS CÆSARIUS

## EPISCOPUS ARELATENSIS.

NOTITIA (ex Gallandio.)

I. Cæsarius natione Gallus, patria Cabilonensis, genere clarus, juvenis adhuc sub abbate Porcario Fausti Reiensis successore monasticum institutum in cœnobio Lerinensi professus est, annum agens 18 (a). Qui ob vitæ austeritatem corporis viribus confractis, quo valetudinem suam confirmaret missus Arelate. ca in urbe Pomerio Afro clarissimo rhetori liberalibus disciplinis excolendus traditur (b). Mox tamen eruditionis humanæ figmentis nuntium remittens, ab Eonio episcopo Arelatensi propinquo suo diaconus primum, deinde presbyter ordinatus, monasterio insulæ suburbanæ præfectus eligitur (c). Mortuo Eonio, qui eum sibi successorem optaverat, Ecclesiæ Arelatensis regimen invitus licet anno 502 suscepit (d). Complura virtutum insignia edidit, complura C item patientiæ documenta posteritati reliquit sanctus præsul : quæ quidem e Cypriano, Firmino et Viventio episcopis, Messiano quoque presbytero et Stephano diacono illius vite scriptoribus repetenda. Variis conciliis auctoritate metropolitica præsuit: Agathensi, anno 506; Arelatensi IV, anno 521; Carpentoractensi, anno 527; Arausicano u, anno 529; ct Vasensi n. eodem anno celebrato. Denique annis 40 in episcopatu exactis, supremum diem obiit die 27 Augusti anno 542 (e), cum aunum ageret 73. De Casarii ætate pluribus disputat cl. Norisius (f), contenditque natum antistitem nostrum anno 470.

B episcopatum vero iniisse anno 503, e vivis autem excessisse anno 545. Eruditorum tamen plerique, Cointius (g), Mabillonius (h), Pagius (i), Bollandiani (j), Sammarthanus (k) abique, chronotaxin quam modo proposuimus, retinendam pronuntiant. Sepulcrum sancti Cæsarii, postquam a Saracenis dirutum fuisset, restituit Paulus vir illustris anno Domini 873, apposito ejus epitaphio, quod ex veteri codice multo emendatius quam apud Saxium et alios edidit Mabillonius (1).

II. Sanctus Cæsarius, doctrinæ Augustinian e addictissimus, contra Faustum egregium opus de gratia et libero arbitrio conscripsit, quod synodus Valentina et Bonifacius papa comprobarunt. Ilujusmodi opus jam diu intercidisse nonnulli existimarunt; sed immerito, ut censent eruditissimi Gallicæ Ilistoria litterariæ scriptores (m) : nam ex auctore qui caput 86 de S. Cæsario Gennadii catalogo intexuit (qua de re Norisium (n) adeas velim) constat opus illu I nihil aliud esse quam Acta concilii Arans cani II. Et jure quidem, ut videtur, si eadem Acta cum iis comparentur quæ habet scriptor ille Gennadianus, dum ait e de gratia et libero arbitrio Cæsarium edidisse testimonia, divinarum Scripturarum et sauctorum Patrum judiciis munita; ubi docet hominem nihil de proprio boni agere posse, nisi eum divina gratia prævenerit. > Plurimas præterea scripsit homilias sanctus Pater, quæ fere omnes, ut ait Mabil-

(a) Cyprian. Vit. Gesar. cap. 1, num. 5, apad Bolland. Act. SS. Aug. tom. VI, pag. 65.

(b) Id. ibid., num. 8

(c) ld. ibid., num. 10, 11.

(d) ld. ibid., cap. 2, num. 1. (e) Messian. Vit. Casar. lib. 11, cap. 4, num. 54, apud Bolland. l. c. pag. 83.

(f) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 22, pag. 518, seq. noviss. ed t. Veron.

(g) Coint. Annal. Eccl. Franc. tom. I, pag. 311.

(h) Mab llon. Annal. Bened. tom. I, pag. 89, et

(1) Mab iton. Annal. Bened. toni. 1, pag. 59, et Act. SS. Bened. sæc. 1, tom. I, pag. 654, not. b. (i) Pagi, ad ann. 544, § 8. (j) Bolland. Act. SS. tom. VI Aug., pag. 55. Comm. de S. Cæsar. § 2, num. 18. (k) Sammarth. Gall. Carist. toni. I, pag. 536. (l) Mabillon. Aunal. Bened. tom. 1, pag. 90. (m) Hist. littér. de la France, toni. III, pag. 225. (n) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 22, pag. 517, gah. 520.

simul editæ sunt. Eas vero cum aliis Cæsarianis opusculis in unum collectas, edendas parabat Oudinus (b); sed magis accurate digestas exhibent illi eruditi viri, quorum modo meminimus (c). Porro ex iis il'as tantum typis excudendas consignavimus, quas ex pervetusto codice ms. anno 1669, Parisiis in lucem emisit notis illustratas Baluzius. Harum tamen nonnullas fuisse antea evulgatas comperimus (d). Editoris autem adnotationes homilis subjectæ paginas respiciunt editionis Parisiensis quas nostri exemplaris margini apponendas curavinius.

III. Homiliis Baluzianis Regulas sancti Cæsarii ad monachus et moniales subdidimus ex codice Regularum Holsteniano descriptas. Et primum quidem occurrit Regula ad monachos, quam Tetradius pres- R byter et abbas, ipsius Cæsarii nepos, ex ore dictantis excepit, ejusque jussu per diversa monasteria transmisit. Edita sæpius untea fuerat in Bibliothecis Patrum, nec non a Prospero Stellartio inter Regulas ordinum monastico: um et militarium : quam deinceps ex Ilolstenii editione, ut omnium postrema sic optima, Annalibus ecclesiasticis Francorum intexuit Cointius (e); qui eamdem cum Regula monialium ipso Cæsario auctore accurate contulit, nonnullaque loca edisseruit quæ aliquam difficultatem parere videbantur. Monachorum Regulam altera excipit ad Virgines, quam Mabillonius primam esse conjicit monasticam regulam in gratiam sanctimonialium exaratam (f). Neque hic prætereundum quod Martenius memoriæ prodidit (g), sibi nimirum detectam C hanc regulam in vetus'o codice ms. Augustodunensis Sancti Martini monasterii, in cujus fine hæc maxime notanda adjiciuntur, quæ desunt in editis :

Cæsurius peccator regulam hanc sanctarum virginum rexit et scripsit sub die x calendas Julii, Paulino consule tempore.

Simplicius peccator consensit et signavit. Severus episcopus consensi et signavi. Lupercianus episcopus consensi el signavi. Joannes consensi et signavi. Cyprianus episcopus consensi ol signavi. Montanus consensi et signavi. Ferminus peccator consensi et signavi.

Quibus ex verbis arguit vir eruditus temporis notationem quo hanc Regulam scripsit sanctus Cæsa- p nius (o), ac post ipsum Cointius (p). Ad eas autem rius, anno nimirum 534, sub consulatu Paulipi, Occidentalium consulum postremi. Cæterum apud Bollandum ad calcem præfatæ Regulæ is:hæc beati antistitis subscriptio habetur (h): Casarius peccator Regulam hanc sanctarum virginum relegi et subscripsi;

(a) Mabill. Annal. Bened. tom. I, pag. 89. (b) Oudin. de Script. eccl. tom. I, pag. 1344 seqq. (c) Hist. litter. de la France, tom. III, pagg. 198

(d) Ibid. pagg. 209, 219 seqq.

(e) Coint. Annal. Eccl. Franc. tom. I, pagg. 489 seqq.

Mabil. Annal. Bened. tom. 1, pag. 19, § 52. Marten. Thes. Anecdot. tom. 1, pag. 3, not. b. (g) Marten, Thes. Anecount tout. 1, pag. 756. (h) Bolland. Act. SS. Jan. tout. 1, pag. 756.

lonius (a), in appendice Augustiniana novæ editionis A notavi sub die x calendas Julii. Alibi docet iden: Martenius (i) in bibliotheca monasterii S. Maximini Trevirensis exstare ms. codicem Regularum S. Benedicti Anianensis abbatis ab Holstenio iamdudum editum, et admodum quidem eleganter exaratum. ubi sub finem Regulæ ad moniales legitur privilegium Hormisdæ papæ, quo in illud monasterium virginum a S. Cæsario conditum, ejus successoribus episcopis Arelatensibus nulla penitus potestas permittitur. Ejusmodi autem privilegium quod in editione Holsteniana desideratur, occurrit apud Bollandum prædictæ Regulæ subjectum (j). Quod superest, animadvertimus, hanc eamdem Regulam, perinde ac præcedentem, notis auxisse laudatum Cointium (k), quas nos compendio usi edito nostro subjectimus. Ex eodem viro docto præterea intelligimus camdem Cæsarii Regulam ad moniales a Sirmondo acceptam primum edidisse Pictavis anno 1621. Stephanum Moquotum cum observationibus Francisci Meinardi antecessoris Pictaviensis; illamque paulo post, anno scilicet 1626, rursum evulgasse Duaci Prosperum Stellartium in opere Fundamina Ordinum inscripto, ut cæteras insequentes jam antea memoratas omitiamus.

IV. His accedunt epistolæ quatuor sancti Cæsarii, quibus præmittitur ejusdem sermo ad sanctimoniales. Ex his epistolis prima inscribitur Oratoriæ abbatissæ, quæ tamen haud integra habetur; altera est hortatoria ad virginem Deo dicatam; reliquæ duæ missæ feruntur ad Cæsariam sororem suam, quæ monasterium ipsius Cæsarii fratris opera exstructum regendum susceperat. Quæ quidem omnia ex codice Regularum Holsteniano subinde laudato mutuati sumus. Denique agmen claudit Testamentum saucti Cæsarii ex eodem codice desumptum. Hujusmodi vero ecclesiasticæ antiquitatis monumentum, ex Arelatensis Ecclesiæ archivo excerptum per Claudium Saxi notarium, acceptumque ab ejusdem Ecclesiz archidiacono Francisco Clareto dum Romae ageret, primus edidit noster Baronius (1). Illud præ erea evulgavit Saxius in Pontificio Arelatensi (m): postremum vero Cointius in Annalibus ecclesiasticis Francorum (n). Porro huic Cæsarii Testamento plurimum auctoritatis ac fidei conciliare Hormisdæ Romani pontificis litteras, jam dudum advertit Barolitteras digitum intendit ipse Casarius, dum ait: Hoc ipsa S. Papæ Urbicani suasit auctoritas. Quibos sane verbis privilegium illud ejusdem pontificis innuit, quod exstat apud Bollandum Regulæ monalium adjectum, ut superius monuimus.

Coint. l. c., pag. 472 seqq.

(i) Baron. ad ann. 508, § 25 seq.; (iii) Sax. Pontif. Arel. § 30, pagg. 404-405, (ii) Coint. Annal. Eccl. Franc. ad ann. 542, § 33, (n)pag. 616-618.

(o) Baron. I. c., § 28. (p) Coint. l. c. § 23.

<sup>(</sup>i) Marten. Voyage littér. pag. 285 seq. (j) Bolland. I. c.

## VITA S. CÆSARII EPISCOPI.

## LIBER PRIMUS.

AUCTORIBUS CYPRIANO, FIRMINO ET VIVENTIO EPISCOPIS.

Ex ms. S. Martini a Campis Paris., ordinis Cluniacensis, collato cum editione Mabillonii. — Commentarium Bollandianum qui Vitæ præmittebatur, typographorum incuria hic omissum, infra exhibemus.

### PRÆFATIO.

- 1. Quia, reverenda nobis virgo Cæsaria (a), cum cuore sodalium monacharum tibi commi-so, petis a nobis ut vitam et conversationem beatæ memoriæ sancti Cæsarii institutoris nostri [Mabillon., vestri] ab exordio repetentes comprehendere litteris debeamus, per quam illius vita præmio fruitur (b), cujus heatitudo sermone mortalium non putest explicari: gramvis olim per totum mundum ipso etiam hic vigente fuerit venerabiliter divulgata : ne'as tamen e se credimus, si tam sancto desiderio minime pareamus: præsertim cum hoc monasterio vestro, ac magis ipsius, ad vicem possit ejus esse præsentiæ; et nos dam de ipso loquimur, ipsum nos etiam viaggrediemur implere quod postulatis. Et multa quidem ipsius beatissimi domni [Mab. addit Cæsarii] nobis ratione comperta, multa a nobis ipsis visa, nongulla etiam venerabilium presbyterorum sive diaconorum, discipulorum suorum, relatione prolata didicimus, præcipue tamen [Mab. addit venerabilis] Messiani presbyteri et fidelissimi viri Stephani diaconi, qui ab adolescentia illi servierunt, ea duntaxat quæ minus onerent et sint a prolixitate submota.
- 2. Unum tamen hoc in præsentis opusculi devotiene a lectoribus postulamus, ut si casu scholasticorum aures atque judicia nos simplices contigerit relatores attingere, non arguant quod siylus noster videtur pompa verborum et cantela artis grammaticæ destitutus, quia actus nobis et verba vel merita tanti viri cum veritate narrantibus lux sufficit ejus operum et ornamenta virtutum. Etenim memoratus domnus Cæsarius, quem habemus in opere, solitus erat dicere: Nonnulli rusticitatem sermonum vitant, et a vitæ vitiis non declinant. Meretur siquidem hoc et Christi virginum pura sinceritas, ut niliil fucatum

A nibil mundana arte compositum, aut oculis earum offeratur, aut auribus placiturum: sed de fonte simplicis veritatis manantia purissimæ relationis verba suscipiant. Atque ideo noster iste sermo, integritatis religione contentus, renuit mundanam pompam, respuitque cum suis operibus gloriæ mundanæ jactantiam; et potius delectatur eloquio piscatorum (c) concordare, quam rhetorum. Nunc igitur unusquisque vivendo sequi appetat, quod legendo scire festinat.

#### CAPUT PRIMUM.

Sancti patria, parentes, vita clericalis et religiosa usque ad episcopatum.

- tet nos dum de ipso loquimur, ipsum nos etiam videre quodammodo gratulemur. Deo igitur juvante, aggrediemur implere quod postulatis. Et multa quidem ipsius beatissimi domni [Mab. addit Cæsarii] nobis ratione comperta, multa a nobis ipsis visa, nonnulla etiam venerabilium presbyterorum sive diaconorum, discipulorum suorum, relatione prolata didicimus, præcipue tamen [Mab. addit venerabilis] Messiani presbyteri et fidelissimi viri Stephani diaconi, qui ab adolescentia illi servierunt, ea duntaxat quæ minus onerent et sint a prolixitate submota.

  2. Unum tamen hoc in præsentis opusculi devotiene a lectoribus postulamus, ut si casu scholasti-
  - 4. Igitur sicut arbusculæ quædam stirpibus nobilibus fructificare solent antequam crescere, in quibus utique quanto est ætas minor, tanto ubertas est gratiosior: ita in illo viro sancto inter ipsa infantiæ rudimenta lætum vernantis spei germen adeo erupit, ut priusquam spatio floreret ætatis [fructum exuberaret ingenii. Cum ergo octavum decimum gereret ætatis] annum (f), ignorante familia vel parentibus incolatum eupiens regni cælestis adipisci, se illius temporis pontificis sancti Silvestri (g) vestigiis præ-

(a) Hæc Cæsaria non est soror S. Cæsarii, quæ ante ipsum erat defuncta, ut patet ex num. 44, sed abbatissa ejusdem monasterii, quæ illi erat suffecta, ut ibidem dicitur.

(b) Multum hic in verbis dissidet Mabillonii editio, quam lector poterit videre.

(c) ld est, apostolorum.

(d) Cabittonum urbs est Galliæ in ducatu Burgundiæ ad Ararim sita, episcopalis sub archiepiscopo Lugdunensi, et satis nota, vo go Challon seu Châlonssur-Suône ad distinctionem alterius.

(e) Sensus hic non amuino perfectus est, at idem in juss, et editis.

(f) Hic phrasis corrupta est apud Mabillonium, ubi legitur: Priusquam spatium præteriret unius anni,

PATROL. LXVII.

qu d plane mendosum est. In ms. nostro prætermissa erant verba uncis inclusa, quod transcriptor a voce ætatis, priori loco posita, transiliisset ad illa quæ sequuntur post eamdem vocem deinde repetitam. Nam omnia quæ in textu dedi leguntur in ms. nostro-Bisonticensi, et in Arelatensi apud Mabillonium in notis.

(g) Colitur S. Silvester 20 Novembris, ut notarunt majores nostri tom. III Marii, pag. 516, ubi inventio corporis narratur occasione aliorum sanctorum qui simul inventi. Plura igitur de eo dabimus ad Ilum diem. Consuli interim potest Gallia Christiana recusa tom. IV, col. 865, ubi ex Turonensi Ecclesium illam administrasse datisur annis 42.

3<u>è</u>

capillis, mutatoque habitu, divino eum pontifex servitio manciparet, nec pateretur ultra supplicem [Mab., se] a parentibus ad prædium affectusque pristinos revocari. Agente ergo pontifice gratias Christo, nulla exstitit votis optimis mora. Cumque inibi biennio seu amplius sub hac inchoatione servisset, divinæ gratiæ instigatione succensus, deliberat arctius semetipsum expeditiusque juxta Evangelium divino mancipare servitio, ut pro amore regni cœlestis non solum parentibus, sed et patriæ redderetur extra-

- 5. Arrepta itaque salubriter fugiendi de seculi compedibus libertate, Lirinense (a) monasterium tiro sanctus expetiit. Cumque iter cum uno tantum famule socius ageret, coram inquisitoribus missis ma- B cho fatiscente typhum (c) quartanæ, febris incurrit. tris suæ, flumen transiens visus ab eis non est. Diabolus vero in quemdam ingressus miserum, insequens iter ejus, post tergum incessanter clamabat: Cæsari, non vadas. Quem ille bibendi poculo benedicto porrectoque statim curavit : quod a memorato ejus comite referente compertum, ipsamque constitit eum primam fecisse virtutem. Susceptus ergo a sancto Porcario (b) abbate, vel ab omnibus senioribus, cœpit esse in vigiliis promptus, in observatione sollicitus, in obauditione festinus, in labore devotus, in humilitate præcipuus, in mansuetudine singularis, ita ut quem instituendum susceperant in disciplinæ regularis initiis, perfectum se invenisse gauderent in totius institutionis augmentis.
- gationis eligitur. Attente et studiose ergo cœpit his tribuere velle quibus necessarium erat, vel si [Mab., etiamsi] abstinentiæ amore nihil peterent; illis vero quibus probaverat necesse non esse, pihil tribuebat, quamvis vellent accipere. Unde factum est ut quibus adversa erat sancta discretio, supplicarent abbati ut deberet a cellario removeri : quod et præstitum est. Mox cura postposita [addit Mab. ita], desiderata se

- missa supplicatione prostraret, petens ut ablatis sibi A tandem legendi, psa'lendi, orandique, et vigilandi assiduitate mactavit; ut adolescentiæ corpus invalidum, quod palpare potius quam debilitare decuerat, offecerit crucis nimietate curvatum pariter et confractum: ita ut de exigua oleris seu pulticulæ coctione, quam sibi dominico die parabat, usque in alia dominica [ Mab., alteram dominicam] victum traberct.
  - 7. Hæc igitur in exordiis meritorum ejus bona fulserunt : quæ sequenti vita multiplicibus sunt augmentata virtutibus. Robur namque carnis attrivit, ut virtutem spiritus spei ac fidei soliditate firmaret. Et, ut ait Apostolus, triumphans de se sibi, ut coronari mereretur, evincens, interioris hominis exteriora transcripsit, ac præclaræ mentis imperiis rebells corporis incitamenta abjecit. Post hæc tamen stoma-Cumque de infirmitate ipsius abbas sanctus graviter turbaretur; et inter magistrum atque discipulum quemadmodum [id est quodammodo] esset ægritude divisa, ut ille animo laboraret, hic corpore; respiceretque sanctus Pater in coenobium nullum eidem remedium posse præstari: ubi etiamsi medicus adesset, fervens ad spiritalia pueri consuetudo nihil sibi pateretur de abstinentiæ frenis et vigiliarum rigore laxari; jubet eum, imo cogit beatissimus abbas ad civitatem Arelatensem causa recuperandæ saluts
  - 8. Erat igitur tempore illo Firminus (d) illustris et timens Deum, et proxima ipsius matersamilius Gregoria, illustrissima feminarum in prædicta urbe 6. Post parvum igitur tempus in cellario congre- C Arelatensi, quorum studio et vigilantia curaque circa clerum et monachos, circaque cives et pauperes civitatis, prædicta reddebatur illustrior. Uterque enim proprias opes non consumebant mundana luxuria, sed ad paradisum sibi eas deportatione pauperum transmittebant. Qui prædictum S. Cæsarium ad se causa misericordiæ receperunt. Erat autem ipsis persons familiarissimus quidam Pomerius (c) nomine, scienta rhetor, Afer genere, quem ibi singularem et cli-
- (a) Baudrandus in Geographia Lerinensem insulam describit hoc modo: « Lerina, insula Galliæ Narbonensis Plinio, quæ Lerinum et Lerinus dicitur apud scriptores ecclesiastices, nunc l'ile Saint-Honorat lucolis, Sant - Honorato Italis, insula est parva Galliæ, in ora Provinciæ, in mari Gallico, ubi Lerinense comobium præclarissimum, vix 2 leucis ab Antipoli dissita in meridiem, et 5 n Foro Julio in ortum, ipsa et Lero vulgo les îles de Saint-Honorat et de Lérins dicuntur, sed Lero major, et septentrionalior Lerina, a qua tenui freto separatur. De viris sanctis, qui magno numero prodierunt ex cœnobio Lerinensi, multa collegit Vincentius Barralis jam ante laudatus.
- (b) « Hic Porcarius abbas diversus est ab alio cognomine, qui octavo sæculo martyrium passus est, > inquit in notis Mabillonius. De S. Porcario II et sociis martyribus actum est tom. Il Augusti, ubi pag. 784 utriusque Porcarii distinctio latius probatur

(c) Typus vel typhus pro febris accessione, vel ipsa febri, non raro reperitur, utvidere est in Glossario Cangii.

(d) Apud Sirmondum tom: I, col. 827, exstat epistola S. Ennodii ad Firmisam, quem Sirmondus in notis symdem putat cum hoc nostro. (e) Fabillonius tem. I Annalium pag. 20, de Pome-

rio ita scripsit : « Pomerius, rhetor ille Afer eni apud Arclate erudiendus traditus est Cæsarius, alius vi tur a Juliano Pomerio, qui libros scripsit de Via contemplativa, tametsi ambo Afri fuere atque ambo monachi. Pomerius quippe ille Arelatensis abbatis nomine compellatur in duzbus Ruricii Lemovicensis antistitis epistolis (videlicet lib. 1, epist. 17, et lib. 11, epist. 9, apud Henricum Canisium editis tom. I Thesauri Monumentorum); et Julianus Pomerins, cum episcopus esset, voluit, uti ipse testator, sarcina episcopatus sui deposita, elongari fugiens, et manere in solitudine: que duo, episcopalis nempe dignitas et solitudo, Pomerio Arelatensi non conveniunt. > Attamen hæc opinio difficultate pon caret: vix enum credibile apparet, duos fuisse Pomerios, qui ambo fuerint Afri, ambo patriam reliquerint ambo monachi instituto atque arte rhetores exsiterint. Ilinc Benedictini, qui Historiam litterariam Francise edidorunt, tom. II, pag. 669, Mabillocism recte refutant, et vocem episcopatus improprie simunt pro administratione monasterii, cujus ablus erat Pomerius. Horum sententia præplacet, ut caformior toti antiquitati. Quidam scriptores existimant Pomerium abha em fuisse in insula Arclati suburbana, ubi abbas deinde fuit Cæsar:us Pomerie

- rum (a) grammaticæ artis doctrina reddebat. Conci- A tus ejus qualitas nescio quid semper vi leretur renitere piunt igitur animo personægenerosæ, quatenus tanta coeleste. Post hac autem defuncto abbati in suburba-Dei gratia S. Casarius refertus, tantaque memoria dono Christi videretur esse fulcitus, ut sæcularis scientiæ disciplinis monasterialis in eosimplicitas polleret.
- 9. Sed eruditionis humanæ figmenta non recepit, quem instruendum per se sibi divina gratia præparavit. Librum itaque quem ei legendum doctor tradiderat, casu vigilia lassatus in lectulo sub scapula sua posuit : supra quem cum nibilominus obdormisset, mox divinitus terribili visione percellitar; et in soporem aliquantulum resolutus, videt quasi scapulam in qua jacebat, brachiumque quo innixus fuerat codici, dracone colligante corrodi. Excussus ergo e somno, territus ipso visu, terribilius se ex eodem ficto corpit arguere eo quod lumen regulæ salutaris B stultæ mundi sapientiæ voluerit copulare. Igitur contempsit hæc protinus, sciens quia non deesset [ Mab., esset illis perfectæ locutionis ornatus, quibus spiritalis eminuisset intellectus.
- 10. Post aliquos autem dies suprascriptæ personæ suggesserunt S. Eonio (b), episcopo civitatis, dicentes esse quemdam penes se venerabilem monachum et omni laude præcipuum, cujus personam deberet familiari et privata interrogatione cognoscere. Jubet igitur eum ad se perduci. Præsentatum ergo sibi S. Cæsarium venerabilis Eonius episcopus diligentius percunctatur, quis civis esset, quibusve parentibus fuerit procreatus. Cumque incolatum civitatis et parentum publicasset originem, congaudens saucta alacritate episcopus dixit: Meus es, fili, concivis pariter C et propinques; nam et parentes tuos reminiscor optime, et per consanguinitatem parentali recordatione complector. Coepit ergo juvenem, non ut peregrinum sive extraneum, sed respectu attentiori intimis cordis oculis contemplari. Mox ergo ab abbate suo sancto Porcario eum expetiit. Rogante igitur beato viro Eonio episcopo, licet ab invito conceditur. Hlico diaconus, dehinc presbyter ordinatur.
- 11. Nunquain tamen canonicam modulationem monachi, nunquam instituta Lirinensium vel modicum subrelinquens, ordine et officio clericus, humilitate, charitate, obsequio, cruce monachus permanebat. Ad occlesiam vero matutinis ali sque conciliis primus de intrantibus, ultimus de egredientibus p cunctorum sollicitus et providus pastor, statim instiaderat. Non visus, non auditus animum beati viri a cœlestium bonorum nectare sequestrabat, ita ut vul-

substitutus. Probabilis apparet hæc sententia, præsertim quod Pomerius a S. Eunodio in epistola ad eum data vocetur alumnus Rhodami. Videri potest hac epistola apud Sirmondum mox laudatum col. 826. Plura de Pomerio ejusque scriptis in assignata Historia litteraria Franciæ.

- (a) Hie locus diversimode legitur. Sirmondus in notis ad epistolam Ennodii ad Pomerium verba citat hoc modo: Quein ips's singulariter charum, etc. Ms. nostrum habet : Quem sibi singularem ecclesiarum quod apparet mendosum. Hac de causa editionem Mabillonii hic secutus sum.
- (b) De S. Eonio agemus ad 30 Augusti, quo colitur.

na insula civitatis, dirigitur a sancto Eonio beatus Cresarius Pater, ut monasterium (c), quod fuerat recentius destitutum obitu rectoris, ipse in eadem reverentiæ auctoritate succedens, ad disciplinam formaret abbatis. Suscepit ergo vitam in suburbano cœnobio libens, quam etiam intra urbem quotidianis semper excolebat actibus et votis semper optabat, monasteriumque prædictum taliter quotidiana instantia et divinis informavit officiis ut inibi hodieque Deo propitiante servelur.

#### CAPUT II.

Invitus ad episcopatum promovetur; divina officia disponit, ac ferventer prædicationibus vacat; infirmis, captivis et pauperibus consulit; falso accusatus relegatur; agnila deinde innocentia, honorifice revocatur; ignem compescit, pluviam obtinet, etc.

- 12. Dum ergo antelata insula [addit Mab. parum] ultra triennium in abbatis officio conversatur, sanctus Eonius clerum vel cives alloquitur, et ipsos dominos rerum per internuntios, ut, cum ipse, Deo volente, migrasset ad Christum, nullum sibi alterum quam S. Cæsarium eligerent fieri successorem : quatenus ecclesiasticum vigorem, quem querebatur in multis regulis ægritudine sua suisse mollitum, per servum Christi Cæsarium ad statum suum et vigorem gratularetur revocari fraternitas; essetque subsequen tis labor emolumentum aliquatenus decessoris (d), ut, cum talem posterum relinquebat, augmentum æternæ hæreditatis etiam in sanctissimi viri electione perciperet; et non deesset post transitum socius electionis voto, qui etiam superstes auctor exstitit in decreto. Itaque his omnibus divina Providentia fideliter ordinatis, securus de successore beatus Eonius migravit ad Dominum. Cum ergo pervenisset ad notitiam de quo loquimur, Patris nostri, vera opinio quod esset ordinandus episcopus, inter quasdam sepulturas latibulum requisivit. Sed absconsus esse non potuit, quem detexit non culpa, sed gratia. Itaque de quadam sepultura trahitur vivus, quem non mortuum, sed absconsum vitæ claritas ostendebat.
- 15. Igitur episcopatus sarcinam coactus suscepit, mansueloque jumento Christi impositum onus modestile temperamento portavit. De profectibus itaque tuit, ut quo'idie tertiæ, sextæque et nonæ (e) opus in Sancti Stephani basilica clerici cum hymnis canta-
- (c) « Hujus monasterii (quod ab Honorato condi-tum censet Saxius in Pontif. Arelat.) nullum amplius exstat vestigium. Ex eo prodiit S. Ailbeus s ve Alven, Hiberniæ alter Patricius, de quo Colganus in actis SS. Hibernia 12 Septembris. Ita Mabillonius ad hunc locum. An S. Alveus ibi floruerit sub Cæ. sario, ut affirmant aliqui, loco suo discutietur.

(d) in ms. nostro, quod hic deserendum censui, mendose legitur successoris.

(e) Omit it primæ officium, ut advertit Mabillonius. quod d e dominico, sabbato, et festis solemnibus dunaxat dici volu t, ut canstat ex append ce quam regulæ monialium subjecit. Horæ canonicæ eo tempure needum ordinatæ erant, prout hodiedum sunt.

sanctum opus exsequi ambiret, absque excusatione aliqua quotidiano interesse possit officio. Ipse vero spreta omni sollicitudine curaque terrestri, ad instar apostolorum solertiam culturæ in dispensatione ordinatoribus et diaconibus credidit sub Dei ob:estatione committendam, et totum se verbo Dei et lectioni, inquietis etiam prædicationibus mancipavit. Revera aut spiritaiis medicus, qui morborum vitia curaret in-(serta [et prohiberet malis cogitationibus nascitura; (tantamque ei Deus gratiam de se dicendi dedit (a)]. ut quidquid oculis videre potuisset, ad ædificationem audientium pro similitudinis consolatione proponeret. Tantum voluminum sacrorum seriem commendavit, sic semper recentia congregavit, ut de veteribus nihil amitteret, similis templo Dei, quod et novos B quotidie hospites suscipit, et fovet antiquos; et ita semper crescit advenientium introitu, ut nunquam veterum discessione minuatur. Ita quantalibet, si res poposcit, divinorum voluminum exempla seriemque narravit, quasi de libro cognita recenseret, non quasi de memoriæ thesauro olim lecta proferret, implens illud Evangelii dictum de homine qui de thesauro suo profert nova et vetera. Advenientes vero pontifices sive presbyteros, cunctosque ordinis divini mihistros, sive loci cives, sive etiam extraneos, ut salutavit atque oravit, paululum de concivium vel suorum affectu saluteque consuluit.

14. Mox vero armis sanctæ prædicationis arreptis, de umbra præsentium disputans, de perennitate beatitudinis persuadens, alios dulci invitavit alloquio, C alios acriori deterruit, alios minando, alios b'andiendo correxit, alios per charita em, alios per districtionem revocavit a vitiis, alios quasi in proverbiis generaliter monens, alios asperius et sub contestatione divina increpans, ut monita sequerentur, æterna cum lacrymis supplicia minabatur, prout singulorum noverat aut virtutes, aut mores, aut vitia. Ista prædicationem proferebat, ut et bonos incitaret ad gloriam et malos revocaret a pæna. Sicut bonus medicus diversis vulneribus diversa medicamina providebat, efferens non quod unumquemque delectaret, sed potius quod curaret; non inspiciens voluntatem ægroti, sed sanitatem desiderans competentem infirmis, ipsosque pontifices sanctos, et reliquos rectores Ecclesiæ granditer increpabat, ut plebi sibi commissæ indesinenter spiritale pabulum ministrarent, dicens: Uteris in Christi nomine ordinis primi spiritalis militiæ loco, frater; attende pastorali solertia talenta tibi commissa, qua-

(a) Quæ uncis inclusa vides, aberant a ms., quod alias sequimur. Verum habentur illa in editione Mabillonii, cui, paucis exceptis verbis, consonat ms. Bisonticense.

(b) Audi notata Mabillonii ad hunc locum : « S. Hieronymus in procemio libri secundi in Epistolam ad Galaias refert ex Varrone, Massilienses Arelatensium comprovinciales, trifingues fuisse, ac Grace, Latine Galliceque locutos. Quem linguarum usum per Gallias ex celebri Massiliens um academia diffusum suspicari licet ex libro sexto Julii Cæsaris de Bello

rent, ut si quis forte sœcularium vel pœnitentium A tenus feneratori cadem dupla restituas. Audi prophetam : Væ mibi quia tacui! Audi Apostolum cura metu dicentem: Væ mihi crit si non evangelizavero. Vide ne te occupante cathedræ locum alius forsitan secludatur et dicatur illud de te : Tulerunt clavem scientiæ, nec ipsi intrant, nec sinunt alios intrare, qui forte melius dominicis profectibus respondere potuerant. Hoc tamen, inspirante Deo, habuit proprium, ut, dum singulis singula proferebat, unicuique vitæ suæ cursum ante oculos præsentaret, ut qui eum audiebat, non solum scrutatorem cordis eum crederet, sed quemadmodum testem suæ conscientiæ fateretur. Et sicut erat circa se severissimus, ita apparebat circa alios pro emendatione districtus.

> 15. Adjecit etiam atque compulit ut laicorum popularitas psalmos et hymnos pararet, altaque et modulata voce instar clericorum, alii Græce (b), alii Latine prosas antiphonasque cantarent, ut non haberent spatium in ecclesia fabulis occupari. Prædicationes quo que compunctissimas, tempori vel festivitatibus congruentes, instituit pariter et invexit. Infirmis vero imprimis [Mab., apprime] consuluit, subvenitore eis, et spatiosissimam deputavit domum, in qua sine strep tu aliquo basilicæ opus sanctum possint audire: lectos, lectuaria, sumptes [pro sumptus] cum persona, quæ obsequi et mederi posset, instituit; locum libertatemque suggerendi captivis et pauperibus non negavit. Præcipiebat ministro suo semper, dicens: Vide si aliqui pauperum pro foribus astan!, ne pro quiete nostra forsitan trepida et verecunda potestas ad peccatum nostrum præstolans patiatur injurism. Trahensque longa de profundo cordis suspiria, diccbat : Vere factus est Christus præstolator (c), et garrulus et surdus, et tamen rogat omnes, suadet, admonet, contestatur. Addebat etiam nostris procul dubio profectibus in præsenti sæculo pauperes impertitos, quibus nunc, fidejussore Christo, commendaremus in terris quod postea reciperemus in cœl s.

> 16. Sed tranquillitatem bujus sancti viri post paucos dies æmula diaboli perturbavit adversitas; et cut non habebat quæ opponeret vitia corporis, crimen objicit traditoris. Etenim post a'iquod tempus perditus quidam de notar lis beati viri, Licinianus nomine, assumpsit gerere in virum apostolicum quod discipulus Judas non timuit adversus Salvatorem nostrum Dei Filium perpetrare. Veneno enim sævæ accusationis armatus, suggessit per auricularios Alarico regi. quod beatissimus Cæsarius, qui de Galliis habelat originem, totis viribus affectaret territorium et civitatem Arelatensem Burgundionum ditionibus suije-

> Gallico, quo auctore disc mus Gallos in omnibus fere rebus, publicis privatisque rationibus, Grancis littens usos esse. At vero ex hoc loco Vitæ S. Cæsarii collgimus, lingule Græcæ usum ad sextum usque sircalum apud Arelatenses, etiam penes laicos et plebeios, remansisse, ac in sacris fuis e officiis usurpatum.

> (c) Mabilionius legit protelator. Porro per voc m Christus designantur hic pauperes seu membra Christi, quorum vitia non negat; illis tamen succurrendum

genibus pacem gentium, quietem urbium, diebus ac noctibus a Domino generaliter postularet. Qua magis causa credendum est instinctu diaboli ad exsilium sancti viri ferocitatem suisse barbaram concitatam. Non enim acceptus aut gratus est inimico is qui orat ut ejus contradicatur operibus.

17. Igitur instigatione præsentium, nec innocenti e fides attenditur, nec accusationis veritas flagitatur; sed falsis et illicitis accusationibus condemnatus, cum ab Arclato fuisset abstractus, in Burdegalensem (a) civitatem est quasi in exsilio relegatus. Sed ut in eo Dei gratia non lateret, casu accidit ut nocte quadam civitas savo flagraret incendio, populique velociter concurrentes ad Dei hominem proclamarunt : Sancte Cæsari, orationibus tuis exstingue ignem sævientem. Quod cum vir Dei audisset, dolore ac pietate commotus, venienti flammæ obvius in oratione prosternitur, et statim flammarum globos fixit et repulit. Quo viso omnium concurrentium vocibus divinæ per eum laus est celebrata potentiæ. Post hanc virtutem tanta admiratione ab omnibus habitus est, at in eadem urbe non solum at sacerdos. sed ut apostolus haberetur, et auctor persecutionis, id est diabolus, confunderetur, qui eum quem nisus fuerat reum asserere, videbat divini operis miraculis eminere. Quod ita factum fideli relatione comperimus. Instruxit itaque et ibi et ubique semper Ecclesiam reddere quæ sunt Cæsaris Cæsari, et quæ sunt Dei Deo; obedire quidem juxta Apostolum regibus et potestatibus, quando justa præcipiunt, et despectui habere in principe Ariani dogmatis pravitatem. Sic. veritate testante, non potuit lucerna abscondi supra montem posita, sed quocunque accessit, cunctos illumin .vit radians super candelabrum suum [ Mab. Domini].

18. Posthæc comperta innocentia beati viri, poscit nefarius princeps quatenus sanctus antistes ad pristinam reverteretur Ecclesiam, seque civitati pariter præsentaret et clero; accusatorem vero ejus rex pra cepit lapidari. Jamque cum lapidibus populi concurrebant, subito ad aures ejus jussio regis pervenit; statim festinus assurgens intercessione sua vir sanctus, non tam vindictæ suæ accusatorem dari voluit, quam supplicatione propria maluit pœnitentiæ reservari ; ut animam ejus per pænitentiam n curaret Dominus, quam per falsam proditionem captivam fecerat inimicus; et domestico hosti clementer indulgens, antiquum adversarium in una causa conscientia pura bis vinceret. Hoc etiam specalius servus Dei studuit custodire, ut sive de servis.

(a) Burdegala, Galfis Bordeaux, urbs est notissima Galliæ ad Garunnam fluvium, quæ Alarico Visigo-thorum regi parebat tunc temporis. Totum hoc factum refert Sigonius de Imperio Occidentali lib. xvi, num. 504 editionis nova, recteque cum Vita consentit, n'si quod notarius, sancti accusat r, qui bic Licinianus dicitur, ab eo nominetur Licumannos. Laudatus Sigonius rem contigisse ait sub tempus consulatus Cerhegi, id est circa annum 504, quo is sine collega consulatum gessit. Nos annum 505, verisimi-

gare : cum utique præstantissimus ille pastor flexis A seu de ingenuis obsequentibus sibi, nunquam extræ legitimam disciplinam, id est triginta novem (b) quisquis peccans acciperet. Si vero in gravi fuisset culpa deprehensus, permittebat ut post dies aliquot paucis iterum cæderetur; præpositosque Ecclesiæ contestans, quod si quis amplius negligentem cædi præciperet, et pro ipsa disciplina homo mortuus sverit, reus esset homicidii, cuius imperio sattum fuerit. Cumque nuntiatus fuisset homo Christi reverti atque imminere prope civitati, egreditur in occursum ipsius tota fraternitas, totusque sexus cum cereis et crucibus psallendo, sancti viri opperiens ingressum. Et quia facit tripudiare suos virtutibus Christus, et persidos aperta mirabilium luce confundi, in adventu servi sui Dominus terram arentem longissima siccitate, largi-simo imbre perfudit, ut fructum fecunditas sequeretur, quando revertebatur sibi placitus dispensator.

> 19. Posthæc quadam die prospiciens de altario, vidit aliquos lectis Evangeliis de ecclesia foras exire, qui verbum beati viri, id est prædicationem dedignabantur in primo cognoscere. Illico occurrens, clamavit ad populum: Quid agitis, o filii? quo ducimini foris mala suasione subversi? State pro animabus vestris ad verbum admonitionis, et audite solliciti. Hoc vohis in die judicii facere non licebit. Moneo et clamo contestorque: non ergo estote fugitivi vel surdi. Ecce oris mei buccina, quasi anima cujusque vestrum fuerit diaboli mucrone perempta. Non tenebor de taciturnitate culpabilis. Ob hoc sæpissime ostia post evangelia claudi fecit, donec Deo volente gratularentur coercitione et proyectu qui fuerant [addit Mab. ante] fagitivi.

#### CAPUT III

Conobium sacris virginibus structum, regulaque eis conscripta; sanctus calumniis appetitus in carcerem truditur, ac deinde Ravennam ducitur; captivi redempti; miracula.

20. Concepit igitur mente homo Dei ut, semper regnante Domino, divino instincto, non solum clericorum catervis innumeris, sed etiam virginum choris Arelatensium ornaretur ecclesia, et civitas muniretur: quatenus plenariam segetem non infructuosus agricola cœ!estibus horreis et superstes conderet, et receptus sequacitate sua doceret inferri, Sed dispositionibus istis diabolicæ invidiæ obviavit aliquantisper adversitas. Etenim obsidentibus Francis ac Burgundionibus civitatem, jam Alarico rege a victoriosissimo Clodoveo in certamine perempto, Theodoricus (c) Italiæ rex provinciam istam ducibus

liter statuendum diximus in commentario num. 16. (b) Plagarum modus, Judæis præscriptus Deutero-nomii cap. xxv, 2 et 3, erat, ne quadragenarium numerum excederent. Illi vero ad cautelam unam de numero detrahebant. Hinc Paulus, II Cor. cap. 11, 24 : A Judæis quinquies quadragenas, una minus, accepi.

(c) Theodoricus Ostrogothorum in Italia rex notissimus est in historia. Ejus ingressum in Italiam affigit Pagius anno 489, mortem anno 526. Arianus rium, quod sorori seu reliquis virginibus inchoabat fabricari, multa ex parte destruitur, tabulis ac cœnaculis barbarorum ferocitate direptis pariter et eversis. Dumque laborem, quem festinus urgebat, manuque propria et sudore construxerat, everti videret et destrui, geminato cœpit mœrore consumi.

21. Tune quidam clericus concivis et consanguineus ipsius, captivitatis timore perterritus, et juvcnili levitate permotus, diaboli contra servum Dei addit Mub. armatus | instinctu (a) funiculo per murum sese in nocte submittens, ultro offertur in crastico sceleratissimis obsidentibus inimicis. Quod ubi Gothi intrinsecus agnoverunt, irruunt in sanctuni virum, popularium seditione pariter et Judæorum turba immoderatius perstrepente atque clamante, B quod in traditionem civitatis, adversariis personam compatrioticam (b) noctu destinasset antistes. Nihil ergo fidei, nihil probationi, nihilque puræ conscientiæ reservatur, Judæis præsertim et hæreticis idipsum ab que reverentia et moderatione clamantibus: Extrahatur a domo ecclesiæ antistes, atque in palatio arctissimæ custodiæ maneipetur : quatenus sub nocte aut profundo Rhodani mergeretur, aut certe in castro Ugernensi (c) teneretur detrusus. donce excilio et tribulatione ipsius amplius baccharetur adversitas. Domus igitur ecclesiæ et cubiculum antistitis Arianorum mansionibus constitutur. Unus tamen ex ipsis Gothis qui se in lectulo illius, aliis contradicentibus, collocavit, a Divinitate percussus. alia die mortuus est, ut servi Dei locum nullus de C nisque pro corumdem redemptione datis, sacrata reliquo auderet polluta conscientia violare. Cum ergo ex utraque ripa drumonem (d) quo illectus fuerat, obsidione hostium, Gothi Dei nutu subrigere non valerent, revocantes sub nocte in palatio sanc um virum, personam ipsius texere silentio, ut, utrum viveret, nullus catholicorum posset agnoscere.

22. Dum ergo, diabolo exsultante, ista geruntur in gaudio Judxorum, qui in nostros ubique sine ullo respectu perfidiæ probra ructabant; nocie quadam unus ex caterva Judaica de loco ubi in muro vigi-

missis intraverat. In his ergo obsidione, monaste- A landi curam forte susceperant, ligatam saxo epistolam, quasi inimicos percuteret, adversariis jecit: in qua nomen sectamque designans, ut in loco custodiæ eorum scalas nocte mitterent, invitavit; dummodo ad vicem impertiti beneficii, nullus Judæorum intrinsecus captivitatem perferret aut prædaw. Mane vero, amotis aliquantulum a muro inimicis. egredientes quidam extra antemurale, inter parietinas, ut solet, repertam epistolam deportant intro, et publicant cunctis in foro. Mox persona producitur, convincitur et punitur. Tum vero sæva Judæorum immanitas Deo et hominibus invidiosa tandem aperta luce confunditur. Mox Daniel quoque noster, id est S. Cæsarius, de lacu leonum educitor, et satraparum accusatio publicatur; et impletum est de auctore corumdem : Lacum aperuit et effod t eum, ct incidit in foveam quam fecit.

23. In Arelato vero Gothis cum ca; tivorum immensitate reversis (e), replentur basilicæ sacræ, repletur etiam domus ecclesiæ constipatione infidelium (f), eisque in grandi penuria alimenta pariter et vestitum homo Dei impertitur affațim, donec singulos redemitionis munere liberaret, expenso argento quod venerabilis Eonius (9) antecessor suus ccclesiæ mensæ reliquerat, custodiens illud quod Dominus in arantino (h) paropside tinxit panem, non in argenteo vase, et discipulis præcepit non possidere aurum neque argentum. Opus vero sanctum usque ad divini ministerii dispensationem peragitur: etenim [Mah., et cum] thuribulis, ca icibus, patetempli redemptione venduntur. Videtur etiam quod securium ictus in podiis et cancellis feriantur (i), dum inde columnarum ex argento excutiuntur ornamenta. Hoc vir Dei faciebat, dicens, ne rationabilis homo sanguine Christi redemptus, perdito libertatis statu, pro obnoxietate aut Arianus efficiatur, aut Judæus, aut ex ingonuo servus, aut ex servo ingenuus.

24. Ornavit enim [Mab. addit per hoc] et tutavit, non deformavit ecclesiam; aperire fecit filiis matris viscera, non damnari: boc sæpissime dicens: Ve-

erat, ut Gothi plerique eo tempore, sed moribus alioquin et regimine commendandus, ac erga catholicos et viros sanctitate illustres satis benignus, si maculas aliquas non contraxisset. Factum hoe exposuimus in commentario § 2, ubi diximus Alaricum a Clodoveo exsum anno 507, urbem obsideri cœptam anno 508, solutamque obsidionem anno 510.

(a) Id est, diabolo id agente, ut calumnia occasio

daretur adversus sanctum.

(b) Id est, popularem suum, in Burgundia natum, opinor: nam ibi natus erat Cæsarius.

(c) « Cas rum Ugernense, inquit hic Mabillonius, ex Strabone lib. 1v constitui debet inter Nemausum et Tarasconem, eo scilicet in loco ubi nunc urbs Bellocaria, vulgo Beaucaire, conspicitur, ex Samson s geographi regii sententia. Joannes Bularensis in chron, ad ann. 3 Mauritii meminit Ugerni Castri, qued in ripa Rhodani fluminis locat. > Longuevallius tom. 11, pag. 299, ob ervat inter geographos non convenire de situ illius castri. c Muli, ait, existimant urbem esse hodiedum Belloquadram (Beaucaire) dictam: Probabilius est insulam esse Rhodani, quæ Gernica La Vergne, vocatur. , Quia nimirum illud

nomen vicinius. Posterior hæc sententia ex Valesio desumpta est, qui in Notitia Galliarum, pag. 601, de Ugerno Castro latius disputat.

(d) Drumo, rectius Dromo, navim celerem desi-gnat, ἀπὸ τοῦ δρόμου, seu cursu.

(e) Nimirum i ost cæsos ingenti strage hostes, su-Intamque obsidionem ope submissi a Theodorico agminis.

(1) Non pauci etiam tum inter Francos ethnici, ciamsi rex corum Clodoveus ad fidem Christianam cum multis esset conversus.

(g) De S. Eonio pauca in commentario, plura ad 30 Augusti, ut jam diximus.

(h) In ms. nostro Araantino. At vox hæc æque es ignota. Mabillonius vocabulum sic explicare nititur: Derivatum videtur ab ἀραιός, quod rem fragilem significat, quale est vas figulinum vel vitremm, fortasse ab auctore hic intel ectum, ut ex sequentibus colligitur. >

(i) Hae phrasis perturbata est apud Mabiltonium, atque aliam exhibet sententiam, ut reperiet qui

utramque simul conferre veluerit.

quæ in ecclesia offeruntur, aut in sacrosancto altario ponuntur, sancta ab omnibus appellantur, et fas non est ut de ecclesia postmodum in domum laicam revocentur aut usibus humanis aptentur; si tantam dignitatem habent vasa qu'e nec intellectum po-sunt habere nec sensum, pulas qualem dignitatem apud Deum habet ad ipsius imaginem procreata? Sunt (sicul) ergo vasa sancta humanis usibus servitura, nec possunt nec debent de ecclesia revocari, sic religiosum quemquain non oportet, non decet, non ex-pedit, parentum suoram obligationibus implicari, ant quorumcunque extraneorum perniciosa familiaritare constringi. I lud ante omnia admoneo, ut invidiæ malum quasi venonum vipereum fogiatis, et inter vos invicem per sancta colloquia, medicamenta spiritualia praeparetis. Sunt enim, quod pejus est, aliqui, Add. qui] quando se pariter junguit, magna [Lege magis] sibi, detrahendo vel contra præpositum murmurando, vulnera faciunt, quam spiritalia medicamenta componunt. Vos vero, sancti ac venerabiles filit, si aliquem videtis pusi lanimem, consolationem Impendite; si superbientem, humilitatis medicamentum apponite; si racundum videritis, refrigerium patientize mini-strate. Si nob les nati estis, magis de religionis hu-militate quam de szeculi dignitate gandete. Et sic terrenam substantiam dispensate, ut inde spiritales pennas et bene cito tribuendo habere possitis, et non aliquid vobis reservando aut tardius erogando carnales compedes habeatis. Terrena enlm substantia si tardius competes naneaus. Ferrena enim substantia si fardius crogatur, anime pennas quasi vi aut coactus [F. leg. quasi visco] illigare cognoscitur, quia verum est illud quod scriptum est: Impedimenta mundi fecerunt eos quod scriptum est: impedimenta mundi fecerunt eos miseros. Si quis vero pauper fuit antequam religionem sanctam assumpserit, Deo debet gratias agere, qui illum mundi bujus facultatibus noluit illigare. Multos enim, quod pejus est, ita sum facultates ligatos tenent, ut ad arternam patriam redire non pessint. Vos vero jam in hoc seculo Christo propitio felices estis, qui facultates simul et voluptates samenti istius, non solum cardo aed atiam commande culi istius, non solum corde, sed etiam corpore contempsistis. Tencte ergo manus in aratrum, et nolite respicere retro; et quia in tecto perfectionis ascendere mergistis, non vos inde deponat sæculi istius volupias. Mementole uxeris Loth, quia [vel quæ] retro respiciens versa est in statuam salis. Nunquam juramentum, nunquam maledictum de ore vestro procedat. Non solum corpora, sed etiam corda vestra, omni sollicitudine custodite, propter illud quod scriptum est: Omni custodia serva cor tuum, et iltud quod Dominus in Evangelio dicit: De corde enim exeunt cogitationes mala. Si enim in corde nihil male cogitatur, quidquid sanctum est ex ore profertur, quia, sient scriptum est. Es abundantia cordis es loquitur. Hoc enim lingua proferre consuevit, quod ex officina cordis conscientia ministraverit. Et ideo si ex ore vultis bona proferre, semper in coroc que sancta sum cogitate. Sie lectioni et orationi debotis incumbere, ut interdum culam manibus possitis. Sequitur quiden Christum extern unitisitis aliquid exercere, præcipue tamen usque ad ho-ram tertiam lectioni vacare consuescite, et meho-rem diel partem saneto operi dedicate. Orațio ipșa eum silentio procedat ex corde, ut vix audiatur in ore. Nam qui alta voce orare vo uerit, et sibi et alteri multum nocet, dum per garrulitatem alterius mentem ab oratione sancta et secreta suspendit. Et in ipsis operibus qua manibus exercetis sæcularia et pomposa indunienta, gaz non utilitati, sed vanitati serviunt, fastidit · atque contemnite, ut etiam in ipsis terrenis operibus possitis quidquid sobrietati et honestati convent exercere. Multi enim quod in moribus diligent, hoc etians in operibus ostendunt. Præparant sibi ornamenta sæcularia sæculum d ligentes et volupta i vel luxuriæ servientes. Vobis vero, quibus mundus crucifixus est, nihil sit com-

declinet [F. leg. debet, ut col. 1131, lin. 41], ne A mune cum talibus. [videtur legend. Quibus ad] Ad Inxuaut quod non oportet aut quod non expedit dicat, aut castitati potest esse contrarium videat. Si enim vasa vestro præposito respuantur. Sunt enim quod pejus est qui pro vanitate sæculi istius plus student terre-nis cupiditatibus operam dare, quam lectioni divina insistere, dum volunt stragula pulchra et picta tape-tia, plumaria etiam et reliqua his similia cum ingenti sumptu et superflua expensa ad oculorun li-bidinem, nescientes illud quod Dominus per Joan-nem evangelistam clamat et dicit: Nolite diligere mundum neque ea quæ in mundo sunt, quonium onnis quæ somne quod in mundo est concupiscentia carnis et concupiscentia oculorum et ambitio sæculi est. Quid pro lest virginitatem et integritatem corporis custodire, si oculorum concupiscentias notuerit evitare? Sunt etiam nounulli qui etiam facultatibus suis majorem partem parentibus et forte divitibus quam pauperibus dare volunt, et, non cogitant quod illis substantiam suam ad luxuriam tribuunt, se æterna mendicitate consumunt. Sed dicet aliquis: Ergo despicere debeo parentes meos? Absit ut nos dicamus quod parentes tuos non debeas honorare : quomodo fieri potest ut parentes prædicemus non amandos, qui inimicos dicimus diligendos? Ama parenes, qui infinces dicinus unigenues Aira parentes quantum potes, et si casti sunt et honesii, honorem illis semper impende, et de facultatibus tuis aliqua illis munuscula deretinque; totum vero quidquid est magis atque utilius usque in finem sæculi profuturum pauperibus tribue, ut eleemosyna usque in diem judicii pro refrigerio pauperumad regna cœlorum [Add., transcat]. Quod minus dederis, poterunt sibl postmodum providere (qui non poterant laborare). Tu autem quod tibi minus per misericordiam præparaveris, in illo seculo nunquam poteris invenire. Et tamen si sunt aliqui parentes qui aut victu aut ve-stitu indigeant, mercedem apud Deum habemus, si illis inde [unde] possiut sustentari tribueris. Venturi enim sumus ante tribual æternī judicis, et si beno egerimus, felicit r audiemus: Venite, benedicti Putris mei, percipite regnum; quia esurivi et sitivi, etc; quandia fecisiis uni ex minimis inis, mini fecisiis. Non dixit: Venite, percipite regnum Dei quia parentum vestrorum divitias cumulastis; quia illis unde luxurientes [luxurientur] in sæculum dimisistis; non utique dixit, sed illud quod in Evangello commenoutique dixit, sed illud quod in Evangello commemorat, quod et propheta ame prædixerat: Disp.rsit, dedit pauperibus. Attendite, quæso, dispersit, dedit pauperibus, non dix t divitibus loxuriosis, non hoc sæculum diligentes. Nam et ille dives de quo in Evangello legimus, qui induebatur purpura et bysso, fratres suos divites reliquit; sed ille postea guitam refr gerii in fasernum ardens quæsivit et lavenite non potuit. Vos vero, sancti et Deo dignæ animæ, to:um spiritaliter agite, et cui consecrastis animas vestras ipsi offerte, imo et reddite substantiam vestram. Dignum est ut a vobis accipiat terrena, qui vobis præparat æterna; ipse a vobis accipist terrenam sub-stantiam qui vobis contulit virginitatis coronam; vos illi amplius debitores estis, quibus dedit ut illum tudo fidelium non quocunque ierit, sed quocunquo ipsi poterint. Poenitentes enim et conjugati possens per alias vias justitiæ sequi Christum, præter, cum in virginitatis decore procedit. Non enim habent quid faciunt ut virgines sint, in quibus factum est ut virgines esse non possint. Vos vero, sancii filii, sequimini eum renendo perseveranter quod vovistis ardenter. Cavete ne a vobis virginitatis bonum pereat, cui facere nibil potestis ut redeat. Iterum atque iterum sancti et Deo dicatæ animæ rogo et cum omni humilitate pro conservando virginitatis præ-mio consilium dare præsumo, ut familiaritatem in -congruam a vobis vel a vestris totis viribus repellere laboretis. Longe satis, longe sit pestis ista quam inordinata familiaritas jaculatur, non est in nac societate securitas ous. collisiones patitur, ve-

vidimus cursitantes, euntes scilicet ac redeuntes ad virum. Quod ubi factum hujusmodi comperit Theodericus, tanta laude et admiratione prætulit, ut observantes ejus palatio senatores ac proceres certatim omnes oblationis suæ mercedem per beati viri dexteram cuperent dispensari, divinitus semet proclamantes esse respectos, quod talem pontificem fuissent digni conspicere, qui temporibus illis, dictis et factis, verus apostolorum successor et apostolicus appareret. Et quia nihil velocius fama percurrit, opere sanctissimo crebrescente, statim sancti viri sancta pervolavit Romam opinio, cœpitque inibi a senatu et proceribus, a papa quoque et clericis, simulque et popularibus tanto charitat's desiderari fervore, ut ante singulorum cordis inhæreret amplexu, quam R tione non solum reliquis diversis insidiis fatigatus. corporalibus oculis videretur. Interca omnes captivos ultra Durentiam (a), maximeque Arausici (b) oppidi, qui [lege quod, etc.] ex toto fuerat captivitati contraditus, cujus etiam partem Arelatum (c) liberaverat redimendo, mox inventos in Italia redemit, ut potuit. Et ut eis libertas plenior redderetur, imposuit cum sumpto pro sumptu jumentis et plaustris in via, suorumque solatio et ordinatione fecit ad propria revocare.

28. Inter hæc in prædicta Ravenna civitate quædam vidua habebat filium adolescen em præfect-riis officiis militantem, qui indigentiam genitricis emolumentis ac propriis stipendiis sustentabat. Hic puer, subita infirmitate faciente, jacebat exanimis. Cui cum humanæ curationis spes omnis et consolatio defecisset, C mox mater ejus, relicto et amisso filio, ad virum Dei festina percurrit; et prostrato corpore oculisque rigantibus, dans insuper ululatus, fide solummodo vizente, beati viri genua complexa clamavit, dicens : Credo quia miseratio divina ideo huc te, sancte [addit Mab. Deil, deduxit ut filium redderes matri. Flebiliter deprecanti mulieri paululum recusavit; et tamen durum credens, si tales non audiret lacrymas, solita miseratione commotus, volens scilicet sic debitum impendere charitatis affectum, et sic in Dei nomine virtutem exercere, ut in omnibus refugeret vanitatem, ad tugurium ejus occulte latenterque pervenit. Fusa itaque prece more solito prostratus, ubi divinam virtutem vocation's suæ per Spiritum sanctum adesse venerabili presbytero Messiano, relicto præcepit ut cum adolescens ad se reverteretur, sibi protinus nuntiaret. Qui cum ante decumbentis lectulum excubaret, recdum hora completa, puer de mortis est tenebris evocatus, et mox reseratis orbibus oculorum matrem alloquitur, dicens : Vade, mater, ad servum Dei fe-

(a) Druentia, Gallis la Durance, oritur ex monte Genebra, uno ex Alpibus Cottiis in Brigantino tractu Delphinatus, deindeque per Provinciam lapsus, Rhodano excipitur una leuca infra Avenionem

(b) Arausio vulgo Orange, oppidum est Provinciæ trans Druen iam. Illud a Gothis, post cas s apud Arelatem Francos et Burgundiones, Druentiam transgressis, capinin fuisse, hine satis colligitur.

(c) Mabillonius habet Arelato.

Nam et per plateas innumeras catervas infelicium A stinanter et propera, cujus orationibus tibi vitæque sum redditus, et age gratias quod meritis virtutibusque suis Deus dedit effectum. Illa perniciter advolans accurrit, gratias non tantum verbis quantum lacrymis et vocibus gaudiisque persolvens, postalansque ut quem Deus per illum isti luci reddiderat, ad Gallias reliens de suo non pateretur discedere famulatu. Sed beatus ille vir altioris ingenii respondit, eam illi potius debere referre gratias, cujus virtus et pietas omnibus mærentibus et clamantibus adesse consuevit. Ilujus igitur miraculi magnitudo non solum civitatem illam, sed provinciam cunctam fidelium devotionibus ac nuntiis peragravit.

29. Medicus etiam diaconus Elpidius, regia potestate ac sedulo famulatu int mus, diabolica infestased et saxorum quoque imbre in domo sua crebrius appetitus, sanctum Dei exorat ut a vexatione insa cjus mereretur orationibus liberari. Cujus domum sanctificaturus ingrediens, benedictæ aquæ, infusionem respersit, at que ita consuet:e vexationis discriminibus liberavit, ut ultra ibi nihil tale contigerit.

#### CAPUT IV.

Romam profectus varia obtinet a pontifice; deinde domum regressus, variis virtulibus et miraculis fulget.

30. Posthæc Romam veniens, beato Symmacho (4) tunc papæ, ac deinde senatoribus et senatricibus præsentatur. Omnes Deo gratias et regi retulerunt quod meruissent corporeis oculis intueri quem jam dudum oculis cordis aspexerant. Igitur virum apostolicum non jam fama vulgante, sed corporali præsentia comprobantes, certatim diligere ac venerari coperunt. Pro qua re etiam papa Symmachus tanta meritorum ejus dignitate permotus, non solum verissime eum metropolitanæ bonore suspexit, sed et concesso specialiter pallii decoravit privilegio. Diaconos ipsius ad Romanæ instar Ecclesiæ dalmaticarum fecit habitu præeminere.

54. Dehinc ad propria reversus, Arelatensem ingreditur civitatem, psa'lendo suscipitur, secumque expedita redemptione octo millia solidorum (e), qui exsiliandus ierat, ab Italia desert. Etenim die qua rivitatem ingressus est, ecclesiam ad vesperam beacsensit, abcessit. Notario vero suo illo tempore, nunc $_{\mathbf{D}}$  dictionem daturus intravit: et ecce una ex feminis tremore correpta, cum spumis ejulans, et proclamans pavefactis [apud Mab. additur in ecclesia] cunctis, erapit : quæ apprehensa hinc atque inde manibus, beate viro ante altare illico præsentatur, exorantibus ennctis ut depulsa peste rediutegrari mulierem faceret sospitati. Tunc suo ille more pro eadem in oratione

> (d) Symmachus pontificatum tenuit ab anno 498 usque ad 514, quo obiit xiv calendas Augusti, et ibidem habet Pagius num. 1. Gesta autem Cæsarii cum Symmacho contigerunt anno 513, qua latius exposuimus in commentario § 3.

> (e) Superflua ex electrosynis acceptis, opinor, ut ca Arelate impenderet redimendis captivis, aut alis

operibus piis.

prosternitur, et imponens capiti manum, omnes sen A sus ac vultum tactu olei sacri perunxit. Quo facto, nequaquam deinceps repetiit mulierem depulsa in nomine Christi calamitas.

32. Interea habebat præcipuam inter reliquas sollicitudinem captivorum; tantusque in hac administratione fuit tamque præclarus, ut nullius hoc possit explere relatio. Nam quodam die, dum deesset sanctis manibus auri vel argenti sp cies, quod daretur egenis, interpellatus a paupere, ait : Quid tibi faciam, miselle meus? quod habeo hoc do tibi. Ingrediens ergo cellam suam, casulamque quam processoriam (a) habebet, albamque (b) paschalem exhibens, dedit ei, dicens: Vade, vende cuicunque clerico, et pretio ipsius redime captivom toum. Non solum enim qui eum expetierunt captivitatis sunt vinculis absoluti, sed ipse quoque pro redimendis captivis Carcass :nam (c) profectus est civitatem. Nam et multis vicibus per loca diversa abbates, diacones et clericos pro redemptione miserorum direxit.

53. Tot autem divinæ gratiæ virtutes solus ha' ere promeruit, quot vix .in plurimis Deo servientibus floruerunt. Ipse tamen sic in se unamquamque personam semper excoluit, tanquam si ipsam solam prorsus haberet: tandin ejus præcedentia pulcherrima ac jucundissima videbatur, quandiu a sequentibns vinceretur. Quis enim ejus patientiam, quis puritatem, quis charitatem, quis fervorem spiritus, quis discretionem, quis benignitatem. quis zelum sanctum, quis jugem meditationem die ac C nocte in lege Domini poterit explicare? assertor fidei, forma sacerdotum, ornatus ecclesiarum, prædicator gratize, exstinctor jurgii, seminarium charitatis, norma disciplinæ, morum ponderator, libra consilii, defonsio pupillorum, captivorum redemptio. Nunquam de ore illius detractio, nunquam mendacium, nunquam maledictum contra qualementque personam processit. Et non solum non detraxit cuiquam, sed nec detrahentem parienter audivit.

(a) Id est, quantum conjicio, qui in processionibus seu supplicantium agmine utebantur.

(b) Planetam albam explicat Mabillonius. Malim intelligere vestem lineam talarem, quæ alba passim dicitur, quaque sacerdotes induuntur missam celebraturi sub casula seu planeta. Paschalem vocat, quia optima erat, et festivitui paschali deputata.

(c) Carcasso, quæ Carcassona frequenter nominatur, Gallis Carcassone, urbs est in Occitania inferiori ad Atacem fluvium, quæ satis nota est, et intervallo non exiguo ab urbe Arelatensi dissita. Hinc eximium aancti studium ad redimendos captivos luculenter innote-cit.

(d) « Eucherius scilicet junior, inquit Mabillonius: nam duos hujus nominis sedisse in cathedra Lugdunensi, supra in actis S. Consortize demonstratum est. » Verum de Eucherio II, qui Cæsario fansat entemporaneus, non levis est con roversia intereruditos, ut videre est in nova Gallia Christiana tom. IV, col. 20 et sequentibus, ubi praccipua utriusque partis argumenta recensentor. Ipsam litem omniao dirimere non est hojus loci, cum id fieri debeat quando acta S. Eucherii venient di cutienda. Attamen facile ostendam, ex hoc loco imbelle depromi argumentum pro secundo Eucherio. Nam imprimis

54. Si quis suorum juravit subito, aut forsitan maledixit, prout persona fuit, ita in co salubriter vindicavit. Illius tamen ista fuit pro maledictione benedictio, si contra aliquem aliquando motus est : Deleai Deus peccatum tuum, auferat Deus peccata tua, castiget bominus delictum tuum, ut illuc noa servetur tibi; corrigat hic Dominus errorem tuum. Ad [all om ttit Mab.] interiorem suum prodebit exterior. Nam vultu semper placido et angelico, ita ut secundum Scrip'uram, corde lætante vultus floreret. Sic [Mab., sicut] nunquam in risu justo remissior, ita aunquam mœroris nimietate depressus, nisi forte quando pro alienis peccatis lugebat. Nunquam aliquem odio habuit, et non solum pro amicis, sed etiam pro inimicis toto affectu cor-B dis orabat. Nec docuit verbis quod non adimpleret exemplis. Nulla eum hora diei sine divini eloquii meditatione transibat, sed nec dormientem præteribat; nam frequenter et dormire visus est et meditari. Et cum a meditatione psalmorum aut prædicatione cessare videretur, lector aut notarius ante eum legere non desistebat : ita ut recte et veraciter diceret: Meditatio cordis mei in conspectu tuo semper...

35. Quodam igitur tempore dum iter ageret circa

Alpina loca, vir venerabilis sanctus Eucherius (d) episcopus cum ipso erat. Factum est autem ut in media strata (e), infelix et infirma mulier occurreret manibus et pedibus contractis, et per terram reptans. Quam cum fuisset intuitus, interrogavit ipsum sanctum Eucherium quid esset hoc quod sic per terram se traheret. Ille mulierem interrogavit. Ipsa respondit, jam annis multis paralyticam se, et omnibus membris esse contractam. Tunc beatus Cæsarius dixit sancto Eucherio: Descende et signa eam. Ille quasi trepidare et excusare cœpit : omnino ille non desistere nisi faceret. Descendit itaque et signavit eam et dixit : Ecce feci quod jussisti. Cai rursus ait : Mitte manum tuam, et apprehende manum illius, et erige eam. Ille respondit . Faciam aliad quidquid tu Eucherio jusseri;, hanc vero rem aggredi nec in ms. nostro, nec in editione Mabillonii Eucherius dicitur episcopus Lugdunensis, sed episcopus tantum, ita ut vox Lugdunensis videatur adjecta a Surio, qui eo modo rem magis explicare voluit. Ex Surio irrepsit vox eddem in editione Vincentii Barralis, qui Surium in multis secutus est. Jam Vincentii vero non difficulter ostendi potest cujus civitatis antistes fuerit Eucherius. In laudata Gallia Christiana tom. 1, col. 798, proferuntur ex vetustissimo Conciliorum codice ms. nomina quorumdam episcoporum, qui subscripserunt concillo Arelatensi iv, additis urbium nominibus; quæ in conciliis editis desiderabantur. Inter hos antistites legitur: Eucherius in Christi nomine Avennica, id est, Avenionis Ecclesia episcopus. Hinc infero, Encherium Avenionensem esse qui quatuor conciliis per S. Cæsarium, ut narravi us, intra paucos annos habitis, nempe Arela-tensi IV, Carpentoractensi, Arausicano II, et Valensi subscripius legitur Eucherius, sine urbis nomine. lline ulterius deduco non alium Euche ium boc loco fuisse S. Clesarii comitem, quam laudatum Avenioneasem, cum id locorum propunquitas omnino suadeat, et argumenta pro Eu heri Lug lunensi Il allata. nullius sint momenti, ut ostendi poterit suo loco. (c) Strata pro via supe legitur.

non præsumam. Sed istud fac tu, cui dedit Deus et ani- A dum servi Dei virtutem confiteretur, sceleris sui pumas et corpora sanare languentium. Respondit ei S. Cæsarius: Interim to fac guod dico. Cumque ille fortiter reniteretur, et humiliter ac la crymabiliter excusaret, diutiusque contenderet, dixit ad eum: In ignem tu propter obedientiam ingressurus eras, qui nec propter misericordiam es paratus sacere quod charitis jubet? mitte ergo manum tuam in nomine Domini et erige cam. Tunc jussis obediens, mulierem porrecta manu levavit; pedibus suis atque omnibus membris recuperatis, hospitiolum suum incolumis ambulavit.

56. Nam quantis virtutibus emicuerit, quis enarrare valcat? factum est ut in agro monasterii sui suburbano apri frequentarent. Egrediebantur comibent bomines in domibus habitare vel laborare, sed nimia eos cæde mactabant, quare eos prohiberent. Illi vero diutius jam non ferentes injurias et inquietudines, venerunt et interpellaverunt ipsum dominum, proclamantes et dicentes: Fac de nobis quod jubes; nam nec servire vobis, nec ibi stare possumus. Sollicite interrogat quæ cssent quere'æ eorum. Qui responderunt: Propter apros veniunt comites et Gothi et diversi venatores, et interficiunt nos. At ille publica voce, e'evatis oculis et manibus, aspiciens in cœlum dixit: Domine Jesu Christe, ne in loco ultra apri accessum habeant. Ex eadem hora usque in præsentem diem nunquam ibi nu ricrunt (a), sicut consueverant, nec comparuit se repulit omne vitium. Potuit ille impetrare a Deo. cujus præceptum nonguam præterivit.

3. Evenit etiam ut illustrissimi viri Parthenii patricii puer, qui prælatus servis cæteris a domino suo pracipuus habebatur, per quamdam nequissimam tentationem sæpius in terram damnato sensu corruit, et dum revera hostis ipsius vexatio magis animi quam corporis infirmitas viderctur, oleo beat ssimi viri benedictione sacrato perunctus est. Quo facto, ita ab eo tentatio maligna [Mab., maligni] discessit, ut quem cessante cura terreni medici per serviim suum Christus reddiderat sanitati, domi ctiam sure dominus ipse præponeret pro exemplo terroris. Et quod sub admiratione magis potest esse formidini, ad declarandum meritum viri sanctissimi, D memorabile factum ejus nefas est silentio præterire.

58. Dum sanctus igitur diœceses suas circumiens, in villani quæ Launico dicitur, a dominis propriis fuisset exceptus, in cella in qua lectum habuit, post discessum illius in stratum ipsins pestifer quidam Anatolius nomine medicus, pro tali crimine valde condolendus, scortum expetiit meretricis; ubi mox ab incentore suo diabolo publica vexatione correptus, in conspectu hominum est elisus in terram; et publica voce, pro qua præsumptione correptus fuerat,

(a) Mabillonius legit, nec truerunt; atque ita notat: 4 Sic legendum videtur, non nutrierunt, ut aliis: truo olim dictum pro destruo, quod apris optime convenit. Præplacet tamen lectio ms. nostri, in quo

blicavit admissionem.

39. Scimus etiam multas per intercessionem viri [Mab., servi] Dei Dominum fecisse virtutes, quas longum est per ordinem prosequi. Nam cum unus e nostris, qui hæc scripsimus, pro suffragio suo benedictionis ab ipso consecratum oleum postulasset, ampullulam plenam ab ipso acceptam diligenter ad domum referens, tanquam maximas reliquias studuit conservare. Et dum post aliquod tempus tertianz febris urgeretur ardor bus, ampullulam in qua erat oleum, maxima veneratione grandique præsidio ad caput suum petiit debere suspendi. Onæ dum fuisset mundissimo linteo involuta, ut credinius, negligentia faciente famulorum, confracta est. Sed ita intra tes civitatis vel reliqui militantes, et non permitte- B ipsam stetit oleum, ut nullus liquor in terra vel in linteo descenderet. Quo viso, dum in vase alio cum summa velocitate mutaretur, cum perevacuata fuisset, statim se ampulla confracta dissolvit, et ab inso qui hæc veraciter memorat, adjuvante Domino, febris sine ulla dilatione discessit.

### CAPUT V.

Fervor in prædicando per se et alios; statuta ejus quædam; doctrina in suspicionem vocata et Romæ probata; hospitalitas.

40. In disserendis autem Scripturis et in elucidandis obscuritatibus, quanta gratia in illo emicuerit. quis poterit narrare? Ita ut lizec ei [Hab., et] summa jucunditas suerit, si illum aliquis, ut obscura dissequod venari posset. Merito imperavit bestiis, qui a C reret, provocaret. Et ipse frequentissime incitabat, dicens nobis: Scio quod uon omnia intelligitis: quare non interrogatis, ut possitis cognoscere? Quia non semper vaccæ ad vitulos currunt, sed nonnunquam vituli ad vaccas, ut de matrum uberibus possint suam esuriem satiare. Iloc et vos omnino debetis facere, ut interrogando etiam nos exerceat s, ut debeamus perquirere unde vobis po-simus spiritalia mella proferre. Resplenduerunt in e im singulæ quæque virtutes, virginitas scilicet cum sinceritate, modestia cum verecundia, sapientia cum simplicitate. sinceritas cum mansuetudine, doctrina cum humilitate; vita denique immaculata, vita irreprehensibilis, vita sibi semper æqualis. Væ mihi miscro Crpriano, qui tam tepidus in discendo exstiti, ut mede cognoscam et preniteam! Quare de tanti fon:is flovie non tantum hausi quantum mea indigebat ariditas! Charitatis autem ejus ardorem, qua omnes homines dilexit, quis poterit unquam imitari? Ille enim hoc maxime et corde et ore gestabat, et ut inimiens diligere (b) deberemus, hortatu blandissimo, sermone et exemplo laudabiliter instruebat. Vix aliquis illo affectu pro charis quo ille pro inimicis orabat; et licet non essent causæ quibus illi quisquaro inimicus existeret, nisi forte pro invidia aut disciplina zauli aliqui esse viderentur, ille tamen eos non solum habetur nutrierunt.

(b) Dilectionem inimicorum sæpissime inculcat in homiliis suis, ut patebit illas perlegenti.

ejus, et obtinuerit præcepta Spi itus sancti, projectio Domini flet super eum , et tunc homo agnoscit quia indesinenter adhærere Deo bonum est , et quoniam in ipso est vita ejus, dicente David: Glamavi ad te, et sanusti me. Et iterum: Quia apud te est fons vitre (P.al. xxxv). Igitur secundum meum consilium, nisi homo grandem possederit humilitatem, quæ omnium virtutum culmen est, et custodiam posuerit ori suo ct cordi timorem Dei, et in eo quod se probat extol-

expugnatione inimici. Si autem conversum fuerit cor A lero cæteris non se proferat, tanquam aliquid boni fererit, et injurias sibi illatas sufferat, et percu ienti se maxillam al am præbeat, et ut ad om e opus bo-num velociter crumpat, et ut animam suam in manu portet, quasi quotidie moriturus, et ut vana ducat omnia quas sub hoc sole cernuntur, et dicat: Cupio dissolvi et esse cum Christo (Philip. 1); et: Mihi vi-vere Christus est, et mori l crum (Ibid.); non poterit præcepta servore Spiritus sancti.

ANNO DOMINI DXLIX.

# RUSTICUS

## S. ROM. ECCLESIÆ DIACONUS.

NOTITIA ( ex Gallandio).

cono dicenda occurrunt, nec aliunde repetenda quam ex Vigilii papæ sententia in euindem Rusticum et Sebastianum ejus collegam lata, quæ inter acta concilii generalis v refertur, collationi 7 intexta (a). Quod quidem jam antea præstitere viri doctissimi, Baronius (b), Norisius (c) et Pagius (d); quos proinde presso pede assectati, ejusmodi narrationem instituimus. Vigilius itaque Constantinopoli synodo liabita, et dinturnioris in urbe regia moræ impatiens, quin et imperatoris Justiniani violentiis fractus, judicatum scripsit in quo hactenus propugnata tria Capitula, mutata postea sententia, damnavit, hac tamen clausula adjecta, Salva in omnibus reverentia synodi Chalcedonensis. Id vero contigit currente anno 543. Vigilio tune aderant Rusticus et Sebastianus, doctissimi C Romanæ Ecclesiæ diaconi : quorum prior, pontificis nepos, lecto judicato, palam professus est : Melius fieri non poluit quam quod factum est judicatum; posterior vero, De cœlo judica'um ordinatum, ait.

II. At vero iidem diaconi, magni illi paulo ante judicati præcones, ab Africanis mox impulsi, adversus ipsum Vigilium rebellarunt. Id vero imprimis molitus est Felix Gillitani monasterii in Africa hegumeni, qui hanc ob causam Constantinopolim se contulerat; et licet hic primum a laudatis Vigilii papæ diaconis rejectus suisset, eo quod ipsius pontificis communionem vitaret; dolo tamen ipsius Felicis ac persuasionibus victi, exeunte hoc ipso anno 548 a priore sententia discessere, ac perfricta fronte a Vigilii communione segregati, litteras quaquaversum ]) disseminarunt quibus significabant, Vigilium aliquid

1. Pauca suppetunt quæ de Rustico S. R. E. dia- B scripsisse quod reperiatur adversum definitioni sanetæ Chalcedonensis synodi, prout in scripto contia eosdein anathemate loquitur ipsemet Vigilius. Hinc vero undique ab episcopis orthodoxis querelarum plenæ ad cumdem pontificem epistolæ scriptæ, maximumque fuit in Ecclesia schisma conflatum.

III. Quamobrem intelligens Vigilius in grave damnum vertere totius Ecclesiæ unitatis, si tantis malis occurrere diutius differret, justa adversus eosdem diaconos qui hostium numerum auxere, indignatione commotus, ubi ad meliorem frugem eos reverti nolle cognovit, utrumque anathemate perculsum dignitate ae gradu submovit. Vigilii ćensuram, enjus fit mentio in epistola Justiniani ad v synodum, recitat Bironius (e), camque illigat anno 550. Neque aliter Pagius (/), qui præterea, ex litteris Vigilii ad Valentini mum episcopum Tomitanum a Baronio relatis (g), eamdem depositionis sententiam latam fuisse ante diem 18 mensis Martii ejusdem anni 550 jure arguit ! ubi et disputat contra Garnerium, qui id contigisse anno superiore 549 contendit (h). At Norisius licet non repugnare se Baronio testetur, tamen sententiam sibi minus probatam inunere videtur (i). Quid vera exinde Rustico evenerit, cum in exsilium jubente Justiniano fuisse deportatum (nm Felice Afro tradit Sirmondus (j), quod nimirum v synodo scriptis suis obtrectarent. Quam in sententiam Victorem Turonensem sic loquentem inducit : c Post consulatum Basilii V. C. 18 (anno scilicet 557), Felix beguinenus monasterii Gillitani in exsilio apud Sinopem de hac vita migravit ad Dominum. > Verum hic nulla Rustici menti. Sed respexerit vir doctissimus ad ea quæ

<sup>(</sup>a) Concil. tom. VI, pag. 183, edit. 1 Ven. Labb.

<sup>(</sup>b) Baron, ad ann. 550 §§ 15 seqq.
(c) Noris. Dissert, hist, de syn. v, cap. 4.
(d) Pagi, ad ann. 548, §§ 5 seqq.
(e) Baron, ad ann. 550, § 16.
(f) Pagi, ad ann. 550, § 4 et 5.

<sup>(</sup>g) Baron. ad ann. 550, § 2. (h) Garn. Dissert. de v synod. cap. 5, § 9, et in Auctar. Theodor. pag. 521, num. 111.

<sup>(</sup>i) Noris. l. c., tom. l, pag. 598. (j) Sirm. in noth ad Facund. lib. contra Mocian.,

est etir in the seminiplices corones di correscusti. A cens : Se amas Dei sectione, impectoration asime bas m n' 1 tai e nelui, totas in coronam Eerlesia desire.

in. Malti qu dem amali sorrenervat qui ejes reie s'erral do traz de gratia. Sed o le icitas amulanda! Benim sesureis et mila interpret tione qu eumiam ateritar la Calliarem portibus contra pradicationem Dei hominis frustra sinistra suspicio. Ob boc antistiles Christi ultra luram les consistentes, charitatis amore collecti, in Valentina da civilat, o aveni-at : ule etam beatis Cosar's infirmitatis s lite causa, sient d'aposperat, profesare non potait. Nisit tamen præstantiminas viros de episcopis com presbyteris e: discombus, inter quos etiam sanctus Cyprianus Telonensis (c) magnus et c'arus enitait, cannia que dicebat de dir nis utique Seripturis assurmans, et de B ruimus, filioli! queso vos, qui suerint mostri hacteus antiquissim's Patrum institutionibus probans, nibil per se in divinis profectilus quemquam arrigère posse, n'ai fuerit primitus Dei gratia præveniente vocatus. Sed dum suam justitiam quarebant statuere (d), justitiæ Dei non erant subjecti, non reminiscentes Deum dixisse : Sine me nihil potestis facere. Et, Ego vos elegi, non vos me (e). Et, Nemo habet quidquam, nisi illi datum fuerit desuper. Et per apostoluin Paulum : Gratia Dei sum id quod sum. Et per pliuin: Omne datum optimum desuper est. Et propheta: Cratiam et g'oriam dabit Dominus. Et quod tune vere liberum homo resumat arbitrium, cum fuerit Christi liberatione redemptus, sub qua absolutione valeat consequi perfectionis effectum. Quorum intentionilois homo Christi dedit veram et evidentem ex tra- C ditione apostolica rationem. Nam et beatæ memoriæ Binifacius Romanæ Ecclesiæ papa eamdem colluctationem compertam (f), calcata intentione jurgantium, prosecutionem S. Cæsarii apostolica auctoritate firmavit : donan'e Christo paulatim Ecclesiarum autistites receperant, quod optaverat diabolus rej entina animositate cessare.

47. Hoc frequenter quibuscunque prædicabat, di-

(a) Isera seu Isara, Gallis l'Isère, fluvius oritur in Centronicis Alpibus sive Darantasiensibus apud Sapaudos, ait Valesius. Deinde ex Sabaudia in Delphinatum delapsus, eumque secans, Rhodano miscetur paulo supra Valentiam apud confluentes. Videsis Valesium in Notitia Galliarum, p. 253. De concilio Valentino egimus in commentario, num. 43.

(b) Valen'ia urbs est episcopalis in Delphinatu, sub archiepiscopo Viennensi, sita ad Rhodanum una

leuca infra confluentes Iseræ, vulgo Valence dicta. (c) Telo Martius, Gallis Toulon, urbs episcopal seat sub archiepiscopo Arelatensi in Provincia ad mare Mediterraneum celeberrimo portu notissima. Cyprianus hie unus est ex Vi:æ auctoribus de quo Zaserui initio commentarii.

te inst qual ingeni, anto numpre d vino congredat deceleri summe perfectio : ut grand in te sili clarite Cir-ti delant, redde etiam iese cia bomine participata largitate commune. Sed de parentam, anticorum, sive clientum de hoc all'aquis nestro trotummodo credos animas esse pascendas, tester te coram Deo ejusque sanctis angelis, reas er's salutis mancipiorum tuorum quorumlitet infirmorum, si aon aque illis, ut anicis vel par-utilus, com reversus focris, qual prodicavimos ingresers. Conditione namque tibi corporea im præsenti subditom noveris esse mancipium, non percanitatis vinculo mancipatum. Rerumque ad cos quos fuera allocutus dicebat : Q id diximus, fratres? quid disse in collatione sermones? Si diligitis, retinetis; si retinetis, procul dubio dieta cordibas conclusistis. Taliter provocando etiam invitis stralium retinendi extoratebat.

48. Ad prandium vero et ad comana mensæ suæ sine cessatione quotidie legebatur, ut uterque interiorexteriorque homo satiates refectione duplici lætaretur. In hac ergo arcta constrictaque conclusione audientes cum sudore, fateor, et v recundia grandi multi aute eum mox obliviosi sunt agaiti : dum pauci. and pejus est, commissam narratinaculum potuerant saltuosis compendiis replicare. In domo vere ecclesia sua, sicut illo prasente, ita absente convivium semper przparatum est clericis, sive quiboscunque advenientibus. Nullus illo superstire tauquam ad extraneam civitatem, sed tanguam ad propriam domum Arelato venit. Et quia de ianumerabilibus ejus hæc pauca præsumpsimus attingere, sufficiant manifesta, etiamsi celantur occulta. Rogamus tamen vos, sancti fratres Messiane presbyter et Stephane diacone, quibus de illo multa comperta sunt, pro eo quod ab adolescentia in obsequio ipsius fuistis, ut huic opusculo vestram collationem jungatis.

(d) Id volebant Semipelagiani, qui fidei inium viribus liberi arbitrii attribuebant, quibusque s jecti sacræ Scrip uræ textus sunt contrarii. Videri possunt capitula Arausicana et theologi qui de erroribus Semipelagianorum disputarunt; at inter illes lites non modicæ posterioribus sæculis sunt exbrtæ, quod aliqui non pauca pro erroribus Semipelagiani venditarint, quæ revers erant catholica, et utringet admissa.

(e) flic textus in ms. nostro desideratur, transcribentium, ut videtur, incuria prætermissus.

(f) Magis Latine diceretur, endem colluctatione comperta. De confirmatione Bonifacii dictum est is commentario, num. 44 et seqq.

dent, et omnem spem super illos constituent per A enim accusationes iniqua gerentium sunt verenda, quos hac large frui sperant. Quod vero bæc vera sint, res ipsæ testantur : omne siquidem vestigium virtutis abscessit, omne autem nequitiæ diluvium Remanam rempublicam mersit. Have igitur menti weæ proponens, abstinendum quidem ab hujusmodi abominationibus judicavi, solis vero vacandum fletibus, et incessanter divinam sustinendam sententiam, in multos jam pridem frequenter ac fortiter desuper fulminantem. Sed quid dicam, relinquendi mundum, licet voluntate omnino festinus, infirmissimus tamen virtute? solum mihi reliquum est de tuis orationibus sperare. Revertar ergo ad qued mihi propositum est. Hicc et his similia me sollicite cogitante, zelus quidem non quiescebat, ratio vero econtrario suggerehat : Quid coarctaris, o homo, et tantummodo au- B tumas desperandem, inspiciens solum humanas impietates, et obliviscens divinum nutum? Attende illum qui sæpe desperata iterum suscitat, qui mortua toties vivificavit ut Dominus: qui enim pro inspila mortuus est (Rom. v, 6), neque nunc habet universam despicere creaturam. Et mundus quidem prodit quod suum est, et quo vergit a proprio factore declinans; misericors vero Dominos non despiciet propterea magis demonstrare quod suum est. Tu intarim non occultes quod tibi commissum est aut decem talenta (Matth. xxv, 25), aut unam parvissimani particulam; ne ille postea veniens, proprie pecuniæ requirat usuram. Deinde unde scis quia neque multi, neque pauci, neque ullus, his quæ dicuntur assentiet, aut ad non cadendum aut ad remeandum ad fidem C Domini Christi? Quando vero et quod cunctorum deterius suspicamur evenerit, nullum tu pertulisti diapendium : quinimo et tanquam cuncta compleveris. coronas excipies: integerrimus namque ac fortissimus, quin potius misericordissimus judex, non a fine, sed a voluntate et intentione judicat causas. Dam igitur undique tibi omnino tacendi excu-atio sit occlusa, et ad non tacendum merces incaduca proponatur; si tacueris, temetipaum prorsus painæ addices. Noc

Domino infinitæ beatitudinis procuratrices ostensæ sunt : nec ca quæ a prohibentibus te tibi inferuntur, exsilia sive custodiæ, variæque afflictiones et diversæ angustiæ, non enim gehennæ terrori sunt paria. Memento Christianum te esse atque diaconum, et hoc, summæ totius universitatis Ecclesiæ. Si importabile onus est ordinis, quare ullo modo aggressus es dignitatem? Semel diaconus factus, ejus votis obligatus es Deo: alioqui debuisti refutare prins, et circa bujusmodi gradum cum adversario tenere pacem, perquirens si tu cum decem millibus (Luc. xiv 31), viginti adversarii millia evincere potuisses. Hac et bis similia, prout possum, conscribere me compellant. Tuæ de reliquo erit orationis, si bona fuerit dictio hominis, qui vix de rectitudine fidei sola præsumo; non malevolentia, absit, sed quod certo mem insirmitatis conscius sim. Intentio igitur mihi est, ea quæ sæpius in collocutionibus, tam Constantinopoli quam Alexandriæ Ægypti, sive in Antinoo Thebaidis et in adjacentibus locis, seu lecta, sive etiam dicta, vel per me vel per alios, desendentes de side definitionem sanctæ synodi Chalcedonensis, colligere, coutraque adversariorum quæstiones quas similiter comperi, coaptare, ad consummationem duntaxat et firmitatem vel ornatum sermonis adjicere quæ oportet. Ut vero quæstionum solutionumque sit distinctio, propria per singula prænotatur ad ea quæ sunt dicta, persona: his qu'dem quæ nostra sunt, ORTHODOXI; bis autem quæ illorum, Hængrici, sicut se ipsæ res habent, et procedente demonstrabitur libro; servata duntaxat et circa hoc illa consuetudine, quia non omnia quæ a talibus dicuntur, talia sunt. Etenim etiam ex his quæ communiter confitemur multoties inchoantes, ca quæ sua sunt tentant demonstrare. Ne vero iterum confundamus eadem distinctione sermones, sed ut continue percurrat legentium memoriam, duabus tantummodo personis opposition a disc etae sunt.

## DISPUTATIO.

Silentium loci et temporis commoditas, et com- D tur, ab his quas genuit naturis, Dei genitrix et homune constitutum, et ab aliis rebus feriæ nobiscum interim, quod Deo favente dixerim, concurrerunt simul: sicut igitur promisisti, quidquid vis, congrue de his quæ inter nos discrepant, interroga, custodita scilicet a nobis omni patientia et bona conscientia. Memor esto ad bæc, quoniam pariter convenit absque om i linguositate, et ipsas, prout possibile est, verbis proferre res : me dicente, quia unus et idem Filius Dei, filius hominis, Dominus noster Jesus Christus, in duabus naturis agnoscitur; te vero, utcupque placuerit.

Hæreticus. Si duas naturas dicis esse Christum, et non unam compositam; Christum vero genuit beatissima Virgo: d.as ergo naturas genuit. Vocabitur igiminis genitrix: circa impiissimum Nestorium, qui eo quod æquæ virtutis putaret, duo nomina uni, id est Dei genitricem et bominis genitricem, uni nomini, id est Christi genitricem, non Dei genitricem vocare Virginem magis præelegit : amplius et diviso nomine, Dei genitricem, et hominis genitricem Nestorius dixit. At vero sanctæ memoriæ Cyrillus, Det genitricem solum. Dicentes igitur duas esse naturas Christi competenter Nestoriani vocantur.

Rusticus. Consequenter vosmetipsos per cuncta confunditis, notentes Domini Christi naturas discernere: te enim magis necesse est, Dei genitricem et hominis genitricem dicere, ut interim de qualitate nihil loquar ego sermonum. Si enim Christus una et combat. Interca non est meorum meritorum, ut indignus præclara de famulo Dei referam (a).

- 5. Cum igitur in cella ipsius diaconus in servitio illius ad judicium meum delegatus essem, curam inter reliqua etiam de nocturnis horis me jusserat habere. Itaque cum de cella inferiore, ubi manebam, foces egressus fuissem, quia in omnibus sanctus vir modum semper voluisset custodire, præcipue ad nocturnos (b) vigilantissime observabat, ut, absque id quod sibi peculiariter, Deo solo sibi attestante, dicebat, nullus suorum, qui secum manebant, ante horam legitimam excitaretur. Tunc per somnum lenta voce dicebat : Duo sunt, nihil est medium : duo sunt; aut in cœlos ascenditur, aut in infernum ait ad me: Quid, inquit? Jam hora est ad nocturnos. Ego dixi: Non est hora; adhuc sub tempore est. Et ille: Vere hora est, et revera sic erat. Tunc implevimus nocturnos. Et ait ad me : Cuidam per somnum cum grandi intentione proclamabam: Duo sunt, non est quidquam medium, aut in infernum, aut in cœlos itur. Ego respondi : Consuetudinem tuam facis incessanter clamare. Tunc ego peccator arbitratus sum quod semper ille de Deo et cum Deo loqueretur. Hic enim, ut supra dictum est, sic omnium virtutum amator fuit, ut nullum bonum fuerit, quod vel per se cum afacritate non exercuerit, vel cum fervore spiritus alios habere voluerit et docucrit.
- 6. Inter omnia igitur bona quæ generaliter, ut sierent, docebat, et mala quæ nulla omnino sieri C pronuntiabat, præcipue (quod benigna et sincera conscientia vestra novit) infidefitatis, mendacii, superbiæ, atque luxuriæ vitia et ebrietatis impatientissime omnino abhorrebat. Jesu bone! quibus gemitibus, quibus suspiriis, quo fletu pro peccatoribus supplicabat! ut jam videres hominem Dei tanquam in præsenti conspicere miserum peccatorem ad gehenn:e supplicia destinari. Denique, secundum Apostolum, nunquam soli sibi vixit, nunquam pro se solo oravit.
- 7. Quodam igitur tempore, cum velus ad cumulum meritorum suorum undique captivi Arelato redimendi non frustra exhiberentur, magna multitudo redemptorum ingenuorum et multorum nobilium

- tus de suturo judicio ve. de æterno præmio prædica- A Tunc venit ordinator ips'us, et cæpit ipsum contestari et dicere : Captivi isti vadant, domne, per plateas, et petant unde comedant; quia si hodie consuctudinarie ab ecclesia pasti fuer nt, crastino ad mensam tuam unde panes fiant non habebis. Tunc ille fiducialiter in cellam ingrediens, ad orationis consuetudinaria subsidia confugiens (ubi nunquam testem hominem habere voluit), petiit a Domino substantiam miseris dari. Nam si quis forte, ubi ille solo stratus orabat, cusu supervenisset, fortiter abborrebat. Itaque tam profuse flevit, ut statim impetraret quod postularet. Tunc ergo inde exiens cum alacritate et siducia, quodammodo infidelitatem ordi natoris objurgans, venerabili viro Messiano pre-bytero tune temporis notario dixit: Vade in horreum descenditur. Deforis ego revertens ille evigilavit, et B et ita scopa, ut nec quidquam granorum, si fieri potest, ibi remaneat; et fiant panes secundum consuctudinem, et omnes simul manducemus; et si crastina non fuerit quod manducetur, omnes jejunemus, dummodo hodie bene nati homines, seu reliqui captivi, nobis sedentibus et bibentibus, non eant per plateas mendicare. Vocans tamen unum e nobis, in aure ejus dixit : Cras dabit Deus, quia qui dat pauperibus nunquam egebit. Etenim adhuc ipsis captivis non licebat ad propria remeare.
  - 8. Quid multa? Impletur quod jussit. Murmuranatur ab omnibus ecclesiæ convivantibus, unde essent ab hodie co vesturi. Sed qui Eliæ providerat mulierem viduam, ad quam veniendo panizillum sustentaretur,' et isti sine ambiguitate, cum oraret, insinuaverat omnia captivis et peregrinis erogando, nihilque omnino sibi reservando, semper uberius ditaretur. Desique alia die, qua pallentes lucescere metuebant hi qui ope ecclesiæ sustentabantur, et cum non minimis suspiriis exspectarent quid ageretor, Gundebaldus et Sigismundus (c) reges Burgundionum, scientes quam alacer servus Domini al opera misericordiæ festinaret, antequam lux ipsa diei claresceret, tres naves, quas latenas (d) vocant majores, plenas cum tritico direxerunt. Et omnes qui pridie incredulitate famis periculo metuebant, videntes quod Dominus servo suo nunquam deesse, gratias cum gaudio Deo in necessitate subvenienti maximas referebant.
  - 9. Quodam igitur tempore, patricius Liberius (e) Arelato ab ipso viro sancto quotidie pascebantur. D insidiantibus Gothis, quos Wisigothos vocant, lacce

(a) Hucusque Messianus presbyter, ita ut reliqua videantur esse Stephani diaconi.

(b) Nocturnas preces designat, jam matutinæ passim vocantur.

(c) Longuevallius in Ilistoria Ecclesiæ Gallicanæ t. il, p. 536, mortem Gondebaldi Burgundionum regis alligat anno 517. ld., p. 259, ostendit Gondebal-dum veritatem fidei catholicæ agnovisse ope S. Aviti Viennensis; sed politicis rationibus adhæsisse erroribus Arianorum. Hinc mira videri non debet ejus in virum sanctum benevolentia. Praterea id reges illi sacere potuerunt ob redemptos per Casarium captivos Burgundiones. De S. Sigismundo Gondevaldi filio et successore, qui ab Arianis erroribus ad fidem catholicam feliciter conversus est, egimus ad 4 Maii, quo colitur.

(d) Vox est aliunde mihi ignota, et barbara.

(c) Liberius patricius clarissimus erat rebus gestis virtutibus. Agebat tunc præfectum prætorio pro Ostrogothis in Gallia, quorum ditione ii contra Francos egregie defendit. Eamdem prætorii præfecturam Rome deinde obinuit, ut refert Baronius in Annalibus ad annum 530, num. 47, ubi adducit hæc Cassiodori verba: c Respicite namque patricium Liberium, præfectum etiam Galliarum, exercitualem virum, communione gratissimum, meritis clarum, forma conspicuum, sed vulneribus pulchriorem, laborum suorum munera consecutum, ut nec præfectaram, quam bene gessit, amitteret, et eximium v rum honor geminatus ornaret. 1 llac et plura Cassiodo. rus, indictione duodecima, ait Baronius, quando prætoriam præfecturam (Romæ) est consecutus, 2020

Durentiam periculum ipsum gestum fuerat, turbatis omnibus concurrentibus post percussorem, ille solus remansit. Periculo vulneris ipsius perterritus, et spe vitæ suæ desperatus, quantum potest homo, donec Sat exsanguis, prope non minus quingentos aut eo amplius passus in aliam ripam propriis pedibus transfugit. Sed cum ad locum Arnaginem (a), ubi homines vici ipsius occurrere potuerunt, pervenit, omnino sine ulla spe vel respiratione animæ cadens jacuit. Hac enim pene omnis civitas novit. Tamen, quæ dicimus, magnificentissimo viro ipso referente, cum lacrymis et grandi admiratione virtutes viri sancti cognovimus. Tunc, inquiunt, vir ille referebat nobis: Nibil mihi in supremum meum halitum aliud in memoriam venit nisi cunt lacrymis procla- R marem : Omnia remedia cessaverunt; domnum meum Cæsarium rogate, ut mihi subveniat. Quod nos per eum qui missus fuerat, cum velocitate verum esse cognovimus. Nam dum in agro sancti monasterii sui aliquantum et repausare et ordinare aliqua voluisset, ibidem cœperat paululum remorori: et ecce subito qui missus sucrat, anhelans, venit suppliciter deposcens: Cito propera, inquit, domne; filius tuus ut ante obitum suum illum videas rogat. Et cum nullum sine medicamento pœnitentiæ de hoc mundo vir Dei voluisset recedere, illum præcipue sine hoc remedio non optabat abire. Statim etenim ad vicum Arnaginensem pervenimus. Ergo, sicut supra dixi, ea quæ vir ipse mihi ex plurimis retulit indicabo.

10. Nam dum ita exanimis jaceret, ut non solum omnes reliquos suos, sed etiam nec conjugem nec filiam unicam agnosceret; tunc ipse cum sacramento dicebat, fuisse sibi visum, humanam vocem audisse, quæ illi in aera [forte aure] loquens dixerit : Ecce sanctus episcopus venit; statim ad ipsam vocem oculos aperui, et ipsum famulum Dei venientem cognovi. Sed ubi ad me accessit, manus illius, quantum necesse erat mihi, qui spem vitæ amiseram, osculari fortiter copi. Tunc ergo, ut credo, Deo mihi peccatori inspirante, byrrum (b) ipsius domini mei apprehendi, et vulneri meo imposui. Sed cum ibidem paululum partem vestimenti ejus tenuissem, in eadem hora sanguis, qui penitus non desistebat suere, ita deinceps cessavit, ut non solum sanitas, sed etiam D virtus maxima mihi redderetur. Et si permissus fuissem, caballo sedens ad civitatem nitebar prope-

vulnere usque ad vitalia perforatus est. Et quia trans A rare. Quod etiam apud nos, qui præsentes fuimus. verissimum esse constiti.

> 11. Igitur illustrissima femina Agretia (c) matrona ejusdem viri, cum mulieris il ius, quæ extremam simbriam vestimenti Domini tetigit, infirmitate laboraret, non dissimilis side et devotione liberara est. Cum ad occursum ejus venissem, illa familiariter dignabatur meam parvitatem, infirmitatem suam ac si cum verecundia matronali prodens, cœpit sub obtestatione Domini multis precibus exposcere a me, ut unum pannum de tessellis (d) ill us, quem a nudo sui corporis habuisset, feminæ deferrem. Cumque ego in cella beati viri dum essem, facile potuissem facere quod sperabat, timere tamen cœpi ne unde illa sibi remedium petebat, ego peccatum ex furto incurrerem. Tune cubicular o, ad quem ve timenta sancta pertinebant, id indicavi, q of aliquis profite tessellum sibi deportari postulasset. Pro qua re unum vetustum mihi ille dare non distulit. Domine Jesu Christe, gloriosus es in sanctis tuis, et quis similis tibi? Tu tamen promisisti quod si quis in te crederet, opera quæ facis, et ipse faceret. Nam dum apud me jam servatur pannus ipse deportandus, cum sero factum esset, ea consuetudo erai, ut ei, antequam repausaret [id est cubitum irei], tesselli adhiberentur calefacti ad focum, et aliis detractis adhiberentur. Exhibiti sunt, prout opus existimavit qui serviebat. Cui ille: Non istos, inquit, sed alios, atque illum et illum talem volo. Exhibiti sunt alii veteres. Non est bic, inquit, quem quæro, exquirens quod non consueverat, ut innotescere', quod in spiritu prævidebat. Tunc nutibus ego et ille qui mihi dederat cœ, imus recognoscere quod servo Dei furtum nostrum non potuisset latere : ut perspicuum et evidens esset quod famulus tuus. Domine, nobis indignis de donis illis, quæ ipsi tribueras, potnisset dicere: Tetigit me aliquis.

12. Tunc ego velut pro illa, quam tu, Domine Jesu, per orationes servi tui sanasti, ego, inquam, tiniens et tremens, quod factum fuerat cœpi servo tuo fateri, dicens : Indulge, domne, egomet pannum quem quæris habeo : filia tua. (Usque hie me loqui permisit.) Ille autem cum sibilo silentii: Tace, inquit : et cum grandi pietate apprehendens, adhuc etiam alium tessellum dedit mihi, et divit : Vade, inquit, et porta ambos ad basilicam domni Stephani, et mitte illos sub altare, et ibi mancant, et unum, quem volucris, porta mane ad eam quæ te roga-

quingentesimo trigesimo quarto. Subscrip it concilio Arausicano II, apud Labbeum t. IV, col. 1673, eo modo: « Petrus Marcel inus Felix Liberius V. C. et illustris præfectus prætorio Galliarum atque patricius consentiens subscripsi. . Ex his aliisque catholicum fuisse intelligious, ctiamsi in obsequio es et regis Ariani. Eximias vidi laudes celebrat S. Ennodius Ticinensis, in tribus ad eum scriptis epistolis, quas vide apud Sirmondum lib. vu, epist. 1, et lib. 11, epist. 23 et 29, ad quas plura de eo notat Sirmondus.

(a) Ad hunc locum sequentia notat Mabidonius: c lu Itinerario Antonini vocatur Ernaginum, duobus circiter milliariis ab Arelate distans ad Avinionema versus. De loco nunc non constat. Plura de E-nagino ex geographis adducit Valesius in Notitia Galliarum, p. 189, ubi etiam vocatur Mansio Arnagine. Addit ipse: « Vulgo dicitur Eragnæ, estque locus inter Cabellionem Cavarum et Tarasconem Salyo-

(b) De birro quædam dicimus in commentario, num. 63.

(c) Apud Barralim Agressia. (d) « Tessellos, inquit Mabillonius, interpretamur quadratos princiulos fovendo stomacho appositos. > Vocem alibi non inveni.

suo, feci : et tamen, cui portaverim, nunquem a me requisivit, nec tes ellum repetiit. Cumque illa femina assidue exectrix esse non desineret, ut quod petierat deportarem, vidensque me eminus venientem, porrectis po ro manibus, antequam darem, jamque raptura quod exhibebam, impetu obviam venit. Quæ antequam de casula (a), sub qua ipsum pannutum ferebam, erigerem, rapere, quod fidei alacritate poposcerat, festinabat. Ego vero, cum protulissem ipsum tessellum, dedi ei, illaque sibi super vestimenta sua circa se posuit, prius tomen ocul s admovens, cum et devotione deosculans, ut dignum erat, honorabat. Nec mora, statim adfuit, Domino tribuente, sidelis petitionis suæ effectus. Et jam per transium ipsius habere noscuntur. Denique ut solebat ipsa fateri, cum ipsum pannum ad pectus sunm posuisset, statim, velut si qui solent aqua frigida respergi, ita omnia membra vel venæ ejus etiam cum parvo dolore in obrepilationem (b) sus; ensa sunt, ut corpus ipsius aliquantum horrore simul et tremore quateretur. Sed illico Domini misericordia adfuit, et fluxus qui erat disc ssit, et nunquam amplius ad ipsam rediit, impletumque est in ea : Vade, filia, secundum fidem tuam fiat tibi.

#### CAPUT II.

### Miracula varia per Sanctum patrata.

- 13. Factum est ut quodam tempore quatuor (c) ei narium [id est vesperas] ad basilicam Sancti Stephani descendit. Cumque expleto lucernario benedictionem populo dedisset, egredientibus illis, mulier quædam in salutatorio (d) occurrit : quæ tam horribilem infirmitatem incurrerat, ut die noctuque incessanter manus ei ita inter se co liderentur, quasi aliquid volventes. Quæ lacrymabiliter clamavit : Domne Cæsari, miserere infeli is; ora pro me, ut mihi manus meæ reddantur. Illius ut erat consuetudo, in orazionem cum aliis episcopis prosternitur. Cumque uterque surrexisset, inclinato capite uni de sanct's episcopis
- (a) Per casulam hic designatur vestis clericalis seu talaris, quantum conjicio. Cer e apud Labbeum tom. VI, col. 1535, in concilio Germanico I, can. 7, statuitur: c ut presbyteri vel diaconi non sagis, laicorum more, sed casulis utantur, ritu servorum Dei. > Vide dicta in commentario, num. 64.

(b) Obrepilatio apud Cangium in Auctiore glossario explicatur f emitus, tremulus motus, horror.

- (c) Apud Barralim additur, aut quinque. (d) Id est, in sacrario, sic dicto, quod episcopus ante missarum solemnia ibi sederet, er salutationes fidelium exciperet, qui se ejus orationibas commendabant, aut ei aliquid negotii communicabant, inquit Menardus noster in Conc. regul. cap. 5, § 25. lia
- (e) Baptisterium, licet sumatur pro variis, hie designat locum intra ecclesiam destinatum ad baptizandum.
- (f) Cucuma, inquit Mabillonius, cujos diminuti-vum est cucumula, designat vas vel etiam tugurium in formam cucumeris : luc explica de baptisterio camerato. Barral's legit, coc'nnulan, quod æque est

- vit, et alium mibi revoca. Sicut jussit indigno servo A dixit : Jube, domne, rogo, signa manus mulieris istius. Qui obedientissime paruit, sed nihilominus præfatæ manus mulieris solito volvebantur. Illa vehementius clamans, dixit : Domne Cæsari, ad te clamo, te rogo, tu signa. Iterum in oratione procubui, erigensque se, crucem super infirmas manus fecit. Quæ statim steterunt. Mulier vero, Deo et viro sancto gratias agens, incolumis reversa est.
- 14. Nam ad oleum benedicendum competentibus diebus in baptisterio (e) annis singulis veniebat. Et ingrediens cucumula (/), cum ad consignandos infantes sederet, parvuli illic pueri vel pue læ a pareutibus missi certatim currebant exhibentes vascula cum aqua, alii cum oleo, ut eis benediceret. Comque hi qui deserebant contra se urceolos et ampullas, vestimentum servi Domini habuerunt, quod et post B præ multitudine populi, complo !erent, sonus audicbatur percutientium et videbatur : et tamen vitrum in quo benedictio servi Christi effusa fuerat nunquam confractum est.
- 15. Quodam alio tempore, dum dieceses (q) visitaret, et ad castellum quod Luco (h) dicitur venimus, erat bi matrona quædam Eucheria [al. Euthyria] nomine, quæ ancillam suam offerens ante pedes eins prostravit : pro qua ut Domino supplicaret, lacrymabiliter exorabat. Ille autem causam perscrutans, ut erat vir Deo plenus et in omnibus perscrutantissimus, quid infirmitatis haberet interrogavit. Dixerunt : Dæmonium quod rustici Dianam (i) appellant; quæ sic affligitur, ut pene omnibus noctibus assidue cædatur, et sæpe etiam in ecclesiam ducitur inter duns episcopi ad occursum venirent, cum quibus ad lucer- C viros ut mane it : et sic flagris diabolic s occulte faugatur, ut vox continuo ipsius audiatur, et eis qui sibi adhærent respondere penitus non possit. Tunc omnibus qui cum servo Christi aderant poscentibus ut rei veritas appareret, videre petierunt. Permittente igitur ipso donno, sanctus Lucius presbyter et Didymus diaconus, qui eo tempore per parachias ambulabant, ad eam secretius videndam properaverunt, ia quorum ctiam obsequio perrexi. Si mihi fideles credunt, coram Deo dico, oculis meis vidi plagas, quas ante aliquos dies in dorsum et in scapulas acceperat, in sanitatem venire; pridianas autem et in ipsa nocta obscurum.
  - (g) Diœcesis non raro olim sumebatur pro parochia, cui praerat presby er, ut probatur in Glossabulum.

(h) Luco, le Luc, castrum diocesis Forojuliensis ad Carauniam fluviolum, inquit Mabillonius.

(i) Audi Fragmenta Capitularium edita a Baluzia tom. Il Capitul. regum Franciæ col. 3, c. 5 : a Illud etiam non omittendum, quod quiedam sceleratæmulieres retro post Satanam conversæ, dæmonum illusionibus et phanta-matibus seductæ, credunt se et profitentur nocturnis horis cum D:ana paganorum dea et innumera multitudine mulierum equitare super quasdam bestias, et multa terrarum spatia intempestæ noclis silentio pe transire, cjusque ju sionibus velut dominæ obedire, et certis n ctibus ad ejus servitium evocari. Mine nomen illud prolluxisse crediderim, quod d'emon, quo tyrannus non est cradelior, imperium sævissime exe ceret in misellas suo semel servitio prancipatas.

perpessa fuerat. Tunc i erum exhibita ante illum, ita turbatis oculis confusa et aversa ab eo facie apparuit, ut omnibus appareret in faciem servi Dei minime eam posse respicere. Sed ille capiti ejus manum imponens, benedictionem dedit; deinde oleum benedixit, ex quo com nocturnis horis perungi jussit; statimque ita sana facta est, ut deinceps tentatio dæmonis ad illam non reverterctur.

- 16. Also vero tempore cum in diœceses venissemus, infans annorum circiter octo clericali habitu degens in altario venit : ubi post prædicationem (quam non solum in civitate, sed etiam in omnibus paro hiis, cum potuit, per se memoriter facere minime distulit), cum se de cancello ad altare revocasset, missam jam cœperat celebrare. Ilomo vero ipse B graviter a spiritu nequissimo cœpit vexari ; nam tremore et spumis horribiliter quatiebatur. Tunc omnes terror non modicus invasit. Ill vero oculos in cœlum elevans, preces ad Dominum pro recuperatione ejus direxit, et cœpit iterum omisso illo ad missas saciendas se convertere. Tunc quidam presbyter Catarascensis Ecclesiæ, Ursus nomine, infantulum ipsum ante pedes ejus projecit. Quod ille ægre suspiciens, ait : Parcat tibi, inquit, Deus, benedicte : istud aliorum opus est, non meum. Et licet ille propier bumanam arrogantiam denegaret, non tamen servo suo defuit virtus divina. Statim ergo ubi ante pedes ejus puer ipse projectus est, sanus surrexit; nec unquam ad eum spiritus nequam rediit, quem etiam subdiaconem in ipsa ecclesia vidi (a).
- 17. Nam cum ad Citaristanam (b) parochiam venisset visitandi gratia, cujusdam Novati hominis [al., nominis] Illia tam nefandum et novi generis dæmonium videbatur incurrisse, ut si quando pedem extra osti .m domus suæ misisset, statim multitudo corvorum in faciem ipsius lacerantes irruebant, et illam tremore quassatam vel cum spumis volutantes, omno illius nudum quod reperissent corpus, hoc est faciem, cervicem, vel quidquid aliud invenissent, de:urparent. Quæ dum ad sanctum virum fuisset exhibita, usque ad basilicam quam ingressa est, ubi vir Dei erat, supervenientes corvos nos vidimus super eam volitantes. Non tamen jam vel tunc ausi fuerunt imcri te dixit: Nunquam isto genere diabolum insidiatum alicui vel legi, vel vidi, vel audivi. Tunc ante sanctum altare super caput ejus manum imponens, oleum benedixit, eique oculos et aures perunxit, cunctisque videntibus, per plateam ad domum suam sana reversa est; et per biduum, quod ibi fuimus, ad ecclesiam processit, incursusque ille deinceps ad ipsam nunquam reversus est.
- 18. Devoluto hinc tempore venit ad agrum ecclesiæ nostræ, ubi et diæceses sunt, quod Succentrio-
- (a) Hoc miraculum narratur etiam in litteris Messiani preshyteri, recitatis in Commentario, § 5.
  - (b) Cytharista, Cyreste, in ora Provinciæ inter Te-PATROL. LXVII.

- impressas recentes inter illas intextas, quas prius A nes (c) vocatur. Balnearia ibidem grandibus fastigii s constructa sunt : abi si quis momentis singulis ersu transiret, statim per nomen clamabatur : illico sibi ingentia saxa aut ante pedes, aut post se cadentia com metu aspiciobat, caventes universi ne inde unquam præterirent. Unde eilam monebantur omnes nescientes ne in illud periculum inciderent, unde prætergredi non audebant. Cum ecce vir Dei ibidem requisita [forte requisitus] ad aliam ecclesiam pergeret, elericus, cui cura erat illius portare baculum (quod notaricrum officium erat) oblitus est, in quo min sterio inutilis ego serviebam. Tune loci illius incolæ, cum eum invenissent, gaudentes dicebant sibi a Domino præstitum ut aliquid illius reperissent; mirantur et agunt Deo gratias, virgamque ipsam de pariete suspendunt; statimque effugatæ sunt insidiæ diaboli, el ultra nulli in loco nequissimum malum facere usque hodie adversarius ipse præsumpsit.
  - 19. Accidit ctiam eo tempore ut unus ex Galliis quidam Benenatus nomine, non opere, venerit, quique se deploraret cum nepotibus suis captivum esse. Habebat puellam parvulam, quam virili habitu induens, ad ipsum demonstrat, dicens: Ilic nepos meus est, et mecum cum sorore sua, quæ post nos hue properat, captivi detinentur. Tune vir Dei dolens de captivitate corum pro affectu quem ei Dominus ab infantia inspiraverat, illum qui puellam ipsanı exhibuerat, et ipsam velut puerum credens, blande osculatur. Igitur accepta uterque redemptione, ubi applicuerunt, revertuntur. Post biduum iterum puellani ipsam, velut in habitu proprio ut amplius solidos acciperet, revocat. Hoc vero agebatur per suggestionem sancti viri Jacobi preslyteri, qui sancta simplicitate sua omnia illum in veritate queri insinuabat. Tunc et bujus puellæ accepit iterum redemptionem. Nam quorum tunc sollicitud nis fuit cognoverunt quod ipsam postea exhibuerat, quam prius virili habitu ostentaverat. Quod cum indignatione sancto Dei non solum ego illi, sed etiam supradictus presbyter simul et cum verecundia suggerehant [Barralis, suggerebat]. Tunc ille, ut erat circa peregri .. os semper mitissimus et benignus, presbytero dixit : Noli, inquit, tu sancte irasci; tu bene fecisti peregrinum commendare; tibi pro bona voluntate tua redditurus est Deus dens faciem ipsius desormiter laceratam, nobis se- D mercedem. Et illi misello parcat Deus peccatum hoz, qui me fecit puellam osculari; et hoc præmium puella ipsa percipiat, ut, quia etsi indignum sacerdotem osculari præsumpsit, talem sanctimonialem faciat, ut alium virum nunquam osculetur. Sed quia futurorum arbiter Deus scivit illam sine dubio in virginitate perdurare non posse, ne servi Dei oratio irrita sieret, alia statim die de hoc mundo discessit. Ilac Arelato ad basilicam Apostolorum, ubi ipse metatum habuerat, celebre acıa noscuntur.
    - 20. Alio vero tempore matrona quædam in urbe

lonem et Massiliam, ut notat Mabillonius. (c) Locum non invenio; at constat illum esse in Arelatensi agro.

Massiliense (a) casa pedem sibi luxavit, ita ut per A tempora multa pedem ipsum in terra ponere non posset: sed manibus sustentata servulorum suorum, vix ad ecclesiam duci poterat, validissimum sustinens dolorem. Sed quia multæ sunt miserationes Domini. quando ipse voluit, causas effecit ut vir Dei ad civitatem ipsam ambularet. Audito mulier adventu ipsius, fecit se ad eum salutandum adduci. Quæ accepta ab eo oratione et benedictione, nihil ipsi de causa sua præsumpsit suggerere. Sed regressa ab co, ad sellarem (b) ipsius appropinquari se permitti rogavit. Quæ de supersellio, qui sellam tegebat, locum debilitatum fideliter tangens, statim pristinam sanitatem recipiens, tanquam si malum non fuisset perpessa, pedibus suis, nullo sustentante, incolumis reversa est, Domino usque in diem præsentem gratias agens.

21. Quodam igitur die (quod multi noverunt) hac in civitate cujusdam Joannis domum apprehendit ignis, vicinam virginum monasterio. Appropinquare igitur cœpit, ut nulli dubium esset omnia ibidem concremanda. Turbatæ igitur ancillæ Dei, quibus exire foris non licebat, libros vel res, cellas [forte sellas] et seipsas per cisternas jactabant, ubi Deo dispensante tunc aqua decrat, ne illas desperatio perturbaret. Currentesque præpositi monasterii, nuntiaverunt patri ipsarum, eo quod jam in proximo esset cellæ suæ. Ille festinanter egressus media nocte per murum ad locum venicns ubi flamma erat, orationi se prosternens [pro prosternebat], ipsisque mandans et de muro clamans: Non timeatis, benedictæ. Mox sæviens flamma virtutis suæ dimisit incendium.

22. Nec hoc sitebo. Quodam igitur tempore in Ajpinis locis factum esse celeberrimum prædicatur. Dum cujusdam fines nobilissimi viri tempestas assidua perniciosa infusione contereret, cunctosque fructus loci illius vis grandinis devoraret, ita ut annis singulis nulla ibidem spes subsidii remaneret; cessitque iterum ut baculus ejus casu ibidem remaneret, de qua virga possessor ipse crucem fieri jussit, quam eminentiori loco fide armatus infixit, ut, veniente lapide, contrairet virga discipuli, crux magistri. Tantam ibidem Deus ob honorem servi sui dienatus est operari virtutem, ut ibi postmodum maximam ubertatem daret, unde repulerat tempestatem.

ltem qui dam die domum Vincenții cujusdam comprehendit ignis, cujus solarium ex ligno factum
flammie cedebat. Ille videns se nihil valere posse,
quanta potuit velocitate ad ipsum domnum perrexit,
genibus advolutus rogat ut oraret. Egressusque foras, crucem contra flammam fecit, que continuo rediens, ita sopita est, ut nec signum paruisset in solarii tabulis.

## CAPUT III.

Alia miracula; cura instruendi discipulos, et quosvis ad preitentiam hortandi; virtutes et visiones.

- (a) Massilia urbs est notissima in Provincia ad mare Mediterraneum.
- (b) Sellaris aut sellarius est equus sellam gestans

23. Retulit etiam nobis nuper quidam presbyter, quod ante aliquot annos, dum adhue laicus esset, filia sua a dæmonio vexabatur. Qui mœrens et lugens uni ex amicis suis dixit: Quid faciam infelix, quod filia mea a damonio vexatur? Mclius mihi fuerat ut nec nata, aut certe mortua fuisset. Cui ille respondit: Noli flere, sed vade, duc eam ad domnum Casarium, et offer eam illi secrete, ut curet eam. Ille vero nihil dubitans venit Arelato, et vadens occurrit ei, et prostravit se ad pedes ejus cum lacrymis, dicens: Domne, miserere misero mihi; cura filiam meam. Oui sollicite interrogans quid haberet, respondit : Dæmonium. Dixit ei : Tace, et revertere ad domum tuam. Mane cum matutinæ dicuntur, revertere et adduc tecum puellam ipsam, et matrem eins, et ob-B serva [id est exspecta] dictis matutinis in atrio Sancti Stephani; et cum secretum videris, veni ad cellam et appella. Ille vero fecit, sicut jusserat. Inse autem secrete egrediens, et genua in terra figens. cum patre et matre puellæ oravit, erigensque se signavit eam et dimisit sanam.

Iterum ambulans per plateam civitatis, vidit econtra in foro hominem qui a dæmonio agebatur. Quem cum attendisset econtra, manum sub casula habens, ut a suis non videretur, crucem contra eum fecit; qui statim a tentatione inimici absolutus est.

24. Nam illud quam sanctum et: dulce erat, cum per dies incessabiliter opportune volentibus, importune nolentibus, verbum Dei ingereret : cum jam sero pausare venisset, ut vel ipsius horae momente C de Scripturis divinis et de instructione sancta non vacaret, siebat ad nos : Dicite milii, inquit, quid cœnavimus hodie? qualia fercula habuimus? Nos tacentes suspirabamus, quia illuc intellectus nostr ducebatur, quo ille solitus erat nos provocare, quod de cibo spiritali loqui volebat; et ideo nos interregaret. Dicebat iterum : Scio, inquit, quod si sollicitus fuero quid cœnaverimus, etiam et quid prandidistis [prandistis] retinetis. Si autem interrogemus. quid ad mensam lectum sit, non recordamur. Unde datur intelligi quia illud nobis, quod retinemus, dulciter sapuit; illud vert quod non retinemus, non solum saporem in palato cordis nostri nullum prastitit, sed etiam fastidium forsitan fecit. Et ingemiscens dicebat: O infelix oblivio bonorum, cui [pre qua; alii, quia] nihil infelicius! Et incipiens ab initio, quod lectum suerat vel expositum, repetebat; nobisque misellis voce prophetica cum gemitu dicebat : Colligite, colligite triticum dominicum; quia dico vobis, non diu erit ut colligatis. Videte quod dico. Colligite quia quæsituri estis istud tempus; vere, vere quæsituri estis istos dies et valde desideraturi.

25. Quod etsi tunc abusive desidia nostra suscipiebat, jam tamen nunc venisse probamus, quel

Glossario Cangii. Supersellium vero est stragulum sellæ equi impos tura. Hoc malo suo applicuit mulier. Male apud Surium et Barralim legitur Gella.

dixit. Illud propheticum in nobis impletum est : A mino inter cæteros honvines habuisti. Quam sancta Mittam vobis famem in terra, famem, inquit, non panis et aquæ, sed audiendi verbum Dei. Licet prædicationes quas instituit recitentur, tamen cessavit illa incessabilis vox quæ implebat illud propheticum: Clama, ne cesses, hoc sæpius dicens : Palatus cujuscunque cum verbum Dei fastidit, anima ejus febricitatur; cum ad sanitatem venerit, tanc esurit et sitit quoil, dum infirmator, repudiat et negligit. Nam illad dalcissimum et sanctissimum recinium (a) quis verbis unquam valeat explicare! Sie, inquit, dicebat ad nos servus Christi: Cœnam, inquit, jam ut potuimus expedivimus. Ab astantibus vero vel a cubiculariis suggerebatur (propter lassitudinem suam, quia respirare vix fatigatus valebat) ut se pausaret. Ille respondebat : Bene, inquit, dicitis. Sed exspe- B extrinsecus apparebat quod intrinsecus gerebatur. ctate modicum. Tunc cubicularii: Bomne, quid dicis? Exspectat diu mensa, multum dicendo lassasti, et hucusque non tacuisti, jam paululum refice. Ille cum summa dulcedine iterum respondebat : Bene. inquit, dicitis; sed quia cœnam expedivimus, recinium nullum facturi sumus.

26. Incognitorum conscius novit quod dico: quia Spiritus sanctus cum cœpisset per ipsum eructare, omnium vitia ita replicabat, et flagellis eruditionis sux ita cadebat, et medicamentis divinis linicus, ad sanitatem sine ulla mora revocabat; tanquam spiritualis et sanctus organarius (b) corda tangebat singulorum; ita ut exeuntes ab ipso, nobismetipsis de co quod dictum fuerat, aliquantum resonaremus, dicentes: Hinc tibi, Deus, gratias unusquisque ex no- C bis referat, quia jun non retineo malefactum, nec furii animus meus contra illum fratrem meum : quia utique vera sunt quæ servus tuus prædicat, et malo injuriam pati, quam in die judicii mihi iste sanctus in testimonlo exhibeatur. Ille alius de superbia eadem dicebat, aliusque de invidia, alius, qui de quelibet vitio laboraverat, similiter dicebat; omnesque sani animo et relevati ad cubilia nostra, Deo gratias agentes, revertebamur.

- 27. Nam qualem vultum, Deus bone, plasmator sancte, qualem faciem, qualem personam quis potest unquam exponere? Nos vero desideramus in te, sancte Pater, doctrinam, formam, vultum, personam, scientiam, dulcedinem, quam specialem a Do-
- (a) Ad hanc vocem Mabillonius notat sequentia: c Vestem seu togam quadratam vocabant antiqui recinium, quasi rejicinium, quod mediam ejus pariem in tergum rejicerent. Hic recinii nomine intellige merendam, hodicque Gallis, le reciner, quod sit dimidiata solum comestio, alia parte in cœnam rejecta. . Apud Surium scribitur reticinium; apud Barralim vero, recticinium.
- (b) Organarius illum designat qui organa pulsat musica. Vide quiedam Sincti monita sub finem com-
- (c) Quam modeste de se senserit Sanctus, decla-rat ipse in sermone 9 apud Barralim p. 295, ubi celebratis monasterii Lerinensis laudibus, aliqua de se subjungit hunc in modum : « Nam omnes quoscunque telix et beata habitatio ista susceperit, charitatis et humilitatis pennis ad excel-a virtutum culmina Christo sublimare consuevit. Quæ res cum pene in

fuit vita tua, quam purus et dulcis affectus! Domine Jesu, quanta éi dederis quis potest vel cogitare, non dicom verbis exponere! Nam cum ad benedicendos fontes procederet, sicut hi qui viderunt, et que dico audiunt, testes ipsi sibi idonei sunt, quia sibi credunt. Quis enim unquam terrenum hominem eum esse in processione iffa credidit? Domine Deus cœli. siducialiter pro veritate dico, quia per istos quadraginta annos, quibus administravit, quicunque enm illa die viderunt procedentem, tanquam si nunquam ante vidissent, sic semper in oculis omnium novus apparebat. Resplendebat cum anima vultus ejus. quia revera vita ejus profectibus continuis sie crescebat, ut semper seipso fieret melior. Non immerito

28. Huic vero visitationes non solum quorumcunque sanctorum multotics estenses, verum etiam, quod est super omnia, Dominus Jesus cum omnibus discipulis suis se in visione ei revelavit. Quod non passim ille jactavit, aut spiritu exaltatus est (c), sed uni tantum satis fideli personæ sub sacramento, ut taceret, ita confessus est, qui coram Deo asserit factum fui se. Verum etiam et ante biennium transitos sui coacto præparatio, quam percepturus erat pro omaibus operibus suis in cælis, in spiritu ei ostensa est, et dictum est ei : Lætare in Domino, quia ccce que percipies pro servitio tuo. Et quia multa sunt adhuc satis et magna quæ propter prolixitatem præterimus, ple: ique hi qui nobiscum illa noruut, dolebunt nos procul dubio prætermisisse tam plurima, quæ utique nobiscum sciunt. Quos, ut ignoscant rogamus, quia satis indecorum est et onerosum aut barbarum eruditis auribus diutius loqui præsumere; aut mutum, cum loqui non possit, vel e amplius mussitare. Det Deus ut prius finem habeamus, quam de amore, de nutrimentis, de charitate, de prædicatione, de omnino sancta recordatione domni nostri sanctique Patris nestri Cæsarii finem in animis nostris faciamus. Tamen que etiam, autequam ista scriberentur, post transitum ipsius de raliquiis ejus acta sunt, pauca referam.

#### CAPUT IV.

Miracula quirdant post mortem patrala; ælas sancti et tempus episcopatus; pia ad mortem prævisam præ-

cunctis habitatoribus loci istius fuerit consummata feliciter, in me tamen resistentibus meis meritis, non probatur impleta. Cum enim parvitatem meam hæc sancta insula, velut præclara mater, et unica ac singularis bonorum omnium nutrix, brachiis quondam pietatis exceperir, et non parvo spatio educaverit, vel nutrire contenderit, licet reliquos ad virtutum culmen evexerit, a me tamen, quia cordis mei duritia contradixit, omnes negligentias au'erre non potuit. Et ideo cum omni humilitate supplico, et tota cordis contritione deposco ut, quod negatur meis meritis, vestris orationibus suppleatur; et ego peculiaris alumnus vester sic precum vestrarum suftragiis merear adjuvari, ut hoc ipsum, quod in isto saucto loco nutritus sum, non mihi judicium pariat. sed profectum. > Plura ibi prosequitur in camdem sententiam, et alibi non raro: at hæc in Sancti seriptis legi poterunt.

et sepultura.

29. Chartarius (a) publicus nomine Desiderius, cum multo tempore quartanis febribus fortiter ita urgeretur, ut ctiam prævalida juventute careret; aquam unde corpus illud sanctum lotum est, paululum hausit, atque etiam ita sanatus est, ut non solum febris ipsa juvenem non repeteret, sed ctiam virtus et robur pristinum in ipso, Domino annuente, rediret.

Filius vero illustris viri Salvi, cum tertianis sebribus satis graviter urgeretur, et, ut est studium talis viri, crebris potionibus huic insirmitati competent bus illum studeret mederi, nibil prorsus juvari potuit. Tunc ut Christianus: Curre, inquit, fili, et quære agram unde domnus episcopus lotus est, aut certe de vestimento suo reliquias lava, et bibe, et Dominus B dabit sanitatem. Statim ut factum est, omnis febris, et quidquid incommodum suit, ab eo discessit.

Filius etiam illustris viri quondam Martiani graviter febribus incommodis sic angebatur, ut etiam a medicis desperaretur. Ille vero, ut Deus inspirat propitius, quibus vult mederi, side et alacritate cœpit petere ut aliquid quod de vestibus famuli Domini erat, ipsi lavatum bibendum daretur. Tunc ad me, vel ad reliquos absentes, qui inde sibi aliquid reservarant, curritur; apud quempiam quæsitum, inventum, datumque est de vestimento quod exhibitum est, aquam ipsam sumpsit, sanusque effectus est, hujvsque miraculi testis per seipsum existit.

30. Alias vero, conte me per plateam, Francus C quidam, jam totus frigore quartanæ febris incurvus atque tremebundus, ante me ambulabai. Et cum velociter ire disponerem ego, quo cœperam, cœpit post me clamare : Benedicte, si habes, da mihi de drapo (b) sancti Cæsarii propter frigoras [frigora]. quia multis valet, volo bibere. Ego, qui velociter properare volebam quo coeperam, dixi: Si me exspecias, crastino do tibi quod quæris. Ille vero ait : Ego hodie habeo diem, et jam totus tremo; quando te exspectare habeo? Tunc ego non otiose mihi illum in platea toties ante positum eogitans, dixi ad eum : Veni, juvenis, ego tibi dabo quod quæris. Statim ambo redivimus; et cum in cella mea ingressi, manus uterque lavassemus [lavissemus], protuli linteum ex quo sanctum corpus dulcis donni [al. add. boni] D culus gyrum; animadvertit per spiritum immirere tersum fuerat. Tuli ego parvulam partem, ut darem ei; et ille Francus cum grandi surore [al. timore] ait ad me: Tolle, homo, quid mentiris? Ego audivi quod ille Benedictus non linteum, sed pannos in usum

paratio et beata mors; dolor omnium in ejus obitu A habuerit, quod ego lavare volo, et de aqua desidero bibere. Tunc ego cum lacrymis dixi : Bene dicis. verum audisti. Sed hinc [id est hoc linteo] corpus ipsius sancti quando transiit detersum est. Et ille: Da ergo, inquit, si sanus sim. Acceptura [pro accepto linteo] itaque statim in eadem hora a Domino sunitatem sensit.

> 31. Sed quia beneficia orationum servi Domini, quæ corporibus et animabus Christus per illom præstitit, omnino nulla lingua valet ut dignum est espedire, licet rusticitas meæ eloquentiæ quasi fatua resonet, quia nec peritus sermone existo, tamen cum sapientibus sermo est, pauca etiam testimonia magna sunt rerum emolumenta; sensus suos pro testimonio habent qui sideli mente vera dicta suscipiunt. Illud tamen non præteream quod nuper in cella sua cessit, ubi corpusculum quievit, ex qua ad superna migravit. Dicentibus sanctis fratribus inibi capitella (c). ipsis præstantibus [al. præsentibus], unus de cubiculariis, quos in obsequio habuit, dum cicindelem (d) concinnaret, de manibus ei super lapidem lapsus est : qui nec versit [id est versus est], nec fregit, nec exstinctus est.

32. Dum ergo hic evangelista, ut legimus, eximinm summumque verbi opus opportune importune agit, dumque sacrum complet officinm, adest Dei nutu. non tradente ipso, ut criminabantur Ariani, sed tamen jugiter exorante pro omnibus, cum tranquillitate et quiete in Arelatensium civitate glorios ssimi Childeberti (e) catholicissimum in Christi nomine regnum, cum virtute mansuetum, cum severitate commune, cum humilitate conspicuum, sacerdotes Domini non terrore concutiens, sed veneratione constringens. in Galliis eminentius omnibus, in Ecclesiis cunctis æquale privilegio, celsitudine, civitatem humanitus recognoscens. De hoc ergo homo Dei refectus pariter et lætus despexit Ariomanitidas minas et crebras accusationes, falsiloquia, simulationes confictas. Vidit ergo et lætatus est, appositusque ad patres suos in senectute bona in Christi nomine plenus dicrum.

53. Cum ergo crebro semianimem redderet ipsum conspectibus nostris infirmitas; et inter hæc septuagesimum tertium gereret totius vitæ tramitis annum, e quibus quadragesimum in pontificatu verteret cirtransitus diem, et inter non modicos quos patiebatur dolores, sciscitatus est quam in proximo esset beatissimi Augustini depositionis dies. Et cum imminere commemorationem ipsius didicisset, Confido, air in

(a) Chartarius hoc loco designat commentaricusem seu notarium, ut vulgo loquimur.

(b) le est panno, Gallis drap.

(d) Cicincelis aut cicindilis, lampadem designat,

ut jam alias monui.

<sup>(</sup>c) Barralis legit capitulum. Porro vox capitellum pro variis sumitur; at hic significare videtur horas canonicas breviores. Utitur hac voce Turonensis in Historia Francorum lib. 1x, cap. 6, in eadem, ut apparet, significatione: « Et ingressus in oratorium, me posiposito, ipse capitellum unum atque alterum ac tertium dicit.

<sup>(</sup>e) Quo tempore et qua occasione ad Childebertum pervenerit civities Arelatensis, jam dixt in adnotales ad lib. 1, cap. 3, not. Porro Childebertus catholicus erat, cum Gothis Arianis diu paruissent Arelatenses; erat quoque benignus in personas ecclesia-sticas, ut testantur variæ ejus fundationes. Iline mirum non est laudari ejus regnum ab auctore Vite, licet a'ioquin gesta ejus omnia non sint æque lendanda.

Domino, quod meum transitum non longe divisurus A festum, id est vi calendarum Septembrium ante diem est ab ipsius; quia, ut ipsi nostis, quantum dilexi ejus catholicissimum sensum, tantum me, etsi discrepantem meritis, minime tamen reor distantia longiore depositionis meæ diem ab ejus obitus tempore sequestrari : interea crescit additurque exitus Israel de terra Ægypti, id est animæ sanctæ de hoe mundo corporalis vitæ migratio.

34. Jubet ergo se monasterio virginum, quod ipse fundaverat, sella famulantium manu gestari, quasi consolaturus anxias, quibus suspicio transitus sui abstulerat somnum, et cibum oblivio. Psalmorum quoque sono lacrymis intercluso, mugitum pro cantico, et gemitum pro Alleluia reddebant. Consolatis igitur compellatisque filiabus non alacritatem contu-I.t., sed mærorem accumulavit. Etenim in promptu B erat agnoscere jam migraturum esse ad divinam patriam pium Patrem. Alloquitur itaque primam, quasi more et dulcedine sua ultra ducentarum puellarum venerabilem Cæsariam (a) matrem, et consolator, atque ad palmam tendere supernæ vocationis hortatur; et ut teneant regulam quam ipse ante aliquot annos instituerat, monet; sicque etiam taliter easdem testamento suo (b), succedentibus etiam sibi episcopis, et reliquo clero præfecturæ, vel comitibus, seu civibus per epistolas suas commendat, quatenus minime perferrent tempore post futuro laborem. Erat constitutio ipsius monasterii eo tempore annis plenariis 30 (c). Dat ergo eis orationem et benedictionem, vale ultimum dicens, illis rugientibus, ad ecclesiam revertitur. Tertio namque die post sancti Genesii (d) c sæculorum. Amen.

- (a) Ilæc Cæsaria secunda, quæ sorori Cæsarii sucresserat.
  - (b) Testamentum dedinus in Commentario, § 6.
  - (c) De monasterio ædificato egimus, ibid., § 2. (d) Acta S. Genesii martyris Arelatensis illustrata

depositionis sancti Augustini antistitis, et post diem dedicationis monasterii sui cum jam (e), valedixisset pridie cunctis, imminente hora prima, inter manus qui aderant pontificum, et presbyterorum, ac diaconorum, beatam animam lætus emisit ad Christum.

55. Sancti etiam corporis vestimenta its a diversis lamentantibus vel fidelibus populis pia violentia diripiebantur, ut assistentibus nobis presbyteris ministrisque vix potuerit vel a suscipiendarum reliquiarum patientia revocari. De quibus jugiter, Deo præstante, sicut superius dixi, insirmorum curationes creberrime celebrantur. Admirabile quidem gaudium fecit in coelis, in terris vero intolerabilem luctum reliquit; quem luctum non solum boni, sed et si qui mali viderunt, simul participarunt. Nam quis in exsequiis illis sanctus vel extraneus propter lacrymas psalmum cecinit? Sed omnes omnino boni malive; justi et injusti, Christiani vel Judæi, antecedentes vel sequentes voces dabant : Væ, væ, et quotidie amplius væ, quia non fuit dignus mundus diutius talem habere præconem seu intercessorem. Sepultus itaque est in basilica Sanetæ Mariæ semper virginis. quam ipse condidit, ubi sacra virginum corpora de monasterio suo conduntur. Nos quoque sideli devotione et sedulitate debita veneremur in terris, cujus anima confidimus, gaudemus, et gloriamur, quod præfulget in cœlis, ad laudem et honorem Jesu Christi Domini nostri, qui cum æterno Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per infinita sæcula

sunt ad 25 Augusti.

(e) Dedicationem factam 26 Septembris anni 512 diximus in Commentario \* num. 18, indeque cum Pagio probavimus mortuum esse anno 542.

\* Qui S. Cæsarii Vi;am in Bibliotheca Regia exacripsit, hunc commentarium omiserat. Postea vero animadverteutes de eo frequenter agt in notis, ipsum ad calcem tomi, quia jam non alius nobis patebat locus, rejectmus. Enr.

# OPERUM PARS PRIOR.

# SERMONES.

S. Cæsario Arclatensi ascripti sunt sermones sequentes Appendicis tomi quinti S. Augustini operum, nempe:

Sermones 2, 4, 8, 10, 11, 12, 13, 15, 16, 19, 22, 28, 29, 34, 35, 37, 38, 40, 41, 42, 44, 45, 63, 66, 69, 76, 78, 89, 91, 93, 104, 107, 110, 112, 115, 116, 129, 131, 139, 145, 173, 174, 224, 225, 228, 230, 244, 249, 253, 256, 267, 269, 279, 281, 286, 288, 289, 292, 293, 301, 303, 305, 307, 308, 309, 313, 314.

(Ex Bibliotheca Maxima Patrum Margarini de la Bigne.)

HOMILIA PRIMA. De Paschate.

Exsulta, cœlum, et lætare, terra. Deus iste amplius ex sepulcro radiavit quam de sole refulsit.

D Doleat infernus, quia resolutus est; gaudeat, quia visitatus est.

Resultet, quia ignotam lucem post sæcula longa vidit, et in profundæ noctis caligine respiravit. U

et inter Quenta sulphurea sedentes in tenebris et umbra mortis subita claritate vestisti. Confestim igitur aterna nox inferorum Christo descendente resplenduit. Siluit stridor lugentium ille, soluta sunt onera catenarum, dirupta ceciderunt vincula damnatorum. Attonitæ mentis obstupuere tortores. Omnis simul impia officina contremuit, cum Christum repente in suls sedibus vidit. Mox igitur ferruginei janitores descendente Curisto talia inter umbrosa silentia coci, metu incubante, submurmurant : Quisnam, inquiunt, est iste terribilis, et niveo splendore chorus? Nunquid noster talem excepit tartarus. nunquid in nostrain cavernain talem eyomuit mundus? Invasor est iste, non debitor; exfractor est. nit jubere, non succumbere; erumpere, non manere. Ubinam putatis janitores nostri dormierunt, cum iste hellator claustra nostra vexabat? Hic si reus esset. superbus vel audax nen esset. Si eum aliqua delicta fuscarent, nunquam fulgore suo nostras tenebras dissiparet. Sed si Deus est, quid in sepulcro facit? Si liomo, quid præsumpsit? Si Deus, utquid venit? Si homo, quare captivos solvit? Nunquidnam iste enm auctore nostro composuit, aut forte ipsum aggressus vicit, et sic nostra regna transivit? Certe mortuus erat, certe victus erat. Illusus est præliator moster in mundo; nescivit quam hie stragem procuraret inferno crux illa fallens gaudia nostra, parturiens damna nostra. Per lignum ditati sumus, per lignum evertimur; perit potestas illa semper populis formidata. Nollus huc vivus intravit, nemo carnifices terruit. Nunquam hoc in loco fuligine et nigra semper caligine exeato injucundum lumen apparuit. An forte sol de mundo migravit? Sed nec cœlum nobis astraque parent, et lamen infernus lucet. Quid agimus? Quomodo vertimur? Defendere contra istum non valemus cruentas domus, et obtinere nostri averni custodiam non valemus! Male turbati sumus. Lumen obtenebrare nequivimus, insuper et de nostro interitu formidamus.

# HOMILIA II.

#### De Paschate.

Magnum et admirabile Paschæ et baptismi sacramentum jamdudum etiam in Veteri Testamento vel D lege novimus consecratum. Celebre a sæculis est, cum B. Moyses populum Domini de Ægypto et de jugo indignæ servitutis educeret ( Exod. xv), celebre est facere plebi transitum maris Rubri profundum natura rerum obstupescente potuisse. Hic primo 'nco diligentius inspiciamus, quid talis servitus, vel quid talis transitus ædificationis possit afferre: quia et B. Apostolus dicens hæc omnia in figura facta sunt illis, in coelesti auctoritate confirmat illius temporis signa atque miracula ad futuræ redemptionis pertinuisse mysteria. Sie enim ait: Patres nostri omnes sub nube suerunt et omnes mare transierunt, et eunes in Moysen haptizati sunt in nube et in mari.

pulchra lux quæ de candido cœli fastigio promicasti, A Nostris ergo jam tunc sub illius populi ducatu nostris commodis militabat divina virtus, prædives in beneficiis, sed semper in promissis. Dux quidem crat eis B. Moyses, sed eos in columna lucis et nubis Filins et Spiritus S. præcedebat. Hoe loco agnoscamus imprimis quod plebs quæ præpositos suos studet audire, Deum sequitur, et per Deum hominem pervenit ad salutem. Ergo filii Israel ad libertatis et quietis et regni sedem per difficiles itineris vias ducis Moysi et sacerdotis sui dum non reluctantur imperio, Dei meruere comitatum. Nec immerito eos hostis non attigit : Lux præcessit, fluctus expavit. Sie Propheta testatur. Et increpavit, inquit, muri l'ubro, et recessit ( Psal. cv ). Et iterum : Mare vidit et fugit (Psal. cxiii). Quid vidit? Hoc. itaque quod in haptinon peccator; judicem videmus, non supplicem; ve- B smo eredi debet. Sine dubio illud terribite profundum atque secretum assistentis inhorruit majestatem, et ad præsentiam sui cessit auctoris. Et ideo filii Israel securi vel inter undas transeunt, vel sub undis, cum super eos præruptæ vastorum gurgitum moles pendentibus dextra lævaque fluctibus imminerent, cum creatura insensibilis elementi factorem suum sentiens, transmeantibus circumflua præberet viam, et in persequentes pararet refusa vindictam. Secundum hæc, si et nos vitia et crimina quasi Ægyptum relignimus, et currat unusquisque postrum intento corde post Christum, auctorem peccati diabolum Christianus idem Hebræus Ægyptum non timebit. Talis est enim natura et infirmitas inimici: te recedente cedit, et per dorsum tuum, si legem C Domini tanquam Moysen sequaris, ingreditur. Ecce hostem, quem fugisse vicisse est. Jam primum durissima illa Ægypti tyrannica servitue, quid aliad præferebat, quam diabolum super humanum genus p ccatorum exercere dominatum. Quid, inquam, aliud crant illa vilia et horrenda in luto et paleis Pharaonis imperia, nisi fœda atque terrena diaholicæ vo-Imptatis officia, et vitiorum detestanda contagia? Siquidem infructuosa et inania vitæ hujus opera paleæ sunt. Palem, inquam, nimium flammis amica mate-

> Sed et hoc ipsum quod Pharno parvulos Hebrzorum pueros jubet interfici, et feminas reservari, diaboli utique speciem præseferens, inimicus spiritus, et amicus carni, invidens virtuti, consentiens voluptati : fortitudinem præfocabat, concupiscentias notriebat. Ilæc itaque servitus, quod pejus est, non illias tantum temporis fuit, sed etiam nunc animas negligentium et insidelium multo periculosius nexibus blandæ captivitatis involvit. A quo enim quis vincitur, sicut et Apostolus testatur, ejus et servus est: iste obtemperat injustitiæ, ille iræ; iste superbiæ, ille sævitiæ; iste malitiæ, ille iracundiæ; iste avaritiæ, ille luxuriæ. Nescio quomodo se inter hæc ingenuum dicere audeat, quem tot domini in partes suas distrahunt. Quid prodest quod liber est in natura, qui servus est in conscientia? Videmus nos extrinsecus generis claritate sublimes intrinsecus mentis infirmitate degeneres. Innocentum 'dominos,

dent, et omnem spem super illes constituent per A enim accusationes iniqua gerentium sunt verenta, quos hac large frui sperant. Quod vero bæc vera sint, res ipsæ testantur : omne siquidem vestigium virtutis abscessit, omne autem nequitiæ diluvium Remanam rempublicam mersit. Hae igitur menti mese proponens, abstinendum quidem ab hujusmodi abominationibus judicavi, solis vero vacandum fletibus, et incessanter divinam sustinendam sententiam, in multos jam pridem frequenter ac fortiter desuper fulminantem. Sed quid dicam, relinquendi mundum, licet voluntate omnino festinus, infirmissimus tamen virtute? solum mihi reliquum est de tuis orationibus sperare. Revertar ergo ad qued mibi propositum est. Hicc et his similia me sollicite cogitante, zelus quidem non quiescebat, ratio vero econtrario suggerehat : Quid coarctaris, o homo, et tantummodo au- B tumas desperandum, inspiciens solum humanas impietates, et obliviscens divinum nutum? Attende illum qui sæpe desperata iterum suscitat, qui mortua toties vivificavit ut Dominus: qui enim pro impila mortuus est (Rom. v, 6), neque nunc habet universam despicere creaturam. Et mundus quidem prodit quod suum est, et quo vergit a proprio factore declinans; misericors vero Dominus non despiciet propterea magis demonstrare quod suum est. Tu intarim non occultes quod tibi commissum est aut decem talenta (Matth. xxv, 25), aut unam parvissimani particulam; ne ille postea veniens, proprie pecuniæ requirat usuram. Deinde unde scis quia neque multi, neque pauci, neque ullus, his quæ dicuntur assentiet, ant ad non cadendum aut ad remeandum ad fidem C Domini Christi? Quando vero et quod cunctorum deterius suspicamur evenerit, nullum tu pertulisti diapendium : quinimo et tanquam cuncta compleveris, coronas excipies: integerrimus namque ac fortissimus, quin potius misericordissimus judex, non a fine, sed a voluntate et intentione judicat causas. Dam igitur undique tibi omnino tacendi excu-atio sit occlusa, et ad non tacendum merces incaduca preponatur; si tacueris, temetipsum prorsus puinze addices. Noc

Domino infinitæ beatltudinis procuratrices ostensæ sunt : nec ea quæ a prohibentibus te tibi inferuntur. exsilia sive custodiæ, variæque afflictiones et diversæ angustiæ, non enim gehennæ terrori sunt paria. Memento Christianum te esse atque diaconum, et hoc, summæ totius universitatis Ecclesiæ. Si importabile onus est ordinis, quare ullo modo aggressus es dignitatem? Semel diaconus factus, ejus votis obligatus es Deo: alioqui debuisti refutare prins, et circa hujusmodi gradum cum adversarlo tenere pacem, perquirens si tu cum decem millibus (Luc. XIV 31), viginti adversarii millia evincere potuisses. Hac et his similia, prout possum, conscribere me compellunt. Tuæ de reliquo erit orationis, si bona fuerit dictio hominis, qui vix de rectitudine fidei sola præsumo; non malevolentia, absit, sed quod certo mem insirmitatis conscius sim. Intentio igitur mihi est, ea quie sæpius in collocutionibus, tam Constantinopoli quam Alexandriæ Ægypti, sive in Antinoo Thebaidis ct in adjacentibus locis, seu lecta, sive etiam dicta, vel per me vel per alios, defendentes de fide definitionem sancıæ synodi Chalcedonensis, colligere, coutraque adversariorum quæstiones quas similitar comperi, coaptare, ad consummationem duntaxat et firmitatem vel ornatum sermonis adjicere quæ oportet. Ut vero quæstionum solutionumque sit distinctio, propria per singula prænotatur ad ea quæ sunt dicta, persona : his qu'dem quæ nostra sunt, ORTHODOXI; his autem quæ illorum, Hænetici, sleut se ipsæ res habent, et procedente demonstrabitur libro; servata duntaxat et circa hoc illa consuctudine, quia non omnia quæ a talibus dicuntur, talia sunt. Etenim etiam ex his quæ communiter confitemur multoties inchoantes, ea quæ sua sunt tentant demonstrare. Ne vero iterum confundamus eadem distinctione sermones, sed ut continue percurrat legentium memoriam, duabus tantummodo personis opposition s disc etæ sunt.

# DISPUTATIO.

mune constitutum, et ab aliis rebus seriæ nobiscum interim, quod Deo favente dixerim, concurrerunt simul: sicut igitur promisisti, quidquid vis, congrue de his quæ inter nos discrepant, interroga, custodita scilicet a nobis omni patientia et bona conscientia. Memor esto ad bæc, quoniam pariter convenit absque om i linguositate, et ipsas, prout possibile est, verbis proferre res : me dicente, quia unus et idem Filius Dei, alius hominis, Dominus noster Jesus Christus, in duabus naturis agnoscitur; te vero, utcanque placuerit.

Hareticus. Si duas naturas dicis esse Christum, et non unam compositam; Christum vero genuit beatissima Virge: d.as ergo naturas genuit. Vocabitur igi-

Silentium loci et temporis commoditas, et com- D tur, ab his quas genuit naturis, Dei genitrix et hominis genitrix: circa impiissimum Nestorium, qui eo quod æquæ virtutis putaret, duo nomina uni, id est Dei genitricem et hominis genitricem, uni nomini, id est Christi genitricem, non Dei genitricem vocare Virginem magis præelegit : amplius et diviso nomine, Dei genitricem, et hominis genitricem Nestorius dixit. At vero sauctæ memoriæ Cyrillus, Det genitricem solum. Dicentes igitur duas esse naturas Christi competenter Nestoriani vocantur.

> Rusticus. Consequenter vosmețipsos per cuncta confunditis, notentes Domini Christi naturas discernere: te enim magis necesse est, Dei genitricem et hominis genitricem dicere, ut interim de qualitate nihil loquar ego sermonum. Si enim Christus una et com

alienam rem anxia cupiditate suspirat, qui alienam A hoc in loco magnificentia tanti muneris beatam præmulierem importunis oculis et mortem ad se trahentibus conspicit, qui in alieno corpore sacrificat diabolo, animam suam toxicato spiculo in corde percussus est: hic quam debili morsu, tam exitiabili sauciatus est. Qui malitiam vel invidiam tanquam vulnus inclusum in visceribus retinet, amarissimo atque mortifero dente lapiatus est. Qui side vacuus, et odio plenus, totus draconis illius devoratus morsibus. Sed et si ita sit, nullum convenit desperare. Legimus in Jona propheta (Jonæ 11), quomodo bestia ctiam devoratum cogatur evomere. Ergo inter diversos morsus, respiciamus ad Christum, ut ille ad nos respiciat. Il c respiciamus ad sanatorem nos rum. jam illic a peccatoribus nisi forte in judicio non vigloriæ, dicturus vale ultimum rerum naturæ? Et ideo qui illum hic agnoscere noluerit acquisitus, jam eum illic non poterit videre damnatus. Nunc ergo eum tide et operibus ante conspectum nostrum constituamus, et ad cœlum oculos spe ducente jaculemur. Demonstravit in Veteri Testamento Movses remedium, postquam serpens momordisset. Christus etiam istud ostendit, quomodo, si resistas, mordere non possit. Videte nomen Dei vestri quantum prodesse possit in gratia, quod tantum profuit in figura. Referentur ad serpentem cum remedio aspexisse redimendi. Quantum salubrius erit, si ad Christum respiciant jam redempti!

# HOMILIA III.

### .De Paschate.

Hodierni diei sacrosancta solemnitas, Hebraice phase, Grace pascha, Latine transitus interpretatur. lloc celebraverunt Judici post longum captivitatis jugum ex Ægypto recedente«. Ecce etiam nunc poputum Dei liberatum; ecce iterum phase agitur, iterum transitus celebratur. Quomodo iterum transitus celebratur? Idem de servitute ad libertatem, de iniquitate ad justitiam, de culpa ad gratiam, de morte ad vitam per salutifera Aucnta transitur. Potes irerum excelsi brachii antiqua Rubri maris exercere miracula. Ingreditur anima vitales undas, velut rubras Christi sanguine consecratas. Ingreditur mortiferis plena debitis, paulo post felicibus peccatorum ditanda naufragiis. In uno codemque undæ salutaris elemento, tanquam Ægyptius peccator perit, tanquam Hebraus justitia tota permansit. Reus diluitur, reatus aboletur. Mira Domini clementia, quæ irrevocabile scelus, et infectas criminum maculas, ad infectum revocat, et peccatorem peccato moriente vivificat. Ecce homo fonte domergitur, et sola secreto munere hominis culpa damnatur. Criminosus tingitur, et solum crimen exstinguitur. Quo genere propheticum illud impletur oraculum : Et operuit, inquit, aqua tribulantes cos; et unus ex eis non remansit (Psal. cv). Unus ex illis id unicum ac primum illud eriginale debitum sacri fontis unda vacuavit. Illud singulare delictum primi parentis interemit. Ostendit

sentiam Trinitatis. Ecce mala innumera antiquis ac recentibus impressa vulneribus, perpetuis gebennæ vix expianda suppliciis, terna submersione purgantur. Uno momento operante velociter Deo, inter aquarum sinus flammarum pahula consumuntur. Et ideo B. Apostolus dicit : Consepulti sumus cum Christo per baptismum in mortem. Demerguntur animæ sacro gurgite, veniunt confinia mortis et vitic. Et quæ perditioni obnoxiæ sverant illo primæ nativitatis exortu, salutifero renascuntur occasu. Exuuntur fæditate invisibilis senectutis, et peccatorum desormitate contractæ, induuntur pulchritudine coelestis infantiæ. Stupemus interdum ad magnitudinem novitatis, si quando audimus aut legimus Dominum Jesum Chridendum. Aut quomodo quis videre poterit auctorem B stum ex sola semina cessante virilis consortii socievate progenitum. Ecce nunc peregrinantibus naturæ legibus, innumeræ per omnem terram multitudiues de solo sinu sontis tanquam partu virginis procreantur. Gaudeat Christi Ecclesia, quæ ad similitudinem beatæ Mariæ sancto Spiritu operante ditatur, et mater divinæ prolis efficitur. Cesset ergo infidelium cæcus error asserere, quod semina quæ sine viro tilium potuit parere, virgo non potuit permanere. Ecce quantos et quantorum fratres sub una nocte nobis edidit fecanda de sinu integritatis Ecclesia mater et sponsa. Mirabaris paulo ante de incorruptione nascentem bominem: mirare nunc, quod non minus poyum est, etiam renascentem. Conferamus si placet has duas matres, et utriusque generatio fidem nostram in alte-C rutra corroborabit. Mariam secreto implevit illapso sancti Spiritus obumbratio, et Ecclesiam in fonte benedicto sancti Spiritus maritavit infusio. Maria filium sine peccato genuit, et Ecclesia in his quos generavit peccata consumpsit. Per Mariam natum est quod in principio erat, per Ecclesiam renatum quod in principio perierat. Ida plurimis g neravit, bæc populos. Illa, ut novimus, virgo permanens semel peperat filium, hæc semper parit per virginem sponsum. Quod e:go putabas a sæculis singulare miracilum, jam munus annuum recognosce. Si resurrecturum esse te dubitas, mirare in te prolem, quam paulo ante noveras mortis hæredem. Ubi sunt qui dieunt esse genesim vel fatum, per quod in peccatum transire pars hominum violenta necessitate cogatur? Ubi D sunt qui dicunt esse animas, quæ cum dammatione natæ ad mortem cogente malæ naturæ præficitiene rapiantur? Jam primum si ita est, quare malos et bemana lex et divina condemnat, nisi quia vitium voluntatis in culpa est? Justitia enim non punit, quod natura compellit. Sed esto. Aliquis deputatus fuerit perditioni, præjud.cata sorte uascendi. Ecce descei ditur in sontem tanguam in sepulcrum. Etiam si macelata fu sset natura, utique evanuisset in nibilum. Accepisset deterior origo terminum, quia sumebat melier vita principium. Hic jam videnius quomodo 🕬 Deus noster de manu redimit inimici. Totus homo diluitur, absolvitur, innovatur. Cum venerit diaboles, jam nen ag oscit suum, quem exinanita et exposita

igitur Adam, victus a diabolo, correptionem nostro A intulit generi, oportebat per hominem rursus diabolum vinci, ut possemus nos incorruptibilitatis participatione frui. Sed hoc, sicut infirma et subjecta servituti atque corruptioni, nostra natura per semetipsam non valebat explere, et a Domino hanc oportebat assumi; sie rursum sine nostra natura id fieri, nec decebat utique, nec voluit Deus. Non enim per violentiam proposuerat superare diabolum, alias, hoc egisset modis omnibus purus, sed devicto bomini voluit præstare victoriam : quod decibilius quam per hanc pulcherrimam unitionem evenire non poterat, si tamen in tanto mysterio illud impletum credimus, anod aut solum fleri poterat, aut pulchrius celebrari non poterat. Quod igitur sine Deo non posset impleri. hoc idem sine homine nec debuit exerceri; nec Deus R confitemur. Circa hanc inconfuse unitionis intellivoluit, qui non vult esse nisi quæ debent esse : et ideo quæ bujusmodi sunt omnia. Dei solius, tanquam non suerit ipse etiam bomo, dici non licet. Omnia igitur talia unius ejusdemque personæ, Dei et liominis confitenda sunt; antita Dei dicenila quædam talium, ut tamen non auferamus ea et de homine dici. Non igitur Nestorii blasphemiæ est, Christi genitricem dicere, eo quod idem sit Dei et hominis dicere genitricem; sed negare Theotocon, hareticum est, cum et divinitus inspirata Scriptura dicat, et hoc sarpins, mater Jesu ( Joan. 11, 1; xix, 25; Act. 1, 14); et, ex qua genitus est Jesus qui dicitur Christus (Matth. 1, 16). Insuper, si quidem Deus est ille quem genuit, recte dicitur Theotocos; et quia Christus est qui natus est, recie dicitur Christotocos. Arbitror au- C niam a Deo inspiratis Scripturis et traditioni santem quia quæcunque reddatur ratio nominis hujus, aut eadem erit et illius, aut magis illius. Amplius, si Dei genitrix existens, Christi genitrix non est, Christus, quod absit, non erit Deus ratione conversa. Si enim qui Christotocon confitetur, et Theotocon abnegat, Christum non dicit Deum; qui Dei genitricem confitetur, et Christi genitricem refutat, similiter Deum denegat esse Christum. Insuper in tantum Christi genitricem confiteri bonum est; sed Dei genitricem negare non pium : ut et ipse Nestorius Christi genitricem dicens. Dei vero genitricem negans, non propter id quod illud dixerat, damnaretur. sed quia illud addixerat. Insuper non omnia quæ ab hæreticis dicuntur nequam sunt : quæ autem sint mala Nestorii, ex contradictionibus beati Cyrilli quæ D habentur in epistolis ipsius ad illum, quas et sanctissimus Cœlestinus papa magnæ Romæ ut proprias suscepit, apparet.

Hæret. Multa quidem babens quæ ad prædicta dicam, nolo prolongare sermonem, hoc enim forsan et inutile et laboriosum sit : unum vero breviter exigo canonicis testimoniis demonstrari mihi, utrum ca quæ Dei Verbi carni contigerunt, ut ais, oporteat de ipsius humanitate dici, sicut olim præveniens

Gr., χοινοποιούντες, communes facere. Sic edit. Cyrilli, Opp. tom. V. part. 11, pag. 406. Male Bibl. PP. Paris. tom. IV, part. 1, pag. 799, communicantes.

Rust. Bene quæsisti : hoc enim et ordo exigit, et ideo mox dicetur ex episiola sanctissimi Cyrilli archiepiscopi Alexandriæ, ad sanctas memoriæ Joannem archiepiscopum Ant ochiæ magnæ, per quam universalis sanctarum Dei Ecclesiarum facta est pax : c Confitemur igitur Domfinum nostrum Jesum Christum Filium Dei unigenitum, Deum perfectum, et hominem perfectum ex anima rationali et corpore ; ante sæcula quidem ex Patre secundum deita em, in ultimis vero diebus propter nostram salutem ex Maria Virgine genitum secundum humanitatem; consubstantialem Patri eumdem secundum deitatem, et consubstantialem nobis secundum humanitatem : duarum enim naturarum unitio facta est, propter auod unum Christum, unum Filium, unum Dominum gentiam confitemur sanctam Virginem, Dei genitricem; eo quod Deus Verbum incarnatus sit et inhnmanatus, et ex ipsa conceptione sibimetipsi il ud templum elegerit ex ipsa susceptum. Evangelicas vero et apostolicas de Domino voces, scimus deiloquos viros quasdam quidem communificantesa, quipos in una persona; quasdam vero dividentes, quippe ut in duabus naturis; et quasdam quidem Deo decibiliter, secundum deitatem Christi; quasdam vero himiles, secundum humanitatem tradentes. Has vestras adeuntes sanctas voces b, sie quoque nosmetipsos sapere invenitis ( unus enim Dominus, una fides, unum baptisma [Ephes. 1v, 5]); glorificavimus omnium Salvator m Deum, invicem congauden es, quoctorum Patrum nostrorum convenientem habent fidem, tam quæ apud nos, quam quæ apud vos sunt Ecclesiæ. Hæc ipsa vero, et in epistola ejus ad Nestorium dicta sunt; de qua quæ ad hoc idem pertineant, ad testimonium coaptabimus inferius, prædictis intellectibus apta existentia : nunc autem sermoni imponam finem. Quia igitur calumniamini nos, tanguam qui duas dicentes Domini nostri Jesu Christi naturas, et ex hoc necessarie Dei et hominis genitricem introducentes, hæreticum introduceremus dogma, demonstrare coactus sum quia nec hoc quod secundum consequentiam introducitur hæreticum sit, quod per divinam gratiam competenter effecimus.

Haret. Quot igitur sunt unius Christi substantize? Rust. Duæ.

Hæret. Quare?

Rust. Quia duabus integris, id est perfectis naturis, consubstantialis est Christus.

Haret. Ergo et duo, seu certe multi, sunt Christi, aut multæ personæ, quia multis personis consubstantialis est Christus.

Rust. Sed ad consubstantialia semper vicissitudinem recipit, sive respondet, vel adæquatur naturarum numerus; sed non etiam similiter respondet uu-

b Planius ex Græcis: Cun has ergo sacras restrus voces legissemus, et nos ipsos quoque non aliter sencire animadvertissemus.... glorificarimus, etc.

spiritui, amicus carni, fortitudines prælocabat, concupiscentias invertebat. Mortuus ergo est Christus propter iniquitates nostras, et sicut ovis ad occisionem ductus est, et sient agnus coram tondento se sine voce, sic non aperuit os suum. Ilic est ille agnus quem in una domo comedere ex lege præcipimur (Exod. xn), succinctis lumbis nostris. Comedere autem cum pedibus. Quid est in una domo? id est in maitate Ecclesiæ jubemur carnes ejus assumere. Ariani ergo et diversæ hæreticorum perversitates, non in una illum comedunt domo. Quod ideo, sicut in diluvio non salvatus est, nisi qui inter arcam Noe fuit inventus, ita diversae fidei homines extra Ecclesiæ domum non habentes agnum, qui est Christus, cum pedibus comedere nos debere Scriptura commemorat, hoc est, ut Deum et hominem pari confessione veneremur. Caput accipiamus de co quod dicit B. Joannes, In principio erat Verbum (Joan. 1). Pedes vero de eo quod Apostolus scribit : Semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem hominis factus, et habitu inventus ut homo (Philip. 11). Et factus ex muliere, factus sub lege (Galat. 14). Oportet ergo ut hujus nostri agni carnibus succinctis lumbis, id est, mortificatis carnalibus passionibus, cum summa cordis et corporis puritate vescamur. Caput cum pedibus, id est, et ex Deo genitum credamus, et ex homine procreatum. Quod autem dixi et ex Deo genitum, forte sint aliqui de minus eruditis qui dicant in corde suo : Quomodo Deus Filium genuit ? C Nibil bic corporeum cogitemus. Quid est enim Deus Deum genuit, nisi de igne ignis apparuit, lux de luce processit? Ergo propter aliquos qui tardi sunt ad intelligendum, aliquam jam speciem vel comparationem de terrenis ac visibilibus assumamus. Verbi gratia: si lampas accendatur ex lampade, si una illuminatur ex alia, non tibi videtur flamma quodammodo flammam parturiens, splendorem de splendore genuisse? Non tibi videtur inætimabili ratione natum fuisse lumen ex lumine? Quod cum de lampade ad lampadem transferatur, licet dum lampades ardeant. tamen ille ignis ipse est utique in secunda, qui splendebat in prima. Nunquid de nibilo, aut de aliquo novo initio factus est ille ignis? Sed magis de natura sui solendoris effusus est. Ergo il a illuminatio que de D prima lampade videtur accensa, non quasi ex nihilo in secunda esse cœpit, sed de cognato splendore processit, qui in primi luminis origine jam manebat; et licet in utraque lampade genuina et duplex micare videatur flamma, utraque tamen una substantia est : ita et unigenito Dei Filio, si species personæ propria est, generis tamen natura communis est, non de Patre incipiens, sed ex Patre cum Patre subsistens. Omnia de nibilo creata sunt, ille solus de Deo Deus. Hic ergo cum in forma Dei esset, formam servi pro salute servorum suscepit, et in ligno crucis cum vitæ esset lignum appensus est, quasi seipsum pensorct in pretium perditorum. Alapis exsus est, spi-

Pharao (Exod. 1), premens populum Dei, inimicus A nis coronatus est. Qued vero coccinea indutus est chlamyde, in 'umenta Christi merita sanctorum sunt. Jam tunc itaque martyrum sanguine in illo cocci colore perfunditur. Quod autem Judæi purpurea chlamide indutum flexo adorant genu, vellent nollent, regem illum et Dominum consitentur. Quod autem in cruce dixit Sitio (Joan. x1x), fidem in suis requirebat. Sed quia in propria venit, et sui eum recipere noluerunt (Joan. 1), pro suavitate sidei ei persidiam propinave unt. Porrigitur acetum malitiæ, quia vinum sapientiæ quod a Christo acceperant peccando perdiderant. Potatur acerbitate malorum nostrorum, daturus dulcedinem bonorum suorum. Sed et nunc quotidie quando peccatis contristator, exacerbatur, aceti quodammodo illi potus et cibus fellis ingeritur. salvi esse non possunt. Quod vero hujus agni caput B Velum templi scinditur (Matth. xxvii; Marc. xv). Velum ornamentum tabernaculi est. Coruscante igitue gratia, Ecclesia ædificatur, Synagoga destruitur. Veli templum honore nudatur, remoto per adventum Christi velamine litteræ, ut cum Paulo (1 Cor.xm) revelata facie legis interiora pandantur. Resurgunt laxata sede tartarea cum Christo sancti, et quem superi non recipiuni, inferi Deum esse cognoscuat? Unde nos agnoscentes erga nos divinoram beneficiorum alta mysteria, respondeamus in quo po-sumus misericordiæ Redemptoris. Demus illi compunetionem Dei peccatorum emendatione pro spinis suis. Offeramus illi cor suo timore confixum pro clavis suis. Reddamus illi palmam perseverautiæ pro alapis suis.

# HOMILIA V.

### De Paschate.

Magnitudo cœlestium beneficiorum angustias bumanæ mentis excedit. Et propterea ita ordinavit divina providentia, ut quod capere in nobis ratio rerum mole victa non poterat, fides devota concileret, et intellectum credulitas robusta nutriret. Cum ergc per primam transgre-sionem Adie origini et morti obnoxii teneremur, perspiciens ex alto Deus in que essemus genere debitores vita, qualitates captivitatis reparavit munus redemptionis: id est, ut pro debita morte offerret indebitam. Et quia nec nos habehamus unde viveremus, nec ille unde moreretar, materiam de nostra mortalitate suscepit, ut sua immortalitate collocata, mori posset vita pro mortuis. Et ideo qui corpus assumptum ablaturus erat ex oculis nostris, et sideribus illaturus, necessarium erat ut nobis in hac die sacramentum corporis et sanguinis consecraret ut colerctur jugiter per mysterium quod semel offerebatur in pretium, ut quia quotidiana et indefessa currebat pro hominum salute redemptio, perpetua etiam esset redemptionis oblatio, et perennis victima viveret in memoria, et semper præsens esset in gratia, ac unica et perfecta hosta fide æstimanda non specie, nec exteriori censenda visu, sed interiori aspectu. Unde merito coelesis confirmat auctoritas quia caro mea rere est cibus, d sanguis meus vere est potus. Recedat ergo omne infidelitatis ambiguum, quandoquidem qui auctor cst

muneris, ipse etiam testis est veritatis. Nam invisibi- A cali dedit eis, punem angelorum manducavit homo lis sacerdos visibiles creaturas in substantiam corporis et sanguinis sui, verbi sui secreta potestate convertit, ita dicens : Accipite et edite, hoc est corpus meum. Et sanctificatione repetita : Accipite et bibite, hic est sanguis meus. Ergo et nutum præcipientis Domini, repente ex nihilo substiterunt excelsa cœlorum, profunda Auctuum, vasta terrarum. Pari potentia in spiritualibus sacramentis verbi præcipit virtus, et rei servit effectus. Quanta itaque celebranda beneficia vis divinæ benedictionis operetur, quomodo tibi novum et impossibile esse non debeat. quod in Christi substantiam terrena et mortalia commutantur, teipsum qui jam in Christo es regeneratus, interroga. Dudum alienus a vita, peregrinus a misericordia, a salutis vita intrinsecus exsulabas. Subito initiatus Christi legibus et salutaribus mysteriis innovatus, in corpus Ecclesiæ non videndo, sed credendo transisti, et de filio perditionis adoptivus Dei sieri occulta puritate meruisti. In mensura visibili permanens, major factus es teipso invisibiliter sine quantitatis augmento. Cum ipse atque idem esses, multo aliter sidei processibus exstitisti, in exteriore nihil additum est, et totum in interiore mutatum est. Ac sic homo Christi silius effectus, ct Christus in hominis mente formatus est. Sicut ergo sine corporali sensu, prætenta utilitate deposita, subito novam indutus es dignitatem, et sicut hoc qued in te Deus læsa curavit, infecta diluit, maculata detersit, non oculis sed sensibus tuis sunt credita, et ita cum reverendum altare cib's satiandus ascendis, C saerum Dei tui corpus et sanguinem fide respice. banore mirare, mente continge, cordis manu suscipe, et maxime haustu interiori assume. Quod si illud legis manna, de quo legitur, pluit illis manna, ut ederent Exod. xvi; Ps. Lxxvii), hoc unicuique sapiebat quod desiderium concupisceret; aliud erat quod sumebatur, aliud quod videbatur, invisibiliter sapor ille in singulorum sensibus formabatur. At vero illud legis manna cœlitus illapsum, per multimodas suavitates, natu: æ meritum et generis sui excedebat intuitum. Et cum creaturam suam dispensatio largitoris multiplici diversitate condiret, præbebat gustus quod ignorabat aspectus. Juxta percipientis desiderium escæ illius novitas et dignitas nascebatur. Unumquemque variis et alienis saporibus refl- D ciebat mellistuum pluviæ illius donum, et multiplex sieci imbilis obsequium. Quæ cum ita sint, quod illic avidiras faciebat, hic fides faciat. Quod si in corpore cibus sapiat, in pectore Deus credulitate proficiat, sicut legimus : Accedat homo ad cor altum, et exaltabitur Deus (Psal. Lxnt). Ideo quod ibi delectatio obtinebat in faucibus, hie benedictio operetur in sensibus. Ad cognoscendum et percipiendum sacrificium veri corporis, ipse te roboret, et potentia consecrantis invitet. Qui tunc latuit præliguratus in manua, sit tibi nunc manifestatus in gratia. Ipsum autem fuisse in mannæ illius specie præsignatum, etiam propheta evidenter ostendit, dicens · l'anem

(Psal. LAXVII). Et quis panis angelorum est, nisi Christus, qui eos cibo suæ charitatis et lumine suæ claritatis exsatiat? hic panis, d'cente propheta: Sexta die duplum colliges, sabbato autem non colliges (Exod. xvi), dum a primo, id est a dominico in lege tribuitur, et in solo sabbato denegatur, jam tunc Christus ab Ecclesia, cui dominicum corpus resurrectio consecravit, recipiendus ostenditur, et synagogæ, ad quam cultus sabbati pertinebat, negandus esse prædicatur, dum dies iste, id est dies septimus collestis panis fraude mutilatur. De quo pane vetus narrat historia, nec qui plus collegerat habuit amplius, nec qui minus paraverat reperit minus, eo quod Eucharistiæ sacra perceptio non in quantitate, sed in virtute consistat. Quod corpus sacerdote dis. pensante tautum est in exiguo quantum esse constat in toto. Quod cum Ecclesia fidelium sumit, sicut plenum in universis, ita integrum esse probatur in singulis. De quo sensu apostolica sententia docet, dicens: Qui multa habet, non abundabit; et qui modicum, non minorabit (II Cor. viii). Si forte esum panis esurientibus apponeremus, non ex toto perveniret ad singulos, quia particulatim et minutatim portionem suam unusquisque prassumeret. De hoc vero pane cum assumitur, nihil minus habent singuli quam universi. Totum unus, totum dao, totum plures sine diminutione percipiunt : quia benedictio hujus sacramenti scit distribui, nescit distributione consumi. Sacramenti itaque hujus formam, etiam in Judæorum paginis invenimus expressam. Nam de Melchisedech in Genesi legimus, et Melchisedech rex Salem protulit panem et vinum, et benedixit Abraha (Gen. xiv). Melchisedech autem fuit sacerdos Dei summi. Dum a præputio, id est a gentili, circumcisio futura benedicitur, Ecclesiæ gloria prædicatur, et Synagogæ infideli plebs ex gentibus acquisita præponitur. Hic ergo in Melchisedech, cujus genealogia vel origo notitiam illius temporis latuit, obla tione panis et vini boc Christi sacrificium præsignavit. De quo propheta pronuntiat : Tu es sacerdos in aternum secundum ordinem Melchisedech (Psal. GIX). Nam et beatus Moyses de co mysterio loquens, vinum et sanguinem sub una appellatione significat in benedictionem l'atriarchæ, dominicam passionem multo ante demonstrans, ita inquiens, lavabit in vino stolam suam, et in sanguine uvæ pallium suum (Gen. xLIX). Adverte quam evidenter constat vini creaturam Christi sanguine nuncupatam. Quid adhuc de hac duplici specie inquirere debeas, ipso Domino. attestante, cognosce. Nisi, inquit, manducaveritis carnem Filii hominis, et biberilis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis (Joan. vi). Quod testimonium contra Pelagii blasphemias evidentissimum atque validissimum est, qui asserere arrepta impietate præsumit, non propter vitam, sed propter regnum coelorum baptismum parvulis conferendum. Sub his enim Domini verbis, quibus evangelista pronuntiat. non habebitis titura in robis, aporte intelligenda est

ria carere, sed vita. Iloc itaque dominici sanguinis vinum agua esse miscendum non solum traditione Dominus, sed etiam ipso genere passionis ostendit, ex cujus sacro latere sanguis et aqua lanceæ illisione profluxit, sicut et propheta multo ante præcinit, dicens: Percussit petram, et fluxerunt aquæ (Psal. LXXVII Et Apostolus : Bibebant de spiritali consequenti eos petra; petra autem erat Christus (I Cor. x). Bibebant autem, inquit, de consequenti eos petra. Vides quod qui de Christi gratia biberit, sequitur eum Christi misericordia. Sed in Salomone de ipso Domino prædictum legimus : Sapientia, inquit, ædificavit sibi domum (Prov. 1x): id est corpus hominis assumpsit. in quo habitavit plenitudo divinitatis. Et subdidit cogratiæ septiformis implevit. Mactarit hostias suas, miscuit in cratere vinum suum, et paravit mensam suam. Et in sequenti : Venite et edite de meis panibus, et bibite vinum quod miscui vobis. Admixtum ergo aqua vinum legimus, nunc causam quare utrumque Dominus misceri voluerit, inquiramus. Quando in Judæorum convivio nuptiale vinum, id est fides in eis desiciebat : vinum, inquit, deficiebat (Joan. н), quia vinea fructum negabat, de qua dicitur : Exspectavi ut faceret uvas, fecit autem spinas (Isa. v). Unde et sertum spineum capiti Redemptoris imposuit, quando Dominus nuptiali tempore, id est quando sponsus Ecclesiæ suæ paschali exsultatione jungendus aquas in vina convertit : manifeste præfigurabat multitudines gentium de sanguine sui gratia esse venturas. Per aquas enim populos significari sacris aperitur eloquiis, sicut legimus, Aquie istæ quas vidisti, populi sunt, et gens et linguæ (Apoc. xvn). Advertimus in aquis figuram gentium demonstrari, in vino autem sanguinem dominicæ passionis ostendi; ac sic dum in sacramentis vino aqua miscetur, Christo fidelis populus incorporatur et jungitur. et quadam ei copula perfectæ charitatis unitur, ut possit dicere cum Apostolo, Quis nos separabit a charitate Christi? Tribulatio, an angustia, an fames, an persecutio (Rom. viii)? et reliqua. Deus autem homini suscepta sanctificatione miscetur, quando fides in ipso pectore affectu justitiæ, misericordiæ, pietatis infunditur. Etiam in hoc ipso quod innumerosis tritici generis [fortasse granis] confici novimus, unitatem constat assignari populorum. Sic enim frumentum solita purgantis sollicitudine præparatum in candidam speciem molarum labore perficitur, ac per aquam et ignem in unius panis substantiam congregatur. Sie variæ gentes diversæque nationes in unam fidem convenientes, unum de se Christi corpus essiciunt, et Christianus populus, quasi tritici innumerabilia grana a sacrilegis nationibus side purgante atque cribrante discernitur, et in unum quasi insidelium lolio pertranseunte colligitur, et duorum testamentorum instructionem velut vestimentum gemino molarum opere curatum nitescit, et in illam primæ originis dignitatem nativo candore mutatur,

omnis anima munere baptismi vacua, non solum glo- A ac per aquam baptismi, vel per ignem Spiritus sancti æterni illius panis corpus efficitur. Sicut ergo genera [grana] separari ab illius confecti panis adunatione non possunt, et sicut aqua ad propriam redire substantiam in vino permixta non potest, sic et fideles quique atque sapientes, qui redemptos se Christi sanguine et passione cognoscunt, ita debent quasi inseparabilia membra capiti suo conservatione et ardentissima religione sociari, ut ab eo non voluntate. non necessitate sejungi, non ulla terrenæ rei ambitione, non denique ipsa possint morte dividi. Nec dubitet quisquam primarias creaturas nutu potentie. prasentia majestatis, in dominici corporis transire posse naturam, cum ipsum hominem videat artificio coelestis misericord & Christi corpus effectum. Sicut lumnas septem. Quia illum benedictio Spiritus sancti B autem quicunque ad sidem veniens aute verba baptismi adhuc in vinculo est veteris debiti, his vero commemoratis mox exuitur omni fæce peccati: ita quando benedicendæ verbis cœlestibus creaturæ sacris altaribus imponuntur, antequam invocatione sancti nominis consecrentur, substantia illic est panis et vini : post verba autem Christi corpus et sanguis Christi. Quid autem mirum est, si ea quæ verbo potuit creare, possit verbo creata convertere? Imo jam minoris videtur esse miraculi, si id quod ex nibilo agnoscitur condidisse, jam conditum in melius mutare valeat. Require quid ei possit esse dissicile, cui facile fuit visibilia et invisibilia voluntatis imperio suscitare, cui sacile suit hominem de limi materia figuratum, imagine suæ divinitatis induere : cui promptum est eum rursum revocare de inferis, restituere de perditione, reparare de pulvere, de terra in cœlum levare, de homine angelum facere, corpus humanum conforme corpori claritatis suæ reddere, et figmentum suum in regni sui consortio sublimare, ut qui corpus nostræ fragilitatis assumpserit, nos in corpus suæ immortalitatis assumat. Ad quam gloriosam resurrectionem plis nos operibus parare dignetur, qui regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA VI.

Sicut a nobis Dominus, pro suscepti officii necessitate loquendi deposcit officiam, ita a vobis, charissimi, audiendi requirit affe tum. Ita (inquam) charitati vestræ expedit, his quæ pro salute vestra dicimus obedire, sicut nobis imminet non taccre. Nam si nos offensam metuimus de silentio, quanto magis vos eam debetis expavescere de contemptu? Si, inquam, nobis grande periculum est, aliena peccata non arguere, quanto periculosius est propria nolle corrigere? Ait quodam loco beatus Apostolus: Videte vocationem vestram, fratres (I Cor. 1). Quapropter, dilectissimi, et nos videamus vocationem nostram. Non enim satis prodest, quod istum tocum expetivimus, si tales sumus quales in sæculo esse potuimes. Si enim bene perspicimus, non solum ista sollicitude nos ad perfectionis necessitatem, sed etiam ipsa congregationis multitudo constringit. Nam sicut pretiosum atque præcipuum est, in medio multorum positum bene agere, et plurimos ad profectum boni

d versa dicantur : sæcula enim ex temporibus fiunt. mundus vero substantiarum est. Nec vero illi sunt linic rationi contrarii, qui plures mundos suspicantur : nam vel si esset alius, similiter plures haberet in semetipso naturas atque substantias; unusquisque vero corum nihilominus unus esset. Sie igitur nos, si in aliquo alio præterquam in uno Christo subsistere alias duas individuas substantias diceremus. tunc duas pluresve personas modis omnibus et inevitabiliter inferremus; si vero de uno ac solo id dicimus, sicut nullus recte credentium banc omnium corporalium naturarum constitutionem duos vel plures mundos esse affirmavit; sic neque nos duos aut plures C ristos asserimus. Magis vero nec sic, sed longe melius : omnia namque illa non secundum B subsistentiam sunt unita, sicut naturæ hujus dominici Christi. Si vero non diversa sunt genera, neque species deiratis et humanitatis; ergo nec ex diversis naturis Christus, neque est ex duabus. Si vero est ex duabus, da igitur earum differentias substantivas: non enim vis secundum individuum et ista distare. Insuper si revera homo est, id est animal rationale, terrenum, et nihil distat a Deo : igitur, quod est implissimum, nec nos ab co, aut certe ille nobis consubstantialis non est. Insuper si verum est quoniam quorum diversa sunt genera, non eadem sunt et quæ sub generibus distinguuntur, similiterque et en quæ iis subsunt, sive ad aliena invicem genera, sive ad ea quæ intra ea sunt comparata, quorum hoc quidem genus habet, illud vero non habet, multo C magis diversa monstrantur. Si igitur deitas nec genus habet, nec eam speciem quæ supponitur generi, habere vero hæc invenitur humanitas, multo magis in una natura coadunari non posse demonstrantur. Superiora igitur sine præjudicio posita sint, in quibus diversa genera et species diximus, divinitatis et carnis.

Hæret. Unum summumque genus habet divinitas atque humanitas: substantia enim generalissimum genus est divinitatis et humanitatis, quæ est per semetipsum subsistens.

Rust. Per se subsistens, cum de Deo dicitur, significat quod nullius alterius (ad id, ut sit) indiget: cum vero de creaturis, nequaquam: a Creatore enim esse sumpserunt; et in ipso vivinus, et movemur, et sumus (Act. xvii, 28). Substantia vero, id est odoia, cum de Deo dicitur, ab eo quod sit semper nominata est, quippe odoia est quæ semper est; in creaturis vero, minime. Igitur, etsi unum nomen est substantiæ, non tamen una res. Non est igitur commune genus substantia deitatis et carnis, sed nomen commune tantummodo: hoc vero genus non est.

Heret. Sed et anima, idem genus non habens corpori, unam cum eo speciem complet.

Rust. Magis unum summumque genus habent, utrumque enim substantia est, et nomine et definitione: quod in Christo de deitate et humanitate impossibile esse si adhuc dubitas, et inferius ostende-

Unus est namque individuus mundus, etsi sæcula A tur. Anima igitur rationalis, et corpus hominis, idendiversa dicantur : sæcula enim ex temporibus flunt, mundus vero substantiarum est. Nec vero illi sunt huic rationi contrarii, qui plures mundos suspicantur : nam vel si esset alius, similiter plures haberet in semetipso naturas atque substantias ; unusquisque vero eorum nihilominus unus esset. Sic igitur nos.

Hæret. Non fit ex incertis, secundum quod incerta sunt, demonstratio incertorum. Si Igitur ostendis quia deitas et caro sub una definitione non jacet, et quia in uno eodemque homine differt definitione et natura et species corporis et animæ, tunc forsan ea que adjecisti sequentur. His igitur inferiori loco servatis, veniamus ad alia, ut non sermonum prolixitatem longius extendamus.

Rust. Dominum Christum consubstantialem tam Patri quam nobis, secundum unam et eamdem per unitionem substantiam, sæpe profertis, nulla perdita neque confusa; sed ipsam sicut dicitis unam substa tiam impossibile est non habere quædam quæ in comparatione ad invicem recte aliud et aliud nominentur, ut carnem, ut animain, ut Verbum; contingit enim multas differentias sumere, quas ego tanquam notas tuo intellectui derelinquo. Aliud igitur et aliud, si substantia et substantia dicitur, recte alia et alia substantia prædicatur: si vero aliquid horum non est substantia, quomodo secundum hoc, quædam sunt ei consubstantialia, cum non sint secundum substantiam consubstantialia? Quomodo autem vera divinitas, et perfecta et individua humanitas, substantia non erit? Si igitur alia et alia substantia deitatis et caruis, quomodo duas eas non patimini confiteri? si vero et duas has confitemini, cur a nostra sententia et communione desciscitis?

Haret. Sic et puri alicujus hominis poteris duas demonstrare substantias, ut ex his convincaris tres inducere Christi substantias: homo etenim, secundum substantiam mentis, consubstantialis est angelis; secundum corpus vero pecudibus simul ac bestiis. Et rursus, secundum corpus quidem consubstantiales sumus corporibus mortuorum, secundum animam vero, animabus ipsorum: ut non angelorum tantummodo ponamus exemplum, de quibus et mihi incertam fateor esse quæstionem.

Rust. Hoc totum falsum est: consubstantialias enim pro parte, et non pro totietate substantia imperfecta est. A trecentis enim decem et octo sanctis Patribus, propter hoc, Deo Patri consubstantialis dictus Filius, ut cogrosceremus quia nihil in co deest paternæ substantiæ. Similiter vero ab his qui postea fuerunt, sanctis Patribus, consubstantialis nobis est prædicatus, ut omnia nostræ substantiæ illum habere credamus: igitur hæretica fraude, consubstantialitatis nomine utitur, qui ex parte hoc suscipit. Quidquid ergo verum sit de angelis, consubstantialis eis non est homo; similiter vero nec bestiis, neque pecoribus, neque cadaveribus, nec animabus. Amplius, nec simpliciter secundum quamcunque partem consubstantialis in rationalibus homo recte dicetur:

Tanto graviora erunt humana delicta, quanto majora se ostenderint divina beneficia. Verendum est autem ne illam vocem resurrectionis pretiosæ crucis vestigia protestantem, etiam in judicio suo ad vasa iniquitatis prolaturus sit : Infer digitum tuum huc, et vide manus meus, et affer manum tuam, et mitte in latus meum (Joan. xx ), et agnosce quæ pro te impio pietas divina perpessa sit. Illa utique clavorum signa bonis salutaria, malis terribilia, quæ usque ad diem judicii non delentur.

Et post hæc quid sequitur, nisi illud interpositum inter vivos ac mortuos expavescendum chaos vastumque discrimen, exclusæ a natura viventium [Exclusio a natura viventium] tenebræ exteriores, dura separaet econtrario ire inter lacrymabiles gemitus planetusque lugentium, et collegium triste miserorum, et ante beatam patriam æternum subire teterrimæ mortis exsilium. Quam lugubre crit homini Dominum videre et perdere, et ante Creatoris sui perire conspectum! Et ideo, fratres charissimi, ista dum tempus est cogitantes, et Redemptoris nostri beneficia recolentes, ita cum Dei adjutorio indefesso studio laboremus, ut quod nobis obtulit [contulit] judicatus, integrum in robis inveniat judicaturus Jesus Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto venit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA VII.

quietem, non ad securitatem, sed ad pugnam certamenque convenimus. Ad agonem huc processimus, et ad exercenda cum vitiis bella convenimus [contendimus]. Vitia enim nostra, hostes nostri sunt, de quibus Scriptura pronuntiat, dicens : Cave ne unquam habcas cum eis fœdus (Deut. vu). Necessaria nobis est, fratres, pervigil cura, indefessaque custodia, quia conflictus iste sine fine, hostis iste sine pace, vinci potest, et recipi in amicitiam non potest. Et ideo prælium istud quod suscepimus, satis latum satisque periculosum est, quia intra hominem geritur, et nisi cum ipso homine non finitur. Ideo ergo nos ad hac tranquilla secreta et spiritalia castra contulimus, nt quotidie contra passiones nostras ribus nostris voluntates nostras quasi famulas subjiciamus, ut cordis nequitias circumcidamus, vel linguæ gladios recondamus [gladium retundamus], ut non solum invicem non inferamus injurias, sed nec ab aliis sentiamus illatas. Peculiariter enim ista ad professionem nostram pertinent, nihil in hac vita consolationis requirere, nihil honoris cupere, præsentinm rerum solatia fugere, ad promissa æternæ remunerationis animum præparare, subjectione atque abjectione gaudere, paupertatis studium quærere [paupertatem studio quarere], et non solum facultates, sed etiam ipsas habendi voluntates de cordibus cradicare.

a Similitudinem recurrimus, ut si cuiquam.

respiciet redemptio nostra perditionem nostram? A Nibil enim habere, interdum res necessi atis est; nihi! autem cupere, virtutis. Illud etiam scire debetis, quod qui inter vos vitam agere constituerunt, aut cum grandi fructu, aut cum grandi periculo, vel diligentes, vel etiam negligentes sunt. Unde felix est illa anima quæ cuni bene in congregatione versatur, multorum gaudium est; et plurimi ex ea vel ædificantur vel illuminantur. Bona enim ejus, dum multis communicantur, adduntur. Ad quod etiam sapientissimi illius sententia respicit, quæ dicit : Fili, si sapiens fueris, tibi eris et proximis tuis. Itaque si quis in congregatione positus, ad humilitatem sese patienter [patientem] præbuerit, quantum ex se bonum proximis commodat, tantum in se aliorum lucra convertit. Si vero econtrario per inobedientiam tio a dulci intuitu sanctorum et a societate felicium; B vel superbiam quæres (quod pejus est), facilius invenici selet, ad malum exemplum suæ iniquitatis alios traxerit, quantos destruxerit, de tantis periculum damnationis incurrit. Quantis detrimentum fuit, de tantis damna contraxit; et peccatum quod ab illo semel recessit, ad eum multipliciter redundavit. Quamobrem sicut ille valde admirandus atque Luidandus est, cujus cursus bonus multorum profectus est, ita ille merito lugendus est cujus vita mala mu'torum ruina est. Ideo, fratres charissimi, que al ædificationem pertinent, ea in medio positi agere studeamus : ne vita [vitia] nostra aliorum virtutibas noceat [noceant], ne aliorum fervorem tepor noster debilitet; et ne aliorum patientiam iracundia nostra violet, ne aliorum humilitatem superbia nostra de-Ad locum hunc, charissimi, properantes, non ad C pravet, ne aliorum sanitatem infirmitas nostra corrumpat, ne aliorum pulchritudinem fæditas nostra centaminet, ne aliorum ardentes exstinguamus lampades, si nostras illuminare non possumus. Et quidem stultæ illæ virgines, quamlibet stultæ essent. non tam alienas exstinguere, quam suas illuminare cupiebant (Matth. xxv). Et ideo ad istarum sinilitudinem, si cuiquam a nostrum deest pinguissima gratia humilitatis, si fidei ignis, si flamma fervoris, si oleum charitatis, si lumen discretionis, veniat ad eos quos magis abundare perspexerit, et gratiam in se proximi non auferendo, sed imitando, transfundat; et bona possessionis alienæ, non solum sine damno, sed etiam cum lucro possessoris invadat. Nunquam tibi deficit quidquid alter [alteri] de te proficit. Nunquam infatigabili congressione certenius, ut quotidie senio- D cnim lucerna luminis sui damnum sentit plurimis a se accensis, nec minuit solis lucem considerantium multitudo. Quanti ad eum perspexerint, tantis munera sua commodat, et ipse tamen integer perseverat. Benedicta a Deo illa anima, cujus humilitas alterius confundit superbiam, cujus patientia proximi exstinguit iracundiam, cujus obedientia pigritiam alterius tacite increpat, cujus fervor inertiam alieni teporis exsuscitat. Qui proximi sui turbatum præ ira oculum cordis, gratia consolationis atque ædificationis imminat, melius huic quam illi [melius hic quam ille], qui fiairem paululum ab aliquo contristatum, nen tam solatio suo porrecta manu sublevat, sel tituhis similia : universa enim talia, substantia quidem A stanti i reliquos bomines. Sed quemadinodum lu disent, non unius vero substantice.

llæret. Nunquam natura continet minus a persona, quippe consucta et amplius continere : dico autem nunc de naturis rationalium; et ideo duns naturas dicere abhorremus, metuentes ne consequenter dicamus duas quoque personas.

Rust. Insanissimus timor : nec enim sunt duz rationales naturæ quæ non millia contineant personarum; sed neque una quæ non plures quans duas personas obtineat. Non erit ergo neque una Christi natura, ne sint ejus non duze tantum, sed plures quoque personie. Insuper autem nec ex dualnis secundum nos naturis est Christus, ne sit aut pluribus per onis seu tiliis, aut Christus, aut Dominus. Si vero cos qui ex duabus naturis dicunt Christum, sive ex 8 non invenimus, ut dixi, quia sole rationales nature duabus, sicut vos, consequitur personis aut pluritus. non consequitur ex duobas Christis aut filiis dicere; nec illos hæreticos qui duas etiam dicunt Christi personas. eadem consequentur incongrua ; quare multo minus orthodoxes, qui Dominum Christum in duabus naturis confitentur, sequetur duos dicere Dominos, aut Christos, aut filios. Insuper, si ob hoc duas naturas metuitis dicere, ne forte, secundum quod consuevit, in reliquis duas inducatis personas; dicitis enim quia nunquam minus sunt a duabus personis duæ natu æ; nec illud unquam confiteri debetis, quia Dominus Christus Deus persectus et homo persectus est, quia in reliquis rationalibus universis, perfecti Dei et persecti homis is impossibile est unam solumque esse personam. Si vero de hoc opinatissimo mi- C raculo nobis quippe Christianis existentibus dubitare periculosum est; quoniam, quando voluit Deus perfectus, potuit cum perfecta humanitate ea esse persona, quia non est ei impossibile omne verbum, juxta Evangelium (Luc. 1, 37): cur dubitamus quia hæc ipsa persona in duabus perfectis naturis sit non separanda, sed potius agnoscenda? Sicut igitur Deus perfectus et homo perfectus inæstimabiliter una sola i ersona est, ne duæ perfectæ naturæ sunt mirabiliter unus filius. Et hæc, ut ita quis dicat, regula in reliquis quidem cunctis immolilis est, in solo vero Christo soluta est. Non igitur eo quod male utatur substantiarum dualitate Nestorius, idcirco tacendum est duas esse sul stantias; alioquin quoniam male utitur perfecto Deo et perfecto homine, orthodoxi B sermonem, ac dico : Omne individuum substantivum non hoc debent dicere. Et ut simpliciter dicamus, si tacere de emus, vel omnino auferre omnia quæ ab hæreticis male usurpantur, nibil nobis est confitendum, et præ omnibus auferrentur Scripturæ.

Ilæret. Cogis me idem repetere: quando natura divina minus continuit a persona? aut quando subatantia, minus a subsistentia? dicite.

Rust. Ad boc quidem jam sufficienter respondimus : verumtamen et hoc competenter adjiciam, quia nec hie duze naturze sclum continent Christi personam, licet in ipso solo secundum subsistentiam sint unitæ: etenim divina ejus natura pariter continet et l'atrem et Spiritum sanctum; et bumana ejus sub-

vina natura subsistens, ut et Parer et Spiritus sanctus, non tamen purus est Deus; et in nostra vero, ed non nudus est homo: sic in duabus subsistens. non est partitus, nec enim duas habet personas. Quæro vero a te, quomodo dixisti naturam : utrumne universalem, an potius individuam ?

Hæret. Ego indifferenter accipio : quæ enim omnino differentia est, aut quid interest?

Rust. Multa etenim: si enim universalem, vel communem diris, verum est, quia non minus continet a persona, imo magis et amplius ; si vero particularem vel individuam, s cut meam tuamque, vel alterius individui, ahi nulli communem (non enim idem sum ego qui et tu), in Christo propterea exemplum su t, Deus et militize cœlestes, et homo; nunquam vero ex his duse units ad invicem sunt nature, ut unam facerent solam que personam, sicut in Domine Christo circa unitionem deitatis atque humanita:is. flice est enim inopinatissima proprietas illius unitionis, cujus exemplum non potest inveniri: nunquam enim duze rationales nuturze in unam personant inseparabiliter sunt unitæ. Insuper nec est Dei particularis natura, id est, nullius alterius nisi unius soliusque personæ; sed una et sola divinitas inexcessibiliter omnium trium natura est personarum : unum siquidem Deum veraciter confiteniur.

Hæret. Si unus et individues Christus, omnis vero individui una species est; una vero species, una natura est : una igitur Christi natura est.

Rust. Sunt multa millia individuorum gnorum. nec una species nec natura una, sed multæ sunt : ut civitates, ut domus, ut naves, ut chartze, et earum quæ illie scriptæ sunt litterarum.

Hæret. Sed hæe ex arte sunt, non a Deo neque a natura.

Rust. Interim si esset consequens ex omni necessitate, si unum sit individuum, unam quoque esse naturam, et in his omnibus una utique natura fieret. Si vero dicis, omne individuom quod a Deo fit, unam habet speciem et unam naturam; nec hoc verum est: mundus enim a Dee factus est, et non habet upam paturam.

Haret. Sed adhuc volo elecumscribere adjectione quod a tien fit, et inseparabile est, una est species et . KTHIRU ROH

Ruet. Rursus in admirabili non admirabile quæris, et in incomparabili comparationem, et exemplum in his quie exemplum recipere nequeunt Si vero id esse rationabilis hominis arbitraris, et ego tibi multas affero buju-modi regulas, quas non poteris explicare in sæcula sæculorum. Dic enim, quando perfecta divinitas et perfecta humanitas una facta natura sit, et non manserint duz, quando creator et creatura, una est per unitionem facta substantia; quando duæ perfectissimæ naturæ alterum quiddam perfecium effecerint? et non utique perfectius simul et memero collocantes ac sie perniciosa nosmetipsos per- A littore collocemus. Et putamus nos de præteritis suasione fallentes, putamus quod mala nostra spano temporis evanuerint. Et quia illa nos obliti sumus, credimus quod de memoria divinæ severitatis lapsæ sint; sed non ita est. Omnia apud illum reposita [collecta] atque signata sunt. Audiamus quid dicit ille qui cum ipso diabolo manu ad manum singulari certamine dimicat B. Job: Signasti quasi in sacculo peccata mea (Job Miv). Et Dominus ai:: Nonne hac collecta sunt apud me et signata in thesauris meis (Deut. xxxII)? Non putemus tam facile remitti posse admissa semel crimina, et profundo vulnere in animæ impressa visceribus. Multum opus est fletus, multus gemitus, multæ contritiones corporis ad sanandos ipsos dolores cordis. Tota incumbendum est spiritus compunctione a, ut B Nec hoc nobis sufficere putemus ad plenam salutem, vetusta mala tanquam sagittæ quædam de conscientiæ visceribus evellan: ur. Non sufficit summis labiis dicere: Peccavi, parce et remitte. Et Saul dicebat, Peccavi; sed non obtinuit illam veniam quam David una pœnitentiæ voce promeruit (I Reg. xv). Et hoc quare? Quia confessionem illam nudam magis quam xeri gemitus exprimebat; quia non compensabatur cum magnitudine criminis levis humiliatio [forte lenis insolential supplicantis. Non levi agendum est contritione, ut debita illa redimantur, quibus mors æterna debetur; nec transitoria opus est satisfactione, pro malis illis propter quæ paratus est ignis æternus. Si volumus intelligere quam graves apud se faciat judex noster hominum culpas, respiciamus ad pænas. Quantum enim nunc patiens est Dens C noster in sustinendis delictis nostris, tantum severus erit in discutiendis actibus nostris; et sicut insstimabilem paravit improbis pænam, ita inenarrabilem justis collaturus es! gloriam. Ergo suppliciorum acerbitatem econtrario de præmiorum magnitudine colligamus. Quia qui novit remunerare merita, novit punire delicta. Saluberrima ergo est, ac multum necessaria est, futuri judicii recordatio et præteritorum commemoratio, vel deploratio delictorum. Quod si quis est, qui sibi de præteritis illæsæ vitæ meritis blandiatur, et adhuc innocentem se transisse putet ad Domini servitutem, et ideo credit se esse securum, iste talis respiciat quam incerti et quant lubrici sunt exitus vitæ. De qua dicitur : Ne laudaveris hominem in vita sua; et cum perspexerit jam D se de præterito non habere quod lugeat, habet de futuro quod timeat. Nemo ergo de præteritis securus sit, tanti laquei objecti sunt ante pedes animæ nostræ, tam innumeri hostes observant et custodiunt iter nostrum, tantæ foveæ et tam præruptæ [et tanta prærupta], tantæ rerum dissicultates interjacent inter nos et finem nostrum. Via ipsa quæ per se arcta et ardua est, tantis spiritualium latronum insidiis obsessa est [obsidetur], tantos nos scopulos, tantesque fluctus transire necesse est, ut ignoremus quid eveniat ante juam anchoram optato in

debere esse securos, et sine quotidiana cura, sin: quotidiano timore et tre:nore diem nostrum debere transigere! Quis transiens super alicujus profundum fluminis per arctissimi pontis angustias, etiam si majorem partem inossenso transicrit pede, jam periculum evasisse se creda; cum in ultimo pontis spatio, si paululum titubaverit, casum quem in medio spatio vitarat, incurrat? Sic nos etiam, si magna pars vitæ istius videatur fuisse transacta, non ideo fiduciam præsumamus, cum adhuc periculum pars extrema minetur. Quis in acie positus ante linem certaminis, aut ante victoriæ securitatem arma deponat? Nemo ergo securum debere se esse judicet, antequam ad finem felici consumnatione perveniat. qued inter serves Dei vel habitatione censemur, vel nomine computamor, quod in salute vivere, quodque inter monachos psallere jubemur. Clamat enim nobis Dominus noster: Non omnis qui dicit mihi: Domine, Domine, intrabit in regnum colorum (Math. v.1). Iloc autem quare? quia non auditores legis justi sunt apud Dominum, sed factores legis justificabuntur (Rom. 11). Unde etiam si bene vixerimus, cursum nostrum stabilitate et perseverantia commendare debemus, in loco vocationis persistendo et perficiendo [forte proficiendo]. Vere dico etiam, si hic viginti aut triginta annos Domino impendissemus, cui utique totum nos scimus debere quod vivimus, et ut satis unum annum ageremus in sæculo, inæstimabile esset quantum nobis de æternæ vitæ gaudiis fraudaremus, quia spes nostræ omnes in consummatione atque line consistunt.

Quid nihi prodest si mihi sata viridantia in berbis spem messis ostendant, et me sub ipso falcis tempore subita vel aeris intemperies, vel pluviarum inundatio decipiat? quid mihi proderit, si vinea spem omnem in flore promittat, vel ferarum incursio, vel vastitas grandinis spem omnem in consummationem [in consummatione] subducat? Ideoque omnis prosperitas omnisque laborum felicitas, in fine consistit. Cum autem etiam illis dolendum sit qui hine post multa laborum stipendia, post aliquantum annorum profectum, aliquibus desideriis abstrahuntur : quid de illis erit qui hic quatuer setquinque annos longissimum tempus credunt, et omnem reliquæ vitæ tractum in sæculi vanitate consamunt, cum etiam unus annus sæculi labores nostros in eremo acquisitos ita possit absumere, quomodo si mare magnum parvissimum intra se rivulum rcipiat et absorbeat, atque ci nec nomen relinquat. Nescio ad quæ lucra velimus in sæculo vivere : nam cum hic grande putetur damnum non quotidie aliquid acquirere, illic grandis quæstus est putandes vel acquisita non perdere. Hic, inquam, grave detrimentum creditur, non quotidie proficere : ibi vero summa virtus est non perire. Ideoque si adbue te-

Multo opus est fleto, multo g., multa contritione, ad s. ipsius cordis dolores : Tota a. incomb. est spir. compunction

Si igitur amplecteris talium dogmata, nec sic animo corporisque exemplum per omnia convenire cognosce: non enim ex duabus perfectissimis personis est homo, neque ex præexistentibus perfect ssimis naturis, etsi secundum corpus ex praexistent bus materia. In uper ipsum corpus humanum non ad aliud aliquid factum est, nisi ut hojus sit animæ, velut si quis dicat, organum. Mens vero circa tales rematam subsistentiam habui: non en m quæ in Christo unitio facta est, a principio fuit. Nam si a principio; unaquæque mers, quod absit, Christus crat, in nullo namque volunt dispares a principio factas, non enim propter corpus tantummodo Christus est, alias nan inhumanatio, sed incarnatio est facta soluminodo. Similiter si una mens unita est Verbo, non a Virgine B inhumanatio: quia non ex tunc est nostræ naturæ unita totietas, sed jam prius illud quod est multo amplius subsistebat. Quinimo, quod magis proprie homo est, id est interior homo; et erit inhumanatio, ejus tantum qui foris unitio. Sed non sic sapuerunt sancii Patres: perfectam siquidem naturam nostram Verbo unitam, et non solum carnem a tempore conceptionis qua in Virgine facta est, consonantissime docuerunt. Continet enim prædicta epistola etiam hæc: Diversæ quidem quæ ad unitionem veram convenere natura; unos vero exambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum diversitate consumpta propter unitionem: perficientibus autem potius nobis unum Dominum et Christum et Filium deitate atque humanitate, per ineffabilem et inenarrabi- C. lem ad unitionem concursum. > Ecce differentes quidem naturas in Domino unitas esse dixit, et hoc ad faciendum Christum; ne putares quod alio tempore præter id quo facta est conceptio corporis; et ne quis putet quia sola caro tune unita est Verbo. addidit quia divinitas et humanitas ad unitatem concurrerint.

Hæret. Nos prædictum dogma non colimus : hoc est enim quod dicitur Origenis de præexistentia, quod et sancti Patres nostri et archiepiscopi Alexandriæ sub anathemate damnaverunt, maxime sanctus Theophilus, quem et sanctissimus Cyrillus in nmni orthodoxa confessione secutus est. Superflue igitur ea quæ a nobis non coluntur dogmata dissolvisti. Oportet antem, eo quod semel ita elegeris ut n accuses nostrum dog an, et in contraria parte stes, ad rem pertinentia loqui.

Rust. Quia inter v s nonnullos habetis talia sentientes, et consequens est vestro dogmati ut ista dicatis, sicut postea ostendetur; idcirco hæc dicere sum coactus: quoniam vero tu non vindicas talia, convertar ad reliqua. Quia igitur non præexistunt corporibus hominum animæ ipsorum, claret quia propter invicem creantur a Deo: anima quidem sicut ad gubernandum corpus secundum naturam, corpus vero, sicut sine quo impossibile est tales illius operationes impleri. Ideo enim individua anima individuo utitur corpore, et non alia anima alterius corporis gubernatrix est naturaliter, sed proprii

multiplicandarum causa blasphemetur onimarum. A unaquæque, ad hoc nam que etiam subsistit. At vero Deus Verbum, non ad Incarnandum et inhumanaudum substitit, sed sempiternus est : neque ergo bumanitas ad hoc ut ita uniretur substitit, sed alteram habet subsistendi causam; nec humanitatem dico solumnodo individuam quæ Verbo unita est, sed commune n. Vides igitur longe impar unitionis exemplum.

Hæret. Etsi discrepat Dei Verbi et animæ exe nplum (qu'a Deas non tantum præexstitit animie, sed et infinite præexstitit homini, et quia ipse, et toties naturæ et suæ humanitatis creator est), et nec solom movet propriam humanitatem, et universa quæ vult, et quemadmodum vult; non tamen humanitatis, a carne: sicut enim ad hoc facta est humana caro, ut a rationali, id est humana, anima gubernata, utilis sit ad animæ operationes expleudas quæ aliter impleri non queunt: sic Dei Verbi humanitas, ut dum moveretur ab eo, ejus operationes expleret. Similiter igitur per unitionem Verbi et ejus humanitatis una natura est.

Rust. Nullo modo hoc, sed magis econtrario verom est. Si enim ex majore horum quæ dicta sunt dissimile atque inconveniens est exemplum, ex minore vero simile atque non discrepans, multo amplius Dei Verbi et humanitatis non est una natura. quam sit. Igitur cum nequeat esse et non esse una soloque natura, restat ut propter exempli similitudinem sit utique bene una persona: propter id vero quod longe amplius discrepat, non una natura. Si ig tur non facta est una natura, cons!a! quia permanent duæ: non enim dicturus es e converso quod Dei ad humanitatem non una natura sit, humanitatis vero ad Deum una natura sit : non solum quia nihil differt circa rem, sed et quia continuo respondebo : Ergo Verbi et humanitatis dum naturæ sımı, etsi humanitatis et Verbi non duæ, sed una; incongruum vero non a mea orietur propositione, sed vestra.

Hæret. Hoc nemo, ut arbitror, eorum qui habent anknam confiteri refutat; quia si una natura est carnis et Verbi, Verbi et carnis una natura est, eisi duæ: idem namque est, quotieslibet quis convertat verbositate sermones. Illud vero magis interrogo; si tua ratio vera est, cur non potius una natura et non una magis Christi persona sit, quam una quidem persona, non una vero natura? Quomodo aut Christus unus circa hominis sit exemplum, dum longo amplius discrepet quam concordet? oportet enim multo magis unum non esse, quam esse unum Christum et Filium Dominum.

Rust. Siquidem principaliter secundum ipsum inhumanata esset divina natura, quæ sanctæ utique Trinitati communis est, omnium trium fuisset incarnatio personarum : quæ enim communis naturæ sunt. principaliter et secundum se, communia sunt sancta Trinitati. Quo iam vero non per se, sed per unam est incarnata personam, Daus enim Verbum, Dei Filius, incarnatus est solus, qui est illius naturæ una persona: idcirco unita ei caro rationalis absque ulla

respicit. Non enim homini, sed illi potius fides nostra servituram se esse vel ipsam impendis:e arimam, parum debet videre [videri] cujus obsequiis atque beneficiis etiam ipsi angeli in paradiso confitentur : cui postremo cum totam debeatur, nil tamen gratis solvitur. Pro hac ergo misera vita, laboribus et doloribus plena, in qua usus brevis est, et ipsa brevitas semper incerta, contendimus in obsequiis bomini placere, et pro illa, ubi jam nibil laboraturi sumus, non contendimus modo Deo devotum servitium impendere, quam utique vitam etiamsi auctori suo offerre dissimulet devotio voluntatis, continuo a nobis est exactura lex mortis; et quod non datur ex voto, solvi ur ex debito. Pro i-ta itaque vita dobit illam vitam quæ nec oculis potest cerni, R nec tacita mentis cogitatione perstringi | pertingi]: quam utique consequi est facilius quam enarrare: cujus erit cursus sine termino, usus sine fastidio, refectio sine cibo, adjutorium sine defecta, requies sine nocte, otiositas sine senio a, indeficiens sub vultu Dei claritas, et sub antiquis perpetuisque gaudiis semper nova jucunditas, et sine ullo amittendi periculo felicitas. Ilujus ergo vitæ dulcedinem relinquentes, jam nunc de futuris sæculis [de futuris illius sæculi] quotidie cogitando, etiam in hoc corpore prægustare conemur, et exclusa de sensibus nostris sæcularium desideriorum amaritudine, quemdam beatitudinis illius dulcem saporem nostris cordibus attrahamus; et discusso onini torpore omnique pigritia, cujus mater est infidel.tas, illa jam h.laritate, C illa alacritate Domino ac Deo nostro, illoque gaudio serviamus, quo gaudio al munera sua invitante veniamus, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiri u sancto vivit et regnat in sæcula sæculorum b. Amen.

# HOM!LIA X.

Videte vocationem vestram, fratres charissimi; Venire quidem ad eremum, summa perfectio est; non perfecte in eremo vivere, summa damnatio est. Quid prodest si in loco quies teneatur, et inquietudo in corde versetur? Si in habitatione silentium sit, et in habitatoribus vitiorum sit tumultus, et colluctatio passionum, si exteriora nostra serenitas teneat, et interiora nostra tempestas? Solemus annos nostros et spatia temporum quibus nunc vivimus supputare : non te fallat, quicunque ille es, numerus dierum quos hic relicto corporaliter sæculo consumpsisti. Illum tantum diem vixisse te computa in quo voluntates proprias abnegasti, quem sine ulla regulæ transgressione duxisti. Illum tantum diem vixisse te computa in quo voluntates proprias abuegasti, in quo desideriis restitisti, quem sine ulla regulæ transgre-sione duxisti. Illum diem vixisse te computa quem non malitia, non invidia, non superbia contaminavit, quem non mendacii, non perjurii

munera que negligenti ac vili animo afferuntur non A culpa respersit. Illum diem vixisse te computa qui puritatis et sincte meditationis hibuit lucem, quen non conversatio tenebrosa mutavit in noctem. Mun, inquam, diem applica ad vitam tuam, cujus lucrum venit ad animam tuam. Solemus etiam nobis de corporalium vigiliarum assiduitate blandiri, qui post vigilias, ac forte de ipsis vigiliis, ad obtrectationes, ad verbositates, ad murmurationes egredimur. Nam qui se de choro psallentium ad comessationes inhonestas potationesque furtivas, non damnabili transgressione, sed abominabili ut litate subducit, multo esset levius, si sobrietate [chriolentia] dominante dormiret. Et ille qui jejunans oneratur. et prægravatum pectus iracundiæ vel indignationis districtione circumfert, quia vino se abstinet, et in sensibus virus amarum amarissima discordia ebrietate turbatur; qui, inquam, exteriori et salutifera poculorum parcitate se macerat, et interiora ejus mortiferum virus odiorum eructant, nomie in se propheticas voces dirigi, jam etiam in prasenti vu prædamnatus, intelligit : Non tale jejunium elegi, dicit Dominus (Isai. Lvm). Vel illud : Ex vinca enim Sodomorum vinum corum, el vites corum ex Gomorrha; uva corum uva fellis, et botrus amaritudinis in ipsis (Deut. xxxII). Ita autem interdum diabolus cum advertit animam fide vacuam et Dei timore nudatam, ita diversis passionibus inebriat mentem, ut quando maledicimus, aut irascimur, aut obtrectamus, quando hæc agimus, aliis nos nocere non nobis credamus. Sed pon ita est. Nam uniuscujusque vitii malum iu suum recurrit auctorem, sicut dieit sermo divinus: Fili, si malus fueris, solus hauries mula tua. Suam linguam maliloquus maculat, suum cor obtrectator exulcerat, suæ mentis lumen iracundus obcacat, suam isvidu; animam velut tinea corrumpit. Et sicut exuceratis parentibus nascuntur viperæ, sicut, inques. nasci viperei fetus diruptis matris[al. matrum] visceribus asseruntur, i:a humana præcordia ipsis primitus quas conceperint passionibus dilacerantur. Nh (inquani) præcordia, de quibus vitiorum generatio serpentina profertur, ipsa primitus monstruosa partus secunditate violentur. De tali partu dicit serme divinus : Ecce parturiit injustitiam, concepit delorem, et peperit iniquitatem. Convertetur dolor ejus in caput ejus, et in verticem ipsins iniquitas ejus descendet (Psal. vii). His itaque a nostra ut pote circa ves ferventi charitate, quæ pro aliquorum negligentiis longe cruciabatur delore, præmissis, et ex aliquo exoneratis pectoris æstibus, præcipimus, admonemus, atque ctiam vos pro vobis (si tamen affectum praccipientis audie non dedignemini) obsecramus, ut de reliquo corrigtis mores, negligentias emendetis, ne ad vos postmodum non cum linguæ ac sermonis virga, sed cum his verberibus quæ obdurata deposcunt corda veniames. Elaborate, fratres charissimi, ut deinceps inter 106 contentione laudabili ac meliori tandem semulatirae

> Patre et Spiritu vivit et regnat Jesus Christus per om. 8. S.

<sup>·</sup> Sine cibi adjutorio, requies sine noctis otio, ætas sine senio.

b Sua ipso adjuvante veniomus, qui cum æterno

quod Verbum care factum est (Joan. 1, 14). Paulo superius vero estendit, dicens : c Duarum enim naturarum unitio facta est; propter quod, unum Christum, unum Filium, unum Dominum consitemur: clarissime igitur subsistentiæ nomen, nonnunquam personam, interdum vero naturam significat : non enim, sicut inquis, semper et personam significat et naturam. > Et rursus ubi jubet non dispertiri voces quæ de Christo dicuntur, duabus personis siye subsistentiis, subsistentiæ nomine atque personæ simpliciter atque ind sierenter est usus, in tantum qui postea ipse divisit voces, super duabus naturis inquiens : « Evangelicas vero et apostolicas de Domino voces, scimus, Deiloguos viros, quasdam quidem communificant & sicut super una persona, quas. B inferius ostendenius. dam vero dividente:, sicut super duabus naturis. Et post aliqua : « Clorificavimus omnium Salvatorem Dominum, quoniam Scripturis divinitus inspiratis et traditioni sanctorum Patrum nostrorum cenvenientem habent fidem, tam quæ apud nos, quam que apud vos sunt Ecclesia: hac vero continue per ordinem supra sunt posita. . Ecce, divinas Scripturas et Patres sic prædicare confessus est, quoniam oportet distribui voces duabus naturis. Quia ergo non dicit sibimetipsi contraria, constat, quoniam naturis quidem distribuendæ sunt voces, nequaquam vero personis, id est subsistentiis. Commune igitur diversarum id nomen est rerum, et interdum personam significat, nonnunquam vero naturam. Unam igitur subsistentiam dicimus Domini Christi, subsis- C tens est enim persona ejus : non vero abominamur et duas dicere, quando et pro naturarum nomine pie hoc quis assumere vult sub omni cautela; subsistunt enim duæ naturæ.

Haret. Sed ecce Chalcedonensis synodus, quam veneramini, unam subsistentiam dicit Domini Christi. At vero beatissimus Cyrillus ex duabus subsistentiis unam dicit, et dicebas (quin potius demonstrare voluisti superius) quod non dicat ex duabus personis: ex duabus igitur naturis dicit Dominum Christum. Quoniam vero et mox unam ejus subsistentiam dicit præfatus Pater, unam igi:ur naturam novit Domini Christi. Sicut enim non recusas, duabus naturis dictum et ex duabus subsistentiis, sic negare non poteris quia in una natura dicat, quando in subsistentia D unitionem prædi at factam. Non enim vel alterius l'atris, vel in diversis opusculis sub co dicta proferimus nunc, sed et ipsa epistola et non longe utrumque ab invicem ibidem quoque ostenditur, et quando audimus eum dicentem convenisse naturas secundum unitionem naturalem, et non personalem, quia non modo una persona, sed et una ex duabus natura.

Rust. Ea quidem quæ dicta sunt, ad solutionem horum quæ sun! dieta sufficient; sieut enim ostendimus in eadem synodo dictum quia subsi-tentia interdum quidem personam, nonnunquam vero naturam significat, sic una cadem que epistola contigit uno nomine res dici diversas : mavinie, quia etsi ia

sonarum dicit, ejicit illud a sancta Scriptura dictum, A una epistola, verumtamen in diversis capitulis dictum est. Insuper quia aliter et aliter subsistentiæ nomine usus sit, nec tu poteris denegare : si enim semel acquiescis quia non ex duabus personis dixerit, quando ex duabus subsistentiis dixit, dicis vero quia unam personam et unam subsistentiam pro una natura factam per unitionem dixerit; constat quod aliter atque aliter hoc nomine usus sit : hic quidem ex illis dicens subsistentiis que non etiam persone s'nt, sed naturæ tantummodo; illic vero illam subsistentiam quæ secundum te quoque persona est. Quod igitur (me dicente) ut falsum reprehenderas hoc, et tu, etsi diverso nomine, es confessus. Claret igitur quia etsi vicine, aliter tamen et aliter usus es nomine. Quia vero nec subsistentiam unam pro una natura dixerit,

> Hæret. Si non sic intellexit, quia per unitionem una natura facta sit ex duabus, quare inquit, sicut supra jam dixi, « secundum unitionem naturalem? »

Rust. Ad refellendum eos qui dicunt quia nostræ naturæ non ipsa divina Verbi natura unita sit, sed velut accidens aliquod Verbi tantummodo, nt dignitas, ut auctoritas, ut potestas. Prætermittens enim quoniam non conjungendæ sint subsistentiæ, secundum dignitatem, vel auctoritatem, vel potestatem, solum tunc intulit, sed secundum unitionem naturalem, id est ipsarum naturarum; tanguam si quis dicat, chorus angelicus, id est chorus angelorum. Nec non et ob hoc. quia non persona est unita personæ, sed Deus Verbum nostram naturam sibimetipsi unire dignatus est, non vero nostram personam; ne non vera, neque in unam personam, neque in unum facta ponatur unitio. Ipse vero sanctissimus Cyrillus in expositione horum capitulorum prima, naturalem unitionem semetipsum dixisse ait, pro vera unitione; et testimonium profert Apostoli ad hujus rei comprobationem, dicens: Et eratis natura filii iræ, sicut et cæteri (Ephes. 11, 3). Et addit, e quia sicut ille, natura filios iræ, pro eo ut diceret, vere filios iræ, dixit, sic ego unitionem naturalem pro vera posui. > Si ergo naturalem unitionem, tanquam in unam naturam colligentem ea quæ unita sunt, in hoc loco acceperimus, necesse est ctiam illic iram quamdam subsistere secundum naturam, cujus secundum naturam malæ sint proles, circa impiissimum Manichæum. Insuper si hoc demonstrare Cyrillus voluisset, quia una facta esset natura, consequens erat ut in expositione hoc clarius diceret, et contra eos qui hoc accusabant adjiceret, dicens : « Verum est : hoc dixi, et bene dixi, una est enim per unitionem facta natura. > Cur igitur naturalem unitionem veræ unitionis nomine permutavit? Neme enim semetipsum exponens et cupiens dilucidare quod dixerit, pro maxime proprio nomine incertius nomen ponit. Veram namque unitionem et nos dicimus et vos; naturalem vero vos tanquam pro vobis solummodo sapitis. Si igitur quod dicitis dicere voluisset, et multo facilius id ille dicere potuisset, et verbum proprium simul et clarius nen mutaret.

Hæret. Infirmiores erant ad ques sermo fiebat, id

custodia serva cor tuum (Prov. 1v). Sicut enim gaudendom est de illo qui ad monasterium veniens, mansuetudinem, obedientiam et patientiam voluerit mitis et humilis exhibere : ita et econtrario lugendus est ille qui corpore tantum de sæculo exisse videtur, corde tamen in mundo aut remansisse insideliter, ant infeliciter rediisse cognoscitur, et pro humilitate profert superbiam, pro patientia iracundiam, contemptum pro obedientia; pro charitatis medicamento, malitiæ effundit venenum. Talibus convenit illa beati Petri vera et multum timenda sententia: H :lius, inquit, suerat illis, non cognoscere viam justitia, quam post cognitionem retrorsum converti(II Petr. 11). Et iterum : Canis reversus ad vomitum suum, et sus lota in volutabro luti. Sed nec de talibus desperandumest, B sibi soli vivit, et nullus sibi soli moritur. Quod etiam fratres, quia potens est Deus orationibus vestris scintillam compunctionis accendere, et omnem sa culi voluptatem velut spinas et tribulos nequitiæ, salubri igne consumere, illo utique igne de quo Dominus dixit : Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut accendatur (Luc. xu)? Orate ergo, fratres dilectissimi, non solum ut nobis Deus in nobis perseverantiam dignetur tribuere, sed etiam illos qui negligentes sunt jubeat de fovea sublevare, et de laqueis eruere. Si enim vobis orantibus et cum charitate consilium dantibus, quicunque sunt tepidi, et negligentes fucrint cinendati, duplicatum vobis Dominus præmium et de vestra salute et de illorum correctione dignabitur repensare. Nam nec illi qui boni sunt se debent quasi de suis meritis extollere, nec illi qui ne- C gligentes sunt de Dei misericordia desperare; sed illi cum humilitate Dei dona custodiant, et isti cum grandi compunctione celerius ad pœnitentiæ vel correctionis medicamenta confugiant, quia qui bonus est, si superbire cœperit, cito humiliatur; et qui superbus est, si se humiliat, per Dei misericordiam sublevatur. Tantum est ut non se permittat amplius durissimo diaboli jugo premi, nec nimia et periculosa dissimulatione in peccatis perseverans diutius obdurare; sed tam cito confugiat, ut in se peccati vestigium non relinquat. Optime calidis adhuc vulneribus malagma vel fibula apponitur, quia si velox fuerit ad coelestem medicum intentio resurgendi, vestigium non poterit remanere collapsi, quia sub manu sanatur ægrotus. Iterum atque iterum rogo et admoneo vos, fratres, utobedientiam, humilitatem atque charitatem, non solum senioribus et coæqualibus, sed etiam junioribus exhibere jugiter studeatis : quia quælibet hona Dei servus habere contenderit, omnia infeliciter perdet, si in illo humilitas et charitas non fuerit. Nolite murmurare, quia scriptum est (1 Cor. x), quod murmurantes a serpentibus perierunt. Nolite detrahere fratribus, quia scriptum est : Qui detrabit fratri suo eradicabitur (Prov. xIII). Nolite iracundiam in corde servare, quia scriptum est : Ira viri justitiam Dei non operatur. Nolite vos invicem odio habere, propter illud quod scriptum est : Qui odit fratrem

Scripturæ diligenter attendite, qua dicitur : Omni A suum, homicida est (1 Joan. 111). Sed opus non est at diutiussanctam charitatem vestram verbis doceamus, quæ vos ad Christi gloriam operibus implere et cognoscimus, et gaudemus. Hoc solum specialiter petimus, ut qui vos in quietis et tranquillitatis loco collocare dignatus est, pro nobis, quos sæculi istius tempestates et innumerabiles fluctus affligunt, abundantius Domino supplicetis: ut si nobis, quia non meremur, gloria non detur, saltem vobis orantibus, peccatorum venia tribuatur, præstante Domino nostro Jesu Christo, cui est honor et gloria in sacula saculorum. Amen.

#### HOMILIA XII.

Si diligenter attenditis, fratres dilectissimi, vel venerabiles fitii, evidenter agnoscitis quod nullus hominum Paulus apostolus similibus verbis confirmat dicens: Quia nemo sibi vivit, et nemo sibi moritur. Omnis enim homo quantiscunque exemplum sanctæ conversationis præbuerit, cum tantis et pro tantis ad præmia æterna perveniet. Et contra, qui exemplum malæ vilæ et perversæ actionis ostenderit quantiscunque sus malis moribus ad iniqua opera provocaverit, cum tantis et pro tantis perpetua supplicia sustinebit. Nos vero non solum exemplum male vivendi cæteris non præbeamus, sed etiam sancta et salubri admonitione ad humilitatem et charitatem vel obedientiam jugiter provocemus. Non simus de illis qui irascentibus vel furentibus quibuscunque fratribus aut sororibus malis consiliis solent pabulum superbiæ ministrare dicentes, quod non debeant tanto tempore abjecta se humilitate dejicere. Non simus de talibus qui per amarissimas linguas, non solum nolunt vulnerata curare, sed etiam quæ sana sunt vulnerare contendunt : qui murmurando, detrahendo, per inobedientiam vel iracundiam non Christo servire, sed consueverunt diabolo militare. Astutus enim et crudelis hostis diabolus, calliditate veteris artificii ac multiformis ingenii, animas quas semel, persuas one nequissima, desides ac tepidas vel negligentes effecerit, etiam in aliorum subversione eas sibi service compellit, de quibus scriptum est : Utinam calidus esses aut frigidus : nunc autem quia tepidus es, incipiam te evomere ex ore meo (Apoc. III). Tales enim animas ad inobedientiam vel superbiam præparatas diabolus omnipotentis medici, et cito perit morbus, et velociter D omni lumine veritatis et charitatis exezcat, et quasi venator robustissimus, et auceps callidissimus, velet indices sibi ad capiendas, si potest, etiam sanctas animas aptat ac præparat. Quomodo aucupes facere solent, qui columbas quas prius coeperint exceent et surdas faciunt, ut dum ad illas reliquas columba convenerint, præparatis retibus capiantur : ita etiam hostis antiquas de tepidis clericis et negligentibus monachis vel desidio is virg nibus exercere consucvit, ut cum in eis oculos patientiæ clauserit, ignemque compunctionis vel flammam veræ charitatis exstinxerit, et de solo habitu religionis persuaseritgioriari, sicut jam dixi, ad aliorum perditionem, velut indices eos in exemplom proponit ac præparat. ut

scripscrit, unquam probare non poteris.

Rust. Ipsa illius sanctissimi verba satisfacient. Testimonium ex secunda epistola ad Nestorium S. Cyrilli: c Carnem animatam anima rationali uniens Verbum sibimetipsi secundum suhsistentiam, ineffabiliter atque inintelligibiliter factus est homo, et vocatus est filius hominis non secundum solam voluntatem vel benignitatem, sed neque velut in assumptione solius personæ: et quia diversæ quidem, quæ a l unitatem veram conductæ naturæ, unus vero ab ambabus Christus et filius: non tanguam naturarum differentia interempta propter unitionem, perficientibusque potius vobis unum Dominum et Christum et Filium deitate et humanitate per ineffabilem unitionem et inenarrabilem concursum. > lgitur etsi super aliis natura rationalis individua persona est, ia Christo vero hæc regula nullatenus vera est.

Hæret. Irrationabile mihi nimis videtur esse quod dicitur, quia in omnibus quidem verum est, in Christo vero hæc regula nequaquam vera est. Si enim similiter nohis participatus est sanguine et carne, et per omaia nobis assimilatus est absque peccato, cur in eo solo non verum sit quod in omnibus verum est?

Rust. Si quidem hoc solum inæstimabile atque insuetum esset in Christo, equidem neque tunc te diffidere hujusce miraculis oportere convenerat. Si vero et multa, imo universa, in illo inæstimabilia, hoc magis e-se irrationabile vel tarde jam respice; quia cum tanta miranda atque inæstimabilia fide C percipias, ad unum horum dubius es. Quis enim, dic mihi, præter hunc alius talis ut bic? Ideo iste non secundum consuetudinis legem factus est : quoniam nemo a semetipso factus est sicut iste, sed novo modo, nova unitione, nova et singulari atque irregulari lege factus est. Nunquam siquidem, neque homo, neque angelus, ne que quis ex superiorum rationalium Deus erat, nec erit, in unam Deo illi qui consubstantialis est Patri personam unitus, nullus ex alia natura; unus cum Verbo et Deo Christus est factus; neque quisquam unus Dominus, nec unus unigenitus Dei, sicut in hoc credimus factum: duárum namque perfectissimarum rationalium naturarum nunquam secundum veritatem facta est una persona, sicut in Domino Christo est factum. Amplius vero adhuc B dicum, quia neque inter ipsas creaturarum substantias unquam tale aliquid factum est, ut unirentur in unitate personæ: non igitur aliorum rationalium regulæ supponitur ipse Dominus; non enim cæterorum factus est lege. Sieut igitur Nestorii syllogismo. quin potius paralogismos, id est falsas collectiones; ita et aliorum qui similiter consueta et inæstimabilia in non æstimabilibus, et mirabilibus et mentem supereminentibus quærunt, abominamur : ex talibus enim non potest colligi quod idem sit Deus perfectus et homo perfectus. Sie credentes ounnia regenti et omninotenti Deo, vobis quoque resistimus, qui dum vultia comparationibus et exemplis et legibus regu-

Haret. Et ubi hoc aliquando sanctus vir ille con- A lisque subjicere unitionem super cuncta fulgentem, jam non eam creditis singularem.

> Heret. Ego homo sum; rationabiliter persuaderi desidero, rationalem me creavit Deus.

Rust. Recole, queso, et participem te esse illius divini baptismatis; recole de illo mysterio esse sermonem, cui nunquam æquum quid vel simile centigit: quia loc ipse in semetipso universorum Dominus fecit; sicut per prophetas ipse dixerat, inquiens: Faciam novum in femina quod omnes mirabimini (Jer. xxx. 22). Verum quia valde me cogis verbo inire quæ superexsiliunt animam, prius a Deo veniam petens, ut possum, aggrediar disquirere imperscrutabilem rem. Dico autem quoniam si sides accommodanda est exemplis, omnia quidem sine exceptione habet no-B stræ naturæ Christus, non omnia vero humanæ personæ:videmus enim unamquamque hojusmodi subsistentiarum omne quod suum est esse in semetipsa habontem, præter cæteras alias sequestratam. Nec enim mea anima alterius corpus per semetipsam vel prime gubernat, etiamsi secundum accidens, velut filios aut servos dicimur gubernare. At vero Deus illam humanam naturam nunquam sua præsentia atque gubernatione depositam reliquit, tanquam si dicat aliquis effrenate libero arbitrio abuti, sed et ob hoe eam creavit, non ut suæ [F. leg. sua], sed ut ejus esset; et super semetipso eam fundavit, tanquam super ba-int quamdam vel fundamentum, ut vera dicam, ut per eam perficeret propositam suæ immensæ largitati pulcherrimam dispensationem. Igitur si omnis individua natura persona est : sed illa omnis que non ad hec creatur, ut alteri inseparabiliter unita permaneat. Nam et humanum corpus non est alterius personæ ab anima sua; alioquin, ut jam dixi, erit Christus ex tribus personis, et ex quinque Trinitas saneta.

llæret. Prius oportet me ea quæ ante dixisti recipere, si tute ad reliqua pervenire contendis. Miror namque quomodo dicitis quia inhumanatio Domini caret exemplo, dum multi Patrum exemplorum comparationibus hane assimilent; nec non et ipsa sancia et universalis synodus Ephesina, in mysterii explanationem, hominis utatur exemplo, et hoc ex lectionibus antiquorum perdoceat : quia sicut ex anima et corpore una est hominis natura, sic ex divinitate et humanitate una est Christi Domini natura, sic aliquatenus inquiens: « Naturæ quidem duæ, Deus et homo, quia et anima et corpus : Filii vero non duo neque Dii; neque enim hic duo homines, etsi sic Paulus quod intus est hominis et quod foris est appellavit (11 Cor. 1v, 16); et si oportet breviter dicere, aliud quidem et aliud, ea ex quibus Christus. > Sa igitur hoc sanctissimi Patres rationalis animæ et humani corporis exemplum suscipiunt ad Domini inhumanationem, sic unitas dicentes in Christo naturas, sicut in unam naturam hominis animam simut et corpus, quomodo nos hoc super inhumanatione sapere prohibetis, extra exemplum dicentes esse unitionem, cujus tanti ac tales Patres similitudinem proferunt?

qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in A percipite regnum (Matth. xxv). Quis enim audita tac secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula secula se

### HOMILIA XIII.

De duodecim remissionibus peccatorum.

Prima remissio est peceatorum, qua baptizamur in aqua, secundum illud quod scriptum est: Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu, non potest ridere regnum Dei (Joan. 111).

Secunda remissio est charitatis affectus, ut est illud: Remittuntur ei veccata multa, qu'a dilexit mulsum (Luc. vn).

Tertia remissio est, elecmosynarum fruetus, secundum hoc: Sicut aqua exstinguit ignem, ita elecmosyna exstinguit peccatum (Eccli. 111).

Quarta remissio, profusio lacrymarum, Domino mihi manducare, et reliqua. Non dixit: Discedite a dicente: Quia flevit in conspectu meo, et ambularit B me, quia furtum aut homicidium fecistis, et alia coram me tristis, non inducam malum in diebus ejus mala; sed ait, quia de substantia vestra pauperibus uon dedistis. Sicut illos qui ad dexteram futuri sunt

Quinta remissio est criminum confessio, Psalmista altestanto: Dixi, confitebor adversum me injustitiam meam Domino, et tu remisisti impietatem peccati mei (Psal. xxx).

Sexta remissio est a'stictio cordis et corporis, Apostolo con-olante: Dedi hujusmodi hominem Sata æ, in interitum carnis, ut spiritus salvus siat in die Domini nostri Jesu Christi (I Cor. v).

Septima remissio est emendatio morum, hoc est abrenuntiatio vitiorum, evangelista testante: Jam sanus factus es, noli ultra peccare, ne quid tibi deterius contingat (Joan. 1).

Octava rem's io est intercessio sanctorum, ut est C illud: Si quis infirmatur, inducat presbyteros Ecclesiæ, et orent pro eo. Et multum valet apud Dominum eratio justi assidua (Jac. v).

Nona remissio est misericordia sidei meritum, secundum hoc: Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur (Mauh. v).

Decima remissio est salus aliorum, Jacobo apostolo affirmanto: Qui converti secerit peccatorem ab errore vio: sua, salvabit animam ejus a morte, et cooperiet multitudinem peccatorum (Jac. v).

Undecima remissio est indulgentia et nostra remissio, Veritate permittente [forte promittente]: Dimittite et dimittetur vobis (Luc. 11).

Duodecima remissio est passio martyrii, spe ulsaveris erogando, Christus tibi aperit januas suas, unicæ salutis et indulgentiæ, latroni cruento respondente Domino: Amen dico tibi, hodie mecum eris in paradiso (Luc. xxIII).

pulsaveris erogando, Christus tibi aperit januas suas, ut possessor paradisi introcas. Et si adduc hoc putas de finemundi restare, vel tuum considera finem. Paulatim enim subtrahuntur omnia bona quæ erant et

#### HOMILIA XIV.

De die judicii.

(Admonitto 19 Felicitarii a Arelatensis episcopi în codice Quintlliano.)

Audivimus, fratres, cum Evangelium legeretur, terribilem vocem, et metuendam pariter, et desiderandam Bomini nostri sententiam. Terribilis est, pro eo quod dicit: Discedite a me, maledicti; desiderabilis pro eo quod dicit: Venite, benedicti Patris mei,

\* Hic errore amanuensium nomen Felicitarii posium est. Idem sentiendum de nomine Augustini

voce non contremiscat simul et gaudeat? Quia Christus servis suis promittit regnum, et peccatoribus ignem minatur a ternum. Rogo vos, fratres charissimi, ut lectionem istam attento corde audiatis, et memoriter retineatis. Qui enim istam lectionem diligenti mente attendit, eriamsi reliquas Scripturas minime intelligat, ista sola lectio sufficere potest ad onne opus bonum faciendum et ad omne opus malum fugiendum. Attendite, fratres, qued Dominus illis qui ad dexteram suturi sunt promisit dicere : Venite, benedicti, quia esurivi, et dedistis mihi manducare. Illis vero qui ad sinistram erunt, dicturus est: Discedite a me, maledicti, quia esurivi, et non dedistis mihi manducare, et reliqua. Non dixit: Discedite a mala; sed ait, quia de substantia vestra pauperibus non dedistis. Sicut illos qui ad dexteram futuri sunt sola misericordia liberabit, ita eos qui ad sinistram sunt, sola avaritia condemnabit. Non ideo audituri sunt Venite, benedicti, quia non peccastis, nec illis dicturus est: Discedite a me, maledicii, quia peccastis; sed quia peccata vestra eleemosynis redimere noluistis. Nullus sine peccato esse potest, sed peccata sua omnis homo, Deo auxiliante, eleemusynis redimere potest. Dominus enim ait : Qui esurientem non paverit, et nudum non verlierit, mittetur in ignem aternum. Et si cum diabolo condemnatur qui pauperi non dederit, ubi damnandus est qui tulerit alienum? Si in inferno damnatur qui peregrinum non susceperit in domo sua, ubi damnandus est qui foras expellit? Si in ignem mittitur qui nudum non vestivit : ubi damnandus est qui vestitum exspoliavit? Tenete vos, fratres, ad eleemosynam vel misericordiam, quia eleemosyna non patitur operarium suum ire in tenebras. Sicut enim ait Daniel propheta: Consilium meum rex, peccata tua eleemosynis redime; el si neglexeris, sine causa ad cœlum pulsabis (Dan. 17). O anima, quæ intra carneos et fragiles parietes habitas, vigila, ora, pulsa, et quære (Matth. xxiv). Vigila petendo, ora quærendo, pulsa erogando. Vigilanti tibi et petenti dicit Dominus : Ecce adsum ; et si transieris per ignem, tecum sum, et flamma te non comburet. Quem orando si quæsieris, invenies. Dum pulsaveris erogando, Christus tibi aperit januas suas, de sinemundi restare, vel tuum considera finem. Paulatim enim subtrahuntur omnia bona guæ erant et accedunt mala quæ non erant. Scrip:um est enim: Nudus exivi de utero matris meæ, et nudus ibo sub terram (Job 1). Ideo fac eleemosynam, dum pretium in manibus habes. Dona tibi de tuo, quia labile est quod tenes et semper extraneum. Attende pretuum, respice Dominum tuum. Considera quale pretium pro te dedit, sanguinem suum pro te fudit : charum te habuit, quem tam chare redemit-Fuge exemplum divitis cujus canes Lazarus suis vul-

quod tribus mox homiliis invenietur præfixus.

aliud quidem et aliud ea ex quibus Salvator. Siqui- A que de uno est, et illa quæ de pluribus ratio. Inquit dem non idem visibile invisibili, et intemporale ei quod sub tempore; non alius vero et alius, absit: ambo enim hac, unum mixtione. Deo quidem inhumanato, homine vero deitato, vel qualitercunque quis nominet. Diso vero, alind et alind, e converso quam super Trinitate se habet : iliic namque alius et alius uti ne subsistentias confundamus, non aliud et aliud : unum enim tria et idem deitate. > Primum quidem, non dixit, ex duabus naturis Christus, sed potius, duw naturw, Deus et homo, id est Christus. Si enim de alio dicerct, non adderet, Filii vero non duo. Nullus enim, Dens simul et homo unus Filius, nisi Christus. Nec vero dixit suisse, sed esse duas naturas : quod enim mox adjectum est, non erat, sed est : dixit enim, quia et anima et corpus, et addidit, Filii vero non duo, neque Dii; et non addidit, sunt. Et ideo non ob hoc adjecit, et hoc ipsum est, quasi nt non sint due nature : nec chim bic ideo deest, quod absit, eo quod tanquam sint duo Filii; sed proprietas locutionum est hanc particulam orationis in audientis intellectu relinquere. Si igitur doze naturze sunt, Deus et homo, id quod Salvator plane confessus est, quomodo tu per quasdam diabolicas versutias ejus in contrarium verba pervertis? dic mihi.

Hæret. Interim contra ea quæ dicta sunt, per ordinem te oportet, si tamen omnino aliquid habes, opponere; et tunc me interrogare, si ad hæc habeam rationes. Ouid ergo apud eum vult significare, etsi sic l'aulus quod intus hominis et quod foris appellavit?

Rust. Patienter accipe; hoc enim et facturus sum. C Postquam igitur dixit, c duæ naturæ, Deus et homo, quia et anima et corpus : Filii vero non duo, nec Dii, addidit, enec enim hic duo homines. Non igitur duo dicendi sunt homines de uno et eodem; nocebit namque et hoc non mediocriter pietatis mysterio, si dicamus, quia Deus et duo homines, Christus; seu quia Verbam non bomo factus sit, sed homines facti sunt : et est per hoc, decem millia concludere incongrua simul atque blasphem. Ante omnia quoniam tu duas naturas esse non dicens Domini Christi, duos homines dicis in co, et negaus duas Dei et bominis esse naturas : rursus solumque hominem, auctoritate Apostoli, duos esse homines contendis asserere, et Apostolo contraria dixisse Gregorium. Dictum vero est quod prædiximus ab Apostolo atque a Patribus : quoniam quædam quidem sunt quæ de uno et solo dicuntur, et non ctiam de duobus aut pluribus; quædam vero similiter et de uno et non de solo : ut est, quando dicit Dominus de corpore suo quod templum sit, quando illud a Judæis quidem solvendum esse prædixit, a se autem resuscitandum : dicimur vero et nos, vel Filii vel sancti Spiritus esse templum. Vides igitur hoc idem, et de codem et de non eisdem, sed de aliis et aliis dici? Si igitur aliud est de duobus loqui, vel pluribus; aliud vero de uno quidem, sed tamen similiter, et sie tanquam de duobus: illic enim verborum similitudo, non identitas rerum: non enim sine dissimilitudine est ea

ergo Gregorius, quia etsi communi et simili sermone Apostolus usus est super uno homine quasi super duobus, non tameu duo sunt homines, is qui intus est, et is qui foris. Sed et hoc ipsum non dubitate posuit, sed veluti sermone suspenso : non enim dixit quia modis omnibus hoc dicat Apostolus, sed ait: si sic Apostolus quod intus, est hominis et quod foris est appellavit. > Intendendum vero et quod ait. appellavit. Non enim dixit, confirmavit, neque, definiit, sed, appellavit. Appellatio vero similitudo sermonum est, non autem omnimodo necessarieque et inevitabiliter identitas rerum. Non igitur dé duobus intellexit hominibus, etsi, ut de geminis, appellarit.

Hæret. Quid volumus sermone protendere? Non ait B interim lectio quia in duabus naturis, sed ex duabus: addidit enim, aliud quidem et aliud, ex quibus Salvalor.

Rust. Interim permitte nos per ordinem quod olim quærebatur absolvere, et de hoc postea perquiremus. Prædictis igitur superaddit etiam hæe : c Et si oportet breviter dicere, aliud quidem et aliud, ea ex quibus Salvator, siquidem non idem id quod invisibile ei quod visibile, et id quod intemporale et quod subtemporale; non alius vero et alius, absit. > Et hic quod dictum fuerat repræsentat, quia ex duabus quidem substantiis, non ex duabus personis est Christus: aliud enim et aliud naturarum magis est proprium; alius vero et alius, personarum. Signandum vero quia non dixit, cex alio et alio Salvator; ) sed, aliud et aliud, ea ex quibus Salvator : ne quis vestrum suspicetur quia ex duabus quidem, sed jam non dux natura: dixit enim pluraliter, ea ex quibus est Salvator. Si igitur ex duabus naturis Salvator, sunt vero hæc ipsa ex quibus Salvator; sunt igitur duæ naturæ : non enim potest hic dici, alia quædam dixit ca ex quibus est, præter duas naturas. Non enim possibile est ex aliis quibusdam dici Christum, nisi ex duabus natur's existentibus: existentibus vero dico, non, præexistentibus unitioni; absit, sed nune usque manentibus. Rursus igitur sermonem repetam. Lectio hæc, duas ex quibus est Salvator, hactenus vult esse clare naturas : quomodo igitur, tu, nisi Satanæ versutiis, in contrarium vertere que bene sunt dicta conaris? Nam jam duas, inquis, esse naturas cas ex quibus Salvator, quas et duas naturas et aliud atque aliud Patres esse dixerunt. Sicut autem dixit hic, aliud et alind, ca ex quibus Salvator, prout dicerct, ex quibus est Salvator : sic et supra, dua natura, Deus et homo; ac si diceret, duæ sunt naturæ Deus et homo. Intende vero et tenori lectionis hujus, quia per singula nonina similiter currit.

Haret. Quid ad me? dicantur ad hoc tamen solum duæ naturæ, ut ex ipsis sit; non tamen ad hoc, ut et in ipsis sit Christus, ne unus secctur in duos.

Rust. Quotiescunque sermones verteris, minime nos pigebit opponere tuis falsitatibus veritatem : turpe est enim revera et indecens, contra asserentem perversa, nos pro veritate frigidiores inveniri. Audi igi-

frugum recipies, sed etiam sanitatem corporam consequeris. Non eget Dominus Deus, non præmium postulat, sed honorem; Deus enim noster, qui dignatus est totum dare, decimam a nobis dignatur repetere, non sibi, sed nobis, sine dubio profuturam. Unde per prophe:am dixit : Primitias areæ tuæ et torcularis non tardabis offerre mihi. Si tardus dederis, peccalum est, quantum magis est non dedisse (Exod. xx11)? De negotio, de artificio, de qualicunque operatione vivis, redde decimas. Cum enim decimas dando, et terrena et cœle tia possis munera promereri, quare per avaritiam duplici benedictione defraudaris? Ilæc enim e-t Domini justissima consuetudo, ut si tu illi decimam non dederis, tu ad decimam revoceris. Dafacere Deus semper paratus est, sed hominum malitia prohibetur. Decimæ enim ex debito requiruntur, et qui cas donare nolucrit, res alienas invasit. Et quanti parperes in locis ubi ipse habitat, illo deemas non dante, fame mortei fuerint, tantorum homicidiorum reus ante tribunal æterni judicis apparebit, qu'a rem a Domino pauperibus delegatam suis usibus reservavit. Qui ergo sibi aut præmium comparare, aut peccatorum desiderat indulgentiam promereri, redditis decimis etiam et de novem partibus studeat elecmosynam dare : ita ut de novem partibus, quidquid excepto rationabili victu et vestitu superfuerit, non in luxuriam, nec in lucrum saculare reservetur, sed in thesauris cœlestibus per eleemosynam reponatur. Quidquid enim nobis Deus C dederit plus quam opus est, in nobis [forte non nobis] specialiter dedit, sed per nos aliis crogandum transmisit. Hæc enim, fratres, secundum consuetuninem vestram libenter audite, et Christo auxiliante, implere contendite.

#### HOMILIA XVII.

Fratres charlssimi, ad memoriam revocemus quæ per sacras paginas in vestris cordibus audiuntur. Illud tamen scire et intelligere debemus, quod ante adventum Domini Salvatoris diabolus regnabat in mundo, et omnes populi, peccatores et justi, exeuntes de corpore, in insernum descendebant, propter originalia peccata quæ de Adam traximus : pro eo quod primus homo Adam in paradiso transgressus est mandatum Bei. Sed quia vidit Deus quod totus mundus perierat, misertus humani generis, misit Filium suum natum ex muliere, factum sub lege ut eos qui sub lege erant redimeret. Descendere dignatus est Filius Dei de sede Patris, hoc est Verbum in uterum S. Mariæ semper virginis. In tanta humilitate venit, ut per humilitatem vinceret diabolum, mortis auctorem, et liberaret humanum genus per crucem passionis suæ. In cœlo cum Patre fulgebat, in terra pannis involutus in præsepio jacebat. Ille in Ægypto sugatus, ille in corpore circumcisus, ille a Joanne baptizatus, ille quadraginta diebus et noctibus jejunavit, deinde venit ad passionem. Ille pro mobis opprobria sustinuit, ille irrisiones, ille sputa,

Quod si decimam dederis, non solum abundantiam A ille flagella, ille alapas, ille spineam coronam; ille in cruce suspensus, ille aceto potatus, ille lauce transforatus, et inclinato capite tradidit spiritum, et emanavit de latere ejus sanguis et aqua. Quid per sauguinem, nisi redemptio nestra? Quid per aquam, nisi baptismi sacramentum significatur? Unde Joanes apostolas dixit : Tres sunt qui testimonium dent, sanguis et aqua et spiritus (Uoan. v). Per sanguinem, redemptio peccatorum; per aquam, baptismi sacramentum; per spiritum, sanctificatio nostra. Videte, fratres, quam charos nos Dominus habuit, non auro, non argento, neque speciebus, sed de suo sancie sanguine nos redemit : peccatores, ut cum carne descendant in infernum; justi, ut cum carne percip ant regnum. Quia justum jud cium Dei erit, ut illa bis impio militi quod non vis dare sucerdoti. Bene- B caro quæ bie peccavit et poenitentiam non egit, ipsa cum anima in igne crucietur. Similiter et illa caro, que hic propter Christum cruciatur, ipsa et anima, cum Christo cum omnibus sanctis in paradiso letetur. Et segregabit Dominus ad judicium, justos ad dexteram, peccatores ad sinistram, et dicturus est peccatoribus : Discedite a me, maledicti, in ignen æternum, qui præparatus est di :lolo et angelis ejus (Matth. xxv). O quam terribilem et metuendam vocem! Postquam audita ista vox fuerit, nullum remedium pænitentiæ succurret. Semper istam vocem pertimescite, fratres, semper istam vocem ante oculos vestros ponite : unde Dominus in Evangelio dicit : Orate ne fiat suga vestra hieme vel sabbete (Matth. xxiv). Ac si aperte dicat : Videte ne tunc quæratis [tunc in ipiatis] peccata fugere, quande jum non licet ambulare. Et alibi ipsa Veritas dicit : Zizmiorum fasciculos alligate ad comburendum. Zizania homines peccatores erunt. Peccatores homines habet incendere infernus. Peccatores homines erunt ligna inferni. Alligate fasciculos ad comburesdam, hoc est, homicidas cum homicidis, adulteros cum adulteris, rapaces cum rapacibus, et qui hic similes fuerint in culpa ibi similiter alligati erunt in tormentis; et quanto majora commiserunt scelera, tanto ferventius sæviet in illos ignis æternus. Nemo se circumyeniat, fratres : omnis homo qui post baptismum mortalia crimina commiserit, hoe est homicidium, adulterium, furtum, falsum testimonium, vel reliqua crimina perpetraverit, unde per legem mundanam mori poterat, si pomitentiam non egerit, eleemosynam justam non fecerit, nunquan habebit vitam æternam, sed cum diabolo descendet in tormenta. Proinde beatus Isidorus dicit: Nunquain Deus dellinquentibus parcet, quoniam peccatores ideo flagelio temporali non castigat, ut in judicium æternum puniendos relinquat; ac proinde est quod Dominus delinquentibus non parcet. Et heatus Augustinus dicit : Nulla peccata dimittit Deus inulta : hoc est, invindicata. Aut certe nos vindi amus per pænitentiam, aut certe vindicab t illa Deus per severitatem judicii, qua dicturus erit : Discedite a me, maledicti, in ignem eternen (Matth. xxv). Et illa, certissime credite, fratres, qued

omnis homo quamvis peccator, quamvis criminosus A horrescit furorem, fugit luxuriam, firmat amorem, sit, quantalibet mala perpetraverit, si poenitentiam egerit et eleemosynam justam fecerit, nunquam descendet in infernum, sed ab angelis elevabitur in cœlum. Unde Dominus dicit : Non judicatur homo bis in idipsum . Apostolus dicit : Quod si nos judicamus, a Domino non judicamur; hoc est : ille qui in præsenti vita semetipsum per pænitentiam judicat, ad judicium iterum non rejudicatur, quia hic in præsenti vita terminatur. Fratres charissimi, semper finem nostrum attendere debemus, et quidquid contra Dei præcepta gessimus, per fletum et lamenta reparemus. Unde Dominus Adam post peccata vocavit, [renovavit], dicens, Adam ubi es (Gen. m)? Hic omnipotens Deus signum dat, ut nos omnes post peccatum ad pænitent'am revocet; et unde est expulsus B pater per peccatum, revocentur filii per pænitentiam. Et beatus Gregorius dicit: Quod si perfectam pomitentiam agimus, non solum nostras culpas dimittit Deus, sed post culpas præmia æterna promittit. Et beatus Augustinus ait : Fratres charissimi, quidquid contra Dei præcepta gessimus, hoc per pœnitentiam et lamenta reparemus: quia non requiret Deus quales antea suimus, sed quales circa finem mundi astare debuerimus.

#### HOMILIA XVIII.

De pænitentia agenda.

(Sequens sive homilia, sive sermo, admonitio aut aliud tale quidpiam, hunc habet titulum in cod. Quintil.)

Exhortatio Augustini ad pænitentiam.

Qui egerit veram pœnitentiam, et solutus fuerit a C ligamento quo erat constrictus, et a Christi corpore separatus, et bene post pænitentiam vixerit; post reconciliationem cum defunctus suerit ad Dominum vadit, ad requiem vadit, et regno Dei non privabitur, et a consortio diaboli separabitur. Agens pœnitentiam dum sanus est, et cum reconciliatus fuerit, et bene vixerit, securus est. Et quid est post pœuitentiam bene vivere? Dico vobis : Abstinete, si vultis, ab ebrietate et a concupiscentia, a furto, a maliloquio, ab immoderato risu, a verbo otioso, unde reddituri sunt homines rationem in die judicii. Vis autem, frater, ab inserno liberari, et quod incertum est evadere? age pænitentiam, dum sanus es. Si enim egeris veram pænitentiam, et invenerit te novissimus dies, aut repentina mors, securus es. Concurre om- D ab ebriositate, a concupiscentia, a furto, a malo nino ad sacerdotem, ut reconcilieris. Si sic agis, securus es, eo quod accepisti pœnitentiam [egisti pœnitens] eodem tempore quando peccare potuisti. Si autem tunc vis agere pœnitentiam, quando peccare jam non potes, peccata te dimiserunt, non tu illa. O ponitentia que peccata, miserante Deo, remittis, et paradiso reservas. O pœnitentia, quid de te nobis referam? Umnia adversa tu mitigas, omnia contrita tu sanas. O pœnitentia, rutilior auro, splendidior sole, quam peccitum non vincit, nec defectio superat, nec desperatio delet. Pœnitentia respuit avaritiam,

\* Nahum 1, 9, legitur secundum LXX, oùx exbixnozi Tis ini to coto. Non vindicabit bis in id ipsum.

calcat superbiam, linguam continet, componit mores, odit mala, excludit vitia, superioribus supplex est, inferioribus subjecta est. In corde ejus contritio est, in ore confessio, in opere tota humilitas : hæc est persecta et fructuosa pointentia. Sic pointenti præsto est Deus, esurienti nutritor est, sitienti potator. O pœnitentia, misericordiæ mater et magistra virtutum, magna opera tua! lapsos sublevas, recreas desperatos, per te nobis Christus regnum cœlorum appropinquatum designat, dicens : Pœnitentiam agite, appropinquabit enim regnum cælorum. Amen.

#### HOMILIA XIX.

Ejusdem S. P. N. Augustini de Pænitentia. (Reperitur et apud Ambros.)

Admoneo, fratres, in conspectu Dei, etc. Si autem agit pænitentiam ex toto corde, sed si agat veram pænitentiam ubi Deus vidit sicut cor David, quando increpatus a propheta graviter et post comminationes terribiles Dei, exclamavit dicens : Peccavi, et mox audivit, Dominus abstulit peccatum tuum b. Quantum valent tres syllabæ? Tres enim syllabæ sunt, peccavi; sed in istis tribus syllabis flamma sacrificii cordis ejus ad cœlum ascendit. Ergo qui egerit veraciter pœnitentiam, et solutus fuerit a ligamento quo erat constrictus et a Christi corpore separatus, et bene post panitentiam vixerit, post reconciliationem cum defunctus fuerit, ad Dominum vadit, ad requiem vadit, regno Dei non privabitur, et a diaboli populo separabitur. Qui autem positus in ultima necessitate ægritudinis suæ acceperit pænitentiam, et mox reconciliatus fuerit, et vadit, id est, exit de corpore: fa'eor vobis, non illi negamus quod petit. sed nec præsumo quia bene hinc exit : non præsumo, non polliceor, non dico, non vos fallo, non vos decipio, non vobis promitto. Fidelis bene vivens securus hinc exit. Agens pænitentiam dum sanus est et reconciliatus, et postea bene vixerit, securus est. Sed d cis quid est, si bene vixeri:, vel hoc nos instrue, sacerdos bone, ut hoc sciamus? Had nescire te dicis, qui accepta pœnitentia ad horam transiit, nescire te dicis, facinora sua si relaxentur in die judicii. Hinc nullam securitatem nobis das. Quid est bene vivere post pænitentiam, doce nos. Dieo vobis abstincre eloquio, ab ipso immoderato risu, a verbo otioso, unde reddituri sunt homines rationem in die judicii. Ecce quam levia dixi, et omnia illa gravia et pestifera. Ecce aliud dico: non solum post pœnitentiam ab istis vitiis homo servare so debet, sed et aute peenitentiam, dum sanus est : quia nescit si possit ipsam pœnitentiam accipere et confiteri Deo et sacerdoti peccata sua. Ecce quare dixi, et ante pœnitentiam melius. Agens vero pœnitentiam ad ultimum, et reconciliatus exierit, si securus hinc exeat, ego non sum securus. Poenitentiam dare possum, secu-

b Audivit Dominus et abstulit peccatum ejus.

nitatem dare non possum. Quod dico, attendite, ego A propositum meum, Christum negavi. Et si in pace illud planius expono, ne aliquis me male intelligat... Nunquid dico damnabitur? non; sed, liberabitur? non dico. Et quid mihi dicis, sancte episcope? Quid tibi dicam nescio. Dixi, non præsumo, non promitto, prorsus nescio de Dei voluntate. Vis te, frater, a dubio liberari? vis quod incertum est evadere? age pœnitentiam dum sanus es. Si enim agis veram pœnitentiam dum sanus es, et invenerit te novissimus dies, currito [occurrito] ut reconcilieris. Si sic agis, securus es. Quare securus? Vis dicam tibi? Quia egisti pœnitentiam eo tempore quo peccare potuisti. Ecce dixi, quare securus es. Si autem tunc agere vis ipsam pænitentiam quando peccare jam non potes, peccata te dimiserunt, non tu illa. Sed unde seis, inquis, si forte Deus mihi misercatur, et dimittat B mihi peccata mea. Verum dicis, frater, verum dicis. Unde scio, et ideo tibi do pænitentiam, quia nescio. At ille inquit : Ergo dimitte causam meam Deo : quid tu me verbis affligis, et judici me Deo dimittis? Illius judicio te committo, cujus judicio me commendo. Nam si scirem nihil tibi prodesse, non te admonerem, non te terrerem. Duæ res sunt, aut ignoscetur tibi, aut non tibi ignoscetur. Quid horum tibi futurum sit ne-cio; sed do consilium, dimitte incertum, et tene certum. Et cum vivis, age pænitentiam veram, ut cum veneris in judicium Dei, non ab eo confundaris, sed ab co in regnum ipsius inducaris, Amen.

#### HOMILIA XX.

## Sermo sancti Augustini.

Frequenter diximus quod Christiani persecutionem patiuntur. Mundus iste in maligno positus est (Joan. v). Adversarius noster diabolus regnat in mundum, et nos putamus quod non putiamur persecutionem. Quæ enim res non perseguitur Christianum? Miramur, si nos persequentur alii, si Christo servire voluerimus, qui est omnium vita, et parentes nostri nos persequuntur. Quicunque dissimilis est nostri, persequitur nos et odio nos habet : et miramur, si alii nos persequantur, cum ipsum corpus nostrum nos persequatur? Si comedero paululum, et corpusculum robustum fuerit, sanitas corporis mei persequitur animam. Quacunque me vertero, persecutio mihi est. Si videro mulierem, oculus meus me persequitur, cupit interficere animam meam. Si vi. D dero divitias, si aurum, si argentum, si possessiones : quæcunque videro et desideravero, hoc persequitur animam meam. Non putemus effusionem sanguinis tautum esse martyrium, semper enim martyrium est. Si adolescentem libido carnis persequitur, vult occidere et essundere sanguinem animæ. Sed quando periclitatur anima tua et in grandi periculo est constituta, tunc oportet jejuniis et orationibus in Dominum nostrum Jesum Christum animum firmiter stare. et non consentire morti. Si ergo sunt martyria in pacis tempore, sunt et negationes. Nemo ergo dicat, non esse martyrium : et martyrium est, et negatio est. Ego hodie, qui videor esse monachus, si rupero

Christum nego, in persecutione quid facerem? Si dum non torqueor nec exuror den go : si torquerer et exurerer, quid facerem? Quæ enim plaga est quæ debeat ab amore Christi separare? Quod enim dicitur tibi hoc est : incendio ardebas, in eculeo pendebas, propter me torquebaris; et dic's, non potui sustinere tormenta? Quomodo sustinuit Petrus? quo modo Paulus? quomodo martyres cæleri sustinue runt? Habuerunt corpora sicut tu habes. O monache, qui jejunium fugis, putas te ignem fugere? qui ehrictati consentis, credis te evadere æreum serpentem? Hoc ergo vobis dico, fratres, quoniam sunt omni tempore martyria, sunt et prævaricationes. Denique et Apostolus quid loquitur de viduis quæ secundos duxerunt maritos? Unid dicit? Habentes damnationes, quia primam fidem irritam fecerunt (1 Tim. v). Viduæ quid dicit? o vidua, antequam mihi promitteres quod esses vidus, in tua erat potestate at nuberes : ex quo tempore confessa es quod mihi permaneres, ex eo tempore mea esse cœpisti; si volueris secundum maritum ducere, me con empsisti. Sic et tu, monache, antequam mihi promitteres, in tra erat voluntate facere quod velles : vox tua ligavit te milri. Nunquid te compuli? nunquid ex necessitate fecisti? nonne liber eras? in tua fuit potestate promittere. Promisisti, et meus esse cœpisti : meum nolo dimittas, non tibi libet dimittere quia mecum habes causam. Promittere, tuum suit; dimittere, non est tuum. Si dimiseris, non te haben in illo gradu in C quo te prius habui. Primum liber eras, de familia tua, non eras de familia mea; non eras ante oculos meos, non eras de ministris meis, tamen eras de samilia mea; non eras mecum, sed tamen creatura mea eras. Ex quo militare cœpisti, si recesseris, non te habeo de familia, sed certe fugitivum et pravaricatorem. Non enim invenies uhi me possis fugere. ldeo hoc totum dico, quia in nostra est potes:ale Deo promittere, non est in nostra potestate dimittere. Promisisti, præmium habebis; negasti, pænam habebis [sustinebis]; utrumque propter confusionem est. Dicimus iterum, atque Iterum dicimus: Ecce ante oculos tuos via mortis, et via vitæ : elige quod volueris. Iloc totum dico, fratres charissimi, ne quis de vobis putet se habere liberam potestatem discedere et perdescendere cum diabolo in inferum. Ergo ego, qui sum monachus, qui desii esse sæcularis, et factus sum monachus : aut monachus salvor, aut aliter non salvor. Ipse sanctus [beatus] Paulus quotidie clamabat, in voce Spiritus sancti : Fratres, nofit: errare: Deus non irridetur; quæ enim seminarerit homo, hæc et metet; quoniam qui seminat in carne sus, de carne et metet corruptionem; qui autem seminat m Spiritu, de Spiritu et metet vitam æternam (Gal. vi). Et iterum : An nescitis, fratres, quie cui vos exhibuistis servos ad obediendum, servi ejus estis ei cui obediistis, sive peccati in mortem, sive obeditionis of justitiam (Rom. w). Ergo suggerit diabolus, et caro nostra adhuc de obligamentis sæculi, ut peccemus

108. Cogitemus ergo dies antiquos, et an. A cognoscimus, de ipsa nunc charitatem vestram attenis ante oculos nostros ponamus (Psal. in pœnitentia invocemus Salvatorem noinum Jeşum Christum, et ploremus dicene Deus, qui non vis mortem peccatomagis ut convertantur et vivant (Ezech. ice, Domine, secundum misericordiam 7 nos. et rumpantur funes inimicorum ut non pereamus, Respice, Domine, de tua et de consistorio majestatis tuæ, ct rdis nostri radio tuæ lucis expelle. Pro-Domine, scuto veritatis ac fidel tuæ, ut ula ignita non penetrent; ut quidquid ed iniquitas nostra de te petere non sapit, ne, pro virtute tua tribue, quo animas noa morte. Hæc clamemus, et de Dei mise- B on desperemus : quia desperatio certa ergo monachus peccasti, ergo miser moamen monachus es. Nullatenus nobis lipropositum, sed in positientiæ locum rein monasterio quidquid sunt servorum id fecerint, si non propter usus necessarnatus causa vel decoris alicujus, extra senioris, corripiantur, quia et in hoc vis ægrotare cernimus, qui indumentis aut i, non usus, sed decoris causa, volunt placere. Deus autem hac manifestissime Omnis enim, inquit, arbor de fructu suo Et : Non omnes qui dicunt mihi, Domine, regnum cælorum, sed qui facit voluntatem qui in colis est, ipse intrabit in regnum C atth. vii).

ARII ADMONITIO SEU CORRECTIO JEORES HABENTES, ADULTERIA COMMITTERE NON ERUBESCUNT.

illos qui ante uxores aut post uxores coninfelici consortio voluerunt adhibere.

, fratres charissimi, ut attentius cogitesalutis nostræ, et ut illa omnia mala quæ idicio scripta sunt possimus evadere, et ititudinem que nobis promissa est possier pervenire, quantum valemus viribus utorio charitatem, justitiam, misericorl et castitatem servare tota intentione amus, ut ista tanquanı cœlesti et spiriga ad principalem paradisi patriam ranus illic interim corde, ut, cum dies juerit, sequamur et corpore; et in nobis ud quod Apostolus dicit: Nostra autem in coelis est; et illud : Cum Christus ita vestra, tunc et vos cum ipso apparea. Nullam ergo de ipsis quatuor virtutijuam expedit diligamus : quid enim procharitatem habere videaris, et justitiam velis ? aut quis te adjuvare poterit, si mihabere te dicas, et castitatem non haum odio habeas, secundum illud quod , Qui diligit iniquitatem, odit animanı ria castitutem paucos valde habere velle

tius admonemus, propter illud quod scriptum est: Neque fornicarii, neque molles, neque masculorum concubitores, regnum Dei possidebunt; et illud: Neque adulteri, néque ebriosi regnum Dei pessidebunt; sed quod prius est, multi sunt qui uxores videntur habere, et persuadente diabolo castitatem dissimulant custodire, sed ut cum suis aut cum alienis an cillis, libidinis furore succensi, ita adulteria committere non erubescant, ut nec Deum timeant, nec hominem revereantur; sed justum erat, fratres, ut apud illos qui tales sunt deberent tam frequentes et tot annorum admonitiones nostræ proficere, ut nec de medicamentis sibi vulnera facerent, nec inde se ecciderent unde se vivificare potuerant; quia castigatio sacerdotis sicut obedientibus ad gloriam, ita inobedientibus erit ad pœnam; et quia illi, sicut jam dixi, nec Deum reverentur nec hominem metuunt, vos ani Christo inspirante et sidem et castitatem fideliter custoditis, si quando aliquos tam sacrilega peccata committere cognoveritis, et semel et secundo et tertio castigate, et si vos audire noluerint, nec colloquium cum illis habete, nec ad vestrum eos convivium convocetis, nec in aliorum mensis cibum cum illis sumatis; secundum hoc quod talibus ait Apostolus, cum hujuscemodi hominibus nec cibum sumere, ut vel sic erubescant, dum se vident ab honestis et Deum t'mentibus exsecrari. Si enim quod suggero non fuerit factum, quicunque ille est qui fratrem suum aut vicinum adulteria committere noverit, si illum arguere nolucrit, particeps illius crit, dum illud quod scriptum est. Si videbas furem simul currebas cum eo, et cum adulteris portionem tuam ponebas; et illud quod Apostolus ait, Non solum qui faciunt ea, sed et qui consentiunt facientibus ea; illi autem qui adulteros nec ipsi arguunt nec in notitiam sacerdotis secretius ponunt, suspicionem nobis faciunt quod illos ideo non arguunt, quia insi talia peccata committunt: mihi enim sufficit quod cum grandi dolore animæ et influito gemitu clamo; vos vero si et a vestris et ab alienis peccatis liberi esse vultis, nolite parcere talibus; aut si vos secretius et frequentius admonentes audire noluerint, facite hoc ad humilitatis nos: ræ notitiam pervenire, dum illud quod Dominus de peccatoribus in Evangeliis dixit, Corripe illum inter te et Dipsum solum, si te audicrit, lucratus eris fratrens tuum; si autem non te audierit, die Ecclesia, id est, pone in notitiam sacerdotis; si nec Ecclesiam audierit, sit tibi tanquam ethnicus et publicanus. Sed quod pejus est, dum illi qui tantum malum committunt, ab aliquibus nou solum non corripiuntur, verum etiam palpantur et blande accipiuntur, ideo ipsa sacrilega crimina nutriuntur et sine ullo timore ac verecundia perpetrantur; sed nos timere debemus illud quod de Achar, qui de Jerico regulam auream furatus fuerat, scriptum est, quando pro unius kominis peccato super omnem Israel desavit ira Dei, nec quievit suror Dei a popule donee il'e qui malum secerat, Domino jubente, co tereretur. Cunt en walli de quibus joqui-

mur uxores castas esse velint, qua conscientia nefan- A tem usque ad nuptias custodiant; quia quomode da adulteria committant, et dicunt sibi licere quod eis omnino non licet, quasi alia præcepta dederit Deus viris, alia feminis? Dicet quicunque ille est qua lege permittente crimina ista committat, cum a divina et humana lege omne adulterium puni tur. Ideo tamen hoc malum non prohibetur, quia a multis committitur, sed quanto ab hominibus minus distingnitur, tanto magis divino judicio gravius vindicatur. Nam illud quale est quod aliqui qui in hanc impudentiam prorumpunt, ut dicant have tam crudelia mala viris licere, et feminis non licere; nec attendunt quod et vir et femina regulariter sunt Christi sanguine redempti; et simul sacrosancto lavacro sunt abluti. sanguinem Domini simul accipiunt, et non est apud Deum discretio masculi et feminæ, nec est persona- B rum acceptor Deus. Ergo quod feminis non licet, similiter et viris non licuit unquam, nec licere poterit; sed quia infelix intromissa est consuetudo ut si uxor inventa fuerit cum servo, puniatur; si autem vir cum multis ancillis in libidinis clonca volutatur, non solum non punitur, verum etiam a suis similibus collaudatur, et sibi invicem loquentes, quis amplius hoc secerit cum risu et cachinno stultissimo consitentur. Sed istorum risus in die judicii vertetur in planctum, et corum joca vertentur in vulnera. Sed hoc illi faciunt qui futurum judicium nec credunt omnino, nec metuunt. Ego enim cum libera conscienția clamo nariter et contestor, quia quicunque habens uxorem. adulteria commiserit, nisi ei pœnitentia prolixa et uberes eleemosynæ subvenerint, et a peccato ipso C non cessaverit, et si quomodo sieri solet, subito mortuus fuerit, in æternum peribit. Nec illi nomen Christianum proderit, quia non solum non perfecit quod Dominus præcepit, verum etiam contra ejus præcepta scelera perpetravi'. Cum enim etiam uxorem. excepto desiderio filiorum, agnoscere peccatum sit. quid de se cogitant, aut quam spem sibi promittere possint, qui conjugia habentes per adulterium hoc sibi præparant unde ad inferni profunda descendant, nec volunt Apostolum audire dicentem, Tempus breve est; reliquum superest, ut qui habent uxores tanquam non habentes sint; et illud, Ut sciat unusquisque vas suum possidere in honore et sanctificatione, non in passione desiderii, sicut et gentes quæ ignorant Deum. Considerate quia qui uxoribus, ex- D cepto desiderio filiorum, utuntur, si assiduas eleemosynas non dederint, sine peccato esse non possint, et si hoc de matrimonio legitimo dicitur, putas quid de illis futurum sit in die judicii, qui aut publica aut occulta adulteria committere sine ulla divini timoris consideratione præsumunt? de quibus scriptum est. Peccatores et adulteros judicabit Deus; et illud Apostoli quod jam supra dictum est, Neque adulieri regnum Dei possidebunt. Quid tibi prodest, inselix, quicunque ille es, quod Christianus vocaris, si per peccatum adulterii a regno Dei excludi merueris? et hoc rogo, fratres charissimi, et admoneo charitateni vestram, ut quicunque uxores accepturi sint, virginita-

nullus est qui sponsam violatam velit accipere, sic nullus se debet ante nuptias adulterina commixtione corrumpere; sed quod pejus est, plures sunt qui sibi concubinas adhibent, antequam uxores accipiant, et quia grandis multitudo est, excommunicare omnes non potest episcopus, sed cum gemitu et multis suspiriis tolerat, et exspectat si forte pius et miscricors Dominus det illis fructuosam pænitentiam per quam possint ad indulgentiam pervenire. Et quia hoc malum in consuetudinem est missum, ut putetur non esse peccatum, ecce coram Deo et sanctis ejus profiteor quia, sive ante uxorem, sive post uxorem, quicunque sibi concubinam adhibuerit, adulterium committit; et hoc pejus est adulterium: quia, cum nulla ratione liceat, publice hoc sine ulla verecundia quasi ex lege committit. Denique etiam ex hoc cognoscimus non leve esse peccatum, ut quoscunque ipsæ concubinæ conceperint, non liberi sed servi nascantur, unde enim post acceptam libertatem bæreditatem patris nulla lege et nullo ordine permittuntur habere? Etiam videte utrum sine peccato esse possit, ubi generosi decus sanguinis ita humiliatur, ut de hominibus nobilissimis servi nascantur. Nam in tantum grave peccatum est, ut in civitate Romana qui voluerit uxorem ducere, si se virginem non esse cognoscit, ad accipiendam benedictionem nuptialem venire peifitus non præsumit; et jam videte quam durum sit ut cum illa quam optat ducere, benedictionem non mereatur accipere. Sed quando suggerimus ista, timeo ne sint aliqui qui nobis potius quam sibi velint irasci. Sermo enim noster quasi speculum charitati vestræ proponitur; et ideo quomodo matrona, quando speculum attendit, in se potius quod totum viderit corrigit, et non speculum frangit, ita et unus misque vestrum quoties in aliqua prædicatione cognoscit fæditatem suam, justum est ut magis se corrigat quam contra prædicationem velut contra speculum velit irasci. Sicut et illi qui aliquas plagas accipiunt, magis volunt vulnera curare quam medicamenta contempere; ne ergo etiam ex hoc aliquis dupl-citer peccet, si contra spiritualia medicamenta irasci volucrit, non solum patienter, sed etiam libenter accipiat que dicuntur : quia jam ex alia parte a malo cognoscitar declinare, qui salubrem castigationem volucrit libenter accipere; et cui mala sua displicent, jam illi et quæ bona sunt placeant, ac sic quantum se a vitiis separaverit, tantum se virtutibus propinquabit, quod ipse præstare dignetur qui cum Patre et Spiritu sacio vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XXI. Ad monachos.

Scimus quidem spiritali militiæ cui nos mancipevimus magnam esse in futurum repositam remunerationem. Sed si bene respiciamus in hoc ipso opere quod agamus [Forte agimus], quodammodo etiam in præsentiarum partem præmii possidemus, etc.

Si igitur amplecteris talium dogmata, nec sic animæ corporisque exemplum per omnia convenire cognosce: non enim ex duabus perfectissimis personis est homo, neque ex præexistentibus perfect ssimis naturis, etsi secundum corpus ex præexistent bus materia. In uper ipsum corpus humanum non ad aliud aliquid factum est, nisi nt hojus sit animæ, velm si quis dicat, organum. Mens vero circo tales remotion subsistentiam habuic: non en m quæ in Christo unitio facta est, a principio fuit. Nam si a principio: unaquæque mens, quod absit, Christus crat, in nullo namque volunt dispares a principio factas, non enim propter corpus tantummodo Christus est, alias non inhumanatio, sed incarnatio est facta soluminodo. Siinhumanatio: quia non ex tunc est nostræ naturæ unita totietas, sed jam prius illud quod est multo amplius subsistebat. Quinimo, quod magis proprie homo est, id est interior homo; et erit inhumanatio, ejus tantum qui foris unitio. Sed non sic sapuerunt sancti Patres: perfectam siquidem naturam nostram Verbo unitam, et non solum carnem a tempore conceptionis qua in Virgine facta est, consonantissime docuerunt. Continet enim prædicta epistola etiam hæc: Diversæ quidem quæ ad unitionem veram convenere natura; unus vero exambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum diversitate consumpta propter unitionem: perficientibus antem potius nobis unum Dominum et Christum et Filium deitate atque humanitate, per ineffabilem et inenarrabi- C lem ad unitionem concursum. > Ecce differentes quidem naturas in Domino unitas esse dixit, et hoc ad faciendum Christum; ne putares quod alio tempore præter id quo facta est conceptio corporis; et ne quis putet quia sola caro tunc unita est Verbo. addidit quia divinitas et humanitas ad unitatem concurrerint.

Hæret. Nos prædictum dogma non colimus : hoc est enim quod dicitur Origenis de præexistentia, quod et sancti Patres nostri et archiepiscopi Alexandriæ sub anathemate damnaverunt, maxime sonctus Theophilus, quem et sanctissimus Cyrillus in nmni orthodoxa confessione secutus est. Superflue igitur ea quæ a nobis non coluntur dogmata dissolaccuses nostrum dog on, et in contraria parte stes, ad rem pertinentia loqui.

Rust. Quia in er v s nonnullos habetis talia sentientes, et consequens est vestro doginati ut ista dicatis, sicut postea ostendetur; idcirco hæc dicere sum coactus: quoniam vero tu non vindicas talia, convertar ad reliqua. Quia igitur non præexistunt corporibus hominum animæ ipsorum, claret quia propter invicem creantur a Deo: anima quidem sicnt ad gubernandum corpus secundum naturam, corpus vero, sicut sine quo impossibile est tales illius operationes impleri. Ideo enim individua anima individuo utitur corpore, et non alia anima alterius corporis gubernatrix est naturaliter, sed proprii

multiplicandarum causa blasphemetur onimarum. A unaquæque, ad hoc nam que etiam subsistit. At vero Deus Verbum, non ad Incarnandum et inhumanaudum substitit, sed sempiternus est : neque ergo bumanitas ad hoc ut ita uniretur substitit, sed alteram habet subsistendi causam; nec humanitatem dico solummodo individuam quæ Verbo unita est, sed commune n. Vides igitur longe impar unitionis exemplum.

Hæret. Etsi discrepat Dei Verbi et animæ exemplum (quia Deus non tantum praexstitit anime, sed et infinite pricexstitit homini, et quia ipse, et totins naturæ et suæ humanitatis creator est), et nec solom movet propriam humanitatem, et universa quæ vult, et quemadmodum vult; non tamen hamanitatis, a carne: sicut enim ad hoc facta est humiliter si una mens unita est Verbo, non a Virgine B mana caro, ut a rationali, id est humana, anima gubernata, utilis sit ad animæ operationes exp'endas quæ aliter impleri non queunt: sic Dei Verbi humanitas, ut dum moveretur ab eo, ejus operationes expleret. Similiter igitur per unitionem Verbi et ejus humanitatis una natura est.

Rust. Nullo modo hoc, sed magis econtrario verom est. Si enim ex majore horum quæ dicta sunt dissimile atque inconveniens est exemplum, ex minore vero simile atque non discrepans, multo amplius Dei Verbi et humanitatis non est una natura. quam sit. Igitur cum nequeat esse et non esse una sol que natura, restat ut propter exempli similitudinem sit utique bene una persona: propier id vero quod longe amplius discrepat, non una natura. Si ig tur non facta est una natura, constat quia permanent duæ: non enim dicturus es e converso quod Dei ad humanitatem non una natura sit, humanitatis vern ad Deum una natura sit : non solum quia nihil differt circa rem, sed et quia continuo respondebo : Ergo Verbi et humanitatis dum naturæ sımı, etsi humanitatis et Verbi non duæ, sed una: incongruum vero non a mea orietur propositione, sed vestra.

Hæret. Hoc nemo, ut arbitror, eorum qui habent anknam confiteri refutat; quia si una natura est carnis et Verbi. Verbi et carnis una natura est, eisi duæ: idem namque est, quotieslibet quis convertat verbositate sermone. Illud vero magis interrogo; si tua ratio vera est, cur non potius una natura et non visti. Oportet autem, eo quod semel ita elegeris ut n una magis Christi persona sit, quam una quidem persona, non una vero natura? Quomodo aut Christus unus circa hominis sit exemplum, dum longo amplius discrepet quam concordet? oportet enim multo magis unum non esse, quam esse unum Christum et Filium Dominum.

> Rust. Siquidem principaliter secundum ipsum inhumanata esset divina natura, que sancte utique Trinitati communis est, omnium trium fuisset incarnatio personarum : quæ enim communis naturæ sunt, principaliter et secundum se, communia sunt sanctæ Trinitati. Quoliam vero non per se, sed per unam est incarnata personam, D. us enim Verbum, Dei Filius, incarnatus est solus, qui est illius naturæ una persona: idcirco unita ei caro rationalis absque ulla

et subscripsi. Not. sub die vin idus Junias, Opilione A viro clarissimo consule.

Contumeliosus episcopus consensi et subscripsi. Philagrius episcopus consensi et subscripsi. Prætextatus episcopus consensi et subscripsi. Maximus episcopus consensi et subscripsi. Julianus episcopus consensi et subscripsi. Florentius episcopus consensi et subscripsi. liem Florentius episcopus consensi et subscripsi. Cyprianus episcopus consensi et subscripsi. Montanus episcopus consensi et subscripsi. Cœlestinus episcopus consensi et subscripsi.

Porcianus episcopus consensi et subscripsi.

Eucherius in Christi nomine episcopus consensi et sabscripsi.

Cataphronius presbyter, directus a domnis meis Agræcio et Severo episcopus, consensi et subscripsi.

Desiderius presbyter directus a domno meo Joanne episcopo consensi et subscripsi.

Leontius presbyter, directus a domno meo Coustantio episcopo, subscripsi.

Ego Emeterius [ms., Emerius. HARD.], directus a domno meo Gallicano episcopo, cousensi et subscripsi.

# JUANNIS CHRISTOPHORI AMADUTII

AD CL. VIRUM ANGELUM M. BANDINIUM,

CANONICUM BASILICA LAURENTIANA FLORENTIA, ET PRAFECTUM REGLA BELIGTHECA MEDICEO-LAURENTIANA, IN SERMONEM SEQUENTEM

#### PREFATIO.

eruditissime, sic ingenuo ac honesto viro grati animi officia convenire, ut si quis vel ea sciens prætermittat. vel ab iis refugiat, parum absit quin inter jumenta recenseam. Alitur enim humana societas mutuis potissimum præsidiis, studiis ac voluntatibus; quæ quidem si tollantur, humanitas ipsa tolli mihi rideatur, quæ quam sit hominis propria, vel ipsum nomen indicat. Habeat ergo sibi, qui relit, oppositæ sententiæ placita, quibus nova prorsus, ac silvestris philosophia, urbano homine indigna innilitur. Nimirum intelligis, amicorum optime, hæc ideo a me dici, ut qui multis me cumulaveris beneficiis et amoris significationibus, gratum me quinctiam tuis in me meritis ac liberalitatibus identidem agnoscas, tum et perpetuo eorum omnium memorem futurum dijudices. Quare cum nunc mihi con- C tingat hunc sermonem de Viduitate servanda typis committere, quem tibi posissimum acceptum resero, cui alii convenientius hac qua me nunc prafuri decet, inscribantur, quam tibi, ut hinc aliqua saltem mei in te studii ricicsitudo existat? Exiguam sane video et imparem beneficio tuo ac merilis, verum, quæ cum ab ingenuo ac majora dare cupients animo proficiscatur, digna sit, quam tu æqui bonique excipias. Postquam lectoribus nostris innotuit beneficii auctor, unde hac in nos manarunt, æquum est ut cælera paleant, quæ ad monumentum quod nunc primum prodit, propius spectent, quæque ut tibi, qui ea perbelle noveris, repetantur, pati nunc debeas. Codex quapropter bibliothecæ Mediceo-Laurentianæ (a), cui tu merito præes, hunc habet sermonem, quem tu saculo XI exaratum censes, qui jam D verum cum circa sermonis dimidium deprehenderin in ipsum descripseris in tom, I Catalogi Latincrum codicum bibliotheca Laurentiana (b), quem propediem

Semper mecum ipse cogitavi, Bandini amicissime et B proditurum præsto'amur. Continet laudatus codex varias S. Cæsarii Arelatensis homilias, atque inter illes hæc eliam habetur, quæ tamen Augustino sanctissims Ecclesiæ Patri tribuitur, cum in fine ejusdem hec, licet inconcinne, subnotentur : Explicit S. Augustini de consolatione mortuorum. Cæterum clarius Augustino inscribitur in codice altero saculi 1x, in fine mutile, bibliotheca S. Marci Florentia, quam obtinent Fraires Prædicatores, ubi post plures, quas continet, ejusdem Cæsarii Arelatensis homilias, sequuntur sermones tres, quorum primus est S. Augustini episcopi, et incipit : Beatus homo cui miserebitur Deus, etc., alter ejusdem nomine quinetiam prænotatur, et est de Viduitate servanda, ac tertius tandem S. Ambrocii designutur, et est de Pænitentia agenda. Describit hunc codicem vir inter suos famigeratissimus Franciscus Antonius Zaccherius in ejus Itinere per Italiam (c), ac singula ejus capita singillatim recenset. Sermonem secundum de Viduitate servanda ex hoc codice exeriptum nobis per summam humanitatem communicarit vir clarissimus Philippus Angelicus Beechettius Dominicanæ Familiæ alumnus, et Ursianæ Ecclesiasice Historiæ continuator præstantissimus, quemadmodum el ejus cura apographum ex codice Laurentiano escerptum, amice et comiter te largiente, obtinui. Tests vero quem exhibeo est ex codice Laurentiano, cui temen in ima ora variantes lectiones subject ques habet codes Divi Marci, qui altero duobus sæculis retustiof est. Potior hujus antiquitas postulare quidem videbetur ut textus loco ejus apographum proponeretut; eum inrectum, forte amanuensis oscitantia, fragmestum quoddam alterius sermonis de Pænitentia, que

Cod. XX, Plut. xvi. (b) Pag. 261 ad 265, n. 41, pag. 141.

<sup>(</sup>c) Part. 1, cap. 2, pag. 49 et 50.

sonarum dicit, ejicit illud a sancta Scriptura dictum, A una epistola, verumtamen iu diversis capitulis dictum quod Verbum care factum est (Joan, 1, 14). Paulo superius vero estendit, dicens : « Duarum enim naturarum unitio facta est; propter quod, unum Christum, unum Filium, unum Dominum cousitemur: clarissime igitur subsistentiæ nomen, nonnunquam personam, interdum vero naturam significat : non enim, sicut inquis, semper et personam significat et naturam. > Et rursus ubi jubet non dispertiri voces quæ de Christo dicuntur, duabus personis sive subsisientiis, subsistentiæ nomine atque personæ simpliciter atque ind serenter est usus, in tantum qui postea ipse divisit voces, super duabus naturis inquiens : « Evangelicas vero et apostolicas de Domino voces, scimus, Deiloquos viros, quasdam quidem communificant & sicut super una persona, quas- B inferius ostendenius. dam vero dividente:, sicut super duabus naturis. Et post aliqua: « Glorificavin:us omnium Salvatorem Dominum, quoniam Scripturis divinitus inspiratis et traditioni sanctorum Patrum nostrorum convenientem habent fidem, tam quæ apud nos, quam que apud vos sunt Ecclesiae : hac vero continue per ordinem supra sunt posita. > Ecce, divinas Scripturas et Patres sic prædicare confessus est, quoniam oportet distribui voces duabus naturis. Quia ergo non dicit sibimetipsi contraria, constat, quoniam naturis quidem distribuendæ sunt voces, nequaquam vero personis, id est subsistentiis. Commune igitur diversarum id nomen est rerum, et interdum personam significat, nonnunquam vero naturam. Unam igitur subsistentiam dicimus Domini Christi, subsis- C tens est enim persona ejus : non vero abominamur et duas dicere, quando et pro naturarum nomine pie hoc quis assumere vult sub omni cautela; subsistunt enim duæ naturæ.

Hæret. Sed ecce Chalcedonensis synodus, quam veneramini, unam subsistentiam dicit Domini Christi. At vero beatissimus Cyrillus ex duabus subsistentiis unam dicit, et dicebas (quin potius demonstrare voluisti superius) quod non dicat ex duabus personis: ex duabus igitur naturis dicit Dominum Christum. Quoniam vero et mox unam ejus subsistentiam dicit præfatus Pater, unam igi:ur naturam novit Domini Christi. Sicut enim non recusas, duabus naturis dictum et ex dualius subsistentiis, sic negare non pounitionem prædi at factam. Non enim vel alterius Patris, vel in diversis opusculis sub eo dicta proferimus nunc, sed et ipsa epistola et non longe utrumque ab invicem ibidem quoque ostendi.ur, et quando audimus eum dicentem convenisse naturas secundum unitionem naturalem, et non personalem, quia non modo una persona, sed et una ex duabus natura.

Rust. Es quidem quæ dicta sunt, ad solutionem horum quæ sun! dicta sufficient; sient enim ostendimus in eadem synodo dictum quia subsi-tentia interdom quidem personam, nonnunquam vero naturam significat, sie una cademque epistola contigit uno nomine res dici diversas : mavin:e, quia etsi in est. Insuper quia aliter et aliter subsistentie nomine usus sit, nec tu poteris denegare : si enim semel acquiescis quia non ex duabus personis dixerit, quando ex duabus subsistentiis dixit, dicis vero quia unam personam et unam subsistentiam pro una natura factam per unitionem dixerit; constat quod aliter atque aliter hoc nomine usus sit : hic quidem ex illis dicens subsistentiis quæ non etiam personæ s'nt, sed naturæ tantummodo; illic vero illam subsistentiam quæ secundum te quoque persona est. Quod igitur (me dicente) ut falsum reprehenderas hoc, et tu, etsi diverso nomine, es confessus. Claret igitur quia etsi vicine, aliter tamen et aliter usus es nomine. Quia vero nec subsistentiam unam pro una natura dixerit.

Hæret. Si non sic intellexit, quia per unitionem una natura facta sit ex duabus, quare inquit, sicut supra jam dixi, e secundum unitionem naturalem?

Rust. Ad refellendum cos qui dicunt quia nostra naturæ non ipsa divina Verbi natura unita sit, sed velut accidens aliquod Verbi tantummodo, ut dignitas, ut auctoritas, ut potestas. Prætermittens enim quoniam non conjungendæ sint subsistentiæ, secundum dignitatem, vel auctoritatem, vel potestatem, solum tunc intulit, sed secundum unitionem naturalem, id est ipsarum naturarum; tanquam si quis dicat, chorus angelicus, id est chorus angelorum. Nec non et ob hoc, quia non persona est unita personæ, sed Deus Verbum nostram naturam sibimetipsi unire dignatus est, non vero nostram personam; ne non vera, neque in unam personam, neque in unum facta ponatur unitio. Ipse vero sanctissimus Cyrillus in expositione horum capitulorum prima, naturalem unitionem semetipsum dixisse ait, pro vera unitione; et testimonium profert Apostoli ad bujus rei comprobationem, dicens: Et eratis natura filii iræ, sicut et cæteri (Ephes. 11, 5). Et addit, e quia sicut ille, natura filios iræ, pro eo ut dicerct, vere filios ira, dixit, sic ego unitionem naturalem pro vera posui. > Si ergo naturalem unitionem, tanquam in unam naturam colligentem ea quæ unita sunt, in hoc loco acceperimus, necesse est ctiam illic iram quamdam subsistere secundum naturam, cujus secundum naturam malæ sint proles, circa impiissimum Manichæum. Insuper si hoc demonstrare Cyteris quia in una natura dicat, quando in subsistentia D rillus voluisset, quia una facta esset natura, consequens erat ut in expositione hoc clarius diceret, et contra eos qui hoc accusabant adjiceret, dicens : « Yerum est : hoc dixi, et bene dixi, una est enim per unitionem facta natura. > Cur igitur naturalem unitionem veræ unitionis nomine permutavit? Nemo enim semetinsum exponens et cupiens dilucidare quod dixerit, pro maxime proprio nomine incertius nomen ponit. Veram namque unitionem et nos dicimus et vos; naturalem vero vos tanquam pro vobis solummodo sapitis. Si igitur quod dicitis dicere voluisset, et multo facilius id ille dicere potuisset, et verbum proprium simul et clarius nen mutaret.

Hæret. Infirmiores erant ad ques sermo fiebat, id

irritam fecerunt, non solum otiosæ, sed etiam et verbosæ et curiosee discunt circuire domos alienas, loquentes qua non oportet. Esto sedulo in domo tua crando cum lacrymis, ut det tibi castitatem corporis vel continentiam. Quam infelix es et misera, quam malum opprobrium portas, si te non contines! Qualis distractio est tibi, si carn's tuæ frenum non habes! Labora in opere Dei semper. Ecce bona vidua, quæ est unius uxor viri, si filios educarit, si hospitio recepit, si sanctorum pedes lavit, si tribulationem patienirbus subministrurit . Beata eris si bæc omnia feceris; sunt enim multæ viduæ quæ habuerunt duos vel tres viros, sed non habent præceptum, ut ab omnibus bonorentur, sient illa quæ unum virum habuit. Molte viduae fucrunt in diebus Elize, et ad nullam R earum missos est, nisi in Sarepta Sidoniæ. Vide quia nulla ex illis habuit meritum, nisi illa sola quæ hospitio recepit in die necessitatis, quando erat fames valida, et adveniente sancto Elia, apparavit illi mensam: sicut et illa vidua non habuit in substant a sua nisi duos denarios, et sperans ex corde puro quod esset centuplum acceptura, hos ipsos obtulit Domino: sicut et illa vidua nomine Judith, quæ non dissedebat de superioribus domus sux, jejuniis et orationibus serviens Domino die ac nocte, quam Dominus custodiebat de manu Ilolophernis, ne coin-

 Verba hæc usurpat Apostolus cit. Epist. vers. 10. b Cod. S. Marci hæc insuper habet, quæ per amanuensis oscitantiam invecta sunt, quæque ad sermonem alterum de Pænitentia pertinere videntur, quæque hic subjungere placuit : ... Faciat quod adeo cupit fieri, quando diem finierit, vita non finit, sed transit de vila in vitam. Sive is voluntate sua occurrat ad baptismum, sive in periculo constitutus bapti-zetur, et exeat, ad Dominum vadit, ad requiem vadit. Baptizatus autem, et desertor, violatorque sacramenti si fuerit, peccat, et Dominum repellit a se. Si autem ugal pænitentium ex toto corde, sed agat veram pænitentiam, ubi Deus videt, sicut vidit cor David, quando increputus a propheta graviter, et post communicationes terribiles Des exclamant dicens: Peccavi, et mox ut audivit Dominus, abstulit peccatum suum. Quantum valent tres syllabæ! Tres enim syllabæ sunt, Peccavi, sed in tribus syllabis flamma sacrificii cordis ejus al cælum ascendit. Ergo qui egerit veram pomitentiam, et solutus suerit a ligamento quo erat constrictus, et a Christi corpore separatus, et bene post pænitentiam vixerit, post reconciliationem cum defunctus suerit, ad Dominum vadit, ad requiem vadit, regno Dei non privabitur, et a poculo diaboli separebitur. Qui autem D positus in ultima necessitate ægritudinis suæ, acceperit pænitentiam , et mox reconciliatus fuerit, et vadit, id est exit de corpore, sateor vobis, non illi neyamus quod petit, sed nec præsumo quod bene hinc exiit, et non præsumo, non polliceor, non dico, non vos fallo, non vos decipio, non vobis promisto. Fidelis bene vivens securus hinc exil. Agens pænitentiam, dum sanus es!, el reconcilialus si postea bene vixerit, securus est. Sed dicis, quid est si bene vixerit? Vel hec nos instrue, sacerdos bone, vel hoc sciamus. Illud nescire te dicis, qui accepta pænitentia ad horam et transiit, nescire te dicis, facinora sua si relaxentur in die judicii, hinc nullam securitatem nobis das. Qu'd est vivere post pænitentiam, doce nos. Dico vobis, abstinere ab ebriositate, a concupiscentia, a furto, a malo eloquio, ab ipso immoderalo risu, a verbo otioso, unde reddituri sunt ho-mines rationem in die judicii. Ecce quam levia dixi, et

nuberevolunt, habentes damnationem, quia primam fidem A quinaretur in opere peccati. Oh quam beata vidua, quæ tale gaudium b civibus suis præstitit, et spem bonam sibi acquirere meruit, ut liberaret populum suum ab ore gladii! Ecce quod fecit castitas viduz, ut esset nominata in omnem terram, et Domino laudabilis, et in omnibus clara. Oh quam beata es, vidua quam Dominus memoratur! Sieut illa cujus filius unicus defunctus fuerat, quomodo misericordiam consecula est a Domino, ut resuscitaretur e; sicul illa vidua in Actibus apostolorum (cap. 1x, 36) nomine Dorcas, que multas eleemosynas faciebat, omnes vidue, adveniente Petro, ostendebant vestes quas eis fecerat Dorcas, dum viveret. Vidit autem Petrus opera mulieris viduze, oravit, et susc tavit eam. Sieut et illa v dua que quotidie se volvehat ad pedes cujusdam divitis, ut viudicaretur de adversario suo, cum vidisset illam dives lacrymantem, ait; Si Dominum non timeo, nec hominem revereor, tantum ha e vidua quia molesta est, vindicabo cam. Fece quomodo vindicatur vidua, si obtineat castilatem, et humilitatem, et mibi ipsi præcep:um est, ut a me visitationem accipiat, dicente apostolo: Visita pupillos et viduas in pressura ipsarum (Jac. 1, 27). Oh quam beata es, vidua que in omnibus taliter commendaris a Domino! Qui autem tibi non miseretur, judicatur a Domino ipso dicente d: Causas viduarum non judicantes, et pupillos non miseranes,

> omisi illa gravia et pestifera. Et aliud dico: non solum post pænitentiam ab is:is vitiis homo observare se debel, sed ante pænitentiam, dum sanus est, quia nescit si possit ipsam pænitentiam accipere, et confiteri Deo et sacerdoti peccata sua. Ecce quare dixi : et ante panitentium melius. Agens vero pænitentiam ad ultimum, et reconciliatus exierit, si securus hinc exeat, ego non sum securus. Panitentiam dare possum, securitatem dare non possum. Quod dico attendite. Ego illum planius expono, ne aliquis me male intelligat. Nunquid dico damnabitur? Non dico. Sed liberabitur dico. Es quid mihi dicis, sancte episcope? Quid tibi dicam nescio. Dixi non præsumo, non promitto, prorsus nescio de Dei voluntate. Vis te, frater, a dubio liberari? Vis quod certum est evadere? Age pænitentiam, dum sams es. Si enim agis veram pænitentiam dum sanus es, et invenerit le novissimus dies, curris, ut reconcilieris sic agis, securus es. Quare securus? Vis dicam un? Quia egisti pænitentiam eo tempore quo et peccare po-tuisti. Ecce dixi quare securus es. Si autem tunc agere vis ipsam pænitentiam quando peccare jam non potes, percata te dimiserunt, non tu illa. Sed unde scis, inqui si forte Deus mihi misereatur, et dimit at mihi peccale mea? Verum dicis, fruter, verum dicis, unde scie. d ideo tibi do pænitentiam, quia nescio. At file inquit: Ergo dimitte causam meam Deo. Quid metu verbi effligis, et judici me Deo dimittis? Illius judicio te co mitto, cujus judicio me commendo; nam si scirem nihil tibi prodesse, non te admonerem, n n te terrerem. Due res sunt : aut tibi ignoscetur, aut non tibi ignoscetur. Quid horum tibi futurum sit nescio. Sed do consilium: Dimitte incertum, et tene certum. Et cum vivis, age pænitentiam veram, ut cum veneris in judicium Dei, non ab eo confundaris, sed ut ab eo in regnum dedscaris.

. Cod. S. Marci habet, consecuta est, ut a Domine resuscilareiur.

d Locus hic in Scripturis saeris non habetur, lice testimonia de viduis et pupillis bue redeuntia plurima occurrant, quorum aliquod bic ad sensum, uti noa insolens apud scriptores sacros, forte adductum est

scripscrit, unquam probare non poteris.

Rust. Insa illius sanctissimi verba satisfacient. Testimonium ex secunda epistola ad Nestorium S. Cyrilli: c Carnem animatam anima rationali uniens Verbum sibimetipsi secundum suhsistentiam, ineffabiliter atque inintelligibiliter factus est homo, et vocatus est filius hominis non secundum solam voluntatem vel benignitatem, sed neque velut in assumptione solius personæ: et quia diversæ quidem, quæ a i unitatem veram conductæ naturæ, unus vero ab ambabus Christus et filius; non tanguam naturarum differentia interempta propter unitionem, perficientibusque potius vobis unum Dominum et Christum et Filium deitate et humanitate per inessabilem unitionem et inenarrabilem concursum. > Igitur etsi super aliis natura rationalis individua persona est, in Christo vero hæc regula nullatenus vera est.

Hæret. Irrationabile mihi nimis videtur esse quod dicitur, quia in omnibus quidem verum est, in Christo vero hæc regula nequaquam vera est. Si enim similiter nohis participatus est sanguine et carne, et per omnia nobis assimilatus est absque peccato, cur in eo solo non verum sit quod in omnibus verum est?

Rust. Si quidem hoc solum inæstimabile atque insuetum esset in Christo, equidem neque tunc te dissidere hujusce miraculis oportere convenerat. Si vero et multa, imo universa, in illo inæstimabilia, hoc magis esse irrationabile vel tarde jam respice; quia cum tanta miranda atque inzestimabilia fide C percipias, ad unum horum dubius es. Quis enim, die mihi, præter huncalius talis ut bic? Ideo iste non secundum consuetudinis legem factus est : quoniam nemo a semetipso factus est sient iste, sed novo modo, nova unitione, nova et singulari atque irregulari lege factus est. Nunquam siquidem, neque homo, neque angelus, ne que quis ex superiorum rationalium Deus erat, nec erit, in unam Deo illi qui consubstantialis est Patri personam unitus, nullus ex alia natura; unus cum Verbo et Deo Christus est factus; neque quisquam unus Dominus, nec unus unigenitus Dei, sicut in hoc credimus factum: duárum namque perfectissimarum rationalium naturarum nunquam secundum veritatem facta est una persona, sicut in Domino Christo est factum. Amplius vero adhuc B tenus inquiens : « Naturæ quidem duæ, Deus et liodicam, quia neque inter ipsas creaturarum substantias unquam tale aliquid factum est, ut unirenter in unitate personæ: non igitur aliorum rationalium regulæ supponitur ipse Dominus; non enim cæterorum factus est lege. Sicut igitur Nestorii syllogismo, quin potius paralogismos, id est falsas collectiones; ita et aliorum qui similiter consueta et inæstimabilia in non æstimabilibus, et mirabilibus et mentem supereminentibus quærent, abominamur : ex talibus enim non potest colligi quod idem sit Deus perfectus et homo persectus. Sie credentes onnia regenti et onnipotenti Deo, vobis quoque resistimus, qui dum vultis comparationibus et exemplis et legibus regu-

Haret. Et ubi hoc aliquando sanctus vir ille con- A lisque subjicere unitionem super cuncta fulgentem, jam non eam creditis singularem.

> lieret. Ego homo sum; rationabiliter persuaderi desidero, rationalem me creavit Deus.

Rust. Recole, quaso, et participem te esse illius divini baptismatis; recole de illo mysterio esse sermonem, cul nunquam æquum quid vel simile centigit: quia hoc ipse in semetipso universorum Dominus fecit; sicut per prophetas ipse dixerat, inquiens : Faciam novum in femina quod omnes mirabimini (Jer. xxx. 22). Verum quia valde me cogis verbo inire quæ superexsiliunt animam, prius a Deo veniam petens, ut possum, aggrediar disquirere imperscrutabilem rem. Dico autem quoniam si fides accommodanda est exemplis, omnia quidem sine exceptione habet no-B stræ naturæ Christus, non omnia vero humanæ personæ:videmus enim unamquamque hujusmodi subsistentiarum omne quod suum est esse in semetipsa habentem, præter cæteras alias sequestratam. Nec enim mea anima alterius corpus per semetipsam vel prime gubernat, etiamsi secundum accidens, velut filios aut servos dicimur gubernare. At vero Deus illam humanam naturam nunquam sua præsentia atque gubernatione depositam reliquit, tanquam si dicat aliquis effrenate libero arbitrio abuti, sed et ob hoc cant creavit, non ut suæ [F. leg. sua], sed ut ejus esset; et super semetipso eam fundavit, tanquam super ba-int quamdam vel fundamentum, ut vera dicam, ut per eam perficeret propositam suæ immensæ largitati pulcherrimam dispensationem. Igitur si omnis individus natura persona est : sed illa omnis que non ad lioc creatur, ut alteri inseparabiliter unita permaneat. Nam et humanum corpus non est alterius personæ ab anima sua; alioquin, ut jam dixi, erit Christos ex tribus personis, et ex quinque Trinitas sancta.

Hæret. Prius oportet me ea quæ ante dixisti recipere, si tute ad reliqua pervenire contendis. Miror namque quomodo dicitis quia inhumanatio Domini caret exemplo, dum multi Patrum exemplorum comparationibus hane assimilent; nec non et ipsa sancia et universalis synodus Ephesina, in mysterii explanationem, hominis utatur exemplo, et hoc ex lectionibus antiquorum perdoceat : quia sicut ex anima et corpore una est hominis natura, sic ex divinitate et humanitate una est Christi Domini natura, sic aliquamo, quia et anima et corpus : Filii vero non duo neque Dii; neque enim hic duo homines, etsi sic Paulus quod intus est hominis et quod foris est appellavit (11 Cor. 1v, 16); et si oportet breviter dicere, aliud quidem et aliud, ea ex quibus Christus. > Sa igitur hoc sanctissimi Patres rationalis animæ et humani corporis exemplum suscipiunt ad Domini inhumanationem, sic unitas dicentes in Christo naturas, sicut in unam naturam hominis animam simut et corpus, quomodo nos hoc super inhumanatione sapere prohibetis, extra exemplum dicentes esse unitionem, cuius tanti ac tales Patres similitudinem proferunt?

Lirinensi ab adolescentia educatus suerit, sic sacile sup- A cras virgines Arelatenses misso, omnino patet S. Ceponere possumus illum haud aliam disciplinam monasticam in monasterium Arelatense introduxisse, nisi Lirinensem; ita quod hæc regula existat insigne monumentum arctæ disciplinæ monasticæ in celeberrimo cænobio Lirinensi olim usitatæ. Constat hæc regula 26 articulis, cum brevi sed pathetica exhortatione ad monachos, scriptaque est non solum ad monasterium Arelatense, sed ad omne aliud conobium abbate gubernatum. Et quidem, ex privilegio Hormisdæ papæ ad sa-

sarium post adeptum episcopatum et alia monasteria pro clericis et monachis in ipsa civitate erexisse, preter illud in suburbana insula a prædecessore conditum, cujus et ipse aliquando constitutus erat abbas. Deinde sub exordio kujus regulæ Tetradius, nepos S. Cessrii, et forsan cujusdam monasterii apud Gallos abbas. testatur hanc regulam fuisse dictatam ante initum episcopalum, adeoque quando S. Cæsarius adhuc era abbas et presbyter monasterii ab Conio conditi.

## INCIPIT REGULA

A S. TETRADIO PRESBYTERO, NEPOTE BEATE MEMORIE S. CESARII EPISCOPI ARELATENSIS ABBATE. MEA PARVA PERSONA ROGANTE, TRANSMISSA: QUAM A SUO SUPRAMEMORATO DOMINO CÆSARIO DIXIT IPSE DICTATAM; QUAM DUM ESSET SACERDOS IPSE PER DIVERSA MONASTERIA TRANSMISIT.

Incipit in Christi nomine Regula, qualis debeat esse in B pluvia, et caro sine cibo, talis est anima si non refmonasterio ubi abbas est, quicunque fuerit. ciatur Bei verbo.

CAPUT PRIMUM. Imprimis si quis ad conversionem venerit, ea conditione excipiatur, ut usque ad mortem suam ibi perseveret. Vestimenta vero laica non ei mutentur, nisi antea de facultate sua chartas venditionis faciat, sicut Dominus præcepit dicens : Si vis persectus esse, vade, vende omnia quæ habes, da pauperibus, et veni, sequere me (Matth. xix). Certe si non vult vendere, donationis chartas aut parentibus aut monasterio faciat, dummodo liber sit, et nibil habeat proprium. Si vero pater ejus aut mater vivat, et non habet potestatem faciendi, quando illi migraverint cogatur facere. Ouxcunque secum exhibuit abbati tradat : nihil sibi reservet : et si aliquis de propinquis aliquid transmiserit, offerat abbati. Si ipsi est C necessarium, ipso jubente habeat; si illi necesse non est, in commune redactum, cui opus est tribuatur.

- II. Sint vobis omnia communia.
- III. Cellam peculiarem, aut armariolum, vel quamlibet clausuram nullus habeat; in una schola omnes maneant.
- IV. Non jurent; quia Dominus dixit: Nolite jurare omnino, sed sit sermo vester est est, non non (Matth. v).
- V. Mentiri qui inventus fuerit, disciplinam legitimam accipiat; quia Os quod mentitur occidit animam (Sap. 1); et, Perdes eos qui loquuntur mendacium (Psal. v).
- VI. Non maledicant : quia scriptum est : Neque maledici regnum Dei possidebunt (1 Cor. vi).
- VII. Operam non quam unusquisque voluerit, sed quæ eis ordinata fuerit, faciant.
  - VIII. Dum psallimus, nullus loqui præsumat.
- IX. Ad mensam dum manducant, nullus loquatur; sed unus legat quemcunque librum : ut sicut corpus reficitur cibo, ita anima reficiatur Dei verbo, sicut dicit Dominus : Non autem in solo pane vivit homo, sed ex omni verbo Dei (Matth. 1v). Qualis est terra sine
- · Ingrediantur. Qui remoto loco est] In omnibus editis corruptus est bic locus, atque ita corrigendus:

- - X. Filium de baptismo nullus excipiat.
  - XI. Mulieres in monasterio nunquam ingrediantur. Qui in remoto loco esta, signo tacto, ad omne opus Dei nullus tardius veniat. Si tardius venerit, statim de ferula in manus accipiat. Arguente abbate, aut præpesito, aut quolibet seniore, respondere penitus non præsumat.
  - XII. Lites inter vos non habeatis : sic enim dick Apostolus: Servum Domini non oportet litigare, sed mansuetum esse (II Tim. 11). Certe si excesserit, ut est humana fragilitas, ut se sermonibus duris exstimulent, Sol non occidat super iracundiam restrem (Ephes. IV).
- XIII. Sed nec ullus præsumat iratum culpare; sed qui se sciunt secisse quod non debuerunt, invicen sibi veniam petant, implentes illud Dei mandatum ubi dicit : Dimittite et dimittetur vobis. Si vos non dimiscritis, nec Pater vester cælestis dimittet vobis peccate vestra (Matth. vi). Ira viri justitiam Dei non operatur (Jac. 1). Si offers munus tuum ad altare, et recordalus fueris quia frater tuns habet aliquid adversum te, vade prius reconciliari fratri tuo ; et tunc veniens oferes munus tuum (Matth. v). Certus esto quia dum iratus es contra alium, oratio tua non recipitur; nec irale licet communicare. Et ideo implete quod Dominis dicit: Pacem meam do vobis, pacem meam dimitto vebis (Joan. XIV). In hoc cognoscent omnes homines quol mei dircipuli estis, si vos invicem diligitis (Ibid., Inp. D Dixit amplius Joannes : Qui odit fratrem summ, in tenebris est, et in tenebris ambulat. Qui odit fratrem suus, homicida est. Charitas Deus est; qui manet in charitet, Deus in eo manet (I Joan. 111). Et qui inimicos jubemur diligere, et bene eis facere, qua fronte fratte odimus?
  - XIV. Omni tempore usque ad tertiam legant; per tertiam unusquisque sibi opera injuncta faciat.
  - XV. Nullus occulte aliquid accipiat, pracipue qiingrediantur. Præter eum qui, etc. Court., 1. 4, pag. 491.

aliud quidem et aliud ea ex quibus Salvator. Siqui- A que de uno est, et illa quæ de pluribus ratio. Inquit dem non idem visibile invisibili, et intemporale ei quod sub tempore; non alius vero et alius, absit: ambo enim hac, unum mixtione, Deo quidem inhumanato, homine vero deitato, vel qualitercunque quis nominet. Di o vero, aliud et aliud, c converso quam super Trinitate se habet : illic namque alius et alius uti ne subsistentias confundamus, non aliud et aliud : unum enim tria et idem deitate. » Primum quidem, non dixit, ex duabus naturis Christus, sed potius, due nature, Deus et homo, id est Christus. Si enim de alio diceret, non adderet, Filii vero non duo. Nullus enim, Dens simul et homo unus Filius, nisi Cirristus. Nec vero dixit fuisse, sed esse duas naturas : quod enim mox adjectum est, non erat, sed est : dixit enim, quia et anima et corpus, et addidit, Filii vero non duo, neque Dii; et non addidit, sunt. Et ideo non ob hoc adjecit, et hoc ipsum est, quasi ut non sint due naturæ : nec enim hie ideo deest, quod absit, eo quod tanquam sint duo Filii; sed proprietas locutionum est hanc particulam orationis in audientis intellectu relinquere. Si igitur duæ naturæ sunt, Deus et homo, id quod Salvator plane confessus est, quomodo tu per quasdam diabolicas versutias ejus in contrarium verba pervertis? dic mihi.

Hæret. Interim contra ea quæ dicta sunt, per ordinem te oportet, si tamen omnino aliquid habes, opponere; et tunc me interrogare, si ad hæc habeam rationes. Quid ergo apud eum vult significare, etsi sic l'aulus quod intus hominis et quod foris appellavit?

Rust. Patienter accipe; hoc enim et facturus sum. C Postquam igitur dixit, c duæ naturæ, Deus et homo, quia et anima et corpus : Filii vero non duo, nec Dii, addidit, enec enim bic duo homines. Non igitur duo dicendi sunt homines de uno et eodem; nocebit namque et hoc non mediocriter pietatis mysterio, si dicamus, quia Deus et duo homines, Christus; seu quia Verbam non homo factus sit, sed homines facti sunt : et est per hoc, decem millia concludere incongrua simul atque blasphema. Ante omnia quoniam tu duas naturas esse non dicens Domini Christi, duos homines dicis in co, et negaus duas Dei et hominis esse naturas : rursus solumque hominem, auctoritate Apostoli, duos esse homines contendis asserere, et Apostolo contraria dixisse Gregorium. Dictum vero est quod prædiximus ab Apostolo atque a Patribus: quoniam quadam quidem sunt quæ de uno et solo dicuntur, et non ctiam de duobus aut pluribus; quædam vero similiter et de uno et non de solo : ut est, quando dicit Dominus de corpore suo quod templum sit, quando illud a Judæis quidem solvendum esse prædixit, a se autem resuscitandum : dicimur vero et nos, vel Filii vel sancti Spiritus esse templum. Vides igitur hoc idem, et de codem et de non eisdem, sed de aliis et aliis dici? Si igitur aliud est de duobus loqui, vel pluribus; aliud vero de uno quidem, sed tamen similiter, et sic tanquam de duobus: illic enim verborum similitudo, non identitas rerum : non enim sine dissimilitudine est ea

ergo Gregorius, quia etsi communi et simili sermone Apostolus usus est super uno homine quasi super duobus, non tamen duo sunt homines, is qui intus est, et is qui foris. Sed et hoc ipsum non dubitate posuit, sed veluti sermone suspenso : non enim dixit quia modis omnibus hoc dicat Apostolus, sed ait: si sic Apostolus quod intus, est hominis et quod foris est appellavit. > Intendendum vero et quod ait. appellavit. Non enim dixit, confirmavit, neque, definiit, sed, appellavit. Appellatio vero similitudo sermonum est, non autem omnimodo necessarieque et inevitabiliter identitas rerum. Non igitur dé duobus intellexit hominibus, etsi, ut de geminis, appellavit.

Hæret. Quid volumus sermone protendere? Non ait B interim lectio quia in duabus naturis, sed ex duabus: addidit enim, aliud quidem et aliud, ex quibus Salvator.

Rust. Interim permitte nos per ordinem quod olim quærebatur absolvere, et de hoc postea perquiremus. Prædictis igitur superaddit etiam hæc : c Et si oportet breviter dicere, aliud quidem et alind, ea ex quibus Salvator, siquidem non idem id quod invisibile ei quod visibile, et id quod intemporale et quod subtemporale; non alius vero et alius, absit. > Et hic quod dictum fuerat repræsentat, quia ex duabus quidem substantiis, non ex duabus personis est Christus: aliud enim et aliud naturarum magis est proprium; alius vero et alius, personarum, Signandum vero quia non dixit, cex alio et alio Salvator; ) sed, aliud et aliud, ea ex quibus Salvator : ne quis vestrum suspicetur quia ex duabus quidem, sed jam non duæ naturæ: dixit enim pluraliter, ea ex quibus est Salvator. Si igitur ex duabus naturis Salvator, sunt vero hæc ipsa ex quibus Salvator; sunt igitur duæ naturæ: non enim potest hic dici, alia quædam dixit ca ex quibus est, præter duas naturas. Non enim possibile est ex aliis quibusdam dici Christum, nisi ex duabus natur's existentibus: existentibus vero dico, non, præexistentibus unitioni; absit, sed nunc usque manentibus. Rursus igitur sermonem repetam. Lectio hæc. duas ex quibus est Salvator, hactenus vult esse clare naturas : quomodo igitur, tu, nisi Satanæ versutiis. in contrarium vertere que bene sunt dicta conaris? Nam jam duas, inquis, esse naturas cas ex quibus Salvator, quas et duas naturas et aliud atque aliud Patres esse dixerunt. Sicut autem dixit hic, aliud et alind, ea ex quibus Salvator, prout diceret, ex quibus est Salvator: sic et supra, dua natura, Deus et homo; ac si diceret, duæ sunt naturæ Deus et homo. Intende vero et tenori lectionis hujus, quia per singula no-; mina similiter currit.

Haret. Quid ad me? dicantur ad hoc tamen solum duæ naturæ, ut ex ipsis sit; non tamen ad hoc, ut et in ipsis sit Christus, ne unus secctur in duos.

Rust. Quotiescunque sermones verteris, minime nos pigebit opponere tuis falsitatibus veritatem : turpe est enim revera et indecens, contra asserentem, perversa, nos pro veritate frigidiores inveniri. Audi igisuum nullus præsumat habere quod manducetur aut

XXIII. Qui pro aliqua culpa excommunicatus fuerit, in una cella recludatur, et cum uno seniore ibi legat, donec jubeatur ad venism venire.

XXIV. Pullos et carnes nunquam sani accipiant; insirmis quidquid necesse suerit ministretur.

XXV. Omni sabbato et omni dominica, vel diebus festis duodecim psalmi, tres antiphonæ, tres lectiones; una de Prophetiis, alia de Apostolo et tertia de Evangelio dicantur.

XXVI. Hee licet minus idonei bellatores arma vobis spiritualia contra ignitas diaboli providemus.

et gratias illi jugiter uberes agite, qui vos de tenebrosa sæculi hujus conversatione ad portum quietis et religionis attrahere et provocare dignatus est. Cogitate jugiter unde existis, et ubi pervenire meruistis. Reliquistis fideliter mundi tenebras, et lucem Christi feliciter videre coepistis. Contempsistis libidinis incendium, et ad castitatis refrigerium pervenistis; respuistis gulam, et abstinentiam elegistis; repudiastis avaritiam atque luxuriam, et charitatem vel misericordiam tenuistis. Et quamvis vobis usque ad exitum vitæ non deerit pugna, tamen Deo donante

et în cœna accipiant, et în jejunio ternas. Ad lectum A securi sumus de vestra victoria. Sed rogo vos, venerabiles filii, ut quantum estis securi de præteritis, tantum sitis solliciti de futuris. Omnia enim crimina vel peccata cito ad nos revertuntur, si non quotidie bonis operibus expugnantur. Audite apostolum Petrum dicentem : Sobrii estote, et vigilate, quia adversarius vester diabolus, tanquam leo rugiens, aliqu d devorare quærens, circuit (I Petr. v). Quandiu in boc corpore vivimus, die noctuque Christo adjutore vel duce, contra diabolum repugnemus. Sunt enim aliqui, quod pejus est, negligentes et tepidi, qui de solo Christianitatis vocabulo gloriantur, et putant quel illis sufficiat vestem muiasse, et religionis tantu a habitum suscepisse; nescientes illud propheticum: Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in justitia et ti-Gaudete et exsultate in Domino, venerabiles filii, B more, et præpara animam tuam ad tentationem (Eccli. 11); nec sententiam Psalmistæ considerantes: Propter verba labiorum tuorum, ego custodivi vias duras (Psal. Avi). Et illud quod Apostolus dixit : Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum cælorum (Act. xiv). Vestes enim saculares deponere, et religiosas assumere, unius horæ momento possumus; mores vero bonos jugiter retinere, vel contra male dulca voluptates sæculi hujus, quandiu vivimus, Christo adjutore, laborare debemus. Quia non qui inceperit, sed qui perseveraverit usque ad finem, hic salue erit (Marc. xiii).

# S. CÆSARII

# REGULA AD VIRGINES.

DE CÆSARIO EJUSQUE REGULA VETERUM TESTIMONIA.

Martyrologium Rom., die 25 Aug. : c Arelate de- C mulantum manu gestari, quasi consolaturus anxia positio sancti Cæsarii episcopi, miræ sanctitatis et pietatis viri.

Cyprianus, lib. 1 de Vita S. Cæsarii : c Inter hæc autem præcipuum illud monasterium quod sorori suæ condere cœperat, instar prioris instauravit; et quasi alter quidem nostri temporis Noe, propter tempestates et procellas in latere Ecclesiæ feminarum exstruxit cœnobium, tanquam arcam; evocataque e Massiliensi cœnobio venerabili sorore sua Cæsaria, quam ideirco eo miserat ut disceret quod doceret, et prius esset discipula quam magistra, in præparata domicilia cum duabus aut tribus sodalibus introduxit. Confluxerunt autem ad illam multæ virginum catervæ. rebus suis et facultatibus, atque ipsis etiam dulcissimis parentibus renuntiantes. Erant autem illo loco D adeo inclusæ, ut usque ad supremum vitæ diem nulli earum fas esset extra monasterii ostium progredi.

ld., lib. 11, sub finem: c Interea crescit usque exitus Israel de terra Ægypti, id est animæ sanctæ de hoc mundo corporalis vitæ migratio; jubet ergo se in monasterio virginum quod ipse fundaverat sella faquibus suspicio transitus sui abstulerat somaum, et cibum oblivio. Alloquitur itaque primam quasi more et dulcedine sua ducentarum puellarum venerabilem Cæsariam matrem, et consolatur, atque ad palmam tendere supernæ vocationis hertatur, et ut tenesat Regulam quam ipse ante aliquot annos institueral, monet.

Gregorius Tur., Hist. Franc. lib. 1x, cap. 39; is epistola Euphronii, Prætextati et aliorum episcoprum ad Radegundim reginam: « Specialiter definimus, si qua de locis sacerdotaliter nostræ gubern:tioni Domino providente commissis in Pictava civitate vestro monasterio meruerit sociari, secundum beste memoriæ domini Cæsarii Arelatensis episcopi consituta, nulli sit alterius [F. ulterius] discedendi licenti; quæ, sicut continet Regula, voluntate prodita vident ingressa, ne unius turpi dedecore ducatur in crimes, quod apud omnes emicat in honore.

Ibidem, cap. 40 : « Post hac cum pontificis sui sepius gratiam quæreret (Radegundis), nec posset alipisci, necessitate commota cum abbatissa sua, quan

nuit hæresim, monstrans quia aliud in Christo qui- A non fuisse solum, sed ettam esse intelligimus : si dem convenit, in Trinitate vero tota jam minime, sed potius alius et alius. Vides igitur, et duas naturas et aliud et aliud dici de uno eodem Domino Christo; alius vero et alius, ubi personæ sunt tres : non quia Christus quarta persona sit, dum certe sine ipso non jam tres, sed dum personm sint seu subsistentim; sed quia sicuti in commune sanctæ Trinitatis differentia. et numerus subsistentiarum et non naturarum est. sic in Christo qui coadimplet Trinitatem, naturarum, non personarum est tam differentia quam etiam numerus. Si enim hic e converso quam in Trinitate, quid aliud signat istud, e converso, nisi quia sicut ibi non una persona, ne substantias confundamus, sic h'e non una natura, ut non confundamus naturas? Ex judicio igitur sanctæ et universalis synodi, con- B fosionem modis omnibus introducunt qui unam dicunt naturam Domini Christi ex divinitate ac humanitate factam.

Hæret. Duas naturas, et, aliud et aliud, ex quibus Salva'or, dixit : non, in quibus Salvator : vos autem, sieut synodus Chalcedonensis, non ex duabus, sed in duabus esse diciris.

Rust. Non dixit, fuisse, sed esse duas naturas : non solum propter illa quæ olim dicta sunt, sed et propter quod nune dictum est : non enim dixit, sie se habuisse in Christo, sed quod sic se usque nunc habeat : Inquit enim, et e converso quam se in Trinitate habet, id est usque ad præsens; et nec dixit, illic quidem, sic se habuit e converso : in Trimitate vero sic se ha'et; sed communiter addit, hubet, postquam di- C xerat, e converso. Sicut igitur nunc usque illic subsistentiarum discretio, sic et hic naturarum. Eorum cnim quæ fuerunt et non jam sunt, ad ca quæ semper sic sunt, quomodo secundum aliad et aliad, et alius et alius crit alter e converso. Si vero et hoc tihi difficile est, ex superioribus jam monstratum est quia duæ naturæ Deus et komo, sie posuit tanquam si diceret, dua natura sunt, Deus et homo.

Hæret. Et usque nunc duas naturas esse dicimus, sed ad hoc ut ex eis sit, non ad hoc ut in eis : hoc enim dicere est dividere in duo.

Rust. Die igitur, que sunt iste due? Certe manilestum est quia divinitas ejus et humanitas ejusdem. Si ergo in Deitate et humanitate, in duabus Christus: nam si non igitur naturis a est Christus, hoc est, non D est igitur ex duabus naturis, quod absit, qui ex Deitate et humanitate est; aut, quod absit, ex altera Deitate et humanitate præter duas naturas, aut nou ex Deitate atque humanitate.

Haret. Et unde mihi ostendere potes quia Christus in divinitate atque humanitate sit?

Rust. Interim, quia non tantum fuisse quondam solum, sed nunc esse quoque naturas dixit, demonstrat et illud, quia dicit, ambo enim unum commixtionc. Idem vero est dicere, hac ambo, et hac duo. Sicut igitur quando dicit hoc unum, non fuisse solum, sed etiam nunc esse intelligimus; sic et quando ambo hæc enim jam, non hæc ambo, igitur jam non hoc unum. Quare, quod absit, non jam dicetur unus Christus, nec una ejus, secundum te, esse persona; nec non etiam ipse articulus hæc, pluraliter dictus, non na:nram, sed naturas esse significat; ambo vero illa duo. unum esse, sub uno vero omnia dicta sunt. sicut ostendit dictorum lectio.

Hæret. Non multa mibi, sed illud, at dixi, proba. quia in ils sit Christus.

Rust. Et boc tibi ex synodicis similiter lectionibus comprobaho.

liærer. Prius, quæ sunt residua testimonii sancti Gregorii perquiramus, clare, at arbitror, unam Domini Christi substantiam declarantia.

Rust. Servetur tibi absque præjudicio et iste sermo: nunc vero interim, dum adhuc quæ dicta sunt memoriter retinemus, accipe synodicam lectionem, quia Christus in divinitate atque humanitate sit.

Testimonium synodicum Ambrosii sanctissimi Mediolanensis ep scopt.

· Sileant igitur inancs de sermonibus quæstiones, quia regnum Dei, sicut scriptum est, non in persuasione humani verbi est, sed in ostensione virtutis (I Cor. 11. 4). Servemus differentiam divinitatis et carnis. Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in codem utraque natura est; et, si idem loquitur, non uno tamen semper loquitur modo. Intende in eo. nunc a je dem gloriam Dei, nunc vero hominis passiones: quoniam ut Deus, docet et divina, quia Verbum est: ut vero homo, loquitur humana, quia in mea substantia loquebatur. Audisti, custodiamus differentiam divinitatis et carnis. Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in eodem utraque natura est. > Intende, quæso, in utroque esse corum quæ dicta sunt, Dominum Christum, id est, Deitate et humanitate; quorum et disserentiam dixit oportere servari. Et addit, quia in codem utraque natura est. Quid igitur vult id quod ait, quia, nisi ac si dica!, propter hoc in iis est, quia in eo sunt hæc? Si enim Christo [forte, in Christo] duæ naturæ, et in duabus naturis est Christus. Propter hoc nec uno semper loquitur modo idem ipse, quia non una natura, sed aliquando quidem tanquam Deus est, aliquando vero ut homo, quia in mea substantia loquebatur, id est, quivis [forte inquit], qui in mea erat substantia, loquebatur: ipsa vero temporis differentia, et Dei gloriam atque hominis passionem et naturarum distinctionem pariter repræsentat, dum dicit, nunc quidem hoc, nunc vero

Hæret. Tu ista dicis : nam synodus non ait quod in utraque natura sit Christus, sed quod ipse quidem in utroque loquitur : in ipso autem utraque natura est; et non dixit due, sed utraque: quod vero utrumque, non continuo, duo.

Rust. Quousque, o tu homo, Deo discredis, qui per sanctos locutus est Patres, et impudentiæ non parcens, desperationis cæcitate ctiam communes con-

- 13. la vigiliis studendum nt nemo dormiat.
- 14. Ut in lanificiis faciendum suum pensum quotidianum accipiat.
  - Ut nemo sibi aliquid proprium judicet.
- 16. Matri et præpositæ obedieudum, ad mensam penitus non lequendum.
  - 7. Ut omni tempore duabus horis lectioni vacent.
- 18. Ut sedentes ad opera, aut meditentur quæ sancta sunt, aut taccent.
- 19. Ut quæ nobiles sunt de divitifs vel parentum pobilitate non extellantur.
- 20. Ut dum psallitur, quod sonat in ore, hoc teneatur in corde.
  - 21. De custodia oculorum.
  - 22. Ut peccatum alterius non celetur. 23. Nihil occulte accipiendum.
- 24. Qualiter distingni debrant quæ aut furtum fecerint, aut invicem sibi manum miserint.
- 25. Ut sollicitudine præpositæ vestimenta flant; a matre dispensentur
- monialium reponantur.
  - 27. Ut nemo sibi proprium aliquid operetur.
  - 28. Qualis vel qualiter cellaria debeat ordinari.
- 29. Qualiter balueo debeant uti.
  50. Qualis in cella infirmarum præposita esse debeat, et qualiter cellarium sequestratum ipsæ infirmæ habeant.

- 31. Qualiter distringi debeat have quee aut conviciis, aut maledictis, aut quibuseunque criminibus læserit sorores suas.
  - 32. Qualiter agere debeat abbatissa.
  - 33. Qualiter provisores monasterii intra monasterium debeant introire.
  - 34. Ut viri aut mulieres sæculares in monasterium non introcant.
  - 35. Quomodo abbatissa in salutatorium procedere debeat.
  - 36. Ut convivium in monasterio nulli fiat, nisi de aliis aut locis, aut civitatibus venientibus religiosis feminis.
  - 37. Qualiter ancilla Dei suos parentes debeat salutare.
  - 38. Ut abbatissa nunquam nisi infirmitate faciente extra congregationem manducet.
  - 39. Admonitio vel contestatio qualiter abbatissa, præposita, vel cellaria infirmis debeat obtemperare.
- 40. Ut ancillæ Dei nihil a parentibus transmissum 26. Ut in una cellula vestimenta sanctarum sancti- B sine consilio abbatissæ suscipiant; quod plus fuerit quam opus est, illis quæ indigent ministretur.
  - 41. Qualiter tinctura flat, vel lectualia qualia habere debeant.
    - 42. De plumariis et ornatu monasterii.
  - 43. Contestatio ac recapitulatio, ut nihil de institutione minuatur.

## REGULA a S. CÆSARII.

Quia multa in monasteriis puellarum aut monachorum instituta distare videntur, elegimus pauca de pluribus, quibus seniores cum junioribus regulariter vivant, et spiritualiter implere contendant quod specialiter suo sexui aptum esse perspexerint; hæc sanetis animabus vestris prima conveniunt.

- I. Si qua, relictis parentibus suis sæculo renuntiare et sanctum ovile voluerit introire, ut spiritualium Inporum fauces Deo adjuvante possit evadere, usque ad morten suam de monasterio non egrediatur, nec de basilica, ubi ostium esse videtur.
- II. Juramentum et maledictum, velut venenum diaboli, fugere et vitare contendat.
- III. Ei ergo quæ Deo inspirante convertitur non licobit statim habitum religionis a-sumere, nisi antea in mu'tis experimentis fuerit voluntas illius appro-Imta; sed uni ex senioribus tradita annum integrum in eo que venit habitu perseveret. De ipso tamen habitu mutando, vel lecto in schola habendo, sit in potestate prioris; et quomodo personam vel compunctionem viderit, ita vel celerius, vel tardius studeat temperare.
- IV. Q æ autem viduæ, aut maritis relictis, aut mutatis vestibus ad monasterium venituit, non excipiantur, nisi antea de omni facultatula sua, qui volucrint, chartas, aut donationes, aut veuditiones faciant, ita ut nihil suæ potestati, quod peculiariter ant ordinare, aut possidere videantur, reservent, propter illud Domini : Si vis perfectus esse, rude, rende omnia quæ possides (Matth. xix); et, Si quis non reliquerit omnia, et seculus me fuerit, meus non potest esse discipulus (Luc. xiv). Hoc ideo dico, venerabiles filia, quia sanctimoniales qua possessionem habue-
- rint, perfectionem habere non poterunt. Quam rem etiam et illæ quæ virgines convertuntur implere noluerint, aut non recipiantur, aut certe vestimenta religiosa non permittantur accipere, donec se ab omnibus impedimentis mundi istius liberas fecerint. Illa vero quæ adhuc vivis parentibus substani**iam su**am in potestate habere non possunt, aut adhuc minoris ætatis sunt, chartas tunc facere compellanter quando res parentum in potestate habere potuerint, aut ad legitimam ætatem pervenerint. Ideo hoc sanetis animabus vestris præcipimus, timentes exemplum Assniæ et Saphiræ (Act. v), qui cum totum se dixissent apostolis obtulisse, partem obtulerunt, partem sili infideliter reservarunt, quod fieri nec decet, nec licet, nec expedit. Ancillam propriam nulli, nec etiam abbatissæ, liceat in servitio suo habere; sed si opes habuerit, de junioribus in solatium suum accipiat.
- V. Et si sieri potest, aut dissicile, aut ulla unquam in monasterio infantula parvula, nisi ab annis sex sut septem, quæ jam et litteras discere et obedientiz possit obtemperare, suscipiatur. Nobilium filiz sive ignobilium, ad nutriendum aut docendum, penius non accipiantur.
- VI. Nemo sibi aliquid operis vel artificii pro suo libitu eligat faciendum; sed in arbitrio senioris erit quod utile prospexerit imperandum.
- VII. Nulli liceat semotam eligere mansionem, acc habeb t cubiculum, vel armoriolum, aut aliquid bejusmodi, quod peculiarius claudi possit; sed omas divisis lectulis in una maneant cellula. Que ver senes sunt et infirmæ, ita illis convenit obtemperari, vel ordinari, ut non singulæ singulæs cellas habeat, sed in una recipiantur omnes, ubi et maneant.

<sup>&</sup>quot; Hanc item Regulam monialium S. Cæsarii notis illustrat laudatus Cointius, I. c. p. 472 sequ.

bi : incarnatus est igitur et Deus Verbum, et na- A tura ejus : sed ille quidem per semetipsum, et secundum quod est ipse; illa vero non ita, sed per personam. Igitur Deus Verbum, secundum semetipsum quidem unitus est carni; una enim persona et una subsistentia est facta cum carne : secundum naturam vero conjunctus est potius quam unitus, duæ enim mansere naturæ; et per comparationem. Verbum potius unitum carni est; quam natura ejus; et ob hoc istud potius quam illud, unitio est. Illud igitur magis conjunctio est, licet sit et unitio; hoc vero magis unitio est quam conjunctio : nam quæcunque omnino conjunctio nominatur, illic pene semper servatur et numerus conjunctorum, seu etiam quantitas.

hic sermo: nec enim differt dicere, quomodo ad invicem duæ naturæ convenerint, et quomodo divinitas humanitati conjuncta sit. Nam si una est, a semetipsa minime differt : sic igitur Verbum carní copulatum est, sicut caro Verbo. Deinde quæ rursus differentia Verbi ejusque naturæ, ut ipse quidem per semetipsum dicatur unitus; illa vero unita non per semetipsam, sed potius fuisse conjuncta?

Rust. Intentius to audire quaso quam p ius : subtilior enim sermo est, quam qui possit aliter comprehendi. Inhabitare etenim Deus dicitur a nobis in carne, indivise atque incessanter, non antem caro inhabitare Deum ; et temp'um Dei dicitur caro, sed nequaquam templum carnis Deus : et hujusmodi unitionem Deus fecit, et non caro; caro autem passa C est, et minime secit. Passio autem non solum corporatium et contristantium, malorumque dicitur, sed et spiritualium, et suavium, et bonorum, ita ut et ipsa beatitudo creaturarum passio nominetur. Et una quidem cademque unitio est, sed non una definitio sive ratio unitionis. Si igitur oportet præsentate per imaginem disserentiam Deitatis un tæ carni, carnisque Deitati, dicimus ita. Contingit, unios ejusdemque viæ contrarias esse rationes : cadem namque est ascensus atque descensus; ab hoc quidem principio, ad il ud ascensus, ad hoc vero ab illo descensus, subjectum vero, idem : locus namque itineris idem est, etsi multoties et millies id quilibet pertranseat. Sic igitur, ut verbl gratia et manifestandi causa dicamus, differt a Deitate ad humanitatem, non ipsa unitio, sed ratio unitionis ad eum quæ est e diverso: licet hic et illud discrepet, quia duarum naturarum unitionem non ambæ fecere naturæ, sed sola divinitas. Quid enim et cooperari ad unitionem valuit natura nostra quæ in Christo est, quæ sumpsit ab ipsa unitione principium? Forsitan vero et propter hor, non secundum substantias, sed secundum substantiam dum sunt conjunctm substantim, quia non duarum, sed unius tantum, miraculum ipsa unitio. fuit. Non enim, sicut in prophetis vel al quibus aliis, divina gratia manum porrigente, nol is tamen studentibus et quodammodo cooperantibus, unimur Deo; tali modo i lie, sed longe inchabiliterque diverso.

Hæret. Rursum compellor ambigens objicere, quæ sit disserentia vel quod medium Verbi, et naturæ sive substantiæ ejus; ut ipse quidem per semetipsum carni uniatur; natura vero ejus non per semetipsam, sed secundum personam.

Rust. Quam vos dicitis causam, ut non inhumanaretur Pater et Spiritus sanctus, dum una Dei Verbi natura incarnaretur, quæ natura communis est Trinitati: hanc nos dicimus causam, ut Deus Verbum inhumanaretur per semetipsum; natura vero ejus, secundum personam. Imo vero id quod nos dicimus, multo videtur facilius esse quam quod dicitis vos. Si enim sic unita est humanitas atque divinitas ut una sieret natura, et omnino inhumanatus non est Pater nec Spiritus sanctus, qui ejusdem naturæ sunt Hæret. Mihi multa incongruitate plenus videtur B et non alterius, quomodo impossibile sit sic inhumanatum fuisse Verbum ut non per semetipsum inhumanaretur ejus natura?

> Hæret. Sed omnia quidem quæ habet persona, habet immediabiliter et natura; non autem quæ sunt naturæ, necesse est ut sint etiam personic.

Rust. Sermo quidem iste, et ante demonstrationem incongruentissimus videtur universis; verumtamen, propter insensatos, ex necessitate respondeo. Quasi, ut inquis, nulla differentia est, nec aliquod medium personæ Verbi et naturæ ipsius : hoc quod nibil est, nil prohibet e converso dicere. Igitur nulla differentia neque aliquod medium est a Verbi natura ad ejus personam. Quoniam vero indifferenter secundum camdem naturam se habent, non solum Pater, sed et sanctus Spiritus; inhumanato Verbo ejosque natura, inhumanati sunt igitur, secondum te, et Pater et Spiritus sanctus. Necesse est igitur circa vestras blasphemias, ut et genita et passa sit tota sancta Trinitas. Insuper aute n et caro, secundum te. trium erit personarum propter Trinitatem, aut Trinitas una persona propter carnem, aut carnem necesse est naturam quidem habere, personam vero non habere. Non igi:ur ex duabus naturis, secun lum te, unus Christus, unus Filius, unus Dominus : hac enim unius et solius apad vos compositæ personæ significativa sunt; sed solum, sicut dicitis, una est facta natura : omnis igitur ex vestra argumentatione necessitas e t, aut unum esse Christum, unum Fi-Bum, unum Dominum, et non unam ejus naturam ex duabus; aut esse unam naturam, et non esse unum Christum, unum Filium, unum Dominum. Onid igitur vestrum crimen aliis attribuitis, tanquam duas dicentes naturas, negant unum Dominum, unum Christum, unum Filium : quod nobis incessanter confitentibus, et verbis et rebus; vos soli incessanter negati-, unam dicentes naturam? S gnandum vero et hoc, quia qui prius disserentiam Verbi et ejus naturæ esse negaveras, nunc dixisti, omnia quæ habet persona, habet immediabiliter et natura. non autem quie sunt naturæ, necesse est ut sint ctiam personie.

Haret Conficer esse aliquid differens : sed hoc prohibe: quidem quadam naturæ etiem perconarum enim vulnus haberet in corpore, et esset a serpente percussa, et vel'et hoc occultare, dum timet secari, nonne crudeliter boc taceretur, misericorditer proderetur? Quanto ergo et magis consilia diaboli, et insidias illius manifestare debetis, ne in deterius vulnus peccati augeatur in corde, ne concupiscentiæ malum diutius nutriatur in pectore? Et hoc facite cum dilectione sororum et odio vitiorum.

XXIII. Quæcunque autem, quod Deus non patiatur, in tantum progressa fuerit malum, ut occulte ab aliquo litteras, aut quælibet mandata, aut munuscula accipiat; si hoc ultro confessa fuerit, indulgentiam mereatur, et oretur pro ea; si autem celans proditur, vel convincitur, secundum statuta monasterii gravius emendetur. Simili etiam districtioni subjaceat, si vel B vestris registoria d teneat. ipsa enicunque litteras, aut munoscula transmittere sacrilego ausu præsumpserit; pro affectu tamen parentum, aut enjuscunque notitia, si aliqua transmittere voluerit eulogiam panis, matri suggerat; et si ipsa permiserit, per posticiarias a det, et ipsæ nomine illius transmittant, cui volucrit : ipsa sine præposita aut posticiaria per se non præsumat nec dare nec accipere quidquam.

XXIV. Et quamvis non solum cogitari, sed omnino credi nec debeat, quod sanctæ virgines duris se sermonibus vel conviciis mordeant; tamen si forte, ut se habet humana fragilitas, in tantum nefas aliquæ de sororibus ausæ fuerint diabolo instigante prorumpere, ut aut furtum faciant, aut in se invicein manus mittant, justum est ut legitimam disciplinam C accipiant, a quibus regulæ instituta violantur. Necesse est enim ut in eis impleatur illud quod de indisciplinatis filiis per Salomonem prædixit Spiritus sanctus: Qui diligit filium suum assiduat illi flagellum (Eccli. xx): et iterum : Tu virga cum cædis, animam ejus de inferno liberabis (Prov. xxIII). Disciplinam ipsam in præsentia congregationis accipiant, secundum illud Apostoli : Peccantes coram omnibus corripe (1 Tim. v).

XXV. Et quia monasterii mater necesse habet pro animarum salute sollicitudinem gerere, et de substantiola monasterii, quod ad victum corporis opus est, jugiter cogitare, salutantibus etiam affectum impendere, et epistolis quorumcunque fidelium respondere; omnis lanificii cura, unde vestimenta sanctis soro- D ditati sux non præbeatur assensus. ribus ministrentur, ad sollicitudinem præpositæ vel lanipendiæ pertinebit. Per quarum industriam ita tideliter, cum zelo et amore Dei, vestimenta quæcunque sunt necessaria præparentur, ut quotiescunque

· Posticiarias | Hoc vocabulo monasterii januæ praepositas indicari putomus, Coext., ibid., p. 478. -Vide infra, § xxvm, ubi posticium occurrit. Ad quem lecum consule sis Cangium in Glossario Lat. verb. Posticion, el Posticiaria.

Que habi u | Forte, que ve habitu.

corrigere potuistis, tacendo perire permittatis. Si A sanctis sororibus opus fuerit, cum sancta discretione dispenset.

> XXVI. Oox tamen vestimenta cum tanta industria in monasterio tiant, ut ea nunquam necesse sit al batissæ extra monasterium comparare. Et non ad vos pertineat quale vobis indumentum pro temporis congruentia proferatur. Si autem hinc inter vos con tentiones et muimura oriuntur, si aliquæ ex vobis minus forte dignum aliquod acceperint quam prins habuerint; hinc vos probate quantum vobis desit in illo interiore sancto habitu cordis, que habitu b corporis murmuratis. Si vestra toleratur infirmitas, ut amplius quam victus quotidianus exigit habeatis, in uno tamen loco sub communi custode quod habuer'tis reponite, et claves de arcellis vel pressoriolis e

XXVII. Nulla sibi aliquid proprium operetur, nisi cui abbatissa præceperit aut permiserit; sed omnia opera vestra in commune fiant, tam sancto studio et fervente alacritate, quomodo si vobis propria faceretis.

XXVIII. Ad cellarium, et ad posticium, vel lanipendium tales a seniore eligantur, non quæ voluntates aliquarum, sed necessitates omnium cum timore Dei considerent, et ideo quidquid ad manducandum vel bihendum pertinet, nulla de sororibus præsumat circa lectum suum repenere aut habere. Quæcunque autem hoc fecerit, gravissimam districtionem sustineat. Ante omnia coram Deo et angelis ejus obtestor, ut nu!la de sororibus vinum occalte sut emat, aut undecunque transmissum accipiat: sed si transmissum fuerit, præsente abbatissa vel præposita, posticiariæ accipiant et canavariæ tradant; et per ipsius dispensationem, secundum institutionem regulæ, il i coi transmissum est, quomodo infirmitati suie convenit, ita di pensetur. Et quia solet sieri ut cella monasteril non semper bonum vinum habeat, ad sanetæ abbatissæ curam pertinebit ut tale vinum provideat, unde aut infirmæ aut illæ quæ sunt delicatius nutritæ,

XXIX. Lavacra etiam, cujus infirmitas exposcit. minime denegentur; sed siat sine murmuratione de consilio medicinæ, ita ut etsi lavare nollet illa quæ infirma est, jubente seniore fiat quod opus fuerit pro salute. Si autem nulla infirmitate compellitur, cupi-

XXX. Ægrotantium cura sive aliqua imbecillitzte laborantium uni satis sideli et compuncte debet injungi, quæ de cellario petat quodeunque opus es-e perspexerit; et talis eligi debet quiu et monasterialem

479. - Pressoriolum vero penum significat ubi cibaria servantur, où on resserre les viandes. Unde forte etymon: nam serrer, est etiam premiere. Cancius, !.

cit., v. Pressoriolus.
d Registoria | Bollandus, die 12 Januarii, p. 152. n. 28, Regestoraria; fortusse rectius. Hunc locuiu illustrat Cangius, I. cit , v. Registoria. c Esi auteninquit, officium apud sanctimoniales, cui regesti sa thesauri monastici cura commissa est. >

<sup>·</sup> De arcellis vel pressoriolis | Ab arca dicitur aren a et arcella. Per arcellas igitur intellige capsulas, armariola et simili e repositoria, ubi-cibaria, libci, vesies aliaque hujuscemodi reconduntur, fo., l. c. p.

per hoc veræ dicentur affirmationes atque negationes circa idem, de una eadem simplicique substanti, quod est nimis incongruum : ita ut magis demonstretur ex istis quia ea quidem que uniuscujusque personæ sunt propria, ipsius secundum seipsum et per semetipsum sunt : quia nec sunt opposita, dum de eodem dicuntur ; ea vero quæ de natura communi, non ita. Quia igitur et inhumanatio proprietas est personæ, dico autem, Filii: non igitur ipsa per semetipsam, et prime natura inhumanata est : et stant nobis quæ superius dictæ sunt demonstrationes universæ. Dico vero et illud, quia quando dixero, Deus, simpliciter, universam Trinitatem dico: quando autem Deus adjectum habuerit, Pater, non jam Trinitatem, sed unam personam. Sic igitur cum dico, substantia, significo id quod commune est Trinitatis: quando autem cum adjectione, substantia Patris, solam substantiæ illius personam.

Hæret. Quid vero, quia sancta synodus inquit complasmari Deum carni, et quia Deicidæ sunt Judæi, tanquam non homine occiso, sed Deo? Quomodo Deus complasmatus esse et occidi dicitur, nisi quia una natura est? si en'm duæ essent naturæ cum salvus esset numerus, et differentiæ et proprietates salvæ omnimodo essent. lis autem permanentibus, dicere oportebat quia occisus esset homo, et non coexstinctus Deus; et quia plasmatus est Deus, sed plasmavit et suscitavit templum, id est hominem.

Rust. Magis non advertis quæ dicta sunt : id enim quod dicinus cum semper aut duo, aut amplius nu- C mero significat. Si igitur Deus complasmatus est carni, duo igitur quædam sunt, Deus atque humanitas. Testis autem mihi ad hoc est sanctissimus Cyrillus in secunda quidem ad Nestorium epistola, inquiens ita : « Christum unum et Dominum consitebimur : non tanquam hominem coadorantes Verbo, ut non incisionis phantasia subintroduca ur propter doc quod dicitur, cum, sed sicut unum, et cumdem adorantes : quoniam non alienum est a verbo corpus ejus, cum quo et ipsi considet Patri. In tertia vero: c Si quis audet dicere illum assumptum hominem coadorari oportere Deo Verbo, et conglorificari, et coappellari Deum tanquam alterum cum altero (hoc enim quod est, cum, semper quoties adjicitur, id ratione honorat Emmanuelem; et unam ei glorisicationem deputat secundum quod factus est caro Verbum; anathema sit. >

Hæret. Compellor hæc ipsa clamare: quomodo Deus complasmatus est? quomodo occisus? quo autem modo non contraria sibimetipsi dicit sanctæ memoriæ Cyrillus, qui id quod est eum ex sua persona ferventer abjurat, et hoc idem cum rursus synodice approbat? Ilæc sunt quæ me præ omnibus movent vehementerque perturbant.

Rust. Arbitror quod pariter sateamur, quod Filius Dei Deus Verbum, et consubstantialis existens et indifferens secundum naturam a proprio Patre;

desunt ipsi naturæ, quæ desunt cuique personæ. Ac A identidem est impassibilis sicut iffe, non tamen ob hoc omnino ab eo aliena sunt quæ eius acci lerunt propriæ carni : dico autem circa unitionem. Quia igitur plasmata quidem est caro, non Deitas Verbi sempiterna persistens: erat vero inseparabiliter carni unitum Dei Verbum, ea quæ propria carnis sunt, propria faciens: dispensative complasmari dicitur carni ut propriæ carnis impassibiliter significans plasmationem. Sicut enim, genita ex Virgine sacrosancta ejus carne, ipre diciturgenitus, qui omnibus ad id ut sint præstat genesim; sic plasmata ejus carne, ipse dicitur complasmatus : ut in eo quidem quod est, consolvetur (Sic) ratio naturarum; in eo vero quod est plasmatus (quod dum proprium sit, primo loco, humanitatis, dicitur tamen etiam de Deo Verbo), unitionis omnino inseparabilis unitas custodiatur. Si igitur solam nobis unitionem voluisset ostendere, inculpabiliter utique diceret, plasmatus est Unigenitus secundum carnem sive carne : id est secundum nostram naturam. Si vero solam differentiam, immaculate dixisset, quia Sapientia ædificavit sibi domum (Prov. 1x, 1): id est Verbum carnem: nunc autem bene et breviter utrumque ostendens, non principaliter et absque omni medio plasmari, sed comp!as:nari decibiliter introduxit.

Hæret. Ecce de hoc quidem quid diceres, nescia quomodo: quid autem de Deicidis dicturus es, id est Judacis?

Rust. Item tibi denuo dicam : si enim semel Dens ea quæ carnis sunt, in semetipsum propter nostram salutem refert, non inconsequenter, sicut complasmari dicitur carni ipse qui propriam carnem plasmavit ut Deus; sic illi qui ejus occiderunt carnem non consequenter, arbitror, Deicidæ vocantur; non quia purum et sine carne occiderint Deum, sed quia ille homo quem occiderant Deus est : non enim purus erat homo, sed perfectus tam in Deitate quam etiam in humanitate idem ipse. Si vero hoc tibi probabile non est, suscipe vel aliam expositionem. Crimen apud istum judicem non a pæna sustinentis deputatur, sed ab intentione facientis. Quia igitur Deus quidem impassibilis est per naturam : quod vero attinet ad Judwos dicentes. Iste est hæres, interficiamus eum et nos habebimus hæreditatem (Matth. axi, 38; Marc. xii, 7; Luc. xv, 14); circa Evange. ipsum intelligere compellit), et non potius una ado- D lium sic voluerant perimere Filium Dei, ut nec resurgeret ulterius, neque vero esset omnino d'vinitas eius, licet nullus eum potuisset exstinguere. li vero qui hoc ipsum quod est impossibile, intentione tamen propria ut facerent instituerunt ; juste utique Deicidæ vocantur, non a fine eventus : quomodo en'm hoc sieri possit, dum quod studetur sit impossibile? sed ab ipso impetus sive instantize crimine. Forsan vero nec illud est incongruum dicere; quia sibimetipsi occidit Deum, qui nec reputat esse illum vel qui vitam propriam sic disponia tanquam non sit Deus : nullam namque de bonitate cjus in vita futura fructificat utilitatem; quippe, tanquam si, quod ad illum attinct, non sit : circa id ctiam vel formaria, admoneo et contestor, ut vigilantissime consideretis, ut si sunt aliquæ de sororibus nuæ pro eo quod aut delicatius nutritæ sunt, aut defectionem forsitan stomachi frequentius patientur, et si quæ relique abstinere non possunt, aut certe cum grandi labore jejunant, si illæ propter verecundiam petere non præsumunt, vos eis jubeatis a cellariis Jari, et ipsis ut accipiant ordinetis. Et certissime confidant, quidquid dispensante aut jubente seniore qualibet hora percipient, in illa repausatione Christum accipient. Cellaria vero, et illa quæ infirmis servitura est, super omnem sollicitudinem cura illis et diligêntia infirmarum coram Deo et angelis ejus denuntietur. lloc etiam moneo, ut propter nimiam inquietudinem ad januam monasterii quotidianæ vel assiduæ elee- B lactinæ tantum opere sarsurio b de pannis aut linteis mosynæ non fiant; sed quod Deus dedit ut possit usibus monasterii remanere, abbatissa per provisorem ordinet pauperibus dispensari.

XL. Ante omnia observandum est, ut si suæ filiæ aliquis vel aliqua necessitudine ad se pertinenti, vestimenta vel aliquid aliud dederit sive transmiserit, non occulte accipiantur: pro qua re omnes quæ ad posticium observaverint, contestor coram Deo et angelis ejus, ut nihil de monasterio permittant dari, vel a foris in monasterio acquiescant excipi, contra conscientiam vel consilium abbatissæ. Tamen si abbatissa, ut assolet, cum salutatoribus occupata fuerit, posticiariæ præpositæ ostendant quodeunque exhibitum fuerit. Quam rem si implere neglexeriut, et illæ posticiariæ, quæ permittunt, et illæ quæ exci- C accipere sine jussione abbatissæ, ne per istam inpiunt, non solum districtionem monasterii gravissimam sustinebunt; sed propter transgressionem sanctie regulæ causam se mecum ante Deum noverint esse dicturas. Ipsum vero quod transmissum fuerit. si illi opus ad usus suos fuerit, ipsa habeat; si vero illa nihil indiget, in commune redactum cui est necessarium pra beatur; propter illud Domini mandatum : Qui habet duas tunicas det non habenti (Luc. 111). Indomenta vero ipsa cum nova accipiunt, si vetera necessaria non habuerint, abbatissæ refundant, pauperibus, aut incipientibus, vel junioribus dispensanda. Omnia vero indumenta simplici tantum et honesto colore habeant, nunquam nigra, non lucida, sed tantum laia vel lactina a; in monasterio per industriam

eunque cura committenda est infirmarum; primiceria A præpositæ, vel sollicitudinem lanipendiæ fiant, et a matre monasterii, quomodo cuique rationabiliter necesse fuerit, dispensentur.

> XLI. Tinctura in monasterio nulla alia fiat, nisi, ut supra dictum est, laia et lactina : quia aliud bumilitati virginum non oportet. Lectualia vero ipsa simplicia sint, nam satis indecorum est', si in lecto religioso stragula sæcularia, aut tapetia picta resplendeant. Argentum in usu vestro non habeatis, absque ministerio oratorii.

XLII. Plumaria et acupictura, et omne polymitum. vel stragula, sive ornaturæ, nunquam in monasterio fiant. Ipsa etiam ornamenta in monasterio simplicia esse debent, nunquam plumata, nunquam boloserica; et nibil aliud in ipsis, nisi cruces aut nigræ, aut apponantur. Nam neg vela cerata appendi, nec tabula pictæ affigi, nec in parietibus vel cameris ulla pictura fieri debet : quia in monasterio quod non humania, sed spiritualibus tantum oculis placet, esse debet. Si vero aliqua ornamenta, vel a vobis, vel ab alio de sidelibus monasterii collata suerint, aut in usibus monasterii profutura vendantur, aut sanctæ Mariæ basilicæ, si necesse fuerit, deputentur. Acupictura nunquam nisi in mappulis et facitergiis e, in quiles abbatissa juseerit, fiant. Nulla ex vobis extra jussknem abbatissæ præsumat clericorum, sive laicorum, vel parentum, nec cujusque virorum sive mulicium extranearum vestimenta, aut ad lavandum, aut ad consuendum, aut ad reponendum, aut ad tingendum cautam et honestati inimicam familiaritatem fama monasterii lædi possit. Quæcunque autem boc observare noluerit, tanquam si crimen admiserit, ita districtione monasterii feriatur.

XLIII. Te vero sanctam et venerabilem monasterii matrem, et te præpositam sanctæ congregationis, coram Deo et angelis ejus admoneo et contestor, ut nullius unquam vel minæ, vel oblocationes, vel blandimenta molliant animum vestrum, ut aliquid de sanctæ ac spiritualis regulæ institutione minualis. Credo tamen de Dei misericordia, quod una pre aliqua negligentia reatum incurrere, sed pro sanca et Deo placita obedientia ad æternam beatitudinem possitis feliciter pervenire.

#### RECAPITULATIO.

Cum Deo propitio in exordio institutionis mona- D vicibus ibi aliquid addidimus vel minuimus: pertrasterii vobis regulam fecerimus, multis tamen postea

\* Laia vel lactina | Laium seu lactinum, Boliando lactenum, quod lactei coloris est, opponitur lucido: lac enim est album; album autem pallori, lucidum sen candidum splendori conjunctum est. Coint., l. c.,

pag. 482.

Dependent of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the page of the pa a sarsura, et vox sarsura, quæ usurpatur a Varrone de Re rust. lib. 111, cap. 9, descendit a sarcio: veteres enim sartum et sarsum dicebant. Lege Turnebum in Adversariis, lib. xxiv, cap. 22. Opus igitur sarsuctantes enim et probantes quid implere possitis, hoc

rium est opus simplex, nihil habens præter manum

sartoris. In., ibid., pag. 483.

In mappulis et facitergiis | Mappula, parvula mappa qua nasum tergimus. Cangius, in Glossar. v. Mappula. — A mappulis distinguuntur facitergia quibus nomen est a sacie tergenda. Pacitergium cuim et manutergium, vel a tergendo saciem vel manus recarum, ait auctor Glossarum Arabicolatinarum. Cour. I. cit., pag. 483.

Hæret. Si non est una facta natura, quomodo, tan- A suscipiens : dico autem cum, et id ipsum rursus acquam non sit differentia, Deus complasurari diciter? si vero, ut dicis, eo quod Dei dicantur ea quæ circa carnem contigerunt, secundum veritatem dicuntur hæc an mendaciter?

Rust. Quia quidem salva sit differentia naturarum, olim audivimus, sanctæ memoriæ Cyrillo ad Nestorium dicente: « Quoniam diversæ quidem quæ ad veram adunationem convenere naturæ, unus vero ex ambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum differentia interempta propter unitionem; quinimo perficientibus nobis unum Dominum et Christum, et Fi ium, Deitate et humanitate. > Ecce aperte, usque adeo non perempta est differentia naturarum propter unitionem, ut nec dicat ipse singulariter, quinimo perficiente nobis unum Christum Deitate et humanitate, B sed pluraliter dicat, perficientibus. Si igitur Deitatis et humanitatis differentia minime servaretur aut numerus, non oportebat dicere, persi ientibus hæc et illa: hæe autem quorum differentia salva est, non sunt absque unitione. Quando igitur ad differentiam horum aspicimus, neque ca quæ divinitatis sunt propria, carni tunc dabimus; neque enim consempiternam illam dicimus Deo, nec descendisse de cœlo: irec, e diverso, ca quæ carnis sunt propria ad Deum referimus. Quando vero ad horum respicimus unitionem, Filium hominis dicimus descendisse de cœlo, et sempiternum et unigenitum Deum in terra visum, et cum hominibus conversatum (Baruch 111, 38) secundum Scripturas. Et nemo ascendit in cælum nisi Filins hominis, qui de calo descendit (Joan. 111, 13). C Deus enim Verbum qui descendit de cœlo, filias hominis est propter unitionem ad id qued nostrum est. Alioqui quomodo dicitur et est unus Filius, nisi sic? Rursus qui ascendit a terra in cœlum, et locum mutavit secundum corpus duntaxat; unigenitus Patris est ipse Sermo qui incarnatus est sempiternus : non enim purus homo est qui assumptus est. Igitur nec differentiam perimit unitio, nec unitionem differentia dissipat. Si igitur Deus secundum suam plasmatus fuisset substantiam, non utique poterat complasmari cum carne, sed plasmari tantummodo. Quoniam vero non propter sempiternam naturam suam. sed propter unitionem de Deo id dicitur : et hoc vere dicimus, vera namque unitio est.

est, sicut anima corpori; ut nulla differentia linqueretur, que numerum divisionemve dualitatis efficeret.

Rust. Licet prædixerim, quia non simpliciter de Deo fuerit sermo, sed indeterminate : ex superioribus enim de Crucifixo dixit; et adjecit inferius, complasmari: ne autem diceres, Quid: et cui complasmatum est? ego adjeci hoc nomen; quia, Verbum carni. Si vero, secundum te, in unam naturam divinitas humanitasque plasmata est, non igitur bene dixit, complasmari: id enim quod est cum, aut duas significat plasmationes, aut duo que complasmata sunt.

Hæret. Sed ego tibi denuo dicam; ergo id ipsum

cusans, Cyrillus est sibimetipsi contrarius.

Rust. Non est ille magis'er sibimetipsi contrarius; sed id quod est cum, et id quod est simul, quando de naturis tantummodo dicitur, differentiam duarum pie significat naturarum; et propter id ipsum, quando id, ut de personis vel subsistentiis in Christo dicitur, impium est : mox enim duas significat personas, et Filios, et Dominos, et Christos. Quia vero sic prohibuerit diei id quod est cum, manifeste in superioribus demonstratum est. Quia vero iterum dicit, quod Verbum cum carne assideat Patri, audi in secunda ad Nestorium epistola ejusdem Cyrilli sanctissimi, in qua sub uno et hoc dicit et illud: e Si Christum unum et Dominum confitebimur, non tanquam coadorantes hominem Verbo (ut non inscisionis phantasia subintroducatur ob id quod dicitar cum), sed ut unum et eumdem adorantes, quia non est alienum a Verbo corpus ejus, cum quo et ipsi considet Patri, non tanquam duobus rursus considentibus Filiis, sed ut uno circa unitionem cum propria carne. Ecce, et de corpore dicens, inquit, cum quo considet Patri. Intende id quod est, cum quo, et rursus, cum propria carne. Id vero quod prius dixit, cum, et id quod posterius, et con, et co, idem est. Sed quotiescunque quidem, ut dixi, sermo sit de naturis, dicitur cum humanitate divinitas, et e converso : quando vero de Filio, uon licet dicere, coadoratur Filio Dei fil us hominis, non enim coadorantur in sancta Trinita e. nisi personæ tantummodo : divinitas vero, sicut miracula est operata per carnem, sic adoratur per carnem; et adoramus omnes crucem, et per ipsam, illum cuius est crux : non tamen crucem coadorare dicimur Christo, nec per hoc una est crucis et Christi natura. Simi'iter adorare altare, coadorare altari, Trinitatem non dicimur, sed potius per altare. Nec tamen rursus, sicut Patrem per Filium, ita Verbum per carnem: non enim duæ personæ sunt Curisti: cum carne vero, id est per carnem, sicut dictum est, cum qua considet Patri et coadoratur.

Hæret. Quia adoratur quidem unus Christus, et considet Patri cum propria carne, dixit sanctissimus Cyrillas; sed unde constat? quia in Græco σύν et μετά idem sit quod dicimus, cum vel con.

Rust. Quia et ipsum σύν, id est cum, Cyrillus san-Hæret. Non hoc significat, sed quia complasmatus D ctissimus approbaverit, et aliunde manifestum est : id est quia non tantum in universali synodo, sed et extra ubique contra diversos epistola sanctissimi Athanasii ad Epictetum per omnia approbatur, in qua jacent inter alia, et hæc : « Dixit : Dorsum meum dedi ad verbera, et fa iem meam non averti a consus one sputorum (Isa. L, 6): quæ enim pertulit id quod humanum est Verbi, hæc ipsum, Verbum illud quod erat cum eo, in semetipsum referebat, ut nos Verbi pietate participare possimus. > Ecce audisti quia ei quod humanitatis sunt passiones, in semetipsum referebat; ubi autem coadesse et referre, illic irrecusabiliter quantitas secundum natura:n.

mur. sed secundum quod in Scripturis canonicis legitur, et antiquorum Patrum libris abundantissime continetur, vos cum grandi affectu et cum vera charitate salubriter admonemus; et quia legitis quod qui unum mandatum minimum neglexerit, minimus vocetur in regno colorum (Matth. v), nolite humilitatis nostræ verba quasi minima despicere, propter illud quod scriptum est : Qui vos spernit, me spernit (Luc. x). Et illud : Qui spernit modica, paulatim defluit (Eccli. xix). Quomodo enim in quocunque carnali certamine tantum unusquisque abjectior crit, quantum minor et infirmior persona superaverit; ita et in spiritali certamine in eum qui negligens suerit in minimis, implebitur illud quod scriptum est : Qui universam legem servaverit, offendat autem in uno, fa- B tertia noctis usque ad lucem vigilandum est. etus est omnium reus (Jac. 11). Hoc enim ego cum grandi non solum timore, sed etiam tremore cogirans, dum pavescit animus meus, ne vobis vel aliqua peccata minuta subrepant, non solum admoneo, sed supplico pari:er et contestor, et cum grandi char tatis affectu adjuro, sic in illam æternam beatitudinem ad consortium angelorum, omniumque sanctorum sine confusione venire simul, et cum sancta Maria vel cum omnibus reliquis virginibus coronas cloriæ accipere, et cœlestem agnum sequi vos feliciter videre promerear, ut toto corde et toto animo mandata superius comprehensa studeatis implere, per quæ ad æterna præmia possitis feliciter pervenire.

XIV. Illud etiam, quod non credo, nec Deus pro sua misericordia fieri patietur, si quocunque tem- C pore quælibet abbatissa de hojus regulæ institutione aliquid momutare aut relaxare tentaverit; vel pro parentela, seu pro qualibet conditione subjectionem vel familiaritatem pontificis hojus civitatis habera voluerit, Deo vobis inspirante, ex nostro permissu in hac pa te com reverentia et gravitate resistite, et hoc fieri nulla ratione permittatis; sed secundum sacram sanctissimi papæ urbis Romæ vos auxiliante Domino munire in omnibus studete. Præcipue tamen de infrascripta Recapitulatione, quam manu mea scripsi atque subscripsi, contestor, ut nihil penitus minuatur. Quæcunque enim abbatis a, aut quelibet præposita aliquid contra sanctæ regulæ institutionem facere tentaverint, noverint se mecum ante tribunal Christi causam esse dicturas. Et si forte, D quod Deus non patiatur, fuerit aliqua de filiabus nostris tam per inax animo, quæ hojus regulæ recapitulationem, salubriter et secundum institutionem sanctorum Patrum scriptam, implere contemnat, a sanctæ congregationis vestræ conventu cam accensæ zelo sancti Spiritus removete; et tandiu in cella salutatorii sit remota, quandiu dignam ponitentiam agens humiliter venian petat; et donec ad regulæ instituta se corrigat, intus non regrediatur. Hæc ideo dicimus, quia timendum est ne dum unius negligentia palpatur, et secundum regulam non corrigitur, aliæ, que proficere poterant, vitientur. Sed credimus de Dei misericordia, quod dum et vos sanciæ spiritualiter agitis, et cas quæ negligentes

tas vestra : quia non ex nostra præsumptione loqui- A sunt cum vera charitate corrigitis, feliciter ac pariter ad æterna præmia veniatis, præstante Domino nostro Jesu Christo, cui est honor et imperium in sæcula sæculorum. Amen.

> XV. Jejunium a Pentecoste usque ad calenda: Septembris, quomodo victutem vel possibilitatem viderit mater monasterii, sic studest temperare; r calendis Septembris usque ad calendas Novembris secunda, quarta, et sexta feria jejunandom est. A calendis vero Novembris usque ad Natalem Domini, exceptis festivitatibus vol sabbato, omnibus diebus jejunari oportet. Ante Epiphaniam jejunandum septem diebus. Ab Epiphania vero usque ad hebdomadam Quadragesimæ secunda, quarta, et sexta jejunandum est. Natale Domini et Epiphania ab hera

XVI. Ordinem etiam convivii huic regulæ insercudum esse credidimus. Cibaria omnibus diebus in jejunio tria, in prandio bina tantummodo præparentur. In festivitatibus majoribus ad prandium et ad cœnam fercula addantur; et recedentibus de ea dulceamina addenda sunt. Quotidianis vero diehus ad prandium in æstate binos caldellos, in hieme ad prandium binos caldellos; ad refectionem ternos caldellos accipient, ad cœnam vero bini caldelli sufficiunt. Juniores vero ad prandium, ad cœnam, ad refectionem binos accipiant.

XVII. Pulli vero infirmis tantummodo præneantur: nam in congregatione nunquam ministrentur. Carnes vero a nulla unquam penitus in cibo sumantur. Si forte aliqua in desperata infirmitate fuerit, jubente providente abbatissa accipiat.

XVIII. Vos tandem, plissimæ sorores, coram Domino Deo obtestor et deprecor, ut humilitati mez. vel sanctarum matrum vestraftum, id est, institutoribus regulæ et monasterii conditoribus hanc in perpetuum gratiam referatis, ut pro nobis diebus ac noctibus intercessio vestræ charitatis invigilet, publica oratione vel in diurnis solemnitatibus vel in nocturnis excubiis deprecatio vestræ sanctitatis obtineat, ut ascendens ad conspectum Domini deprecatio vestra, dignum vel me Ecclesiæ suæ pontificem. vel illas servitio sanctarum virginum constituat el concedat esse præpositas : et cum ante t:ibunal illius cœperimus creditorum talentorum reddere rationem, si quæ sunt culpæ vel negligentiæ, sive mez erga curam Ecclesiæ, sive matrum vestrarum erga sibi creditas, intercessu vestro Dominus nobis remittere, et culparum vulnera remissionis medicina sanare dignetur. Quia nec emendantur culpæ nisi sanctorum orationibus ille remiserit; nec remitut, nisi fuerint emendatæ.

XIX. Et quia propter custodiam monasterii aliqua ostia sive in veteri baptisterio, sive in schola, vel textrino, aut in turre juxta pomarium clausi atque damnavi, nullus illa unquam sub qualibet utilitatis specie aperire præsumat : sed licet sanctæ congregationi resistere, et quod famæ vel quieti suæ incongru m esse cognoscunt, sieri non permictant.

et Spiritum sanctum, similiter duas naturas dicere- A mus, quod est blasphemum, Filii esse personas; aut e converso, duas dicentes Filii esse naturas; duas, quod absit, similiter dicerenius naturas Patris et Spiritus sancti; tunc calumniis vestris occasionem non absque verisimilitudine dederimus; ut dum naturæ, et rursus aliæ duæ vel duæ personæ, et aliæ duæ, in qua Trinitatem pariter computarentur. Nunc autem sicut duæ et una persona pariter computatæ tres faciunt: sic unam sanctæ Trinitat's naturam communem, et aliam unam solius Filii, id est assumpti, duas esse necesse est, et unam esse non posse. Licet igitur et duas credamus in Filio esse naturas, non tamen confessionem nostram qualernio sequitur: absque rebus enim subsistentibus solam non colimus quantitatem, etiam si proferre li- B ceat solam. Insuper si nos dicentes esse duas naturas, ob hoc ipsum quaternitatem pro Trinitate consequitar colere; et vos consequenter ex quaternitate colere Trinitatem, quia ex duabus naturis dicitis Christum.

Hæret. Sed nos, non ex tribus personis, sed tres personas esse dicimus Trinitatem; dicimus vero et trium personarum et in tribus personis esse unitatem.

Rust. Sed cur non unus Christus duæ naturæ credintur, si tres personæ secundum veritatem unus sunt Deus, sieut etipse Dominus in Evangelio inquit: Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 39); Unum, dixit, et, sumus, it unum naturæ deputetur, sumus vero personis. Si enim simplicem naturam non divi- C dit Trinitas personarum, quomodo personam, quæ, ut fatemini, minime simplex est, sed composiva, discrepat naturarum dualitas? Insuper, duo et tria, et quatuor quædam; non unoquoque apud semetipsum subsistente, sed collecta et comparata seu collata, ut ita dixerim, vel potius, pariter considerata dicuntur: non connumeratur vero in Trinitate natura personis; alioqui et ante incarnationem, quod absit, quaternitas fuit : tres namque personæ sunt, et una natura; et numerus in quatuor minime pro-

Haret. Sed ibi, ob hoc quia non est extrinsecus unitas et extrinsecus Trinitas; sed Trinitas unitatis, et unitas Trinitatis.

natura tribus personis, quia Trinitas unitatis est, et unitas Trinitatis; omnimodo ergo altera unitas est prieter unitatem communem, connumerabitur . Trinitati: caro vero unius trium, id est Domini Christi, non totius est Trinitatis: non cnim tota Trinitas incarnata est, secundum te : igitur quaternio erit, Trinitas atque caro. Igitur aut ostende non esse unitatem nostram naturam, id est carnem non esse unam, aut recipe quia non ob hoc minime connumeretur personis natura divina, quia unitas Trinitatis est et Trinitas unitatis, et reliquum tibi est ut nobiscum dicas quod non connumeretur natura personis.

Hæret. Et cur minime connumeratur natura personis? die igitur causam?

Rust. Mihi nulla necessitas imminet ostendere cur personis non connumeratur, ex quo perfectam meam demonstravi victoriam, quia hoc verum sit quod probavi; si autem vis nobiscum causam perquirere, sine præjudicio inquiretur. Arbitror autem quod ea quæ omnino sub una definitione non continentur, neque connumerentur : ut puta, si quis dicat : Ego et tu unum sumus, eo quod homo sim et ego, et tu; et sumus homines duo, et ad angelos unum sumus, eo quod rationales simus et nos. Et rursus duæ naturæ sumus propter differentiam; et iterum hoc idem sumus cœlo : creatura enim et illud est; et aliud præter illud, propter disserentiam substantivam. Arbitror igitur quod ea quæ connumerantur, et unam quamdam communem definitionem habere oporteat, et aliam quæ non communis, sed cujusque sit propria : sic igitur et Domini Christi duæ naturæ commune habent quod naturæ sunt; proprium vero quod hae quidem divinitas est, illa vero humanitas.

Hæret. Si est definitio ejus, non est incomprehensibilis Deitas. Et illud vero me movet, quomodo unam habeat definitionem communis trium personarum divina substantia ac individua unius ac solius personæ natura, vel certe carnis Christi substan ia, hæc enim videntur esse impossibilia.

Rust. Non superflue, ut apparet, causam quærere olim refutabamus, quæ sie in longa atque difficilia verba nos abstrahit. Quare non me ulterius tale aliquid oportet adjicere, ut non superflue ad multiloquium pertrahamur.

Hæret. Patienter, quæso, et absque præjudicio: satis fieri enim mihi super iis volo; forsitan enim modis omnibus satisfactionem commoditas consequetur.

Rust. Quod mihi videtur, forsan vero non irrationabiliter, dicam; salvis tamen absque præjudicio iis quæ jam dixi : nec enim tale aliquid adjecissem, nisi hac conditione proposita. Definitur ergo divinitas, non secundum quod divinitas est, sed secundum quod natura est. Quid est quod volo dicere, Non quo divinitas, sed quo natura? Aliud est per se quærere quid sit Deltas, et aliud, quomodo se habeat ad tres personas ipsa divinitas. Ut, Rust. Si ob hoc solum non connumeratur divina D exempli grafia dico, aliud est quærere quid sit homo, aliud quomodo: id est, utrum æqualiter universi participemur communi substantia, an minime; et rursus secundum proportionem, utrum sic nos communi humanitate, ut Pater et Filius et sanctus Spiritus una Deita: e atque communi. Quod igitur tunc quærimus, de proportione est; una vero duarum naturarum definitio, secundum quod naturæ sunt : quia id quod æque ac similiter et completive, ad id ut sit quidque, participatur a personis, substantia est; quæ vero hoc ipso participant, personæ sunt quæ ab invicem proprietatibus differunt. Substantia vero communis ipsius divinitatis, quam in Verbo indivi-

Præmittenda videtur conjunctio er connum., vel delendum verbum substantivum præcedens.

certe non nisi pro grandi et inevitabili necessitate A Loth (Luc. xvn), quæ re ro resp ciens versa est in procedat. Nolite, quæso vos, nolite quibuscunque aut occasionem dare, aut samiliaritatem tribuere. Ouæ vero libidineni Christo adjuvante desiderat vincere, familiaritatem debet refugere; et quæ indignam familiaritatem non spreverit, aut se, aut alium cito perdet. Sed forte dicit aliqua : Ideo familiaritatem non fugio, quia volo habere quod vincam, et adversarium meum cupio tenere captivum. Vide ne contra te adversarius incipiat rebellare; vide ne te ducat captivitas ista captivam. Audi Apostolam dicentem : Fugite fornicationem (I Cor. VI). Contra reliqua vitia oportet nos omni virtute resistere; contra libidinem vero non expedit repugnare, sed fugere. Esto ergo libidinis fugitiva, si vis esse castitatis pugnatrix egregia. Sed quod dixi diligenter B etiam manibus possitis aliquid exercere, secundom artendite. Quando sola aliqua libidinis stimulis incitatur, Christo adjuvante repugnet quantum prævalet contra se; quia non habet quo possit fugere : quando vero per alterius sodalitatem, opportunitatem vo-Inpratis diabolus subministrat, ipsam familiaritatem duan'um prævalet, ut diximus, sancta anima refugiat. Sed ut hæc omnia servare possimus, abstinentiam rationabilem teneamus: quia vera est illius sancrissimi viri sententia: Prout continueris ventrem, ita et venenosos motus ejus. Humilitatem etiam veram quantum possumus conservemus. Non enim diu carnis integritas servatur, ubi animus superbiæ tumore corrumpitur; præcipue si iracundiæ flamma frequentius surgit, castitatis et virginitatis slores cito consumit. Casta enim et Deo devota anima non solum C extraneorum, sed etiam parentum suorum familiaritatem habere non debet. Si enim vasa quæ Ecclesiæ offeruntur, ut in sacrosanctis altaribus ponautur, sancta ab omnibus appellantur, et nesas est ut de ecclesia postmodum in domum laicam revocentur, aut usibus humanis aptentur, putas quale o digniratem apud Deum habet anima ad ejus imaginem procreata? Sicut ergo vasa sancta humanis usibus servitura, nec possunt, nec debent de ecclesia revocari, sic religiosam quampiam non oportet, non decet, non expedit, parentum suorum multis obligation bus implicari, aut quorumcunque extraneorum pernicio-a familiaritate constringi. Illud ante omnia admioneo, ut æmulationis malum, quasi venenum vipereum fugiatis, et ita inter vos charitatis dulcedinem D spiritaliter agite. Sequimini Christum, tenendo perconservetis, ut vobis invicem per sancia colloquia medicamenta spiritualia præparetis. Sunt enim, quod pejus est, aliquæ quæ quando se pariter jungunt. magis sibi detrahendo, vel contra præpositas murmurando, vulnera faciunt, quam spiritalia medicamenta component. Vos vero, sanctæ ac venerabiles filiæ, si aliquam videtis pusillanimem, consolationem impendite; si superbientem, humilitatis medicamentum apponite; si iracundam videritis, refrigerium patientiæ ministrate. Si nobiles natæ estis, magis de religionis humilitate quam de sæculi dignitate gaudere. Tenete ergo firmiter manus in aratro, et nolite respicere retro (Luc. 1x). Mementote uxoris

statuam salis. Nunguam juramentum, nunguam maledictum de virginis ore procedut. Non solum enim corpora, sed etiam corda ve-tra omni sollicitudine custodite, propter illud quod scriptum est: Omni custodia serva cor tuum (Prov. 1v); et illud quod Dominus in Evangelio dixit: De corde enim exeunt cogitationes malæ (Matth. xv). Si enim in corde nibil mali cogitatur, quidquid sanctum est ex ore profertur; q ia sicut scriptum est : Ex abundantia cordis os loquitur (Matth. x11). Hoc enim lingua proferre consuevit, quod ex officina cordis conscientia ministraverit. Et ideo si ex ore vultis bona proferre. semper in corde quæ sancta sunt cogitate. Sic lectioni et orationi debetis incumbere, ut ante omnia illud quod Apostolus ait: Qui non operatur, nes manducet (II Thes. 111). Meliorem quoque diei partem sancto operi dedicate, lectioni vacare consuescite. Oratio vestra ita cum silentio procedat ex corde, ut vix audiatur in ore. Nam qui alta voce orare voluer t, et sibi et alteri multum nocet, dum per suam garrelitatem alterius mentem ab oratione sancta et secreta suspendit. Pomposa indumenta, que non utilitati, sed vanitati serviunt, fastidite atque contemnite. Multæ enim quod in moribus diligunt, boc etiam in operibus suis ostendunt; præparant sibi ornamenta sæcularia sæculum diligentes, et voluptati servientes vel luxuriæ. Vobis vero nihil sit commune cum talibus, sed omnia ornamenta, quibus ad luxuriam caro componitur, velut inimica et contraria vestro proposito, respuantur. Sunt enim, quod pejus est, quæ pro vanitate sæculi istius plus student terrenis cupiditatibus operam dare, quam lectioni divinæ justitiæ, dam vo'unt stragula pulchra, et picta tapetia, plumaria etiam, et reliqua his similia, cum ingenti sumptu et superflua expensa, ad oculorum libidinem præparare : nescientes illud quod Dominus per Joannem evangelistam clamat, et dicit: Nolite diligere mundum, neque ea quæ in mundo sunt; queniam omne quod in mundo est, concupiscentia caruis, et concupiscentia oculorum, et ambitio seculi est ( l Joan. 11). Quid prodest virgini integritatem corporis custodire, si oculorum concupiscentias noluerit evitare? Vos vero, sanctæ et Deo dignæ animæ, totum severanter quod voluistis ardenter. Iterum atpie iterum, sanctæ et Deo dicatæ animæ, rogo, et cum omni humilit te pro conservando virginitatis præmie consilium do, ut samiliaritatem incongruam a vobi-, vel a vestris animis, totis viribus repellere laboreis Nam ad conservandam sanctæ religionis dignitatem singularitas testis sanctissima est. Familiaritas enim cujuslibet si frequens esse coeperit, nonnisi correptionem seminat, vitia pullulat, libidinem concipit. ignominiam parit, rabiem concitat, lasciviam pasei's petulantiam nutrit, casus exaltat, ruinas adificat, confusionem mercatur, thesaurizat opprobrium, criminationem exaggerat, excusationes inflammat, et

quod de hac ipsa loquatur Domini Christi persona: cum enim dixisset, dua natura Deus et homo, adjecit, quia anima et corpus : hæc vero unius personæ sunt. Et rursus, Filii vero non duo. Vides quod non de tota Trinitate, sed de Verbo solo dixerit, Deus. Et iterum post modicum, aliud et aliud, ex quibus Salvator. Intendis quod de solo dixerit Salvatore? Et rursus, ambo enim unum; et de uno, Deo quidem inhumanato: non autem tota Trinitas inhumanata est. Deinde adjecit et hæc : « Dico autem aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet : nam illic quidem alius et alius, ut non subsistentias confundamus, non aliud vero et aliud. > Vides, quod non de tota Trinitate sit sermo communis, sed proprius de Filio solo? Nam de Trinitate quidem dicens : Illic B quare in Trinitate et tres paracleti dicuntur. quidem alius et alius, dixit; de Filio vero solo, aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet, inquit. Alterum igitur, Deus Verbum, præter propriam carnem. Proponatur vero pradictum testimonium, et quæ dicta sunt, manifesta erunt.

Il æret. Si et non connumeratur natura personis, sed tamen purus numerus puro numero connumera. tur, quare duo et duæ quatuor sunt? nam quomodo aliter unus Trinitatis dicitur Christus, non simplex nec absque carne existens, sed in unam personam compositus, dam certe duas [Leg. duæ] simplices et absque carne, et incompositæ sunt?

Rust. Numeri nomen absque rerum nomine tum profertur, quando rei quidem similitudo communis adjacet numero alicui; sicut unicuique trium esse C personam, etsi non camdem personam: quomodo enim pium sit, non distinguere in Trinitate subsistentias? Sed hoc diximus, quia sicut Pater persona est, sic et Filius, et sanctus Spiritus : hic enim tres personæ, tres quædam res sunt. Ergo quando dicimus, hæ tres : si interrogaret aliquis, quæ? possumus respondere, personæ. Quando autem dicimus, ii tres: interrogati, qui tres? ambigimus respondere, persenæ: propter indecentem sermonum compositionem : ne videamur dicere, ii personæ, vel, ii tres personæ. Quia igitur res quidem adjacent, nomen vero tale quod iis tribus commune sit, interim positum non est : hos quidem tres dicere licet; et si interrogati, qui tres? dicere continuo apte non invenimus. Quando vero simpliciter dicentes prius, hæ tres, in- D suscepit Dei Filius, ut alter sit præier illum. > Ecce terrogamur, quæ tres? adjiciamus mox apte, personæ. At in illo vestro quaternione, nulla res communis et æque coaptabilis quaternario numero invenitur; et non solum in verbis, sed e iam in rebus impossibile sequitur : quare nec numerum esse possibile est, eo quod res nulla subjaceat communis. Quod et illud ostendit, quia personæ apud Latinos hæ personæ dicuntur, et non hæc personæ: id est, per hoc quod apud grammaticos femininum genus vocatur, non per illud quod neutrum. Paracletus vero similiter masculine d'citur, et Latine et Græce. Sed de Filio quidem et de sancto Spiritu invenimus dici, ita ut possimus duo dicere; et interrogati quos duos dicamus? respondere, Paracletos. De Patre vero id nondum

Deus et homo, quia et anima et corpus. Vides igitur A dicere audeo, e) quod hic sermo nec scriptus sit, nec ab ulla quatuor synodorum nominatim dicatur quod et Pater Paracletus nominetur. Si vero id conceditur, interrogati qui tres? respondere utique poterinus, quia tres Paracleti, sicut tres personæ et tres substantiæ.

> Hæret. Si propter consolationem Paracletus dictuest, et Pater Paracletus est; consolatur etenim animas justorum, et mitigat dolores, sicut scriptum est : Memor fui Dei, et consolatus sum (Psal. LXXVI, 4); sed et ipsum quod Dominus inquit: Et ego rogabo Patrem meum, et alium paracletum dabit vobis, Spiritum veritatis (Joan. xiv, 16, 17): ostendit non duo tantum, sed tres esse paracletos : alius enim, non duorum, sed trium dicitur; alter vero, duorum:

Rust. Ilæc acribia sermonum apud divinas Scripturas minime observatur, neque a sanctis Patribus, eo quod nec digna sit, quia hominum sunt adinventiones: nam et in synodo jacere ostendi, aliud et aliud, ex quibus Salvator : de duobus ergo dicens: aliud, dixit, et aliud. Nec non et testimonium sacrae memoriæ Athanasii quod illic approbatum est, ita dixit: c Aut quomodo Christiani volunt nominari, qui dicunt in hominem sanctum quasi in unum prophetarum venisse Verbum; et non ipsum hominem factum, accipientem ex Maria corpus; sed alterum Dei Verbum ante Mariam et ante sæcula Filium existentem Patris: aut quomodo Christiani esse possunt, qui dicunt alium esse Filium, et alium Dei Verbum? Ecce indiscrete superius quidem po uit, increpans eos qui alterum dicunt : inferius vero eos qui alium et alium. Maxime vero Gregorii testimonium crebio hunc sermonem repetit dicens : c Non alius vero et alius : absit : ambo enim unum commixtione. > Ecca et ambo dixit, id est non tria : ne forte suspicareris quia veluti de tribus loqueretur : de Deo, de anima. de corpore; maxime, eo quod subsequatur: c E converso quam se in Trinitate habet : illic enim alius et alius, ut non subsistentias confundamus; non aliud vero et aliud, etc. > En, et de Trinitate, alius, inquit, et de Christo, non alius et alias; et non ait. non alter et alter : dum certe Felicis sanctæ memoriæ jaceat lectio dicens ita : c Et non homo a Deo assumptus, ut alter sit præter illum; non enim hominem indiscrete positum in sancta et universali synodo Ephesina ostensum est aliud et alterum, vel potius alius atque alter.

Hæret. Ecce interim tu quoque confessus es quia si tres demonstraverimus esse Trinitatis naturas. clare, hos qui duas in Christo naturas dicunt, consequatur ut naturarum quaternitatem inducant : si igitur demonstraverimus tres in sancta Trinitate naturas, quoniam omnimodo Patris et sancti Spiritus duæ naturæ sunt, connumeratis per adjectionem duabus, sicut vos creditis, naturis Filii circa irrecusabilem numeri computum, quaternitatis culturam consequi vestram confessionem demonstravimus.

Rust. Nec hoc necesse est, quod interim sine præ-

nisu necesse est contra luxuriam repugnandum, quia interius est bostis inclusus. Omnis virtus diaboli contra viros in lumbis, adversus feminas in umbilico ventris ejus, de quo scriptum est : Virtus ejus in lumbis, et potestas in umbilico ventris ejus (Job XL, 11). Qui enim delectationem non refrenat libidinosæ suggestionis, cito transit ad consensum libidinis. Nam facile resistit operi, qui titillanti non se accommodat delectationi. Quamvis sanctorum Dei intentio inconcussa in amore Dei persistat, de carne tamen quam exterius gestat, multa prælia interna tolerat. Sed Deus qui hæc ad probationem permittit, gratia protegente suos non deserit. Propterea ex corde sunt fornicationes amovendæ, ut non prorumpant in kos vestros super ubera (Isa. xxxII, 12); hoc est, libidines in corde resecate; quando instigatione dæmonum mens uniuscujusque justi impeditor, divini judicii metus, æterna tormenta ante oculos proponantur, quia nimirum omnium pœna gravioris supplicit formidine superatur. Sicut enim clavus clavum expeliit, ыс ardorisgehennæ recordatio ardorem excludit luxuriæ. Audi quid Dominus de diabolo fateiur dicens: Stringit caudam suam quasi cedrum (Job xL, 12); quia prima ejus suggestio velut berba tenera facile abscinditur; at si semel dentem delectationis fixerit, more cedri obdurescit. Præcipue fictam humilitatem fugiens, illam sectare quæ vera est, quam Christus docuit, in qua non sit inclusa superbia. Umbram'ennin hujus virtutis multi, verita:em autem sequuntur C pauci; verum enim humilem patientia ostendit injuriæ. Nunquam in iracundia succendatur anima tua, quia ira viri justitiam Dei non operatur (Jac. 1, 20). Quod si paululum te inflammaverit, festines necesse est ut expellatur. Nullium in anima tua invidia inveniat locum. Pessimumque hoc malum est, quando de alieno bono quisquis deterior fit, nam unde bonus proficit, inde invidus contabescit. Difficile namque ex hoc morbo quisque recipit medicinam, qui non vult parefacere culpam. Rara enim ex hoc confessio, quia sæpe aliud pro alio dicitur, et ideo ad salutem nunquam venitur, de quo ad populum beatus Cyprianus scripsit. Satis sollicitam ori tuo pone custodiam : nec quisquam facilius quam per linguam peccati contraint macu- D lam, teste Jacobo apostolo: Linquam nullus hominum domare potest (Jac. 111, 8). Unde pie admonet, dicens : Si quis putat se religiosum esse, non refrenans linguam suam, sed seducens cor suum, hujus vana est religio (Jac. 1, 26). Juxta sententiam sapientissimi Salomonis : Qui dimittit aquam, caput est jurgiorum (Prov. xvu, 14); quia qui linguam non refrenat, concordiam dissipat. Unde et Apostolus illum asserit esse perfectum, qui non offenderit in verb . Sed multi, dum indiscrete silentium custodiunt, quod prodesse proximis per verbum poterat subtrahunt; dumque eorum vitia a-piciunt quos per correptionem verbi corrigere potuerunt, dom claustra oris muniuat, proximum in

dum carnem per luxuriam consumit. Forti enim ad- A pravitate derelinguunt, ut districtius judicentur, et quantis verbo prodesse poterant, pro tantis reatu silentii culpabiles existant. Duobus namque modis oratio impeditur, ut impetrare non valeat postulata : si aut quisque adhuc mala committit, aut si delinquenti sibi debita non dimittit. Quod geminum malum dum quisque a semetipso absterserit, protinus securus studio orationis incumbi, et ad ea quæ im, etrare precibus cupit, mentem libere erigit. In quantum prævales, cave ne recorderis faciem viri, nisi in oratione pura; nam non in desiderii turpitudine idolam facies in anima tua. Regis muller ad servos non deflectitur, et Christi sponsa ad mortales non respicit: quia eum qui pro se passus est diligit, eumque toto amore complectitur. Vultum sacerdotum ac levitaopere. Hinc per prophetam dicitur : Accingite lum- B rum cum timore aspice, corumque scilicet qui probati sunt; hoc sciens, quia amor charitat s habitat in illis. Voce lectoris suavi nec delecterur in desiderio anima tua, ne con umpantur sensus tui, et excedant a castitate. Dicas forsitan : Gran is labor est; sed respice quod promissum est. Considera, quaso, præmii tui magnitudinem, si considerari potest, et præsentis injuriæ futuram mercedem ante ocolos pinge. Post abscessus animæ et carnis interitum, in meliorem statum reparanda es, virgo; corpus terra mandatum in coolo est elevandum; post bæc angel rum es donanda consortio, regnum accepiura cederum, et in perpetuo mansura cum Christo.

#### EPISTOLA II.

#### AD EASDEM.

Casar us episcopus minimus omnium servorum Dei famulus, Cæsariæ sanctæ sorori abbatissæ, vel omni congregationi suæ in Christo æternam salutem.

Vercor, venerabiles in Christo fil æ, ne, dum vobis pro conservanda quiete vel pudicitia rusti o impentoque sermone aliquid præsumo suggerere, apad ili-s qui nesciunt quanta sit virtus veræ chari atis notam videar præsumptionis incurrere. Ego enim, li e peccatorum meorum sim conscius, et vestræ puritatis non sim ignarus, præsumo tamen tenidus admonere ferventes, lentus et negligens incitare currentes, languidus sanis consilium dare, et in via remanens ad æternæ vos patriæ desiderium provocare. Et qua secondum sanctum votum vestrum frequentius ves visitare non valeo, hanc admonitionculam, in qua e iam antiquorum Patrum capitula pauca inserui, & ar.ditatem sensus mei quasi virorum fortium amænitate condivi, cum perfecta charitate curavi sinceritati vestræ ad vicem præsentiæ meæ pia humili at transmittere. Sed hanc præsumptionem, sicut dixi. ipsi mihi charitas ingerit, quæ timere non novit. Et ideo rogo vos, venerabiles filia, ut audaciæ mez ve niam dantes, quæcunque suggessero, patienter et henigne suscipiatis, et consulentes rusticitati vel verecundiæ meæ, qualemcunque exhortationem mea# secretius relegite, nulli alii tribuentes, ne cujuscuaque eruditæ aures rusi cissimi sermonis nos ri asperitate feriantur. Nos enim, Deo propitio, licet uitul

quare neque quatuor, neque duæ, vel si, ut dixi, A stus, unde poterunt colidum vel in tribus vel in duaunius aut etiam trium, proprium sit aliquid alterum. Nec enim tabernaculum in eremo, nec area, nec templum, necaltaria, Deo ab antiquis coadorabantur et concolebantur; et neque una est Dei et horum, facta natura. Nec adjecit numerum adorabili et colendæ Trinitati, eo quod Trinitas quidem coadoretur, hæ vero creaturæ non coadorentur Trinitati, sed per eas Trinitas adoretur. Quid enim? die milii: nonne scriptum est: Et adorate scabellum. pedum ejus (Psal. xcvin, 5)? Hoc vero est terra: adoratur enim corpus quod de terra est, non ut per semetipsum aut propter semetipsum adoretur ut Deus, sed ut per corpus et per carnem sive humanitatem, Deus, Verbo qui inhumanatus est, coadoreratus est in illa quæ sanguine flucbat : et nullus tamen dicit unam naturam esse vestimentorum et Verbi; et actu salvavit multos; et vocem mittens a proprio ore, quatriduanum suscitavit Lazarum. Per quad igitur operatur, dum per hoc et in ipso adoratur et colitur, complacet colentibus se. Nec non et clavos quibus confixus est, et lignum venerabilis crucis, emnis per totum mundum Ecclesia absque ulla contradictione adorat; et non solum quæ duæ naturæ sunt Deus et crux, sed et illud sanctum ferrum, præter illud venerabile lignum, alia est natura, et altera rursus ipsa Domini caro. Et si, ut dicis, tres naturæ sunt Trinitatis, hæ vero proprium numerum h bent, et omnia hac adoramus universi; et nullus unquam Christianorum dixit quia quaternio- C erunt et dii. nem colimus aut quinionem vel senionem : quæ enim segregantur et propria Deo funt, per quæ et colitur et adoratur, illa jam velut organa et coadjuyantia infirmitatem nostram sunt ad propinquandum Deo: et ad id ut sint quidem, quantitatis non amittunt proprietat m; ad colendum vero et adorandum et venerandum, non jam connumerantur quæ creata sunt creatori : alterum namque est, per hoc coll illud, et alterum secundum naturám et sempiterne et maxime proprie colendom uliquid illud esse.

Hæret. Ergone, non modis omnibus quidquid confitendum est, illud et adorandum, vel colendum sive venerandum in sancia Trinitate?

Rust. Dixi jam, quoniam non per omnia et modis omnibus similiter. Verum et illud adjiciam, quia nec D dualitatem naturarum in Trinitate confitemur aut colimus: una enim carnis natura, non totius est Trinitatis, sed unius personæ Dei Verbi. In Trinitate vero illa comumerantur quæ vel similiter vel æqualiter trium sunt personarum. Quod si nos dualitatem, et vos ergo compositam colitis Trinitatem; aut compositam simul ac simplicem : nam simplices dicitis Patris et Spiritus sancti naturas sive personas, Christi vero compositam. Amplius, unus Deus in Trinitate et unus colitur Christus. Tres personæ unus Deus est; duze naturze unius Christi sont; quatuor autem naturæ, dum nec Dens sint nec Chri-

bus nil nisi aut unum aut unus colatur? Ut autem non sermones amplius prolongentur, demonstramus unam solam et non tres sanctæ Trinitatis esse naturas, sed tres tantum personas sive subsistentias. Si enim et tres naturæ et una, idem vero est natura atque persona, et vua erit, quod absit, Trinitatis persona! Si vero natura quidem et una et tres, persona vero non una, sed tantummodo tres; nec secundum naturam sive substantiam, nec secundum personam sive subsistentiam unus erit Deus. Secundam quid ergo Trinitas unus e-t Deus?

Hæret. Nos sic tres substantias et naturas dicimus Trinitatis, ut tamen earum consubstantialitas salva sit : et una igitur et tres substantiæ atque naturæ tur. Certe chim et per fimbriam vestimentorum ope- B sunt, et unus Deus non secundum tres, sed secundum unam substantiam et naturam glorificatur.

> Rust. Ergo, secundum te, et unus Deus et tres Dei. Si enim propter substantiam naturamque unam unus est, propter tres substantias sive naturas, tres. secundum te, dii sunt. Sed et multo amplius tres erunt, quam unus Deus, et proprie quidem, quod absit. tres erunt dii; improprie autem Trinitas unus Deus, circa errorem paganorum: unum enim Deum esse ob hoc scripserunt cuncti Patres atque doctores. quia una est ejus ac sola substantia sive natura. Si igitur una quidem Trinitatis substantia est, ct natura tantum; tres autem non tantum persona sed et naturæ atque substantiæ : multo magis, tribus existentibus universis, et nullo indiviso, tres

Heret. In tontum tres nature sent Trinitatis, ut ostendamus quod unaquæque persona propriam habeat ex sempiterno naturam, quæ alteri minime sit communis: hoc vero manifeste probabitur, si id vel de una ex eis persona fuerit demonstratum. Si enim tres æquales et per omnia similes sunt, quidquid habet una persona, habebit et altera. Si igitur ostenderimus unumquemlibet ex eis habere sic propriam naturam, ut alteri nulli communis sit, pariter estis etiam de reliquis absque ulla contradictione convicti. Esse vero propriam Dei Verbi naturam Patres affirmant, dicentes : Confitemar unam naturam Dei Verbi incarnatam. Si igitur banc unam illam communem magis esse credamus, incarnata ista, quæ torius Trinitatis communis est, necessarie inducetur Trinitas incarnata : quia vero id impium est, quippe sanctis Scripturis et Patrum doctrina contrarium, manifestum est, quia una natura que inhumanata est, solius est Filii. Prædictum vero sermonem Patrum, nec vos poteritis abnuere. Flavianus enim, qui quondam fuit Constantinopolitanus episcopus, et quem suscipitis a, ita scripsit ia ille libello proprim Adei quem imperatori Theodosio destinavit, qui et in Chalcedonensi synodo susceptus est.

Rust. Nequaquam necesse est ut ii qui confitentur unam naturam Dei Verbi incarnatam, si hoc de communi sanctæ Trinitatis natura dicatur, inhumanationem

ritatem tribuere, ne forte cujuscunque concupiscentia in vos male succensa alibi incipiat quærere quod in vobis non potuit invenire. Sed forte dient aliqua : Secura sum de conscientia mea. Absit ut boc de ore religioso procedat. Jam enim cecidit, qui de sua virtute considit. Libidinem si Christo adjuvante desideras vincere, familiaritatem debes refugere. Certissime noverit quod qui indignam familiaritatem non spreverit, aut sc, aut alium cito perdet. Sed forte dicit aliquis : Ideo familiaritatem non fugio, quia volo habere quod vincam, adversarium meum cupio tenere captivum. Vide ne contra te adversarius incipiat rebellare, vide ne te ducat captivitas ista in captivitatem. Andi Apostolum dicentem : Fugite fornicationem (1 Cor. vi , 18). Contra reliqua vitia oportet B animæ pennas quasi visco illigare cognoscitur, quis nos omni virtute resistere, contra libidinem vero non expedit te pugnare, acd fugere. Esto ergo libidinis fugitivus, si vis e se castitatis pugnator egregius. Sed quod dixi diligenter attendite. Quando aliquis stimulis libidinis incitatur, Christo adjuvante pugnet quantum prævalet contra se, quia non habet quo possit fugere. Si quando vero per alterius societatem opportunitatem voluptatis diabolus subministrat, ipsam familiaritatem, quantum prævalet, ut supra dixi, anima sancta refugiat; ac si aliquando aliquis in se ipso tentatur, sibi D o adjuvante resistat; quando per alicujus societ tem vel levi concupiscentia titillatur, quasi serpentem venenatum quanta potest celericate refugiat. Sed ut hæc omnia servare possimus, abstinentiam rationabilem teneamus, quia vera C 17). Nunquam juramentum, nunquam maledictum de est illius sanctissimi viri sententia: Prout continueris ventrem, ita et venenosos motus ejus. Humilitatem cliam nostram quantum possumus conservemus; non enim diu carnis integritas servatur, ubi animus tumore superbiæ corrumpitur. Pra cipue si et iracundiæ flamma frequentius surgit, castitatis et virginitatis flores cito consumit. Casta enim et Deo devota anima non solum extraneorum, sed etiam parentum suorum assiduam familiaritatem, aut ad se veniendi, aut ipsa ad eos ambulandi habere non debet : ne aut quod non oportet audiat, aut quod non expedit dicat, aut quod castitati potest esse contrarium videat. Si enim vasa quæ Ecclesiæ offeruntur, et in sacro altario ponuntur, sancta ab omnibus appellantur, et nesas est ut de ecclesia postmodum ad D domum laicam revocentur, aut usibus humanis aptentur; si tantam dignitatem habent vasa, quie nec intellectum possunt habere nec sensus, putas qualem dignitatem apud Deum habent omnia ad ipsius imaginem procreata? Sicut ergo vasa sancta humanis usibus servitura nec possunt nec debent de ecclesia revocari, sic religiosum quemquam non oporte!. non decet, non expedit parentum suorum multis obligationibus implicari, aut quorumcunque extraneorum perniciosa familiaritate constringi. Illud ante omnia admonco, ut a mulationis malum quasi venenum vipereum fugiatis; et i a inter vos charitatis dulcedmens conservetis, ut vobis invicem per sancta

quibuscunque aut occasionem dare, aut familia. A colloquia medicamenta spiritalia præparetis. Sunt enim, quod pejus est, aliquæ quæ quando se pariter jungunt, magis sibi, detrahendo, vel contra præpsitas murmurando, vuluera faciunt, quam spiritalia medicamenta componunt. Vos vero, sanctæ ac venerabiles filiæ, si aliquam videtis pusillanimem, consolationem impendite; si superbientem, humilitais medicamentum apponite; si iracundam videritis, refrigerium patientiæ ministrate. Si nobiles natz estis, magis de religionis humilitate quam de sæculi dignitate gaudete; et sic terrenam substantiam depensate, ne unde spiritales pennas bene et cito tribuendo habere potestis, aliquid vobis reservando aut tardius erogando, carnales compedes habeatis. Terrena namque substantia si tardius erogatur. verum est illud quod scriptum est : Impedimente mundi fecerunt eos miseros. Si qua vero pauper fait. antequani religionem sanctam assumeret, Deo debet gratias agere, qui illam mundi istius facultatibus noluit illigare. Multos enim, quod pejus est, ita suz facultates ligatos tenent, ut ad æternam patriam redire non possint. Vos vero jam etiam in hoc szeulo Christo propitio felices estis, que facultates simul et veluptates sæculi istius non solum corde, sed ciam corpore contempsistis. Tenete ergo manus in aratro, et nolite respicere retro. Et quia in teetum jam perfectionis a cendere meruistis, non vos Inde deponant sæculi istius volus tates. Mementote uxoris Loth, qua retro respiciens versa est in statuam salis (Gen. xix, virginis ore procedat. Non solum corpora, sed etiam corda vestra omni sollicitudine custodite, propter illud quod scriptum est : Omni custodia serva ca tuum (Prov. 1v, 23). Et illud quod Dominus in Evasgelio dixit : De corde enim exeunt cogitationes walæ (Matth. xv, 19). Si enim in corde nibil male co: tatur, quidquid sanctum est ex ore profer:ur; quis, sient scriptum est : Ex abundantia cordis os loquitur (Matth. xii, 34). Hoe enim lingua proferre consnevit, quod ex officina cordis conscientia ministraverit. Et ideo si ex ore vultis bona proferre, semper in corde quæ sancta sunt cogitate. Sie lectioni et meditationi debetis incumbere, ut ante omnia etiam manibus possitis aliquid exercere, secundum illad quod Apostolus ait : Qui non operatur non mandecet (11 Thess. 111, 10); præcipue tamen usque ad boram tertiam lectioni vacare consuescite, et meliorem dici partem sancto operi dedicate. Oratio vestra ita com silentio procedat ex corde, ut vix audiatur in ore: n:m qui alta voce orare voluerit, et sibi et al eri multum nocet, dum per suam garrulitatem alteris mentem ab oratione sancta et sacra suspendit. In ipsis operibus quæ manibus fiunt, sæcularia et pomposa adjumenta, quæ non utilitati, sed vanitati serviunt, sastidite atque contemnite, ut ctiam in ipsi terrenis possitis quidquid sobrictati et honestati convenit exercere. Multi enim quod in mo: ibus dilignot, hoc etiam in operibus suis ostendunt. Præparan

Fiffi Dei naturas, si propriæ illi connumeratur ista A cipit, sicut et ca quæ omnium genera vel species case communis? Quam enim omnino Dominus habuit alteram naturam ante inhumanationem, nisi cam quæ nis creaturarum natura, sive quod dicitur genus attante sæcula est, essentiam suam?

Hæret. De divinitate Christi et carne hoc dicimus: dico autem duas ante unitionem, non tanquam communem hominum naturam conjungens Deo: nam si hoe esset, quomodo non etiam nunc dux fuissent, dum certe nihilominus hominum quisque homo sit solum. excepto illo tantummodo qui inhumanatus est? nec quasi prius una fuerit caro et postea unita sit Verbo: hac enim qui dicit hæreticus est. Sed quia intellectu præcognoscentes duas naturas, deinde admoventes unitionem, unam continuo effici dicimus: ergo id quod dicimus ante unitionem vel post unitionem, non distinctionem temporis, sed speculationis significat ordinem, eo quod pariter horum nequeamus deprehendere intellectum, sed præspeculemur compositioni simplicia. Est namque impossibile ut alter rerum naturæ sit ordo, et alter speculationis quæ est circa intellectum: sicut in oratione, cum litteræ natura priores sint, multo tamen sunt adinventæ posterius.

Rust. Speculatio hac secundum quam dicis duas naturas inte'ligi, si quidem nunc usque verax est, ut exis entibus rebus incumbens : sunt igitur dum na. turæ veraciter, quas veraci intellectu conspicimus; si autem semper falsa, nec ante unitionem duas naturas confiteri debetis. Si vero ante unitionem quidem quondam vera, nunc autem de cætero falsa; erat igitur Domini caro, quod absit, ante unitionem: C quæ si animata anima rationali fuisse credatur, præexstitit igitur secundum vos prius purus homo, et post hæc unitus est Verbo. Ex duabus ergo personis, et ex duobus Christis, ex duobus filiis, ex duobus Dominis, unum Christum blasphematis existere. Hæc vero modis omnibus abdicanda sunt : ex præexistentibus enim per sese personis unione secundum subsistentiam sieri nequit. Si vero et post inhumanationem aliquando duæ naturæ substiterunt, quam ergo aliam dicitis unitionem, qua facta jam duæ non sint? Sed et omnia quæ dicitis contra nos qui nunc usque duas dicimus esse naturas, convertite contra vosmetipsos; usque tunc enim easdem naturas dicitis exstitisse, quas uos in perpetuum dicimus permanere.

Hæret. Autumo quod quidam nostrorum melius dicant: quoniam non individua illa humanitas Christi unitioni præexstitit, sed communis humana natura ex qua illa est care.

Rust. Sed ad alia inconsequentia vos ducit hic sermo. Nec enim vel post unitionem communis nostra natura unam quid per unitionem facta cum Deo est, sed illa individua quæ assumpta est: non enim Patres hic de i.la, sed de hac dicunt; nec possibile est communem naturam efficere nunquam [Forte unquam] personam per semetipsam. Insuper nec in semetipsa illa subsistit, sed intellectu rationalium tantummodo, qui fit ex individuis ejus a quo et esse ac-

\* Rescribendum imminutionem, ex contextu.

dicuntur apud sæculi sapientes ! si enim et esset anima, et tamen non esset rationalis, non erat communis creaturarum natura, sive quod dicitur genus atque species. Nihilominus autem qui dicit ante unitionem quidem duas, post unitionem vero jam minime, sed potius unam indifferenter omnino ex ipsis rebus quæ duæ fuerunt, unum quiddam perfici vult; alioquin id quod dicitur jam minime non habet locum. Nunc autem communem naturam conctis hominibus, non dicitis unam factam cum Verbi natura, ne forte omnes homines in communi natura videantur iidem Christo esse, aut sit, qu'd abs t, tota Trinitas incarnata. Sed unum quid individuum, id est una et sola caro, et una et sola anima, in unam personam B Deo Verbo unita est, et in unam solamque subsistentiam.

Mæret. Sed prius intelligendæ sunt duæ naturæ, et post bæc continuo unitio amovenda est; et ideo non dicendum est Christum in duabus, sed ex duabus esse naturis.

Rust. Ergo, secundum te, unitio unitarum naturarum duarum peremptio est.

Hæret. Non naturarum, sed dualitatis peremptio est unitio; ita ut duæ jam non sint duæ, sed unum quiddam secundum unitionem.

Rust. Si, ut inquis, dualitas interempta est, erat ergo ante interemptionem et ante unitionem : super quod si easdem complexiones de dualitate quam de ipsis duabus naturis voluero facere, supradicta denuo consequentur incongrua : nihil uamque interimitur, nisi quod prius fuit. Quare si interempta est, erat ergo dualitas, et omnia illa quæ prædiximus incongrua ad medium veniunt.

Hæret. Ante dualitati præclusit unitio, un nec posset esse hæc ipsa: et de hoc dico, interemit potesiate, non actu; nondum enim erat perfecte dualitas.

Rust. Ergo non existentem, sed adhuc futuram peremit. Dic igitur quid cujusque naturæ imperfectum fecerit ut minime dualitas esset. Ego enim nec immunitionem a divinæ naturæ vos suspicor dicere, et humanæ inæstimabilem ineffabilemque profectum: quo ergo modo est imminuta dualitas, dum sit additum rei? quomodo substantiarum quantitas est præclusa, dum nullus substantiarum defectus evenerit? Si veru et, ut ais, connumerantur æquivoca, quomodo duæ Filii potestate naturæ, duabus actu Patris videlicet ac Spiritus sancti connumeratæ, quatuor non erunt? Si vero nunquam non duæ naturæ fuerunt, divinitas et humanitas Christi, quomodo ex duabus naturis dicitur, qui ex istis esse confessione depromitur?

Hæret. Quid enim, dic mihi, nonne omnia duarum perfectarum personarum Dominus habet? Sicut ergo præclusit unitio ne esset dualitas personarum, sic etiam substantiarum.

Rust. Sed nostra natura in Christo, non etiam persona est: non enim in semetipsa et secundum seipsam segregatim habet esse suum, sed in Verbo subsistit; et ideo, nec ex duabus personis sicut ex

tulantiæ, acquisitio triumphorum et facinorum detrimenta, requies salutis et perditionis exsilium, vita spiritus et carnis interitus, status qualitatis angelicæ et funus humanæ substantiie. Hæc omnia mala fortiter, Deo adjuvante, et illa quæ diximus bona feliciter acquirentur, si ab animabus sanctis familiaritas Inordinata respuitur. Attendite, queso vos, animæ sancta, quia inter omnia certamina, quibus semper comes est christiana militia, sola duriora prælia castitatis, ubi quotidiana pugna est et rara victoria. Gravem castitas sortita est inimicum, qui quotidie vincitur et time ur; quotidie, inquam, vincitur et non desinit provocare. Nemo securus vincit, qui secum pugnat. Periculosa navigatio est ubi sæpe naufragatur, et cum periculo transitur in fluctibus, ubi multi mer- B cul distare me video et terrenis necessitatibus implisi sunt, libidinis. Cupiditas enim cum vincitur non finitur. Castitatis dura sunt prælia, sed majora sunt præmia. Flamma quæ nimium flagrat, cito venit ad cineres; incendium vero corporis cum illi acquiescitur, accenditor potius quam finitor. Castitatis palmam nemo securus accipit; cui quantum durus exitus, tantum gloriosi sunt fructus. Præmiale sibi pe riculum indicit, qui bellum suscipit cum natura. Hostis publicus pascit in noctibus, latronis insidiæ solis gras antur in tenebris; libidinis vero cupiditas et in noctibus provocat, et in die non parcit, nec regum purpuras metuit, nec pannos pauperum perhorrescit. Ut ergo castitatis præmia et virginitatis coronam se!iciter Deo remunerante possitis accipere, periculosam familiaritatem a vobis semper excludite. C Currite sideliter, ut possitis seliciter pervenire. Et mei memores estate, cum in vobis coronata fucrit immaculata virginitas. Ilæc epistola ante tribunal Christi me excusabilem reddet, quia cum vera charitate et perfecta humilitate quod mihi oportebat dicere, et vobis audire, suggessi. Si quis, quod Deus non patiatur, obed re neglexerit, erit illi in testimonium; q i vero libenter aeceperit, convertetur in gaudium non temporale, sed æternum. Vigentis in Christo, sanctæ ac venerabiles feminæ.

#### S. CÆSARII EPISTOLA HORTATORIA AD VIRGINEM DEO DEDICATAM.

O prosundum divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei! et quis cognorit sensum ejus (Rom. xt. 35)? Quis enim existimare potest in diebus adolescentiæ tuæ, o venerabilis mihi integritate quidom et meritis domina, sed ordine ac gradibus in Christo filia, cum in cornobio sanctarum virginum conferta choro spiritali, studio et divinarum Scripturarum eruditionibus intenta, me tunc quasi partem animæ tuæ diligeres, hominem juvenem et non magnæ indolis virum, qui per abrupta voluptatum lasciviamque vagabatur, ac perærumnosis anfractibus, propter iætitism scilicet temporalis felicitatis, in clandestino jactu festinabat immergi, cujus praterea nomen tantum auditu noverat, vultu penitus ignorabat, quod ad hoc nos officium dispensatio omnipotentis Dai prælestinatos haberet, scilicet ul nobis familiam suam traderet gubernan lam, isto

affictio viciorum, refrigerium pudicitiæ et poma pe- A duntaxat ordine, ut in officina hujus. Ecclesiæ ministrares, secundum divini præcepti oraculum. Si, inquit, separaveris pretiosum a vili, qu esi os meum eris (Jer. xv, 19). Velut solertissima trapezita inter eos qui æterni Regis in se impressa custodiunt, ut eo; quoniam denarium ejus contra conscientiam cum clave adulterina sorde commaculant, sagaci discretaque divisione secernas : quippe quæ non rudis vel neophyta hæc sacra dicata ministeria, sed ab ipsis pene cumbulis per annos infantiæ atque adolescentiæ, a juventute usque studiis regularibus exercuisti vitam, in quibus vivendi didicisti normam, et doctrinæ copian affatim es consecuta. Ego vero qui scientiz przrogativam, præpediente segnitia, assecutus non sum, et ab abstinentia quam in te intulit divina dignatio procari. Unde garrulus potius a sapientibus quam recte atiquid loquens jure reprehendor, sicut etiam ipsius dictionis designat impolita materies. Sed licet stolidus et terreni operis luto fædatus, prisci tamen amoris recordans, credi non potest, postquam hoc quoi nunc habes officium sortita fuisti, qualem de te habeam sollicitudinem vel timorem. Unde quantam devotionem habui, ut illud secundum Deam ordinate susciperes, et absque macula bajulares; tanto acrius time, ne foreitan aut divinus te intuitus aut humana reprehendat opinio quod juxta te pateat reprehensioni; nec inveniatur in te, ut qui reprehendere volunt, digne lacerare videantur, aut qui imitari appetierint, delinquant : quod ita augustius poteris evitare, si supernum semper judicium ante cordis oculos ponas. Audi ergo me, o dulcissima virgo Christi, soror ac filia: tu quantum cunque semper in studiis spiritalibus occupari desideras, propter sororem tamen, necessaria aliquando etiam exteriora tibi erunt negotia dirimenda. Curandum ergo tibi summopere est, ut sic temporalia quasi pro tempore agas, ac semper tenacius in spiritalibus devotione d amore inhæreas, ut cum spiritalia citius d'spensaveris, ad orationem illico vel lectionem quasi ad matr s sinum recurras. Optare quippe debes ut, abjecta sollicitudine mundi, semper cogites de servitio Christi, propter illud : Nemo militans, inquit, Deo implicat se negotiis sacularibus (11 Tim. 11). Cogita sine intermissione, quia hujus Ecclesiæ es instituta lucerna, non occultanda sub modio, sed super candelabrum posita, ut omnibu; qui hanc domum habitant lumen benorum operum exemplis impertias propter illud : Is omnibus, inquit, temetipsum præbe exemplum benerum operum (Tit. 11), vitaque tua velut pennatum animal ad alta semper per desiderium evolet, per verbus resonet, luceat per exemplum. Cum vero ad annutiandum verbum Dei te sororibus affectaveris, se propter utilitatem animarum tenoremque regula costodiendum necessitas incubuerit altercandi, priss cauta consideratione pensa, ut quod ore promis, factis impleas; ut quod al is præd cas, operibus præbeas : scilicet ut in tuis humeris atque cervicibus prius sentias utrum gravibus an levibus operibus c. lisubsistant, que ut unirentur exstiterant. Quin po- A tius divinitas, nec ut uniretur, substitit, ex sempiterno est enim; sed humanitas illa quæ simul mox unita est, ut cœpit existere : ergo, secundum te, Christi humanitas jam non est humanitas, quæ ut uniretur substitit. Quare manifestum est duas naturas unitas subsistere. Quis igitur nisi captus mente jam dieat, quia, que propter quiddam substiterunt, aut ipsa jum non sunt, aut non tot; sed illud solum propter quod substiterunt, dum nibil utrorumque peremisset unitio, licet unum immense exaltaverit; et hoc, dum perfectissimum sit utrumque secundum proprie naturæ rationem? Hoc vero simile est ac si aliquis dicat, quia ob hoc hæ litteræ factæ sunt, ut esset hic sermo; quare non sunt jam hæ litteræ, sed solus hic sermo? At vero, hoc quid erit insanius?

Hæret. Quidquid aliud dicere velis, ut ad propositum revertamur, quaternionem nos inducere, quaternitatem colere minime possumus.

Rust. Imo vero, quia fuisse quaternitatem inducitis ex rationibus vestris, inevitabiliter docui : et oportebat quidem inordinate tibi super hoc jactanti sermones non dare responsum. Sed ne his qui ita ut tu vesaniunt dicere placeat, « Non nobis est ad omnia satisfactum. , et illud adiiciam, quia tres dicitis sanctæ Trinitatis esse naturas. Si nahil omnino distant, unde illus tres esse cognoscitis, qui divinitatis et humanitatis tantum distantes duas esse abnuitis? Nos enim tres esse subsistentias ob boc confitemur, quod non in eo quod quid est secundum naproprietatibus distinguatur. Num Pater quidem gemuit, et genitus non est; et ex aliquo alio non est, sicut ex eo sunt alii : Filius vero genitus est, et nihil consempiteroum genuit; et Spiritus sanctus a Patre procedit, et nihil consempiternum procedit vel genitum est ab eo . Quidam vero antiquorum et hoc proprietatibus adjecerunt, quia sicut Spiritus cum Patre Filium sempiterne non genuit, sic nec procedit Spiritus a Filio sicut a Patre. Ego vero, quia Spiritus quidem Filium non genuerit sempiterne, confiteor (nec enim duos dicimus Patres); utrum vero a Filio codem modo quo a Patre procedat, nondum perfecte habeo satisfactum. Quoniam vero, ad id quod nunc quæritur nihil attinet, signandum quidem est, sed transeundom.

Hæret. Et ego nunc interim de his ipsis loqui non arbitror utile; ad tuam vero contra nos objectionem, tibi breviter respondebo; imo vero temetipsum tibimetipsi faciam respondere. Quibus distare dicitis ut tres sint credanturque personæ, his ea differre dicimus, ut tres sint credanturque naturæ.

Rust. Sed multo magis different Christi natura, quas duas esse non vultis, quam tres personæ, quas vultis etiam tres esse naturas.

 Simpliciter dicendum est, eodem modo procedere a Patre et Filio, cum sint uterque unum simplicissimum principium Spiritus sancti : ad utrum-que dici potest Spiritum sanctum non eodem modo procedere a l'atre et Filio, quia hoc quod est spirare

Haret. Cur ergo non sunt et quatuor persona, tanquam duæ omnino personæ sunt Filii?

Rust. Quia humanitas Domini Christi non est persona, licet differat ratione; sed quod attinet ad Deum Verbum, sola natura est; non enim, veluti quis dicat, sua ipsius, sed Dei Verbi est illa caro. ut sæpius diai.

Hæret. Quid igitur a persona minus habet humanitas? animæ aliquid rationalis, an carnis, an quan-

Rust. Hæc non vestra contra nos, sed alinrum contra nos simul et vos quæst o est. Non est igitur nobis necessitatem hanc subruere loquentibus contra vos; maxime, quia superius est ostensum quod Deus Verbum non personam nostram sibi unierit. B sed naturam. Veruintamen in sermone quem de definitionibus contra vos simul Nestorianosque conscripsi, demonstratum est quod natura quidem communem, sieut dici solet, speciem repræsentet; persona vero sit concursus corum quæ describunt subsistentiam rationalem. Individuam vero subsistentiam esse circa proportionem, velut fundamentum in quo incumbunt quæ circa sunt reliqua, sicut ipsum nomen ostendit, et tanquam maxime propriam causam, in qua universa que accidentia nominantur, ut color, ut mores, ut habitus et dispositiones, et quæ iis sunt similia, et proprietates confluent ipsæ: interempto enim primo subjecto eorum quæ circa. sunt individuorum, nihil ultra esse possibile est : a maxima vero causa ut sit unumquodque, id vero est turam, sed in eo quod qualiter sit unumquodque, C in quo incumbit ipsa totietas, nominatur ; id est, ab illo subjecto quod tanquam fundamentum est iis quæ circa sunt, tota consistentia, subsistentia nominatur. Sed quia, secundum redditam rationem, solent et irrationabilium subsistentiæ nominari, quin etiam insensibilium et inanimatorum; hæc vero universa personæ proprie non ab omnibus dicuntur, ideo adjeci hanc subsistentiam esse rationalem. Quaniam vero aliqui rursus volunt et species et genera substantialium quæ dicuntur subsistentias appellare, ideo adjectum est hanc subsistentiam rationalem et individuam esse.

> Hæret. Et quid pertinet hoc ad propositam quæstionem? quæsivi e im cur perfectus homo personam habeat non perfectant, et hoc audire omnino-D desidero.

Rust. Hoc enim et dictum est; sed quia minimeadvertisti, audi cur humanitas Domini perfecta quidem natura sit, non vero per semetipsam habens quoque personam; et cur non duæ Christi personæ. sed una solaque sit : causa enim, sicut e: tu in sermonis initio, licet ad aliud quid intendens, divisti, Verbum Deus est, carnis assumptæ; in que quasi in fundamento illa assumpta natura, quæ est servi forma, ineumbit: ad hoc assumpta, ut Filius Dei,

Spiritum sanctum. Pater non ab alio habet, Filiusautem habet a Patre : unde dicitur Spiritus sanctus procedere a Patre per Filium. Vide sanctum Thomam de Potentia q. 101, art. 4, ad 2 et 1, q. 36, art. 3.

(Videsis Epistolas : Ruricii ad Cæsarium, Patrologiæ tom. LVIII, coll. 108, 111; Cæsarii ad Symmachum papam et hujus ad Casarium, tom. LXII, coll. 53, 54; Bonifaçii II ad Casarium, tom. LXV, col. 31, Aviti Viennensis ad Cæsarium, tom. LIX, col. 229; Joannis II ad Cæsarium, tom. LXVI, col. 25; et Agapeti I ad Casarium, tom. LXVI, coll. 45, 46.)

### TESTAMENTUM <sup>a</sup> B. CÆSARII

#### SANCTÆ ARELATENSIS ECCLESIÆ EPISCOPI.

#### PAX ECCLESIZ ARELATENSI.

ciæ ac venerabili Cæsariæ abbatissæ, quam Dominus per meam parvitatem in monasterio no tro præposuit, ac universæ congregationi, quam ibi Dominus sua gratia collocaverit, in Domino æternam salutem.

Cum. ecclesiastica pietas consuetudinis sum rem faciat ordinabiliter, scilicet quo peregrinis et destitutis opem largitionis impendat : quanto magis cum opportunitas aut necessitas fuerit, ut sanctis quibusque et Deum timentibus aliqua l'egiatur, amplius debet pia misericordiæ suæ viscera dilatare? Et ideo juxta hanc epistolam quam manus nostræ subscriptione roboravimus, cuique diem et consulem subtus. adjecimus, Deo dispensante, hoc testamentum meum prætorio, vol jure civili, et ad vicem illorum c dicillo firmavi.

Ego Cæsarius peccator cum debitum humanæ carnis reddidero, cunctum monasterium S. Joannis, quod ego condidi, sub potestate Arelatensis pontificis canonice sit, hæredemque meum esse volo ac jubeo; cæteri cæteræve exhæredes sint. Totum quod cuique aut per hoc testameutum meum dedero, legavero, darive jussero, ut detur fiat. Cæterum autem Arelatensem episcopum cohæredem meo monasterio re inquo: quosque liberos, quasque liberas esse jussero, liberi liberave sint omnes. Ego tamen cum nihil de pareutum bonis habuerim, hoc testamentum meum præsumere eroboi; i la tamen me sententia compulit, ut pleraque Salvatoris, formi- C danda, qua iniqui audituri sunt dicentem : Ite in ignem æternum (Matth. xxv., 41), pietatis affectu aliquid ecclesiæ meæ contulisse. Et ne forte post obitum meum aliqui de parentibus meis, exceptis iis rebus quas illis pro elogiis [forte culogiis] donaro, inquietare præsumant cui præsum ecclesiam : ideo hanc voluntatem meam tractare amplius desideravi, ne qui de parentibus meis vel apud ipsum monasterium præfatum, vol pontificem Arelatensis Ecclesie, præter id quod illis dedero ac dederim, præsumant requirere. Sancto et domino meo archiepiscopo qui mihi indigno digne successerit, licet omnia in sua potestate sint, tamen si lubet et di-

a Exstat hoc S. Cæsarii testamentum apud Baropium ad ann. 508, §§ 23 et segg., et apud Saxium D in l'ontificio Arclatensi num. 30, nec non apud Coin-

Casarius episcopus presbyteris et diaconibus, san- A gnum ducit, indumenta paschalia qua mibi data sunt, omnia illi serviant, simul cum casula villosa et tunica, vel galnape, quod melius dimisero. Reliqua vero vestimenta mea, excepto birro amiculari, mei tam clerici quam laici, cum gratia vel ordinatione domini archiepiscopi, sibi ipso jubente, imo donante, dividant. Ea vero quæ monasterio ante per donationem contuli, nunc affirmo, et si cui aliquid per epistolam, aut per pitacium, aut verbo pietatis intuitu contuli, valere volo. Hoc etiam assucte precor, quatenus cellam quam bonæ memoriæ Augustus subdiaconus in atrio S. Stephani cuntibus parte dextra habuit, provisoribus monasterii propter custodiam illorum firmam dominus archiepiscopus perpetuo dignetur jure concedere, ita ut cam s bi condidi, vel manu propria subscripsi, atque jure B succedendam monasterii provisores habeant. Et boc specialiter volo, et ita, domine archiepiscope, precor, sive provisorem ad monasterium, sive presbyterum ad basilicam S. Mariæ, nullum alium babeat congregatio sancta, nisi quem ipsa elegerit vel ordinari petierit. Et licet de tua, domine archiepiscope, pictate præsumam, tamen ne forte contra monasterium nostrum aliquorum suggestiones importunat habeatis, adjuro vos per Patrem et Filium et Spiritum sanctum, et per tremendum diem judicii, ne unquam prævaleat apud vos hostis antiquus, ut ancillas vestras contristari acquiescatis; aut aliquid illis auferri de iis quæ possident, eisque contulinus, permittatis: quia Deo propitio non sine discretione vel justitia quibuscunque sæcularibus jure directo res ecclesiæ vendidimus, nisi hoc tantum quod ecclesiæ minus utile et infructuosum est; et quod animabus sanctis et Deo vacantibus cum sanctorum fratrum consensu vel subscriptione tribuimus, perpetuo illis jure permaneat. Vos vero, dominas filiolæ, per sanctam Trinitatem inseparabilem, et per Domini nostri Jesu Christi adventum adjuro, pt. pontificem qui mihi' indigno ordinante Deo successerit digne, en affectu ut dominum regetis, ac pura mente diliga tis, et ne per vestram contristetis inobedientiam. Confidimus enim de Dei misericordia, quad ita emnibus sacerdotibus quibus religionis collatio est, castum amorem impendat, ut nihil vobis quod ad sastentandum corpusculum opus est, deesse permittat.

> tium in Annalibus ecclesiasticis Francorum tom. I, pag. 616 seqq.

tia divina præfatl monasterii ut curam maximam habeas, et familiam illarum cum grandi pietate satagas provideri. Quod si alicujus persona injustum tibi dederit consilium, cum auctoritate respondendum deprecor: quia hoc quod episcopi agitur verbo, non solum auferri non debet nec omnino potest. Tum præcipue quia et hoc ipsa sanctissimi papæ Urbicani a suasit auctoritas, ut hoc de sancto et domino meo pontifice credam. Nunquam enim apud te prævalebit tam iniqua suggestio, ut contra justam voluntatem qualiscunque antistitis pro meo studio substantia ad te multum profecerit, et prope duplicata sit. Additur ad hoc quod Deus misericors per parvitatom meam etiam immunitatem tributorum, et villis ex maxima parte concessit. Agellum igitur Aucharianum, unde parvam particulam monasterio dedimus, multa servamus : nam plus minus centum aripennes vinca, et trecentorum modiorum campos reservavimus: ita quod supradictum monasterium tantum modiatas de terra quam ego plantavi, habeat modiatas quadraginta; et de vetere vinea vix triginta aripennes contulimus. Agellum Gallicumanum, Mercloanum, vel agellum Gemellos cum stagnis et paludibus, cum omni jure et termino suo, et pascua in campo Lapideo, vel si qua alia sunt; vel campum in Trifinitio super vism munitam, vel reliqua quæcunque sunt; agellum Orvedum, et agellum

misdæ Romani pontificis litteræ, quæ Cæsarii testa-mento plurimum auctoritatis ac fid i conciliant. Ad

Te iterum atque iterum, pontifex optime, rogo gra- A Martinatis, et agellum Silvanum, in quo est sita ecclesia S. Mariæ de Ratis; et agellum Missiamanum, cum omnibus sibi pertinentibus pascuis, paludibus, cum omni jure et termino suo sanctæ tuæ ecclesiæ reservavimus in stipendiis earum. Unde te, saucte pontifex, adjuro, ut si Deus omnipotens per manus se timentium sanctæ matri Ecclesiæ, monasterio sanctarum virginum aliquod majus bonum dederit, tua sancta dilectio unum ab altero non disjungat. Si vero, quod Deus non patiatur, congregatio ibi aut congregata non fuerit, aut forte postea, quod absit, cum congregata fuerit, esse desierit, ad matrem Ecclesiam revertantur. Hæc quidem ego, ut timori meo satisfacerem, scripsi. Nam absit ut de tua, plissime pontifex, inscientia inculperis; quia, ut supra jam tam juxta urbem et infra, quam etiam in suburbanis B dixi, pietas divina concessit ut per meam humilitatem immunitas Ecclesiæ in tot capitibus dareier. Quod monasterio cum fratrum consensu dedimus, per hanc voluntatem meam confirmo. Ancillæ nostræ Cæsariæ abbatissæ mantum majorem quem de cannabe fecit, dari volo. Domino meo Cypriano mantum e cunctis meliorem dari volo. Quidquid se vo meo Briciano contuli, nunc per hoc testamentum meum confirmo. Agritia puella mea propria libentissime monasterio et Cæsariæ abbatissæ serviat: et vere gariolas quas illis vel parentibus corum dedi confirmo. Omnes cubicularios meos tibi, domine episcope, coram Deo et angelis ejus commendo.

Exstant apud Bollandum die 12 Januarii Ho – C Mas alludit Cæsarius, cum S. papæ Urbicani, id est, isdæ Romani pontificis litteræ, quæ Cæsarii testa- C antistitis Romani meminit. Cont. 1. cit., pag. 618. - Has litteras ad calcem hujus tomi videsis. Edit.

# CONCILIUM ARAUSICANUM II. DE GRATIA ET LIBERO ARBITRIO ".

IN DEDICATIONE BASILICÆ A LIBERIO PATRICIO CONSTRUCTÆ C LEBRATUM V NONAS JULIAS, DECIO JUNIORE V. C. CONSULB, 1D EST ANNO CHRISTI 529, FELICIS IV PAPÆ 3 b, ATHALARICI ITALIÆ REGIS 3.

(Ex temo VIII Conciliorum Mans'.)

#### TITULI CAPITULORUM.

- 1. Quod per peccatum Adox non solum corpus, sed anima etiam læsa fuerit.
- · Hic sacer conventus episcoporum habitus est occasione scriptorum quorumdam Fausti Regensis, qui circa annum Christi 472 sancto Prospero in Regensi episcopatu substitutus \* (exstant enim epistolie Sidonii ad eum velut episcopum Regensem his temporibus datæ) de gratia Dei, qua salvamur, in quo sub apecioso titulo Pelagium damnans, vere pelagianizat. Hoc opus, cum magna aviditate legentium non tantum in Gallis, ut constat testimonio Sidonii lib. ix, epist. 9, neque etiam in Italia duntaxat, sed et Constantinopoli, et in Africana Ecclesia expeteretur atque divulgaretur, Cæsarius Arelatensis ep scopus, non tantum libellum de gratia et libero arbitrio auctoritate Felicis IV approbatum contra eum conscripsit, verum etiam hoc episcoporum concilium ludixit, ut in eo communi omnium Patrum consensu
  - \* Prosper non fuit ep. Regensis.

- II. Quod peccatum Adre non tosi solum nocuit, sed ad posteros quoque transiit.
  - III. Quod gratia Dei non ad invocationem detur, sed ipsa facial ut invocetur.

definiretur quid circa hanc orthodoxæ fidei doctrinam credendum atque tenendum esse videretur. Sancti Augustini scripta contra Pelagium edita nemo jam in Galliis aperte impugnare audebat. Pelagio jam prope infami nemo citra infamiam adharescere conabatur, sed per fraudes et insidias latenter id cum Fausto Regeusi episcopo quidam Gallicani presbyteri moliebantur. Hoc itaque episcoporum conventu pro fide catholica, scriptisque Augustini assereadis et defendendis, de gratia et libero arbitrio viginti quinque canones constituti sunt, qui omnes fere ad unum sunt sententiæ et verba sancti Augustini, ex ipsius scriptis diversis desumpta, ut infra in notis sin-gulorum canonum osiendemus. Seven. Bisius. — În uno e tribus vetustissimis mes. collegii Parisiensis soc. Icsu titulus est : Incipiun! canones Arau-

- 18. Quod Deus ut a peccato purgemur, voluntatem A nostram non exspectet, sed præparet.
- V. Quod initium fidei non ex nobis, sed ex gratia Dei sit.
- VI. Quod sine gratia Dei credentibus et petentibus misericordia non conferutur, cum gratia ipsa facial, ut credamus et petamus.
- VII. Quod viribus naturas bonum aliquid, quod ad salutem pertineat, cogitare aut eligere sine gratia non possimus.
- VIII. Quod per liberum arbitrium ad gratiam baptismi percenire nullus possit.
  - IK. De adjutorio Dei per quod bona operamur.
  - X. De adjutorio Dei omnibus semper implorando.
  - XI. De obligatione votorum.
  - XII. Qualis nos diligat Deus.
  - XIII. De reparatione liberi arbitrii.
- XIV. Quod ut liberemur a miseria misericordia Dei prævenimur.
- XV. Quod per gratiam Del in metius mutetur fidelis.
- XVI. Quod ex so quod habemus non sit gloriandum, cum ex Deo sit.

sici sancti Cæsarii de libero arbitrio, vel diversis conditionibus de re ipsa necessariis, etc. Sirmondus primus edidit ex mss. Lugdun., Fossat., Tiliano, et aliis. Hard. Gesta hujus synodi accurate explicat End. Norisius lib. 11 Hist. Pelag. 1, 23.— Cod. Vatic. hunc titulum exhibet: Incipiunt canones Arausici de libero arbitrio vel diversis conditionibus de re ipsa necessariis, per aeras absque capitulis requirendum. Mansi.

b Non est dubium quin is sit annus, quem Decii C junioris consulatus designat, qui in Cæsarii subscriptione adnotatur. Intererat autem concil um istud, quod Leonis olim papæ temporibus asserebatur, ad hæc potius tempora disserri, propter multos doctrina et pietate prinstantes viros, qui spatio interjecto favere in Gallia visi sunt Semipelagianis, quorum pla-cita in hac demum synodo, quam sedis apostolica auctoritas comprobavit, penitus explosa ac rejecta sunt. Simplex ejus in codice Lugdunensi est inscripsunt. Simplex ejus in codice Lugainensi est hiscriptio: Constitutio episcoporum in civitate Arausicana, de gratia et libero arbitrio. Jac. Sinnoydus. — Hanc synodum celebratam fuisse anno Domini 529, sub pontificatu Felicis IV, evidenter ostenditur: primo ex fine actorum cancilii, ubi dicitur Cæsarius hanc constitutionem relegisse et subscripsisse, idque quinto nonas Julii Decio juniore viro clarissimo consule, que procul dubio de illo consultatu Decii intellicante contrata Cancilia Arbeitani ficalesia nuel consultata decii intellicante contrata con Cancilia Arbeitani ficalesia intellicante contrata con Cancilia Arbeitani ficalesia nuel contrata decii intellicante contrata con Cancilia Arbeitani ficalesia per contrata de la contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de contrata de cont ligenda sunt, quo Cæsarius Arelatensi Ecclesia præsidebat. Et quanquam plures anni alicujus junioris I Decii consulatu consignati reperiantur in fastis, hic tamen consulatus ille est, quem Cassiod. assignat anno Domini 529, quando Felix IV Romanæ, et Cæ-arius Arclatensis Ecclesiæ episcopatum administrahant. Vixisse autem Cæsarium sub pontificatu Feli-cis IV, indicat scripto ad eum epistola, quam supra ex codice Arelatensi acceptam, huic conciliorum editioni inseruimus. Secundo ex subscriptione Liberii sarricii Galliarum præfecti patet hanc synodum celebratam e-se illis tempor bus, quibus i-lem Liberius patricius Galliarum præfecturam a Theodorico acceptam agebat. Quod cum acciderit sub finem Theodorici et mitium Athalarici, ut ex epistolis corumdem regum ad ipsum scriptis colligere licet, dubium nullum est, quin acta concilii consulatu junioris Decii consignata, et subscriptione allegati patricii approbata, pra-dicto anno Domini 529, sub pontificaty Fe-licis IV, habita fuerint. Quod plurimi viri doctissimi

- XVII. De fortitudine Christiana.
- XVIII. Nullis meritis gratiam præveniri.
- XIX. Neminem nisi Deo miserante salvari.
- XX. Nihil boni hominem posse sine Deo.
- XXI. De natura et gratia.
- XXII. De his quæ hominum propria sunt.
- XXIII. De roluntate Dei et hominis.
- XXIV. De palmitibus vitis.
- XXV. De dilectione qua diligimus Deum.

#### PRÆFATIO ª.

Cum ad dedicationem basilicæ, quam illustrissimus præfectus et patricius filius noster Liberius b in Aransica civitate fidelissima devotione construxit, Dopropitiante et ipso invitante convenissemus, et de probus quæ ad ecclesiasticam regulam pertinent, inter nos spiritalis fuisset oborta collatio; pervenit ad nos esse aliquos, qui de gratia et libero arbitrio per simplicitatem minus caute, et non secundum fidei catholicæ regulam, sentire velint. Unde id nobis, secundum admonitionem et auctoritatem sedis apostolicæ c, justum ac rationabile visum, ut pauca capitusa ab apostolica nobis sede transmissa d, quæ ab

senserint, hoc Arausicanum concilium n, tempore saucti Leonis papæ celebratum, quo Arausicanum primum habitum esse liquido constat, accidit ex subscriptione sancti Prosperi et sancti Eucherii epismporum, quorum ille, ut infra dicentus, male creditus esse idem Prosper, qui sancti Leonis papæ temporibus vixisse certo scitur. Quis vero fuerit ille Eucherius ibidem subscriptus, diximus in notis prædicti concilii Arausicani primi, ubl etiam adnotavimus Cæsarium illum, cujus nomen ibidem subscriptum invenitur, plane alium fuisse ab hoc magui nominis Cæsariu Arelatensis Ecclesiæ episcopo; aiquidem illo tempore Hilarius Arelatensem episcopatum administrarit, et non prius quam post tres alios intermedios episcopos defunctos Cæsarius Arelatensis episcopus creatus fuerit. Vide Baron. anno 463. Item in append. anni 729, tom. X. Vasquius, tom. I, disp. 91, num. 76 et seqq. aliter sentit. Sevea.

- a Incipiunt constituta episcoporum in civitate A ausica de gratia et libero arbitrio, in v. e. cl. Hardy, seu Paris. Contuli cum cod. Vatic. 3827. Mansi.
- b Ex hic loco constat, non quatnor præfectos prætorio, sed unum duntaxat huic concilio interfaise Liberium, quatuor nominibus in subscriptione recensitis cognominatum: cujus gratia reges Italiæ Theodoricus et Athalaricus epistolas, quas recitat Cassiodorus, scripserunt. Unum autem eumdemque faisse Liberium, de quo Theodoricus scribit ad senatum, et Liberium, de quo Theodoricus scribit ad senatum, et Liberii sepulcralis inscriptio, quæ Ariunini posita, a Petro Pithæo accepta, exstat apud Baron. anno 529, in appendice tom. X. Unde patet depravatum esse textum concilii hujus in subscriptionibus, ubi quatuor præfecii prætorio contra lectionem codicis Vaticani, huic concilio interfuisse et subscripsiase inveniuntur. Séver. Binius.
- e Fa que supra dixi de viginti quatum capitalis a sede apostolica in Gallias transmissis, deque berum Patrum constitutionibus, sancti Augustini el Romanorum pontificum sententiæ conformatis stabiliuntur et firmantur. Seven. Bixius.
- d Videntur ex pluribus Roma transmissis selectatan: um a Patribus Arausicanis octo sequentia capitula. Consule not. F col. 1182. P. LABBE.

est, quia David filius, non erat Deus Verbum. Et rursus quidem : « Corpus, divinitatis Filii templum, et templum secundum summam quamdam et divinam cunjunctionem unitum, ita ut et propriisicaret ea quæ hujus erant divina natura, bonum est conliteri et evangelicis traditionibus dignum. > Et rursus in iis quæ mox sequentur, idem Nestorius nigat id quod confessus est hic. Adjecit enim continue et bæe : c Propriisicationis autem nomini deputare et carnis proprietates (generationem dico, et mortificationem), aut errantis, frater, circa paganos vel gentiles, est mentis; aut per ea quæ sunt vesani Apollinarii et Arii vel aliarum bæresum ægrotautis; quinimo et aliquid gravius, et ab illis: necesso est enim propriificationis nomine tractos, Badverso et quasi e regione contraria : in reliquis et lactis nutrimenti participem per propriilicationem facere Denin Verbum, et augmenti quod paulatim evenit consortem, et in passionis tempore facti terroris et indigum angelici adjumenti. >

Hæret. Et quid præcipue culpatis in iis, vos qui naturarum proprietates ipsamque dualitatem nunc usque asseritis salvas? Si enim secundum veritatem dicta sunt hare, nec trimestris dicendus est Deus. nec lacte nutritus, nec recenti tempore natus ex Virgine, nec ipsius filius et David, neque passus, noque mortificatus carne, nec crevisse paulatim, nec alias in semetipsum carnis excepisse proprietates per propriificationem dispensativam.

Rust. Dico quid reprehendimus, non nos primi, sed cum l'atribus sanctis. Prius quidem tanquam C per transitum dico, pessime dixit, quia ea quæ sunt templi, divinitatis natura propriificat : non enim Trinitatis natura, sed una persona illius naturæ existens, propria facit ea quæ sunt carnis. Secundo vero, quia quoquomodo significans, quia Deus Verbum suiticat propria carnis; et dum hoc explanare debuerit, hoc ipsum magis in iis quæ dixit postea, denegavit. Si enim, ut inquit, Deus suificat ea quæ carnis sunt per propriificationem dispensativam, oportet magis propriificationis nomini deputare et carnis proprietates : generationem dico, et passionem, et mortificationem et alia. Ille vero hoc jam minime approbat, sed et (sibimet ipsi contrarius) ut harreticum et gentile, et ut aliquid adbue deterius, id accusat. Cur namque omnino, qui D inhumanatus est Deus, ea quæ proprii templi sunt, propria sibi fecit, si non habent etiam dici de eo, ad admirationem charitatis ejus circa nos? quid enim majus est, fieri illa Verbi propria, an dici? Naturarum vero proprietates salvas esse fatentes, nos similiter dualitatem illarum nibilominus alfirmanius : quia sicut earum discretio est salva, sic et unitio. Unde quæ non sunt secundum naturam propria Verbi, ejus sunt circa unitionem, etiamsi hoc multoties millies recusaverit impius. Proprietates enim salvæ sunt quidem, in unam vero personam subsistentiamque concurrent. Ideirco non tantum ut impium Nestorium, sed et ut sibimetipsi contrarium, in synodo

nem partricem Christi, non Dei : « Manifestum vero A Valorianus incusat dicens : « Omnibus conspicua e t contrarietas reverendi Nestorii, non solum filei sanctorum Patrum qui in Nicæa convenerunt, et epistolæ Deo amicissimi et sanctissimi archiepiscopi Cyrilli dissentions, sed neque sibi conveniens. . Similiter vero ad eumdem Nestorium scripsit Coelestinus sanctissimus papa, dicens: « Legimus ergo epistolarum tenorem, et cos libros quos, illustri viro filio meo Antiocho reddente, suscepimus; in iis quidem nobis vestigatus, deprehensus et tentas, quodam multiloquio labebaris, dum vera involvis obseuris, rursus utraque confundeus, vel confiteris nogata, vel niteris negare confessa.

> Hæret. Quæ dixisti de propriisscatione et unitione vere orthodoxa sunt, et Nestorii verbositatibus ex autem, puto quod illi eadem protuteris quem magnopere accusa ti.

> Rust. Absit, o calumniari edocte! incumbentes enim rationi prædictæ, adhuc quæ vestra sunt amplius subruemus, et nostram rectam fidem probando monstrabimus. Si enim qui dicit non ipsum Deum Verbum qui consubstantialis est Patri, qui unigenitus, quique iis quæ per eum facta sunt non potes! comparari (genitum secundum carnem, inhumanatum ex Virgine), non lacte nutritum, non crevisse, non factum esse bimestrem atque trimestrem, non passum, non mortuum, non resurrexisse : si ergo, inquam, qui hæc dicit, duos filios producit et Christos, igitur qui dicit eumdem Dominum non habere secundum Deitatem principium ex Virgine, neque lactatum secundum suam naturam, neque crevisse, neque factum fuisse bimestrem atque trimestrem, neque passum, neque mortuum, neque resurrexisse, nec cætera, adjiciens utique secundum propriam naturam, duas naturas neodis omnibus introducit. S cut igitur juste abominamur ea quæ superius diximus, sic ea quæ nunc sunt dicta competenter amplectimur; quia sicut illa subruunt Patrum termini, sic ista recipiunt : unde judicio vestro damnamini. lu eo enim quod ahominamini ac persecutioni subjicitis cos qui dicunt, vel qui putantur dicere, quia atter est Deus Verbum, et alter homo assumptus ab eo qui ex Virgine natus est, qui est plasmatus in Virgine, qui rst unus ex nobis, qui in summam et inessabilem quamdam conjunctionem Deo Verbo unitus est ex ipso conceptu; in eo ergo quod contra cos qui talia dicunt omnino ferventer insurgitis, et quasi latrantes illos indesinenter anathematizatis, ita ut si quis favere talibus volens fuerit visus, nulla pæna apud vos putetur indignus, tanquam parvum dicens hominem Christum, aut quasi duos filios inducens; vos tamen ipsi, et communicantes vobis, alteram dicentes humanam Christi naturam et alteram eiusdem divinam, et hoc audientes a Patribus esse confessum quos sequi prætenditis, tamen duas naturas Domini Christi post unitionem abominamini confiteri. Videmini ergo mihi, quia in die judicii damnabimini ex ipsius Nestorii condemnatione. Nam si omnino juste

potestis facere (Joan. xv); et illud Apostoli : Non A quod idonei simus cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Dee est (11 Cor. 111) .

VIIL Si quis alios misericordia (Prosper., contra Collat., cap. 3, 53, 38), alios vero per liberum arbitrium, quod in omnibus, qui de prævaricatione primi hominis pati sunt, constat esse vitiatum, ad gratiam baptismi posse venire contendit, a recta side probatur alienus. Is enim omnium liberum arbitrium per peccatum primi hominis asserit infirmatum; aut certe ita læsum putat, ut tamen quidam valeant sine revelatione Dei mysterium salutis atternæ persemetipsos posse conquirere. Quod quam sit contrarium, ipse Dominus probat, qui non aliques, sed nemineux ad se posse venire testatur, nisi quem Pater attraxerit, sicut et Petro dicit : Beatus es, Simon Barjona, B detur habere [habet] aufertur [auferetur] ab eo i. quia care et sanquis non revelavit tibi, sed l'ater meus: qui in colis est; et Apostolus: Nemo potest dicere Dominum Jesum [Jesum Christum] nisi in Spiritu sancto (I Cor. xu).

- 1X. b Divini est muneris ( Prosper., contra Collat., cap. 24), cum et recte cogitamus, et pedes nostros a falsitate et injustitia continemus. Quotics enim bona agimus, Deus in nobis atque nobiscum ut operemur operatur .
- X. Adjutorium Dei etiam renatis ac sanctis 1 semper est implorandum, ut ad finem benum pervenire, vel in bono possint opere perdurare.
- XI. Nemo quidquam Domino recte voverit, nisi ab ipso acceperit quod voveret a sicut legitur: Ouæ de manu tua accepimus damus tibi (1 Par. XXIX) 4.
- XH. Tales nos amat Deus, quales futuri sumus ipsius dono, non quales sumus nostro merito .
- XIII. Arbitrium voluntatis [liberta:is] in primo homine infirmatum nisi per gratiam baptismi non potest reparari: quod amissum, nisi a quo potuit dari, non potest reddi. Unde Veritas ipsa dicit: Si vos Filius liberavit [liberaverit], tunc vere liberi erilis 1.
- XIV. Nullus miser de quacunque [quantacunque] miseria liberatur, nisi qui Dei misericordia prævenitur, sicut dicit Psalmista: Cito anticipet [cite antecepit] nos misericordia tua, Domine (Psal. LAXVIII); et illud : Deus meus, misericordia ejus præveniet me (Psal. Lynn) 8.
- 1 lia et Fossat. In Lugdun, vero, et Rhemensi, seriptum est, renatis ac sanatis. J. Sirv.
  - Deest quod voveret.
  - \* Tilianus, Fossatensis et alii, arbitrium liber-
- a Eadem Augustinus lib. de Gratia Christi cap. 26. Sev. Binius.
- b Quæ sequuntur non tam canones quam sententiæ ex sancto Augustino aliisque in ejusdem fidei confirmationem collectie eruditis viris videntur. Mansi.
- Sententia eadem est apud sanctum Prosperum 22, et ad vers. Cogitavi vias meas. Sev. Birius.
  d Idem sanctus Augustinus lib. xvn Civit.,
- cap. 4; sententia vero apud Prosperum est 54. Sev. Bin.
  - Sententia est apud Prosperum 56. Sev. Bin.
  - f Ita sanc us Augustinus lib. xiv de Civitate Dei,

XV. Ab eo quod formavit Deus mutatus est Adam, sed in pejus per [propter] iniquitatem suam : ab co quod operata est iniquitas mutatur fideli-, sed in melus per gratiam Dei. Illa ergo mutatio fuit prævaricatoris primi; hæc secundum Paalmistam : Mutatis est dexteræ excelsi (Psal, LXXVI) b.

XVL Nemo ex eo [in eo] quod videtur habere glerietur, tanquam non acceperit; aut ideo se putet accepisse quia littera extrinsecus, vel ut legeretur apparuit, vel ut audiretur sonuit. Nam sicut Apostolus dicit : Si per legem justitia, ergo Christus gratis mortuus est. Ascendens in altum captivavit captivitatem, dedit dona hominibus (Gal. 11; Psal. LX VII; Ephes. IV). Inde habet quicunque habet. Quisquis autem se inde habere negat; aut vere non habet, aut id quod vi-

XVII. Fortitudinem gentilium mundana cupiditas, fortitudinem autem Christianorum Dei charitas facit. quae diffusa est in cordibus nostris, non per voluntatis arbitrium quod est in nobis [nobis], sed per Spiritum sanctum qui datas est nobis i.

XVIII. Nultis meritis gratiam [Dei] prævenientibus (Prosper., sent. 207), debetar merces bonis operibus si flant; sed gratia quæ non debetur præcedit ut fiant.

XIX. Natura humana (Prosper., sent. 108), etiamsi in illa integritate in qua est condita permaneret, nulla modo seipsam, creatore suo non adjuvante, servaret. Unde cum sine Dei gratia salutem non possit custodire quam accepit, quomodo sine Dei gratia poterit reparare quod perdidit \*?

XX. Multa Deus facit in homine bona, quæ non facit homo; nulla vero facit homo bona quæ non Deus præstat ut faciat homo 1.

XXI. Sicut eis qui volentes in lege justificari (Presper., sent. 323), et a gratia exciderunt, verissime dicit Apostolus : Si in lege [ex lege] justitia est , erga Christus gratis mortuus est (Galat. 11); sic eis qui gratiam, quam commendat et percipit fides Christi, patant esse naturam, verissime dicitur: Si per naturam justitia est, ergo Christus gratis mortuus est. Jan hic enim erat lex, et non justificabat; \* jam bic erat et natura, et non justificabat. Ideo Christus non gratis mortuus est m, ut et lex per illum impleretur qui dixit: Non veni legem solvere, sed adimplere (Ratth.

tatis; in Lugdunensi, voluntatis. J. SIRMOND.

Dexiera, et deest est.
Deest tota boc periodus usque ad ideo.

cap. 12. Sev. Bin.

Sententia est 211. Sev. Bin.

h Sententia est 220. Sev. Bin.

De spiritu et littera cap. 28. Sev. Bin.

Vide sententiam 295. Sev. Bin.

Vide sanctum Augustinum epis ola 106. Sev. Ba. 1 Vide Aug. contra duas epist. Pelag. lib. u, cap. 8. Sev. Bin.

" Sic eis... mortuus cst. Totum hoc membrum aberat a Vulgatis, exstat autem in omnibus antiquis in Lugdunensi, Rhemensi, Fossat., Tiliano, Bellevac. et aliis. J. Sirwonp.

enim qui dicunt vertibilem aut mutabilem Filium A unitione una natura fit, multo amplius ex majore, Dei, anathematizat catholica et apostolica Ecclesia, sicut synodus Nicæna definivit. Quinimo non inconvertibilitatis solum, sed et potentiæ ejus, quod absit, additio est, si aliter creaturam suam salvare non potuit, nisi suam proprietatem Creator amitteret; aut consilii vituperatio, si potuit quidem et hoc non amittere, et illud salvare; sed, dum posset quod est melius, elegit quod deterius erat. Sic ergo illa quæ nobis prosunt, laudemus in Deo, ut ea quæ digna sunt non feremur : hoc vero ex Manichæorum cognatione descendit ad vos: ipsorum namque est passibibilem cogitare Deum, et omnem bonam naturam esse solius boni Dei; et quia præce lens [forte prævidens] Deus futurum ut pericl taretur proprium regnum, si princeps tenebrarum prior injiceret ei prælium, pro- B test, superat creaturam; et tantum quod distat, vicit pter hoc misit de substantia sua, commiscendo cum illa substantia nequam, ut regnum proprium præmuniret; et ex bonarum malarumque potestatum mixtione mundum factum esse blasphemant. Sic et vos dicitis quod non aliter nos salvaverit Deus, nisi pro nobis ipse passibilis factus.

Hæret. Memini te dixisse quod illa humanitas Deo comparata sit magis ut accidens quam subjecta substantia : quomodo igitur jam duæ sint Christi substantiæ, dum [Forte expung. dum] quando accidens additamentum non fiat substantiæ, sed quantitatis?

Rust. Iloc non de substantia, sed de subsistentia dixi. Ad divinam vero substantiam sive naturam caro collata nihilominus substantia et natura est. Demonstratum est enim quia et Patres qui dicunt, duæ na- C turæ. Deus et homo, et utramque naturam et ambas, non dicerent harc, nisi eas ad invicem compararent. Et vos ipsi vero, id m facitis ex duabus substantiis et naturis; et insuper ex duabus quoque subsistentiis Christum esse dicentes. Quod autem culpare Leonem sanctissimum voluisti dicentem : Hoc quidem illud, illud vero aliud, suscipe de Ephesina synodo lecionem quam superaddiderunt jam, postquam venerunt, vicarii sanctissimi Coelestini papæ Romani : ex is demonstrantes quomodo debeant 518 sanctorum Patrum symbolum declarari ex testimonio sanctæ memoriæ Attici : c Et hæc omnia suscipit, non natura Deitatis, sed assumptione carnis : illa quidem in propriæ impa-sibilitatis in violabilitatibus permanens, ila vero omnia patiens sustinensque. Dece : illa D quidem de divina natura loquens ait; illa vero de corpore inquit assumpto, quo pertulit Filius Dei, sicut et idem Dominus inquit : Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam vero non possunt occidere (Matth. x, 28). Et rursus : Spiritus quidem promptus, caro autem infirma (Matth. xxvi, 41).

Hæret. Quid ad illud dicere poteris, quia major unitio Dei ad humanitatem facta est, quam sit carnis ad animam in homine quocunque communi? Per mortem siquidem anima separatur a corpore: Deus vero ab anima illa et illo incontaminato corpore inseparabilis est in perpetuum : si igitur ex minore una vero hominis est natura, muito amplius igitur divinitatis et humanitatis una natura est.

Rust. Ante demonstrationem habes obstupescere? admirando enim ego tecum consiteor, quia et major unitio est in Domino Christo, et quæ multo majus effecit; et unam tamen naturam minime fecit : tanto enim unitio Deitatis et humanitatis quæ in Domino Christo facta est, et ipse effectus unitionis, illam qua fit in homine superexcellit, quanto longius a se distantia univit : multum namque, et quantum dici non potest, superat un Deitatis et humanitatis vel soluni una possit esse persona, quam ut ex anima el carne non solum una persona sit, sed et fiat una qui que natura. Deus enim infinite, et quantum dici non pounitio ineffabilis in unam personam dicens [Sic], tam longe naturæ terminis seu rationibus separatæ. Anima vero, parvum quid carnem excellit; conserva enim sunt utraque et creaturæ, et ex nihilo factæ a Creatore. Si vero Dei virtus infinita non esset, minime tai ta ex nihilo constare fecisset, ab eo enim quod nullatenus est distant omnia infinite. Si Igitur Dei quidem virtus infinita est, nostræ autem substantiæ finita. magna illa et supereffulgens unitio est, quæ valuit inter illa tantum discrepantia unam personam facere. Sicut enim superexcellit virtus eius qui montem suspendit ad colum, et illi conjungit, si possit vel contingat id fieri, ultra illius qui glebam monti conjungit : sic unitio quæ in Christo est facia, eam quæ per singula in communibus hominibus fit. Verumtamen et illud inquio : quia non necesse est a majore unitione majus aliquid effici; alioquin quanto am, lius ali ua uniuntur, tanto potentiore vi uniuntur : sed ea quæ confunduntur, ultra quæ minime confundantur amplius uniuntur, ut humentia. Rursus anima quia minime confunditur corpori, non tamen major est corum quæ confunduntur unitio unitione rationalium animarum ad propria corpora; hanc enim solus facit Deus, illa vero subjacent etiam nobis. Super hæc vero indefinite assumpta est major. Responsio vero sufficiet, et i definite dicatur, veluti si quis dicat a inopinabilior : mirabilius est enim sic fieri unam personam et unam naturam, quam illo niodo unom personam unamque naturam.

Haret. Die mihi breviter : in Christo humana natura secundum substantiam Filius Dei est, an non? et Deus Verbum secundum naturam Filius Dei Genitricis, an non? Si quidem secundum naturam, claret quia ambo una natura est; si vero non secundum naturam, igitur et solute per gratiam, et duo filii erunt : dum Deus Verbum quidem secundum naturam Filius Patris sit, et secundum gratiam matris; homo vero secondum naturam quidem ma tris, at vero per gratiam Patris: et sicut neque hic illius, ita neque iste illius.

Rust. Si duo sola essent quæ præponeres, nec sic quidem tibi simpliciter quod prosecutus es dederam;

a Hic deesse videntur nonnulla.

subsistentiam Filius Dei, Deus Verbum, Dei Genitricis est Filius; et sim liter (quinimo quod dicere idem esi), quia servi forma secundum subsistentiam et non secundum substantiam et naturam Filius Dei est. Et sicut si esset, ut ante dixisti, una natura, sic nune una subsistentia, et unus ac solus est Filius.

Hæret. Quoniam longus sermo nobis non solum lab rein et defectum, sed et fastidium injecit, quod intellectus valde confundit, si videtur, reliquam collocutionem in alium diem, si Deo dictum placuerit, reserveious. Verumtainen et hæc in nostris mentibus revolvamus : multa namq e apud semetipsum silentium tenentis discussio, et memoriam, et intellectum, et doctrinam, p. ofectumque præstabit.

Rust. Ne, quæso, protrahas tempus convertendi al Deum : incertus est eni n finis humanus ; et præcipue diebus nostris, quando implacabilis ubique bacchatur interitus, et ignis gehennæ intransmeabilis est. Ne amicitias hominum vercaris, ut non inimicitias incurras coelestium potestatum; ne affinium muhitudinem, ut annumereris omnibus a sæculo sanctis; ne hanc vestem, ut induas Christum; ne hos temporalium flores, ut fulgeas sicut sol in regno Dei; non hujus mundi div tias, ut vitam hæreditate capias infinitam in perpetuo et inenarrabili gaudio; non sæculi fruitiones, et erit tua esca Spiritus sancti manna; non transitorias dignitates, ut possis regnare cum Christo. Efficere excelsiorum particeps intellectum clevans. Suspende te ipsum a sæcularibus curis, et tunc comprehendes talium vilitatem. Gusta de dulcedine Dei, et sensum capies amaritudinis mundi. Appropria, et vide spiritale lumen, et erueris a carnalis confusionis tenebris. Exsuscita temetipsum et exsili ad altiorum munditiam. et discernes abominationes mundanæ sord.dinisa Rumpe Satanicæ captivitatis vincula, ne perdas acquisitam baptismate libertatem. Fuge participationem contaminatissimi dæmonis, ut in temetipsum renoves adoptionem Dei. Repugna diabolo enpienti te perdere, et acquiesce Deo volcuti salvare. Cogha dilectionem Dei, cogita fruitionem regni cœlorum, eogita futuri judicii nimis terribilem diem, cogita illud ipsius Domini Christi judicium quod a rec'o non potest detorqueri, cogita insustentabilia gehennæ D tormenta, cogita indormitabiles vermes, cogita intransmeabilem et infinitam flammam; cogita illic inutilem pænitentiam, infructuosa lamenta, surdos ululatus, improficuas pluvias lacrymaium : dum potes irrecusabiliter, impigre converie te ad veritatem. Non crit tibi nec hic excusatio, nec satisfactio apud Deum, si persistis in malis, maxime dum cuncta suluta sint quæ a vobis objecta sunt. Licet sufficerct tibi unica auctoritas synodi universalis, quæ numero superat universas, qua toties cunctarum Ecclesiarum consona sententia confirmata est, tam per encyclicas epistolas regnante Leone, quam per libellos sacerdotum forsan duorum millium et quingentorum, imperante Justino post schisma Petri Alexandrini et

veruntamen hoc dico, quia secundum personam et A Acacii Constantinopolitani. Non te perturbe! ea que nuper exorta est perturbatio universalis Ecclesia, sed potius confirmet ad fidem : si enim recta files nostra non esset, ils temporibus proficere potius quam perturbari potuerat. Lege Scripturas divinas, et invenies præsens tempus incredulitatis esse atque discessionis a fide : unde migis ad couversionem correctionemque festinare debes, ut et a præsentibus et futuris malis erui dignus effectus, infinitis Dei bonis froaris in regno coelorum. Quod nos impetrare contingat gratia et largitione Patris, et Filii, et Spiritus sancti.

> Hæret. Si, quæ dixi, subtilius velis inspicere, profecto reperies quia ego non secundum quod maam personam et subsi tentiam dicitis, duos vos intrudu-B cere filios monstravi, sed secundum quod duas dicitis Christi, post unitionem quoque, naturas; ac per hoc nisi meas enodaveris quastiones, quantumlibet unum Filium prædices, duos tamen inducis.

Rust. Si pater cujuscunque carnalis, et episcopus sit ejus et doctor; non solum secundum carnem, sed etiam secundum spiritum pater est ejus; et licet circa aliud et aliud aliter atque aliter pater sit, non tamen duorum circa unum pater esse dicitur filiorum. Nam vos ipsi, licet unam per unitionem dicais Deitatis carnisque naturam, non circa idem vel em dem Patrem ejus dicitis convenire, ut natura sit Filius Dei circa quam naturaliter est filius hominis; nec enim simplicem jam nunc Christi integri naturam, sicut ante incarnationem, nisi forte secundum solam Deitatem, dicere poterit's, quam dicitis es dualus inconfusis existere. Aut ergo tua objectiu communiter erit nobis volsique contraria; et non potest vobis adversum nos afferre victoriam, que nec contra illos se expedit qui duos filios introducunt: aut si illos una nobiscum superare desideras, idea. responde illis quod audis a nobis. Vincere igiur. ut dupliciter vincas, et eam quæ in te, et illam quæ in illis est, falsitatem. Alioquin si consequitor pos inducere duos filios, et vos consequetur ex duobus filiis introducere unum: impossibile vero est ex ducbus filiis fieri unum.

Hæret. Apertius cupio audire quæ dicis.

Rust. Responde si potes : secundum quid sit Filius Dei Deus Verbum, secundum simplicem Deitatis substantiam, que infinite incarnationi pra:exst tit : an, sient dicitis, secundum compositam Deitatis humsuitatisque naturam?

Hæret. Secundum simplicem divinitatis substan-

Rust. Homo autem, vel humanitas, sive caro: se cundum simplicem Deitatis naturam, an, sicut dicis, secundum compositam, filies est einsdem?

Hæret. Non secundum simplicem, sed secundum compositam.

Rus. Quomodo ergo, circa vestra deliramenta, duo filii non sunt, Deus et homo, si Deus quiden Filius Dei non secundum compositam, sed secundum simplicem; homo vero filius Dei est, non secundum

simplicem, sed secundum compositam naturam? Ecce A tuis captus es nodis.

Ileret. Sed una eademque est simplex atque com-

Rust. Sed etsi sic esset, rursus inerat differentia. quia non se simpliciter habet simplex atque composita; nec simpliciter idem est, quod ex una perfecta, et quod ex duabus est atque perfecta.

### PROLEGOMENON OMISSUM

QUOD ANTE VITAM S. CÆSARII LOCUM SORTIRI LEBUIT. sine

# DE S. CÆSARIO ARELATENSI

## COMMENTARIUS PRÆVIUS.

(Ex Bolland.)

§ I. Vitæ scriptores; cultus; elogia.

- 1. Mira vitæ sanctitate ac miraculorum gloria sæculo v in Gallia coruscavit S. Cæsarius ex monacho et abbate Arelatensis episcopus. Vitam eins fidelitor a discipulis conscriptam edidit Mabillonius in Actis Sanctorum Ordinis S. Benedicti sæculo 1, ubi pag. 658 ita præfatur : « Sancti Cæsarii Arelatensis eniscopi Vitam, quæ multis in locis interpolata hactenus prodierat, sinceram et integram hic exhibemus ex cuild. mss. S. Germani Pratensis, et Montis Majoris Arelatensis, in duos libres di-tinctam. Priorem scripsit Cyprianus, ut constat ex numero 30; posteriorem vero Messianus presbyter et Stephanus diacours, quod ex fine libri 1, et ex libri n initio liquet. Cyprianus ille diversus non est a Cypriano Tolonensi antistite, S. Casarii discipulo, cui mantum Cæsarius C col. (11 et 612, ubi agunt de S. Firmino Ucetiensi, testamento reliquit. > Huic Mabillonii sententiæ astipalantur novissimi editores Galliæ Christianæ tom. 1. col. 741, ubi gesta S. Cypriani Telonensis breviter explicant. Neque de eo dubitandum videtur, cum ex Vita pateat, num. 46, Cyprianum Telonensem S. Cæsarii fuisse discipulum.
- 2. Nec refert, inquit Mabillonius, quod prioris libri scriptor de seipso modeste ac humiliter,.... magnifice vero de Cypriano Tolonensi antistite... loquitur. Id enim de se non scripsit Cyprianus, sed illi qui cum eo priorem istius Vitæ partem condiderunt. Quippe licet Cyprianus auctor sit præcipuus, non tamen solus fuit in ea describenda : sed cum en Firminus et Viventius operam suam contulerunt. > Probatur hoc ex initio libri II, ubi expressis verbis Firmi- D que illi dedicata non est hæc Vita, ut per errorem nus et Viventius cum Cypriano auctores dicuntur prioris partis. Addit Mabillonius inscriptionem Vita præfixam in codice ms. Montis Majoris, quæ e-t hujusmodi : e Incipit prologus et Vita Cæsarii, quam domnus Cyprianus et beatissimus Firminus et sanctus Viventius episcopus [legendum episcopi, ait Mabillomius] et presbyter Messianus et diaconus Stephanus scripserant. > Plures prioris libri fuisse auctores, evincunt etiam hæc verba num. 39, « Unus ex nostris, qui hæc scripsimus. > Hinc ita infert laudatus Mahillonius : « Illud igitur elogium, quod de Cypriano Tolonensi legis num 53 (apud nos num. 46)

- B Firmino et Viventio auctoribus ascribe : sient dum in libri 11 initio (apud nos num. 7) Messianus vir tenerabilis dicitur, id a Stephano diacono, non ab ipso Messiano scriptum nemo non concedet.
  - 3. Non est ullum dubium quin Firminus et Viven tins, æque ac Cyprianus, discipuli fuerint S. Cæsarii, ac episcopi : coepiscopi enim vocantur initio partis secundæ. Præterea Viventius episcopus nominatur in titulo epistolas a Messiano ad eum datæ; quan infra recitabimus. Veruntamen obsenrum hactenus apparet cui præfuerint ecclesiæ. Mabillonius quidem ait : Firminus suit epi-copus Ucetiensis . eui Bailletus assentitur in Vita S. Cæsarii ad 27 Augusti. et auctores Historiae Litterariæ Franciæ, tom. III. pag. 197 : at editores novissimi Galliæ Christianæ, tom. VI. sic loquuntur: c in actis nostri Firmini nulla occurrunt, que huic saveant opinioni. > Neque ego in mas. nostris de S. Firmino Ucetiensi quidquam reperito potui quo evincam S. Cæsarii discipulum fni-se, aut cum allis Vitæ scriptorem. Quapropter rem incortant relinguere cogor usque ad 11 Octobris, ubi de S. Firmino Ucetiensi agetur latius. « Viventius autem quis fuerit, nondum constat, > inquit Mabillonius. Vi:a a quinque laudatis auctoribus composita Cæsariæ virgini, ad cujus preces erat conscripta, fuit dedica a. Egimus ad 12 Januarii de S. Cæsaria sorore Cæsarii quæ prima monasterii Arelatensis abbatissa a sancio fratre fuit constituta : verum hæc mertua est ante Cæsarium, sicut liquet ex Vita hujus, num. 44, adenscripsorunt aliqui. S. Cæsariæ alteram successisse Cæsariam, testatur Vita eodem loco, atque hæc ipsa est, cui S. Cæsarii Vita legitur inscripta. Illim sanctæ titulo honorant scriptores Galliæ Christiana tom. 1, col. 619; sed de cultu ejus nobis hactenus non constat.
  - 4. Laudata S. Cæsarii Vita edita fuerat a Surio ad 27 Augusti, et a Vincentio Baralli in Chronologia Sanctorum Lerinensium pag. 229 et seqq. : sed præplacet editio Mabi lonii, cum stylus in atiis fuerit alteratus, et in Surio non pauca in libro primo sint prætermis.a. Habemus insuper primam hujus Vita

ipsa mihi charitas ingerit quæ timere non novit. Ideo rogo vos, venerabiles filii, ut audaciæ meæ veniam dantes, quacunque suggero patienter et henigne suscipiatis; et consulentes rusticitati vel verecundi:e nicæ qualemcunque exhoriationem meam secretius relegite, nulli alii tribuentes, ne cujuscunque eruditæ aures sermonis nostri asperitate feriantur. Nos enim Deo propitio licet nihil sinistrum de vestra conversatione sanctissima sciamus, tamen propter multiplices laqueos inimici de quo dicitar, Cui sunt nomina mille, nocendi artes mille; propter illius ergo venenosas astutias et male blandas concupiscentias sanctam vestram conscientiam qualibuscunque, etsi tepidis, sermonibus admonemus, et licet minus ido-nei bellatores arma vobis spiritalia contra ignitas sanei bellatorea arma vobis spiritalia contra ignitas sa-gittas diaboli providemus. Gaudete et exsultate in Domino, venerabiles filii, et gratias illi jugiter ube-res agite, qui vos de tenebrosa sæculi hujus con-versatione ad portum quietis et religionis at-trahere et provocare dignatus est. Cogitate, fra-tres, jugiter unde existis et ubi perveniro me-ruistis. Reliquistis fideliter mundi tenebras; et lucem Christi fediciter videre corpistis; contem-psistis libidinis incendium, et ad castitatis refrige-rium mervenistis: respuistis gulam, et abstiaentiam rium pervenistis; respuistis gulam, et abstinentiam elegistis; respuistis avaritiam atque luxuriam, et castitatem vel misericordiam tennistis. Sed rogo vos, venerabiles filii, nt quantum estis securi de præteritls. tantum sitis solliciti de foturis. Omnia enim crimina vel peccata cito ad nos revertuntur, si non quotidie bonis operibus expugnantur. Audite aposto-lum Petrum dicentem: Sobrii estote et vigilate, quia ndrersarius vester diabolus tanquam leo rugiens circuit quærens aliquem devorare. Quandiu in hoc corpore vivimus, diu noctuque Christo adjutore vel duce contra diaholum repugnemus. Sunt enimaliqui quod pejus est negligentes et tepidi qui de solo Christianitatis vocabulo gloriantur, et putant quod illis suf-ficiat vestem mutasse et religionis hobitum suscepisse, nescientes illud propheticum: Fili, accedens ad servitutem Dei, sia in justitia et timore, et præpara animam tuam ad tentationem; nec sententiam Psal mista considerantes: Propter verba labiorum tuo-rum ego custodivi vins duras; et illud quod Aposto-lus dixit: Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum calorum. Vestes en m saculares depo-nere, et religiosas uno die indui aut unius hora momento possumus; mores vero bonos jugiter tenere, vel contra male dulcis seculi voluptates liujus, quan-diu vivimus, Christo adjutore laborare debemus, quia non qu' cœperit, sed qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit. Imprimis ergo anima quæ religionem zervare desiderat, gulam vincere et ebrietatem vitare tota fidel virtute contendat, et attemperatum convivium, mensam mediocrem habeat, ut caro illius nec nimietate abstinentiæ debilitetur, nec per deliciarum abundantiam ad luxurlam provocetur, deinde profundum humilitatis jaciat fundamentum, linguam refrenet, detractionem quasi venenum fugiat, verba otiosa nec ipre proferat, nec ab alio prolata auribus suis libenter dimittat; vestimentorum habitum nec nimis abjectum, nec mutabiliter pomposum aut periculosa ejegantia habere consuescat. Lectionem aut ipse frequenter legal, aut legentis verba tota pectoris aviditate suscipiat. De divi is Scripturarum fontibus sugiter aquam salutis hauriat, illam utique de qua Dominus dicit: Qui credit in me, flumina de ventre ejus fluent aquæ viræ. De paradisi etiam floribus, hoc est sauctarum Scripturarum sensibus, anima sancta se jugiter ornare contendat, et in ipsis preticsis margaritis auribus suis indesinenter impendat, ex ipsis annulos et d'extralia, dum exercet opera bona, Bibi componat. Ibi castitatis ornamenta, ibi compunctionis holocausta requiramus. Qui vero religionem

visitare non valeo, hanc admonitiunculam serenitati A immaculato corde et puro corpore conservare desi-vestræ ad vicem præsentiæ mere pie et humiliter derat, aut nunquam in publicum aut certo non nisi transmitto. Sed hanc præsumptionem, sicut dixi, pro grandi et evitabili [iney tabili] necessitate procedat. Nec dicat aliquis: Sufficit mihi conscientia mea. Dicat sihi quisque quod ipsi placuerit: misera et satis odibilis Deo est excusatio ista, quæ magis de im-pudicitia quam de conscientia hona procedit. Nam quando primæ familiaritatis aut vir aut femina cum viro esse emperit, satis verecunda et quasi saucta esse conoscitur. Sed quia subtrahit imprimis diabolus machinamenta sun donec paulatim assidua familiaritate crescente inter ambos inimica nutriunt [nutriat]. Callidus enim hostis facit illos sibi invicen parvo tempore deservire, sine ulla ratione libidinis, sine ullo dispendio castitatis, et ita illos falsa securilate circumvenit, ut eos quasi in blanda tranquillitate, velut duas naviculas producat in altum, et dum se pulant esse securos, nec jejuniorum quasi rentum adjutorium petunt; cumque eos securos fecerit, in B seipsos clidens subito illos tempestate demergit, et in vulnificos amplexus impingens simul uno icu mortificat. Tandiu subito igne subditos ignes sine ullis flamnis occultat, donec duas faculas jungens simul jam ambas accendat. Sic explicat diabola: quod præstare antea videbatur, sic quasi de simplici charitate amorem conflat illicitum, dum imprimis contemptus est cedere, s'c valet a nplius occupare. Ecce securus est quisque de conscientia saa, quoi cum aliquem viderit scandalizare de ipso non possit? Nunquid qu modo conscientiam suam novit, sic voluniatem alterius videt? E ce tuus oculus simpliciter videt, et forte lile crudel ter concupiscit. De tua posibilitate gandes, et de illius ruina non times. Si enim tu te nimium familiarem præbueris, al erius concupiscentiam nutris. Etiamsi ipse non pecces, alium tamen perdes, et erit tibi causa etiam sinc causa ut te libido maculet aliena. Nolite, queso vos. nolite quibuscunque occasionem dare, aut familiaritatem tribuere, ne forte cuiuscung le concupiscentia in vos mala succensa alibi incipiat quærere quod in vobis non potuit. Sed forte dicit: Secarus sum de conscientia mea. Absit ut hor de ore religioso procedat: jam enim cecidit qui de sua virginitate coa-fidit. Libidinem si Christo adjuvante desiderat via-cere, certissime noverit, qui indignam famil aritatem non subvertit aut se aut a'ium cito perdet. S-d forts dicit aliquis : Ideo familiaritatem non fugio quia vole liabere quod vincam, adversarium menin cupio tenere captivum. Vide ne contra te adversarius incipiat rebellare. Vide ne te ducat captivitas ista capivum. Audi Apostolum dicentem : Fugite fornicationem; contra reliqua vitia oportet nos omni virtute resistere, contra libidinem vero non expedit repagnare, sed fugere. Esto ergo libidinis fugitiva, si vis castitatis pugnator esse egregius. Sed quod dixi diligenter attendite, quando solus aliquis stimulis libidinis incltatur. Christo adjuvante repugnet quantum prævalet contra se, quia non habet quo possit fugere ; quando vero per alterius sodalitatem, opportunam tamen, voluptati diabolus subministrat, ipsam familiaritatem quantum pravalet, sicut superius d si, anima sancta refugiat. At sic quando aliquis is seipso tentatur, sibi ipse Deo adjuvante resistat. quando per alterius societatem vel leve conscientia titillatur, quasi serpentem venenatum quanta potest celeritate refugiat. Sed ut hæc omnia servare posimus, abstinentiam rationalem teneamus, quia vera est illius sanctissimi viri sententia: Prout continueris ventrem, ita et venenosos motus ejus, bumilita-tem etiam veram quantum possumus servemus. Nos enim carnis integritas servator, ubi animus superbiz tumore corrumpitur, præcipue sic [ubi] et iracundiz flamma frequenter surgit, castitas et virginitas [virginitatis] flores cito consumit. Caste enim Deo devota anima non solum extraneorum, sed etiam parea-tum suorum assiduam familiaritatem aut ad se reniendi, aut ipse ad illos ambulandi, habere mil

properaturum, ubi omnibus frattibus desiderat esse A capita, quorum non omn no certa texi potuit chrosubjectus. » Porro S. Albinus Andegavensis episcopus de re gravissima consuluit S. Cæsari un, ut in actis i.lius legitur t. I Martii, pag. 60 : sed incertum est an id factum sit, dum ad illum profectus est cum S. Leobino, an postea rursum accesserit. Verum ex hisce clarissime patet, nomen S. Gæsarii maximum fuisse per totam Galliam, com viri sancti. tanto terrarum intervallo distantes, ad ipsum, tanquam ad oraculum, consilii et progressus in virtutibus causa proficiscerentur. Cæterum jussit S. Cæsarius S. Leobinum redire ad monachos quibus præcrat regendes; qued ille præstitit, uti ibidem pluribus refertur. Hac sufficiant ad ostendendum quanta Casarius floruerit nominis fama, quantaque ubique fuerit de sanctitate ac sapientia ejus existimatio.

9. Memoria ejus sacris fastis ascripta legitur ad 27 Augusti, qua festivitas ipsius in diœcesi Arelatensi celebratur. Audi pro omnibus Adonem : «In Galliis, civitate Arelatensi, sancti Cæsarii episco; i et confessoris, miræ sanctitatis et pietatis et studii viri. > Hi. ce alii fere consentiunt, quorum verba recitare supervacaneum est. Trithemius de Viris illustribus ordinis S. Benedicti, lib. 14, cap. 84, Cæsarium monachis Bened ctinis adnumerat: at crrorem illum abunde refutavit Baronius in notis ad Martyrologium Romanum 27 Augusti. Error Trithemii ortus erat ex anachronismo, videlicet quod putaret Cæsarium floruisse multo serius quam revera floruit. Hinc in alium errorem lapsus est Andreas Saussayus, qui præter Cæsarium nos rum alterum annuntiat Cæsa- e exigua sit auctoritas, ut jam adverterunt eruditi. rium Arelatensem episcopum, istius nominis secundum. Videri potest in appendice Martyrologii Gallicani, p. 1220, ubi facta quædam S. Cæsario propria, secundo illi fictitioque Cæsario attribuit. Hie error. ut nulla ratione fultus, longiorem refutationem non meretur, præsertim quod jam rejectus sit ab eruditis passim, ut observatum est in S. Veredemio, tom. IV Augusti, pag. 638. Itaque ad texendum Vitæ chronologiam progredior.

§ 11. Præcipua vitæ capita chronologice ordinata usque ad tempus monasterii sacris virginibus conditi, ubi de gemina Regula per Sanctum conscripta.

10. Circa tempus que floruit S. Casarius, longissime erraverunt scriptores aliqui, nimirum Vincentius Bellevacensis, Sigebertus, Trithemius et Petrus Suffridus, quorum verba recitata invenies apud Vincentium Barralim in Chronologia Sanctorum Lerinensis abbatiæ, pag. 259 et segg. Hisce refutandis non immoror, qued errores illi jam correcti sint a variis, et sponte sua corruere debeat opinio illorum ex ordine a nobis deducendo. Baronius quoque in ætate Cæsarii assignanda multum dellexerat a via tom. VI Annalium, ad annum 453, num. 41; sed errorem illum utcunque correxit in additamentis tom. X subjectis, pag. 959. Deinceps vero cruditi exactius cognoverunt ætatem viri celeberrimi, atque in Chronologia ipsius fere jam consentiunt, si paucorum annorum excipiamus differentiam circa aliquot vitæ

nologia.

11. Mortaus est Sanctus, ut habet Vita lib. ii, num. 53, septuagesimo tertio ætatis anno. Mortem autem incidisse in 27 Augusti anni 542 plures existimant, et nes deinde probabimus. Hine nasci debuit circa annum 470, videlicet post medium 469, si annus vitæ sep ungesimus tertius fere fuerit impletus. alioquin ipso anno 470. Anno atatis decimo octavo. secundum ms. nostrum Bisonticense et Arelatense Mabil'onii tonsura clericali donatus est, quod factum oportuit circa annum 487. Biennio inter clericos transacto, ut habet Vita num. 4, Lerinum se contulit, ibique vitam monasticam exorsus est circa annum 489, ætatis 20. Post annos aliquot in monasterio Le-B rinensi transactos, cum nimia corporis maceratione in morbum incidisset, curandæ valetudinis causa Arelatem missus est, ubi ejus virtutes innotuerunt S. Æonio archiepiscopo Arelatensi, a quo diaconus et presbyter consecratus est sub fluem suculi v. Circa annum 499 abbas factus, non Lerini, ut perperam scripsit Trithemius de Viris illustribus, libro n. cap. 16, sed in insula Rhodani prope Arelatem, monachos ultra triennium rexit, ut legitur in Vita, num. 11.

12. Ex abbate ecclesia Arelatensi præfectus est episcopus post S. Æonium, qui illum sibi optave at successorem, teste Vita num. 12 et 13. Neque huic successioni obstare debent diptycha Arelatensis Ecclesiæ, in Analectis Mabillonii edita, cum illorum Audi editores Galliæ Christianæ recusæ, tom. I, col. 534 : c la diptychis post Æonium legitur Joannes, cuius alibi nulla fit mentio. Multa sunt vero que diptychorum illorum auctoritatem elevent. Aliunde vero legimus Cæsarium Æonio suffectum feisse in episcopatu. > Baronius quoque in Addendis ad tom. VI Annalium, impressis tom. X, pag. 960, aliter ordinavit successionem episcoporum Arelatensium, dum Cæsarium Leontio, et hunc Æonio successisse scripsit. Verum error ille satis refutatur ex successione assignata in laudata Gallia Christiana, quæ nællum relinquit dubium quin Æonius Leontio sit posterior. De anno inchoati episcopatus scriptores non omnino consentiunt. Dionysius Sammarthanus in Gallia Christiana, col. 535, annum assignat 501 vel 302. Norisius Historiæ Pelagianæ, lib. 11, cap. 22, contendit anno 503 factum esse episcopum. Fleury vero in Historia ecclesiastica, lib. xxx1, cap. 2, init'um episcopatus affigit anno 501. Demum Pagius in Critica ad annum 502, num. 8, et Longuevallius in Ilistoria Ecclesiæ Gallicanæ, tom. II, lib. v, pag. 267, Æonio suffectum Cæsarium existimant anno 502. Horum sententiam, ut cæteris veriorem, breviter confirmabo.

13. Obiit Æonius 16 Augusti, ut probabimus in ejus actis ad 23 hujus mensis. Hinc certum fit mortuum non esse ante annum 502, quia Symmachus papa in cpistola ad Avitum Viennensem, « data m idus Octobris Avieno et Pompeio consulibus, » id est, anno Christi 501, de eo ut vivente mentionem facit. Epiuam sibimetipai enierit : quia vero humanam naturam sibimetipsi unierit, et qui in Epheso et reliqui sancti Patres docent, et de bis omnibus superius sufficienter ostendimus.

Hæret. Non negamus duas esse naturas, sed nec unam propter unitionem : hoc enim circa naturam est; illud vero secundum unitionem. Quare duz sunt circa speculationem, non secundum rem.

Rust. Si verax est speculatio hæc, duæ naturæ sunt et circa ipsam rem; si vero dicis non esse voram, ecce negasti duas esse naturas.

Hæret. Quid igitur est quod distat inter impia ferentes et pia, circa id quod duæ naturæ dicuntur? Nam si (puta, ille quilibet home purus, et Dens Pater) duce nature sunt, quid differt seu sic, sive sic duas B naturas dicere, dum sicut de puro dicimus Deo et de homine nudo, sic vos de Christo loquamini, quia duos naturas dicitis?

Rust. Multa sunt quæ imprimis quidem communiter videmur confiteri cum impiis; adjectione vero, determinata jam flunt, et per se quidem vel si suspecta sunt, nondum tamen et impia, nec econtra rursus, quæ accusari ex toto non queant. Dicit ergo Apollinarius unum Christum, unum Filium, unam ejus personam et subsistentiam; dicit et Nestorius duas naturas. Et hi quidem sermones, nondum quales ipsi sint produnt, in additamento autem sermonum, cognoscimus qui sint. Nam Apollinarius quidem unum dicit, quasi et convertibilis Deitate sit et impersectus humanitate; Nestorius vero duas male quidem con- C jungens : secundum æquivocationem namque, secundum auctoritatem, secundum appositionem, secundum habitum; male vero etiam dividens separansque naturas in duas subsistentias et personas, et filios et Dominos. Ergo, quando dicimus duas naturas, si nihil præcedit neque subsequitur quod unitionem significare sufficiat, habeixit occasionem vestra suspicio: si vero hoc, et ante quam dicamus duas naturas, et postea dicimus, quia una est duarum naturarum persona, una subsistentia inseparabiliter, indivise, inconvertibiliter, quid ultra remanet quod suspectum sit calumniari volentibus?

Hæret. Hoc reprehendo quia non post duas unitiones, sed post unitionem, duas dicitis naturas; cum deberetis prius quidem confiteri duas naturas, postea vero D unitionem, et unam naturam de reliquo. Hoc significat ex duabus quidem, quia post hæc unitio; in duabus autem, quia duæ post unitionem.

Rust. Si et dum naturm confitendm sunt, et unitio amovenda, non video quare non ex duabus et in duabus recte dicamus : si enim te id quod est delectat usque adeo, dicere non unum Christum in duabus naturis, sed in duabus naturis unum Christum, ut non prius nominantes Christum, post bæc eum duabus naturis. ut dicitis, partiatis, sed prius dicentes duas naturas, tunc unum Christum nominetis: et illud vero similiter observate, ut non dicatis unum Christum ex duabus naturis, sed potius dicatis ex duabus naturis unum

duabus naturis dicitur, quia Verbum hominis perso- A Christum. Sed nunquam Christi Ecclesia intendit vaniloquiis talibus : etenim dum præexstiterit ex infinito divinitas Filii, tamen nonnunquam post carnem nominatur : usque adeo veritas verborum ordine nullem præjudicium patitur, et maxime hic ubi simul dur naturæ, simul unitio. In sancta enim synodo Ephesi inter alia testimonia, magis vero ante alia, jac 4 sancti Petri, quod ita se habet : « Undo et evangelista veraciter dicit : Verbum caro factum est, et habitarit in nobis (Joan. 1, 14)? tunc utique ex quo angelus Virginem salutavit, dicens : Ave, gratia plena, Dominus tecum (Luc. 1, 28). Ecce ex quo salutatio angeli, et nunc est unitio celebrata. > Quia vero nonnunquam prænominatur caro, et postea deitas, ostendit exinde sanctissimi Gregorii lectio, dicens ita : « Ne decipiant homines, nec ipsi decipiantur, hominem dominicum sine mente credentes, magis autem Dominum nostrum et Deum : nec enim separamus hominem a divinitate. > Ecce aperte ponitur in priucipio verbi prius quidem nominans hominem, et postea Dominum et Deum, et rursus honinem et divinitatem. Et post pauca iterum habet : c Passibilem carne, impassibilem deitate; circumscriptum corpore, incircumscriptum spiritu; eumdem terrenum et coelestem, visibilem et intellectualem, capitalem et incapitalem, ut toto homine codemque Deo totus homo reformetur, qui ceciderat sub peccato. > Ecce quoties, ordine permutato, prius ena: passibilem, deinde impassibilem nominavit; post hac circumscriptum et tunc incircumscriptum; et post plura talia adjecit : ut, toto homine codem et Deo. Synodus autem Chalcedonensis, postquam dixerat, in duabus naturis, adjecti dicene, indivise, inseparabiliter, inconvertibiliter agnoscendum. Et non ait agnoscendos, ut duos, sed unum agnoscendum. Et rur-Sus: Sicut Dominus noster Jesus Christus nos docuit, et Patrum nobis tradidit symbolum. Si vero, ut dicis, una est facta natura; ergo non ex duabus, sed ex tribus naturis dicere debebatis : quippe qui etiam talem unitionem Verbi ad bumanitatem dicitis, qualem caro habet ad animam. Quid enim vestra concessione vicinius anima habet ad carnen, quan hæc ad deitatem, ut sit Dominus ex duabes et non (ribus?

Hæret. Simpliciter nobis respondete. Duas naturas ad hoc dicitis substitisse, ut efficerent unum Christum, ad hoc unum Christum, ut dum nature subsisterent? Sed duce naturæ, et in aliis pridem subsistentiis substiterunt? si igitur non ad hoc ut ipsæ subsisterent, sed at Christus esset, dute natura fuerunt, non jam degunt duæ naturæ, sed illud tantum propter quod et substiterunt et unitæ sunt dum naturæ, sed unus. Igitur non duæ naturæ Christus confitendus.

Rust. Mira dementia, ob hoc non subsistere arbitrari naturas, eo quod ideireo substiterint ut in Christum concurrerent; dum nibil plus sit necesse subsistere, quam ea quæ ob hoc substiterunt ut Christus exstaret; et illud potius sit fatendum, quod unita

subsistant, que ut unirentur exstiterant. Quin po- A tius divinitas, nec ut uniretur, substitit, ex sempiterno est enim; sed humanitas illa quæ simul mox unita est, ut cœpit existere : ergo, secundum te, Christi humanitas jam non est humanitas, quæ ut uniretur substitit. Quare manifestum est duas naturas unitas subsistere. Quis igitur nisi captus mente jam dicat, quia, que propter quiddam substiterunt, aut ipsa jam non sunt, aut non tot; sed illud solum propter quod substiterunt, dum nihil utrorumque peremisset unitio, licet unum Immense exaltaverit; er hoc, dum perfectissimum sit utrumque secundum proprie naturæ rationem? lloc vero simile est ac si aliquis dicat, quia ob hoc hæ litteræ factæ sunt, ut esset hic sermo; quare non sunt jam hæ litteræ, sed solus hic sermo? At vero, hoc quid erit insanius?

Hæret. Quidquid aliud dicere velis, ut ad propositum revertamur, quaternionem nos inducere, quaternitatem colere minime possumus.

Rust. Imo vero, quia fuisse quaternitatem inducitis ex rationibus vestris, inevitabiliter docni: et oportebat quidem inordinate tibi super hoc jactanti sermones non dare responsum. Sed ne his qui ita ut tu vesaniunt divere placeat, a Non nobis est ad omnia satisfactum, vet illud adjiciam, quia tres dicitis sanctæ Trinitatis esse naturas. Si nahil omnino distant, unde illus tres esse cognoscitis, qui divinitatis et humanitatis tantum distantes duas esse abnuitis? Nos enim tres esse subsistentias ob hoc confitemur, quod non in eo quod quid est secundum naturam, sed in eo quod qualiter sit unumquodque, C proprietatibus distinguatur. Nam Pater quidem genuit, et genitus non est; et ex aliquo alio non est, sicut ex eo sunt alii : Filius vero genitus est, et nihil consempiternum genuit; et Spiritus sanctus a Patre procedit, et nihil consempiternum procedit vel genitum est ab eo . Quidam vero antiquorum et hoc proprietatibus adjecerunt, quia sicut Spiritus cum Patre Filium sempiterne non genuit, sic nec procedit Spiritus a Filio sicut a Patre. Ego vero, quia Spiritus quidem Filium non genuerit sempiterne, confiteor (nec enim duos dicimus Patres); utrum vero a Filio codem modo quo a Patre procedat, nondum perfecte habeo satisfactum. Quoniam vero, ad id quod nunc quæritur nibil attinet, signandum quidem est, sed transeundum.

Hæret. Et ego nunc interim de his ipsis loqui non arbitror utile; ad tuam vero contra nos objectionem, tibi breviter respondebo; imo vero temetipsum tibimetipsi faciam respondere. Quibus distare dicitis ut tres sint credanturque personæ, his ea differre dicimus, ut tres sint credanturque naturæ.

Rust. Sed multo magis different Christi naturæ, quas duas esse non vultis, quam tres personæ, quas vultis etiam tres esse naturas.

a Simpliciter dicendum est, eodem modo procedere a Patre et Filio, cum sint uterque unum simplicissimum principium Spiritus sancti : ad utrumque dici potest Spiritum sanctum non eodem modo procedere a Patre et Filio, qua hoc quod est spirare

Haret. Cur ergo non sunt et quatuor personæ, tanquam duæ omnino personæ sunt Filii?

Rust. Quia humanitas Domini Christi non est persona, licet differat ratione; sed quod attinet ad Deum Verbum, sola natura est; non enim, veluti quis dicat, sua ipsius, sed Dei Verbi est illa caro, ut sæpius dixi.

Hæret. Quid igitur a persona minus habet humanitas? animæ aliquid rationalis, an carais, an quantitatis?

Rust. Ilæc non vestra contra nos, sed aliorum contra nos simul et vos quæst o est. Non est igitur nobis necessitatem hanc subruere loquentibus contra vos; maxime, quia superius est ostensum quod Deus Verbum non personam nostram sibi unierit. B sed naturam. Verumtamen in sermone quem de definitionibus contra vos simul Nestorianosque conscripsi, demonstratum est quod natura quidem communem, sieut dici solet, speciem repræsentet; persona vero sit concursus corum quæ describunt subsistentiam rationalem. Individuam vero subsistentiam esse circa proportionem, velut fundamentum in quo incumbunt quæ circa sunt reliqua, sicut ipsum nomen ostendit, et ta quam maxime propriam causam, in qua universa quæ accidentia nominantur, ut color, ut mores, ut habitus et dispositiones, et quæ iis sunt similia, et proprietates confluent ipsæ: interempto enim primo subjecto eorum quæ circa. sunt individuorum, nihil ultra esse possibile est : a maxima vero causa ut sit unumquodque, id vero est in quo incumbit ipsa totietas, nominatur : id est. ab illo subjecto quod tanquam fundamentum est iis quæ circa sunt, tota consistentia, subsistentia nominatur. Sed quia, secundum redditam rationem, solent et irrationabilium subsistentiæ nominari, quin etiam insensibilium et inanimatorum; hæc vero universa personæ proprie non ab omnibus dicuntur, ideo adjeci hanc subsistentiam esse rationalem. Quoniam vero aliqui rursus volunt et species et genera substantialium quæ dicuntur subsistentias appellare, ideo adjectum est hanc subsistentiam rationalem et individuam esse.

Hæret. Et quid pertinet hoc ad propositam quæstionem? quæsivi e im cur perfectus homo personam habeat non perfectam, et hoc audire omninodesidero.

Rust. Hoc enim et dictum est; sed quia minime advertisti, audi cur humanitas Domini perfecta quidem natura sit, non vero per semetipsam habens quoque personam; et cur non duæ Christi personæ, sed una solaque sit: causa enim, sicut et u in sermonis initio, licet ad aliud quid intendens, divisti, Verbum Deus est, carnis assumptæ; in quæ quasi in fundamento illa assumpta natura, quæ est servi forma, ineumbit: ad hoc assumpta, ut Filius Del,

Spiritum sanctum, Pater non ab alio habet, Filiusautem habet a Patre: unde dicitur Spiritus sanctus procedere a Patre per Filium. Vide sanctum Thomam de Potentia q. 101, art. 4, ad 2 et 1, q. 36, art. 3. runt ab exterminatore. Neque detraxeritis. . . . .

lomendo adjutorem et desensorem justitiz se esse cognoscit, gaudeat et Deo gravias agat et, ipso auxiliante, perseveret usque in finem; quia non qui conpera, sed qui pers veraverit usque in finem, hic salvus erit qui vero per superbiam, inobedientiam, vel invidiam adjutorem vel vicarium esse se sentit diaboli, doleat de præterito, caveat de futuro, et per humilitaten construat quod per superbiæ tyramoidem destruxerat; mitiget mansuetudo quod maiitia vel inobedientia exasperaverat, charitatis dulcedo composat; et du n'adhue anima illa tenebro-sa que diabolo servire consseverat in isto mor:ali ta-is acquirat, ut de sinistra translatus in dexteram eum ovibus Christi audire mercatur: Venite, benedicti, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi. Et licet hæc ita sint, fratres dilectissimi, hoc tamen oportet ut nec boni de sanctis mer tis extollantur, nec illi qui mali fuerunt nimia desp ratione frangantur, se i ili humiliter perseverent in bonis, et isti cito corrigantur a malis, ut cum dies judicii venerit et bonos coronare possit vita integra. .

#### HOMILIA.

Doctrina abba is Mac wii de his qui in comobiis sunt.

In primis quidem si cæperit homo semetipsum agnoscere, cur creatus sit, et quæsierit factorem suum Denin, tunc incipiet pænitere super his quæ commisit in tempore negligent: a sua. Et sic demum henignus Deus dat illi tristitiam pro peccatis, et post hæc iterum pro sua benignitate donat illi afflictionem corporis, jejunia et vigilias et orationum instan-tiam, et contemptum mundi, ut libens illatas injurias sufferat, et in odium habeat omne refrigerium corporale, et diligat planctum magis quam risum. Post G hæc, tribuit illi desiderium planctus et fletus, atque humilitatem cordis, ut trabem oculi sui consideret, n u alterius festucam nitatur ernere; et dicat semper : Quonium iniquitatem meam ego cognosco, et pec. catum meum contra me est semper (Psal. L). Et ut diei exitus sui memor sit, et quomodo in conspectu Dei occursurus sit, sed et judicia et pænas describat in conspectu mentis suze, nec non eliam meritos ho-nores qui dantur sanctis. Si autem viderit quia hæc illi suavia sunt, tentat'eum si abrenuntiat voluntatibus sais, et resistit adversus impugnationes hojus mundi principis, qui vinxerat eum prius esca varia delectationis qua mollire facit cor, ut rursus propemodum vincere queat. Sed et lassitudinem corporis et desiderii longinquitatem, dicentibus illi cogitatiombus suis, Quanto temporis spatio hunc laborem sufferre poteris? Et quia ardui laboris sit ut mereatur quis habitatorem Deum habere, præsertim tu qui multa peccasti : et quante tibi possunt a Deo remitti peccata? Si autem cognoverit quia cor illius firmum est in timore Dei et non dimittit locum suum, sed fortiter resistit cogitationibus, tunc veniunt illi sub occasione justitize cogitationes, dicentes: Peccasti quidem, sed pæniteutiam egisti, jam sanctus es, et la-cient illum recordari quorumdam hominum peccata qui non egerunt pœnitentiam, superseminantes illi in corde vanam gioriam. Non solum vero hoc, sed ctiam faciunt quosdam homines laudare eum sub-dole, et provocare ad opera que ferre non potest, immirtentes illi cogitationes in animam non vescendi el non bibendi, nec non et vigiliarum, et multa alia que dicere longum est. Et facilitatem ei ad hac perficienda tribuuit, si quomodo eum ad hæc alliciant, priceavente Scriptura et dicente: Ne declinareris ad dexteram nec ad sinistram, sed rectum iter ingredere (Deut. vetvii). Si autom benignus Deus perspexerit quia nulti horum acquievit cor ipsius, di-

. A cente David et de hujuscemodi tentationibus significante: Probasti cor meum, et visitasti nocle; igne me examinasti, et non est inventa in me iniquitas (Psal. xvi). Et hoc perspiciendum cur in nocte dixerit et non in die; vi selicet quia circumventiones inimici nox sunt, sicut beatus Paulus dicit, non esse nos filios tenebrarum, sed lucis, quia filius Dei dies esse, diabolus vero nocti assimilatur (I Thess. v). Si vero hæc omnia liella supergressa fuerit anima, tunc incipiunt se illi immittere adversæ [adversariæ] cogitationes, fornicationis desiderium, et nesandum stuprum puerorum. In his igitur omnibus infirmatur anima et cor tabescit, ut impossibilem sibi credat esse custodiam ca ditatis, subjungentes illi, ut dixi, temporis prolixitatem, virtutem laboris. Et quia grande sit onus ipsarum et importabile, subjungentes illi infirmitatem corporis et fragditatem naturae. Si autem ad has impugnationes non las-averit, tunc benignus et misericors Deus immittit illi virtutem -an-B clam, et confirmat cor ipsius, et dat illi lætitiam et refrigerium et possibilitatem, ut fortior infancis in-venia:ur, ut illorum adversus eum impugnatio non prævaleat, timentes eam quæ inhabitat in eo virtutem. Sient sanctus Apostolus dicit, contendite et accipietis virtatem. Hæc quippe est virtus de qua be itus Petrus ait : Hæredita em incorruptam, et immarcesc bilem, conservatam in cælis, qui in rirtute Dei custodimini per fidem (1 Petr. 1). Tunc benig us et clemens Deus, si viderit quia cor ipsius corrobora-tum est super inimicos suos, paulatim subtrahit virtutem quæ illi opitulabatur, et concedit inimicis im-pagnare eum variis concupiscentiis carnis, nec non vanæ gloriæ, cupiditatis, et superbiæ, et cæterarum quæ ad perditionem pertrahunt, ut propemodum assimiletur navi quæ sine guhernaculo in scopulis huc illucque offendit. Cum autem cor illius emarcuerit in his, ut ita dicam, et defecerit ad singula tentamenta inimici, tunc Deus amator hominum, curam habens creaturæ suæ, immittit illi sanctam virtutem, et coufirmat eum, subjiciens cor et animam et corpus ipsius, et omnia viscera ejus sub jugo Paracleti, ipso Domino d'eente: Tollite jugum meum super vos, et discite a me quia mitis sum et hum les corde ( Mauh. x1). Et sic demum benignes ille Deus incipit adaperire oculos cordis ipsius, ut intel·igat quoniam ipse e t qui confirmat eum; et tunc vere incipiet homo vere nosse honorem dare Deo, cum omni humilitate et gratiarum actione, sicut David dicit: Sacrificium Deo spiritus contribulatus (Psal. L), et mansuetudo efficitur cordium. Cum igitur in his omnibus fuerit probatus, tune incipiet ilii Spiritus sanctus revelare coslestia: hoc est quæ sanctis jure meritoque debentur, et his qui sperant super misericordia ejus. Et tunc reputat homo secum illud apostolicum dicens : Quia non sunt cond gnæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. vitt). Et illud Dividis: Quid enim mihi restat in cælo, et a te quid volui super terram (Psal. LXXII)? Hoc ost : o Domine, quanta mihi paraveras in costo, et ego quid a te querebam in vita mortali? Et sie revelata illi sunt tormenta que passuri sunt peccatores, et multa alia que me tacente vir sanctus intelligit. Post hæc veromnia, incipiet Paracletus inire pactum cum puritais cordis ipsius, et animæ firmitate, et sanctitate corporis, et cum spiritu humilitatis facit eum supergredi omnem creaturam , et ut non loqu<mark>atur os ejus opera</mark> hominum , et ut recta oculi**s suis videat , et ori** :==> custodiam ponat, et iter rectum faciat gressibus suic, et ut justitiam habeat manuum suarum, hoe est ope rum et orationis instantium, nec non affictionem corporis, et vigiliarum frequentiam. Et hee disponit cum eo in mensuram et discretionem, et non in tarbulentiam, sed in quietem. Si vero mens ipsius dispositionem Spiritus sancti contempserit, tunc virtus qua in eo collata fuerat, discedit, et sic eædem pugnæ efficiuntur in corde ejus et conturbationes, et conturbant eum passiones corporis per momenta singula prietatem, solum Verbum (a quo de reliquo una et A ctorum Patrum doctrinis colligere, quia non sunt sola sulsistentia, vere totus est Christus), seu certe tres naturæ sanctæ Trinitatis, sed una solaque. Si enim tres essent sanctæ Trinitatis naturæ, esset hæe legit, memor sit nos proportionem proportioni, prout est possibile, comparare, non multis personis unam Christi solamque personam : alioquin cur et tanta sunt dicta?

Hæret. In veritate, quia in incomparabilibus, vel modicam similitudinem adhiberi difficile est.

Rust. Sed et quod majus est dico; iliic enim forsan dicat, ut arbitror, aliquis impudentia fretus: duo vel tria esse capita mulieris (et forsan non impie, licet inconvenienter); hic vero duas personas impossibile est inveniri : nam si illic ad unum et idem, aut ad aliud et aliud re comparata, duo capita esse putentur, unumquodque enim uniuscujusque caput est; bic similiter erit : nec enim sic accidentia circa carneni carni sicut Verbo comparantur, sed carni quidem absque mediatione, Deo vero non ita: non enim quasi non incarnato. Mulieris autem caput et absque mediatione Deus est : Ecclesiæ enim caput Christus (Ephes. v. 25). Figuraliter autem Ecclesia sponsa est; et siguraliter caput mulicris vir. Et ut simpliciter dicamus ac breviter, quia et ego confiteor quod exemplum non omnino sit aptum, sed assumpsi hoc, non ut demonstrationis, sed ut expianationis gratia: si quis vero aptiorem similitudinem repererit, dicat, me facile complacente et voluntarie ac libenter. Ne forte autem sit hoc quoque præstantius dicere : quia sicut universus orbis (dico vero orbem terræ) licet plerumque etiam solus, tamen totus dicitur mundus; et rursus cum toto cœlo et omnibus elementis unus et solus dicitur mundus : sic dicatur et de illa solaque persona. Si vero ob hoc aliquos duas Christi subsistentias dicere creditis (dico autem, non ut naturas, sed ut personas), quia in subtilibus speculationibus et puris intellectibus per semetipsam contemplata humanitas Christi, videtur eis, quia potest et ut persona et ut subsistentia cogitari ad accidentia sua, quomodo vos ipsi negatis duas Domini Christi esse naturas; qui non in subtilibus intellectibus vel imaginationibus mentis intelligi solum, sed et in ipsa re subsistere humanam in Christo naturam negare minime quitis; quam, non solum illa quæ nostra est, sed et illa quæ vestra synodus Ephesina per sanctorum Patrum lectiones testatur, et pracipue beatlssimi Cyrilli Alexandriæ præsulis epistolæ prædicant? Non enim quod, nos dicimus de persona, hoc vos poteritis re objicere de natura, cujus definitio longe abest a definitione personæ. Sunt euim Christi naturæ, ut superius dictum est, et divinitas sanciæ Trinitatis c minunis, et humanitas communis omnibus nobis in individuo contemplata: persona vero atque subsistentia Domini Christi, quæ horum unitione celebrata est. In iis vero substantiis, totum dicimus esse unum solumque Filium Dei Dominum nostrum Christum, quem in duabus confitemur esse naturis. Est autem non minus manifeste ex syncdicis san-

tres naturæ sanctæ Trinitatis, sed una solaque. Si enim tres essent sanctæ Trinitatis naturæ, esset omnimodo, ut tu quoque dixisti, et Filii una et individua divina natura. Hæc vero idem foret per omnia, et non discerneretur ullo modo a Dei Verbi sempiterna persona : nibil enim plus vel minus , aut quolibet modo alterum, aut aliter ullatenus contineret. Quare, quidquid de Filio, id est de Deo Verbo (hoc est autem dicere de persona insins Christi), seu tanquam ante inhumanationem, sive post hæc recte dicimus, et de natura ejus orthodoxe dicerentur; et quidquid de persona Filii dicere devitandum est, de ejus Filii natura a Patribus dici vereatur. Sicut igitur nullus Patrum dixit B alicubi, aliquando in propria passum Filium non e-se persona: sic nullus eorum dicere sustineret in propria Filium passum non esse natura. Nunc autem econtrario sit : prædicant enim Filium Dei in propria quidem passum esse persona; negant vero iidem sancti Patres in propria eum pertulisse natura. Ex iis igitur necessarie sequitur, et personæ Filii, ejusdem, non eamdem esse naturam, demonstratum est : quia si esset sic propria solius Filii Dei natura, ut non esset ei hæc ipsa communis cum l'aire et Spiritu sancto, consequens esset ex necessitate naturam ejus idem esse personæ ipsius : quod quia minime sequitur, constat quia non est natura solius Filii propria, tanguam quæ non sit et Patri communis et Spiritui sancto; non igitur tres naturæ C sunt Trinitatis.

Hæret. Et unde mihi demonstrationes adhibebis, quia Filius Dei Deus Verbum, in propria quidem persona passus est, vel quodeunque suscepit eurum quæ carni contigerunt; in propria vero natura non pertulit?

Rust. Patienter ausculta, et continuo ostendetur: solummodo sermoni dem finem. Ilæc igitur demonstratio, non ob hoc solum veritatis proficit dogmati, quia unam et solam sanctæ Trinitatis naturam commendat; sed et per semetipsam causa victoriæ est, dum concludit quia non debet Christi una credi natura, sicut inferius declarabitur. Nunc autem testimonia ex synodico sanctorum Patrum codice proferantur, atque directa nostræ collocutionis recognoscatur intentio.

Lectio ex epistola sanctæ memoriæ Cyrilli ad Nestorium, quam et Ephesina sancta et universalis synodus omnium episcoporum interlocutionibus ruborarit.

e flæc nos sequi oportet et verba et dogmata, intelligentes quid hoc quod est incarnari, et hoc quod est inhumanari, significet id quod ex Deo est Verbum. Non enim dicimus quod Verbi natura transformata facta sit caro, sed nec quia in totum versa sit hominem qui est ex anima et corpore; sed illud potius, quia carnem animatam anima rationali uniens Verbum sibimetipsi secundum subsistentiam, incffabiliter atque inexplicabiliter factus sit homo, ntici exsilio cum Felico hegumeno et sociis verba facit. Nimirum, cam Victor anno post consulatum Baallii 43 coactam synodum v parrasset, subdit : « Ibi tria sepe fata capitula cum defendentibus ea damnationi subjiciunt... Quorum decretis Rusticus Romanæ Ecclesiæ diaconus, et Felix Guillensis monasterii provinciæ Africanæ hegumenus contradicentes scripto, Thebaida in exsilium cum sociis transmituntor. . Anno ig tur 553 Rusticus in exsilium pulsus, quo autem tempore supremum diem clauserit, incompertum.

IV. Scriptorem luculentissimum vocat Rustieum magnus Baronius (a), qui et illud affin addit (b), enndem diaconum ad suam firmabdam contra Vigilium pro trium Capitulorum defensione sententiam, commentarium per dialogismum scripsisse adversus Accphalos. Hane verò illius Disputationem adversus Acephalos recensitam multisque in locis restitutam, ex Bibliotheca Patrum Parisiensi protolimus. Quam quidem haud integram, sed fine decurtatam, ubi res de tribus Capitulis agitabatur, ad nos pervenisse constat. Nam inter disputandum, cum hæreticum urgeret orthodoxus ut Dioscorum anathematizaret, ad hæc hæreticus (c): ( Nos interim, inquit, non de causis singularum colloquimur personarum, sed de fide universaliter disceptamus. Hoe vero negotium illi servabimus tempori, quando de Diodoro, et Theodoro, et Iba, et Theodoreto disputabimus, causam persomarum quæstioni de fide miscentes. > Ex quibus liquet bujusmodi opus mutilum esse sub finem, cum ilic C ea desint quæ sibi dicenda proposuerat auctor; ab aliquo f raitan eo præcisa consilio, quod in lis Rustieus acrius quam par esset Vigilium perstringeret. Hinc Baronius de hac ipea Rustici Disputatione verba

paulo ante scripscrat idem Victor, ubi palam de Ru- A faciens (d): « Demptis, inquit, ex libro illo spinis quibus ager fertilis abundabat, et vepribus quibus in angulo silvescebat excisis, quæ remanserunt viro quidem docto sunt digna.

> V. Existimat idem Annalium ecclesiasticorum rarens (e), Disputationem illam Rusticum inscripsisse Sebastiano diacono, suomet collegæ in schismate, cuius nomen camdem ob causam fuerit forte subtractum. Hac autem ducitur conjectura ex bis verbis in præfatione operis positis: Memento, ait, Christianum te esse alque dia onum, et hoc summæ totius universitatis Ecclesiæ, nempe Romanæ. Verum, inquit Baluzius (/), si quis ad verba Rustici attendat, is intellige: ad ipsummet Rusticum ilia referri. Fingit enim se decrevisse manero in silentio, sed rationem sibi econtrario suggessisse, ut talenta non occul:aret quæ ei commissa crant. Inter bæc erge ratie quam lequentem inducit, alt : Memento Christiamem te esse atque diaconum. At vero quominus Baluzii sententiæ accedam, ejusdem Rustici verba obstant in ea ipsa præfatione paulo ante sic loquentis : Solum miki reliquum est de tuis orationibus sperare. Iterumque post locum antea relatum : Tuæ de reliquo erit orationis, si bona suerit dictio hominis, qui vix de recticudine fidei sola præsumat. Quibus sane verbis alium a se pso Rusticum alloqui compertum videtur, ut propterea Baronii conjectura de Schastiano diacono mihi una probetur. Cæterum eidem Baluzio assentior ex stimanti Rusticum nempe de quo agimus, unum eumdemque cum illo fuisse qui priorem versionem Latinam concilii Chalcedonensis cum antiquis codicibus contulerit. Uterque enim Acephalorum bostis ac trium Capitulorum defensor ex locis allatis fuisse compe-

## RUSTICI

# CONTRA ACEPHALOS DISPUTATIO.

#### PRÆFATIO.

me in sciens, sape proposui taciturnitatem præhonorare dogniatismo, maxime quon am nunquam sic perturbata fuerunt quæ ad Christianos pertinent, sicut nostris temporibus : primum quidem, quoniam nullus studia priscorum emulatur, sed effectus dis cutit; et semetipses corum qui pridem quieverunt in Domino non filios confitentur, sed judices ordimant, addentes his quantas nec est numerare calumnias. Et hoc apud Acepbalos quidem, sicut dici oportet, omnes; apud hos autem qui noviter exstiterunt,

Ego quidem et peccata et necessitates et messuram D soli præcipue laici : quibus et bi qui dicuntur episcopi atque presbyteri et diaconi, et reliquus clerus, et monachi, quidam errore, nonnulli avaritia, aliqui ambitione, magis autem cuncti- omni male Christianorum libertatem et Addisiam et sanum zelum usque adeo abjecerunt, ut, quod ad ipsos attinet, nee s, em correctionis ultra relignorini. Gum his vero universa Christianorum virms abscessit, dum quod commune ac Domini Christi est aullus vere curat, nec verbo dignum reputat : omnes autem iis quez sea sunt (Philip. 11, 21), acrius quam vel aliquando sie-

<sup>(</sup>a) Baron, ad ann. 518, § 37.

<sup>(1)</sup> hd. ad ann. 548, § 4. (c) Hic, infra, col. 12.2. (d) Baren. ad ann. 548, § 5.

<sup>(</sup>e) ld. ibid., § 4. ) Baluz, præfat, ad tom. I Nov. Collect. Conc., § 25 et pag. 1228.

Deus et homo, quia et anima et corpus. Vides igitur A dicere audeo, es quod hie sermo nec scriptus sit, nec quod de hac ipsa loquatur Domini Christi persona: cum enim dixisset, dua natura Deus et homo, adjecit, quia anima et corpus : hæc vero unius personæ sunt. Et rursus, Filii vero non duo. Vides quod non de tota Trinicate, sed de Verbo solo dixerit, Deus. Et iterum post modicum, aliud et aliud, ex quibus Salvator. Intendis quod de solo dixerit Salvatore? Et rursus, ambo enim unum; et de uno, Deo quidem inhumanato: non autem tota Trinitas inhumanata est. Deinde adjecit et hæc : « Dico autem aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet : nam illic quidem alius et alius, ut non subsistentias confundamus, non aliud vero et aliud. > Vides, quod non de tota Trinitate sit sermo communis, sed proprius de Filio solo? Nam de Trinitate quidem dicens : Illic B quare in Trinitate et tres paracleti dicuntur. quidem alius et alius, dixit; de Filio vero solo, aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet, inquit. Alterum igitur, Deus Verbum, præter propriam carnem. Proponatur vero pradictum testimonium, et quæ dicta sunt, manifesta erunt.

Hæret. Si et non connumeratur natura personis, sed tamen purus numerus puro numero connumera. tur, quare duo et duæ quatuor sunt? nam quomodo aliter unus Trinitatis dicitur Christus, non simplex nec absque carne existens, sed in unam personam compositus, dum certe duas [Leg. duæ] simplices et absque carne, et incompositæ sunt?

Rust. Numeri nomen absque rerum nomine tum profertur, quando rei quidem similitudo communis adjacet numero alicui; sicut unicuique trium esse C personam, etsi non camdem personam: quomodo enim pium sit, non distinguere in Trinitate subsistentias? Sed hoc diximus, quia sicut Pater persona est, sic et Filius, et sanctus Spiritus : hic enim tres personæ, tres quædam res sunt. Ergo quando dicimus, hæ tres : si interrogaret aliquis, quæ? possumus respondere, personæ. Quando autem dicimus, ii tres: interrogati, qui tres? ambigimus respondere, personæ: propter indecentem sermonum compositionem : ne videamur dicere, ii personæ, vel, ii tres personæ. Quia igitur res quidem adjacent, nomen vero tale quod iis tribus commune sit, interim positum non est : hos quidem tres dicere licet; et si interrogati, qui tres? dicere continuo apte non invenimus. Quando vero simpliciter dicentes prius, ha tres, in- D suscepit Dei Filius, ut alter sit præier illum. > Ecce terrogamur, quæ tres? adjiciamus mox apte, personæ. At in illo vestro quateraione, nulla res communis et æque coaptabilis quaternario numero invenitur; et non solum in verbis, sed e iam in rebus impossibile sequitur : quare nec numerum esse possibile est, eo quod res nulla subjaceat communis. Quod et illud ostendit, quia personæ apud Latinos hæ personæ dicuntur, et non hæc personæ: id est, per hoc quod apud grammaticos femininum genus vocatur, non per illud quod neutrum. Paracletus vero similiter masculine d'citur, et Latine et Græce. Sed de Filio quidem et de sancto Spiritu invenimus dici, ita ut possimus duo dicere; et interrogati quos duos dicamus? respondere, Paracletos. De Patre vero id nondum PATROL. LXVII.

ab ulla quatuor synodorum nominatim dicatur quod et Pater Paracletus nominetur. Si vero id conceditur, interrogati qui tres? respondere utique poterimus, quia tres Paracleti, sicut tres personæ et tres substantiæ.

Hæret. Si propter consolationem Paracletus dictus est, et Pater Paracletus est; consolatur etenim animas justorum, et mitigat dolores, sicut scriptum est : Memor fui Dei, et consolatus sum (Psal. LXXVI, 4); sed et ipsum quod Dominus inquit: Et ego rogabo Patrem meum, et alium paracletum dabit vobis, Spiritum veritatis (Joan. xiv, 16, 17): ostendit non duo tantum, sed tres esse paracletos : alius enim, non duorum, sed trium dicitur; alter vero, duorum:

Rust. Ilæc acribia sermonum apud divinas Scripturas minime observatur, neque a sanctis Patribus, eo quod nec digna sit, quia hominum sunt adinven tiones : nam et in synodo jacere ostendi, aliud et aliud, ex quibus Salvator : de duobus ergo dicens : uliud, dixit, et aliud. Nec non et testimonium sacrae memoriæ Athanasii quod illic approbatum est, ita dixit: c Aut quomodo Christiani volunt nominari, qui dicunt in hominem sanctum quasi in unum prophetarum venisse Verbum; et non ipsum hominem factum, accipientem ex Maria corpus; sed alterum Dei Verbum ante Mariam et ante sæcula Filium existentem Patris : aut quomodo Christiani esse possunt, qui dicunt alium esse Filium, et alium Dei Verbum? Ecce indiscrete superius quidem po uit, increpans cos qui alterum dicunt : inferius vero cos qui alium et alium. Maxime vero Gregorii testimonium crebio hunc sermonem repetit dicens: c Non alius vero et alius : absit : ambo enim unum commixtione. > Ecce et ambo dixit, id est non tria : ne sorte suspicareris quia veluti de tribus loqueretur : de Deo, de anima, de corpore; maxime, eo quod subsequatur: c E converso quam se in Trinitate habet : illic enim alius et alius, ut non subsistentias confundamus : non aliud vero et aliud, etc. . En, et de Trinitate, alius. inquit, et de Christo, non alius et ulias; et non ait. non alter et alter : dum certe Felicis sanctæ memoriæ jaceat lectio dicens ita : c Et non homo a Deo assumptus, ut alter sit præter illum; non enim hominem indiscrete positum in sancta et universali synodo Ephesina ostensum est aliud et alterum, vel potius alius atque alter.

Haret. Ecce interim tu quoque confessus es quia si tres demonstraverimus esse Trinitatis naturas, clare, hos qui duas in Christo naturas dicunt, consequatur ut naturarum quaternitatem inducant : si igitur demonstraverimus tres in sancta Trinitate naturas, quoniam omnimodo Patris et sancti Spiritus duæ naturæ sunt, connumeratis per adjectionem duabus, sicut vos creditis, naturis Filii circa irrecusabilem numeri computum, quaternitatis culturam consequi vestram confessionem demonstravimus.

Rust. Nec hoc necesse est, quod interim sine præ-

et hac ipsa Deus et homo est : igitur Deum et hominem genuit Virgo, et Dei genitrix et hominis genitrix nominatur? Si igitur ob hoc Nestorianos vocatis nos, neque vos hoc nomine carebitis: non enim credimus bane, ut dicitis, compositam naturam Deum solum vel certe purum nominare vos: eos enim qui sic Deum dicunt Christum, ut non confiteantur et hominem, hune ipsum vestræ non arbitramini fidei. Sed nec Dei naturam vos arbitror putare compositam.

Hæret. Nos Dei genitricem dicimus selum; propter boc enim maxime Nestorio beatissimus Cyrillus

Rust. Quid igitur? ad auserendam hominis genitricis vocem, voce hac beatus Cyrillus usus ostenmonstrandum Filium Dominum Christum, unam persenam, unam substantiam.

Hæret. Ad unum demonstrandum Christum, Doneinum, Filium, unam personam, unam subsistentiam, unam compositam naturam.

Rust. Igitur secundum te hæc natura Deus est solum, cujus causa Dei genitrix tantummodo nomip tur ?

Hæret. Non Deus tantum, sed Deus incarnatus.

Rust. Cur ergo et mater, non a Deo et carne nomen accept, quæ ista generavit?

llæret. Quia causa carnis Deus est, qui dum vellet dispensare salutem nostram, sumpsit ut voluit, per quod quæ volebat impleret. Ergo et nativitas, et alia miracula, et voces, et passio, et omnia, ut breviter C dicamus, Deo Verbo sunt reputanda per carnem, qui propter ista est incarnatus.

Rust. Sic ergo Deo reputanda sunt, ut de humanitate et alia modis omnibus denegentur, an de homine quoque seu carne ista dicenda sunt?

Hæret. Solius Dei cuncta sunt reputanda, non eo quod puro accesserint, sed ipsi incarnato.

Rust. Sed multi sanctorum Patrum ea quæ humanitatis sunt sive carnis non oportere ab ea separari confessi sunt, sicut et in synodicis epistolis beatissimus Cyrillus, et in paternis testimoniis sancta synodus Ephesina, ad confirmandam suam rectam fidem ipsis gestis inseruit, decernens ita quædam, que carnis sunt, propter unitionem Dei Verbi perronæ deputanda, ut tamen ea carnis propria fatcamor.

Hæret. Da, si tamen potueris, testimonia consopantia his quæ ipse dixisti, salvis duntaxat, dum tempus exegerit, his quæ pro nostro dogmate proferemus. Verumtamen prius, si potes, causas ass gna cur non Deo soli omnia per carnem dispensata deputentur, sicut supra ostendimus.

Rust. Quia nec verum est, nec decet; imo insuper nocet. Non est verum, quia nihil horum non incarnato Deo, neque secundum quod Deus est tantummodo accessisse, vel ipsi dicere præsumetis; non decet autem Deum tanquam carnem Patreminorem, neque morta-Jam neque ante Mariam non fuisse, neque initium exi-

posita est natura, hec vero natura ex Virgine nata est, A stentiæ ab ipsa sumpsisse, neque per mortem duabus partitum partibus Deum, id est, cum corpore, quam anima separatim. Si enim cuncta quæ carnis sunt illi incarnato collidimus, vel quæ adsunt, tanquam sint, vel quæ desunt, veluti non adsint, invenitur Deus Verbum, nec æqualis, nec consubstantialis, nec indisferens, nec coæternus Patri, nec immutabilis ante resurrectionem; sed ex substantia, et ex substantia Virginis, quæ altera est ab illa quæ Patris est. Invenietur vero et homo et caro prædicari, et per hæc quod caro sit incarnata, et inhumanatus sit homo. Si vero et ca quæ Verbi sunt, carnis esse alterne dicamus, concluditur quia homo quidem consubstantialis et æqualis est Deo et Patri; Dens antem minor a Patre. Et ex his de cætero; quia Verbo ditur, an ad aliquid aliud? Die igitur, ad unum de- B melior caro, et minus est Verbum carni propria comparatum; nec non, quia Pater major est carne, Verbum, minus; Pater igitur multo major a Ver o est, magis vero et ipsi angeli. Multa quoque simi'ia valens dice e, tuo intellectui derelinquo, incongruitatis, quin potius impietatis, evidentissimæ infini am multitudinem atque magnitudinem congregare.

> Heret. Ergo nihil quod carnis est, Dei est; ne que quod Dei est, carnis est! et obi nobis abierunt quæ Scripturæ divinæ sunt? ubi illa quæ sanctæ synodi Ephesinæ, magis vero Nicænæ? ubi omnia pariter celeberrimi Cyrilli conscripta?

Rust. Recordare, o optime, quia non dixi, nihil omnino eorum quæ Verbi sunt de carne dicere nos debare; nec e converso, sed quia non debent omnia: noli ergo inferre calumnias. Sed ad propositum revertamur. Si igitur, ut ex his claret, quia inutitis et noxius est omnium nominum indiscretus hic modus, veruntamen et propriam paginam requirit. Si enim non solum credendo, sed etiam confitendo salvamur; sicut in corde sive animo est fides nostra, non verbis, sed rebes et definitionibus insignita, sic etiam procedere debet a labiis : nam quod ali:er geritur, fraus et simulatio; hac vero inevitabiliter noxia. Si ergo modis omnibus sic Verbum sempiternum est sicut Pater, impassibilisque idem Dei sermo, et invertibilis sicut Pater, non voce tantum simile, sed eadem voce simul et re ista dicantur. Invertibile enim dicitur, quod aliter se habere non potest. At vero de D quo id impossibile, neque versus, neque passus est, neque cœpit : inevitabilis enim convictio, et mutari res mutabiles, et pati passibiles : similiter ergo quod quomodolibet patitur, secundum hoc est passibile; et quod vertitur, vertibile; et quod moritur, mortale; et quod augetur, crescibile; et omnia hæc, nec impassibilitatem , nec immuiabilitatem de cæte:o

Hæret. Potes mihi hæc ostendere ex sanctorum Patrum confessionibus, et maxime a sanctis synodis, id est, ca quæ in Nicara et quæ in Epheso convenerunt, et ab his quæ celeberrimus Cyritlus conscripsit!

Rust. Plane quidem horum sunt demonstrationes. Si vero et hoc vis, post pauca et istud flet; interim, de prime questione adhuc dicenda sunt pauca. Si quare neque quatuor, neque duæ, vel si, ut dixi. A stus, unde poterunt colidum vel in tribus vel in dusunius aut etiam trium, proprium sit aliquid alterum. Nec enim tabera:: culum in eremo, nec arca, nec templum, nec altaria, Deo ab antiquis coadorabantur et concolebantur; et neque una est Dei et horum, facta natura. Nec adjecit numerum adorabili et colendæ Trinitati, eo quod Trinitas quidem coadoretur, hæ vero creaturæ non coadorentur Trinitati, sed per eas Trinitas adoretur. Quid enim? die mibi: nonne scriptum est: Et adorate scabellum pedum ejus (Psal. xcvin, 5)? Hoc vero est terra: adoratur enim corpus quod de terra est, non ut per semetipsum aut propter semetipsum adoretur ut Deus, sed ut per corpus et per carnem sive humanitatem, Deus, Verbo qui inhumanatus est, coadoreratus est in illa quæ sanguine flucbat : et nullus tamen dicit unam naturam esse vestimentorum et Verbi; et actu salvavit multos; et voceni mittens a proprio o:e. quatriduanum suscitavit Lazarum. Per quod igitur operatur, dum per hoc et in ipso adoratur et colitur, complacet colentibus se. Nec non et clavos quibus confixus est, et lignum venerabilis crucis, omnis per totum mundum Ecclesia absque ulla contradictione adorat; et non solum quæ duæ nature sunt Deus et crux, sed et illud sanctum ferrum, præter illud venerabile lignum, alia est natura, et altera rursus ipsa Domini caro. Et si, ut dicis, tres naturæ sunt Trinitatis, hæ vero proprium numerum h bent, et omnia barc adoramus universi; et uullus unquam Christianorum dixit quia quaternio- C erunt et dii. nem colimus sut quinionem vel senionem : qua enim segregantur et propria Deo fiunt, per quæ et colitur et adoratur, illa jam velut organa et coadjuyantia infirmitatem nostram sunt ad propinquandum Deo: et ad id ut sint quidem, quantitatis non amittunt proprietat m; ad colendum vero et adorandum et venerandum, non jam connumerantur quæ creata sunt creatori : alterum namque est, per hoc coli illud, et alterum secundum naturám et sempiterne et maxime proprie colendom aliquid illud esse.

Hæret. Ergone, non modis omnibus quidquid confitendum est, illud et adorandum, vel colondum sive venerandum in sancia Trinitate?

Rust. Dini jam, quoniam non per omnia et modis omnibus similiter. Verum et illud adjiciam, quia nec D dualitatem naturarum in Trinitate confitemur aut colimus: una enim carnis natura, non totius est Trinitatis, sed unius personæ Dei Verbi. In Trinitate vero illa connumerantur quæ vel similiter vel æqualiter trium sunt personarum. Quod si nos dualitatem, et vos ergo compositam colitis Trinitatem; aut compositam simul ac simplicem: nam simplices dicitis Patris et Spiritus sancti naturas sive personas, Christi vero compositam. Amplius, unus Deus in Trinitate et unus colitur Christus. Tres personæ unus Deus est: duze naturæ unius Christi sant; quatuor autem naturæ, dum nec Deus sint nec Chri-

bus nil nisi aut unum aut unus colatur? Ut autem non sermones amplius prolongentur, demonstramus unam solam et non tres sanctæ Trinitatis esse naturas. sed tres tantum personas sive subsistentias. Si enim et tres naturæ et una, idem vero est natura atque persona, et vua erit, quod absit. Trinitatis persona! Si vero natura quidem et una et tres, persona vero non una, sed tantummodo tres: nec secundum naturam sive substantiam, nec secondum personam sive subsistentiam unus erit Deus. Secundum quid ergo Trinitas unus e-t Deus?

Hæret. Nos sic tres substantias et naturas dicimus Trinitatis, ut tamen earum consubstantialitas salva sit : et una igitur et tres substantiæ atque naturæ tur. Certe chim et per fimbriam vestimentorum ope- B sunt, et unus Deus non secundum tres, sed secundum unam substantiam et naturam glorificatur.

Rust. Ergo, secundum te, et unus Deus et tres Dei. Si enim propter substantiam naturamque unam unus est, propter tres substantias sive naturas, tres. secundum te, dii sunt. Sed et multo amplius tres erunt, quam unus Deus, et proprie quidem, quod absit. tres erunt dii; improprie autem Trinitas unus Deus. circa errorem paganorum: unum enim Deum esse ob hoc scripserunt cuncti Patres atque doctores, quia una est ejus ac sola substantia sive natura. Si igitur una quidem Trinitatis substantia est, ct natura tantum; tres autem non tantum persona sed et naturæ atque substantiæ : multo magis, tribus existentibus universis, et nullo indiviso, tres

Haret. In tontum tres naturæ sont Trinitatis, ut ostendamus quod unaquæque persona propriam babeat ex sempiterno naturam, quæ alteri minime sit communis: hoc vero manifeste probabitur, si id vel de una ex eis persona fuerit demonstratum. Si enim tres æquales et per omnia similes sunt, quidquid habet una persona, habebit et altera. Si igitur ostenderimus unumquemlibet ex eis habere sic propriam naturam, ut alteri nulli communis sit, pariter estis etiam de reliquis absque ulla contradictione convicti. Esse vero propriam Dei Verbi naturam Patres affirmant, dicentes: Confitemur unam natiram Dei Verbi incarnatam. Si igitur banc unam illam communem magis esse credamus, incarnata ista, quæ totius Trinitatis communis est, necessarie inducetur Trinitas incarnata: quia vero id impium est, quippe sanctis Scripturis et Patrum doctrina contrarium, manifestum est, quia una natura que inhumanata est, solius est Filii. Prædictum vero sermonem Patrum, nec vos poteritis abnuere. Flavianus enim, qui quondam fuit Constantinopolitanus episcopus, et quem suscipitis a, ita scripsit ia ille libello proprim sidei quem imperatori Theodosio destinavit, qui et in Chalcedonensi synodo susceptus est.

Rust. Nequaquam necesse est ut ii qui confitenter unam naturam Dei Verbi incarnatam, si hoc de communi sanctæ Trinitatis natura dicatur, inhumanationem

merus personarum : etenim Deus Pater duabus per- A est ; tot enim sunt ca quæ sunt illi cons. betantislis. sonis consubstantialis est, non tamen du e personæ sunt Pater: similiter vero et Filius, nec non et sanetus S, iritus. Et unusquisque nostrum una persona est; verumtamen innumerabilibus personis consubstantialis est.

Hæret. Sed neque quia duabus naturis consubstantialis e t Christus, ideirco duæ naturæ sunt : non enim unumquodque tantum est circa numerum, quanta sunt consubstantialia ejus : aliqqui demonstra aliquid tot habens naturas quanta habent quæ Ili sunt consubstantiva; quod quæritur.

Rust. Ego et tu, vel quilibet homo, aut quicunque angelus, et unius naturæ est, et uni naturæ consubstantialis, et unumquodque individuum animal similiter.

Hæret. Sed tu unom quidem multis naturis cousubstantiale esse debes ostendere.

Rust. Si esset quecunque res dualus perfectis naturis consubstantialis, aut plur bus existentiis, hec, omni modo, suarum naturarum numero consubstantialia æquaret, quia una non est : multæ res multotum numerum æquant. Ex boc clare monstratur, quoniam et Christus consubstantiales naturas suarum naturarum numero confesse adæquat; si vero unumquodque reliquorum unicuique naturæ consubstantiale est, et unumquodque unius naturæ est, minime withi boc reprobat hanc rationem : nihilominus enim unmaquodque sue nature numero vel potius quantitate æquit consubstantialia; non enim minus unum bahet a consubstantialium quantitate naturadi; et hoc C pon ideo quod nihil sit minus secundum quantitatem ab uno. Quia igitur his qui in duabus naturis sunt consubstantialis est Christus, id est tam Patri quam nobis, omne vero consubstantiale consubstantialium paturalem coæquat quantitatem, Christus igi ur consubstautialium naturalem coæquat quantitatem. Christo vero consubstantialium dum natura sunt nihilominus, et Christi igitur duz naturz sunt nihilominus sive substantiæ. Hoc vero est ex ipso substantiæ nomine comprobare: Christus enim consubstantialis dicitur tam Patri quam etiam nobis: compersonalis vero nec illi, nec nobis. Signt igitur si compersonalis esset tam Patri et sancto Spiritui quam etiam nobis, non esset utique ejus persona, sed amplius : sic, quia et illis et nobis consubstantialis est, non una ejus est natura, sed duæ; seu potius personis, non naturis consubstantialis est Christus. Verumtamen et his non compersonalis, sed consubstantialis est con-Adenter. Quod vero est consubstantialis, n'si ejusdem natura per omnia? Igitur qui contendit quia non nuturis sed personis consubstantializ sunt quæ diversarum sunt naturarum, is non mente, sed qudis verhis contendit. Igitur sic sermonem conteximus: si Christus duarum naturarum personis consubstantialis est, seu certe si Christus his personis quæ in duabus sunt naturis consubstantialis est; omne vero consubstantiale in tot naturis est, in quantia est quidquid ei consubstantiale est : Christus igitur in duabus naturis

Haret. Dispensative et condesconsorie prenter pacem dictum est a sanciasimo et beatissimo Patie mostro Cyrillo in epistola ad Joannem, consubstan-

tialis nobis secundum humanitatem : alioquin si nou bec verum est, ostende alia ejus testimonia dicentis, quia simillimus nobis natura humanitails est C ristus.

Rust. Ergo dispensatio et hypocrisis nihil ab invicem different; et erit idem secundum idem, et bonum simul et malum.

Bæret. Si vero distant hæc, ostende.

Rust. Si condescendens tantum exsultat, quid amplius poterit exsultare, qui nihil remittit et vincit? Lege, quæso, illius epistolæ ip a primordia, B et cessa resistere veritari; mox enim totam suspicionem tuam destruent. Condescensio enim non perfectam affert lætitiam, tanguam guæ non propter id quod principaliter quæritur proprie flat, sed propter infirmorum fragilitatem.

Harrt. Habemus epistolaria hypomnistica illus sanctissimi Patris, in quibus significat quia condeac insorie ad Orientales scripserit propter pacem.

Rust. P. in:um quidem multa dubitatio, merum menstrentur ejus bæc esse ; quod si et ejus sun. unde manifestum quod talia loca non fleta sint, dem certe a principio ab Eutyche prolata, a multis tanquam ficta non sint accusața? Quod si etiam ficta non sunt, unde certum quia non potius hoc qued a te profertur, dispensative et condescensorie dictum sit maxime, dum sciret ipse quoniam Dei Ecclesia familiaribus non intendit, neque hypomnisticia, neque iis quae ad unum et domesticum flunt, sed his quæ ad synodos aut a synodis dogmatice et publice et definitive de his qua in quastionem veniunt conscribuntur. Hoc vero claret, quia istas epistolas, id est suas et Orientalium, de page, transmittens Ron anæ Ecclesiæ sedi, a sanetissimo Xysto confirmari sategit; eorum vero quæ a vobis dicuntur, nihil manifestavit primæ apostolicæ sedi.

Haret. Ergo Xystus confirmavit epistolas unitivas et carum tidem?

Rust. Non solum confirmavit eas scripte, et hec cum multa lætitia, sed et insuper hoe addidit rescribens Cyrillo sanctæ memoriæ : 4 Quomiam nunquam similia Nestorio sapuit, sed a principio fuerit orthodoxus Joannes sanctissimus frater noster; licel olim suam sententiam suspenderit, ut nobiscum Nestorium minime condemnasset. > Adjicit autem, dicens: « Quia bene nos fecimus, qui nihil contra eum definivimus immaturum; clarent enim nostrorum vindemiæ gaudiorum; , et plurima taha. Si vero vis, et verba ipsa ponemus.

Hæret. Oportet quidem et hoc fieri; verumtamen si habes demonstrationem, quia et in aliis sermonibus synodice ab eo dictum sit tale aliquid, demoastrato; alioqui manifestum est quoniam condescensorie dietum est, ut lucraretur Orientales.

Rust. Salvis mibi bis quie prædicta sunt, et bet

communis? Quam enim omnino Dominus habuit alteram naturam ante inhumanationem, nisi cam quæ ante sæcula est, essentiam suam?

Hæret. De divinitate Christi et carne boc dicimus: dico autem duas ante unitionem, non tanquam communem hominum naturam conjungens Deo: nam si hoc esset, quomodo non etiam nunc duz fuissent, dum certe nihilominus hominum quisque homo sit solum, excepto illo tantummodo qui inhumanatus est? nec quasi prius una fuerit caro et postea unita sit Verbo: hæc enim qui dicit hæreticus est. Sed quia intellectu præcognoscentes duas naturas, deinde admoventes unitionem, unam continuo effici dicimus: ergo id quod dicimus ante unitionem vel post unitionem, non distinctionem temporis, sed speculationis significat ordinem, eo quod pariter horum nequeamus deprehendere intellectum, sed præspeculemur compositioni simplicia. Est nauque impossibile ut alter rerum naturæ sit ordo, et alter speculationis quæ est circa intellectum: sicut in oratione, cum litteræ natura priores sint, multo tamen sunt adinventæ poste-

Rust. Speculatio hac secundum quam dicis duas naturas inte'ligi, si quidem nunc usque verax est, ut exis'entibus rebus incumbens : sunt igitur duæ naturæ veraciter, quas veraci intellectu conspicimus; si autem semper falsa, nec ante unitionem duas naturas confiteri debetis. Si vero ante unitionem quidem quondam vera, nunc autem de cætero falsa; erat igitur Domini caro, quod absit, ante unitionem: C quæ si animata anima rationali fuisse credatur, præexstitit igitur secundum vos prius purus homo, et post hæc unitus est Verbo. Ex duabus ergo personis, et ex duobus Christis, ex duobus filiis, ex duobus Dominis, unum Christum blasphematis existere. Hæc vero modis omnibus abdicanda sunt : ex præexistentibus enim per sese personis unione secundum subsistentiam sieri nequit. Si vero et post inhumanationem aliquando duæ naturæ substiterunt, quam ergo aliam dicitis unitionem, qua facta jam duæ non sint? Sed et omnia quæ dicitis contra nos qui nunc usque duas dicimus esse naturas, convertite contra vosmetipsos; usque tunc enim easdem naturas dicitis exstitisse, quas vos in perpetuum dicimos permanere.

Hæret. Autumo quod quidam nostrorum melius dicant : quoniam non individua illa humanitas Christi unitioni præexstitit, sed communis humana natura ex qua illa est care.

Rust. Sed ad alia inconsequentia vos ducit hic sermo. Nec enim vel post unitionem communis nostra natura unam quid per unitionem facta cum Deo est, sed illa individua quæ assumpta est : non enim Patres hec de illa, sed de hac dicunt; nec possibile est communeur naturam efficere nunquam [Forte unquam] personam per semetipsam. Insuper nec in semetipsa illa subsistit, sed intellectu rationalium Cantuminodo, qui fit ex individuis ejus a quo et esse ac-

· Rescribendum imminutionem, ex contextu.

Filii Dei naturas, si propriæ illi connumeratur ista A cipit, sicut et ca quæ omnium genera vel species esse dicuntur apud sæculi sapientes : si enim et esset anima, et tamen non esset rationalis, non erat communis creaturarum natura, sive quod dicitur genus atque species. Nihilominus autem qui dicit ante unitionem quidem duas, post unitionem vero jam minime, sed potius unam indifferenter omnino ex ipsis rebus quæ duæ fuerunt, unum quiddam perfici vult; alioquin id quod dicitur jam minime non habet locum. . Nunc autem communem naturam cunctis hominibus. non dicitis unam factam cum Verbi natura, ne forte omnes homines in communi natura videantur iidem Christo esse, aut sit, qued abs t, tota Trinitas incarnata. Sed unum quid individuum, id est una et sola caro, et una et sola anima, in unam personam Deo Verbo unita est, et in unam solamque subsistentiam.

> Hæret. Sed prius intelligendæ sunt duæ naturæ, et post hæc continuo unitio amovenda est; et ideo non dicendum est Christum in duabus, sed ex duabus esse naturis.

> Rust. Ergo, secundum te, unitio unitarum naturarum duarum peremptio est.

> Hæret. Non naturarum, sed dualitatis peremptio est unitio; ita ut duæ jam non sint duæ, sed unum quiddam secundum unitionem.

> Rust. Si, ut inquis, dualitas interempta est, erat ergo ante interemptionem et ante unitionem : super quod si easdem complexiones de dualitate quam de ipsis duabus naturis voluero facere, supradicta denuo consequentur incongrua: nihil namque interimitur, nisi quod prius suit. Quare si interempta est, erat ergo dualitas, et omnia illa quæ prædiximus incongrua ad medium veniunt.

> Hæret. Ante dualitati præclusit unitio, ut nec posset esse hæc ipsa : et de hoc dico, interemit potesiate, non actu; nondum enim erat perfecte dualitas.

Rust. Ergo non existentem, sed adhuc futuram peremit. Die igitur quid cojusque naturæ imperfectum secerit ut minime dualitas esset. Ego enim nec immunitionem a divinæ naturæ vos suspicor dicere, et humanæ inæstimabilem ineffabilemque profectum : quo ergo modo est imminuta dualitas, dum sit additum rei? quomodo substantiarum quantitas est præclusa, dum nullus substantiarum desectus evenerit? Si veru p et, ut ais, connumerantur æquivoca, quomodo duæ Filii potestate naturæ, duabus actu Patris videlicet ac Spiritus sancti connumeratæ, quatuor non erunt? Si vero nunquam non duæ naturæ fuerunt, divinitas et humanitas Christi, quomodo ex duabus naturis dicitur, qui ex istis esse confessione depromitur?

Hæret. Quid enim, dic milii, nonne omnia duarum perfectarum personarum Dominus habet? Sicut ergo præclusit unitio ne esset dualitas personarum, sic etiam substantiarum.

Rust. Sed nostra natura in Christo, non etiam persona est : non enim in semetipsa et secundum seipsam segregatim habet esse suum, sed in Verbo subsistit; et ideo, nec ex duabus personis sicut ex

bit vobis at maneat vobiscum in sempiternum : illum Spiritum veritatis (Jean. xiv, 15-17). Non dixit, aliud consolatorium Spiritum; sed, alium Paracletum.

Ræret. Hæc ad solum spectant, quia unum sunt Pater et Filius, et quia alius Pater, et alius Filius, non tamen quia non unus est, neque quia non aliud et aliud. Dum igitur quatuor proposita sint, duo tantummodo demonstrasti, id est, quia unum sunt Pater et Filius, et quin alius Pater a Filio, et Spiritus sanctus. Remansit igitur non probatum quia non sit aliud Pater et aliud Filius; et quia non ipse sit Pater et Filius. Hæc igitur potius testimoniis te oportet ostendere; maxime quia unus dicitur Pater et Filius: unus enim Deus est.

Rust. Et si pra missa quod quæris demons raverunt, quia et quod unum est, aliud non est; et quia alius est, unus et idem non est : tamen et hoc demonstrabitur, quia ipse quidem Deus est Pater et Filius, et Spiritus sanctus, sed cum adjectione nominis Dei. Si vero auferatur a dicentibus nomen quod est Deus, non jam simpliciter dici potest ipse esse Pater et Filius et Spiritus sanctus. Inquit enim: Ego ex memetipso non sum locutus; sed qui misit me Pater, ipse mihi mandatum dedit quid dicam et quid loquar (Joan. xii, 49). Ecce, non ipse est Pater qui et Filius: si enim ipse esset, ex se loqueretur. Supra autem dixit: Qui credit in me, non credit in me, sed in eum qui me misit (Joan.xII, 44). Et rursus adhuc aliquanto superius : Si ego glorifico me ipsum, gloria C igitur, secundum numerum, et substantiæ vel na uræ. mea nihil est : Pater meus est qui glorificat me, quem ros dicitis, quia Deus vester est a, et non cognovistis eum : ego vero scio eum ; el si dixero quia nescio, ero similis vobis mendax; sed scio eum, et verbum ejus enstodio (Joan. viii, 54, 55). Et adbuc dicentibus ci Pharismis, non esse verum testimonium ejus, tanquam eo de semetipso testificante, respondit dicens: Judicium meum justum est, quia solus non sum; sed ego et qui misit me Pater. In lege autem vestra scriptum est quia duorum hominum testimonium verum sit. Ego sum qui testificor de memetipso, et testificatur de me qui misit me P. ter (Ibid., 16-18). Ex iis igitur quæ dicta sunt, et illud quæsitum claret : id est, quia non aliud et non aliud Pater et Filius; vel si dicatur et aliud simpliciter et absolute. Si enim alius non unus et idem, sicut ostensum est, et aliud non unum et id ipsum, et e converso quod unum est, aliud non est. Quia igitur unum sunt Pater et Filius, aliud non sunt. Pater igitur et Filius et Spiritus sanctus, unum quidem sunt, quia una corum natura est; unus autem non sunt, quia tres persouæ sunt. Sed rursus clara voce testificans, dico simpliciter : unus et simpliciter nnum; et simpliciter, non unus sed alius; et simpliciter, non unum, sed aliud nobis est sermo: nam cum complexione, et aliud persona dicitur, et son alius Deus Pater a Filio. Vides igitur dixisse nos quia Dominus Christus, qui alteram naturam præter

\* Sic ex textu et Vulg. emendavimus editt. lectione

et ego rogabo Patrem meum, et alium Paracletum da- A communem sibi uniri dignatus est, unus est, quia una persona est; non unum vero, quia non una natura. Sic nos dicere ergo intellige, quotiescunque dixerimus, unus et unum, aliud et alius. Iloc ipsum vero et cum lectionibus sanctorum Patrum synodus Ephesina in condemnationem Nestorii blasphemiarum et suæ fidei probationem, posuit atque firmavit. Quinimo per contraria quidem destruxit hac, sua vero dogmata confirmavit, inter beati Gregorii Nazianzeni lectiones, dicens ita: Alind quid in et alind, ex quibus Salvator; siquidem non idem invisibile visibili, et id quod intemporale illi quod subtemporale; non vero alius et alius : absit; ambo enim hæc unam unitione, Deo quidem humanato, homine vero deitato, vel quomodo quis nominet : dico autem aliud B et aliud, e converso quam in Trinitate se habet : illic enim alius et alius, ut non confundamus subsistentias; non aliud vero et aliud. Unum enim tria et idem hac divinitate. Non solum vero iis nos abundare putetis, quibus vestras contradictiones evertere prævaleamus; sed audire potius per quæ nostra sirmare ipsa omnium sirmissima veritas consuevit. Onorum diversa sunt quæ illis cum multis aliis communiora esse solent, sicut ea quæ genera horum et specialiora diversa sunt: sicut hæ que vocantur species horum, et substantiæ, et naturæ secundum numerum sunt diversæ. Sed simplicis rei et compositæ, sempiternæ et temporalis, vertibilis et non vertibilis, mutabilis et immutabilis, passibilis et impassibilis, diversa sunt genera et species; diversæ

Hæret. Hoc in Domino Christo non babet rationem, propter unitionem: sicut enim rationalis ani ua et corporis diversa quidem sunt cenera et spe ies, unum vero animal homo, et ejus una substantia et natura : sic et in Domino Christo, genera quidem discrepant, naturæ vero minime.

Rust. Non est verum quod dixisti. Anima namque et corpus, non tam secundum genus quam potius secundum speciem distant. Genus enim taun animæ quam corporis substantia susceptibilis contrariorum: etenim et anima susceptiva virtutis et vitii est, et corpus salutis atque languoris. Sed nec simpliciter specie differt corpus ab anima, una enim species humanitatis est, sed forsan iis quæ sunt media inter aliud et aliud persona; duæ enim, non tamen aliud D hæc. Hoc enim mortale, illud vero est immortale, et aliis talibus differentiis : quare verax est prædicta propositio.

> Hæret. Sed ecce, principio isto concesso, continue descendentes usque ad fines Nestorii pervenitis. Nam quorum diversa sunt genera, et species, et substantiæ, ac naturæ, horum nec unum est individuum, nec subsistentia una, neque una persona, sed amplius. Si enim duo hæc quæ dicis, individua sunt, sive substantiæ, vel essentiæ, sive subsistentiæ rationales, duze omnimodo et personze.

> Rust. Non necessarie conclusisti; diversis enim existentibus mundi et generibus, et speciebus, & substantiis, et naturis, individuum non est diversum.

subsistant, que ut unirentur exstiterant. Quin po- A tius divinitas, nec ut uniretur, substitit, ex sempiterno est enim; sed humanitas illa quæ simul mox unita est, ut cœpit existere : ergo, secundum te, Christi humanitas jam non est humanitas, quæ ut uniretar substitit. Quare manifestum est duas naturas unitas subsistere. Quis igitur nisi captus mente jam dicat, quia, que propter quiddam substiterunt, aut ipsa jam non sunt, aut non tot; sed illud solum propter quod substiterunt, dum nihil utrorumque peremisset unitio, licet unum Immense exaltaverit; et hoc, dum persectissimum sit utrumque secundum proprie natura rationem? lloc vero simile est ac si aliquis dicat, quia ob hoc hæ litteræ factæ sunt, ut esset hic sermo; quare non sunt jam hæ litteræ, sed solus hic sermo? At vero, hoc quid erit insanius?

Haret. Quidquid aliud dicere velis, ut ad propositum revertamur, quaternionem nos inducere, quaternitatem colere minime possumus.

Must. Imo vero, quia fuisse quaternitatem inducitis ex rationibus vestris, inevitabiliter docui: et oportebat quidem inordinate tibi super hoc jactanti sermones non dare responsum. Sed ne his qui ita ut ru vesaniunt divere placeat, a Non nobis est ad omnia satisfactum, ) et illud adjiciam, quia tres dicitis sauctæ Trinitatis esse naturas. Si mbil omnino distant, unde illus tres esse cognoscitis, qui divinitatis et humanitatis tantum distantes duas esse abnuitis? Nos enim tres esse subsistentias ob huc confitemur, quod non in eo quod quid est secundum naturam, sed in eo quod qualiter sit unumquodque, C proprietatibus distinguatur. Nam Pater quidem genuit, et genitus non est; et ex aliquo alio non est, sicut ex eo sunt alii : Filius vero genitus est, et nihil consempiternum genuit; et Spiritus sanctus a Patre procedit, et nihil consempiternum procedit vel genitum est ab eo . Quidam vero antiquorum et hoc proprietatibus adjecerunt, quia sicut Spiritus cum Patre Filium sempiterne non genuit, sic nec proredit Spiritus a Filio sicut a Patre. Ego vero, quia Spiritus quidem Filium non genuerit sempiterne, confiteor (nec enim duos dicimus Patres); utrum vero a Filio codem modo quo a Patre procedat, nondum persecte habeo satisfactum. Quoniam vero, ad id quod nunc quæritur nihil attinet, signandum quidem est, sed transeundum.

Hæret. Et ego nunc interim de his ipsis loqui non arbitror utile; ad tuam vero contra nos objectionem, tibi breviter respondebo; imo vero temetipsum tibimetipsi faciam respondere. Quibus distare dicitis ut tres sint credanturque personæ, his ea differre dicimus, ut tres sint credanturque naturæ.

Rust. Sed multo magis different Christi naturæ, quas duas esse non vultis, quam tres personæ, quas vultis etiam tres esse naturas.

\* Simpliciter dicendum est, eodem modo procedere a Patre et Filio, cum sint uterque unum simplicissimum principium Spiritus sancti: ad utrumque dici potest Spiritum sanctum non eodem modo procedere a Patre et Filio, quia hoc quod est spirare

Haret. Cur ergo non sunt et quatuor persona, tanquam dua omnino persona sunt Filii?

Rust. Quia humanitas Domini Christi non est persona, licet differat ratione; sed quod attinet ad Deum Verbum, sola natura est; non enim, veluti quis dicat, sua ipsius, sed Dei Verbi est illa caro, ut sæpius dixi.

Hæret. Quid igitur a persona minus habet humanitas? animæ aliquid rationalis, an carais, an quantitatis?

Rust. Hæc pon vestra contra nos, sed aliorum contra nos simul et vos quæst o est. Non est igitur nobis necessitatem hanc subruere loquentibus contra vos; maxime, quia superius est ostensum quod Deus Verbum non personam nostram sibi unierit. B sed naturain. Verumtamen in sermone quem de definitionibus contra vos simul Nestorianosque conscripsi, demonstratum est quod natura quidem communem, sicut dici solet, speciem repræsentet; persona vero sit concursus corum quæ describunt subsistentiam rationalem. Individuam vero subsistentiam esse circa proportionem, velut fundamentum in quo incumbunt quæ circa sunt reliqua, sicut ipsum nomen ostendit, et tas quam maxime propriam causam, in qua universa quæ accidentia nominantur, ut color, ut mores, ut habitus et dispositiones, et quæ iis sunt similia, et proprietates confluent ipsæ: interempto enim primo subjecto eorum quæ circa, sunt individuorum, nihil ultra esse possibile est: a maxima vero causa ut sit unumquodque, id vero est in quo incumbit ipsa totietas, nominatur; id est, ab illo subjecto quod tanquam fundamentum est iis quæ circa sunt, tota consistentia, subsistentia nominatur. Sed quia, secundum redditam rationem, solent et irrationabilium subsistentiæ nominari, quin etiam insensibilium et inanimatorum; hæc vero universa personæ proprie non ab omnibus dicuntur, ideo adjeci hanc subsistentiam esse rationalem. Quaniam vero aliqui rursus volunt et species et genera substantialium quæ dicuntur subsistentias appellare, ideo adjectum est hanc subsistentiam rationalem et individuam esse.

Hæret. Et quid pertinet hoc ad propositam quæstionem? quæsivi e im cur perfectus homo personam habeat non perfectam, et hoc audire omnino D desidero.

Rust. Hoc enim et dictum est; sed quia minimo advertisti, audi cur humanitas Domini perfecta quidem natura sit, non vero per semetipsam habens quoque personam; et cur non duæ Christi personæ, sed una solaque sit: causa enim, sicut et u in sermonis initio, licet ad aliud quid intendens, divisti, Verbum Deus est, carnis assumptæ; in que quasi in fundamento illa assumpta natura, quæ est servi forna, ineumbit: ad hoc assumpta, ut Filius Dei.

Spiritum sanctum, Pater non ab alio habet, Filiusautem habet a Patre: unde dicitur Spiritus sanctus procedere a Patre per Filium. Vide sanctum Thomann de Petentia q. 101, art. 4, ad 2 et 1, q. 36, art. 3. forma corporis longe præstantior. Unde nec partem parti, vel totietatem consubstantialem verum est esse; quasi eo quod una materia sit, nos consubstantiales dicamur serpentibus, et cimicibus, et puficibus, muscis, et omnibus simul quæ humani corporis evaporatione nascuntur. Insuper, si omne quod consubstantiale est homioi secundum corpus, ei plane consubstantiale est; circa hoc ipsum, illis quibus secundum hoc consubstantialis est homo, erit et Christus, quod absit, omnibus prædictis consubstantialis secundum corpus; nobis enim circa hanc partem consubstantialis est Christus. Si vero aliquis. tales despiciens blasphemins, hæc ut vera concedat: illud tamen avelli non potest, quia hujusmodi consubstantialitas neque integra est, neque perfecta: B nou igitur duabus perfectis naturis consubstantialis est homo, ut Christus. Amplius, si magis proprie a nascendo est dicta natura : ut gignitur, magis quam at corrumpitur, est natura: bomo vero integer nascitur atque perfectus, corruptio autem separat corpus et animam ab invicem, et duas separatas res efficit, quarum neutrum perfecta natura est. Si enim perficit naturas corruptio, et contrarii secundum se contrarius est effectus : igitur genitura naturas ext rainet, quod est nimis incongruum. Et quidem humanitatis Christi natura, mortis tempore, in duas est separata, et in duo quardam facta est una natura. querum temen neutrum fuit perfecta natura, herunt voro, resurrectio ex duabus est, sed non sic habet perfectissimarum in eo unitio naturarum, sine cor- C Puptione siquidem et sine imminutione unaquæque unitarum naturarum in speciei perfectione subsistit. Insuper, si hominis cujusdam puri, ut ais, duze possunt substantiæ demonstrari, licet earum nulla perfecta natura sit, ne ideireo non duce sunt, quoniam non perfectæ, dum dum perfectæ sint Christi natura, aunmede non multe amplius dux sunt? Si igitur et illos qui dues natures hominis dicunt, nibil subsequitur inconveniens; duas igitur naturas confitentes Jesu Demini Christi, quid indecens consequetur? Qui autem tres dicit, imperfecte perfecta connumerat divinitati : superflua vero erit omnium sub uno Patrum vox dicentium consubstantialem nobis esse Christum secondum humanitatem, ad interempijomem corum qui dicunt inanimatum, vel sine mente D cesa dispensationem. Si vero apud homines sic dicuntur consubstantialia, nihil profuit Patres consubstantialem dixisse Filium Patri: potest enim quis impius suspicari quoniam quantum præstat rationale inanimato, tantum Pater Filio comparatur. Est vero, ut arbitror, multa millia insaniora his dicere. Sed nune interim ista sufficiant.

Mæret. Si una est substantia et res Christus, igitur umum quidem substantivum, una per unitionem substantia Christus est.

Rust. Res et personam significat, et naturair. Et una igitur res Christus, et duæ : et magis vero ipse

nam licet una sit materies ex qua corpus, sed tamen A quidem res una est, quippe ut una persona, in duahus vero naturis agnoscitur.

> Hæret. Quia interim non negasti unam rem esse Christum (quomodo enim non unum dicis Christum. aui rem unam Christum esse dicis?), res vero bæc est substantiva : una lgitur, ut dixinius, substantia Christus est, una igitur et natura : quid enim ad me, utrum etiam duæ res sint, an minime? interim, quia una est, contradicere non potes.

> Rust. Sed non modis omnibus sequitur unam rem et substantivam unam quoque esse substantiam: nam et virga Aaron quæ attulit fructum (Num. xvn, 18), una quidem substantivaque res erat cum fructibus suis, non una vero substantia cum fructibus erat. Et tabulas scriptas digito Dei (Exod. xxxi, 18) unam rem dicimus, non unam quoque substantiam. Verum, nec illud incongrue arbitror responderi, quia Christus, nec substantiva nec insubstantiva, sed supersubstantiva res est, quippe duarum perfectissimarem substantiarum vel naturarum. Etenim panis ille quem dominica oratione depostimus, supersubstantialis (Matth. vi, 11) dicitur. Et arbitror sic nos cum petere, ut Christum potius expetamus, donec, sicut ait Apostolus, formetur Christus in nobis (Gal. 1v. 19). Amplius vero, si milium piri ramos insertos habens. una arbor et una est res ; sed quia habet et proprios ramos, nec una substantia, neque una natura est. Sed ut milium simul et pirum dum, ut vero arbor una esse res dicitur : quid obest unitati personæ, si Christum duas res esse dicamus? Aut quid naturarum dualitati, si eum unam rem confiteamur existere? Insuper, etsi respondeamus substantivum quidem esse Christum, non ob hoc erit una substantia; unam siguidem personam dicimus substantivam : sicut si aliquis, verbi gratia, dicat hune mundum non esse insubstantivum, non tamen ex hoc ejus unam cogeretur affirmare substantiam. Si vero aliquis omnino insanus et contentiosissimus dicat unam mundi esse substantiam, sequitur eum nec in quibustib t rebus aliter ul'atenus dicere, nisi quia una substantia sit. Si enim cunctæ quæ in orbe sunt diversitates non ficiunt sub numero esse substantias, unaquirque ad aliam comparata, una erit cum ea : una igitur substantia hominis et lapidis et elephanti atque formice, et cœli ac montis.

> Heret. In hunc mundum talis non evenit unitio, quia nec unus est filius, unus Christus, unus Bominus. Et si unus simpliciter mundus, sed est millia millium reperire qui vocentur filii et persone, et substantiæ; in Christo autem inconvulsibilis unitio facta est.

> Rust. Nonne prædixi quia exemplum non per omnia est inconveniens? alias non erit exemplum, si per omnia idem. Quia igitur dixisti subemativum quiddam esse Christum, ostendi quia et alfud aliquid dicttur quidem substantivum, non unius autom substantiæ, sed muharum est. Si vero ea quæ arte fiunt dicere velius, multa millia talia invenire possibile est, ut navem, dominn, ut lucernam ardentem, et

his similia : universa enim talia, substantia quidem A stanti reliquos hommes. Sed quemadmodum lu disont, non unius vero substantiz.

lieret. Nunquam natura continct minus a persi na, quippe consucta et amplius continere : dico autem munc de naturis rationalium; et ideo duus naturas dicere abhorremus, metuentes ne consequenter dicamus duas quoque personas.

Rust. Insanissimus timor : nec enim sunt duæ rationales naturæ quæ non millia contineant personarum; sed neque una quæ non plures quani duas personas obtineat. Non erit ergo neque una Christi natura, ne sint ejus non duæ tantum, sed plures quoque personie. Insuper autem nec ex dualms secundum nos naturis est Christus, ne sit aut pluribus per onis seu tiliis, aut Christus, aut Dominus. Si vero eos qui ex duabus naturis dicent Christum, sive ex B duabus, sicut vos, consequitur personis aut pluribus. non consequitur ex duobas Christis aut filiis dicere: nec illos bæreticos qui duas etiam dicunt Christi personas, eadem consequentur incongrua : quare multo minus orthodoxes, qui Dominum Christum in duabus naturis confitentur, sequetur duos dicere Dominos. aut Christos, aut filios. Insuper, si ob hoc duas naturas metuitis dicere, ne forte, secundum quod consuevit, in reliquis duas inducatis personas; dicitis enim quia nunquam minus sunt a duabus personis duæ natu æ; nec illud unquam confiteri debetis, quia Dominus Christus Deus persectus et homo persectus est, quia in reliquis rationalibus universis, perfecti Dei et perfecti homi: is impossibile est unam solumque esse personam. Si vero de hoc opinatissimo mi- C raculo nobis quippe Christianis existentibus dubitare periculosum est; quoniam, quando voluit Deus perfectus, potuit cum perfecta humanitate ea esse persona, quia non est ei impossibile omne terbum, juxta Evangelium (Luc. 1, 37): cur dubitamus quia hæc ipsa persona in duabus perfectis naturis sit non separanda, sed potius agnoscenda? Sicut igitur Deus perfectus et homo perfectus inæstimabiliter una sola i ersona est, ne duæ perfectæ naturæ sunt mirabiliter unus filius. Et hæc, ut ita quis dicat, regula in reliquis quidem cunctis immobilis est, in solo vers Christo soluta est. Non igitur eo quod male utatur substantiarum dualitate Nestorius, ideirco tacendum est duas esse sul stantias; alioquin quoniam male utitur perfecto Deo et perfecto homine, orthodoxi B sermonem, ac dico: Omne individuum substantivum non hoc debent dicere. Et ut simpliciter dicamus, si tacere de emus, vel omnino auferre omnia quæ ab hæreticis male usurpantur, nibil nobis est confitendum, et præ omnibus auserrentur Scripturæ.

Hæret. Cogis me idem repetere: quando natura divina minus continuit a persona? aut quando subatantia, minus a subsistentia? dicite.

finst. Ad hoc quidem jam sufficienter respondimus : verumtamen et hoc competenter adjiciam, quia nec hic duze naturze sclum continent Christi persenam, licet in ipso solo secundum subsistentiam sint unitæ: etenim divina ejus natura pariter continet et l'atrem et Spiritum sanctum; et kumana ejus subvina natura subsistens, ut et Pa'er et Spiritus sanctus, non tamen purus est Deus; et in nostra vero, ed non nuclus est homo : sic in dualus subsistens. non est partitus, nec enim duas habet personas. Quæro vero a te, quemodo dixisti naturam : uti umne universalem, an potius individuam?

Haret. Ego indifferenter accipio: quæ enim omnino differentia est, aut quid interest?

Rust. Multa etenim : si enim universulem, vel communem diris, verum est, quia non minus continet a persona, imo magis et amplius ; si vero particularem vel individuam, s cut meam tuamque, vel alterius individui, alii nulli communem (non enim idem sum ego qui et tu), in Christo propterea exemplum non invenimus, ut dixi, quia sole rationales natura su t, Deus et militiæ cœlestes, et homo; nunquam vero ex his dus unitæ ad invicem sunt natura, ut unam facerent solam jue personam, sicut in Domine Christo circa unitionem deitatis atque humanita:is. llice est enim inopinatissima proprietas illius unitionis, cujus exemplum non potest inveniri : nunquam enim duz rationales noturz in unam personam inseparabil.ter sunt unitæ. Insuper nec est Dei particularis natura, id est, nullius alterius nisi unius soliusque personæ; sed una et sola divinitas inexcessibiliter omnium trium natura est personarum : unum siquidem Deum veraciter confitemur.

Hæret. Si unus et individues Christus, omnis vero individui una species est: una vero species, una natura est : una igitur Christi natura est.

Rust. Sunt multa millia individuorum gnorum, nec una species nec natura una, sed multæ sunt : ut civitates, ut domus, ut naves, ut chartæ, et earum quæ illic scriptæ sunt litterarum.

Hæret. Sed hæc ex arte sunt, non a Deo neque a

Rust. Interim si esset consequens ex omni necessitate, si anum sit individuum, unam quoque esse naturam, et in his omnibus una utique natura fieret. Si vero dicis, omne individuom quod a Deo fit, umm habet speciem et unam maturam; nec hoc verum est : mondus enim a Dee factus est, et non habet unain naturam.

Haret. Sed adher volo elecumeribere adjections qual a Deo lit, et inseparabile est, una est species et una naluta.

Rust. Rursus in admirabili non admirabile quaris, et in incomparabili comparationem, et exemplum in his quie exemplum recipere nequeunt Si vero id esse rationabilis hominis arbitraris, et ego tibi multas affero huju-modi regulas, quas non poteris explicare in secula seculorum. Dic enim, quando perfecta divinitas et perfecta humanitas una facta natura sit, et non manserint duz, quando creator et creatura, una est per unitionem facta substantia; quando duze perfectissimæ naturæ alterum quiddam perfectum effecerint? et non utique perfectius simul et me-

1

inexcessibiliter fuit consubstantialis.

Ilæret. Quoniam nunquam tale aliquid factum sit, confitemur et nos : ex tunc vero universa fixe intestimabilia et mira facta sunt, ex quo una per unitionem facta persona est: tu vero magnalia et inæstimabilia Dei accusas ut incongrua. Si igitur ex his non factum putas unum Filium, unum Christum, unum Dominum, dic aperte. Si vero unam confiteris, secundum veritatem, personam, da quæ unum necessario consequuntur.

Rust. Da tu consequentia perfectæ deitati humanitatique perfectæ; da quod est proprium consubstantrali Deo Patri Sapientiæ, et consubstantiali nobis carni animatæ anima rationali. Redde suis rebus substantiam perfectionem confiteri non simulas: ubi enim perfectio secundum substantiam, illic et substantiarum quantitas; ubi unitio inconfusa, illic et numerus unitorum. Omnis vero substantia simul accipit et esse et una esse; et sic una, ut uni collata duas impleat unitio adjecta, non numerus interemptus: alias tu mihi ostende unitionem inconfusam perfectarum rerum quæ perimat earum numerum solum, et nullius secundum nullam partem perimat esse quod est, ut videaris aliquid non irrationabiliter dicere. His vero et illud adjiciam. Dixisti quia omne individuum a Deo factum, substantivum inseparabile, una species est. Si igitur sic facta est inhumanatio, ut alia quædom creata, habes quid dicere? Volo autem ut non dicas verba tantum, sed ipsas C res. Die igitur vel unum substantiale individuum a Deo factum et inseparabile, et unam speciem, ut exinde invenios veritatem.

Hæret. Omnia quidem talia esse conspicimus: verumtamen dicam et unum ex his. Ecce unusquisque nostrum, et individuum, et unum est aliquid, et substantivum et a Deo factus, et inseparabilis; et tamen una species est, et una natura, et una substautia.

Rust. Omnia, ut consuevisti, posuisti dolose. Quia igitur exemplum manifestiora quæ dieta sunt fecit, dicemus et nos quoniam non similiter hæc sumuntur in Domino Christo; tu vero ea de quibus disquiritur, ut confessa sumpsisti : non enim sic individuus quisque individuam habet personam, id est alii nulli communem, et individuam substantiam suam: in Christo vero, persona quidem individua, ipsius est enim solius: natura vero non eodem modo individua, communis enim cunctarum trium personarum, et nisi communem non est possibile reperire. Rursus unum nen simpliciter dicitor de Christo, quia unum quid sit; sed cautius, quia unus, sicut supra ostensum est. Similiter vero et de substantivo est demonstratum, quia non solum quod in una substantia subsistit substantivum est, sed et in plures; et quod a Deo sit, non cum faciente Deo unum dicitur, sed factura, unum cum factore, sicut cum corpore anima. Et

lius, quando una species duabus perfectis speciebus A indivisum quidem confitemur Filium Dei Dominum nostrum Jesum Christum, et ejus inseparata persona est: naturæ vero ejus non inseparatur una, sed inseparatæ ut duze unitæ sunt. Igitur claret quoniam non eadem facta sunt in Domino Christo que in aliis. Insanun est igitur quod dolose verbosatus es talia, dum magis dicere conveniret quia in creaturis se sic habet, in creatore vero creaturam suscipiente non sie. Nes enim in quolibet alio factum est unquam ut dua persectissimæ naturæ præexisterent a principio in aliis individuis suis, et postea ex his esset una per-

Hæret. Quid enim, quæso, die mihi, nonne omnes doctores Ecclesiæ catholicæ exemplo hoc usi sunt, inquientes, sicut unus est homo, anima et corpus, proprium numerum; non auferas quantitatem, si B sic unus est Christus Deus persectus et homo persectus? Sic ergo et Christus, et individuum, et unum, et substantivum, et reliqua, sicut dixi.

Rust. Et supra jam dixi: regula est universorum rationalium communissima, ut exempla a parte sumantur, non vero a totietate. Usi sunt igitur Patres hoc exemplo, non ut es quæ dixisti o-tenderent, quæ et olim falsa monstravimus; sed ut ostenderent unum Filium, unum Christum, unum Dominum, et ejus unam personam substantialem. Ut vero non petes hoc exemplum per omnia convenire, audi a uobis irrefutabiles rationes, quæ vest: um mendacium evertunt. Si enim gentilium fabulas hactenus tenes, et putas quia præexstiterunt animæ rationales corporibus suis, duæ nihilominus erunt perfectissimæ substantiæ ac naturæ, Deus et mens. Insuper Dei Verbi et unitæ illi animæ, quæ secundum te a principio præsubsistent personæ. Ex duabas vero præexistentibus personis unam personam impossibile est ficri-Dicit enim sanctus Cyrillus in epistola quam et edes apostolica et sancta Ephesina synodus confirmavit, hæc: « Vel si personarum unitionem diffiment quidem: non enim dixit Scriptura, quia Verbum homin's univerit sibimetipsi personam; sed quia factum sit caro. > Ecce usque adeo accusat dicentes in Christo unitionem personarum factam fuisse, ut et contra illud id ponat quod legitur, quia Verbem caro factum est (Joan, 14). Ad causam vero nihil different qui dicunt præexistere unitionem hanc, qui assumptus est hominem, et qui asserunt Christus, ut reliqua, vel ut nos : nostrum siguidem D præexistere mentem Christi; et isti namque illes mentes proprias volunt habere personas: æquales etenim præexstitisse, et similes eas et indifferentes per omnia naturaliter ac substantialiter asserunt. non tamen indistinctas circa individuorum numerum. Nam si hoc non est quod dicunt, ergo una mens prius per omnia erat, et postea meritis discreta est in diversas. Sed quomodo una non unius esset meriti mens, omnimodo una et a seipsa non differens? At si propter hoc tantummodo differre incipere illa mens potuit, quia non idem sit et quæ illius discretione subsistunt, ac per hoc et mea mens tot individuis debet distingui quot meritis, Sed absit ab omai anima rationali hæc vesania, ut peccati numerus

multiplicandarum causa blasphemetur animarum. A unaquæque, ad lice nam que etiam subsistit. At vero Si igitur amplecteris talium dogmata, nec sic animo corporisque exemplum per omnia convenire cognosce: non enim ex duabus perfectissimis personis est homo, neque ex præexistentibus perfect ssimis naturis, etsi secundum corpus ex praexistent bus materia. In uper ipsum corpus humanum non ad alind aliquid factum est, nisi ut hojus sit animæ, velut si quis dicat, organium. Mens vero circa tales rematam subsistentiam habuic: non en m quæ in Christo unitio facta est, a principio fuit. Nam si a principio: unaquæque mens, quod absit, Christus crat, in nullo namque volunt dispares a principio factas, non enim propter corpus tantummodo Christus est, alias non inhumanatio, sed incarnatio est facta soluminodo. Similiter si una mens unita est Verbo, non a Virgine R inhumanatio: quia non ex tunc est nostræ naturæ unita totietas, sed jam prius illud quod est multo amplius subsistebat. Quinimo, quod magis proprie homo est, id est interior homo; et erit inhumanatio, ejus tantum qui foris unitio. Sed non sic sapuerunt sancii Patres: perfectam siquidem naturam nostram Verbo unitam, et non solum carnem a tempore conceptionis quae in Virgine facta est, consonantissime docuerunt. Continet enim prædicta epistola etiam hæc: Diversæ quidem quæ ad unitionem veram convenere natura; unus vero exambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum diversitate consumpta propter unitionem: perficientibus autem potius nobis unum Dominum et Christum et Filium deitate atque humanitate, per ineffabilem et inenarrabi- C lem ad unitionem concursum. > Ecce differentes quidem naturas in Domino unitas esse dixit, et hoc ad faciendum Christum; ne putares quod alio tempore præter id quo facta est conceptio corporis; et ne quis putet quia sola caro tune unita est Verbo. addidit quia divinitas et humanitas ad unitatem concurrerint.

Hæret. Nos prædictum dogma non colimus : hoc est enim quod dicitur Origenis de præexistentia, quod et sancti Patres nostri et archiepiscopi Alexandriæ sub anathemate damnaverunt, maxime sanctus Theophilus, quem et sanctissimus Cyrillus in omni orthodoxa confessione secutus est. Superfluc igitur ea quæ a nobis non coluntur dogmata dissolvisti. Oportet autem, eo quod semel ita elegeris ut D accuses nostrum dog va, et in contraria parte stes, ad rem pertinentia loqui.

Rust. Quia in er v s nonnullos habetis talia sentientes, et consequens est vestro doginati ut ista dicatis, sicut postea ostendetur; ideirco hæc dicere sum coactus: quoniam vero tu non vindicas talia, convertar ad reliqua. Quia igitur non præexistunt corporibus hominum animæ ipsorum, claret quia propter invicem creautur a Deo: anima quidem sicwt ad gubernandum corpus secundum naturam, corpus vero, sicut sine quo impossibile est tales illius operationes impleri. Ideo enim individua anima individuo utitur corpore, et non alia anima alterius eurporis gubernatrix est naturaliter, sed proprii

Deus Verbum, non ad Incarnandum et inhumanaudum substitit, sed sempiternus est : neque ergo bumanitas ad hoc ut ita uniretur substitit, sed alteram habet subsistendi causam; nec bumanitatem dico soluminodo individuam quæ Verbo unita est. sed commune n. Vides igitur longe impar unitionis exemplum.

Hæret. Etsi discrepat Dei Verbi et animæ exemplum (quia Dens non tantum praexstitit animie, sed et infinite præexstitit homini, et quia ipse, et totius naturæ et suæ humanitatis creator est), et nec selom movet propriam humanitatem, et universa quæ vult, et quemadmodum vult; non tamen humanitatis, a carne: sicut enim ad hoc facta est humana caro, ut a rationali, id est humana, anima gubernata, utilis sit ad animæ operationes explendas quæ aliter impleri non queunt: sic Dei Verbi humanitas, ut dum moveretur ab eo, ejus operationes expleret. Similiter igitur per unitionem Verbi et ejus humanitatis una notura est.

Rust. Nullo modo hoc, sed magis econtrario verum est. Si enim ex majore horum quæ dicta sunt dissimile atque inconveniens est exemplum, ex minore vero simile atque non discrepans, multo amplius Dei Verbi et humanitatis non est una natura. quam sit. Igitur cum nequeat esse et non esse una sol que natura, restat ut propter exempli similitudinem sit utique bene una persona: propter id vero quod longe amplius discrepat, non una natura. Si ig tur non facta est una natura, constat quia permanent duæ: non enim dicturus es e converso quod Dei ad humanitatem non una natura sit, humanitatis vero ad Deum una natura sit : non solum quia nihil differt circa rem, sed et quia continuo respondebo : Ergo Verbi et humanitatis dum naturæ sımt, etsi humanitatis et Verbi non duæ, sed una; incongruum vero non a mea orietur propositione, sed vestra.

Hæret. Hoc nemo, ut arbitror, eorum qui habent anknam confiteri refutat; quia si una natura est carnis et Verbi, Verbi et carnis una natura est, eisi dum : idem namque est, quotieslibet quis convertat verbositate sermone. Illud vero magis interrogo; si tua ratio vera est, cur non potius una natura et non una magis Christi persona sit, quam una quidem persona, non una vero natura? Quomodo aut Christus unus circa hominis sit exemplum, dum longe amplius discrepet quam concordet? oportet enim multo magis unum non esse, quam esse unum Christum et Filium Dominum.

Rust. Siquidem principaliter secundum ipsum inhumanata esset divina natura, quæ sanctæ utique Trinitati communis est, omnium trium fuisset incarnatio personarum : quæ enim communis naturæ sunt, principaliter et secundum se, communia sunt sancte Trinitati. Quo iam vero non per se, sed per unam est incarnata personam, Daus enim Verbum, Dei Filius, incarnatus est solus, qui est illius naturæ una persona: idcirco unita ei caro rationalis absque ulla

meditatione, una cum eo persona et unus est Filius, A absit : utraque enim unum commixtione, Deo quiet Christus unus et Dominus. Unameignidem esse personam, et unum Filium, non totius Trinitatis est proprium, sed unius soliusque personæ. Incarnata vero dicitur Verbi natura per Verbum, et secundum quod Verbi est, non ipsum Verbum potlus per naturam el secundum quod est ipsa natura; ne el incarnatio, et nativitas, et passio totius sit Trinitatis. Simil tudo ergo prædicta ad unum pertinet Filium, unum Christum; distantia vero non ad plures Christos aut Filios, sed ad duas naturas. Ideo circumduxi totum, quia ad distantiam pertinent exemplorum carnis et animæ; non ad quod interrogatum est, cur in Christo non persona potius quain natura diversæ sint.

exempli differentia sufficiat ad probandum quod non una sed duæ naturæsint Domini Christi. Si igitur habes alias, quæ sint dicas.

Rust. Multie sunt aliæ: quarum prima, quia Verbum a consubstantialibus, non natura, neque substantia, sed sola persona discretus est: unusquisque butem nostrum, præter communem, habet et propriam substantiam individuam et naturam : idcirco enim et multi homines nominantur. Rursus anima compatitur corpori, Deus autem Verbum nequaquam; anima nullatenus foris a corpore suo habet operationis principium, Deusautem Verbum et in homanitate existens, in cœlo et ubique con uetas operationes implevit, licet quasdam et inæstimabiles eti m per corpus. Quid enim differebat ad operationes ejus c quæ sunt abinitio, utrum non haberet an haberet humanitatem, dum per humanitatem non pluere, non tonaret, non astra moveret, et, si ficet simpliciter dicere, nihil amplius per eam sit operatus, nisi sola quæ noviter propter nostram sunt facta salvationem, pro qua et inhumanatus est? Harum quasi parva sint hæc, et non illi quoque sociasse vel majora vel æqua, sic tibi minus videntur idonea.

Rust. Non ad hoc præfata posuimus, sed ad illud, quia alia est libertas deitatis, in carne et extra; et alia necessitas animæ, quæ obligata in corpore, secundum hoc habet eodem modo movendi simplicis corporis potestatem. Verum et hæc (donando) adjecta sint, cum naturæ ac personarum Trinitatis ratio peracta sufficiat.

Haret. Una est Christi subsistentia : an non una, sed potius duæ?

Rust. Et hoc fraudulenter interrogas. Subsi-tentia enim unum quidem nomen est, res vero diversas significat, ad quas responsio una non convenit. Interdum namque personam significat, nonnunquam vero substantiam. In sancta enim synodo Ephesina utrumque monstratur. Sanctus enim Gregorius ille Nazianzenus, inter alia quæ in commentis synodicis continentur, ad testimonium quidem rectissimæ fidei, destructionem vero Nestorii dogmatum, et ista docere introducitur : « Aliud quidem et aliud ex quibus Salvator : non enim est idem invisibile visibili, et intemporale subtemporali. Non alius autem et alius,

dem inhumanato, homine vero deitato, vel quomodolibet quis nominet; dic vero aliud et aliud e converso quam in Trinitate se habet : illic enim alius et alius, ut non subsistentias confundamus, non aliud ve o et alind; unum enim tria et idem deitate. Ecce manifestissime synodi universalis auctoritas, subsistentia pro personis in sancta Trinitate suscepit atque laudavit. Sanctus vero Cyrillus Alexandriæ archiepiscopus, in tertia ad Nestorium epistofa, unitionem quæ est secundum subsistentiam in Christo asserens factam, rursus eas quæ de ipso sunt voces non dividendas duabus subsistentiis, neque vero personis, præcepit; prius quidem diceus sic : « Eas vero quæ in Evangelio sunt Salvatoris nostri voces, nec Hæret. Non mihi sufficit ad credendum, quia hæc B duabus subsistentiis, neque vero personis partimur. Postea vero: « Si quis personis duabus seu subsistentiis, vel eas quæ in evangelicis et quæ in apostolicis sunt conscriptæ voces impertit, vel eas quæ super Christoa sanctis dicuntur, aut ab ipso desemetipso. Et reliqua. Superius vero : « Si quis super uno Uhristo dividit subsistentias post unitionem, sola conjuagens eas conjunctione quæ est secundum dignitatem, vel apetoritatem seu potentiam, et non magis coujungit illas secundum unitionem naturalem, anathema sit. Dicens igitur abominabile e-se divid re super uno Christo subsistentias, et hoc post unitionem; similiter vero accusans qui e is conjungunt secundum hoc vel illud, et non potius secundum istud; usiendit quia oportet cas conjungere secundum hoc. Non ergo conjungendæ sunt in Christo subsistentiæ secundum solam dignitatem vel similia, sed potius conjungendæ sunt in Christo subsistentiæ secundum unitionem naturalem.

Hæret. Ego arbitror quia nugis ex duabus naturis simul et subsistentiis, tanquam ex duabus personis, dixit in Domino Christo unitionem : non enim tam vicine hoc ipsius subsistentiæ nomen tam diversom assumpsit, et maxime, inquiens, post unitionem : tanquam si ante unitionem doas diceret natura- atque personas, post unitionem vero unam.

Rust. Nullo modo verum est : prædemonstravimus enim quia non ex duabus personis Dominum dicat. Si enim hoc dicere voluisset, sicut dicens ex duabus naturis factum Dominum non recusat confiteri p quod Deus Verbum nostram naturam sibi univerit, sic non habuit recusare fateri quod hominis personam sibimetipsi unierit. Nunc vero hoc quidem approbat; illud vero accusat, dicens in epistola ad Nestorium secunda, sic: « Juvat vero nullo mode rectam sidei rationem si sic habeatur, vel certe si personarum unitionem diffament aliqui : non caidixit Scriptura, quod Verbum hominis unierit sibimetipsi personam, sed quod factus sit caro. . Ecce claret aut sicut ipsum ponit, aut sicut omnimodo consequens dicere unitionem personarum, et dicere quia Verbum hominis personam sibimetipsi unierit, et hoc tanquam contrarium divinæ Scripturæ infamans econtrario posuit, quia factus est care: Lec pene clamans, quoniam qui in Christo unitionem per-

quod Verbum care factum est (Joan. 1, 14). Paulo superius vero ostendit, dicens : « Duarum enim naturarum unitio facta est; propter quod, unum Christum, unum Filium, unum Dominum consitemur: clarissime igitur subsistentiæ nomen, nonnunquam personam, interdum vero naturam significat : non enim, sicut inquis, semper et personam significat et naturam. > Et rursus ubi jubet non dispertiri voces quæ de Christo dicuntur, duabus personis siye subsistentiis, subsistentiæ nomine atque personæ simpliciter atque ind fferenter est usus, in tantum qui postea ipse divisit voces, super duabus naturis inquiens : c Evangelicas vero et apostolicas de Domino voces, scimus, Deiloquos viros, quasdam quidem communisicant s sicut super una persona, quas- B inferius ostendenous. dam vero dividente:, sicut super duabus naturis. Et post aliqua: « Clorificavimus omnium Salvatorem Dominum, quoniam Scripturis divinitus inspiratis et traditioni sanctorum Patrum nostrorum convenientem habent lidem, tam quæ apud nos, quam quæ apud vos sunt Ecclesiæ: hæc vero continue per ordinem supra sunt posita. . Ecce, divinas Scripturas et Patres sic prædicare confessus est, quoniam oportet distribui voces duabus naturis. Quia ergo non dicit sibimetipsi contraria, constat, quoniam naturis quidem distribuendæ sunt voces, nequaquam vero personis, id est subsistentiis. Commune igitur diversarum id nomen est rerum, et interdum personam significat, nonnunquam vero naturam. Unam igitur subsistentiam dicimus Domini Christi, subsis- C tens est enim persona ejus : non vero abominamur et duas dicere, quando et pro naturarum nomine pie hoc quis assumere vult sub omni cautela; subsistuat enim duze natura.

Haret. Sed ecce Chalcedonensis synodus, quam veneramini, unam subsistentiam dicit Domini Christi. At vero beatissimus Cyrillus ex duabus subsistentiis unam dicit, et dicebas (quin potius demonstrare voluisti superius) quod non dicat ex duabus personis: ex duabus igitur naturis dicit Dominum Christum. Quoniam vero et mox unam ejus subsistentiam dicit præfatus Pater, unam igi:ur naturam novit Domini Christi. Sicut enim non recusas, duabus naturis dictum et ex dualius subsistentiis, sic negare non poteris quia in una natura dieut, quando in subsistentia D unitionem prædi at factam. Non enim vel alterius l'atris, vel in diversis opusculis sub co dicta proferimus nunc, sed et ipsa epistola et non longe utrumque ab invicem ibidem quoque ostendiar, et quando audimus eum dicentem convenisse naturas secundum unitionem naturalem, et non personalem, quia non modo una persona, sed et una ex duabus natura.

Rust. Es quidem quæ dicta sunt, ad solutionem horum quæ sun! dicta sufficient; sient enim ostendimus in eadem synodo dictum quia subsi-tentia interdom quidem personam, nonnunquam vero naturam significat, sic una cadem que epistola contigit uno nomine res dici diversas : mavin.e, quia etsi ia

sonarum dicit, ejicit illud a sancta Scriptura dictum, A una epistola, verumtamen in diversis capitulis dictum est. Insuper quia aliter et aliter subsistentice nomine usus sit, nec tu poteris denegare : si enim semel acquiescis quia non ex duabus personis dixerit, quando ex duabus subsistentiis dixit, dicis vero quia unam personam et unam subsistentiam pro una natura factam per unitionem dixerit; constat quod aliter atque aliter hoc nomine usus sit : hic quidem ex illis dicens subsistentiis que non etiam persone s'nt, sed naturæ tantummodo; illic vero illam subsistentiam quæ secundum te quoque persona est. Quod igitur (me dicente) ut falsum reprehenderas hoc, et tu, etsi diverso nomine, es confessus. Claret igitur quia etsi vicine, aliter tamen et aliter usus es nomine. Quia vero nec subsistentiam unam pro una natura dixerit.

> Hæret. Si non sic intellexit, quia per unitionem una natura facta sit ex duabus, quare inquit, sicut supra jam dixi, « secundum unitionem naturalem? »

> Rust. Ad refellendum eos qui dicunt quia nostra naturæ non ipsa divina Verbi natura unita sit, sed velut accidens aliquod Verbi tantummodo, ut dignitas, ut auctoritas, ut potestas. Prætermittens enim quoniam non conjungendæ sint subsistentiæ, secundum dignitatem, vel auctoritatem, vel potestatem, solum tunc intulit, sed secundum unitionem naturalem, id est ipsarum naturarum; tanguam si quis dicat, chorus angelicus, id est chorus angelorum. Nec non etob hoc. quia non persona est unita personæ, sed Deus Verbum nostram naturam sibimetipsi unire dignatus est, non vero nostram personam; ne non vera, neque in unam personam, neque in unum facta ponatur unitio. Ipse vero sanctissimus Cyrillus in expositione horum capitulorum prima, naturalem unitionem semetipsum dixisse ait, pro vera unitione; et testimonium profert Apostoli ad hujus rei comprobationem, dicens: Et eratis natura filii iræ, sicut et cæteri (Ephes. 11, 5). Et addit, e quia sicut ille, natura filios iræ, pro eo ut diceret, vere filios iræ, dixit, sic ego unitionem naturalem pro vera posui. . Si ergo naturalem unitionem. tanquam in unam paturam colligentem ea quæ unita sunt, in hoc loco acceperimus, necesse est ctiam illic iram quamdam subsistere secundum naturam, cujus secundum naturam malæ sint proles, circa impiissimum Manichæum. Insuper si hoc demonstrare Cyrillus voluisset, quia una facta esset natura, consequens erat ut in expositione hoe clarius diceret, et contra eos qui hoc accusabant adjiceret, dicens : « Verum est : hoc dixi, et bene dixi, una est enim per unitionem facta natura. . Cur igitur naturalem unitionem veræ unitionis nomine permutavit? Nemo enim semetipsum exponens et cupiens dilucidare quod dixerit, pro maxime proprio nomine incertius nomen ponit. Veram namque unitionem et nos dicimus et vos; naturalem vero vos tanquam pro vobis solummodo sapitis. Si igitur quod dicitis dicere voluisset, et multo facilius id ille dicere potuisset, et verbum proprium simul et clarius nen mutaret.

Hæret. Infirmiores erant ad ques sermo fiebat, id

in tantum, quia, etsi alio nomine, idem tamen indnxit tanquam si diceret : quia qui dicit veram unitionem, naturalem dicit; et qui negat naturalem, refutat et veram. Cessit autem de sermonis integritate, propter eos qui nondum poterant capere : si enim verax unitio, et non naturalis, hoc magis ostende.

Rust. Non est opus exemplo, dum ipsa res nobis hoc quod quæritur solvat : quia enim vel aliam, vel aliter dicitis vos unitionem quam nos, vos ipsi fatemini; quia vero in unam personam, in unum Christum, in unum Filium, unum Dominum, unam substantiam dieimus factum unitionem; hanc vero veram esse quam eredimus manifestum est. Sanctus vero Cyrillus nomen veræ unitionis dicens et naturalis, permutans, ut tantam impietatem eaderet, ut ex apostolico testimonio probare tentaret; quod ira secundum substantiam subsisteret; cujus filii essent ii qui nequaquam sunt, quod vestram propositionem sequi monstravimus. Si enim hic naturalis unitas ab eo dicta est in unam naturam: et illic iræ flii secundum naturam filii dicti essent iræ, et ejusdem cujus et ira naturæ. Dicit enim prædictus Pater in expositione tertii capituli sic: « Si vero dicamus naturalem unitionem, veram dicimus, dum consueta sit divinitus inspirata Scriptura sic uti hoc sermone : scribit nanique alicubi quibusdam sacravissimus Paulus: Et eramus na ura filitire vicut et cateri . Et nequaquam quis dicat subsistere secundum naturam iram divinam, ita ut etiam germina ejus intelligantur il qui peccant; alioqui in C omnibus utique modis etimus consentientes iis qui Manichæorum vesania languent; sed id quod dixi, natura, ostendit id quod est secundum veritatem. Omnes igitur contra nos calumnias vestras, quinimo contra sanetum Cyrillum, hic sermo subvertit.

Hæret. Birum communes dans naturas Christi dicitis esse, an utindividuas sicut individuas dicitis, omninecessitate consequitur vos duas quoque subsistentias diccre? Omnis enim substantia et individua natura subsistentia est; si vero ut generales, sive universales, vel certe communes naturas dicitis, nunquam pauciores personæ sunt harum. Erunt igitur et duæ personæ, seu amplius, Domini Christi.

Rust. Et hic ad interrogationem quidem non neposita, quæ jam sæpe est deprehensa. Duas enim Domini Christi naturas dicentes, nec communes dicimus utrasque, neque individuas duas, sed divinam quidem communem, humanam vero individuam. Nec duas vero subsistentias dicimus absolute Domini. sed unam subsistentiam dicimus, ut revera unam subsistentem vere personam. Duas vero cum interpretatione dicere non abominamur, quoties pro natura penitur is sermo.

llæret. Omnis natura individua persona est : si igitur humana Christi natura individua est, erit igitur

est Orientales; et propterea sermonem sic coaptavit, A non insubsistens Verbum, duæ vero naturæ; duæ igitur personæ Christi.

> Rust. Multæ individuæ sunt naturæ, quæ non sunt etiam personæ, sicut inanimatorum et irrationabilium. Nam et homo dum constet ex anima et corpore, non tamen ex duabus dicitur esse personis, quam [Leg. quem] confessum est ex duabus individuis constare naturis. Si enim homo ex duabus personis est, erit Christus ex tribus, et Trinitas ex quinque personis : verumtamen et arbores, et surculos, et herbas, et lapides, et alia inanimata individuas quidem solemus vocare naturas, non vero et personas.

Hæret. Multa quidem de hoc dicere est, etsi nen apte ad id quod propositum est. Ego verc cartera præteriens, propositionem definio sic: Omnis individicitis, propter infirmos, nequaquam dispensative in B dua et rationalis natura persona est : dum enim tres existant confessæ rationales naturæ, id est Dei, et militiarum coelestium, et hominis, in iis unaquaque individua natura persona est. Quia igitur vos, super Christo, duas dicitis rationales naturas, duas etiam personas inevitabiliter introfertis : superflue igitur Nestorii anathematizatis nomen, cujus dogma defenditis; au', at levius dicam, enjus error vestrum dogma necessaria ratione comitatur.

> Rust. Si rationalis apte dicitur Deus, in erim non quæram; sed illud magis affirmo, quia in Deo individua (dico vero singularis), id est non communis. sed unius et solius personæ natura est : sola enim in Deo communis natura est trium personarum: illic vero nec sic definitur persona, non enim illic persona est individua natura, neque communis, sed individuum naturæ communis.

> Hæret. Ergo, ut dicis, magis duæ personæ sunt in Domino Christo: unicuique siquidem, secundum vo-, naturæ propria personæ ratio convenit: Deus enim Verbum individuum est divinæ naturæ, bumanitas verunaturæ rationalis individua; hæc vero, duæ natura: duze igitur et personze. Nec enim potes dicere quis non quæ æquivoce, sed quæ univoce dicuntur, connumerantur, qui communem Trinitatis naturam individuze humanitati connumerans, etiam ob hoc duas naturas fateris.

Rust. Etsi in reliquis rationalibus creaturis substantia individua persona est, sed non in Domino Christo: non enim quia eum ex duabus perfectis cessaria posita sunt; ad conclusionem vero aquivocatio D naturis esse confitemini, ob hoc ex duabus, secundum vos, erit personis : alioquin jam non erit incongruum dicere, Verbum hominis sibi unisse personam, quod in Epheso exclusum est communi sententia. Quia vere id olim est demonstratum, addam etiam illud, quia communiter quidem nobis confessum est, quod diversæ quidem quæ ad unitatem veram concurrerunt naturæ, non tamen etiam quia di ersæ quæ ad unitatem veram convenere personæ. Si enim vos quoque suscipitis sancti Cyrilli epistolam cui synodus Ephesina subscripsit, hoc refutare neguaguam potestis.

<sup>&</sup>quot; Sic paulo ante citatur hic locus, ut habet Yulg. Decst. sicut in editis.

scripscrit, unquam probare non poteris.

Rust. Ipsa illius sanctissimi verba satisfacient. Testimonium ex secunda epistola ad Nestorium S. Cyrilli: c Carnem animatam anima rationali uniens Verbum sibimetipsi secundum suhsistentiam, ineffabiliter atque inintelligibiliter factus est homo, et vocatus est filius hominis non secundum solam voluntatem vel benignitatem, sed neque velut in assumptione solius personæ: et quia diversæ quidem, quæ a l unitatem veram conductæ naturæ, unus vero ab ambabus Christus et filius; non tanquam naturarum differentia interempta propter unitionem, perficientibusque potius vobis unum Dominum et Christum et Filium deitate et humanitate per ineffabilem unitionem et inenarrabilem concursum, » Igitur etsi super aliis natura rationalis individua persona est, in Christo vero hæc regula nullatenus vera est.

Hæret. Irrationabile mibi nimis videtur esse quod dicitur, quia in omnibus quidem verum est, in Christo vero hæc regula nequaquam vera est. Si enim similiter nohis participatus est sanguine et carne, et per omnia nobis assimilatus est absque peccato, cur in eo solo non verum sit quod in omnibus verum est?

Rust. Si quidem hoc solum inæstimabile atque insuetum esset in Christo, equidem neque tunc te dissidere hujusce miraculis oportere convenerat. Si vero et multa, imo universa, in illo inæstimabilia, hoc magis esse irrationabile vel tarde jam respice; quia cum tanta miranda atque inxestimabilia tide C percipias, ad unum horum dubius es. Quis enim, dic mihi, præter huncalius talis ut bic? Ideo iste non secundum consuetudinis legem factus est : quoniam nemo a semetipso factus est sicut iste, sed novo modo, nova unitione, nova et singulari atque irregalari lege factus est. Nunquam siquidem, neque home, neque angelus, ne que quis ex superiorum rationalium Deus erat, nec erit, in unam Deo illi qui consubstantialis est Patri personam unitus, nullus ex alia natura; unus cum Verbo et Deo Christus est factus; neque quisquam unus Dominus, nec unus unigenitus Dei, sicut in hoc credimus factum : duárum namque perfectissimarum rationalium naturarum nunguam secundum veritatem sacta est una persona, sicut in Domino Christo est factum. Amplius vero adhuc B dicam, quia neque inter ipsas creaturarum substantias unquam tale aliquid factum est, ut unirenter in unitate personæ: non igitur aliorum rationalium regulæ supponitur ipse Dominus; non enim caterorum factus est lege. Sicut igitur Nestorii syllogismo, quin potius paralogismos, id est falsas collectiones; ita et aliorum qui similiter consueta et inæstimabilia in non æstimabilibus, et mirabilibus et mentem supereminentibus quærunt, abominamur : ex talibus enim non potest colligi quod idem sit Deus perfectus et homo perfectus. Sie credentes ounnia regenti et omnipotenti Deo, vobis quoque resistimus, qui dum vultis comparationibus et exemplis et legibus regu-

Haret. Et ubi hoc aliquando sanctus vir ille con- A lisque subjicere unitionem super cuncta fulgentem, jam non eam creditis singularent.

> lieret. Ego homo sum; rationabiliter persuaderi desidero, rationalem me creavit Deus.

> Rust. Recole, queso, et participem te esse illius divini baptismatis; recole de illo mysterio esse sermonom, cul nunquam æquum quid vel simile contigit: quia hoc ipse in semetipso universorum Dominus fecit; sieut per prophetas ipse dixerat, inquiens : Faciam novum in femina quod omnes mirabimini (Jer. xxx. 22). Verum quia valde me cogis verbo inire quæ superexsiliunt animam, prius a Deo veniam netens, ut possum, aggrediar disquirere imperscrutabilem rem. Dico autem quoniam si sides accommodanda est exemplis, omnia quidem sine exceptione habet nostræ naturæ Christus, non omnia vero humanæ personæ:videmus enim unamquamque hujusmodi subsistentiarum omne quod suum est esse in semetipsa habentem, præter cæteras alias sequestratam. Nec enim mea anima alterius corpus per semetipsam vel prime gubernat, etiamsi secundum accidens, velut filios aut servos dicimur gubernare. At vero Deus illam humanam naturam nunquam sna præsentia atque gubernatione depositam reliquit, tanquam si dicat aliquis effrenate libero arbitrio abuti, sed et ob hoc eam creavit, non ut suæ [F. leg. sua], sed ut ejus esset; et super semetipso eam fundavit, tanquam super ba-int quamdam vel fundamentum, ut vera dicam, ut per eam perficeret propositam suæ immensæ largitati pulcherrimam dispensationem. Igitur si omnis individua natura persona est : sed illa omnis que non ad hec creatur, ut alteri inseparabiliter unita permaneat. Nam et humanum corpus non est alterius personæ ab anima sua; alioquin, ut jam dixi, erit Christos ex tribus personis, et ex quinque Trinitas saneta.

llæret. Prius oportet me ea quæ ante dixisti recipere, si tute ad reliqua pervenire contendis. Miror namque quomodo dicitis quia inhumanatio Domini caret exemplo, dum multi Patrum exemplorum comparationibus hane assimilent; nec non et ipsa sancia et universalis synodus Ephesina, in mysterii explanationem, hominis utatur exemplo, et hoc ex lectionibus antiquorum perdoceat : quia sicut ex anima et corpore una est hominis natura, sic ex divinitate et humanitate una est Christi Domini natura, sic aliquatenus inquiens: « Naturæ quidem duæ, Deus et homo, quia et anima et corpus : Filii vero non duo neque Dii; neque enim bic duo homines, etsi sic Paulus quod intus est hominis et quod foris est appellavit (11 Cor. 1v, 16); et si oportet breviter dicere, aliud quidem et aliud, ea ex quibus Christus. > St igitur hoc sanctissimi Patres rationalis animæ et humani corporis exemplum suscipiunt ad Domini inhumanationem, sic unitas dicentes in Christo naturas, sicut in unam naturam hominis animam simut et corpus, quomodo nos hoc super inhumanatione sapere prohibetis, extra exemplum dicentes esse unitionem, cojus tanti ac tales Patres similitudinem proferunt?

Rust. Ergo in nullo dissonare dicitis cam quæ in A velut in duo partitus est, sanctæ memoriæ Gregorius Christo celebrata est unitionem ab ca unitione quæ unum modum omnibus nominat, ne Christo concincessanter fit in universo mundo, ubicunque componitur homo.

A velut in duo partitus est, sanctæ memoriæ Gregorius unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne Christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne christo concinces que unum modum omnibus nominat, ne chris

Hæret. Quomodo non differt, dum semel et solum facta sit super divinitate atque carne?

Rust. Hoe non ipsius unitionis, sed eorum tantum quæ uniuntur, differentiam fecit. Si enim, sic verbi gratia dieo, aut hominem et angelum, aut Deum et virtutem forsan aliquam ex rationalibus cœlestium adunari contingeret, ab iis quæ unirentur unitione non distarent. Quare alterum est, d'fferre ca ex quibus aliquid est, et alterum ipse unitionis corum modus.

Hæret. Et aliquid distat unitio, effectus tamen minime, in unam siquidem personam convenerunt.

Rust. Sed nos nunc ab unitione argumentamur ad effectum; et quoniam communiter Christi consitemur unam solamque personam, si una quoque natura sit quærimus. Sed quia omnem comparationem aut exemplum non per omnia simile nec per cuncta dissimile poni necesse est, cum multos modos circa hominis consideremus exemplum: ex duabus enim naturis, non modo unus homo, una persona, una subsistentia, sed et una species, unum animal, et una substantia vel natura, ex iis ipsis apporet quia a sanctis Patribus, non ut unius naturæ sive substantiæ significativum super Domino sumitur, quia hoc exemplum suscipiunt. Si vero non modo una persona, et una subsistentia, et unus idemque est, sed et una species, substantia, et natura, et simpliciter nullo modo C unitorum salvus est numerus, jam non crit exemplum. Hoc autem nec verum, nec hac intentione dictum est a scriptore, sed ad demonstrandum tantummodo quia sicut illic qua unita sunt unum eumdemque hominem persecerunt, sie et hie unum Christum, unum Filium, unum Dominum, unam personam et unam subsistentiam : quod est et ex ipsis conside. rare sermonibus. Non enim dictum est, ex duabus quidem naturis, Deus et homo, quia et anima et corpus; at vero naturæ jam non duæ, sed una per unitionem. Sed postquam dixit : duæ naturæ, Deus et homo ; addidit, Filii autem non duo. Cur ergo pervertis ea quæ ob hoc clarescunt dicta, ut unus Filius monstretur, et non duo Dii; neque interiorem et exteriorem, velut alterum et alterum, duos quis Christos esse pu- D taret : sed ut, vel si quid Christi interius et quiddam exterius juxta exemplum propositum, et sicut de homine inquit Apostolus, non tamen, velut interiorem et exteriorem, duos Christos existere.

Hæret. Ego alium suspicor eorum quæ dicta sunt intellectum: quod enim dixit, a duæ naturæ, Deus et homo, quia et anima et corpus; Filii vero non duo, neque Dii, neque enim hic duo homines, etsi sic Paulus quod interius hominis et quod exterius appellavit; a tale est ac si quis dicat: Non sunt duo Christi, Deus homo, etsi sic Apostolus interiorem et exteriorem velut duos homines nuncupavit, id est, animam et corpus. Igitur hominem quem Apostolus

vetut in duo partitus est, sanctæ memoriæ Gregorius unum modum omnibus nominat, ne Christo eum conferens, duos videatur Christos assercre. Quia igitur super uno codemque homine circa Apostolum licet dicere, interior homo et exterior, de Christo vero non licet dicere, is qui intus est Christus, et is qui foris est Christus, secundum Patres sanctos qui in Ephesum convenerunt, ne duos faciamus Christos, claret quia in Christo major unitas quam quæ in homine facta sit; multo amplius igitur per unitionem una natura est Christi.

Rust. Planius audire desid ro quæ a te dicta sunt nuper, obscurissima enim sunt.

Hæret. Breviter simul et plane eadem repetentur. Dixit alicubi Apostolus : Quia quanto is qui for s est B noster homo corrumpitur, tanto is qui intus est renovatur (II Cor. 1v, 16); et tanquam de alio loqueretur, eum qui intus est et eum qui foris est separavit, ut voluti duo homines putarentur, alter interior, et alter exterior. Dicit ergo Gregorius, e sic ex duabus naturis Christus, sicut ex corpore et anima homo : > noa tamen licet vel sic nos dicere de Christo sicut de homine; quatenus sicut ille qui intus est, et ille qui foris est h mo quodammodo duo sunt homines, sic duo sint silii: non enim circa hoc exemplum sumimus quasi ut alter sit interior Filius et alter exterior, sed circa hoc tantom, quia ex ambabus unus est Filius. Quare ex parte, et non ex toto sumpsit exemplum. Insuper non solummodo duo, sed et tres veluti videtur Apostolus homines subsignare, dicens enim: Interior noster homo, et, exterior homo noster, in co quod dicit, noster, alium velut hominem monstrat, cuius isti sint duo; alius enim ego, et alius ille qui meus est.

Rust. Falsissime atque versutissime inquis : non enim vel Apostolus sic incongrue scripsit, vel illa universalis synodus ita desipuit, nt hanc incongruitatem velut ex persona sancti Gregorii exponent ad demonstrationem propriæ fidei : quoniam non hot interior et exterior bomo quod simpliciter bomo, sed quod non integer homo : non enim vel animus vel corpus integer homo. Omne siquidem quod regatur, adjecta negativa particula ponitur, ut puta: Anima rationalis homo non est. Ponitur homo, et id non esse dicitur. Circumscribit ergo Paulus hominis partem, dicens : exterior homo, id est, non et interior; ac per hoc non totus homo. Rursus, qui intus est homo : igitur non etiam qui foris : ergo nec bomo, sed aliquid hominis, neque imperfectum. Quis vero sic intellexerit Pater, non modo ex opposita e diverso incongruitate, sed et ex consequentia rationum licet ostendi. Inquit enim : « Si quis duos Filiet introducit, unum quidem ex Deo Patre, secundus vero ex Maria, et non unum et eumdern, et adoptiene decidat quæ promissa est recte credentibus. Naturæ quidem duæ, Deus et homo, quia et anima et corpus: Filii vero non duo, neque Dii: nec enim ii duo homines, etsi sic Paulus, quod intus hominis el quod foris nominavit: et, si oportet breviter dicere

properaturum, ubi omnibus frattibus desiderat esse A capita, quorum non omnino certa texi potuit chrosubjectus. . Porro S. Albinus Andegavensis episcopus de re gravissima consuluit S. Cæsari un, ut in actis i.lius legitur t. I Martii, pag. 60 : sed incertum est an id factum sit, dum ad illum profectus est cum S. Leobino, an postea rursum accesserit. Verum ex hisce clarissime patet, nomen S. Cæsarii maximum fuisse per totam Galliam, com viri sancti, tanto terrarum intervallo distantes, ad ipsum, tonquam ad oraculum, consilii et progressus in virtutibus causa proficiscerentur. Caterum jussit S. Casarius S. Leobinum redire ad monachos quibus præcrat regendes; qued ille præstitit, uti ibidem pluribus refertur. Hare sufficiant ad ostendendum quanta Carsarius floruerit nominis fama, quantaque ubique fuerit de sanctitate ac sapientia ejus existimatio.

9. Memoria ejus sacris fastis ascripta legitur ad 27 Angusti, qua festivitas ipsius in diœcesi Arelatensi celebratur. Audi pro omnibus Adonem : «In Galliis, civitate Arelatensi, sancti Cæsarii episco, i et confessoris, miræ sanctitatis et pietatis et studii viri. . Hi ce alii fere consentiunt, quorum verba recitare supervacaneum est. Trithemius de Viris illustribus ordinis S. Benedicti, lib. 14, cap. 84, Cæsarium monachis Bened ctinis adnumerat: at errorem illum abunde refutavit Baronius in notis ad Martyrologium Romanum 27 Augusti. Error Trithemii ortus erat ex anachronismo, videlicet quod putaret Cæsarium Beruisse multo serius quam revera floruit. Hinc in alium errorem lapsus est Andreas Saussayus, qui præter Cæsarium nos rum alterum annuntiat Cæsa- C rium Arelatensem episcopum, istius nominis secundum. Videri potest in appendice Martyrologii Gallicani, p. 1220, ubi facta quædam S. Cæsario propria, secundo illi fictitioque Cæsario attribuit. Hie error, ut nulla ratione fultus, longiorem refutationem non meretur, præsertim quod jam rejectus sit ab eruditis passim, ut observatum est in S. Veredemio, tom. IV Augusti, pag. 638. Itaque ad texendum Vitæ chronologiam progredior.

§ 11. Præcipua vitæ capita chronologice ordinata usque ad tempus monasterii sacris virginibus conditi. ubi de gemina Regula per Sanctum conscripta.

10. Circa tempus quo floruit S. Cz sarius, longissime erraverunt scriptores aliqui, nimirum Vincentius Bellevacensis, Sigebertus, Trithemius et Petrus Suffridus, quorum verba recitata invenies apud Vincentium Barralim in Chronologia Sanctorum Lerinensis abbatiæ, pag. 259 et segg. Hisce refutandis non immoror, qued errores illi jam correcti sint a variis, et sponte sua corruere debeat opinio illorum ex ordine a nobis deducendo. Baronius quoque in ætate Cæsarii assignanda multum deflexerat a via tom. VI Annalium, ad annum 453, num. 41; sed errorem illum utcunque correxit in additamentis tom. X subjectis, pag. 959. Deinceps vero cruditi exactius cognoverunt ætatem viri celeberrimi, atque in Chronologia ipsius fere jam consentiunt, si paucorum annorum excipiamus differentiam circa aliquot vitæ nologia.

11. Mortous est Sanctus, ut habet Vita lib. ii. num. 53, septuagesimo tertio ætalis anno. Mortem autem incidese in 27 Augusti anni 542 plures existimant, et nos deinde probabinous. Hine nasci debuit circa annum 470, videlicet post medium 469, si annus vitæ sep ungesimus tertins fere fuerit impletus, alioquin ipso anno 470. Anno atalis decimo octavo. secundum ms. nostrum Bisonticense et Arelatense Mabillonii tonsura clericali donatus est, quod factum oportuit circa annum 487. Biennio inter clericos transacto, ut habet Vita num. 4, Lerinum se contulit, ibique vitam monasticam exorsus est circa annum 489, ætatis 20. Post annos aliquot in monasterio Le-B rinensi transactos, cum nimia corporis maceratione in morbum incidisset, curandæ valetudinis causa Arelatem missus est, ubi ejus virtutes innotuerunt S. Æonio archiepiscopo Arelatensi, a quo diaconus et presbyter consecratus est sub fluein suculi v. Circa annum 499 abbas factus, non Lerini, ut perperam scripsit Trithemius de Viris illustribus, libro u. cap. 16, sed in insula Rhodani prope Arelatem, monachos ultra triennium rexit, ut legitur in Vita, num. 41.

12. Ex abbate ecclesiæ Arelatensi præfectus est episcopus post S. Æouium, qui illum sibi optave at successorem, teste Vita num. 12 et 13. Neque huic successioni obstare debent diptycha Arelatensis Ecclesiæ, in Analectis Mabillonii edita, cum illorum exigua sit auctoritas, ut jam adverterunt eruditi. Audi editores Galliæ Christianæ recusæ, tom. I, col. 534 : c la diptychis post Æonium legitur Joannes, cujus alibi nulla fit mentio. Multa sunt vero quæ diptychorum illorum auctoritatem elevent. Aliande vero legimus Cæsarium Æonio suffectum feisse in episcopatu. > Baronius quoque in Addendis ad tom. VI Annalium, impressis tom. X, pag. 960, aliter ordinavit successionem episcoporum Arelatensium, dum Ciesarium Leontio, et hunc Æonio successisse scripsit. Verum error ille satis refutatur ex successione assignata in laudata Gallia Christiana, quæ nellum relinquit dubium quin Eonius Leontio sit posterior. De anno inchoati episcopatus scriptores non omnino consentiunt. Dionysius Sammarthanus in Gallia Christiana, col. 535, annum assignat 501 vel : 02. Norisius Historiæ Pelagianæ, lib. n, cap. 22, contendit anno 503 factum esse episcopum. Fleury vero in Historia ecclesiastica, lib. xxxi, cap. 2, init'um episcopatus affigit anno 501. Demum Pagius in Critica ad annum 502, num. 8, et Longuevallius in Historia Ecclesiæ Gallicanæ, tom. II, lib. v. pag. 267, Æonio suffectum Cæsarium existimant anno 502. Horum sententiam, ut cæteris veriorem, breviter confirmabo.

13. Obiit Æonius 16 Augusti, ut probabimus in ejus actis ad 23 bujus mensis. Hinc certum fit mortuum non esse ante annum 502, quia Symmachus papa in epistola ad Avitum Viennensem, e data m idus Octobris Avieno et Pompeio consulibus, » id est, anno Christi 501, de eo ut vivente mentionem facit. Epiquuntur ita : « Hæc enim ambo, unum commixtione, Deo quidem inhumanato, homine vero deitato, vel quomodolibet quis nominet. . Vide igitur lectionem, ambo, nominantem; quæ to, duo quædam dici non voles. Onis usque adeo vecors sit, imo quis demens, quis impius et sine Deo, qui, ambo, esse non ilicat, duo quædam? Simul quoque inspice quia, sicut superius diximus, simpliciter unum naturæ sit potius proprium quam personæ, sicut unus personæ potius quam naturæ: verumtamen eo quod nonnunquam et præter acribiam dicantur talia, et alterne, salvo pio intellectu; sicut Apostolus sic de uno homine, tanquam si de duobus locutus est, ille qui intus et qui foris homo : sic iste de duabus naturis tanquam quasi personam, sed simpliciter unum; dicit enim. ambo hæc unum commixtione. Non autem tibi blandiaris. quasi omnino de una natura se eloqui putaverit; alioqui et cgo dicam, quia et hic non sine additamento legitur unum, sed dicitur unum commixtione, id est unitione, non natura unum.

Haret. Non mihi plura jam dieas, ecce uno te superabo sermone : ubi mihi de cætero fugics? ubi poteris verti? Non so'um enim unum quid dixit, utraque; sed et addit, commixtione : ubi commixtie, ibi omnimodo et una ex diversis natura : una igitur ex duabus Domini Ch: Isti facta natura est.

Rust. Glorisco Deum, quia velut inventa occasione, omne venenum tuum promptissime vomuisti. Rogo vero et spero, qui [F. quia] quanto vulnus tuum C manifestius factum est, tanto celerius curabitur. Non dixit enim sanctorum doctrina naturarum permixtionem, non dixit fermentationem, non dixit confusionem: bæc namque omnia non jam servant ea quæ unita sunt. Igitur si, quod absit, confusio facta est, non jam Deus est Christus. Sed ipse exposuit quid dixerit, commixtione, dum superaddit, Deo quidem inhumanato, homine vero deitato. Non dixit, Deo quidem confuso, homine vero confermentato: est enim, est revera quædam commixtio salvam custodiens differentiam commixtorum. Et hoc exposuit sufficienter olim S. Cyrillus in primo tomo contra Nestorii blasphemias, sic dicens : Nomen quidem commixtionis posuerunt eliam sanctorum Patrum nonnulli. Quoniam refusio contigisse: quemadmodum in ordine corum quæ invicem liquida commiscentur, liberem te ab hujusmodi pavoribus. Sapuerunt enim sic, nunquam ahusi sunt vero verbo ad summam factam unitionem corum quæ ad alterutrum convenerunt significare studentes. Convenire autem dicimus secundum unitionem indiscissibilem, et impermutabiliter habentem propria carnis Deum Verbum: invenienus vero et ipsam divine inspiratam Scripturam, non volde hoc verbum discutientem, sed potius quasi abusive ponentem atque simpliciter. Scripsit igitur sacratissimus Paulus de aliquibus : Sed non profuit eis sermo suditus, non mixtis fide iis qui audierant (Heb. iv, 2).

tur interim, et suadere adhuc amplius ex iis quæ se- A Nunquid ergo futuri erant circa a quum modum commixti ad alterutrum, sicut certe vinum aquæ, et refusionem quamdam subsistentiarum, quæ est in iavicem, passuri ii de quibus erat sermo; an potius uniti circa animam, secundum illud quod in Actibus sanctorum apostolorum scriptum est; quoniam multitudinis eorum qui crediderant erat cor unum et anima una (Act. IV, 32)? Sed arbitror hoc verum magis esse quam illud. Esto igitur extra pavores super i's : cauta enim nimis est mens sanctorum. > Ecce, quod reque quæstum est olim Nesterie, S. Cyrillus absolvit.

Haret. Ex synodicis ejus, si tamen revera potes, aliquid tale demonstra : qua enim in nugna, et costentione, et contradictione, non utique circa aeribiam de una, non ait unum esse Christum nee unam esse B dieta sunt : multa enim puto in talibus, et magis dispensative dieta; en vero quæ synodi universals sunt, firmissima omnium sunt, maxime quia oportit primum communia contemplari, et tune propria scripta. llabeo namque et ego non pauca ex talibus proferre scriptis.

Rust. Si ad satisfaciendum ti'i non sufficit circa hare linjus Patris auctoritas; me puta ista dixisse. Nunquid Apostoli verba quibus hæc demonstrata sunt, aut sic sanam expositionem poteris non probare? Verumtamen et in iis obediam tibi: spero enim in nomine Domini, quia si tibi per omnia que quæsieris satisflas, omni modo etiam corrigaris. Ex synodica et unitiva epistola sanctæ memoriæ Cyrilli ad sanctæ recordationis Joannem archiepiscopum Antiochiæ et synodum quæ sub eo est: . Eos antem qui dicunt, quia confusio aut fermentatio facta est Dei Verbi ad carnem, dignetur tua religiositas condemnare; credibile namque est quosdam et bre jacritare de me, tanquam si hoc vel sapuerim vel diserini. Ego autem tantum alienus sum a sententia injusmodi, ut et insanire putem eos qui qualifiet moda illud suspicati sunt, quod momenti obumbratio circa illam divinam Verbi naturam contingore possit. Manet etenim quod est semper, et mutatum non est; sed non ungnam mutabitur, aut ct'am permutationis erit susceptibile: impassibile vero ad hæc illud Dei Verbum confitemur universi.

Hæret. Et nos non impiam mixtronen dicimus, quam hic doctor iste accusat, sed plam, quam in ververo revereri te dicis, ne forsitan guædam putetur D bis S. Gregoril, cum tota universali Ephesina synode hic ipse sanctissimus Cyrillus accepit. Ilæc vero pa mixtio unam naturam Christi effects.

> Rust. Licet sufficiant quæ dicta sunt, tamen propter pertinaciam tuam, ut scias quia non talis est hujus lectionis intentio, cætera perscrutemur, que sic se habent : « Utraque enim unum commixtime, Deo quidem inhumanato, homine vero deirato, ve quolibet modo quis nominet. Dico autem alindet aliud e converso quam in Trinitate se habet : nam illic quidem alius et alius, et subsistentias non confundamus; non aliud vero et aliud, substantiam no separemus : unum namque hæc tria, et idem Deitate. . Clare in talibus verbis omnem veram commi

dem convenit, in Trinitate vero tota jam minime, sed potius alius et alius. Vides igitur, et duas naturas et aliud et aliud dici de uno eodem Domino Christo: alius vero et alius, ubi personæ sunt tres : non quia Christus quarta persona sit, dum certe sine ipso non jam tres, sed dum personm sint seu subsistentim; sed quia sicuti in commune sanctæ Trinitatis differentia. et numerus subsistentiarum et non naturarum est. sic in Christo qui coadimplet Trinitatem, naturarum, non personarum est tam differentia quam etiam numerus. Si enim hic e converso quam in Trinitate. quid aliud signat istud, e converso, nisi quia sicut ibi non una persona, ne substantias confundamus, sic hic non una natura, ut non confundamus naturas? Ex judicio igitur sanctæ et universalis synodi, con- B fusionem modis omnibus introducunt qui unam dicunt naturam Domini Christi ex divinitate ac humanitate factam.

Hæret. Duas naturas, et, aliud et aliud, ex quibus Salva'or, dixit : non, in quibus Salvator : vos autem, sieut synodus Chalcedonensis, non ex duabus, sed in danbus esse diciris.

Rust. Non dixit, fuisse, sed esse duas naturas : non solum propter illa quæ olim dicta sunt, sed et propter quod nunc dictum est : non enim dixit, sic se habuisse in Christo, sed quod sic se usque nunc habeat : Inquit enim, et e converso quam se in Trinitate habet, id est usque ad præsens; et nec dixit, illic quidem, sic se habuit e converso : in Trinitate vero sic xerat, e converso. Sicut igitur nunc usque illic subsistentiarum discretio, sic et hic naturarum. Eorum cnim quæ suerunt et non jam sunt, ad ca quæ semper sic sunt, quomodo secundum aliad et aliad, et alius et alius erit alter e converso. Si vero et boc tibi difficile est, ex superioribus jam monstratum est quia duæ naturæ Deus et homo, sic posuit tanquam si diceret, duæ naturæ sunt, Deus et homo.

Hæret. Et usque nunc duas naturas esse dicimus. sed ad hoc ut ex eis sit, non ad hoc ut in eis : hoc enim dicere est dividere in duo.

Rust. Die igitur, que sunt iste due? Certe manifestum est quia divinitas ejus et humanitas ejusdem. Si ergo in Deitate et humanitate, in duabus Christus: nam si non igitur naturis e est Christus, hoc est, non D est igitur ex duabus naturis, quod absit, qui ex Deitate et humanitate est; aut, quod absit, ex altera Deitate et humanitate præter duas naturas, aut nou ex Deitate atque humanitate.

Il æret. Et unde mihi ostendere potes quia Christus in divinitate atque humanitate sit?

Rust. Interim, quia non tantum fuisse quondam solum, sed nunc esse quoque naturas dixit, demonstrat et illud, quia dicit, ambo enim unum commixtionc. Idem vero est dicerc, hac ambo, et hac duo. Sicut igitur quando dicit hoc unum, non suisse solum, sed ctiam nunc esse intelligimus; sic et quando ambo hæc

nuit hærcsim, monstrans quia aliud in Christo qui- A non fuisse solum, sed ettam esse intelligimus : al enim jam, non hæc ambo, igitur jam non hoc unum. Quare, qued absit, non jam dicetur unus Christus, nec una ejus, secundum te, osse persona; nec non etiam ipse articulus hæc, pluraliter dictus, non na:nram, sed naturas esse significat; ambo vero illa duo. unum esse, sub uno vero omnia dicta sunt, sicut ostendit dictorum lectio.

> Hæret. Non multa mihi, sed illud, at dixi, proba. quia in ils sit Christus.

> Rust. Et hoc tibi ex synodicis similiter lectionibus comprobabo.

> liæret. Prius, guæ sunt residua testimonii sancti Gregorii perquiramus, clare, ot arbitror, unam Domini Christi substantiam declarantia.

> Rust. Servetur tibi absque præjudicio et iste sermo: nunc vero interim, dum adhuc quæ dicta sunt memoriter retinemus, accipe synodicam lectionem, quia Christus in divinitate atque humanitate sit. Testimonium synodicum Ambrosii sanctissimi Mediolanensis ep scopt.

· Sileant igitur inancs de sermonibus quæstiones, quia regnum Dei, sicut scriptum est, non in persuasione humani verbi est, sed in ostensione virtutis (I Cor. 11. 4). Servemus differentiam divinitatis et carnis. Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in eodem utraque natura est; et, si idem loquitur, non uno tamen semper loquitur modo. Intende in eo. nunc q idem gloriam Dei, nunc vero hominis passiones: quoniam ut Deus, docet et divina, quia Verbum est : se ha'et; sed communiter addit, habet, postquam di- C ut vero homo, loquitur humana, quia in mea substantia loquebatur. Audisti, custodiamus differentiam divinitatis et carnis. Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in eodem utraque natura est. > Intende. quæso, in utroque esse corum quæ dicta sunt, Dominum Christum, id est, Deitate et humanitate; quorum et differentiam dixit oportere servari. Et addit, quia in eodem utraque natura est. Quid igitur vult id quod ait, quia, nisi ac si dica!, propter hoc in iis est, quia in eo sunt hæc? Si enim Christo [forte, in Christo] duæ naturæ, et in duabus naturis est Christus. Propter hoc nec uno semper loquitur modo idem ipse, quia non una natura, sed aliquando quidem tanquam Deus est, aliquando vero ut homo, quia in mea substantia loquebatur, id est, quivis [forte inquit], qui in mea erat substantia, loquebatur: ipsa vero temporis differentia, et Dei gloriam atque hominis passionem et naturarum distinctionem pariter repræsentat, dum dicit, nunc quidem hoc, nunc vero iMud.

> Hæret. Tu ista dicis: nam synodus non ait quod in utraque natura sit Christus, sed quod ipse quidem in ulroque loquitur : in ipso autem utraque natura est; et non dixit due, sed utraque : quod vero utrumque, non continuo, duo.

> Rust. Quousque, o tu homo, Deo discredis, qui per sanctos locutus est Patres, et impudentiæ non parcens, desperationis cæcitate ctiam communes con

quam hominum, utrumque non esse duas? Convinco vero te a tua ipsius conscientia. Die igitur anathema ei qui non credit, quod Christus in utraque natura et in Christo utraque natura est, ut credamus tibi vel hoc, quia ex bona conscientia loqueris. Quid est ergo, quod occasiones et varietates verborum quæris? Dic anathema, et tunc tanguam nescientem te rationabiliter suadebimus. Quia vero dixisti, quia in utroque loquitur, et quia in mea substantia loquebatur; non dixit, quia in hoc sive in illo sit, sed quia in utroque loquitur, unus qui in utroque est loquitur: sic hoc positum est in tantum, ut sequetur Filius Dei. Reddito vero verborum ordine, facilis est intellectus, tanquam si diceret, qui in utraque natura est Dei Filius, et addidit, loquitur. Verumtamen idem rursus designat B illud incongruum quod tua verba consequitur : si enim non est in utroque, loquitur igitur ubi non est. Quinctiam si non ille est in utraque natura, est vero in eo utraque natura; non est ille Déus filius in iis quæ sunt in eo. Et de nonnullis quidem talis ratio verax est : ego enim sum in hoc mundo et in hoc I co, sed non etiam vel mundus vel locus in me, de iis autem quæ ad substantiam pertinent, necessarie conversio fit. Etenim, si Filius in divina substantia, et in Filio ergo divina substantia; et si humanitatis natura in ipso est, et ille in ipsa natura est; et si duæ sunt in ipso naturæ, et ille in duabus naturis est.

Hæret. Ego timeo idem velut in confessionem fidei d'ecre quod quilibet dicere possit dividens atque se- C jungens: divisio enim in duo, vel in tria, aut certe plura ultra fieri dicitur; et ideo non dico, in dunbus.

Rust. Similitudo sermonum idem non facit in rebus existere; alioqui tali modo, et illum qui dicit, quia in eodem utraque natura est, possibile est sustinere calumniam: econtrario enim quæ confunduntur, in unum aliquid confunduntur. Hoc vero est et sermonum summa diversitas, seu magis adversitas, dicere quia unus et idem in duabus naturis est, et dicere quia in duabus aut in duobus quibusdam dividitur : qui enim dividitur vel partitur, sive separatur, non est unus in illis in quibus separatur, non enim 1 patest unus esse, et divisus esse; sed postquam fuerat aliquando unus, jam nunc non est unus, postquam separatus est. Hoc ergo significat impia divisio vel D separatio. At vero unum cumdemque in aliquibus esse, hoc magis cautius et tenacius inseparabiliter unum esse, est : qui enim in duabus est, et idem ipse permanet, ille non solum partiri non potest, sed et sufficiens est ut in seipso unita custodiat in quibus secundum subsistentiam, id est substantive est, id est, ca quibus absque ulla med etate participat. Quare multo amplius et cautius non unum decimus Filium: quippe scientes eum in duabus naturis existere, fortiter atque incommutabiliter eum novimus unum, non vinciendum, ut ita dixerim, dualitate naturarum in quibus est, ut partiator in duo, sed et prævalen-

Hæret. Argumentatio, mihi, et ingenii subtilitas, ut ita dixerim, videntur hæc verba. Ego autem ad illam sanctissimam sanctorum Patrum convertar auctoritatem : ex te vero, secundum tua: promissiones, exigam ut quæ reliqua sunt lectionis sancti Gregorii. tandem aliquando jam recenseam, quæ ita se habent: « Si quis dicit, tanquam in propheta secundum gratiam inoperatum , et non secundum substantiam conjunctum et complasmatum Verbum; sit vacuus melloris operationis, magis vero plenus adversæ. Si quis non adorat hunc Crucifixum, ana hema sit et deputetur cum Deicidis. Si quis ex operibus perfectum factum, aut post baptisma vel resurrectionem ex mortuis, assimilatione dignum factum dicit, sicati gentiles subinscriptos inducunt, anathema sit: quod enim copit, aut proficit, aut perficitur, non Deus; vel si propter incrementum catamodice ita dicitur. Ecce indubitanter anathematizati sunt qui dicunt non secundum substantiam conjunctum Deum carni, et non complasmatum. Si igitur secundum substantiam in Christo unitio facta est, constat quia unam substantiam fecit : non enini dixit testimonium secundum substantias conjunctum, sed secundum substan iam : substanti i vero utique una est, et non dute substantiæ, ut dicitis vos. Memini vero et illud. quia ubi nateralis unitio dicebatur, dixisti quia interim non dixit unitionem secundum naturam, sed naturalem. Ecce igitur hic non substantialem, sed secundum substantiam specialiter conjunctionem dixit, id est unitionem; addidit vero, et complasmari Deum carni, et Judæos non homicidas, sed Deicidas esse.

Rust. Non dicit nunc qualiter ad invicem dum natur.e convenerint, sed quomodo una et sola divina natura humanitati convenerit, sed non e converso etiam. Si vero improbabile id suspicaris, hujus particulæ principium intendamus; dicit enim: Si quis tanquam in propheta dicit, secundum gratiam operatum. Vides igitur propositionis principium, quomodo Deus carni copulatus sit, non quomodo Deitas et humanitas sine unitate, id est ab una unitionis, ut ita dixerim, parte. Perimit igitur ne dicatur simpliciter, secundum gratiam Deum conjunctum, et secundom illam gratiæ mensuram circa quam in prophetis est operatus; probat vero secundum substantiam conjunctum: et neque unitum dixit, sed conjunctum; conjunctio vero corum est que non immediabiliter sunt unita. Quid vero sit quod dicere volo, nitar clarius dicere : non Deus Verbum, divinam naturam; sed divina natura per Dei Verbi personam, unita dicitur carni. Si enim tota Trinitas incarnari voluisset, tunc forsan juste ipsa per semetipsam suerat incarnata natura : omnia enim quie illi natura secundum se et propter semetipsam adsunt, communia Trinitatis, et non propria unius soliusque personæ sunt. Inhumanatio autem non Trinitatis communis, sed propria est selius subsistentie Ver-

ceptiones mentis evertis? Quis dixit, quis audivit un. A tem, in sua ipsius indirumpibili unitione, illus ipsus quam hominum, utrumque non esse duas? Convinco in quibus est, servare naturas.

<sup>·</sup> Mox infra, operatum.

bi : incarnatus est igitur et Deus Verbum, et na- A tura ejus : sed ille quidem per semetipsum, et secundum quod est ipse; illa vero non ita, sed per personam. Igitur Deus Verbum, secundum semetipsum quidem unitus est carni; una enim persona et una subsistentia est facta cum carne : secundum naturam vero conjunctus est potius quam unitus, duæ enim manscre naturæ; et per comparationem. Verbum potius unitum carni est, quam natura ejus; et ob hoc istud potius quam illud, unitio est. Illud igitur magis conjunctio est, licet sit et unitio; hoc vero magis unitio est quam conjunctio : nam quæcunque omnino conjunctio nominatur, illic pene semper servatur et numerus conjunctorum, seu etiam quantitas.

hic sermo : nec enim differt dicere, quomodo ad invicem duæ na uræ convenerint, et quomodo divinitas humanitati conjuncta sit. Nam si una est, a semetipsa minime differt : sic igitur Verbum carni copulatum est, sicut caro Verbo. Deinde quæ rursus differentia Verbi cjusque natur.e, ut ipse quidem per semetipsum dicatur unitus; illa vero unita non per semetipsam, sed potius fuisse conjuncta?

Rust. Intentius to audire quieso quam prius : subtilior enim sermo est, quam qui possit aliter compreheudi. Inhabitare etenim Deus dicitur a nobis in carne, indivise atque incessanter, non autem caro inhabitare Deum; et temp'um Dei dicitur caro, sed nequaquam templum carnis Deus : et hujusmodi unitionem Deus fecit, et non caro; caro autem passa C est, et minime secit. Passio autem non solum corporaijum et contristantium, malorumque dicitur, sed et spiritualium, et suavium, et bonorum, ita ut et ipsa beatitulo creaturarum passio nominetur. Et una quidem cademque unitio est, sed uon una definitio sive ratio unitionis. Si igitur oportet præsentate per imaginem disserentiam Deitatis un tæ carni, carnisque Deitati, dicimus ita. Contingit, unius ejusdemque viæ contrarias esse rationes : cadem namque est ascensus atque descensus; ab hoc quidem principio, ad il ud ascensus, ad hoc vero ab illo descensus, subjectum vero, idem : locus namque itineris idem est, etsi multoties et millies id quilibet pertranseat. Sic igitur, ut verbl gratia et manifestandi causa dicamus, differt a Deitate ad humanitatem, non ipsa unitio, sed ratio unitionis ad com quæ est e diverso: licet hic et illud discrepet, quia doarum naturarum unitionem non ambæ fecere naturæ, sed sola divinitas. Quid enim et cooperari ad unitionem valuit natura nostra quæ in Christo est, quæ sumpsit ab ipsa unitione principium? Forsitan vero et propter hoe, non secundum substantias, sed secundum substantiam duæ sont conjunctæ substantiæ, quia non duarum, sed unius tantum, miraculum ipsa unitio fuit. Non enim, sicut in prophetis vel al quibus aliis, divina gratia manum porrigente, noi is tamea studentibus et quodammodo cooperantibus, unimur Deo; tali modo i lie, sed longe inchabiliterque diverso.

Hæret. Rursum compellor ambigens objicere, quæ sit disserentia vel quod medium Verbi, et naturæ sive substantiæ ejus; ut ipse quidem per semetipsum carni uniatur; natura vero ejus non per semetipsam, sed secundum personam.

Rust. Quam vos dicitis causam, ut non inhumanaretur Pater et Spiritus sanctus, dum una Dei Verbi natura incarnaretur, quæ natura communis est Trinitati : hanc nos dicimus causam, ut Deus Verbum inhumanaretur per semetipsum; natura vero ejus, secundum personam. Imo vero id quod nos dicimus, multo videtur facilius esse quam quod dicitis vos. Si enim sic unita est humanitas atque divinitas ut una sieret natura, et omnino inhumanatus non est Pater nec Spiritus sanctus, qui ejusdem naturæ sunt Haret. Mihi multa incongruitate plenus videtur B et non alterius, quomodo impossibile sit sic inhumanatum fuisse Verbum ut non per semetipsam inhumanaretur ejus natura?

> Hæret. Sed omnia quidem quæ habet persona, habet immediabiliter et natura; non autem quie sunt naturæ, necesse est ut sint etiam personie.

Rust. Sermo quidem iste, et ante demonstrationem incongruentissimus videtur universis; verumtamen, propter insensatos, ex necessitate respondeo. Quasi, ut inquis, nulla differentia est, nec aliquod medium personæ Verbi et naturæ ipsius : hoc quod nibil est, nil prohibet e converso dicere. Igitur nulla differentia neque aliquod medium est a Verbi natura ad ejus personam. Quoniam vero indifferenter secundum camdem naturam se habent, non solum Pater, sed et sanctus Spiritus; inhumanato Verbo ejosque natura, inhumanati sunt igitur, secondum te. et Pater et Spiritus sanctus. Necesse est igitur circa vestras blasphemias, ut et genita et passa sit tota sancta Trinitas. Insuper aute u et caro, secundum te. trium erit personarum propter Trinitatem, aut Trinitas una persona propter carnem, aut carnem necesse est naturam quidem habere, personam vero non habere. Non igitur ex duabus naturis, secun lum te, uons Christus, unus Filius, unus Dominus : hac enim unius et solius apud vos compositie personæ significativa sunt; sed solum, sicut dicitis, una est facta natura : omnis igitur ex vestra argumentatione necessitas e t, aut unum esse Christum, unum Fi-D liam, unum Diminam, et non unam ejus naturam ex duabus; aut esse unam naturain, et non esse unum Christum, unum Filium, unum Dominum. Onid igitur vestrum crimen aliis attribuitis, tanquam duas dicentes naturas, negant unum Dominum, unum Christum, unum Filium : quod nobis incessanter confitentibus, et verbis et rebus; vos soli incessanter negati-, unam dicentes naturam? S goandum vero et hoc, quia qui prius differentiam Verbi et ejus naturæ esse negaveras, nunc dixisti, omnia quæ habet persona, habet immediabiliter et natura, non autem quie sunt naturæ, necesse est ut sint cliam person e.

Haret Conficent esse aliquid differens : sed hoc profal co quedem quedam naturæ ettem perconarum esse communia; non tamen ea quæ personæ sunt A est id pro eo quod est, genitum ex Patre Unigenitum. prohibet esse etiam naturæ. Et ideo persona incarnata, facta est una natura : facta vero una natura, non est Trinitas incarnata. Ea enim quæ personæ sunt, mox sunt cliam naturæ; ca vero quæ sunt naturæ, non continuo etiam personarum.

Rust. Si igitur ea quæ personæ sunt, ut inquis, continuo etiam naturæ sunt; quoniam duæ personæ, id est Patris et Spiritus sancti, aliæ sunt præter humanitatem Filii; altera igitur et natura secundum te, Patris et Spiritus, præter humanitatis naturam quæ est in Christo. Natura igitur Patris et natura carnis duæ sunt. Quia igitur una et sola et simplex natura est Patris et Spiritus sancti; ipsa vero et Filii, secundam quod Deus est : Filii igitur naturæ sunt duze.

Hæret. Sed in solo Filio, cum humanitate una est facta; in reliquis vero personis altera, et altera, duæque naturie sunt.

Rus'. Ergo circa quiddam quidem suum facta est una; secundum aliquid vero, minime. Hoc vero aliquid, si quidem Filii personæ idem est, manifeste nobiscum non jam unam naturam, sed unum Filium factum fuisse, et unam ejus confiteris personam. Si vero non est idem personæ, non erit simplex, secundum te, sed composita erit divina substantia: cujus aliquid quidem factum est, una natura cum carne; aliquid vero minime, una cum carne natura. Igitur deitatem et humanitatem ad invicem discernere non sustinens, ipsam simplicem Deitatem, et hoc secundum semetipsum discernes. Quia vero impium sit om- C nia Dei Filii divinæ ipsius impartiri naturæ, si duhitas, osten etur : nec enim carnis cjus passiones divinæ Filii naturæ dicere licet, nec ea quæ Verbi sive religuarum sicut arbitror subsistentiarum sunt propria. Causa vero hæc e t, qui ea quæ personas exprimunt ab invicem distantia sunt, simplex vero, secundum quod simplex est, nihil differens habet. Pater enim genuit quidem, sed non ctiam genitus est; Filius vero genitus est, sed minime gemuit; Spiritus autem sanctus procedit, et non e diverso. At vero divina, id est sanciæ Trinitatis natura, quæ tribus subsistentiis est communis, nec genuit, nec genita est, nec procedit: nam si unum horum, ergo et reliqua; id est, si genuit, et genita igitur est, et processit. Et sic quoque impium est, omnia Dei D Filii divinæ ejus impertiri naturæ. Nam cum sit proprium Filii Dei, nec gignere, neque procedere; bac jam non referuntur ad ejus naturam qui gignit atque procedit. Quin potius, si quid hoc est Patri gignere, quod non gigni neque procedere, et Filio hoc ... 4 Decrat versus in exemplari.)

Hæret. Si non genuit divina natura, quomodo in Nicæa sanctissimi Patres Filium ex Patris substantia genitum dicunt, inquientes gen tum ex Patre unigenitum, id est ex substantia Patris?

Rust. Non habet symbolum ista: unde nec in Constantinopoli sancti illi Patres 150 hoc dixerunt. Verumtamen vel si det aliquis hoc ita positum, dictum ejusdem substantiæ existentem cujus et Pater, nen tanquam genitus sit ab ipsa substantia : non enim substantiæ, sed subsistentiæ Patris est Filius, Deus Verbum : non enim Pater Verbi, communis trium subsistentiarum natura; sed sola subsistentia Patris.

Hæret. Ergo, secundum te, corrupit quod verum est sancta et magna et universalis synodus quie in Epheso facta est : posuit enim symbolum, dicens al locum sic : Et in unum Dominum Jesum Christun Filium Dei unigenitum ex Patre unigenitum, id est, ex substantia Patris, Deum ex Deo, lumen ex lumine; et reliqua.

Rust. Non oportet quando de Patribus sermo est, sic audacter fieri verba: alioquin et ego forte dixis-B sem, ergo corrupit sancta et universalis Constantinopolitana synodus, secundum te, symbolum Patrum. Sed oportet nos, sanctis Patribus parcentes, hane partem derelinquere, et illud solum dicere quia, etsi verbis distat expositio, non tamen et sensibus, Igitur quando dicimus genitum ex substantia Patris, sic intelligitur, sicut superius diximus, quia ejusdem substantiæ est; aut ita distinguendum, ex substantia Patris, Deum ex Deo eum esse, et lumen ex lumine. Et illud vero dico, quia in una cademque synodo Ephesina, ubi Charisius propriam filem confessus est, quæ etiam placuit synodo illi, non sie posuit hanc symboli locum, sed magis sic: Et in unum Dominum Jesum Christum Filium Dei unigenitum, Deum ex Deo, etc. Arbitror vero hanc esse dissonantiæ causam, eo quod a multis memoriter teneretur, et, dum quidam nonnulla obliviscerentur, sermonem commutarent pro altero alterum.

Heret. Firmius aliquid super hoc audire velim; hæc namoue dubia sunt.

Rust. Sufficit tibi ad meæ expositionis astructionem, tuæ ratiocinationis sensum, magis autem suspicionem sive dementiam subrui : si enim cuncta que uniuscujusque personæ sunt, et maxime Filii, oportet nos communi Trinitatis deputare substantiæ; ergo et passio Filii, divinæ naturæ passio erit. Si vero dixeris quia sola illa quæ divinitatis sunt, ergo jam non unum est, sicut una persona Dei et hominis. Si enim et dum cuncta personæ Dei verbi deputentur, ut jactitas, divinæ naturæ, ipsa divina natura non fit una persona cum Verbo; quomodo humanitas ejus lem Verbi, cujus propria non deputantur divinæ naturæ, una cum ipsa sit natura? Quod si et hoc concedamus, quia omnia quæ personæ sunt, deputari oportet communi personarum substantiæ, non eo quod primæ et secundum se substantiæ illius ista sint : alioquin, secundum se, et genuit, et minime genuit; et genita est, et non est genita; et procedit, et non procedit; et inhumanata est, et minime inhumanata. Pater enim genuit, et genitus non est; Filius antem genitus est, et minime genuit ; Spiritus autem sancias, nihil horum, sed procedit tantum, et non e converso. Nulla enim ratio est, cur, si ea quæ adsunt cuique personæ, ac sunt ctiam naturæ carum, non etiam per hoc veræ dicentur assirmationes atque negationes circa idem, de una eadem simplicique substanti, quod est nimis incongruum : ita ut magis demonstretur ex istis quia ea quidem quæ uniuscujusquo personæ sunt propria, ipsius secundum seipsum et per semetipsum sunt : quia nec sunt opposita, dum de codem dicuntur; ca vero quæ de natura communi, non ita. Quia igitur et inhumanatio proprietas est personæ, dico autem, Filii: non igitur ipsa per semetip-am, et prime natura inhumanata est : et stant nobis quæ superius dictæ sunt demonstrationes universæ. Dico vero et illud, quia quando dixero, Deus, simpliciter, universam Trinitatem dico: quando autem Deus adjectum habuerit, Pater, non jam Trinitatem, sed unom personam. Sic igitur cum dico, p unitionis omnino inseparabilis unitas custodiatur. Si substantia, significo id quod commune est Trinitatis: quando autem cum adjectione, substantia Patris, solam substantiæ illius personam.

Hæret. Quid vero, quia sancta synodus inquit complasmari Deum carni, et quia Deicidæ sunt Judæi, tanquam non homine occiso, sed Deo? Quomodo Deus complasmatus esse et occidi dicitur, nisi quia una natura est? si en'm duæ essent naturæ cum salvus esset numerus, et differentiæ et proprietates salvæ omnimodo essent. lis autem permanentibus, dicere oportebat quia occisus esset homo, et non coexstinctus Deus; et quia plasmatus est Deus, sed plasmavit et suscitavit templum, id est hominem.

Rust. Magis non advertis quæ dicta sunt : id enim quod dicimus cum semper aut duo, aut amplius nu- C mero significat. Si igitur Deus complasmatus est carni, duo igitur quædam sunt, Deus atque humanitas. Testis autem mihi ad hoc est sanctissimus Cyrillus in secunda quidem ad Nestorium epistola, inquiens ita : c Christum unum et Dominum confitebimur : non tanquam hominem coadorantes Verbo, ut non incisionis phantasia subintroducatur propter hoc quod dicitur, cum, sed sicut unum, et cumdem adorantes: quoniam non alienum est a verbo corpus ejus, cum quo et ipsi considet Patri. In tertia vero: Si quis audet dicere illum assumptum hominem coadorari oportere Deo Verbo, et conglorificari, et coappellari Deum tanquam alterum cum altero (hoc enim quod est, cum, semper quoties adjicitur, id ratione honorat Emmanuelem; et unam ei glorisicationem deputat secundum quod factus est caro Verbum ; anathema sit. >

Hæret. Compellor hæc ipsa clamare: quomodo Deus complasmatus est? quomodo occisus? quo autem modo non contraria sibimetipsi dicit sanciæ memoriæ Cyrillus, qui id quod est cum ex sua persona ferventer abjurat, et hoc idem cum rursus synodice spprobat? Hæc sunt quæ me præ omnibes movent vehementerque perturbant.

Rust. Arbitror quod pariter sateamur, quod Filius Dei Deus Verbum, et consubstantialis existens et indifferens secundum naturam a proprio Patre;

desunt ipsi naturæ, quæ desunt cuique personæ. Ac A identidem est impassibilis sicut ille, non tamen ob hoc omnino ab eo aliena sunt quæ ejus acci lerunt propriæ carni : dico autem circa unitionem. Quia igitur plasmata quidem est caro, non Deitas Verbi sempiterna persistens: erat vero inseparabiliter carni unitum Dei Verbum, ea quæ propria carnis sunt, propria faciens: dispensative complasmari dicitur carni ut propriæ carnis impassibiliter significans plasmationem. Sicut enim, genita ex Virgine sacrosancta ejus carne, ipre dicitur genitus, qui omnibus ad id ut sint præstat genesim; sic plasmata ejus carne, ipse dicitur complasmatus : ut in eo quidem quod est, consolvetur (Sic) ratio naturarum; in co vero quod est plasmatus (quod dum proprium sit, primo loco, humanitatis, dicitur tamen etiam de Deo Verho), igitur solam nobis unitionem voluisset ostendere, inculpabiliter utique diceret, plasmatus est Unigenitus secundum carnem sive carne : id est secundum nostram naturam. Si vero solam differentiam, immaculate dixisset, quia Sapientia ædificavit sibi domum (Prov. 1x, 1): id est Verbum carnem: nunc autem bene et breviter utrumque ostendens, non principaliter et absque omni medio plasmari, sed complasmari decibiliter introduxit.

> Hæret. Ecce de hoc quidem quid diceres, nescia quamodo: quid autem de Deicidis dicturus es, id est

Rust. Item tibi denuo dicam : si enim semel Dens ea quæ carnis sunt, in semetipsum propter nostram salutem refert, non inconsequenter, sicut complasmari dicitur carni ipse qui propriam carnem plasmavit ut Deus; sic illi qui ejus occiderunt carnem non consequenter, arbitror, Deicidæ vecantur; non quia purum et sine carne occiderint Deum, sed quia ille homo quem occiderant Deus est : non enim purus erat homo, sed perfectus tam in Deitate quam etiam in humanitate idem ipse. Si vero hoc tibi probabile non est, suscipe vel aliam expositionem. Crimen apad istum judicem non a pæna sustinentis deputatur, sed ab intentione facientis. Quia igitur Deus quidem impassibilis est per naturam : quod vero attinet ad Judwos dicentes. Iste est hæres, interficiamus eum et nos habebimus hareditatem (Matth. xxi, 38; Marc. xii, 7; Luc. xv, 14); circa Evange. ipsum intelligere compellit), et non potius una ado- D lium sic voluerant perimere Filium Dei, ut nec resurgeret ulterius, neque vero esset omnino d'vinitas ejus, licet nullus eum potuisset exstinguere. li vero qui hoc ipsum quod est impossibile, intentione tamen propria ut facerent institucrunt ; juste utique Deicidæ vocantur, non a fine eventus : quomodo en m hoc fieri possit, dum quod studetur sit impossibile? sed ab ipso impetus sive instantiæ crimine. Forsan vero nec illud est incongruum dicere; quia sibimetipsi occidit Deum, qui nec reputat esse illum vel qui vitam propriam sic disponit tanquam non sit Deus : nullam namque de bonitate cius in vita futura fructificat utilitatem; quippe, tanquam si, quod ad illum attinct, non sit : circa id

quod dictum est: Dixit insipiens in corde suo : Non A est Deus (Psal. xIII, 1). Sic enim dixit Apostolus Dei illis qui post baptisma judaizaverint sicut prius, qu'a non simpliciter, sed sibimetipsis rursus crucifiqunt Filium Dei (Hebr. vi, 6). Nec non autem hoc quoque dicimus, quia Sabellius et Samosatæus Paulus perimunt, id est abjurant sanctæ Trinitatis subsistentias; et Arius consubstantialitatem, et Nestorius unitionem, et vos differentiam; ne forte tali aliquo modo et hoc dicatur, non quia interemerunt vel occiderunt, sed quia refutaverunt Deum.

Haret. Si hoc ita intelligitur, cur contra Nestotium hac lectio assumpta est, dum certe quæ a te ante modicum dicta sunt, Nestorius non refutet?

Rust. Jam quidem supra dixi in principio vicini sermonis, ea quæ ille omnino non recipit; id quia B per unitionem dicantur de Deo Verbo quæ carais sunt; secundum vero ea quæ inferius dicta sunt, videtur quodammodo non inutilis esse ad eversionem Nestorii dogmatum sermo. Maledictionem namque ostendit corum qui non credunt quod adorandus sit qui crucifixus est; non enim purus est homo, sed Deus simul et homo: nec vero coadorans ut alter alteri, sed sicut unus, quia ut unus est adorandus est. Forsan autem et sicut qui Deum passibilem dicunt, Deopassiani vocantur (non quod passa sit impassibilis substantia divinitatis, sed propter illorum qui sic a stimant, blasphemiam), ne sic Apollinaristæ Deicidæ nominentur, qui ipsum Deum in carne conversum et ita mortuum arbitrantur. Et si hoc ita se habet quod dictum est, tale est: Si quis non ado- C mento id accipiat moz ut creatur ab opifice Deo, rel rat eum qui crucifixus est, anathema sit, et scribatur cum illis blasphemis qui dicunt quod occisus sit Deus in sua natura. Signandum vero et illud, quia ubi dixit, conjungi et complasmari, non ait neque Deum neque Verbum, neque Christum, neque Dominum: arbitror autem ob boc, ut daret legenti intellectum, quia secundum personam plasmatus est tanquam unus; secundum naturam vero complasmatus est tanquam habens alteram naturam cum qua complasmatus est.

Hæret. Ego ab ista frequentatione sermonis ad alterum deductus intellectum, sic intelligo complasmari; quia id quod non est prius, nisi secundum materiam plasmari dicitur, sicut Adam ex luto plasmatus est : quod autem jam prius est et perfecte est, quando non quidem fit, sed unitur, complasmari dicitur : sicut in domo, quæ olim prius sunt, et quæ ad ipsam horam flunt; vel sicut in codice, cum sumuntur quaterniones qui ante suerant consuti, si quis dicat consui : salva tamen pura dogmatis ratione quæ non solet esse per universa conveniens, sicut et olim constitit inter nos.

Rust. Mihi prodest et istud: ut enim id quod est, cum illic non unum aliquod, sed plura; ita et hic.

Hæret. Unde constat quod hæc ita se habeant? potesne mihi hæc in ipsis satisfacere verbis, an unde mihi ista depromes?

" Vulg., Ego mandari sanctificatis ricis, et vocari fortes meos.

Rust. Licet oportuerit ut ea quæ dicta sunt. omnino satisfecerint tibi; tamen vel illa intende qua in finem prædictis adjecta sunt. Dicit enim : « Quod enim coepit, aut proficit, aut perficitur, non est Deus; vel si propter crementum quod paulatim fit, ita dicatur. » Quid ergo? dic mihi : nonne manifesta est differentia naturarum? Quod enim cœpit, et profecit et ad perfectionem pervenit, caro est : quod vero semper est, et secundum naturam et substantiam perfectissimum, Deus est. Quia igitur, vesan'entes ut Arius, dicunt de Domino crucifixo, quia Deitas ejus non secundum naturam et substantiam perfectis-ima est, sed per donum vel mercedem honorem percepit a Patre : quippe quæ vertibilis sit atque mutabilis; contra objecit sanctissimus Gregorius, si quis ex operibus perfectum. Ad hæc vero, Pauli Samosatai sodales dicebant, quia post nativitatem ex Virgine, nec non et post baptisma, et ultra post resurrectionem a mortuis, profecit ad adoptionem : ii quidem fractam et mutabilem Deitatem Filii suspicantes; illi vero hominem purum honorificatum a Deo, et deisscatum propter operum meritum, ut ob hoc etiam Deus voceiur, non ut qui ante Mariam fuerit et inhumanatus sit. Hos duos Gregorius sub uno con rivit, adjiciens bæc : « Quod enim cœpit, aut proficit, aut perficitur, non est Deus; vel si propter crementum quod paulatim fit, ita dicatur : 1 id est, quod principium habet quando est, et quod non a natura est, sed propter opera fit perfectum. illud non est integerrime Deus; vel si sub uno mosi paulatim proficiat sicut aliqui hominum.

Iheret. Ergo, sicut dicis, non contra Nestorium dicta sunt hæc, sed contra Apolinarium, et Arium, et Paulum Samosatæum.

Rust. Sed quia Nesterii dogna ad dogma Pauli habet quamdam cognationem, propterea eadem contra utrosque conveniunt. Jacet enim in synodi o codice inter alias Nestorii blasphemias, et hæc lectio: « Sed sicut dicebamus Deum omnium creatorem, et Deum Moysen; inquit enim: Deum te posui Pharaonis (Exod. vu, 4), et Israel Filium Dei, Filius enim, inquit, primogenitus meus Israel (Exod. iv, 22) : ct sicut dicebamus Christum Sanl, Non enim mittam manum meam in eum, quia Christus Domini est (I Reg. xxiv, 7); et Cyrum identidem : Hac dicit, inquit, Dominus christo meo Cyro (Isa. xLv, 1); et Rahylonium sanctum, Ego enim, inquit, præcipiam cis, sanctificati sunt et adducam eos a (Isa. xiii, 3): sed communio quidem nominum similis, dignitas vero non eadem. > Ec. e palam hic impius, sicut Moysen deum, sicut I-rael filium, sicut Saul et Cyrum christum, et Babylonium sanctum; sie et ipsum Dominum dieit non secundum naturam Deum, sed vocabulo solo; non secundum substantiam, sanctum et unigenitum, sed sicut Babylonios et Israel : differentiam vero ejus ab aliis non vult esse secundum substantiam, sed circa dignitatem, ut nesciens natura Deum.

quam non sit differentia, Deus complasmari dicitur? si vero, ut dicis, eo quod Dei dicantur ea quæ circa carnem contigerunt, secundum veritatem dienntur hæc an mendaciter?

Rust. Quia quidem salva sit differentia naturarum, olim audivimus, sanctæ memoriæ Cyrillo ad Nestorium dicente : « Quoniam diversæ quidem quæ ad veram adunationem convenere naturæ, unus vero ex ambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum differentia interempta propter unitionem; quinimo persicientibus nobis unum Dominum et Christum, et Fi ium, Deitate et humanitate. > Ecce aperte, usque adeo non perempta est differentia naturarum propter unitionem, ut nec dicat ipse singulariter, quinimo sed pluraliter dicat, perficientibus. Si igitur Deitatis et humanitatis differentia minime servaretur aut numerus, non oportebat dicere, perficientibus hæc et illa: hæc autem quorum differentia salva est, non sunt absque unitione. Quando igitur ad differentiam horum aspicimus, neque ca quæ divinitatis sunt propria, carni tunc dabimus; neque enim consempiternam illam dicimus Deo, nec descendisse de cœlo: irec, e diverso, ea quæ carnis sunt propria ad Deum referimus. Quando vero ad horum respicimus unitionem, Filium hominis dicimus descendisse de cœlo. et sempiternum et unigenitum Deum in terra visum, et cum hominibus conversatum (Baruch 111, 38) secundum Scripturas. Et nemo ascendit in cælum nisi Deus enim Verbum qui descendit de cœlo, silias hominis est propter unitionem ad id quod nostrum est. Alioqui quomodo dicitur et est unus Filius, nisi sic? Rursus qui ascendit a terra in cœlum, et locum mutavit secundum corpus duntaxat; unigenitus Patris est ipse Sermo qui incarnatus est sempiternus : non enim purus homo est qui assumptus est. Igitur nec differentiam perimit unitio, nec unitionem differentia dissipat. Si igitur Deus secundum suam plasmatus fuisset substantiam, non utique poterat complasmari cum carne, sed plasmari tantummodo. Quoniam vero non propter sempiternam naturam suam, sed propter unitionem de Deo id dicitur : et hoc vere dicimus, vera namque unitio est.

est, sicut anima corpori; ut nulla differentia linqueretur, quæ numerum divisionemve dualitatis efficeret.

Rust. Licet prædixerim, quia non simpliciter de Deo fuerit sermo, sed indeterminate : ex superioribus enim de Crucilixo dixit; et adjecit inferius, complasmari: ne autem diceres, Quid: et cui complasmatum est? ego adjeci hoc nomen; quia, Verbum carni. Si vero, secundum te, in unam naturam divinitas humanitasque plasmata est, non igitur bene dixit, complasmari: id enim quod est cum, aut duas significat plasmationes, aut duo que complasmata sunt.

Heret. Sed ego tibi denuo dicam; ergo id ipsum

Hæret. Si non est una facta natura, quomodo, tan- A suscipiens : dico antem cum, et id ipsum rursus accusans, Cyrillus est sibimetipsi contrarins.

Rust. Non est ille magis'er sibimetipsi contrarius; sed id quod est cum, et id quod est simul, quando de naturis tantummodo dicitor, differentiam duarum pie significat naturarum; et propter id ipsum, quando id, ut de personis vel subsistentiis in Christo dicitur, impium est : mox enim duas significat personas, et Filios, et Dominos, et Christos. Quia vero sic prohibuerit dici id quod est cum, manifeste in superioribus demonstratum est. Quia vero iterum dicit, quod Verbum cum carne assideat Patri, audi in secunda ad Nestorium epistola ejusdem Cyrilli sanctissimi, in qua sub uno et hoc dicit et illud : « Si Christum unum et Dominum confitebimur, non tanquam coadorantes perficiente nobis unum Christum Deitate et humanitate, B hominem Verbo (ut non inscisionis phaniasia subintroducatur ob id quod dicitar cum), sed ut unum et eumdem adorantes, quia non est alienum a Verbo corpus ejus, cum quo et ipsi considet Patri, non tanquam duobus rursus considentibus Filiis, sed ut uno circa unitionem cum propria carne. Ecce, et de corpore dicens, inquit, cum quo considet Patri. Intende id quod est, cum quo, et rursus, cum propria carne. Id vero quod prius dixit, cum, et id quod posterius, et con, et co, idem est. Sed quotiescunque quidem, ut dixi, sermo sit de naturis, dicitur cum humanitate divinitas, et e converso : quando vero de Filio, uon licet dicere, coadoratur Filio Dei filius hominis, non enim coadorantur in sancta Trinita e. nisi personæ tantummodo : divinitas vero, sicut mi-Filius hominis, qui de cœlo descendit (Joan. 111, 13). C racula est operata per carnem, sic adoratur per carnem; et adoramus omnes crucem, et per ipsam, illum cujus est crux : non tamen crucem coadorare dicimur Christo, nec per hoc una est crucis et Christi natura. Simi iter adorare altare, coadorare altari, Trinitatem non dicimor, sed potius per altare. Nec tamen rursus, sieut Patrem per Filium, ita Verbum per carnem: non enim duæ personæ sunt Curisti: cum carne vero, id est per carnem, sicut dictum est, cum qua considet Patri et coadoratur.

Hæret. Quia adoratur quidem unus Christus, et considet Patri cum propria carne, dixit sanctissimus Cyrillus; sed unde constat? quia in Graco σύν et μετά idem sit quod dicimus, cum vel con.

Rust. Quia et ipsum σύν, id est cum, Cyrillus san-Hæret. Non hoc significat, sed quia complasmatus D ctissimus approbaverit, et aliunde manifestum est : id est quia non tantum in universali synodo, sed et extra ubique contra diversos epistola sanctissimi Athanasii ad Epictetum per omnia approbatur, in qua jacent inter alia, et hæc: c Dixit: Dorsum meum dedi ad verbera, et fa iem meam non averti a confus one sputorum (Isa. L, 6): quæ enim pertulit id quod humanum est Verbi, hæc ipsum, Verbum illud quod erat cum eo, in semetipsum referebat, ut nos Verbi pietate participare possimus. • Ecce audisti quia ei quod humanitatis sunt passiones, in semetipsum referebat : ubi autem coadesse et referre, illic irrecusabiliter quantitas secundum natura:::.

ctissimus Cyrillus probavit?

Rust. Non solum testimonia ex ea posuit in synodo, sed et in epistola ad sanctum Joannem, in qua dicit et bæc: ( Quia vero sanctorum Patrum scita ubique sequimur, maxime vero beati et omni laude digni Patris nostri Athanasii, circa quodiibet illud omnino evagari vitantes, ab ipsis credat quidem sanctitas tua, dubitet antem nultus aliorum. > Et rursus: ( Quia vero didicimus quod et epistolam ad beatum Epictetum, omni laude digni Patris nostri Athanasii, orthodoxe habentem corrumpentes quidam ediderunt, ita ut ex hoc plurimi nocerentur; ob hoc, utile aliquid et necessarium fratribus excogitantes, ex antiquis exemplaribus quæ apud nos sunt tuæ sanctitati; et nos igitur hujus editionis exemplaria habentes, ex ipsis tibi proposulmus. > Inten 'e igitur quia orthodoxe habentem dixit Epistolam ad Epictetum, et quia fratribus utile ac necessarium quid excogitans, ejus direxit exemplar, lau lans ejus scriptorem ut dignum est.

Hæret. Et si non est divinitatis et humanitatis una facta natura, quomodo potuit steri una persona, dum certe, quoties ex duabus naturis una persona subsistit, fiat pariter et una natura?

Rust. Nimis in ensatorum et inslpientium est, de Omnipotente interrogare quomodo potnit! Ad quod sufficit responderi quomodo voluit; quia impossibile est Deo non adesse quod vult.

Hæret. Et un le certum est quod Deus volucrit cum C carne unam se esse personam, et una fieri natura noluerit, dum certe dicat Apostolus: Quis cognorit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus suit (Rom. xi, 34)? Insuper cousequens est unam fieri naturam, quotiescunque sit una persona. Nec non, et si ad Dei omnipotentiam respiciamus, potuit Deus volens una cum carne fleri natura; et quoniam Dei omnipotentis miraculo facta est una persona, cur non et alio miraculo ctiam una est facta natura? Aut cur non codem utromque miraculo, imo vero idem? Au facile est Deo illud facere, quod impossibile rationibus videtur humanis, id est unam ex divinitate atque humanitate personam; et difficile est Deo id quod est humanis quoque rationibus consequens, ut una illius natura sit cujus una persona est?

Rust. Magna est Dei clementia, qui, ut non erraremus, non'solum inhumanari dignatus est, sed et causam principalem suæ nobis inhumanationis osten. dere: unde superius demonstratum est quia omnia nostra suscepit excepto peccato. Assumpsit igitur cum substantia nostræ naturæ perfectæ, etiam quantitatem; pro qua eum unum hominem vocat Apostolus (1 Cor. xv, 21; I Tim. 11, 5), et hoc sæpe. Hæc igitur perfectæ nostræ naturæ integra unitas, in egræ divimitatis unitati concurrens; dualitatem naturarum rationabiliter coadimplet. Insuper non otiose facit magnalia Deus, tanquam propter hoc solum ut ipsa faciat; sed accommode ad nostram salutem suam pen-

Hæret. Et ubi hanc popæ Athanasii epistolam san- A sans intentionem: nec enim vel stuporis cousa, vel vanæ gloriæ, sed nostra utilitas ejus benignitatis intentio est. Itaque oportebat eu:n, nostræ natura sieut alia omnia, absque peccato, sic quantitatem queque seu polius unitatem suscipere, sient superius demonstravimus. Nam si non est quæ assumpta est una natura, ergo nec una est, et per hoc nibil. Si vero una est; sicut impium est dicere quod desit ei aliquid nostræ substantiæ, sic etiam quantitatis : habet igitur et hanc proprietatem quantitas illa ut concurrens divinæ substantiæ quantitati, dualitate perficial. Insuper ad miraculum quoque valde superior invenitur nostra confessio: semel caim dignatus Dei sermo, una esse cum carne persona: de re'iquo, non mirabiliter (quia et consuete, ut vis) diceet absque errore se habent, direximus exemplaria B retur una factus fuisse natura: nibil autem mirabilius, et mentem excedens amplius atque divinius est. quam quod inconsuetum atque incomparabile. Quid vero amplius tale est, quam unam personam subsintere, cujus non esset una natura? Claret igitur, quia et rationis, et miraculi, et causa comparation: superiores invenimur a vobis.

Hæret. Si possibile est quantitatem (absque nominibus earum rerum quarum quantitas est) in dicta proferre : at puta si unusquisque hominum qui unus homo nominatur, utrum ergo hune et ablate nomine quod est homo, licet nobis unum dicere. Si enim hoc et super sancta Trinitate recte dicimus. erit duo quædam, Pater et Spiritus sanctus, duz namque personæ sunt; erit vero et Filius, duo guzdam; dute namque, secundum vos, naturæ sunt: Pater igitur, et Filius, et sanctus Spiritus, quatuor quædam sunt. Sic enim tu quoque nobis paulo ante objecisti, quia divinæ naturæ unitas cum unitate hemanæ naturæ, naturarum dualitatem explet. Et nos igitur secundum vestram concludimus rationem, quia duo et duo quatuor sunt: quare pro Trinitate, quaternitatem colitis: non igitur estis orthodoxi. Nec vero affirmare valebitis quod sine re.um nomine non proferatur numeri corum nomen, quia unum Trinitatis confitentes esse Christum, et unum ex tribus non potestis abnuere. Si vero interrogemini, ex quibus tribus unum, non invenietis unum comen commune quod de tribus pluraliter prædicare possitis: nec enim ex tribus Patribus, nec ex tribus D Filis, nec ex tribus Spiritibus sanctisve paracletis.

Rust. Consueta fraude ambigua nomina posuisti; ac pro rebus, nudum locutus es numerum. Sed ubi dicis, Pater et Spiritus sanctus duo quædam sunt, die quæ duo, et nobis tacentibus, tu te ipsum convinces. Sic rursus quando dices de Filio, duo quadam, determina quæ illa sint; et de falsitate tuæ compunctionis, tu ipse temetipsum, me tacente, corvinces. Duo enim quie a te dicta sunt prius, pre duabus posuisti personis; duo vero sequentia, pro naturis: Trinitas autem personarum, non naturarum Trinitas e-t. Et rursus, dualitas, non personarum, sed naturarum dicitur circa Dominum Je-um Christum. Si igitur duas personas dicentes Patrem

et Spiritum sanctum, similiter duas naturas dicere- A mns, quod est blasphemum, Filii esse personas; aut e converso, duas dicentes Filii esse naturas; duas, quod absit, similiter diceremus naturas Patris et Spiritus sancti; tunc calumniis vestris occasionem non absque verisimilitudine dederimus; ut duæ naturæ, et rursus aliæ duæ vel duæ personæ, et aliæ duze, in qua Trinitatem pariter computarentur. Nunc autem sicut duæ et una persona pariter computatæ tres faciunt: sic unam sanctæ Trinitatis naturam communem, et aliam unam solius Filii, id est assumpti, duas esse necesse est, et unam esse non posse. Licet igitur et duas credamus in Filio csse naturas, non tamen confessionem nostram quaternio sequitur: absque rebus enim subsistentibus solam non colimus quantitatem, eti m si proferre li- B ceat solam. Insuper si nos dicentes esse duas naturas, ob hoc ipsum quaternitatem pro Trinitate consequitar colere; et vos consequenter ex quaternitate colere Trinitatem, quia ex duabus naturis dicitis Christum.

Hære'. Sed nos, non ex tribus personis, sed tres personas esse dicimus Trinitatem; dicimus vero et trium personarum et in tribus personis esse unitatem.

Rust. Sed cur non unus Christus duæ naturæ credintur, si tres personæ secundum veritatem unus sunt Deus, sicut etipse Dominus in Evangelio inquit: Ego et Puter unum sumus (Joan. x, 39); Unum, dixit, et sumus, it unum naturæ deputetur, sumus vero personis. Si enim simplicem naturam non divi- C dit Trinitas personarum, quomodo personam, quæ, ut fatemini, minime simplex est, sed composita, discrepat naturarum dualitas? Insuper, duo et tria, et quatuor quadam; non unoquoque apud semetipsum subsistente, sed collecta et comparata seu collata, ut ita dixerim, vel potius, pariter considerata dicuntur: non connumeratur vero in Trinitate natura personis; alioqui et ante incarnationem, quod absit, quaternitas fuit : tres namque personæ sunt , et una natura; et numerus in quatuor minime proficit.

Haret. Sed ibi, ob hoc quia non est extrinsecus unitas et extrinsecus Trinitas; sed Trinitas unitatis, et unitas Trinitatis.

natura tribus personis, quia Trinitas unitatis est, et unitas Trinitatis; omnimodo ergo altera unitas est prieter unitatem communem, connumerabitur . Trinitati: caro vero unius trium, id est Domini Christi, non totius est Trinitatis: non cnim tota Trinitas incarnata est, secundum te : igitur quaternio erit, Trinitas atque caro. Igitur aut ostende non esse unitatem nostram naturam, id est carnem non esse unam, aut recipe quia non ob hoc minime connumeretur personis natura divina, quia unitas Trinitatis est et Trinitas unitatis, et reliquum tibi est ut nobiscum dicas quod non connumeratur natura personis.

Hæret. Et cur minime connumeratur natura personis? die igitur causam?

Rust. Mihi nulla necessitas imminet ostendere cur personis non connumeratur, ex quo persectam meam demonstravi victoriam, quia hoc verum sit quod probavi; si autem vis nobiscum causam perquirere, sine præjudicio inquiretur. Arbitror autem quod ea quæ omnino sub una definitione non continentur, neque connumercutur : ut puta, si quis dicat : Ego et tu unum sumus, eo quod homo sim et ego, et tu; et sumus homines duo, et ad angelos unum sumus, eo quod rationales simus et nos. Et rursus dum natura sumus propter differentiam; et iterum hoc idem sumus cœlo : creatura enim et illud est : et aliud præter illud, propter differentiam substantivam. Arbitror igitur quod ea quæ connumerantur, et unam quamdam communem definitionem habere oporteat, et aliam quæ non communis, sed cujusque sit propria : sic igitur et Domini Christi duæ naturæ commune habent quod naturæ sunt; proprium vero quod hae quidem divinitas est, illa vero humanitas.

Hæret. Si est definitio ejus, non est incomprehensibilis Deitas. Et illud vero me movet, quomodo unam habeat definitionem communis trium personarum divina substantia ac individua unius ac solius personæ natura, vel certe carnis Christi substan ia, hæc enim videntur esse impossibilia.

Rust. Non superflue, ut apparet, causam quærere olim refutabamus, quæ sic in longa atque difficilia verba nos abstrahit. Quare non me ulterius tale aliquid oportet adjicere, ut non superflue ad multiloquinm pertrahamur.

Hæret. Patienter, quæso, et absque præjudicio: satis fieri enim mihi super iis volo; forsitan enim modis omnibus satisfactionem commoditas conse-

Rust. Quod mihi videtur, forsan vero non irrationabiliter, dicam; salvis tamen absque præjudicio iis quæ jam dixi : nec enim tale aliquid adjecissem, nisi hac conditione proposita. Definitur ergo divinitas, non secundum quod divinitas est, sed secundum quod natura est. Quid est quod volo dicere, Non quo divinitas, sed quo natura? Aliud est per se quærere quid sit Deitas, et aliud, quomodo se habeat ad tres personas ipsa divinitas. Ut, Rust. Si ob hoc solum non connumeratur divina D exempli gratia dico, aliud est quærere quid sit homo, aliud quomodo: id est, utrum æqualiter universi participemur communi substantia, an minime; et rursus secundum proportionem, utrum sic nos communi humanitate, ut Pater et Filius et sanctus Spiritus una Deita: e atque communi. Quod igitur tunc quærimus, de proportione est; una vero duarum naturarum definitio, secundum quod natura: sunt : quia id quod æque ac similiter et completive, ad id ut sit quidque, participatur a personis, substantia est; quæ vero hoe ipso participant, personæ sunt quæ ab invicem proprietatibus different. Substantia vero communis ipsius divinitatis, quam in Verbo indivi-

Præmittenda videtur conjunctio er connum., vel delendum verbum substantivum præcedens.

stola illa videri potest apud Labbeam tom. IV Conci- A quoque est res onsocia Rucicii, in qua hare legunliorum, col. 1311 et 1312. Jam vero e, iscopum factum non esse post annum 502, ex tempore episcopatus, cum anno mortis collato, evincitur. Etenim mortuus est Cæsarius 27 Augusti anno 512, uti infra ostendam. Morti autem propinguos erat, ut Vita testatur lib. n. num. 55, c cum..... quadragesimum in pontificatu verteret circulus gyrum. > Unde necessario consequitur episcopum ordinatum esse anno 502; nam Vita num. 12 innuit non longo tempore post mortem Æonii eidem suffectum esse. Factum id forsan mense Septembri, ita ut annos quadraginta fere impleverit. Porro laudatus Norisius et Saxius in pontificio Arelatensi non alla de causa annum 503 initio episcopatus attribuunt, quam quod existiment obiisse Cæsarium anno 545.

14. Pleraque præclare in episcopatu gesta recensentur in Vita, at non omnia. Quapropter ordine temporis adjungam quidquid aliunde se obtuleritrelatu dignum : illa vero quæ releruntur in Vita, ad ordinem chonologicum revocare pergam. Anno 506 Cæsarius ad concilium convocavit episcopos sub ditione Alarici Visigothorum regis constitutes, accepta ab eodem licentia, ut dicitur in præfatione concilii. Habitum est concilium istud Agathæ (Gallis Ayde) in Occitania e sub die m idu Septembres, Messala V. C. consule, id est anno Christi 506, Alarici Gothorum in Gallia regis 22, Symmachi papæ 8, cui interfuerunt episcopi triginta quinque. > Sic titulus apud Labbeum tom. IV, col. 1381, licet subscripti legantur tantum triginta quatuor partim episcopi, partim presbyteri, episcoporum loco missi. Canones apud Labbeum habentur 71; at ibid. col. 1397 observat Sirmondus, tantum 47 inventos esse in variis codicibus mss., reliquosque ex aliis conciliis videri adjectos. Ili autem omnes conditi sunt ad disciplinam ecclesiasticam in Gallia restituendam. Primo loco subscripsit Cæsarius hunc in modum; « Ego Cæsarius in Christi nomine episcopus Arelatensis, juxta id quod universis sanctis coepiscopis meis qui mecum subscripserunt, placuit, statuta Patrum secutus, his definitionibus subscripsi, etc. >

15. Invitatus fuerat ad concilium Agathense Ruricius episcopus Lemoviceusis; sed ille nec venerat ipse, nec alium pro se miserat, scripserat tamen ad Cæsarium litteras excusatorias, quæ perlatæ non crant. Quapropter Cæsarius litteras ad illum misit per Capillutum presbyterum, quibus partim objurgat, partim excusat Ruricium his verbis: « Sed licet sancios et desiderabiles vestros apices miseritis, tamen, sicut ipsi optime nostis, dignissimum fuerat, ut personam dirigeretis, quæ ad vicem vestram subscriberet; et quod sancti fratres vestri statuerunt, in persona vestra firmaretur. Sed quia novi quam sancto, ac frequenti, et pio desiderio, interesse volucritis, omnibus frairibus vestris votum vestrum et sanctam voluntatem exposui. Pro qua re nihil pietati vestræ vel potuimus vel debuimus imputare. > Epistola tota legitur apud Labbeum tom. IV, col. 1399 : ubi subjecta

tur: c Quod vero scribitis, cur ad synodum... non venerim, fecit loc infirmitas, non voluntas. > Addit deinde epistolam Ciesarii sibi serius allatam fuisse : nec aliam absentiæ suæ causam allegat. Hinc commentitia sunt que de causa hujus absentiæ scriusit Jacobus Basnage in notis ad has litteras, in Thesauro monumentorum Canisii recuso tom. 1, pag. 397; ac si venire noluisset Ruricius, quia primatum et auctoritatem convocandi synodos indebite usurpabat Cæsarius.

16. Porro ex laudata Cæsarii ad Ruricium epistola discimus virum disciplinæ ecclesiasticæ studiosissimdm, conatum esse anno sequenti pleniorem ex Gallis et Hispanis congregare synodum. Audi epi-B stolæ verba : e Simulque indico pietati vestræ, et quia filius vester Eudomius, si potuerit hoc elaborare, desiderat, ut superveniente anno Tolosæ synodum, Christo propitio, habeamus, ubi etiam, si potuerit, Hispanos vult episcopos convenire. Et ideo oro ie ut tam sancto desiderio suo Dominus tribuere dignetur affectum, > Suspicor illud concilium cogi non potuisse projter bellum inter Alaricum et Clodoveum Francorum regem, qui anno sequenti Alaricum in prælio propria manu occidit, ut passim tradunt bistorici Galli. Porro ex tempore mortis Alarici erui utcunque potest annus primi exsilii, per cumdem Alaricum, teste Vita num. 17, Sancto inflicti, quod accidisse videtur circa annum 505. Aliqui quidem illud post concilium Agathense collocarunt; at mihi vix C est dubium quin concilio sit præponendum, cum inter dictum concilium et mortem Alarici vix tem us sufficiens reperiatur, quo Sanctus primum accusari, deinde Burdegalam deportari, incendium ibidem compescere, ac honorifice ab Al rico revocari potuerit, nisi hæc omnia brevi admodum intervallo invicem successisse fingamus, quod parum est verisimile. Malim itaque existimare anno 505 exsilio relegatum, revocatumque sub sequentis initium, eaque occasione impetrasse ab Alarico licentiam convocandi synodum.

17. Circa annum 507 ædificare cæpit monasterium sacris virginibus : verum inchoata ædificia dejecta fuerunt in urbis obsidione. Obsidionem autem cœptam per Francos et Burgundienes anno 538, Pagius ad cumdem annum, num. 7, Gallique historici scribunt. Addit Pagius non nisi anno 510, cæsis Francis per exercitum a Theodorico Gothorum in Italia rege submissum, Arēlatem periculo exemptam fuisse, mansisseque deinde sub potestate Theodorici. De tempore solutæ obsidionis consentit Coiatius ad annum 510, num. 2, allegans epistolum Theodorici, qua Arelatenses pro tempore immunes a vectigalibus reddebat, quod egregie se defendissent, et multa in diuturna urbis suæ oppugnatione essent passi. Iline colli, imus S. Cæsarium circa annum 510 in carcerem detrusum ob calumniam, num. 21 in Vita relatam, qua a Judæis potissimum tempore obsidionis impetebatur. Altera hac est proditionis accusa-

quod de hac ipsa loquatur Domini Christi persona: cum enim dixisset, duæ naturæ Deus et homo, adjecit, quia anima et corpus : hæc vero unius personæ sunt. Et rursus, Filii vero non duo. Vides quod non de tota Trinicate, sed de Verbo solo dixerit, Deus. Et iterum post modicum, aliud et aliud, ex quibus Salvator. Intendis quod de solo dixerit Salvatore? Et rursus, ambo enim unum; et de uno, Deo quidem inhumanato: non autem tota Trinitas inhumanata est. Deinde adjecit et hæc: Dico autem aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet : nam illic quidem alius et alius, ut non subsistentias confundamus, non aliud vero et aliud. > Vides, quod non de tota Trinitate sit sermo communis, sed proprius de Filio solo? Nam de Trinitate quidem dicens : Illic B quare in Trinitate et tres paracleti dicuntur. quidem alius et alius, dixit; de Filio vero solo, aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet, inquit. Alterum igitur, Deus Verbum, præter propriam carnem. Proponatur vero pradictum testimonium, et quæ dicta sunt, manifesta erunt.

Hæret. Si et non connumeratur natura personis, sed tamen purus numerus puro numero connumera. tur, quare duo et duæ quatuor sunt? nam quomodo aliter unus Trinitatis dicitur Christus, non simplex nec absque carne existeas, sed in unam personam compositus, dum certe duas [Leg. duæ] simplices et absque carne, et incompositæ sunt?

Rust. Numeri nomen absque rerum nomine tum profertur, quando rei quidem similitudo communis adjacet numero alicui; sicut unicuique trium esse C personam, etsi non camdem personam: quomodo enim pium sit, non distinguere in Trinitate subsistentias? Sed hoc diximus, quia sicut Pater persona est, sic et Filius, et sanctus Spiritus : hic enim tres personæ, tres quædam res sunt. Ergo quando dicimus, hæ tres : si interrogaret aliquis, quæ? possumus respondere, personæ. Quando autem dicimus, ii tres: interrogati, qui tres? ambigimus respondere, perscnæ: propter indecentem sermonum compositionem : ne videamur dicere, ii personæ, vel, ii tres personæ. Quia igitur res quidem adjacent, nomen vero tale quod iis tribus commune sit, interim positum non est : hos quidem tres dicere licet; et si interrogati, qui tres? dicere continuo apte non invenimus. Quando vero simpliciter dicentes prius, hæ tres, in- D suscepit Dei Filius, ut alter sit præ:er illum. > Ecre terrogamur, quæ tres? adjiciamus mox apte, personæ. At in illo vestro quaternione, nulla res communis et æque coaptabilis quaternario numero invenitur; et non solum in verbis, sed e iam in rebus impossibile sequitur: quare nec numerum esse possibile est, eo quod res nulla subjaccat communis. Quod et illud ostendit, quia personæ apud Latinos hæ personæ dicuntur, et non hæc personæ: id est, per hoc quod apud grammaticos femininum genus vocatur, non per illud quod neutrum. Paracletus vero similiter masculine d'citur, et Latine et Græce. Sed de Filio quidem et de sancto Spiritu invenimus dici, ita ut possimus duo dicere; et interrogati quos duos dicamus? respondere, Paracletos. De Patre vero id nondum PATROL. LXVII.

Deus et homo, quia et anima et corpus. Vides igitur A dicere audeo, e aquod hic sermo nec scriptus sit, nec ab ulla quatuor synodorum nominatim dicatur quod et Pater Paracletus nominetur. Si vero id conceditur, interrogati qui tres? respondere utique poterimus. quia tres Paracleti, sicut tres personæ et tres sub-

> Il eret. Si propter consolationem Paracletus dictus est, et Pater Paracletus est; consolatur etenim animas justorum, et mitigat dolores, sicut scriptum est : Memor fui Dei, et consolatus sum (Psal. LXXVI, 4); sed et ipsum quod Dominus inquit : Et ego rogabo Patrem meum, et alium paracletum dabit vobis, Spiritum veritatis (Joan. xiv, 16, 17): ostendit non duo tantum, sed tres esse paracletos : alius enim, non duorum, sed trium dicitur; alter vero, duorum:

Rust. Ilæc acribia sermonum apud divinas Scripturas minime observatur, neque a sanctis Patribus. eo quod nec digna sit, quia hominum sunt adinventiones: nam et in synodo jacere ostendi, aliud et aliud, ex quibus Salvator: de duobus ergo dicens: uliud, dixit, et aliud. Nec non et testimonium sacrae memoriæ Athanasii quod illic approbatum est, ita dixit: « Aut quomodo Christiani volunt nominari, qui dicunt in hominem sanctum quasi in unum prophetarum venisse Verbum; et non ipsum hominem factum, accipientem ex Maria corpus; sed alterum Dei Verbum ante Mariam et ante sæcula Filium existentem Patris : aut quomodo Christiani esse possunt, qui dicunt alium esse Filium, et alium Dei Verbum? Ecc. indiscrete superius quidem po uit, increpans cos qui alterum dicunt : inferius vero cos qui alium et alium. Maxime vero Gregorii testimonium crebia hunc sermonem repetit dicens : c Non alius vero et alius : absit : ambo enim unum commixtione. > Ecca et ambo dixit, id est non tria : ne forte suspicareris quia veluti de tribus loqueretur : de Deo, de anima. de corpore; maxime, eo quod subsequatur: e E converso quam se in Trinitate habet : i'lic enim alius et alius, ut non subsistentias confundamus; non aliud vero et aliud, etc. > En, et de Trinitate, alius. inquit, et de Christo, non alius et alies; et non ait. non alter et alter : dum certe Felicis sanctæ memoriæ jaceat lectio dicens ita : c Et non homo a Deo assumptus, ut alter sit præter illum; non enim hominem indiscrete positum in sancta et universali synodo Ephesina ostensum est aliud et alterum, vel potius alius atque alter.

Haret. Ecce interim tu quoque confessus es quia si tres demonstraverimus esse Trinitatis naturas, clare, hos qui duas in Christo naturas dicunt, consequatur ut naturarum quaternitatem inducant : si igitur demonstraverimus tres in sancta Trinitate naturas, quoniam omnimodo Patris et sancti Spiritus duæ naturæ sunt, connumeratis per adjectionem duabus, sicut vos creditis, naturis Filii circa irrecusabilem numeri computum, quaternitatis culturam consequi vestram confessionem demonstravimus.

Rust. Nec hoc necesse est, quod interim sine pra-

tatis, ut non sit una communis. Nam si est una quidem communis, tres vero propriæ, æquivoce jam natura nominatur : altera namque intelligitur illa quæ singillatim idem est unicuique personæ, et altera quæ nullius est singillatim, sed communis est tribus : illa pamque una in tribus : hæ vero tres in una speculabuntur. Si igitur duas dicentes Christi esse naturas, communem Trinitatis connumeramus nostræ, id est ei quæ in Christo est humanæ substantiæ, nullo modo introducimus quaternionem : non enim tres illi coacervantes, quatuor facinus, sed unam et solam uni et soli conjungentes, tantummodo duas facinius. Insuper etiam si sic, sit propria Verbo natura ut eidem personæ idem sit, quam coadunanquetur quaternitas, quia aliter dicetur natura, quæ etiam persona sit (quoniam et per omnia cum ea est idem), et aliter caro quæ natura solummodo est. et non persona pariter a que natura hæc eadem. Sed nec adjiciemus, si ita sit, naturam quæ etiam persona est, naturæ quæ non etiam persona est a; nec ob hoc dicimus duas, sed coaptabimus unam midem naturam quæ etiam persona est, alteram vero quæ non etiam persona est, sed natura tantummodo: id est divinam condicionus b naturam, quæ ipsa est et persona: humanam vero naturam quæ solum natura est, et non etiam persona, et sic dualitatem efficients naturarum.

Hæret. Ergo ut dicis multo magis quatuor, secundum te, erunt Trinitatis, imo potius, ut dicit s, qua- C ternitatis naturæ, si ejus quod sunt naturæ, quatuor enim dixisti; multo magis efficit differentiam naturarum; non selum enim quia altera et altera Verbi et hominis est natura, sed cliam naturæ altera definitio, neque idem secundum speciem : veluti quis dical, ant genus unum erit quid unum. Quare multo magis distat ad efficiendum quartum, id quod modis omnibus differt, si tamen, secundum vos, differentiam etiam secundum numerum quantitas sequitur. Quanto igitur amplius naturæ different, tanto magis efficiunt numerum, et tanto evidentius quaternio inducitur. Omnis igitur necessitas est : aut humanitatis naturam dualitatem minime facere, cum copulatur Dei Verbi naturæ; aut quaternionem persicere, connumeratam Trinitatis naturis.

Ruet. Sed illud intende quia, quantælibet sint naturæ, Trinitas manet : a personis enim tribus, et non a naturis nominatur.

Hæret. Nec a naturis solum, nec a personis solum, sed magis a numero sic vocata est.

Prox. Sed numerus nihil est cui res nulla subject.

Il weet. Sed subjacet etiam res, naturæ enim quatuor sunt, et a numero naturarum vocari debet vestra quaternitas. Quanquam et si res communis quatuur naturis nulla subjacet, ipsum nomen mihi

\* Negationem adjectmus quæ deest in editis: quam quidem additionem contextus requirit.

judicio dictum sit, nisi forte si tres naturæ sint Trini- A naturæ sufficiet: nam connumerantur æquivoca, licet tatis, ut non sit una communis. Nam si est una quidem communis, tres vero propriæ, æquivoce jam natura nominatur: altera namque intelligitur illa quæ non ut duo canes, sed ut duo connumerantur æquivoca, licet aliud sit æquivoca aut unius nominis connumerari aliud sit æquivoca aut unius nominis connumerari aliud sit æquivoca aut unius nominis connumerari aliud sit æquivoca aut unius nominis connumerari.

Rust. Concedentes dicimus omnia. Sit ergo, ut tu dicis, et a naturarum et a personarum pariter numero Trinitas sic vocanda. Sicut igitur Trinitas minime dicitur, nisi tres personæ eædemque naturæ subsistant, ita non dicitur quaternio unquam, nisi quaturor exstiterint non tantum naturæ, sed etim personæ. Nos vero, etsi quatuor, ut dicis, naturas, non quatuer tamen personas, sed tres asserimus solum: non igitur quaternitatis culturam inducimus.

natura ut eidem personæ idem sit, quam coadunantes humanæ duas esse dicamus: non tamen consequetur quaternitas, quia aliter dicetur natura, quæ etiam persona sit (quoniam et per omnia cum ea est idem), et aliter caro quæ natura solummodo est, et non persona pariter a que natura luæc eadem. Sed nec adjiciemus, si ita sit, naturam quæ etiam persona est, naturæ quæ non etiam persona est. Trinitas quidem personarum, naturarum vero quapersona est, naturæ quæ non etiam persona est. Trinitas simul est atque quaternitas.

Rust. Sed nos etsi confiteamur, quod absit, tres ex sempi erno esse naturas, non tamen secundum quod naturæ sunt, sed secundum quod personæ, adoramus et colimus.

Hæret. Si tres naturæ sunt Trinitatis, et altera carnis, quatuor fiunt; quod si et non colas quarternitatem, sit tamen secundum tuam confessionem quaternitas, prodesse tibi nibil poterit. Imo, et quod vis elige: aut quaternitas est, et male facis in divinis rebus non colere atque adorare quod et est et esse confiteris; aut non est, et impie agis, confitens et asserens esse quod non est. Deinde si duas naturas sic esse asseris, ut qui communem Trinitatis connumeras propriæ carnis, aut ut hanc illi, igitur dualitatem coles.

Rust. Quoniam id quidem quod assumptum est, proprium per dispensationem factum sit assumentis, maniscstum est, non tamen commune trium. Quod etsi quartum sit aliquid, neque tamen consempiternum, nec absque initio, nec increatum, neque per se, et ex sua substantia est; sed per unitionem est id quod esse glorificatur: illa vero tria, et coæterna, et consubstantialia, et absque incheatione, increata sunt ob hoc, etlamsi ad existendum quartum quis, aliquid esse id quod humanum est, dicat, non tamen quartum similiter erit neque ad adorandum, neque ad colendum, neque ad glorisscandum. Aliud est enim quod, tanquam alterum quiddam (quippe quod creata est), his quæ increata sunt secundum quantitatem facit additamentum, eo quod non boc idem, sed alterum quiddam sit; et aliud, tanquam consubstanti-le et consempiternum coadorari quid illud et glorificari et pariter coli. Insuper nec adoratio et cultura veluti sub numero offertur : nec enim tres culturæ aut tres adorationes sunt Trinitatis;

b Edit. Paris., condimus.

quare neque quatuor, neque dum, vel si, ut dixi, A stus, unde poterunt coli dum vel in tribus vel in duaunius aut etiam trium, proprium sit aliquid alterum. Nec enim tabern: culum in eremo, nec area, nec templum, nec altaria, Deo ab antiquis coadorabantur et concolebantur; et neque una est Dei et horum facta natura. Nec adjecit numerum adorabili et colendæ Trinitati, eo quod Trinitas quidem coadoretur, hæ vero creaturæ non coadorentur Trinitati, sed per eas Trinitas adoretur. Quid enim? die mihi: nonne scriptum est: Et adorate scabellum pedum ejus (Psal. xcvin, 5)? Hoc vero est terra: adoratur enim corpus quod de terra est, non ut per semetipsum aut propter semetipsum adoretur ut Deus, sed ut per corpus et per carnem sive humanitatem, Deus, Verbo qui inhumanatus est, coadoreratus est in illa quæ sanguine fluebat : et nullus tamen dicit unam naturam esse vestimentorum et Verbi; et actu salvavit multos; et vocem mittens a proprio ore, quatriduanum suscitavit Lazarum. Per quod igitur operator, dum per hoc et in ipso adoratur et colitur, complacet colentibus se. Nec non et clavos quibus confixus est, et lignum venerabilis crucis, omnis per totum mundum Ecclesia absque ulla contradictione adorat; et non solum quæ duæ naturæ sunt Deus et crux, sed et illud sanctum ferrum, præter illud venerabile lignum, alia est natura, et altera rursus ipsa Domini caro. Et si, ut dicis, tres naturæ sunt Trinitatis, hæ vero proprium numerum h bent, et omnia hac adoramus universi; et nullus unquam Christianorum dixit quia quaternio- C nem colimus aut quinionem vel senionem : qua enim segregantur et propria Deo fiunt, per quæ et colitor et adoratur, illa jam velut organa et coadjuvantia infirmitatem nostram sunt ad propinquandum Deo: et ad id ut sint quidem, quantitatis non amittunt proprietat m; ad colendum vero et adorandum et venerandum, non jam connumerantur quæ creata sunt creatori : alterum namque est, per hoc coli illud, et alterum secundum naturám et sempiterne et maxime proprie colendom aliquid illud esse.

Hæret. Ergone, non modis omnibus quidquid confitendum est, illud et adorandum, vel colendum sive venerandum in sancta Trinitate?

Rust. Dizi jam, quoniam non per emuia et modis omnibus similiter. Verum et illud adjiciam, quia nec D dualitatem naturarum in Trinitate confitemur aut colimus: una enim carnis natura, non totius est Trinitatis, sed unius personæ Dei Verbi. In Trinitate vero illa connumerantur quæ vel similiter vel æqualiter trium sunt personarum. Quod si nos dualitatem, et vos ergo compositam colitis Trinitatem; aut compositam simul ac simplicem : nam simplices dicitis Patris et Spiritus sancti naturas sive personas, Christi vero compositam. Amplius, unus Deus in Trinitate et unus colitur Christus. Tres personæ unus Deus est; dum naturm unius Christi sant; quatuor autem naturæ, dum nec Deus sint nec Chri-

bus nil nisi aut unum aut unus colatur? Ut autem non sermones amplius prolongentur, demonstramus unam solam et non tres sanciæ Trinitatis esse naturas, sed tres tantum personas sive subsistentias. Si enim et tres naturæ et una, idem vero est natura atque persona, et una erit, quod absit, Trinitatis persona! Si vero natura quidem et una et tres, persona vero non una, sed tantummodo tres; nec secundum naturam sive substantiam, nec secundum personam sive subsistentiam unus erit Deus, Secundam anid ergo Trinitas unus e-t Deus?

Hæret. Nos sic tres substantias et naturas dicimus Trinitatis, ut tamen earum consubstantialitas salva sit : et una igitur et tres substantiæ atque naturæ tur. Certe ebim et per fimbriam vestimentorum ope- B sunt, et unus Deus non secundum tres, sed secundum unam substantiam et naturam glorificatur.

> Rust. Ergo, secundum te, et unus Deus et tres Dei. Si enim propter substantiam naturamque unam unus est, propter tres substantias sive naturas, tres. secundum te, dii sunt. Sed et multo amplius tres erunt, quam unus Deus, et proprie quident, quod absit, tres erunt dii; improprie autem Trinitas unus Deus. circa errorem paganorum: unum enim Deum esse ob hoc scripserunt cuncti Patres atque doctores, quia una est ejus ac sola substantia sive natura. Si igitur una quidem Trinitatis substantia est, ct natura tantom; tres autem non tantum persona sed et naturæ atque substantiæ : multo magis, tribus existentibus universis, et nullo indiviso, tres erunt et dii.

Heret. In tentum tres nature sent Trinitatis, ut ostendamus quod unaquæque persona propriam habeat ex sempiterno naturam, quæ alteri minime sit communis: boc vero manifeste probabitur, si id vel de una ex eis persona fuerit demonstratum. Si enim tres requales et per omnia similes sunt, quidquid habet una persona, habebit et altera. Si igitur ostenderimus unumquemlibet ex eis habere sic propriam naturam, ut alteri nulli communis sit, pariter estis etiam de reliquis absque ulla contradictione convicti. Esse vero propriam Dei Verbi naturam Patres affirmant, dicentes: Confitemar unam naturam Dei Verbi incarnatam. Si igitur banc unam illam communem magis esse credamus, incarnata ista, quæ totius Trinitatis communis est, necessarie inducetur Trinitas incarnata: quia vero id impium est, quippe sanctis Scripturis et Patrum dectrina contrarium, manifestum est, quia una natura que inbumanata est, solius est Filii. Prædictum vero sermonem Patrum, nec vos poteritis abnuere. Flavianus enim, qui quondam fuit Constantinopolitanus episcopus, et quem suscipitis a, ita scripcit in ille libello propriæ fidei quem imperatori Theodosio destinavit, qui et in Chalcedonensi synodo susceptus est.

Rust. Nequaquam necesse est ut ii qui confitentur unam naturam Dei Verbi incarnatam, si hoc de communi sanctæ Trinitatis natora dicatur, inhumanationem sanctæ Trinitatis inducant : maxime quando per ex- A fuerunt, id est, una Patris, altera Spiritus sancti planationem sermonis signantissimum Dei Verbi nomen adjiciunt. Sicut enim quando dicunt Patres Deum Verbum incarnatum et inhumanatum, etsi commune nomen Dei tribus a personis indifferenter prædicatur, non tamen ob hoc eos consequitur quod incarnata sit Trinitas, licet Pater, et Filius, et Spiritus sanctus unus sit Deus : et ob hoc, qui incarnatus est, dicatur et Deus, et unus Deus, et solus Deus, et Deus Verbum. Sicut igitar Deum esse vel unum Deum esse licet unioscuiusque personæ commune sit, non tamen quando Deum confitemur incarnatum, seu virginem Deipartricem, consequitur nos, quod absit, inhumanatam dicere Trinitatem, sed unam ex illis personis, id est ex illa Trinitate quæ cimus incarnatam; non nos conseguitur ipsam cum propria natura incarnatam dicere Trinitatem, sed magis unam illarum personarum quie in illa natura sunt confitencie. Et sicut ne videamur, dum Deuni dicimus incarnatum, Trinitatem dicere incarnatam, non pro qualibet cautela tres dicimus Deos: sic neque ob hoc ne forte videa ur unam naturam Dei Verbi incarnatam dicentes, Trinitatem dicere inearnatam, non dicimus pro quacunque cautela tres in Trinitate esse naturas. Si enim Deus dicitur incarnatus, et rursus minime incarnatus, quando hoc quidem de Filio dicitur, illud vero de Patre et Spiritu sancto, et non in duos Deos unus Deus vel separatur vel dividitur sive discernitur : quid consequetur incongruum, si de eodem Deo, id est de C una eademque natura, dicamus, quia et incarna:a est in Filio, et non est incarnata in Patre et S. iritu sancto? Nam vos quoque, in eo quod dicitis quamlibet naturam sive substantiam esse communem, non poteritis hanc consequentiam refutare: illanı namque substantiam, nec incarnatam denegare in Filio poteritis, nec affirmare quod in Patre et Spiritu sancto inhumanata sit. Erit igi ur una cadem simplexque natura, et incarnata, ut Filii: et non incarnata, ut Patris et Spiritus sancti. Quare non necesse est ob hoc propriam Filii esse naturam, quia una Dei Verbi natura dicitur incarnata: quippe cui, etsi esset aliqua non communis. hoc idem tamen de illa natura communi rectissime dipriam esse solius Filii naturam; nec igitur cujuslibet et alterius ex Trinitate personæ. Insuper, vos potius quaternitatem inducere demonstramus, qui eam quæ dicitur Ephesina secunda synodus, non potestis abnuere, quia Dioscorum condemnare non

lile enim cum tota illa nefaria synodo approbavit Eutychis hæretici vocem illic inter monumenta deponentis : « Quia confiteor duas naturas fuisse ante unitionem, post unitionem vero unam naturam con-· fiteor. » Si igitur ante inhumanationem dure naturæ

(nec enim poteruntaliter trium tres esse naturæ), duæ vero tunc et Christi naturæ ante unitionem ; quatuer igitur naturas circa vestras rationes, etsi non esse nunc usque, tamen ante unitionem fuisse inducitis; et ex quaternitate prærxistente sanctam Trinitatem postea factam inducitis. Insuper has præexistentes, ut dicis, unitioni naturas, siquidem permanere nunc usque dicitis, quaternitatem, sicut inquitis nobis, v s magis veraciter impie colitis : quia quod consequitur ex his quæ dicuntur a vobis, vos ipsi non poteritis abnuere. Si vero non sunt usque hactenu duz determinatæ, aliquando vestra quaternitas esse desierit : et nos quidem demonstravimus, quia neune tres naturæ sint Trinitatis, neque, si essent, nos qua-Dens est. Sic quando unam naturam Dei Verhi di- B ternitatis credulitas sequeretur. Vos vero qui hoc tanquam consequens ponitis, vincemini ex vestra vesania: quæ si vobis displicet, ante omnia ergo anath matizate Dioscorum.

> Il wret. Nos interim non de causis singularum colloquimur personarum, sed de fide universaliter disceptamus. Hoc vero negotium illi servabimus tempori quando de Diodoro, et Theodoro, et Iba, et Theodoreto disputabimus, causas personarum quæstimi de side miscentes. Igitur, etsi tres dicimus, pro personarum distinctione, naturas in sacrosancta Trinitate: unam tamen communem substantiam confitemur, secundum quam consubstantialem dicimus Trinitatem, et nec audire quaternitatem contenti sua us.

Rust. Sed ista communis substant'a indiscrete etiam natura Patribus appellatur, quæ solls tribus personis communis est, et alia illic prater hanc non est tanquam propria unicuique personæ. Vel si creaturarum naturis comparata tantummodo, hæc ipsa propria dicitur uniuscujusque persona, ut quando dicimus, sicut et sancti Patres, quia Deus Verbum Filius Dei, non impropriam pertulit naturam. Insuper, si idem est natura atque subsistentia h, quatuor naturas et substantias introfertis. Si vero alterum, ut re et nomine apparet ; quanto differt, tanto magis connumerata numero personarum, redundat in quatuor; nisi forte nostris rationibus te dedas, quia tum posset esse quaternitas, si liæc carnis natura nou tantum substantia, sed esset quoque persona. Nun: ceretur. Non igitur oh hoc demonstratum est pro- D autem quæ mentis inspectione diversa est, eo-quod non sit etiam persona, non connumeratur Trinitali illi quam similis determinat ratio; quia illic persona tres sunt, lize vero non persona est, sed natura tantummodo sive substantia.

> Hæret. Sed hæg natura Trinitatis, in tribus illis naturis est; et ideireo, etiamsi altera est præter illas. per singulas tamen omnibus illis connumerari non potest; quia in illis exis ens, et in semetipsa ea habens, nihil est præter illas : Trinitas namque unitas, et unitas Trinitas.

Rust. Quomodo ergo ante unitionem, duas dicitis

b Sic edit. Lugdunensis. At Parisiensis, sub-

De tribus pers. legendum videtur. Mox, cos Dicere aut dixisse conteq. forte rescribendum.

Filii Dei naturas, si propriæ illi connumeratur ista A cipit, sicut et ca quæ omnium genera vel species esse communis? Quam enim omnino Dominus habuit alteram naturam ante inbumanationem, nisi cam quæ ante sæcula est, essentiam suam ?

Hæret. De divinitate Christi et carne hoc dicimus: dico autem duas ante unitionem, non tanquam communem hominum naturam conjungens Deo: nam si hoc esset, quomodo non etiam nunc duæ fuissent, dum certe nihilominus hominum quisque homo sit solum, excepto illo tantummodo qui inhumanatus est? nec quasi prius una fuerit caro et postea unita sit Verbo: hare enim qui dicit hæreticus est. Sed quia intellectu præcognoscentes duas naturas, deinde admoventes unitionem, unam continuo effici dicimus: ergo id quod dicimus ante unitionem vel post unitionem, non distinctionem temporis, sed speculationis significat B Deo Verbo unita est, et in unam solamque subsistenordinem, eo quod pariter horum nequeamus deprehendere intellectum, sed præspeculemur compositioni simplicia. Est namque impossibile ut alter rerum naturæ sit ordo, et alter speculationis quæ est circa intellectum: sicut in oratione, cum litteræ natura priores sint, multo tamen sunt adinventæ posterius.

Rust. Speculatio hac secundum quam dicis duas naturas inte'ligi, si quidem nunc usque verax est, ut existéntibus rebus incumbens : sunt igitur dum naturæ veraciter, quas veraci intellectu conspicimus; si autem semper falsa, nec ante unitionem duas naturas confiteri debetis. Si vero ante unitionem quidem quondam vera, nune autem de cætero falsa; erat igitur Domini caro, quod absit, aute unitionem: C quæ si animata anima rationali fuisse credatur, præexstitit igitur secundum vos prius purus bomo, et post hæc unitus est Verbo. Ex duabus ergo personis, et ex duobus Christis, ex duobus filiis, ex duobus Dominis, unum Christum blasphematis existere. Hæc vero modis omnibus abdicanda sunt : ex præexistentibus enim per sese personis unione secundum subsistentiam sieri nequit. Si vero et post inhumanationem aliquando duæ naturæ substiterunt, quam ergo aliam dicitis unitionem, qua facta jam duæ non sint? Sed et omnia quæ dicitis contra nos qui nunc usque duas dicimus esse naturas, convertite contra vosmetipsos; usque tunc enim easdem naturas dicitis exstitisse, quas uos in perpetuum dicimus permanere.

Hæret. Autumo quod quidam nostrorum melius dicant : quoniam non individua illa humanitas Christi unitioni præexstitit, sed communis humana natura ex qua illa est care.

Rust. Sed ad alia inconsequentia vos ducit hic seemo. Nec enim vel post unitionem communis nostra natura unam quid per unitionem facta cum Deo est, sed illa individua quæ assumpta est : non enim Patres hec de i.la, sed de hac dicunt; nec possibile est communem naturam efficere nunquam [Forte unquam] personam per semetipsam. Insuper nec in semetipsa illa subsistit, sed intellectu rationalium tantummodo, qui fit ex individuis ejus a quo et esse ac-

· Rescribendum imminutionem, ex contextu.

dicuntur apud sæculi sapientes ! si enim et esset anima, et tamen non esset rationalis, non erat communis creaturarum natura, sive quod dicitur genus atque species. Nibilominus autem qui dicit ante unitionem quidem duas, post unitionem vero jam minime. sed potius unam indifferenter omnino ex ipsis rebus quæ duæ fuerunt, unum quiddam perfici vult; alioquin id quod dicitur jam minime non habet locum. . Nunc autem communem naturam cunctis hominibus, non dicitis unam factam cum Verbi natura, ne forte omnes homines in communi natura videantur iidem Christo esse, aut sit, qued abs t, tota Trinitas incarnata. Sed unum quid individuum, id est una et sola caro, et una et sola anima, in unam personam tiam.

Læret. Sed prius intelligendæ sunt duæ naturæ, et post hæc continuo unitio amovenda est; et ideo non dicendum est Christum in duabus, sed ex duabus esse naturis.

Rust. Ergo, secundum te, unitio unitarum naturarum duarum peremptio est.

Hæret. Non naturarum, sed dualitatis peremptio est unitio; ita ut duæ jam non sint duæ, sed unum quiddam secundum unitionem.

Rust. Si, ut inquis, dualitas interempta est, erat ergo ante interemptionem et ante unitionem : super quod si easdem complexiones de dualitate quam de ipsis duabus naturis voluero facere, supradicta denuo consequentur incongrua: nihil namque interimitur. nisi quod prius suit. Quare si interempta est, erat ergo dualitas, et omnia illa quæ prædiximus incongrua ad medium veniunt.

Hæret. Ante dualitati præclusit unitio, ut nec posset esse hæc ipsa : et de hoc dico, interemit potestate, non actu; nondum enim erat perfecte dualitas.

Rust. Ergo non existentem, sed adhuc futuram peremit. Die igitur quid enjusque naturæ imperfectum fecerit ut minime dualitas esset. Ego enim nec immunitionem a divinæ naturæ vos suspicor dicere, et humanæ inæstimabilem ineffabilemque profectum : quo ergo modo est imminuta dualitas, dum sit additum rei? quomodo substantiarum quantitas est præclusa, dum nullus substantiarum desectus evenerit? Si veru p et, ut ais, connumerantur æquivoca, quomodo duæ Filii potestate naturæ, duabus actu Patris videlicet ac Spiritus sancti connumeratæ, quatuor non erunt? Si vero nunquam non duæ naturæ fuerunt, divinitas et humanitas Christi, quomodo ex duabus naturis dicitur, qui ex istis esse consessione depromitur?

Hæret. Quid enim, dic mihi, nonne omnia duarum perfectarum personarum Dominus habet? Sicut ergo præclusit unitio ne esset dualitas personarum, sic etiam substantiarum.

Rust. Sed nostra natura in Christo, non etiam persona est : non enim in semetipsa et secundum seipsam segregatim habet esse suum, sed in Verbo subsistit; et ideo, nec ex doabus personis sicut ex

nam sibimelipai enierit : quia vero humanam naturam sibimetipsi unierit, et qui in Epheso et reliqui sancti Patres docent, et de bis omnibus superius sufficienter ostendimus.

Hæret. Non negamus duas esse naturas, sed nec unam propter unitionem: hoc enim circa naturam est; illud vero secundum unitionem. Quare duæ sunt circa speculationem, non secundum rem.

Rust. Si verax est speculatio hæc, due naturæ sunt et circa ipsam rem; si vero dicis non esse veram, ecce negasti duas esse naturas.

Hæret. Quid igitur est quod distat inter impia ferentes et pia, circa id quod duæ naturæ dicuntur? Nam si (puta, ille quilibet homo purus, et Dens Pater) dux natura sunt, quid differt seu sic, sive sic duas B naturas dicere, dum sicut de puro dicimus Deo et de homine nudo, sic vos de Christo loguamini, quia duos naturas dicitis?

Rust. Multa sunt quæ imprimis quidem communiter videmur confiteri cum impiis; adjectione vero, determinata jam flunt, et per se quidem vel si suspecta sunt, nondum tamen et impia, nec econtra rursus, quæ accusari ex toto non queant. Dicit ergo Apollinarius unum Christum, unum Filium, unam ejus personam et subsistentiam; dicit et Nestorius duas naturas. Et hi quidem sermones, nondum quales ipsi sint produnt, in additamento autem sermonum, cognoscimus qui sint. Nam Apollinarius quidem unum dicit, quasi et convertibilis Deitate sit et imperfectus humanitate; Nestorius vero duas male guidem con- C jungens : secundum æquivocationem namque, secundum auctoritatem, secundum appositionem, secundum habitum; male vero etiam dividens separansque naturas in duas subsistentias et personas, et filios et Dominos. Ergo, quando dicimus duas naturas, si nihil præcedit neque subsequitur quod unitionem significare sufficiat, habelit occasionem vestra suspicio: si vero hoc, et ante quam dicamus duas naturas, et postea dicimus, quia una est duarum naturarum persona, una subsistentia inseparabiliter, indivise, inconvertibiliter, quid ultra remanet quod suspectum sit calumniari volentibus?

Hærer. Hoc reprehendo quia non post duas unitiones, sed post unitionem, duas dicitis naturas; cum deberetis prius quidem confiteri duas naturas, postea vero D unitionem, et unam naturam de reliquo. Hoc significat ex duabus quidem, quia post hæc unitio; in duabus autem, quia duæ post unitionem.

Rust. Si et duæ naturæ confitendæ sunt, et unitio amovenda, non video quare non ex duabus et in duabus recte dicamus : si enim te id quod est delectat usque adeo, dicere non unum Christum in duabus naturis, sed in duabus naturis unum Christum, ut non prius nominantes Christum, post hæc eum duabus naturis. ut dicitis, partiatis, sed prius dicentes duas naturas, tunc unum Christum nominetis: et illud vero similiter observate, ut non dicatis unum Christum ex duabus naturis, sed potius dicatis ex duabus naturis unum

duabus naturis dicitur, quia Verbum hominis perso- A Christum. Sed nunquam Christi Ecclesia intendit vaniloquiis talibus : etenim dem præexstiterit ex infinite divinitas Filii, tamen nonnunquam post carnem nominatur : usque adeo veritas verborom erdine null præjudicium patitur, et maxime hic ubi simul dus naturæ, simul unitio. In sancta enim synodo Ephesi inter alia testimonia, magis vero ante alia, jac t sancti Petri, quod ita se babet : « Unde et evangelista veraciter dicit: Verbum caro factum est, et habitarit in nobis (Joan. 1, 14)? tunc utique ex quo angelus Virginem salutavit, dicens : Ave, gratia plena, Dominus tecum (Luc. 1, 28). Ecce ex quo salutatio angeli, et nunc est unitio celebrata. Duia vero nomun. quam prænominatur caro, et postea deitas, ostendit exinde sanctissimi Gregorii lectio, dicens ita : c Ne decipiant homines, nee ipsi decipiantur, hominen dominicum sine mente credentes, magis autem Dominum nostrum et Deum : nec enim separamus bominem a divinitate. > Ecce aperto ponitur in priucipio verbi prius quidem nominans hominem, et postea Dominum et Deum, et rursus handinem et divinitatem. Et post pauca iterum habet : c l'assibilem carne, impassibilem deitate; circumscripium corpore, incircumscriptum spiritu; eumdem terrenum et coelestem, visibilem et intellectualem, capitalem et incapitalem, ut toto homine codemque Deo totus homo reformetur, qui ceciderat sub peccato. > Ecce quoties, ordine permutato, prius em: passibilem, deinde impassibilem neminavit; post bac circumscriptum et tunc incircumscriptum; et post plura talia adjecit : ut, toto homine codem et Dec. Synodus autem Chalcedonensis, postquam dixerat, in duabus naturis, adjecti dicene, indivise, inseperabiliter, inconvertibiliter agnoscendum. Et non ait agnoscendos, ut duos, sed unum agnoscendum. Et rursus : Sicut Dominus noster Jesus Christus nos docuit, et Patrum nobis tradidit symbolum. Si vero, ut dicis, una est facta natura; ergo non ex duabus, sed ex tribus naturis dicere debebatis : quippe qui etiam talem unitionem Verbi ad bumanitatem dicitis, qualem caro habet ad animam. Quid enim vestia concessione vicinius anima habet ad carnem, quan hæc ad deitatem, ut sit Dominus ex duabes et nen cribus?

> Hæret. Simpliciter nobis respondete. Duas naturas ad hoc dicitis substitisse, ut efficerent unum Christum, ad hoc unum Christum, ut dum naturæ subsisterent? Sed duce naturæ, et in aliis pridem subsistentiis substiterunt? si igitur non ad hoe ut ipsæ subsisterent, sed at Christus esset, dure nature foerunt, non jam degunt duæ naturæ, sed illud tantum propter quod et substiterunt et unitæ sunt duæ naturæ, sed unus. Igitur non duæ naturæ Christus confitendus.

Rust. Mira dementia, ob hoc non subsistere arbitrari naturas, eo quod ideireo substiterint ut in Christum concurrerent; dum nibil plus sit necesse subsistere, quam ea quæ ob hoc substiterunt ut Christus exstaret; et illud potius sit fatendum, quod unita

subsistant, que ut unirentur exstiterant. Quin po- A tius divinitas, nec ut uniretur, substitit, ex sempiterno est enim; sed humanitas illa quæ simul mox unita est, ut cœpit existere : ergo, secundum te, Christi humanitas jam non est humanitas, quæ ut uniretar substitit. Quare manifestum est duas naturas unitas subsistere. Quis igitur nisi captus mente jam dicat, quia, que propter quiddam substiterunt. aut ipsa jam non sunt, aut non tot; sed illud solum propter quod substiterunt, dum nihil utrorumque peremisset unitio, licet unum Immense exaltaverit; er hoc, dum perfectissimum sit utrumque secundum proprie naturæ rationem? Hoc vero simile est ac si aliquis dicat, quia ob hoc hæ litteræ factæ sunt, ut esset bic sermo: quare non sunt jam hæ litteræ, sed solus hic sermo? At vero, hoc quid erit insanius?

Hæret. Quidquid aliud dicere velis, ut ad propositum revertamur, quaternionem nos inducere, quaternitatem colere minime possumus.

Rust. Imo vero, quia fuisse quaternitatem inducitis ex rationibus vestris, inevitabiliter docui: et oportebat quidem inordinate tibi super hoc jactanti sermones non dare responsum. Sed ne his qui ita ut tu vesaniunt dicere placeat, « Non nobis est ad omnia satisfactum, » et illud adjiciam, quia tres dicitis sanctæ Trinitatis esse naturas. Si nahil omnino distant, unde illus tres esse cognoscitis, qui divinitatis et humanitatis tantum distantes duas esse abnuitis? Nos enim tres esse subsistentias ob hoc confitemur, quod non in eo quod quid est secundum naturam, sed in eo quod qualiter sit unumquodque, C proprietatibus distinguatur. Num Pater quidem gemuit, et genitus non est; et ex aliquo alio non est, sicut ex eo sunt atii : Filius vero genitus est, et nihil consempiternum genuit; et Spiritus sanctus a Patre procedit, et nihil consempiternum procedit vel genitum est ab eo . Quidam vero antiquorum et hoc proprietatibus adjecerunt, quia sicut Spiritus cum Patre Filium sempiterne non genuit, sic nec procedit Spiritus a Filio sicut a Patre. Ego vero, quia Spiritus quidem Filium non genuerit sempiterne, confiteer (nec enim duos dicimus Patres); utrum vero a Filio codem modo quo a Patre procedat, nondum perfecte habeo satisfactum. Quoniam vero, ad id quod nunc quæritur nibil attinet, signandum quidem est, sed transeundum.

Hæret. Et ego nunc interim de his ipsis loqui non arbitror utile; ad tuam vero contra nos objectionem, tibi breviter respondebo; imo vero temetipsum tibimetipsi faciam respondere. Quibus distare dicitis ut tres sint credanturque personæ, his ea differre dicimus, ut tres sint credanturque naturæ.

Rust. Sed multo magis different Christi naturæ, quas duas esse non vultis, quam tres personæ, quas vultis etiam tres esse naturas.

\* Simpliciter direndum est, eodem modo procedere a Patre et Filio, cum sint uterque unum simplicissimum principium Spiritus sancti : ad utrumque dici potest Spiritum sanctum non eodem modo procedere a Patre et Filio, qua hoc quod est spirare

Hæret. Cur ergo non sunt et quatuor personæ, tanquam duæ omnino personæ sunt Filii?

Rust. Quia humanitas Domini Christi non est persona, licet differat ratione; sed quod attinet ad Deum Verbum, sola natura est; non enim, veluti quis dicat, sua ipsius, sed Dei Verbi est illa caro, ut sæplus dixi.

Hæret. Quid igitur a persona minus habet humanitas? animæ aliquid rationalis, an carnis, an quantitatis?

Rust. Hæc non vestra contra nos, sed aliorum contra nos simul et vos quæst o est. Non est igitur nobis necessitatem hanc subruere loquentibus contra vos; maxime, quia superius est ostensum quod Deus Verbum non personam nostram sibi unierit, B sed naturam. Veruntamen in sermone quem de definitionibus contra vos simul Nestorianosque conscripsi, demonstratum est quod natura guidem communem, sicut dici solet, speciem repræsentet; persona vero sit concursus corum quæ describunt subsistentiam rationalem. Individuam vero subsistentiam esse circa proportionem, velut fundamentum in quo incumbunt quæ circa sunt reliqua, sicut ipsum nomen ostendit, et ta: quam maxime propriam causam, in qua universa quæ accidentia nominantur, ut color, ut mores, ut habitus et dispositiones, et quæ lis sunt similia, et proprietates confluent ipsæ: interempto enim primo subjecto eorum quæ circa, sunt individuorum, nihil ultra esse possibile est : a maxima vero causa ut sit unumquodque, id vero est in quo incumbit ipsa totietas, nominatur; id est, ab illo subjecto quod tanquam fundamentum est iis quæ circa sunt, tota consistentia, subsistentia nominatur. Sed quia, secundum redditam rationem, solent et irrationabilium subsistentiæ nominari, quin etiam insensibilium et inanimatorum; hæc vero universa personæ proprie non ab omnibus dicuntur, ideo adjeci hanc subsistentiam esse rationalem. Quoniam vero aliqui rursus volunt et species et genera substantialium quæ dicuntur subsistentias appellare, ideo adjectum est hanc subsistentiam rationalem et individuam esse.

llæret. Et quid pertinet hoc ad propositam quæstionem? quæsivi e im cur perfectus homo personam habeat non perfectam, et hoc audire omnino D desidero.

Rust. Hoc enim et dictum est; sed quia minimo advertisti, audi cur humanitas Domini perfecta quidem natura sit, non vero per semetipsam habens quoque personam; et cur non duæ Christl personæ, sed una solaque sit: causa enim, sicut et u in sermonis initio, licet ad aliud quid intendens, divisti, Verbum Deus est, carnis assumptæ; in que quasi in fundamento illa assumpta natura, quæ est servi forna, ineumbit: ad hoc assumpta, ut Filius Dei.

Spiritum sanctum, Pater non ab alio habet, Filiusautem habet a Patre: unde dicitur Spiritus sanctus procedere a Patre per Filium. Vide sanctum Thomain de Potentia q. 101, art. 4, ad 2 et 1, q. 36, art. 3. ginem habere potuisset, nisi nos per eum Dens inefsabiliter secundum subsistentiam sibi unitam redimere complaceret; unitum vero, ex quo ejus quodlibet sub-istere inchoavit in unam personam unamque subsistentiam, sicut sæpius diximus. Igitur, etsi in imaginatione mentis sive speculatione tenuissima, intellecta humanitas Domini Christi videtur et substantia esse et persona (nec enim habet aliquid minus, præter alias subsistentias rationales et individuas); sed tamen intellecta per semetipsam., hoc esse videtur, sed non jam sicut unita Sermoni : igitur non veritas rei, sed mentis hoc cogit putari defectus, quasi oblivio unitionis existens. Quando vero id quod humanum est, non quasi in semetipso ma- B nens, sed per unitienem proprium factum subsistentiæ Dei Verbi recommemorata mens suerit, non potest id pro persona suscipere : quoniam neque proprie subsistentia nominatur, cujus altera circa intellectum res subsistendi causa, id est Verbum, est quid sempiternum. Nam si homo subsistentia esset, non oportebat ut eum solus Deus Verbum in semetipso susciperet, et quod nostrum est, ut ita dixerim, in semetipso fundaret, sed potius ut aut præexistens homo proprium faceret Deum Verbum, et stahiliret atque fundaret sibimetipsi quod Dei; aut magis ut præexistens uterque ad invicem conveniret, et unus Christus, unus Filius, unus Dominus, unaque persona et subsistentia, et præexistente apud se puro unoquoque, non fieret. Nunc autem e diverso C factum est: non ergo habet personam quod nostrum est.

Hæret. Ergo si hæc unita non essent, omnimedo duæ possent esse personæ: quia et Deus Verbum nihil minus habet a persona (sicut enim Deus Pater, ita et Deus Verbum una persona est), et rursus nihil habet minus a tota persona homo perfectus ex consubstantiali nobis carne et rationali, secundum nos, anima constans, horumque unitione subsistens.

Rust. Etsi omnis homo individuus persona est, non tamen bæc causa est ut persona sit itidem, quæ est ut homo sit. Sed ut sit quidem homo, hæc causa est quod sit animal rationale de terra : ut autem sit persona, hæc causa est, co quod sit subsistentia rationalis individua. Sed, ut diximus, illa humanitas, D non in semetipsa in Verbo habet subsistentiæ rem: nec enim propter hoc ut sua insius separatim esset. sicut nos, sed ut Verbo uniretur, et ejus esset proprium indumentum et inæstimabile, ut ita quis inquiat, instrumentum, et ut Deus esset homo, creata est nostræ causa salutis : illa igitur causa magis in subjecto est quam subjectum. Sicut igitur, verbi gratia, in homine puro subsistendi carnem causa est anima immortalis; qua sejuncta, caro in sua non manet essentia, sed ad non esse properat incessanter, quippe quod omnino exterminari, quolibet corrumpatur modo, necesse est. Et rursus nunc animæ hominum defunctorum absque corpore sunt, sicut

qui sempiternus est Deus, pro nostra sainte homo in A ait Dominus Sadducæis: quia Deus Abraham, et Deus diebus ultimis sieret. Nec enim homo de virgine originem habere potuisset, nisi nos per eum Deus inessabiliter secundum subsistentiam sibi unitam redimere complaceret; unitum vero, ex quo ejus quodlibet subsistere inchoavit in unam personam unamque subsistentiam, sicut sæpius diximus. Igitur, etsi in imaginatione mentis sive speculatione tenuissima, statulaete humanitas. Deminus Sadducæis: quia Deus Abraham, et Deus mortuorum, sed viventium: omnes enim vivunt illi (Matth. xxu, 52). Et non ait, Deus anima illius, et illius, sed, Deus illius. Et non dixit, non est Deus animarum mortuarum, sed viventium: Deum esse simpliciter dixit, et perfecto existente Abraham, et Isaac, et Jacob. Et adjecit: Omnes enim vivunt ei (Luc. xx, 38), et non dixit, omnium enim animæ vivunt ei.

Hæret. Hoe inquit, non quod anima perfecta persona sit, quasi per hoe unum integer Abraham sit, et Isaac, et Iacob; sed quoniam Deus vocat ea quæ non sunt, tanquam quæ sunt (Rom. 1v, 17), sicht seriptum est.

Rust. Non intercipias importune sermonem: ubi enim fit de resurrectione memoria, illic necessorio immortalitatem repræsentat animarum : non ut eorum quæ non sunt, et a Deo vocantur tanquam sint, eo quod ea quæ nondum sunt, Deus futura esse pranoscat, sed ut corum quæ sunt; nullus enim sapientum dicere audebit, quia commoriantur corporibus animæ, ut ob hoc nec Abraham sit, nec reliqui, nisi in præscientia Dei. Quod ergo dicere volui. sicut extra corpus, etsi non est animal perfectum secundum naturam, tamen rationalis animæ persona perfecta est; et rursus, postquam corpus resurrectione receperit, nihilominus perfecta hominis est persona : sic quodammodo in Christo, ante inhumanationem quidem perfecta erat Dei Verbi persona, et post lioc persecta Christi persona est, et una persona Dens simul et homo, et causa ut sit illa humanitas, est Deus Verbum; et hæc, comparatione Verbi, non est ut subjectum, sed ut accidens. Sicut enim instrumentum per quod nostram salutem fieri oporteret, et sicut superincumbens ei, quod utitur illo ut diximus. Sicut igitur quando circa Apostolum dicimus : Caput mulieris vir, et caput viri Christus, et caput Christi Deus (I Cor. x1, 3); et neque virum duo capita habere dicimus, neque duo aut tria capita mulierem, id est virum et Christum, aut virum et Christom et Deum, quia vir ad mulierem quidem comparatus caput est, ad Christum vero jam non caput, sed aliquid aliud; et rursus Christus ad virum quidem comparatus caput est : ad Deum vero, nequaquam (nec enim Verbum caput est Patris, neque natura quie ex nobis est); sic quodammodo, prout est possibile similitudinibus incomparabilia explanare, humanitatis subjectum iis comparatum quæ sibi omnino specialiter accidunt, proportionem subsistentiæ ostendit : Deo autem Verbo collatum, sicut aliquid eorum quæ insunt subsistentiæ, non secundum personalem subsistentiam reperitur. Et sicut ibi dum vir caput sit mulieris, et Christus viri sit caput, 12men in ordinis consequentia, solum ejus caput est vir, dum certe per excellentiam gloriæ Christus solus, quippe ut Deus, circa id quod proprie summum est, ita et hic esse apparet circa ea quæ acciderunt naturæ nostræ, et humanitas il!a subsistentia esse videtur; secundum vero summam subsistentiæ protem, solum Verbum (a quo de reliquo una et A ctorum Patrum doctriuis colligere, quia non sunt sheistentia, vere totus est Christus), seu certe n in Christo sunt nominatur. Si quis tamen zit, memor sit nos proportionem proportioni, est possibile, comparare, non multis personis Christi solamque personam : alioquin cur et sunt dicta?

ret. In veritate, quia in incomparabilibus, vel am similitudinem adhiberi difficile est.

t. Sed et quod majus est dico; ilic enim dicat, ut arbitror, aliquis impudentia fretus: el tria esse capita mulieris (et forsan non imicet inconvenienter); hic vero duas personas sibile est inveniri : nam si illic ad unum et aut ad aliud et aliud re comparata, duo capita utentur, ununquodque enim uniuscujusque est; hic similiter erit : nec enim sic accidentia carneni carni sicut Verbo comparantur, sed juidem absque mediatione, Deo vero non ita: nim quasi non incarnato. Mulieris autem caput que mediatione Deus est : Ecclesiæ enim caput is (Ephes. v, 25). Figuraliter autem Ecclesia est; et siguraliter caput mulicris vir. Et ut iter dicamus ac breviter, quia et ego contiwod exemplum non omnino sit aptum, sed si hoc, non ut demonstrationis, sed ut explas gratia ; si quis vero aptiorem similitudinem rit, dicat, me facile complacente et voluntarie nter. Ne forte autem sit hoc quoque præstancere : quia sicut universus orbis (dico vero terræ) licet pleruinque etiam solus, tamen icitur mundus; et rursus cum toto cœlo et is clementis unus et solus dicitur mundus : atur et de illa solaque persona. Si vero ob quos duas Christi subsistentias dicere creditis lutem, non ut naturas, sed ut personas), quia tilibus speculationibus et puris intellectibus netipsain contemplata humanitas Christi, vide-, quia potest et ut persona et ut subsistentia i ad accidentia sua, quomodo vos ipsi negatis )omini Christi esse naturas; qui non in subintellectibus vel imaginationibus mentis insolum, sed et in ipsa re subsistere humanam isto naturam negare minime quitis; quam, dum illa quæ nostra est, sed et illa quæ venodus Ephesina per sanctorum Patrum lectio- D scatur intentio. tatur, et pracipue beatissimi Cyrilli Alexanræsulis epistolæ prædicant? Non enim quod cimus de persona, hoc vos poteritis re objinatura, cujus definitio longe abest a defipersonæ. Sunt euim Christi naturæ, ut sudictum est, et divinitas sanctæ Trinitatis nis, et humanitas communis omnibus nobis viduo contemplata: persona vero atque suba Domini Christi, quæ horum unitione celest. In iis vero substantiis, totum dicimus mm solumque Filium Dei Dominum nostrum un, quem in duabus confitemur esse naturis. tem non minus manifeste ex synodicis san-

tres naturæ sancte Trinitatis, sed una solaque. Si enim tres essent sanctæ Trinitatis naturæ, esset omnimodo, ut tu quoque dixisti, et Filii una et individua divina natura. Hæc vero idem foret per omnia, et non discerneretur ullo modo a Dei Verbi sempiterna persona : nihil enim plus vel minus . aut quolibet modo alterum, aut aliter ullatenus contineret. Quare, quidquid de Filio, id est de Deo Verbo (hoc est autem dicere de persona ipsius Christi), seu tanquam ante inhumanationem, sive post hæc recte dicimus, et de natura ejus orthodoxe dicerentur; et quidquid de persona Filii dicere devitandum est, de ejus Filii natura a Patribus dici vereatur. Sicut igitur nullus Patrum dixit alicubi, aliquando in propria passum Filium non e-se persona : sic nullus eorum dicero sustineret in propria Filium passum non esse natura. Nunc autem econtrario fit : prædicant enim Filium Dei in propria quidem passum esse persona; negant vero iidem sancti Patres in propria eum pertulisse natura. Ex iis igitur necessarie sequitur, et personæ Filii, ejusdem, non eamdem esse naturam, demonstratum est : quia si esset sic propria solius Filii Dei natura, ut non esset ei hæc ipsa communis cum l'aire et Spiritu sancto, consequens esset ex necessitate naturam ejus idem esse personæ ipsius : quod quia minime sequitur, constat quia non est natura solius Filii propria, tanguam quæ non sit et Patri communis et Spiritui sancto; non igitur tres nature C sunt Trinitatis.

Hæret. Et unde mili demonstrationes adhibebis, quia Filius Dei Deus Verbum, in propria quidem persona passus est, vel quodeunque suscepit corum quæ carni contigerunt; in propria vero natura non pertulit?

Rust. Patienter ausculta, et continuo ostendetur: solummodo sermoni dem finem. Ilæc igitur demonstratio, non ob hoc solum veritatis proficit dogmati, quia unam et solam sanctæ Trinitatis naturam commendat; sed et per semetipsam causa victoriæ est, dum concludit quia non debet Christi una credi natura, sieut inferius declarabitur. Nune autem testimonia ex synodico sanctorum Patrum codice proferantur, atque directa nostræ collocutionis recogno-

Lectio ex epistola sanctæ memoriæ Cyrilli ad Nestorium, quam et Ephesina sancta et universalis synodus omnium episcoporum interlocutionibus r.borarit.

e llæc nos sequi oportet et verba et dogmata, intelligentes quid hoc quod est incarnari, et hoc quod est inhumanari, significet id quod ex Den est Verbum. Non enim dicimus quod Verbi natura transformata facta sit caro, sed nec quia in totum versa sit hominem qui est ex anima et corpore ; sed illud potius, quia carnem animatam anima rationali uniens Verbum sibimetipsi secundum subsistentiam, îneffabiliter atque inexplicabiliter factus sit homo.

et vocatus sit filius hominis, non secundum solam A in duabus naturis esse Christus evidentissime dem voluntatem vel benevolentiam, sed nec ut sola assumptione personæ. Et quia diversæ quidem ad unitionem veram conductæ naturæ, unus vero ex ambabus Christus et Filius (non quasi naturarum differentia interempta propter unitionem : quin potius perficientibus nobis unum Dominum et Christum, et Filium divinitate atque humanitate, per inessabilem et inenarrabilem ad unitionem concursum ), sic dicitur dum certe ante sæcula habeat subsistentiam, et ex Patre sit natus, nasci secundum carnem ex muliere, non tanquam propria ejus natura in sancta Virgine principium sortitus sit existendi; nec vero quasi indiguerit necessarie propter seipsum nativitate secunda post illam quæ est ex Patre. Est enim omne sæculum substat et consempiternus est Patri, indigere, ad id ut sit, secundo principio. Quoniam vero propter nos et propter nostram salutem, uniens sibimetipsi secundum subsistentiam quod humanum est, processit ex muliere, ob hoc ipsum dicitur genitus esse carnaliter: non enim prius ex sancta Virgine natus est homo communis, et jam post hæc Verbum descendit in eo; sed ex ipsa vulva unitus carnalem dicitur sustinere genituram, ut suæ carnis suilicans genesim. Sic eum dicimus et pati, et resurgere, non tanquam Deus Verbum in propria natura sustulerit vel clavorum transfixiones vel alia vulnera; impossibile est enim, quod divinum est, quia et incorporcum. Quia vero id quod ejus proprium factum est corpus pertulit, hac rursus passus dicitur ipse pro C nobis, erat enim impassibilis in corpore patiente. Circa æquum vero modum, et in Moyse intelligimus: immortalis enim secundum naturam, et incorruptibilis, et vita et vivisicans Dei Verbum. Quia vero proprium rursus ejus corpus, gratia Dei, sicut dixit Paulus, pro omnibus gusta vit mortem, dicitur ipse mortem pati pro nobis, non veniens in mortis experimentum, quod attinct ad ejus naturam (dementia est enim hoc dicere aut sapere); sed quia, ut dixi nuper, caro ejus gustavit mortem, sic et resuscitata carne, rursus ejus resurrectio dicitur, non tanquam qui in ullam corruptionem, quod absit, inciderit. > Et post pauca: « lloc asserit ubique integerrimæ fidei sermo : sic invenimus sanctos Patres sapuisse; sic præsumpserunt Deipartricem sanctam Virginem dicere : non quia D Verbi natura sive divinitas ejus principium subsistendi sortita sit ex sancta Virgine, sed tanquam genito ex ea sancto corpore animato rationaliter, cui et secundum subsistentiam Sermo unitus gigņi dicitur secundum carnem. >

Hæret. Si super tanta quæ ante dixisti, insuper testimonia profers vestro doginati profutura: et nos parati sumus gloriosorum testimonia magi-trorum jaın pridem excreta dissundere; quippe qui debemus ipsa potius sequi, quam proprias conclusiones intendere.

Rust. Nos interim in præsenti nondum protulimus ullum testimonium ex codicibus aliis : per quod

stratur, sed ex synodicis solis, quie refutare non potes; ad demonstrandum tautummodo unam selam. que esse naturam sive substantiam sancta Trinitatis : quæ etsi propria Filii Dei a Patribus dicitur. non ad exclusionem Patris et Spiritus sameti, sed omnium quæ creaturæ sunt atque facturæ, mihilominus vero et illius substantiæ hominis quam creavit simul ac sumpsit. Et ad ostendendum quia propria ille natura non dicitur Verbum et temporaliter genium. neque passum, neque sustulisse aut plagas, aut fixuras clavorum, aut alia vulnera; neque moituum esse, quod attinet ad ejus naturam, nec resurrexisse; verumtamen Verbum ex ipsa vulva unitum genituram carnalem dicitur sustulisse, ut propriæ carvanum simul et imperitum, ut dicatur is qui ante B nis genituram suisseans : similiter et reliqua que humana sunt, quoniam quod ejus proprium factum est corpus, ista sustinuit. Rursus ipse dicitur pati pro nob's : erat namque impassibilis in corpore patiente. Igitur nune interim ex universalibus et communiter confessis synedicis inchoantes, quæ a te objecta sunt solvimus, et quæ opor ebat, firmavimus; alia vero minime attigimus, interim ne illa quæ ad aliud opus pertinent commiscentes opereurur confusionem; verumtamen et illarum lectionum discussio potest ad alteram collocutionem sine praejudicio reservari.

> Hæret. Velim et illud ediscere, quomodo putes hanc demonstrationem eis qui ea quæ vestra sunt sapiunt præstare victoriam, eo quod probet quoniam non debeat una per unitionem credi natura Domini Christi? hoc enim te esse dicturum promisisti superius.

> Rust. Bene ad memoriam revocasti : dicam el hoc. Si una per unitionem natura Domini facu est, quidquid dicitur de Verbo, de Filio, de Christo, et de ista natura dicetur; et rursus quidquid de illa natura, ut dicitis, dicetur, utique et de iis nominibus prædicabitur; et hoc non circa alium modum. Sicut igitur abominabile est dicere quia Deus Verbum in natura propria passus est, sic, si forte præsumitis, fugite dicere, quia passus est in seipso vel persona sua, vel subsistentia. Aut sicut dicis, e non in experimentum veniens matris qued attinet ad ejus naturam: ) hoc transferte dicentes: e quod pertinet ad suam personam et ad seipsum Filium mortuus non est. > Quoniam vero ex iis dicere adjacet, quoniam Verbi natura substantiaque pertulit : sic a vobis dicatur non pa-sam subsistentiam Verbi, neque personam, neque ipsum Filium, neme hunc unigenitum, neque eumdem Dominum, vel ipsum Christum; sed eos qui hæc dicunt, duos filios introducere non potestis abnegare, qui novit [F. leg. novistis] quia talia dicens Nestorius, tanquam duorum prædicator accusatus est filiorum; inquit enim (propter quod et damnatus est) ita : « Ego hunc himestrem et trimestrem non dico Deum ; » et rursus : « Non oportet lactis nutrimentum de Deo. > Et in epistula sua ad sanctissimum Cyrillum, dixit sanctam Virgi-

est, quia David filius, non erat Deus Verbum. Et rursus quidem : 4 Corpus, divinitatis Filii templum, et templum secundum summam quamdam et divinam cunjunctionem unitum, ita ut et propriisicaret ca quæ bujus erant divina natura, bonum est confiteri et evangelicis traditionibus dignum. > Et rursus in iis quæ mox sequentur, idem Nestorius negat id quod confessus est hic. Adjecit enim continue et bæe : c Propriisicationis autem nomini deputare et carnis proprietates (generationem dico, et mortificationem), aut errantis, frater, circa paganos vel gentiles, e-t mentis; aut per ea quæ sunt vesani Apollinarii et Arii vel aliarum bæresum ægrotautis; quinimo et aliquid gravius, et ab illis: necesse est enim propriisseationis nomine tractos, Badverso et quasi e regione contraria : in reliquis et lactis nutrimenti participem per propriificationem facere Denin Verbum, et augmenti quod paulatim evemit consortem, et in passionis tempore facti terroris et indigum angelici adjumenti. >

Hæret. Et quid pracipue culpatis in iis, vos qui naturarum proprietates ipsamque dualitatem nunc psque asseritis salvas? Si enim secundum veritatem dicta sunt hare, nec trimestris dicendus est Deus, nec lacte nutritus, nec recenti tempore natus ex Virgine, nec ipsius flius et David, neque passus, no. que mortificatus carne, nec crevisse paulatim, nec alias in semetipsum carnis excepisse proprietates per propriiticationem dispensativam.

Rust. Dico quid reprehendimus, non nos primi, sed com l'atribus sanctis. Prius quidem tanquam C per transitum dico, pessime dixit, quia ea quæ sunt templi, divinitatis natura propriificat : non enim Trinitatis natura, sed una persona illius naturæ existens, propria facit ea quæ sunt carnis. Secundo vero, quia quoquomodo significans, quia Deus Verbum suiticat propria carnis; et dum hoc explanare debuerit, hoc ipsum magis in iis quæ dixit postea, denegavit. Si enim, ut inquit, Dens suificat ea quie carnis sunt per propriificationem dispensativam, opertet magis propriificationis nomini deputare et carnis proprietates : generationem dico, et passionem, et mortificationem et alia. Ille vero hoc jam minime approbat, sed et (sibimet ipsi contrarius) ut hæreticum et gentile, et ut aliquid adhue deterius, id accusat. Cur namque omnino, qui D quamdam conjunctionem Deo Verbo unitus est ex inbumanatus est Deus, ea quæ proprii templi sunt, propria sibi fecit, si non habent etiam dici de eo, ad admirationem charitatis ejus circa nos? quid enim majus est, Geri illa Verbi propria, an dici? Naturarum vero proprietates salvas esse fatentes, nos similiter dualitatem illarum nihilominus alfirmamus : quia sicut earum discretio est salva, sic et unitio. Unde quæ non sunt secundum naturam propria Verbi, ejus sunt circa unitionem, etiamsi hoc multoties millies recusaverit impius. Proprietates enim salvæ sunt quidem, in unam vero personam subsistentiamque concurrent. Ideirco non tantum ut impium Nestorium, sed et ut sibinetipsi contrarium, in synodo

nem partricem Christi, non Dei : « Manifestum vero A Valorianus incusat dicens : « Omnibus conspicua e t contrarietas reverendi Nestorii, non solum fidei sanctorum Patrum qui in Nicæa convenerunt, et epistolæ Deo amicissimi et sanctissimi archiepiscopi Cyrilli dissentions, sed neque sibi conveniens. > Similiter vero ad eumdem Nestorium scripsit Coelestinus sanctissimus papa, dicens: « Legimus ergo epistolarum tenorem, et eos libros quos, illustri viro filio meo Antiocho reddente, suscenimus : in iis midem nobis vestigatus, deprehensus et tentas, quodam multiloquio labebaris, dum vera involvis obscuris, rursus utraque confundens, vel confiteris negata, vel niteris negare confessa.

> Hæret. Quæ dixisti de propriificatione et unitione vere orthodoxa sunt, et Nestorii verbositatibus ex autem, puto quod illi eadem protuteris quem magno-Dere accusa ti.

Rust. Absit, o calumniari edocte! incumbentes enim rationi prædictæ, adhuc quæ vestra sunt amplius subruemus, et nostram rectam fidem probando monstrabimus. Si enim qui dicit non insum Deum Verbum qui consubstantialis est Patri, qui unigenitus, quique iis quæ per eum facta sunt non potes! comparari (genitum secundum carnem, inhumanatum ex Virgine), non lacte nutritum, non crevisse, non factum esse bimestrem atque trimestrem, non passum, non mortuum, non resurrexisse : si ergo, inquam, qui hæc dicit, duos filios producit et Christos, igitur qui dicit eumdem Dominum non habere secundum Deitatem principium ex Virgine, neque lactatum secundum suam naturam, neque crevisse, neque factum fuisse bimestrem atque trimestrem, neque passum, neque mortuum, neque resurrexisse, nec cætera, adjiciens utique secundum propriam naturam, duas naturas niodis omnibus introducit. S cut igitur juste abominamur ea quæ superius diximus, sic ea que nunc sunt dicta competenter amplectimur; quia sicut illa subruunt Patrum termini, sic ista recipiunt : unde judicio vestro damnamini. In eo enim quod ahominamini ac persecutioni subjicitis eos qui dicunt, vel qui putantur dicere, quia atter est Deus Verbum, et alter homo assumptus ab eo qui ex Virgine natus est, qui est plasmatus in Virgine, qui est unus ex nobis, qui in summam et inessabilem ipso conceptu; in eo ergo quod contra eos qui talia dicunt omnino ferventer insurgitis, et quasi latrantes illos indesinenter anathematizatis, ita ut si quis favere talibus volens fuerit visus, nulla pæna apud vos putetur indignus, tanquam parvum dicens hominem Christum, aut quasi duos filios inducens; vos tamen ipsi, et communicantes vobis, alteram dicentes humanam Christi naturam et alteram ejusdem divinam, et hoc audientes a Patribus esse confessum quos segui prætenditis, tamen duas naturas Domini Christi post unitionem abominamini confiteri. Videmini ergo mihi, quia in die judicii dannabimini ex ipsius Nestorii condemnatione. Nam si omnino juste

1218

duos introduxerit filios, quare vos de naturis hæc ipsa dicentes, duas naturas non fatemini vos prædicare? Et certe vos non hæc solum dicitis de naturis, sed et pluraliter eas sæpius nominatis, vel etiam pares confitemini eos qui eas ita nominaverunt, quod Nestorius de Christi vel Fil i vel Domini nomine fecisse non scribitur. Quomodo igitur vos qui hæc dicitis de naturis, ita cæcamini, ut ea quæ confitemini non dicatis? Quomodo vero et Nestorio maledicitis, tanquam qui duos Christos induxerit, eo quod talia de Deo Verlo et homine prædicaverit? Et, ut compen. diose dicamus, hoc argumentum contra vos insuperabile invenitur, quamcunque hojus partem voluerimus inspicere. A nobis igitur Nestorius juste damnatur: at vero a vobis injuste, cum quo damnata est vestra B sententia. Quare et nos quando Nestorium damna. mus, contra vos promulgamus anathema; et vos ipsi quoties illum damuatis, recurrit in vos; et quando id jaculamini contra nos, ut contra Nestorianos, quippe calumniantes, et omnino odientes; et quando a nol is contra vestros hæresiarchas (dico vero Apollinarium, Eutychen et Dioscorum) talis procedit calculus, econtra vos eidem sententiæ irrecusabiliter crebreque succumbitis.

Hæret. Ego illi synodo communicare non possum quæ dicit quod præter Trinitatem sit inhumanatio Domini. Dicitur enim in ea quæ vocatur definitio. de symbolo 150 Patrum : de Patre enim et Filio et Spiritu sancto, quæ perfecta sunt docet, et Domini inhumanationem fideliter accipientibus reprasentat. C Utique enim qui de Filio quæ perfecta sunt docet, de inhumanatione ejus, non extra et præter Trinitatem tanquom de quarto aliquo, sed illic repræsentat : ii vero, postquam dixerunt de Patre et Filio et Spiritu sancto, tunc alterum quemdam Dominum ejusque inhumanationem subintroduxerunt.

Rust. Olim demonstratum est quia non est quartum quomodolibet introducere extra, et extra de sanctæ Trinitatis consubstantialitate facere ac de Verbi Dei inhumanatione sermonem; sed ita omnino ea quæ probata sunt, minime advertisti. Dixit enim synodus Ephesina: « Quia e converso se habet in Salvatore quam in Trinitate : illic enim alter et alter, ut non subsistentias confundamus, non vero aliud et aliud : absit ; unum enim, tria, et idem in divinitate; p miserationis [forte miseratio] impassibilitatem ejus in Domino vero aliud et aliud quibus Christus, siquidem hoc illi non idem est. > Multum ergo ad veritatem cæcamini, nec illa vultis accipere quæ manifestius Ephesina quam Chalcedonensis synodus approbavit. Aliud est enim de Trinitatis communi substantia, et a'iud de propriis unius loqui personæ, et hoc de servi quæ ilic inconsubstantialis est forma.

Hæret. Quis habet accipere synodum quæ Leonis approbat tomum, dicentem de Verbo et carne super alia et hæc : Horum unum coruscut miraculis, aliud succumbit injuriis. Quid ergo? die mihi, non

a Verbum in Christo patiebatur non simpliciter, sed sufficans et propriificans quæ eraut humanitatis.

odistis Nestorium vos, tanquam qui per talia verba A injuriatus est Deus carne? non Verbum per carnem miracula operatum? Quid autem vult separatio ista. ut dicat hoc quidem illud, hoc vero illud?

> Rust. Deus quidem Verbum, quia infuriatus sit carne, minime denegamus; sed non succumbit injuriis, id est, injuriarum passionumque non inferior, sed potior fuit; caro ejus non injuriata est solum, sed et succubuit contumeliis et passa est. Nam sicut existens natura passibilis et mortua est, et ei dominata est mors quæ servit Deo. At vero Deus Verbum inhumanatus pati quidem propter unitionem dicitur , propriificans ea quæ sunt passibilis naturæ, per suificationem dispensativam, ut et antea jam dixi, non autem passus est sicut caro. Nam si impassibilis simpliciter passus est, superflue est impassibil s : ad quid enim aliud impassibilitas proficit, visi ut id quod est impassibile minime patiatur? Si igitur in Deo nihil superfluum neque inutile, sed perfecta et decora sunt universa et apta, claret utique quia et impassibilitas ejus non est inutilis : non igitur passus est.

Ilæret. Sed misericordia pertulit, qui propria natura non est passus; quare, circa hoc, et injuriis succubuit secundum quod passus est : quomodo igitur dicitis cum Leone, quia hoc quidem coruscat miraculis, illud vero succumbit injuriis.

Rust. Et sanctissimos Leo, de propria ipsius Dei Verbi natura, inquit, quia coruscat miraculis; de carne vero, quod reliquum est; et tu nunc confessis es quia Deus Verbum propria natura non per alir; cur igitur eadem confiteris pariter et accusas? Non enim dixit : Iste quidem coruscat miraculis, ille rere succumbit injuriis, ut suspicionem daret, quasi de duabus personis loqueretur; sed hoc quidem tanquam de duabus naturis : aliud enim et aliud ea ex quibus Salvator, siquidem non est idem intemporale ei quod sub tempore est.

Hæret. Non solum de propria Dei Verbi natura, sed et de ipso Verbo ait, et hoc frequenter, quia non faerit passus; verumtamen et dicere quia Verhi natura non passa est, hoc idem est dicere quod Verbam minime passum sit : nihilo nanique impassibilior est, ut ita dixerim. Verbi natura ab eo cujus natura est. Eadem igitur natura, impassibilis manens, postri miseratione passa est.

Rust. In Dei bonitate contrarium nihil est, quare non solvit. Si vero Deus Verbum sempiterne impassibi is, et nunquam perpessus, nuper propter misericordiam, qualiter vos dicitis, pertulit; majus et infinite majus damnificatus est quam lucratus. Lucratus enim est nos, creaturam suam, et propriæ amisit impassibilitatem substantiæ? Vos igitur valde errais. sic aliquid laudantes in Deo, ut rursus aliquid blasphematis. Non indiget Deus laude vestra, ut subdole ejus misericordiam exaltetis ad impassibilitatis ejus priejudicium; nos competenter superexaltamus mise ricordiam ejus, salva inconvertibilitate ejus. Eos

Scholastici theologi appellant communicationem idiomatum. D. Thom. 5 part., q. 2, art. 6, in corp. ar .- Dei, anathematizat catholica et apostolica Ecclesia, sicut synodus Nicæna definivit. Quinimo non inconvertibilitatis solum, sed et potentiæ ejus, quod absit, additio est, si aliter creaturam suam salvare non potuit, nisi suam proprietatem Creator amitteret; aut consilii vituperatio, si potuit quidem et hoc non amittere, et illud salvare; sed, dum posset quod est melius, elegit quod deterius erat. Sic ergo illa quæ nobis prosunt, laudemus in Deo, ut ea quæ digna sunt non feremur : hoc vero ex Manichæorum cognatione descendit ad vos : ipsorum namque est passibibilem cogitare Deum, et omnem bonam naturam esse solius boni Dei; et quia præce !ens [forte prævidens] Deus futurum ut perichtaretur proprium regnum, si princeps tenebrarum prior injiceret ei prælium, pro- B pter hoc misit de substantia sua, commiscendo cum illa substantia nequam, ut regaum proprium præmuniret; et ex bonarum malarumque potestatum mixtione mundum factum esse blasphemant. Sic et vos dicitis quod non aliter nos salvaverit Deus, nisi pro nobis ipse passibilis factus.

Hæret. Memini te dixisse quod illa humanitas Deo comparata sit magis ut accidens quam subjecta substantia: quomodo igitur Jam duæ sint Christi substantiæ, dum [Forte expung. dum] quando accidens additamentum non flat substantiæ, sed quantitatis?

Rust. Iloc non de substantia, sed de subsistentia dixi. Ad divinam vero substantiam sive naturam caro collata nihilominus substantia et natura est. Demonstratum est enim quia et Patres qui dicunt, duæ na- C turæ, Deus et homo, et utramque naturam et ambas, non dicerent hac, nisi eas ad invicem compararent. Et vos ipsi vero, id m facitis ex duabus substantiis et naturis; et insuper ex duabus quoque subsistentiis Christum esse dicentes. Quod autem culpare Leonem sanctissimum voluisti dicentem : Hoc quidem illud, illud vero aliud, suscipe de Ephesina synodo lectionem quam superaddiderunt jam, postquam venerunt, vicarii sanctissimi Coelestini papæ Romani : ex its demonstrantes quomodo debeant 318 sanctorum Patrum symbolum declarari ex testimonio sanctæ memoriæ Attici : c Et hæc omnia suscipit, non natura Deitatis, sed assumptione carnis: illa quidem in propriæ impa-sibilitatis in iolabilitatibus permanens, illa vero omnia patiens sustinensque. > Ecce : illa D quidem de divina natura loquens ait; illa vero de corpore inquit assumpto, quo pertulit Filius Dei, sicut et idem Dominus inquit : Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam vero non possunt occidere (Matth. x, 28). Et rursus : Spiritus quidem promptus, caro autem infirma (Matth. xxvi, 41).

Hæret. Quid ad illud dicere poteris, quia major unitio Dei ad humanitatem facta est, quam sit carnis ad animam in homine quocunque communi? Per mortem siquidem anima separatur a corpore: Deus vero ab anima illa et illo incontaminato corpore inseparabilis est in perpetuum: si igitur ex minore

enim qui dicunt vertibilem aut mutabilem Filium A unitione una natura fit, multo amplius ex majore,

Dei, anathematizat catholica et apostolica Ecclesia, una vero hominis est natura, muito amplius igitur

sicut synodes Nicæna definivit. Oninimo non incon-

Rust. Ante demonstrationem habes obstupescere? admirando enim ego tecum confiteor, quia et major unitio est in Domino Christo, et quæ multo majus effecit; et unam tamen naturam minime fecit : tanto enim unitio Deitatis et humanitatis quæ in Domino Christo facta est, et ipse effectus unitionis, illam qua fit in homine superexcellit, quanto longius a se distantia univit : multum namque, et quantum dici non potest, superat ut Deitatis et humanitatis vel solum una possit esse persona, quam ut ex anima et carne non solum una persona sir, sed et fiat una qui que natura. Deus enim infinite, et quantum dici non potest, superat creaturam; et tantum quod distat, vicit unitio ineffabilis in unam personam dicens [Sic], tam longe naturæ terminis seu rationibus separatæ. Anima vero, parvum quid carnem excellit; conserva enim sunt utraque el creaturæ, et ex nihilo factæ a Creatore. Si vero Dei virtus iufinita non esset, minime tauta ex nihilo constare fecisset, ab eo enim quod nullatenus est distant omnia infinite. Si leitur Dei quidem virtus infinita est, nostræ autem substantiæ finita. magna illa et supereffulgens unitio est, quæ valuit inter illa tantum discrepantia unam personam facere. Sient enim superexcellit virtus ejus qui montem suspendit ad colum, et illi conjungit, si possit vel contingat id fieri, ultra illius qui glebam monti conjungit : sic unitio quæ in Christo est facia, eam quæ per singula in communibus hominibus fit. Verumtamen et illud inquio : quia non necesse est a majore unitione majus aliquid effici; alioquin quanto am lius ali ua uniuntur, tanto potentiore vi uniuntur : sed ea quæ confunduntur, ultra quæ minime confundantur amplius uniuntur, ut humentia. Rursus anima quia minime confunditur corpori, non tamen major est corum quæ confundantur unitio unitione rationalium animarum ad propria corpora; hanc enim solus facit Deus, illa: vero subjacent etiam nobis. Super hæc vero indefinite assumpta est major. Responsio vero sufficiet, et i definite dicatur, veluti si quis dicat a inopinabilior : mirabilius est enim sic ficii unam personam et unam naturam, quam illo niodo unam personam unamque naturam.

Hæret. Die mihi breviter: in Christo humana natura secundum substantiam Filius Dei est, an non? et Deus Verbum secundum naturam Filius Dei Genitricis, an non? Si quidem secundum naturam, claret quia ambo una natura est; si vero non secundum naturam, igitur et solute per gratiam, et duo filii erunt: dum Deus Verbum quidem secundum naturam Filius Patris sit, et secundum gratiam matris; homo vero secundum naturam quidem matris, at vero per gratiam Patris: et sicut neque hic illius, ita neque iste illius.

Rust. Si duo sola essent quæ præponeres, nec sie quidem tibi simpliciter quod prosecutus es dederam:

. Ilic deesse videntur nonnulla.

verumtamen hoc dico, quia secundum personam et A Acacii Constantinopolitani. Non te perturbet ea quæ subsistentiam Filius Dei, Deus Verbum, Dei Genitricis est Filius; et similiter (quinimo quod dicere idem est), quia servi forma secundum subsistentiam et non secundum substantiam et naturam Filius Dei est. Et sicut si esset, ut ante dixisti, una natura, sic nunc una subsistentia, et unus ac solus est Filius.

Hæret. Quoniam longus sermo nobis non solum lab rem et desectum, sed et sastidium injecit, quod intellectus valde confundit, si videtur, reliquam collocutionem in alium diem, si Deo dictum placuerit, reservemus. Verumtamen et hæc in nostris mentibus revolvamus : multa namq: e apud semetinsum silentium tenentis discussio, et memoriam, et intellectum, et doctrinam, p. osectumque præstabit.

Rust. Ne, quæso, protrahas tempus convertendi al Denm : incertus est eni n finis humanus ; et præcipue diebus nostris, quando impiacabilis ubique bacchatur interitus, et ignis gehennæ intransmeabilis est. Ne amicitias hominum vercaris, ut non inimicitias incurras coelestium potestatum; ne affinium multitudinem, ut annumereris omnibus a sæculo sanctis; ne banc vestem, ut induas Christum; ne hos temporalium flores, ut fulgeas sicut sol ia regno Dei; non hujus mundi div tias, ut vitam hæreditate capias infinitam in perpetuo et inenarrabili gaudio; non sæculi fruitiones, et erit tua esca Spiritus sancti manna; non transitorias dignitates, ut possis regnare cum Christo. Efficere excelsiorum particeps intellectum clevans. Suspende te ipsum a sæcularibus curis, et tunc comprehendes talium vilitatem. Gusta de dulcedine Dei, et seusum capies amaritudinis mundi. Appropria, et vide spiritile lumen, et erueris a carnalis confusionis tenebris. Exsuscita temetipsom et exsili ad altiorum monditiam. et discernes abominationes mundanæ sord.diniss Rumpe Satanicæ captivitatis vincula, ne perdas acquisitam baptismate libertatem. Fuge participationem contaminatissimi dæmonis, ut in temet'psum renoves adoptionem Dei. Repugna diabolo cupienti te perdere, et acquiesce Deo volenti salvare. Cogha dilectionem Dei, cogita fruitionem regni cœlorum, engita futuri judicii nimis terribilem diem, cogita illud ipsius Domini Christi judicium quod a rec'o non potest detorqueri, cogita insustentabilia gehennæ tormenta, cogita indormitabiles vermes, cogita intransmeabilem et infinitam flammam; cogita illic inutilem pænitentiam, infructuosa lamenta, surdos ululatus, improficuas pluvias lacrymatum : dum potes irrecusabiliter, impigre converte te ad veritatem. Non erit tibi nec hic excusatio, nec satisfactio apud Deum, si persistis in malis, maxime dum cuncta suluta sint qua a vobis objecta sunt. Licet sufficeret tibi unica auctoritas synodi universalis, quæ numero superat universas, qua toties cunctarum Ecclesiarum consona sententia confirmata est, tam per encyclicas epistolas regnante Leone, quam per libellos sacerdotum forsan duorum millium et quingentorum, imperante Justino post schisma Petri Alexandrini et

nuper exorta est perturbatio universalis Ecclesia, sed potius confirmet ad fidem : si enim recta fides nostra non esset, iis temporibus proficere potius quam perturbari potuerat. Lege Scripturas divinas, et invenies præsens tempus incredulitatis esse atque discessionis a fide : unde magis ad couversionem correctionemque festinare debes, ut et a præsentibus et futuris malis erui dignus effectus, infinitis Dei bonis fruaris in regno colorum. Quod nos impetrare contingat gratia et largitione Patris, et Filii, et Spiritus sancti.

Hæret. Si, quæ dixi, subtilius velis inspicere, profecto reperies quia ego non secundum quod unam personam et subsi-tentiam dicitis, duos vos introducere filios monstravi, sed secundum quod duas dicitis Christi, post unitionem quoque, naturas; ac per hoc nisi meas enodaveris quastiones, quantumlibet unum Filium prædices, duos tamen inducis.

Rust. Si pater cujuscunque carnalis, et episcopus sit ejus et doctor; non solum secundum carnem, sed etiam secundum spiritum pater est ejus; et licet circa aliud et aliud aliter atque aliter pater sit, non tamen duorum circa unum pater esse dicitur filiorum. Nam vos ipsi, licet unam per unitionem dicaris Deitatis carnisque naturam, non circa idem vel enmdem Patrem ejus dicitis convenire, ut natura sit Filius Dei circa quam naturaliter est filius hominis: nec enim simplicem jam unne Christi integri naturam, sicut ante incarnationem, nisi forte secundum solam Deitatem, dicere poterit's, quam dicitis es duabus inconfusis existere. Aut ergo tua objectio communiter erit nobis volcisque contraria; et nos potest vobis adversum nos afferre victoriam, que nec contra illos se expedit qui duos filios introducunt: aut si illos una nobiscum superare desideras, iden responde illis quod audis a nobis. Vincere igitur, ut dupliciter vincas, et eam quæ in te, et illam quæ in illis est, falsitatem. Alloquin si consequitor mes inducere dues filies, et ves consequetur ex duebus filiis introducere unum : impossibile vero est ex duobus filiis fieri unum.

Hæret. Apertius cupio audire quæ dicis.

Rust. Responde si potes : secundum quid sit Filius Dei Deus Verbum, secundum simplicem Deitatis substantiam, que infinite incarnationi pra:exstitit : an, sient dicitis, secundum compositam Deitatis humnitatisque naturam?

Hæret. Secundum simplicem divinitatis substan-

Rust. Homo autem, vel humanitas, sive caro: cundum simplicem Deitatis naturam, an, sicut dicis, secundum compositam, filies est ejusdem?

Hæret. Non secundum simplicem, sed secundum compositam.

Rus. Quomodo ergo, circa vestra deliramenta, duo filii non sunt, Deus et homo, si Deus quiden Filius Dei non secundum compositam, sed secundum simplicem; homo vero filius Del est, non secundum

icem, sed scenndum compositam naturam? Ecce A aptus es nodis.

ret. Sed on a cademque est simplex atque com-

Rust. Sed etsi sic esset, rursus inerat differentia, quia non se simpliciter habet simplex atque composita; nec simpliciter idem est, quod ex una perfecta, et quod ex dualma est atque perfecta.

# PROLEGOMENON OMISSUM

QUOD ANTE VITAM S. CÆSARII LOCUM SORTIRI DEBUIT, \$210.0

# DE S. CÆSARIO ARELATENSI

# COMMENTARIUS PRÆVIUS.

(Ex Bolland.)

§ 1. Vitæ scriptores; cultus; elogia.

Mira vitæ sancitate ac miraculorum gloria sæv in Gallia coruscavit S. Cæsarius ex monacho ste Arelatensis episcopus. Vitam ejns sidelitor inulis conscriptam edidit Mabillonius in Actis orum Ordinis S. Benedicti saculo 1, ubi pag. ta præfatur : « Sancti Cæsarii Arelatensis epi-Vitam, quæ multis in locis interpolata hactenus erat, sinceram et integram hic exhibemus ex mss. S. Germani Pratensis, et Montis Majoris tensis, in duos libres di-tinctam. Priorem it Cyprianus, ut constat ex numero 30; posten vero Messianus presbyter et Stephanus dia-, quod ex fine libri 1, et ex libri 11 initio liquet. anus ille diversus non est a Cypriano Tolonensi ite, S. Cæsarii discipulo, cui mantum Cæsarius C nente reliquit. > Huic Mabillonii sententiæ astitur novissimi editores Galliæ Christianæ tom. I. 41, ubi gesta S. Cypriani Telonensis breviter ant. Neque de eo dubitandum videtur, cum ex nateat, num. 46, Cyprianum Telonensem S. Cauisse discipulum.

· Nec refert, inquit Mabillonius, quod prioris criptor de seipso modeste ac humiliter,.... mae vero de Cypriano Tolonensi antistite... loquid enim de se non scripsit Cyprianus, sed illi qui eo priorem istius Vitæ partem condiderunt. e licet Cyprianus auctor sit præcipuns, non taiolus fuit in ea describenda : sed cum eo Firmi-Wiventius operam suam contulerunt. Probaic ex initio libri 11, ubi expressis verbis Firmi- D t Viventius cum Cypriano auctores dicuntur s partis. Addit Mabilionius inscriptionem Vitæ cam in codice ms. Montis Majoris, quæ est hudi : c Incipit prologus et Vita Cæsarii, quam us Cyprianus et beatissimus Firminus et sauctus tius episcopus [legendum episcopi, ait Mabilloet presbyter Messianus et diaconus Stephanus erunt. > Plures prioris libri fuisse auctores, unt etiam hæc verba num. 39, « Unus ex nosqui hæc scripsimus. > llinc ita infert laudatus lonius : « Illud igitur elogium, quod de Cyo Tolonensi legis num 53 (apud nos num. 46)

B Firmino et Viventio auctoribus ascribe: sient dum in libri u initio (apud nos num. 7) Messianus vir venerabilis dicitur, id a Stephano diacono, non ab ipso Messiano scriptum nemo non concedet.

3. Non est ullum dubium quin Firminus et Viventins, æque ac Cyprianus, discipuli fuerint S. Cæsarii, ac episcopi : coepiscopi enim vocantur initio partis secundæ. Præterea Viventius episcopus nominatur in titulo epistola . a Nessiano ad eum datæ ; gunn infra recitabimus. Veruntamen obserrum hacteurs apparet cui præfuerint ecclesiæ. Mabillonius guidem ait : « Firminus fuit epi-copus Ucetiensis, » eui Bailletus assentitur in Vita S. Cæsarii ad 27 Augusti. et auctores Historiae Litterariæ Franciæ, tom. III. pag. 197 : at editores novissimi Galliæ Christianæ, tom. V/. col. 611 et 612, ubi agunt de S. Firmino Ucetiensi. sic loquuntur: c in actis nostri Firmini nulla occurrunt, quæ huic faveant opinioni. > Neque ego in mss. nostris de S. Firmino Ucetiensi quidquam reperito potui quo evincam S. Cæsarii discipulum fui-se, aut cum aliis Vitæ scriptorem. Quapropter rem incertam relinguere cogor usque ad 11 Octobris, ubi de S. Firmino Ucetiensi agetur latius. « Viventius autem quis fuerit, nondum constat, > inquit Mabillonius. Vi:a a quinque laudatis auctoribus composita Cæsariæ virgini, ad cujus proces erat conscripta, fuit dedica a. Egimus ad 12 Januarii de S. Cæsaria sorore Cæsaria quæ prima monasterii Arciatensis abbatissa a sancio fratre fuit constituta : verum hæc mertua est ante Cæsarium, sicut liquet ex Vita hujus, num. 44, aderque illi dedicata non est bæc Vita, ut per errorem scripserunt aliqui. S. Cæsariæ alteram successisse Cæsariam, testatur Vita eodem loco, atque hæc ipsa est, cui S. Cæsarii Vita legitur inscripta. Illim sanctæ titulo honorant scriptores Galliæ Christianie tom. I, col. 619; sed de cultu ejus nobis hactenus non constat.

4. Laudata S. Cæsarii Vita edita fuerat a Surio ad 27 Augusti, et a Vincentio Baralli in Chronologia Sanctorum Lerinensium pag. 229 et seqq.: sed præplacet editio Mabi lonii, cum stylus in atiis fuerit atteratus, et in Surio non pauca in libro primo sint prætermis.a. Habemus insuper primam hujus Vitae

partem ms., acceptam opera doc issimi Sirmondi A tanti census effusione nil perdidit, entholicæ regulas ex vetere ms. menibranco monasterii S. Martini a Campis Paris., Ordinis Cluniacensis, > ut in apogra-The nostro notatur. Contuli hoc ms., cum editione Mabillonii, a qua non nisi in paucis et levioribus quibusdam dissentit. Verumtamen, ut editio fiat exactior, et disserentiæ utriusque appareant, partem hanc ex laudato ms. edam, observaboque in notis, ubi quid occurret in editione memorata diversum. Alteram partem, quam ms. non habemus, subjiciam ex Mabillonio. Præter vulga a hæc S. Casarii acta. aliam ejusdem sancti Vitam nobis transmisit olim Chilfletius noster ex ms. perantiquo eccl. siæ S. Joannis Bisonticensis, præcedenti multo breviorem: sive hæc ex illa fuerit contracta, sive hæc ipsa sit Vita, rat sine aliorum supplemento. Certe nihil addit præcedenti, nullumque continet facium, quod in illa non legatur; sed facta eadem lisdem fere verbis ibidem partim leguntur, partim omittuntur. Hinc non alteri usui fore hanc Vitam censui, quam ut conferatur cum Vita edenda; noteturque suis locis, si qua facta clarius in hac enuntientur.

5. Porro quamvis Acta S. Cæsarii ab iis auctoribus eaque sinceritate sint conscripta, ut confirmatione nulla indigere videantur, taliaque ac tanta doceant, ut ad laudem sancti vix quidquam addi possit, luhet tamen aliunde adjungere quædam virorum præstantissimorum testimonia, ut ex illis quoque clucescat, quanta de sancto antistite fucrit existimatio. S. Ennodius Ticinensis episcopus, de quo egi- C mus ad 17 Julii, in episto'a ad Cæsarium, edita apud Sirmondum in Operibus variis, tom. 1, col. 957, ejus laudes his celebrat verbis: « Te, mi Domine, in orbe jam Christiano diva lex peperit, et apostolici uberis lacte nutrivit : tu cæteros, velut solis magnitudo astris minoribus comparata, transgrederis: te qui interioris hominis oculis inspexit, instructus est. Nam et cum facie ipsa fovess puritatem, delinquentes seriato ore castigas. Boni de conversatione tua, quocunque processeris, imitanda inveninnt : malis sugienda demonstrantur. Beatus tu, cui a Deo tributum est ut et monitis doceas et exemp!is : qui ad pii itineris directum, semper existens prævius, invitasti. Quis non optet, te loquente, ut sciat plura, non legere? Tu, dum libris genium relatione concilias, et D magistros informos. Tibi debet quiconque ille scriptorum maximus, quod eum dote elocutionis amplificas. In te lux convenit sermonis et operis. Plura ibi videri pessunt, vel apud alios, qui camdem epis:olam edid runt.

6. Præclarum quoque de S. Cæsario testimonium submini trat Florianus monachus, ejusque discipulus, in epistola ad S. Nicctium Trevirensem episcopum, apud Chesnium, tom. I scripto: um Franciæ, pag. 851, his verbis : « Sed et coronæ yestræ socium beatæ memoriæ dominum Cæsarium Arelatensem episcopum, qui vixit inter barbaros pius, inter bella pacatus, pater orphanorum, pastor egentium, qui disciplinæ dictis factisque demonstrans. Ipse igitur mihi Latinis elementis imposuit alphabetum; sed et hune pro famulo discipuloque suo impetrare confido. > Venantios Fortunatus, qui variis locis de Casario ejusque regula mentionem facit, virtutes ejus lib. v. carmine 2, brevi hoc elogio perstringit :

Qui suit antistes Arelas, de sorte Lirini,

Et mansit monachus, pontificale decus. Monachum mansisse ait, insinuans, fuisse eadem vitæ austeritale, orationis assiduitate, humilitate, aliisque virtutibus, quibus foruerat monachus.

7. Apud laudatum Sirmondum, t. II, col. 29, recitatur epistola S. Aviti Viennensis episcopi ad Cæsarium, qua illi commendat Maximianum episcopum, quam unus ex quinque auctoribus initio composue- B oculorum instrmitate laborantem. In hac epistola i on quidem virtules sancti recitantur, excepta misricordia in afflictos, quæ his verbls indicatur: « Cum pietatem vestram, quærentem ubique misericordiæ aditus, non lateat ubi est miseriæ locus : 1 at fama miraculorum ejus latenter iosiouatur. Etenim non alia de causa Maximianus villetur adivisse sanctum quam ut cacitati sua per eum consequeretur remedium: nam sic intelligenda putem verba Aviti sequentia : « Principalis tamen ei , quantum dignatur asserere, causa veniendi est, ut peritiorem medicum quocunque perquirat, qui imbecillitati corporeorum luminum cujuscunque remedii arte succurrat. ) llæc , inquam, verba sic potem intelligenda, præsertim quod subjungat exemplum Tobiæ, qui humana arte sanatus non fuit. Audi epistolæ verba: c Spem vero recipiendi obtutus, quantum arbitror, et ab exemplo requirit : quod scilicet Tobiam nostrum.... latens in angelo medicina reduxerit per collyrium fellis ad dulcedinem sanitatis. > Subdit Av tus : « Quocirca suscipite fratrem sinceritate solita, reverentia digna : et, si quid consolationis sancto debetur, impendite. Implebitur autem commune desiderium, si etiam qualiscunque infirmitati medela provenerit. > Quibus Cæsarium non obscure hortatur ad visum Maximiano restituendum. Neque mirabitur famam miracolorum ejus alleo aparsam fuisse, ul episcopus ex longinquis regionibus ad ipsum accesserit ad visum recuperandum, qui miracula in actis relata perlegerit.

8. Celebritatem quoque S. Cæsarii probare possumus accessu virorum l'lustrium , qui ejus consilia expetebant aut monita. Apud nos, t. I Martii, pag. 352, in actis S. Leobini Carnotensis episcopi hae legun ur ad propositum nostrum : « Non multo post tempore a beato Ætherio (Carnotensi) pontifice e (Leobino tune presbytero) injunctum est, ut causa proficiendi in melius S. Ca sarium, Arclatensem episcipum inquirere et adire deberet intrepidus : ad quen cum pervenisset S. Leobinus, pariterque cum e B. Albinus, qui comes ejus itineris fuerat; requisits a B. Cæsario cur tanti itineris laborem assumpsisset, respondit B. Albinus se tantummodo sui desderii causa venisse; beatum vero Leobinum, dercliccis fratribus, quibus præpositus fuerat. Lerinum

properaturum, ubi omnibus fratibus desiderat esse subjectus. Porro S. Albinus Andegavensis episcopus de re gravissima consuluit S. Cæsari un, ut in actis i.lius legitur t. I Martii, pag. 60: sed incertum est an id factum sit, dum ad illum profectus est cum S. Leobino, an postea rursum accesserit. Verum ex hisce clarissime patet, nomen S. Cæsarii maximum fuisse per totam Galliam, cum viri sancti, tanto terrarum intervallo distantes, ad ip-um, tanquam ad oraculum, consil.i et progressus in virtutibus causa proficiscerentur. Cæterum jussit S. Cæsarius S. Leobinum redire ad monachos quibus præcrat regendos; qued ille præstitit, uti ibidem pluribus refertur. Hæc sufficiant ad ostendendum quanta Cæsarius floruerit nominis fama, quantaque ubique fuerit de sanctitate ac sapientia ejus existimatio.

9. Memoria ejus sacris fastis ascripta legitur ad 27 Angusti, qua festivitas ipsius in diœcesi Arelatensi celebratur. Audi pro omnibus Adonem : «In Galliis, civitate Arelatensi, sancti Cæsarii episcori et confessoris, miræ sanctitatis et pietatis et studii viri. . Hi. ce alii fere consentiunt, quorum verba recitare supervacaneum est. Trithemius de Viris illustribes ordinis S. Benedicti, lib. 14, cap. 84, Cæsarium monachis Bened ctinis adnumerat: at errorem illum abunde refutavit Baronius in notis ad Martyrologium Romanum 27 Augusti. Error Trithemii ortus erat ex anachronismo, videlicet quod putaret Cæsarium Beruisse multo serius quam revera floruit. Hinc in alium errorem lapsus est Andreas Saussayus, qui præter Cæsarium nos rum alterum annuntiat Cæsa- C rium Arelatensem episcopum, istius nominis secundum. Videri potest in appendice Martyrologii Gallicani, p. 1220, ubi facta quædam S. Cæsario propria, secundo illi fictitioque Cæsario attribuit. Hie error, ut nulla ratione fultus, longierem refutationem non meretur, præsertim quod jam rejectus sit ab eruditis passim, ut observatum est in S. Veredemio, tom. IV Augusti, pag. 638. Itaque ad texendum Vitæ chronologiam progredior.

§ 11. Præcipua vitæ capita chronologice ordinata usque ad tempus monasterii sacris virginibus conditi, ubi de gemina Reyula per Sanctum conscripta.

10. Circa tempus que floruit S. Casarins, longissime erraverunt scriptores aliqui, nimirum Vincentius Bellovacensis, Sigebertus, Trithemius et Petrus Suffridus, quorum verba recitata invenies apud Vincentium Barralim in Chronologia Sanctorum Lerinensis abbatiæ, pag. 259 et seqq. Hisce refu!andis non immoror, qued errores illi jam correcti sint a variis, et sponte sua corruere debeat opinio illorum ex ordine a nobis deducendo. Baronius quoque in ætate Cæsarii assignanda multum dellexerat a via tom. VI Annalium, ad annum 453, num. 41; sed errorem illum utcunque correxit in additamentis tom. X subjectis, pag. 959. Deinceps vero cruditi exactius cognoverunt ætatem viri celeberrimi, atque in Chronologia ipsius fere jam consentiunt, si paucorum annorum excipiamus differentiam circa aliquot vitæ

PATROL. LXVII.

properaturum, ubi omnibus frattibus desiderat esse A capita, quorum non omnino certa texi potuit chrosubjectus. > Porro S. Albinus Andegavensis episco- nologia.

41. Mortous est Sanctus, ut babet Vita lib. u. num. 53, septuagesimo tertio ætatis anno. Mortem autem incidisse in 27 Augusti anni 542 plures existimant, et nes deinde probabimus. Hine nasci debuit circa annum 470, videlicet post medium 469, si annus vitæ sep ungesimus tertius fere fuerit impletus. alioquin ipso anno 470. Anno atatis decimo octavo. secundum ms. nostrum Bisonticense et Arelatense Mabil'onii tonsura clericali donatus est, quod factum oportuit circa annum 487. Biennio inter clericos transacto, ut habet Vita num. 4, Lerinum se contulit, ibique vitam monasticam exorsus est circa annum 489, ætatis 20. Post annos aliquot in monasterio Le-B rinensi transactos, cum nimia corporis maceratione in morbum incidisset, curandæ valetudinis causa Arelatem missus est, ubi ejus virtutes innotuerunt S. Æonio archiepiscopo Arelatensi, a quo diaconus et presbyter consecratus est sub finem sinculi v. Circa annum 499 abbas factus, non Lerini, ut perperam scripsit Trithemius de Viris illustribus, libro u. cap. 16, sed in insula Rhodani prope Arelatem, monachos ultra triennium rexit, ut legitur in Vita,

12. Ex abbate ecclesia Arelatensi præfectus est episcopus post S. Æonium, qui illum eibi optave at successorem, teste Vita num. 12 et 13. Neque huic successioni obstare debent diptycha Arekatensis Ecclesiæ, in Analectis Mabillonii edita, cum illorum exigua sit auctoritas, ut jam adverterunt eruditi. Audi editores Galliæ Christianæ recusæ, tom. I, col. 534 : c la diptychis post Æonium legitur Joannes, cuius alibi nulla fit mentio. Multa sunt vero max diptychorum illorum auctoritatem elevent. Aliande vero legimus Cæsarium Æonio suffectum fi isse in episcopatu. > Baronius quoque in Addendis ad tom. V! Annalium, impressis tom. X, pag. 960, aliter ordinavit successionem episcoporum Arelatensium, dum Cæsarium Leontio, et hunc Æonio successisse scripsit. Verum error ille satis refutatur ex successione assignata in laudata Gallia Christiana, quæ nullum relinquit dubium quin Æonius Leontio sit posterior. Ne anno inchoati episcopatus scriptores non omnino consentiunt. Dionysius Sammarthanus in Gallia Chrin stiana, col. 535, annum assignat 501 vel : 02. Norisius Historiæ Pelagianæ, lib. 11, cap. 22, contendit anno 503 factum esse episcopum. Fleury vero in Historia ecclesiastica, lib. xxxt, cap. 2, init'um episcopatus assigit anno 501. Demum Pagius in Critica ad annum 502, num. 8, et Longuevallius in Historia Ecclesiæ Gallicanæ, tom. II, lib. v, pag. 267, Æonio suffectum Cæsarium existimant anno 502. Horum sententiam, ut cæteris veriorem, breviter confirmabo.

13. Obiit Æonius 16 Augusti, ut probabimus in ejus actis ad 23 bujus mensis. Hinc certum fit mortuum non esse ante annum 502, quia Symmachus papa in epistola ad Avitum Viennensem, « data mi idus Octobris Avieno et Pompeio consulibus, » id est, anno Christi 501, de eo ut vivente mentionem facit. Epi-

stola illa videri potest apud Labbeam tom. IV Conci- A quoque est res onsocia Rucicii, in qua bacc legunfiorum, col. 1311 et 1312. Jam vero e, iscopum factum non esse post annum 502, ex tempore episcopatus, cum anno mortis collato, evincitur. Etenim mortuus est Cæsarius 27 Augusti anno 542, uti infra ostendam. Morti autem i ropinguos erat, ut Vita testatur lib. ii, num. 35, c cum..... quadragesimum in pontificatu verteret circulus gyrum. > Unde necessario consequitur episcopum ordinatum esse anno 502; nam Vita num. 12 inpuit non longo tempore post mortem Æonii eidem suffectum esse. Factum id forsan mense Septembri, ita ut annos quadraginta fere impleverit. Porro laudatus Norisius et Saxius in pontificio Arelatensi non alla de causa annum 503 initio episcopatus attribuunt, quam quod existiment obiisse Cæsarium anno 545.

14. Pleraque præclare in episcopatu gesta recensentur in Vita, at non omnia. Quapropter ordine temporis adjungam quidquid aliunde se obtulerit relatu dignum : illa vero quæ referuntur in Vi:a, ad ordinem chonologicum revocare pergam. Anno 506 Cæsarius ad concilium convocavit episcopos sub ditione Alarici Visigothorum regis constitutes, accepta ab codem licentia, ut dicitur in præfatione concilii. Habitum est concilium istud Agathæ (Gallis Ayde) in Occitania e sub d'e m idu- Septembres, Messala V. C. consule, id est anno Christi 506, Alarici Gothorum in Gallia regis 22, Symmachi papæ 8, cui inter-Incrunt episcopi triginta quinque. > Sic titulus apud Labbeum toin, IV, col. 1381, licet subscripti legantur tantum triginta quatuor partim episcopi, partim C presbyteri, episcoporum loco missi. Canones apud Labbeum habentur 71; at ibid. col. 1397 observat Sirmondus, tantum 47 inventos esse in variis codicibus mss., reliquosque ex aliis conciliis videri adjectos. Hi autem omnes conditi sunt ad disciplinam ecclesiasticam in Gallia restituendam. Primo loco subscripsit Cæsarius hunc in modum; « Ego Cæsarius in Christi nomine episcopus Arelatensis, juxta id quod universis sanctis coepiscopis meis qui mecum subscripserunt, placuit, statuta Patrum secutus, his definitionibus subscripsi, etc. >

15. Invitatos fuerat ad concilium Agathense Ruricius episcopus Lemovicensis; sed ille nec venerat ipse, nec alium pro se miserat, scripserat tamen ad Cæsarium litteras excusatorias, quæ perlatæ non erant. Quapropter Cæsarius litteras ad illum misit per Capillutum presbyterum, quibus partim objurgat, partim excusat Ruricium his verbis: « Sed licet sancios et desiderabiles vestros apices miseritis, tamen, sicut ipsi optime nostis, dignissimum fuerat, ut personam dirigeretis, quæ ad vicem vestram subscriberet; et quod sancti fratres vestri statuerunt, in persona vestra firmaretur. Sed quia novi quam sancto, ac frequenti, et pio desiderio, interesse volucritis, omnibus frairibus vestris votum vestrum et sanctam voluntatem exposui. Pro qua re nihil pietati vestræ vel potuimus vel debuimus imputare. > Epistola tota legitur apud Labbeum tom. IV, col. 1399 : ubi subjecta tur: c Quod vero scribitis, cur ad synodum... non venerim, fecit loc infirmitas, non voluntas. > Addit deinde ep stolam Cæsarii sibi serius allatam fuisse : ner aliam absentiæ suæ causam allegat. Hinc commentitia sunt que de causa hujus absentiæ scripsit Jacobus Basnage in notis ad has litteras, in Thesauro menumentorum Canisii recuso tom. 1, pag. 397; ac si venire noluisset Ruricius, quia primatum et auctoritatem convocandi synodos indebite usurpabat Cæsarius.

16. Porro ex laudata Cæsarii ad Ruricium epistola discimus virum disciplinæ ecclesiasticæ studiosi-simdm, conatum esse anno sequenti pleniorem ex Gallis et Hispanis congregare synodum. Audi epistolæ verba : e Simulque indico pietati vestræ, et quia filius vester Eudomius, si potuerit hoc elaborare, desiderat, ut superveniente anno Tolosæ synodum, Christo propitio, habeamus, ubi etiam, si potuerit, llispanos vult episcopos convenire. Et ideo oro te ut tam sancto desiderio suo Dominus tribuere dignetar affectum, Suspicor illud concilium cogi non potuisse projter bellum inter Alaricum et Clodoveum Francorum regem, qui anno sequenti Alaricum in prælio propria manu occidit, ut passim tradunt historici Galli. Porro ex tempore mortis Alarici erui utcunque potest annus primi exsilii, per cumdem Alaricum, teste Vita num. 17, Sancto inflicti, quod accidisse videtur circa annum 505. Aliqui quidem illod post concilium Agathense collocarunt; at mihi vix est dubium quin concilio sit præponendum, cum inter dictum concilium et mortem Alarici vix tem us sufficiens reperiatur, quo Sanctus primum accusori, deinde Burdegalam deportari, incendium ibidem compescere, ac honorifice ab Alirico revocari potuerit, nisi hæc omnia brevi admodum intervallo invicem successisse fingamus, quod parum est verisimile. Malim itaque existimare anno 505 exsilio relegatum, revocatumque sub sequentis initium, eaque occasione impetrasse ab Alarico licentiam convocandi synodum.

17. Circa annum 507 ædificare cœpit monasterium sacris virginibus : verum inchoata ædificia dejecta fuerunt in urbis obsidione. Obsidionem autem cœptam per Francos et Burgundiones anno 508, Pagius ad eumdem annum, num. 7, Gallique historici scribunt. Addit Pagius non nisi anno 510, cæsis Francis per exercitum a Theodorico Gothorum in Italia rege submissum, Arelatem periculo exemptam fuisse, mansisseque deinde sub potestate Theodorici. De tempore solutæ obsidionis consentit Cointias ad annum 510, num. 2, allegans epistolum Theodorici, qua Arelatenses pro tempore immunes a vectigalibus reddebat, quod egregie se defendissent, et multa in d'uturna urbis suæ oppugnatione essent passi. Ilinc colli, imus S. Cæsarium circa annum 510 in carcerem detrusum ob calumniam, num. 21 in Viia relatam, qua a Judæis potissimum tempore obsidionis impetebatur. Aliera bac est proditionis accusaverum ex omnibus gloriosior semper evasit Sanctus. Anno 510 post solutom obsidionem immensa Cæsarii charitas eluxit in redemptione captivorum, teste Vita num. 23.

18. Eodem tempore monasterium ante cœptum rursus ædificare aggressus est, quod ad culmen perd xit post biennium. Nam citius absolutum suisse non est verisimile: Vita quoque innuit num. 25 illo anno fuisse perfectum, priusquam in Italiam abdnceretur Sanctus, quod contigit anno sequenti. Deinde Vitæ lib. 11, num. 34, habet : c Erat constitutio monasterii ipsius eo tempore i quo obiit Sanctus cannis plenariis triginta. > Cum ergo mortuus sit Sanctus anno 542, monasterium perfectum fuit anno 512. Præmititur ibidem in Vita obiisse 27 Augusti post B tis tuæ libentissime annuentes, apostolica auctoritate diem dedicationis monasterii sui : c Quare, ait Pagius ad annum 453, num. 17, ea dedicatio peracta vit cal. Septemb. anni Christi quingentesimi duodecimi, quo dies 26 mensis Augusti in dominicam incidebat. >

19. Porro cœnobii istius virgines legibus scriptis Informavit, eisque S. Cæsariam sororem suam præfecit, ut habet Vita num. 25. De scripta hisce virginibus per Cæsarium Regula variis locis, meminit Fortunatus, S. Gregorius Turonensis, et apud hunc S. Radegundis, quæ Regulam Cæsarii secuta est. Htorum verba jam produxit Bollandus tom. Januarii pag. 729 et 750, ubi quoque de primis hujus monasterii abbatissis disseruit. Ipsam deinde regulam subject in duodecim paragraphos divisam, ita ut ne- C hujus monasterii, quod primum S. Joannis, nunc cesse non sit eam hic rursus exhibere [ Vide supra col. 1107]. In præfatione sic virgines alloquitur → Sanctis explurimum in Christo venerandis sororibus, in monasterio quod Deo spirante et juvante condidimus constitutis, Cæsarius episcopus. Quia nobis Dominus pro sua misericordia inspirare et adjuvare dignatus e tut vobis monasterium conderemus; quomodo in ipso monasterio vivere debeatis, secundum instituta antiquorum Patrum, monita vobis spiritualia ac sancta condidimus: quæ ut, Deo adjuvante, custodire possitis, jugiter in monasterii cellula residentes, visitationem Filii Dei assiduis orationibus implorate, ut postea cum siducia possitis dicere: Invenimus quem quæsirit anima nostra. > Tum illarum postulat orationes, ac leges suas subnectit : mira in his legibus cluret D non a Prospero Stellartio inter regulas ordinum mo-S. Cæsarii prudentia et sapientia. Illam late explicavit Cointius in Annalibus Francorum, ad annum 556, num. 47 et sequentibus.

20. Nec satis fuit Sancto hasce virginibus præscripsisse constitutiones, sed curavit præterea ut per summum pontificem ratum haberetur quidquid pro virginum commodo egerat, ipsumque monasterium ab episcopi jurisdictione esset exemptum, excepta tantum visitatione. Habemus illa in litteris S. Hormisdæ pontificis, Regulæ apud nos subjectis, qui, post laudatum insigni elogio S. Cæsarii divina promovendi studium, pag. 737 sic prosequitur [ Vid infra col. 1285] : « Ilæc iden, quia in Arelatensi Ecclesia,

tio, quam el tertia deinde secuta est, ut videbimus; A super elecicorum et monachorum excubias consuetas. puellarum quoque Dei noviter choros instituisse tc. directis litteris indicasti, poscens ut in præfato puellarum monasterio, a te nuper con lito, nullam potestatem successores quandoque tui habere penitus permittantur, quatenus sacratæ Deo virgines ab omni inquietudine vel molest'a absolutæ, omnipotenti Deo liberis mentibus valeant jugiter famulari.

21. c Digna providentia sacerdotalibus institutis ad pudicitiam decantandam Deo corda compungere, et sacro cultui de illis seminibus mysticis fructum virginitatis offerre. Hoc esse summum votum suum in illis voluminibus sacris declaravit Apostolus, dicens: Desponsavi vos uni viro virginem castam exhibere Christo. Quamobrem peritionibus fraternitafirmamus atque decernimus, ut nullus episcoporum, successorum quoque tuorum, in antedicto monasterio audeat sibi potestatem aliquam penitus vindicare, nisi tantum pro Dei intuitu, pastoralem sollicitudinem gerens, familiam Christi Domini ibidem positam congruis quibusque temporibus (juxta quod condec 1) sincero animo cum suis clericis studeat visitare. Tum deinde æquum est ut parili devotione uterque sexus, locis sibi congruis consistens, Dei gloriam concinat, sicut stabili atque plenissima fide uterque spem redemptionis exspectat. > Deinde donationes venditionesque monasterio factas confirmat. De hac Romani pontificis confirmatione in testamento suo, infra recitando, meminit ipse Casarius. Abbat'ssas S. Cæsarii nomen gerit, ac Regulam S. Benedicti hodiedum sequitur, recenset Dionysius Sammarthanus in Gallia Christiana tom. I, col. 619 et segg.

22. Non mulieribus modo, sed viris quoque regulam monasticam composuit S. Cæsarius, licet de regula viris data vitæ scriptores non meminerint. Audi Cointium in Annalibus Francorum ad annum 53%, num. 125 : « Præter regulam... quam Cresarius episcopus Arelatensis monialibus observandam tradidit, exstat et regula monachorum, cujus anctor idem Cæsarius, ut ex ipso titulo patebit infra. Ilæc regula vigebat apud plerosque monachos in ea Galliæ Narbonensis parte quam Ostrogothi Francis hoc anno ceserunt. Edita est sæpius in Bibliotheca Patrum, nec nasticorum ac militarium, et a Luca Holstenio in Codice Regularum, quas sancti Patres monachis et virginibus sanctimonialibus servandas præscripserunt. Operi duo præfiguntur tituli [ Vid. supra c. 1101]. Unus sic: Incipit Regula, a sancto Tetradio presbytero, nepote beatæ memoriæ S. Cæsarii episcopi Arelatensis, abbati, mea parva persona rogante, transmissa, quam a suo supra memorato domino Cæ ario dixit ipse dictatam, quam, dum esset sacerdos, ipse per diversa monasteria transmisit. Alter sic : Incipit in Christi nomine Regula, qualis debeat esse in monasterio, ubi abbas est, quicunque suerit. Ita editio Holsteniana, omnium ut postrema sic optima. » Regulam ipsam post pauca

ac notis illustrat : ita ut necessarium non sit illam hic rursum recudere aut explicare. In epilogo S. Cæsarius verbis efficacissimis hortatur ad virtutes monacho dignas, totumque concludit his verbis : « Vestes enim saculares deponere, et religi sas assumere, unius horæ momento possumus. Mores vero bonos jugiter re inere, vel contra male dulces voluptates sæculi hujus, quand u vivimus, Christo adjutore, Ihorare debemus, quia non qui incoeperit, sed qui perseveraverit usque ad finem, hic salvus erit. > llæc de Regulis per Sanctum scriptis sufficiant.

§ 111. Chronologia Vitæ producta usque ad annum 514, ubi varia supplentur in actis prætermissa.

23. Gemina calumnia jam relata, qua Sancti gloria B fuerat aucta, non obstahat quominus æmu'i Ariani tertiam struerent apud Theodoricum Arianum Italiæ regem, teste Vita, num. 25, in q a leges Cæsarium citatum fuisse a Theodorico, Ravennamque abductum; at eo demum exitu, ut nulla in re viri sanciitas magis enitucrit, aut gloria clarius fulseri. Sigonius de Occidentali Imperio lib. xvi id factum refert ad consulatum Boetii, seu annum 510. At Pagius ad annum 508, num. 10, existimat post annum 512, dedicatumque monasterium, exsilium istud Sancti secundum evenisse. Muratorius in notis ad Sigonium recusum, anno 512 exsilium istud alligat. Et Longuevallius in Historia Ecclesiæ Gallicanæ tom. II, pag. 326, eidem anno innectit. Hisce Vita utcunque favet, quia prius monasterium structum narrat, deinde mox secundum C hoc exsilium refert. At rerum gestarum ordo subjiciendus persuadet, non ante annum 513 rem contigisse. Existimo ig tur Sanctum in Italiam abductum satis diu post dedicationem monasterii, videlicet anno 513, cum mense Novembri ejusdem anni egerit Romæ cum summo pontifice, ut infra videbimus.

21. Postquam aliquo tempore Ravennæ fuerat, mortuoque ibidem suscitato dæmoneque expulso inclaruerat, Romam profectus est ad Symmachum pontificem, a quo honorifice fuit exceptus, at legitur in Vita, num. 30. Præcipua ratio cur Sanctus Romam proficisceretur, erat ut jura Ecc'esiæ suæ explicanda curaret et confirmanda. Quippe diuturna vigebat controversia inter Arelatensom antistitem et Viennensem de jure metropolitico, seu primatus in Gal. D lia; prævaluer ique nunc Arelatensis nunc Viennensis, ut videre licet apud Thomassinum de Veteri et nova Ecclesiæ Disciplina, part. 1, lib. 1 cap. 30. ln. concilio Taurinensi, quod anno 401 habitum vult-Pagius 2d eumdem annum, num. 30, de controversia ita decretum erat can. 2: « Illud deinde inter episcopos urbium Arelatensis et Viennensis, qui de primatos apud nos honore certabant, a sancia synodo definitum est, ut qui ex eis approbaverit suam civitatem esse metropelim, is totius provinc a honorem primatus obtineat, et ipse juxta canonum præceptum ordinationum habeat potestatem. Certe ad pacis vinculum conservandum, luc consilio utiliore decretum

subjicit Cointius, confertque cum Regula monialium, A est, ut, si placeat memoratarum u bium episcopis, unaquæque de his viciniores sibi intra provinciam vindicet civitates, atque eas ecclesias visitet, quas oppidis suis vicinas magis esse constiterit : ita ut memores unanimitatis atque concordiæ, non alter alterum, longius sibi usurp ando quod est alii propius, inquietet > Sic apud Labbeum tom. II, col. 1156.

> 25. Cum post banc ordinationem, qua jura videbantur æquata, rursum nunc Arelatensis, nunc Viennensis potiorem obtinuisset auctoritatem, S. Leo epist. 109, apud Labbeum tom. III, col. 1444, singulis assignavit ecclesias in quas jus haberent: Viennensi videlicet, Valentinam, Tarantasiensem, Genevensem et Gratianopolitanam; reliquas vero omnes subjecit Arelatensi. Attamen e excitata rursus est ca contentio sub Anastasio papa, et rursus causa melior Viennensis fuit, > inquit laudatus Thomassinus num. 7. Verum agente S. Cæsario apud Symmachum, hic divisionem Leonis ratam habuit hac epistola, ad episcopos Galliæ data, apud Labbeum col. 1309: « Sedis apostolicie instituta prædicanda sollicitant, ut de concordia universalis Ecclesia, quæ toto orbe diffusa est, pervigili cura tractemus. Quæ tunc præcipue efficacius adolescit, si ea quæ a Patribus statuta sunt, ætas subsequens reverenter observet. Cæsarius siquidem frater et coepiscopus noster, n etropolitanæ Arelate civitatis sacerdos, ecclesiæ beati apostoli Petri liminibus præsentatus, ea quæ pridem de privilegiis Ecclesiarum constituta sunt, nostris postulavit innovari sermonibus.

> 26. Cuncta igitur inter Ecclesias Arelatensem et Viennensem a decessore nostro beatæ recordationis Leone papa, que super hac parte ordinata son, Ecclesiæ Romanæ fidelis declarat instructio. Atqua ideo, ne ca quæ semper veritatis est æmula, sibi aliquid vindicare queat oblivio, et prioris decreti vigor temporis diuturnitate vergat in senium, necessarium duximus olim promulgata in lucem reddere nostris affatibus. Idcirco quemadmodum decessor noster Leo papa dudum cognitis allegationibus partium definivit, parochiarum numerum, vel quantitatem Arelatensi et Viennensi sacerdotibus deputandam, et nos præcipimus nullius usurpatione transcendi: sed, ut ante prædiximus, juxta indulgentiam supradicti pontificis, Valentium, Tarautasiam, Gene vam atque Gratianopolim oppida Viennensis antistes jure suo vindicet ; nec qu'dquam amplius ab his que semel ab apostolica sibi sede concessa sunt æstimet præsumendum. Alias vero parochias vel diœceses cunctas privilegio et honore suo Arelatensis episcopus sub temporum continuatione defendat. Nec enim observatio et vetustatis reverentia custoditur, si amplius de humilitate g'oria sacerdotalis attollitur. Concludit deinde epistolam, post adhortationem al servanda pradicta, hujusmodi verbis : c Data idibus Novembris, Probo viro clarissimo consule; > 4022 annum 513 designant, quo Probus erat consel ecodentalis, non autem 5:2, quo quidem Probus aliquis

erat consul, sed orientalis : nam cum unus tantum A nitus non præsumant. Hæc omnia ultione districtioconsul nominabatur in litteris scriptis in Occidentis imperio, occidentalis designabatur, ut recte observat Pagius ad annum 502, num. 10.

27. Aliis quoque privilegii: Symmachus deco avit Ecclesiam Arelatensem in gratiam S. Cæsarii, teste Vita num. 30, ubi pallium ei concessum dicitur, diaconisque Arelatensis Ecclesiæ indultum, ut dalmaticis uti liceret, sicut siebat in Romana Ecclesia. Thomassinus, part. 1, lib. 11, cap. 51, num. 4, observat, primum videri Cæsarium in Occidente cui honor pallu sit concessus. Probat deinde vices sedis apostolicæ simul demandatas in Gallia, atque utrumque hunc favorem, qui Cæsario ob eximia merita collatus dicitur in Vita, ad posteros ejus diu propagadalmaticis observat in notis Mabillonius ex S. Gregorio, usum dalmaticarum ne episcopis quidem ee tempore communem fuisse, cum Aregio Vapinceasi episcopo et Valatonio ejus archidiacono dalmaticæ usum concedat Gregorius epistola 107, lib. ix, editionis novæ. Plura de dalmaticis, quarum usus deinde factus est diaconis communis, disserit Baronius ad Martyrologium Romanum die 21 Maii, et non pauca observantur in notis ad laudatam Gregorii epistolam, ubi lapsus quidam Baronii a Ferario dicuntur correcti lib. 1x de Re vestiaria, cap. 9.

23. Studuit eodem tempore S. Cæsarius ut varii abusus auctoritate Romani pontificis abolerentur. ideoque libellum obtulit Symmacho, quo abusus illos explicat, corumdemque proh bitionem flagitat. Libel- C lum ipsum, ex quo pateat viri sanctizelus, subjungo ex Labbeo tom. IV Conciliorum, col. 1294 : « Sicut a persona beati Petri apostoli episcopatus sumit initium, ita necesse est ut disciplinis competentibus sanctitas vestra singulis ecclesiis quid observare debeant evidenter ostendat. In Gallia siquidem provincia ab aliquibus personis eccl. siastica prædia diversis titulis alienantur. Ita fit ut pro suo quis arbitrie devota mente relinquentium, et egentium necessitatibus deputatas imminuat facultates. Hoc postulamus ut seri prohibeat apostolicæ sedis auctoritas, nisi forsitan aliquid pietatis intuitu monasteriis fuerit largiendum. Illud etiam pari supplicatione deposcimus, ut de laica conversatione, qui in singulis judicum officiis meruerint, aut certe rexerint sub aliqua D potestate provincias, nisi multo ante tempore præmissa conversatione legitima, et vita examinata, nullus clericus aut episcopus ordinetur.

29. « Viduas etiam jamdiu religioso habitu assumpto, et sanctimoniales longo jam tempore in monasteriis consistentes, poscinus ut unicuique conjugii cau-a, nec volentes ibi jungere, nec invitas rapiendi libera sit facultas. Illud tiam humili prece suggerimus, ut nulli per ambitum ad episcopatum concedatur accedere, nec data pecunia sibi potentes homines suffragatores adhibeant, Et ut hæc f cilius possint enstodiri, clerici vel cives decretum facere, vel subscribere, sine metropolitani notitia vel consensu penis vestræ fieri prohibete: quatenus et in Ecclesia vestra, et in supradicta provincia disciplina bonis actibus amica servetur. ) Libellum bunc præsens obtulit Cæsarius, uti ex ipsa ejus forma satis colligitur. Porro probavit Symmachus viri sancti zelum, et omnia quæ ut vetentur hoc libello postulat, prohibuit per litteras datas vin idus Novembris, Probo viro clarissimo consule, id est anno 513. Videri poterunt hæ litteræ apud Labbeum, ubi post libellum Casarii sunt impressa.

50. Cæsarius Arelatem reversus, non statim episcopos omnes habuit obsequentes, qui secundum divisionem S. Leonis, a Symmacho confirmatom, ei subesse debebant, ut primati. Certe Aquensis antistes tum. Ad privilegium diaconorum Arelatensium utendi B minus se exhibebat morigerum. Hinc S. Cæ arius anno sequenti Romam misit Ægidiom abbatem et Messianum notarium, ut alium Symmacho offerrent libellum supplicem, quem juvabit subjungere ex Labbeo cel. 4310, ubi sic habet : « Quantum in omnibus Ecclesiarum pontificibus quæ in toto orbe diffusie sunt apostolica sedes sibimet vind cat principatum, et synodalibus decretis firmior ejus præcellit auctoritas; tantum potestatis sue previsione dudum a sese concessa debet inconcussa servare, quatenus Arelatensis Ecclesia fruatur privilegiis suis. Quæ nunc per antistitem Cæsarium seriem suæ petitionis insinuat, et quam hactenus habuit potestatem, vestra deposcit auctoritate firmari; qt quod veneranda sedes quondam perenni sanctione custodiri præcepit, et pragmaticis specialiter deereta sunt constitutis, beatitudinis vestræ præce tis suis etiam nunc confirmet auctoritas. Aquensis etiam civitatis episcopum sanctitatis vestræ moneri præcipite constitutis, ut dum a metropolitano antistite Ecclesiæ Arelatensis ad synodale concilium fuerit evocatus, vel aliqua ordinationis causa eum sibi postulet religio divina necessarium, minime venire frustretur: quatenus ea quæ longævis sæculis priscorum sanxit auctoritas, vobis præsulibus præsenti futuræque ætati inviolata serventur. Data ab Ægidio abbate et Messiano notario. »

> 31. Respondit Symmachus per litteras, hisce apud Labbeum subjectas, hunc in modum : « Qui veneranda Patrum statuta custodit, amicum se alsolutæ religionis ostendit; et qui providet at locum excessibus non relinquat, demonstrat se de bono gratiæ cogitare. Rationabile est ut sancta Arelatensis Ecclesia propriis privilegiis perfruatur; et quod vetustas præstitit, et Patrum auctoritas robgeault. nova non debet violare præsumptio. Sic tanen ut cæterarum Ecclesiarum privilegia temporibus acquisita non titubent : quia nee potest ex parte firmum esse quod generalitatis tangit injuriam. Manentibus siquidem his quæ Patrum constituta singulis Ecelesiis concesserunt, decernimus ut circa ea que tam in Galliæ quam in Hispaniæ provinci's, de causa religionis emerserint, solertia tuæ fraterilitatis invigilet; et si ratio poposcerit præsentiam sacerdoum.

servata consuetudine, unusquisque tuæ dilectionis A in illo concilio canones quinque, qui maxime specadmonitus auctor tate conveniat. Et si Dei adjutorio controversia incidens amputari potuerit, ipsius hoc meritis applicemus: alioquin existentis negotii qualitas ad sedem apostolicam te referente perveniat : ut cunctis ordine suo peractis, un le inimicus bonitatis sibi blandiatur locum invenire non possit. Igitor, quemadmodum supra diximus, per singulas Ecclesias beneficia, quæ sunt diu custodita, serventur. Et si tam Ecclesiæ Aquensis antistes, vel alius quilibet, metropolitano pontifici juxta canonum definitionem vocatus obtemperare noluerit, noverit subdendum se, quod non optamus, ecclesiasticae disciplinæ.

32. c Et in hac parte magnopere te volumus esse gionibus ecclesiastici ordinis atque officii ad nos venire compulsus suerit, cum fraternitatis tuæ notitia iter peregrinationis arripiat : ut nec honor ejus per ignorantiam aliquam contumeliam patiatur, et ambiguitate depulsa, a nobis animo securo in communionis grati m possit admitti. Deus te incolumem custodiat, frater charissime. Data in idus Junias Flavio senatore viro clarissimo consule; » id est, anno 514. Ex bisce autem intelligimus non Aquensem modo episcopum Arelatensi tum temporis subesse compulsum, sed vices Romani pontificis Cæsario demandatas suisse non in sola Gallia, at per llispaniam quoque. Porro primatus ille Arelatensis Ecclesiæ per Galliam propagatus est ad plures Cæsarii successores, quilius vices suas diu demandarunt pontifices, palliumque transmiserunt. Verum illa latius prosequi non est hujus loci. Quapropter ad alia Sancti gesta progredior.

§ 1V. Prosecutio ejusdem chrono!ogiæ usque ad annum 530, in qua exponuntur concilia varia, et gesta Sancti contra Semipelagianos.

33. Anno 515 S. Hormisda pontifex litteras dedit ad Cæsarium de regressis ad communionem sedis apostolicæ Dardaniæ et Illyrici episcopis, quos hæresis Eutychiana diviserat. In his zelam viri sancti pro Ecclesiæ bono pontifex declarat his verlis: c Pro his nobiscum sæpissime fraternitas vestra condoluit, apostolicæ non immemor lectionis, qua monstratur : Si patitur unum membrum, compatiun- D tur omnia membra. > Epistolam totam exhibet Labbeus tom. IV, col. 1474 et seq. Anno 524, Opilione consule Occidentali, S. Cæsarius occasione dedicationis ecclesiæ S. Mariæ episcopos convocavit ad concilium iv Arelatense, quod aliqui iii nominarunt. Non desuerunt qui existimarent Casarii monasterii occlesiam tunc fuisse dedicatam, sed manifeste errarunt, cum illa dedicata sit 26 Augusti, concilium vero mense Junio habitum. Rectius ergo Saxius in Pontificio Arelatensi in Cæsario sic habet : « In hoc provinciali concilio dedicata est basilica beatæ Mariæ, quam vulgus Virgiuem de Majori appellat : hodie est collegium canonic rum. > Conditi leguntur

tant ad ordinationes clericorum. Præsedit illi Cæsarius, et primus subscripsit; post ipsum vero sedecim partim episcopi, partim presbyte:i episcoporum legati. Adi Labbeum tom. IV, col. 1622 et seqq., ubi plura de hoc concilio notata leges. Inter reliqua can. 2 decretum erat ut nulli laicum ad diaconatum. presbyteratum, aut episcopatum promovere I ceret. e nisi anno integro fuerit ab eis præmissa conversio. llac de re anno 528 scripsit Felix IV pontifex Romanus ad Cæsarium, fortiter inculcans ut lex illa observaretur, et manus nemini cito imponerentur. Porro epistola illa, ut primum edita est, notabatur e post consulatum Boetii. 1 ideoque tribuebatur Felici III, annoque 488, quo Cæsar us necdum erat sollicitum, ut si quis de Gallicana vel Ilispana re- B episcopus; sed errorem detexit Sirmondus ex codicu Arelateusi, in quo recte legebatur e post consulatum Mavortii, p quod congruit anno 528. Epistolam cum nota Sirmondi vide apud Labbeum col. 1657 et seg.

34. Has Felicis litteras præcessit concilium Carpentoractense sedecim episcoporum anno 527 habitum, præsidente rursum Cæsario. In hoc nennisi unus canon decretus habetur. At ostendit cum alis epis copis Casarius, quam non negligeret statuta Arelatensis concilii. Ordinatum ibidem erat, can. 5, ut ei qui contra decreta in concilio clericum ordinaret, canno integro missas facere non liceret. > Agraccius vero Antipolitanus antistes illicita ordinatione infregerat statuta Arelatensia, quibus ipse per legatum subscripserat. Quapropter Cæsarius cum Patribus concilii Carpentoractensis memoratam pænam infligit Agræcio per litteras [Vide infra], una cum concilio editas apud Labbeum col. 1663 et segg. Hinc patet Sanctum non modo in decernendis legibus fuisse diligentem, sed in earum observatione urge da fortem pariter et constantem. Ca terum concilia per S. Cæsarium hactenus congregata ad disciplinam ecclesiasticam duntaxat spectarunt : at nunc examinandum est quid secerit idem sanctus ad rel quias Pelagianæ hæresis in Gallia excidendas.

35. Non est dubium quin circa hæc tempora scripserit de gratia et libero arbitrio, erroresque Semipelagianorum refutaverit. Quippe id testatur anonymus, qui interpolavit catalogum Gennadii de Illostribus Ecclesiæ Scriptoribus. Verba ipsa accipe ex catalogo memorato cap. 86, quæ hujusmodi sunt: « Cæsarius Arelatensis urbis episcopus, vir sanctitate et virtute celeber, scripsit egregia et grata valde, et monachis necessaria opuscula. De gratia quoque et libero arbitrio edidit testimonia, divinarum Scripturarum et sanctorum Patrum judiciis mucita, ubi docet nihil hominem de proprio aliquid agere honi posse, nisi eum divina gratia prævenerit. Quod opus etiam papa Felix per suam epistolam roboravit, et in latius promulgavit. Floruit hie eo tempore quo et Faustus, Anastasio rempublicam gubernante. > Putavit olim Baronius in notis ad Martyrologium, hæc verba esse ip-ius Gennadii; at alii postea satis clare probarunt, alterius esse qui catalogum Gennadii in-

terpolavit. Ad id ostendendum wtas utriusque suffi- A nisi omnem evertamus ordinem chronologicum : cit. Audi ipsum Gennadium cap. 91 de Theodulo : e Moritur, inquit, bic scriptor ante triennium, regnante Zenone. > Hinc recte infert P. gius ad annum 490, scripsisse Gennadium, sub initium imperii Anastasii, et non post annum 494, cum Zeno anno 491 sit defunctus. Jam vero Casarius vixit usque ad annum 542, ut probabimus, de eogne lognitur tangu m de defuncto. Non potuit igitur hæc scribere Gennadius, dum edebat catalogum suum; ac ne postea quidem addere, cum nullo modo sit verisimile tam diu vixisse; et si eousque vitam protraxisset, in errores illos incidere non potuerit, quos commisit hujus elogii scriptor. Etenim erravit primo elogii auctor, dum dixit per Felicem pontificem Casarii opus confirmatum, quod factum videbimus per Boni'a- B cæteris, infra discutiam, cum examinabo an hæc cium Il. Erravit iterum dum Cæsarium Fausto prorsus contemporaneum fingit. Nam, ctiamsi annus emortualis Fausti incertus sit, verisimile tamen non est usque ad sæculum vi vixisse, adeo ut obiisse videstur juvene, aut forsan adolescente Cæsario. Videri potest Gallia Christiana tom 1, col. 592 et 595.

56. Porro scriptores neoterici passim duo hic asserunt, videlicet Casarium scripsisse librum de Gratia et libero arbitrio, atque hunc Cæsarri librum contra Faustum Regensem nominatim fui se compositum. Dubito sane quam maxime an nullus unquam producturus sit antiquum et idoneum horum assertorum testem : adeo ut vehementer mirer hac tasto consensu scripta fuisse a viris erudiris, tanquam in- C dubia et certa. Fortasse in illam opinionem deducti sunt ex recitato jam elogio. Attamen neutrum inde consequi ur, nisi per conjecturam omnino levem et ambiguam, desumptam ex titulo qui pradixus crat libro cuidam Fausti. Audi Norisium lib. 11 Historiæ Pelagianæ, cap. 22: c Casarius... librum edidit de Gratia et L'bero Arbitrio codem prorsus titulo quem suo operi Faustus inscripserat, ut præsentissimo antidoto Rejensis venena expelleret, in quo volumine S. Augustini doctrinam adversus Fausti insultus solidissime propu navit. Hinc celeberrimus ille Ennodius Ticinensis in epistola ad Cæsarium ait : c Tibi debet quicunque ille scriptorum maximus, quod eum dote elocutionis amplificas. > Addit nobile scholion Baronius ad annum 508 : « Sanctum Augustinum videlicet, quem adversus Faustum eum impugnantem defendit. Ita Norisius magnifice magis quam solide.

37. Nam, et dubitare non possumus quie Casarius in scriptis de Gratia et Libero Arbitrio refutaverit errores Semipelagianorum, inter quos Faustus numeratur, ita neque ex elogio apud Gennadium titulique similitudine, neque ex Vita Cæsarii, in qua de his agitur num. 40, neque aliunde probari potest, scriptis illis Cæsarii Faustum nominatim fuisse refutatum, cum nullus Fausti meminerit. Deinde, quod cum Baronio huc trahit Norisius ex epistola 8. Ennodii, intelligi non potest de his Cæsarii scriptis,

epistola enim Ennodii scripta est circa annum 515, com Ennodius in cadem gratuletur Cæsario de iis quæ illi cum Theodorico Gothorum rege anno 113 contigerant. At laudata Cæsarii scripta multis annis sunt posteriora, ut patebit. Ennodius igitur de homiliis Cæsarii loquitur, non de scriptis de Gratia et Libero Arbitrio. Nihilo melius est quod addit Norisius de S. Augustino defenso per Casarium : nam, licet amator fuerit Augustini ejusque do trinæ, nullus antiquorum asseruit calamum sumpsisse in ejus defensionem. An certius sit, quod subdit his verbis de libro deperdito : « Verum et hic liber magno cum Augustinianæ scholæ detrimento ad posterorum manus non pe venit : > an id, inquam, certius sit Carsar i scripta diversa sint a capitulis Arausicanis.

58. Vir sanctus, quo de superiori loco validius Semipelagianos percuteret, ad Romanam Ecclesiam recurrit, acceptisque inde sidei articulis de gratia et libero arbitrio, concilium congregavit Arausione (Orange), in quo Semipelagiani errores condemnati sunt, fidesque catholica triumphavit. Concilium illud. quod est Arausicanum 11, habitum est e v nonas Julias, Decio Juniore V. C. consule, id est, anno Christi 529, Felicis IV papa: 3, Athalarici Italiæ regis 3, 1 ut est in titulo apud Labbeum tom. IV, col. 1666. Præfuit Cæsarius et primus subscripsit, post eum duodecim alii episcopi, ac demum viri illustres octo, inter quos primus præsectus præsorio Galliarum ac patricius Liberius. Itaque celeherrimum fuit non numero personarum, sed contrita penitus hæresi Pelagiana et Semipelagiana, secutaque deinde summi pontificis confirmatione.

59. Occasionem hujusce concilii exponunt ipsi Patres in præsa ione, simulque docent ab apostolica sede transmissa fuisse doctrinæ capita, quæ ibidem ad credendum fidelibus sunt proposita. Audi igitur præfationem ipsam : « Cum ad dedicationem basilicæ, quam illustrissimus præfectus et patricius fil us noster Liberius in Arausica civitate fidelissima devotione construxit, Deo propitiante, et ipso invitante, convenissemus, et de rebus quæ ad ecclesiasticam regulam pertinent inter nos spiritalis fuisset oborta collatio, pervenit ad nos esse aliquos qui de gratia et libero arbitrio per simplicitatem minus caute et non secundum fidei catholicæ regulam sentire velint. Unde id nobis, secundum admonitionem et auctoritatem sedis apostolicæ, justum ac rationabile visum, ut pauca capitula, ab apostolica nobis sede trausmissa, quæ ab antiquis Patribus de sanctarum Scripturarum voluminibus in hac pracipue causa collecta sunt, ad docendos eos qui aliter quam oportet sentiunt, ab omnibus observanda proferre et manibus nostris subscribere deberemus. Quibus lectis, qui hucusque non sicut oportebat de gratia et libero arbitrio credidit, ad ea quæ fidei catholicæ conveniunt animum suum inclinare non differat. > Hisce subjiciuntur capitula viginti quinque, hæresi Semipelagianæ contraria, quæ una cum subscriptionibus ibiadnotata.

49. Laudati supra Benedictini in Historia Litteraria Franciæ, tom. III, p. 225, existimant de his capitulis Arausicanis agere interpolatorem Gennadii his verbis jam citatis: « De gratia quoque et libero arbitrio edidit testimonia divinarum Scripturarum ct sanctorum Patrum judiciis munito, ubi docet niliil hominem de proprio aliquid agere boni posse, nisi enm divina gratia prævenerit. > Ex quo consequitur nullum a Cæsario librum conscriptum de Gratia et Libero Arbitrio, præter bæc Aransicani concilii capitula quæ Semipelagianis erroribus, adroque et Fausti, sunt opposita, et sancti Augustini libris fere desumpta. Fateor, hæc sententia plerisque seriptoribus neotericis est contraria, qui Baronium Norisium- B que secuti asseront librum praterea pro Augustini doctrina contra Faustum a Casario fuisse compositum; attamen dubitare vix possim quin vera sit , laudataque concilii Arausicani capitula sint illa ipsa scripta Caesarii de quibus agitur in catalogo Gennadii. Ad verba modo attendat studiosus lector, et id facile mecum deprehendet.

41. Auctor ille ait : ( De gratia et libero arbitrio edidit testimonia divinarum Scripturarum et sanctorum Patrum judiciis munita, etc. > Quid, obsecro, sunt capitula Arausicana, nisi testimonia de gratia et libero arbitrio auctorita e Scripturæ sacræ et Patrum antiquorum roborata? Audi verba postremo capitulo subjecta apud Labbeum col. 1671: « Ac si secundum suprascriptas sanctarum Scripturarum C sententias, vel antiquorum Patrum definitiones, hoc Deo propitiante et prædicare debemus et credere quod per peccatum primi hominis inclina um et attenuatum fuerit liberum arbitrium, ut nullus postea aut diligere Deum, sicut oportuit, aut credere in Deum, aut operari propter Deum quod bonum est possit, nisi eum gratia misericordiæ divinæ prævenerit. > Itaque sive spectemus rem de qua actum est in capitulis, sive formam ipsam capitulorum, sive doctrinam iis definitam, omnia persuadent hæc ipsa esse scripta Cæsarii de quibus loquitur interpolator Gennadii. Frustra ergo quæremus aliud Cæsarii de Gratia et Libero Arbitrio volumen, cum illud nunquam videatur in rerum fuisse natura.

42. Eodem anno S. Cæsarius Vasense concilium celebravit, sicut anno præcedente statutum fuerat in concilio Carpentoractensi. Quinque in illo conditi sunt canones, quibus variæ disciplinæ ecclesiasticæ capita decernuntur. Inveniet illa studiosus lector aund Labbeum col. 1679 et seqq. Hisce pro temporis ordine breviter dictis de hoc concilio, quod postremum fuit, cui interfuisse legitur vir sanctus, ad gesta adversum Semipelagianos revertamur. Cum damnati essent in concilio Arausicano errores quibus multi hactenus firmiter adhæserant, non leviter obmurmurarunt contra S. Cæsarium, cujus industria et auctoritate concilium illud celebratum, statutaque in eo condita, non ignorabant. Horum testis est Vita num.

dem videri possunt, uti et varia ad illa variorum A 46, in qua leguntur sequentia : c Multi quidem æmuli surrexerunt qui ejus resisterent doctrinæ de gratia... ) Etenim susurris et mala interpretatione quorumdam oboritur in Galliarum partibus contra prædicationem Dei hominis frustra sinistra susni

> 45. ( Ob hoc antistites Christi ultra Iseram consistentes, charitatis amore collecti, in Valentina civitate conveniunt : ubi etiam beatus Cæsaries infirmitatis solitæ causa, sicut disposuerat properare non potuit. > Cointius ad annum 536, num. 9, existimavit Vitæ scriptorem hic memoria lapsum, et pro Valentina synodo substituendam esse Arausicanam. At miror viro erudito eam incidere potnisse cogitationem : nam clarum est aliam ab Arausicana designari synodum. Primo enim Arausicano concilio interfuit Cæsarius; huic adesse non potuit morbo impeditus. Deinde episcopi ultra Iseram consistentes episcopi sunt provinciæ Viennensis, qui non interfuere Aransicano, adfuere vero buic Valentino. Itaque, quod objicit Cointius de conciliis Valentinis, quæ diu ante aut post celebrata notat, bisce minime obesse potest, cum alia sint ab hoc concilio, cujus acta perierunt. Habitum autem videtur illud concilium Valentinum sub finem anni 529, vel initium sequentis : namque medium suisse inter Arausicanum, eui obstrenelant aliqui, et ejusdem Arausicani constrmationem, innuit Vita his verbis : «Nam et beatæ memoriæ Bunifacius,... calcata intentione jurgantium, prosecutionem sancti Casarii apostolica auctoritate firmavit. . Apparet quidem ex laudata Vita episcopos illos provinciæ Viennensis initio non omnes favisse Cæsario. statutisque Arausicanis, hancque opinor causam fuisse istius conventus. Prævaluit tamen pars mel or. agente præ cæteris pro bona causa Cy riano Telunensi episcopo, ipsiusque Cæsarii discipulo.

> 44. Demum ad plenam victoriam de Semipelagianis obtinendam multum conduxit confirmatio summi pontificis, per Cæsarium petita et impetrata mense Januario anni 539. Pro confirmatione hac impetranda scripserat Sanctus ad Bonifacium II, adbuc, nt putabat, cardinalem, amicumque suum, ut is apud Felicem IV pro confirmatione concilii ageret. At. mortuo interim Felice, Bonifacius ipse ad pontificatum evectus, concilium Arausicanum confirmavit, datis ad Cæsar um litteris, quæ apud Labbeum col. 1689 notatæ sunt evin calendas Februarias, Lainpadio et Oreste viris clarissimis consulibres, » id est anno 530. Initium epistolæ subjungo ad confirmationem dictorum : « Per silium nostrum, inquit, Armenium presbyterum et abbatem litteras tuæ fraternitatis accepimus, quas ad nos, ut apparet, inscius adbuc sacerdot i mihi commissi, sub ea qua in Den tenemur charitate direxeras : quibus credideras postulandum ut id quod a beatæ recordationis decessore nostro papa Felice pro catholicæ fidei poposcers firmitate, mea explicaretur instantia. Sed quia id voluntas superna disposuit, ut quod per nos ab illo speraveras a nobis potius impetrares, petitioni tus,

cum non distulimus dare responsum. >

45. Hisce subdit aufd oeteret Casarias, his verbis : « Indicas enim quod aliqui episcopi Galliarum. cum cætera jam bona ex Dei acquieverint gratia provenire, fidem tantum, qua in Christo credimus, naturze esse velint, non gratize; et hominibus ex Adam, qued dici nesas est, in libero arbitrio remansisse, non etiam nunc in singulis misericordiæ divinæ largitate conferri : postulans ut pro ambiguitate tollenda, confessionem vestram, qua vos e diverso fidem rectam in Christo totiusque bonæ voluntatis initium, juxta catholicam veritatem, per prævenientem Dei gratiam singulorum definitis sensibus inspirari, auctoritate sedis apostolicæ firmaremus. Deinde interjectis paucis ad probandum fidem nobis esse ex divina gratia, sic prosequitur : « Quod etiam fraternitatem tuam, habita collatione (Arausicana) cum quibusdam sacerdotibus Galliarum, juxta Adem gaudemus sensisse catholicam. > Adjectisque aliis contra Semipelagianos argumentis, definitionem concilii Arausicani confirmat hisce verbis : ( Quapropter affectu congruo consultantes, supra scriptam confessionem vestram consentaneam catholicis Patrum regulis approbamus. >

46. Innuit quoque inferius pontifex non paucos Cæsario restitisse, quos tandem manus veritati daturos ominatur, i:a scribens : c His ita breviter assignatis, contra reliquas Pelagiani erroris ineptias. quas illa videtur epistola continere, quam a quodam tibi mandasti sacerdote transmissam, respondendum non duximus: quia speramus misericordia divina quod ita per ministerium tuæ fraternitatis atque doctrinam in omnium quos dissentire mandasti dignabitur cordibus operari, ut ex hoc non omnem bonam voluntatem non ex se, sed ex divina credant gratia proficisci, cum se senserint id jam velle desendere quod nitebantur pertinaciter impugnare. > Vera vaticinatus est pontifex; nam, ut habet Vita, e donanto Christo, paulatim Ecclesiarum antistites receperunt quod optaverat diabolus repentina animositate cessare. > Magna sane hæc est S. Cæsarii gloria; « ita ut de co ausim assirmare, alios quidem Patres uberioribus scriptis contra hæreticos dimicasse, nullum majori certasse prudentia, feliciorique exitu. ac de- p sententiæ exsequendæ curam illi commiserat. Si hanc mum pleniori victoria, quam ipse certaverit contra Semipelagianos. >

#### § V. Chronologiæ pars ultima usque ad mortem Sancti: mortis tempus examinatum.

47. Sanctus, post victoriam de Semipelagianis relatam, cum morum æque ac fidei puritatem cordi haberet, aliam ingressus est dimicationem. Contumelio-us episcopus Regensis, qui plerisque conciliis per Cæsarium habitis interfuit, sanctitatem professionis sum variis criminibus deturparat. Contra hunc vir sanctus cum episcopis Gallis secundum canones processit, processumque misit ad Romanum pontificem, ut de episcopatu dejiceretur Contumeliosus,

quam lau labili sieri sollicitudine concepisti, catholi- A tanquam illo gradu indignus. Hinc Joannes II. qui Petri cathedræ tunc præsidebat, anno 534 ad Cæsarium hujusmodi dedit litteras : « Charitatis tuæ litteras animo libenti suscepimus, in quibus corporeas necessitates allegans, etiam quæ socrius ille qui lapsus est fecerit indicasti. Dolemus de amissione pontificis, rigorem tamen canonum servare necesse est. Atque ideo prædictum ab episcopatus ordine nostra suspendit auctoritas. Neque enim fas est pollutum criminibus sacris ministeriis deservire. Sed, te ordinante, in monasterio dirigatur, ubi delictorum memor in pœnitentia lacrymas effundere non omittat, ut ab eo qui omnibus miseretur Domino nostro Jesu Christo misericordiam valeat promereri. In cujus locum visitatorem constituite, donec proprium B Ecclesia quæ evacuata est eius sacerdotio merere valeat sacerdotem. > Edita est hæc epistola apud Labbeum tom. IV, col. 1756 et 1757, ubi reliqua videri possunt. Præmittuntur duæ aliæ epistolæ ejusdem pontificis, altera ad episcopos Galliæ, altera ad presbyteros et diaconos Contumeliosi episcopi, in quibus eadem in Contumeliosum sententia exprimitur; additque in posterioribus pontifex, curam hujusce rei Cæsario commissam.

48. Contumeliosus a prima sententia appellavit ad Agapetum Joannis papæ successorem. At incertum apparet an Agapetus ante exsecutionem sententie jam esset pontisex: imo, cum litteræ Joannis datæ pint mense Aprili anno 534, id est plusquam anno integro ante pontificatum Agapeti, parum est verisimile exsecutionem tam diu fuisse dilatam, ut ante illam Contumeliosus ad Agapetum recurrere potuerit. Moc observatum oportuit, quia Contumeliosus conquestus est apud Agapetum, appellationi suæ non delatum a Cæsario, sed, ea non obstante, sententiam exsecutioni mandatam. Audi hæc epistola Agapeti mox assignanda: « Melius autem fecerat fraternitas tua, inquit pontifex, si posteaquam sedis apostolicas appellatione interposita desideravit examen, circa personam ejus a tempore sententiæ nihil permisisset imminui, ut esset integrum negotium, quod interposita provocatione quæreretur. Ratio cur nihil ob appellationem de exsecutione prætermiserit Cæsarius, ex dictis facile eruitur : videlicet quod ad Johnnen appellaret, a quo jam erat damnatus, quique oninem admittimus conjecturam, uti eam admittendam temporis ordo persuadet, nihil sane erat quod in facto Cæsarii reprehenderet Agapetus, nihil quod improbaret. At verlsimile est Agapetu-n ignorasse sententiam ab antecessore suo fuisse seu latam seu confirmatam, indeque factum esse ut et appellationem admitteret, et scriberet Cæsario melius facturum fuisse, si post appellationem ad exsecutionem non processisset.

49. Verum, quidquid causæ fuerit cur appellationem admitteret Agopetus, certum est admisisse: nam litteras dedit ad Cæsarium xv calendas Augusti. quas sic exorditur apud Labbeum, col. 1798 : « Optaveramus, frater amantissime, ut episcopi Contumefieret necessitas judicii, nec nobis causa censendi... Unde quatenus præsumptione, sicut asserit, innocentiæ ad appellationis voluit auxilium convolare, orationibus assiduis hoc innitamur [forte enitamur], ut eum cognition's iteratæ benefi ium gr tulationi omnium restituat absolutum. Delegaturi enim, Deo nostro adjuvante, sumus examen, ut secundum canonum venerabilium constituta, sub consideratione justitiæ, omnia quæ apud fraternitatem tuam de hujusmodi negotio acta gestave sunt, diligentissima vestigatione flagitentur.

50. Deinde, ubi probare cona'us erat æquum esse ut iterum audiatur reus, addit sequentia: « Episcopum Contumeliosum, reddita sibi modo propria substantia, suspensum interim volumus ab administra- B tione patrimonii ecclesiastici, et celebratione missarum : quia id quod sibi viderat judicio fuisse sublatum, gloriosius, si ei veritas suffragatur, judicio receperit quam usurpationibus occuparit. > Reliqua ibidem videri poterunt. Porro non constat omnino an pontifex judices revera in Galliam miserit; nedum an aliquid fuerit mutatum in sententia contra Contumeliosum lata. Attamen vix dubito quin Cæsarius Agapetum de omnibus rectius informaverit, docueritque omnia ex sententia Joannis papæ a se gesta. Deinde, cum Joannes papa canones transmisisset ad Cæsarium, secundum quos procedere deberet in causa Contumeliosi, ex illis scriptum composuit, gravi verborum et sententiarum pondere instructum, quo probat clericum quemcunque de adulterio convictum C in gradum pristinum nunquam esse restituendum. Scriptum illud cum dictis canonibus exstat apud Labbeum, col. 1757 et segq. \*, et eruditi passim existimant illud esse Cæsarii, cujus zelus et stylus in eo relucet. Nul'um quoque videtur dubium quin compositum sit contra Contumeliosum. At non æque certum est Romanne transmissum sit ad pontificem, an vero delegatis ab co judicibus recitatum. Cæterum Bailletus, qui ad 27 Augusti in Cæsario, col. 425, de hoc facto disserit ordine perturbato (nam refert sententiam primam exsecutioni mandatam post delegatos ab Agapeto judices), ulterius inferre nititur ex hoc facto episcopos Galliæ exsecutioni mandasse sententias, non obstante appellatione ad pont-ficem. At istud non sequitur ex hac historia, prout vere a nobis D septimo postquam a te decessimus, in locum quemrelata est; et nunquam probare potuisset Bailletus perrexisse Cæsarium ad exsecutionem post admissam ab Agapeto appellationem, licet sidenter id nar-

51. Alias codem die responsorias ab Agapeto accepit Cæsarius, ex quibus immensa Sancti in pauperes miscricordia rursum inno escit. Non pepercerat hic sacris ecclesiæ suic ornamentis, ut indigentibus subveniret: nunc vero consuluerat pontificem an liceret prædia ecclesiastica distrahere eumdem in finem.

Apud nos t. LXVI, c. 28 et seqq Errore autem typothetarum factum est ut tractatus ille cum a fjunciis canonibus non suppositus fuerit epistolæ Joannis ad Cæ-

liusi opinione integra permanente, nec t'bi dudum A At respondit pontifex id minime lic tum esse per canones. Litteræ ejus habentur apud laudatum Labbeum, tom. IV, col. 1798, quarum initium subiungo: Tanta est, Deo propiti, et ad libentissime concedenda quæ alimoniis proficient pauperum, et circa tuæ fraternitatis affectum nostra devotio, ut onerosum nobis nullatenus esse judicemus, quod annui vestris desideriis postulatis. Sed revocant nos veneranda Patrum manifestissima constituta, quibus prohibemur prædia jure Ecclesiæ, cui nos omnipotens Dominus præesse constituit, quolibet titulo ad aliena jura transferre. Qua in re vestræ guoque sapientiæ credimus esse gratissimum, quod in nullo centra priscæ definitionis constituta vel regulas, pro qualibet occasione, vel sub cujuscunque personæ restectu, venire præsumimus. > Exstat præterea apod Labbeum, tom. V, col. 293, et 314 epistola Vigilii ad Cæsarium, data 6 Martii anni 538, id est eo te.spore quo Vigilius legitimus necdum erat pontifex, qua Sancto cura demandatur pœnitentiam imponendi cuidam incestuosis nuptiis contaminato. At hinc non constat an sanctus noster ali uid hac in re egerit, ac ne quidem an sedem apostolicam ea de re con-uluerit. Fortasse Vigilius hac ratione Cæsarium suis partibus conatus est adjungere; illeque cavit ne susceptione causæ pontificatum ejus agnosceret.

> 52. Priusquam de tempore felicis obitus disserere aggrediar, juvabit hoc loco interponere apparitionem Sancto oblatam, templumque ea de causa structum et dedicatum S. Hermeti martyri. Narrat hæc omnia Messianus presbyter, unus ex Vitæ scriptoribus, et testis rerum oculatus, in epistola ad Viventium episcopum, quam ex ms. codice Arelatensi edidit Mabillonius, t. 1 Annalium, pag. 683. Epistolam ipsam accipe: c Domino meo Viventio episcopo Messianus omnium humillimus, solo nomine, non officio pre byter, in commissis proficere. Lectis, charissime, dilectionis tuæ litteris, quam dulce quamque suave ia eremo sapuerit, rescribendo tibi explicare non valeo. Quomodo vel quemadmodum, quam vel felix iter nostrum Deo ordinante et pros, erum fuit, ijse me melius nosti. Sed quid postquam a nobis secessisti parens dictis magistri nostri, imo etiam præceptis apostolicis, contigit, nolumus te latere, quam honorificum est laudare magnalia Dei. Nam cum die dam venissemus ubi erant prata satis amœna et delectabilia, nec non fontis rivus subterfluens; ibi missarum solemnia solemnite: celebravimus, eo scilicet die quo agebatur festum doctoris egregii beatissimi Augustini, cujus monitis et exemplis satubriter nos pius magister in scholis rectitudinis instruere solet-

> 55. c Cumque inibi pernoctaremus, circa noctis horam mediæ adest Dominus, ducens secum Petrum piscatorem pium, Paulumque doctorem egregium, Hermen vero martyrem gloriosissimum, et Augusti-

sarium, quae legitur tomo cit. col. 25. In capite ejian canonum melius legeretur Canones a Jounne Casais transmissi, quam, Canones Joanni adscripti. Edit.

num prædicatorem eximium : in quorum adventu A Itaque ad annum mortis examinandum progredior. ego miser et infelix peccator præ odore mirifico et luce incomparabili expergefactus sum, non meis meritis exigentibus, sed ut testis existerem veritatis. Tunc Dominus vocat magistrum nostrum ex nomine, ita dicens: Cæsari, excole vineam tibi commissam, et amputa amputanda, et enutri enutrienda, quia nummus remunerationis tibi debitus non tardat: et ege pænitentiam, quia memoriam martyris Hermetis. quam in præsenti habes, inter sacra missarum mysteria, cujus festum a fidelibus hodie veneratur et colitur, negligenter oblivioni tradidisti. Et iis dictis, a nobis abscess t, benedictus per omuia. Mane autem facto surreximus, divino insistentes labori. Cumque nondum expleto divino officio, plura et pluriora solito nobis insinuasset; tandem post evangelicam ad- B monitionem, trahens longa suspiria ab alto pectore, sic exorsus est : Væ mihi misero, quia ex triennio inseliciter oblivioni tradidi memoriam martyris Hermetis, variis et inanibus fabulis occupatus; cujus memoria non derelinguetur in æternum. Sicque verbis finem imponens, conversus ad altare studet coepta perficere. Quod ego ferre non valens, libera voce prosecutus omn'a per ordinem, sicut videram et audieram, coram cunctis edixi.

54. « Expleto divino officio, erexit nobiscum lapidem in loco illo ubi Dominus ei apparuerat, et super eum orucis dominicæ infixit vexillum. Inde ordinatis omnibus et præpositis, nobis abeuntibus, obvius occurrit presbyter Catorroscensis ecclesiæ, Ursus nomine, a quo die illo et nocte benigne recepti sumus : C cujus puerum, te præsente, per ecclesiæ cancellos elapsum, subitoque a dæmonio arreptum, domnus noster magister piæ eruditionis liberavit, qui etiam adhuc superstes vobis famulatur. In crastinum Arelato pervenimus, ubi cum magna gloria ab omnibus, tam a clero quam a populo honorifice suscepti sumus; quibus et benedictionem et pacis osculum dedit, et salutationis litteras a sede apostolica forma:as recitavit. Post hæc cum apparatu necessario ad locum supra scriptum rediit, ubi ecclesiam construxit in honore beati Hermetis martyris, quam jure perpetuo Arelatensi sedi deputavit : in cujus consecratione octavis Paschæ te adesse volumus et oramus; tunc de his atque aliis plenius colloquemur. Ora pro me, pater charissime, ad Dominum. > Mirum quidem apparet nihil de hac apparitione in Sancti Vita relatum esse, cum Messianus unus sit ex Vitæ scriptoribus. Attamen inde satis argumenti non habemus ad fidem epistolæ abjudicandam : potuit enim Messianus id de industria omittere ob rationes sibi notas. Fides autem epistolæ confirmatur ex Vita lib. 11, uum. 16, ubi agitur de puero Ursi presbyteri sanato. Cæterum non improbabile est visionem contigi-se dum Sanctus initio anni 514 Roma revertebatur Arelatem: nam id innuunt litteræ salutationis a sede apostolica formatæ, quas Arelatem attulisse dicitur. Fundatio autem templi S. Hermetis et dedicatio posterius factæ, sed tempo: e nobis non satis neto.

55. Non immorabor refutandis erroribus illorum qui putaverunt Cæsarium vixisse sæculo vn. quod illi sufficienter jam refutati sint ab aliis, eorumque error ex toto hoc commentario abunde pateat. Quare tantum probabo mortaum esse anno 512, et ad opinionem parum hine distantem breviter re-pondebo. Mortnus est Sanctus, ut testatur Vita lib. u, num. 51, 27 Augusti, triginta annis plene evolutis post constitutionem monasterii sui, et die uno post dedicationem. Hinc, cum dedicatio illa facta sit 26 Augusti, non alio anno videtur configisse quam 512 : illo enim anno 26 Augusti incidebat in dominicam. ut patet ex lit era dominicali, quæ tunc erat G. Præterea dedicatio fieri nequiit anno 513, quo ex alioram opinione factam oportuit, cum illo anno mense Augusto in Italia esset Cæsarius, quemadmodum facile colliges ex gestis ejus cum Theodorico rege et Symmacho papa § III relatis. Rursum contingere non potuit anno 511: nam nullo modo verisimile est monasterium jam tunc perfectum fuisse, cum anno duntaxat 510 urbs obsidione fuerit liberata, deinque monasterium reædificari cœptum. Ilæc igitur prima sit ratio quæ Pagio ad annum 544, num. 8, sola suffecit ut diceret hanc epocham esse certissimam.

56. Altera hujus epochæ ratio producta est a Bollando ad 12 Januarii in Commentario de S. Cæsaria. num. 6, petiturque ex tempore successoris Auxanii. Quippe exstant litteræ Vigilii papæ ad Auxanium successorem Cæsarii, datæ xv cal ndas Novembres, iterum post consulatum Básilii viri clarissimi, id est anno 545, quibus scribit, accepisse se litteras de ordinatione Auxanii, pallioque et aliis per eum peti:is, perlatasque eas a Joaniae presbytero et Teredio diacono. Jam vero non est probabile inter 27 Augusti et 18 Octobris peracta suisse tam multa diversaque, videlicet electionem et ordinationem episcopi metropolitani, missionem legatorum cum litteris ad pontificem, eorum iter Arelate Romam et accessum ad Vigilium et hujus responsum, cum hæc omnia tarde et maturo consilio sieri soleant. Negat quidem hanc consequentiam Norisius in Historia Pelagiana lib. 11, cap. 22, contenditque quinquaginta duorum dierum spatio peracta esse omnia, adeoque Cæsarium anno 543 tantum esse defenctum : at parum probabiliter, etiamsi omnis alia deesset ratio, ut facile patebit consideranti quam multa peracta oportuerit intra breve illud temporis intervallum. Annus igitur emortualis S. Cæsarii fuit 542, in quem bodiedum passim conspirant eruditi. De gestis vero sancti in morbo supremo, morteque ipsa et sepultura agitur in fine Vitæ.

## § VI. Testamentum Sancti; scripta posteris relicta; discipuli; epitaphium.

57. Testamentum S. Cæsarii edidit Baronius tom. VI Annalium ad annum 508, e cujus, inquit num. 27, exemplem petitum ex archivo ecclesiæ Archatensis, exscriptum per Claudium Saxi notarium, accepimus ab archidiacono Arclatensis ecclesiæ Francisco Clareto, Romæ cum esset. > Notat præterea ibidem, A dividant. Ea vero quæ monasterio aute per donatioc in die saltem et consule, et ipsius Cæsarii atque testium subscriptione esse decurtatum. . Aute num. 23 dixera!, illud esse e nounihil mendosum et pulvere exesum. . Idem testamentum deinde ediderunt Saxius in Pontificio Arelatensi in Casario, Vincentius Barralis in Chronologia Lerinensi, a pag. 208, Holstenius in Codice Regularum part. 111, a pag. 52, et Cointius in Annalibus Francorum, ad annum 542, num. 23. Dignum sane est quod hoc etiam loco legatur. Quapropter illud ex editione Baronii subjungo. Pax Ecclesiæ Arelatensi.

58. « Cæsarius episcopus presbyteris et diaconis, sanctæ ac venerabili Casariæ abbatissæ, quam Dominus per meam parvitatem in monasterio nostro præposuit, ac universæ congregationi quam ibi Do- R minus sua gratia collocaverit, in Domino æternam salutem. Cum ecclesiastica pietas consuetudinis suæ rem faciat ordinabiliter, scilicet quo peregrinis et destitutis opem largitionis impendat : quanto magis cum opportunitas aut necessitas fuerit ut sanctis quibusque et Deum timentibus aliqua largiatur, amplius debet pia misericordiæ suæ viscera dilatare? Et ideo juxta hanc epistolam, quam manus nostræ subscriptione roboravimus, cuique diem et consulem subtus adjecimus, Deo dispensante, hoc testamentum meum condidi, vel manu propria subscripsi, atque jure prætorio, vel jure civili, et ad vicem illorum codicillo firmavi. Ego Cæsarius peccator, dum debitum humanæ carnis reddidero, cunctum monasub potestate Arelatensis pontificis canonice sit, hæredenique meum esse volo ac jubeo. Cæteri, cæteræve exharedes sint. Totum quod cuique aut per hoc testamentum meum dedero, legavero, darive jussero, ut detur fiat. Cæterum autem, Arelatensom episcopum cohæredem meo monasterio relinquo: quosque liberos, quasque liberas esse jussero, liberi liberæve sint omnes.

59. « Ego tamen cum nihil de parentum bonis habuerim, hoc testamentum meum præsumere erubui : illa tamen me sententia compulit, ut plerosque, Salvatoris formidanda, qua iniqui audituri sunt dicentem : Ite in ignem æternum, pietatis affectu aliquid Ecclesiæ meæ contulisse. Et ne forte post obitum meum aliqui de parentibus meis, exceptis iis rebus quas illis pro elogiis donaro, inquietare præsumant cui præsum Ecclesiam : ideo banc voluntatem meani tractare amplius desideravi, qua de parentibus meis, ne apud ipsum monasterium præfatum, vel pontificem Arelatensis Ecclesiæ, præter id quod illis dedero ac dederim, præsumant requirere. Sancto et domino meo archiepiscopo, qui mihi indigno digne successerit, licet omnia in sua potestate sint, tamen si lubet et dignum ducit, indumenta paschalia, quæ mihi data sunt, omnia illi serviant, simul cum casula villosa et tunica, vel galnape, quod melius dimisero. Reliqua vero vestimenta mea, excepto birro amiculari, mei tam clerici quam laici, cum gratia vel ordinatione domini archiepiscopi, sibi, ipso jubente, imo donaute.

nem contuli, nunc affirmo; et si cui aliquid per epistolam, aut per pitacium, aut verbo, pietatis intuita contuli, valero volo.

60. e Hoc etiam assuete precor, quatenus cellam quam bonæ memoriæ Augustinus subdiaconus in atrio S. Stephani euntibus parte dextra habuit, provisoribus monasterii propter custodiam iliorum firmam D. archiepiscopus perpetuo dignetur jure concedere : ita ut eam sibi succedendam monasterii provisores habeant. Et hoc specialiter volo, et ita, domine archiepiscope, precor; sive provisorem ad monasterium, sive presbyterum ad basilicam S. Mariæ nullum alium habeat congregatio sancta, nisi quem-ipsa elegerit vel ordinari petierit. Et licet de tua, D. archiepiscope, pietate præsumam, tamen ne forte contra monasterium nostrum aliquorum suggestiones importunas habeatis, adjuro vos per l'atrem et Filium et Spiritum sanctum, et per tremendum diem judicii, ne unquam apud vos prævaleat hostis antiquus, aut ancillas vestras contristari acquiescatis; aut aliquid illis auferri de iis quæ possident eisque contulimus, permittatis : quia Deo propitio nou sine discretione vel justitia quibuscunque sæcularibus jure directo res Ecclesiæ vendidimus. nisi boc tantum quod Ecclesiæ minus utile et infructuosum est. Et quod animabus sanctis et Deo vacantibus cum sanctorum fratrum consensu vel subscriptione tribuimus, perpetuo illis jure permaneat.

61. « Vos vero, dominæ filiolæ, per S. Trinitalem sterium Arclatense S. Joannis, quod ego condidi, c inseparabilem, et per Domini nostri Jesu Christi adventum adjuro, ut pontificem qui mihi indigno, ordinante Deo, successerit digne, omni affectu at Dominum rogetis ac pura mente diligatis, et ne per vestram contristetis inobedientiam. Confidimus enim de Dei misericordia, quod ita omnibus sacerdotibus. quibus religionis collatio est, castum amorem impendat, ut nihil vobis quod ad sustentandum corpusculum opus est deesse permittant. Te iterum atque iterum, pontifex optime, rogo gratia divina prafati monasterii ut curam maximam habeas, et famam illarum cum grandi pietate satagas provideri. Quod si alicujus persona injustum tibi dederit consilium, eum auctoritate respondendum deprecor : quia hoc quod episcopi agitur verbo, non solum auferri ma debet, verum etiam nec omnino potest; tum præcipue quia et hoc ipsa S. papæ Urbicani suasit auctoritas, ut hoc de te sancto et domino meo pontifice eredam. Nunquam enim apud te prævalebit tam miqua suggestio, ut contra justam voluntatem qualiscunque antistitis pro meo studio substantia ad te multum profecerit et prope duplicata sit. Additur ad hoc, quod Deus misericors per parvitatem mean, etiam immunitatem tributorum, tam juxta urbem t infra, quam etiam in suburbanis et villis ex maxima parte concesserit.

62. Agellum igitur Ancharianum, unde parvam particulam monasterio dedimus, multa servamos; nam plus minus centum aripennes vineze et trecenterum modiorum campos reservavimus : ita qued supra dictum monasterium, tantum modiatas de terra, A duplicem induunt episcopi subter casulam, ut est quam ego plantavi, habeat modiatas quadraginta; et de vetere vinea vix triginta aripennes contulimus: agellum Gallicumanum, Mercloanum, vel agellum Gemellos cum stagnis et paludibus, eum omni jure et termino suo, et pascuum in campo Lapideo, vel si qua alia sunt, vel campum in Trificitio super viam munitam, vel reliqua quæcunque sunt; agellum Orvedum, et agellum Martinatis, et agellum Silvanum, in quo est sita ecclesia S. Mariæ de Ratis, et agel-Ium Missiamanum, cum omnibus sibi pertinentibus pascuis, paludibus, cum omni jure et termino suo, sanctæ tuæ ecclesiæ reservavimus in stipendiis earum. Unde te, S. pontifex, adjuro, ut si Deus omnipotens per manus se timentium sanctæ matri Ecclesiæ monasterium sanctarum virginum aliquod majus B bonum dederit, tua sancta dilectio unum ab altero non disjungat, Si vero, quod Deus non patiatur, congregatio ibi aut congregata non fuerit, aut forte posten, quod absit, cum congregata fuerit, esse desierit, ad matrem Ecclesiam revertatur.

6'. c Hæc quidem ego, ut timori meo satisfacerem, scripsi. Nam absit ut de tua, piissime pontifex, inscientia inculperis : quia, ut supra jam dixi, pietas divina concessit ut per meam humilitatem immunitas eoclesiæ in tot capitibus daretur. Quod monasterio cum fratrum consensu dedimus, per hanc voluntatem meam confirmo. Ancillæ nostræ Cæ: ariæ abbatissæ, quem ipsa fecit, mantum majorem, quem de cannabe fecit, dari volo. Domino meo Leoni presbytero manutergium dari volo. Domino meo Cypriano C episcopo mantum et cunctorum meliorem dari volo. Quidquid servo meo Briciano contuli, nunc per hoc testamentum meum confirmo. Agritia puella mea propria libentissime monasterio S. Cæsariæ abbatissæ serviat; et vere gariolas, quas illis vel parentibus corum dedi, confirmo. Omnes cubicularios meos tibi, domine episcope, coram Deo et angelis ejus commendo, a

64. Cointius ad annum 542, num. 24, suspectam habet vocem archiepiscopus in testamento positam. putatque rectius legendum esse episcopus : quod non improbabile apparet, cum se ipse sic vocet Cæsarius. Confirmat hanc correctionem Dionysius Sammarthanus tom. Il Galliæ Christianæ in instrumentis, col. 501, ubi testatur in exemplari ms. ad se misso sem- D per legi episcopus. Accipe et vocum quarumdam barbararum expositionem, Num. 59 antisti.i successuro datur « casula villosa et tunica vel galnape. » Varie sumitur casula; at cum vestem designat, supremam fere significat : et nunc quidem plerumque significat supremam vestem sacerdotis missam celebrantis; at co tempore quo hæc scripta sunt frequentius designabat vestem talarem, qua epi copi, clerici monachique utebantur extra sacrificium aliave officia sacra. Atque boc sensu vocem hic intelligendam existimo. Adi glossarium Cangii ad v cem Casula. Vox autem villosa, quæ additur, significat illam panni serici speciem quam Galli velours nominant. Tunica, ait Cargius in Glossario, vestis sacerdotalis quam

apud Amalarium, etc. Idem auctor ad vocem Gal-NAPE varia disserit, et strugulum sere exponit; at illa significatio buic loco non quadrat : nam videtur ipsam tunicam alio nomine designare. Forte galnape corru; tum est ex galbana, tanicaque sic vocata a colore sublucido, subalbo et pallido, qui color est galbaneus. Certe galbana vocatur vestis quadam apud Juvenalem, in hoc versiculo:

Cærulea indutus sentulata et gulbana rasa.

85. Obscurum quoque est quid vestimenti per Bir. rum amicularem designet ibidem Sanctus : nam plurimas hæc vox significationes subiit, ut videre est apud Cangium in Glossario. Baronius ad annum 261 multa de birro disputat, et num. 44 ait eo humeros tantum tectos fuisse et brachia : at eo sensu hic sumi vix potest, cum in Vita, lib. II, num. 10, narretur, birrum Cæsarii arreptum fuisse a Liberio sauciato, vulnerique impositum, quod intelligi non potest de vestimento tam brevi. Malim itaque hic per birrum intelligere indumentum lineum, quod vulgo rock tum a voce Italica rocchetto nominatur. Paulo inferius per pitacium charta venit intelligenda aut schedula : nam et sensus id innuit, et vocem frequenter ita sumi docet Cangius sæpe jam laudatus. Mantus vero, vel mantum, quod num. 65 recurrit, pallium significat. Mabillonius tom. Il Annalium, pag. 273, muntos interpretatur Casulas, nec male ibidem, opinor. Mantum fuisse præcipuum ornamentum episcoporum observat Cangius ad eamdem vocem. Manutergium est linteum ad manus tergendas in sacris officiis. Demum quid infra designetur per Gariolas non perspicio. Forte vox corrupta est, aut una in duas distracta, ut veregariolas legi posset, si illa vox meliorem formaret sensum.

66. Scripta S. Cæsarii exstant non pauca, at ea omnia enumerare instituti non est mei. De utraque ejus Regula scriptisque contra Semipelagianos jam disseruimus. Quæ insuper ad nos pervenerunt, homiliæ fere sunt, seu sermones quibus gregem sibi commissum pastor solficitus egregie pavit ac erudivit. Casimirus Oudinus, tom. 1 de Scriptoribus, col. 1343 et seqq., sermones seu homilias enumerat 158, quibus addidit epistolas quatuor. Verum hæc Cæsarii opuscu'a nullibi hactenus in unum collecta sunt : at locis disp rsa sunt variis. Eruditi benedictini in Ilistoria Litteravia Franciæ, tom. III. a pag. 197 late disputant de scriptis S. Cæsaril, enumerant varios illorum editores, conanturque ostendere quænam certo sint ejus homiliæ, quæ vero dubiæ aut supposititiæ. Ex iis centum et ultra impressa leguntur in Appendice ad tom. V Operum S. Augustini postremæ editionis Parisiensis; plurimæ quoque reperiuntur in Bibliotheca Patrum; at non omnes Cæsarii sunt quæ illi ibidem sunt ascriptæ. Quasdam edidit Vincentius Barralis; alias Baluzius alique. Consule, lector, si libet, laudatam llistoriam Litterariam Franciæ.

67. Præclara in scriptis suis monita nobis reliquit

quæ scripsit ad Oratoriam abbatissam; præsertim quod in hisce monitis se ipse pulchre depingat. Edidit ea Holstenius in Codice Regularum part. m, a pag. 19, hone in modom: « Audi ergo me, dulcissima soror et filia: tu quantumeunque semper in studiis spiritualibus occupari desideras, propter sorores tamen aliquando etiam exteriora tibi erunt negotia dirimenda. Curandum ergo tibi summopere est ut sic temporalia quasi pro tempore agas; at semper tenacius in spiritali devotione et amore inhæreas : ut cum temporalia citios dispensaveris, ad orationem illico val lectionem, quasi ad matris sinum, recurras. Optare quippe debes ut, abjecta sollicitudine mundi, semper cogites de servitio Christi, propter illud quod dicitur : Nemo militans Deo implicat se B vero disciplinatam sustentes. Si quando vero cum negotiis sæcularibus, et cætera.

68. c In omnibus, juxta Apostolum, temetipsam præbe exemplum bonorum operum; vitaque tua velut pennatum animal ad alta semper per desiderium evolet, per verbum resonet, luceat per exemplum. Cum vero ad annuntiandum verbum Dei te sororibus affectaveris, seu pro utilitate animarum, tenereque regulæ constituendo, necessitas incubuerit altercandi. prius cauta consideratione pensa, ut quod ore promis, factis impleas; et quod aliis prædicas, operibus præbeas. Scilicet ut in tuis humeris atque cervicibus prius sentias utrum gravibus aut levibus oneribus colla sororum onustes. Verbi gratia, si jejunium super quotidian im, vel abstinentiam extra consuctudinem, nec non, ut assolet, plus solito iu synaxi C psalmos placuerit decantare. Prior in ecclesia inveniaris, postrema exeas. Prima suscipias laborem. posterior solvas, et in quotidiano corporis alimento atque communi cibo par sis his cum quibus pari in mensa uteris consessu, iisdem denique quibus sorores ferculorum saporibus delectare, et æqualia vobis cibaria potionesque communes exhibeaut discoferæ vel pincernæ: primatumque tuum, quem prior ad mensam tenes, prima ad virtutem parcimoniæ vindices : ut abstinentiam, quam lingua prædicat, proximæ fauces vel vicinus sentiat stomachus : ne forsitan subditæ audientes tacitis cogitationibus dicant : O quam pulchre nobis abstinentiam prædicat plenus venter, et contentas nos jubet esse vilissimis cibis ac poculis, accuratis cibis poculisque r fertum guttur et D eructans : illa enim de abstinentia prædicatio acceptab lis est, quam lurida jejunii ora decantant.

69. Et in his omnibus hoc noveris convenire, ut angusti callis itinera, per quæ socias admones gradiendum, prior ipsa gradiaris, omnia quæ agenda sunt ante factis impleas, ut postmodum duccilis tuba ex percussione perducta rectius erumpas in vocem, propter illud dominicum : Quicunque, inquit, scundalizaverit unum de pusillis istis qui in me credunt, et reliqua. Non sis vestibus ornatior cæteris, sed mor:hus. Inter cætera cum magna tibi cautela custodiendum est, ut omnes in monasterio, quarum gubernacula tuis æqualiter imposuisti cervicibus, æqualiter

S. Carsarius, ex quibus pro exemplo afferre lubet A diligas; ne unam p'us minusve ames; sed cuncta qua sunt, in quo possibilitas exitat, æquo moderamine disponas, parique moderatione dispenses, ac parem eis charitatem impertias; et non quibuslibet per privatum amorem, sed cunctis, secundum merita singularum, quæ sunt necessaria largiaris.

> 70. « Non quæ tibi vultu intuituque placuerit, non quam tibi ad oculum cognoveris, vel cujus blandiori obsequio fueris delinita; sed quam amor Christi et religiosior demonstraverit vita, præponas. Oportet enim te propter quasdam cultrum nonnunquam hibere in gutture, cauterium in lingua gestare, virgam tibi et baculum in manu ferre : ut per cultrum descces vitia, per cauterium vero ad sanitatem secta reducas, per virgæ disciplinam corrigas, per baculum sæcularibus ad colloquendum fueris evocata, prius arma frontem tropæo crucis, vexillo Christi pectus ingemina, ut cum sua virguncula Christus comitari dignetur. Confabulatio vero tua semper sit mixta gravitate atque dulcedine, et tantum loquaris quantum opportunitas flagitaverit rei ac temporis. Si quid vero ab eis petitum fu: rit quod præstare deliberas, cum vultu hilari præsta; si quid vero præstare non convenit, petitionem illorum saltem honestate sermonis mollifica.

> 71. Nomen tuum plures noverint, beneficia tua, in quantum prævales, plures sentiant, vultum rari cognoscant. Si quando autem tibi pro necessitate monasterii seorsim fuerit colloquendum, cum duabus vel certe cum tribus electis sororibus facito, quia opinio bonæ famæ, sicut etiam perfectæ vitæ custodia, tibi necessaria est, et tunc primum despicienda humana detractio, cum Christus in causa est. Umnis quoque actio tua semper sit propter Deum, sermo de Deo, cogitatio in Deum. Et exceptis viviis, quibus noa compassio, sed rectitudo debetur, omnibus te cupio esse compassibilem, omnibus gratam, omnibus te præfectam piam. Ut videlicet juxta Paulum sis sancta corpore et spiritu, ipso sponso Domino tuo mentem tuam regente, et vias tuas sanctas disponente; qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen. > Hæc ex monitis S. Cæsarii speciminis gratia attuli se sufficiat.

72. Demum concludere placet hunc commentarium epitaphio Sancti, de quo Mabillonius in Annalibus tom. I, pag. 99, docet sequentia : « Ejus epitaphium, post eversum a Saracenis ipsius sepulcrum, scripsit Paulus illustris anno Domini 873, indictione xv, Ranigando magistro, ut legitur post epitaphium in veteri codice Arelatensi, sub hoc titulo, Restauratio s pulcri sancti Cæsarii, cui titulo subjicitur epitaphium, longe emendatius quam apud Saxium et alios, in hunc modum:

Cernitur hic vario renova um marmore tectum Patri Casario, pontificique sacro, Quod scelerata cohors rabie dextruxit accrba. Hanc virtute Dei sorbuit unda maris.

Prasule Rostagno hac Arelati sede loca'o. Cernuus id Paulus strenue compsit opus. Cui Christus tribuat colestis præmia vita,

Cœtibus angelicis consociavit ovans. Et nobis, venerande Pater, mirerere precando, Diluat ut noster crimina cuncta Deus.

# OPUSCULA OMISSA.

## OPUSCULUM PRIMUM

SIVE

### EPISTOLA HORMISDÆ PAPÆ

Oua summus ille pontifex varia a Cæsario constituta obfirmat, postulataque annuit. (Ex Bolland.)

Paulinus dilectissimo fratri Cæsario Hormisda. Exsulto in Domino, dilectissime frater, et indesinenter exsulto, ita apud te religiosæ studium vigere reverentiæ, ut indefessæ sollicitudinis continuatione pervigiles, quatenus in Ecclesia Dei quidquid ad cultum ejus pertinet novis quoque profectibus augeatur : et de cætero non aliquid satis officio putes, nisi semper adjunxeris. Est tibi sideli cura specialis infixus propositus : et unde amabilis Deo propheta cum diceret, Ego semper in te speravi, Domine, devotionem hanc sibi non credens suffecisse, subjunxit: Et adjiciam super omnem laudem tuam. Amor verus non est solitus esse contentus obsequiis, et defectum sui charitas putat, nisi fervor dilectionis exæstuet. Videat licet inhærentem præcordiis sidem, ut secretorum speculator et cognitor Deus, non tamen dis- C pensationem suam patitur occuli, aut thesaurum suum citra incrementum celari : jubet cultores suos arcanam reverentiam in aperto producere, et laudem suam personanti exsultatione cantare. Hæc ideo, quia in Arelatensi Ecclesia, super clericorum et monachorum excubias consuetas, puellarum quoque Dei noviter choros instituisse te, directis litteris indicasti, poscens ut in præfato puellarum monasterio a te nuper condito nullam potestatem successores quandoque tui habere penitus permittantur, quatenus sacratæ Deo virgines ab omni inquietudine vel molestia absolutæ, omnipotenti Deo liberis mentibus valeant jugiter famulari.

Digna providentia sacerdotalibus institutis ad pusacro cultui de illis seminibus mysticis fructum virginitatis offerre. Hoc esse summum votum suum in illis voluminibus sacris declaravit Apostolus, dicens : Desponsari vos uni viro virginem castam exhibers

B Christo. Quamobrem, petitionibus fraternitatis tuze libentissime annuentes, apostolica auctoritate firmamus atque decernimus, ut nullus episcoporum successorum quoque tuorum in antedicto monasterio audeat sibi potestatem aliquam penitus vindicare, nisi tantum pro Dei intuitu, pastoralem sollicitudinem gerens, familiam Christi Domini ibidem positam congruis quibusque temporibus (juxta quod condecet) sincero animo cum suis clericis studeat visitare. Tum deinde æquum est ut parili devotione uterque sexus. locis sibi congruis consistens, Dei gloriam concinat, sicut stabili atque plenissima fide uterque spem redemptionis exspectat.

Quod autem venditionem ad dilectionem tuam, donationemque in monasterio carumdem puellarum Dei ante fa tam, nostra postulas auctoritate roborari, sperans ut ecclesiasticorum alienatio prædiorum non præsumatur in posterum, nostris interdicta decretis; probamus propositum tuum, et desiderium in tantum fatemur esse laudabile, ut gaudeamus, vobis quoque eadem non licere. Sed non oportuit distrahi quod ecclesiæ servituris de ecclesiæ substantia ratio suadebat prorsus emptione concedi: boni operis fructum decet esse gratuitum; exspectanda est recti studii merces potius quam petenda, ne per utilitatem venditionis imminuatur remuneratio charitatis. Confirmamus tamen circa monasterium virginum a vobis vel venditum, vel donatum, et sub eadem via alienationem ecclesiasticorum prædiorum decretis præsentibus exhibemus, quod per sacerdotes omnes dicitiam decantandam Deo corda compungere, et D ad charitatis vestræ diæcesim pertinentes, sub vestra dispositione perserte : æquum est enim ut quæ salubriter ordinantur generaliter obediant. Deus te incolumem custodiat, frater charissime.

### OPUSCULUM SECUNDUM

#### CONCILIUM CARPENTORACTENSE

#### OUOD PRESIDENTE GESARIO MARITUM EST.

#### CONSTITUTIO SANCTORUM EPISCOPORUM

Concilii Carpentoractensis, sub d'e vitt Idus Novemb es, Mavortio V. C. Consule 2, id est, anno Christi 227 2, Felicis IV papæ 2, Athalarici Italiæ regis 2, tempore Liberii præfecti.

#### CANON UNICUS.

. De eo quod parochiis fuerit a Christianis collatum, quantum aut qualiter ab episcopo præsumatur.

Licet omnia quæ ecclesiastica regula præcepit observari, in multis canonibus contineantur inserta, nascuntur b tamen causæ pro quibus necesse habent sacerdotes Domini, quod ad justitiam pertinet, secundum disciplinam ecclesiasticam ordinare. Et ideo quia Carpentoracte convenientes hujusmodi ad nos querela pervenit, quod ea quie a quibuscunque fidelibus parochiis conferuntur, ita ab aliquibus episcopis præsumantur, ut aut parum, aut prope nihil ec clesiis quibus collata fuerant, relinquatur : boc nobis justum et rationabile visum est, ut si ecclesia civitatis ejus cui episcopus præest, ita est idonea ut Chriderelictum, clericis qui ipsis parochiis deserviunt vel

- · Cod. Vat., Incipiunt capituli, constitutio sanctorum episcoporum Curpentoractis tempore Liberii papæ; de id quod parochianis suerit Christianis collatum quantum ant qualiter ab episcopo præsumatur. Explicit capitulum. Constitutio SS. episcoporum in civitate Curpentoractensium. Licet,etc.
  - b Cod. Vat., noscuntur.
  - · Sequentia usque ad subscriptiones desunt, et ex

Ex actis hujus concilii illud tantum reperitur hic C hoc Vasense indictum est in Carpentoractensi consancitum esse decretum, quid non, et quantum ex bonis parochiali ecclesia ablatis episcopo sumere putat. Agræcium episcopum, ideo quod perperam ordinasset, vocatusque ad concilium contumaciter re-mansisset, auctoritate hujus concilii a missarum sacraium celebratione suspensum fuisse, patet infra ex epistola synodali ad eum scripta. Baron. ann. 463, n. 43. Quo anno preceise, quove die hæe synodus celebrata fuerit, non constat : eamdem vero circa hæc allegada tempora habitam fuisse, facile conjicere pos-sumus ex eo quod ferme omnes iidem episcopi huic interfuisse et subscripsisse reperiantur, qui subsequentibus duobus, Arausicano u et Valensi ui conci-liis subscripserunt. Placuit igitur hunc conventum hisce præfigere, quibuscum eorumdem episcoporum præsentiam et subscriptionem habere meruit. Carpentoracte est urbs Gallie Narbonensis, cujus meminit Plinius lib. m, cap. 4. Sev. Binius.

Quanquam characteres chronologici concilii hujus nihîl ambigui exhibere videntur, suspicio tamen mihi ingeritur, num forte in errorem scriptores induxerint. Versor enim ambiguus num vera sint, quæ tamen admittuntur ab omnibus, hoc scilicet concilium anno 527 Mavortii consulatu notato, tribuendum esse. Id enim deduco ex concilio Vasensi m, anno 529 Decii Junioris consulatu notato die non. Novembris celebratum est. Concilium namque

A reparationibus ecclesiarum \* rationabiliter dispensetur. Si vero episcopum multas expensas, et minorem substantiam habere constiterit, parochiis quibus largior fuerit collata substantia, hoc tantum quod clericis vel sartis tectis \* rationabiliter sufficiat, reservetur : quod autem amplius fuerit, propter majores expensas episcopus ad se debeat revocare: ita tamen ut nihil de facultatula ipsa, vel de ministerio , clerici loci ipsius licentiam habeant minuendi. e Hoc etiam placuit custediri, ut sequenti anno in vico Vasensi octavo idus Novembres debeat concilium congregari.

### Subscriptiones episcoporum.

Casarius in Christi nomine episcopus constitusto propitio nihil indigeat, quidquid parochiis fuerit B tionem nostram relegi et subscripsi. Not. sub die vm Idus Novemb. d. Mavortio V. C. consule.

cod. Lugdun. desumpta.

d Cod. Vatic., Subnotavi sub die VII id Novembr.; nec aliud additur, sed statim succedunt nomina sub-scribentium. In his vero titulus peccator constanter deest. Post subscriptiones ponitur: Explicit. Additur dein epistola, in qua verba illa quam ut corum, sic leguntur ut in vetustis codd. Sirmondus offendit.

cilio ad annum proxime sequentem his verbis: Hot etiam placuit custodiri, ut sequenti anno in rico Ve-sensi vin id. Novemb. debeat concilium congregari. Cum igitur Vasense convenerit auno 529, anno proxime præcedenti, nempe 528, Carpentoractense habitum fuisse oportet. Id etiam indicat dies qua concilium istud Carpentoractense celebratum fuit, nempe dies viii id. Novembris, quæ nonnisi anno 528, in feriam secundam, qua iniri solebant concilia, incidit. Hæc si admiserimus, pro Marortio V. C. cos. legendum P. C. Mavortii V. C. cos. Mansi.

4 Hunc sumum docuit Mavortii consulatus, quem in Cæsarii episcopi subscriptione nobis exhib ilt unicus, sed longe optimus, codex Ecclesize Lugdunensis, cui et diei quoque ac mensis notam debemus, quæ in

reliquis exemplaribus mutila erat. Jac. Sumonous.
Lugdun. idem, et Anit., basilicarum. Jac. Su-MONDUS

<sup>8</sup> Vulgati, architectis; Lugdunensis, sarchitectis; Rhemensis, sarthitictis: facilis fuit conjectura sartis tectis. JAC. SIRMONDUS.

6 Ita diserte libri quatuor, quibus hoc loco usi sumus, Lugdunensis, Anit., Rhemensis et Bellovac. Nec tamen aliena lectio vulgata, quæ ad episcopum hæc referebat: ut nihil de ministeriis clericorum loci ipsius, licentium habeat minuendi. JAC. SIRMONDUS.

Contumeliosus consensi et subscripsi.

Eucherius peccator consensi et subscripsi.

Lupercianus peccator consensi et subscripsi.

Constantius peccator consensi et subscripsi.

Alethius peccator consensi et subscripsi.

Julianus a consensi et subscripsi.

Prosper peccator consensi et subscripsi.

Vindemialis consensi et subscripsi.

Porcianus peccator consensi et subscripsi.

Heraclius peccator consensi et subscripsi.

Philagrius peccator consensi et subscripsi.

Uranius peccator consensi et subscripsi.

Cyprianus peccator consensi et subscripsi.

Principius peccator consensi et subscripsi.

# EPISTOLA SYNODI CARPENTORACTENSIS AD AGROECIUM \* EPISCOPUM ANTIPOLITANUM.

Suspenditur anni spatio a missarum celebratione episcopus, qui ordinationem quamdam contra canones fecerat.

Domino sancto ac venerabili fratri Agrœcio episcopo, Cæsarius episcopus et cæteri episcopi in Carpentoractensi synodo congregati.

Licet ad synodum aut per vos aut per personam vicariam debueritis adesse, ut ordinationis tuxe quam fecisse diceris, in synodali conventu redderes rationem, ut si recte feceras, absolutus cum charitate Deo propitio remeares; sin certe transgressorem te canonum esse constaret, præsenti denuntiatione cognoscereris, ut Deo medio prolata sententia, aut percelleret reum, aut absolveret supplicantem. quia licet sacerdotibus canones ignorare non liceat, tamen C

- In ms. Paris. collegii Soc. Jesu, altero e duobus vetustissimis, Græco more subscribit iste, Joulianos. Qui in concilio Arausicano II subscribit Græce pariter Julianus Amartolus. Cæteri episcopi Latine ut hic:
- ¹ Qui inter alios sanctos episcopos huic synodo interfuit, Prosper non Regensis, ¹ sed Aurelianensis antistes fuit, ad quem exstat Sidonii data epistola lib. vn, cap. 15. Hunc sanctitate celebrem fuisse testantur publicæ ecclesiarum tabulæ, ex quibus ejus præconium annis singulis, quinto calend. Augusti in ecclesia decantatur. Julianum Carpentoractensem episcopum fuisse patet ex concilio Epaonensi, cui ibidem subscriptus habetur. De reliquis episcopis celebrioribus hic subscriptis alibi infra agemus. Sev. Binius.

<sup>2</sup> Hac epistola significatur ipsum Agrœcium Patrum sententia suspensum esse per annum a sacrarum D missarum celebratione, ob ordinationem ab eo perperam factam, et quod ad dicendam causam ad synodum vocatus, neque ipse venerit, neque alium quemquam suo loco miserit. Hunc illum esse putamus cu-

\* Errat Binius.

A CONTRACTOR AND THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF T

and the first

A pene levior error fuerat, si per ignorantiam deliquisses, quam ut corum quibus tua 3 vel vicarii tui manus subscripserat, canonum transgressor existeres. At nunc vero duplici reatu teneris astrictus, cum non solum contra venerabilium Patrum, sed etiam contra tua venisse decreta temere comprobaris. Quapropter hoc communi in Christo deliberatione sanximus, ut quia filium nostrum Protadium statuta canonibus 5 per vos inserta, et vos simili sententia constringunt, usque emenso anno missas facere non præsumas 4, quia æquum est ut quod apud antistites Deo medio statuitur, inviolabiliter Deo propitio conservetur. Quæ enim observationis reverentia a posteris exhibebitur, si ab iis primum lex, a quibus constituta est, violatur?

Cæsarius episcopus subscripsi. Cyprianus episcopus subscripsi. Constantinus episcopus subscripsi. Poroianus episcopus subscripsi. Gallicanus episcopus subscripsi. Alethius episcopus subscripsi. Heraclius episcopus subscripsi. Principius episcopus subscripsi. Contumeliosus episcopus subscripsi. Julianus episcopus subscripsi. Philagrius episcopus subscripsi. Eucherius [ms., Euchirius] episcopus subscripsi. Prosper episcopus subscripsi. Uranius [ms., Oranius] episcopus subscripsi. Luperianus episcopus subscripsi. Vindemialis [ms., Vindimius] episcopus subscripsi.

sed non codem ordine. HARDUINUS.

b Cod. Lugdun., Intra statutam canonibus sententia (sic) vos inserta constringent usque emisso anno, etc.

jus fit mentio in concilio Arelatensi III, et ad quem scriptæ exstant litteræ 'Sidonii. Probabile est quod apud Sidonium in titulo multarum epistolarum Græcus episcopus pro Agræcio episcopo mendose legitur. Vide Baron. anno 463, num. 13. Sev. Binius.

- Rhemensis et vulgati, eorum custodia. Sed eu:n in Rhemensi eodem atque in Bellovacensi (Lugdunensis enim hanc epistolam non habet) subscripserat legeretur, pro custodia scriptum conjecimus, quibus tua. De canonibus quippe agi videtur concilii iv Arelatensis, quibus Agræcius per Cataphronium vicarium subscripserat. Jac. Sirmondus.
- b Hanc poenam statuerat canon 3 Arelatensis in eos qui contra statuta canonum quempiam ordinarent. Quare eo spectare Agroecii causam verisimile est, ut dixi. Jac Sirmondus.
  - " Errat hic quoque Binius.

# ORDO RERUM

# QUÆ IN HOC TOMO CONTINENTUR.

## DIONYSIUS EXIGUUS.

Notitia ex Cave.

9
EPISTOLA SYNODICA S. Cyrilli et concilii Alexandrini contra Nestorium, a Dionysio Latine translata.

1bid.

Patrol. LXVII.

EPISTOLÆ DUÆ de ratione Pascine.

Prafatio Justelli in Codicem canonum Ecclesiæ universæ.

CODEX CANONUM ECCLESIÆ UNIVERSÆ.

Noræ Justelli in codicem canonum præcedentem.

19-28

9-28

9-39-34

| CODEX CANONEM ECCLESIASTICORUM, sive,                                                               | (.o:lex     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| canonum vetus Ecclesiæ Romanæ.                                                                      | 135         |
| Epistola Hadriani papæ ad Carolum Magnum.                                                           | Ibid.       |
| Monitum lector .                                                                                    | 137         |
| Testimonia aliquot de Dionysio Exiguo ejusque l                                                     | Latina      |
| canonum ecclesiasticorum interpretatione.                                                           | 139         |
| Pr.+fatio.                                                                                          | Ibid.       |
| Regulæ ecclesiasticæ sanctorum apostolorum, pi                                                      |             |
| per Clementem Ecclesiæ Romanæ poutilicem.                                                           | 141         |
| Canones Niczeni concilii.                                                                           | 147         |
| Regulæ Ancyrani concilii.                                                                           | 151         |
| Regulæ prolatæ in synodo Neocæsariensi.                                                             | 155         |
| Regulæ Gangrenses, quæ post Nicænum conciliur                                                       |             |
| positie sunt.                                                                                       | 157         |
| Regulæ expositæ apud Antiochiam in encæniis.                                                        | 159         |
| Regulæ apud Laodiciam expositæ.                                                                     | 165         |
| Regulæ Constantinopolitanæ.                                                                         | 109         |
| Regulæ promulgatæ a Chalcedonensi concilio.                                                         | 171         |
| Canones syuodi Sardicensis.                                                                         | 175         |
| Canones synodi Carthaginensis.                                                                      | 181         |
| COLLECTIO DECRETORUM PONTIFICUM ROM                                                                 |             |
| RUM.                                                                                                | 224         |
| Præfatio ad lectorem.                                                                               | Ibid.       |
| Catalogus pontificum Romanorum querum decreta i                                                     |             |
| collectione recensentur.                                                                            |             |
| Dionysii præfatio. 231. — Epistola decretalis papæ                                                  | Ibid.       |
|                                                                                                     |             |
| cii. Ibid.—Decreta Inocentii. 237.—Decreta Zozimi                                                   |             |
| —Decreta Bonifacii. 263.—Decreta Cœlestini. 267<br>creta Leonis. 277.—Decreta Gel sii. 301.—Decreta | -De-        |
| stasii. 311.—Decreta Simplicii. 319.                                                                | -Ena        |
|                                                                                                     | 1           |
| APPENDIX ad Collectionem Dionysianam, sive col                                                      | iectio      |
| decretorum Romanorum pontificum collectioni Diony                                                   |             |
| addita.                                                                                             | 315         |
| Catalogus Romanorum pontificum quorum decreta i                                                     |             |
| collectione recensentur.                                                                            | Ibid.       |
| Regulæ Hilarii.                                                                                     | Ibid.       |
| Decreta Symmachi papæ.                                                                              | <b>3</b> 25 |
| Decreta Felicis papæ.                                                                               | 321         |
| Alia decreta Symmachi papæ.                                                                         | 328         |
| Synodus Romana anno 501.                                                                            | 333         |
| Decreta Hormisdæ papæ.                                                                              | 337         |
| Decreta Gregorii papæ janioris.                                                                     | 341         |
|                                                                                                     |             |

#### OPERUM PARS ALTERA.

Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a se factam libri Gregorii Nysseni de Opilleio hominis. 343 Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. 347 INTERPRETATIO LIBRI DE OPIPICIO HOMINIS.

[bid CAPUT PRIMUM. - Particularis quædam ratiocinatio de mundo, naturalisque disputatio et clarior expositio de his que prius in hominis formatione facta monstrantur. *Ibid*. Cap. II. — Cur novissimus creaturarum factus sit homo.

350 Cap. III. — Quod pretiosior omni creatura quæ videtur, existat humana conditio.

CAP. IV. — Quare per omnia imperiosam quamdam po-tesiatem ipsa constructio humana significet. 352 CAP. V. — Quod homo similitudo probetur imperii.

CAP. VI. — Eunomianorum dogma refellitur. 353
CAP. VII. — Cur nudus homo in vitam producitur. 554
CAP. VIII. — Cur hominis rectus sit habitus, et propter quam rationem maanus datæ sunt. De differentiis anima-

rum disputatio. 355
CAP. IX. — Quod aptiss ma hominis habitudo ad opus rationis constructa sit. 358

CAP. X. — Quod per sensus mens operetur. CAP. XI. — De essentia animæ. CAP. XII. — Inquisitio ubi principale hom nis esse

381

CAP XIII. — Contemplatio quædam naturalis do materia et natura et mentis inspectione. CAP. XIV. — De somno et oscitatione, et de somniis ra

tiocin (Io. 565 CAP. XV. — Quod unica duntaxat anima sit in co-pore

humano, triplici potentia constans.

CAP. XVI. — Quod proprie hominis anima rationalis et sit et dicatur.

371

CAP. XVIII. — Enarratio divini sermonis quo dieitur, Faciumus hominem ad imaginem, etc. 372
CAP. XVIII. — Quid oport at respondere eis qui ambi-

gentes inquirunt an peccatum sit procreatio liberorum CAP. XIX. — Quol passiones in nobis irrationabiles ex cognatione ipsius nature probentur habere occasiones

CAP. XX. - Mystica interpretatio ejus quod de omni

ligno quod in paradiso erat, homo edere permittebatur.

CAP. XXI. - Quæ fuerit in paradiso vita, et quale sit

li..num quod interdictum est.

CAP. XXII. — Quod resurrectio non tantum ex Scripturarum prædicatione quantum ex ipsa rerum necessitate debeat sustineri.

CAP. XXIII. — Adversus eos qui dicunt: Si bona est re-

surrectio mortuorum, cur quibusdam temporum circultionibus sustinetur?

('AP. XXIV. — Quod qui exordium constitutionis mundi

CAP. XXIV. — Quod qui exordium constitutionis mundifatetur, necessario ejus etiam de fine concedat.

CAP. XXIV bis. — De natura cœli, quod non sit ex quatuor elementis secundum Aristotelem.

CAP. XXV. — Adversus eos qui audent asserere coæternani Deo esse materiam.

CAP. XXVI. — Quemadmodum quis etiam ab his qui foris sunt adducatur, ut Scripturæ docenti de resurrectione debeat credere.

CAP. XXVII. — Quod non sit contra id quod deceat resurrection mortunerum.

383

CAP. XXVIII.— Quod possibile sit, in omnia elementa humanis corporibus resolutis, iterum ex communi proprium singulis integrari.

CAP. XXVIX.— Contra cos qui dicunt exstare animas ante

cor, ora sua, vel e contrario ante animas corpora formari. 395

- Assertio quod una eademque animæ et cor-CAP. XXX. — Assertio quos usa superiore causa subs stendi esse videatur.

CAP. XXXI. — Contemplatio queedam medicinalis, potiue-

que de corporum constructione, paucis absolvitur. 400
VITA S. PACHOMII a Dionysio latine adornata (hic
tantum memorara imprimenda autem in fine saeculi vi). 407
INTERPRETATIO ORATIONIS PROULt de Deipara
(hic m morata, legenda autem tom. XLVIII, col. 775).

INTERPRETATIO EPISTOLÆ S. PROCLI ad Arm

Dios cum præfatione.
HISTORIA INVENTIONIS CAPITIS S. JOANNIS BAP HISTORIA INVENTIONIS CAPITIS S. JOANNIS BAPTISTÆ a Dionysio I dine translata, prologo præmisso. 417
APPENDIX PRIMA, sive Corgo in primam, secundam et etertiam inventionem pretiosi capitis S. præcursoris Joannis Fapti-tæ, a Combessio latine translata.

433
APPENDIX ALTERA, sive LAI DATIO Theodori Studitæ in tertiam inventionem venerandi capitis Joannis Baptistæ. 447
DIONYSII CYCLUS PASCHALIS, præcedente ipsies cy. li historia, sequentitus autem epistolis Proterii ad Leonem papani, Dionysii ad Bonifacium primicerium notariorum et Bonum secundicerium, necnon Guillelmi Jani ad Hosmaunum.

# Hoffinaunum.

PRO DEFENSIONE TRIUM CAPITULORUM libri duo-577 decim.

FACUNDUS

LIBER PRIMUS. CAP T PRIMUM. — Quod Justinianus, in confessione fidelsus, unum de Trinitate crucifixum, bestam Mariam vore et proprie matrem Dei, et Christi duas esse naturas recie

et proprie matrem Dei, et Christi duas esse naturas recte rofes sus sit.

Cap. II.—Quod Eutychiani sub trium Capitulorum Bomme concilium Chalcedonense fraudulenter oppugnent: qu.bus antequam respon!eat, fidei sus confessionem exponit. 532 (Ap. III.—Quod unus de Trinitate passus contra Nestorianos aptius dicatur, quam una de Trinitate persona. Personarum nomen in Trinitate Sabellii causa usurpari coptum; et de haptismo in nomine Domini Jesu. 536 (Ap. IV.—Quod beata Maria vere ac proprie sit mater Del, contra quusdam catholicos et contra Nestorianos. Exponenture Hilarii. Augustini et Legorii presbyteri testino-

minantur Hilarii, Augustini et Leporii presbyteri testino-

CAP. V. - Quod Christi due sint nature, non una composita, contra Eutychianos et Semieutychianos. De Jalio papa, et de Cyrillo Alexandrino quorum scripta objiciunt adversar i.

CAP. VI. — Quod Eutychiani unam Christi compositam naturam astruentes Nestorianos adjuvent; et quod perperain mantur exemplo humanæ naturæ ex anima et corp

LIBER SECUNDUS. CAPUT PRIMUM. — Quod damnationem trium Capitulorum adversarii concilii Chalcedonensis conscripeeriat, et imperiorum de la conscripeeriat, et imperiorum de la conscripeeriat de la conscripeeriat de la conscripeeriat de la conscripeeriat de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la conscripeeria de la cons

ratoris titulo prænotarint.

CAP. II. — Quod epistola libe, quamvis eam conciliom orthodoxam non pronuntiasset, dannari absque concilis

reprehensione non possit.

CAP. III. — Quo i epistolam Ibre ideo damnari t, qua duas in Christo naturas confitetur. Quo consilio episcopo-

rum subscriptiones exigant, et cur damnantium commu-

rum subscriptiones exigant, et cur damnantium communionem quai refugiant.

Cap. IV. — Quod falso damnatam a se jactent epistolam, quia Cyrillum male tractarit, cum acerbus tractatus sit a Gennadio et Isidoro, quos non reprehendunt.

571

Cap. V. — Quod temere dimnetur epistola post examen synodi Chalcedonensis, cujus decretis addi nihil debere Leo papa et episcopi Urientis confirmant.

574

Cap. VI. — Quod frustra Vigilii papæ responsum exspectare se dicant, qui a Leonis deces-oris sui vestigiis minime recessurus sit.

577

Cap. VI. — Quod Theodor Mopsuesteni scripta cum denotant, synodi Chalcedoneusis et Leonis papæ judicium reprehendant.

Cap. II. — Quod Theodorus ut Nestorii doctor accusari et Nestorii errorem teneat; et de symbolo quod Theodori dicebatur.

Cap. II. — Quod Theodorum imperite arguant quod

CAP. III. — Quod Theodorum imperite arguant, quod Christum in passione formidasse et turbatum inisso dixerit, cum Christus et martyres ad mortem reipsa trepila-

CAP. IV. — Quod Theodorum immerito calumnientur, quasi in expositione historiæ centurionis Christum purum

quasi in expositione historiæ centurionis Christum purum hominem esse docuerit.

CAP. V. Quod falso Theodorum acc.:sent, quasi personarum Trinitatem cum Sabellio negarit, unamque Patris et Filii et Spiritus sancti personam esse docuerit.

S98

CAP. VI. — Quod Theodorus prophetias de Christo non evacuarit, etsi aliquas interdum etiam moraliter exponat; et quod constanter a Cyrillo laudatus sit.

600

LII ER QUARTUS.

607

CAPUT PRIMUM. — Quod Cyrillum sequi non debeant, si Theodorum aliquando culpasse concedatur, cum in iis non sequantur quæ contra Chrysostomum scripsit.

Libid.

CAP. II. — Quod in Theodori damnatione Cyrillum sequi non debeant, cum illum in Diodori damnatione merito non sequantur, quem Patres et principes orthodoxi commendant, soli Apol naristæ hæretici cum Juliano Apostata vituperant.

610

Car. III. — Qu'd Vigilius papa ex itinere scribens, Ibse ac Theodori damnationem improbarit atque emendarit; et quod diverse provincis Vigilium ne hoc pateretur con-623

testatæ sint. Cap. IV. – testatæ sint.

G25

G27. IV. — Quod contra synodum Chalcedonensem factam esse trium Capitulorum damnationem, insi eti-im qui ronsenserunt primates et episcopi Orientis agnoverint:

quos redarguit quod imperatori non restiterint.

G25

LIBER QUINTUS.

G26

CAPUT PRIMUM. — Quod epistolam Ibse orthodoxam revera pronuntiarit synodus Chalcedonensis, falsoque dirant adversarii ab ea non fuisse susceptam.

Ibid.

Cap. II. — Quod falso dicant Ibam negasse in judicio episcoporum Photii et Eustachii epistolam illim suam esse.

653

esse. 653
CAP. III. — Quod fa'so dicant Theodoretum in concidio Chalcedonensi nisi post damnationem Eutychis atque Dioscori non sedisse, quodque synodi auctoritati non obsit, si in ea sedeant qui ab hæresi resipuerunt. 657
CAP. IV. — Quod Leo papa non solam definitionem fidei synodi Chalcedonensia, sed omma ejus acta et de reta costrmarit, excepto fastu Anatolii, quem redargu t. Episto æ autem ibæ approbationem non exclusit. 614
CAP. V. — Quod post decreta conciliorum disputare non liceat, nec audiendi sint Eutychiani, si concilii de libæ epistola definitioni resistant. 631
LIBER SEXTUS. 635

LIBER SEXTUS.

CAPUT PRIMEM. — Quod synodus Chalcedonensis episto-lam libæ pronuntians orthodoxam recte judicarit, et sucre

pain the pronuntians orthodoxam recte indicart, et sacras
Scripture morem secuta sit, que de multis ex majore ac
meliore parte soiet terre sententiam.

Lin. C.p. II. — Quod synodus epistolam Ibm orthodoxam
promuntiarit propter duarum in Christo naturarum confessionem quam continet, non propter falsam de beato Cyrillo suspicionem.

C.p. III. — Quod synodus epistolam Ibm dampere uon

rillo suspicionem.

CAP. III. — Quod synodus epistolam Ibse damnare uon potuit, quin Cyrillum Itidem hæreseos damnaret : quodque Cyrillus Nestorio respondens de industria parcius de duarum naturarum discretione lucutus sit.

CAP. IV. — Quod Ibse mate de Cyrillo suspicans, uon Cyrilli fidem, sed quam Cyrilli esse falso putabat, in epistola sua reprehenderit, et Cyrilli de Christi incaruatione fidem reiusa projecti.

Larderit.

6×3 LIBER SEPTIMUS.

CAPUT PRIMUM. — Quod librs in epistola sua unam Christi virtutem cum dixit, duas in Christo naturas non negavit, cod un cam nersonam asseruit. [bid.]

CAP. III. — Quod Ibas judicio falli potuerit in Nestorio, sicut Anatolius in Dioscoro, Athanasius in Timotheo, synodus Palæ-tina et Zostmus pa; a in Pel-gio et toslestio, 686 CAP. IV. — Quod epistolam Ibæ mutilam produxeriut, ea omittentes ex quibus constaret Nestorium ab illo excessium pon fuisca.

ea omittentes ex quidus constaret restorium.

688
CAP. V. — Quod falso dicant Ibam a synodo compulsum anathematizare Nestorium; et quod nunquam illi excusationem Nestorii accusatores objecerint.

694
CAP. VI. — Quod Ibas de Cyrilli capitulis male suspicatus sit, tanti synodo visum non fuisse, ut propterea ejus epistolem condemnandam censeret.

stolam condemnandam censeret.

698

Cap. VII. — Quod templum et habitans in eo recte dictum sit, et quod propter Theodori laudes condemnari a synod libæ epistola non debuit, cum idem a Chrysostomo et a Nazianzeno laudatus sit.

702

LIBER OCTAVUS.

CARTE PRESENT. (Need Learnic Antiophesia) Orientalism

LIBER OCTAVUS.

ADUT PRIMON.—Quod Jannis Antiocheni et Orientalium testimonio antiqui Patres plurimi consona iis scripserint que in Theodoro Mopsuesteno calpantur.

Lid.

Cap. II.—Quod faiso dicatur Proclus Theodori nomen perstrinxisse, cum ex ejus scriptis id aperte refellatur.

712

Cap. III. — Quod synodus Orientis ad Theodosium imperatorem et Theodosius ad synodum, de non condemnando Theodoro scripserint.

Cap. IV. — Quod synodus eadem Orientis ad Cyrillum etiam de non damnando Theodoro scripserit.

Cap. V. — Quod Domnus Antiochenus Theodorum laudet in synodica ad Theodosium imperatorem, et quod lidem omnes Patres doceant mortuis in Ecclesiæ pace defunctis non esse insultandum.

omnes Patres doceant morius in Ecclesiæ pace defunctis non esse insultandum.

Cap. VI. — Quod officere Theodoro non debeat, si contra illum postea scripserit Cyrillus, et quod damnari Theodorus sine Diodoro non possit.

Cap. VII. — Quod si suspectus de hæresi fuisset Theodorus, ejus temporis Patres id minime dissimulassent, et quod illorum potius quam Cyrilli unius de Theodoro sententiæ credendum sit.

Table Noniis.

LIBER NONUS. LIBER NONUS.

CAPUT PRIMUM. — Quod ex scriptis Theod ri probeture ipsum fuisse catholicum, et unius psalmi xxiv expositione refellantur omniz quæ coutra ejus doctrinam objecta sum.

Lidd.

 Quod Theodorus vere Christum non hominem tantum sed etiam Deum natura esse fassus sit. 742 CAP. III. — Quo i I heodorus in duabus Christi naturis

cap. 111. — Quoi i necoorus in quanus christi naturis unicam ejus personam agnoverit, alienusque fuerit ab errore tum Judæorum, tum Manichæorum.

748
Cap. IV. — Quod Theodorus ad ostendendam tantum unitatem personas in Christo, non ad confundendas ejus naturas, similitudi..e usus sit hominis ex auima et corpore compositi.

CAP. V. - Quod obscura et ambigua Patrum dicta apertis corum dictis interpretari oporteat, quod propositis aliquot exemplis declarat. 758

LIBER DECIMUS. 763
CAPUT PRINUM. — Quod re prehendenda synodus non sit, quia Theodorum non damnarit, tametsi in ejus scriptis quandam sint culpanda: cum fieri potuerit at eam laterent, vei illa melius interpretanda, aut ab infinicis ejus immissa

vei his metus interpretanus, aut an minicis ejus manissa crederentur.

Cap. II. — Quod etsi aliquando errarit, dannari ut has-reticus non potuerit, quia pertinax non fuit, cum ultro quædam quæ notabantur correxerit.

771

Cap. III. — Quod tametsi Theodorus in quibusdam er-rasset, laudari ab lba potuerit propter alia quæ recte scri-

CAP. IV. Quod Theodorum synodus, si apud eam accusa-tus fuisset, damnare post mortem in Ecclesia pace defun-

ctum non debuerit. 777 CAP. V. — Quod Athanasium nemo damnat propter excusationem quam suscepit Dionysii Alexandrini; et quod

multo fucilius sit Theodorum defendere. 783

Cap. VI. — Quod Basilius Gregorii Thaumaturgi, et
Hilarius Autiocheni ac Strmiensis concilii dicta quadam
duriora excusarint; et Theodorum eodem modo excu are
synodo licherit, si hoc suscepi-set. 787

Cap. VI. — Quod ad excepi-set.

Cap. VII.—Quod adversarii in una damnationis Theodori brevi sementia quatuor in magna vitia incurrerint. 790 LIBER UNDECIMUS. 793

|                                                                                                                                              | 120)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CAPUT PRINTY. — Quod multi Patres antiqui s'milia dixeriut iis quæ in Theodoro reprehenduntur, atque imprimis Eustathius Antiochenus.  Ibid. | Erist. II. — Episcopos provinciæ Lugdunensis invitat<br>ut ad synodum Episonensem veniant. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| CAP. II. — Quod apud heatum Athanasium quædam re-                                                                                            | TROJANUS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| periantur non minus difficilia his quæ in Theodoro repre-<br>henduntur. 798                                                                  | EPISTOLA ad Kumerium episcopum, de puero qui an<br>baptizatus easet nesciebat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| CAP. III. — Quod Amphilochius Iconiensis similia etiom                                                                                       | DONTIANTE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ils scripserit quæ in Theodoro reprehenduntur. 802                                                                                           | PONTIANUS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| CAP. IV. — Quod in Gregorii libris adversus Eun mium                                                                                         | EPISTOLA ad Justinianum imperatorem, de tribus ca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| similia exstent ils que in Theodori libris reprehenduntur.                                                                                   | pitulis. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Can V Qued and Joannem Christellemum gunden                                                                                                  | S. CÆSARIUS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| CAP. V. — Quod apud Joannem Chrysostomum quædam<br>etiam similia sint iis quæ in Theodori scriptis reprehen-                                 | Notitia ex Gallandio. 9:17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| duitar.                                                                                                                                      | Vita S. Cæsarii, auctoribus Cypriano, Firmino, et Vi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| CAP. VI. — Quod in sanctis Patribus, si quid errant,                                                                                         | ventio episcopis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| excusanda sit intentio, ne hæretici credantur.                                                                                               | SERMONES plusquam sexaginta S. Cæsario ascripti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| CAP. VII. — Quod Cyrilli quoque plurima sint Theodori                                                                                        | ( Hic tantum memorantur, leguntur autem in appendi e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| dictis quæ reprehenduntur similia : quorum decem profert                                                                                     | tomi quinti Operum S. Augustini.) 1041                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| exempla. 816                                                                                                                                 | HOMILIÆ. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| LIHER DUODECIMUS. 825                                                                                                                        | Homilia prima. 1043                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| CAPUT PRIMUM. — Quod hæreticum faciat non ignorantia,                                                                                        | HOMILIA II. I bid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| sed obstinuta defensio falsitutis; et quod bæretici non sta-                                                                                 | Homilia III. 1047                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| tim judicandi sint qui in aliquibus erraverint. Ibid.                                                                                        | Homilia IV. 1050                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| CAP. II.—Quod retractari non debeant ea quæ in synodo                                                                                        | Homilia V. 1032                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| semel sunt constituta.                                                                                                                       | Homilia VI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| CAP. III. — Quod principum sit in causis fidel obedien-                                                                                      | Homilia VII. 1059                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| tiam exhibere, non ea sibi usurpare quæ sunt propria sa-                                                                                     | Homilia VIII. 1062<br>Homilia IX. 1066                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| cerdotum, docet exemplo Marciani et Leonis imperato-                                                                                         | The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s |
| rum. 838 CAP. IV. — Quod Zeno imperator de rebus fidei decer-                                                                                | Homilia XI. 1067                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| nere præsumens, Ecclesiam diuturno et gravi schismate                                                                                        | Homilia XII. 1072                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| turbavit.                                                                                                                                    | Homilia XIII. 1075                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| CAP. V. — Conclusio totius operis, cum parænesi ad                                                                                           | Homilia XIV. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Justinianum ut Theodosit exemplo errorem agnoscat. 849                                                                                       | Romilia XV. 1077                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Synopsis chronica, præcipua quæque digerens et illus-                                                                                        | Homilia XVI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| trans quæ in trium capitulorum causa contigerant. 851                                                                                        | Homilia XVII. 1079                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| LIBER CONTRA MOCIANUM. 853                                                                                                                   | Homilia XVIII. 1081                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| EPISTOLA FIDEI CATHOLICE in defensione trium                                                                                                 | Homilia XIX. 1082                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| eapitulorum. 867                                                                                                                             | Homilia XX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| FERRANDUS.                                                                                                                                   | Admonitio Casarii ad eos qui uxores habent s adulteria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ST stal                                                                                                                                      | Committere non erube:cunt. 1085<br>Homilia XXI. 1088                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Notitis. 877<br>EPISTOLÆ ET OPUSCULA. 887                                                                                                    | Homilia XXII, XXIII, XXIV (Hic tantum memoratæ, le-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| EPISTOLA PRIMA (Hic tantum memorata, legenda autem                                                                                           | gendæ autem Patrol. tom. L, coll. 844, 848, 855, 857). 1089                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Patrologize tom. LXV, col. 378).                                                                                                             | OPUSCULA ET EPISTOLÆ. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Epist. II (Hic memorata, legenda tomo citato, col. 592).                                                                                     | DE CANONIBUS OBSERVANDIS SEU excerptum ex concilio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ibid.                                                                                                                                        | Arelatensi. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Epist. III (Ad Anatolium diaconum urbis Romas).—De                                                                                           | Præfalio Christophori Amadulil ad Bandinium in opu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| duabus in Christo naturis; et quod unus in Trimtate natus                                                                                    | sculum sequens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| passus que dici possit. I bid.                                                                                                               | Opusculum de viduitate servanda. 1094                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Epi z. IV (Ad Eugipplum presbyterum). — De essentia                                                                                          | REGULA admonachos, præmissa observatione critica. 1097                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| trinitatis, et de duabus Christi naturis. 908                                                                                                | REGULA ad Virgines, præmissis observatione critica et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Epist. V (Ad Severum Scholasticum).—Quod Dominus                                                                                             | Prologo. 1103<br>Senno ad sanctimoniales. 1121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| nosier Jesus Christus sit unus de sancta et individua Tri-<br>nitate. 910                                                                    | Epistola ad Cæsariam abbatissam ejusque congregatio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| EPIST. VI (Ad Pelagium et Ana olium diaconos urbis                                                                                           | nem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Rome).—Pro epistola Ibæ episcopi Edesseni, adeoque pro                                                                                       | Epistola altera ad easdem. 1128                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tribus capitulis concilii Chalcedonensis, adversus ace-                                                                                      | Epistola hortatoria ad Virginem Deo dicatam. 1135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| phains, 921                                                                                                                                  | Testamentum S. Cæsarii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| EPIST. VII (Ad Reginum comitem) —Qualis esse debeat                                                                                          | Canones concilil Arausicani. 1142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| dux religiosus in actibus militaribus, seu de septem regu-                                                                                   | APPENDIX AD OPERA S. CÆSARII. 1151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ils indocentiae. 449                                                                                                                         | Exhortatio ad tenendam charitatem. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| BREVIATIO CANONUM. 949                                                                                                                       | E <sub>1</sub> istola ad quosdam Germanos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| VITA S. FULGENTII (Hic tantum memorata, legenda                                                                                              | Opusculum de decem Virginibus. 1160                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| autem Patrologiæ tom. LXV, col. 117). 961                                                                                                    | Doctrina abbatis Macarii. 1163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| S. JUSTUS URGELLENSIS,                                                                                                                       | RUSTICUS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Mattie                                                                                                                                       | Notitia. 1165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Notitia. 961                                                                                                                                 | DISPUTATIO CONTRA ACEPHALOS. 1167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| EPISTOLA Justi ad Sergium papam. Ibid.<br>EXPLICATIO MYSTICA in Canticum Salomonis. 963                                                      | Ante Vilam S. C. SARII addendum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| EXPLICATIO MISTICA in Canticum Salomonis. 963                                                                                                | De S. Cæsario Commentarius prævius. 1253                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| VIVEN TIOLUS.                                                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Notitia. 994                                                                                                                                 | OPUSCULA ADDENDA OPERIBUS S. CÆSARII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| EDIUMOT D                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| EPISTULAS. Ibid.                                                                                                                             | Epistola Hormisdæ papæ ad Cæsarium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| EPISTORA PRIMA (Hic tantum memorata, legenda autem                                                                                           | Epistola Hormisdæ papæ ad Cæsarium. 1283<br>Conculum Carpen graciense Cæsario præsidente habi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| EPHTOLA PRIMA (Hic tantum memorata, legenda autem Patrol. tom. LIX, col. 272).                                                               | Epistola Hormisdæ papæ ad Cæsarium. 1283<br>Concilium Carpenioraciense Cæsario præsidente habi-<br>tum. 1287                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

|  | - |  |  |  |
|--|---|--|--|--|
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |



THIS VOLUME
DOES NOT CIRCULATE
OUTSIDE THE LIBRARY

