

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

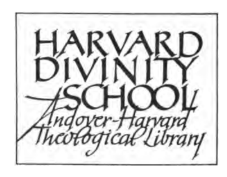
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# **PATROLOGIÆ**

## CURSUS COMPLETUS,

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA,

## OMNIUM SS. PATRUM, DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM,

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCORUM.

QUI AB & YO APOSTOLICO AD TEMPORA CONCILII TRIDENTINI (ANNO 1548) PRO LATINIS, ET CONCILII FLORENTINI (ANN. 1439) PRO GRÆCIS FLORUERUNT:

### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIMA FCCLESLÆ SÆCULA ET AMPLIUS,

JUNTA EDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER SE CUMQUE NONNULLIS CODICIRUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAM DILIGENTER CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS, VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIBUS OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUÆ TRIBUS NOVISSIMIS SÆCULIS DEBENTUR ABSOLUTAN DETECTIS, AUCTA; INDICIBUS PARTICULARIBUS ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TOMOS SIVE AUCTORES ALICUJUS NOMENTI SUBSEQUENTIBUS. DONATA; CAPITULIS INTRA IPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, RICNON ET TITULIS SINGULARUM FAGINARUM AMAGINEM SUPERIOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTAMQUE MATERIAM SIGNIFICANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM DUBIIS, TUM APOCRYPHIS, ALIQUA YERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POILENTIBUS, AMPLIFICATA;

STICIS, SYNTHETICIS, ANALYTICIS, ANALOGICIS, IN QUODQUE RELIGIONIS PUNCTUM, DUGMATICUM, MORALE, LITURGICUM, CANONICUM, DISCIPLINARE, HISTORICUM, ET CUNCTA ALIA SINE ULLA EXCEPTIONE; SED PRESERTIM
DUOBUS INDICIBIS IMMERSIS ET GENERALIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSILITO, QUIDQUID
NON SOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UNUSQUISQUE PATRUM, NE UNO QUIDEM ONISSO,
IN QUODLIBET THEMA SCRIPSERIT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ
SACRÆ, EX QUO LECTORI COMPERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIDIUS OPERUM
SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULORUM LIBRORUM S. SCRIPTURÆ VERSUS, A PRIMO

EDITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIDITAS, CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, PERPECTIO CORRECTIONIS, OPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS, TUM NUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ DECURSU CONSTANTUR SIMILIS, PRETII EXIGUITAS, PRÆSERTIMQUE ISTA COLLECTIO, UNA, METHODICA ET CHRONOLOGICA, SEXCENTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE HACTENDS BUG ILLIG SPARSORUM, PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS ET MSS. AD OMNES ÆTATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PRRTIMENTUBUS, COADUNATORUM.

GENESEOS USQUE AD NOVIGBINUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT:

## SERIES GRÆCA PRIOR.

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTOBESQUE ECCLESIE GRÆCE A S. BARNABA AD PHOTIUM,

## ACCURANTE J.-P. MIGNE,

Bibliothece Cleri universe,

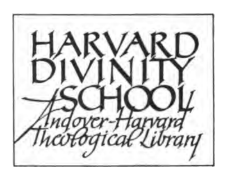
SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTLE ECCLESIASTICE RAMOS PUITORE.

PATROLOGIA, AD INSTAR IPSIUS ECCLESIA, IN DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIA NEMPE LATINA, ALIA GRACO-LATINA, LATINA, JAM PENITUS EXARATA, QUOAD PRIMAM SERIEM, VIGINTI-QUINQUE ET DUCENTIS VOLUMINIBU» MOLE SUA STAT, MONVE POST PERACTOS INDICES STABIT, AC QUINQUE-VIGINTI-CENTUM ET MILLE FRANCIS VENIT. GRACA DUPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRACUM TEXTUM UNA CUM VERSIONE LATINA LATERALIS AMPLECTITUR, ET AD NOVEM ET CENTUM VOLUMINA PERVENIT, SED SINE INDACIBUS; POSTERIOR AUTEM HANC VERSIONEM TANTUM EXHIBET, IDEOQUE INTRA QUINQUE ET QUINQUAGINTA VOLUMINA RETINETUR; UTRAQUE VIGESIMA QUARTA DIE DECEMBRIS 1860 OMNINO APPARUERAT. UNUNQUODQUE VOLUMEN GRACO-LATINUM OCTO, UNUNQUODQUE MERE LATINUM QUINQUE FRANCIS SOLUMMODO EMITUR: ETROBIQUE VERO, UT PRETII HUJUS BENEFICIO FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM SIVE GRACAM SIVE LATINAM, 326 VOLUMINIBUS PRO AMPLIORI EDITIONE ET 273 PRO MINORI ABBQUE INDICIBUS CONSTANTEM, COMPARET NECESSE ERIT, SECUS EMIM CUJUSQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM MECNOM ET DIPFICULTATES VARIA PRETIA AQUABUNT. ATTAMEN, SI QUIS EMAT INTEGRE ET SEGNSIM COLLECTIONEM GRACO-LATINAM, VEL EAMDEM EX GRECO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO NOVEM VEL 1400 SEX FRANCIS OBTINEBIT. ISTA CONDITIONES SERIEBUS PATROLOGIA NONDUM EXCLISIS APPLICANTUR.

## PATROLOGIÆ GRÆCÆ TOMUS LVI.

S. JOANNES CHRYSOSTOMUS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER . NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MŒNIA PARISINA.



# **PATROLOGIÆ**

## CURSUS COMPLETUS,

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA,

## OMNIUM SS. PATRUM. DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM,

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCOBUM.

QUI AB ÆVO APOSTOLICO AD TEMPORA CONCILII TRIDENTINI (ANNO 1548) PRO LATINIS, ET CONCILII FLORENTINI (ANN. 1439) PRO GRÆCIS FLORUERUNT:

#### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIMA FCCLESLÆ SÆCULA ET AMPLIUS.

JUNTA EDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER SE CUMQUE MONNULLIS CODICIRUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAM DILIGENTER CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS, VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIBUS OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUE TRIBUS MOVISSIMIS SECULIS DEBENTUR ABSOLUTAN DETECTIS, AUCTA; INDICIBUS PARTICULARIBUS AMALYTICIS, SINGULOS SIVE TOMOS SIVE AUCTORES ALICUJUS MOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA; CAPITULIS INTRA IPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, NECNON ET TITULIS SINGULARUM PAGINARUM ARGINEM SUPERIOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTANQUE MATERIAM SIGNIFICANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM DUBIIS, TUM APOCRYPLIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICUM POLLETTIBUS. AMPLIFICATA;

DIMENTIS ET AMPLIUS LOCUPLETATA INDICIBUS AUCTORUM SICUT ET OPERUM, ALPHABETICIS, CHRONOLOGICIS, STATISTICIS, SYNTHETICIS, ANALYTICIS, ANALOGICIS, IN QUODQUE RELIGIONIS PUNCTUM, DUGMATICUM, MORALE, LITUR-QICUM, CANONICUM, DISCIPLINARE, HISTORICUM, ET CUNCTA ALIA SINE ULLA EXCEPTIONE; SED PRÆSERTIM DUGSUS INDICIBUS IMMENSIS ET GENERALIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID NON SOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UNUSQUISQUE PATRUM, NE UNO QUIDEM OMISSO, IN QUODLIBET THEMA SCRIPSERT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ SACRÆ, EX QUO LECTORI COMPERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUINUS OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULOSUM LIBRORUM S. SCRIPTURÆ VERSUS, A PRIMO

GENESEOS USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT:

EDITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIDITAS,
CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, PERFECTIO CORRECTIONIS, OPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS,
TUM NUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ DECURSU CONSTANTER
SIMILIS, PRETII EXIGUIAS, PRÆSERTIMQUE ISTA COLLECTIO, UNA, METHODICA ET CHRONOLOGICA,
SEXCENTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE HACTENUS BIG ILLIG SPARSORUM,
PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS ET MSS. AD OMNES ÆTATES,
LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PRRTIMENTIBUS, COADUNATORUM.

### SERIES GRÆCA PRIOR.

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTOBESQUE ECCLESIA GRÆCÆ A S. BARNABA AD PHOTIUM,

## ACCURANTE J.-P. MIGNE, Bibliothecas Clort universe.

SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLÆSIASTICÆ RAMOS FDITORE.

PATROLOGIA, AD INSTAR IPSIUS ECCLESIÆ, IM DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIA NEMPE LATINA, ALIA GRÆGO-LATINA, LATINA, JAM PENITUS EXARATA, QUOAD PRIMAM SERIEM, VIGINTI-QUINQUE ET DUCENTIS VOLUMINIBU» NOLE SUA STAT, MOXVE POST PERACTOS INDICES STABIT, AC QUINQUE-VIGINTI-CENTUM ET MILLE FRANCIS VENIT. GRÆGA DUPLICI EDITIONE TTPIS MANDATA EST. PRIOR GRÆCUM TEXTUM UNA CUM VERSIONE LATINA LATERALIS AMPLECITUR, ET AD NOVEM ET CENTUM VOLUMINA PERVENIT, SED SINE INDICIBUS; POSTERIOR AUTEM HANC VERSIONEM TANTUM EXHIBET, IDEOQUE INTRA QUINQUE ET QUINQUAGINTA VOLUMINA RETINETUR; UTRAQUE VIGESIMA QUARTA DIE DECEMBRIS 1860 OMNINO APPARUERAT. UNUMQUODQUE VOLUMEN GRÆGO-LATINUM OCTO, UNUMQUODQUE MERE LATINUM QUINQUE FRANCIS SOLUMMODO EMITUR: ETROBIQUE VERO, UT PRETII IIUJUS BENEFICIO FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM SIVE GRÆCAM SIVE LATINAM, 526 VOLUMINIBUS PRO AMPLIORI EDITIONE ET 279 PRO MINORI ABSQUE INDICIBUS CONSTANTEM, COMPARET NECESSE ERIT, SECUS ENIM CUJUSQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM MECNON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA ÆQUARUNT. ATTAMEN, SI QUIS EMAT INTEGRE ET SEORSIM COLLECTIONEM GRÆCO-LATINAM, VEL EAMDEM EX GRÆCO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO ROVEM VEL 1400 SEX FRANCIS OBTINEBIT. ISTÆ CONDITIONES SERIEBUS PATROLOGIÆ NOXDUM EXCUSIS APPLICANTUR.

#### PATROLOGIÆ GRÆCÆ TOMUS LVI.

S. JOANNES CHRYSOSTOMUS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM,
IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETLE PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MŒNIA PARISINA.

### AVIS IMPORTANT.

D'après une des lois providentielles qui régissent le monde, rarement les œuvres au-dessus de l'ordinaire se ton, saus contradictions plus ou moins fortes et nombreuses. Les Ateliers Catholiques ne pouvaient guère échapper à ce cachet divin de leur utilité. Tantôt on a nié leur existence ou leur importance; tantôt on a dit qu'ils étaient fermés ou qu'ils allaient l'être. Cependant ils poursuivent leur carrière depuis 21 ans, et les productions qui en sortent deviennent de plus en plus graves et soignées : aussi paraît il certain qu'à moins d'événements qu'aucune prudence humaine ne saurait prévoir ni empêcher, ces Ateliers ne se fermeront que quand la Bibliothèque du Clergé sera terminée en ses 2,000 volumes in-4. Le passé paraît un sûr gar nt de l'avenir, pour ce qu'il y a à espérer ou à craindre. Cependant, parmi les calomnies auxquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été continuellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effet entralnait plus de conséquences. De petits et ignares concurrents se sout donc acharnés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions étaient mal corrigées et mal imprimées. Ne pouvant attaquer le fond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne sont que les chefs-d'œuvre du Cathoticisme reconnus pour tels dans tous les temps et dans tous les pays, il failait bien se rejeter sur la forme dans ce qu'elle a de plus sérieux, la correction et l'impression; en effet, les chefs-dœuvre m'me n'auraient qu'une demi-valeur, si le texte en était inexact ou illisible.

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typographie ayant forcé l'Editeur de recourir aux mécaniques, alin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes du double Cours d'Ecriture sainte et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les imprimers à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses

meries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses l'ublications, furent imprimés ou trop noir ou trop blanc. Mais, depuis ces temps éloignés, les mécaniques out cédé le travail aux presses à bras, et l'impression qui en sort, sans être du luxe, attendu que le luxe jurerait dans cene le travan aux presses a pras, et l'impression qui en sort, sans être du luxe, altendu que le luxe jurerait dans des ouvrages d'une telle nature, est parfaitement convenable sous tous les rapports. Quant à la correction, il est de fait qu'elle n'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serait-li autrement, après toutes les peines et toutes les dépenses que nous subissons pour arriver à purger nos épreuves de toutes fautes? L'habitude, en typographie, même dans les meilleures maisons, est de ne corriger que deux épreuves et d'en conférer une troisième avec la seconde, sans avoir préparé en rien le manuscrit de l'auteur.

L'aus les Ateliers Catholiques la différence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs blanchis sous le harnais et dont le coup d'ent typographique est sans nitié nour les fautes on commence par préparer la coute d'une harnais et dont le coup d'ent typographique est sans nitié nour les fautes on commence par préparer la coute d'une partie de la coupe d'entre de la coupe d'entre la coute d'une partie de la coupe de la coupe de la coupe de la coupe d'entre la coute d'une partie de la coupe de l

l'ans les Ateliers Catholiques la différence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs b'anchis sous le harnais et dont le coup d'uril typographique est sans pitté pour les fautes, on commence par préparer la copie d'un bout à l'autre sans en excepter un seul mot. On lit ensuite en première épreuve avec la copie ainsi préparée. On lit en seconde de la même manière, mais en collationnant avec a première. On fait la même chose en tierce, en collationnant avec la seconde. On agit de même en quarte, en collationnant avec la tierce. On renouvelle la même opération en quinte, en collationnant avec la quarte. Ces collationnements ont pour but de voir si aucune des fautes signalées au burcau par MM. les correcteurs, sur la marge des épreuves, n'a échappé à MM. les corrigeurs sur le marbre et le métal. Après ces cinq lectures entières contrôlées l'une par l'autre, et en dehors de la préparati n ci-desses mentionnée, vient une révision, et souvent il en vient deux ou trois; puis l'on cliche. Le clichage opéré, par conséquent la pureté du texte se trouvant immobilisée, on fait, avec la copie, une nouvelle lecture d'un bout de l'épreuve à l'autre, on se livre à une nouvelle révision, et le tirage n'arrive qu'après ces innombrables précautions.

Aussi y a t il à Montrouge des correcteurs de toutes les nations et en plus grand nombre que dans vingt-cinq imprimeries de Paris réunies! Aussi encore, la correction y coûte-t-elle autant que la composition, tandis qu'aitleurs elle ne coûte que le dixième l'a ussi enfin, bien que l'assertion puisse paraître téméraire, l'exactitude obtenue par tant de frais et de soins, fait-elle que la plupart des Editions des Ateliers Catholiques laissent bien loin derrière elles même des célèbres Bénédictins Mabilion et Montfaucon et des célèbres Jésuites Petau et Sirmond. Que i'on compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui teur correspondent, en grec

compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec relles des nôtres qui teur correspondent, en grec comme en latin, on se convainera que l'invraisemblable est une réalité.

ceiles même des célèbres Bénédictins Mahilion et Montaucon et des célèbres Jésuites Petan et Sirmond. Que l'on compare, en effet, n'importe quelles Feuilles de leurs éditions avec celes des nôtres qui leur correspondent, en grec comme en stain, on se convainera que l'instraisemblable est une réalité.

D'alleurs, ces avants éminents, plus préoccupés du sens des teries que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, lisalent, non ce que pratient les éprenves, mais ce qui devait s'y trouver, leur laute intelligence supplicant aux fautes de l'édition. De plus les Ménédictins, comme les Jésvites, opéraient persque luojours sur des manyerits, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Ateliers Catholiques, dont le prope est surtout de ressusciter la Tradition, n'opérent le plus souvent que sur des imprinés.

Le R. P. De Buch, Jésuite Bollandissie de Bruselles, nous écrivait. Il y a quelque temps, n'avoir pu trouver en dix-huit mois d'étude, suns seule faute dans notre Patrologie latine. M. Denzinger, professeur de Théologie à l'Université de Wurzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la mém ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, n'avoir pu également surprendre une seule jaute, soit dans le latin soit dans le grec de notre double Patrologie. Enfin, le savant P. Pitra, Bénédictiu de Solesme, et M. Bonetty, directeur des Annales de philosophie chrétienne, mis au déli de nous convaincre d'une seule erreur typographique, ont été forcés d'avouer que nous n'avons pas trop présund de notre parfaite correction. Dans le Ciergé se tronvent de bons latinistes et de bons he léaistes, et, ce qui est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, en bien ! nous leur promettons une prime de 25 centimes par chaque faute qu'il sécourire d'un seule server le la consultation de la curre de la consultation de la curr



## AVIS IMPORTANT.

D'après une des lois providentielles qui régissent le monde, rarement les œuvres au-dessus de l'ordinaire se tom, sans contradictions plus ou moins fortes et nembreuses. Les Ateliers Catholiques ne pouvaient guère échapper à ce cachet divin de leur utilité. Tantôt on a nié leur existence ou leur importance; tantôt on a dit qu'ils étalent fermés ou qu'ils allaient l'être. Cependant ils poursuivent leur carrière denuis 21 ans, et les productions qui en sortent deviennent de plus en plus graves et soignées: aussi paraît il certain qu'à moins d'événements qu'aucune prudence humaine ne saurait prévoir ni empêcher, ces Ateliers ne se fermeront que quand la Bibliothèque du Clerge sera terminée en ses 2,000 volumes in-4°. Le passé paraît un sûr gar nt de l'avenir, pour ce qu'il y a à espérerou à craindre. Cependant, parmi les calomnies auxquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été continuellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effet entraînait plus de conséquences. De petits et ignares parte partout que nos Editions auxquelles ils et sont trouvés en butte, a répéter partout que nos Editions

craindre. Gependant, parmi les calomnies auquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été continuellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effet entrainait plus de conséquences. De petits et ignares
concurrents se sout donc acharnés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions
étaient mal corrigées et mal imprimées. Ne pouvant attaquer le fond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne sont
que les chefs-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour tels dans tous les temps et dans tous les pays, il fallait bien
se rejeter sur la forme dans ce qu'elle a de plus sérieux, la correction et l'impression; en effet, les chefs-dœuvre
m'me n'auraient qu'une demi-valeur, si le texte en était inexact ou illisible.

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typpgraphie ayant forcé l'Editeur de
reco pir aux mécaniques, afin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes
du double Cours d'Ecriture sainte et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les imprimei es à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses
l'ublications, furent imprimés ou trop noir ou trop blanc. Mais, depuis ces temps éloipnés, les mécaniques ont
cédé le travail aux presses à bras, et l'impression qui en sort, sans être du luxe, attendu que le luxe jurerait dans
des ouvrages d'une telle nature, est parfaitement convenable sous tous les rapports. Quant à la correction, il est
de fait qu'elle n'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serait-liautrement, après toutes les peines et toutes les dépenses que nous subissous pour arriver à purger nos épreuves de
toutes fautes? L'habitude, en typographie, même dans les mélileures maisons, est de ne corriger que deux épreuves
et d'en confèrer une tro'stème avec la seconde, sans avoir préparé en rien le manuscrit de l'auteur.

Il autre conseque

ronsequent la purele du texte se trouvant immonitisce, on fait, avec la copie, une nouvelle lecture d'un bout de l'epreuve à l'autre, on se livre à une nouvelle révision, et le tirage n'arrive qu'après ces innombrables précautions.

Aussi y a t il à Montrouge des correcteurs de toutes les nations et en plus grand nombre que dans vingi-cinq
imprimeries de Paris réunies! Aussi encore, la correction y coûte-t-elle autant que la composition, tandis qu'ai,leurs
elle ne coûte que le dixlème! Aussi enfon, bien que l'assertion puisse paraître téméraire, l'exactitude obtenue par
tant de frais et de soins, fait-elle que la plupart des Editions des Ateliers Catholiques laissent bien loin derrière elles
celles même des célèbres Bénédictins Mabillon et Montfaucon et des célèbres Jésuites Petan et Sirmond. Que i'on
compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui teur correspondent, en grec

comme en latin, on se convaincra que l'invraisemblable est une réalité.

compare, en effet, n'importe quelles feutiles de leurs éditions avec ceites des noires qui feur correspondent, en grec comme en latin, on se convainera que l'invraisemblable est une réalité.

D'alleurs, ces savants éminents, plus préoccapés du sens des textes que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, lisaient, non ce que portaient les épreuves, mais ce qui devait s'y trouver, leur haute intelligence suppléant aux fautes de l'édition. De plus les Bénédictins, comme les Jésnites, opéraient presque toujours sur des manuscrits, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Aetlers Catholiques, dont le propre est surtout de ressusciter la Tradition, n'opérent le plus souvent que sur des imprimés.

Le R. P. De Buch, Jésuite Bollandiste de Bruxelles, nous écrivait, il y a quelque temps, n'avoir pu trouver en dix-huit mois d'étude, une seule faute dans notre Putrologie latine. M. Denzinger, professeur de Théologie à l'Université de Wurzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la même ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, n'avoir pu également surprendre une seule faute, soit dans le latin soit dans le grec de notre double Patrologie. Enfin, le savant P. Pitra, Bénédictin de Solesme, et M. Bonetty, directeur des Annales de philosophie chrétienne, mis au défi de nous convaincre d'une seule erreur typographique, ont été forcés d'avouer que nous n'avions pas trop présumé de notre purfaite correction. Dans le Clergé se trouvent de bons latinistes et de bons hellénistes, et, ce qui est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, eh bien! nous leur promettons une prime de 25 centimes par chaque faute qu'ils découvriront dans n'importe lequel de 10 s volumes, surtout dans les grecs.

M algré ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus en plus l'importance et même la nécessité d'une correction parfaite pour qu'un ouvrage soit véritablement utile et estimable, se livre depuis plus d'un bout à l'autre. Quarante hommes su fur et à mesure qu

est corrigé mot pour mot d'un boul à l'autre. Quarante hommes y sont ou y seront occupés pendant 10 ans, et une somme qui ne saurait être moindre d'un demi million de francs est consacrée à cet important contrôle. De cette manière, les Publications des Ateliers Catholiques, qui déjà se distinguaient entre toutes par la supériorité de leur correction, n'auront de rivales, sous ce rapport, dans aucun temps ni dans aucun pays; car quel est l'éditeur qui pourrait et voudrait se livrer APRES COUP à des travaux si gigantesques et d'un prix si exorbitant? Il faut certes être hien pénétré d'une vocation divine à cet effet, pour ne reculer ni devant la peine ni devant la dépense, aurtout lorsque l'Europe savante proclame que jamais volumes n'ont été édités avec tant d'exactitude que ceux de la Bibliothèque universelle du t.lengé. Le présent volume est du nombre de ceux révisés, et tous ceux qui le seront à l'avenir porteront cette note. En conséquence, pour juger les productions des Ateliers Catholiques sous le rapport de la correction, il ne faudra | rendre que ceux qui porteront en tête l'avis ici tracé. Nous ne reconnaissons que cette édition et celles qui suivront sur nos planches de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un cliché de métal n'est point élastique; pas du tout, il introduit la perfection, car on a trouvé le moyen de lo corriger jusqu'à extinction de fautes. L'Hèbreu a été revu par M. Drach, le Grec par des Grecs, le Latin et le Français par les premiers correcteurs de la capitale en ces langues.

Nous avons la consolation de pouvoir finir cet avis par les réflexious suivantes : Enfin, notre exemple, a fini par ébranler les grandes publications en Italie, en Allemagne, en Belgique et en France, par les Canons grecs de Rome, le Gerdii de Naples, les Bollandistes, le Suarez et le Spicilége de Paris. Jusqu'ici, on n'avait su réimprimer que des ouvrages de courte haleine. Les in-4°, où s'engloutissent les in-folio, faissient peur, et on n'osait y

ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

# ΙΩΑΝΝΟΥ,

ΑΡΧΙΕΙΙΣΚΟΊΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ.

## ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ,

ΤΑ ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ.

## S.P.N.JOANNIS CHRYSOSTOMI,

ARCHIEPISCOPI CONSTANTINOPOLITANI.

## OPERA OMNIA QUÆ EXSTANT

VEL QUÆ EJUS NOMINE CIRCUMFERUNTUR,

AD MSS. CODICES GALLICOS, VATICANOS, ANGLICOS GERMANICOSQUE; NECNON AD SAVILIANAM ET FRONTONIANAM EDITIONES CASTIGATA, INNUMERIS AUCTA; NOVA INTERPRETATIONE UBI OPUS ERAT, PRÆFATIONIBUS, MONITIS, NOVIS, VARIIS LECTIONIBUS ILLUSTRATA; NOVA SANCTI DOCTORIS VITA, APPENDICIBUS, ONOMASTICO ET COPIOSISSIMIS INDICIBUS LOCUPLETATA;

OPERA ET STUDIO D. BERN. DE MONTFAUCON, MONACHI BENEDICTINI E CONGR. S. MAURI.

EDITIO NOVISSIMA. IIS OMNIBUS ILLUSTRATA QUÆ RECENTIUS TUM ROMÆ, TUM OXONII, TUM ALIBI, A DIVERSIS IN LUCRN PRIMUM EDITA SUNT, VEL JAM EDITA, AD MANUSCRIPTORØM DILIGENTIOREM CRISIM REVOCATA SUNT,

ACCURANTE ET DENUO RECOGNOSCENTE J.-P. MIGNE,
BIBLIOTHECÆ CLERI UNIVERSÆ.

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIM ECCLESIASTICM RAMOS EDITORE.



VENEURT 18 VOLUMINA 160 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM,
IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER
NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE. NUNC VERO INTRA MOENIA PARISINA.
1862

D'après une des lois providentielles qui régissent le monde, rarement les œuvres au-dessus de l'ordinaire se ton, saus contradictions plus ou moins fortes et numbreuses. Les Ateliers Catholiques ne pouvaient guère échapper à ce rachet divin de leur utilité. Tantôt on a nié leur existence ou leur importance; tantôt on a dit qu'ils étaient fermés ou qu'ils allaient l'être. Cependant ils poursuivent leur carrière depuis 21 ans, et les productions qui en sortent deviennent de plus en plus graves et soignées : aussi paraît il certain qu'à moins d'événements qu'aucune prudence humaine ne saurait prévoir ni empêcher, ces Ateliers ne se fermeront que quand la Bibliothèque du Clergé sera terminée en ses 2,000 volumes in-4°. Le passé paraît un sûr gar ni de l'avenir, pour ce qu'il y a à espérer ou à craindre. Cependant, parmi les calomnies auxquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été continuellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effet entrainait plus de conséquences. De petits et ignares concurrents se sont donc acharnés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions étaient mal corrigées et mal imprimées. Ne pouvant attaquer le fond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne sont que les chefs-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour tels dans tous les temps et dans tous les pays, il fallait bien se rejeter sur la forme dans ce qu'elle a de plus sérieux, la correction et l'impression; en effet, les chefs-dœuvre m'me n'auraient qu'une demi-valeur, si le texte en était inexact ou illisible.

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typographie ayant forcé l'Editeur de recourir aux mécaniques, ailn de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes du deuble Cours d'Ecriture sainle et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les imprimeries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses

recourir aux mécaniques, alin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes du double Cours d'Ecriture sainte et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les imprimeires à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses l'ublications, furent imprimés ou trop noir ou trop blanc. Mais, depuis ces temps éloignés, les mécaniques ont cédé le travail aux presses à bras, et l'impression qui en sort, sans être du luve, attendu que le luxe jurerait dans des ouvrages d'une telle nature, est parfaitement convenable sous tous les rapports. Quant à la correction, il est de fait qu'elle n'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serat-th autrement, après toutes les peines et toutes les dépenses que nous subisson pour arriver à purger nos épreuves de toutes fautes? L'habitude, en typographie, même dans les meilleures maisons, est de ne corriger que deux épreuves et d'en conférer une troisième avec la seconde, sans avoir préparé en rien le manuscrit de l'auteur.

L'ans les Ateliers Catholiques la différence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs blanchis sous le harnais et dont le coup d'oril typographique est sans pitté pour les fautes, on commence par préparer la copie d'un bout à l'autre sans en excepter un seul mot. On lit ensuite en première épreuve avec la copie sinsi préparée. On lit en seconde de la même manière, mais en collationnant avec la première épreuve avec la copie sinsi préparée. On lit en seconde de la même chose en tierce, en collationnant avec la seconde. On agit de même en quarte, en collationnant avec la première. On fait la même chose en tierce, en collationnent avec la première de l'autre, et en dehors de la préparait n ci-dessus mentionnée, vient une révision, et souvent li en vient deux ou trois; puis l'on cliche. Le clichage opéré, par conséquent la pureté du texte se trouvant immobilisée, on fait, avec la copie,

celles même des célèbres Benédictins Mabilion et Montaucon et des célèbres Jésniles Petan et Sirmond. Que l'on compare, en effet, n'importe quelles Feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui leur correspondent, en grec comme en stain, on se convainera que l'intrais-emblable est une réalité.

D'alleurs, ces avants éminents, plus préoccupés du sens des testes que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, lisaient, non ce que portaient les épreuves, mais ce qui devait s'y trouver, leur laute intelligence suppléant aux fautes de l'édition. De plus les hénédictins, comme les Jésnites, opéraien presque bujours aux des manuerits, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Ateliers Catholiques, dont le propre est surtout de résusciter la Tradition, n'opérent le plus souvent que sur des imprimés.

Le R. P. De Buch, Jésnite Bollandisate de Bruselles, nous écrivait. Il y a quelque tremps, n'avoir pu trouver en dix-huit mois d'étude, suns seule faute dans notre Patrologie latine. M. Denzinger, professeur de Théologie à l'Université de Vurzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la mém ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, n'avoir pu également surprendre une seule jaute, soit dans le latin soit dans le grec da notre double Patrologie. Eufin, le savant P. Plira, Bénédictin de Solesme, et M. Bonetty, directeur des Annales de philosophie chrétienne, mis au déli de nous convaincre d'une seule erreur typographique, ont été lorcés d'avouer que nous n'avons pas trop récsund de notre purfsite correction. Dans le Ciergé se trovent de bons latinistes et de bons he léaistes, et, ce qui est plus rare, des hommes riscoure dans n'importe lequel de , os voiumes, surbut dans les grecs.

M algré ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus en plus l'importance et même la nécessité d'une voreiule des vers inombrables cilchés. Alissi chacun de ses voiumes, au ru et l'en de se bons he l'éaiste, au consolation de se luvrer jusqu'à la fin à une opération

## ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

# ΙΩΑΝΝΟΥ,

APXIEUIZKOUOY KONZTANTINOYIIOAEOZ,

## ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ,

ΤΑ ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ.

## S.P.N.JOANNIS CHRYSOSTOMI,

ARCHIEPISCOPI CONSTANTINOPOLITANI,

## OPERA OMNIA QUÆ EXSTANT

VEL QUÆ EJUS NOMINE CIRCUMFERUNTUR,

AD MSS. CODICES GALLICOS, VATICANOS, ANGLICOS GERMANICOSQUE; NECNON AD SAVILIANAM ET FRONTONIANAM EDITIONES CASTIGATA, INNUMERIS AUCTA; NOVA INTERPRETATIONE UBI OPUS ERAT, PRÆFATIONIBUS, MONITIS, NOTIS, VARIIN LECTIONIBUS ILLUSTRATA; NOVA SANCTI DOCTORIS VITA, APPENDICIBUS, ONOMASTICO ET COPIOSISSIMIS INDICIBUS LOCUPLETATA;

OPERA ET STUDIO D. BERN. DE MONTFAUCON, MONACHI BENEDICTINI E CONGR. S. MAURI.

EDITIO NOVISSIMA, IIS OMNIBUS ILLUSTRATA QU.R RECENTIUS TUM ROMÈ, TUM OXONII, TUM ALIBI, A DIVERSIS IN LUCRU PRIMUM EDITA SUNT, VEL JAM EDITA, AD MANUSCRIPTORUM DILIGENTIOREM CRISIM REVOCATA SUNT,

ACCURANTE ET DENUO RECOGNOSCENTE J.-P. MIGNE, BIBLIOTHECÆ CLERI UNIVERSÆ,

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIM ECCLESIASTICM RAMOS EDITORE.



VENEUNT 18 VOLUMINA 160 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MOENIA PARISINA. 1862

## **ELENCHUS**

## OPERUM QUE IN BOC TOMO LVI CONTRENTUR.

| Interpretatio in Isaiam prophetem, capita VIII.                          | cot. | 11          |
|--------------------------------------------------------------------------|------|-------------|
| Homiliæ VI in Oziam seu de Seraphinis.                                   |      | 93          |
| Homilia in locum illum Isa æ: Ego Dominus Deus feci lumen, etc.          |      | 141         |
| Homilia in locum illum Jeremiæ: Domine, non est in homine via ejus, etc. |      | 153         |
| Homiliæ II de prophetiarum obscuritate.                                  |      | 163         |
| Interpretatio in Danielem, capita XIII.                                  |      | 193         |
| Homilia in illud Joannis: Filius ex se nihil facit, etc.                 |      | 247         |
| Homilia de Melchisedeco.                                                 |      | 257         |
| Homilia contra ludos et theatra                                          | ٠.   | 263         |
| Homilia in illud: Hoe autem scitote, etc.                                | ·    | 271         |
| Homilia de perfecta caritate.                                            |      | 279         |
| Homilia de continentia.                                                  |      | <b>2</b> 91 |
| Sermones II de consolatione mortis.                                      |      | <b>2</b> 93 |
| Synopsis Scripturæ sacræ.                                                |      | 313         |
| Homilia in natalem Christi diem.                                         |      | 385         |
| Homilia de Legislatore.                                                  |      | 397         |
| Homilia in illud Matthæi, In qua potestate hæc facis, etc.               |      | 411         |
| Homiliae VI in mundi creationem.                                         |      | 429         |
| Homilia de serpente.                                                     |      | 499         |
| Epistola ad Theodorum Mopsuestenum.                                      |      | 517         |
| Spuria.                                                                  |      | 517         |

#### MONITUM.

Forsitan miraheris, Lector benevole, quoil, dem in emnibus tam præcedentims tum subsecuturis S. Joannem Chrysostomum SS. Patribus versio Latina ad textum Græcum columna ad columnam accedit, in hacce nostra ejusdem S. Doctoris editione, pagina Latina justa Græcam paginam tantum ponatur. Hæc causa fuit et quidem unica, quod priusquam nobis in animo fuisset integram SS. Patrum Ecclesiæ Græcæ tradituonem contexere, jam quindecim abhinc annis seorsim edideramus Latine tantum S. J. Chrysostomi opera, interisque mandaveramus immobilibus. Res eum ita se haberent, et nec in manu esset litteras immobiles movere, neque in animo lujusce editions integre typis immobilibus mandata erant et pluris quan sexaginta millibus constiterant francis, hunc feliciter invenimus modum, nore tablen sine opera el impensa, hac aptandi huic editioni novæ, quæ sic lingua tum Græca tum Latina diluta évadu.

## Præfatio

## IN TOMUM SEXTUM.

**®** 

Ad sextum jam Tomum pervenimus, ubi multa nova et insignia comparent, de quibus omnibus jam abunde præfati sumus in Monitis ante initium singulorum de more præmissis. Ibi vero omnia quæ in disceptationem quæstionemque vocari poterant expendimus. Etsi autem universa, quæ menti succurrebant, quæque lectori facem præferre posse videbantur, protulerimus, secundis tamen curis, uti solet, quædam accessere notitiæ, quas hic efferre non gravabimur, postquam de imperfecto in Isaiam Commentario, qui primus occurrit, nec prævio Monito gaudet, quædam et quidem necessaria præmiserimus.

## § I. De Commentario imperfecto in Isaiam prophetam.

Hic Commentarius non modo inter authentica, sed etiam inter præstantissima computandus, si stylum spectes, si orandi genus, si ethica præcepta et morum institutionem. Quæritur primo num hæc umquam concionando dixerit Chrysostomus, an vero sibi tantum scripserit atque in scriniis servarit. Hinc Antiochiæne an Constantinopoli hanc interpretationem concinnaverit: demum an hunc Commentarium imperfectum, qui usque ad medium tantum capitis octavi producitur, vel perfecerit Chrysostomus, vel perficere in animo habuerit.

Primam quæstionem, num videlicet hæc præsente populo concionando protulerit, solvera non ita facile est. Certe non paucis in locis populum alloqui videtur, id quod animadvertere est per totum secundum caput, et in tertio quoque capite, ubi illa explanans Chrysostomus, quæ Isaias contra mulierum sui temporis luxum et ornatus varios protulerat, ea ipsa in sui zvi Christianas mulieres, pari morbo laborantes, transfert S. antistes. In his porro, inquit cap. 3, n. 10, col. 53, non sine causa sum immoratus; sed quia noxius ille morbus in hominum ædes ingressus est ob mulierum mollitiem, amor videlicet ornamentorum, qui pecuniarum impensas auxit, in sumptus intempestivos homines conjiciens, ac belli, dissensionis et quotidianæ litis causa est, pauperumque ventres atterit. Cum enim totas facultates, aut sæpeultra facultates, mulier in contumeliam corporis sui virum cogat impendere; nam certe contumelia corporis est aurum circumpositum: necesse prorsus est manum retrahere ab eleemosyna eroganda: multaque alia hinc orta peccata videre est. Ante hæc etiam cap. 2, n. 6, col. 35, de illis agens qui auguria auspiciaque captabant, hæc ad populum proferre videtur : Multi namque jam sunt qui hoc morbo laborant, qui vitam suam labefactant, qui augurum insaniæ se dedunt, Deumque offendunt, et superfluos dolores sibi lucrantur, atque in laboribus pro virtute suscipiendis dissolvuntur, etc. Alia bene multa occurrunt in hoc Commentario, quæ concionantem Chrysostomum exhibere videntur. Vix tamen putaverim hæc, ut hodie jacent, in cætu populi dicta umquam fuisse; nullum enim in toto Commentario proæmium comparet, qualia solet adhibere Chrysostomus, orationis faciendæ et ornandæ auctor locupletissimus; nullus epilogus, nulla in fine moralis exhortatio, Christi vel Trinitatis laude terminata: qui mos tamen perpetuus est Chrysostomi in concionibus. Imo vero etsi multa sint que concionanti et cœtum alloquenti competere videantur, etsi multa afferantur ex Scriptura, que ad persuadendum maxime valeant, hic tamen non habentur tales apostrophæ, quales conspicimus in Expositionibus in Psalmos. Quamobrem difficile crediderim hæc in cætu populi vel dicta vel lecta fuisse.

Aliud item quærendum incumbit, nempe Antiochiæne an Constantinopoli hunc Commentarium Chrysostomus ediderit, qua de re audiendus Tillemontius, p. 90. « Hoc opus, » inquit ille, « Chrysostomi esse nemo non existimat, atque elegantiæ specimina præ se fert non vulgaria. De imperio autem Romano quædam hic habentur, col. 33 et 34, ejus statui tempore Chrysostomi congruentia; maxime vero si spectes ea quæ annum 377 præcesserunt. Illud vero operis vel in solitudine, vel cum diaconus esset, fortasse emiserit. Nam ex quo tempore presbyter fuit, non videtur sat otii et spatii habuisse, ut tanto edendo operi manum admoveret. » Hanc Tillemontii conjecturam libenter admiserim: ccrte commode potest susceptum hujusce Commentarii opus in illa tempora rejici, cum nondum cæpto concionandi officio, operam poneret in exercitatione dicendi. Hic frequentia contra Judæos argumenta, unde Christianis contra Judæos tum frequentes fuisse velitationes arguitur: ex iis præcipue, quæ dicuntur cap. 1, col. 23, et per totum caput secundum. Hæ porro contra Judæos T. I, sed ctiam passim in aliis Antiochiæ habitis; id quod non perinde advertitur in Constantinopolitanis homiliis. Alioquin autem tot implicatus negotiis Chrysostomus, cum episcopus Constantinopolitanus esset, tanta incumbente rerum præcipuarum sollicitudine, non sat otii habuisse videtur, ut tantum Commentarium aggrederetur. Non deerunt fortasse qui dicant ipsum cum

PATROL GR. LVI.

exsitií otio frueretur hanc suscepisse operam : sed hæc omnia incerta sunt, nec nist augurando proferri possunt.

Cur autem imperfectum opus remanserit, quis vel conjectura assequi possit? Quæ supersunt autem ad medium tantum capitis octavi pertingunt. Ubi animadvertas velim, illam in capita divisionem, quæ in hisce Commentariis observatur, a quodam nupero, secundum divisionem hodiernæ Vulgatæ nostræ invectam fuisse. Priscis enim temporibus, apud Græcos maxime, aliæ diversæque obtinebant in capita divisiones. Commentarium vero numquam a Chrysostomo perfectum absolutumque fuisse arbitror : sed cum animo perficiendi cœpisset, ingruentibus negotiis alio fortasse abductus fuerit.

Interpretationem porro Latinam Godefridi Tilmanni, utpote paraphrastice adornatam. ac verbis inutilibus redundantem, rejecimus, novamque paravimus. Certe is cum ratione pugnare videtur, qui Chrysostomum, quo nullus in dicendo locupletior, ita de Græcis in Latinum convertit, ut nova adhuc in interpretatione verborum redundantia compareat.

Ad Homilias in Oziam et de Seraphinis nihil novi proferendum habemus, sed satis sunt ca quæ diximus in Monito, col. 93-98. Nec quidpiam suppetit circa duas sequentes homilias addendum iis, quæ in Monitis singularum ibidem narravimus : idipsumque dicimus de duabus

Homiliis de Prophetiarum obscuritate.

Commentarium in Danielem non sine aliquo scrupulo inter germana Joannis nostri opera locavimus. Dictio certe Chrysostomi est; genus interpretandi a Chrysostomi more non discedit : sed tam compendiosam narrationem in sancti doctoris operibus vix reperias ; non solet quippe ille ita jejune et exiliter disserere. Quamobrem dicamus oportet cum Cotelerio et Tillemontio, opus a Chrysostomo tentatum, non absolutum fuisse. Neque tamen talem esse hanc nostram opinionem puto, ut adimere omnem adversam suspicionem possit.

In duas vero sequentes homilias, quas non ita pridem ex Manuscriptis eruerat v. cl. Benzelius, quantum satis erat, diximus in Monitis. Hoc unum addere libet, nos priorem, quæ inter præstantissimas numeranda, edidisse ad fidem Ottoboniani Codicis, unde ego exscripsi

Romæ, qui Codex longe accuratior est Anglicano, quo usus est Benzelius.

Quod spectat autem Homiliam contra Circenses ludos et theatra, qua pulchrior altera non est in Chrysostomi scriptis, quamque nunc primum a nobis erutam publicavimus, quid sentiremus, quid de anno, imo de die qua habita fuerit statuendum putaremus, abunde diximus in Monito ad eamdem. Verum quia secundæ curæ potiores sunt, novam eamque gravissimam dissicultatem circa tempus et diem habitæ concionis ex ipsis Chrysostomi verbis oriri deprehendimus, qua de re jam nobis agendum incumbit.

### 🐧 II. Disquisitio circa tempus et diem quo habita fuit egregia illa Concio contra ludos Circen ses et theatra, quam nuper erutam edidimus, col. 263 et sqq.

'Ut intelligatur, qua in re difficultas versetur, retractanda sunt ea quæ in Monito diximus, repetenda illa quæ circa tempus et diem habitæ concionis dicuntur initio homiliæ. Jam annum unum emensus erat Chrysostomus in episcopatu Constantinopolitano, etenim annus tandem est elapsus ex quo in vestram civitatem advectus sum : cum ordinatus ergo fuisset anno 398, atque ut ait Socrates, 26 Februarii, jam secundum episcopatus annum agebat. Illo igitur anno seria quarta hebdomadæ cujusdam irrumpente pluvia ingenti atque omnia secum trahente, et ab ore, ut ita dicam, agricolarum mensam rapiente, comatas spicas dejiciente, cæteraque omnia per humidæ materiæ copium devastante, litaniæ et supplicationes fuere, etc. Diximus autem post Chrysostomum hæc feria quarta accidisse : ait enim, uno tantum interposito post tantam alluviem die, ludos Circenses in Parasceve editos fuisse. In Parasceve igitur, quidam ex grege Christianorum relicta ecclesiæ concione, ad spectaculum concertantium equorum transfugerunt, alque ila debacchati sunt, ut totam urbem vocibus clamori-busque repleverint.... Ne ipsam quidem diem reveriti, in qua symbola salutis generis nostri consummata sunt. Verum in Parasceve (a), cum Dominus tuus pro orbe crucifigebatur, et sacrificium tale offerebatur, paradisus aperiebatur, et latro in antiquam reducebatur patriam, maledictio dissolvebatur, peccatum delebatur, diuturnum tollebatur bellum, Deusque reconciliabatur cum hominibus, atque omnia mutabantur: in illa die in qua jejunare oportebat, confiteri, et gratias precando referre ei qui tot bona orbi contulit: tunc tu relicta ecclesia et sacrificio spirituali, fratrumque cœtu, atque jejunii gravitate, captivus a diabolo ad illud spectaculum

Hæc ita pathetice effert Chrysostomus, ut putaverim Parasceven illam, quam tantopere celebrat ille, esse feriam sextam hebdomadæ sanctæ, ac proinde illa omnia, quæ pluribus recenset S. antistes, in hebdomade sancta accidisse: fateorque me hanc sententiam amplexum fuisse. Verum contra illam gravissimæ insurgunt disticultates, quarum alteram primo perceptam exposui in Monito, estque hujusmodi: In concione ait Chrysostomus, ante tres dies imber ingens. Imber autem ille decidit feria quarta hebdomadis, quinta feria nihil memoratur accidisse, in Parasceve ludi equestres multos ex catholicis abduxerunt; Sabbato iidem ipsi Christiani theatrorum spectacula adierunt. Hinc vero sequi videtur hanc homiliam ipsa die Dominica habitam fuisse, inter quam diem et feriam quartam præcedentem retro numerando tres intercede—

<sup>(</sup>a) Hac intelligenda esse de die Veneris ante Pascha ex eo probatur, quod in illa ipsa die evenerint quæ hic memorat, et quod jejunium magnum seu quadragesimale in medio proferatur.



R

## Præfatio

## IN TOMUM SEXTUM.

**@** 

Ad sextum jam Tomum pervenimus, ubi multa nova et insignia comparent, de quibus omnibus jam abunde præfati sumus in Monitis ante initium singulorum de more præmissis. Ibi vero omnia quæ in disceptationem quæstionemque vocari poterant expendimus. Etsi autem universa, quæ menti succurrebant, quæque lectori facem præferre posse videbantur, protulerimus, secundis tamen curis, uti solet, quædam accessere notitiæ, quas hic efferre non gravabimur, postquam de imperfecto in Isaiam Commentario, qui primus occurrit, nec prævio Monito gaudet, quædam et quidem necessaria præmiserimus.

## § I. De Commentario imperfecto in Isaiam prophetam.

Hic Commentarius non modo inter authentica, sed etiam inter præstantissima computandus, si stylum spectes, si orandi genus, si ethica præcepta et morum institutionem. Quæritur primo num hæc umquam concionando dixerit Chrysostomus, an vero sibi tantum scripserit atque in scriniis servarit. Hinc Antiochiæne an Constantinopoli hanc interpretationem concinnaverit: demum an hunc Commentarium imperfectum, qui usque ad medium tantum capitis octavi producitur, vel perfecerit Chrysostomus, vel perficere in animo habuerit.

Primam quæstionem, num videlicet hæc præsente populo concionando protulerit, solvere non ita facile est. Certe non paucis in locis populum alloqui videtur, id quod animadvertere est per totum secundum caput, et in tertio quoque capite, ubi illa explanans Chrysostomus. quæ Isaias contra mulierum sui temporis luxum et ornatus varios protulerat, ea ipsa in sui ævi Christianas mulieres, pari morbo laborantes, transfert S. antistes. In his porro, inquit cap. 3, n. 10, col. 53, non sine causa sum immoratus; sed quia noxius ille morbus in hominum ædes ingressus est ob mulierum mollitiem, amor videlicet ornamentorum, qui pecuniarum impensas auxit, in sumptus intempestivos homines conjiciens, ac belli, dissensionis et quotidianæ litis causa est, pauperumque ventres atterit. Cum enim totas facultates, aut sæpeultra fa-. cultates, mulier in contumeliam corporis sui virum cogat impendere; nam certe contumelia corporis est aurum circumpositum: necesse prorsus est manum retrahere ab eleemosyna eroganda: multaque alia hinc orta peccata videre est. Ante hæc etiam cap. 2, n. 6, col. 35, de illis agens qui auguria auspiciaque captabant, hæc ad populum proferre videtur : Multi namque jam sunt qui hoc morbo laborant, qui vitam suam labefactant, qui augurum insaniæ se dedunt, Deumque offendunt, et superfluos dolores sibi lucrantur, atque in laboribus pro virtule suscipiendis dissolvuntur, etc. Alia bene multa occurrunt in hoc Commentario, que concionantem Chrysostomum exhibere videntur. Vix tamen putaverim hæc, ut hodie jacent, in cætu populi dicta umquam fuisse; nullum enim in toto Commentario proæmium comparet, qualia solet adhibere Chrysostomus, orationis faciendæ et ornandæ auctor locupletissimus; nullus epilogus, nulla in fine moralis exhortatio, Christi vel Trinitatis laude terminata: qui mos tamen perpetuus est Chrysostomi in concionibus. Imo vero etsi multa sint quæ concionanti et cœtum alloquenti competere videantur, etsi multa afferantur ex Scriptura, quæ ad persuadendum maxime valeant, hic tamen non habentur tales apostrophæ, quales conspicimus in Expositionibus in Psalmos. Quamobrem difficile crediderim hæc in cætu populi vel dicta vel lecta fuisse.

Aliud item quærendum incumbit, nempe Antiochiæne an Constantinopoli hunc Commentarium Chrysostomus ediderit, qua de re audiendus Tillemontius, p. 90. « Hoc opus, » inquit ille, « Chrysostomi esse nemo non existimat, atque elegantiæ specimina præ se fert non vulgaria. De imperio autem Romano quædam hic habentur, col. 33 et 34, ejus statui tempore Chrysostomi congruentia; maxime vero si spectes ea quæ annum 377 præcesserunt. Illud vero operis vel in solitudine, vel cum diaconus esset, fortasse emiserit. Nam ex quo tempore presbyter fuit, non videtur sat otii et spatii habuisse, ut tanto edendo operi manum admoveret. » Hanc Tillemontii conjecturam libenter admiserim : certe commode potest susceptum hujusce Commentarii opus in illa tempora rejici, cum nondum cœpto concionandi officio, operam poneret in exercitatione dicendi. Hic frequentia contra Judeos argumenta, unde Christianis contra Judæos tum frequentes fuisse velitationes arguitur : ex iis præcipue, quæ dicuntur cap. 1, col. 23, et per totum caput secundum. Hæ porro contra Judæos pugnæ Antiochiæ frequentes erant, ut videas non modo in Homiliis octo contra Judæos T. I, sed ctiam passim in aliis Antiochiæ habitis; id quod non perinde advertitur in Constantinopolitanis homiliis. Alioquin autem tot implicatus negotiis Chrysostomus, cum episcopus Constantinopolitanus esset, tanta incumbente rerum præcipuarum sollicitudine, non sat otii habuisse videtur, ut tantum Commentarium aggrederetur. Non deerunt fortasse qui dicant ipsum cum PATROL GR. LVI.



exsilii otio frueretur hanc suscepisse operam : sed hæc omnia incerta sunt, nec nisi augu-

rando proferri possunt.

Cur autem imperfectum opus remanserit, quis vel conjectura assequi possit? Quæ supersunt autem ad medium tantum capitis octavi pertingunt. Ubi animadvertas velim, illam in capita divisionem, quæ in hisce Commentariis observatur, a quodam nupero, secundum divisionem hodiernæ Vulgatæ nostræ invectam fuisse. Priscis enim temporibus, apud Græcos maxime, aliæ diversæque obtinebant in capita divisiones. Commentarium vero numquam a Chrysostomo perfectum absolutumque fuisse arbitror: sed cum animo perficiendi cæpisset, ingruentibus negotiis alio fortasse abductus fuerit.

Interpretationem porro Latinam Godefridi Tilmanni, utpote paraphrastice adornatam, ac verbis inutilibus redundantem, rejecimus, novamque paravimus. Certe is cum ratione pugnare videtur, qui Chrysostomum, quo nullus in dicendo locupletior, ita de Græcis in Latinum convertit, ut nova adhuc in interpretatione verborum redundantia compareat.

Ad Homilias in Oziam et de Seraphinis nihil novi proferendum habemus, sed satis sunt ca quæ diximus in Monito, col. 93-98. Nec quidpiam suppetit circa duas sequentes homilias addendum iis, quæ in Monitis singularum ibidem narravimus: idipsumque dicimus de duabus

Homiliis de Prophetiarum obscuritate.

Commentarium in Danielem non sine aliquo scrupulo inter germana Joannis nostri opera locavimus. Dictio certe Chrysostomi est; genus interpretandi a Chrysostomi more non discedit: sed tam compendiosam narrationem in sancti doctoris operibus vix reperias; non solet quippe ille ita jejune et exiliter disserere. Quamobrem dicamus oportet cum Cotelerio et Tillemontio, opus a Chrysostomo tentatum, non absolutum fuisse. Neque tamen talem esse hanc nostram opinionem puto, ut adimere omnem adversam suspicionem possit.

In duas vero sequentes homilias, quas non ita pridem ex Manuscriptis eruerat v. cl. Benzelius, quantum satis erat, diximus in Monitis. Hoc unum addere libet, nos priorem, quæ inter præstantissimas numeranda, edidisse ad fidem Ottoboniani Codicis, unde ego exscripsi

Romæ, qui Codex longe accuratior est Anglicano, quo usus est Benzelius.

Quod spectat autem Homiliam contra Circenses ludos et theatra, qua pulchrior altera non est in Chrysostomi scriptis, quamque nunc primum a nobis erutam publicavimus, quid sentiremus, quid de anno, imo de die qua habita fuerit statuendum putaremus, abunde diximus in Monito ad eamdem. Verum quia secundæ curæ potiores sunt, novam eamque gravissimam dissicultatem circa tempus et diem habitæ concionis ex ipsis Chrysostomi verbis oriri deprehendimus, qua de re jam nobis agendum incumbit.

§ II. Disquisitio circa tempus et diem quo habita fuit egregia illa Concio contra ludos Circenses et theatra, quam nuper erutam edidimus, col. 263 et sqq.

'Ut intelligatur, qua in re difficultas versetur, retractanda sunt ea quæ in Monito diximus, repetenda illa quæ circa tempus et diem habitæ concionis dicuntur initio homiliæ. Jam an-num unum emensus erat Chrysostomus in episcopatu Constantinopolitano, etenim annus tandem est elapsus ex quo in vestram civitatem advectus sum : cum ordinatus ergo fuisset anno 398, atque ut ait Socrates, 26 Februarii, jam secundum episcopatus annum agebat. Illo igitur anno feria quarta hebdomadæ cujusdam irrumpente pluvia ingenti atque omnia secum trahente, et ab ore, ut ita dicam, agricolarum mensam rapiente, comatas spicas dejiciente, cæteraque omnia per humidæ materiæ copium devastante, litaniæ et supplicationes fuere, etc. Diximus autem post Chrysostomum hæc feria quarta accidisse : ait enim, uno tantum interposito post tantam alluviem die, ludos Circenses in Parasceve editos fuisse. In Parasceve igitur, quidam ex grege Christianorum relicta ecclesiæ concione, ad spectaculum concertantium equorum transfugerunt, atque ita debacchati sunt, ut totam urbem vocibus clamori-busque repleverint.... Ne ipsam quidem diem reveriti, in qua symbola salutis generis nostri consummata sunt. Verum in Parasceve (a), cum Dominus tuus pro orbe crucifigebatur, et sacrificium tale offerebatur, paradisus aperiebatur, et latro in antiquam reducebatur patriam, maledictio dissolvebatur, peccatum delebatur, diuturnum tollebatur bellum, Deusque reconciliabatur cum hominibus, atque omnia mutabantur : in illa die in qua jejunare oportebat , confiteri, et gratias precando referre ei qui tot bona orbi contulit : tunc tu relicta ecclesia et sacrificio spirituali, fratrumque cœtu, atque jejunii gravitate, captivus a diabolo ad illud spectaculum abductus es.

Hæc ita pathetice effert Chrysostomus, ut putaverim Parasceven illam, quam tantopere celebrat ille, esse feriam sextam hebdomadæ sanctæ, ac proinde illa omnia, quæ pluribus recenset S. antistes, in hebdomade sancta accidisse: fateorque me hanc sententiam amplexum fuisse. Verum contra illam gravissimæ insurgunt difficultates, quarum alteram primo perceptam exposui in Monito, estque hujusmodi: In concione ait Chrysostomus, ante tres dies imber ingens. Imber autem ille decidit feria quarta hebdomadis, quinta feria nihil memoratur accidisse, in Parasceve ludi equestres multos ex catholicis abduxerunt; Sabbato iidem ipsi Christiani theatrorum spectacula adierunt. Hinc vero sequi videtur hanc homiliam ipsa die Dominica habitam fuisse, inter quam diem et feriam quartam præcedentem retro numerando tres intercede—

<sup>(</sup>a) Hæc intelligenda esse de die Veneris ante Pascha ex eo probatur, quod in illa ipsa die evenerint quæ hic memorat, et quod jejunium magnum seu quadragesimale in medio proferatur.



bant dies pleni et integri, Sabbatum, Parasceve et seria quinta. Sed si homilia in die sancto Paschæ habita fuerit, cur ne verbum quidem in concione tota de resurrectione Domini habetur? Nam etsi dici sortasse possit Chrysostomum illo die, ut indignationem suam in eos, qui theatra diebus sanctis adierant, exoneraret, concionem habuisse, nihilque aliud cogitasse: an potuit in die sancto Paschæ nihil omnino de tanta celebritate ne carptim quidem loqui? Si vero in sequentem diem homiliam mittamus, alia exsurget difficultas; non enim tres tantum dies, sed quatuor pleni et integri intercedent; ac licet diei possit Chrysostomum tres dixisse dies non supputando, sed tempus circiter assignando, certe vix in animum inducere possis, Chrysostomum contra eos qui in Parasceve ad ludos Circenses accurrerant, et Sabbato theatra obscænis spectaculis plena adierant, nihil dixisse de Paschatis die Sabbatum illud insequente, si vere suisset illa hebdomas sancta.

Altera neque minor ex verbis ipsis Chrysostomi oritur difficultas. Imber ille ingens, inquit, omnia trahebat, comatas spicas dejiciebat, στάχυας κομῶντας κατακλίνων, id est secundum literam, spicas comatas ut se inclinarent cogebat, quibus verbis tempestatem messi proximam indicat (a). Quomodo autem id intelligi queat de campis quales sunt ineunte Aprili, herba viridi nempe, non comatis spicis, repleti: siquidem hoc anno, si fidendum Tabulis Paschalibus, Pascha incidit in sextam Aprilis diem? Ut ut vero est, comatæ spicæ non possunt vel

ineunte vel medio Aprili in agris erigi.

Quid vero si dicamus hæc ad hebdomadam sanctam non referri, sed ad aliam hebdomadam mense circiter Junio, quando spicæ comantes in agris observantur circa Constantinopolin? Hoc pacto certe difficultates omnes solverentur: videndum ergo an Parasceve illa, in qua symbola salutis generis nostri, in qua Dominus pro orbe crucifigebatur, etc., possit de qualibet feria sexta seu Parasceve intelligi. Apud Græcos utique Parasceve pro feria sexta accipitur: Purasceven enim diem Veneris esse ait Clemens Alexandrinus Strom. VII, p. 744, et Chronicon Anonymi manuscriptum a Carolo Cangio in Glossario Græco allatum hæc de Constantino magno habet, Constantinus multas leges pro Christianis tulit, jussitque Parasceven et Dominicam honorari, illam propter crucem Domini, hanc propter resurrectionem.

Hic certe videtur Chrysostomus de alia Parasceve loqui, quam de illa quæ in hebdomada sancta celebrabatur; alioquin enim annon de Sabbato sequenti loquens, quo pars Christiani populi ad theatra se contulit, objurgaturus illos erat quod in vigilia ipsa sanctissimi Paschatis

ad profana et lasciviæ plena illa spectacula se contulissent?

De cæteris quæ sequuntur opusculis, quæque in Editionibus Chrysostomi Græco-Latinis non exstabant, satis diximus in Monitis ad singula. Quæ Monita prudens lector legere ne omittat; sunt enim ea mente concinnata, ut majorem ex homiliarum lectione fructum percipiat.

§ III. De Synopsi Scripturæ sacræ, et cur Chrysostomus in recensione librorum Novi Testamenti Pauli Epistolas ante Evangelia ponat.

Synopsin Scripturæ sacræ ex Manuscripto quodam Coisliniano desumpsimus; Codex autem ille mutilus in multis locis erat: nam præterquam quod in Veteri Testamento plurima desiderabantur, tota Novi Testamenti Synopsis deerat, quam tamen ab se concinnatam ipse auctor in proæmio testificatur. Quapropter nihil non egimus, ut si qua in aliis bibliothecis laterent, quorum accessione sartum tectum opus dare possemus ea nobis amicorum ope mitterentur exscripta. Ubi vero comperi alium ejusdem Synopseos Codicem exstare Lugduni Batavorum in bibliotheca, quæ olim Isaaci Vossii suerat, virum doctissimum Abrahamum Gronovium rogavi ut mihi eorum quæ in Manuscripto nostro deerant copiam faceret, annotatis diligentissime iis quæ Manuscriptus noster contineret. Ille autem vir eruditus et humanissimus, ea omnia quæ in nostro Codice desiderabantur, diligenter exscripsit, ut transmitteret mihi; cum autem is cui apographum suum dederat mihi transmittendum, summa usus negligentia, illud amisisset, et pessum dedisset, eamdem iterum vir ille, non sat a me laudandus, curam, eumdem laborem suscepit, persecit atque misit, cui ego immortales habeo gratias. Synopsin igitur ex hisce duobus Codicibus exceptam edidi: ipsique Diatribam præmisi, in qua pluribus probavi Chrysostomi notas et indicia multa in illa haberi quæ ejus genuinum esse opus suaderent : neque tamen calculum omnino ea de re tuli, sed ut par erat, me eruditorum ea de re sententiam exspectare professus sum, ut non meo tantum, sed

literatorum per orbem judicio opus Chrysostomo assereretur.

Argumenta porro ad eam rem bene multa protuli; sed aliud superest non omittendum, ac vel ea de causa proferendum quod aliquid singularitatis præ se ferat. In fine Proæmii ad Synopsin librorum Novi Testamenti enumerationem sic orditur Chysostomus: Sunt autem Novi Testamenti libri Epistolæ quatuordecim Pauli, quatuor Evangelia, duo discipulorum Christi Joannis et Matthæi, duo autem Lucæ et Marci, quorum alius Petri, alius Pauli discipulus fuit. Et sic catalogum ad finem usque prosequitur. Itaque librorum Novi Testamenti recensionem parans, ab Epistolis Pauli orditur, et post Epistolas illas Evangelia numerat, contra quam in aliis omnibus etiam antiquissimis Scripturæ sacræ catalogis observabatur: siquidem hic ordo ubique comparet, ut primum quatuor Evangelia, hinc Actus apostolorum, postea Epistolæ Pauli, demum Epistolæ, quas catholicas appellabant, numerentur. Licet enim Scripturæ omnes paris sint auctoritatis, paremque fidem exigant, utpote quæ Spi-

<sup>(</sup>a) Quis vero Chrysostomi dictionem translatam proprio sensu accipiat? Nam in hujus orationibus mense Aprili jam invenire licet spicas comatas, quas apud agricolas Junio demum reperias.

exsilii otio frueretur hanc suscepisse operam : sed hæc omnia incerta sunt, nec nisi augu-

rando proferri possunt.

Cur autem imperfectum opus remanscrit, quis vel conjectura assequi possit? Quæ supersuntautem ad medium tantum capitis octavi pertingunt. Ubi animadvertas velim, illam in capita divisionem, quæ in hisce Commentariis observatur, a quodam nupero, secundum divisionem hodiernæ Vulgatæ nostræ invectam fuisse. Priscis enim temporibus, apud Græcos maxime, aliæ diversæque obtinebant in capita divisiones. Commentarium vero numquam a Chrysostomo perfectum absolutumque fuisse arbitror: sed cum animo perficiendi cæpisset, ingruentibus negotiis alio fortasse abductus fuerit.

Interpretationem porro Latinam Godefridi Tilmanni, utpote paraphrastice adornatam, ac verbis inutilibus redundantem, rejecimus, novamque paravimus. Certe is cum ratione pugnare videtur, qui Chrysostomum, quo nullus in dicendo locupletior, ita de Græcis in Latinum convertit, ut nova adhuc in interpretatione verborum redundantia compareat.

Ad Homilias in Oziam et de Seraphinis nihil novi proferendum habemus, sed satis sunt ea quæ diximus in Monito, col. 93-98. Nec quidpiam suppetit circa duas sequentes homilias addendum iis, quæ in Monitis singularum ibidem narravimus: idipsumque dicimus de duabus

Homiliis de Prophetiarum obscuritate.

Commentarium in Danielem non sine aliquo scrupulo inter germana Joannis nostri opera locavimus. Dictio certe Chrysostomi est; genus interpretandi a Chrysostomi more non discedit: sed tam compendiosam narrationem in sancti doctoris operibus vix reperias; non solet quippe ille ita jejune et exiliter disserere. Quamobrem dicamus oportet cum Cotelerio et Tillemontio, opus a Chrysostomo tentatum, non absolutum fuisse. Neque tamen talem esse hanc nostram opinionem puto, ut adimere omnem adversam suspicionem possit.

In duas vero sequentes homilias, quas non ita pridem ex Manuscriptis eruerat v. cl. Benzelius, quantum satis erat, diximus in Monitis. Hoc unum addere libet, nos priorem, quæ inter præstantissimas numeranda, edidisse ad fidem Ottoboniani Codicis, unde ego exscripsi

Romæ, qui Codex longe accuratior est Anglicano, quo usus est Benzelius.

Quod spectat autem Homiliam contra Circenses ludos et theatra, qua pulchrior altera non est in Chrysostomi scriptis, quamque nunc primum a nobis erutam publicavimus, quid sentiremus, quid de anno, imo de die qua habita fuerit statuendum putaremus, abunde diximus in Monito ad eamdem. Verum quia secundæ curæ potiores sunt, novam eamque gravissimam disticultatem circa tempus et diem habitæ concionis ex ipsis Chrysostomi verbis oriri deprehendimus, qua de re jam nobis agendum incumbit.

### § II. Disquisitio circa tempus et diem quo habita fuit egregia illa Concio contra ludos Circenses et theatra, quam nuper erutam edidimus, col. 263 et sqq.

'Ut intelligatur, qua in re difficultas versetur, retractanda sunt ea quæ in Monito diximus, repetenda illa quæ circa tempus et diem habitæ concionis dicuntur initio homiliæ. Jam annum unum emensus erat Chrysostomus in episcopatu Constantinopolitano, etenim annus tandem est elapsus ex quo in vestram civitatem advectus sum : cum ordinatus ergo fuisset anno 398, atque ut ait Socrates, 26 Februarii, jam secundum episcopatus annum agebat. Illo igitur anno feria quarta hebdomadæ cujusdam irrumpente pluvia ingenti atque omnia secum trahente, et ab ore, ut ita dicam, agricolarum mensam rapiente, comatas spicas dejiciente, cæteraque omnia per humidæ materiæ copium devastante, litaniæ et supplicationes fuere, etc. Diximus autem post Chrysostomum hæc feria quarta accidisse : ait enim, uno tantum interposito post tantam alluviem die, ludos Circenses in Parasceve editos fuisse. In Parasceve igitur, quidam ex grege Christianorum relicta ecclesiæ concione, ad spectaculum concertantium equorum transfugerunt, atque ita debacchati sunt, ut totam urbem vocibus clamori-busque repleverint.... Ne ipsam quidem diem reveriti, in qua symbola salutis generis nostri consummata sunt. Verum in Parasceve (a), cum Dominus tuus pro orbe crucifigebatur, et sacrificium tale offerebatur, paradisus aperiebatur, et latro in antiquam reducebatur patriam, maledictio dissolvebatur, peccatum delebatur, diuturnum tollebatur bellum, Deusque reconciliabatur cum hominibus, atque omnia mutabantur : in illa die in qua jejunare oportebat, confiteri, et gratias precando referre ci qui tot bona orbi contulit : tunc tu relicta ecclesia et sacrificio spirituali, fratrumque cœtu, atque jejunii gravitate, captivus a diabolo ad illud spectaculum abductus es.

Hæc ita pathetice effert Chrysostomus, ut putaverim Parasceven illam, quam tantopere celebrat ille, esse feriam sextam hebdomadæ sanctæ, ac proinde illa omnia, quæ pluribus recenset S. antistes, in hebdomade sancta accidisse: fateorque me hanc sententiam amplexum fuisse. Verum contra illam gravissimæ insurgunt difficultates, quarum alteram primo perceptam exposui in Monito, estque hujusmodi: In concione ait Chrysostomus, ante tres dies imber ingens. Imber autem ille decidit feria quarta hebdomadis, quinta feria nihil memoratur accidisse, in Parasceve ludi equestres multos ex catholicis abduxerunt; Sabbato iidem ipsi Christiani theatrorum spectacula adierunt. Hinc vero sequi videtur hanc homiliam ipsa die Dominica habitam fuisse, inter quam diem et feriam quartam præcedentem retro numerando tres intercede—

<sup>(</sup>a) Hæc intelligenda esse de die Veneris ante Pascha ex eo probatur, quod in illa ipsa die evenerint quæ bic memorat, et quod jejunium magnum seu quadragesimale in medio proferatur.



bant dies pleni et integri, Sabbatum, Parasceve et seria quinta. Sed si homilia in die sancto Paschæ habita suerit, cur ne verbum quidem in concione tota de resurrectione Domini habetur? Nam etsi dici sortasse possit Chrysostomum illo die, ut indignationem suam in eos, qui theatra diebus sanctis adierant, exoneraret, concionem habuisse, nihilque aliud cogitasse: an potuit in die sancto Paschæ nihil omnino de tanta celebritate ne carptim quidem loqui? Si vero in sequentem diem homiliam mittamus, alia exsurget difficultas; non enim tres tantum dies, sed quatuor pleni et integri intercedent; ac licet dici possit Chrysostomum tres dixisse dies non supputando, sed tempus circiter assignando, certe vix in animum inducere possis, Chrysostomum contra eos qui in Parasceve ad ludos Circenses accurrerant, et Sabbato theatra obscænis spectaculis plena adierant, nihil dixisse de Paschatis die Sabbatum illud insequente, si vere suisset illa hebdomas sancta.

Altera neque minor ex verbis ipsis Chrysostomi oritur difficultas. Imber ille ingens, inquit, omnia trahebat, comatas spicas dejiciebat, στάχυας κομῶντας κατακλίνων, id est secundum literam, spicas comatas ut se inclinarent cogebat, quibus verbis tempestatem messi proximam indicat (a). Quomodo autem id intelligi queat de campis quales sunt ineunte Aprili, herba viridi nempe, non comatis spicis, repleti: siquidem hoc anno, si fidendum Tabulis Paschalibus, Pascha incidit in sextam Aprilis diem? Ut ut vero est, comatæ spicæ non possunt vel

ineunte vel medio Aprili in agris erigi.

Quid vero si dicamus hæc ad hebdomadam sanctam non referri, sed ad aliam hebdomadam mense circiter Junio, quando spicæ comantes in agris observantur circa Constantinopolin? Hoc pacto certe difficultates omnes solverentur: videndum ergo an Parasceve illa, in qua symbola salutis generis nostri, in qua Dominus pro orbe cruci figebatur, etc., possit de qualibet feria sexta seu Parasceve intelligi. Apud Græcos utique Parasceve pro feria sexta accipitur: Purasceven enim diem Veneris esse ait Clemens Alexandrinus Strom. VII, p. 744, et Chronicon Anonymi manuscriptum a Carolo Cangio in Glossario Græco allatum hæc de Constantino magno habet, Constantinus multas leges pro Christianis tulit, jussitque Parasceven et Dominicam honorari, illam propter crucem Domini, hanc propter resurrectionem.

Hic certe videtur Chrysostomus de alia Parasceve loqui, quam de illa quæ in hebdomada sancta celebrabatur; alioquin enim annon de Sabbato sequenti loquens, quo pars Christiani populi ad theatra se contulit, objurgaturus illos erat quod in vigilia ipsa sanctissimi Paschatis

ad profana et lasciviæ plena illa spectacula se contulissent?

De cæteris quæ sequentur opusculis, quæque in Editionibus Chrysostomi Græco-Latinis non exstabant, satis diximus in Monitis ad singula. Quæ Monita prudens lector legere ne omittat; sunt enim ea mente concinnata, ut majorem ex homiliarum lectione fructum percipiat.

### § III. De Synopsi Scripturæ sacræ, et cur Chrysostomus in recensione librorum Novi Testamenti Pauli Epistolas ante Evangelia ponat.

Synopsin Scripturæ sacræ ex Manuscripto quodam Coisliniano desumpsimus; Codex autem ille mutilus in multis locis erat: nam præterquam quod in Veteri Testamento plurima desiderabantur, tota Novi Testamenti Synopsis deerat, quam tamen ab se concinnatam ipse auctor in proæmio testificatur. Quapropter nihil non egimus, ut si qua in aliis bibliothecis laterent, quorum accessione sartum tectum opus dare possemus ea nobis amicorum ope mitterentur exscripta. Ubi vero comperi alium ejusdem Synopseos Codicem exstare Lugduni Batavorum in bibliotheca, quæ olim Isaaci Vossii fuerat, virum doctissimum Abrahamum Gronovium rogavi ut mihi eorum quæ in Manuscripto nostro deerant copiam faceret, annotatis diligentissime iis quæ Manuscriptus noster contineret. Ille autem vir eruditus et humanissimus, ea omnia quæ in nostro Codice desiderabantur, diligenter exscripsit, ut transmitteret mihi; cum autem is cui apographum suum dederat mihi transmittendum, summa usus negligentia, illud amisisset, et pessum dedisset, eamdem iterum vir ille, non sat a me laudandus, curam, eumdem laborem suscepit, perfecit atque misit, cui ego immortales habeo gratias. Synopsin igitur ex hisce duobus Codicibus exceptam edidi: ipsique Diatribam præmisi, in qua pluribus probavi Chrysostomi notas et indicia multa in illa haberi quæ ejus gezuinum esse opus suaderent: neque tamen calculum omnino ea de re tuli, sed ut par erat, me eruditorum ea de re sententiam exspectare professus sum, ut non meo tantum, sed literatorum per orbem judicio opus Chrysostomo assereretur.

Argumenta porro ad eam rem bene multa protuli; sed aliud superest non omittendum, ac vel ea de causa proferendum quod aliquid singularitatis præ se ferat. In fine Proæmii ad Synopsin librorum Novi Testamenti enumerationem sic orditur Chysostomus: Sunt autem Novi Testamenti libri Epistolæ quatuordecim Pauli, quatuor Evangelia, duo discipulorum Christi Joannis et Matthæi, duo autem Lucæ et Marci, quorum alius Petri, alius Pauli discipulus fuit. Et sic catalogum ad finem usque prosequitur. Itaque librorum Novi Testamenti recensionem parans, ab Epistolis Pauli orditur, et post Epistolas illas Evangelia numerat, contra quam in aliis omnibus etiam antiquissimis Scripturæ sacræ catalogis observabatur: siquidem hic ordo ubique comparet, ut primum quatuor Evangelia, hinc Actus apostolorum, postea Epistolæ Pauli, demum Epistolæ, quas catholicas appellabant, numerentur. Licet enim Scripturæ omnes paris sint auctoritatis, paremque fidem exigant, utpote quæ Spi-

<sup>(</sup>a) Quis vero Chrysostomi dictionem translatam proprio sensu accipiat? Nam in hujus orationibus mense Aprili jam invenire licet spicas comatas, quas apud agricolas Junio demum reperias.

ritum sanctum primum habeant auctorem, aliquis tamen ordo in libris sacris enumerandis a principio constitutus est. Verum Chrysostomus ita Paulum amabat, ut ipse non semel in scriptis suis testificatur, ut quavis minima data occasione, si Paulus concionanti sese offerret, si semel ille Pauli mentionem faceret, non posset ulterius a Paulo discedere: ait enim ipse infra, col. 146, cum inter concionandum Paulum attulerat, ulterius relinquere non posse, et a proposito argumento abduci. Tali igitur modo erga Paulum affectus Chrysostomus quatuordecim Epistolas Pauli ante quatuor Evangelia posuit, neque hic tantum, sed etiam capite secundo in Isaiam, col. 27, sic ait : Non enim quemadmodum Pauli Epistolæ et Evangelia in unum collecta sunt, ita et prophetiæ: sed, quod dixi, diversis temporibus. Neque tamen ideo

#### SANCTI PATRIS NOSTRI

## JOANNIS CHRYSOSTOMI

OPERA OMNIA.

## INTERPRETATIO

IN ISAIAM PROPHETAM (a).

Laus Isaiæ prophetæ; sanctorum et prophetarum amer erga populos; nullus ad suscipiendam rempublicam aptior quam philosophus. - Hujus prophetæ excellentiam ex ipso maxime ejus opere percipere licet : illam vero perfectius declarat Paulus, qui accuratius omnibus ejus virtutes noverat, utpote qui tanta cum plenitudine Spiritus loqueretur. Ejus enim loquendi libertatem, animum minime servilem, excelsam mentem. magnamque in prophetia de Christo perspicuitatem ostendens, hæc omnia uno verbo complexus est dicens : Isaias autem audet, et dicit (Rom. 10. 20): Inventus sum a non quærentibus me : palam apparui iis, qui me non interrogabant (I sai. 65. 1). Multa item commiseratione plenus erat. Non modo enim contra populi amentiam insurgebat, neque tantum libera lingua, et animo sublimiore imminentes illis ærumnas cum multa fiducia prænuntiabat, sed etiam in ipsis calamitatibus non minus quam ii qui in ipsas inciderant dolebat et cruciabatur, acerbiusque lugebat quam ii ipsi qui malis premebantur. Atque omnium, ut ita dicam, prophetarum sanctorumque talis mos erat, ut vel patrum amorem affectu erga contribules, quos regebant (b), superarent, et naturæ tyrannidem longo

(a) Coliata est cum Ms. Regio 1933, quem unicum babe-mus, et cum variis lectionibus, quas Savilius ad calcem octavi Tomi edidit ex Ms. Bavarico. (b) Prophetarum subditos hic dicit Judæos. Id quod sane verum esse potnit sub Moyse et Samuele, Verum erga alios prophetas quomodo subditi prophetarum dici poterant Ju-

spatio anteirent. Nemo enim, nemo utique tanto amoris affectu erga prolem flagrabat, quanto illi ad mortem usque erga eos quos moderabantur, lacrymantes, lugentes, pro illis dira patientibus Deum obsecrantes, simul abducti in miseriarum consortium; nihil non agentes et patientes, ut illos a superna ira et ab ingruentibus rebus tristibus eriperent. Etenim nihil ad suscipiendam rempublicam aptius, quam anima philosophiæ plena misericordiæ addicta. Ideo Moysem illum magnum in administrationis publicæ solium Deus evexit, quia ille prius suum erga populum amorem operibus exhibuerat, posteaque dicebat: Si quidem dimittis illis peccatum, dimitte; sin minus, et me dele de libro quem scripsisti (Exod. 32. 31. 32). Et ille ipse [Isaias] illos cernens pereuntes, dicebat: Dimittite me, amare flebo. Ne contendatis consolari me super contritione filiæ generis mei (Isai. 22. 4). Jeremias vero post urbis excidium longas edidit lamentationes. Ezechiel porro cum illis profectus est, tolerabiliusque putabat in aliena, quam in propria terra degere, e re maxime fore existimans, si calamitate oppressis ad consolationem præsens esset, aliorumque res curaret ac dirigeret. Daniel autem pro reditu illorum viginti et plures

dæi? Hic vero nulla potest suspicio esse mendi; nam hæc vox paulo post repetitur. Subditos autem prophetis Judæos hic dicere puto Chrysostomum, quia in ils quæ religionem et cultum belennur. obsequi jubebantur.

putandum est Joannem nosirum Epistolas Pauli Evangeliis præposuisse, sed parum inleresse putabat, utra prima ponerentur, quoniam, ut jam dixi, omnia sciebat ex codem Spi-

ritu promanavisse.

Ad opuscula sequentia satis sunt eà quæ in Monitis præfati sumus. Unum restat admonendum, nempe dixisse nos in Monito ad Homiliam de Legislatore, Florilegia in fine hujusce Tomi edenda a nobis esse. Id scilicet initio decreveramus. Verum postea cum advertissemus fore ut in nimiam molem cresceret hic Tomus, si Florilegia in fine ederemus, illa in alium Tomum cudenda misimus.

ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

## ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ

## ΤΑ ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ

## EPMHNEIA

ΕΙΣ ΤΟΝ ΠΡΟΦΗΤΗΝ ΗΣΑΙΑΝ.

Του προφήτου τούτου το έξαίρετον μάλιστα μέν καί αὐτόθεν Εστιν ίδειν, δείχνυσι δε αὐτό ἐντελέστερον ό πάντων ἀχριδέστερον τὰς ἀρετὰς αὐτοῦ είδὼς Παῦλος. āτε Πνεύματι τοσούτω φθεγγόμενος. Την γάρ έλευθεροστομίαν αύτου, και το φρόνημα το άδούλωτον, και την ύψηλην γνώμην, και την πολλην εν τη περί του Χριστου προφητεία σαφήνειαν ένδειχνύμενος, άπαντα ταῦτα ένλ ρήματι παρέστησεν είπών. Ἡσαίας δὲ ἀποτολμα καί λέγει· Ευρέθην τοῖς ἐμὲ μὴ ζητοῦσιν· ἐμφανής ἐγετόμην τοῖς ἐμέ μὴ ἐπερωτῶσι. Πολύ δὲ αὐτοῦ καὶ τὸ συμπαθές. Οὐ γὰρ δἡ μόνον κατεξανίστατο τῆς τοῦ δήμου μανίας, οὐδὲ ἐλευθέρα γλώττη καὶ ὑψηλοτέρα γνώμη τὰ μελλοντα αὐτοὺς καταλήψεσθαι λυπηρά μετά πολλῆς άπήγγειλε τῆς παρρησίας, άλλά καὶ ἐν αὐταῖς ταῖς τῶν πραγμάτων περιστάσεσιναύτων ούχ έλαττον των έμπιπτόντων άλγει και δάκνεται, και πικρότερον των άλόντων όδύρεται. Και πάντων δὲ, ὡς εἰπεῖν, τῶν προφητῶν και των άγίων τοιούτον τὸ έθος πατέρων φιλοστοργίαν τή περί τους άργομένους ἀπέχρυψαν διαθέσει, και την της φύσεως τυραγνίδα έχ πολλού του περιόντος [2] ύπερτχόντισαν. Οὐδεὶς γάρ, οὐδείς ποτε φιλόπαις οὕτω τῶν έχγόνων περιεχαίετο, ώς ούτοι των άρχομένων ύπεραπέθνησχον, όδυρόμενοι, θρηνούντες, χαχώς πασχόντων αύτων τον θεόν παρακαλούντες, συναπαγόμενοι, κοι κωνούντες των δεινών, πάντα καλ ποιούντες καλ πάσχοντες, ώστε αύτους εξελέσθαι και της άνωθεν όργης, και της των πραγμάτων επιδρομής. Και γάρ ούδεν ούτως επιτή δειον είς άρχης αίρεσιν, ώς ψυχή φιλόσοφος καλ συναλγείν επισταμένη. Διά τουτο και Μωυσέα τον μέγαν έπι τον θρόνον τῆς δημαγωγίας άνεδίδασεν ο Θεός, έπειδή προλαδών διά των Εργων επεδείξατο την ύπερ τοῦ δήμου φιλοστοργίαν, καλ μετά ταῦτα έλεγεν. Ελ μέν άφεις αὐτοῖς την άμαρτίαν, άφες έπει κάμε έξάλειψον έκ τῆς βίδλου ῆς ἔγραψας. Καλ αὐτὸς οδτος όρων απολλυμένους αύτους ε, έλεγεν "Αφετέ με, πιπρώς κλαύσομαι. Μή κατισχύσητε παρακαλεῖτ με ἐκὶ τὸ σύντριμμα τῆς θυγατρός τοῦ γένους μου. 'Ο δε 'Ιερεμίας και θρήνους μακρούς συνέθηκε, της πόλεως κατενεχθείσης. Ίεζεκιτλ δε και συναπηλθε, και την άλλοτρίαν τῆς οίχείας χουφοτέραν είναι ἐνόμιζε, μέγιστον είς παραμυθίαν τῆς συμφορᾶς ἔχων τὸ παρείναι τοίς κάμνουσι, καὶ διορθοῦν τὰ ἐτέρων πράγματα. Καὶ ὁ Δανιήλ δε ύπερ της άνόδου της τούτων είχοσι και πλείους ήμέρας διέμενεν ο άσιτος, και πάσαν σπουδήν επεδείξατο. τὸν Θεὸν ἰχετεύων ἀφεθῆναι τῆς πικρᾶς δουλείας αὐτούς. Καὶ τῶν άγίων δὲ ἔχαστος ἐντεῦθεν φαίνεται λάμπων. Ουτω και ό Δαυίδ όρων την θεήλατον όργην εκείνην ἐπὶ τὸν δῆμον φερομένην, ἐφ' ἐαυτὸν ἐχάλει τὴν πληγήν, λέγων· Έγὼ ο ποιμήν ημαρτον, καὶ έγὼ ο ποιμήν έκακοποίησα· καὶ οὖτοι, τὸ ποίμτιον, τί ἐποίησαν; Γενέσθω ή χείρ σου έπ' έμοι, και έν τῷ οίκφ τοῦ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Reg. ἀπολλυμένους αὐτόν, male. Hic autem αὐτὸς οὕτος, qui ex serie verborum videtur Moyses esse, est lsaiss, ex cap. 22, v. 4.
<sup>b</sup> Heg. διέμεινεν.

*πατρός μου.* Καὶ 'Αδραλμ ὁ πατριάρχης πόρρω τῶν κακών έστηκώς, και ούδεν έχων κοινόν πρός τά καταληψόμενα τους \* έν Σοδόμοις κακά, ώς έν αύτοις μέσοις τοίς δεινοίς εμβεθηχώς, ούτω παρεχάλει χαλ εδέετο του Θεού, και οὐδ' ἄν ἀπέστη πάντα ποιῶν και λέγων, ώστε λύσαι τον χαλεπον έμπρησμον έκείνον, εί μή ο Θεός αύτον άφεις άπηλθεν. Οι δε εν τη Καινή και μείζονα έπεδείξαντο ταύτης την άρετην, άτε καλ πλείονος άπολελαυχότες χάριτος, καλ πρός μακρότερα κληθέντες σκάμματα. Διά τούτο καὶ Πέτρος ἀκούων τοῦ Χριστοῦ λέγοντος, ότι τοίς πλουτούσι δυσχολωτάτη ή πρός τον ούρανδν εξοοδος, ήγωνία και έτρεμε, και πεύσιν προσήγε λέγων. Τίς άρα δύναται σωθηναι; καίτοι γε ὑπέρ τῶν καθ' ἐαυτὸν θαρρῶν πραγμάτων. Οὐ γάρ τὸ ἐαυτων έσκόπουν, άλλα της οίκουμένης έφρόντιζον. Καί Παύλος δε δι' δλων τούτο ήμιν ενδείχνυται τών επιστολών Δ. δς ούδε του Χριστον ίδεζν ηνέσχετο πρό της των άνθρώπων σωτηρίας, ούτω λέγων · Το άναιίνσαι, καί σὺν Χριστῷ είναι, κρεῖσσον, τὸ δὲ ἐπιμεῖναι τῷ σαρκὶ άναγχαιότερον δι' ύμιᾶς. Τοιούτον χαλ ούτος ήμιν διατηρεί του χαρακτήρα ό προφήτης, και λέγων τάς άποφάσεις του Θεού μετά πολλής [3] της παρρησίας, καλ ἐπιτιμῶν τοῖ; ἀμαρτάνουσι, καὶ παρακαλῶν αὐτὸν συνεχώς καὶ διὰ μακρών των λόγων παροξυνόμενον κατ' εύτων και τούτο μάλιστα πρός τῷ τέλει τῆς προφητείας έστιν ίδεζν, τέως δε αύτων άναγχαζον άρξασθαι των προοιμίων.

#### ΚΕΦΛΛ. Α'.

### "O; acıç, fir elder Hoataç.

α'. "Ορασιν καλεί την προφητείαν, ή διά το πολλά των εκδησομένων επ' αὐτῆς ὀράν τῆς δύεως, ώς ὁ Μιχαίας είδε του λαόν έσπαρμένου · και ό Ίεζεκιτλ την αίχμαλωσίαν καὶ τὴν παρανομίαν τῶν τὸν ξλιον προσκυνούντων και τον θαμούζην. ή διά το την άκοην των προφητών την έχ τοῦ Θεοῦ γενομένην αὐτοῖς μηδέν Ελαττον Εχειν της δψεως, άλλ' όμοίως πληροφορείν, όπερ έν τοίς βιωτικοίς ούκ Ενι. "Οτι γάρ έτέρως ήκουον παρά τούς λοιπους των ανθρώπων, φησί Προσέθηκέ μοι ώτιον **ἀχούειτ.** Ποιεί δὲ καὶ τὸν λόγον ἀξιόπιστον, δρασιν είπών, καλ άνίστησε τον άκροατήν, καλ παραπέμπει πρός τὸν τὰ πράγματά δείξαντα. "Εθος γὰρ αὐτοῖς ἄπασι τοῖς παρλ του Θεού διαπορθμεύουσι τὰ λεγόμενα, τούτο πρό των Είλων κατασκευάζειν, ώς ούδεν οίκοθεν φθέγγονται, άλλ' ότι θείοι χρησμοί τινές είσι τά λεγόμενα, καί γράμματα έχ των ούρανων καταθάντα. Ούτω και ό Δανίδ. Η γλώσσα μου κάλαμος γραμματέως όξυγράφου. Μή τοίνυν του καλάμου νόμιζε είναι τὰ γράμματα, άλλά τῆς κατεχούσης αύτον δεξιάς, τουτέστι, μή της γλώττης του Δαυίδ, άλλά της χινούσης αύτον χάριτος. Καὶ ἔτερος δὲ προφήτης τοῦτο αὐτὸ ἐνδειχνύμενος έλεγεν, ότι Αlπόλος ήμην, φησ!, συκάμινα κνίζων: ίνα μή ανθρωπίνη σοφία τα λεγόμενά τις λογίσηται. Καλ ούδε τούτω ήρχεσθη μόνον, άλλα και ετερόν τι προστέθεικεν είπων. Άλλλ μην έγω ένεπλησθην Ισχύος έν ΙΙνεύματι Αυρίου, και κρίματος, και δυναστείας. Ού γάρ δή μόνον σοφούς αὐτούς ή χάρις, άλλά καὶ ίσχυρούς εἰργάζετο, οὐ τῆ τοῦ σώματος κατασκευῆ, ἀλλά τῆ

<sup>a</sup> Reg. επταληψόμενα τοῖς.
b Prius Editi habebant δι' δλου... ἐπιστολῶν, quad putat Bavilius dict posse eadem ratione qua dicit ipse Chrys. in psatin. χενι, πανταχού τῶν ἐπιστολῶν. — Malo tamen lectionem mutare, et δι' δλων legere; imo sic legitur in Bava-rico.

γνώμη. Έπειδή γάρ πρός δήμου είχου • Ιταμόν καί άναίσχυντον, αἰμάτων διψώντα προφητικών, καὶ σταγαίς άγίων ἐμμελετῶντα, εἰκότως πολλῆς ἐδέοντο τῆς δυνάμεως, ώστε μή καταπλαγήναι την άφατον αύτων ρύμην. Διά δή τουτο τῷ μεν Ἱερεμία φησὶ, Τέθεικά σε ώς στῦλον σιδηροῦν, xal ὡς τεῖχος χαλχοῦν· τῷ ὑὲ Ίεζεκιήλ d, Er μέσω σκορπίων σύ κατοικεῖς, μή φοδηθής από προσώπου αύτῶν, μηδε πτοηθής. Καλ Μωϋσῆς δὲ, ἡνίχα ἀπεστέλλετο, οὐχὶ τὸν Φαραὼ δεδοικώς, άναδύεσθαί μοι δοκεί μόνον, άλλ' αύτον μάλιστα τὸν δημον τῶν Ἰουδαίων. [4] Τῷ γοῦν Θεῷ διαλεγόμενος, καὶ τὸν βάρδαρον ἀφεὶς, μετὰ πολλῆς τῆς σπουδῆς μαθείν έζήτει, τί δεί πρός αύτους είπειν άπιστοῦντας, οτι δή παρά Θεού άφιγμένος εξή: και τα σημεία τῆς ξχείνων ξνεχεν ξλάμδανε γνώμης, χαι μάλα είχότως. Εί γάρ εξς αύτον ούτως έφοδησε, και ταύτα εύεργετηθείς, τί είχος ήν αύτον παθείν έννοοῦντα τον άταχτον δημον έχεινου; Διά δη τούτο ούχι σοφίας μόνου, άλλλ καὶ δυνάμεως ελάμδανε Πνευμα, καὶ ελεγεν · Ένεπλήσθην ίσχύος έν Πνεύματι Κυρίου, και κρίματος, και δυναστείας. Καλ έτερος δε πάλιν · Ρημα Θεοῦ έγέrετο πρός Ιερεμίαν τόν τοῦ Χελκίου. Καὶ ἔτερος δὲ πάλιν· Λῆμμα Νινευί. Βιβλίοι· ε όράσεως Νασίμ τοῦ Ε.Ικεσαίου. Καὶ αὐτὸς γάρ οὖτος ἐτέρῳ ῥήματι τὸ αύτο τοίς προτέροις ανδείχνυται, του Πνεύματος την κατοχήν λημμα καλέσας. Έπειδή γάρ λαμδανόμενοι ύπδ του Πνεύματος ούτως έλεγον, την ένέργειαν της χάριτος ούτως ώνόμασε.

Διά τούτο καὶ Παύλος πανταχού προτίθησι τών Έπιστολών το της αποστολής δυομα, όπερ οι προφήται εποίου διά τοῦ λέγειν, δρασις, καὶ λόγος, καὶ λημμα, και φημα, τούτο διά του της άποστολης κατασχευάζων ονόματος. "Ωσπερ γάρ ο λέγων δρασιν καλ ρημα θεού, οὐ τὰ οἰχεῖα φθέγγεται, οὕτω καὶ ὁ ἀπόστολον έαυτὸν καλῶν, οὐ τὰ παρ' ἐαυτοῦ διδάσκει, άλλ' ἄπερ ό άποστέλλων ἐχέλευσεν Γ. ᾿Αποστόλου γὰρ ἀξίωμα, μηδέν οξκοθεν έπεισάγειν. Διό καὶ ὁ Χριστός Ελεγε. Μή καλέσετε διδάσκαλον ἐπὶ τῆς γῆς · εἰς γὰρ ὑμῶν έστιν ο διδάσκαλος ο έν τοίς ούρανοίς. δειχνύς, ότι πάσα τῶν παρ' ἡμῖν δογμάτων ἡ ἀρχἡ τὴν ῥίζαν ἄνωθεν Ελαθεν έχ του τών ούρανών Δεσπότου, χαν άνθρωποι ώσι πρός τὰ λεγόμενα διακονούμενοι. "Ην είδεν 'Ησαίας. Τὸ πῶς ὁρῶσιν οἱ προφῆται ταῦτα, ἄπερ ὁρῶσιν, ούχ ψητετερον είπειν ου γάρ δυνατόν έρμηνευθήναι λόγφ τον τρόπον της δύεως. άλλ έχεινος μόνος οίδε σαφως, ό τη πείρα μαθών. Εί γάρ φύσεως έργα καὶ πάθη πολλάκις οὐδείς ἄν παραστήσειε λόγω, πολλώ μαλλον τὸν τρόπον τῆς τοῦ Πνεύματος ἐνεργείας. Εἰ ἐὲ ἀμυδραῖς είκόσιν άποχρησάμενον δεί κατατολμήσαι, ούχ ώστε τό σαφές παραστήσαι 5, άλλ' ώστε αίνίγματι παρασχείν. έμοι δοχεί ταύτο χαι έπι των προφητών γίνεσθαι, οίον αν εί ή χαθαρών ύδάτων φύσις ήλιαχάς άχτινας δεξαμένη καταυγασθείη, ούτω και των προφητών τὰς ψυχάς, καθαιρομένας οἰκεία ἀρετή πρώτον, ὑποδέχεσθαι τὴν τοῦ Πνεύματος δωρεάν, καλ πρός την λαμπηδόνα ποιουμένας έχείνην, ούτω δέχεσθαι των μελλόντων την γνώσιν. Νός

S.vil. putat deesse λέγειν aut πρεσδείαν, vel simile quidpiam. Boisius legendum esse ήχον existimat. An desit aliquid non ausim affirmare: nam apud Chrysostomum hujusmodi αποσιωπέσεις non paucæ occurrunt.

d interpres legerat διὰ δὲ τοῦτο τῷ μὰν Ἱερεμία ὁ Θεόε στοτ... τῷ δὲ Ἱεζενιήλ, et sic Bavaricus. Regius vero (odex διὰ δὴ τοῦτο μὰν Ἱερεμίας σησί .. τῷ δὲ Ἱεζενιήλ, male. Tilmannus optime legit.

Sic recte Savil. et Reg. Morel. vero Neveut, xai \$16.

Reg. male o amourolo; exeleures.

F Sie Bavarious Codex recte. Editi naparthiat.

dies jejunus mansit, nullamque non sollicitudinem adhibuit in supplicando Deo, ut illos ab amara servitute redimeret. Singuli quoque sancti hoc splendoris genere fulgent. Sic et David immissam in populum iram Dei cernens, in se vindictam revocabat dicens: Ego pastor peccavi, et ego pastor malum perpetravi : et isti, qui grex sunt, quid fecerunt? Fiat manus tua super me, et domum patris mei (2. Reg. 24. 17). Abraham vero patriarcha, cum procul esset a malis, et nihil commune haberet cum pernicie illa Sodomitas invasura, quasi ipse in mediis calamitatibus consisteret, ita Deum precabatur et rogabat, neque finem facturus erat supplicandi ut dirum incendium averteret, nisi Deus illo dimisso abiisset. Sancti porro Novi Testamenti majorem exhibuere virtutem, utpote majori gratia donati, et ad diuturniora certamina vocati. Ideo Petrus Christum audiens dicentem, divitibus difficillimum esse cælorum ingressum, angebatur et tremebat, atque ita sciscitatus est: Quis ergo potest salvari (Luc. 18. 26)? etiamsi circa res suas confideret. Non enim de rebus suis, sed de orbe solliciti erant. Paulus certe per omnes Epistolas suas illud indicat: qui prius habebat hominum salutem, quam Christum videre, ita dicens : Resolvi, et cum Christo esse, melius est, manere autem in carne magis necessarium propter vos (Philipp. 1. 23. 24). Talem nobis servat formam hic propheta; Dei namque sententias cum magna fiducia profert, peccatores increpat, ipsumque contra illos exaspera. tum longis frequenter sermonibus placat; quod in fine maxime prophetiæ videre est. Tandem ipsum adeundum est prophetiæ exordium.

### CAPUT I (a).

## Visio quam vidit Isaias.

1. Visionem vocat prophetiam, vel sic loquitur, quod multa corum quæ eventura erant sub aspectu haberet; quemadmodum Michæas vidit populum dispersum (3. Reg. 22. 17); et Ezechiel captivitatem ac prævaricationem corum qui solem et Thamuzem adorabant (Ezech. 8. 14): vel quia id quod prophetæ a Deo audiebant, ipso rerum conspectu nibil minus haberet, sed perinde fidem faceret, secus quam in rebus hujus mundi. Quod enim alio audirent modo, quam reliqui homines, id ille ait : Addidit mihi aurem ad audiendum (Isai. 50. 4). Sermonem autem fide dignum reddit cum ait, Visio, auditoremque excitat, et ad eum qui res exhibuit transmittit. Mos enim erat omnibus, qui Dei dicta in alios transmittebant, illud ante alia constituere, se nihil a semetipsis loqui, sed divina ab se proferri oracula et scripta ex cælis delata. Sic David aiebat : Lingua mea calamus scribæ velociter scribentis (Psal. 44. 2). Ne putes igitur literas ex calamo prodire, sed ex dextera tenentis eum; id est, non ex lingua Davidis, sed ex gratia ipsam movente. Alius vero propheta idipsum declarans dicebat: Caprarius eram sycomoros evellens (Amos 7. 14); ne quis dicta

(n) Nulla capitum distinctio habetur in Regio Codice. Imo in veteribus Mss. longe diversus erat capitum ordo, ut videus in Bibliotbeca nostra Coisliniana, de libris Biblic s.

humanæ sapientiæ adscriberet. Negue hoc dieto contentus fuit, sed aliud addidit his verbis : Sed ego repletus sum fortitudine in Spiritu Domini, et judicio, et potentia (Mich. 3. 8). Gratia quippe illos non modo sapientes, sed etiam fortes efficiebat, non corporis constitutione, sed mente. Quia enim cum populo rem habebant audace et impudente, ac sanguini prophetarum inhiante, sanctorumque cædem moliente, multa certe illi egebant fortitudine, ut ne corum impetum formidarent. Ideo Jeremiæ dicitur, Posui te ut columnam ferream et ut murum æreum (Jer. 1.18); Ezcchieli autem, In medio scorpiorum tu habitas, ne timeas a facie eorum, neque formides (Ezcch. 2. 6). Moyses quoque cum mitteretur, non Pharaonem tantum, sed et populum Judaicum metuens, recusasse mihi videtur (Exod. 4. 10). Deum igitur alloquens, barbaro dimisso, ediscere ingenti studio peroptabat, quid dicendum ipsis esset non credentibus, se a Deo missum accedere; signaque accepit ad illorum mentem subigendam opportuna : et merito quidem. Nam si unus illorum ipsum ita exterruit, et quidem beneficio affectus, quid passum esse verisimile est turbulentum illum populum mente revolventem? Ideo non sapientiæ modo, sed etiam fortitudinis Spiritum accepit, et ideo dicebat ille : Repletus sum fortitudine in Spiritu Domini, et judicio, et potentia (Mich. 3. 8). Aliusque iterum : Verbum Dei factum est ad Jeremiam filium Chelciae (Jer. 1. 1). Et alius rursum : Assumptio Ninices. Liber visionis Nahum Elcesæi (Nahum. 1. 1). Hic ipse quoque Isaias altero verbo idipsum quod prius declarat, Spiritus participationem vocans assumptionem. Quonjam enim a Spiritu assumpti sic loquebantur, operationem gratiæ ita vocavit,

Apostolus a Deo missus, ut nomen ipsum sonat. Nobilitas non ex majoribus, sed ex merito proprio. -Idcirco Paulus omnibus Epistolis apostolatus nomen præmittit : quod etiam prophetæ faciebant, cum dicerent, visio, et verbum, et assumptio, et sermo; idipsum ille per apostolatus nomen efficiebat. Sicut enim is, qui dicit visionem et sermonem Dei, non propria effert : sic et qui seipsum apostolum vocat, non sua docet, sed ea quæ jussit is qui misit. Apostoli namque dignitas est per se nihil offerre. Idcirco diccbat Christus: Ne vocetis magistrum super-terram: unus cnim est magister vester, qui est in cælis (Matth.23. 10); ostendens omne dogmatum nostrorum principium, radicem desuper ex cælorum Domino accepisse, etiamsi homines sint qui ad illa ministrant. Quam vidit Isaias. Quomodo hac, quie vident prophetæ, videant, dicere non nostrum est; visionis quippe modum non possumus interpretari; sed ille solum clare novit, qui experientia didicit. Etenim si natura opera el affectus sæpe nemo explicare potest, multo minus modum operationis Spiritus. Quod si obscuris imaginibus audacter quis id aggredi possit, non certe ita poterit ut clarum id reddat, sed in ænigmate id efferet. Mihi quidem videtur id ita factum esse in prophetis, ut cum aquæ limpidæ natura radios solares excepit, tota illustratur, sic et prophetarum animas propria virtute prius expurgatas, donum Spiritus accipere, et ad fulgorem illum concinnatas ita futuro-rum notitiam admittere. Filius Amos. Cur patrem commemorat? Aut ad tollendum æquivocum, aut ut addiscamus patris vilitatem filii virtutem non obscurare: nobilitatemque esse non ex præclaris majoribus oriri, sed ex propria magnitudine. Hic certe ex ignobili patre natus, omnibus illustrior evasit, propriæ virtutis excellentia fulgens. Quam vidit contra Judæam et contra Jerusalem.

2. Cur distincte utrumque locum commemorat? Quia pænæ divisim inflictæ sunt, diversisque temporibus, Deo id sapienter dispensante, ne omnes una perirent, sed sensim et paulatim, ut abductorum supplicio cieteri resipiscerent. Quod si pharmaco non fuerint, ut par crat, usi; non medici, sed ægrotorum culpa erit. Id autem facit semper et in singulis generationibus, non omnes simul in eadem peccata lapsos plectens; nam alias totum genus nostrum jam olim sublatum esset; sed ab aliis hic pœnas repetit, leviorem hine illis parans in alia vita cruciatum: atque æqualibus ipsorum mutationis in melius magnam occasionem suppeditat : illos autem qui neque ex proprio motu, neque ex tali dispensatione quidpiam lucrari volunt, ad inevitabilem et tremendum judicii dien, reservat. In regno Oziæ et Joathan, et Achaz et Ezechiæ, qui regnarunt in Judwa. Opportune tempus adjicit, studiosum auditorem remittens ad historiam rerum gestarum. Ita enim prophetia facilius intelligetur clariorque erit, si discamus, qua rerum conditione, et quo in statu Judaicarum plagarum, prophetæ pharmaca concinnarint. 2. Audi, cælum, et auribus percipe, terra, quia Dominus loquutus est. Multa plenum est ira hoc exordium. Nisi enim ingens esset et ineffabilis indignatio, nequaquam, missis hominibus, ad elementa sermonem vertisset. Illud vero facit non modo iræ declarandæ causa, sed ut cos qui audituri erant, ingenti pudore suffunderet, ostendens cos qui ratione decorati essent, pejus se habere, quam elementa sensu carentia. Id quod etiam cæteris prophetis in more est. Idcirco is qui ad Jeroboamum missus fuerat, omisso rege ad quem mittebatur, altare alloquitur ( 3. Reg. 15. 1. 2 ). Et Jeremias terram vocabat dicens : Terra, terra, terra : scribe hunc virum, virum proscriptum (Jer. 22. 29. 50). Aliusque rursum dicebat : Audite, valles, fundamenta terræ. Filios genui (Mich. 6. 2). Non commune omnibus hominibus hic ponit beneficium, quod nempe facti essent, sed insigne quodpiam, quod filii effecti essent. Semper enim beneficia inferre incipit Deus. Ac quemadmodum cum hominem crearet, qui non ante fuerat, eum in principio honoravit dicens, Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram (Gen. 1. 26); in nova autem lege majori nos ornavit beneficio; non solum enim nihildum operatos, sed etiam innumeris malis onustos honoravit per lavacrum regenerationis: ita et hic videre est; name eos qui non modo in adoptione nikil boni egerant, sed etiam lapsi fuerant, honoravit. Nec vero quia ante labores honorare solet. post labores mercede privat; sed tunc majora consert præmia. Et exaltavi. Quæ in Ægypto, quæ in deserto, quæ in Palæstina gessit, uno verbo carptim tetigit. Mos enim Deo est ob beneficiorum copiam in narratione gestorum non minutatim insistere. Ipsi autem spreverunt me. Transgressi sunt, inquit, legem meam, mandata dereliquerunt. 3. Cognovit bos possessorem suum, et asinus præscpe domini sui. Comparationes accusationi accessionem parant, maxime vero cum ex inæqualibus concinnantur : quemadmodum et Christus ait : Viri Ninivitæ surgent in judicio cum generatione hac, et condemnabunt eam (Luc. 11. 32); ac rursum : Regina austri surget in judicio, et condemnabit generationem hanc, quia venit ex finibus terræ audire sapientiam Salomonis (Ibid. v. 31). Rursusque Jeremias ait : Ite ad insulas Chetiim et videte in Cedar. Mittite et cognoscite, si mutabunt gentes deos snos: populus vero meus mutavit gloriam suam, ex quo nihil proficiet (Jer. 2. 10. 11). Docet legem non duram esse, et quantam mensuram exigat ab hominibus, quant bruta, et bruta omnium stupidissima implere possint. Sed dixerit quispiam, Illa in natura habent quod cognoscant. Sed possumus ca quæ bruta ex natura sua faciunt ex proposito voluntatis implere. Cognovit bos possessorem. Non ex doni excellentia in medium adducit, sed ex nequitiæ i redundantia illorum auget reprehensionem. Quemadmodum enim ad illorum pudorem elementa evocat : ita non hominibus, sed brutis ipsos comparat, ac brutorum stupidissimis, illisque pejores esse ostendit.

3. Idem facit et Jeremias, turturem et hirundinem in medium evocans (Jer. 8. 7); et Salomon, nunc ad formicam, nunc ad apem mittens eum qui otiose vivit (Prov. 6. 6). Israel autem me non cognovil (Eccli. 11. 3). Accessio malitiæ est, cum ii qui familiares erant. post tot honores, omnes confertim ad malitiam sponte confugiunt. Non dixit, Jacob, sed, Israel, ut ex virtute progenitoris ingratum nepotum animum magis ostenderet. Ille enim animi virtute benedictionem in nomine expressam promeruit : illi vero ob iniquitatem ipsam prodiderunt. Et populus meus me non intellexit: Me, inquit, sole clariorem. 4. Væ genti peccatrici. Hoc etiam prophetis in more fuit, ut eos lugerent, qui incurabili morbo laborarent. Sic et Jeremias multis in locis; sic et Christus cum dicit : Væ tibi Chorazi, væ tibi Bethsaida (Matth. 11. 21). Nam hoc etiam doctrinæ species est. Quem enim sermo non potuit reformare, luctus persæpe emendavit. Populo pleno peccatis. Alia accusationis accessio, quod omnes, quod admodum [peccatores sint]. Semini nequam. Non originem corum vituperat, sed ostendit eos a prima ætate improbos fuisse. Sicut enim Joannes cum dicit, Serpentes, genimina viperarum (Matth. 3. 7), non naturam vituperat : non enim dixisset,

¹ Forte melius, Græca lectione aliquantum mutata : Non modo ex doni spsis concessi excellentia, sed ex nequitiæ, etc. Hæc ex Alleno notavimus.

'Αμμώς. Τίνος Ένεκεν του πατρός μέμνηται; "Η διά τάς εμωνυμίας, ή ώστε μαθείν ότι ούδεν εύτέλεια πατρός έπισχιάζει παιδός άρετήν ούδε εύγένεια τοῦτο τὸ έχ μεγάλων φύναι, άλλά το μεγάλους αύτους γενέσθαι. Ούτίς τε ασήμου πατρός ων, πάντων φαιδρότερος γέγονε, τή τῆς οἰχείας ἀρετῆς λάμψας ὑπερδολή. "Ην είδε κατά της 'Ιουδαίας και κατά 'Ιερουσαλήμ.

β. Τίνος Ενεχεν διηρημένως έχατέρων εμνημόνευσε των γωρίων; Έπειδή και αι τιμωρίαι διηρημένως [5] γεγώνασι, καλ εν διαφόροις καιροίς, του Θεού καλ τούτο οικονομήσαντος, το μή πάντας άθρόον ἀπολέσαι, άλλ' τρέμα καλ καταμικρόν, ώστε τῆ τῶν ἀπαχθέντων τιμωρία τούς λειπομένους γενέσθαι σωφρονεστέρους. Εί δὲ ούχ ἐχρήσαντο εἰς δέον τῷ φαρμάχῳ, ούχὶ τοῦ ἰατροῦ, άλλά των καμνόντων το έγκλημα. Ποιεί δε αύτο διά πιντός, καλ καθ' ἐκάστην γενεάν, οὐ πάντας όμοῦ τοὺς τὶ αὐτὰ ἀμαρτάνοντας όμοῦ καὶ κολάζων. ἢ τὰρ ἄν άπαν ήμων πάλαι \* προανηρπάσθη το γένος · άλλά τους μέν ένταῦθα ἀπαιτεί δίκην, αὐτοίς τε ἐκείνοις κουφοτέραν την έχει χατασχευάζων χύλασιν, χαί τοις συναχμάζουσιν αύτοζς μεγίστην τῆς ἐπὶ τὸ βέλτιον μεταδολῆς προαποτιθέμενος ὑπόθεσιν · τοὺς δὲ μήτε οἴχοθεν, μήτε έχ τῆς τοιαύτης οἰχονομίας βουλομένους τι κερδαίνειν, άπαραιτήτω καλ φοδερά της κρίσεως ταμιευόμενος ήμέρτ. Er βασιλείο Όζιου και Ίωάθαr, και Άχαζ και Eξεκίου, of εβασίλευσαν τῆς Ἰουδαίας. Καὶ τὸν καιρόν άναγχαίως προτίθησι b, τον φιλόπονον άχροατήν παραπέμπων είς την ίστορίαν των γεγενημένων. Οϋτω γέρ εύμαθεστέρα τε έσται και σαφεστέρα ή προφητεία, εί μάθοιμεν, πῶς τῶν πραγμάτων διακειμένων, καὶ πῶς των τραυμάτων έχόντων των Ίουδαϊκών, οὐτοι τὰ φάρμακα κατεσκεύασαν. Άκουε, ούρανέ, καὶ ἐνωτίζου, τη, δτι Κύριος έλάλησε. Πολλού γέμει του θυμού τδ προσίμιον. Εί γάρ μη σφοδρά τις ήν και άφατος ή όργη, ούχ ἄν τούς ἀνθρώπους ἀφείς, πρός τὰ στοιχεῖα τὸν λόγον Εστρεψε . Ποιεί δε αύτο, ούχ ώστε την όργην ένδείξασθαι μόνον, άλλ' ώστε καλ αύτούς τούς άκούειν μέλλοντας μετά πολλης έντρέψαι της ύπερδολης, δειχνύς ότι των άναισθήτων φύσει στοιχείων χείρον οι λόγω τετιμημένοι διάχεινται. Τοῦτο δὲ καὶ ἐτέροις Εθος προφήταις ποιείν. Διά τοι τούτο και ό πρός τον Ίεροδοάμ άποσταλείς, άφεις τον βασιλέα πρός ον άπεστέλλετο, τῷ θυσιαστηρίω διαλέγεται. Καλ Ίερεμίας την Υην εκάλει λέγων · Γη, τη, τη · τράψον τὸν ἄνδρα τοῦτον, ἄνδρα έχχηρυκτος. Και έτερος πάλιν έλεγεν 'Ακούσατε, çάραγγες, θεμέλια τῆς γῆς. Υίοὺς ἐγέννησα. Οὐ τἡν χοινήν πρός πάντας άνθρώπους τίθησιν είς αὐτούς ευεργεσίαν, δπερ ήν το γενέσθαι, άλλά την έξαίρετον, δπερ ήν τὸ ο υίους γενέσθαι. Πανταχού γάρ άρχει των εύεργεσιών ό θεός, και ώσπερ τον άνθρωπον πλάττων, οὐδέπω γενόμενον ἐτίμησε τἢ ἀρχἢ, εἰπὼν, Ποιήcuper arθρωπον κατ' είκόνα ήμετέραν καί καθ' όμοίωσιν έπλ δὲ τῆς Καινῆς καὶ μειζόνως ού γάρ δή μόνον μηδέν είργασμένους, άλλά και μυρία κακά είργασμένους ετίμησε διό τῆς τοῦ λουτροῦ παλιγγενεσίας · ούτω καλ ενταύθα Εστιν ίδειν, ότι τῆ υἰοθεσία ούχὶ μόνον ούδὲν κατωρθωκότας, άλλά καὶ ἐπταικότας ετίμησεν. Ού μην έπειδη τιμά πρό των πόνων, άποστερεί μετά του; πόνους, άλλά και τότε μείζονα δίδωσι τά Επαθλα. Καὶ ΰψωσα. Τὰ ἐν Αἰγύπτω, τὰ ἐν τἤ

Sic recte Bavaricus. Editi el γάρ αν... πάλιν.

b Legendum forte προστίθησι.

[6] ερήμω, τὰ εν Παλαιστίνη ενὶ ρήματι παρέδραμεν. "Εθος γάρ τῷ Θεῷ τοῦτο, διὰ τὴν περιουσίαν τῶν εὐεργεσιῶν μή καταμικρόν ενδιατρίδειν τη διηγήσει των γεγενημένων. Αὐτοί δέ με ήθέτησαν. Παρέδησάν μου, φησί, τὸν νόμον, τὰ προστάγματα κατέλιπον. Εγνω βοῦς τὸν πτησάμενον, παὶ δνος τὴν φάτνην τοῦ πυρίου αὐτοῦ. Αἱ συγκρίσεις αὕξησιν τῆς κατηγορίας ποιοῦσι, καὶ μάλιστα ὅταν ἐξ ἀνίσων ὧσι · καθὼς καὶ ὁ Χριστός φησι· "Ανδρες Νινευίται άναστήσονται έν τῆ **κρίσει** μετά τῆς γενεᾶς ταύτης, καὶ κατακρινοῦσιν αὐτήν • xal πάλιν · Βασίλισσα νότου έγερθήσεται έν τη κρίσει, καὶ κατακρινεῖ τὴν γενεὰν ταύτην, ὅτι ἦ 10εν έχ τῶν περάτων τῆς γῆς ἀχοῦσαι τὴν σοφίαν Σολομώντος. Καὶ Ἱερεμίας δὲ πάλιν φησί · Πορεύθητε είς νήσους Χετιίμ e, καὶ ίδετε είς Κεδάρ. 'Αποστείλατε καί γνώτε, εί άλλάξονται έθνη θεούς αύτων · ό δέ λαός μου ηλλάξατο την δόξαν αύτοῦ, ἐξ ης ούκ ώμεληθήσεται. Το άνεπαχθές τῆς νομοθεσίας δείχνυσι, καὶ ὄσον ἀπαιτεί παρὰ τῶν ἀνθρώπων μέτρον, ὁ καὶ άλόγοις ευχολον χατορθώσαι, χαλ άλόγων τοῖς άνοητοτέροις. 'Αλλ' έρει τις, ότι έχεινα έν τη φύσει έχει τὸ γνωρίζειν. 'Αλλά δυνατόν τά φύσει κατορθούμενα έκείνοις έχ προαιρέσεως ύφ' ήμων γίνεσθαι. "Εγνω βούς τον πτησάμενον : οὐ τῷ ἐξαιρέτῳ ί τῆς δωρεᾶς τιθείς αὐτοὺς, ἀλλά καὶ τῆ ὑπερδολῆ τῆς κακίας αὐτῶν αὕξει την κατηγορίαν. "Ωσπερ γάρ είς έντροπην αύτῶν τὰ στοιχεία καλεί, ούτω πάλιν ούκ άνθρώποις, άλλά άλόγοις αύτοις συγχρίνει, καὶ τούτων τοις άνοητοτάτοις, καὶ δείχνυσι χείρους κάχείνων.

γ'. Ούτω και Ίερεμίας ποιεί, τρυγόνα και χελιδόνα παράγων είς μέσον, και ό Σολομών δε νύν πρός την μύρμηκα, νῦν δὲ πρὸς τὴν μέλιτταν πέμπων τὸν άργὸν βίον ζώντα. Ίσραηλ δέ με ούκ, έγνω. Έπίτασις καχίας, όταν και οι φκειωμένοι, και μετά τοσαύτας τιμάς, καὶ πάντες άθρόον πρὸς τὴν κακίαν ὧσιν ηὐτομοληκότες. Ούχ είπεν, Ίαχωδ, άλλ' Ίσραήλ, ώστε τη άρετη τοῦ προγόνου τῶν ἐχγόνων μείζονα δεῖζαι τὴν ἀγνωμοσύνην. 'Ο μέν γάρ τη της ψυχης άρετη την εύλογίαν έπεσπάσατο την της προσηγορίας, οι δε διά της παρανομίας αύτην προδδωκαν. Καλ ο λαός μου έμε ου συνηκεν · Έμε, φησι, τον του ήλίου φανερώτερον. Οὐαί εθνος άμαρτωλόν. Καὶ τοῦτο τοῖς προφήταις ἔθος, τοὺς τὰ άνίατα νοσούντας θρηνείν. Ούτω καὶ Ίερεμίας πολλαχου · ούτω καλ Χριστός λέγων · Οὐαί σοι Χωραζί ε, οὐαί σοι Βηθσαϊδά. Έπει και τοῦτο διδασκαλίας είδος. "Ον γάρ ούχ άνεχτήσατο λόγος, τοῦτον πολλάχις διώρθωσε θρήνος. Λαός πλήρης άμαρτιῶν. "Αλλη προσθήκη κατηγορίας, τὸ καὶ πάντας, καὶ μετ' ἐπιτάσεως. Σπέρμα πονηρόν. Οὐ την γένεσιν αὐτῶν διαδάλλε:, άλλά δείκνυσιν έχ πρώτης ήλικίας δντας χαχούς. "Ωσπερ γάρ δ 'Ιωάννης λέγων, "Οφεις, γεννήματα έχιδνῶν, οὐ την φύσιν [7] άτιμάζει· οὐ γὰρ ᾶν εἶπε, Ποιήσατε οὖ**r καρ**πους άξιους της μετανοίας, εί φύσει και άπο γεννήσεως ήσαν τοιούτοι·ούτω καὶ ἐνταῦθα λέγων, *Σπέρμα πο*νηρόν, οὐ τὴν γέννησιν αὐτῶν διαδάλλει. Yiol ἄνομοι. Οὐχ εἶπε, παράνομοι, άλλ', "Ανομοι, τῶν οὐδαμῶς

Sic Reg. et Savil.; in Morel. vero Χετίμ.

In hunc locum hæc habet Allenus in notis Savilii, p. 139: « οὐ τῷ ἐξαιρέτφ τῆς δωρεᾶς τιθεὶς αὐτούς, etc., forte οὐ μόνον τῷ. Εἰ pro τιθείς αὐτούς pulo rectius legi posse δοθείσης αὐτοίς, etc. Talis locutionis exemplum est Act. 11, 17, τὴν Ισην δωρεὰν ἔδωχεν αὐτοίς ὁ Θεός, etc. > Sine mes. auctoritate nices auct hil ausim mutare: etsi locus non vacet suspicione mendi.

8 Morel. male Χωριζί.Reg. et Savil. ut in textu. Infra vero Savilius legendum opinatur οὐ τὴν γέννησιν αὐτῶν, non γέ veory. Sed his voces sipe inter se mutantur; yévesiy stare

<sup>·</sup> Hic levi mutatione series melius est sic: τὸν λόγον ἄν Impele, vel, ut Bavaricus. Expele.

4 Sic recte Bavaricus. In Editis vo deerat.

είληφότων νόμον ούδλιν άμεινον διακείμενοι. Άλλά τῆς προαιρέσεως την διαφοράν δηλοί. Έγκατελίπετε τὸν Κύριον, και παρωργίσατε. Έμφαντικώς τούτο είρηκε. Καὶ γὰρ ήρχει τὸ δνομα τοῦ Θεοῦ εἰς χατηγορίαν . ὅπερ "Ιερεμίας έγκαλει λέγων, "Οτι και αὐτοῦ ἀπέστησαν, και δαίμοσι προσηλώθησαν. Τὸν ἄγιον τοῦ Ἰσραήλ. Καὶ τοῦτο κατηγορίας ἐπίτασις, ὅτι κοινὸς ὢν ἀπάντων Δεσπότης, αὐτοῖς ἐγνωρίζετο τότε. Ἀπηλλοτριώθησαν είς τὰ ὀπίσω. Τί ἔτι πληγῆτε προστιθέντες ἀνομίας; Μεγίστη χατάγνωσις, όταν μηδέ ταϊς τιμωρίαις γίνωνται **βελτίους.** Καλ τούτο δὲ εἶδος εὐεργεσίας, τὸ χολάζειν. Ούδε γάρ αν Εχοιεν είπειν, ότι ετίμησε και ευηργέτησε μόνον, άμαρτάνοντας δὲ ἡφίει · άλλὰ καὶ τιμαῖς ἐφείλκετο, καλ φόδω των κολάσεων έσωφρόνισε, καλ έν έκατέροις Εμειναν άνίατα νοσούντες. Πάν είδις Ιατρείας επεδείξατο, τέμνων, χαίων τὰ δὲ τῆς νόσου οὐδὲ οῦτως εἶζε, δ μάλιστα του νοσείν άνίατα σημεϊόν έστι, τό μηδέ δύ-·νασθαι δέξασθαι θεραπείαν. Πάσα κεγαλή είς πόνον, καὶ πᾶσα καρδία εἰς Αύπην. ᾿Απὸ ποδῶν ἔως κεφαλῆς ούκ Εστιν έν αὐτῷ όλοκληρία, οὕτε τραῦμα, οὕτε μώλων, ούτε πληγή φλεγμαίνουσα. Είτα λέγει τὰς χολάσεις και τάς τιμωρίας · ούκ Ελαττον γάρ τουτο είδος εύεργεσίας έστι και της τιμης της είς αύτους γεγενημένης. Πάντας γάρ, φησίν, έχάχωσα, καί είς λύπην εύτους ενέδαλον. Ει πάσα κεφαλή είς πόνον, πώς ούχ Εστιν ούτε τραθμα, ούτε μώλωψ; Το τραθμα, του λοιπου σώματος ύγιαίνοντος, τότε φαίνεται τραυμα δν · εί δὲ δλον ήλχωμένον τύχοι, ούκέτ: αν φανείη το έλκος. Τοῦτο ούν ένδείξασθαι βούλεται, ότι όλον το σώμα ήλχωτο, καὶ ούχὶ τὸ μέν ὑγίαινε, τὸ οὲ ἐξιρόηκὸς ἦν, ἀλλ' ἄπαν φλεγμονεί; **δπαν μώλωψ εξς. Οὐκ ἔστι μάλαγμα ἐπιθεῖναι. Τοῦτο** τοῦ προτέρου βαρύτερον. Οὐ γάρ τὸ νοσείν οῦτω χαλεπὸν, ώς τὸ νοσοῦντα μηδὲ θεραπεύεσθαι δύνασθαι, καὶ μάλιστα όταν δ Ιατρός τοιούτος ή. Ούτε Ελπιον, ούτε καταδέσμους. "Ωστε ποιησαι τον λόγον έμφατικόν ε, επέμεινε τη μεταφορά · τούτο γάρ αὐτῆς τὸ ἐξαίρετον. Ἡ γῆ ύμῶν Ερημος. Ταῦτα οὐχ ὡς γεγενημένα ἀπαγγέλλει, άλλ' ώς εσόμενα προαναφωνεί. Κέχρηνται δε τῷ Εθει οί προφήται τούτω, όμου τε φοδούντες τον άκροατήν, και της οίκείας άληθείας την δύναμιν ένδεικνύμενοι. 'Ως γάρ τὰ παρελθόντα οὐχ ἔνι μἡ γεγενῆσθαι, οὕτω τὰ μέλλοντα ύπο των προφητών λέγεσθαι b, ούχ ένι [8] μή συμδήναι, πλήν εί μή ποτε μετανοήσαιεν οί κολάζεσθαι μελλοντες. Αι πόλεις υμών πυρικαυστοι. Ου γάρ ἡφάνισεν αὐτὰς παντελῶς, ἀλλ' ἀφῆχεν ἐστάναι τὰ λείψανα τοῦ ἐμπρησμοῦ τοῦ βαρδαρικοῦ, μάλλον δυνάμενα χαθικέσθαι τής των όρωντων δψεως. Την χώραν υμών ένωπιον υμών αλλότριοι κατεσθίουσιν αψτήν, καί ήρήμωται κατεστραμμένη ύπό λαῶν άλλοτρίων. Επίτασις συμφοράς, δταν καλ θεαταλ των οίκείων γίνωνται συμφορών, καλ μηδέ έξ άκοῆς αὐτὰ μανθάνωσι μόνον, Έγκαταλειφθήσεται ή θυγάτηρ Σιών, ώς σχητή εν άμπελωνι, και ώς όπωροφυλάκιον εν σιχυηράτφ c.

δ. Μέγα τι έχουσι καλ αι είκόνες, καλ μάλιστα αι έν τή Γραφή, είς παράτασιν των λεγομένων. Την Ίερουσαλημ

τών προφητών λεγόμενα Εσεσθαι.
<sup>\*</sup> Reg. et Savii. in textu hic et infra σιχυηλάτω, Morel. et Savil. in marg. σικυαράτφ, alque its legitur in Biblits. Μος Sav. legendum putat καράστασιν, sed cui hono ?

δὲ καλεί θυγατέρα Σιών, διὰ τὸ ὑποκεἴσθαι τῷ ὅρει. Τος σκητή εν άμπελωτι, και ώς οπωροφυλάκιον εν σικυπράτφ. Τοῦ καρποῦ γάρ ἀνηρημένου, καὶ τῶν γεωργών άπενεχθέντων, περιττή λοιπόν ή τῆς πόλεως οίχοδομή. 'Ως πόλις πολιορκουμένη. Τοῦτο τῆς ἀσθενείας αύτων και της έγκαταλείψεως αίνιγμα. "Όταν γάρ μηδείς ό βοηθῶν ἢ, τότε ἀνάγκη συγκεκλεῖσθαι, τὴν ἀπὸ τῶν τειχῶν ἀσφάλειαν μόνην ἐκδεχομένους. Καὶ εὶ μὴ Κύριος Σαδαώθ έγκατέλιπεν ήμῖν σπέρμα, ώς Σόδομα ür έγενήθημεν, καὶ ώς Γόμορρα αν ώμοιώ!)ημεν. "Εθος άελ τοῖς προφήταις μὴ μόνον ἐχεῖνα προλέγειν, & μέλλουσι πάσχειν οἱ πλημμελοῦντες δεινὰ, άλλὰ καὶ & παθείν ήσαν άξιοι, ίνα και έν αύτῷ τῷ καιρῷ τής τιμωρίας πολλάς ίδωσι τῷ Θεῷ χάριτας, οὐ τὴν άξίαν ἀ τῶν πλημμελημάτων, άλλά έλάττονα πολλώ την δίχην τίνοντες. Τοῦτο γοῦν και ἐνταῦθά φησιν, ὅτι τὰ μὲν άμαρτήματα αύτων ού ταυτα τὰ εἰρημένα, άλλὰ πανωλεθρίαν άπήτει, και όλοκλήρου τοῦ γένους άφανισμόν παντελή. ά δή και έπι Σοδόμων συνέδη. ή δε του Θιού φιλανθρωπία ούχ άφηχε τούτο γενέσθαι, πολλώ της άμαρτίας έλάττονα την τιμωρίαν έπάγουσα. Έπειδη δε πολλή της Παλαιάς πρός την Καινήν έστι συγγένεια, είκότως τούτω καί ο Παύλος άπεχρήσατο καί έπιτηδειότερον είπεν ή ό προφήτης . "Ωσπερ γάρ εν έχείνω τῷ χαιρῷ, εἰ μἡ πολύς ο του Θεού γέγονεν έλεος, πάντες αν άνηρπάσθησαν, ούτω καὶ ἐν τῷ καιρῷ τῆς τοῦ Χριστοῦ παρουσίας, εί μή τὰ τῆς χάριτος ἐφάνη, χαλεπώτερα τούτων πάντες αν Επαθον. Έγχατέλιπε δε ήμιν σπέρμα τους σωθέντας ἀπὸ τῆς αἰχμαλωσίας λέγει. ἀκούσατε λόγον Κυρίου. άρχοντες Σοδόμων, προσέχετε νόμφ Θεοῦ ἡμῶν, λαὸς Γομόζοας. Έπειδη είπεν, ότι τὰ Σοδόμων ήσαν άξιοι παθείν, δείχνυσιν ότι και τλ Σοδόμων ετόλμων. Διό και άπο της χοινης αυτούς ονομάζει προσηγορίας. Έπει εί Σοδομηνούς άποτείνεται νῦν, άλλά πρός Ἰουδαίους. καλών αύτους τη της προσηγορίας κοινωνία, δείκνυσι τά μετά ταυτα λεγόμενα. Θυσιών γάρ μέμνηται καλ προσφορών και της άλλης της νομικής [9] λατρείας, ξς ουδέ ίχνος ήν παρά Σοδομίταις. Νόμφ Θεοῦ ήμῶν, τῷ έλέγχω φησί.

Τί μοι πληθος, φησί, των θυσιών ύμων; λέγει Κύριος. Πλήρης είμι ολοχαυτωμάτων χριών, και στέαρ άρνων, και αίμα ταύρων και τράγων ού βούλομαι. 'Ο ψαλμός ό τεσσαραχοστός έννατος άπας τῷ χωρίω τούτω προσέοικε, δι' έτέρων μεν ρημάτων, διά των αὐτῶν δὲ ὑφαινόμενος νοημάτων. Τῷ γὰρ ἐν τῷ ψαλμῷ. Προσχαλέσεται τὸν οὐρανὸν ἄνω χαὶ τὴν γῆν, τοῦ διαχρίται τὸτ λιιὸτ αὐτοῦ, ζου ἐστὶ τὸ, "Ακουε, οὐριτέ, και ένωτίζου, γή, ότι Κύριος έλάλησε · και τλ έξής δε τοιαύτα. "Ωσπερ γάρ ὁ Δαυίδ φησιν, Ούκ έπι ταίς θυσίαις σου ελέγξω σε, τὰ δὲ φλοκαυτώματά σου ένωπιόν μου έστι διαπαντός ούτω και ὁ Ἡσαία; φησί, Τί μοι πληθος των θυσιών ύμων; λέγει Κύριος. Καὶ πάλιν ὁ μὲν Δαυίδ φησιν, Οὐ δέξομαι έχ τοῦ οίκου σου μόσχους, οὐδὲ ἐκ τῶν ποιμνίων σου τράγους · ὁ δὲ Ἡσαΐας, 'Ολοχαυτώματα πριῶν, καὶ στέαρ άρνων, και αίμα ταύρων και τράγων ου βού. λομαι. Έπειδή γάρ έγχαλούμενοι συνεχώς έπὶ τῷ τῆς

<sup>\*</sup> Allenus vult hic legi ἐμφατικώτερον, vel ἐμφατικόν. Postrema lectio est Cod. Bavarici. Editi ἐμρατικώς. Paulo post Boisius in notis Savilii, p. 157, legendum putat: ταῦτα ὡς γεγενημένα ἀπαγγέλλει, ἀλλ' οὐχ ὡς ἐσόμενα.

Mira hypaltage, inquit Savilius, pro τὰ ὑπὸ τῶν προφητῶν μελλειν λεγόμενα. Boisius levi immutatione τὰ μέλλοντα τὰ ὑπὸ τῶν προφητῶν μελλειν λεγόμενα.

d Legendula puto οὐ κατὰ τὴν ἀξίαν.
\* Sic notat Allenus in notis Savil p. 139 : «Sensus loci milir videtur flagitare ut legatur ἐπιτηδειότερον είπεν ἢ ὁ προγήτης. Sic in sequentibus, ὁ Ιταθος εὐτονώτερον τῷ λόγω καχρημένος. · Recte notatum : nam Bavaricus, έπιτηδειότερον ή δ πρ .paras. (Edebatur sines o near.)

Facile igitur fructus dignos pænitentiæ (Ibid. v. 8), si exuatura et ab ortu tales fuissent : sic et hoc loco cum dicit: Semini nequam, non ortum probro dat illis. Filtis exlegibus. Non dixit, Prævaricatoribus, sed, Exlegibus, qui non meliori essent affecto, quam si legem numquam excepissent. Sed propositi differentiam significat 1. Dereliquistis Dominum, et ad iracundiam provocastis. Per emphasin hoc dixit. Sufficiebat enim nomen Dei ad accusationem : qua de re Jeremias expostulat dicens: Quia ab illo defecerunt, a demonibus adhæserunt. Sanctum Israel (Baruch. 4. 7. 8). Hæc quoque criminationis accessio est, quia cum communis omnium Dominus sit, ipsis tunc (proprie) notus erat. Abalienati sunt retrorsum. 5. Quid uitra percutiemini addentes prævaricationes? Maxima damnatio, cum ne ex suppliciis quidem meliores fiunt. lludque species beneficii erat, quod punirentur. Neque enim dicere possent Deum honorasse tantum et beneficiis affecisse, peccantes autem dimisisse; sed ille honoribus attrahebat, et suppliciorum timore ad meliorem frugem revocabat, et inter utraque illi incurabili morbo detenti manebant. Omne genus medicinæ exhibuit, secans, urens : morbus tamen non cessit, quod maxime signum est incurabilis ægritudinis, cum non potest quis remedium accipere. Omne caput ad laborem, et omne cor ad tristitiam. 6. A pedibus usque ad caput non est in eo integritas, neque vulnus, neque ribex, neque plaga tumens. Deinde narrat cruciatus et supplicia : neque enim minor hac est species beneficii et honoris ipsis collati. Omnes enim, inquit, afflixi, eosque in dolorem conjeci. Si omne caput in laborem, quomodo non est vulnus, neque vibex? Vulnus, reliquo corpore sano, tunc apparet vulnus : quod si totum exulceratum fuerit, non ultra vulnus apparebit. Hoc igitur significat, totum corpus fuisse ulceribus plenum : neque aliud sanum, aliud ulceratum fuisse; sed totum intumuisse, totum ulcus unum fuisse. Non est malagma apponere. Hoc priore gravius est. Morbo enim laborare non ita grave est, ut ægrum non posse sanari : præsertim cum talis sit medicus. Neque oleum, neque ligamina. Ut cum emphasi loquatur, perstat in eadem metaphora : in hoc enim sita est metaphoræ præstantia. 7. Terra vestra deserta. Hæc non ut jam facta annuntiat, sed ut futura prædicit . Iloc utuntur more prophetæ, sinful auditorem terrentes, et suæ veritatis vim ostendentes. Ut enim quæ præterierunt, non possunt non facta esse, sic quæ futura a prophetis prænuntiata sunt, fieri nequit ut non contingant, nisi pænitentiam agant illi qui supplicio sunt plectendi. Civitates vestræ succensæ igni. Non enim illas omnino delevit, sed permisit ut incendii barbarici reliquiæ superessent, quæ magis ad intuentium aspectum pertingere possent. Regionem vestram coram vobis alieni devorunt, et desolata est sub-

¹ In Graco, προειρίσεως την διεφοράν δελοί. Legendum suspicamur, διεφοράν: tunc enim sensus optime quadraret, siquidem esset, significat roluntatis corruptionem.

<sup>1</sup> Boisius in notis Savilii, p. 137, legendum putat : *Hæc w jam factu annuntiat*, at non ut futura prædicit. Sed existimo locum, ut est, optime habere.

versa a populis alienis. Calamitatis accessio est, cum propriæ miseriæ spectatores sunt, nec solo auditu illam discunt. 8. Derelinquetur filia Sion, quasi tentorium in vinea, et sicut tugurium in cucumerario.

4. Magnum quidpiam in se continent illæ imagines. maximeque in Scriptura, ad amplificationem sermonis. Jerusalem autem vocat filiam Sion, quod ei monti subjecta sit. Sicut tentorium in vinea, et sicut tugurium in cucumerario. Sublato namque fructu, summotisque colonis, superflua deinceps fuerit structura urbis. Sicut urbs quæ obsidetur. Hoc ænigmatice dicitur ad infirmitatem et derelictionem ejus declarandam. Cum enim nullus est qui auxilietur, tunc necesse est obsideri eos, quibus una superest murorum tutela. 9. Et nisi Dominus Sabbaoth dereliquisset nobis semen , quasi Sodoma fuissemus, et quasi Gomorrha similes essemus. Mos est semper prophetis non illa solum prædicere mala, quæ passuri sunt prævaricatores, sed etiam ea quæ digni sunt perpeti, ut in ipso supplicii temporo multas habcant Deo gratias, quod non pre merito scelerum, sed multo leviores luant prenas. Hoc etiam dicit hoc loco, peccata nempe eorum non ea solum quæ dicta sunt, sed etiam internecionem expetiisse, universæque gentis exitium : quæ etiam in Sodomitis contigerunt. Dei autein benignitas hæc sieri non sivit, sed pænam peccato longe leviorem inflixit. Quia vero multa est affinitas Vetus inter et Novum Testamentum, jure illo Paulus est usus : et convenientius quam propheta dixit. Quemadmodum enim illo tempore. nisi magna fuisset Dei misericordia, omnes abrepti fuissent (Rom. 9. 29): sic in tempore Christi adventus, nisi gratia apparuisset, graviora his omnes passi essent. Dereliquit autem nobis semen : de iis qui a captivitate servati sunt loquitur. 10. Audite verbum Domini, principes Sodomorum, attendite legem Dei nostri, populus Gomorrhæ. Quando dixit illos esse dignos qui eadem paterentur, quæ Sodomitæ, ostendit cos eadem ausos esse quæ Sodomitas. Ideo illos a com-. muni appellatione nominat. Nisi enim hoc esset, non opportuna fuisset loquutus. Quod enim nunc non in Sodomitas invehatur, sed in Judæos, illos sic appellans ob nominis convenientiam, quæ sequuntur indicant. Nam sacrificia commemorat, oblationes aliumque legalem cultum, cujus ne vestigium quidem erat apud Sodomitas. Legem Dei nostri in argumentum profert.

Sacrificia veteris Testamenti Deo per se non placebant; cur suere instituta. Repudium in veteri lege cur permissum. — 11. Quid mihi multitudo sacrificiorum vestrorum? dicit Dominus. Plenus sum holocaustis arietum, et adipem agnorum, sanguinemque taurorum et hircorum nolo. Psalmus quadragesimus nonus totus huic loco similis est, aliis quidem verbis, eadem vero contextus sententia. Illis enim, Advocabit cælum desursum et terram discernere populum suum (Psal. 49. 4), simile est hoc dictum: Audi, cælum, et auribus percipe, terra, quia Dominus loquutus est; et cætera cum his consentiunt. Quemadmodum enim David dicit: Non in sacrificiis tuis arguam te, holocausta autem tua in conspectu meo sunt semper (Ibid. v. 8): sic et Isaias ait:

Quid miki multitudo sacrificiorum ventrorum? dicit Dominus. Ac rursus David dicit: Non accipiam de domo tua vitulos, neque de gregibus tuis hircos (Ibid. v. 9); Isaias vero: Holocausta arietum, et adipem agnorum, et sanguinem taurorum et hircorum nolo. Nam quia accusati frequenter, quod cæteris virtutibus vacui essent, pro maxima defensione sacrificia obtendebant, ut quæ frequenter persolvebant, merito uterque propheta, imo potius cæteri omnes ab hac defensione illos exturbant. Unde planum est ea non esse per se præcipue constituta, sed ut ad rectum vitæ institutum cæterasque virtutes illos deducerent. Quia vero illi, cæteris quæ necessaria erant neglectis, his incumbebant, se illa demum non admittere dicit Deus. 12. Neque veneritis ut appareatis mihi. Si accesseritis, inquit, ad templum. Quis enim quæsivit hæc de manibus vestris? Certe totus ille liber qui Leviticus dicitur, de sacrificiorum accuratione leges exhibet. In Deuteronomio quoque et in aliis plurimis locis multæ de sacrificiis sparsæ sunt leges. Quare igitur dicit : Quis requisivit hac de manibus vestris? Ut discas illam non fuisse præcipuam Dei voluntatem, ut talia sancirentur, sed ab eorum infirmitate initium illas leges duxisse. Quemadmodum enim nolebat mulierem semel viro conjunctam repudiari; graviora tamen mala succidens, ne repudiare vetiti, illas invisas uxores intus jugularent, minus malum permisit : sic et circa rem hanc fecit, ut dæmonibus immolare prohiberet, id quod minime volebat admisit, ut quod volebat assequerctur. Hoc ipsum rursus Amos propheta declarans dicebat : Num victimas et hostias obtulistis mihi quadraginta annis? dicit Dominus (Amos 5. 25). Jeremias quoque ait: Non sunt hæc quæ mandavi patribus vestris (Jer. 7. 22).

5. Quoniam enim dæmones hoc culti sunt modo, ipse, ne quæpiam hinc infirmiqribus perniciei occasio oriretur, hæc frequenter per prophetas omnes denuntiat. Hæc cum non darentur, illi indignabantur, ac frequenter instabant, nidorem et fumum exigentes, dicentesque:

## Τὸ γὰς λάχομεν γίρας ήμεζς (a). (Homer.)

Ipse vero id neque ab initio petiit, et quando jussit, ostendit se non libentem hæc permittere; neque hoc tantum hinc patet, sed etiam quia cito solvit, et quia cum illa persolverent non admisit: atque uno verbo per omnia significavit, hujusmodi cultum et ritum majestate sua longe indignum esse. Hoc itaque ait: Propter vos hæc toleravi, neque his opus habui. Calcare atrium meum non apponetis. Aut captivitatem prædicit, aut etiam hoc vetat, quia non cum recto animo ingrediebantur. 13. Si offeratis mihi simitam, sanum. Mandatorum enim alia propter se ipsa, alia aliam ob causam constituebantur; ut Deum nos e, non occidere, non mœchari, et quæcumque talia,

(a) Bunc enim honorem nos sortiti sumus. Hoc ait Jupiter Junonem alloquens, Iliad. a. 49, itemque Jupiter deorum certum alloquens, Iliad. a. 70, cum de restituendo Hectoris cadavere ageretur. Hoc hemistichio utitur alibi Chrysostomus, ut supra, in Psalmo 49.

propter utilitatem inde provenientem sanciebantur; sacrificare autem, incensum offerre, sabbatum servare, et similia rursum, non ut hæc fierent simpliciter, sed ut ex corum exercitio a dæmonum cultu abducerentur. Quia igitur hæc quidem persolvebant, sed nullam inde utilitatem percipiebant, sed adhuc dæmonibus addicti erant, jure hæc quoque ejiciuntur : quandoquidem merito quis arborem excidat, foliis et ramis ornatam, sed fructu vacuam. Nam colonus omnem curam circa arborem adhibet, non corticis aut trunci causa, sed ut fructum decerpat. Incensum abominatio mihi est. Viden' eum non de natura eorum quæ sibi offerebantur gavisum esse, sed offerentium mentem exploravisse? Ideo fumum et nidorem ex sacrificio Noe surgentem odorem suavitatis vocavit, incensum vero abominationem (Gen. 8. 21). Nam, ut dicebam, non naturam donorum, sed affectum offerentium requirit. 14. Neomenias vestras et sabbata. Observandum est eum nihil eorum quæ necessaria sunt excludere, sed hæc, quæ etiam Christus adveniens abrogavit. Quamobrem Paulus vehe mentiore usus sermone, cum contra Judæos pugnaret, non hæc solum, sed et alia his plurima afferens, eos, qui nihil ex se (virtutis) exhiberent, nihil inde lucri referre dixit, bis verbis : Si autem tu Judæus cognominaris, et requiescis in lege, et gloriaris in Deo, et nosti voluntatem ejus, et probas utiliora, instructus per legem (Rom. 2. 17. 18). Et rursus: Circumcisio quidem prodest, si legem observes; si autem prævaricator sis, circumcisio tua præputium facta est (Ibid. v. 25). Nec quidpiam fructus eos inde percipere dixit, quod lex eis concredita sit, quia non crediderunt : id quod alio modo David subindicans dicebat : Peccatori autem dixit Deus: Quare lu enarras justitias meas (Psal. 49. 16)? Quia enim de audita lectione legis supra modum alte sentiebant cum operibus vacui essent, ex hac jactantia etiam Paulus illos deturbavit dicens: Qui ergo alium doces, teipsum non doces? qui prædicas non furandum, furaris (Rom. 2. 21)? Et David similiter dicens: Si videbas surem, currebas cum eo, et cum adulteris portionem tuam ponebas (Psal. 49, 18). Et diem magnum non admitto. Pentecosten dicit, Scenopegiam, Pascha, et reliquas celebritates. Jejunium et vacationem ab opere, et sestivitates vestras odit anima mea. Humano more ipsos alloquitur. Facti estis mihi ad satietatem : ad fastidium, ad odium. Id ejus inessabilem patientiam ostendit, quod sæpe peccantes tulerit, nec prius vindictan sumpserit, quain nequitiæ magnitudine ipsum scele sti evocarint. Non ultra remittam peccata vestra. No ultra patiar. Idipsum est id quod ait David : Hec f cisti, et tacui (Psal. 49. 21).

Oratio inutilis est cum quis perseverat in peccatis.

5. Cum extenderitis manus vestrus ad me, avertam oci
meos a vobis: et si multiplicaveritis deprecationem,
exaudium. Inde liquet nullam esse orationis uti
tem, quantumlibet longa sit quando is qui proc
in peccatis perseverat. Nihil enim virtuti par
necnon voci quæ per opera comprobatur.

δίλης άρετης είναι Ερημοι, άντι μεγίστης άπολογίας τάς θυσίας προεδάλλοντο, ώς συνεχῶς αὐτὰς ἐπιτελοῦντες, είκότως έκάτερος ό προφήτης, μάλλον δε και οι άλλοι πάντις, ταύτης ἐχδάλλουσιν αὐτοὺς τῆς ἀπολογίας. "Όθεν δήλον, δτι ού προηγουμένως αύται έδόθησαν, άλλ' ώστε παιδαγωγίαν γενέσθαι τῆς άλλης έντεῦθεν αὐτοῖς πολιτείας. Έπει δε των άναγχαίων χατεπειγόντων άμελούντες, έν τούτοις ήσχόληντο, ούδε ταύτας λοιπόν προσίεσθαί = φησιν ο Θεός. Οὐδε är έρχησθε όφθηταί μοι. Έλν παραγένησθε, φησίν, είς τὸν ναόν. Τίς γὰρ ἐξεζήτησε ταυτα έκ των χειρών ύμων; Καλ μην όλόχληρον σύγχειται βιβλίον το Λευιτικόν λεγόμενον, περί τής των θυσιών άκριδείας νομοθετούν. Καλ έν τῷ Δευπρονομίφ δε και εν ετέροις πλείοσι πολλοί περί τούτων είτι διεσπαρμένοι νόμοι. Πώς ούν φησι, Τίς έξεζήτησε ταῦτα έχ τῶν χειρῶν ὑμῶν; "Ινα μάθης, ὅτι οὐ προηγούμενον ήν Θεου θέλημα, το τά τοιαύτα νομοθετείν, άλλ' άπο τῆς αὐτῶν ἀσθενείας τἡν ἀρχήν Ελαδεν ἡ περί τούτων νομοθεσία. "Ωσπερ γάρ ούκ εδούλετο γυναϊκα έχδαλέσθαι την άπαξ άνδρι συναφθείσαν, μειζόνων δέ ἐκκόπτων κακών », τὸ μὴ κωλυομένους ἐκδαλεῖν, άναγχάζεσθαι σφάττειν ένδον ούσας καλ μισουμένας, τδ Ελαττον συνεχώρησεν · ούτω δή και ένταῦθα, κωλύων τὸ δαίμοσι θύειν, χατεδέξατο όπερ ούχ έδούλετο, ἵν' όπερ εδούλετο κατορθώση. Τοῦτὸ γοῦν αὐτὸ πάλιν Άμὼς ὁ προφήτης ενδειχνύμενος έλεγε. Μή σφάγια και θυσίας **προσηγέγχατέ μοι έτη τεσσαράχοντα; λέγει Κύριος.** Καὶ ὁ Ἱερεμίας δέ φησιν. Οὐ ταῦτά ἐστιν, ἀ ἐνετειλάμην τοῖς πατράσιν ὑμῶν.

ε'. Επειδή γάρ και δαίμονες τοῦτον έθεραπεύθησαν τὸν τρόπον, καὶ αὐτὸς οὖτος, ἴνα μηδεμία τοῖς ἀσθενεστέρχς έντεύθεν άπωλείας γένηται πρόφασις, συνεχώς διά πάντων ταυτά φησι των προφητών. Έχεινοι μέν γάρ καὶ μη διδομένων ηγανάκτουν, και συνεχώς [10] έπέχειντο την χνίσταν και τον καπνον άπαιτούντες και LEYOVTES.

### Τὸ γὰρ λάχομεν γέρας ήμεῖς.

Αύτος δε ούτε εξ άρχης ήτησε, και ήνίκα εκέλευσεν, εδειξεν, δτι ούχὶ βουλόμενος τοῦτο ἐπέτρεψεν· οὐ ταύτη δὲ μόνον, άλλά καὶ τῷ καταλῦσαι ταχέως αὐτάς, καὶ ήνίχα επετελούντο, μή ο προσίεσθαι· και διά πάντων άπαξαπλώς ἐδήλου ὅτι πολλῷ τῆς μεγαλωσύνης αὐτοῦ τῆς λατρείας ούτος ὁ τρόπος ἀνάξιος. Τοῦτο ούν φησι νῦν, δτ: Δι' ύμᾶς τοῦτο ἡνειχόμην, ούκ αὐτὸς τούτων ἐδεόμην. Πατείν μου την αύλην ού προσθήσετε. "Η την αίχμελωσίαν προλέγει, ή άπαγορεύει τοῦτο αὐτοῖς, ἐπειδή οὐ μετ' όρθης είσηεσαν γνώμης. Έαν φέρητέ μοι σεμίčalir, μάταιοr. Των γάρ ἐπιταγμάτων τὰ μέν δι' έαυτά, τά δε δι' έτερα γίνεσθαι έχελεύετο οίον το τον θεόν είδέναι, τό μή φονεύειν, μή μοιχεύειν, καί δσα τοιαύτα, διά την έξ αύτης ώφέλειαν ένομοθετείτο το μέντοι θύσαι, καὶ θυμίαμα προσενεγκείν, καὶ τηρῆσαι σάδδατον, και όσα τοιαῦτα πάλιν, ούχ ΐνα αὐτά ταῦτα γίνηται άπλῶς, άλλ' ΐνα ἐχ τῆς τούτων μελέτης τῆς τῶν δαιμόνων απάγωνται θεραπείας. Έπεὶ οῦν οῦτικ ταῦτα

Reg προϊέσθαι b Hic omnino aliquid desiderari videtur, verbi gratia, μειίσων δε έχχόπτων χαχών [ὑπόθεσιν], aut aliqua vox similis, lafra locus qui quasi ex Michæa assumptus proferebatur in Editis, est Amosi, et Bavaricus 'Αμώς habet, ut nos restitui-

<sup>ε</sup> Savilius και ήνίκα ἐπετελουν τὸ μή, male. Morel. τῷ, sed tera lectio est ἐπετελουντο, ut habet Bavaricus. Ibidem quæ roce άνάξιος, usque ad πατείν habentur, ex Bavarico de-Ampla sunt.

μεν επετέλουν, το δε εξ αύτων ούχ εχαρπούντο χέρδος, άλλ' έτι τοις δαίμοσιν ήσαι προσηλωμένοι, είκότως καλ ταῦτα ἐκδάλλεται· ἐπεὶ καὶ δένδρον εἰκότως τις ἐκτέμνοι, φύλλα μέν έχον και κλάδους, καρπῶν δὲ ἔρημον δν. Καὶ γὰρ τῷ γηπόνφ πᾶσα περὶ τὸ φυτὸν ἡ ἐπιμέλεια, ού διά τὸν φλοιὸν καὶ τὸ στέλεχος, άλλ' ἴνα τῶν καρπῶν άπολαύη. Θυμίαμα βδέλυγμά μοί έστιν. 'Οράς ότι οὐ τη φύσει τῶν προσφερομένων ἔχαιρεν, άλλὰ την **γνώμην** τῶν προσαγόντων ἐξήταζε ; Διὰ δὴ τοῦτο τὸν μὲν καπνὸν και την κνίσσαν την άπο της θυσίας του Νώε όσμην εύωδίας εκάλεσε, το δε θυμίαμα βδέλυγμα. "Οπερ γάρ ἔφην, οὐ τὴν οὐσίανὰ τῶν δώρων, ἀλλὰ τὴν διάθεσιν **τῶν** προσφερόντων επιζητεί. Τὰς νεομηνίας ὑμῶν, καὶ τὰ σάββατα. Παρατηρητέον ώς ούδεν τῶν ἀναγκαίων ἐκ**δάλλει, άλλά ταῦτα & καὶ παραγενόμενος ὁ Χριστὸς** κατέλυσε. Διό καλ ό Παῦλος εύτονώτερον τῷ λόγιο κεχρημένος, ήνίχα πρὸς Ἰουδαίους ἐμάχετο, οὐ ταῦτα μόνον, άλλά και ἔτερα πλείονα τούτων θείς, τούς ούδὲν ο**ϊκοθεν** ἐπιδειχνυμένους οὐδὲν ἐχεῖθεν χερδαίνειν ἔφησεν , οῦ**σω** λέγων· Εἰ δὲ σὐ Ἰουδαῖος ἐποτομάζη, καὶ ἐπα**ταπαύη** τῷ τόμφ, καὶ καυχᾶσαι ἐτ Θεῷ, καὶ γιτώσκεις τὸ θέλημα, καὶ δοκιμάζεις τὰ διαφέροντα, κατηχούμεroς έχ τοῦ rόμου. Καὶ πάλιν· Περιτομή μέν γάρ ώφελεῖ, ἐὰν νόμον πράσσης· ἐὰν δὲ παραδάτης ής, ή περιτομή σου ακροδυστία γέγονε. Καὶ οὐδὲ ἀπὸ του πιστευθήναι αύτους ο τον νόμον έφησέ τι τους πιστευθέντας χαρπώσασθαι, επειδή ήπίστησαν · δπερ ούν καὶ ὁ Δαυῖδ ἐτέρως αἰνιττόμενος ἔλεγε • Τῷ δὲ ἀμαρτωλφ είπεν ό Θεός• "Ira τί σὺ ἐκδιηγῆ τὰ δικαιώματά μου; Έπειδη γάρ άνω και κάτω τη άκροάσει του νόμου μέγα έφρόνουν, τῆς πράξεως ὅντες ἔρημοι, καὶ [11] ό Παῦλος αὐτοὺς ἐξέδαλλε τοῦ χαυχήματος εἰπών. Ὁ οὖr διδάσκωr ἔτεροr, σεαυτὸr οὐ διδάσκεις; καὶ δ κηρύσσων μη κλέπτειν, κλέπτεις; Kal & Δαυίδ όμοίως λέγων ΕΙ έθεώρεις κλέπτην, συνέτρεχες αὐτῷ, καὶ μετὰ μοιχῶν τὴν μερίδα σου ἐτίθης. Kal ήμέραν μεγάλην ούκ άνέχομαι. Την πεντηκοστήν λέγει, την σχηνοπηγίαν, τὸ Πάσχα, καὶ τὰς λοιπάς ἐορτάς. Νηστείαν, και άργιαν, και τὰς κορτάς ὑμῶν μισεῖ ἡ ψυχή μου. 'Ανθρωπινώτερον πρός αύτους διαλέγεται. Έγενήθητέ μοι είς πλησμονήν είς χόρον, είς μίσος. Τοῦτο γὰρ αὐτοῦ δείχνυσι τὴν ἄφατον μαχροθυμίαν, καὶ τὸ πολλάχις άμαρτόντας ένεγχείν, χαὶ μὴ πρότερον ἐπεξελθείν, έως αύτον αύτοι οι πεπλημμεληχότες τη ύπερδολή της πονηρίας εξεκαλέσαντο. Οὐκέτι ἀνήσω τὰς άμαρτίας ύμων. Ούκέτι μακροθυμήσω. Ταύτόν έστι το ύπο του Δαυίδ είρημένον Ταυτα έποίησας, καί ἐσίγησα.

"Όταν της χείρας υμών έκτεινητε πρός με, αποστρέψω τους δφθαλμούς μου άφ' υμών· και έαν πληθύνητε την δέησιν, ούχ είσαχούσομαι. "Οθεν δήλον, ότι εύχης δφελος ούδεν, και μακράς γινομένης. οταν επιμείνη τοις άμαρτήμασιν ο εύχομενος. Ούδεν γάρ άρετης ίσον, και της άπο των έργων φωνής. Αι γάρ χείρες υμών αίματος πλήρεις τουτέστι, φονικαί άλλ' ούκ είπε φονικαί, άλλά, Πλήρεις αίματος ε, δεικνύς

d Sic Bavaricus recte. Editi θυσίαν et mox προσφερομέ-

Savil. in textu αὐτόν, male. Morel. in textu et Savil. in margine αὐτοίς. Reg. et Bavaricus αὐτούς.
 f Loquendi modus Patribus familiaris. "Ανω καὶ κάτω,

sursum deorsum ad litteram interpretamur, aut sus deque; sed apud Chrysostomum aliosque Patres, ut frequentiam aut vehementiam exprimat, usurpatur, ut hoc loco.

Sic Bavar. : αίματος deerat in Editis.

δτι μελέτην ἐποιούντο τὴν ἀμαρτίαν, καὶ πανταχού μετ' ἐπιτάσεως

ς'. Καὶ τοῦτο δὲ τῆς ἡμερότητος αὐτοῦ, τὸ ἀπειλοῦντα ἀπολογείσθαι. Τίθησι γάρ τὰς αίτίας, δι' ας ού προσίεται την εύχην. Λούσασθε, καθαροί γίνεσθε. Πώς, είπων, Ούκετι άνήσω τὰς άμαρτίας ύμων, συμδουλεύει, και δείξας άνίατα νοσοῦντας, διόρθωσιν εἰσάγει: "180ς τῷ Θεῷ, καὶ ἡνίκα ἄν ἀπειλή, ἀπαγορεύειν τὴν σωτηρίαν, ώστε αύξησαι τον φόδον, και μή ένταῦθα καταλύειν τὸν λόγον, ώστε χρηστάς ὑποτεῖναι τὰς ἐλπίδας, καὶ ταύτη πάλιν είς μετάνοιαν ἐπανάγειν. Καὶ τούτο πανταχού γινόμενον ίδοι τις άν. Έπὶ μέντοι τών Νινευιτών ού διά ρημάτων, άλλά διά πραγμάτων αύτδ πεποίηχεν. Έν γάρ τοις λόγοις ούδεν χρηστόν ύποσχόμενος, άλλά γυμνήν έπι της άπειλης κείσθαι την τιμωρίαν άφεις, επειδή τὰ παρ' εαυτῶν επεδείξαντο πάντες οί βάρδαροι, ταχέως έλυσε την όργην. Οϋτω καλ έν τῷ ψαλμῷ πάλιν ὁ Δαυῖδ. ἔφθην γὰρ εἰπών, ὅτι ὅλως δι' δλου τῷ προοιμίῳ τοῦτο προσέοικε. καὶ ὥσπερ οὖτός φησι. Λούσασθε, καθαροί γίνεσθε, μετά τὰς ἀπειλάς. ούτω και έκεινος μετά το είπειν, Έλέγξω σε, και παραστήσω κατά πρόσωπόν σου τάς άνυμίας σου, ἐπήγαγε: Θυσία αἰτέσεως δοξάσει με, καὶ ἐκεῖ όδὸς, ή δείξω αὐτοῖς τὸ σωτήριον τοῦ Θεοῦ· αἴνεσιν λέγων την διά των Εργων δοξολόγίαν, και την επίγνωσιν την είς αύτόν.

"Ινα δε, Λούσασθε, χαθαροί γίνεσθε, ἀχούσαν. τες, μή τούς είωθότας [12] νομίσωσι χαθαρμούς, έπήγαγεν. Άφέλετε τὰς πονηρίας ἀπό τῶν ψυχῶν ύμων απέναντι των όφθαλμων μου, παύσασθε από τῶν πονηριῶν ὑμῶν. Τὸ τῆς ἀρετῆς εὕχολον ἔδειξε, χαὶ την της έξουσίας έλευθερίαν, ότι έν αύτοις ην τό μετα**δαλέσθαι. Μάθετε καλόν ποιείν.** Ούτως ύπο τῆς πολλής πονηρίας και την επιστήμην της άρετης ήσαν έχδεδληχότες. Ούτω και ό προφήτης Δαυίδ φησι Δεύτε. τέπτα, απούσατέ μου φόδον Κυρίου διδάξω ύμᾶς. Πασών γάρ ἐπιστημών αὐτη ἀνωτέρα, καὶ πλείονος δεομένη σπουδής, όσφ καλ πλείονα έχει τὰ διακωλύοντα, φύσεως τυραννίδα, και προαιρέσεως ραθυμίαν, και δαιμόνων επιδουλάς, και πραγμάτων δχλον. Οϋτω δή και Βαρούχο Ούτος ο Θεός ήμῶνο ου Λογισθήσεται έτερος πρός αὐτόν εξεῦρε πᾶσαν όδὸν ἐπιστήμης. Έχ-Εητήσατε πρίσιν. Τουτέστι, τὸ ἐκδικεῖν τοὺς ἀδικουμένους, όπερ πολλού πόνου δείται και νηφούσης ψυχης. Διδ καί Έχζητήσατε είπε. Πολλά γάρ έστι τά συσκιάζοντα τὸ δίχαιον, καὶ δωροδοκία, καὶ ἄγνοια, καὶ δυναστεία, και αιδώς, και φόδος, και θεραπεία προσώπων και δεί πολλής της άγρυπνίας. Ρύσασθαι \* άδικούμενον. Τούτο πλέον του προτέρου ού γάρ άπαιτεί το ψηφίζεαθαι τὰ δίχαια, άλλὰ καὶ τὸ εἰς πέρας άγειν. Κρίνατε oppardr, και δικαιώσατε χήραν. Πολύς τῷ Θεῷ λόγος του μηδένα πάσχειν κακώς, πλείων δέ, όταν μετά του πάσχειν κακώς και έτέρμ τινές ώσιν ένδεδυμένοι συμφορά. Ἡ γὰρ χηρανεία b και όρφανία και καθ' ἐαυτὸ άφορητον. όταν δε και παρ' ετέρων επηρεάζωνται, διπλούν το ναυάγιον. Και δεύτε, και διαλεχθώμεν, λέγει Κύριος. Παρατηρητέον ότι πανταχού τῶν προφητῶν ούδεν ούτως ό Θεός επιζητεί, ώς το τοίς άδιχουμένοις ἐπαμύνειν. Οῦτω γοῦν καὶ ἀλλαχοῦ, ὡς ἐν τῷ Μιχαία

Legendum ρόσασθε, liberale, ut legitur in Biblis.
 Χερανεία, viduitas, γοχ apud alium nullum scriptorem mihi adhuc noservata.

λεγόντων των Ιουδαίων ε. Ει δώσω πρωτότοκά μου ύπὲρ ἀσε€είας μου, καρπὸν κοιλίας μου ὑπὲρ ἀμαρτίας ψυχῆς μου, ἐπήγαγε λέγων Ἀπαγγελῶ σοι, ἄrθρωπε, τί χαλὸν, καὶ τί Κύριος ἐκζητεῖ παρὰ σοῦ, ἀλλί ἥ τοῦ ποιεῖν κρίμα καὶ ἀγαπῷν ἔλεον, καὶ ἔτοιμον εἶναι τοῦ πορεύεσθαί σε ἐπίσω Κυρίου τοῦ Θεοῦ σου. Καλ πάλινό προφήτης Δαυίδ Ελεγεν. Ελεον και κρίσιν ζισομαί σοι, Κύριε. Και δευτε δή. Πρότερον τοις δικαιώμασιν όπλίσας, τότε έπὶ τὸ δικαστήριον ἔλκει, καὶ διδάξας ὅπως Αν άποδύσαιντο τὰ ἐγκλήματα, τότε ἀπαιτεῖ τὰς εύθύνας, ενα μή γυμνούς αύτούς της άπολογίας λαδών κατακρίνη. Kul διελεγχθώμεν. Δικασώμεθα, φησίν. 'O διχαζόμενος συνήγορος γίνεται καὶ ἰατρός. Εἶτα δεικνύς, ότι κάν μεγάλα έργασώμεθα, έτι τής αύτοῦ δεόμεθα φιλανθρωπίας είς τὸ τῶν άμαρτημάτων ἀπαλλαγῆναι, φησίν Εάν ώσιν ύμων αι άμαρτίαι ώς φοινικοῦν, ώς χιόνα λευκανώ· τάς έκ διαμέτρου ποιότητας έναντίας λαδών, καὶ ὑποσχόμενος πρὸς τὸ ἐναντίον μεταστήσειν αὐτό 4. Έαν δε ὧσιν ώς κόκκινον, ώς έριον Λευκανώ. Πολλή τῆς τῶν χηρῶν προστασίας ή δύναμις, [13] εἴ γε την ούτω καταρρυπωθείσαν ψυχην, ώς και αύτο βαφην δέξασθαι πονηρίας, μή μόνον ἀπαλλάττει τῆς κακίας, άλλα και λαμπράν ουτως έργαζοιτο. Kal έαν θέλητε, καὶ εΙσακούσητέ μου, τὰ ἀγαθὰ τῆς γῆς φάγεσθε. Ἐὰν δὲ μὴ θέλητε, μηδὲ εἰσακούσητέ μου, μάχαιρα ὑμᾶς κατέδεται. Τὸ γὰρ στόμα Κυρίου ἐλάλησε ταῦτα. Έπειδη γάρ τοῖς παχυτέροις ούχ οὕτως άμαρτημάτων άπαλλαγή ποθεινόν και εύσύνοπτον, ώς των έν τῷ παρόντι βίφ δοχούντων είναι χαλών ή ἀπόλαυσις, μετ' έχείνων χαί ταῦτα ἐπαγγέλλεται· χαί γάρ χαί τοῦτο ἐξ Exelvou.

ζ. Είτα δειχνύς ότι εύχολον ή άρετη, ἐν τῷ θέλειν αὐτην τίθησι μόνον. "Ωστε δὲ μὴ τοῖς χρηστοῖς ἐχλῦσαι, πάλιν είς τὰ φοδερά κατακλείσας τὸν λόγον, ἀξιόπιστον ποιεί τη δυνάμει τοῦ ταῦτα ἀποφηναμένου. Πῶς ἐγένετο πόρνη πόλις πιστή Σιών; Και τῆς όδύνης τοῦ λέγοντος, και τῆς πολλῆς τῶν Ἰουδαίων ἀναισθησίας ἡ διαπόρησις, καὶ τοῦ παρ' ἐλπίδα γενέσθαι τὸ γεγενημένον. Τοιαῦτα καὶ Παῦλος ἐπὶ Γαλατῶν διαπορεί λέγων Θαυμάζω δτι ούτω ταχέως μετατίθεσθε · οπερ εν εγκλημάτων τάξει καὶ προτροπῆς εἶδός ἐστι, πρὸς ἀρετἡν ἀνακαλουμένου. Εί γάρ καὶ θαυμαστόν το λεγόμενον, καὶ ἐγκωμίων • άναμέμικται, τή κατηγορία την κατηγορίαν χαλεπωτέραν ποιούν. Ού γάρ ούτω κακίζομεν τούς ούδεν δντας, καὶ φαῦλον μετιόντας βίον, ὡς τοὺς σπουδαίους μὲν εἶναι δόξαντας ξμπροσθεν, τὰ δὲ τῶν πονηρῶν ὕστερον ἐπιδειχνυμένους. Πόρνην δὲ ἐνταῦθα χαλεῖ, οὐ σωματιχήν ἀσέλγειαν αίνιττόμενος, άλλά την περί Θεόν άγνωμοσύνην, δ πορνείας έχεινης έστι χαλεπώτερον. Έχει μέν γλρ άνθρωπος ύδριζόμενος, ένταῦθα δὲ Θεὸς ὁ άθετούμενος. Ποιεί δὲ καὶ αὐτὸ οὖτος καὶ οἱ άλλοι πάντες προφῆται· έπειδή καὶ ὁ Θεὸς κατηξίωσεν ἐν ἀνδρὸς τάξει τῆ

C Edebatur λέγων τῶν Ἰουδαίων. Hic legendum putat Allenus λέγων ἐκ προσώπου τῶν Ἰουδαίων, fortasse melius περί τῶν Ἰουδαίων, vel νατὰ τῶν, quam lectionem secutus est Tilmannus. Puto veram esse lectionem Bavarici λεγόντων

d Allenus legendum putat αὐτάς, quæ vox melius quadrat ad seriem. Bavaricus αὐτός, quæ lectio non ita placet.

\* Hoc loco notat Savilius: ε καὶ ἐγκωμίων. Locus mendo-

O Hoc loco notal Savilius: α καὶ ἐγκωμίων. Locus mendosus, qui ex conjectura sic restitui polest, καὶ ἐγκωμίων ἀναμένς λάν τῆ κατηγορία τὴν κατηγορίαν χαλεπωτέραν ποιεί. Saltem hic est hujus loci seusus, in quo, ut in plurimis, hallucinatus est luterpres. Boisius sic, καὶ ἐγκωμίων ἀναμέμικται τῷ κατηγορίαν τὰν κατηγορίαν χαλεπωτέραν ποιούν. » Hic certe est auctoris sensus, et hanc postremam lectionem habet Bavaricus codex, quam sequimur. Editi ἀναμέμνηται.

enim vestræ sanguine plenæ sunt: hoc est, homicidæ: at non dixit, Homicidæ, sed, Plenæ sanguine, indicans illos meditate peccatis addictos fuisse, et ubique cum vehementia.

8. Estque illud mansuetudinis ejus indicium, quod cum comminatur, rationem afferat. Causas enim addit, cur non admittat orationem. 16. Lavamini, mundi estote. Cur, cum dixerit, Non ultra remittam peccata restra, consilium dat, et cum ostenderit ipsos incurabili morbo laborare, emendationem inducit? Mos est Deo, etiam cum comminatur, de salute desperationem efferre, ut augeat metum, neque hic loquendi finem facere, ut bonam spem subjiciat, et sic rursum ad pænitentiam revocet. Idque ubique fieri videre est. Erga Ninivitas certe id non verbis, sed operibus fecit. Verbis enim nihil boni pollicitus, sed solum supplicium post comminationem adesse monstrans, quia barbari əmnes, quæ suarum partium erant, præstiterunt, iram cito sedavit. Sic et rursus in Psalmo David: jam enim dixi ipsum iis prorsus similia loqui, quæ in tioc procemio habentur 1: ac sicut hic ait: Lavamini, mundi estote, post comminationes : sic et ille postquam dixerat, Arguam te et statuam contra facient tuam iniquitates tuas, addidit : Sacrificium laudis honorificabit me, et illic iter, quo ostendam eis salutare Dei (Psal. 49. 21. 23); laudem vocans eam, qua per opera gloria Deo refertur, et cognitionem divimorum.

Liberi arbitrii potestas. Virtutis exercendæ difficultates. - Ut vero cum audirent, Lavamini, mundi estote, non solitas illas purificationes cogitarent, subjecit: Auserte malitias ab animabus vestris a conspectu oculorum meorum, cessate a nequitiis vestris. Virtutis facilitatem ostendit, et potestatis arbitrium, quia penes ipsos erat ut mutarentur. 17. Discite bonum facere. Usque adeo ex ingenti malitia virtutis cognitionem abjecerant. Sic et propheta David dicit : Venite, filii, audite me : simorem Domini docebo vos (Psal. 33. 12). Omni quippe scientia hæc superior est, quæ eo majori eget studio, quod plura habeat impedimenta, naturæ nempe tyrannidem, liberi arbitrii ignaviam, dæmonum insidias, negotiorum turbam. Sic et Baruch : Hic Deus noster; non reputabitur alius ad eum : invenit omneni viam scientiæ. Exquirite judicium (Baruch. 3. 36. 37). Hoc est, injuriis affectos ulcisci, qua in re multo labore et vigili animo est opus. Ideo dixit, Exquirite. Multa enim sunt, quæ justitiam obscurent, nempe dona, ignorantia, potentia, pudor, timor, personarum cultus; ac multa opus est vigilantia. Liberate eum qui injuria afficitur. Hoc majus est priore : non enim exigit ut justa decernantur, sed ut ad exitum etiam perducantur. Judicate pupillum, et justificate viduam. Multam habet rationem Deus, ne quispiam male patiatur; majorem vero, cum ii qui male patiuntur, alia circumdati sunt calamitate. Viduitas enim et pupillaris ætas per se sunt intolerabiles : cum autem ab aliis damno afficiuntur, tunc duplex est naufragium. 18. Et venite, et disceptemus, dicit Dominus. Observandum est ubique apud prophetas nihil Deum ita requirere, quam ut injuria affecti vindicentur. Sic et alibi, ut apud Michæam dicentibus Judæis : Si dabo primogenita mea pro impietate mea, fructum uteri mei pro peccato animæ meæ (Mich. 6. 7. 8), subjunxit: Annuntiabo tibi, homo, quid sit bonum, et quid Dominus requirat a te, nisi ut facias judicium, et diligas misericordiam, et paratus sis ad ambulandum post Dominum Deum tuum. Ac rursus propheta David dicebat : Misericordiam et judicium cantabo tibi, Domine (Psal. 100. 1). Et venite. Postquam justificationibus communivit, tunc ad tribunal trahit; et postquam docuit quomodo crimina exuant, tunc rationes exposuit, ne illos defensione destitutos reprehendens condemnet. Et disceptemus. Judicio contendamus, ait 1. Qui judicio contendit fit patronus et medicus. Deinde cum declarasset nos etiamsi magna opera fecerimus, adhuc ejus clementia opus habere, ut a peccatis liberemur, ait : Si fuerint peccata vestra sicut vermiculus, quasi nivem dealbabo : ex diametro oppositas qualitates assumens, pollicitusque se in contrarium id mutaturum. Si autem ut coccinum, quasi lanam dealbabo. Magna vis præsidii erga viduas exhibiti, siquidem animam ita sordidam, ut nequitiæ tincturam acceperit, non modo liberat a malitia, sed etiam ita splendidam eflicit. 19. Et si volueritis, et exaudicritis me, bona terræ comedetis. 20. Si autem nolueritis, nec exaudieritis me, gladius devorabit vos. Os enim Domini loquutum est hæc. Quia enim crassioribus non ita optabile et jucundum videtur liberari a peccatis, quam iis frui bonis, quæ in præsenti vita talia esse videntur, cum illis hæc etiam promittit : nam hoc ex illo pendet.

7. Deinde ostendens quam facilis sit virtus, in voluntate tantum illam ponit. Ut ne autem ex bonorum commemoratione animos solveret, rursus in terribilibus sermonem concludens, fidem facit ejus virtuti, qui hæc pronuntiavit. 21. Quomodo facta est meretrix civitas fidelis Sion? Hujusmodi quæstio et dicentis dolorem, et ingentem Judæorum stupiditatem declarat, remque præter spem accidisse innuit. Similiter Paulus circa Galatas dubius exquirit: Miror quod tam cito transserimini (Galat. 1. 6): id quod accusandi et hortandi species est ut ad virtutem revocet. Etiamsi enim mirum est id quod dicitur, laude tamen mixtum est, sic accusationem accusatione graviorem faciens. Non enim ita exagitamus eos qui nullius sunt pretii, vitamque ignave agunt, ut eos qui prius virtutis studiosi videbantur, et improborum deinceps morem sequuti sunt. Meretricem autem hic vocat, non corpo-

In Greece, Lepty γέρ είπεν, ότι όλως δι όλων το προσφέω τούτο apostoca. Porto, juxta Boisium, legendum est, έλος, pro, ελως, et, τώτες, pro, τούτο, et sic sensus evadit clarior, siquidem talks est: Jam enim dixi quod totus Psalmus, nempe XLIX de quo supra locutus est, huic processio similis sit: nempe processio Isaiæ.

<sup>1</sup> In Reg. post græca verba δικασώμεθα, φησίν, addit: Καὶ ἐὰν ὧσιν ὑμῶν αὶ ἀμαρτίαι, ὡς φοινικοῦν, ὡς χιόνα λευκανῶ. Verum nec in Savil. nec in Morel. habentur, et supervacanea hic esse ex serie videntur.

ream subindicans lasciviam, sed ingratum erga Deum animum, quæ fornicatio gravior est illa. Illic enim bomo contumelia afficitur, hic Deus contemnitur. Id autem et hic et alii omnes prophetæ faciunt : quia Deus mariti loco huic civitati dignatus est haberi, inestabilem suam erga illos dilectionem commonstrans: illique ut de viro et uxore sæpe loquebantur, non ut in humanam crassitiem sermenem deprimerent, sed ut illos per res sibi familiares ad cognitionem amoris Dei deducerent; simul vero turpitudinis appellatione illos incessere volebant. Fidelis; hoc est pia, et omni virtute plena, unde etiam palam est eum non de fornicatione corporea loqui; alias enim dixisset, Civitas casta; id enim fuisset meretrici oppositum: nunc autem ostendens se per fornicationem subindicare impietatem, sidem ipsi adversariam posuit. Plena judicii; id est, plena justitiæ. Rursus maximum crimen, non quod ad universam nequitiam defecissent, sed quod universam virtutem prodidissent, et omnes bonorum divitias confertim e manibus abjecissent, ad extremam malorum paupertatem dejecti. In qua justitia requievit in ea. Mansit, inquit, habitavit, id est, plantata est, radices posuit, cum alacritate ab omnibus civibus exercebatur. In prioribus laudibus immoratur, simul augens accusationem de mutatione, et bonam spem subjiciens, ostendensque facile ipsos posse in pristinum statum restitui. Nunc autem intersectores. Homicidæ, ait. 22. Argentum vestrum reprobum. Id est, male signatum, illegitimum, falsum. Caupones tui miscent vinum aqua. Quia in exordio eorum nequitiam non speciatim recensuit; sed ait illos contempsisse, semen improbum esse, et filios iniquos, quod convicium videbatur esse potius quam accusatio: bic accusationes speciatim enuntiat, et primo, quod est et primum malorum et medium et extremum, avaritiam, et circa pacta cauponariam artem. At quidam ineffabilem Dei sapientiam non intelligentes, hoc per anagogen dictum acceperunt. Neque enim, aiunt, magnus ille et sublimis lsaias de nummulariorum vafritie, et de cauponum corruptela loquutus fuisset : sed argentum bic dicit eloquia Dei, et vinum doctrinam, quam permiscebant suas addentes disciplinas. Ego vero hanc explicationem non improbo, sed aliam veriorem esse dico. Non modo enim non indignum propheta et de talibus loqui, sed valde dignum et illo et Dei benignitate. Et quid opus est multa dicere? Cum enim unigenitus Dei Filius sublimem afferens doctrinam advenit, cumque angelicum vitæ institutum disseminaturus esset, non pauca et ipse de mensuris disseruit, deque iis quæ viliora videbantur esse, de salutationibus, de medio loco (a), de primo accubitu. Nam hæc quæ exigua videntur esse, si negligantur, magni peccatorum fomites sunt. Quod si in Novo Testamento hæc dirigenda erant, multo magis in Veteri, quando crassiores auditores erant, et tota illorum vitæ ratio hinc regebatur, cum populus his magis erudiretur, ut procul omni nequitia esset, et in nullo proximum fraudaret, neque per malam illam cauponariam pauperiores opprimeret.

8. His namque neglectis sæpe civitates subversæ, et principes de solio deturbati sunt, bellaque inexpiabilia suscitata : quemadmodum his observatis pax multa et tranquillitas fuit, necnon securitas ad virtutem deducens. 23. Principes tui inobsequentes sunt. Maximæ ægritudinis et perversitatis signum est. quando medici morbos adaugent (a). Principum enim est populi dissolutos mores compescere, recte ordinare, ipsumque legibus obtemperantem reddere : cum autem ipsi primi leges transgrediuntur, quomodo aliis doctores fuerint? Illud enim, Inobsequentes sunt, id est, Non obsequuntur legi, præcepta non servant : id quod etiam Paulus ipsis crimini dat dicens : Qui ergo alium doces, teipsum non doces (Rom. 2. 21)? Quando ergo radix corrupta fuerit, de ramis quid boni conjicias? Socii furum. Accessio criminis, quod non solum mala non coerceant, sed conatus in contrarium vertant, non modo fures non oppugnent, sed et ipsis jungantur, ex diametro oppositam virtuti principum nequitiam adeuntes. Diligentes munera. Altera gravis species famis auri, quæ fucatum quidem habet argumentum, sed benevolentiæ obtentu extremam avaritiam prodit. Persequentes retributionem. Memoriam injuriarum erga inimicos servantes, mala retribuere conantur iis qui se injuria affecerunt, quæ est ingens malitiæ species : quamobrem non in Novo tantum Testamento, sed etiam in Veteri, magno studio coercetur. Malitiam enim, inquit, proximi sui ne revocet quisque vestrum in corde suo (Zach. 7. 10). Ab hoc enim nequitiæ genere purum esse oportet populum. multoque magis principem, qui subditis in judicio præcipere debet, ut ponant inimicitias, ne portus in scopulum vertatur. Pupillis non judicantes. Id est, iis non patrocinantes, ut jus suum obtineant. Et judicio viduarum non allendentes.

Non modo malum perpetrare, sed etiam bonum non agere crimini datur. — Observandum, non modo ma lum perpetrare, sed etiam bonum non agere, crimin dari, quemadmodum etiam in Novo Testamento. Nam qui esurientem non alunt, non quia aliena rapuerunt, sed quia sua egenis non erogarunt, in gehennæ ignem mittuntur: sic igitur hi nunc incusantur, non quod alienis bonis inhient, non quod injuste potentia utantur, sed quod egenis officiosam manum non tendant. 24. Propter hoc hæc dicit Dominator Dominus Sabbaoth, potens Israel: id est, populi. Non sine causa illud, Potens, posuit, sed in memoriam revocans illis

<sup>(</sup>a) In Gracco, puranties. Hace recte notal savilius hoc loco: a puranties medios incessus significat: qui locus est inter ambulandum honoralissimus: inde illud Imperatoris ad libertum suum inter duos senatores medium ambulantem: annon te pudet inter cos medium incedere, quorum servus esse poteris?

<sup>(</sup>a) In Greco, via viene inteplemen. Tilmannus vertit, inferunt morbos. Sed melius intelligitur, ni fallor, morbos adaugent, ut in diuturnius tempus extrahant; vel·forte sic possit intelligi, in morbis ipsi versantur; quæ interpretatio melius quadrare videtur ad ea quæ sequuntur. Sed si sic intelligendum esset, aliquid seriei Grecæ addendum videretur, verbi gratia, di; the viene inteplemen.

τώλει γενέσθαι, την άφατον άγάπην την περί αύτους = ινδεικνύμενος. και ώς περί άνδρός και γυναικός πολλαγου διαλέγονται, ούχ ενα είς άνθρωπίνην παχύτητα κατενέγχωσε του λόγου, άλλ' ένα διά τῶν συντρόφων αὐτοῖς πραγμάτων έπε την γνώσιν της του θεού χειραγωγήσωσιν αύτους φιλοστοργίας όμου δε και τῷ αισχρῷ τῆς προσηγορίας καθάψασθαι βούλονται. Πιστή τουτέστιν, ή εύσεβής και πάσης άρετης γέμουσα. ώστε κάντεῦθεν δήλον, δτι πορνείαν ού την τῶν σωμάτων λέγει ἐπεὶ είπεν αν, πόλις ή σώφρων ούτω γάρ ήν τὸ άντιδιαστελλύμενον τῆ πόρνη νῦν δὲ δειχνύς, ὅτι τὴν ἀσέβειαν αἰνίττεται διά τῆς πορνείας, τὸ άντιχείμενον αὐτῆ τέθειχε, την πίστιν . Πλήρης χρίσεως · τουτέστι, πλήρης διχαιοσύνης. Πάλιν μέγιστον ξγκλημα, ούχ ὅτι πρὸς ὁλόκληρον την κακίαν ηὐτομόλησαν, άλλ' ὅτι καὶ ὁλόκληρον προέδωχαν την άρετην, χαι τον πλούτον άπαντα τῶν ἀγαθῶν άθρόον άπό τῶν χειρῶν [14] ρίψαντες, καὶ πρὸς ἐτχάτην των κακών κατενεχθέντες πενίαν. Έν ή δικαιοσύνη έκοιμήθη έν αυτή. Ηυλίσθη, φησί, κατεσκήνωσε, τουτέστι, πεφύτευται, ερβίζωτο, μετά προθυμίας ύπο πάντων χατωρθούτο των πολιτών. Ένδιατρίδει τοίς έγχωμίοις τοῖς προτέροις, όμοῦ μὲν αξξων τὴν χατηγορίαν την έχ της μεταδολης, όμου δε χρηστάς υποτείνων τάς έλπίδας, καὶ δεικνύς, δτι ράδιον αὐτούς ἀνακτήσασθαι πάλιν. Νῦν δὲ φονευταί. ἀνδροφόνοι, φησί. Τὸ ἀργύριον ύμων άδύχιμον. Τουτέστι, παράσημον, νόθον, χίδδηλον. Οι κάπηλοί σου μίσγουσι τόν οίνον ύδατι. Έπειδή προοιμιαζόμενος ού κατ' είδος είπεν αύτων την κακίαν, άλλ' δτι ήθέτησαν, και ότι σπέρμα πονηρόν ήσαν, και utol άνομοι, δ λοιδορίας εδόχει μάλλον, ή κατηγορίας είναι. ένταύθα και αυτά τίθησι κατ' είδος τά έγκληματα, και πρώτου, δ πρώτου έστι και μέσου και τελευταίου τών χαχών, την φιλαργυρίαν, χαι την περί τά συμβόλαια καπηλείαν. 'Αλλά τινες ού συνιέντες · την άφατον τοῦ θεοῦ σοφίαν, κατ' άναγωγήν το είρημένον εξέλαδον. Οὐ γάρ αν, φησίν, ὁ μέγας καὶ ὑψηλὸς Ἡσαῖας ὑπὲρ τραπεζιτών κακουργίας, και καπήλων διαφθοράς διελέχθή. άλλά άργύριον ένταυθα τὰ λόγιά φησι του Θεού, και οίνον την διδασκαλίαν, ην εθόλουν επεισάγοντες αὐτῶν τὰ διδάγματα. Έγω δε ουτε ταύτην ατιμάζω την εξήγησιν, καὶ τὴν ἐτέραν άληθεστέραν είναι φημι. Οὐ γάρ μόνον σύχ άνάξιον τοῦ προφήτου το περί τούτων διαλέγεσθαι. άλλὰ καὶ σφόδρα άξιον καὶ αὐτοῦ καὶ τῆς τοῦ Θεοῦ φιλανθρωπίας. Καὶ τί δει τὰ πολλά λέγειν; "Ότε d γοῦν τὰ ύψηλά διδάγματα φέρων ήλθεν ο μονογενής του Θεού Παίς, και την των άγγέλων καταφυτεύειν έμελλε πολιτείαν, ούχ όλίγα περί μέτρων και αύτος διείλεκται, και τῶν τούτων εὐτελεστέρων εἶναι δοχούντων, ἀσπασμῶν, καὶ μεσασμών, καὶ πρωτοκλισιών. Τὰ γάρ μικρά ταῦτα είναι δοχούντα παραμελούμενα μεγάλα άμαρτημάτων ύπεχχαύματα γίνεται. Εί δὲ ἐπὶ τῆς Καινῆς ταῦτα διορθούσθαι έδει, πολλφ μάλλον έπι της Παλαιάς, ότε και παχύτεροι οι άκροαται, και πάς αύτων ό βίος έντεῦθεν ώρθουτο, του δήμου ούτω πλέον έν τουτοισί παιδευομένου, πόρφω πάσης άδικίας γίνεσθαι, καλ έν μηδενλ

Reg. περὶ αὐτοῦ, male: περὶ αὐτήν melius esset: nam hic de civitate loquitur. Sed περὶ αὐτούς bene habet, possetque hac constructio exemplis confirmari.

Editi male τη πίστει. Bevarious optime την πίστεν.
 Οὐ συντέντες. Sic Bavarious. Edebatur omisso οὐ.

τῶν πλησίον πλεονεχτεῖν, μηδὲ τὰς τῶν χαταδεεστέρων έπιτρίδειν πενίας τή χαχουργία της χαπηλείας.

η'. Τούτων γοῦν ἀμελουμένων καὶ πόλεις πολλάκις ἀνετράπησαν, και άπο θρόνων άρχοντες κατηνέχθησαν, και πογείτος φαμολόος λείλολελ. Μαμεύ κατούβου περοπλ ειβήλυ πολλή και εύνομία και άσφάλεια πρός άρετην χειραγωγοῦσα. Οι άρχοντές σου άπειθοῦσι. Μεγίστης νόσου καί διαστροφής σημείον, όταν οι ίατροί τάς νόσους έπιτρίδωσιν. 'Αρχόντων γάρ τοῦ δήμου τὰς ἀταξίας καταστέλλειν, καλ πρός το δέον ρυθμίζειν, [15] και τῷ νόμφ ποιείν χαταπειθείς. όταν δε αύτοι πρώτοι τούς νόμους παραδαίνωσι, πῶς ἄν ἐτέροις γένοιντο διδάσχαλοι; Τὸ γάρ, 'Απειθοῦσι, τουτέστιν, ού πείθονται τῷ νόμφ, οὐκ άνέχονται των έντολων. ο και Παύλος έγκαλει λέγων. Ο οὖν διδάσχων ἔτερον, σεαυτόν οὐ διδάσχεις; "Όταν ούν ή ρίζα διεφθαρμένη ή, τί χρηστόν έστι περί τῶν κλάδων ὑποπτεύειν; Κοινωνοί κλεπτων. Προσθήκη κατηγορίας, δτι ού μόνον ού καταστέλλουσι ο τά δεινά. άλλά και άντιτείνουσιν. ου μόνον ου πολεμούσι τοις κλέπταις, άλλά και συμπράττουσιν, έχ διαμέτρου τῆς προσηχούσης άρετῆς ἄρχοντι τὴν κακίαν μετιόντες. 'Αγαπώντες δώρα. "Ετερον φιλοχρυσίας είδος γαλεπόν, εύπρόσωπον μέν ὑπόθεσιν έχον, ἐν προσχήματι δὲ φιλοφροσύνης την έσχάτην πλεονεξίαν επιδειχνύμενον. Διώκοντες ανταπόδομα. Μνησικακούντες τοίς έχθροίς, άνταποδούναι σπουδάζοντες τοίς λελυπηκόσιν, όπερ μέγιστον κακίας είδος. Δι' δ ούκ εν τή Καινή μόνου, άλλά καί έν τη Παλαιά μετά πολλής είργεται της σπουόης. Κακίαν γάρ εκαστος, φησί, τοῦ πλησίον αὐτοῦ μη μνησικακείτε έν ταίς καρδίαις ύμων. Μάλιστα μέν γάρ καὶ τὸ δημοτικόν, πολλῷ δὲ μᾶλλον τὸν ἄρχοντα ταύτης δεί καθαρεύειν τῆς κακίας, καὶ τοῦ πρὸς ἀπέχθειαν ψηφίζεσθαι τοῖς χρινομένοις ἀπηλλάχθαι, ΐνα μὴ ὁ λιμὴν σκόπελος γένηται. Όρφανοῖς οὐ κρίνοντες. Τουτέστιν, ού προϊστάμενοι, ώς καὶ τῶν δικαίων τυχεῖν. Kal κρίσει χηρών οὐ προσέχοντες.

Παρατηρητέον ότι ού το κακοποιείν, άλλ' ότι καλ το άγαθον μη εργάζεσθαι ένταξει χείται πονηρίας, χαθάπερ ούν και εν τη Καινή. Οι γάρ πεινώντα μη θρέψαντες, ούχ ότι τὰ ἀλλότρια ήρπασαν, άλλ' ότι τὰ αὐτῶν οὐ προήκαντο τοίς δεομένοις, είς τὸ τῆς γεέννης πέμπονται πῦρ. ωσπερ ούν καὶ ούτοι νῦν ἐγκαλοῦνται, ούχ ὅτι πλεονεχτούσιν, οὐδ' ὅτι χαταδυναστεύουσιν, άλλ' ὅτι χαὶ τοῖς δεομένοις τῆς αὐτῶν βοηθείας οὐκ ὀρέγουσι χεῖρα. Διὰ τοῦτο τάδε λέγει ό Δεσπότης Κύριος Σαβαωθ, ό δυνάστης τοῦ Ἰσραήλ· τουτέστι, τοῦ λαοῦ. Οὐχ ἀπλῶς δὲ τέθεικεν. Ο δυνάστης, άλλά άναμιμνήσκων αύτους και τῶν παρ' έλπίδας εὐεργεσιῶν, καὶ τῶν χαλεπῶν κολάσεων ὡς ὑπέμειναν. Έπειδή γάρ πολλά και ε πολλάκις άμαρτάνοντες, και πολλής άπολαύοντες τής μακροθυμίας, είς ρφθυμίαν Επιπτον, τουτο ενδείξασθαι βούλεται, δτι δυνατόν ότε βούλεται έπεξελθείν, και ού δείται καιρών, ούδε χρόνων, άλλ' Ετοιμα αὐτῷ πάντα καὶ παρεσκευασμένα. Οὐαὶ τοῖς Ισχύουσιν έν Ίσραήλ ου παύσεται γάρ μου δ θυμός έν τοῖς ὑπεναντίοις μου. Τί γὰρ ἀθλιώτερον τῶν τον Θεον πολέμιον εχόντων; Ού παύσεται δε Ελεγεν, ούχ

d Hoc loes sic legendum putat Boisius in notis Savilii, p. 157: ότε γοῦν ὁ τὰ υξηλὰ δόγματα φέρων, ὁ μονογενής τοῦ Θεοῦ Βαῖς, καὶ τὴν τῶν ἀγγῶων καταφυτεύεν μέλλων πολιτείεν, dic., rel ότε γοῦν ὁς τὰ υξηλὰ διδάγματα φέρων ἢλθεν ὁ μονογενής τοῦ Θεοῦ Παῖς, et sic deinceps, ut in libris legitur. At locus, ut in Edito est, non male habere videtur.

Reg. οὐκ ἀποστελλουσι, non male. Ibidem Savil. pro ἀντιτείνουσι legendum putat ἐπιτείνουσι. Paulo post Allenus in notis Savilii, p. 139, hunc locum ἐκ διαμέτρου etc., sic legendum putat, ἐκ διαμέτρου ἐναντίαν, νε ἐναντίαν, τῆς προσ, νεὶ
τὴν ἐκ διαμέτρου τῆς προσηκούσης ἀρ. ἀρχ. κακ. μετ. ἐναντίαν, certe hic aliquid subintelligendum est. At multas bubet Chrysostomus hujusmodi ἀποσιωπήσεις, Homiliis maxime in Genesim. β Bavaricus φιλοχρηματίας.

Sic Bavaricus. (Omittebatur yap nohlà xal.)

**Ένα είς ἀπόγνωσιν ἐμδάλλῃ, ἀλλ' ϊνα αὐξήσας τὸν φόδον** είς μετάνοιαν χαλέση. [16] Τοῦ γάρ 🐧 Οὐ παύσεται 👌 θυμός, φοβερώτερον τὸ, Έν τοῖς ὑπεναντίοις μου Ούδεν γάρ ούτω τον Θεόν παροξύνειν είωθεν, ώς ή κατό των πενήτων άδικία κατ' αὐτοὺς γινομένη. Οὐαὶ δὲ τοῖς Ισχύουσι Ελεγεν, ούχ ἀπλῶς τὴν δύναμιν διαδάλλων, άλλά την ἐπὶ κακῷ δύναμιν. Ἰσχὺν δὲ ἐνταῦθα οὐ την του σώματός φησιν, άλλα την από της των πραγμάτων περιδολής δυναστείαν. Και πρίσιν ποιήσω έκ των έχθρων μου. Κολάσω τοὺς ἐχθρούς μου, ἐχθροὺς αὐτοῦ λέγων τούς των πενήτων έχθρούς διά το έπηρεάζειν "δντας τουτο δε ελεγεν, ίνα μάθης της άδιχίας το μέγεθος. Και έπαξω την χείρα μου έπι σέ, και πυρώσω σε είς καθαρόν. Ίνα μάθης, ότι οία αν ή ή όργη τοῦ Θεού και ή τιμωρία, ούκ έπι κακῷ ν και το δούναι δίχην γίνεται μόνον, άλλ' ἐπὶ τῷ βελτίους γενέσθαι καὶ **Σύτοὺς τοὺς χολαζομένους. Καὶ πυρώσω σε, φησίν,** είς καθαρόν. Ου τοίνυν δταν κολαζώμεθα, άλλ' δταν άμαρτάνωμεν, τότε άλγειν δίχαιον το μέν γάρ φύπον, τὸ δὲ χαθαρμὸν ἐργάζεται. Τί δέ ἐστιν, Εἰς καθαρόν; "Ως μηδέ ίχνος είναι παρά σοί κηλίδος. "Οπερ γάρ έστι τῷ χρυσίφ τὸ πῦρ, τοῦτο τοῖς ραθύμοις ή τιμωρία. Τούς δε απειβούντας απολέσω, και αφελώ πάντας ανόμους από σοῦ, και πάντας ὑπερηφάνους ταπεινώσω. Οι γάρ άνίατα νοσούντες, φησί, και ούδε τιμωρίαις είχοντες, ἀπολούνται. Τί γάρ δφελος τῆς τούτων ζωής, όταν και έαυτοίς και έτέροις έπιδουλεύωσιν έν τῷ ζῆν; Οἱ δὲ ἐχ τῆς ἐχείνων τιμωρίας δυνάμενοι βελτίους γενέσθαι, μενούσι. Δοχεί δέ μοι ένταύθα χαὶ τὴν αίχμαλωσίαν αίνίττεσθαι. Καὶ ἐπιστήσω τοὺς πριτάς σου, ώς τὸ πρότερον, καὶ τοὺς συμβούλους σου, ώς τὸ ἀπ' ἀρχῆς.

0'. Ένταῦθα τὴν ἐπάνοδόν φησι. Τῶν τε γὰρ ἀνίατα νοσούντων άναιρεθέντων, των τε επιμέλειαν ενδεί**ξασθαι ο δυναμένων διορθωθέντων, εύχαίρως χαλ τό** λοιπόν τῆς θεραπείας εἶδος προστίθεται, δοχίμων ἀρχόντων επιστασία, καὶ συμδούλων άγαθῶν φορά, ενα καί του σώματος είχοντος τοίς φαρμάχοις, χαι των **ξατρών ά**ρίστων δντων, πανταχόθεν πρός ύγίειαν επανίη τά τῆς πόλεως μέρη. Οὐ γάρ μιχρόν εὐεργεσίας εἶδος, άρχόντων ἐπιτυγχάνειν ἀγαθῶν. Καὶ μετὰ ταῦτα κληθήση πόλις δικαιοσύνης, μητρόπολις Σιών πιστή. Καίτω γε ούδαμοῦ τοῦτο εύρίσχομεν τὸ δνομα τἢ πόλει των Ίεροσολύμων ἐπιτεθέν. Τί ούν ἄν είποιμεν; "Οτι την άπο των πραγμάτων προσηγορίαν ενταῦθά φησι.

Τοῦτο δὲ ήμιν οὐ μιχρὸν συμβαλείται 4, ὅταν ἀπαιτῶσιν ήμας Ίουδαΐοι τοῦ Ἐμμανουἡλ τὴν ἐρμηνείαν. Ἐπειδή γάρ 'Ησαίας Εφησε τον Χριστονούτως όνομασθήσεσθαι, ουδαμού δὲ ἀνόμασται, εἴποιμεν ἄν πρὸς αὐτοὺς, ὅτι τἡν άπό των πραγμάτων σημασίαν έφησεν δνομα είναι. ωσπερ ούν και ένταυθα. Μετά γάρ κρίματος σωθήσεται ή αλχμαλωσία αὐτῆς, κάλ μετά έλεημοσύνης. Μετά πρίματος, τουτέστι, [17] μετά δίκης και κολά-

Legendum putat Allenus του δέ. Infra κατ' αὐτούς post

άδικία deest in Bavarico.

e Bavaricus debaobas.

σεως καλ τιμωρίας των πολεμίων. Μετά έλεημοσύνης, τουτέστι, πολλής τής φιλανθρωπίας. Δύο ένταῦθα έπαγγέλλεται μέγιστα αύτοῖς δώρα, τό τε δίκην δοῦναι τους ἐπαγαγόντας, τό τε αυτους πολλης ἀπολαυσαι της εύημερίας, ὧν ἔχαστον καὶ καθ' ἐχυτὸ μεγίστην ἰχανὸν παρασχείν ήδονήν. όταν δὲ καὶ ἀμφότερα συνδράμη, άφατος γένοιτ' άν ή εύφροσύνη. "Αλλως τε καὶ δείξαι βουλόμενος, ότι καὶ μετὰ τὴν μακρὰν αἰχμαλωσίαν, Θύ διά τὸ δοῦναι δίχην άξίαν, καὶ τὸ τὰ άμαρτήματα ἀποxείρασθαι •, άλλά διά τὴν φιλανθρωπίαν τὴν αὐτοῦ πρὸς την οίχειαν επανάγονται, χαι ελέου μαλλόν έστιν η σωτηρία, ή ἀντιδόσεως καὶ ἀμοιδῆς, ἐπήγαγε, Καὶ μετ' έλεημοσύτης. Καὶ συ<del>ντ</del>ριβήσονται οἰ ἄνομοι καὶ οἰ *άμαρτωλοὶ ἄμα.* Τρίτον καὶ τοῦτο εὐεργεσίας εἶδος, τὸ μηδένα εΐναι τον παρασύροντα καὶ πρὸς ἀπάτην ἔλκοντα, άλλ' ἐκποδών γίνεσθαι τοὺς τῆς πονηρίας διδασκάλους. Καὶ οι εγκαταλείποντες τον Κύριον συντελεσθήσονται. Οι δε άσεδεζς, φησίν, άπολοῦνται.

Διότι τῦν αΙσχυνθήσονται ἐν τοῖς εἰδώλοις αὐτῶν, έφ' οίς αὐτοὶ ἐδού.Ιοντο. Τινὲς μὲν καὶ κατά τὸν παρόντα χαιρόν τὰ εἰρημένα άρμόζειν ἐπιχειροῦσιν : άλλ' ἡμεῖς ούτε έχείνους αίτιασόμεθα, και τη άχολουθία έψόμεθα. Ταῦτα γάρ ἐστιν, & συμβήσεσθαί φησιν ἐπὶ τῆς τῶν πολεμίων εφόδου. "Όταν γάρ τοῦ βαρδάρου την χώραν κατατρέχοντος, καλ την πόλιν περικαθημένου, καλ πάντας ώς εν δικτύοις μέσους έχοντος, μηδείς ο αμύνων ή παί το νέφος έχεινο διαπρουόμενος διά την έγκατάλειψεν του Θεου, είχοτως και έξ αυτής των πραγμάτων τής πείρας πολλή κατασκεδασθήσεται των τά είδωλα θεραπευόντων  $\eta$  αἰσχύνη. Εφ' οἶς ἐδούλοντο, περὶ a**ἐ**σπουδάχεισαν, φησί. Καὶ αἰσχυνθήσονται ἐπὶ τοῖς γλυπτοίς αὐτῶν, ἐφ' οίς ἐποίησαν. Έν τάξει διηγήσεως χατηγορίαν τίθησιν. "Ηρχει γάρ χαι πρό τῆς τῶν τραυμάτων εκδάσεως, και αύτος τῆς τοιαύτης είδωλοποιίας ο τρόπος αὐτοὺς καταισχῦναι. Τί γάρ αἰσχρότερον του θεόν τινα έαυτῷ ποιείν; Kal alσχυνθήσονται έπλ τοῖς κήποις αὐτῶν, ἐφ' οἶς ἐπεθύμησαν. Οὐ γὰρ δή ξόανα προσεχύνουν μόνον, άλλά χαι δένδρα εν χήποις έθεράπευον. Έσονται γὰρ ὡς τερέβινθος ἀποδεβληπυῖα αὐτῆς τὰ φύλλα. "Ητοι τὰ είδωλα <sup>(</sup>, ή αὐτοὶ οἰ την πόλιν οἰχοῦντες. Την δὲ εἰχόνα τοῦ δένδρου τούτου παρήγαγε, διά τε τὸ έγχώριον είναι μάλιστα τὸ φυτὸν και πολύ παρ' αύτοις, και διά το σφόδρα άνθειν και τεθηλέναι, ήνίχα αν άχμάζη, και εσχάτην άμορφίαν ένδείχνυσθαι, έπειδάν αποδάλλη τὰ φύλλα. Καὶ ώς παράδεισος ΰδωρ μη έχων. Και η δευτέρα είχων της προτέρας σαφεστέρα, και πιστουμένη των επί τή προτέρα λόγων είρημένων 5. Ούτε γάρ παραδείσου θάλλοντος τερπνότερον, ούτε έρημωθέντος άτερπέστερον, άπερ άμφότερα γέγονεν ἐπὶ τῆς μητροπόλεως ἐχείνης. Πάντοτε γάρ ήν άμείνων και λαμπροτέρα, μυρίοις καλλωπιζομένη χόσμοις · χαι πάντων εύτελεστέρα γέγονε χαι αίσχροτέρα, τοσούτον άθρόον εύχοσμίας άπολαδούσα πλούτον. Και έσται ή Ισχύς αύτων ώς καλάμη στυππίου. Αι πρότεραι μέν είκόνες [18] είς τὸ άτερπές παρελήφθησαν, αυτη δε είς το άσθενές πάσαι δε σφόδρα έναργείς, και πολύ το σαφές και έμφαντικόν έχουσαι. "Ος καλάμη στυππίου, τουτέστιν, άσθενείς. Καὶ αί

b Oux inixala Sav. et Morel. Series mutila vel vitiata est. Locum sic vult restitui Savil., sed ex conjectura tantum και ή τιμωρία ἐπὶ καλῷ, καὶ οὐ τῷ δοῦναι δίκην γίνεται μόνον, ἀλλ' ἐπὶ τῷ βελτίους. Boistus: οὐκ ἐπὶ κολάσει, καὶ τῷ δοῦναι δίκην, etc. Allenus: οὐκ ἐπὶ καλῷ, καὶ τῷ δοῦναι δίκην γίνεται μόνον, ἀλλ' ἐπὶ τῷ. Boisius multa congerit, ut conjecturam confirmations and saving sa met suam. Sed hac omnia divinando dicuntur, nec potest sine alforum mss. ope locus restitut. Si qua ex allatis conjecturis admitti possit, oùx èxì xexe mailem, ac cum sic habeat Bayaricus, sic lego.

d Reg. et Savilins συμβάλληται. Sed Bavaricus συμβαλείrue: Que mox sequentur tantillum intricata videntur.

e Kal τὸ τὰ άμαρτήματα ἀποχείρασθαι. Nescio an unquam

<sup>\*</sup> Και το τα εμαρτήματα αποκερασθεί. rescio an unquam talem usum vocis άποκερασθεί viderim.

Γ Ηπος, ήτοι τὰ είδωλα, desunt in Savil. et Reg., sed habentur in Bavarico.

\* Post είρημένων Boisius addi vult ἀλήθειαν. (Savil. το. έρμηνείαν.) Ibidem post τερπνότερον deest τι, quod etiam ante positum fuisse potuit. Paulo post pro πάντοτε Allenus legendum putat πάντων τε. Sed πάντοτε, ni fallor, ferri potest.

ea, quæ præter spem consequuti sunt, beneficia, gravesque, quas passi sunt, pænas. Quia enim cum sa pe et multa peccassent, et magnam Dei patientiam experti essent, in ignaviam inciderunt, id certe vult declarare, quod videlicet possit, quando vult, vindictam sumere, sine ulla servata temporis vel opportunitatis occasione, sed omnia sibi semper parata et ad manum esse. Væ fortibus Israel: non enim cessabit furor meus contra inimicos meos. Quid enim miserius iis, qui Deum habent inimicum? Non cessabit, inquit, non ut in desperationem conjiciat, sed ut timorem augens ad pœnitentiam vocet. Nam illo, Non cessabit furor, terribilius est illud, Contra inimicos meos. Nihil enim ita Deum ad iram concitare solet, ut injuria pauperibus facta. Væ autem fortibus dicebat, non quod potentiam, sed quod potentiam ad malum adhibitam criminaretur. Fortitudinem vero hic non corporis dicit, sed eam potentiam quæ ex rebus circumstantibus paritur. Et judicium faciam de inimicis meis. Plectam inimicos meos, inimicos suos vocans inimicos pauperum, qui illis damnum inferunt : id vero dicebat ut discas injustitiæ magnitudinem. 25. Et inducam manum meam super le, el excoquam le ad purum. Ut discas, qualiscumque sit ira Dei et vindicta, eam non in malum, et ut pænæ inferantur solum infligi, sed ut ii qui puniuntur ad meliorem frugem revocentur. Et excoquam te, inquit, ad purum. Non ergo cum castigamur, sed cum peccamus, nos dolere par est : illud enim sordes, hoc purgationem parit. Quid autem est, Ad purum? Ut ne vestigium quidem sordis in te maneat. Quod enim auro ignis est, hoc ignavis supplicium. Inobedientes vero perdam, et auferam omnes inimicos a te, et omnes superbos humiliabo. Qui enim, inquit, insanabiliter ægrotant, nec'suppliciis cedunt, hi peribunt. Nam quæ utilitas ex eorum vita, quando, dum vivunt, et sibi et aliis insidiantur? Qui autem ex eorum supplicio meliores sieri possunt, ii manebunt. Hic porro mihi videtur captivitatem subindicare. 26. Et præficiam judices tuos, sicut prius, et consiliarios tuos, sicut ab initio.

9. Hic reditum annuntiat. Iis enim qui insanabiliter ægrotabant sublatis, et iis qui resipiscentiam exhibere poterant emendatis, opportune reliquam curationis speciem adhibet: ea est probatorum principum dominatus, et consiliariorum bonorum copia; ut corpore remediis cedente, medicisque optimis adstantibus; urbis partes undique ad sanitatem revocarentur. Non emim parvum beneficii genus est, principes nancisci benos. Et post hæc vocaberis civitas justitæ, metropolis Sion fidelis. Atqui nusquam reperimus hoc nomen urbi Jerosolymorum inditum. Quid ergo dixerimus? Hanc appellationem ex rebus ipsis illi attribuit.

Judeorum objectioni respondetur. — Illud vero nobis non parum utile erit, cum Judæi a nobis petent vocis Emmanuel interpretationem. Isaias namque dixit Christum sic vocandum fore, et tamen numquam sic vocatus est, respondeamus ipsis, euni dixisse, rerum significationem ipsius nomen esse (Isai. 7. 4). Sic cum hic faciendum. 27. Cum judicio enim salvabitur

captivitas ejus, et cum misericordia. Cum judicio, id est, cum vindicta, cruciatu et supplicio inimicorum. Cum misericordia, hoc est, cum multa benignitate. Duo hic ipsis maxima dona pollicetur, scilicet tune pœnas daturos eos qui se abduxerant, tuncque se multa fruituros esse felicitate, quorum utrumque seorsim magnam potest afferre voluptatem : cum autem ambo concurrerint, inenarrabilis lætitia fuerit. Aliunde vero ostendere volens, post longam captivitatem eos, non quod dignas pœnas dederint, nec quod peccata sua expiaverint, sed propter benignitatem Dei, in suam reduci terram, quæ salus magis est mi · sericordiæ, quam retributionis vel præmii, ideo subjunxit, Et cum misericordia. 28. Et conterentur inique et peccatores simul. Tertia hæc est species beneficii, quod nemo sit qui abducat et in fraudem trahat, sed nequitize doctores de medio sublati sint. Et qui aereliquerunt Dominum, consummabuntur. Impii autem, inquit, peribunt.

Idololatriæ turpitudo et vanitas. — 29. Quia nunc confundentur in idolis suis, quæ ipsi voluerunt. Quidam hæc dicta huic tempori aptare conantur: at nos non confutabimus illos, sed seriem sequemur. Hæc quippe sunt, quæ eventura dicit in hostium incursu. Cum enim, barbaro terram incursante, urbem obsidente, et omnes quasi retibus inclusos tenente, nemo fucrit qui defendat, et nubem illam depellat, co quod a Deo derelicti fuerint, jure ex ipsa rerum experientia, tonc magno pudore suffundentur ii qui coluerunt idola. Quæ voluerunt, inquit, in quibus studia sua collocarunt. Et erubescent in sculptilibus suis quæ secerunt. Narrantis more accusationem instituit. Sufficiebat enim etiam ante inflictum vulnus, vel ipse idola conficiendi modus ad eos pudore afficiendos. Quid enim turpius, quam sibi ipsi deum facere? Et confundentur super hortis suis, quæ concupiverunt. Non solum enim sculptilia adorabant, sed etiam arbores in hortis colebant. 30. Erunt enim quasi terebinthus, quæ folia sua amisit. Scilicet idola, vel etiam eos qui urbem incolebant1. Imaginem porro arboris hujus induxit, quia in illa regione nascebatur et frequens erat, et quia admodum floret et densa foliis est, dum viret, et extremam deformitatem præ se ferat, cum folia amiserit. Et sicut hortus non habens aquam. Secunda imago priore clarior est, et fidem facit iis, quæ in priore dicta sunt. Nihil enim est horto virente jucundius, nihil horto his destituto injucundius, quæ ambo illi metropoli contigerunt. Semper enim optima erat et splendidissima, innumeris decorata ornamentis, et omnium vilissima turpissimaque facta est, cum tantas derepente ornamentorum divitias amisisset. 31. Et erit fortitudo eorum quasi stipula stuppæ. Priores quidem imagines ad injucundum spectaculum captæ sunt, hæc vero ad infirmitatem declarandam: omnes autem admodum perspicuæ sunt, multaque gaudent claritate et emphasi. Quasi stipula stuppa, id est. imbecilles. Et opera eorum quasi scintilla ignis. Hic

<sup>1</sup> In Savil. et Reg., quibusdam omissis, sic legitur: scilicet ii qui urbem incolebant.

ustendit ex seipsis mala prodiisse, ipsosque sibi captivitatem peperisse, et sornacem succendisse. Queinadmodum enim scintillæ illapsæ ignem excitant, ita peccata eorum congesta Dei iram accenderunt. El igne consumentur iniqui el peccalores simul, el non erit qui exstinguat. Rursus denegat salutem ob eamdem ipsam causam, non ut desperent, sed ut hinc valido timore perculsi, ingentem ignaviam excutiant. Aliud quoque hic subindicat, ipsius nempe inexpugnabilem potentiam, quodque ipso puniente, et vindictam sumente, uemo possit resistere et mala solvere.

### CAPUT II.

Verbum, quod sactum est ad Isaiam filium Amos.

1. Hinc liquet prophetas non uno tempore prophetias dixisse, sed diversis afflatos temporibus, partes quasdam annuntiasse, quæ demum simul collectæ, totum librum effecerunt. Ideo sic incipit. Neque hinc tantum id palam nobis est et liquidum, sed quia in sequentibus tempora significat, nunc dicens: Anno, quo ingressus est Nathan (a) Azotum (Isai. 20. 1); nunc vero: Et factum est in anno in quo mortuus est rex Ozias, vidi Dominum sedentem super solium excelsum et elevatum (Isai. 6. 1). Non enim quemadmodum Pauli Epistolæ et Evangelia in unum collecta sunt, ita et prophetiæ, sed quod dixi, diversis temporibus. Unde ab alio exordio præsentem ' sermonem incipit. Neque ideo tantum, sed quia argumentum, de quo. loquuturus est, longo spatio distat a præcedentibus, sublimiusque est. Agit enim de gentium vocatione, de prædicationis adventu, de cognitione per tetum orbem extensa, et de pace orbem occupatura. Quod si de talibus tractaturus dogmatibus, Judæam et Jerusalem memorat, nihil mirum. Quod enim dicebatur prophetia erat, his nominum appellationibus adumbrata. Quandoquidem David Psalmum septuagesimum primum compositurus, illum Salomoni inscripsit, et progressus longe majora Salomonis dignitate, imo potius tota hominum natura vidit 1. Illud enim, Ante solem permanet nomen ejus, et, Ante lunam thronus ejus (Psal. 71. 17. 5), similiaque, nemo etiam ex insipientioribus dixerit de humana natura pronuntiata fuisse. Jacob quoque, cum hæc, quæ nunc dicturus est Isajas, imo his plura prænuntiabat (Gen. 49); nam cum gentium vocatione mortem etiam et resurrectionem dixit, tempusque quo [Christus] adventurus erat; non tamen ille hæc nude protulit, sed persona et nomine Filii sui illa obtegens quæ dicturus erat, sic prænuntjavit, quasi ea quæ Judæ eventura erant memorans; ut autem rerum eventus testificatur, quæ Christus egregie facturus erat prædicebat. Neque enim Judas fuit exspectatio gentium, neque tunc tribus resplenduit, cum eorum respublica defecit; sed bæc omnia tunc gesta sunt, cum Christus advenit.

Multæ prophetiæ de Patriarchis editæ, nonnisi in eorum nepotibus impletæ sunt. — Quod si impudenter agantJudæi, hanc prophetiælegem perperam explicantes; ex iis maxime quæ dicta sunt facile confutaverit, si quis accurate prophetias explicans, et omnia verba cum debita attentione examinans, dicta factis accommodet. Ex abundanti itaque ipsorum ora obturans, non ex iis quæ de Christo dicta sunt, sed ex iis quæ sunt de patriarchis ipsorum prænuntiata, hoc ipsum clare demonstrare conabor, ostendens ex prophetiis multas dictas fuisse de tribuum progenitoribus, in eorumque nepotibus impletas esse. Et exempli causa una alterave allata historia, rem propositam attingam. Etenim cum Symeonem et Levi vocasset Jacob, prænuntians ea, quæ ipsis eventura erant, sic dicebat Symeon et Levi fratres (Gen. 49. 5), et incusata illorum iniquitate, injustaque Sicemitarum cæde, in sequentibus ait: Dividam eos in Jacob, et dispergam illos in Israel (Ibid. v. 7). Hoc autem nemo dixerit in Levi et Symeone factum esse, sed in tribubus ex eis progenitis. Nam tribus Levi dispersa est, ita ut decimam partem ejus unaquæque tribus baberet : tribus item Symeonis quæ idipsum fere experta est, per omnes illas extensa per sortem, non quemadmodum aliæ, conjunctam et simul conglobatam habuit hercditatem. Jacob etiam ex acceptis a patre benedictionibus, nullam ipse consequutus est. Pater enim ipsius longam prosperitatem ipsi prædixerat, et perpetuum in Esaŭ dominatum, is vero in rerum necessariarum penuria erat, mercenariusque alebatur, tantumque aberat ut imperium haberet in fratrem, ut de vita periclitaretur; et semel illi obvius cum multo timore factus, bene secum actum putarit, quod potuerit manus ejus effingere. Quid igitur ad hæc dicamus? an mendacem esse prophetiam? Absit : sed ejus morem hunc sæpe esse, ut ea quæ sunt aliis eventura, aliis personis adscribat, et alia pro aliis nominibus usurpet : id quod etiam in Chanaano factum est. Neque enim videmus illum servivisse fratribus suis, neque etiam maledictionem excidisse, sed in Gabaonitis ex Chanaano ortis finem accepisse. Nam id quod dicebatur prophetia erat, maledictionis forma prolata.

2. Cum tot ergo taliaque babeamus exempla, quibus probatur, multa quæ dicuntur de aliis proferri, et in aliis accidere, et nominibus sic usos esse prophetas, quid mirum si nune nomen Judzæ et Jerusalem propheta usurpans, de Ecclesia vaticinetur? Nam quia ingratis loquebatur, prophetas occidentibus, libros comburentibus, aras suffodientibus, jure velamen ipsis impositum erat in lectione Veteris Testamenti, secundum beatum Paulum (2. Cor. 3. 14). Alioquin libros sustulissent, si prophetiæ de Christo vim intellexissent. Cum enim præsentem ipsum miracula edentem, perfectamque potentiæ suæ et consensus concordiæque cum Patre demonstrationem exhibentem, non reveriti sint, neque quieverint donec eum crucifixissent, vix pepercissent iis, qui de ipso loquuti essent, quos nihilominus frequenter lapidabant. Ideo propriis et notis sibi nominibus libenter utentes, hac persona

Von, presentem (Gr. mapóvroc), deest in Reg. et Savil.,

d est in Bavarico.

Savil. in marg. notat lorte legendum esse, dixit, pro, ridit. Alleous legendum putat, cecinit.

<sup>(</sup>a) Vox Hebraica est, MM, Thartan, in Bibliis, Tavitar, unde prima dempta syllaba factum, nata, Nathan.

βρασίαι αυτών ώς σπινθήρ πυρός. Ένταῦθα δείκνυσιν ότι οξκοθεν τά κακά, και αύποι την αιχμαλωσίαν Ετεχον, καλ την κάμεινον άνηψαν. "Ωσπερ γάρ σπενθήρες ξμπίπτοντες πύρ άνεγείρουσιν, ούτω τὰ άμαρτήματα τούτων συναγθέντα του θεού την όργην άνηψε. Καί κατακαυθήσονται οι άνομοι και οι άμαρτωλοί άμα, καλούπ έσται ο σδέσων. Πάλιν άπαγορεύει την σωτηρίαν διά την αυτήν πάλιν αιτίαν, ουχ ίνα άπογνώσιν, άλλ' Ινα ταύτη γοῦν ἀχμάζοντα τὸν φόδον δεξάμενοι, τήν πολλήν ἀποτινάξωνται ραθυμίαν. Καὶ ἔτερον δέ τι ένταῦθα αλνίττεται, τὸ άμαχον αὐτοῦ τῆς δυνάμεως, καλ δτι χολάζοντος αὐτοῦ, χαὶ τιμωρουμένου, οὐδεὶς ἀντι**ετήναι καλ καταλύσαι δυνήσεται τὰ δεινά.** 

#### КЕФАЛ. В'.

'0 λότος ο γενόμενος πρὸς 'Ησαΐαν υίὸν 'Αμμώς ...

α'. Έντεῦθεν δηλον ώς οὐ πάσας ὑφ' ἔν τὰς προφητείας είρηχασιν, άλλά χατά διαφόρους έμπνεόμενοι χαιρούς, περικοπάς τινας ἀπήγγελλον, αι συντεθείσαι υστερον ύφ' εν, δλόχληρον βιδλίον εποίησαν. Διὸ καὶ οῦτως άρχεται. Ούχ έντεῦθεν δὲ μόνον τοῦτο δηλον ἔσται χαλ σαφές ήμιν, άλλ' έξ ών προϊών και τούς καιρούς έπισημαίνεται, νῦν μὲν λέγων, Τοῦ ἐπιαυτοῦ, οὖ εἰσῆλθε Nάθαν είς "Αζωτον· νῦν δὲ λέγων· Καὶ ἐγένετο τοῦ έrιαυτοῦ, οὖ ἀπέθαrer Όζιας ο βασιλεύς, είδον τὸν Κύριον καθήμενον έπλ θρόνου ύψηλοῦ καλ έπηρμένου. Ού γάρ ώσπερ αι Έπιστολαί αι Παύλου και τά Εύαγγέλια ύφ' εν συνετέθησαν, ούτω δή και προφητείαι, άλλ' δπερ Εφθην είπων, εν διαφόροις χαιροίς. "Όθεν χαί άπ' άρχης ετέρας άργεται τοῦ παρόντος λόγου. Καὶ οὐ διά τούτο μόνον, άλλά και διά το την υπόθεσιν, περί ής μέλλει διαλέγεσθαι, σφόδρα άπηρτησθαι των προειρημένων, και ύψηλοτέραν είναι. Περί γάρ τῆς τῶν ἐθνῶν κλήσεως, και της του κηρύγματος περιφανείας, και της πανταχού της οἰχουμένης ἐχταθείσης γνώσεως, χαὶ της καταληψομένης την γην είρηνης ημίν διαλέγεται. Εί δὲ μέλλων τοιούτων ἄπτεσθαι δογμάτων, Ίουδαίας μέμνηται καλ Ίερουσαλήμ, ξένον οὐδέν. Προφητεία γάρ ήν τὸ λεγόμενον, συνεσχιασμένη τέως ταῖς τῶν ὀνομάτων προσηγορίαις ε. Έπει και τον ψαλμόν τον έδδομηχοστόν πρώτον ὁ Δαυίδ συντιθέναι μέλλων, ἐπέγραψεν αύτον τῷ Σολομῶντι, καὶ προῖὼν πολλῷ μείζονα τῆς Σολομώντος άξίας, μάλλον δε και τῆς ἀπάντων ἀνθρώκων φύσεως ίδεν ε. Τὸ γὰρ, Πρό τοῦ ήλίου διαμέτει τὸ δνομα αὐτοῦ, χαὶ, Πρὸ τῆς σελήνης ὁ θρόνος αύτου, και όσα τοιαύτα, ούδεις αν ούδε των σφόδρα άνοήτων περί άνθρωπίνης είποι λέγεσθαι φύσεως. Καί ό Ίαχωδ δὲ, ἡνίχα ταῦτα, δ. μέλλει νῦν ό [19] Ἡσατας λέγειν α, και πλείονα τούτων προανεφώνει μετά γάρ της των έθνων κλήσεως και τον θάνατον είπε και την άνάστασιν, καί τον καιρόν καθ' ον Εμελλε παρέσεσθαι . σύδε έχεινος ἀπογυμνώσας αύτὰ τέθειχεν, άλλὰ τῷ προσωπείφ • τῆς προσηγορίας τοῦ Υίοῦ κρύψας & **ἔμελλεν** έρεῖν, οῦτως αὐτὰ προανεφώνησε, τῷ μὲν δοχεῖν τὰ συμδησόμενα τῷ Ἰούδα λέγων καθὼς δὲ τὸ τῶν πραγμάτων μαρτυρεί τέλος, άπερ ξιμελλε κατορθούν ό

Sic in omnibus exemplaribus pro 'Αμώς.

» Reg. της των δνομάτων προσηγορίας. Allenus legendum putat τας τούτων των δνομάτων προσηγορίας.
« Morel. Usev. Sav. είδε: hic autem in margine notat forte

legendum esse είπε. Allenus legendum putat τόε, cecinit, ab

4 Reg. et Savil. xal & Taxwe de, fivixa av & Houla; µelles τον ταυτα λέγειν. Boisius vult alio modo restitui. Sed lectio Morellianze Editionis bene habere videtur, et in Bavarico

\* Reg. et Sav. τὸ προσωπείον, minus recte.

Χριστός προαναφωνών. Ούτε γάρ προσδοκία εθνών Ίούδας γέγονεν, ούτε τότε έλαμψεν ή φυλή, ότε εξέλεπεν αύτων ή πολιτεία - άλλά ταῦτα πάντα, ότε ό Χριστός. παρεγένετο, γέγονεν.

Εί δὲ άναισχυντοῖεν Ἰουδαῖοι τοῦτον παρακρουόμενο: της προφητείας τον νόμον, μάλιστα μέν ούν και εξ αύτων των είρημένων ράδίως διελεγχθείεν, εί τις μετά άχριδείας τὰς προφητείας έξαπλώσας <sup>1</sup>, καλ πάσαν ρήσιν μετά της προσηχούσης εξετάζων προσοχής. άρμόζοι τὰ εἰρημένα τοῖς γεγενημένοις. "Ωστε δὲ καὶ ἐκ περιουσίας αὐτῶν ἀπορράψαι τὰ στόματα, οὐκ ἀπὸ τῶν είς τον Χριστον είρημένων, άλλ' άπο των είς τους αύτων πατριάρχας προφητευθέντων, τοῦτο πειράσομαι ποιῆσαι φανερόν, δειχνύς ότι αί πυλλαί των προφητειών είρηνται μέν είς τοὺς φυλάρχους, ἐξέδησαν δὲ είς τοὺς ἐξ ἐχείνων. Καλ παραδείγματος ένεκεν μίαν ή καλ δευτέραν είπων Ιστορίαν, ἄψομαι τῶν προχειμένων. Καὶ γὰρ ὅτε τὸν Συμεών και τον Λευι καλέσας ο Ίακώδ, προαναφωνεί τλ συμδησόμενα αύτοις, ούτως Ελεγε · Συμεών και Λευί άδελφοί, και κατηγορήσας αύτῶν τῆς παρανομίας, και της άδίχου σφαγής της είς τους Σιχημίτας γεγενημένης, προϊών φησι · Διαμεριῶ αὐτούς ἐν Ἰακὼδ, καὶ διασπερω αὐτοὺς ἐν Ἰσραήλ. Τοῦτο δὲ ἐπὶ τοῦ Λευὶ καὶ τοῦ Συμεών ούδελ; ἄν ίδοι γεγενημένον, άλλ' ἐπλ τῶν φυλών τών εξ αύτών. Και γάρ ή του Λευί φυλή διεσπάρη, τὸ δέχατον μέρος αὐτῆς ἐχάστης φυλῆς ἐχούσης. ή τε του Συμεών, ήτις το αύτο σχεδόν Επαθε, πάσαις αύταϊς παρεκταθείσα κατά τον κλήρον, και ούχ, ώς έκάστη τῶν ἄλλων, συνημμένην ἔλαδε τὴν κληρουχίαν. καὶ πρὸς ἐσυτὴν συγκεκροτημένην. Καὶ ὁ Ἰακὼδ δεξάμενος εύλογίας παρά του πατρός ούδεμιας αύτων άπήλαυσεν αὐτός. Ο μέν γάρ πατήρ αὐτοῦ προδλεγεν εὐετηρίαν πολλήν, και διηνεκή δεσποτείαν του 'Ησαυ · ούτος δέ και των άναγκαίων ηπόρει, και θητεύων ετρέφετο, και τοσούτον απέσχε κρατήσαι ταδελφού, ότι δη και περί αὐτῶν ἐχινδύνευε τῶν ἐσχάτων, χαὶ ἄπαξ αὐτῷ συντυχών μόνον μετά πολλοῦ τοῦ δέους, ἡγάπησε τὸ δυνηθηναι διαφυγών αὐτὸν καὶ σωθηναι. Τὶ οὖν ἄν εἴποιμεν πρός ταύτα; ὅτι ψεύδος ἡ προφητεία; "Απαγε ' άλλ' ὅτι τοιούτον αύτης πολλαχού το έθος, τὰ ἐφ' ἐτέρων ε ἐχδησόμενα ετέρων υποχειμένων προσώπων λέγειν, χαλ άποχεχρησθαι ονόμασιν άλλοις άνθ' έτέρων δ καί έπί τοῦ Χαναάν γέγονεν. Οὐδὲ γάρ ὁρῶμεν ἐκεῖνον δουλεύσαντα τοίς άδελφοίς, ού μήν ούδε την άραν διαπεσούσαν, άλλ' ἐπὶ τῶν Γαδαιονιτῶν λαδοῦσαν τὸ τέλος τῶν ἐχ τοῦ Χαναάν γεγονότων. Και γάρ εν τάξει άρας προφητεία τό λεγόμενον ξν.

[20] β'. Τοσούτων τοίνυν καλ τοιούτων δντων παραδειγμάτων των άποδειχνύντων ήμεν, δτι πολλά των είρημένων λέγεται μέν έφ' έτέρων, έκδαίνει δὲ ἐπ΄ άλλων, και ονόμασιν άποκέχρηνται οι προφήται, τί θαυμαστόν εί και νῦν τὸ τῆς Ἰουδαίας και τῆς Ἱερουσαλήμ προθείς δνομα ό προφήτης, περί της Έχκλησίας προαναφωνεί; Και γάρ επειδή πρός άγνώμονας ό λόγος ην αυτώ, προφήτας άναιρουντας, τὰ βιδλία καίοντας, τὰ θυσιαστήρια κατασκάπτοντας, είκότως το κάλυμμα Εχειτο επί τἢ ἀναγνώσει τῆς παλαιᾶς Διαθήχης, χατά τὸν μαχάριον Παῦλον. ΤΗ γάρ ἄν χαὶ ἡφάνισαν τὰ βιδλία, εί συνήχαν τής προφητείας την δύναμιν τής περί του Χριστού. "Οπου γάρ παρόντα αύτον, καί θαυματουργούντα, και έντελη της οίχείας δυνάμεως και της

cus ut in textu.

6 'Ερ' ετέρων deest in Savil et Reg.

f Savil. et Reg. τὰς προφητείας ἀναπληρώσας, male. Bavari-

πρός τον Πατέρα συμφωνίας τε και όμονοίας παρεχόμενον την απόδειξιν ούχ ήδέσθησαν, ούδε απέστησαν **ἔως ἐσταύρωσαν, σχολή γε ἄν τῶν \*** περλ αὐτοῦ λεγόντων έφείσαντο, ούς και χωρίς τούτου κατέλευον συνεχώς. Διά τοῦτο τοῖς οἰχείοις καὶ γνωρίμοις αὐτοῖς ἐμφιλογωρούντες ονόμασι, τὰς προφητείας τούτω συσκιάζουσι τῷ προσώπω. "Οτι γάρ οὐ περὶ τῆς 'Ιουδαίας καὶ **Ίερο**υσαλημ ο λόγος, εκάστην παράγοντες λέξιν είς μέσον μετά άχριδείας εἰσόμεθα τὰ εἰρημένα.

**"Οτι Εσται έν τα**ῖς Εσχάταις ἡμέραις έμφανές τὸ δρος Κυρίου. "Ορα άκρίδειαν προφήτου, οὐ τὰ πράγματα λέγοντος μόνον, άλλά καὶ τὸν χρόνον ἐπισημαινομένου. "Όπερ γάρ φησιν ὁ Παῦλος, "Ότε δὲ ήλθε τὸ πλήρωμα των καιρών, και ετέρωθι πάλιν, Είς οίκοroular τοῦ πληρώματος τῶν καιρῶν, τοῦτο ὁ προφήτης φησίν, 'Er ταῖς ἐσχάταις ἡμέραις. "Upoς δὲ την Έχχλησίαν χαι το των δογμάτων άχαταγώνιστον χαλεί. Καθάπερ γάρ δρεσι κάν μυρία προσδάλλη στρατόπεδα, τόξα τείνοντα, και δόρατα ἀφιέντα, μηγανήματα προσάγοντα, έχεινα μέν ούδὲ παραδλάψαι δυνήσονται, την δε οίχειαν χαταλύσαντα b ίσχυν άπελεύσονται · ούτω δή και οι τη Έκκλησία πολεμήσαντες άπαντες, ταύτην μέν ούχ Εσεισαν, την δε οίχείαν ἀπολέσαντες δύναμιν κατησχύνθησαν, εν τῷ παίειν διαλυόμενοι, και εν τῷ βάλλειν άσθενοῦντες, καὶ ἐν τῷ ποιεῖν ὑπὸ τῶν πασχόντων νιχώμενοι · όπερ καλ παράδοξος νίκης τρόπος έστλ, και ούκ ανθρώποις, άλλα θεφ μόνον δυνατός. Το γαρ θαυμαστόν τῆς Έκκλησίας, ούχ ὅτι ἐνίκησεν, ἀλλ' ὅτι καὶ οῦτως ἐνίκησεν. Ἐλαυνομένη γάρ, διωκομένη, μυρίοις κατακοπτομένη τρόποις, ού μόνον ούκ ήλαττονούτο. άλλά και μείζων έγίνετο, και τούς ταύτα ποιείν έπιχειρούντας αύτο το πάσχειν μόνον κατέλυεν. δπερ άδάμας ποιεί περί τον σίδηρον, τῷ παίεσθαι μόνον διαλύων του παίοντο; την ισχύν και κέντρα πρός τους λακτίζοντας, αύτά μεν ούδεν άμδλύτερα εντεῦθεν γινόμενα, τους δε λακτίζοντας αιμάσσοντα πόδας. Διά δή τούτο δρος εκάλεσεν. Εί δε ούκ ανέγεται της μεταφοράς ό Τουδαίος, οίχοθεν πάλιν δεχέσθω τον Ελεγχον. Αύτος γάρ ούτος ό προφήτης λύχους καλ άρνας έφησε τῆς αύτης νομης χοινωνήσειν, χαλ μυίαις τον Θεόν συριείν καί ταίς μελίσσαις, καὶ ποταμόν ἀνάγειν ραγδαίον ἐπὶ τους Ἰουδαίους, διὰ τὸ μὴ βούλεσθαι [21] αὐτοὺς Εχειν τὸ ὕδωρ τοῦ Σιλωάμ. "Απερ εί τις ἐπὶ τῶν λέξεων έχλάδοι, πολύ τὸ άπερινόητον έχει · άλλά δεί τὰ έχ τούτων σημαινόμενα δεχομένους ούτω ποιχίλλειν τών νοημάτων την ακολουθίαν. Τί ούν έστι τὰ έκ τούτων σημαινόμενα; Διά μέν των λύχων χαλ των άρνων, οί των άνθρώπων τρόποι οἱ θηριώδεις καὶ ήμεροι · διά δὲ τῶν μυιών, τὸ ἀναίσχυντον τῶν Αίγυπτίων διὰ δὲ τοῦ ποταμού, το σφοδρον της στρατείας του βαρδάρου . διά δὶ τοῦ Σιλωάμ, τὸ πρᾶον καὶ ἐπιεικὲς τοῦ τότε ἄρχοντος, του των Ίουδαίων βασιλέως. Καλ ούδελς ούδε των σφόδρα άνοήτων πρός ταῦτα ήμεν άντερεί. "Ωσπερ γάρ οὖν έχεινα έτέροις ονόμασι παρεδηλώθη, ούτω χαλ τῆς Έχχλησίας το στερρόν, το άχίνητον c, το ύψηλον, το άχείρωτον διά τῆς τοῦ δρους ἡνίξατο προσηγορίας. Καὶ

γάρ έτερος προφήτης τούς πεποιθότας έπι τον Θεόν δρει παραβάλλει, τὸ ἀκαταγώνιστον αὐτῶν ἐνδεικνύμενος. Έμφανές. Τοῦτο οὐδὲ τῆς ἀπὸ τοῦ λόγου λοιπὸν έρμηνείας δείται. Οϋτως αύτη των πραγμάτων η φύσις σάλπιγγος λαμπροτέραν φωνήν άφίησι, το περιφανές ένδειχνυμένη της Έχχλησίας. Ού γάρ ούτως ήλιος φανός, ούδε τὸ έχ τούτου φῶς, ὡς τῆς Ἐχκλησίας τὰ πράγματα. Καὶ γὰρ ο οἶχος τοῦ Θεοῦ ἐπ' ἄχρων τῶν dρέωr.

γ'. Πῶς ἄν τοῦτο ἐρμηνεύσειεν ὁ Ἰουδαΐος; Οὐδαμοῦ γάρ ἐπ' ἄχρων τῶν ὀρέων ὁ ναός ἐστιν ' ἡ μέντοι τῆς Έχχλησίας δύναμις αύτῶν ἡψατο τῶν οὐρανῶν. Καὶ ώσανει οίχος ύπερ χορυφής όρων χείμενος πάσιν έστι κατάδηλος, ούτω και πολλῷ πλέον αὐτή περιφανής πάσιν άνθρώποις γέγονε. Καὶ ὑψωθήσεται ὑπεράνω τῶν βουνων. Το αύτο τοῦτο πάλιν ήρμήνευσεν, δπερ επί τοῦ ναοῦ οὐδέποτε συνέδη, οὐδὲ ἡνίκα ἄριστα πράττειν ἐδόκει. Πώς γάρ, όπου γε και ύπ' αύτων των Ίουδαίων πολλάκις ήτιμάζετο, καὶ ὑπὸ βαρδαρικῶν ήφανίζετο χειρων; Ή δὲ τῆς Ἐκκλησίας ἰσχύς ἐπολεμήθη μὲν ἐκείνου χαλεπώτερον και πλέον· είξε δε ούδέποτε ταίς εών πολεμούντων χερσίν, άλλ' ύψηλοτέρα καλ περιφανεστέρα μάλιστα ύπὸ τῶν πολεμίων ἐγίνετο. Τότε γοῦν τῶν μαρτύρων οι δημοι, τότε των όμολογητων τα πλήθη, τότε αί σιδήρου στερρότεραι άπεδείχνυντο ψυχαί, και τῶν άστέρων αύτων άχριδέστερον Ελαμπον, των μέν σωμάτων αύτοζς κατακοπτομένων, τῆς γνώμης δε ού νικωμένης, άλλά χρατούσης χαλ στεφανουμένης. Τίς είδε, τίς ήχουσε φόνον στέφανον φέροντα, χαλ σφαγήν νίχην έργαζομένην, καὶ τότε τὸ στρατόπεδον λαμπρότερον γινόμενον, ότε πλείους οι σφαττόμενοι παρά τῶν πολεμίων Èφαίνοντο;

Καὶ ήξουσιν ἐπ' αὐτῷ πάντα τὰ ἔθνη. Προϊών σαφέστερος ο προφήτης γίνεται, και μάλλον άνακαλύπτει τον λόγον, και τρανότερον δείκνυσι την προφητείαν, και άκριδέστερον απορράπτει των Ίουδαίων τλ στόματα. Τούτο γάρ, και εί σφόδρα άναισχυντοΐεν, ού δυνήσονται τῷ αὐτῶν ναῷ ἀρμόσαι d. Καὶ γὰρ καὶ ἀπηγόρευτο, και μεθ' υπερδολής κεκώλυτο έθνη είς τον ναόν εισιέναι. Καὶ τί λέγω είς τὸν ναόν εισιέναι, ὅπου γε και αύτοις μετά πολλής τής άπειλής [22] ό νόμος άπηγόρευε τὰς τῶν ἐθνῶν ἐπιμιξίας, καὶ τὴν ἔσχατον ύπερ τούτων άπήτει δίχην; 'Ο γοῦν προφήτης 'Αγγαίος ἄπασαν είς τοῦτο χατηνάλωσε την προφητείαν, ἐγχαλῶν, άπειλών, εύθύνας άπαιτών της ού προσηχούσης ἐπιγαμδρίας. 'Αλλ' οὐ τὰ ἡμέτερα τοιαῦτα, άλλὰ μετὰ άδείας άπάσης άναπετάσασα τοὺς κόλπους ἡ Ἐκκλησία, χερσίν ύπτίαις ἄπαντα τὰ τῆς οἰχουμένης χαθ' ἐχάστην ἡμέραν ύποδέχεται έθνη. Τούτο γάρ και οι πρώτοι των δογμάτων διδάσχαλοι παρά του Μονογενούς έχελεύσθησαν, ταύτην εύθέως άχούσαντες την φωνήν. Πυρευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ έθνη. Σχόπει δέ μοι πῶς οὐ τὴν κλησιν των εθνων ήνίξατο μόνον ό προφήτης, άλλά και την μετά προθυμίας αὐτῶν ὑπακοήν. Οὐ γάρ εἶπεν, άχθήσονται, άλλά, "Ηξουσιν' όπερ ετερος προφήτης σαφέστερον ενδειχνύμενος έλεγε · Καὶ οὐ μὴ διδάξωσιν Exactor tor modithr autou, nai Exactor tor doedφὸν αὐτοῦ, λέγων, Γνῶθι τὸν Κύριον, ὅτι πάντες είδησουσί με από μικρού έως μεγάλου αὐτων. Έπὶ μέν γάρ των Ιουδαίων και ή κτίσις άνεστοιχειούτο, και

<sup>\*</sup> Reg. σχολή γὰρ τῶν. Savil. σχολή γε τῶν. Præstat lectio Morellianæ Editionis, et est in Bavarico.

\* Reg. et Savil. τείνοντες... ἀριέντες... προσάγοντες .. καταλύσαντες, quæ etiam lectio quadrat, et innumeris firmatur exemplis; sed cum Morel. etiam lectio bene habeat. τείνοντες... ἀριέντε etc., et Cod. Bavarico firmetur, eam retinere trieum est.

e Ita Reg. et Savil. In Morel. to axivator deerat.

d Reg. οὐ δυνήσονται τῶν αὐτῶν Ἰουδαίων άρμόσαι, perperam. Savil. τῷ ναῷ τῶν Ἰουδαίων άρμόσαι.

prophetias adunibrabant. Quod enim non de Judæa et de Jerusalem sermo esset, singula dieta in medium adducentes, accurate demonstrabimus.

Quid significent verba, ( in novissimis diebus ). Hons Domini Ecclesia est; Ecclesia vexata vicit et aucta est. — 2. Erit in novissimis diebus manifestus mons Domini. Vide prophetæ accurationem, qui non solum rem dicit, sed tempus etiam significat. Quod enim dicit Paulus, Cum autem venit plenitudo temporum (Gal. 4. 4), et alibi rursum, In dispensationem plenitudinis temporum (Ephes. 1. 10), hoc sic exprimit propheta. In novissimis diebus. Montem autem vocat Ecclesiam, et inexpugnabilia dogmata. Quemadmodum enim si quis adversus montes innumeros objiciat exercitus, arcus tendentes, hastas vibrantes, machinas admoventes, illos quidem nullo damno afficere poterunt, sed consumpta propria fortitudine recedent: sic et quicumque Ecclesiam impugnaverunt, hanc quidem non læserunt, sed sua amissa potentia pudore sunt affecti, dum ferirent soluti, dum telis impeterent infirmati, dum agerent a patientibus devicti: qui est sane inopinatus victoriæ modus, quem non homines assequi, sed Deus solus potest. Nam certe in Ecclesia mirabile est, non quod vicerit, sed quod ita vicerit. Impulsa enim, vexata, innumeris concussa modis, non modo non minuebatur, sed major evadebat, et eos qui id facere tentabant patiendo tantum profligabat; id quod adamas ferro impetitus facit, dum percussus tantum solvit percutientis robur; stimulique calcitrantibus objecti, non obtusiores inde redduntur, sed calcitrantium pedes cruentant. Ideo sane montem vocavit. Quod si metaphoram non admittat Judæus, domesticam accipiat confutationem. Ipse propheta dicit lupos et agnos communia pascua habituros, et muscis apibusque Deum sibilaturum, fluviumque vehementem adducturum in Judæos, eo quod ipsi habere noluerint aquam Siloam (Isai. 11. 6. et 65. 25; 7. 18; 8. 6. 7). Quæ si quis ad verbum acceperit, sane intelligibilia non sunt : verum oportet ea quæ his significantur accipere, sicque sententiarum seriem varie intelligere. Quænam igitur his significantur? Per lupos et agnos, hominum mores cum ferinos tum mansuetos indicat; per muscas, impudentiam Ægyptiorum; per fluvium, violentiam exercitus barbari; per Siloam, mansuetudinem moderationemque ejus, qui tunc imperabat, regis Judæorum. Nemoque vel ex insipientioribus circa hæc nobis contradicet. Quemadmodum igitur illa aliis sunt expressa nominibus, sic ille Ecclesiæ firmitatem, immobilitatem, sublimitatem, inexpugnabile robur, montis nomine subindicavit. Et alius propheta illos qui confidunt in Domino monti comparat, invictam eorum fortitudinem ostendens (Psal. 121. 1). Manifestus. Id nulla deinceps interpretatione indiget. Sic ipsa rerum natura tuba clariorem emittit vocem, splendorem ostendens Ecclesiæ. Etenim neque sol ita splendidus, neque ejus lux ita clara est, ut sunt res ad Ecclesiam spectantes. Nam Domus Dei supra verticem montium.

3. Quomodo hæc interprètatus fuerit Judæus? Templum enim non est supra verticem montium : Ecclesiæ autem potestas ipsos attingit cælos. Et quasi domus supra verticem montium posita omnibus est manifesta, sic et multo magis omnibus conspicua hominibus illa evasit. Et exaltabitur super colles. Hoc ipsum rursus interpretatus est, quod templo illo numquam contigit, neque cum maxime florere videretur. Quomodo enim de templo intelligeretur, quod ab ipsis Judæls sæpe inhonorabatur, barbarorumque manibus diruebatur? Ecclesiæ autem fortitudo vehementius sæpiusque quam templum impugnata fuit : numquam: vero cessit se oppugnantium manibus, sed excelsior illustriorque maxime ab hostibus facta est. Tune martyrum cœtus, tunc confessorum multitudo, tunc ferro firmiores animæ ostendebantur, ipsisque stellis splendidiores erant, concisis corporibus, animis minime victis, sed vincentibus et coronatis. Quis vidit, quis audivit cædem gestare coronam, jugulationem victoriam reportantem, tuncque exercitum splendidiorem effectum, cum plures visi sunt ab hostibus jugulari?

Validum contra Judæos telum. — Et venient ad eam omnes gentes. Progressu clarior efficitur propheta. sermonem magis retegit, dilucidioremque exhibet prophetiam, accurativsque Judæorum consuit ora. Hoc enim, etiamsi admodum impudentes sint, non poterunt ad templum suum referre. At enim prohibitum erat, idque accuratissime observabatur, ne gentes in templum introirent. Ecquid dico in templum introire, quando ipsis lex cum gravi interminationeprohibebat ne cum gentibus commiscerentur, et extremas de his exigebat pænas? Certe propheta Aggæus totam hac in re suam consumpsit prophetiam. incusans, comminans, pœnas repetens de illicita affinitate. At nostra talia non sunt, sed Ecclesia cum omni facilitate sinum suum expandens, supinis manibus omnes orbis totius gentes quotidie suscipit. Hoc enim primi illi dogmatum doctores ab Unigenito mandatum acceperunt, hac statim audita voce : Euntes docete omnes gentes ( Matth. 28. 19). Adverte autem quomodo non tantum vocationem gentium subindicavit propheta, sed etiam earum promptam et alacrem obsequentiam. Non enim dixit, Adducentur, sed, Venient : id quod alius propheta clarius ostendens dicebat: Et non docebunt unusquisque concivem suum, et unusquisque fratrem suum dicens, Cognosce Dominum, quia omnes scient me a parvo usque ad magnum (Jer. 31. 34). Quod ad Judæos enim spectabat creaturæ ordinem snum mutabant (a), aderant frequentes minæ, supplicia assidua, crebra miracula, prophetarum discursus, legislatoris timor, interminationes bello-

(a) In Græco, theresquere. Obscura vocis significatio. Tilmannus vertit: creatura etuam ipsa in primaria elementa
resoluta est. Hic autem sermo est de signis, castigationibus,
alisque ad Judæos prævaricatores perterrefaciendos immissis; ut, exempli causa, cum terræ hiatu Core et asseckæ absorpti sunt, aliique igne absumpti, cum serpentes immissi,
cum Samuele concionante voces et pluviæ datæ sunt, quæ
1,0pulum exterruerunt; uno verbo cum naturæ elementa
ordinen suum mutabant; et hoc modo vocem, there perten
reddendam esse visum nobis est.

rum, barbarorum incursiones, a Deo immissæ vindictæ, castigationes ex cælis invectæ: manebantque illi dura cervice et incircumcisi, ut ait Stephanus, præfracti, et difficile cedentes (Act. 7. 51); ad gentium vero [vocationem] satis suit unicum tenueque verbum audivisse, et omnes confestim accurrerunt. Quod subindicans David dicebat : Populus, quem non cognovi. servivit mihi (Psal. 17. 45); et modum obedientia admirans subjiciebat : In auditu auris obedivit mihi. Hoc ipsum et Jacob ænigmatico more declarans aiebat : Ligans ad vineam pullum suum, et ad surculum pullum asinæ suæ (Gen. 49. 11). At quis vidit pullum asinæ surculo alligatum et vineæ adstantem, et fructum non pessumdantem? In brutis quidem minime, in hominibus autem id vere et reipsa contingit. Judæi namque innumeris colligati vinculis, jugum confregerunt, vinculum disruperunt, ut ait propheta (Jer. 5. 5); gentes autem nulla simili colligatæ necessitate, prompte obedierunt, quasi pullus surculo alligatus, et ex præceptis nihil pessumdederunt, sed adstiterunt multam exhibentes obsequentiam, 3. Et ibunt populi multi, et dicent : Venite, et ascendamus ad montem Domini, et ad domum Dei Jacob. Vide choreas agentes, et festa celebrantes, et alter alterum hortantes, omnesque in doctores conversos : neque unam, vel duas, vel tres, sed multas gentes concurrentes. Venient enim, inquit, populi multi et ex diversis locis, quod apud Judæos numquam contigit : sed si qui accesserunt, hi pauci erant proselyti, et hi cum multo negotio, et numquam gentes vocati sunt, sed proselyti. Proselyti enim ad te transibunt, et erunt tibi servi (Isai. 54. 15), inquit. Quod si in metaphora persistat propheta, montem appellans et domum Dei Jacob, ne mireris. Quod enim jam dixi, modo fere aperit, modo adumbrat prophetiam; illud quidem, quo prudentioribus occasionem præbeat, ut quæ dicuntur intelligant; hoc autem, ut ingratorum tumultuosum impetum coerceat : et ubique sermonem variat.

4. Si autem dixit, Domum Dei Jacob, ne turberis, dilecte: etenim unigenitus Dei filius Deus Jacob erat. Ipse enim et legem dedit, et omnia apud eos miracula edidit: id quod ex ipso maxime Veteri Testamento videre est: Novi quippe Testamenti nulla ratio est apud Judæos. Jeremias igitur ait: Disponam vobis testamentum novum, non secundum testamentum, quod disposui patribus vestris (Jer. 31. 31. 32); ostendens ipsum esse utriusque legislatorem. Quia vero ipse ex Ægypto illos eripuit, addidit : In die qua apprehendi manum corum, u. educerem cos de terra Equpti (Ibidem). Quod si ipse eduxit, etiam ipse illa omnia in Ægypto et in deserto miracula patravit. Et annuntiabit nobis viam suam, et ambulabimus in ea. Viden' ut aliam requirunt legem? Viam enim Scriptura præcepta Dei solet appellare; si de priore Testamento loqueretur, non dixisset, Annuntiabit nobis: illud enim erat omnibus manifestum, planum et notum.

Aliud insigne contra Judæos argumentum. — Quod autem hæc non captiose dicamus, quæ dicta sunt vel impudentioribus lidem facere possunt. Quia enim viam

tantum memoravit, dicit quænam illa sit via, ejusque multa ponit insignia. Subjungit ergo: Nam de Sion exibit lex, et verbum Domini de Jerusalem. Ad hæc Judæi supra modum impudentes ne hiscere quidem poterunt. Quod enim hæc de Novo Testamento dicta sint, et ex loco, et ex tempore, et ex iis qui legem receperunt, et ex gestis post legem, et ex omni parte demum videre est. Primo ex loco, ex monte Sion nempe. Lex enim per Moysem lata in monte Sinai majoribus ipsorum data suit. Cur ergo hic dicit, De Sion? Neque hoc satis habuit, sed etiam tempus adjecit. Non enim dixit, Exivit lex, sed, Exibit lex, quod est futuri temporis, rei nondum gestæ. Cum autem hæc propheta diceret, a multis jam annis lex data fuerat: Novi vero Testamenti lex post plurimos annos danda erat. Ideo non dixit, Exivit, sed, Exibit, id cst postea. Ac rursum ad locum ipsum confugit dicens: Et verbum Domini de Jerusalem. Accurate nobis hic Novi Testamenti insigne ponit. Nam modo in monte sedens, sublimia et 'cælis digna præcepta lege sanciebat, modo in Jerusalem versans idipsum agebat. Cum dixisset ergo et locum et tempus, adjicit et eos qui illam accepturi erant legem, undique contradicentium ora consuens. Quinam ergo illum suscepturi erant? num Hebræorum potius populus et Judæi y Nequaquam, sed qui ex gentibus. Ideo intulit: 4. Et judicabit inter gentes. Illud enim maxime ad legem pertinet1, judicare de illis qui ipsam impugnant. Quod autem hic non sermo sit de Veteri Testamento, ex ipsis rebus palam est. Non enim sabbatum observamus, circumcisionem non admisimus, non festa illorum, non aliud quidpiam ex veteribus. Audivimus enim Paulum dicentem: Si circumcidamini, Christus vobis nihil proderit (Gal. 5. 2): et, Dies observatis, et menses, el tempora, el annos? Timeo ne sorte frustra laboraverim in vobis (Gal. 4. 10). Unde liquet hunc sermonem de Novo esse, quia inter gentes judicavit (a), quemadmodum et Paulus ait : In die quando judicabit Deus occulta hominum (Rom. 2, 16). Quomodo judicabit? die mihi, an secundum Vetus Testamentum? Nullo modo, sed Secundum Evangelium meum. Viden' verba diversa, sententias autem inter se consentientes? Isaias dicit : Judicabit inter gentes; Paulus ait. Judicabit secundum Evangelium meum. Et arguet populum multum; bella gerentes et transgressores. Et hoc declarans Christus dicebat : Non ego judicabo vos, sed sermo, quem loquulus sum, ipse vos judicabit. Et concident gladios suos in aratra, et lanceas suas in falces. Et non accipiet gens contra gentent gladium, et non ultra discent præliari (Joan. 12. 48). Non satis fuere prophetæ priora signa. Multa quippe est veritatis facultas. Ideo aliud posuit Novi Testamenti indicium per totum orbem refulgens. Quodnam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Juxta Savilium, melius legetur. ad judicem pertinet, quam, ad legem pertinet, sed in nullis sive Mss. sive Edit. prior affertur lectio.

<sup>(</sup>a) Hic forte videatur legendum, quia inter gentes judicabit; nam quæ sequentur ad horum explicationem aliata, futurum tempus indicant; sed sine auctoritate exemplarium nihil mutare audemus.

άπειλαί συνεχείς, και κολάσεις διηνεκείς, και θαύματα έπάλληλα, καὶ προφητῶν δρόμοι. καὶ νομοθέτου φόδος, καλ πολέμων άπειλαλ, καλ βαρδάρων Εφοδοι, καλ όργαλ θεήλατοι, και κολάσεις έκ των ούρανων πεμπόμεναι και ξμενον σκληροτράχηλοι και άπερίτμητοι δντες, καθώς ό Στέφανος Ελεγεν, άτενείς και δυσένδοτο: ἐπὶ δὲ τῶν έθνων ήρχεσε ρήμα ψιλόν και άκοη μόνη, και πάντες εύθέως προσέδραμον. "Οπερ οὖν καὶ ὁ Δαυΐδ αἰνιττόμενος Ελεγε · Λαός, δη ούκ έγγων, έδούλευσέ μοι · καὶ τὸν τρόπον της ύπακοης θαυμάζων προσετίθει · Είς ακοήν ώτίου ἐπήκουσέ μου. Τοῦτο αὐτὸ καὶ ὁ Ἰακὼ6 αἰνιγματωδέστερον εμφαίνων έλεγε. Δεσμεύων πρός άμ**πελ**ον τὸν πῶλον αὐτοῦ, καὶ τῆ ἔλικι τὸν πῶλον τῆς όνου αὐτοῦ. Καίτοι τίς εἶδεγ ἕλικι πῶλον δεσμούμενον, και παρεστώτα άμπέλφ . και μη λυμαινόμενον τον χαρπόν; Έπι μεν γάρ των άλόγων ούδεις, έπι δε των άνθρώπων μετά πολλής τουτο γέγονε τής άχριδείας. Οι μέν γάρ Ἰουδαΐοι μυρίοις δεθέντες δεσμοίς, συνέτριψαν τον ζυγον, διέφρηξαν τον δεσμον, καθώς ο προφήτης φησί · τὰ δὲ ἔθνη οὐδεμιἄ τοιαύτη δεθέντα ἀνάγχη Þ, ἐτοίμως ύπήχουσαν, ώς αν έλιχι πώλος δεσμούμενος, χαι ούδεν έλυμήναντο τῶν ἐπιταγμάτων, ἀλλὰ παρειστήχεισαν πολλην ενδειχνύμενοι την ύπαχοην. Και πορεύσονται Jaol πολλοί, και έρουσι · Δεύτε, και άναδώμεν είς τό δρος τοῦ Κυρίου, καὶ εἰς τὸν οἶκον τοῦ Θεοῦ Ἰακώδ. "Όρα χορεύοντας και πανηγυρίζοντας, και άλληλοις έγχελευομένους, χαὶ πάντας διδασχάλους γινομένους · χαὶ ούχ εν, και δεύτερον, και τρίτον, άλλα και πολλά εθνη συντρέχοντα. "Ηξουσι γάρ, φησί, λαοί πολλοί, και έκ διαφόρων χωρών, όπερ επί των Ίουδαίων ούδέποτε γέγονεν · άλλ' εί και τινες προσηλθον, όλίγοι ποτέ προσήλυτοι, μετά πολλής και αύτοι της [23] πραγματείας. καὶ οὐδέποτε Εθνη ἐκλήθησαν, ἀλλὰ προσήλυτοι. Προσή λυτοι γάρ έπλ σε διελεύσονται, καί σοι Εσονται δουλοι, φησίν. Εί δε επιμένει τη μεταφορά ο προφήτης, δρος καλών και οίκον του Θεού Ίακώδ, μη θαυμάσης. "Όπερ γάρ Εφθην είπων, νῦν μέν παρανοίγει, νῦν δὲ συσχιάζει την προφητείαν το μέν, ίνα τοίς συνετωτέροις άφορμάς παράσχοι τοῦ συνιδείν τὰ λεγόμενα τὸ δὲ, ίνα των άγνωμόνων κατάσχοι την άτακτον ρύμην και πανταχόθεν ποικ!λλει τον λόγον.

δ. Εί δε Θεοῦ Ίακὼς είπε, μη θορυσηθής, άγαπητέ. και γάρ ο μονογενής Υίος του Θεού Θεός Ίακωδ ήν. Αύτὸς γάρ καὶ τὸν νόμον ἔδωκε, καὶ τὰ κατ' αὐτοὺς έθαυματούργησεν άπαντα καὶ τοῦτο ἐχ τῆς Παλαιάς αύτης μάλιστα έστιν ίδεϊν, έπειδή της Καινης ούδε είς Τουδαίοις λόγος. Ο ούν Γερεμίας φησί Διαθήσομαι ύμιτ διαθήχητ χαιτήτ, ού χατά τητ διαθήχητ, ήτ διεθέμην τοῖς πατράσιν ὑμῶν · δειχνὺς ὅτι ἐκατέρων των νόμων αύτὸς ὁ νομοθέτης ῆν. Ότι δὲ καὶ τῆς Αίγύπτου αύτος απήλλαξεν, επήγαγεν. Έν ήμερα επιλαδομένου μου τῆς χειρός αὐτῶν, ἐξαγαγεῖν αὐτοὺς ἐκ γῆς Αίγύπτου. Εί δε αύτος εξήγαγε, και πάντα εκείνα τά έν τἢ Αἰγύπτφ καὶ τὰ έν τἢ ἐρήμφ αὐτὸς ἐποίησε θαύματα. Και άναγγελεῖ ήμῖν τὴν όδὸν αὐτοῦ, και πορευσόμεθα έν αὐτῆ. Όρξι Ετερόν τινα ἐπιζητοῦντας νόμον; (Ιδόν γάρ ή Γραφή τάς έντολάς του Θεού είωθε λέγειν εί δὲ ἐπὶ τῆς προτέρας Ελεγε Διαθήκης, οὐκ ἄν einer, Arappelei huir. Shin yap hu xal sach; xal γνώριμος άπασι.

\* Reg. et Savil. παρεστώτα άμπελον, male.
b Reg. et Savil. ουδεμιάς τοιαύτης δεθέντα άνάγκης, male,
ut ipse Savil. suspicatus est.

Καί ότι ού σοφιζόμενοι ταυτά φαμεν, τὰ μέν είρημένα καλ τούς σφόδρα άναισχυντούντας Ικανά πείσαι. Έπειδή γάρ όδου μόνον εμνήσθη, λέγει και ποίας όδου, και πολλά τίθησιν αὐτῆς τὰ παράσημα. Ἐπήγαγε γούν λέγων. Έχ γάρ Σιων έξελεύσεται νόμος, και λόγος Κυρίου έξ 'Ιερουσαλήμ. Πρός ταῦτα καὶ σφόδρα άναισχυντούντες Τουδαίων παίδες ούδε διάραι το στόμα δυνήσονται. "Ότι γάρ περί τῆς Καινῆς ταῦτα είρηται Διαθήχης, καὶ ἀπὸ τοῦ τόπου, καὶ ἀπὸ τοῦ χρόνου, καὶ άπὸ τῶν δεξαμένων τὸν νόμον, καὶ ἀπὸ τοῦ πράγματος τοῦ μετά νόμον, και πάντοθεν άπλῶς ξστι συνιδείν. Καὶ πρώτον άπὸ τοῦ τόπου, τοῦ Σιὼν δρους. Ὁ γὰρ διὰ Μωσέως νόμος εν τῷ Σιναίφ δρει τοῖς προγόνοις αὐτῶν έδόθη. Πῶς οὖν ἐνταῦθα Ἐκ Σιών φησι; Καὶ οὐκ ἡρκέσθη τούτω μόνον, άλλά και τον χρόνον προστέθεικεν. Ού γάρ είπεν, Έξηλθε νόμος, άλλ', Έξειεύσεται νόμος, όπερ έπι μέλλοντος χρόνου, και πράγματος οὐδέπω γεγενημένου. "Ότε δὲ ὁ προφήτης ταῦτα Ελεγε, πρὸ πολλών έτων ήν δεδομένος ό νόμος ό δὲ τῆς Καινῆς Εμελλε μετά έτη πλείονα δίδοσθαι. Διά τοῦτο ούκ εἶπεν, ἐξῆλθεν, άλλ', 'Εξελεύσεται, τουτέστι, μετά ταῦτα. Καὶ πάλιν έπλ τον τόπον αὐτον καταφεύγει λέγων . Καὶ .Ιόγος Κυρίου εξ Ίερουσαλήμ. Μετά άχριδείας ήμιν το παράσημον της καινής Διαθήκης ένταῦθα τίθησι. Καλ γάρ νῦν μέν έν τῷ δρει καθήμενος, τὰ ὑψηλά καὶ τῶν οὑρανῶν άξια προστάγματα ένομοθέτει, νῦν δὲ ἐν Ἱερουσαλήμ διατρίδων. Είπων τοίνυν και τον τόπον και τον χρόνον, προστίθησι [24] και τους υποδέχεσθαι αυτόν μέλλοντας, πανταχόθεν αποβράπτων τῶν ἀντιλεγόντων τὰ στόματα. Τίνες ούν οι μέλλοντες αύτον ύποδέχεσθαι; άρα των Έδραίων ὁ δημος καὶ Ἰουδαίων παϊδες; Οὐδαμῶς, ἀλλο οί έξ έθνῶν. Διό και ἐπήγαγε· Kal κριτεῖ drà μέσοτ έθνων. Τοῦτο γάρ μάλιστα νόμου, τὸ δικάζειν τοῖς μαγομένοις αύτόν τ. "Οτι δε ού περε της Παλαιάς ο λόγος, δήλον άπο τῶν πραγμάτων αὐτῶν. Οῦτε γὰρ σαδδατίζομεν, ού περιτομήν εδεξάμεθα, ού τὰς ἐορτὰς ἐκείνων, ούκ άλλο των παλαιών οὐδέν. Ήχούσαμεν γάρ Παύλου λέγοντος, ότι Έαν περιτέμνησθε, Χριστός ύμᾶς οὐδεν ώρελήσει · καλ, Ήμέρας παρατηρείσθε, καλ μῆτας, καλ καιρούς, και έτιαυτούς; Φοδούμαι μή πως είκη κεκοπίακα είς ὑμᾶς. "Οθεν δηλον ότι περί της Καινής ὁ λόγος, ότι άνὰ μέσον έθνῶν ἔχρινε ἀ, χαθώς χαὶ ὁ Παῦλός φησιν : Ἐν ήμέρα, ότε πρινεί ο Θεός τὰ πρυπτὰ τῶν ἀνθρώπων.  $\mathbf{H}\tilde{\omega}_{\varsigma}$  κρινεί ; εἰπέ μοι · κατά τὴν παλαιάν Διαθήκην ; Ούδαμῶς, άλλὰ Κατὰ τὸ Εὐαγγέλιον μου. Είδες διάφορα μέν τὰ ρήματα, συμφωνούντα δὲ τὰ νοήματα; Ἡσαίας φησί· Κριτεῖ ἀτὰ μέσον τῶν ἐθνῶν· Παῦλός φησι· Κρινεί κατά τὸ Εὐαγγέλιόν μου. Καὶ ἐλέγξει λαὸν πολύν · τοὺς μαχομένους καὶ παραδαίνοντῆς. Καὶ τοῦτο δηλών ό Χριστός Ελεγεν. Ούκ έγω κρινώ ύμᾶς, άλλ' ό λόγος, δr ἐλάλησα, ἐκεῖrος κριτεῖ ὑμᾶς. Kal συγκόψουσι τὰς μαχαίρας αὐτῶν εἰς ἄροτρα, καὶ τὰς 🤼δύνας αὐτῶν εἰς δρέπανα. Καὶ οὐ λήψεται Εθνος ἐπ' ξθνος μάχαιραν, καὶ οὐ μἡ μάθωσιν ἔτι πολεμεῖν. Οὐx ἡρxέσθη σημείοις τοίς προτέροις ο προφήτης. Πολλή γάρ τῆς άληθείας ή περιουσία. Διά τοῦτο καλ Ετερον τίθησι γνώρισμα της χαινής Διαθήχης χατά την οίχουμένην λάμπον απασαν. Τί δε τουτό εστιν; Ειρήνη και πολέμων αναί-

lim μαχομένοις πρός αὐτόν.
d Reg. ὅτι γὰρ ἀνὰ μέσον ἔχρινε, male. Hic forte videatur legendum ὅτι ἀνὰ μέσον ἔθνῶν χρινεί.

e Forte melius τοῖς μαχομένοις πρὸς αὐτόν. Allenus probabile putat legendum esse δεχομένοις pro μαχομένοις, sed malim μαχομένοις πρὸς αὐτόν.

rum, barbarorum incursiones, a Deo immissæ vindictæ, castigationes ex cælis invectæ: manebantque illi dura cervice et incircumcisi, ut ait Stephanus, præfracti, et dissicile cedentes (Act. 7. 51); ad gentium vero [vocationem] satis fuit unicum tenueque verbum audivisse, et omnes consestim accurrerunt. Quod subindicans David dicebat : Populus, quem non cognovi, servivit mihi (Psal. 17. 45); et modum obedientice admirans subjiciebat : In auditu auris obedivit mihi. Hoc ipsum et Jacob ænigmatico more declarans aiebat : Ligans ad vineam pullum suum, et ad surculum pullum asinæ suæ (Gen. 49. 11). At quis vidit pullum asinæ surculo alligatum et vine:e adstantem, et fructum non pessumdantem? In brutis quidem minime, in hominibus autem id vere et reipsa contingit. Judæi namque innumeris colligati vinculis, jugum confregerunt, vinculum disruperunt, ut ait propheta (Jer. 5. 5); gentes autem nulla simili colligatæ necessitate. prompte obedierunt, quasi pullus surculo alligatus, et ex præceptis nihil pessumdederunt, sed adstiterunt multam exhibentes obsequentiam. 3. Et ibunt populi multi, et dicent : Venite, et ascendamus ad montem Domini, et ad domum Dei Jacob. Vide choreas agentes. et festa celebrantes, et alter alterum hortantes, omncsque in doctores conversos : neque unam, vel duas, vel tres, sed multas gentes concurrentes. Venient enim, inquit, populi multi et ex diversis locis, quod apud Judæos numquam contigit : sed si qui accesserunt, hi pauci erant proselyti, et hi cum multo negotio, et numquam gentes vocati sunt, sed proselyti. Proselyti enim ad te transibunt, et erunt tibi servi (Isai. 54. 15), inquit. Quod si in metaphora persistat propheta, montem appellans et domum Dei Jacob, ne mireris. Quod enim jam dixi, modo fere aperit, modo adumbrat prophetiam; illud quidem, quo prudentioribus occasionem præbeat, ut quie dicuntur intelligant; hoc autem, ut ingratorum tumultuosum impetum coerceat : et ubique sermonem variat.

4. Si autem dixit, Domum Dei Jacob, ne turberis, dilecte: etenim unigenitus Dei filius Deus Jacob erat. Ipse enim et legem dedit, et omnia apud eos miracula edidit: id quod exipso maxime Veteri Testamento videre est : Novi quippe Testamenti nulla ratio est apud Judæos. Jeremias igitur ait: Disponam vobis testamentum novum, non secundum testamentum, quod disposui patribus vestris (Jer. 31. 31. 32); ostendens ipsum esse utriusque legislatorem. Quia vero ipse ex Ægypto illos eripuit, addidit : In die qua apprehendi manum eorum, u. educerem eos de terra Ægypti (lbidem). Quod si ipse eduxit, etiam ipse illa omnia in Ægypto et in deserto miracula patravit. Et annuntiabil nobis viam suam, et ambulabimus in ea. Viden' ut aliam requirunt legem? Viam enim Scriptura præcepta Dei solet appellare; si de priore Testamento loqueretur, non dixisset, Annuntiabit nobis: illud enim erat omnibus manifestum, planum et notum.

Aliud insigne contra Judæos argumentum. — Quod autem hæe non captiose dicamus, quæ dicta sunt vel impudentioribus fidem facere possunt. Quia enim viam

tantum memoravit, dicit quænam illa sit via, ejusque multa ponit insignia, Subjungit ergo: Nam de Sion exibit lex, et verbum Domini de Jerusalem. Ad hæc Judzei supra modum impudentes ne hiscere quidem poterunt. Quod enim hæc de Novo Testamento dicta sint, et ex loco, et ex tempore, et ex iis qui legem receperunt, et ex gestis post legem, et ex omni parte demum videre est. Primo ex loco, ex monte Sion nempe. Lex enim per Moysem lata in monte Sinai majoribus ipsorum data fuit. Cur ergo hic dicit, De Sion? Neque hoc satis habuit, sed etiam tempus adjecit. Non enim dixit, Exivit lex, sed, Exibit lex, quod est futuri temporis, rei nondum gestæ. Cum autem hæc propheta diceret, a multis jam annis lex data fuerat: Novi vero Testamenti lex post plurimos annos danda erat. Ideo non dixit, Exivit, sed, Exibit, id cst postea. Ac rursum ad locum ipsum confugit dicens: Et verbum Domini de Jerusalem. Accurate nobis hic Novi Testamenti insigne ponit. Nam modo in monte sedens, sublimia et 'cælis digna præcepta lege sauciebat, modo in Jerusalem versans idipsum agebat. Cum dixisset ergo et locum et tempus, adjicit et eos qui illam accepturi erant legem, undique contradicentium ora consuens. Quinam ergo illum suscepturi erant? num Hebræorum potius populus et Judæi? Nequaquam, sed qui ex gentibus. Ideo intulit: 4. Et judicabit inter gentes. Illud enim maxime ad legem pertinet 1, judicare de illis qui ipsam impugnant. Quod autem hic non sermo sit de Veteri Testamento, ex ipsis rebus palam est. Non enim sabbatum observamus, circumcisionem non admisimus, non festa illorum, non aliud quidpiam ex veteribus. Audivinius enim Paulum dicentem: Si circumcidamini, Christus vobis nihil proderit (Gal. 5. 2): et, Dies observatis, et menses, el tempora, et annos? Timeo ne forte frustra laboraverim in vobis (Gal. 4. 10). Unde liquet hunc sermonem de Novo esse, quia inter gentes judicavit (a), quemadmodum et Paulus ait : In die quando judicabit Deus occulta hominum (Rom. 2. 16). Quomodo judicabit? die mihi, an secundum Vetus Testamentum? Nullo modo, sed Secundum Evangelium meum. Viden' verba diversa, sententias autem inter se consentientes? Isaias dicit : Judicabit inter gentes; Paulus ait, Judicabit secundum Evangelium meum. Et arguet populum multum; bella gerentes et transgressores. Et hoc declarans Christus dicebat: Non ego judicabo vos, sed sermo, quem loquulus sum, ipse vos judicabit. Et concident gladios suos in aratra, et lanceas suas in falces. Et non accipiet gens contra gentem gladium, et non ultra discent præliari (Joan. 12. 48). Non satis fuere prophetæ priora signa. Multa quippe est veritatis facultas. Ideo aliud posuit Novi Testamenti indicium per totum orbem refulgens. Quoduum

<sup>1</sup> Juxta Savilium, melius legetur. ad judicem pertinet, quam, ad legem pertinet, sed in nullis sive Mss. sive Edit. prior affertur lectio.

<sup>(</sup>a) Hic forte videatur legendum, quia inter gentes judicabit; nam quæ sequuntur ad horum explicationem aliata, futurum tempus indicant; sed sine auctoritate exemplarium nihil mutare audemus.

ėπιλεί συνεχείζ, και κολάσεις διηνεκείς, και θαύματα επάλληλα, και προφητών δρόμοι, και νομοθέτου φόδος. κεί πλέμων άπειλαί, και βαρδάρων έφοδοι, και όργαί βιήλατοι, και κολάσεις έκ των ούρανων πεμπόμεναι · και έμενον σχληροτράχηλοι και άπερίτμητοι δντες, καθώς ό Στέφανος έλεγεν, άτενείς καὶ δυσένδοτοι· ἐπὶ δὲ τῶν ίθνων ήρχεσε ρήμα ψιλόν και άκοη μόνη, και πάντες εύθεως προσέδραμον. "Οπερ ούν καλ ό Δαυίδ αίνιττόμενος ίωγε·Λαός. ότ οὺχ έγτωτ, ἐδούλευσέ μοι· xαὶ τὸν τρόπον τῆς ὑπαχοῆς θαυμάζων προσετίθει· Elc ἀχοὴν ώτιου έπηκουσέ μου. Τούτο αύτο και ο Ίακώο αίνιγματωλέστερον εμφαίνων Ελεγε. Δεσμεύων πρός άμseler τὸν πῶλον αὐτοῦ, καὶ τῆ ἔλικι τὸν πῶλον τῆς ότου αύτου. Καίτοι τίς είδες έλικι πώλον δεσμούμενον, καί παρεστώτα άμπέλφ . και μή λυμαινόμενον τόν κερπόν; Έπὶ μὲν γάρ τῶν ἀλόγων οὐδεὶς, ἐπὶ δὲ τῶν άνθρώπων μετά πολλής τούτο γέγονε της άχριδείας. 0ί μέν γάρ 'Ιουδαΐοι μυρίοις δεθέντες δεσμοίς, συνέτριψαν τὸν ζυγὸν, διέβρηξαν τὸν δεσμὸν, χαθώς ὁ προφήτης φησί·τὰ δὲ Εθνη οὐδεμιἄ τοιαύτη δεθέντα ἀνάγχη Þ, ἐτοίμως ύπήχουσαν, ώς αν έλικι πώλος δεσμούμενος, και ούδεν έλυμήναντο των επιταγμάτων, άλλά παρειστήκεισαν πολλήν ενδειχνύμενοι την ύπαχοήν. Και πορεύσονται luol πολλοί, και έροῦσι · Δεῦτε, και ἀναδώμεν είς τὸ έρος του Κυρίου, και είς τὸν οίκον του Θεου Ίακώδ. "θρα χορεύοντας καλ πανηγυρίζοντας, καλ άλλήλοις έγκελευομένους, και πάντας διδασκάλους γινομένους · και κίχ έν, και δεύτερον, και τρίτον, άλλά και πολλά Εθνη εντρέχοντα. "Ηξουσι γάρ, φησί, λαοί πολλοί, και έκ έιφορων χωρών, δπερ έπλ τών Ίουδαίων οὐδέποτε γέγονεν άλλ' εί καί τινες προσήλθον, όλίγοι ποτέ προσίλυτοι, μετά πολλής και αύτοι της [23] πραγματείας. και ούδέποτε Εθνη εκλήθησαν, άλλα προσήλυτοι. Προσήλιτοι γάρ έπλ σέ διελεύσονται, καί σοι Εσονται ζεύλοι, φησίν. Εί δε επιμένει τη μεταφορά ο προφήτης, έρς καλών και οίκον του Θεού Ίακώς, μη θαυμάσης. υπερ γάρ Εφθην είπων, νῦν μέν παρανοίγει, νῦν δέ σιπιάζει την προφητείαν · τὸ μέν, ίνα τοίς συνετωτέροις άγορμάς παράσγοι τοῦ συνιδεῖν τὰ λεγόμενα • τὸ δὲ, ῖνα των άγνωμόνων κατάσχοι την άτακτον φύμην καί παντηίθεν ποικίλλει τον λόγον.

δ. Εί δε Θεοῦ Ίακὼς είπε, μή θορυσηθής, άγαπητέ. καί γάρ ό μονογενής Υίος τοῦ Θεοῦ Θεος Ίακωβ ήν. Αύτὸς γὰρ καὶ τὸν νόμον ἔδωκε, καὶ τὰ κατ' αὐτοὺς έθευματούργησεν άπαντα· καὶ τοῦτο ἐκ τῆς Παλαιάς αύτης μάλιστα έστιν ίδειν, επειδή της Καινης ούδε είς Ιωδαίοις λόγος. Ο ούν Ίερεμίας φησί Διαθήσομαι ύμιτ διαθήχην χαινήν, ού χατά την διαθήχην, ην <sup>ζιεθέ</sup>μη**ν τ**οῖς **πατράσιν ὑ**μῶ**ν · δ**εικνὺς ὅτι ἐκατέρων τών νόμων αύτὸς ὁ νομοθέτης ήν. "Οτι δὲ καὶ τῆς Αίγύπου αύτος απήλλαξεν, επήγαγεν Έν ήμερα επιλαδο-#trov μου τῆς χειρός αὐτῶ**r**, ἐξαγαγεῖ**r** αὐτοὺς ἐx γῆς Αἰγύπτου. Ει δὲ αὐτὸς ἐξήγαγε, καὶ πάντα ἐκεῖνα τὰ ἐν τῇ Αἰγύπτφ καὶ τὰ ἐν τῇ ἐρήμφ αὐτὸς ἐποίησε θαύμτα. Kal draγγελεῖ ἡμῖν τὴν όδὸν αὐτοῦ, xal πορευσόμεθα έν αὐτῆ. Όρξς Ετερόν τινα ἐπιζητοῦντας νέμον; 'Οδον γάρ ή Γραφή τάς έντολάς του Θεου είωθε έξειν εί δε επί τῆς προτέρας έλεγε Διαθήχης, ούχ αν tizzy, Arappelei juir ohn yap hy xal sachs xal γώριμος άπασι.

4 Seg. et Savil. παρεστώτα άμπελον, male.
h Reg. et Savil. ουδεμιάς τοιχύτης δεθέντα άνάγκης, male,
Gipse Savil. suspicatus est.

Καὶ ὅτι οὐ σοφιζόμενοι ταῦτά φαμεν, τὰ μὲν εἰρημένα καὶ τούς σφόδρα άναισχυντούντας Ικανά πείσαι. Έπειδή γάρ όδου μόνον έμνήσθη, λέγει και ποίας όδου, και πολλά τίθησιν αὐτῆς τὰ παράσημα. Ἐπήγαγε γοῦν λέγων. Έκ γὰρ Σιων έξελεύσεται νόμος, καὶ λόγος Κυρίου έξ 'Ιερουσαλήμ. Πρός ταῦτα καὶ σφόδρα άναισχυντούντες Τουδαίων παίδες ούδε διάραι το στόμα δυνήσονται. "Ότι γάρ περί τῆς Καινῆς ταῦτα είρηται Διαθήχης, καὶ ἀπὸ τοῦ τόπου, καὶ ἀπὸ τοῦ χρόνου, καὶ άπὸ τῶν δεξαμένων τὸν νόμον, καὶ ἀπὸ τοῦ πράγματος τοῦ μετά νόμον, και πάντοθεν άπλῶς Εστι συνιδείν. Και πρώτον άπο τοῦ τόπου, τοῦ Σιὼν δρους. Ὁ γάρ διά Μωσέως νόμος εν τῷ Σιναίφ δρει τοῖς προγόνοις αὐτῶν έδόθη. Πῶς οὖν ἐνταῦθα Ἐκ Σιών φησι; Καὶ οὐκ ἡρκέσθη τούτω μόνον, άλλά καλ τον χρόνον προστέθεικεν. Ού γάρ εἶπεν, Ἐξῆλθε νόμος, άλλ', Ἐξελεύσεται τόμος, οπερ επί μέλλοντος χρόνου, και πράγματος οὐδέπω γεγενημένου. "Ότε δὲ ὁ προφήτης ταῦτα Ελεγε, πρὸ πολλών έτων ήν δεδομένος ο νόμος. ο δε της Καινής Εμελλε μετά έτη πλείονα δίδοσθαι. Διά τοῦτο ούχ εἶπεν, ἐξῆλθεν, άλλ', Έξελεύσεται, τουτέστι, μετά ταῦτα. Καὶ πάλιν έπι τον τόπον αύτον καταφεύγει λέγων . Και . Ιόγος Κυρίου έξ Ίερουσαλήμ. Μετά άχριδείας ήμιν το παράσημον της καινής Διαθήκης ένταῦθα τίθησι. Καλ γάρ νῦν μέν έν τῷ δρει χαθήμενος, τὰ ὑψηλὰ χαὶ τῶν οὑρανῶν άξια προστάγματα ένομοθέτει, νῦν δὲ ἐν Ἱερουσαλήμ διατρίδων. Είπων τοίνυν και τον τόπον και τον χρόνον, προστίθησι [24] και τους υποδέχεσθαι αυτόν μέλλοντας, πανταχόθεν ἀποβράπτων τῶν ἀντιλεγόντων τὰ στόματα. Τίνες ούν οι μέλλοντες αύτον ύποδέχεσθαι; άρα τῶν 'Εδραίων ο δήμος και Ίουδαίων παίδες; Ούδαμῶς, άλλ' οί έξ έθνων. Διό και tπήγαγε · Kal κρινεί dra μέσον έθνων. Τούτο γάρ μάλιστα νόμου, τὸ δικάζειν τοῖς μαχομένοις αὐτόν τ. "Οτι δὲ οὐ περὶ τῆς Παλαιᾶς ὁ λόγος, δήλον ἀπὸ τῶν πραγμάτων αὐτῶν. Οὕτε γὰρ σαδδατίζομεν, ού περιτομήν εδεξάμεθα, ού τὰς έορτὰς εκείνων, ούκ άλλο τῶν παλαιῶν οὐδέν. Ἡχούσαμεν γὰρ Παύλου λ**έγον**τος, ότι Έαν περιτέμνησθε, Χριστός ύμᾶς οὐδεν ώφελήσει · καλ, Ήμέρας παρατηρείσθε, καλ μῆνας, καλ καιρούς, καὶ ἐτιαυτούς; Φοθοῦμαι μή πως εἰκῆ κεκοπίακα είς ὑμᾶς. "Οθεν δηλον ὅτι περὶ τῆς Καινῆς ὁ λόγος, ὅτι άνα μέσον εθνών ξαρινεά, καθώς και ό Παῦλός φησιν. Έν ημέρα, ότε πριτεί ο Θεός τὰ πρυπτὰ τῶν ἀνθρώπων. Πῶς κρινεῖ; εἰπέ μοι · κατὰ τὴν παλαιὰν Διαθήκην; Οὐδαμῶς, ἀλλὰ Κατὰ τὸ Εὐαγγέλιον μου. Είδες διάφορα μέν τὰ ρήματα, συμφωνοῦντα δὲ τὰ νοήματα; 'Πσαίας φησί · Κριτεί drà μέσον των έθνων · Παυλός φησι · Κριτεί κατά το Ευμγγέλιος μου. Καὶ ἐλέγξει λαὸς πολύν · τους μαχομένους και παραδαίνοντής. Και τουτο δηλών ὁ Χριστὸς Ελεγεν · Οὐκ έγω κρινώ ὑμᾶς, ἀλλ' ὁ λόγος, δη έλάλησα, έκεῖνος κριγεῖ ὑμᾶς. Καὶ συγκόψουσι τὰς μαχαίρας αὐτῶν είς ἄροτρα, καὶ τὰς ઉδύνας αὐτῶν εἰς δρέπανα. Καὶ οὐ λήψεται Εθνος ἐπ' έθνος μάχαιραν, καὶ οὐ μὴ μάθωσιν ἔτι πολεμεῖν. Οὐκ ἡρκέσθη σημείοις τοίς προτέροις ό προφήτης. Πολλή γάρ τῆς άληθείας ή περιουσία. Διά τοῦτο καλ ετερον τίθησι γνώρισμα τῆς χαινῆς Διαθήχης χατά τὴν οἰχουμένην λάμπον άπασαν. Τί δε τοῦτό ἐστιν; Εἰρήνη και πολέμων άναι-

d Reg. δτι γάρ ἀνὰ μέσον έχρινε, male. Hie forte videatur legendum ὅτι ἀνὰ μέσον ἐθνῶν χρινεῖ.

Forte melius τοῖς μαχομένοις πρὸς αὐτόν. Allenus probabile putat legendum esse δεχομένοις pro μαχομένοις, sed malim μαχομένοις πρὸς αὐτόν.

ρεσις. "Όταν γάρ ταῦτα γένηται, φησί, τοσαύτη λήψεται εὐνομία τὴν οἰχουμένην, ὡς καὶ αὐτὰ τὰ ὅπλα τὰ πολεμικὰ εἰς γεωργικὰ χαλκεύεσθαι ὅργανα: ὅπερ ἐπὶ τῶν καιρῶν τῶν Ἰουδαίων οὐκ ἄν τις ίδοι γεγενημένον, ἀλλὰ τοὐναντίον ἄπαν. Οὐ γὰρ διέλειπον ἄπαντα τῆς πολιτείας αὐτῶν τὸν καιρὸν πολεμοῦντες καὶ πολεμούμενοι, καὶ διὰ μακροῦ καὶ δι' ὁλίγου τῶν πολεμίων αὐτοῖς ἐπιόντων. Καὶ γὰρ οἱ ἐν αὐτῆ τῆ Παλαιστίνη χαλεπὰ πράγβατα παρέσχον αὐτοῖς πολλάκις, καὶ περὶ τῶν ἐσχάτων ἐπεκρέμασαν κίνδυνον ».

ε'. Καὶ ταῦτα δηλοῖ μὲν ἡ τῶν βασιλειῶν ἰστορία σσφῶς, δλη δι' δλης ἐχ πολέμων ὑφαινομένη · δηλοῦσι δὲ οἱ προφῆται πάντες, τὰ γενόμενα ἀπαγγέλλοντες ταῦτα, χαὶ πρὶν ἡ γενέσθαι προαναφωνοῦντες · χαὶ ἐξ αὐτῆς, ὡς εἰπεῖν, τῆς ἡμέρας, ἡς ἀπηλλάγησαν τῆς Αἰγυπτίων τυραννίδος, ἐν πολέμοις τὸν ἄπαντα χρόνον ἐδίωσαν.

'Αλλ' ούγι νῦν οῦτως, άλλά πολλή κατά την οίκουμένην είρηνη. Εί δέ τινες γίνονται πόλεμοι, άλλ' ούχ όμοίως ώς πρότερον. Τότε μέν γάρ και πόλεις πόλεσι, και χῶραι χώραις, και δημοι συνερρήγνυντο δήμοις, και έθνος εν είς πολλά διετέμνετο μέρη. [25] Καλ του Ίησου το βιδλίον τις άναγνούς και των Κριτών, είσεται πόσους ή Παλαιστίνη εν βραχεί πολέμους τότε εδέξατο χαιρφ. Καλ ού τοῦτο μόνον ήν τὸ χαλεπὸν, άλλ' ὅτι πάντας ὅπλα τίθεσθαι ο ό νόμος εχέλευσε, και ούδεις άτελης ταύτης της λειτουργίας ήν. Καὶ οὐ παρά 'Ιουδαίοις' μόνον οὕτος ό νόμος εχράτει, άλλά χαι πανταχού τής οίχουμένης. ὅπου γε καλ βήτορες καλ φιλόσοφοι εξωμίδος πλέον ούδεν έχοντες, πολέμου χαλούντος, χαι άσπίδα μετεγειρίζοντο, χαι έπὶ παρατάξεως ζοταντο. 'Ο γοῦν παρ' 'Αθηναίοις μάλιστα λάμψας άπραγμοσύνης ένεχεν χαλ φιλοσοφίας Σωκράτης ό Σωφρονίσκου και άπαξ και δις επί παρατάξεως έστη. Καὶ τῶν ῥητόρων τῶν παρ' αὐτοῖς τὸ κεφάλαιον Δημοσθένης άπο του βήματος έπι τον πόλεμον έξήει πολλάχις. Εί δὲ ρήτορας καὶ φιλοσόφους οὐδεὶς ἐξήρητο νόμος του πολεμείν, σχολή γε έτερος τις του δήμου ταύτης ἀπήλαυσε τῆς ἀτελείας. 'Αλλ' ούχι τούτων οὐδεν νῦν γινόμενον ίδοι τις άν. Έπειδή γάρ ό της δικαιοσύνης Ελαμήςν ήλιος, και πόλεις και δήμοι και έθνη πάντα τοσούτον άπέχουσι του ζην εν χινδύνοις τοιούτοις, ότι ούδε μεταχειρίζεσθαί τι τῶν πολεμικῶν ἴσασιν, άλλ' εἴσω πόλεων και τειχών καθήμενοι, πόρρω τὰ τῶν πολέμων μανθάνουσι πράγματα, καὶ δημος ἄπας ἐν ἐλευθερία ζή, και άτελεία τῆς πικροτάτης ταύτης λειτουργίας. Εί δέ που καὶ νῦν γίγνονται πόλεμοι, πόρρω που καὶ πρὸς τὰ Εσχατα τῆς Ρωμαίων ἀρχῆς, οὐ κατὰ πόλιν καὶ χώραν, ώς ξμπροσθεν. Τότε μέν γάρ, ώς ξφθην είπων, και έν ένι έθνει μυρίαι συνεχώς επαναστάσεις εγίγνοντο, χαι πογημόροποι πογεποι. Απλί ος οσώλ μίγιος ξάοδα λύλ άπὸ τοῦ Τίγρητος ἐπὶ τὰς Βρεττανικὰς νήσους, αὐτή πάσα, καὶ μετά ταύτης Λιδύη, καὶ Αίγυπτος, καὶ Παλαιστινών έθνος, μάλλον δὲ ἄπαν τὸ ὑπὸ τὴν Ῥωμαίων άργην χείμενον · ίστε δε ώς αύται αι πόλεις άδείας άπολαύουσι πάσης, άχοξη τούς πολέμους μανθάνουσαι

μόνον. Ήδύνατο μέν γάρ καὶ τὰ λείψανα καθελείν δ Χριστός, άλλ' άφηχε σωφρονισμού τινος ύπόθεσιν τοζς ραθυμούσι, και ύπο της είρηνης χαυνοτέροις γινομένοις, τῶν βαρδάρων είναι τὰς ἐπιδρομάς. Καὶ ὁ προφήτης δὲ τοίς δυναμένοις άκριδώς συνιδείν αύτο τούτο ήνίξατο, δπερ έφθην είπων, το μηχέτι τάς δι' όλίγου γίγνεσθαι έπαναστάσεις. Οὐ γάρ εἶπεν, Οὐκ ἔσται πόλεμος παντελῶς, ἀλλὰ τί; Οὐ μὴ ἄρη ἔθνος ἐπ' ἔθνος μάχωραν δ• καλ την των δήμων έλευθερίαν προστέθεικεν είπων, Ού μή μάθωσιν έτι πολεμείν, πλήν όλίγων των είς τοῦτο τεταγμένων στρατιωτών. Καὶ τῦν σὺ, ὁ οἶκος τοῦ 'Ιαχώδ, δεύτε, καὶ πορευθῶμεν ἐν τῷ φωτὶ Κυρίου. 'Ανῆχε γὰρ τὸν Jaòν αὐτοῦ, τὸν οἶχον τοῦ Ίαχώδ. 'Απαρτίσας την περί της Έχκλησίας προφητείαν, πάλιν έπὶ τὴν Ιστορίαν μεταδαίνει, ὡς δὴ τῶν [26] ἀχολούθων έχόμενος ρημάτων. Τοιούτον γάρ έθος αύτοις, μή τή τῶν εἰρημένων ἀσφαλεία • μόνον, ἀλλά καὶ τῷ σχήματι τῆς άχολουθίας συσχιάζειν τὴν προφητείαν. Διόπερ οὐδλ άπηρτισμένον ποιεί τον λόγον, άλλα ώς μίαν τινά έλχων σειράν, ούτω πρός την των Ίουδαίων νουθεσίαν μεταδαίνει πάλιν, καί φησι· Kai rur συ, ο οίκος του 'Ιακώδ. δεύτε, και πορευθώμεν έν τφ φωτί Κυρίου τουτέστι, ταϊς ἐντολαϊς αὐτοῦ, τῷ νόμφ αὐτοῦ • Λύχνος γὰρ ἐντολή τόμου, και φῶς και ζωή, και έλεγχος και καιδεία· χαλό Δαυΐδ πάλιν φησίν· Η έντολή Κυρίου τηlaυγής, φωτίζουσα όφθαλμούς· xaì, Λύχνος τοῖς ποσί μου ο νόμος σου, καί φως ταίς τρίβοις μου. Καὶ πανταχοῦ οῦτω τὸν νόμον χαλούμενον χατίδοι τις ἄν. Ούτω καὶ Παῦλός φησι · Πέποιθάς τε σεαυτόν όδηγόν είναι τυφλών, φώς τών έν σχότει, παιδευτήν άφρόνων. Ού γάρ ούτως αι του ήλίου άκτινες χειραγωγούσιν ήμων του σώματος τους όφθαλμους, ώς αι του νόμου έντολαί χαταυγάζουσι τὰ τῆς ψυχῆς δμματα.

ς'. Δειχνύς τοίνυν ο προφήτης, ότι καλ πρό τῆς άντιδόσεως, και πρό της άμοιδης, εν αύτῷ τῷ πληροῦσθαι την άμοιδην παρέχουσιν ημίν αι έντολαι, φως αύτας έχάλεσεν. "Δοπερ γάρ όφθαλμός έν αὐτῷ τῷ φωτίζεσθαι **χερδαίνει, ούτω και ψυχή εν αύτῷ τῷ πείθεσθαι τῷ** νόμφ τὰ μέγιστα καρποῦται, ἐκκαθαιρομένη, καὶ κεχίας ἀπαλλαττομένη, χαὶ πρὸς αὐτὴν ἀναδᾶσα τὴν άρετήν . ωσπερ ούν τούναντίον οι παραδαίνοντες και πρό της χολάσεως εν αύτῷ τῷ παραδαίνειν δίχην διδόασι, τῶν ἐν σκότει καθημένων ἀθλιώτερον διακείμενοι, φόδου καὶ τρόμου καὶ πονηροῦ γέμοντες συνειδότος, και εν μεσημδρία μέση δεδοικότες και τρέμοντες άπαντας, τούς συνειδότας, τούς ούδὲν συνειδότας. Άνῆκε γάρ τὸν λαὸν αὐτοῦ, τὸν οἶχον τοῦ Ἰαχώδ τουτέστιν, είασεν, άφηκε, παρείδε, της αύτου προνοίας έγύμνωσεν. Είτα φοδήσας, λέγει και την αιτίαν, ώστε αύτους διορθῶσαι τὰ γεγενημένα. Τίς ούν ἐστιν ἡ αἰτία; ένεπλήσθη ή χώρα αὐτῶν πληδονισμῶν, ὡς ἡ τῶν άλλοφύλων. "Εμπροσθεν μέν γάρ χαπηλείαν αὐτοῖς χαλ φιλαργυρίαν καλ των χηρών ύπεροψίαν ένεκάλει · ένταῦθα δὲ καὶ δόγματα πονηρά, καὶ ἀσεδείας λείψανα, κατά μικρόν αὐτοὺς ὑποσύροντα πρός τὴν τῶν δαιμόνων πλάνην. Είτα καθικνούμενος αύτῶν, ούκ είπεν δτι κληδονίζονται απλώς, αλλ' ότι Ένεπλήσθη ή χώρα αὐτῶν. Μετὰ πολλῆς ὑπερβολῆς ἡ κακία αὐτῶν πάλιν ηδξετο, φησίν. "Ωσπερ άνωτέρω έλεγε, Λαδς, ούχ άπλῶς

<sup>\*</sup> Reg. περί τὸν ἔσχατον ἐπεκρέμασαν κίνδυνον. Lectio non spernenda. Sed altera retineri potest. Paulo post Savil. ἐκ πολέμων, sed melius ἐκ πολέμων, ut ipse notat in maraine.

b Όπλα τίθεσθαι videtur significare, arma ponere; at hic est, arma sumere, sese armis instruere, ut ex serie liquet. Expels infra est abolla seu pallium philosophorum.

Post xelusvov deest aliquid, ut έν εἰρήνη διάγει, vel quid simile, quod nos expressimus interpretando.

d Reg. et Savil. ἀρη ἔθνος ἐπ' ἔθνος μάχαιραν, recte. In Morel. Kditione ἀπ' ἔθνος deerat. \* Allenus legendum putat ἀσαγείφ.

ilud est? Pax et bellorum abrogatio. Quando hæc contingent, inquit, tanta orbem excipiet tranquillitas, ut etiam bellica arma in agriculturæ instrumenta cudantur: quod in Judæorum temporibus accidisse non comperies: imo res in contrarium abiit. Non cessarunt enim per totum reipublicæ suæ tempus bella inferre et bellis impeti, hostibus illos modo diutius, modo remissius invadentibus. Etenim qui e vicino habitabant, imo etiam qui in Palæstina, gravia ipsis sæpe negotia facessebant, ita ut de extremis periclitarentur.

5. Et hæc perspicue declarat Regnorum historia, was bellis contexta: ostendunt item prophetæ omnes, qui hæc gesta narrabant, et antequam flerent prænuntiabant: et ex illa, ut ita dicam, die qua crepti sunt ex Ægypti tyrannide, totam vitam in bellis transegerunt.

Imperii status cum Chrysostomus loqueretur. De bello epud populos antiquiores. — Verum nunc non ita se res habet: sed magna pax per orbem. Et si bella quædam oriuntur, non perinde ut prius. Tunc enim civitates contra civitates, regiones contra regiones, populi contra populos confligebant : gens una in multas partes scindebatur. Ac si quis librum Josue et Judicum legerit, sciet quot bella Palæstina brevi tempore susceperit. Neque id solum incommodi erat, sed quod lex omnes arma sumere juberet, nemoque immunis esset a tali officio. Neque tantum apud Judæos bæc lex invaluerat, sed et ubique terrarum : quandoquidem et rhetores et philosophi, qui nibil præter abollam habebant, ad bellum accersiti, clypeum tractabant, et in acie stabant. Nam Socrates Sophronisci filius, qui ob vitæ tranquillitatem et philosophiam apud Athenienses maxime florebat, semel et bis in scie stetit (a). Et rhetorum apud illos princeps Demosihenes ex suggestu ad bellum sæpe prodiit. Quod si rhetores et philosophos nulla lex eximebat a bello, vix quis alius e populo tali immunitate gaudebat. At nihil horum jam conspicere est. Quoniam enim sol justitize refulsit, ac civitates, populi et gentes omnes, tantum abest ut in talibus periculis vivant, ut neque bellica arma tractare sciant, sed intra urbes et muros sedentes, bella procul gesta audiant narrari (Malach. 4. 2); totusque populus in libertate vivat, et in acerbi hujus ministerii immunitate. Quod si alicubi nunc bella gerantur, ea procul sunt et in extremis imperii Romani limitibus, non per singulas urbes et regiones, ut olim. Tunc enim, ut jam dixi, vel in una gente innumeræ sæpe seditiones oriebantur, et diversa belh : nunc autem quantum terræ spatium sol respicit a Tigride usque ad Britannicas insulas, ipsa tota, et cum illa Africa, Ægyptus et gens Palæstinorum, imo quodcumque Romano imperio subjacet, in pace degit.

(a) quod hic dicitur de Socrate ad bellum exeunte habes aput Plutarchum in Alcibiade; ubi ille philosophorum princeps strenue pugnasse narratur. Vide item in Diogene Lacrio, lib. 2, ubi et Amphipoli et Potidææ pugnasse dicitur. De Demosthene etiam, ut non ad pugnam admodum strenno, testimonium Plutarchi in ejus Vita habes, in pugna scilicet ad Charroneam.

Scitis autem omnes urbes plena frui tranquillitate, solo auditu bella scientes. Poterat certe Christus beliorum reliquias tollere, sed permisit ad castigationem ignavorum, qui pacis occasione segniores evaserint, ut barbarorum adhuc incursiones essent. Propheta certe iis qui probe intelligere possent id subindicavit, ut dixi, non ultra fore illas frequentes (a) irruptiones. Non enim dixit, Non erit omnino bellum; sed quid? Non accipiet gens contra gentem gladium; et populorum libertatem adjecit dicens, Non discent amplius præliari, quibusdam exceptis militibus ad hoc destinatis. 5. Et nunc tu, domus Jacob, venite, et ambulemus in lumine Domini. 6. Dimisit enim populum suum, domum Jacob. Prophetia de Ecclesia jam absoluta. rursus ad historiam transit, quasi verborum seriem resumens. Talis enim illis mos erat, non dictorum firmitate (b) tantum, sed etiam seriei ratione prophetiam adumbrare. Quapropter non asbolutum explet sermonem, sed quasi aliquam trahat catenam, sic ad Judæorum admonitionem rursum transit, et ait: Et nunc tu, domus Jacob, venite, et ambulemus in lumine Domini ; id est, in præceptis ejus, in lege ejus : nam Præceptum legis est lucerna, et lux et vita, reprehensio et disciplina (Prov. 6. 23); Davidque rursum ait: Præceptum Domini lucidum, illuminans oculos (Psal. 18.9); et, Lucerna pedibus meis lex tua, et lumen semilis meis (Psal. 118. 105). Et ubique legem ita vocari perspicias. Sic et Paulus ait : Confidis teipsum esse ducem cæcorum, lumen eorum qui in tenebris sunt, eruditorem insipientium (Rom. 2. 19. 20). Non enim ita solares radii corporeos nostros oculos regunt, ut præcepta legis animæ oculos illustrant.

6. Propheta igitur ut ostendat etiam ante præmium. et ante mercedem, præcepta, dum implentur, suam afferre mercedem, lumen ipsa vocavit. Quemadmodum enim oculus, dum illuminatur, lucrum refert : sic et anima, cum legi obtemperat, maximum fructum accipit, expurgata et a nequitia liberata, et ad ipsam ascendens virtutem : quemadmodum e contrario prævaricatores ante supplicium in ipsa transgressione pænas dant, miserioreque conditione sunt, quam ii qui sedent in tenebris, timore, tremore et mala onerati conscientia, in meridie etiam ab omnibus metuentes et trementes, sive consciis sibi, sive non consciis. Dimisit enim populum suum, domum Jacob, id est, sivit, dimisit, contempsit, suaque providentia spoliavit. Deinde iis perterrefactis, causam affert, ut illi gesta sua emendent. Quæ igitur causa est? Quia impleta est terra eorum auguriis, ut terra alienigenarum. Prius illos de cauponaria, de avaritia et de viduarum contemptu accusabat : hic vero ipsis ex-

(b) Allenus legendum putat, obscuritate, pro, firmitate. Id certe melius esse videtur. Sed sine Codicum auctoritate

nihil mutamus.

<sup>(</sup>a) ln Græco, & sligo. Porro illud, & sligo, videtur duplici modo intelligi posse, & sligo, per brevia temporum spatia, seu frequenter; vel, & sligo, intelligatur, per partas nationum partes, per urbes, per urbium factiones diversas, ut supra dixit. Maluimus priorem sequi sententiam. Quanquam altero forte sensu hæc possint explicari. Verum res est parvi momenti.

probrat prava dogmata, et impietatis reliquias, quæ paulatim ipsos ad dæmonum erroneum cultum pertrahebant. Mox illos incessens, non medo dicit eos auguriis operam dare, sed repletam iis esse terram corum (Isui. 1. 4). Supra modum, inquit, accrevit nequitia eorum. Quemadmodum supra dicebat, populum, non utcumque peccatorem, sed plenum peccatis; sic et hoc loco, Repleta est. Exinde rursus probrum amplificans addidit, Sicut a principio. A principio, quandonam? Quando Deum nondum noverant, quando legem nondum acceperant, quando beneficiorum ejus experientiam nondum habebant, quando cum gentibus vivebant, quod extremæ damnationis erat, quod non melius tunc se haberent, post tantam providentiam et tantam sollicitudinem, quam ii qui nihil eorum consequuti erant. Sed non hic stetit, verum denuo perterrefaciens eos adjecit: Quasi terra alienigenarum: hac comparatione graviorem accusationem parans. Quod et Paulus frequenter facere solet; ut et quando dicit : De dormientibus autem nolo vos ignorare, fratres, ut non contristemini, sicut et cæteri qui spem non habent (1. Thess. 4. 12); ac rursum: Ut sciat unusquisque vestrum vas suum possidere in sanctificatione et honore, non in passione desiderii (Ibid. v. 4). Neque hoc contentus fuit, sed adjecit: Quemadmodum et reliquæ gentes quæ ignorant Deum (Ibid. v. 5). Hic quippe modus sermon's mordere solet etiam eos qui admodum lapsi sunt. Quod si Judæi de talibus accusantur, quam nos veniam consequemur, quam desensionem, qui post tantam gratiam et ineffabilem honorem, spemque immortalem, in parem, quam illi, decidimus inopiam 1? Multi namque jam sunt, qui hoc morbo laborant, qui vitam suam labefactant, qui augurum insaniæ se dedunt, Deumque offendunt, et superfluos dolores sibi lucrantur, atque in laboribus pro virtute suscipiendis dissolvantur. Hoc enim omnino curat diabolus, ut insipientioribus suadeat, non penes se esse aut virtutem aut improbitatem adire, neque se libertate quadam arbitrii honoratos esse, hæc duo turpissima perficere volens, ut labores pro virtute suscipiendos solvat, et maximum illud libertatis donum auferat. lloc per auguria, hoc per omina (a), hoc per observationem dierum, hoc per pravum fati dogma, hunc graveın morbum per alia multa in vitam invexit,

(a) Quid sint illa omina, pluribus ille explicat in Catechesi secunda ad illuminandos, Tom. II. Ubi totus locus cum hoc conferendus est. nullam ad hoc non machinam movens. Quamobrem propheta vehementer instat incusans, ut morbum radicitus evellat. Et filii multi alienigenæ nati sunt eis.

7. Quid est, Filii alienigenæ? Lex illis erat olim lata propter animi fragilitatem, et mentem fraudi opportunam, ut cum nullo reliquorum hominum assinitatem contraherent, ne hujusmodi assinitates impietatis ipsis occasio essent. Quia enim non modo alios corrigere non poterant, sed neque detrimentum ab aliis, quicumque essent, sibi importatum depellere, lege ipsos vallans, et ab affinitate cum aliis abducens, seorsim illos efformabat et instituebat: optabile enim dissicileque erat ut vel sic ducti, possent servare disciplinam a Deo sibi traditam. Sed quemadmodum alia præcepta transgressi sunt, sic et hoc contempto, transierunt ad affinitatem cum vicinis contrahendam, et uxoribus inde ductis, a Moabitis videlicet, ab Ammonitis, et ab aliis impiis gentibus, aliasque cognationes amplexi, doctores nequitiæ admiserunt, et nobilitatis decorem labefactarunt. Hoc itaque cum aliis propheta crimen intentat. 7. Impleta est enim regio eorum, inquit, argento et auro, et non erat numerus thesaurorum eorum. 8. Et impleta est terra eorum equis, et non erat numerus curruum eorum. Ecquod crimen hoc, dixerit sorte quispiam. divitias habere, et equos possidere, ea potissimum ætate, quando non tantum erat philosophiæ studium? Quid ergo dixerimus? Scilicet non usum improbabat, sed animum non iis ut oportebat utentem. Quemadmodum enim cum dicit, Væ qui potentes estis (Isai. 1. 24), non utique potentiam dat crimini, sed eos qui potentia male utuntur : sic et boc loco, non quod pecunias possiderent, sed quod cum ingenti copia, et ultra necessitatem illas congererent. Non erat, inquit, numerus thesaurorum eorum. Neque hoc solum, sed quod de divitiis et de equorum copia inflati, paulatim a spe in Deum abstraherentur, quod ipsis etiam alibi propheta dicebat : Væ qui confidunt in virtute sua, et in multitudine diviliarum suarum gloriantur (Psal. 48. 7). Ac rursum alibi : Non salvatur rex per multam virtutem, et gigas non salvabitur in multitudine virtutis suæ (Psal. 32. 16). Iterumque in alio Psalmo: Non in fortitudine equi voluntatem habebit, nec in tibiis viri beneplacitum erit ei. Beneplacitum est Donuino super timentes eum. Et impleta est terra abominationibus operum manuum suarum, et adoraverunt quæ fecerunt digiti eorum (Psal. 140. 10). Ut sapiens medicus, propheta morbi causam dicit, et foutem morbi. Cum enim eorum impietatem accusaturus esset, occasiones morbi prius dixit, avaritiam, arrogantiam, connubiorum affinitates non licitas, declarans eos hine paulatim supplantatos in perniciei barathrum corruisse, et idola adorasse. Deinde illorum cultum traducens, subjungit, Operum manuum eorum. Quid enim risu dignius fuerit quam cum homo dei creator efficitur? Abominationem vero Scriptura vocare solet idola: indeque abominatio desolationis vocatur statua in templo erecta. Cum enim videritis, inquit, abominationem desolationis stantem in loco

¹ In Græco, spòs viv sivriv introus secuniarovas serviev. Pultat Allenus legendum esse vorquiev, nequitiam, non serviev, inopiam. Et vere scropiev omnino desiderari videtur. Nam hie ait Chrysostomus: Quod si Judæi de talibus accusantur, quam sos veniam consequemur, quam defensionem, qui post tantam gratiam et ineffubilem honorem, spemque immortalem, in parem quam illi decidimus veriev sive vorquiev? Id est inopiam, aut nequitiam. Utra vero lectio magis quadret hinc perspicietur, si advertamus hic sibi velle Chrysostomum nos in parem atque Judæi statum decidere. Quis vero ille status est? Ille haud dubie in quem supra dixit Chrysostomus delapsos Judæos esse, in cauponariam nempe, avaritiam, dogmatum perversitatem, præstigias: quibus præmissis sane videtur serpies magis quadrare, quam «via. Attamen exemplarium ennium auctoritate moti, hanc postremam lectionem sequuti sumus.

έμαρτωλός, άλλά, Πλήρης άμαρτιών, ούτω καλ ένταῦθα, Ένεπλήσθη. Είτα πάλιν ἐπιτείνων τὸ δνειδος προσέθηκιν, 'Δς τὸ ἀπ' ἀρχῆς. 'Απ' ἀρχῆς, πότε; "Ότε Θεὸν οικ έγνωκεισαν, ότε νόμον ούκ είληφεισαν, ότε της εύεργεσίας αύτοῦ πεζραν είληφότες ούκ ήσαν, ότε μετά τῶν έθνων έζων, όπερ εσχάτης χαταγνώσεως ήν, μηδέν άμεινον διακείσθαι νύν, μετά την τοσαύτην πρόνοιάν τε και έπιμέλειαν, των μηδενός τούτων άπολελαυχότων. Και ούδε έντα ύθα Εστη, άλλα καταπλήττων αύτους πάλιν προστέθειχεν · [27] 'Ως ή τῶν ἀλλοφύλων · τἤ συγχρίσει του προσώπου την κατηγορίαν χαλεπωτέραν πιών. "Ο καλ Παύλος είωθεν έργάζεσθαι συνεχώς " ώς ιαν λίγη. Περί δε των κεκοιμημένων ου θέλω υμάς έγνοείν, άδελφοί, ίνα μή λυπησθε, ώς καί οί λοιποί οί μή έχοντες έλπίδα και πάλιν Είδέναι έκαστον τὸ έωντοῦ σπεῦος πτᾶσθαι ἐν ἀγιασμῷ παὶ τιμῆ, μὴ ἐν πάθει ἐπιθυμίας. Καὶ οὐκ ἡρκέσθη τούτφ, ἀλλά προστέθεικε λέγων, Καθώς και τα Λοιπά έθνη τα μή είδότα τὸν θεόν. Μάλιστα γὰρ ούτος ὁ λόγος δάκνειν είωθε καὶ τούς σφόδρα άναπεπτωχότας. Εί δὲ Ἰουδαΐοι ταῦτα έγκαλούνται, τίνος αν τύχο:μεν συγγνώμης ήμεζς, ποίας άπλογίας, οἱ μετά χάριν τοσαύτην, καὶ τιμὴν ἄφατον, και τές άθανάτους έλπίδας, πρός την αυτήν έκείνοις καταπίπτοντες πενίαν; Καὶ γάρ πολλοί καὶ νῦν είσι τῷ νοσήματι κεχρημένοι τούτῳ, καὶ τὸν ἐαυτῶν διαφθείροντες βίον, οι τη των κληδόνων άλογία εκδιδόντες έαυκύς, μετά του τῷ Θεῷ προσχρούείν, περιττάς χαρπούνται λύπας, καλ πρός τοὺς ὑπὲρ τῆς ἀρετῆς ἐκλύονται πόνους. Καὶ γάρ ἐσπούδακεν ὁ διάδολος διὰ πάντων τούτο πεϊσαι \* τοὺς ἀνοητοτέρους, ὅτι οὐχ ἐπ' αὐτοῖς τὰ τῆς ἀρετῆς και τὰ τῆς κακίας, οὐδε ελευθερία τινί προαιρέσεως είσι τετιμημένοι, δύο δὲ ταῦτα τὰ αἴσχιστα χατορθώσαι βουλόμενος, χαὶ τοὺς ὑπὲρ τῆς ἀρετῆς έχλυσαι πόνους, και το μέγιστον τής έλευθερίας άφελέσθαι δώρον. Τοῦτο διά κληδόνων, τοῦτο διά συμδόλων, τοῦτο διά παρατηρήσεως ήμερων, τοῦτο διά τοῦ πονηρού της είμαρμένης δόγματος, τούτο δι' έτέρων πολλών είς του βίου εἰσήγαγε το χαλεπου νόσημα, πάντα ἄνω και κάτω ποιών. Δι' δ δη και ό προφήτης σφοδρώς έστη χετηγορών, ώστε πρόρριζον άνασπάσαι το πάθος. Καί τέχνα πολλά άλλόφυλα έγεν τήθη αὐτοῖς.

ζ'. Τί ἐστι, Τέκνα άλλόφυλα; Νόμος ἡν αὐτοῖς ἄνωθεν κείμενος διὰ τὸ τῆς γνώμης εὐόλισθον, καὶ τὸ τῆς διανοίας εὐεξαπάτητον, μηδενὶ τῶν λοιπῶν ἀνθρώπων ἐπιμίγνυσθαι, ῶστε μὴ τοιαύτας συγγενείας ἀσεδείας ὑπόθεσιν γενέσθαι. Ἐπειδὴ γὰρ οὐ μόνον ἐτέρους διορθῶσαι οὐκ ἴσχυον, ἀλλ' οὐδὲ τὴν παρ' ἐτέρων οἰοί τε ἡπαν διακρούεσθαι βλάδην, τῷ νόμῳ τειχίσας αὐτοὺς, καὶ τῆς πρὸς τοὺς λοιποὺς ἐπιμιξίας αὐτοὺς ἀποστήσας, κατ' ιδίαν αὐτοὺς ἔπλαττε καὶ ἐρρύθμιζεν ἀγαπητὸν γὰρ ἡν καὶ οῦτως ἀγομένους δυνηθῆναι διατηρῆσαι τὴν παρὰ τοῦ Θεοῦ δεδομένην πολιτείαν αὐτοῖς. 'Αλλ' ὥσπερ

Reg. et Savil. The yewosma

τάς άλλας παρέδαινον έντολάς, οῦτω δή καὶ ταύτης ύπεριδόντες, μετέδησαν πρός τάς των πλησίον άγχ:στείας, καὶ νύμφας ἐκεϊθεν ἀγόμενοι ο παρά Μωαδιτών, [28] παρά 'Αμμανητών, παρ' ἐτέρων ἀσεδών ἐθνών, καί τὰς άλλας ἀσπαζόμενοι συγγενείας, διδασκάλους πονηρίας εδέχοντο, καλ το της εύγενείας ακέραιον διέφθειρον. Τοῦτο τοίνυν μετά τῶν ἄλλων ὁ προφήτης ἐγκαλεί. Ένεπλήσθη γάρ ή χώρα αὐτῶν, φησίν, άργυρίου καί χρυσίου, καὶ οὐκ ἡr ἀριθμὸς τῶν θησαυρῶν αὐτῶν. Καλ ένεπλήσθη ή γῆ αὐτῶν Ιππων, καλ οὐκ ἦν ἀριθμὸς των άρμάτων αὐτων. Καὶ ποῖον ἔγκλημα τοῦτο, ἴσως είποι τις άν, τὸ χρήματα ἔχειν, καὶ ἵππους κεκτῆσθαι, καὶ μάλιστα ἐπὶ τῆς γενεᾶς ἐκείνης, ὅτε οὐ πολλή φιλοσοφίας ήν άχρίδεια; Τί ούν αν είποιμεν; "Οτι ού την χρῆσιν διέδαλλεν, άλλά την γνώμην την ούχ εἰς δέον αύτοις κεχρημένην. "Ωσπερ γάρ όταν λέγη, Οὐαί οί Ισχύοντες, ού την δυναστείαν αιτιάται, άλλα τούς καχώς τη δυναστεία χεχρημένους · ούτω δη και ενταύθα, ούχ ότι χρήματα ἐκέκτηντο, ἀλλ' ότι μετά πολλῆς τῆς περιουσίας, και ύπερ την χρείαν συνηγον. Ούκ ην, φησίν, *ἀριθμός τῶν θησαυρῶν αὐτῶν*. Καὶ οὐ τοῦτο μόνον, άλλ' ότι πεφυσημένοι τῷ πλούτῳ καὶ τῇ τῶν επων δυναστεία κατά μικρόν άπο τῆς εἰς τὸν Θεόν έλπίδος παρεσύροντο, ο και άλλαχοῦ αὐτοῖς ὁ προφήτης έλεγεν. Οὐαί οι πεποιθότες ἐπὶ τῆ δυνάμει αὐτῶν, καὶ ἐπὶ τῷ πλήθει τοῦ πλούτου αὐτῶν ἐγκαυχώμενοι. Καὶ πάλιν ἐτέρωθι. Οὐ σώζεται βασιλεύς διά πολλην δύναμιν, και γίγας ού σωθήσεται έν πληθει lσχύος αὐτοῦ. Καὶ ἐν ἐτέρφ δὲ πάλιν ψαλμῷ φησιν· Ούκ εν τη δυναστεία του Ιππου θελήσει, ούτε εν ταῖς κτήμαις τοῦ ἀνδρὸς εὐδοκεῖ. Εὐδοκεῖὰ Κίριος έπὶ τοὺς φοβουμένους αὐτόν. Καὶ ἐνεπλήσθη ἡ τῆ βδελυγμάτων των έργων των χειρών αυτών, καλ προσεκύνησαν οίς έποίησαν οι δάκτυλοι αὐτων. "Ωσπερ σοφός ίατρός, ό προφήτης τοῦ νοσήματος την αιτίαν λέγει, και την πηγήν τοῦ νοσήματος. Μέλλων γάρ κατηγορείν αὐτῶν τὴν ἀσέδειαν, προλαδών εἶπε τὰς άφορμάς τῆς άρρωστίας, φιλαργυρίαν, ἀπόνοιαν, τὰς ού προσηχούσας επιμιξίας, δηλών ότι εντεύθεν χατά μικρόν ύπεσκελίσθησαν είς το της άπωλείας βάραθρον, και είδωλα προσεκύνησαν. Είτα κωμφδών αύτών την θρησκείαν, επήγαγε, Των έργων των χειρών αυτών. Τί γὰρ ἄν γένοιτο καταγελαστότερον ἄλλο, ή ὅταν ἄνθρωπος δημιουργός ή θεοῦ; Βδέλυγμα δὲ είωθεν ή Γραφή χαλείν τὰ είδωλα · έντεῦθεν χαι βδέλυγμα έρημώσεως λέγεται ό ἀνδριὰς ό ἐπὶ τοῦ ναοῦ ἐστώς. "Οταν γὰρ ίδητε, φησί, τὸ βδέλυγμα τῆς ἐρημώσεως ἐστὼς ἐν τόπφ άτίω · ό άτατινώσκων νοείτω. Έπειδη γάρ αὐτοὺς άπήγαγε του πρός τά αίσθητά έπτοησθαι, άπηγόρευσεν αύτοις παν έξειχόνισμα ποιήσαι και βδέλυγμα τουτο ἐχάλεσε, πόρρωθεν αὐτοὺς ἀναστέλλων τῆς ἀσεδείας · τὸ γάρ βδελύττεσθαι το μεθ' υπερδολής έστι μισείν, ώς άκάθαρτον, ώς έναγές. Το τοίνυν βδέλυγμα το μισητόν

Savil. et Reg. διὰ πάντων τοῦτο πεῖσαι, melius quam Morel. et Bavar. qui habel τούτων πεῖσαι. Infra δύο δὰ ταῦτα. Alleaus legendum putat δύο δὴ ταῦτα. Infra διὰ συμδόλων, id est ner συσίας

Reg. et Savil. ἀναγόμενοι. d Reg. εὐδοκιζί in futuro, quasi ab εὐδοκίζω.

και άποστροφής άξιον εν τη Γραφή λέγεται. Παν δε είδωλον τοιούτον. Καὶ προσεκύτησαν οἶς ἐποίησαν οἰ δάκτυλοι αὐτῶν. Καὶ ἔκυψεν ἄνθρωπος, καὶ ἐταπεινώθη άνήρ. "Ωσπερ γάρ ή τοῦ Θεοῦ προσχύνησις είς ύψος ἀνάγει, [29] ούτως ή ἐχείνων ταπεινοί καὶ κατάγει. Τί γάρ ταπεινότερον άνθρώπου σωτηρίας έχπεπτωχότος, καλ τον των όλων Θεόν έσχηκότος έχθρον, τοίς άψύχοις θποχύπτοντος, καὶ λίθους θεραπεύοντος; 'Ο μέν γάρ Θεός είς τοσαύτην ήμας άνήγαγε τιμήν, ώς και των ούρανων ύψηλοτέρους ποιῆσαι · ό δὲ διάδολος εἰς τοσαύτην ἐσπούδασε χαταγαγείν εὐτέλειαν τοὺς πειθομένους, ὡς χαὶ τῶν άναισθήτων άναισθητοτέρους έργάσασθαι. Διὸ δή φησιν ό προφήτης · Έταπεινώθη ἀνήρ. "Ηρχει μέν καλ αυτή ή κατηγορία τον νοῦν ἔχοντα ἀπαγαγεῖν τοῦ νοσήματος. "Επειδή δε πολλοί των άνθρώπων ούχ ούτω τὰς άμαρτίας ώς τὰς τιμωρίας δεδοίχασιν, ἐπήγαγε καὶ τὴν κόλασιν, λέγων Ου μη άνησω αυτοίς. Ου συγχωρήσω, φησίν, ούκ άφήσω, ού παρόψομαι, άλλά άπαιτήσω δίκας και εύθύνας των πεπλημμελημένων. Kal rūr εισέλθετε είς τάς πέτρας, και κρύπτεσθε είς την την από προσώπου του φόδου Κυρίου. Κωμφδήσας ίκανῶς την άνοιαν τῶν ιὰ εἴδωλα προσχυνούντων, καὶ ἀπὸ τοῦ τρόπου τῆς δημιουργίας δείξας κάκείνων την παραπληξίαν, και των ειδώλων την άσθένειαν, επαγωνίζεται τῷ λόγφ πάλιν, τη πείρα των πραγμάτων επιτρέπων των είρημένων την έξέτασιν, καί φησιν "Ηρκει μοι καλ αὐτὸ τοῦτο παρά ἀνθρώπων αὐτὰ γενέσθαι, δεῖξαι τὴν Ενοιαν των απατωμένων επειδή δε ωσπερ τή μέθη άσεδεία χεχαρωμένοι, πρός τὰ φανερά καὶ σαφή τῶν πραγμάτων πεπήρωνται, τοιαύτα καταλήψονται την πόλιν κακά, ώς και τους σφόδρα άναισθήτους διδάξαι, πόση ή έχεινων ασθένεια, χαὶ πόση ή τοῦ Θεοῦ δύναμις.

η'. Διά δή τούτο πρίν ή τὸν πόλεμον είπεζν, τά ἐξ αύτοῦ συμδησόμενα λέγει, χελεύων είς πέτρας είσιέναι, χαλ όπ' αύτην καταδύναι την γην, ούχ ίνα τούτο ποιήσωσιν · άλλ' ίνα έχ τούτων μάθωσιν, ώς άφόρητός έστιν ή παρά του Θεού τότε φερομένη όργη. Κρύπτεσθε γάρ, φησίν, είς την γην άπο προσώπου του φόδου Κυρίου, και άπό της δόξης της Ισχύος αὐτοῦ, δταν draστη θραῦσαι την γην. Ούχ είπεν απλώς, από της ισχύος αὐτοῦ, ἀλλὰ, ᾿Απὸ τῆς δόξης τῆς Ισχύος. Τοιαῦτα γάρ αύτοῦ τὰ κατορθώματα, τοιαῦτα τὰ τρόπαια, πολλην έχοντα την περιφάνειαν και την λαμπρότητα. Ένταυθά μοι δοχεί την νίχην την έπλ του Έζεχίου σημαίνειν, γην το πληθος των ανθρώπων κα. λών, και θραύσιν την κατάπτωσιν, άνάστασιν δέ αὐτοῦ τὴν ἐπὶ τὴν ἀντίληψεν ἔξοδον. Ἐπεὶ καὶ ὁ Δαυίδ ούτω φησίν, Άναστήτω ό Θεός, και διασκορπισθήτωσαν οι έχθροι αὐτοῦ · και πάλιν, Άνάστα, ό Θεός, πρίτον την γην : άπο των άνθρωπίνων πραγμάτων καὶ σχημάτων τοῦ Θεοῦ τὰς ἐνεργείας χαρακτηρίζων. Οι γαρ όφθαλμοι Κυρίου ύψηλοι, ό δέ ἄνθρωπος ταπεινός. Είτα ίνα μηδείς των άχουόντων τότε άπιστἢ τοῖς λεγομένοις (πολλοῖς γάρ παρ' ἐλπίδας τὸ συμδησόμενον, καὶ προσδοχίας ἀπάσης ἀνώτερον), κατέφυγεν · επί την δύναμιν τοῦ ποιοῦντος, και την εὐτέλειαν των πασχόντων. Ούτε γάρ Θεού, φησίν, ύψηλότερόν τί έστιν, ούτε άνθρώπων εύτελέστερον. [30] Μή τοίνυν ἀπόρει, εί ὁ μέγας οὖτος καὶ ἰσχυρὸς τοὺς εὐτελείς άθρόον ούτω ταπεινώσαι δυνήσεται. Καλ καλώς είπεν, Οι δφθαλμοί Κυρίου ύψηλοί. Ούκ είπεν, ή δύναμις, άλλ', Οι δφθαλμοί Κυρίου, ώς άρχούσης χαι τῆς

Savil. recte xaτέφυγεν. Μοτ. χατέφυγον.

δψεως μόνης απαντα τὰ ἐναντιούμενα καθελεῖν· ζπερ και ο Δαυίδ ετέρωθι Ελεγεν. Ο επιδλέπων επί την την, καί ποιών αύτην τρέμειν και έτερος πάλιν προφήτης. Έπιβλέψομαι πρός αὐτόν, καὶ δυνήσομαι αὐτῷ ៤. Καί ταπεινωθήσεται το ύψος των ανθρώπων, καί ύψωθήσεται Κύριος μόνος έν τῆ ἡμέρα ἐκείνη. Τῆς γάρ παραδόξου γενομένης νίχης, χαὶ τῶν λαμπρῶν χαὶ θαυμαστών τροπαίων έχείνων, χαλ δαίμονες ήλέγχθησαν c, καὶ είδωλα ήτιμώθη, ψευδοπροφήται ἐπεστομίσθησαν, χαὶ τῶν βαρδάρων ἡ τυραννὶς χατελύθη, χαὶ παν τῷ Θεῷ στόμα ἐναντιούμενον ἐνεφράγη. Διὰ τοῦτό φησιν, Υψωθήσεται Κύριος μόνος. Ούδελς έσται λοιπὸν ὁ ἀντερῶν, οὐδὲ ἀμφιδάλλων περὶ τῆς τοῦ Θεοῦ δυνάμεως, τῆς τῶν πραγμάτων ἀποδείξεως οὕτω σαφεστάτης γεγενημένης. Το μέν γάρ τῆς φύσεως ύψος έχει διηνεχές, οὐδέποτε ἀρξάμενον, ἀλλὰ ἀεὶ δν· ὑψοῦσθαι δὲ λέγεται ἐν τῇ διανοία τῶν ἀνθρώπων, ὅταν οἰ άντιλέγοντες καὶ ἐναντιούμενοι, ἀπ' αὐτῆς τῶν πραγμάτων πεισθέντες της αποδείξεως, ύποχύψωσι, χαλ την προσήχουσαν άνενέγχωσιν εύφημίαν. Ήμέρα γάρ Κυplov Σαβαώθ παραγίνεται έπὶ πάντα ύβριστην καὶ ύπερήφανον, και έπι πάντα ύψηλον και μετέωρον, και ταπειτωθήσονται. Και έπι πάσαν κέδρον τοῦ Λιβάτου των ύψηλων και μετεώρων, και έπι παν δένδρον βαλάνου Βασαν d. Kal έπλ παν δρος ύψηlòr, και ἐπὶ πᾶν τεῖχος ὑψηλόν. Kal ἐπὶ πάντα πύργον ψψηλόν. Καὶ ἐπὶ πᾶν πλοῖον θαλάσσης, καὶ έπι πάσαν θέαν κάλλους πλοίων. Kal ταπεινωθήσεται το ύψος των ανθρώπων, και ύψωθήσεται Κύριος μόνος εν τη ήμερα εκείνη. Τείγος ενταύθα και κέδρον και βουνόν και δρῦν τοὺς δυνάστας άνθρώπους φησί, τῷ ὕψει τῶν δένδρων τούτων μεταφοριχῶς ο τὴν δυναστείαν αὐτῶν ἐνδειχνύμενος · χαὶ πλοίον καὶ θέαν κάλλους πλοίων λέγων, τοὺς εὐπορωτέρους αὐτῶν αἰνίττεται.

θ'. "Ο δὲ βούλεται εἰπεῖν, τοῦτό ἐστιν · ὅτι πᾶς ἰσχυρὸς, πᾶς δυνάστης, πᾶς στρατηγὸς, πᾶς περιδεδλημένος
πλοῦτον, πᾶσα, ὡς εἰπεῖν, τῶν ἀνθρώπων ἡ εὑπρέπεια
καὶ ἰσχὺς τότε οἰχήσεται καὶ διαλυθήσεται · καὶ οὐδὲν
αὐτῶν ἱ προστήσεται πρὸς τὸ διαφυγεῖν τοῦ Θεοῦ τὴν
ὀργὴν, οὐκ ἰσχὺς σώματος, οὐκ ἐμπειρία πολέμου, οὐ
χρημάτων περιουσία, οὐ δυναστείας περιδολὴ, οὐ στρατοπέδου πλῆθος, οὐκ ἄλλο τῶν τοιούτων οὐδέν. Κέδρους
δὲ Λιδάνου διὰ τοῦτό φησι, διὰ τὸ αὐτόθι τοῦτο μάλιστα
φύεσθαι τὸ δένδρον, ἢ διὰ τὸ [31] πλησίον τὰ πράγματα
γίνεσθαι ε · θέαν δὲ κάλλους πλοίων, τὴν εὐπρέπειαν τῶν
στρατηγῶν, τῶν ἀπὸ πλούτου καὶ ὅπλων καὶ δορυφόρων
κεκαλλωπισμένων. Δοκεῖ δὲ μοι καὶ τὴν διὰ μακροῦ γε-

αντφ.

<sup>c</sup> Familiare est Chrysostomo ἐλέγχειν usurpare pro vincere,

d Reg. δένδρον Λιβάνου Βασάν, quam lectionem secutus etiam est Savii. Sed in margine posuit βαλάνου, quas vera est lectio, camque sequuntur Mor. et O'.

Reg. et Savil. μεταφορητικώς, male, pro μεταφορικώς, ut habet Mor. Ibid. Reg. καὶ πλοῖον καὶ θέαν κάλλους πλοῖων λέγων. Alque ita legit Tilmannus, qui sic vertit: Per navigium et speculationem pulchritudinis navigiorum eos insimut, etc. Savil. et Morel. καὶ πλούτον, καὶ θέαν κάλλους πλοῖων λέγων. Sed vera sinceraque lectio est il.a Regii Codicis.

f Reg. et Savil. οὐδίν αὐτου.

s H ὸλ τὸ πλησίον τὰ πράγματα γίνεσθαι, vel quia res jam proximæ sunt. Non salis perspicio quid sibi velit (hrysostomus, cum alt ideo cedros Libani hic memorari, quia res, nempe quæ prædicebantur, jam proximæ erant. An quia proximus erat Judææ Libanus, per cedros Libani excisas prope esse res prænuntiatas dixerit? Ne sic quidem hæc quadrare videntur.

Savil. et Reg. ἐπιδλέψομαι πρὸς αὐτὸν, καὶ δυνήσομαι αὐτόν. Sequimur Morellum et Kuitlouem τῶν O' Romanam, qui habent καὶ δυνήσομαι αὐτῷ.

uncto; qui legit, intelligat (Matth. 24. 15). Quoniam enim ipsos abduxerat ne sensilia admirarentur, prohihuit ipsis ne quam vis imaginem facerent; illudque abominationem vocavit, procul illos avocans ab impietate (Dan. 9. 27). Nam abominari supra modum odisse est, quasi impurum, quasi exsecrandum. Abominabile igitur, perosum et aversione dignum in Scriptura dicitur. Idolum autem quodvis hujusmodi est. Et adoraverunt quæ secerunt digiti eorum. 9. Et incurwwit se homo, et humiliatus est vir. Quemadmodum enim adoratio Dei hominem in altum evehit, sic adoratio eorum deprimit dejicitque. Quid enim abjectius homine, qui a salute decidit, universorumque Deum inimicum sibi reddidit, qui inanimatis se submittit, et lapides colit? Deus quippe in tantum nos honorem evexit, ut cælis etiam nos sublimiores redderet; diabolus eos qui sibi obsequebantur in tantam vilitatem deduxit, ut insensilibus insensiliores faceret. Ideo ait propheta: Humiliatus est vir. Sufficiebat certe hæc accusatio ut mente præditum ab hoc morbo abduceret. Verum quia plerique homines non tam peccata quam supplicia formidant, ille supplicium adjunxit, dicens: Non dimittam eos. Non condonabo, inquit, non dimittam, non negligam, sed rationes pænasque repetam scelerum. 10. Et nunc introite in petras, et abscondimini in terra a facie timoris Domini. Postquam illorum insipientiam, qui idola adorant, satis traduxit, et a modo fabricandi eorum amentiam ostendit, necnon idolorum imbecillitatem: rursus verbis concertat. et dictorum inquisitionem rerum experientiæ permittit, aitque : Sufficiebat mihi per hoc ipsum quod hæc facta sunt ab hominibus, corum qui decepti sunt insipientiam ostendisse : quia vero impietate ceu ebrietate quadam aggravati, circa res claras et manifestas excutiunt, tales urbem excipient calamitates, ut vel eos qui admodum stupidi sunt doceant, quanta sit illorum imbecillitas, et quanta Dei potentia.

8. Ideirco antequam de bello loquatur, quæ ex illo consequutura sint aperit, præcipiens ut in petras in. grediantur, et sub ipsa terra delitescant, non ut id agant, sed ut hinc ediscant, quam intoleranda sit ira Dei tunc illos invasura. Nam ait : Abscondimini in terra a facie timoris Domini, et a gloria fortitudinis ejus, cum surrexerit percutere terram. Non ait tantum, A fortitudine ejus, sed, A gloria fortitudinis. Talia namque sunt ejus præclara gesta, talia tropæa, multum splendorem, multam dignitatem præ se ferentia. Hic mihi videtur victoriam illam significare quæ sub Ezechia contigit, terram vocans multitudinem hominum, et percussionem illorum ruinam, resurrectionem vero ejus egressum ad auxiliandum. Quandoquidem et David dicit : Exsurgat Deus, et dissipentur inimici ejus (Psal. 67. 2); ac rursus : Surge, Deus, judica terram (Psal. 81. 8); ab humanis gestis et modis Dei operationes exprimens. 11. Oculi enim Domini sublimes, homo autem humilis. Deinde ne quispiam sudientium dictis negaret fidem (multis enim contra spem et exspectationem erat id quod eventurum dicebat), confugichat ad potentiam Opificis, et ad corum

qui patiebantur imbecillitatem. Neque enim, ait. Deo est quidpiam sublimius, neque hominibus vilius. Ne ergo dubites, nuni possit ille magnus et fortis imbecilios sic confestim deprimere. Et apposite dixit, Oculi Domini sublimes. Non dixit, Potentia, sed, Oculi Domini, quasi solus aspectus possit omnia sibi reluctantia prosternere: id quod etiam David alibi dicebat: Qui respicit terram, et facit eam tremere (Psal. 103. 32); et alius iterum propheta: Respiciam ad eum, et prævalebo ei. Et humiliabitur altitudo hominum, et exaltabitur Dominus solus in die illa (Osce 11. 4). Conspecta enim illa inopinata victoria, illisque conspicuis admirandisque tropæis, dæmones devicti sunt. idola dedecore affecta, pseudoprophetarum ora obturata, barbarorum tyrannis soluta, et os omne, quod Deo aversabatur, obstructum est. Ideo ait, Exaltabitur Dominus solus. Nullus erit deinceps qui contradicat, nec qui de Dei potentia dubitet, cum rerum gestarum demonstratio evidentissima fuerit. Naturæ quippe divinæ celsitudo perpetua est, ac numquam incæpit, sed semper est; exaltari autem dicitur in mente hominum, quando ii qui contradicebant et reluctabantur, ipsa rerum demonstratione suadente, cedunt, ac competentem benedictionem referent. 12. Dies enim Domini Sabaoth advenit super omnem contumeliosum et superbum, et super omnem excelsum et sublimem, et humiliabuntur. 13. Et super omnem cedrum Libani excelsam et sublimem, et super omnem arborem glandis Basan (a). 14. Et super omnem montem excelsum, et super omnem murum sublimem. 15. Et super omnem turrim sublimem. 16. Et super omne navigium maris, et super omnem aspectum pulchritudinis navium. 17. Et humiliabitur altitudo hominum, et exaltabitur Dominus solus in die illa. Murum hic, cedrum, collem, quercum potentes homines vocat, altitudine hujusmodi arborum eorum potentiam metaphorice significans: ac cum navigium et aspectum pulchritudinis! navium dicit, eos subindicat, qui sunt opulentiores.

9. Hoc autem vult significare, nempe fortem quemlibet, potentem, ducem exercitus, quemque divitiis
circumfluentem, totumque, ut ita dicam, hominum
decorem ac totam fortitudinem, tunc abituram et
solvendam esse; nihilque patrocinii profuturum esse
ad effugiendam iram Dei, non virtutem corporis, non
experientiam belli, non pecuniarum copiam, non potentiæ clientelam, non exercitus magnitudinem, non
aliud quidpiam simile. Cedros autem Libani memorat, quia ibi maximé nascitur hæc arbor, vel quia
res jam proximæ sunt (i); aspectum vero ait pulchritudinis navium, decorem ducum exercitus, qui divitiis, armis et satellitibus stipandi forent. Videtur autem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Juxta Savil. et Morel. legendum esset:.... corum potentiam et divitias metaphorice significans; et cum aspectum pulchritudinis, etc.; minus recte.

<sup>(</sup>a) Hebraicus textus אלוני הבשן.

<sup>(</sup>b) Non satis perspicio quid sibi velit Chrysostomus, cum ait ideo cedros Libani hic memorari, quia res, nempe qua prædicebantur, jam proximæ erant. An quia proximus erat Judaæ Libanus, per cedros Libani excisas prope esse res prænuntiatas dixerit? Ne sic quidem hæc quadrare videntur.

mihi subindicare longinquam barbarorum expeditionem. 18. Et manufacta omnia abscondent, 19. Inferentes ea in cavernas ac scissuras petrarum, et in soveas terræ, a sacie timoris Domini, et a gloria sortitudinis ejus, cum surrexerit ad percutiendam terram. Tantum, inquit, aberit, ut eorum dii aliquid opis afferre possint, ut illi hominum auxilio opus habituri sint, necnon locorum tutela, ut ne capiantur, A facie timoris Domini, et a gloria sortitudinis ejus, cum surrexerit percuters terram. Ne quis enim barbarorum irruptioni hæc imputet, neve existimet timorem ex eorum potentia provenire, sermonem refert ad universorum Deum, dicens, cum belli hujusce ducem futurum, et ab eo potestatem esse in tanto periculo vindicandi scelera jam admissa. 20. Die enim illa ejiciet homo abominationes suas argenteas et aureas, quas fecerunt sibi ipsis ut adorarent inania sua et vespertiliones, 21. ad ingrediendum in solidas petras, et in scissuras petrarum a facie timoris Domini, et a gloria fortitudinis ejus, cum resurrexerit ad percutiendam terram. Satis traduxit eos, ostendens ipsos cum diis suis delituisse, et in terram se abdidisse, neque materiæ pretium aliquid opis conferre potuisse imminente calamitate. Idola porro vespertiliones vocavit, sive ob imbecillitatem, sive ob erroris tenebras, et quia omnia a dæmonibus clam geruntur. Quemadmodum enim vespertilionibus sol inimicus est et lux quoque, nox autem et tenebræ amicæ sunt : sic et dæmonibus, et iis quos in errorem deduxerunt, nequitia et iniqua omnia familiaria sunt et amica, virtus autem et opera lucis inimica sunt, iisque splendentibus, statim illi obtenebrantur, cum contra is qui virtute præditus vivit nullo labore vel sudore egeat. Sufficit enim ut ille appareat, omniaque illa dissolvuntur. 22. Quiescite vobis ab homine, cujus est respiratio in naribus ejus : quia in quo ipsis reputatus est hic? Hic mihi videtur Ezechiam subindicare, qui præ timore et angore extremos halitus assabat. Quia igitur barbari eum quasi retibus interceptum habentes, paratam sibi prædam tenere putabaut, neque sibi labore opus esse ad urbem capiendam, et eum captivum abducendum, contrarium barbaris accidit. Ideo ait. Quiescite ab homine, cujus est respiratio in naribus ejus : quia in quo ipsis reputatus est hic? Id est, in nullo reputatus est. Etenim quasi per excursionem se omnia sublaturos esse sperabant; sed contrarium prorsus accidit; et qui a vobis pro nihilo reputabatur expugnatuque facilis, Dei auxilio fretus, omnium splendidissimus apparebit.

### CAPUT III.

- 1. Ecce Dominator Dominus Sabaoth auferet de Judæa et de Jerusalem validum et validam.
- 1. Quemadmodum optimus medicus, modo urens, modo secans, modo amara afferens remedia, ægrotorum sanitati arte prospicit; sic et benignus Deus, variis et diversis suppliciis, quod diffluebat et lapsum erat apud Judæos constringens, modo barbarorum incursione ingratos terrefacit, modo ante illorum invasionem aliis illos interminationibus reprimit, mi-

narum varietate imminenti formidine contiuuo percellens. Nune itaque insirmitatem ipsis interminatur, et samem et siccitatem, non quidem rerum necessariarum, sed earum quæ non minus aptæ sunt ad vitam conservandam. Non enim fames solum gravis est, sed grave etiam est cum nullus adest qui rempublicam administret; id quod rerum copiam same molestiorem reddere solet. Quid enim utilitatis est cum ceu ex fontibus omnia fluunt, si civilia bella oriantur, et mare intumescat, insanientibusque fluctibus neque gubernator, neque ad proram sedens, neque alius quispiam adsit qui possit negotiorum tempestatem dirigere, et tranquillitatem conciliare? Quando autem cum his fames etiam adest, cogita quanta sit malorum moles. Hæc itaque omnia comminatur Deus: primumque est omnium gravissimum. Ecce enim, inquit, Dominator Dominus Sabaoth. Hac voce, Ecce, sæpe prophetæ utuntur, quando auditorem de rebus quæ dicunt, certiorem facere volunt. Non hic tantum, sed etiam superius et a principio videre est, peccata corpoream insirmitatem sæpe præcessisse, ut in Cain: quia enim robore corporis non recte usus est, jure in paralysim incidit. Sic etiam ei qui ad piscinam sedebat : quia paralysis origo peccata erant, ait Christus: Ecce sanus factus es, noli amplius peccare (Joan. 5. 14). Paulus quoque ait : Ideo apud vos multi infirmi (1. Cor. 11. 30); quia peccabant, quod non pura conscientia mysteriorum participes essent. Fornicarium quoque infirmitati corporis tradit, has de peccatis pænas repetens. Neque tamen semper instrmitas est peccatorum ultio, sed aliquando coronæ materia est, ut in Lazaro et in Jobo. Nec insirmitates tantum, sed et alia corporis incommoda a peccatis orta sunt, ut Oziæ lepro, ob animi impudentiam, ut Jeroboami regis manus ariditatem perpessa est, ob arrogantiam et superbiam ejus. Lingua quoque Zachariæ non aliunde ligata est 1, quam ob animæ peccatum. Quoniam igitur Judæis bona valetudo et robur corporis, resque prosperæ, arrogantiæ occasio fuerant, arrogantiæ radicem suhtraxit Deus, commonesaciens illos et ad meliorem frugem reducens, majoraque dans, quam ipsis auferebat. Quid enim detrimenti erat corpore ægrotare, si hinc institueretur anima? Deinde ne putarent id ex naturæ infirmitate procedere, id eventurum propheta prædixit, neque viros tantum minis terruit, sed pænam mulieribus quoque transmisit, quia uterque sexus corruptus erat, et in progressu ad ipsas mulieres sermonem dirigit, et, ob absurda admodum gesta, crimina ipsis offert, quæ urbem ipsam a fundamentis diruerunt. Ideo illas pestilentia affligit : pestilentiam enim mihi subindicare videtur cum dicit: Auseram robustum et robustam; vel alium corporeum morbum medicorum arti non cedentem. Tales enim sunt Dei plagæ. Robur panis et robur aquæ. Gravissima hæc vindicta est, quando non ipsam tollit substantiam, sed vim ex ea ausert innatam, ita ut vel ex

1 Juxta Reg. et Sav. legitur, edocta est, pro, liguta est.

νομένην άποδημία, των βαρδάρων αίνίττεσθαι. Καὶ τὰ γειροποίητα πάντα κατακρύψουσιν, είσενέγκαντες είς τὰ σπήλαια καί είς τὰς σχισμάς τῶν πετρῶν, και είς τὰς τρώγλας τῆς γῆς, ἀπὸ προσώπου τοῦ φόδου Κυμίου, και ἀπὸ τῆς δόξης τῆς Ισχύος αὐτου, δταν ἀναστῆ θραυσαι την γην. Τοσούτον γάρ άφέξουσιν αὐτῶν, φησίν, οἱ θεοὶ παρασχεῖν τινα συμμαχίαν, ότι τῆς παρά τῶν ἀνθρώπων δεήσονται βοηθείας, και τόπων άσφαλείας, ώστε μή άλωναι, Άπο προσώπου τοῦ φόβου Κυρίου, καὶ ἀπὸ τῆς δόξης τῆς Ισχόος αὐτοῦ, ὄταν ἀναστῆ θραῦσαι τὴν γῆν. Ίνα γάρ μή τις τἢ τῶν βαρδάρων ἐφόδῳ ταῦτα λογίζηται, μηδέ της ισχύος της έχεινων είναι νομίζη τόν φόδον, ἀνάγει τὸν λόγον ἐπὶ τὸν τῶν ὅλων Θεὸν, λέγων, δτι αὐτὸς τοῦ πολέμου στρατηγεί τούτου, καὶ παρ' -μρκείνου δύναμις εν τοσούτφ κινδύνφ τῶν ήδη πεπλημμελημένων . Τη γάρ ήμέρα έκείτη έκδαλει άτθρωπος τα βδελύγματα αὐτοῦ, τὰ ἀργυρᾶ καὶ τὰ χρυσᾶ, ά ἐποίησαν ἐαυτοῖς είς τὸ προσκυνεῖν τοῖς μαtaloic abtur nal taïc runteploi, toù eloel0eir elc τάς στερεάς πέτρας καί είς τάς σχισμάς των πετρών <u>ἀπό προσώπου τοῦ φόβου Κυρίου, καὶ ἀπό τῆς</u> 3όξης τῆς Ισχύος αὐτοῦ, όταν ἀναστῆ θραῦσαι την τῆτ. Ίκανῶς αὐτοὺς ἐκωμφόδησε, δεικνὺς μετὰ τῶν θεών χουπτομένους, καλ είς την γην καταδυομένους, και ούτε την πολυτέλειαν της ύλης άρκέσαι τι δυναμένην πρός την επικειμένην συμφοράν. Νυκτερίδας δε έχάλεσε τὰ είδωλα, ή διὰ τὴν ἀσθένειαν, ή διὰ τὸ τῆς πλάνης εσκοτισμένου, και το πάντα λάθρα παρά τῶν δαιμόνων πράττεσθαι. "Ωσπερ γάρ ταίς νυκτερίσιν ό μέν ήλιος πολέμιον και το φώς, ή δε νύξ και το σκότος φίλον· ούτω καλ τοίς δαίμοσι καλ τοίς ο ύπ' εκείνων πλανωμένοις ή πονηρία μέν καὶ τὰ παράνομα ἄπαντα συνήθη και φίλα, έχθρι δε ή άρετη και τά του φωτός Εργα, καὶ λαμψάντων αὐτῶν, εὐθέως σκοτίζονται, οὐ δεομένου του εν άρετη ζώντος πόνου τινός και καμάτου. 'Αρχεί γάρ φανήναι μόνον, καὶ πάντα καταλύσει ο ὲχείνα. Παύσασθε ὑμῖr ἀπὸ τοῦ ἀrθρώπου, οὖ ἐστι**r ἀναχνοὴ ἐν** μυχτῆρι αὐτοῦ· ὅτι ἐν τίνι ἐλογίσθη αὐτοῖς οδτος; Ένταῦθά μοι δοχεῖ τὸν Ἐζεχίαν αἰνίττεσθαι, έχ τοῦ δέους χαὶ τῆς πολλῆς άγωνίας πρὸς ἐσχάτας δντα άναπνοάς. Έπεὶ οὖν ὥσπερ ἐν δικτύοις αὐτὸν λαδόντες οι βάρδαροι, ετοιμον ενόμιζον θήραν έχειν, και ούδε πόνου δείσθαι είς την της πόλεως άλωσιν, και την αίγμαλωτίαν την έχείνου, συνέδη τούναντίον τοίς βαρδάροις. Διὰ τοῦτό φησι· Παύσασθε από τοῦ arθρώπου, οδ έστιν άναπνοή έν μυπτῆρι αὐτοῦ· ὅτι έν τίνι έλογίσθη αὐτοῖς [32] οὖτος; Τουτέστιν, ἐν ούδενὶ έλογίσθη. Καὶ γάρ ὡς ἐξ ἐπιδρομῆς πάντα ήλπισαν άναιρήσεσθαι : έξέδη δὲ τούναντίον ἄπαν : καὶ ό μηδέν είναι νομιζόμενος παρ' δμίν, άλλ' εύχαταγώνι. στος, ούτος λαμπρότερος πάντων φανείται, τῆς παρά του Θεού ἀπολαύων ροπής.

#### КЕФАЛ. Г.

Ίδοὺ ὁ Δεσπότης Κύριος Σαδαώθ άφελεῖ ἀπὸ τῆς Ιουδαίας καὶ ἀπὸ Ἱερουσαλὴμ ἰσχύοττα καὶ *ὶσχύουσα*γ.

α'. Καθάπερ Ιατρός άριστος, νῦν μὲν καίων, νῦν δὲ

b Hee, caipou xal voic, deerant in Mor. Sed ex Reg. et Savil. restituta sunt.

Reg. καταλύσαι, quæ lectio non spernenda.

τέμνων, νῦν δὲ πικρά διδούς φάρμακα, μεθοδεύει τῶν άρρωπτούντων την δγίειαν · ούτω δη καλ ο φιλάνθρωπος θεός, ποιχίλαις και διαφόροις τιμωρίαις το διαρρέον και άναπεπτωκός τῶν Ἰουδαίων ἐπισφίγγων, νῦν μ**ὲν τῆ** των Βαρβάρων εφόδω φοδεί τους άγνωμονας, νῦν δε και πρό της εχείνων επιθέσεως ετέραις αύτους άπειλαίς καταστέλλει, τή ποικιλία των άπειλων άκμάζοντα διατηρών εν αύτοις τον φόδον. Νύν γούν ασθένειαν αύτους ἀπειλεί <sup>d</sup>, καὶ λιμόν, καὶ αύχμόν, ούχὶ τῶν ἀναγκαίων, άλλά και έκεινων των ούδεν Ελαττον των έπιτηδείων την ήμετέραν συνεχόντων ζωήν. Ου γάρ δή λιμός χαλε**πόν** μόνον, άλλά και το εν ερημία καθεστάναι των κυδερνώντων τὰ πράγματα · δ καὶ τὴν εὐθηνίαν λιμοῦ χαλεπωτέραν ἀποφαίνειν εΐωθε. Τί γάρ δφελος έχ πηγῶν ἄπαντα ἐπιρρεῖν ο, ὅταν ἐμφύλιοι τίχτωνται πόλ**εμοι,** και ή θάλασσα διεγείρηται, και τῶν κυμάτων μαινομένων μήτε χυδερνήτης, μήτε πρωρεύς, μήτε άλλος τις ή δυνάμενος διαθείναι τον των πραγμάτων χειμώνα, καί καταστήσαι γαλήνην; "Όταν δὲ μετά τούτων καὶ λιμός ή, εννόησον τῶν κακῶν τὴν ὑπερδολήν. Ταῦτα οὐν απαντα άπειλει ό θεός, και πρώτον το πάντων χαλεπώτερον. Ίδου γάρ, φησίν, ο Δεσπότης Κύριος Σαβαώθ. Τη λέξει ταύτη, Ίδου, συνεχώς οι προφήται κέχρηνται, όταν πληροφορήσαι τον άχροατήν βούλωνται περί των λεγομένων. Ούχ ένταῦθα δὲ μόνον, άλλά καὶ ἄνωθεν, καὶ εξ άρχης Εστιν ίδειν, ότι της σωματικής άσθενείας αί άμαρτίαι προηγήσαντο πολλάκις, ώς ἐπὶ τοῦ Κάιν. ἐπειδή γὰρ οὐ καλῶς ἐχρήσατο τῇ ἰσχύῖ, παρελύθη καλώς. Ούτω και ό έπι τῆς κολυμβήθρας · ότι γάρ ή πηγή της παρέσεως τὰ άμαρτήματα ήν, φησίν ο Χριστός. "ίδε, ύγιης γέγονας, μηκέτι άμάρτανε. Καλ ό Παῦλος δέ φησι · Διά τοῦτο ἐν ὑμῖν πολλοὶ ἀσθενεῖς · ἐπειδή ήμάρτανον οὐ χαθαρῷ συνειδότι τῶν μυστηρίων μεταλαμδάνοντες. Καὶ τὸν πεπορνευκότα δὲ ἀσθενεία σώματος παραδίδωσι, ταύτην ύπερ άμαρτημάτων άπαιτων δίκην. Οὐ μὴν πανταχοῦ ἀμαρτημάτων ἐπιτίμιον τοῦτο, άλλ' Εστιν όπου και στεφάνων ύπόθεσις το πράγμα γίνεται, ώς ἐπὶ τοῦ Λαζάρου καὶ τοῦ Ἰώδ. Οὐκ ἀσθένειαι δὲ μόνον, [33] ἀλλὰ καὶ λῶδαι ἔτεραι σώματος ἐξ άμαρτημάτων εγίνοντο, ώς ή λέπρα του Όζία διά την άναισχυντίαν τῆς γνώμης, ὡς ἡ χεὶρ τοῦ βασιλέως Ίεροδοάμ την ξηρότητα ύπομείνασα διά την άπόνοιαν αὐτοῦ και άλαζονείαν. Και του Ζαχαρίου δε ή γλώττα ούγ ετέρωθεν επεδήθη f, άλλ' ή διά την της ψυχης άμαρτίαν. Έπει ούν και τοις Ἰουδαίοις εύσωματείν και σφριγάν και τούτοις κομάν τοίς πλεονεκτήμασ:ν άπονοία; ύπόθεσις έγίνετο, ύπέσυρε τῆς άλαζονείας τὴν ρίζαν, νουθετών αὐτοὺς καὶ βελτίους ποιών, καὶ μείζονα διδοὺς. ή άψαιρούμενος έξ αύτῶν. Ποΐον γὰρ βλάδος τὸ σῶμα άσθενείν, όταν έντεῦθεν παιδεύηται ή ψυχή; Είτα ίνα μή νομίζωσε φύσεως άσθενείας είναι το γενόμενον, προανεφώνησεν αύτα ό προφήτης, και ού μέχρι των ανδρών έστησε την άπειλην, άλλά και έπι το γυναικείου γένος διεδίδασε την τιμωρίαν, επειδή και έκατέρα ή φύσις διέφθαρτο, και προϊών διά την ύπερδολην της άτοπίας και πρός αύτας αποτείνεται τας γυναϊκας, εγκαλών αύταϊς έγχλήματα, & την πόλιν αύτην έχ βάθρων άνέτρεπον. Διά δή τοῦτο και αὐτὰς τῷ λοιμῷ περιδάλλει και γάρ λοιμόν αίνίττεσθαί μοι δοχεί λέγων . Άφελώ

d Legendum videtur αὐτοῖς ἀπειλεῖ.

\* Hie longe variant Reg. et Savil. qui habent ἐκ πληγῶν ἄπαντα ἐπιτηρεῖν. Sed veram lectionem habet Morellus ἐκ πηγῶν ἄπαντα ἐπιτρεῖν, quam secutus est Tilmannus inter-

Pres.

1 Reg. et Savilius ἐπαιδεύθη, Morel. et Bavaricus ἐπαδήθη. Utraque lectio ferri putest, sed postrema me'liut.

a Locus ut videtur corruptus, cui medicam manum admovere tentat in notis Savilii Boisius sic locum restituens : xal ή παρ' έχείνου δύναμις χαταπλήττει τοὺς ἐν τοσούτω χινδύνω ναθεστώτας, χαι τῶν ήδη πεπλημμελημένων αὐτοῖς δεδωχότας δίχην Verum hoc divinare est.

Ισχύοντα και Ισχύουσαν: ή άλλην τινά σωματικήν άπθένειαν, ούδε Ιατρών εξκουσαν τέχναις. Τοιαύται γάρ αι του θεού πληγαί. Ισχύν άρτου και Ισχύν υδατος. Χαλεπωτάτη ή τιμωρία, όταν μή αύτην άναιρή την ούσίαν, άλλλ την έξ αύτης έγγινομένην δύναμιν, ώστε καί τή δψει κολάζεσθαι μηδέποτε έμπιπλαμένους, καλ αὐτίθεν συνοράν, ότι θεήλατος ήν όργή. Γίγαντα καί ισχύοντα. Γίγαντα άει ή Γραφή τον ίσχυρον λέγειν ειωθεν, ή τὸν ὑπερέχοντα τῶν πολλῶν τἢ τῶν μελῶν άναλογία. Καὶ γάρ ἐν τῆ κτίσει ὅταν λέγη, Οὖτοι ἦσαν οι γίγαντες, οι άνθρωποι οι όνομαστοί, ούκ άλλο τι γένος γεγενήσθαι διηγουμένη ταῦτά φησιν, άλλά καλ τούς ίσχυρούς καλ εύρώστους \* καλ σφριγώντας ήμιν αίνίττεται. Και άνθρωπον πολεμιστήν και δικαστήν. 'Αφόρητος ή τιμωρία, καὶ ἐσχάτης ἀπωλείας ἀπόδειξις τά είρημένα, καί, των τειχών έστώτων καί των πύργων, αυτανδρον τοις πολεμίοις την πόλιν παραδιδόναι δύναιτ' άν. Άσφάλεια γάρ πόλεων ούκ έν λίθοις καλ ξύλοις καλ περιδόλοις, άλλ' έν τή συνέσει τῶν τὴν πόλιν οἰχούντων, ολ ήνίκα μέν αν ώσι, καλ πολεμίων δντων, άσφαλέστερον απάντων αύτην τειχίζουσιν ήνίκα δε αν απώσι, καλ μιζόενδς ένοχλούντος, τής πολιορκουμένης άθλιωτέραν αύτην άποφαίνουσιν.

β. "Ωστε κάκείνους καὶ τοὺς ἀκούοντας ἄπαντας οὐ μιχρόν φιλοσοφίας δόγμα διά τούτων ο προφήτης έπαίδευσε, πείθων μηδέποτε μεγέθει πόλεως θαρβείν, μηδέ τάφροις και μηχανήμασιν, άλλ' άνδρων επιεικών άρετή. Φοδών τοίνυν αύτούς φησιν, ότι έρημώσει τῆς ἀσφαλεία; αύτην, ού τούς πολεμείν είδότας άναρπάζων μόνον, άλλά καὶ τοὺς δικάζειν ἐπισταμένους, οὶ τῶν πολεμούντων ούχ Ελαττον συντελούσι ταίς πόλεσιν, είρήνην τε εύ διατιθέντες, και πολέμους η πολλάκις επιόντας αποκρουόμενοι. Έπειδή γάρ ούτοι συνεχώς άπό τῆς τῶν άμαρτημάτων φύονται [31] ρίζης, δυνατόν τούς των νόμων φύλαχας, καλ τοῦ διχαίου μετά άκριδείας προζοταμένους, τλ πλείονα των άμαρτημάτων άναστέλλοντας άνα:ρείν και του πολέμου την ύπόθεσιν. Τίνος ούν ένεκεν ό θεός αύτους άνασπά; Έπειδή παρούσιν αύτοις ούχ είς δέον εκέχρηντο. "Μσπερ γάρ τὰ σωτήρια αὐτοῦ διδάγματα πολλήν έφερου τοίς ακροωμένοις την ώφέλειαν, έπι δε των Ιουδαίων δημηγορών, άσαφεία ε τά λεγόμενα ξχρυπτεν, έπειδή μή προσείχον τοίς λεγομένοις. ούτω δή καὶ τὰ δώρα αύτοῦ τὰ μεγάλα ταῦτα, καὶ σωτηρίαν ήμεν πολλήν χομίζοντα, έχ μέσου πολλάχις άναιρεί, όταν οι λαμδάνοντες μηδέν ἀπ' αὐτῶν βουληθῶσι καρπώσα εθαι. Και προφήτην και στοχαστήν. Ού μιχρόν δὲ ὀργής είδος καὶ τὸ τὰς προφητείας ἐπιλεπείν. "Ότε γοῦν τὸν τῶν 'Ιουδαίων δημον διὰ τὰ ἀμαρτηματα των του Ήλι παίδων ό θεό; άπεστράφη, και την πολλήν του πλήθους κακίαν, επέλιπεν ή προφητεία. Ρημα γάρ τίμιον, φησίν, ήν, και ούκ ήν διαστέλλουσα. Τίμιον, τουτέστι, σπάνιον. Καὶ ἐπὶ τοῦ 'Οζία τὸ αὐτὸ τοῦτο γέγονεν ού γάρ μιχρά καὶ έντεῦθεν έκαρποῦντο, εί γε έδούλοντο. Τὸ γάρ μανθάνειν τὰ παρά τοῦ Θεοῦ, καὶ πρός τὰ μέλλοντα παρασκευάζεσθαι δεινά, καὶ ὑπὲρ των άδήλων πυνθάνεσθαι, και πότε μεν επιθέσθαι δεί πολεμίοις, πότε δὲ ἡτυχάζειν, καλ πῶς ἄπαντα τὰ λυπηρά διακρούεσθαι δέοι, πολλήν έφερεν αύτοίς σωτη.

a Euphortouc, Hac vox deerat in Morel, Sed. ex Reg. et Savit. inserta fuit.

b Πολεμίους. Reg. et Sav. et ita legit Tilmannus. Morel. vero et Bavar. πολέμους. Quæ postrema lectio melius quadrare videtur.

c Reg. åspalsig, et its videtur legisse Tilmannus, qui vertit. muits cuntime que a se dicebantur tegebat. Sed àsseries, ut habent Morel. et Sav., melius quadrat ad seriem.

ρίας εὐκολίαν. 'Αλλ' ἐπειδὴ μανθάνοντες οὐκ ἐ:
διὰ τοῦτο καὶ τὸ μανθάνειν αὐτῶν ἀφείλεν · δ
τοῦ Θεοῦ φιλανθρωπίας δείγμα ἤν, τὸ καὶ πρι
τὰ μέλλοντα, καὶ ὡς οὐ χρήσονται εἰς δέον τοἰ
αὐτοῦ δώροις, τὰ γοῦν παρ' αὐτοῦ ἄπαντα παρ:
Μετὰ δὲ τοῦ προφήτου καὶ στοχαστήν φησιν ἀναι

Ένταῦθά μοι δοχεί λέγειν στοχαστήν τον άπ έσεως πολλής των μελλόντων στοχάζεσθαι 4, χ αύτης των πραγμάτων της πείρας. Ετερον μλ στοχασμός, και προφητεία άλλο ο μέν γάρ Πν θείφ φθέγγεται, ούδὲν οίχοθεν εἰσφέρων · δ ί άφορμάς άπὸ τῶν ἡδη γεγενημένων λαμβάνων την οίχείαν σύνεσιν διεγείρων, πολλά των μελ προορά, ώς είχος άνθρωπον όντα συνετόν πρ 'Αλλά πολύ το μέσον τούτου κάκείνου, και τος οσον συνέσεως άνθρωπίνης καλ θείας χάριτος τ φορον. Ίνα δὲ καὶ ἐπὶ ὑποδείγματος τὸν λόγον 1 φανερόν, έννοήσωμεν τον Σολομώντα και τον σαίον . άμφότεροι γάρ κεκρυμμένα πράγματα ε σον ήγαγον, και κεκρυμμένα άνεκάλυψαν άμο δε ου τη αυτή δυνάμει . άλλ, ο μεν από συνέσει θρωπίνης παρά τῆς φύσεως λαδών ἀφορμάς ει πορνων λολαικών εκείνων, ο ος γολιαπώ πελ χρησάμενος (ποίος γάρ λογισμός άναχαλύψαι δ ην του Γιεζη την κλοπήν;) θεία δε χάριτι τα πόξ γεγενημένα προειδώς. Καὶ πρεσδύτερον [35] κα τηχόνταρχον. Μετά δὲ τούτων καλ πρεσδύτερε πεντηχόνταρχόν φησιν άναιρείν · πρεσδύτερον ούχ γεγηρακότα λέγων, άλλά τον μετά τῆς πολιά προσήχουσαν τή πολιά διατηρούντα σύνεσιν. Κα τηχόνταρχον δὲ ὅταν λέγη, οὐχ ἔνα τινὰ πεντηχόν φησιν, άλλὰ τῷ ὀνόματι τούτῳ τοὺς ἄρχοντας 1 αινίττεται. Οὐδὲν γάρ, οὐδὲν άναρχίας χαλεπά ώσπερ ού**δὲ** πλοίου τι σφαλερώτερον γ**ένοιτ' ἄν** : νήτην ούχ Εγοντος. Καλ ούδε ένταῦθα Ισταται, άλ έτέραν μεγάλην ἀσφάλειαν ἀναιρήσειν ἀπειλεί, τ άριστα βουλεύειν είδότας, οί τῶν ὅπλων ούκ ἐλ εἰσφέρουσιν εὐεργεσίαν ταῖς πόλεσιν. Ἀφελῶ γὰρ, καλ θαυμαστόν σύμβουλον, καλ σοφόν άρχιτές ούχι τον οικοδόμον λέγων, άλλα των πραγμάτων ρον, και πολλά έπιστάμενον, και μετά συνέσεως δ τά τῆς πόλεως διατιθέναι πράγματα είδύτα.

γ'. Καὶ μετά τούτων, Καὶ συνετόν ἀχροατής γὰρ τοῦτο ἀπἢ, κὰν τἄλλα ἄπαντα παρἢ, πλέον ἐστι ταῖς πόλεσι, κὰν προφῆται ὧσι, κὰν σύμι κὰν δυνάσται, ὁ δὲ ἀκουσόμενος μηδεὶς ἢ, πάντι καὶ μάτην. Ἐμοὶ δοκεῖ ἐνταῦθα τὸ 'Αφελῶ λέγι ἐάσω καὶ ἀφήσω, ὥσπερ ὁ Παῦλός φησι Παρέ αὐτοὺς εἰς ἀδόκιμον νοῦν' οὐ τοῦτο δεικνὺς, ὅ ἐδαλεν εἰς ἄνοιαν, ἀλλ' ὅτι ἀφῆκε καὶ είασεν ἀν δντας.

Καὶ ἐπιστήσω rearlσκους ἄρχοττας αὐτῶν. ἀναρχίας χεῖρον καὶ πολλῷ χαλεπώτερον. Ὁ μὶ οὐκ ἔχιων ἄρχοντα, ἀπεστέρηται τοῦ χειραγι τος · ὁ δὲ πονηρὸν ἔχων, τὸν ἐμδάλλοντα εἰς κρι ἔχει. Νεανίσκους δὲ ἐνταῦθα οὐχὶ ἀπλῶς τὴν ἡ διαδάλλων ἔφησεν, ἀλλ' ἀπὸ τοῦ πλεονάζοντι ἄνοιαν αὐτῶν ἐπιδείκνυται. "Εστι γὰρ καὶ νέους συνετοὺς, καὶ γεγηρακότας ἀνοία συζῆν · ἀλλ' τοῦτο μὲν σπανιάκις συμδαίνειν εἴωθε, τὸ δὲ πλω τοῦναντίον ἐστὶν, ἐξ ἐκείνου ἀνοήτους ἀνόμασεν.

<sup>4</sup> Τὸν ἀπὸ συνέσεως πολλής τῶν μελλόντων στοχάζεσθε vilius putat legendum esse στοχαζόμενον γεί στοχάζεσθε μεναν.

ipso aspectu cracientur numquam satiati, et hinc intelligant a Decommissam fuisse iram. 2. Gigantem et potentem. Gigantem semper Scriptura fortem solet vocare, vel eum qui proportione membrorum multis antecellat. Etenim in creatione, cum dicit, Ili erant gigantes, homines nominati (Gen. 6.4), non aliud genus fuisse dicit, sed fortes, robustos, et vegetos nobis subindicat. Et hominem bellatorem et judicem. Intolerabile supplicium, et illa que dicta sunt extremæ perniciei sunt argumentum, quæ, stantibus mu-Tis et turribus, urbem possint cum civibus inimicis dedere. Tutamen quippe urbium non in lapidibus, lignis et septis situm est, sed in prudentia civium, qui cum tales adsunt, etiam præsente hoste, tutius quam cætera omnia ipsam muniunt : cum autem ii absunt, etiam nemine urgente, miseriorem illam exhibent quam si obsideretur.

2. Itaque et illes et auditores omnes non parvo philosophiæ documento imbuit propheta, suadens ut ne uniquam in magnitudine urbis spem ponant, nec in vallis et machinis, sed in frugi virorum virtute. Illos igitur territans ait, ipsum eam tutela omni destituturum esse, non modo bellicie rei peritos auferendo, sed ctiam judices, qui non minus juvant civitates quam bellatores, dum pacem curant, imo sæpe imminentia bella i propulsant. Hi enim cum frequenter a radice peccatorum oriantur, fieri potest ut legum custodes, eosque qui juri dicundo cum æquitate præsident, plurima peccata reprimentes, belli c.usain auferant. Cur ergo Deus eos amovet? Quia illis præsentibus non ut opertebat usi sunt. Quemadmodum enim salutaria ejus dogmata multam afferebant audientibus utilitatem, Judæis autem concionans, dicta sua obscuritate multa involvebat, quia illi dictis non attendebant : ita hæc dona sua magna, quæ miliam nobis salutem conferent, de medio sæpe tollit, cum ii qui accipiunt nihil hine fructus percipere volunt. Et prophetam et conjectorem. Non parvum autem iræ genus est cum prophetiæ deficiunt. Quando igitur Judaicum populum Deus ob peccata filiorum lleli aversatus est, obque multitudinis nequitiam, desecit prophetia : Verbum enim , inquit, pretiosum erat, et non erat visio distinguens (1. Reg. 3. 1). Pretiosum, id est, rarum erat. Et sub Ozia idipsum accidit : neque enim hinc exignum fructum cepissent, si voluissent. Nam divina ediscere, et ad futura mala præparari, de incertis rebus responsa accipere, quandonam inimicos invadere oporteat, quando quiescere, quomodo tristia omnia depellere, multam ipsis ad salutem afferebat facilitatem. Verum quia quæ didicerant non explebant, ideo disciplinam hanc ipsis ademit : quod erat ingentis Dei clementiæ argumentum, quod cum futura prævideret, sciretque cos non recte donis usuros, tamen quæ sua erant omnia exbiheret. Cum propheta vero conjectorem se dicit ablaturum esse.

Conjector quis sit. — Conjectorem hic mihi videtur

<sup>1</sup> Reg. et Savil. habent, hostes imminentes, pro, bella imminentia. Que postrema lectio melius quadrare videtur. dicere eum, qui ex multa intelligentia, et ex ipsa rerum experientia futura conjicere poterat. Aliud enim est conjectura, aliud prophetia : propheta enim ex divino Spiritu loquitur, ex se nihil afferens; ille vero occasione capta ex iis quæ jam contigerunt, intelligentiam exercens suam, futurorum multa prospicit. ut par est virum prudentem prospicere. At multum hunc inter et illum discrimen; tantumque, quantum est intervallum inter prudentiam humanam et divinam gratiam. Ut autem exemplo sermonem dilucidiorem reddam, cogitemus. Salomonem et Elisæum: ambo enim res occultas in medium adducebant, et abscondita revelabant : sed non ambo eadem virtute; sed ille quidem ex prudentia humana, a natura sumens occasionem circa meretrices illas mulieres (a): hic vero ratiocinio nullo usus (quod enim ratiocinium Giezi furtum revelare potuisset?), sed ex divina gratia ea quæ procul facta erant prævidit. Et senem, 3. et principem super quinquaginta. Cum iis etiam senem et principem super quinquaginta se sublaturum esse dicit: senem non simpliciter cum qui consenuerit dicit, sed eum qui cum canitie prudentiam canitiei consentaneam servat. Cum vero dicit principem super quinquaginta, non quempiam hujusmodi principem memorat, sed hoc nomine principes omnes subindicat. Nihil enim, nihil certe miserabilius, quam nullo magistratu regi, ut nihil periculosius navi suo destituta gubernatore. Neque hic gradum sistit, sed et aliam magnam tutelam se ablaturum comminatur, cos qui bona dare consilia possint, qui non minus quam arma civitatibus afferunt auxilium. Nam ait: Auseram admirabilem consiliarium, et sapientem architectum; non structorem dicens, sed in negotiis peritum, multa doctum, et cum prudentia omnia civitatis negotia administrare scientem.

3. Cum his etiam, Et prudentem auditorem. Si enim hoc absuerit, etsi alia omnia adsint, nihilo plus accedit civitatibus, etsi prophetæ, etsi consiliarii, etsi magistratus adsint, si nullus sit qui audiat, omnia frastra et in nihilum abeunt. Videtur autem mihi hic Auferam dici, quasi Sinam, Permittam, quemadmodum Paulus ait: Tradidit eos in reprobum sensum (Rom. 1.28); non hoc sensu, quasi in amentiam ipsos conjecerit, sed quia insipientes cum essent, psos dimisit et reliquit.

Præstat nullum quam malum ducem habere. — 4. Et instituam adolescentulos principes eorum. Hoc defectu etiam magistratuum pejus et multo gravius est. Nam qui principem non habet, duce privatur; qui vero malum nactus est ducem, habet qui se in præcipitia conjiciat. Adolescentulos autem hic memorat non ut

(a) Hee respiciunt caput quintum libri Proverbiorum, ubi contra meretricum illecebras fallaciasque adolescentes communit. Quod autem bic ait comparando Salomonera cum Elisseo, illum ex prudentia bumana loquutum esse, bunc vero ex gratia divina, sic intelligas, non quasi Salomon, dum Proverbiorum librum scriberet, gratia divina destitutus esset; sed quod ea, que experientia et sagacitate sua noverat, dirigente Spiritu sancto, literis mandaret; cum conura Eliscus illa tantum scriberet. que affante Numine discebat.

Ισχύοντα και Ισχύουσαν. ή δίλην τινά σωματικήν άσθένειαν, ούδε Ιατρών είκουσαν τέχναις. Τοιαύται γάρ αί του θεού πληγαί. Ισχύν άρτου και Ισχύν υδατος. Χαλεπωτάτη ή τιμωρία, όταν μή αὐτήν άναιρή την οὐσίαν, άλλλ την έξ αύτης έγγινομένην δύναμιν, ώστε καί τη δψει χολάζεσθαι μηδέποτε έμπιπλαμένους, χαλ αὐεύθεν συνοράν, ότι θεήλατος ήν όργή. Γίγαντα καί λοχύοντα. Γίγαντα δεὶ ή Γραφή τον Ισχυρον λέγειν είωθεν, ή τὸν ὑπερέχοντα τῶν πολλῶν τἢ τῶν μελῶν άναλογία. Καὶ γάρ ἐν τῆ κτίσει ὅταν λέγη, Οὕτοι ἦσαν οι γίγαντες, οι άνθρωποι οι όνομαστοί, ούκ άλλο τι γένος γεγενήσθαι διηγουμένη ταῦτά φησιν, άλλά καλ τούς ίσχυρούς και εύρώστους \* και σφριγώντας ήμιν αἰνίττεται. Καὶ ἄνθρωπον πολεμιστήν καὶ δικαστήν. 'Αφόρητος ή τιμωρία, καὶ ἐσχάτης ἀπωλείας ἀπόδειξις τά είρημένα, καλ, των τειχών έστώτων καλ τών πύργων, αυτανδρου τοις πολεμίοις την πόλιν παραδιδόναι δύναιτ' αν. Άσφάλεια γάρ πόλεων ούκ εν λίθοις καλ ξύλοις καλ περιδόλοις, άλλ' έν τή συνέσει των την πόλιν οἰχούντων, οὶ ἡνίχα μὲν ἀν ὧσι, καὶ πολεμίων δντων, ἀσφαλέστερον απάντων αύτην τειχίζουσιν ήνίχα δε αν απώσι, καλ μηδενός ενοχλούντος, της πολιορκουμένης άθλιωτέραν αύτην άποφαίνουσιν.

β. "Ωστε κάκείνους και τους άκούοντας άπαντας ου μικρόν φιλοσοφίας δόγμα διά τούτων ο προφήτης επαίδευσε, πείθων μηδέποτε μεγέθει πόλεως θαρρείν, μηδέ τάφροις καὶ μηχανήμασιν, άλλ' ἀνδρῶν ἐπιεικῶν ἀρετή. Φοδών τοίνυν αύτούς φησιν, ότι έρημώσει τῆς ἀσφαλεία; αύτην, ού τούς πολεμείν είδότας άναρπάζων μόνον, άλλά καί τους δικάζειν επισταμένους, οι των πολεμούντων ούχ Ελαττον συντελούσι ταϊς πόλεσιν, είρηνην τε εύ διατιθέντες, καλ πολέμους b πολλάκις επιόντας αποκρουόμενοι. Έπειδή γάρ ούτοι συνεχώς άπο της των άμαρτημάτων φύονται [31] ρίζης, δυνατόν τούς των νόμων φύλαχας, και του δικαίου μετά άκριδείας προϊσταμένους, τὰ πλείονα τῶν ἀμαρτημάτων ἀναστέλλοντας ἀνα:ρείν και του πολέμου την ύπόθεσιν. Τίνος ούν ένεκεν ό θεός αύτους άνασπά; Έπειδή παρούσιν αύτοις ούχ είς δέον εκέχρηντο. "Μσπερ γάρ τὰ σωτήρια αὐτοῦ διδάγματα πολλήν έφερον τοίς ακροωμένοις την ωφέλειαν, έπι δε των Ιουδαίων δημηγορών, άσαφεία ε τά λεγόμενα έχρυπτεν, έπειδή μή προσείχον τοίς λεγομένοις. ούτω δή και τά δώρα αύτου τά μεγάλα ταύτα, και σωτηρίαν ήμεν πολλήν χομίζοντα, έχ μέσου πολλάχις άναιρεί, όταν οι λαμδάνοντες μηδέν ἀπ' αύτῶν βουληθῶσι καρπώσα εθαι. Και προφήτην και στοχαστήν. Ού μιχρόν δὲ όργης είδος καὶ τὸ τὰς προφητείας ἐπιλεπείν. "Ότε γοῦν τὸν τῶν 'Ιουδαίων δημον διὰ τὰ άμαρτηματα των του Ήλι παίδων ό θεό; άπεστράφη, και την πολλήν του πλήθους κακίαν, επέλιπεν ή προφητεία. Ρήμα γάρ τίμιον, φησίν, ήν, και ούκ ήν διαστέλλουσα. Τίμιον, τουτέστι, σπάνιον. Καὶ ἐπὶ τοῦ 'Οζία τὸ αὐτὸ τοῦτο γέγονεν ού γάρ μικρά καλ έντεῦθεν έκαρποῦντο, εί γε έδούλοντο. Τὸ γάρ μανθάνειν τὰ παρά τοῦ Θεοῦ, καλ πρός τὰ μέλλοντα παρασκευάζεσθαι δεινά, καὶ ὑπὲρ των άδήλων πυνθάνεσθαι, και πότε μέν επιθέσθαι δεί πολεμίοις, πότε δὲ ἡσυχάζειν, καὶ πῶς ἄπαντα τὰ λυπηρά διακρούεσθαι δέοι, πολλήν έφερεν αύτοίς εωτη.

<sup>a</sup> Εὐρώστους. Hæc vox deerat in Morel. Sed. ex Reg. et Savil. inserta fuit.

b Πολεμίους, Reg. et Sav. et ita legit Tilmannus. Morel. vero et Bavar. πολέμους. Quæ postrema lectio melius quadrare videtur.

c Reg. dopalaia, et ita videtur legisse Tilmannus, qui vertit, muite continue quera se dicebantur tegebat. Sed doaroie, ut habent Morel. et Sav., melius quadrat ad seriem. ρίας εὐκολίαν. 'Αλλ' ἐπειδή μανθάνοντες οὐκ ἐπ διὰ τοῦτο καὶ τὸ μανθάνειν αὐτῶν ἀφείλεν · δ π τοῦ Θεοῦ φιλανθρωπίας δείγμα ἡν, τὸ καὶ προ τὰ μέλλοντα, καὶ ὡς οὐ χρήσονται εἰς δέον τοῖς αὐτοῦ δώροις, τὰ γοῦν παρ' αὐτοῦ ἄπαντα παρα Μετὰ δὲ τοῦ προφήτου καὶ στοχαστήν φησιν ἀναιρ

Ένταῦθά μοι δοχεί λέγειν στοχαστήν τον άπο έσεως πολλής τῶν μελλόντων στοχάζεσθαι 🕯, 🗷 αύτης των πραγμάτων της πείρας. Έτερον μέι στοχασμός, και προφητεία άλλο ό μεν γάρ Πνε θείω φθέγγεται, ούδὲν οξχοθεν εἰσφέρων δ δ άφορμάς άπό των ήδη γεγενημένων λαμδάνων την οίχείαν σύνεσιν διεγείρων, πολλά των μελλ πριορά, ώς είκος άνθρωπον δντα συνετόν πρι 'Αλλά πολύ το μέσον τούτου κάκείνου, και τοσ όσον συνέσεως άνθρωπίνης και θείας χάριτος τί φορον. "Ινα δὲ καὶ ἐπὶ ὑποδείγματος τὸν λόγον π φανερόν, έννοήσωμεν τον Σολομώντα και τον σαίον : άμφότεροι γάρ χεχρυμμένα πράγματα εί σον ήγαγον, και κεκρυμμένα άνεκάλυψαν άμφ δε ού τη αυτή δυνάμει άλλ' ό μεν άπό συνέσεω θρωπίνης παρά τῆς φύσεως λαδών άφορμάς ἐπ πόρνων γυναικών έκείνων . ὁ δὲ λογισμώ μέν ι χρησάμενος (ποίος γάρ λογισμός άναχαλύψαι δυ ην του Γιεζη την κλοπην; ) θεία δε χάριτι τα πόρι γεγενημένα προειδώς. Και πρεσδύτερον [35] και τηχόνταρχον. Μετά δὲ τούτων καὶ πρεσδύτεροι πεντηχόνταρχόν φησιν άναιρείν . πρεσδύτερον ούχ δ γεγηρακότα λέγων, άλλά τον μετά τῆς πολιάς προσήχουσαν τή πολιά διατηρούντα σύνεσιν. Καλ τηχόνταρχον δε όταν λέγη, ούχ ενα τινά πεντηχόντ φησιν, άλλα τῷ ὁνόματι τούτῳ τοὺς ἄρχοντας π αινίττεται. Οὐδὲν γάρ, οὐδὲν ἀναρχίας χαλεπών ωσπερ ούδε πλοίου τι σφαλερώτερον γένοιτ' άν κ νήτην ούχ Εχοντος. Καὶ οὐδὲ ἐνταῦθα Ισταται, άλλ έτέραν μεγάλην άσφάλειαν άναιρήσειν άπειλεί, το άριστα βουλεύειν είδότας, οί των δπλων ούκ ελά εισφέρουσιν εύεργεσίαν ταζς πόλεσιν. Άφελω γάρ, και θαυμαστόν σύμβουλον, και σοφόν άρχιτέκ: ούχι τον οιχοδόμον λέγων, άλλά τῶν πραγμάτων Ε ρον, και πολλά επιστάμενον, και μετά συνέσεως &: τά τῆς πόλεως διατιθέναι πράγματα είδύτα.

γ'. Και μετά τούτων, Και συνετόν ακροατήν, γάρ τοῦτο ἀπἢ, κὰν τἄλλα ἄπαντα παρἢ, πλέον ἐστι ταῖς πόλεσι, κὰν προφῆται ὧσι, κὰν σύμδ κὰν δυνάσται, ὁ δὲ ἀκουσόμενος μηδεὶς ἢ, πάντα καὶ μάτην. Ἐμοὶ δοκεῖ ἐνταῦθα τὸ 'Αφελῶ λέγει ἐάσω καὶ ἀφήσω, ὥσπερ ὁ Παῦλός φησι Παρέἰ αὐτοὺς εἰς ἀδόκιμον νοῦν ' οὐ τοῦτο δεικνὺς, ὅτ ἐδαλεν εἰς ἄνοιαν, ἀλλ' ὅτι ἀφῆκε καὶ είασεν ἀνο ὅντας.

Καὶ ἐπιστήσω rearioπους ἄρχοντας αὐτῶν. ἀναρχίας χεῖρον καὶ πολλῷ χαλεπώτερον. Ὁ μὲ οὐκ ἔχων ἄρχοντα, ἀπεστέρηται τοῦ χειραγω τος ὁ δὲ πονηρὸν ἔχων, τὸν ἐμδάλλοντα εἰς κρη ἔχει. Νεανίσκους δὲ ἐνταῦθα οὐχὶ ἀπλῶς τὴν ἡὶ διαδάλλων ἔφησεν, ἀλλ' ἀπὸ τοῦ πλεονάζοντοι ἄνοιαν αὐτῶν ἐπιδείκνυται. "Εστι γὰρ καὶ νέους συνετοὺς, καὶ γεγηρακότας ἀνοία συζῆν ' ἀλλ' ἐ τοῦτο μὲν σπανιάκις συμδαίνειν εἴωθε, τὸ δὲ πλεο τοὐναντίον ἐστὶν, ἐξ ἐκείνου ἀνοήτους ἀνόμασεν.

<sup>4</sup> Τὸν ἀπὸ συνέσεως πολλής τῶν μελλόντων στοχάζεσθαι vilius putat legendym esse στοχαζόμενον τοι στοχάζεσθαι μενον.

ipso aspectu crucientur numquam satiati, et hinc intelligant a Dec immissam suisse iram. 2. Gigantem et potentem. Gigantem semper Scriptura fortem solet vocare, vel eum qui proportione membrorum multis antecellat. Etenim in creatione, cum dicit, Hi erant gigantes, homines nominati (Gen. 6. 4), non aliud genus fuisse dicit, sed fortes, robustos, et vegetos nobis subindicat. Et hominem bellatorem et judicem. Intolerabile supplicium, et illa que dicta sunt extremæ perniciei sunt argumentum, quæ, stantibus mu-Tis et turribus, urbem possint cum civibus inimicis dedere. Tutamen quippe urbium non in lapidibus, lignis et septis situm est, sed in prudentia civium, qui cum tales adsunt, ctiam præsente boste, tutius quam cætera omnia ipsam muniunt : cum autem ii absunt, etiam nemine urgente, miseriorem illam exhibent quam si obsideretur.

2. Itaque et illes et auditores omnes non parvo philosophiæ documento imbuit propheta, suadens ut ne uniquam in magnitudine urbis spem ponant, nec in vallis et machinis, sed in frugi virorum virtute. Illos igitur territans ait, ipsum eam tutela omni destituturum esse, non modo bellicie rei peritos auferendo, sed etiam judices, qui non minus juvant civitates quam bellatores, dum pacem curant, imo sæpe imminentia bella i propulsant. Hi enim cum frequenter a radice peccatorum oriantur, fieri potest ut legum custodes, eosque qui juri dicundo cum æquitate præsident, plurima peccata reprimentes, belli c.usam auferant. Cur ergo Deus eos amovet? Quia illis præsentibus non ut oportebat usi sunt. Quemadmodum enim salutaria ejus dogmata multam afferebant audientibus utilitatem, Judæis autem concionans, dicta sua obscuritate multa involvebat, quia illi dictis non attendebant : ita hæc dona sua magna, quæ multam nobis salutem conferent, de medio sæpe tollit, cum ii qui accipiunt nihil hinc fructus percipere volunt. Et prophetam et conjectorem. Non parvum autem iræ genus est cum prophetiæ deficiunt. Quando igitur Judaicum populum Deus ob peccata filiorum Heli aversatus est, olique multitudinis nequitiam, desecit prophetia: Verbum enim, inquit, pretiosum erat, et non erat visio distinguens (1. Reg. 3. 1). Pretiosum, id est, rarum erat. Et sub Ozia idipsum accidit : neque enim hinc exiguum fructum cepissent, si voluissent. Nam divina ediscere, et ad futura mala præparari, de incertis rebus responsa accipere, quandonam inimicos invadere oporteat, quando quiescere, quomodo tristia omnia depellere, multam ipsis ad salutem afferebat facilitatem. Verum quia quæ didiccrant non explebant, ideo disciplinam hanc ipsis ademit : quod erat ingentis Dei clementiæ argumentum, quod cum futura prævideret, sciretque cos non recte donis usuros, tamen quæ sua erant omnia exbiheret. Cum propheta vero conjectorem se dicit ablaturum esse.

Conjector quis sit. — Conjectorem hic milii videtur

<sup>1</sup> Reg. et Savil. habent, hostes imminentes, pro, bella imminentia. Quze postrema lectio melius quadrare videtur.

dicere eum, qui ex multa intelligentia, et ex insa rerum experientia futura conjicere poterat. Aliud enim est conjectura, aliud prophetia: propheta enim ex divino Spiritu loquitur, ex se nihil afferens; ille vero occasione capta ex iis quæ jam contigerunt, intelligentiam exercens suam, futurorum multa prospicit. ut par est virum prudentem prospicere. At multum bunc inter et illum discrimen; tantumque, quantum est intervallum inter prudentiam humanam et divinam gratiam. Ut autem exemplo sermonem dilucidiorem reddam, cogitemus Salomonem et Elisæum: ambo enim res occultas in medium adducebant, et abscondita revelabant : sed non ambo eadem virtute; sed ille quidem ex prudentia humana, a natura sumens occasionem circa meretrices illas mulieres (a); hic vero ratiocinio nullo usus (quod enim ratiocinium Giezi furtum revelare potuisset?), sed ex divina gratia ea quæ procul facta erant prævidit. Et senem, 3. et principem super quinquaginta. Cum iis etiam senem et principem super quinquaginta se sublaturum esse dicit : senem non simpliciter cum qui consenuerit dicit, sed eum qui cum canitie prudentiam canitiei consentaneam servat. Cum vero dicit principem super quinquaginta, non quempiam hujusmodi principem memorat, sed hoc nomine principes omnes subindicat. Nihil enim, nihil certe miserabilius, quam nullo magistratu regi, ut nihil periculosius navi suo destituta gubernatore. Neque hic gradum sistit, sed et aliam magnam tutelam se ablaturum comminatur, cos qui bona dare consilia possint, qui non minus quam arma civitatibus afferunt auxilium. Nam ait: Auferam admirabilem consiliarium, et sapientem architectum; non structorem dicens, sed in negotiis peritum. multa doctum, et cum prudentia omnia civitatis negotia administrare scientem.

3. Cum his etiam, Et prudentem auditorem. Si enim hoc absuerit, etsi alia omnia adsint, nihilo plus accedit civitatibus, etsi prophetæ, etsi consiliarii, etsi magistratus adsint, si nullus sit qui audiat, omnia frustra et in nihilum abeunt. Videtur autem mihi hic Auseram dici, quasi Sinam, Permittam, quemadmodum Paulus ait: Tradidit eos in reprobum sensum (Rom. 1. 28); non hoc sensu, quasi in amentiam ipsos conjecerit, sed quia insipientes cum essent, psos dimisit et reliquit.

Præstat nullum quam malum ducem habere. — 4. Et instituam adolescentulos principes eorum. Hoc defectu etiam magistratuum pejus et multo gravius est. Nam qui principem non habet, duce privatur; qui vero malum nactus est ducem, habet qui se in præcipitia conjiciat. Adolescentulos autem hic memorat non ut

(a) Hæc respiciunt caput quintum libri Proverbiorum, ubi contra meretricum illecebras fallaciasque adolescentes commună. Quod autem bic ait comparando Salomonem cuma Elisseo, illum ex prudentia humana loquutum esse, hunc vero ex gratia divina, sic intelligas, non quasi Salomon, dum Proverbiorum librum scriberet, gratia divina destitutus esset; sed quod ea, quæ experientia et sagacitate sua noverat, dirigente Spiritu sancto, literis maodaret; cum contra Eliscus illa tantum scriberet, quæ affiante Numine discebat.

ætatem culpet, sed ut illorum insipientiam aptius ostendat. Contingit enim juvenes esse prudentes, et senes in insipientia vixisse : verum quia id rarius accidere solet, sed contrarium plerumque contingit; ideo illos insipientes nominavit. Nam et Timotheus invenis erat : is tamen sapientius, quam innumeri senes, Ecclesias administravit; et Salomon annos natus dnodecim (a), cum Deo loquebatur, multaque erat dicendi fiducia instructus, ac rex declaratus coronatusque est, harbarosque habuit sapientiæ suæ spectatores; neque viri solum, sed et mulieres ex longinquis regionibus venientes, hanc solam peregrinationis causam habebant, nempe ut ex ejus voce quidpiam ediscerent et audirent : sed ut ad senium pervenit, multum de virtute detraxit. Hujus vero pater beatus David grave illud peccatum non cum juvenis et puer esset, sed cum illam mtatem prætergressus esset, tunc peccavit. Cum autem puerulus esset, mirabile tropæum erexit, barbarum prostravit, omnemque exhibuit philosophiam, neque impedimento juventus fuit, quominus hæc præclara gesta ederet. Jeremiam quoque qui ætatis obicem objiciehat ut recusaret, non admisit Deus, sed eduxit ad populum Judaicum, ipsum nihil inde impediri dicens, si mente sirma præditus esset. Hac, imo multo minore ætate, senes Daniel judicavit. Et Josias ne decem quidem annos natus, in solium regni ascendit, tuncque florebat; sed postea tantillum delapsus in ignaviam, virtutem animi labefactavit. Quid vero Joseph? Annon juvenis, et admodum juvenis, grave illud bellum suscepit, non adversus homines, sed adversus ipsam naturæ tyrannidem decertans, et ex media fornace flammaque multo, quam illa Persica (b), graviore, illæsus exsiliit, non minus, quam tres illi pueri, sine damno manens? Quemadmodum enim illi corpora cum ipsis capillis illæsa tunc egressi ostenderunt, ex fonte potius quam ex fornace excuntes : sic et iste in certamine, ex Ægyptiæ manibus elapsus 1, exiit, neque a tactu, neque a verbis, neque ab aspectu, neque a vestimentis, neque ab unguentis, quæ sarmentis et pice ardentiorem concupiscentiæ flammam accendebant; neque ab ætate ejusmodi quidpiam passus est, quale ut homo pati posse videbatur. Ac tres illi pueri, in ipso juventutis flore et ventrem superarunt, et mortis formidinem calca. runt, tantumque exercitum furoremque regis ipsa fornace ardentiorem vicerunt, nihilque illos exterruit, sed constanter manserunt animo minime servili instructi. Non igitur ætatem traducens hæc dicit:

tres pueri conjecti sunt. Jam sæpe vidinus, Assyriam et Babyloniam Persidem a Chrysostemo vocari.

quandoquidem et Paulus cum ait : Non neophytum, ne in superbiam elatus, in judicium incidat diaboli (1. Tim. 5. 6), non ætate juvenem dicit, sed recens plantatum, id est, institutum ; plantare quippe dicit catechesi instituere, et docere; ut cum ait : Ego plantavi, Apollo rigavit (1. Cor. 3. 6). Christus quoque id plantationem vocat dicens : Omnis plantatio, quam non plantavit Pater meus celestis, eradicabitur ( Matth. 15. 13). Nam si neophytum dixisset juvenem, Timotheum certe, qui juvenis erat, et ita juvenis, ut ille diceret, Nemo juventutem tuam contemnat (1. Tim. 4. 12), ad tantum culmen dignitatis non evexisset, nec tot Ecclesiarum ferre curam permisisset. Et illusores dominabuntur eis. Vides ipsum non simpliciter atatem traducere, sed corruptum animum? Hac enim additione id clarius efficit. Illusores enim hic vocat deceptores, cavillatores, adulatores, eos qui verbis gratiam captantes ipsos diabolo propinarent. 5. Et corruet populus, homo ad hominem, et homo ad proximum suum. Quemadmodum enim lignis quæ ædificia continebant corruptis, aut sublatis, necesse est etiam muros perrumpi, nullo ultra retinente : sic illis sublatis, qui supra dicti sunt, principibus, consiliariis, judicibus, prophetis, nibil prohibebat, quin populus in factiones se scinderet, et magna perturbatio oriretur.

4. Irruet puerulus adversus senem, et ignobilis adversus nobilem. Adversabitur, inquit, juvenis seni, despiciet, contemnet illum. Hicc etiam antequam bellum instarct quovis bello graviora erant. Quando enim senectus a juventute inhonoratur, vilesque et abjecti homines honorabiles prius viros calcant, non meliori in statu versatur hujusmodi civitas, quam si bariolos haberet. 6. Quia apprehendet homo fratrem suum aut domesticum patris sui dicens : Vestimentum habes, princeps noster esto, et cibus meus sub le sit. 7. Et respondens in die illa dicet: Non ero princeps: non cnim est in domo mea panis neque vestimentum. Non ero princeps populi hujus. Hic mihi videtur aut obsidionem aliquam gravissimam subindicare, quæ ipsos in extremam necessitatem redegerit; aut sine obsidione samem quamdam intolerabilem, multamque rerum necessariarum penuriam. Usus est autem communi loquendi consuetudine.: et sicut multi dicunt: Si contingeret urbem totam obolo venumdari, non possem illam emere, extremam sic paupertatem ostendens : sic et propheta dicit : Si principatus veneat vestimento uno, aut pane solo, nemo erit qui emat: tanta rerum necessariarum penuria erit. 8. Quia dissoluta est Jerusalem: hoc est, derelicta et deserta est, Dei providentia denudata. Et Judæa concidit: perturbatione, inquit, et tumultu repleta est, consusione et seditione. Et linguæ eorum cum iniquitate his quæ Domini sunt non obtemperant. Deinde causa malorum / subnectitur, linguæ intemperantia. Id quod Osee coarguit dicens : Ephraim in interitum abierunt in diebus redargutionis; in tribubus Israel ostendi fide digna (Osee 5. 9); et Malachias eadem iterum dicit : Prophetæ exprobrantes iis qui provocaverunt Deum in : ermo-

Boisius legit, impuris Ægyptiæ manibus elapsus.
 (a) Ea est quorumdam chronologorum sententia, Salo-(a) Fa est quorumulam curionogorium sentental. Sato-monem duodennem regnare cœpisee, eaque sapientic ar-gumenta exhibuisee, quæ in scriptura narrantur: verum peritiores c'ronologi jam tum virum fuisse censent. Certe si duodennis rolum erat cum regnare cœpit, et quadraginta annis regnaverit, ut ait Scriptura, annosque natus quinquaginta dues obierit, quomodo stabit illud Scripturæ, Regum iib. 3, c. 11, v. 4 : Cumque jam senex esset, depravatum est cor ejus per mutieres?

(b) Fornacem vocar Persicam illam Babylonicam in quam

καί Τιμόδεος νέος ήν, και μυρίων γεγηρακότων σοφώτεον τές Έχχλησίας διώρθωσε · καί Σολομών ήνίκα μέν δωδεχαέτης ήν, τῷ Θεῷ διελέγετο, καὶ πολλής ἀπήλαυε παβρησίας, και όνεκηρύττετο, και έστεφανούτο, και θέατρον άπό τῶν βαρδάρων τῆς αὐτοῦ σοφίας ἐχάθιζε, χαὶ ούχ άνδρες μόνον, άλλά ήδη καλ γυναϊκες πόρρωθεν έπιούσαι, ταύτην μόνην τῆς ἀποδημίας τὴν ὑπόθεσιν είγον, τό μαθείν τι και άκουσαι παρά της έκείνου φωνής επειδή δε είς γηρας ήλθε, πολλώ της άρετης καθυρίχε. Και ό τούτου δε πατήρ ό μακάριος Δαυίδ την χαλεπην άμαρτίαν έχείνην ούν ήνίχα παίς και μειράκιον ξν, άλλ' ήνίκα την ήλικίαν ύπερέδη ταύτην, τότε ήμαρτεν. "Ότε δὲ παιδίον μικρὸν ἐτύγχανεν ὄν, καὶ τρόπαιον άνέστησε θαυμαστόν, καὶ τὸν [36] βάρδαρον κατήνεγκε, καὶ πάσαν ἐπεδείξατο φιλοσοφίαν, καὶ οὐδὲν ἡ νεότης εύτῷ πρὸς τὰ κατορθώματα ταῦτα κώλυμα γέγονε. Καὶ τὸν Ἱερεμίαν δὲ τὴν ἀπὸ τῆς ἡλιχίας προδαλλόμενον παραίτησεν ούχ άπεδέξατο ό Θεός, άλλ' εξήγαγεν επί τὸν τῶν Ἰουδαίων δῆμον, οὐδὲν ἐντεῦθεν αὐτὸν χωλύεσθαι λέγων, εί τὰ τῆς διανοίας ἐρρωμένα εἴη. Ταύτιν άγων την ηλικίαν, μάλλον δε και ταύτης ελάττονα πολλφ, τούς πρεσδυτέρους Εχρινέν & Δανιήλ. Και Ίωσίας ὰ οἰδὲ δέχα Ετη γεγονώς ὅλα, ἐπὶ τὸν τῆς βασιλείας άνέδη θρόνον · και τότε μέν εὐδοκίμει, μετὰ δὲ ταῦτα κιτιλιγωρήσας μικρόν, έλυμήνατο την της ψυχης άρετην. Τίδὲ ὁ Ἰωσήφ; Ούχι νέος ὢν, καὶ σφόδρα νέος, τὸν χαλεπόν έχεινον άνειλετο πόλεμον, ούχλ πρός άνθρώπικ, άλλα πρός αύτην της φύσεως την τυραννίδα μαχόμενος, καὶ ἐκ μέσου καμίνου καὶ φλογὸς πολὺ τῆς Περσικής χαλεπωτέρας έξεπήδησεν άσινής, των τριών παίδων ούχ Ελαττον άδλαδής διαμείνας; "Ωσπερ γάρ έχεινοι τὰ σώματα μετ' αὐτῶν τῶν τριχῶν ἀκέραια τότε έξαγαγόντες έδε:ξαν, ώς άπ' πηγής μάλλον ή χαμίνου έξώντες • ούτω δή καὶ ούτος τῶν ἐν ἀγῶνε τῆς Αἰγυπτίας χειρών ἀπαλλαγείς 🖪, ἐξήει, μήτε ἀπό τῆς ἀφῆς, μήτε ἀπὸ τῶν ῥημάτων, μήτε ἀπὸ τῆς δψεως, μήτε ἀπὸ τῶν Ιματίων, μήτε άπο τῶν μύρων, & κληματίδος καλ πίσσης χαλεπωτέραν άνηπτε της επιθυμίας την φλόγα, μίτε άπ' αὐτῆς τῆς ήλικίας παθών τι τοιοῦτον, οἶον είκος άνθρωπον όντα παθείν. Καλ αύτοι δε οι παίδες οι τρεί; ούτοι εν αύτῷ τῆς ἡλικίας ὅντες τῷ ἄνθει, καὶ γαστρός εχράτησαν, και θανάτου φόδον επάτησαν, και στρατοπέδου το σούτου καὶ βασιλέως αὐτῆς τῆς καμίνου σχώριτερον άφιέντος θυμόν περιεγένοντο, καλ οὐδὲν εύτους κατέπληξεν, άλλ' ξμειναν διηνεκώς άδούλωτον τό φρόνημα έχοντες. Οὐ τοίνυν την ηλικίαν διαδάλλων ταύτά φησιν · έπεὶ καὶ ὁ Παῦλος, ὅταν λέγη, Μή νεόφυτος, ϊτα μή τυφωθείς είς χριμα έμπέση του διαβόlov, ού τον νέον την ηλιχίαν φησίν, άλλα τον νεωστί τυτευθέντα, τουτέστι, κατηχηθέντα · φυτεύσαι γάρ το κατηχήσαί φησι καλ διδάξαι, ώσπερ όταν λέγη · `Eητώ έρύτευσα, Άπολλως ἐπότισε. Και Χριστός φυτείαν τὸ τοιούτο χαλεί λέγων · Πᾶσα φυτεία. ἡν οὐκ ἐφύτευcer ο Πατήρ μου ο ουράνιος, εκριζωθήσεται. Έπελ εί νεόρυτον τον νέον Ελεγεν, ούκ άν Τιμόθεον σφόδρα νέον, καλ ούτω νέον, ώς λέγειν, Μηδείς σου τῆς νεότητος καταφρονείτω, πρός τοσούτον δγκον άρχης άνήγαγεν αν, καὶ τοσαύτα; φέρειν ἐπέτρεψεν Ἐκκλησίας. Καὶ ἐμπαῖκται κυριεύσουσιν αὐτῶν. 'Υρặς, ὡς οὐ τὴν ἡλικίαν διαδάλλει ἀπλῶς, ἀλλὰ τὴν διεφθαρμένην γνώμην; Τἢ γὰρ ἐπαγωγἢ τοῦτο σαφέστερον ἐποίησεν. Ἐμπαίκτας δὲ ἐνταῦθά φησι τοὺς ἀπατεῶνας, τοὺς εἴρωνας, τοὺς κόλακας, τοὺς διὰ τῆς τῶν ἡημάτων χάριτος προπίνοντας αὐτοὺς τῷ διαδόλφ. Καὶ συμπεσεῖται ὁ λαὸς, ἀνθρωπος πρὸς ἀνθρωπον, καὶ ἀνθρωπος πρὸς τὸν πλησίον αὐτοῦ. "Ωσπερ γὰρ τῶν τὰς οἰκοδομὰς συνεχόντων ξύλων διαφθαρέντων [37], ἢ καὶ ἀναιρεθέντων, τοὺς τοίχους ἀνάγκη συρρήγνυσθαι, οὐδενὸς δντος τοῦ κατέχοντος · οῦτω καὶ τούτων τῶν ἔμπροσθεν εἰρημένων ἀναιρεθέντων, ἀρχόντων, συμδούλων, δικαστῶν, προφητῶν, οὐδὲν τὸ κωλύον ἤν τὸν δῆμον ἐπυτῷ συρράγῆναι, καὶ πολλὴν γενέσθαι τὴν σύγχυσιν.

δ. Προσκόψει το παιδάριον πρός τον πρεσδύτην. καὶ ό ἄτιμος πρός τὸν ἔντιμον. Ἐναντιώσεται, φησὶν, ό νέος τῷ γεγηρακότι, ὑπερόψεται, καταφρονήσει. Ταῦτα καλ πρό τῆς τῶν πολεμίων ἐφόδου πολέμου παντός ῆν. χαλεπώτερα. "Όταν γάρ άτιμάζηται μέν η ηρας παρά νεότητος, οί δε εύτελείς και απερριμμένοι τους πρότερον αίδεσίμους καταπατώσιν, ούδενὸς Ελαττον κληδονιζομένης b ή τοιαύτη διακείσεται πόλις. "Οτι ἐπιλήψεται ἄrθρωπος τοῦ ἀδελφοῦ αὐτοῦ, ἡ τοῦ olxelou τοῦ πατρὸς αὐτοῦ, λέγων · Ίμάτιον ἔχεις, ἀρχηγὸς ἡμῶν γενοῦ, καὶ τὸ βρῶμα τὸ ἐμὸν ὑπὸ σὲ ἔστω Καὶ ἀποκριθείς έτ τῆ ἡμέρα έκείτη έρεῖ· Οὐκ ἔσομαι ἀρχηγός· οὐ γάρ ἐστιτ ἐτ τῷ οἰκφ μου ἄρτος, οὐδὲ ἰμάτιον. Οὐχ ἔσομαι ἀρχηγὸς τοῦ λαοῦ τούτου. Ἐνταῦθά μοι δοχεί ή πολιορχίαν τινά χαλεπωτάτην αίνίττεσθαι, είς την εσχάτην στενοχωρίαν αύτους χατενεγχούσαν, η χωρίς πολιορχίας λιμόν τινα άφόρητον, και πολλήν τῶν άναγκαίων σπάνιν. Κέχρηται δὲ κοινή συνηθεία και ώσπερ πολλοί φασιν c, Εί συνέδη την πόλιν απασαν όδολοῦ πωλεϊσθαι, οὐκ ἄν σχοίην αὐτὴν πρίασθαι, τὴν ξεχάτην πενίαν ξνδειχνύμενος ούτω καλ ό προφήτης φησίν, ότι εί ίματίου ένος καί άρτου μόνου γένοιντ' άν αί άρχαι ώνηται, ούδεις Εσται ό ώνούμενος τοσαύτη σπάνις Εσται των άναγχαίων. "Οτι άνείται Ίερουσαιλήμ· τουτέστιν έγκαταλέλειπται, ηρήμωται, τῆς τοῦ θεοῦ προνοίας γεγύμνωται. Καὶ ἡ Ἰουδαία συμπέπτωκε · ταραχής, φησίν, εμπέπλησται καί θορύδου, συγχύσεως καλ άταξίας. Καλ αλ γλώσσαι αὐτών μετά άνομίας τὰ πρός τὸν Κύριον ἀπειθοῦσιν. Είτα καὶ ἡ αίτία τῶν κακῶν, τῆς γλώττης ή ἀκρασία. \*Ο καὶ \*Ωσηὲ έγκαλει λέγων· Έφραειμ είς άφανισμόν έγένοντο έν ημέραις έλέγχου εν ταῖς φυλαῖς τοῦ Ἰσραη. έδειξα πιστά καλ ό Μαλαχίας τὰ αὐτὰ πάλιν λέγων Οι προψήται όνειδίζοντες τούς παροξύναντας τόν θεόν εν λόγοις. Και είπατε 'Εν τίνι παρωξύναμεν αὐτόν; Έν τῷ λέγειν ὑμᾶς Πᾶς ποιῶν πονηρόν, καλότ ετώπιοτ Κυρίου, και ετ αυτοίς αυτός ευδύκησε. Καὶ ποῦ ἐστιν ὁ Θεὸς τῆς δικαιοσύνης ; Τοῦτο δή καλ αύτος αιτιάται, διπλοῦν προφέρων ἔγκλημα, ὅτι ού μόνον άπειθούσιν, ούδὲ ού μόνον παραξαίνουσι τὸν

<sup>\*</sup>Hic videtur aliquod vitium subesse. Boisius legendum pulat τῶν ἐναγῶν τῆς Αἰγνητίας χειρῶν ἀπαλλαγείς, impuris seu exsecrundis Æigpptiæ manibus elapsus. Ego levi transpositione sic ex conjectura restituo, ἐν ἀγῶνι τῶν, in certamine et Æigptiæ manibus elapsus. Nam ἐναγῶν χειρῶν non placet, bec seio an Chrysoslomo in usu sit.

δ Οὐδενὸς ἔλαττον κληδονιζομένης. Hic suspiratur Allenus legendum esse οὐδεν αμεινον κλυδωνιζομένης. Sed sine miss, auctoritate nibil mutandum censeo, Infra in Morel, tantum mendose legebatur ὑπὰρ σὲ ἔστω pro ὑπὸ σὲ ἔστω.
<sup>c</sup> Sic omnes, præter Morel, qui habet καὶ πολλοί φασιν. In-

Sic omnes, præter Morel, qui habet καὶ πολλοί φασιν. Infra putat Allenus legendum esse πενίαν ἐνδεικνύμενοι, non ἐνδεικνύμενος, nec animadvertere videtur ἐνδεικνύμενος referri posse ad σχοίην, quæ vox præcedit et est in singulari.

νόμον οφείλοντες γουν αισχύνεσθαι έπι τούτιρ και έρυθριάν, έγχαλύπτεσθαι και κάτω κύπτειν, οί δε καί έπαγωνίζονται τοίς προτέροις, μετά του μή ποιείν τά έπετεταγμένα καί φορτικά [38] φθεγγόμενοι βήματα: ώσανεί οἰκέτης τις άγνώμων, έγκαταλιμπάνων τλ έπιτάγματα τοῦ δεσπότου, ἕτι καὶ θρασύνοιτο. Διὸ νῦν έταπειγώθη ή δόξα αὐτοῦ, καὶ ή αἰσχύνη τοῦ προσώπου αὐτοῦ ἀντέστη αὐτοῖς. Πάλιν τὰ μέλλοντα ὡς παρεληλυθότα λέγει, τῷ συνήθει κεχρημένος νόμφ τῆς προφητείας. Ταπείνωσιν δε δόξης την αίχμαλωσίαν καλεί. Ού γάρ τῆς τυχούσης αἰσχύνης ῆν, τοὺς ἐν τάξει των βασιλευόντων τῆς οἰκουμένης δντας, τούτους άνθρώποις βεδήλοις και βαρδάροις ύποτετάχθαι. Αισχύνην δὲ προσώπου ένταῦθα τὴν ἀπὸ τῆς ἀμαρτίας ἐγγινομένην φησί. Τοιούτος γάρ ήν αύτων ο βίος. Έπει ούν προλαδόντες ἐαυτοὺς κατήσχυναν, δε' ὧν ἔπραττον, δελ δή τούτο ό θεός τῆς δόξης αὐτοὺς ἐξέβαλεν, ἐλάττονι παραδιδούς τιμωρία της ύπ' αθτών έπενεχθείσης αύτοξς. Ού γάρ οῦτως ήσαν ἐπονείδιστοι τὴν άλλοτρίαν οἰκοῦντες, ώς ότε την μητρόπολιν έχοντες παρηνόμουν. Τότε μέν γάρ και ένεκόπτετο αύτοις τά της κακίας επι δε της πατρίδος και πρός το μείζον ήρετο. Μέγα τοίνυν αὐτούς ό προφήτης επαίδευε δόγμα, πανταχοῦ πείθων πρό τῆς χολάσεως την πονηρίαν φεύγειν, και έγκαλύπτεσθαι και αισχύνεσθαι · ούχ δταν βάρδαροι λαδόντες δούλους άπάγωσιν, άλλ' όταν ή της άμαρτίας τυραννίς αίχμαλώτους Εχη. Την δὲ ἀμαρτίαν αὐτῶν, ὡς Σοδόμων, ἀνήγγειlur xal tregareour . "O moddanic elmov, deyw xal νύν δτι δειχνύς του Θεού την φιλανθρωπίαν ό προφήτης. ούχ & μέλλουσι πάσχειν προλέγει, άλλά και & παθείν ήσαν Εξιοι. Τὰ μὲν γὰρ ήμαρτημένα αὐτοῖς ίσα Σοδόμοις ήν, τὰ δὲ τῆς τιμωρίας καταδείστερα. Οὐ γὰρ προρρίζους αύτους άνήρπασεν, ούδε έχ βάθρων την πόλιν άνέσπασεν >, οὐδὲ λείψανα τοῦ γένους ἡφάνισε. Τὸ δὲ, 'Arήγγειλαν και ένεφάνισαν, άνθρωπινώτερον είρητπι. Ού γάρ τότε μανθάνει ο Θεός τὰ γεγενημένα, όταν γένηται (πῶς γὰρ, ὁ πάντα είδως πρὶν γενέσεως αὐτῶν ;), άλλ' [να δείξη το μέγεθος της συμφοράς ούτως είπεν.

ε. "Ωσπερ ταρ άλλαχοῦ φησιν, 'Ανέδη ή κραυγή της κακίας αυτών πρός με, ούχι τον Θεον αποικίζων που πόρρω, και είς τον ούρανον περικλείων, ταῦτά φησιν, άλλά το μέγεθος της άμαρτίας δηλών · ούτω δη xxl ἐνταῦθα, 'Arrippectar, την ὑπερδολην τῆς πονηρίας δειχνύμενος λέγει. Τὰ μέν γάρ ε καταδεέστερα τῶν άμαρτημάτων και λαθείν δύναιτ' άν τὰ δὶ ὑπερδάλλογτα καὶ μεγάλα πάσίν έστι γνώριμα καὶ καταφανῆ, κάν μηδείς ὁ κατηγορών ή, μηδε ελέγχων. Αύτά γάρ έαυτά καταγγέλλει και δηλα ποιεί. Βουλόμενος α ε προφήτης ένταυθα δείξασθαι το μέγεθος των χαχών, φησίν, 'Arhypeular xal éregárioar, τουτέστι, μετά πολλής της ύπερδολης, μετά πολλης της ύπερηφανίας τά χαχά Επραττον, οὐδὲ αἰσχυνόμενοι, οὐδὲ ἐγκαλυπτόμενοι, άλλά μελέτην την πονηρίαν ποιούμενοι.

Οὐαὶ τῷ ψυχῷ αὐτῶν, διότι βεδούλευνται βουλὴν ποτηράν καθ' έαυτων, είποντες Δήσωμεν τον δίκαιον, ότι δύσχρηστος ήμιν έστιν. Έπίτασις πονη-

Reg. evepávyouv hic el Infra, Savil. et Morel. evepáve-

et Savil.

° In Reg. vdo post μέν deest. Ibid. Sav. λαθείν δύναιτ'. Mor.

«παθείν δύναιτ', minus recto.

«παθείν δύναιτ', minus recto.

«παθείν δύναιτ', minus recto.

censet Savilius

ρίας [39], όταν μη μόνον άμαρτάνωσι, μηδέ μη μετά παρέησίας άμαρτάνωσιν, άλλ' όταν καὶ τοὺς μένους τὰ τοιαύτα διορθούν ἀπελαύνωσιν. "Ωσπερ γ φρενίτιδι κατεχόμενοι τον Ιατρόν πολλάκις συνέκ ούτω δή και ούτοι του νοσείν άνίατα μέγιστον δι τοῦτο ἐξέφερον, τὸ τοὺς δικαίους ἐκδάλλειν. Τοιοῦτο ή άρετή · και φαινομένη μόνον, άρκει λυπήσαι η κακία ζώντα. Τοιούτον ή κακία · ούδὲ έλεγγομένη λάχις, και την παρουσίαν αύτην βαρύνεται το έπιειχεία προαιρουμένη. Διπλή δὲ ἐνταῦθα ἡ κατηγ και το δεσμείν τον δίκαιον, και το ώς άχρησ δεσμείν. "Όταν ούν τις τὰ ώφελούντα μή μόνον ού 1 ίεται, άλλλ και βλαδερά αὐτλ νομίζη εἶναι, ποία πεται λοιπόν διορθώσεως πρόφασις; Διό καλ ό προς ίδων είς ξσχατον έξοχείλαντας, άπο θρήνων αρ πάλιν, ούκ άπο κατηγορίας και έγκλημάτων, λέ Οὐαί τῷ ψυχῷ αὐτῶν · καὶ τὸ ἐξῆς μετά πολλῆς έσεως. "Ότι βεδούλευνται βουλήν πονηράν έσυτων. Καίτοι τὰ γενόμενα δοκεί κατά τοῦ δι τολμάσθα: . άλλ' εί τις άπριδως έξετάσειεν, ού κατ πάσχοντος, άλλα τῶν ποιούντων ἡ βουλἡ τρέπ Ένταῦθα μανθάνομεν, δτι ό μεν καλός, κάν μ πάσχη δεινά, ούδεν βεδλάψεται παρά των ποιούν οί δε επιδουλεύοντες, ούτοι μαλλόν είσιν οι καθ' έα τὸ ξίφος ώθοῦντες, καθάπερ καὶ οῦτοι. Τὸν μέν δίκαιον ούδὲν Εδλαπτον δεσμοῦντες, ἐαυτοὺς δ πλείονι ζόφφ καὶ έρημία καθίστων, τον λύχνον έκτ άρπάζοντες. Τοίνυν τὰ γεννήματα τῶν ἔργων α φάγονται. Τοιούτον γάρ ή κακία αύτή έν έαυτί τιμωρίαν έχει. Καὶ δ ἐνταῦθά φησι, τοῦτ' ἔστιν • ' λαύσονται των καρπών αύτων, εν πλείονι καθιστί αύτους έρημία, και πολλούς κατασκευάζοντες τους μνούς. Οὐαὶ τῷ ἀτόμω · ποτηρὰ τὰρ συμβής αύτῷ κατὰ τὰ έργα τῶν χειρῶν αὐτοῦ. 'Όρξε ήμων τὰ μέτρα τῆς τιμωρίας ἀεὶ καὶ τὰς ἀργὰς μένας; Διὰ δή τοῦτο πάλιν ὁ προφήτης θρηνεί καὶ ρεται καλ διακόπτεται, δτι αύτολ έαυτους έπεδού. οί Ίουδαΐοι, καὶ πολεμίου παντός γαλεπώτερον έαυτων έλυμήναντο σωτηρίαν · ού τί γένοιτ' αν ά! τερον; Λαός μου, οι πράκτορες υμών καλαμά ύμας. Τοῦτο άριστου διδασχάλου, ποιχίλλειν τον λ καί μήτε τραχύνειν μόνον, μήτε προσηνή ποιείν. νῦν μέν τοῦτο, νῦν δὲ ἐχείνο μεταχειρίζειν τὸ : ώστε πολλήν έχ τῆς μίξεως γενέσθαι τήν ἐφέλειαν δή τοῦτο και ό προφήτης ούκ εγκαλεί μόνον, άλλο θρηνεί, δ βαρύτερον μέν έστι των εγκλημάτων, ί τονα δε παρέχει την όδύνην και το θαυμαστόν τ ότι εν βαθυτέρα τη τομή προσηνεστέρα ή άλγι Καὶ οὐ θρηνεί μόνον, άλλά καὶ θεραπεύει, καὶ Ε΄ πάλιν θαυμαστόν διδασκαλίας άνακινεί τρόπον. Ποί τούτον; Τὸ μὴ πάσιν ὑφ' ἔν ἐπιτιμάν, άλλά άποσ τον δήμον των άρχοντων, και είς την εκείνων επιτι χεφαλήν τὰ ἐγκλήματα. Τοσούτον γάρ ἐστι τούτου του είδους το χέρδος, ώς τον Μωυσέα χαί πλείονος αύτο ποιήσαι της ύπερδολής. Ούτος μέν πάντων δντων ύπευθύνων τοίς εγκλήμασιν, επί άρχοντας τρέπει τὸν λόγον ό δὲ Μωῦσῆς εὐρώ

σαν. b Hæc, ουδέ έπ βαθρων την πόλιν άνέσπασεν, desunt in Reg.

e "Ως άχρηστον, id est, quasi imutilem; sed quia hæc referuntur ad illa supra allata versicuti 9 Isaiæ, ὅτι ὁύ στος ήμιν έστι, quia noxius nobis est, et quia noxium p quam inutilem, convenit alligari, quasi noxium posu infra Boisius legit ού προσίνται.

nibus (a). Et dixistis : In quo provocavimus eum? In eo quod dicitis: Omnis qui facit malum, bonus est in conspectu Domini, et in eis ipse sibi bene complacuit. Et ubi est Deus justitiæ (Mal. 2. 17)? De hoc certe et ipse accusat, duplex proferens crimen, quod non solum non obtemperent, nec solum transgrediantur legem; cum debeant hac de re pudore suffundi atque erubescere, sese abdere et caput inclinare; illi priora accumulare contenduut, nec satis habeutes præcepta transgredi, onerosa quoque proferunt verba: velut famulus quispiam improbus, qui beri mandata prætermittens, ad hac etiam insolenter agit. 9. Idcirco nunc humiliata est gloria ejus, et consusio saciei ejus resistit eis. Rursus sutura quasi præterita dixit, consueta usus prophetiæ lege. Hun iliationem autem gloriæ captivitatem vocat. Non en vo vulgaris infamiæ erat, eos qui regum orbis ordinem tenerent, hominibus profanis et barbaris subjici. Confusionem vero vultus hic vocat eam, quæ a peccatis oritur. Talis quippe erat corum vita. Cum enim se prius dedecorassent per gesta sua, ideo Deus a gloria sua illos dejecit, leviori tradens supplicio, quam id qued ipsi sibi inflixerant. Non enim ita vituperabiles erant cum alienam terram incolerent, quam cum metropolim suam habentes prævaricarentur. Tunc enim corum nequitia comprimebatur : in patria vero magis ac magis angebatur. Magnum igitur illis propheta docamentum tradit, ubique suadens ut ante supplicium nequitiam fugiant, ac pudore ruboreque coerceant: non postquam barbari illos captos abducent, sed cum peccati tyrannis illos captivos tenebit. l'eccatum autem suum, ut in Sodomis, annuntiarunt et ostenderunt. Quod srpe dixi, nunc etiam dico : quod propheta nempe Dei clementiam ostendens, non ea quæ passuri sunt prædicat, sed ea quæ digni fuerant ut paterentur. Peccata quippe ipsorum Sodomitarum slagitiis paria erant, supplicium autem levius. Non enim ipsos radicitus evulsit, neque a fundamentis urbem diruit 1, neque reliquias generis delevit. Illud autem, Annuntiarunt et ostenderunt, humaniori more dictum fuit. Neque enim Deus quæ facta sunt tunc discit, cum illa funt, (qu'omodo enim, cum omnia sciat antequam fiant?) sed ut calamitatis magnitudinem ostendat, ita loquutus est.

5. Quemadmodum enim alibi dicit: Ascendit clamor malitiæ eorum ad me (Gen. 18. 20), non Deum procul labitantem constituens, et in cælo circumscribens, hæc dicit, sed peccati magnitudinem declarans: sic et hoc loco, Annuntiarunt, nequitiæ gravitatem ostendens dicit. Leviora enim peccata latere possunt; gravissima autem et maxima onnibus sunt nota et conspicua, etsi nemo accuset vel arguat. Ipsa enim sese aumuntiant et declarant. Volens ergo propheta magnitudinem malorum ostendere, dixit, Annuntiamunt et declararunt, id est, Cum audacia, cum super-

bia magna, mala perpetrabant sine ullo pudore vel rubore; sed de industria nequitiam operabantur.

Improbi virtuti sunt infensi, ipsiusque vel præsentiain ægre ferunt; nequitia in seipsa supplicium habet. - Væ animæ corum, quia inicrunt consilium malignum contru semetipsos, dicentes: 10. Alligemus justum quia noxius est nobis. Exsuperantia nequitiæ, cum non solum peccant, neque solum cum audacia peccant, sed etiam eos qui talia emendare possunt, rejiciunt. Quemadmodum enim phrenitide correptl sæpe medicum verberarunt, sic et hi incurabilis morbi maximum hoc argumentum exhibebant , quod justos ejicerent. Talis quippe virtus est : vel solum se monstrans, in nequitia viventem dolore afficit. Talis est nequitia : ne reprebensa quidem sæpe, vel præsentiam eorum qui in æquitate vivunt moleste fert. Duplex autem hic est accusatio, et quod justum alligent, et quod eum quasi noxium alligent. Quando igitur quis utilia non modo non admittit, sed noxia sibi putat, quænam dem:im relinquitur emendationis occasio? Quamobrem propheta videns eos ad extrema prorupisse, a lamentatione iterum incipit, non ab accusatione et increpatione, dicens: Væ animæ eorum; quod sequitur cun: multa prudentia additur, Quia inierunt consilium malignum contra semetipsos. Atqui ea quæ facta sunt, videntur contra justum suscepta esse : sed si quis accurate exploraverit, non contra patientem, sed contra eos qui id aggrediebantur consilium vertitur. Hic discimus virum probum, etsi sexcenta mala patiatur, in nullo ab iis qui se adoriuntur lædendum esse; sed cos qui ipsi insidiantur petius in seipsos gladium impulsuros sese; ut et hi faciobant. Justum enim nihil Ledebant, cum alligarent, sed seipsos in majori caligine et solitudine constituebant, dum lucernam ab se remeverent. Igitur fructus operum suorum comedent. Talis quippe est nequitia : in seipsa supplicium habet. Quod autem hic dicit, hoc sibi vult: Fructibus suis donabuntur, in majori se solitudine constituentes, multaque sibi præcipitia adornantes. 11. Væ iniquo: mala enim contingent ei secundum opera manuum ejus. Viden' a nobis semper mensuram et initia supplicii oriri? Ideo propheta rursum luget, lamentatur seseque macerat, quia Judzi sibimetipsis insidiabantur, et atrocius quam quilibet hostis salutem suam pessumdabant, quo quid miserabilius fuerit? 12. Popule mi, exactores vestri demetunt vos. Optimi doctoris est, sermonis varietatem afferre, neque exasperare tantum, neque etiam semper mansuetum reddere; sed nunc illud, nunc aliud tractare loquendi genus, ut ex hac mixtione multa exsurgat utilitas. Ideirco propheta non modo incusat, sed etiam luget, quod gravius est ipsa criminatione, sed minorem parit dolorem : quodque mirabile est, in graviore incisione moderation est dolor. Neque solum luget, sed etiam sanat, aliumque rursum mirabilem doctrinæ ingerit modum. Quis ille est? Quod non simul omnes increpet, sed populum a principibus dividat, et in illorum caput crimina convertat. Tantum enim est in hac arguendi specie lucrum, ut id Moyses maxime frequentarit. Is enim cum om-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Has voces, neque a fundamentis urbem diruit, desunt in Reg. et Savil., sed habentur in Morel. et Bavar. (a) in Malachia legitur: οἱ παροξύναντες τὸν Θεὸν ἐν τοῖς λύγοις ὑμῶν, qui provocavistis Deum in sermonibus vestris.

nes essent criminibus obnoxii, ad principes sermonem vertit : ipse vero Moyses cum vidit populum maxime prævaricationis suisse auctorem, Aaronem vero non tanta increpatione dignum esse, dimissis iis qui admodum rei erant, ad minus reum accusationem vertit, per crimina ipsi objecta conscientiæ ipsorum relinquens, ut se majore supplicio dignos judicarent: quod etiam evenit. Neque enim opus habuit aliis deinceps sermonibus populum alloqui; sed satis fuerunt pauca illa verba Aaroni dicta, ut tot millia, quasi unum hominem comprimerent; et a tali ferocitate audaciaque in extremum timorem angoremque deducerent. Quod cum prævideret Moyses, statim descendens tabulas projecit, et Aaroni dixit: Quid secit tibi dopulus his, quia fecisti eum gaudium inimicis (Exed. 32. 21)?

6. Hoc et hic propheta facit, sanctumque illum duplici modo imitatur. Non enim solum tunc accusavit Moyses, imo etiam dolentis personam assumpsit, sicque accusationem instituit. Ita et hic utrumque imitatus est dicens : Popule mi , exactores vestri demetunt ros. Nam et illos incusavit, et quasi cum populo dolens bæc dixit. Exactores autem hic vocare videtur, cos qui repetunt : ego vero puto ipsum raptores et avaros eorum subindicare; sin minus hoc, certe tributorum collectores. Hic ejus vide prudentiam. Non enim rem improbat, sed immoderatam rationem. Non quippe dixit, Exigunt, sed, Demetunt; id est, Vos a facultatibus denudant, exactionis obtentu vos omnibus spoliant. Hoc autem protulit verbum ex metaphora demetentium. Demetere enim dicitur post messem lapsas e manibus metentium spicas colligere, et nibil omnino in arvo relinquere: quod hi tunc faciehant, universas facultates abripientes, ac nudos ipsos relinquentes. Et exactores dominantur vestri. Quodque gravius erat, neque hic avaritiæ termini erant, sed tyrannidem ultra promovehant, servituti subjicientes eos qui liberi erant. Popule mi, qui vos dicunt beatos, decipiunt vos. Hic milii videtur pseudoprophetas subindicare, vel eos qui ad gratiam ipsis loquebantur, quod extremæ corruptelæ ubique causa est. Nocumentum igitur inde proveniens ut declararet subjunxit : Et semitam pedum vestrorum turbant : hoc est, Non sinunt recte progredi, subvertentes, dissolventes, segniores vos reddentes.

Deus jus dicens ab Isaia inducitur. Stupidis accusari non grave, plecti terribile. Peccata principum et seniorum majora privatorum peccatis.— 13. Sed nunc constituetur in judicium Dominus, et statuet populum suum ad judicium: 14. ipse Dominus ad judicium veniet cum senioribus populi, et cum principibus ipsorum. Adhuc in eadem perstat correctionis specie, a populo ad seniores et ad principes increpationem vertens, ac sermonem reddens terribiliorem; ipsum vero Deum inducit jus dicentem et condemnantem: ac de peccatis contra populum perpetratis accusantem eos qui populum lædebant. Quamobrera dicebat: Et nunc con-

<sup>1</sup> Pro verbo, lædekant, Savil. in textu effert, affligebant, in nota autem profitetur se malle, gubernabant.

stituetur ad judicium Doninus. Quia cuim accusando sermonem consumpsit, iis vero qui animo sunt stapido accusari non admodum grave est, puniri vero terribile, ait, Res non in accusatione tantum consistet, sed ultio peccata sequetur, illo qui damnaturus est pœnas demum exigente, et adversus prævaricatores jus dicente. Quod certe attemperationem Dei multam ostendit, qui velit etiam cum iis subire judicium, ac sermonem vertit ad excitandum pudorem. id quod certe intelligentia præditos in summum angorem conjicere solet. Neque solum ob eam, quam supra dixi, causam ad principes et seniores sermonem convertit : sed ut omnes doceat, graviores daturos esse pænas principes, quam subditos. Subditus enim pro se tantum, princeps vero pro seipso et pro populo, in quem ipsi imperium traditum est, dat rationem : et a senioribus quoque non immerito tanta requiritur diligentia. Quod enim illis est imperium. idipsum istis ætas. Dignus enim est etiam junior correptione si graviter peccet; sed ille qui per ætatem immunitatem est adeptus, neque tot affectuum fluctibus obsidetur, cui temperate vivere facilius est, et ab aliis sæcularibus rebus nullo negotio abstinere petest, et rerum experientia majorem adeptus prudentiam; jure majore quam alii omnes damnatione dignus est, utpote qui juvenum lasciviam in provecta ætate exhibuerit. Vos autem cur incendistis vineam meam, et rapina pauperis est in domibus vestris? Ubique Deo magna providentia est erga eos qui injuria afficiuntur: ac non minus, imo aliquando plus indignatur de peccatis erga conservos, quam de peccatis in ipsum. Etenim permisit ut is qui sornicariam haberet uxorem, illam expelleret (Matth. 5. 32), gentilem vero uxorem secus: licet hoc peccatum contra ipsum esset, aliud (1. Cor. 7. 12) vero contra hominem. Et hostia præsente, jussit relinquere munus, nec ante illud offerre. quam cum fratre reconciliaretur is, qui proximum offenderat (Matth. 5. 23. 24). Et cum de illo judicavit qui decies mille talenta devoraverat, cum de peccatis contra se commissis illum accusaret, non ipsum nequam appellavit, sed cito cum illo reconciliatus est, totumque debitum dimisit ei; at cum de centum denariis ageretur, et servum nequam vocat, et tortoribus tradit: nec prius eum se dimissurum dixit, quam totum redderet debitum (Matth. 25).

7. Ipse quoque Christus cum colaphis cæderetur, nihil servo percutienti malum retulit, sed etiam mansuete respondit: Si male loquutus sum, testimonium perhibe de malo; si autem bene, quid me cædis (Joan. 18. 23)? Cum autem Jeroboam manum extendens prophetam qui se tunc arguebat apprehendere conabatur, manum ejus aridam reddidit (3. Reg. 13. 4), te erudiens, ut injurias tibi illatas mansuete feras, eas vero quæ Domino inferuntur vehementissime ulciscaris. Ideo etsi cum legem ferret, secundo loco posuerit amorem erga proximum, tamen similem dixit prieri: ac sicut illum accuratissime exigit, sic et hunc quoque. De illo enim ait, Ex toto corde tuo, et ex tota anima tua; de hoc autem, Sicut teipsum

κε μάλιστα δντα τον την παρανομίαν εργαεκείνην, τον δε 'Ααρών ού τοσαύτης δντα
ίας άξιον, άφεις τους σφόδρα ύπευθύνους, επὶ
κτως ύπεύθυνον τρέπει την κατηγορίαν, τοίς
σι τοίς κάτ' εκείνου διδούς τῷ συνειδότι τού[ονα ἐαυτῶν καταψηφίσασθαι τιμωρίαν ' δ δη
κτο. Ού γὰρ εδεήθη λοιπὸν λόγων προς τὸν
κρων, άλλ' ῆρκεσε τὰ ψιλὰ ἐκείνα ρήματα τὰ
κ' ᾿Ααρών εἰρημένα χιλιάδας τοσαύτας, ὡς ενα
κ, καταστείλαι, καὶ ἀπὸ τοσαύτης θρασύτητος
εν καὶ ἀγωνίαν κατενεγκείν τὴν ἐσχάτην. '᾿Α δη
δ Μωϋσῆς, καταδὰς εὐθέως, τάς τε πλάκας
καὶ πρὸς τὸν ᾿Ααρών Ελεγε ' Τἱ ἐποίησε σοι δ
έτος, ὅτι ἐποίησας αὐτὸν ἐπίχαρμα τοῖς

υτο καλ ό προφήτης ούτος ποιεί, τὸν ἄγιον ἐχείνον νος διπλώ τῷ τρόπω. Οὐ γὰρ δἡ μόνον ἐνεκάλεσε ωυσης, άλλά και συναλγούντος προσωπείον λατος εποιείτο την κατηγορίαν εκείνην. Ούτω και ιφότερα έμιμή σατο λέγων Λαός μου, οί πράδμών καλαμώνται ύμᾶς. Καὶ γάρ κατηγόρησεν και ώς συναλγών τῷ δήμφ ταῦτα ἔλεγε. Πράλ ενταύθα δοχεί μέν τούς άπαιτούντας λέγειν. οίμαι τους άρπαγας, τους πλεονέκτας αυτών θαι· εί δὲ μή τοῦτο, ἀλλά τοὺς φορολογοῦντας. του κάνταυθα την σύνεσιν. Ού γάρ το πράγμα ι, άλλα την άμετρίαν. Ού γάρ εἶπεν, άπαιτοῦσιν, **ιαλαμώνται, τ**ουτέστι, γυμνούσι τών δντων, ουσιν απάντων προσχήματι της απαιτήσεως. 🍪 είρηκε την λέξιν άπο μεταφοράς των καλα-. Καλαμάσθα: γάρ λέγεται το μετά τον άμητον πεσόγτας έχ τῶν θεριζόντων ἀστάγυας ἀναλέκαι μηδέν όλως \* έπι της άρούρας άφιέναι . δ ότε ούτοι ἐποίουν, ὁλόχληρα τὰ ὅντα ἀρπάζοντες, κούς άφιέντες αύτούς. Καί οι άπαιτουντες πυτη ύμων. Καὶ τὸ δη χαλεπώτερον, ὅτι οὐδὲ ἐνής πλεονεξίας ζοταντο, άλλά και περαιτέρω προ-, τυραγγίδα, δούλους τούς έλευθέρους ποιούντες. ου, οι μαχαρίζοντες ύμᾶς, πλανωσιν ύμᾶς. ά μοι τους ψευδοπροφήτας αίνίττεσθαι δοχεί, ή ος χάριν αύτοις διαλεγομένους, ο της έσχάτης άς αίτιον γίνεται πανταχού. Την γούν έχ τούτου δηλών έπηγαγε, Και την τρίδον των ποδών φάσσουσι τουτέστιν, ούχ ἐῶσιν ὀρθὰ βαδίζειν, ροντες, ἐχλύοντες, ράθυμοτέρους ποιούντες. λ τυν καταστήσεται είς κρίσιν Κύριος, καλ είς πρίσιν τὸν λυὸν αὐτοῦ · αὐτὸς Κύριος είς ήξει μετά τῶν πρεσδυτέρων τοῦ λαοῦ, καὶ η άρχόντων αὐτῶν. Ετι τῷ αὐτῷ είδει ἐπιμέδιορθώσεως, άπο τοῦ δήμου προς τοὺς γεγηραιαλ τους άρχοντας τρέπων την επιτίμησιν, καλ προν μεταχειρίζων τον λόγον . [41] αύτον δὲ είσ-• Θεὸν δικαζόμενον καὶ καταδικάζοντα, καὶ ὑπὲρ τον δημον άμαρτημάτων έγχαλούντα τοις τον δικούσι -. Διὸ καὶ ἔλεγεν · Άλλὰ τῦτ καταστής πρίσιν Κύριος. Έπειδη γάρ είς έγκληματα ν άνήλωσε, τοις δε άναισθήτως διαχειμένοις το μεν τθαι ού σφόδρα βαρύ, τὸ δὲ χολάζεσθαι φοδερόν, φησίν, ότι οὐ μέχρι κατηγορίας τὰ πράγματα στήσεται, άλλά και δίκη τοῖς άμαρτήμασιν ἔψεται, αὐτοῦ τοῦ μέλλοντο; καταδικάζειν εύθύνας λοιπόν άπαιτοῦντος, καλ κρινομένου πρός τους πεπλημμεληκότας. "Ο και την συγκατάδασιν τοῦ Θεοῦ πολλήν δείκνυσιν, άνεχομένου δικάζεσθαι μετ' έκείνων, καλ έντρεπτικόν ποιεί του λόγον, δ καλ τούς νοῦν ἔχοντας εἰς μεγάλην ἀγωνίαν ἐμδαλείν είωθεν. Ούχ έχείνης δὲ ἔνεχεν τῆς αἰτίας, ῆς ἔμπροσθεν είπον, πρός τους άρχοντας και τους γεγηρακότας τρέπει τον λόγον, άλλα και διδάσκων απαντας, ότι βαρύτεραι των άρχομένων τοις άρχουσιν αι εύθυναι. Ό μέν γάρ ὑπὲρ έαυτοῦ μόνον, ὁ δὲ ὑπὲρ έαυτοῦ καὶ τοῦ δήμου, οδ τὴν ἀρχὴν ἐγκεχε:ρισμένος τυγχάνει, παρέχει τον λόγον · και οι πρεσδύτερο: δε ούκ άπεικότως τοσαύτην άπαιτουνται την άκρίδειαν. "Οπερ γάρ έκείνοις ή άρχη, τούτο τούτοις ή ήλικία. "Αξιος μέν γάρ και ό νέος έπιτιμήσεως δεινά άμαρτάνων ο δέ την άπο της ήλιχίας άτέλειαν έχων, καὶ τοσούτοις παθών ού πολιορχούμενος χύμασιν, άλλά καὶ σωφρονείν εὐκολώτερον, καὶ τῶν ἄλλων άνέχεσθαι τῶν βιωτικῶν ῥᾶον δυνάμενος, καὶ πλείονα κεκτημένος σύνεσιν άπό της των πραγμάτων έμπειρίας. δικαίως ἄν μαλλον άπάντων καταδικάζοιτο, τὰ τῶν ἀχολάστων νέων εν γήρα επιδειχνύμενος. Ύμεῖς δὲ τί ἐγεπυρίσατε τὸν άμπε.Ιῶνά μου, καὶ ἡ άρπαγἡ τοῦ πτωχοῦ ἐν τοῖς οἴκοις ὑμῶν; Πανταχοῦ τῷ Θεῷ πολλή των άδιχουμένων ή πρόνοια και των είς αυτόν άμαρτημάτων ούχ Ελαττον, άλλ' Εστιν όπου καλ πλέον παροξύνεται ὑπὲρ τῶν εἰς τοὺς ὁμοδούλους πλημμελημάτων. Καὶ γάρ τὸν μὲν πόρνην ἔχοντα γυναῖχα ἐκδάλλειν ἐπέτρεψε, τον δε Έλληνίδα οὐκέτι ε καίτοι το μέν είς αύτὸν, τὸ δὲ εἰς ἄνθρωπον τὸ ἀμάρτημα. Καὶ τῆς θυσίας προκειμένης, καταλιμπάνειν το δώρον εκέλευσε, και μή πρότερον αύτο προσάγειν, εως αν τά προς τον άδελφον εί διαθηναι ο τον πλησίον λελυπηκώς. Και ήνίκα τον τὰ μύρια τάλαντα κατεδηδοκότα Εκρινεν, ύπερ μεν των είς αύτον έγκαλῶν άμαρτημάτων, οῦτε πονηρὸν ἐκάλεσεν, ἀλλὰ καὶ κατηλλάγη ταχέως, και το δάνειον απαν άφηκεν · ύπερ δὲ τῶν ἐκατὸν δηναρίων, καὶ πονηρὸν δοῦλον καλεῖ, καὶ τοίς βασανισταίς παραδίδωσι, και ού πρότερον έφησεν άνήσειν, ξως άπαν άποδῷ τὸ χρέος.

ζ'. Καὶ ἡνίχα μὲν αὐτὸς ἐρόαπίζετο ὁ Χριστὸς, οὐδὲν τον δούλον είργάσατο τον την πληγην επαγαγόντα, άλλλ καὶ πράως ἀπεκρίνατο λέγων · Εὶ μὲν κακῶς [42] ἐλάλησα, μαρτύρησον περί τοῦ κακοῦ: εί δὲ καλῶς, τί με δέρεις; "Ότε δὲ ὁ Ἱεροδοάμ τὴν χεῖρα ἐκτείνας ἐπιλαδέσθαι τοῦ προφήτου τοῦ τότε ἐλέγξαντος αὐτὸν ἐπεχείρησε, ξηράν την χείρα είργάσατο, παιδεύων και σε τά μέν έαυτου πράως φέρειν, τά δε είς τον Δεσπότην μετά πολλής έχδιχείν της σφοδρότητος. Διά τουτο χαλ νομοθετών, εί και δευτέραν έφησεν την είς τον πλησίον άγάπην είναι, άλλ' όμοίαν τἢ προτέρα · καὶ ὥσπερ ἐκείνην μετά πάσης άπαιτεί της ύπερδολης, ούτω καλ ταύτην. Έπ' έχείνου μέρ γάρ φησιν, Έξ δλης τῆς καρδίας σου, και έξ όλης τῆς ψυχῆς σου : ἐπὶ δὲ ταύτης, 'Ως έαυτόν. Καὶ ἐτέρωθεν μὲν πολλαχόθεν ίδοι τις ἄν, όσην ακρίδειαν ύπερ των πρός αλλήλους ήμας απαιτεί δικαίων ό Θεός. "Ορα γουν αυτόν και ένταυθα σφοδρώς λπιχείμενον και αυξοντα την κατηγορίαν βαρυτάτοις ρήμασιν 'Υμείς δέ, φησί, τί ένεπυρίσατε τόν άμπε-

et Savil. καὶ μηδέν ούτως.

!!. τοῖς τὸν ὁῆμον ἀδικοῦσι, recte. Reg. et Savil. τοῖς ἐλγοῦσι: in quæ τεrba hæc notat Savilius: « Boiἀλγόνουσι, hoc est λυποῦσι. Malo ἀγουσι, hoc est ὸηπ.» Sed malo lectionem Morelli, quam habet etiam 
s codes.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Τὴν δὲ 'Ελληνίδα σὐκέτι, gentilem rero secus. Hic per 'Ελληνίδα intelligit earn quæ idolorum cultui dedita esset, id quod ex scrie liquet.

Awra μου; "Ωπερ αν είργαπαντο πολέμιοι βάρδαροί ... τινες άπηνείς, ταθτα ύμείς τους οίχείους διεθήχατε. 'Αμπελώνα δὲ χαλεῖ τὸν λαὸν. διὰ τὴν πολλὴν περὶ αὐτὸν σπουδήν και την άνωθεν επιμέλειαν. Και αύξων το Εγκλημα, ούκ είπε, Τί τους όμοδούλους, τους πλησίον, τους άδελφους, άλλά, Τά έμά, φησίν, άπωλέσατε, τά ἐμιὰ διεφθείρατε; Εἶτα δηλῶν τοῦ ἐμπρησμοῦ τὸ εἶδος, φησίν Η άρπαγή τοῦ πτωχού ἐν τοῖς οἶκυις ύμων. Ου γάρ ούτω λυμαίνεσθαι τάς άμπέλους είωθε γάλαζα, ώς ή άδικία τοῦ πτωχοῦ καὶ πένητος έμπιπράν πέφυκε την ψυχην, θανάτου παντός χαλεπωτέρα χατατείνουσα αύτην άθυμίτ. Πανταχοῦ μέν οὖν το άρπάζειν κακόν μάλιστα δε όταν ο επηρεαζόμενος εν εσχάτη πτωχεία ή. Ούκ επιτιμά δε τούτο μόνον λέγων, άλλά και διορθούται, πρός την θεωρίαν αὐτούς παραπέμπων τῆς άρπαγῆς. Ίχανἡ μὲν γάρ μετά τὴν βήσιν αύτην ή δψις πρό των όφθαλμων κειμένη κατανύξαι τον μη σφόδρα άναισθήτως διακείμενον. Τί ύμεῖς άδικεῖτε τὸν λαόν μου; Τῷ αὐτῷ πάλιν ἐπέμεινε τρόπφ, ώσπερ έχει, Τὸν ἀμπελιῶνά μου, οῦτω καὶ ἐνταῦθα, Τὸν λαόν μου, λέγων. Καὶ τὰ πρόσωπα τῶν ταπεινῶν καταισχύνετε; ους όρθουν έδει, τούτους ώθουντες, ους ἀνιστάν, τούτους καταρρηγνύντες. Μετά γάρ της άρπαγῆς, και διέπτυον τοὺς εὐτελεστέρους, και ἀνδραπόδων χαλεπώτερον αύτοις εκέχρηντο, πρός τη πλεονεξία και την άλαζονείαν επιτείνοντες, και άπο της άδικίας του πλούτου τούτου πολλήν την απόνοιαν κτώμενοι. Συνέζευκται γάρ τη πλεονεξία το της υπερηφανίας νόσημα . καί δοψ άν τις επιτείνη τον πλούτον, τοσούτον και το νόσημα τουτο επιτρίδει. Τουτό φησι Κύριος, Κύριος, Κύριος στρατιώτ. Τί δέ έστι, Στρατιώτ; Τών άγγέλων λέγει, των άρχαγγέλων, των άνω δυνάμεων, άπο τής γής έπε τὸν ούρανὸν τὸν ἀκροατὴν ἀνάγων, εἰς ἔννοιαν τῆς μεγάλης αύτοῦ βασιλείας αύτον εμδάλλων, ໃνα τούτω γοῦν καταπλήξας, σωφρονέστερον έργάσηται, καὶ [43] δείξη την τοσαύτην άνοχην ούχ άσθενείας, άλλά μαχροθυμίας ούσαν. Τάδε λέγει Κύριος Άνθ ὧν ὑψώθησαν αί θυγατέρες Σιών, καὶ ἐξεπορεύθησαν ὑψηλῷ τραχήλφ, καὶ rεύμασιτ b όφθαλμῶr, καὶ τῆ πορεία τῶr ποδῶr σύρουσαι άμα τοὺς χιτῶνας, καὶ τοῖς ποσίν άμα παίζουσαι. Καὶ ταπεινώσει ὁ Θεὸς ἀρχούσας θυγατέρας Ζιων, καὶ Κύριος ἀνακαλύψει τὸ σχῆμα αὐτῶν έν τῷ ἡμέρα ἐκείνη. Καὶ ἀφελεῖ Κύριος τὴν δόξαν τοῦ ἰματισμοῦ αὐτῶν, καὶ τὸν κόσμον αὐτῶν e, καὶ τὰ ἐμπλόκια, καὶ τοὺς κορύμβους, καὶ τοὺς μητίσπους, και τὸ κάθεμα, και τὸν κόσμον τοῦ προσώπου αὐτων, και την σύνθεσιν τοῦ κόσμου τῆς δύξης, και τους χλιδώνας, και τὰ ψέλλια, και τὸ ἐμπλόκιον, καί τους δακτυλίους, καί τὰ περιδέρια d, καί τὰ έrώτια, καί τὰ περιπόρφυρα, καί τὰ ἐπιδλήματα τὰ κατὰ την olular, και τὰ διαφανή Λακωνικά, και τὰ βύσσιτα, και τὰ ὑακίνθινα, και τὰ κόκκινα, και τὴν βύσσον σύν χρυσφ καὶ ὑακίνθφ συγκαθυφασμένην, και θέριστρα κατάληπτα τοῦ χρυσίου. Και ξσται drel σσμής ήδείας πονιορτός, και drei ζώνης σχοι-

a Reg. et Savil. πολέμιοι και βάρδαροι. Ibid. ταυτα ύμεις τούς οικείους διεθήκατε · hic vitium aliquod in constructione suspicor. Μοχ Reg. et Say. περί αὐτῶν.

b in Bibliis legitur xai èv νεύμασιν.

· Hac, και τον κόσμον αύτων, desunt in Biblis. Mox Biblia ποσύμβους. Ibid. Reg. et Savil. κάθεσμα, Morel. κάθεμα, et sic legitur in Biblis. Biblia περιδέξια. Ibid. τὰ περιπόρτυρα csse vestem purpura

protextam ostendimus in Antiquitate, Tom. 3, lib. 1, c. 8. Infra pro θέριστρα κατάληπτα, Bib.ia habent θέριστρα κα-

rίω ζώση, και άντι τοῦ κόσμου τῆς κεφαιίῆς συυ *φαλάκρωμα έξεις δι*ά τὰ ἔργα σου, καὶ ἀντὶ τοῦ χιτώνος του μεσοπορφύρου • περιζώση σάκκον. Ταῦτά σοι άντι καλλωπισμοῦ. Και ο υίος σου ο κάλ. λιστος, δr άγαπᾶς, μαχαίρα πεσεῖται · καί οἱ ἰσχύοντες ύμων μαχαίρα πεσούνται, καλ ταπεινωθήσονται. Kal πενθήσουσιν al θηκαι του κόσμου ψμών, καί καταλειφθήση μόνη, και είς την την έδαφισθήση. Σένον τούτο ο προφήτης αύτος πεποίηκε, μακρόν πρός τάς γυναϊκας άποτείνας λόγον, δπερ ούδαμού τῶν Γραφων όρωμεν γεγενημένον ουτω. Τί ούν το αιτιον του ξένου;

η'. Έμοι δοχεί πολλήν τότε την βλαχείαν των γυνα:χων γεγενήσθαι, και το πλέον είς την των άνδρων καχίαν είσφέρειν μέρος αυτάς. Διὸ δη χαὶ ίδιαζόντως πρὸς αύτὰς ἀποτείνεται, τὰ χαλεπώτερα αύταις ἐγκαλῶν έγχληματα, χαὶ εἰς άρχην ἀνάγει τὸν λόγον, ἐχ προσώπου τοῦ Θεοῦ πάλιν φθεγγόμενος. Τάδε Λέγει Κύριος: 'Ανθ' ώr ύψώθησαr ai θυγατέρες Σιώr, καὶ ἐπορεύθησαr ύψηλῷ τραχήλῳ. Τὸ κεφάλαιον τῶν κακῶν αὐταῖ; ἐγκαλεῖ, ἀπόνοιαν καὶ ἀλαζονείαν. Τοῦτο γάρ πανταγοῦ μέν γαλεπόν, μάλιστα δὲ ἐπὶ τῆς γυναιχείας τιχτόμενον φύσεως. Φρονήματος γάρ έμπλησθεῖσα γυνή, ἄτε χουφοτέρα καλ άλογωτέρα οὖσα, εὐκόλως περιτρέπεται, καλ βαπτίζεται, καὶ ναυάγιον ὑπομένει παντὸς ποντροῦ πνεύματος, τοῦ τύφου έ καὶ τῆς ἀλαζονείας αὐτὴν βαπτιζούσης. Δοκεί δε πρός τάς εν Ίεροσολύμοις άποτείνεσθα: ιδιό και θυγατέρας Σιών εκάλεσε. Και επορεύθησαν ύψηλῷ τραχήλφ. Ένταῦθα αὐτὰς καὶ κωμφδεῖ, καὶ τὸ γυναικείον δείχνυσι φρόνημα, ούδε εν διανοίαις τε γενέσθαι ε δυνάμενον, άλλ' ἐχρηγνύμενον, καὶ διὰ τῶν τοῦ σώματος επιδειχνύμενον χινήσεων. Ούχ είς ἀπόνοιαν δὲ μόνον, άλλά και είς άσέλγειαν αύτάς διαδάλλει, τοῦτο λέγων και δηλών εκ των εξής. Έπηγαγεν ούν · Kal reύμασιτ οφθαλμών. δ των έταιριζομένων έστι γυναικών, διαστρέφειν τάς χύρας, και την πολλην βλακείαν και τύν μαλαχισμόν [44] έντεῦθεν ἐμφαίνειν \* τοῦ δὲ θρύπτεσθαι καλ μαλακίζεσθαι ούδεν ούτω σημεϊόν έστιν, ώς τούτο. Καὶ τῆ πορεία τῶν ποδῶν σύρουσαι ἄμα τοὺς χιτῶνας. Οὐ μικρὸν τοῦτο ἔγκλημα, κᾶν μικρὸν είναι δοκή. άλλ' έξωλείας της έσχάτης έλεγχος, καλ τοῦ μαλακίζεσθα:, καλ κατακλάσθαι, καλ διαλύεσθαι, το τους χιτώνας σύρειν. Τοῦτο γοῦν τις καὶ τῶν ἔξωθεν κωμφδῶν τὸν ἀντίδικον τον αύτου τέθεικε λέγων. Θοιμάτιον 🕨 καθείς άχρι των σφυρών. Και τοῖς ποσιν άμα παίζουσαι. Και τοῦτο τῆς αὐτῆς πάλιν ἀσχημοσύνης ἀπόδειξις. Διὰ γὰρ πάντων, δι' όφθαλμών, δι' ίματίων, διλ ποδών, διλ βαδίσεως, ή τε σωφροσύνη και ή ἀσέλγεια φαίνεται. Τῆς γάρ Ενδον καθημένης ψυχής ώσπερ κήρυκές τινές είσι τών αίοθητηρίων αι χινήσεις. Καλ χαθάπερ οι ζωγράφοι τά χρώματα χερανγύντες, τὰς εἰχόνας ὰς βούλονται χαραχτηρίζουσιν · ούτω δή καλ τά κινήματα των μελών του σώματος τους χαρακτήρας έξω της ψυχης άγει, και πρό των όφθαλμων τίθησι των ήμετέρων. Διό καὶ ἔτερός τις σοφός Ελεγε. Στολισμός ανδρός, και γέλως όδίντων,

\* Χιτών μεσοπόρφυρος, est tunica clavata, de qua vide in Antiquitate nostra, Tom. 5, 1, 1, c. 8.
Γ Παντός πονηρού πνεύματος, του τύφου. Hic locus mancus esse videtur. Boisius apud Savilium legendum pulat παντός

πονηρού πνεύματος μάλλον, του τύφου.
6 Savil. in marg. Ισ στέγεσθαι.
h Θοιμάτιον καθείς άχρι τῶν σφυρῶν locus est haud dubie cujusdam oratoris Attici. Θοίματιον Attice pro το ίμα-

(Matth. 22. 37. 39). Et alibi quoque sæpe videre quisque possit quantam Deus a nobis exigat diligentiam circa ea quæ nobis mutuo debemus officia. Observa igitur hic acriter instantem, et accusationem acerrimis verbis augentem, cum dicit : Vos autem cur incendistis vineam meam? Quod immanes quidam hostes et barbari fecerint, hoc vos erga familiares vestros admittitis. Vineam porro vocat populum, quod eum multo s:udio et superna providentia conservet. Et augens accusationem, non dixit, Cur conservos, proximos, fratres; sed, Quid mea, inquit, perdidistis, mea labefactastis? Deinde incendii speciem ostendens, ait: Rapina pauperis est in domibus vestris. Non enim ita solet grando vineas vastare, ut iniquitas pauperis et inopis animum succendere, morte graviorem ipsi mærorem inferens. Ubique igitur rapina malum est; maxime vero cum is cui damnum infertur in extremam redactus est paupertatem. Neque tantum increpat hæc dicendo, sed etiam corrigit, mittens eos ad rapinæ spectaculum. Post hujusmodi dictum enim, aspectus rei sub oculis positæ compungere potest eum, qui non impudentissimo fuerit animo. 15. Cur ves injuria afficitis populum meum? In eodem rursus perseverat dicendi genere: sicut illic, Vineam meam, ita bic. Populum meum, dicit. Et facies hunvilium confunditis? Quos corrigere oportebat, hos impellitis; quos erigere, hos confringitis. Nam post rapinam, viliores respuebant, et indignius quam mancipiis illis utebantur, præter avaritiam arrogantiam quoque augentes, et per divitias inique partas multa insuper sese efferentes arrogantia. Avaritiæ enim superbiæ morbus adjungitur : et quanto plus divitias quis cumularit, tanto magis morbus hic increverit. Hoc dicit Dominus, Dominus, Dominus exercituum. Quid est, Exercituum? Angelorum dicit, archangelorum, supernarum virtutum, a terra ad cælum auditorem adducens, ut ipsi cogitationem magni illius regni injiciat, ut illum sic stupefactum temperatiorem redderet, estenderetque tantam patientiam non infirmitatis, sed maximi animi esse. 16. Hæc dicit Dominus. Pro eo quod exaltatæ sunt filiæ Sion, et egressæ sunt elato collo, et nutibus oculorum, et incessu pedum trahentes simul tunicas, simulque pedibus ludentes. 17. Et humihabit Deus dominatrices filias Sion, et Dominus revelabit habitum earum in die illa. 18. Et auferet Dominus gloriam vestimenti earum, et ornatum earum (a), et eincinnos earum, et corymbos, et lunulas, 19. et monile earum, et ornatum faciei earum, et compositionem ornamenti gloria, et armillas, et torques, 20. et reticulum, et annulos, et collaria, et inaures, 21. et purpura prætextas, et pannos per domuni, et perspicua Laconica, 22. et byssina, et hyacinthina; 23. coccinea, et byssum cum auro et hyacintho contextam, et theristra auro adstricta. 21. Et erit pro suavi adore pulvis, et pro zona funiculo cingeris, et pro ornamento capitis tui calvitiem habebis propter opera tua, et pro tunica purpura clarala (b) circumcingeris sacco. Hæc tibi pro ornatu.

(a) Hz voces, et ornatum earum, desunt in Bibliis-(b) Vide Antiquitatis nostra Tom. 3, lib. 1, c. 8 25. Et filius tuus pulcherrimus, quem ditigis, gladio cadet; et fortes vestri gladio cadent, et humiliabuntur.
26. Et lugebunt thecæ ornatus vestri, et relinqueris sola, et in terram prosterneris (a). Insolitam rem propheta fecit, longum ad mulieres dirigens sermonem, quod nusquam in Scripturis factum videmus. Quæ igitur causa est insolitæ rei?

8. Videtur mihi tunc temporis magnam fuisse mulierum mollitiem, multumque contulisse illas ad virorum nequitiam. Ideo illas speciatim redarguit, gravissima illis offerens crimina, sermonemque ad principium revocat, ex persona Dei iterum loquens. Hæe dicit Dominus : Pro eo quod exaltatæ sunt filiæ Sion. et ambulaverunt elato collo. Caput malorum ipsis crimini dat, superbiam et arrogantiam. Hoc enim ubique grave est, maxime vero cum in muliebri sexu exoritur. Alto enim spiritu plena mulier, utpote levior et irrationabilior, sacile pervertitur, submergitur, naufragium patitur, ab omni maligno spiritu impulsa, fastu et arrogantia ipsam submergente. Videtur porro Jerosolymitanas mulieres alloqui : ideoque silias Sion vocavit. Et ambulaverunt elato collo. Hic illas traducit, ac muliebrem ostendit fastum, qui non potest in animo se continere, sed erumpit, ac per corporeos motus sese prodit. Nec in arrogantiam modo, sed ctiam in lasciviam illas dejicit; hoc in sequentibus dicit et declarat. Pergit igitur : Et nutibus oculorum, id quod amasiarum proprium est, pupillas vertere, mollitiemque multam et lasciviam hinc exprimere; mollitiei autem ac lasciviæ nullum hoc majus indicium habetur. Et incessu pedum trahentes simul tunicas. Non exigua liæc est criminatio, etiamsi parva videatur esse, sed extremæ est corruptionis argumentum, mollitici nempe, lasciviæ, dissolutionis, tunica diffluens. Hoc exterorum quispiam adversarium suum traducens sic expressit : Pallium demittens usque ad talos (b). Simulque pedibus ludentes. Et hoc rursum ejusdem turpitudinis demonstratio est. Per hæc enim omnia, per oculos, per vestimenta, per pedes, per incessum, seu castitas seu lascivia seso prodit. Nam intus sedentis animæ sensuum motus quasi præcones quidam sunt. Ac quemadmodum pictores colores quosdam miscentes, imagines quas volunt exprimunt : sic et motus membrorum corporis, animi characteres foras expromunt, et ante oculos nostros ponunt. Quamobrem alius quispiam sapiens dicebat : Amictus viri, et risus dentium, et incessus pedis annuntiant quæ ad ipsum spectant. (Eccli. 19. 27.)

(a) Hic Reg. subjungit totum caput quartum Isaise.
(b) In hunc locum notat Boisius apud Savilium: a Ipse locus nondum occurrit, nec vacat nunc quærere: similima tamen sunt et ejusdem plane moneise, quæ in unum collegit doctissimus Casaubonus noster Commentario suo ad Theophrasti Characteres capite cui Græcus titulus est, nep pumpologias, ubi sic scribit: Quemadmodum vestis brevitas est sordium argumentum, sic vestis ad talos demissa, vitæ delicatæ et dissolutæ, ut apud Platonem in Alcibiade priore turbicæ protractio indicium molitiei. Inde Horat. Epodon Od. 4: Sacram metiente te viam cum bis ter ulnarum toga. Apud Dionem Calenus objicit Ciceroni quod usque ad talos restem demitteret. His adjiciam Ciceroneus ipsum Catilinæ assectis exprobrare quod incederent, manicatis et talaribus tunicis, velis amictos, non togis. In Catil. 2

Et humiliabit Deus dominatrices filias Sion: ct Dominus revelubit habitum earum in die illa. Et auferet Dominus gloriam vestimenti earum. Duodus positis criminibus, arrogantia et lascivia, singulis congruentem adhibet medicinam, primo primam, secundo sequentem: arrogantiæ, humiliationem; ornatui habitus, ipsius abreptionem. Bello, inquit, tunc urgente, omnia auferentur. Quæ enim tumebant et superbiebant, metu compressæ, ab hoc morbo liberabuntur: quæ mollitie et luxu omnino diffluebant, in captivitatis jugum incidentes, ab omni illa mollitie eruentur.

Mulierum luxus. — Ut autem onerosiorem ipsis texeret sermonem, et auditorum mentem perstringeret,ornamentum vestium mulierum illarum minutatim recenset, puta aureorum; quid in oculis, quid in reliquo corpore: hinc procedit ad domus ornatum. Non solum enim corpora ornamentis decorabant, sed hanc contumeliam usque ad parietes extendebant, superfluis sumptibus; et calamistro capillos torquentes, alas 1 hujusmodi fallaciæ ubique extendebant. Hanc itaque intentat accusationem cum dicit : Auferet gloriam vestimenti earum, et ornatum earum, et cincinnos earum, et corymbos. Corymbos autem dicit, vel ornatum quempiam capitis, vel vittæ caput stringentis formam. Et lunulas : ornamentum scilicet circa collum lunari forma. Et cathema. Forte theristrum dicit. Et ornatum faciei earum. Hic mihi videtur fucum et pigmenta subindicare. Et compositionem ornamenti gloriæ. Hoc auro circumdatum dicit. Et armillas: aurei nempe ornatus circa brachia. Et dextrocheria: circa manuum juncturas. Et reticulum: ornamentum aureum circa caput. Et annulos, dextrocheria, et prætexta purpura, et clavata purpura, et pannos per domum, et pellucida Laconica. Tantum enim ipsis inerat lasciviæ studium, ut non modo iis uterentur, quæ in sua regione erant, sed etiam ex aliena terra procul illas advehi curarent per transmarinos commeatus. Multum enim spatium et pelagus immensum est Palæstinam inter et Lacedæmonem.

9. Non sine causa igitur regionem posuit, misso vestimentorum nomine, sed ut ingentem carum luxum demonstraret. Et byssina et hyacinthina, et coccinea, et byssum cum auro et hyacintho contextam, et theristra auro adstricta. Nullam enim speciem vel in vestimentis vel in alio ornatu reliquerunt; sed omnem luxus viam tentarunt, ex lasciviæ tyrannide lymphatis similes.

Mulierum lascivia tempore Chrysostomi. — Porro si hæ tunc criminationes offerebantur ante gratiam, et ante tantam philosophiam, quam veniam consequantur illæ, quæ nunc in cælum vocantur, et ad longiora certamina, quæque ad angelorum imitationem trahuntur, et longe magis hanc superare possunt lasciviam, et tamen eas quæ in scenis et theatris versantur lascivia vincunt? Quodque gravius est, ne peccare qui-

1 Juxta notam ad oram libri Lutetiæ anno 1588 excusi positam, legendum est, indagines (περιπετάσματα), pro, alus (τὰ πτερά). Sed hæc mutatio minime necessaria videtur. Boisius vocem πτερά retinet: est enim, inquit ille, elegans allusio ad pennas pavonis erectas et expansas.

dem se putant. Ideo adversus illas vox prophetæ opponenda est. Non solum enim adversus illas olim. sed etiam adversus has pronuntiabitur id quod sequitur : Erit pro suavi odore pulvis. Viden' quomodo unctiones etiam unguentorum reprobet, magnumque ipsi adscribat supplicium? Pulverem enim hic dicit eum qui excitatur post urbem eversam et harbarorum incursionem. Nam illam igni et ferro tunc diruerunt, aliud diruentes, aliud igni tradentes. Hæc itaque prænuntians dicebat : Pro suavi odore pulvis erit, et pre zona funiculo cingeris; sub oculos ponens captivitatis formam, et abductionem in barbarorum terram. Et pro ornamento capitis tui calvitiem habebis; sive capillis ob miseriam defluentibus, sive id agentibus hostibus, sive ipsis seipsas tondentibus. Mos enim erat olim in luctu et calamitate sese tondere et radere. Etenim Job, audita liberorum calamitate, caput totondit (Job 1. 20). Et in sequentilus ait propheta, cum sacco et luctu etiam tonsionem futuram (Isai. 22. 12). Aliusque rursum ait: Et radere et tondere super filios tuos delicatos. Et pro tunica purpura clavata præcingeris sacco ( Mich. 1. 16 ). Annon hæc terribilia et intoleranda esse videntur? Verum apud nos non hic gradum sistet ultio, sed vermis venenatus, sed tenebræ interminabiles excipient. Si enim illos captivitas, servitus, et extrema mala exceperunt, idque pro ornatu : quod enim hujus pænas exigeret, et hoc proprie peccatum puniret, audi quomodo his enumeratis, causam subjunxit : Hæc tibi pro ornatu (a) : si igitur Judææ mulieres ob talem ornatum tantas subiere pœnas, patria a fundamentis excisa, et post tantam voluptatem servæ. captivæ et extorres, in alienam regionem abductæ sunt, ac fami, pesti milleque mortibus traditæ; annon perspicuum est, nos graviora passuros esse, qui in eadem peccata incidimus? Quemadmodum enim honores majores, ita graviora supplicia.

Deus non semper similia peccantes similiter castigat. - Quod si nulla mulier talem ornatum affectans hactenus aliquid tale passa est, ne ideo confidat. Mos enim est Deo pænas definire uni et alteri, et per illos commonefacere cæteros omnes de pænis quæ ipsos excepturæ sunt. Ut autem id clarius evadat, peccatum grave admiserunt olim ii qui Sodoma incolebant, extremas dederunt pænas, iis immissis fulminibus, et urbibus, populis terraque ipsa cum corporibus simul combustis. Quid igitur? nullusne post illos similia ausus est? Multi certe, et in multis per orbem locis. Cur ergo nibil hujuscemodi passi sunt? Quia longe graviori reservantur supplicio. Ideo namque Deus postquam id semel fecit, destitit, ut qui talia auderent, etiamsi hic pœnas non darent, certo scirent se numquam effugituros esse. Quomodo enim consentaneum rationi fuerit, ante gratiam et ante legem, eos qui neque prophetas, neque alium quempiam audivissent, pro admissis peccatis talia passos esse; eos autem qui post

(a) Ait Chrysostomus Isaiam post enumerationem illan muliebrium ornamentorum his verbis recensionem suam claudere. Verum hæc non reperio in Bibliis LXX. Sed magna olim erat exemplarium varictas, ut in Præliminaribus ad Hexapla alibique diximus.

και βήμα ποδός ἀναγγελεί τὰ περί αὐτοῦ. Καί ταπιτώσει ο Θεός αρχούσας θυγατέρας Σιών, καὶ Κύμος ανακιλύψει το σχημα αυτων έν τη ήμέρα έκείνη, και άφελει Κύριος την δόξαν του Ιματισμού αὐτων. δύο θελς εγκλήματα, απόνοιαν καλ ασέλγειαν, εκάστφ πετάλληλον επάγει φάρμαχον, χαλ προτέρω το πρότερον, τῷ δευτέρω τὸ ἐχόμενον· τῆ μὲν ἀπονοία, τὴν ταπείνωση, τῷ δὲ χαλλωπισμῷ τοῦ σχήματος, τὴν ἀναίρεσιν ἐκείνου. Πολέμου γὰρ καταλαδόντος τότε, τὰ πάντα οἰχήειται, φησίν. Αι τε γάρ φλεγμαίνουσαι και άπονενσημέκει, τῷ φόδω κατασταλείσει 4, τοῦ νοσήματο; ἀπαλλατήσονται · αξ τε μαλαχιζόμεναι χαι διά πάντων θρυπτόμεναι, είς τον της αίγμαλωσίας έμπεσούσαι ζυγόν, πάσης έχεινης έλευθερωθήσονται της βλαχείας.

"Δστε δὲ ποιῆσαι τὸν λόγον αὐτοῖς φορτιχώτερον, χαλ καθάψασθαι τής των άκροωμένων διανοίας, και κατ' είδος δεηγείται τον χαλλωπισμόν των έματίων των γυναικών ἐχείνων Β, των χρυσίων, τὸν ἐπὶ τῆς δ¦εως, τὸν ἐπὶ του λοιπού σώματος, και πρόεισι και έπι τον της οικίας πόσμον. Ού γάρ ότη μόνον τὰ σώματα ἐνεκαλλώπιζον, άλλά την ύδριν ταύτην καὶ μέχρι τῶν τοίχων ἐξῆγον, εἰς αύδεν δέον δαπανώμεναι \* καὶ τὰς τρίχας δὲ στρεδλοῦται, τὰ πτερά της τοιαύτης ἀπάτης πάντοθεν ἐτάνυον. Κα! τούτο γούν έγχαλεί λέγων, ότι 'Αφελεί την δόξαν τού ίματισμοῦ αὐτῶν, καὶ τὸν κόσμον αὐτῶν, καὶ τὰ **έμπ.λόχια α**ὐτῶν, χαλ τοὺς χορύμβους. Κορύμβους δὲ λίγει, ή χόσμον τινά περί την χεφαλήν, ή αύτοῦ τοῦ χεφαλοδέσμου το σχήμα. Και τούς μηνίσκους κόσμον περί τὸν τράχηλον σεληνοειδη. Καί τὸ κάθεμα. Τάχα c π θέριστρον λέγει. Καλ τὸν κόσμον τοῦ προσώπου αὐτων. [45] Ένταῦθά μοι δοκεί ἐπιτρίμματα καὶ ὑπογραφάς αίνίττεσθαι. Καὶ τὴν σύνθεσιν τοῦ κόσμου τῆς δόξης. Τούτο περιχρύσιον φησι. Καλ τούς χλιδώτας. τά περί τους βραχίονας χρυσία. Και τὰ ψέλλια τὰ περί τους καρπούς. Καὶ τὸ έμπλοκιον · κόσμον χρυσοῦν περί την κεφαλήν. Και τους δακτύλους, και τα περιδέξια: à λίγουσι δεξιάρια. Kal τὰ ἐνώτια, καl τὰ περιπόρφυρα, και τὰ μεσοπόρφυρα, και τὰ ἐπιθλήματα τὰ satà thr oixlar, xul tà bia parñ Aaxwrixá. Togavin γάρην αύτων ή περί την άσέλγειαν σπουδή, ώς μη μόνον τοις έγχωρίοις χεχρησθαι, άλλά και πόρρωθεν έκ της άλλοτρίας αύτας συλλέγειν, καλ διαποντίους αποδημίας ύπερ αύτων στέλλεσθαι. Πολύ γάρ το μέσον τῆς Παλαιστίνης και της Λακεδαίμονος, και πέλαγος άπειρον.

 Οὐχ ἀπλῶς τοίνυν τὴν πατρίδα τέθειχεν, ἀφεὶς τὰ έσθήματα, άλλ' ώστε την ύπερδάλλουσαν αὐτῶν ἀκολασίαν έμφηναι, Καλτά βύσσινα, καλ τά ύακίνθινα, καλ τὰ κόκκινα, καὶ τὴν βύσσον σὺν χρυσῷ καὶ ὑακίνθφ **συγκαθυφασμένην, καὶ θέ**ριστρα κατάκλειστα d τοῦ χρυσίου. Ούδὲν γὰρ είδος, οὐχ ἐν ἰματίοις, οὐχ ἐν τῷ λαπῷ χόσμφ χατέλιπον, άλλὰ πᾶσαν ἐπῆλθον πολυτελείας όδν, τἢ τἢς ἀσελγείας ἐκδακχευθεῖσαι τυραννίδι.

Ταύτα δὲ εἰ τότε ἐγκλήματα ἦν πρὸ τῆς χάριτος καὶ της τοσαύτης φιλοσοφίας, ποίας αν τύχοιεν συγγνώμης εί πρός τὸν ούρανὸν κληθείσαι νῦν, καὶ εἰς μακρότερα σχάμματα, καὶ πρὸς τὸν τῶν ἀγγέλων ἐλκόμεναι ζῆλον, και μετά πλείονος της υπερδολης ταύτην νικώσαι την άσελγειαν, καλ τάς έπλ τῆς σκηνῆς ἀποκρύπτουσαι; Καλ

τὸ δη χαλεπώτερον, ὅτι οὐδὲ άμαρτάντιν ήγοῦνται. Διδ καὶ πρὸς αὐτὰς ἀνάγκη τὴν τοῦ προφήτου φωνὴν ὁπλίσαι. Ού γάρ δή μόνον πρός έχείνας, όλλά χαι πρός ταύτας εἰρήσεται τὸ ἐπαγόμενον, ὅτι "Εσται ἀντὶ ὀσμῆς ήδείας κονιορτός. Όρξες πώς καλ την τών μύρων άλοιφήν έχδάλλει, χαὶ μεγάλην αὐτή τίθησι τιμωρίαν; Κονιορτόν γάρ ένταῦθά φησι τόν αἰρόμενον μετά τήν τῆς πόλεως χατασχαφήν και την των βαρδάρων έφοδον. Και γάρ και πυρί και σιδήριο τότε αύτην διενείμαντο, το μέν αὐτῆς κατασκάψαντες, τὸ δὲ ἐμπρησμῷ παραδόντε; •. Γαύτα ούν προλέγων έλεγεν, ότι 'Αντί δσμής ήδείας έσται πονιορτός, παι άντι ζώνης σχοινίφ ζώση · ὑπ' δύιν άγων της αίχμαλωσίας το σχημα, και την έπι την βάρδαρον χώραν ἀπαγωγήν. Και ἀντι τοῦ κόσμου τῆς κεφαλής σου φαλάκρωμα έξεις. ή των τριχών άπο τῆς ταλαιπωρίας ἀπορρυεισῶν, ἢ τῶν πολεμίων τοῦ:ο έργαζομένων, ή αὐτῶν ἐαυτάς. Έθος γὰρ ἤν τὸ παλαιὸν έν πένθει και συμφορά άποκείρεσθαι και ξύρεσθαι. Και γάρ ὁ Ἰων ἀπεκείρατο τὴν κεφαλὴν, ἀκούσας τῶν παίδων την συμφοράν. Καλ προϊών ό προφήτης, μετά σάχχου χαλ χοπετού χαλ ξύρησιν έφησε γενέσθαι. Καλ άλλος πάλιν φησί · Καλ ξυρήσαι καλ κείραι έπλ τὰ τέκνα σευ τὰ τρυφερά. Καὶ ἀντὶ τοῦ χιτῶνος τοῦ μεσοπορςύρου περιζώση σάκκον. Αρα ού δοκεί φοδερά είναι ταύτα καλ ἀφόρητα; 'Αλλ' ἐφ' ἡμῶν οὐ μέχρι τούτων στήσεται τὰ τῆς τιμωρίας, άλλὰ σχώληξ ἰοδόλος καὶ σχότος άτελεύτητον [46] διαδέξεται. Εί γάρ έχείνους αίχμαλωσία καλ δουλεία καλ τὰ ἔσχατα ἀνέμενε κακά άντι του χαλλωπισμού. ότι γάρ τούτου άπήτει δίχην, καὶ ίδικῶς τὴν ἀμαρτίαν ταύτην ἐκόλαζεν, ἄκουσον πῶς καταλέξας έκείνα, επήγαγε και την αιτίαν Ταυτά σοι άττι καλλωπισμού, εί τοίνυν Ἰουδαίαι γυναϊκές κεκαλλωπισμέναι τοσαύτην ὑπέμειναν τιμωρίαν, τῆς πατρίδος έχ βάθρων άνασπασθείσης, χαλ μετά την πολλήν τρυφήν δούλαι καὶ αἰχμάλωτοι καὶ ἀπόλιδες εἰς τήν άλλοτρίαν άπενεχθεϊσαι χώραν, και λιμφ και λοιμφ και θανάτοις παραδοθείσαι μυρίοις πώς ούχ εύδηλον, ότι χαλεπώτερα ήμεζς πεισόμεθα τοίς αὐτοίς περιπίπτοντες: "Ωσπερ γάρ αι τιμαί μείζους, ούτω και αι τιμωρίαι

βαρύτεραι. Εί δὲ μή τις οὐδέπω τὸ τοιοῦτον ἔπαθε γυνή χαλλωπισαμένη, μη θαρρείτω. Έθος γάρ τῷ Θεῷ τοῦτο, τάς τιμωρίας ορίζειν έφ' ένος και δευτέρου, και δι' έκείνων νομοθετεϊν τοϊς λοιποϊς άπασι τὰ καταληψόμενα αὐτοὺς δεινά. Ίνα δὲ καὶ σαφέστερον δ λέγω ποιήσω, ημαρτον άμαρτίαν χαλεπήν οι τὰ Σόδομα οικοῦντές ποτε· Εδοσαν δίκην την εοχάτην, των σκηπτων εκείνων κατενεχθέντων, και των πόλεων, και των δήμων και της γης αυτοίς σώμασιν έμπρησθέντων άπάντων. Τί οὖν; οὐδεὶς μετ' έχείνους τὰ έχείνων έτόλμησε ; Πολλοί μέν ούν, καὶ πολλαχοῦ τῆς οἰχουμένης. Πῶς οὖν οὐδὲν τοιοῦτον ἔπαθον; Οτι έτέρα χαλεπωτέρα τηροῦνται τιμωρία. Διά γάρ τοῦτο ἄπαξ αὐτὸ ποιήσας ὁ Θεὸς ἀπέστη, ἴνα οἱ τὰ αὐτὰ τολμώντες, κάν μή δώσιν ένταῦθα δίκην, είδότες ὧσι σαφώς, ότι ούδέποτε διαφεύξονται. Πώς γάρ αν έχοι λόγον, πρό μέν της χάριτος και του νόμου, και μήτε προφητων, μήτε άλλου τινός άκηκοότας, άμαρτόντας τοιαύτα παθείν, τούς δὲ μετ' ἐχείνους τοσαύτης ἀπολαύσαντας προνοίας, και μηδέ τῷ παραδείγματι γενομένους σωφρονεστέρους, δ πολλῷ χαλεπωτάτην ποιεί τὴν ἀμαρτίαν, διαφυγείν την έπι τουτο κειμένην δίκην: Πώς ούν ούκ

Reg. et Savilius καταστείλασαι male. Ibidem ἀπαλλάσ-

אפינות אינוים א

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Τάχα abest a Reg. et Savil.

d Que κατάλητα supra dixerat, hic κατάκλειστα vocat; alteratro in loco mendum esse puto . in Bibliis κατάκλιτα.

<sup>\*</sup> Reg. el Savil. παραδιδόντες.

Εδοσαν ούδέπω και σήμερον; "Ινα μάθης ότι πολύ χαλεπωτέρα τηρούνται τιμωρία.

ι'." Οτι γάρ έστι χαλεπώτερα Σοδόμων παθείν, ἄχουσον του Χριστου λέγοντος · 'Ανεκτότερον Εσται γη Σοδόμων και Γομέρξας εν ημέρα πρίσεως, η τῷ πόλει ταύτη. "Ωστε κάν καλλωπιζόμεναι νῦν γυναϊκες μἡ πάθωσιν, άπερ Επαθον αι τότε καλλωπιζόμεναι, μη θαρρείτωσαν. Ή γάρ άνοχη αύτη και ή μακροθυμία χαλεπωτέραν σωρεύει του πυρός την κάμινον, και μείζονα την φλόγα έργάζεται. Τούτο και έπι 'Ανανίου και Σαπφείρας γέγονε. Καὶ γάρ ἐχεῖνοι ἐν ἀρχή καὶ προοιμίφ τοῦ κηρύγματος δφελόμενοι των χρημάτων έχείνων, άθρόον άνηρπάσθησαν, μετά δὲ ἐχείνους πολλοὶ τοιαύτα τολμήσαντες, ούδεν Επαθον. Πώς ούν αν Εχοι λόγον, τον δίκαιον **χριτήν χα**ὶ πᾶσι τὰ [47] ἴσα νέμοντα, τοὺς μὲν ἦττον ήμαρτηχότας χολάσαι, τους δε χαλεπώτερα ποιήσαντας άφείναι; Ούχ εδδηλον, ότι ἐπειδή Εστησεν ήμέραν, ἐν ਜ μέλλει χρίνειν την οίχουμένην, διά τούτο άνεδάλλετο την τιμωρίαν, ίνα ή τη μαχροθυμία γένωνται βελτίους, ή τοίς αύτοίς επιμένοντες χαλεπώτερα πάθωσιν; "Όταν τοίνυν άμαρτόντες α τὰ αὐτὰ τοῖς ήδη πεπλημμεληχόσι καί κολασθείσι, μή τὰ αὐτὰ πάθωμεν, μή θαρρώμεν, άλλα μάλλον φοδώμεθα. "Ωσπερ γάρ νόμον την έπ' έχείνων τιμωρίαν έξήνεγχεν ό Θεός, πάσι παραινών, χαί λέγων, ότι Διά τοῦτο τὸν ἐξ ἀρχῆς άμαρτόντα ἐχόλασα, ίνα καὶ σύ ό μετ' ἐκείνους πλημμελών, τὰ αὐτὰ ἀναμένης, ίνα μεταδάλλη και γένη βελτίων. Τοίς γάρ τοιούτοις άμαςτήμασι τοιαύται κείνται τιμωρίαι, κάν μή παραχρήμα ξρχωνται. Τούτοις δε ούχ άπλῶς ενδιέτριψα, άλλ' επειδή πονηρόν νόσημα είς τὰς τῶν ἀνθρώπων εἰσῆλθεν οίχίας διά τῆς τῶν γυναιχῶν βλαχείας, ὁ τῆς φιλοχοσμίας έρως, ος καὶ την τῶν γρημάτων ἐπέτεινε ρανίδα b, εἰς άκαίρους δαπάνας τους ανδρας έμδαλων, και πολέμου καλ στάσεως καλ φιλονεικίας ύπόθεσις γινόμενος καθημερινής, και τάς των πενήτων κατατείνων γαστέρας. Όταν γάρ ἄπασαν την ούσίαν γυνή, ή και το πλέον τῶν δντων, είς την του σώματος υδριν άναγχάζη τον άνδρα δαπανάν (δδρις γάρ σώματος, το περιχείμενον χρυσίον), άνάγχη την χείρα συστέλλεσθαι πρός την της έλεημοσύνης φιλοτιμίαν. Καὶ πολλά δὲ ἔτερα ἐχ τούτου τιχτόμενα Εστιν ίδειν άμαρτημάτων είδη. 'Αλλά ταῦτα ἀφέντες τῆ πείρα των πασχόντων είδεναι σαφώς, των έχομενων άπτώμεθα. Μετά γάρ το παραστήσαι της αίγμαλωσίας τὸ σχημα, καὶ εἰπεῖν, ὅτι ᾿Αντὶ τοῦ καλλωπισμοῦ ταύτην ἐπάγω, ἐπιτείνει τὴν συμφοράν, λέγων · Kai ο υίος σου ό κάλλιστος, δη άγαπφς, μαχαίρφ πεσείται, καί ol ίσχύοντες ύμων μαχαίρα πεσούνται. Τούτο γάρ αίχμαλωσίας χαλεπώτερον. Καὶ γάρ ἐστι ζωἡ θανάτου πιπροτέρα. Όταν γάρ μετά τῆς δουλείας καὶ ἄωρα πένθη θρηνείν άναγχάζωνται, έννόησον δσον τής συμφοράς τὸ μέγεθος, των καθ' έαυτά ο πικρών δντων συναπτομένων άλλήλοις. Και γάρ εί αίγμαλωσία μόνη ήν, άφορητον ήν το δεινόν· και εί εν ελευθερία ζώντων τοιαυτα συνέδαινε πένθη, θανάτου πιχροτέρα ήν ή ζωή. 'Αλλά νῦν ἀμφότερα ἔσται, φησὶ, συνηγμένα ἀλλήλοις. Μάλλον δὶ διπλην δεί ταύτην χαλείν συμφοράν, και τριπλην, και τετραπλην, όταν και υίος, και κάλλιστος, και ποθούμενος, και ύπο βαρδάρων, άλλλ μη τῷ κοινῷ τῆς φύσεως καταλύει νόμφ τον βίον καὶ μετά τούτου καὶ οἱ ἐν ήλιχία πάντες, ώστε μηδε ελπίδα αὐτοῖς είναι χρηστήν, όσον είς άνθρωπίνην ήχε βοήθειαν και συμμαχίαν. **Και** ταπεινωθήσεται d· καί [48] πενθήσουσιν αί θῆκαι τοῦ κόσμου ύμῶν, καὶ καταλειφθήση μόνη, καὶ εἰς την γην έδαφισθήση. Διά πάντων αύξει τον θρήνον, ἐπιτείνει τὸν φόδον, ἀχμάζουσαν τὴν ἀγωνίαν ἐργάζεται, ύπ' κψιν άγει τλ δεινά, εύρύνει της συμφοράς την διήγησιν, πανταχού περιτρέχων, πάντοθεν συνάγων τὰ λυπηρά διά την των άκουόντων άναισθησίαν. Άγαπητόν γάρ ήν τοσαύταις χατασειομένας αύτάς άπειλαίς άνενεγχείν, χαλ λαδείν αίσθησιν τῶν μελλόντων συμδήσεσθαι λυπηρών. Διά δη τούτο και επηγαγεν, δ σφόδρα έλεεινον είναι δοκεί, το χρυσίου θήκην οράν κεκενωμένην, ὑπόμνημα της παλαιάς εύπραγίας, διά της δψεως άχμάζουσαν διατηρούν την άλγηδόνα. Καλ γάρ τότε μάλιστα δάχνειν ύμας εἰώθασιν αἱ συμφοραὶ, ὅταν αὐτὰς ταῖς προτέραις παραδάλλωμεν εύημερίαις και ή σύγκριπ; χαλεπώτερον το έλχος έργάζεται. Τοῦτο γοῦν ποτε καλ ό Ίωδ θρηνών έλεγε. Τίς άτ με θείη μετά μήτα ήμερων των έμπροσθεν; και διηγείται τον πλούτον άπαντα, και τὰ ώσπερ ἐκ πηγών ἐπιρρέοντα ἀγαθὰ, τὰς τιμάς, τάς προσόδους, την περιφάνειαν ἄπασαν, ώστε τή συγχρίσει τούτων πολλώ χαλεπώτερα δείξαι τὰ παρόντα καλ κατειληφότα αύτον δεινά. Ο δή και ο προφήτης νύν έποίησε, των θηχών άναμνήσας, και οὐδε τούτοις άρχεσθελς, άλλά καλ είσαγαγών αύτάς πενθούσας. Έμφαντιχώτερον γάρ τοῦτο τοῦ λόγου τὸ εἶδος, ὅταν τοιαύτας έργάζηται προσωποποιίας. Ήδη γουν καὶ άμπέλους θρηνούσας είσάγει, καὶ οίνον, ώστε μάλλον καθικέσθαι τών άκροωμένων, και τῆς παχύτητος αὐτῶν καθάψασθαι. Τί δέ έστι, Καταλειφθήση μόνη; Καλ συμμάγων, φησί, και της του Θεού προνοίας έρημωθείσα, και της άλλης περιφανείας γυμνωθείσα πάσης, και πανταχόθεν ύπο των πολεμίων χυχλουμένη, και έν μέσοις άπειλημμένη βαρδάροις. Είτα την ύπερδολην της ταπεινώσεως παραστησαι θέλων, φησί Και είς την ηην έδαφισθήση. Ούδε, Πέση, είπεν, ούδε, Κατενεχθήση, άλλ' έτέρα λέξει σαφέστερον ενδειχνυμένη την εύτέλειαν αύτης απασαν άπεχρήσατο.

## ΚΕΦΑΛ. Δ'.

Καὶ ἐπιλήψονται ἐπτὰ γυναίκες ἐν τῆ ἡμέρα ἐκείνη ἀνθρώπου ἐνὸς, λέγουσαι · Τὸν ἄρτον ἡμῶν φαγώμεθα, καὶ τὰ ἰμάτια ἡμῶν περιδαλώμεθα · π.ἰὴν τὸ ὅνομά σου κεκλήσθω ἐφ' ἡμᾶς, ἄφελε τὸν ἀνειδισμὸν ἡμῶν.

α'.Τήν έχ τοῦ πολέμου συμβάσαν όλιγανθρωπίαν ἐμφῆναι βούλεται, καὶ πῶς εἰς ἐλάχιστον περιέστη ο ὁ δῆμος τῶν Ἰουδαίων. Οὐδὲ γὰρ προστασίας ἔφησαν δεἴσθαι ταῖς γυναιξι προσηχούσης ὑπὸ ἀνδρῶν παρέχεσθαι, ἀλλὰ ἀτελῆ τῆς λειτουργίας αὐτὶν ἀφεῖναι ταύτης, καὶ στέργειν καὶ ἀγαπᾳν, εἰ ἀπλῶς γοῦν καὶ ὡς ἔτυχε τοῦ τῆς χηρείας ἀπαλλαγεῖεν ὀνόματος. Τοῦτο γάρ ἐστιν, "Αφελε τὸν ὀπειδισμὸν ἡμῶν : ἐπειδὴ τὸ παλαιὸν ὅνειδος τοῦτο ἱ εἶνας ἐδόχει. Τῆ δὲ ἡμέρα ἐκείνη ἐπιλάμψει ὁ Θεὸς ἐν βουλῆ μετὰ δόξης ἐπὶ [49] τῆς γῆς, τοῦ ὑψῶσαι καὶ τοῦ δοξάσαι τὸ καταλειφθέν τοῦ Ἰσραήλ.

<sup>\*</sup> Reg. άμαρτωντες, et sic superius άμαρτωντας, et άμαρτώντα infra.

D Savil. suspicatur legendum τυραννίδα, ita tamen ut hanc etiam vocem huic loco non prorsus aptam existimet. Boisius conjicit έρωτα. Sed nimia vocum diversitas. Lt. ut res est, ρανίδα hic peregrinum olet. Mox Reg. ἐμβαλών recte. Morel. et Savil. ἐκθαλών.

c Reg. et Savil. καθ' έαυτών.

d Allenus legendum indicat καὶ ταπεινωθήσονται, ut supra. Sed nibil ausi sumus mutare.

e Sic Mor. et Bavaricus ; Reg. et Savil. περίεστιν, minus recte.

1 Sic Bavar, et Morel; in Reg. et Savil. τοῦτο deest.

illus tantam providentiam nacti sunt, neque exemplo temperantiores evaserunt, id quod peccatum reddit longe gravius, poenam ipsis destinatam effugere? Cur ergo hactenus poenas non dederunt? Ut ediscas illos longe graviori reservari supplicio.

10. Quod enim possint atrociora infligi, quam Sodomitis, audi Christum dicentem : Tolerabilius eris terræ Sodomorum et Gomorrhæ in die judicii, quam ciritati huic ( Matth. 10. 15 ). Ita ut etiam si quæ hoc ornatu fulgent mulieres non paria patiantur iis, quæ une ornabantur, ne confidant. Nam tolerantia patientiaque graviorem accumulat ignis fornacem, majoremque fiammam essicit. Hoc Ananiæ et Sapphirm contigit (Act. 5). Nam illi in principio et exordio prædicationis, cum ex pecuniis illis quidpiam suffurati essent, confestim abrepti sunt; post illos autem multi qui talia ausi fnerant, nihil perpessi sunt. Qui igitur rationi consentaneum esse possit, justum judicem, qui paria omnibus distribuit, eos qui minus peccaverint ulcisci, cos autem qui graviora admisere scelera dimittere? Annon palam est, quia diem statuit, in qua judicaturus est orbem, ideo supplicium differre, ut aut patientia ejus meliores reddantur, aut si in iisdem persistant, atrociora patiantur? Cum igitur cadem scelera admittimus, quæ admiserunt illi qui supplicio affecti sunt, pec cadem quæ illi patimur, ne confidamus, sed magis timeamns. Sicut enim legem tulit Deus per illorum supplicium, omnes admonens, dicensque: Ideo cum qui ab initio peccavit supplicio affeci, ut et tu, qui post illos scelera admittis, eadem ipsa exspectes, ct convertaris et melior evadas. Similibus enim criminibus similes pænæ constitutæ sunt, etiamsi non statim veniant. In his porro non sine causa sum immoratus; sed quia noxius ille morbus in hominum zdes ingressus est ob mulierum mollitiem, amor videlicet ornamentotum, qui pecuniarum impensas auxit, in sumptus intempestivos homines conjiciens, ac belli, dissensionis, et quotidianæ litis causa est, pauperumque ventres atterit. Cum enim totas facultates, aut sæpe ultra facultates, mulier in contumeliam corporis sui virum cogat impendere (nam certe contumelia corporis est aurum circumpositum), nece-se prorsus est manum retrahere ab eleemosyna eroganda. Multaque alia hinc orta peccata videre est. Verum his dimissis, ut ea experientia discant ii, qui hæc patientur, ea quæ sequuntur attingamus. Postquam captivitatis formam declaravit, et dixit: Pro ornatu ipsam inducam, anget calamitatem, dicens: Et filius tuus pulcherrimus, quem diligis, gladio cadet, a fortes vestri gladio cadent. Hoc quippe est vel caplivitate gravius. Est enim vita quædam morte acerbior. Nam quando cum servitute intempestivos luctus prosequi coguntur, cogita quanta sit calamitatis maguitudo, cum continuata serie ærumnæ sibi mutuo succedunt. Nam etsi captivitas sola adesset, ea tamen esset intolerandum malum : et si in libertate viventibus tales luctus contingerent, morte acerbior vita esset. Sed nunc hæc ambo erunt, inquit, mutuo conjuncta. Imo potius hauc calamitatem duplicem appel-

lare par est, etiamque triplicem et quadruplicem, quando et filius, et pulcherrimus, et dilectus, et a barbaris cæsus, sed neque ex communi natura lexe vitam clausit; et cum illo omnes qui in ætatis flore erant, ita ut nullam spem bonam haberent, quantum attinebat ad bumanum auxilium et commilitium. Et kumiliabitur : et lugebunt thecæ ornatus vestri, et derelinqueris sola, et ad terram prosterneris. Per hæc omnia luctum amplificat, auget timorem, angorem reddit majorem. Sub aspectum ducit ærumnas, extendit calamitatis narrationem, quoquoversum circumcurrens, undique tristia colligens ob auditorum stoliditatem. Nam optabile fuisset illas tot minis exagitatas sese erigere, et in sensum futurarom calamitatum venire. Ideo subjunxit id quod miserabile prorsus esse videbatur, quod auri thecam evacuatam visuræ essent, in monumentum pristinæ prosperitatis, ut per oculos mœrorem vigentem servarent. Etenim tunc nos magis angere solent calamitates, cum illas cum pristina felicitate comparamus; comparatio quippe gravius ulcus efficit. Hoc igitur et Job olim dicebat : Quis me ponat secundum mensem dierum pristinorum (Job 29. 2)? narratque divitias omnes, et bona sibi quasi ex fontibus affluentia, honores, proventus, splendorem omnem; ita ut illorum comparatione multo graviores ostendat ærumnas præsentes, quæ ipsum exceperant. Quod etiam nunc propheta fecit, thecas commemorans, neque his contentus, illas inducens lugentes. Ilæc enim dicendi formula emphasi plenior est, cum tales prosopopæias efficit. Jam ergo et vineas lugentes inducit et vinum, ut auditores magis pungat, et illorum crassitiem attingat. Quid autem est, Derelinqueris sola? Et auxliatoribus, inquit, et Dei providentia eris vacua, et omni alio splendore spoliata, hostibusque undique cineta, in mediisque conclusa barbaris. Sub hæc volens humiliationis magnitudinem ostendere, ait: Et ad terram prosterneris. Non ait, Cades, vel, Dejicieris; sed alia usus est dictione, quæ vilitatem ejus omnem clarius exprimeret.

# CAPUT IV.

- 1. Et apprehendent septem mulieres in die illa virum unum, dicentes: Panem nostrum comedemus, et vestimentis nostris operiemur: cæterum nomen tuum invocetur super nos, auser opprobrium nostrum.
- 1. Paucitatem virorum ex bello residuorum vult ostendere, et quomodo ad minimum numerum redactus sit populus Judæorum. Neque enim sibi subsidio opus esse dixerunt, quod mulieribus a viris ferri par est, sed se illum a tali officio immunem complecti et amare, si utcumque solum a viduitatis nomine liberentur. Id enim sibi vult illud: Aufer opprobrium nostrum: quoniam olim id vituperio esse videbatur. 2. In die illa splendebit Deus in consilio cum gloria super terram, ut exaltet et glorificet quod relictum est Israelis. Quia ex tristium comminatione animum illorum admodum concussit, et calamitatem satis traduxit, longoque sermone terribilia narravit, ad meliora de-

mum se convertit. Illa enim medicinæ optima ratio est, non solum secare et urere, sed dolores inde partos dulcioribus pharmacis lenire : id ipse nunc facit. Neque enim in tristia totum desiturum esse ait, sed malis de medio sublatis (a) meliora eventura esse : neque tantum ærumnarum solutionem fore ait, scd etiam multum splendorem magnamque claritatem. Hoc enim illustrationem Dei vocat quæ tristitiæ tenebras solvat, lætamque diem pariat, ipsosque illustriores reddat. Illud autem, In consilio, significat eum prudenter omnia facere, et cum sapientia sibi competenti. 3. Et erit quod residuum fuerit Israelis in Sion, et auod relictum suerit in Jerusalem, sancti vocabuntur omnes qui scripti sunt ad vitam in Jerusalem. Ut scias non fortuito casu salutem nactos esse eos qui periculum effugerunt, sed cælestis sententiæ decreto munitos, ctiam in mediis malis non captos fuisse, ideo ait: Sancti vocabuntur omnes qui scripti sunt ad vitam in Jerusalem. Qui segregati sunt, inquit, qui probati, qui signati, ut nihil mali paterentur. Jure autem illos sanctos vocat, ostendens segregationem non temere, nec sine causa Dei decretum illos servasse: sed aliquid illi rei contulisse virtutem, sive ea præcesserit, sive post subsequuta sit. Etiamsi enim boni quidam fuerint et æqui, attamen ex iis quæ contigerunt meliores ac diligentiores evaserunt. Quemadmodum enim aurum igni traditum omnem scoriam deponit, sic et probi in tentationibus probiores siunt. omnem abluentes socordiam. 4. Quia abluet Dominus sordem filiorum et filiarum Sion, et sanguinem expurgabit de medio eorum spiritu judicii, et spiritu ardoris. Duplicem hic mihi videtur dicere expurgationem, et quod dent peccatorum pænas, et quod exhinc in futurum diligentiores evadant. Sanguinem vero Jerusalem cædes vocat cædesque injustas. Deinde augens accusationem ait, De medio eorum. Non enim clam homicidia aggressi sunt, sed pejus quam latrones, et ii qui in publicis viis insidias locant. Illi namque in tenebris latentes et in solitudinibus, consueta facinera aggrediuntur; hi autem medio in foro, in med'a urbe et in ipsis tribunalibus eadem qua: illi scelera perpetrabant. Sed et maculam inde ortam bellum ingruens consumet. Etenim in tempore bonorum 33 arumnis prius illatis se defendit, quod scilicet illæ ideo acciderent, ut abluerentur, ac sordes ponerent, ut igne purgarentur 1, ut omnem maculam abstergerent, ut probrum ex peccatis et cædibus partum eluerent. Quid vero est quod ait, Spiritu judicii et spiritu ardoris? In metaphora conflatæ metallicæ materi e substitit. Quemadmodum enim illic spiritus in conflator am fornacem immissus et flammam afflans, ardentioresque prunas reddens, omnem absumit sco-

<sup>1</sup> Hæc, ut igne purgarentur, desunt in Reg. et Savil. Sed in Bavar. et Morel. habentur, et quadrant ad seriem.

riam : ita et hic immissa a Deo ira, et incideus hostium incursus, instar ignis urbi factus est, ignis non perniciem inferentis, sed urentis, purgantis, punientis et emendantis. Hunc enim sensum habet illud, Spiritu judicii; hoc est, punitionis, vindictæ, ultionis. 5. Et veniet Dominus. Adventum ejus operationem vocat. Et erit omnis locus montis Sion, et omnia, quæ in circuitu ejus sunt, obumbrabit nubes per diem. et quasi sumo, et quasi luce ignis ardentis per noctem. omni gloria protegetur. 6. Et erit in umbraculum diei alæstu, et in tegumento et in abscondito ab asperitate et pluvia. Nubem hic vocat consolationem in malis datam; rogum (a) vero adventum ejus cum consolatione adjunctum. Quod enim in æstu est nubes, hoc in tenebris et profunda nocte rogus splendidi ignis accensus. Illa enim æstum depellit, hic vero caliginem discutit. Adventum ergo ejus pyræ splendori, remissionem vero et recreationem umbræ nubis comparavit. Deinde ostendens non paulatim solutis tristibus harc eventura esse, sed derepente in ipsaque ærumnarum vi sore mutationem, ut et inde discant, non ex revolutione quadam et fortuito mutationem in melius esse factam; sed ex superna virtute totum esse confectum, Sicut igne ardente in nocte, inquit, sic siet mutatio, Et erit in umbram per diem. Quænam hæc umbra? Dei auxilium, inquit, et subsidium, quasi umbra in æstu, et quasi tectum vel cavernæ latibulum, imbre vehementi cadente, in tuto servat eum qui illo confugit : sic et Dei commilitium nihil sinet pati detrimenti, tanto ingruente bello, eos quos a principio servare voluerit.

### CAPUT V.

### 1. Cantabo dilecto canticum dilecti mei vineæ meæ.

1. Postquam tristium comminatione exterruit, et bonorum promissione exhibaravit, variamque medelam adhibuit, in aliud denuo principium sermonem reducit, principium, inquam, quod prophetiæ exordium videatur. Quemadmodum enim a principio statim beneficia ipsis a Deo collata recensuit dicens, Filios genni et exaltavi (Isai. 1. 2), adductis propositisque sceleribus, quæ illi patraverant, nempe, Ipsi sprecerunt me, et, Israel autem me non cognovit, et populus meus me non intellexit (Isai. 1. 3): sic et hoc loco aliis dictis, sed eadem sententia ea ipsa que prius exhibet. Verum qua de causa reprehensurus, reprehensionem canticum vocat? Moyses enim id juro fecit cum Maria, utpote triumphale canticum modulaturus, meritoque sic incipit : Cantemus Domino : gloriose enim magnificatus est, equum et ascensorem projecit in mare (Exod. 15. 1). Et Debora post illud admirabile tropæum, et insperatam victoriam, jure canticum illud triumphale contexuit, laudem referens Deo (Judic. 5). Hic autem criminaturus, cum vehe-

<sup>(</sup>a) In Graco, the rougher is there layer layer less aliquantulum an sic interpretari oporteret: improbis de medio sublatis, au, mults seu tristibus de medio sublatis. Fa quippe vox roughe priorem potius requirere versionem videbatur; sed ex serie et comexione sequentium posteriorem malui, et sic vertit quoque Tilmannus

<sup>(</sup>a) Gr. πυράν. Hic et infra πυράν commemorat, quasi es vox in præcedentihus Scripturæ versiculis haberetur, quæ tamen ibi non comparet. Sed puto Chrysostomum has Issiæ voces, ώς φωτός πυρός κατομένου νυκτός, hic per vocem πυράν exprimere.

Έπιδη σφόδρα κατέσεισε την διάνοιαν αύτων τη των λυπηρών άπειλή, και την συμφοράν Ικανώς ετραγώδησε, καί μακρόν ἀπέτεινε λύγον τὰ φοδερά διηγούμενος, μεταβάλλει \* λοιπον έπὶ τὰ χρηστότερα. Τοῦτο γὰρ ἰατρείας άρίστης τρόπος, μή τέμνειν μηδέ χαίειν μόνον, άλλά καὶ τὰς ἐκεῖθεν γινομένας όδύνας προσηνέσι παραμυθείσθαι φαρμάχοις· τοῦτο δή χαὶ αὐτὸς ποιεί. Οὐ γάρ δή είς τὰ σχυθρωπὰ χαταλύσειν ἔφησε τὸ πᾶν, ἀλλὰ τῶν πονηρών εκ μέσου ληφθέντων διαδέχεσθαι τα χρηστότερα. καὶ οὐκ ἀπαλλαγήν Εσεσθαι μόνον τῶν ἀηδῶν, ἀλλὰ καὶ πολλήν την περιφάνειαν και μεγάλην την λαμπρότητα. Τοῦτο γάρ ἐπίλαμψεν Θεοῦ καλεῖ, τὸ σκότος τῆς ἀθυμίας λύουσαν, καὶ φαιδράν ποιούσαν ήμέραν, καὶ περιφανείς καθιστώσαν. Τὸ δὲ, Er βουλῆ, ὅτι συνετώς, φησὶ, πάντα ἐργάσεται, καὶ μετὰ τῆς προσηκούσης αὐτῷ σφίας. Καὶ ἔσται τὸ καταλειφθέν τοῦ Ἰσραηλ έν Σών, καὶ τὸ καταλειφθέν ἐν Ἱερουσαλημ, ἄγιοι κληθήσονται πάντες οι γραφέντες εις ζωήν έν Ίερουσαλήμ. Ίνα μάθης ὅτι οὐ συντυχίας τινὸς ἡ σωτηρία γέγονε τῶν διαφυγόντων τὸν κίνδυνον, ἀλλ' ἐκ τῆς ἄνωθεν ψήφου τειχισθέντες, καὶ ἐν μέσοις τοῖς δεινοῖς ὅντες οὐχ έάλωσαν, διά τοῦτό φησιν . "Αγιοι κληθήσονται πάντες οι γραφέντες είς ζωήν έν Ίερουσαλήμ. Οι άφορισθέντες, φησίν, οι δοχιμασθέντες, οι τυπωθέντες b, μηόλν παθείν δεινόν. Είκότως όλ αύτοις άγίους καλεί, **ειχνύς,** ότι ούχ άπλῶς ὁ ἀφορισμὸς αύτοὺς ἀπήλλαξεν, ούδε άπλως ή του Θεου ψήφος · άλλά τι και ή των τρόπων είσήνεγχεν άρετη, είτε προτέρα, είτε μετά ταῦτα. Εί γάρ και χρηστοί τινες ήσαν και ἐπιεικείς, άλλ' όμως ύπο τῶν συμδάντων βελτίους ἐγένοντο καὶ ἀκριδέστεροι. Καθάπερ γάρ το χρυσίον τῷ πυρὶ παραδιδόμενον πάσαν άποτίθεται χηλίδα, ούτω χαι οι σπουδαίοι σπουδαιότεροι xxθίστανται εν τοίς πειρασμοίς, πάσαν άπονιπτόμενοι βαθυμίαν. "Οτι έκπλυτεί Κύριος τον ρύπον των υίων καί των θυγατέρων Σιων, καί το αίμα έκκαθυριεί έκ μέσου αὐτῶν πνεύματι κρίσεως καὶ πνεύματι καύσεως. Διπλοῦν ἐνταῦθά μοι δοχεξ λέγειν χαθαρμόν, χαὶ τὸ δοῦναι δίκην ὧν ήμαρτον, καὶ τὸ σπουδαιοτέρους γενέσθαι πρός το μέλλον εντεύθεν. Α μα δε Ίερουσαλήμ τους φόνους λέγει, τὰς σφαγάς τὰς άδίχους. Εἶτα αυξων τό ξγκλημά φησιν Εκ μέσου αὐτῶτ. Οὐδὶ γὰρ λανθάνοντες και κρυπτόμενοι τές άνδροφονίας ετόλμων, άλλά τών γματών και των της γεπάφορους ξάεοδερορλιτών Χείρην. Έχεινοι γάρ και τῷ σκότψ κρυπτόμενοι και ταϊς έρημίαις τολμώσι τὰ είωθότα · οὖτοι δὲ ἐν μέσαις ταζς έγοραζς, έν μέση τη πόλει, έν αύτοζς τοζς δικαστηρίοις τὰ ἐκείνων παρηνόμουν. Άλλὰ καὶ τὴν ἐκείθεν, φησὶ, γενομένην χηλίδα ἐπελθών ὁ πόλεμος ἀναλώσει. Καὶ γὰρ έν τῷ χαιρῷ τῶν χρηστῶν ὑπέρ τῶν προτέρων ἀπολογείται λυπηρών, ότι και αύτά έκεινα τά συμβάντα διά υντο συνέδη, [50] ζνα έχπλυθώσιν, ζνα χαθαρθώσιν, ίνε πυρωθώσιν ε, ίνα πάσαν άποθώνται χηλίδα, ίνα τό έχ τῶν ἀμαρτημάτων καὶ τῶν σφαγῶν ἀπονίψωνται ὅνειές. Τι δέ έστιν δ φησι, Πνεύματι πρίσεως και πνεύ. ματι παύσεως; Τή μεταφορά τῶν χωνευομένων ὑλῶν επέμενεν. "Ωσπερ γάρ έχει το πνευμα είς το χωνευτήριον <del>ἐμπίπτον</del> χαὶ τὴν φλόγα ἀναρριπίζον, χαὶ θερμοτέρους πιούν τους άνθρακας, άπαντα δαπανά ρύπον · ούτω καὶ έπαυθα ή θεήλατος όργη, και ή των πολεμίων έφοδος

έμπεσούσα, άντι πυρός τη πόλει γέγονε, πυρός ούχ άπολλύντος, άλλά καίοντος, και καθαίροντος, και κολάζοντος, καλ διορθουμένου. Το γάρ, Πνεύματι κρίσεως, τουτέστι, χολάσεως, τιμωρίας, ἐχδιχήσεως. Kal ήξει Κύριος. Παρουσίαν αὐτοῦ τὴν ἐνέργειαν χαλεί. Καὶ ἔσται πᾶς τόπος τοῦ δρους Σιων, καὶ πάντα τὰ περικύκλω αὐτῆς σκιάσει τεφέλη ἡμέρας, καὶ ὡς καπτοῦ, καὶ ώς φωτός πυρός καιομένου νυκτός, πάση τῆ δόξη σκεπασθήσεται. Καὶ Εσται είς σκιὰν ἡμέρας ἀπὸ καύματος, και έν σκέπη και έν αποκρύφφ από σκίηρότητος και ύετου. Νεφέλην ένταῦθα την έκ τῶν κακῶν έγγινομένην παραψυχήν φησι πυράν δε την μετά τῆς παραμυθίας περιφάνειαν προσγινομένην. Όπερ γάρ έστιν έν καύματι νεφέλη, τοῦτο έν σκότω καὶ νυκτὶ βαθυτάτη πυρά λαμπροῦ ἀ ἀναπτομένη. Ἡ μὲν γάρ τὸν αὐχμόν ἀποχρούεται, ή δὲ διαλύει τὸν ζόφον. Τὴν μὲν οὖν περιφάνειαν τῆ λαμπρότητι τῆς πυράς, τὴν δὲ ἄνεσιν τῆ σχιά της νεφέλης παρέδαλεν. Είτα δειχνύς ώς ού χατά μικρόν των δεινών λυομένων ταῦτα Εσται, άλλά άθρόον έν αύτη των λυπηρών άχμη ή μεταδολή γενήσεται, ίνα καὶ ἐντεῦθεν μάθωσιν, ὅτι οὐχὶ ἐκ περιφορᾶ; τινο; καὶ συντυχίας ή πρός το βέλτιον γέγονε μετάστασις, άλλ' έχ της άνωθεν δυνάμεως το παν κατώρθωται, 'Ως πυρός καιομένου νυκεός, φησίν, ούτως ή μεταδολή γενήσεται. Καὶ ἔσται εἰς σκιὰν ἡμέρας. Τίς ἔσται; Ἡ τοῦ Θεοῦ βοήθεια, φησί, καὶ ή συμμαχία, ώσπερ σκιά ἐν καύματι, καὶ ώσπερ δροφος ή κατάδυσίς τις σπηλαίου, δμόρου καταρρηγνυμένου σφοδροῦ, εν ἀσφαλεία τὸν ἐκεί καταφυγόντα διατηρούσα • ούτω δή καὶ ή του Θεού συμμαχία ούχ άφήσει δεινόν ούδεν παθείν, και τοσούτου καταρρηγνυμένου πολέμου, ούς αν έληται έξ άρχης διασώσαι.

# ΚΕΦΑΛ. Ε'.

"Ασω δη τῷ ηγαπημέτω ἄσμα τοῦ ἀγαπητοῦ μου τ**ῷ** ἀμπελῶν! μου.

α'. Φοδήσας τοῖς λυπηροῖς, εὐφράνας τοῖς χρηστοῖς, ποιχίλην την θεραπείαν έργασάμενος, είς άρχην πάλιν έτέραν άνάγει τον λόγον, άρχην έοιχυζαν τῷ προοιμίφ [51] της προφητείας. Καθάπερ γάρ άρχόμενος τάς εύεργεσίας άπηγγειλε τοῦ Θεοῦ τὰς εἰς αὐτοὺς γεγενημένας, λέγων, Υιούς εγέννησα και δύρωσα, και τάς παρανομίας τὰς ὑπ' αὐτῶν τολμηθείσας ἐπάγων καὶ προτιθεὶς 🕻, οτι Αύτοί με ήθέτησαν, xal, οτι Ίσραήλ δέ με ούx έγτω, και ο λαός μου έμε ού συνήκεν · ούτω δη και ένταῦθα λέξεσι μὲν έτέραις, νοήμασι δὲ τοῖς αὐτοῖς τὰ αύτὰ τοῖς προτέροις ἐνδείχνυται. 'Αλλά τίνος ἔνεχεν χατηγορείν μέλλων, ἄσμα την κατηγορίαν καλεί; Μωϋσής μέν γάρ είχότως τουτο έποίησε μετά της Μαρίας, άτε την επινίχιον μέλλων άδειν φδην, και είκότως ούτως άρχόμενος έλεγεν . "Ασωμεν τφ Κυρίφ . ένδόξως γάρ δεδόξασται, Ιππον καὶ ἀναβάτην ἔρριψεν εἰς θάλασ• σαν. Καλ ή Δεδόρα δὲ μετὰ τὸ θαυμαστὸν ἐχεῖνο τρόπαιον, και την παράδοξον νίκην, είκότως φόην ύφαίνει την επινίκιον εκείνην, εύφημίαν άναφέρουσα τῷ Θεῷ. Ούτος δὲ κατηγορεῖν μέλλων, καὶ συντόνου λόγου δεόμενος, και ψυχής ούχ άνειμένης, άλλά συντεταμένης, ἄσειν ήμεν ἐπαγγέλλεται, καὶ ἄσμα·τά ἐγκλήματα καλεί.

d Putat Savilius hic aliquid deesse. Boisius vult legi λαμ.

πρως. Ego puto hic άποσιώπησιν esse pro λαμπρού πυρός. «Savilius διατηρεί conj. Sed διατηρούσα quadrat.

f Reg. et Sav. προστιθείς.

Morel. μεταβάλλει. Savil. μεταλαμβάνει, et in margine
 δολι Ισως μεταβαίνει.
 δ ΟΙ τυπωθέντες deest in Savil. et Reg.

Οι τυπωθέντες deest in Savil. et Reg.
 Ηπε, ίνα πυρωθώσιν, desunt in Reg. et Sav.

Ούχ αύτος δὲ μόνος, άλλὰ χαὶ ὁ μέγας ἐχεῖνος Μωῦσῆς την επινίχιον τότε ἄσας ώδην, χατηγορών των Τουδαίων, μακράν ψόὴν τὰ ἐγκλήματα πεποίηκε \* λέγων · Ταῦτα τῷ Κυρίφ ἀνταποδίδοτε; Οδτος ο λαός μωρός, καὶ ούχι σοφός · και πολλάς συνθείς κατηγορίας, φδοντας αὐτοὺς ταῦτα λέγειν ἐνομοθέτει · καὶ ἔτι καὶ νῦν ἄδοντες ταῦτα λέγομεν καὶ ἡμεῖς.

Τίνος οὖν ἔνεκεν τὰς κατηγορίας ψδην ποιοῦσι; Σοφία χεχρημένοι πνευματική και πολύ το κέρδος ενθείναι ταίς των ακουόντων βουλόμενοι ψυχαίς. Έπειδή γαρ ούδεν ουτω χρήσιμον, ώς το πλημμελημάτων μεμνήσθαι διηνεχώς, μνήμην δὲ οὐδὲν οῦτω μόνιμον ὡς μελωδία ποιεῖ, ένα μή διά την ύπερδολην των χατηγοριών όχνοῦντες άναδυόμενοι φεύγωσι τὸ συνεχῶς μεμνῆσθαι τῶν οί**χείων άμαρτημάτων, τῷ μέλει τῆς ὑδῆς ὑποχλέπτων** την άπο της μνήμης αισχύνην, και την άφορητον άθυμίαν παραμυθούμενος, ἄσματα αὐτὰ πεποίηχεν, ΐνα τῷ πόθψ μελφδίας άναγχαζόμενοι συνεχώς αύτά φθέγγεσθαι, συνεχώς αὐτών ὧσι μεμνημένοι, καὶ διηνεκώς > έχωσί τινα διδασκαλίαν άρετῆς τὴν διηνεκῆ τῶν άμαρτημάτων μνήμην. Ίστε γουν, δτι και νυν τα μεν αλλα ούδ' έξ ονόματος τοῖς πολλοῖς έστι Βιβλία γνώριμα· τὴν δε των Ψαλμων πραγματείαν επε στόματος απαντες φέρουσι, καλ αύτας ταύτας τας φδάς: ούτω δι' αύτων των πραγμάτων δείχνυται, πόσον άπο τῆς μελφδίας το χέρδος έστί. Διά δη τούτο και αύτός φησιν "Ασω δη τώ ήγαπημένφ δομα τοῦ άγαπητοῦ μου τῷ άμπελῶνί μου. "Ασμα τῷ ἡγαπημένω, φησίν, άμπελωνι : ἄσω περί αὐτοῦ τοῦ ἡγαπημένου. Καὶ αὐτῷ γάρ ἄδω, φησί, καὶ ἡ ὑπόθεσις τῆς ψδῆς περὶ αὐτοῦ καὶ τῶν αὐτοῦ πραγμάτων ἐστίν. Εί δὲ μέλλων κατηγορεῖν, ἀγαπητὸν καλεῖ καὶ ἡγαπημένον, μἡ θαυμάσης. Καὶ τοῦτο γὰρ μέγιστον « κατηγορίας εφόδιον, δτι δή άγαπηθέντες, και τοσαύτης άπολαύσαντες παρά θεοῦ τῆς [52] εὐνοίας, οὐδὲ οῦτω βελτίους εγένοντο. Τοῦτο γοῦν και ἔτερος προφήτης αίνιττόμενος Ελεγεν . Ώς σταφυλήν έν έρήμφ ευρον τον 'Ισραή Ι, ώς σκοπόν έν συκῆ πρώτμον είδον πατέρας αὐτῶν· τὸ ποθεινὸν αὐτῶν καὶ ἐπέραστον διὰ τῶν καρπῶν τούτων ἐνδειχνύμενος · ποθεινόν δὲ αὐτόν καὶ ἐπέραστον οὐ παρά την οἰχείαν άρετην , άλλά παρά την τοῦ Θεου άγαθότητα. "Ο δὲ λέγει, τοιούτόν ἐστιν, ὅτι Ἐγὼ μέν ουτως ήγάπησα, ώς αν τις σταφυλήν εύρων έν έρήμφ, ή ώς αν τις σκοπόν έν συκή. Εί γάρ και άνάξια τοῦ Θεού τὰ παραδείγματα, άλλὰ κατάλληλα τῆς ἐκείνων γαστρ:μαργίας. Αύτοι δε, φησι, τοσαύτης άπολαύσαντες της άγάπης, άπηλλοτριώθησαν, καλ εlσηλθον πρός τόν Βεελφεγώρ. Οϋτω δή καὶ ἐνταῦθα ἡγαπημένον αύτον καλεί και άγαπητον, δεικνύς ότι ο μέν Θεός τὰ παρ' ἐαυτοῦ πάντα ἐπεδείξατο, οὐχ αὐτῶν ἀρξαμένων, άλλά τοῦ Θεοῦ ἡγησαμένου. Ἐκεῖνοι δὲ οὐδὲ μετά ταῦτα άξίους έαυτοὺς τῆς εὐεργεσίας ἔδειξαν, άλλά τάναντία ἐπεδείξαντο ἄπαντα. Άμπελων ἐγενήθη τῷ ἡγαπημένφ, έν κέρατι, έν τόπφ πίονι. Τῷ ὀνόματι τοῦ ἀμπελώνος πάσαν ενέφηνε την πρόνοιαν, και την περί αύτων d επιμέλειαν.

β΄. Οὐ μὴν Ισταται μέχρι τούτου, ἀλλὰ καὶ τὰ ἔτερα άπαριθμείται εύεργετήματα. και πρότερον άπο τής

b Savil. μεμνημένοι διηνεκώς. Sed hæc lectio seriem inter-turbat, sublata distinctione.

c Reg. et Savil. και τουτο μέγιστον omisso γάρ.

d Reg. περί αὐτούς.

θέσεως τοῦ τόπου τοῦτο ποιεί τὸ γέρ, Έν κέρ τόπφ πίονι, το μεν την φύσιν της γης επαινών τὸ δὲ τὴν θέσιν · ὅπερ καὶ ὁ Δαυῖδ ψάλλων ἔφησε Ίερουσαλημ, "Ορη κύκλω αὐτῆς , καὶ Κύριος τοῦ .laοῦ αὐτοῦ. Ἐτείχισε μὲν γὰρ αὐτήν, φη τή θέσει τοῦ τόπου · πλην ούκ ήρκέσθη τούτω, ί πελιατον τειχος αυτός αυτή λελονεν. ο ομ κα αίνίττεται λέγων, Έν κέρατι, τό τε άχείρωτον άκαταγώνιστον του τόπου, και πρό τούτου, τήν τοῦ Θεοῦ βοήθειαν δηλών, ἀπὸ μεταφοράς τοῦ τοῦ βοός. Καὶ γὰρ καὶ παροιμία τοιαύτη δημώδης νεχται περί τῶν εἰς ἀσφαλές τι χωρίον χαταφευς Έπειδή γάρ Ισχυρότερον πάντων ό ταῦρος, αὐτοί ζώου το ισχυρότερον το κέρας. ὅπλω γάρ αὐτῷ ται · διά τὸ δυσχείρωτον, τοῦτο • εἰώθασι λέγειν λοί · καὶ ή Γραφή δὲ πολλάκις κέρας μονοκέρωτο τοὺς ἐν ἀσφαλεία δντας. Ἐν κέρατι οὖν ἐνταῦθά έν άσφαλεία, έν ύψει, όπερ άρχόμενος έλεγεν. έγέννησα, καὶ ὕψωσα. Έν τόπφ πίονι · ὅπερ ἱ σῆς είπε, Γῆν ρέουσαν γάλα και μέλι. Και φι περιέθηκα, και έχαράκωσα. Φραγμόν ή το τείγ σιν, ή τὸν νόμον, ή τὴν αὐτοῦ πρόνοιαν. Καὶ γὰρ τείχους ἀσφαλέστερον αὐτοῖς περιέχειτο. Καὶ ἐχαρο τουτέστιν, Ίσχυράν την άσφάλειαν εποιησάμην. γάρ πολλάχις φραγμός εὐεπιχείρητον, καὶ ἐτέραν περιέδαλον αὐτοῖς συμμαχίαν. Καὶ ἐφύτευσα ἄμ Σωρήχ. Ἐπιμένει τῆ μεταφορά, ήν οὐ δεί κατά λι μηνεύειν, άλλά τὸν σχοπὸν εἰδότας άρχεῖσθαι Σωρήχ δὲ ἐνταῦθα ἀληθινήν φησιν, εὐγενῆ, οὐ φαύλων φυτών, οὐδὲ τῶν καταδεεστέρων, άλλὰ τ χίμων και πρώτων. Πολλά γάρ [53] άμπέλων γέν φχοδόμησα πύργον καὶ προλήνιον έν μέσφ ι Τινές τον ναόν φαπ, και προλήνιον το θυσιαστ **ἄτε τῶν χαρπῶν ἐχεῖ συναγομένων τῆς ἀρετῆς τῖ** στου, και τῶν προσφορῶν, και τῶν θυσιῶν ἀπασῶ μέντοι τούτο, όπερ έφθην είπων, και νύν έρω, σχοπῷ δεί προσέχειν τῆς μεταφορᾶς. Διὰ γὰρ 1 τούτο βούλεται είπειν, ότι Τά παρ' έμαυτού ἐπλήρωσα, πᾶσαν ἐπιμέλειαν ἐπεδειξάμην. Οὐ και χαμάτοις, οὐ συνέτριψα πόνοις, οὐχ αὐτοὺς οἰχοδι ἐκέλευσα, οὐκ αὐτοὺς σκάψαι, οὐκ αὐτοὺς φυτεῦσο άπηρτισμένον τὸ Εργον παρέδωκα. Καὶ οὐδὲ μέχι του τὰ τῆς φιλανθρωπίας ἔστησα μόνον, ἀλλὰ Καὶ: τοῦ ποιῆσαι σταφυλήν, καὶ ἀνέμεινα τὸν προσ χαιρόν της χαρποφορίας, μαχροθυμία πολλή χρ νης. Τὸ γάρ, "Εμεινα, τοῦτο δηλοί. Έποίησε δέ θας. Τὸν ἄχαρπον αὐτῶν βίον ἐνδείχνυται, τὸν τ τὸν σχληρόν. Τίνος οὖν ἄν εἶεν συγγνώμης άξιο τοσαύτην επιμέλειαν τούτους αποδόντες τῷ γεωργ χαρπούς; Kal rūr, ἄrθρωπος τοῦ Ἰούδα καl ο οικοῦντες Ἱερουσαλὴμ, κρίνατε ἐν ἐμοὶ κα μέσον τοῦ ἀμπελῶνός μου. Πολλή τῶν δικαιω ή περιουσία, δταν αύτοὺς τοὺς ὑπευθύνους δι χαθίζη τοις ύπ' αύτοῦ γεγενημένοις, χαὶ τοῖς ὑπ' νων. Καί τῦτ. Οὐ λέγω τὰ παλαιά, φησίν, άλλά 🤉 μερον ετοιμός είμι δικάζεσθαι. Οϋτως οὐδέποτε διο τὰ ἐμαυτοῦ πληρῶν, οὐδὲ ὑμεῖς τὰ ἐαυτῶν πλη Τί ποιήσω έτι τῷ ἀμπελῶνί μου ε; διότι έμεινι ποιήση σταφυλήν, έποίησε δέ άκανθας. Ή συ

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Πεποίηπε deest in Reg. et Savil. Illa autem sublata voce, locus mancus esse videtur, cui restaurando vocem καλεί proonit Savilius. Sed cum πεποίηκε in Bavar. et Morel. legatur, locus jam integer est.

In Reg. et Savil. τοῦτο deest.
 Secundum Tilmanni interpretationem πύργον inser videtur.

<sup>5</sup> Quæ sequuntur post άμπελωνί μου, usque ad έπει ίκην, desiderantur in Reg. et Savil., δι' όμοιστέλευτον,

menti sermone egeat, et animo non remisso, sed concitato, se cantaturum nobis promittit, et accusationes canticum vocat. At non ipse solus, sed et magnus ille Moyses, qui tunc triumphale illud canticum cecinerat; dum Judæos reprehendit, longum illud canticum fecit reprehensionibus plenum, dicens: Hæccine Domino redditis? Hie populus stultus et insipiens (Deut. 32. 6); et multis collectis accusationibus, hæc ipsos canera lege præcepit; et nos hodieque canentes bæc dicimus.

Canticum cur criminationes contineat. - Cur ergo criminationes ut canticum concinnant? Sapientia certe usi spirituali, et multum emolumenti auditorum animis inferre volentes. Quia enim nihil sic utile est, ut scelerum assidue recordari, nihilque memoriam ita sirmam parit, ut melodia, ne ob criminationum magnitudinem tæderet eos, et assiduam peccatorum memoriam subterfugerent, cantici modulatione pudorem subripiens ex memoria partum, et intolerabilem mærorem leniens, hæc cantica fecit, ut melodiæ amore coacti ad ea frequenter pronuntianda, sape illorum recordarentur, assidueque doctrinam de colenda virtute haberent, nempe assiduam peccatorum recordationem. Scitis igitur alios Scripturæ libros multis hodieque ne de nomine quidem notos esse; Psalmorum autem opus omnes in ore ferre, et hæe etiam cantica: sicque ex rebus ipsis ostenditur, quantum ex cantu lucrum accedat. Idcirco ipse ait: Cantabo dilecto meo canticum dilecti mei vineæ meæ. Canticum dilecto, ait, vinea: cantabo circa ipsum dilectum. Et ipsi canto, iuquit, et argumentum cantici circa illum et res ad eum spectantes versatur. Quod si objurgaturus et dilectum vocat et amatum, ne mireris. Nam et hoc magnum est ad criminationem viaticum, quod scilicet cum diligerentur, et tanta fruerentur Dei benevolentia, neque sic meliores effecti sint. Hoc et alius propheta subindicans dicebat : Quasi uram in deserto inveni Israel, quasi scopum in ficu (a) præcocem vidi patres corum (Osee 9. 10): optabiles illes amabilesque esse per los fructus indicans : optabiles, inquam, amabilesque non ex sua virtute, sed ex Dei benignitate. Quod autem dicit, hujusmodi est : Ego ita dilexi, ut si quis uvam invenerit in deserto, aut si quis scopum repererit in sicu, Etiamsi enim hæc exempla indigna sint Beo, at illerum ingluvici consentanca sunt. I psi vero, ait, cum tanta dilectione fruerentur, abalienati sunt, ingressique sunt ad Beelphegor. Sic sane illum hic vocat dilectum et amatum, ostendens Deum omnia qua a seipso erant exhibuisse, non quod ipsi cœperint, sed quod Deus prior amarit. Illi vero neque postea dignos sese beneficio exhibuerunt; sed opere ipso omnia exhilmere contraria. Vinea sacta est dilecto, in cornu, in laco pingui. Vineze nomine omnem subindicavit

(d) In Græco, & snordy to surf. Sensus est, quasi speculaterem in ficu. Nam most, paulo ante in codem capite 9 csez, v. 8, est speculator. Hic autem versu 10 Vulgata habet : quasi prima poma ficulneæ. In Hebræo autem legitur in 1223, quasi primus fructus ficulneæ, quasi primogenita providentiam, suamque circa illos sollicitudinem.

2. Neque hic gradum sistit, sed alia etiam beneficia enumerat : primoque id præstat a situ loci ; illud enim, In cornu, in loco pingui, tum naturam terra. tum situm laudans dicit : id quod et David psallendo dixit de Jerusalem : Montes in circuitu ejus, et Deminus in circuitu populi sui (Psal. 124. 2). Namque cinxit eam, inquit, vel ex situ loci : cæterum hoc contentus non fuit, sed maximus ipse murus illi factus est : quod hic subindicat dicens, In cornu, inexpugnabilem nempe esse locum; at quod majus est, Dei subsidium declarat ex metaphora bovini cornu. Etenim tale adagium in vulgus exiit de iis qui in tutum aliquem locum confugiunt. Quia enim omnium fortissimus est taurus, quod vero fortius in eo, est cornu, quo ceu armis utitur, quia captu difficile est, id solent multi dicere: ac Scriptura sæpe cornu unicornis vocat eos, qui in tuto positi sunt. In cornu itaque hic dicit, quasi in tuto, in alto loco : id quod initio dicebat : Filios genui et exaltavi (Isai. 1. 2). In loco pingui: quod Moyses dicebat : Terrant fluentem lac et mel (Exod. 3. 8). 2. El sepem circumposui, el circumvallavi. Sepem aut murum dicit, aut legem, aut providentiam suam. Etenim lex tutius quam murus illos circumcingebat. Et circumvallavi; tutam posui custediam. Quia enim sepes solet esse superatu facilis, aliud ipsis præsidium circumposui. Et plantavi vineam Sorec. In metaphora persistit, quæ non est ad literam explicanda, sed cum scopum attigimus, hoc satis esse debet. Sorec autem hic significat, veram, generosam, non malis nee inferioris notæ propaginibus instructam, sed probatis et præcipuis. Multa namque vitium genera sunt. Et ædificavi turrim, et torcular in medio ejus. Quidam turrim interpretantur templum, et torcular altare: quia illic fructus virtutis cujusque congregabantur, necnon oblationes et hostiæ omnes : ego utique, quod dicere coeperam, nunc etiam dicam, animum nempe metaphoræ scopo adhibendum esse. Per hac enim omnia hoc significare vult : Quie mea erant implevi omnia, omnem exhibui diligentiam. Non attrivi laboribus, non fregi sudoribus, non ipsos jussi ædificare, non fodere, non plantare, sed absolutum ipsis opus tradidi. Neque huc desii benignitatem exhibere, sed Exspectavi ut faceret uvam, et exspectavi tempus opportunum ut fructum ferret, multa usus patientia: illud enim, Exspectavi, id significat. Fecit autem spinas. Infructuosam illorum vitam ostendit, asperam, duram. Qua ergo venia digni fuerint ii, qui post tantam agricolæ curam, tales fructus ipsi reddunt ? 3. El nunc, homo Juda et habitantes Jerusalem, judicate inter me et vineam meam. Magna juris conia. cum ipsos reos constituit judices inter ea quæ ipse, et inter ea quæ illi secerunt. Et nunc. Non commemoro vetera, inquit, sed hodie paratus sum judicium subire. Sic numquam cesso implere mea, vos vestra non impletis. 4. Quid faciam amplius vineæ meæ 1?

Quæ sequuntur post hæc verba. Quid faciam amplius vincæ meæ? usque ad. Quid victoriam, bene multa certe desiderantur in Reg. et Savil. quoniam exspectavi ut faceret uvam, fecit autem spinas. Orationis structura videtur esse obscurior : quocirca necesse est illam dilucidiorem reddamus. Quod dicit, hoc sibi vult : Quid oportebat facere, et non feci? Nimirum, ut talia peccata admitterent. Quid autem objicere possunt? an quod quibusdam prætermissis, ipsi sic deliquerint? Quid faciam ultra vineæ meæ, et non seci ipsi? Quæ seci, inquit, hæc sunt : verum jam factis non contentus sum, neque dico me multa beneficia contulisse : sed si non omnia feci, post quæ nibil faciendum relinquebatur, id rogo dicatis mihi, vos qui hæc consequati, et gestorum testes estis, ex experientia hæc didicistis, non alienos et peregrinos interrogo. 5. Nunc autem annuntiabo vobis, quid faciam vineæ meæ. Quia victoriam reportavit, ingratumque illorum animum demonstravit, tunc demum profert sententiam, et quæ facturus sit dicit, non ut condemnet, sed ut ex metu per minas incusso moderatiores reddat. Auseram sepem ejus, et erit in direptionem : et destruam murum ejus, et erit in conculcationem.

3. Auferam, inquit, auxilium meum, præsidio nudubo, tali providentia vacuos reddam, et adversorum experientia scient, quantis ante bonis fruerentur, cum fuerint omnibus ad direptionem expositi. 6. Et dimittam vineam meam, et non putabitur, neque fodietur. Rursus dico, eum metaphora uti. Si quis tamen id accuratius explorare volucrit, de doctrinæ et mandatorum sollicitudine loquitur. Non enim jisdem fruentur quibus antea; non doctores habebunt, non principes, non prophetas sicut olim, qui ipsos corrigant, qui ipsorum curam gerant. Sicut enim qui vineas colunt, fodiunt, putant, sic qui animas emendant, comminantur, exterrent, docent, reprehendunt: verum iis destituti erunt, inquit, in alienam abducti terram. Et ascendet per eam, quasi per incultam terram, spina: et nubibus mandabo, ne pluant in eam imbrem. Aut desolationem urbis memorat, aut desolationem eorum et uniuscujusque animæ eorum; nubes autem hic quidam dicunt esse prophetas, quippe qui pluviam desuper acciperent, et sibi dicta ad populum transmitterent. Verum ne hi quidem quæ consueverant facient. Etiamsi enim unus vel alter propheta cum ipsis commigrarat, prophetarum tamen turba tunc silebat. 7. Vinea enim Domini Sabaoth domus Israel est, et homo Juda novella plantatio dilecta. Exspectavi, ut saceret judicium, secit autem iniquitatem, et non justitiam, sed clamorem. Quoniam multa nominum metaphora usus est, vineam, turrim, torcular, sepem, fossionem, et putationem vineæ commemorans; ne quis insipientium de vinea hæc dici putaret, sub finem repente totum interpretatus est. Vinea enim Domini Sabaoth domus Israel est. Non enim de plantis mihi sermo est, neque de natura inanimata (a), neque de lapidibus et muris; sed de po-

pulo nostro. Ideo subjunxit, Et homo Juda novella plantatio dilecta: quia scilicet Juda plus obtineret quam cæteræ tribus : eratque illic e vicino situm templum, et reliquus cultus : atque illa magis quam cæteræ omnes florebat, ad regiamque magis accedens, potentior erat. Dilectum autem dixit, rursus illos perstringens, quod tales erga se valde amantem sese exbibuissent. Ea quippe lex est diligentium, ne in oblatis quidem criminationibus magnum suum amorem occultare. Hinc aliud quidpiam non spernendum ediscimus. Quale illud? Nempe quando et quæ Scripturæ loca allegorice interpretari oporteat : neque penes nostram esse facultatem has leges pro lubito explicare, sed ipsam Scripturæ mentem sequi oportere. sicque allegoria uti. Quod autem dico, sie intelligendum. Scriptura nunc vineam dixit, sepem, torcular : nec penes auditorem reliquit, ut pro lubito hæc quibusdam rebus aut personis aptaret; sed in sequentibus sese interpretata est dicens : Vinea enim Domini Sabaoth domus Israel est (Ezech. 17. 3). Ezechiel vero rursum, cum aquilam magnam et magnarum alarum ingredientem in Libanum, et avellentem summum verticem cedri commemorat, non relinquit penes arbitrium auditorum hujus allegoriæ interpretationem; sed explicat ille, quam aquilam dicat, quam cedrum. Et hic rursum in sequentibus, ubi fluvium quemdam violentum inducit in Judæam, ne liceret auditori cuivis personæ pro arbitrio hæc aptare, dixit regem esse eum, quem fluvium nominasset (Isai. 8. 7). Hæc vero lex ubique locorum in Scriptura servatur, ut cum allegorice loquitur, allegoriæ interpretationem afferat, ut ne eorum qui allegorias amant cupidus animus temere et fortuito erret et quocumque seratur. Et quid miraris, si id prophetæ faciant? Proverbiorum certe auctor id observat. Cum enim dixisset: Cervus amicitiæ, et pullus gratiarum tuarum converselur tecum : et sons aquæ tuæ tibi soli sit (a) (Prov. 5.19): interpretatus est, cur hæc diceret, nempe de uxore legitima et libera, ut averteret a meretrice et aliena. Pari modo hic explicavit hoc loco, quam diceret esse vineam. Deinde cum eorum crimina enuntiasset, suppliciaque dixisset, rursus in fine desensionem parat dicens: Exspectavi, ut saceret judicium, fecit autem iniquitatem, et non justitiam, sed clamorem. Juste, inquit, pœnam exigo. Exspectavi enim, Ut faceret judicium, id est, justitiam; ipsi vero contraria exhibuerunt , iniquitatem , injustitiam et clamorem. Clamorem hic vocat acquirendi cupiditatem, injustum furorem, irrationabilem iram, pugnas, contentiones. 8. Væ qui conjungunt domum ad domum, agrum ad agrum aptantes, ut a proximo auferant aliquid. Cum dixisset ipsum clamorem fecisse, id est acquirendi cupiditatem, et rapinas, subjicit iniquitatis speciem multa plenam nequitia; ac rursus a lamentis initium ducit, magnitudinem peccatorum ostendens, eosque insinuans qui incurabili morbo laborabant.

(a) Hæc non ita leguntur in libro Proverbiorum 5. 19. Sic autem sæpe solet Chrysostomus loca Scripturæ alio quam jaceant modo afferre, quia nempe memoriter afferebat.

<sup>(</sup>a) In Greeco, xual toute abore. Ad literam est, de unima inamimata, qualem esse dicit Chrysostomus animam vegetantem in plantis.

δοχεί ασαφεστέρα είναι οιόπερ αύτην σαφεστέραν άνάγχη ποιῆσαι. "Ο γάρ λέγει, τοῦτό ἐστι Τί ἔδει ποιῆσαι, καὶ οὐκ ἐποίησα; Δῆλον, ὅτι τοιαῦτα ἡμαρτον. Τί δὲ έχοντες αίτιάσθαι; ή ως τινων παραλελειμμένων τοιαυτα καὶ ἐπλημμέλησαν; Τί ποιήσω ἔτι τῷ ἀμπελῶνί μου, καί ούκ ἐποίησα αὐτῷ; "Α μὲν ἐποίησα, ταῦτά ἐστι, aday. Eyda onx abxonhar tore Lelendherore' ongs λέγω, ότι πολλά εὐηργέτησα άλλ' εἰ μἡ πάντα ἐποίησα, μεθ' & ποιήσαι λοιπόν ούδὲν ήν, τοῦτο ύμας είπεῖν άπαιτω, ύμας τούς άπολελαυκότας, και μάρτυρας των γεγενημένων δντας, καὶ τῆ πείρα ταῦτα μαθόντας, οὐκ άλhotpious tivas xal Eivous. Nur our draggela upir, ti ποιήσω τῷ ἀμπελῶνί μου. Ἐπειδή τὴν νίκην ήρατο, χαι την άγνωμοσύνην έδειξε την έχείνων, τότε λοιπόν ἐνάγει \* καὶ τὴν ψῆφον, καὶ λέγει ταῦτα ἄ μέλλει ποιείν, ούχ ίνα καταδικάση, άλλ' ίνα τῷ φόδφ τῆς ἀπειλῆς ἐπιεικεστέρους ποιήση. 'Αφελώ τὸν φραγμόν αὐτοῦ, ral Ectal eig biaprayty ral rabelo tor tolzor αύτου, και Εσται είς καταπάτημα.

Υ. 'Αποστήσω, φησί, την εμήν συμμαχίαν, γυμνώσω της βοηθείας, ερήμους καταστήσω της τοσαύτης προνοίας, και είσονται διά των έναντίων ων άπήλαυον έμπροσθεν, όταν ώσι πάσιν είς άρπαγήν προχείμενοι. Καί drήσω τὸν άμπελῶνά μου, καὶ οὐ μὴ τμηθῆ, ούδε μή σχαφή. Πάλιν λέγω, ότι τη μεταφορά χέχρηται. [54] Εί δέ τις χαλ θερμότερον έξετάζειν βούλοιτο, την άπο τῆς διδασχαλίας, την άπο τῶν ἐντολών ἐπιμέλειάν φησιν. Οὐ γάρ ἀπολαύσονται τῶν αὐτων, ων και Εμπροσθεν, ου διδασκάλους έξουσιν, ουκ άρχοντας, ου προφήτας όμοίως τους διορθουμένους αυτους, τους επιμελουμένους αυτών. "Ωσπερ γάρ οι την άμπελον θεραπεύοντες σκάπτουσι, τέμνουσιν, ούτως οί ψυχάς διορθούμενοι άπειλούσι, φοδούσι, διδάσχουσιν, έγχαλούσιν b. άλλ' έν έρημία τούτων ξσονται, φησίν, είς την άλλοτρίαν άπενεχθέντες. Καὶ ἀναβήσεται είς αὐtòr ώς elç χέρσον ἄκανθα και ταῖς regélaiς èrteλούμαι, του μή βρέξαι είς αυτόν ύετόν. "Η την έρημίαν της πόλεώς φησιν, ή την έρημίαν την έαυτων, καλ της εκάστου ψυχής, νεφέγας δε ενταύθα τούς προφήτας τινές λέγουσιν, άτε άνωθεν τον ύετον δεχομένους καλ παραπέμποντας τῷ δήμφ τὰ λεγόμενα. 'Αλλ' οὐδὲ οὖτοι, φησί, τὰ συνήθη ποιήσουσιν. Εί γὰρ καὶ είς που καὶ δεύτερος συναπηλθεν, άλλ' ο δήμος των προφητών τότε ξείγα. Ὁ γὰρ ἀμπελων Κυρίου Σαδαωθ οἶκος τοῦ Ίσραήλ έστι, καὶ ἄνθρωπος τοῦ Ἰούδα νεόφυτον ήταπημένον <sup>ε</sup>. "Εμεινα, Ίνα ποιήση χρίσιν, ἐποίησε δὶ droμίαr, καὶ οὐ δικαιοσύνην, d.l.là κραυγήν. Επειδή πολλή τη μεταφορά διά των όνομάτων έχρήσατο. άμπελώνα, και πύργον, και προλήνιον, και φραγμόν, καί σκαφητόν, και τμησιν άμπέλου λέγων, ίνα μή περί -δγελ άτ τος των τότε ανοήτως γομίση είναι τα λεγόμενα, ταχέως πρός τῷ τέλει τὸ πᾶν ἡρμήνευσεν. 'Ο γάρ

<sup>a</sup> Savilius suspicatur legendum ἐπάγει. Hæc vox certe ma-

gis in usu est; sed ἐνάγει ferri potest.

b Ἐγκαλοῦσιν deest in Reg. et Savil., nec lec interprete. Sed habetur in Bavarico et in Morel. nec lectum est ab

Reg. et Morel. et textus Biblicus νεόφυτον ήγαπημένον. Morel., νεόφυτος ήγαπημένος. Sed in Morel. infra sic legitur, γεόρυτον ήγαπημένον.

άμπελων Κυρίου Σαδαωθ οίκος του Ίσραήλ έστιν. Ού γάρ περί φυτών ό λόγος μοι, φησίν, ούδε περίψυχής άψύχου, ούδὲ περὶ λίθων καὶ τοίχων, άλλά περὶ δήμου τοῦ ἡμετέρου. Διὸ καὶ ἐπήγαγε· Καὶ ἄνθρωπος τοῦ 'Ιούδα rεόφυτυν ήγαπημένον επειδή πλέον τι είχε τῶν δέχα φυλῶν, χαὶ ὁ ναὸς αὐτόθι πλησίον ἦν, χαὶ ἡ λοιπή θεραπεία, και των άλλων μάλλον ήνθει, και βασιλιχωτέρα ήν ή φυλή χαὶ δυνατωτέρα. Ἡγαπημέ**νον δὲ** είπε, πάλιν αὐτῶν χαθαπτόμενος, ὅτι περὶ τὸν σφοδρὸν έραστην τοιούτοι γεγόνασι. Τοιούτης γάρ των φιλούντων ό νόμος, μηδέ έν αύτοῖς τοῖς ἐγκλήμασι κρύπτει». της οίχειας άγάπης την ύπερδολήν. Έντευθεν ού μικρόν και έτερον μανθάνομεν. Ποίον δή τουτο; Το πότε και τίνα άλληγορείν χρή των Γραφών, και ώς ουκ εσμέν χύριοι τῶν νόμων τούτων αύτοὶ, ἀλλὰ δεἴ αὐτῇ τῇ **δια**νοία τῆς Γραφῆς ἐπομένους, οῦτω τῷ τῆς ἀλληγορ**ίας** κεχρήσθαι τρόπφ. \*O δε λέγω, τοιοῦτόν έστιν· Είπεν άμπελώνα νῦν ή Γραφή, φραγμόν, προλήνιον: ούχ άφηκε χύριον γενέσθαι τὸν ἀχροατὴν ἀρμόσαι τὰ εἰρημένα οἶς εσούλετο πράγμασιν, ή προσώποις, άλλα προϊούσ**α έαυ**την ηρμηνευσεν, είπουσα. 'Ο γάρ άμπελων Κυρίου Σαβαώθ οίκος τοῦ Ἰσραήλ ἐστι. Καὶ [55] ὁ Ἰεζεκιἡλ δὲ πάλιν ἀετὸν χαλῶν μέγαν χαὶ μεγαλοπτέρυγον εἰσιόντα είς τον Λίδανον, και άποκνίζοντα το άκρον τῆς κέδρου, ούδε έχει ἀφίησιν επί τἢ γνώμη τῶν ἀχροατῶν χείσθαι τῆς άλληγορίας την έρμηνείαν, άλλά καὶ αὐτὸς λέγει, τίνα μέν τον άετον φησι, τίνα δὲ τὴν κέδρον. Καὶ ούτος δὲ πάλιν προϊών, ποταμόν τινα σφοδρόν ἀνάγει, λέγων. ἐπὶ τὴν Ἰουδαίαν, ἴνα μὴ ἐξῇ τῷ ἀχούοντι κατὰ τὴν οίχείαν γνώμην άρμόζειν το είρημένον προσώπφ φ βούλεται, είπε και τον βασιλέα τούτον, δν ποταμόν εκάλεσε. Καὶ πανταχοῦ τῆς Γραφῆς οὖτος ὁ νόμος, ἐπειδὰν ἀλληγορή, λέγειν και άλληγορίας την έρμηνείαν, ώστε μή άπλως, μηδε ώς ξτυχε την άχολαστον επιθυμίαν των άλληγορείν βουλομένων πλανάσθαι καλ πανταχού φέρεσθαι. Και τί θαυμάζεις, εί οί προφήται; Και ό Παροιμιαστής δὲ ούτω ποιεί. Είπων γάρ, "Ελαφος φιλίας, και πώλος των χαρίτων όμιλείτω σοι· και ή πηγή τοῦ ὕδατός σου ἔστω σοι μόνω, ἡρμήνευσε τίνος ένεκεν ταῦτα Ελεγεν, ότι περί γυναικός εννόμου και ελευθέρας, άποτρέπων πόρνης καὶ άλλοτρίας ἄπτεσθαι. Οὐτω δή χαι ούτος ένταῦθα είπε, τίνα ξφησε τον άμπελώνα είναι. Είτα έπειδή είπεν αύτων τὰ έγκλήματα, είπε τὰς τιμωρίας· πάλιν πρός τῷ τέλει τὴν ἀπολογίαν τίθησκ: λέγων • Εμεινα, Ινα ποιήση κρίσιν, έποίησε δε άναμίαν, και οὐ δικαιοσύνην, άλλά κραυγήν. "Οτι δικαίως, φησίν, άπαιτῶ δίκην. 'Ανέμεινα γάρ., "Ira. ποιήση πρίσιτ, τουτέστι, δικαιοσύνην αύτολ δε τά έναντία επεδείξαντο, άνομίαν, άδικίαν καλ κραυγήν. Κραυγήν ενταύθα την πλεονεξίαν λέγει, τὸν ἄδικον θυμόν, την όργην την άλόγιστον, τάς μάχας, τάς φιλονειxiaς. Oùal oi συνάπτοντες oixiar πρός oixiar, xal appor πρός appor explorers, tra του πλησίου apέλωνταίτι. Είπων ότι κραυγήν έποίησε, τουτέστι πλεονεξίαν, άρπαγάς, λέγει και το είδος της άδικίας, πολλής έμπεπλησμένον τῆς χσχουργίας. Καὶ πάλιν ἀπὸ θρήνων άρχεται ο, τὸ μέγεθος των άμαρτημάτων ένδεικνύμενος, χαὶ τοὺς τὰ ἀνίατα νοσοῦντας ἐμφαίνων.

d Bavaricus hic adjicit έμεινα ίνα ποιήση χαρπόν, etc. Sed non video hæc apte repeti hoc loco.

• 'Από θρήνων άρχεται, sic Bavaricus recte, ut respondeat voci οὐαί supra. Alij ἀπ' ἀπανθρωπίνων άρχεται.

δ. Ταύτα δε και νύν τολμώμενα ίδοι τις άν παρά τών κακώς τῷ κλούτφ κεχρημένων, οἶ τὰς γειτνιάσεις ἐπινοοῦσιν, ούχ εἰς ἀσφάλειαν, ἀλλ' εἰς ἐπιδουλὴν τῶν πλησίον, καθάπερ πῦρ ὀδῷ βαδίζον, οῦτω τοὺς ἐκ γειτόνων πάντας ἐπινεμόμενοι. Μἡ οἰκήσετε μόνοι ἐπὶ εής τής; Ηχούσθη γάρ rữr είς τὰ ὧτα Κυρίου Σαδαώθ ταῦτα. Δείχνυσιν ἀνόνητα χάμνοντας χαὶ εἰχῆ καλ μάτην. Έπειδή γάρ ούχ οδτως αι κολάσεις καλ αί τιμωρίαι τούς τοιούτους άγαγείν εἰώθασιν, ώς τὸ μαθείν άπριδώς, ότι ούχ άπολαύσονται της άρπαγης, ταύτην αὐτοῖς ἐπάγει τὴν ἀπειλήν, λέγων, ὅτι χαμοῦνται μέν και ταλαιπωρήσουσι, και την άμαρτιαν καρπώσονται, τῆς δὲ ἀπολαύσεως ἐχπεσοῦνται [56]. Οὐχ ἐφησυχάζει γάρ, φησί, τοῖς γινομένοις ὁ ἀχοίμητος ὀφθαλμός. Τὸ δὲ, Ἡχούσθη νῦν, ούχ ὡς τότε τῶν πραγμάτων γνωρίμων γενομένων αὐτῷ ταῦτά φησιν, ἀλλ' ὡς τῆς δίχης κατά πόδας ἰούσης λοιπόν, και της άνταποδόσεως γινομένης. Έαν γάρ γένωνται οίκίαι πολλαί, είς έρημον ἔσονται μεγάλαι καὶ καλαὶ, καὶ οὐκ ἔσονται ol κατοικοῦντες ἐν αὐταὶς.

Τοιούτον γάρ ή πλεονεξία δταν πλείονα περιδάλλη τοίς έχουσι, και των προτέρων αύτους εξήγαγεν. Ο δή καλ ένταυθα αίνίττεται λέγων, ότι "Όταν οἰκοδομήσητε λαμπρώς, και τὰ πάντων ύμων αὐτών ποιήσησθε, τότε και των προτέρων αποστήσεσθε. Και στήσονται αι οίκία: οίκήτορας μέν ούκ έχουσαι, σάλπιγγος δὲ πάσης λαμπροτέραν άφιείσαι φωνήν κατά των παρά την άρχην ήρπακότων αύτάς, της έρημώσεως της επιτεταμένης άντι τροπαίου τινός φαινομένης. Οδ τάρ έργωνται δέκα **ζεύγη βοῶν, ποιήσει περάμιον ἔν· καλ ὁ σπείρων** άρτάδας έξ, ποιήσει μέτρα τρία. Από της πόλεως έπλ την της χώρας ερημίαν εξάγει τον λόγον, ώστε πάντοθεν καταπλήξαι τὸν ἀκροατήν. Οὕτε γὰρ αἰ οἰκία:, φησὶ, χαθέξουσι τοὺς ἐνοιχοῦντας, ούτε ή γῆ τὴν αὐτῆς ἐπιδείξεται δύναμιν. Καὶ γὰρ ἐξ ἀρχῆς διὰ τὴν τοῦ ᾿Αδὰμ άμαρτίαν άχάνθας χαὶ τριδόλους έξήνεγχε καὶ μετ' ἐχείνον, διὰ τὴν τοῦ Κάῖν παραγομίαν, ἐλάττονα πολλῷ τον πόνον τον έχείνου α και της οίχειας ισχύος την φοράν επεδείχνυτο. Καὶ πολλαχοῦ δὲ άλλαχοῦ ίδοι τις ἄν διά τλς τῶν ἀνθρώπων ἀμαρτίας αὐτὴν χολαζομένην. Καὶ τί θαυμάζεις, εί πηροί τὰς γονὰς αὐτῆς χαὶ τὰς ὡδίνας των ανθρώπων ή παρανομία, όπου γε καὶ φθαρτή δι' ήμας έγένετο, και άφθαρτος πάλιν δι' ήμας γίνεται; Έπειδή γάρ δλως το είναι δι' ήμας έλαδε και την ήμετέραν διακονίαν, και το ούτως ή έκείνως είναι πάλιν έντεῦθεν λαμδάνει τὴν ἀρχὴν καὶ τὴν ρίζαν. Οὕτω γοῦν καλ ἐπὶ τοῦ Νῶε. Ἐπειδή πρὸς κακίαν ἐσχάτην ἐξώκειλε των ανθρώπων ή φύσις, πάντα ξφύρετο τὰ πράγματα, και σπέρματα, και φυτά, και άλόγων γένη, και ή γῆ, καὶ θάλαττα, καὶ άἡρ, καὶ δρη, καὶ νάπαι, καὶ βουνοί, και πόλεις, και τείχη, και οίκίαι, και πύργοι · και πάντα άπλῶς ἐχείνφ τῷ φοδερῷ τότε ἐχρύπτετο πελάγει. Καὶ έπειδή πάλιν έπιδουναι το γένος έδει, την οίχείαν εύταξίαν ἀπελάμδανεν ή γῆ, καὶ εἰς τὴν προτέραν εύμορφίαν ἐπανήει πάλιν. Ίδοι δ' ἄν τις τοῦτο καὶ ἐπὶ μέρους γινόμενον διά την είς άνθρώπους τιμήν. Καὶ γάρ πέλαγος ήφανίσθη, και πάλιν εφάνη, και ήλιος εχαλινώθη μετά σελήνης, και τον οίκειον δρόμον επέλιπε, και πύρ τά δδετος επεδείξατο, και γῆ τὰ πελάγους, και πέλαγος τὰ της γης και πάντα, ώς είπειν άπλως, πρός την των

άνθρώπων μετασχηματίζεται λυσιτέλειαν. Καλ επειδή πάντων τιμιώτερος ανθρωπος, και δι' αύτον τα γενόμενα άπαντα, διά τοι τουτο και νυν, [57] επειδή ήμαρτεν ό των Ίουδαίων δημος, επέχει της γης τάς ώδινας όθεδς, καλ μετά πολλούς πόνους καὶ ἰδρῶτας οὐκ ἀφίησι τὰς ἐκείνης λαγόνας την είωθυζαν φοράν ένεγχεζν, ζνα χάντεῦθεν μάθωσιν, ότι ου γεωργικών χειρών τέχνη, ουδε βόες καλ άροτρον, οὐδὲ γῆς φύσις, οὐχ άλλο τῶν τοιούτων οὐδέν, άλλ' δ τούτων άπάντων Δεσπότης ούτός έστιν ό καλ δαφιλεί τη χειρί πάντα έχχεων, και πάλιν, έπειδαν βούληται, συστέλλων άπαντα. Οὐαλ οἱ ἐγειρόμενοι τὸ πρωί, παὶ το σίκερα διώκοντες, οι μένοντες το οψέ. 'Ο γάρ οίνος αὐτοὺς συγκαύσει. Μετά γάρ κιθίρας καὶ ψαλτηρίου και τυμπάνων και αύλων τὸν οίνον πίνουσι. τὰ δὲ ἔργα τοῦ Θεοῦ οὐκ ἐμελέπουσι, καὶ τὰ ἔργα των χειρών αὐτοῦ οὐ κατανοοῦσι. Κατηγορή σας αὐτών πλεονεξίαν πολλήν, και την ρίζαν τοῦ κακοῦ τίθησιν. Αυτη δε ήν ή μέθη, μυρίων γινομένη κακών υπόθεσις, και μάλιστα όταν μετά τοσαύτης τολμάται της ύπερ-

ε'. Σχόπει γοῦν πῶς μετὰ ἀχριβείας αὐτοὺς χωμφδεί. Πάσαν γάρ την ημέραν είς τοῦτο δαπανάσθαί φησιν. Οὐ γάρ όταν άριστοποιείσθαι δέη, τούτο πράττουοι, φησίν, άλλά πάντα τον καιρόν μέθης ποιούντες καιρόν, καὶ ἐκ προοιμίων τῆς ἡμέρας, ὅτε μάλιστα αὐτοῖς προσέχειν έχρην, πολλώ τώ ακράτω διδόντες ξαυτούς, και ακοντες λοιπόν και μέχρι της εσπέρας εναπομένοντες τῷ νοσήματι. Έπειδάν γάρ άπαξ φθάσωσι χαταποντισθήναι είς τον τῆς ἀχρασίας βυθόν, και τῶν κατά φύσιν ἐκπέσωσι φρενών, και την ψυχήν αιχμάλωτον τη πονηρά της μέθης παραδώσωσε τυραννίδε, καθάπερ πλοΐον άνερμάτεστον, και κυδερνήτου και ναυτών άπεστερημένον, άπλώς καὶ εἰκῆ φέρεται, τἢ τῶν ὑδάτων ἀτάκτφ βύμῃ πανταχου περιαγόμενον, τον αυτόν δή τρόπον και ούτοι υπο της μέθης ύποδρύχιοι γενόμενοι. Διό φησιν · Oùal ol έγειρόμετοι τὸ πρωΐ, καὶ τὸ σίκερα διώκοντες. Οὐ γάρ την χρείαν επλήρουν, ούδε άνέμενον επιθυμίας γενομένης πληρώσαι την ένδειαν, άλλ' έργον έποιούντο τούτο και μελέτην, το διηνεκώς μεθύειν. Διό φησιν. Οί διώκοντες σίκερα. Σίκερα δὲ ἐνταῦθά φησι τῶν φοινίχων τον όπον, δν επετήδευον, συντρίδοντες τον χαρπόν καί καταθλώντες, είς οίνου μετασχηματίζειν φύσιν. Καρωτικόν δέ έστι το τοιούτον, και μέθης έργαστικόν. 'Αλλ' οὐδὲν ὑφωρῶντο τούτων ἐκεῖνοι, τὴν ἡδονὴν πανταχοῦ διώχοντες, μένοντες τὸ όψέ. Ὁ τὰρ οἶνος αὐτοὺς συγκαύσει. Τοιαύτη γάρ τῆς μέθης ή φύσις προῖοῦσα αθξεται, και χαλεπώτερον το δίψος ποιεί. Είτα και έτερον ούχ Ελαττον Εγχλημα του προτέρου προστίθησι, λέγων Μετά τάρ κιθάρας καὶ ψαλτηρίου καὶ τυμπάνων zal ablür tor olvor zirovot. Touto zal Etepos èyxaλεί προφήτης λέγων. Οι πίτοντες τὸν διυλισμένον olror, και τὰ πρώτα μύρα χριόμετοι, οι κροτούττες πρός την φωνην b των όργανων. Ως έστωτα έλογίσυντο, καὶ οὐχ ὡς φεύγοντα. Καὶ γὰρ ἐσχάτης ἀναλγησίας τούτο τὸ σημείον, καὶ ψυχῆς ἐκλελυμένης, τὸ θέατρον ποιείν την οίκίαν την έαυτου, και τοιούτοις ασμασιν ξαυτούς ξχδιδόναι. "Οπερ καὶ ή μέθη ποιεί" σχοτούσα, τούτο ή μουσική μαλάττουσα το εύτονον τῆς διανοίας, καλ κατακλώσα [58] τῆς ψυχῆς τὴν ἀνδρείαν. και επι μείζονας εξάγουσα άσελγείας. Τὰ δε έργα τοῦ

a Hic omnino legendum videlur τῶν πόνων τῶν ἐκείνου, ut etiam animadvertit Savilius.

In Biblis legitur of ἐπικοατοῦντες πρὸς τῆν σωνήν locusque hic Amosi inversus affertur, uti supra dicebamus.

4. Hæ etiam nunc tentari videre est ab iis, qui male divitiis utuntur, qui vicina loca invadere cogitant, non ut securitatem pariant, sed ut insidias proximis moliantur, qui ut ignis grassans, ita vicinos omnes spoliant. Numquid habitabitis soli super terram? 9. Audita sunt enim nunc in auribus Domini Sabaoth hæc. Ostendit illos frustra laborare et nullo fructu. Quia enim non ita supplicia et cruciatus hujusmodi homines abducere solent, ut cum probe didicerint, se rapinæ fructum non percepturos, hanc in eos fert comminationem dicens, ipsos laboraturos, et miseriis affectos peccatum admissuros, sed ab ejus usu et fructu lapsuros esse. Non enim insomnis ille oculus talibus visis facinoribus quiescet. Illud vero, Audita sunt nunc, non dicit quasi tunc res gestæ notæ sibi essent, sed quasi ultio e vestigio sequeretur, retributioque instaret. Si enim suerint domus multæ, in solitudinem erunt magnæ et pulchræ, nec erunt qui habitent in eis.

Avaritiæ morbus. - Hujusmodi est avaritia : cum plura possessoribus addit, ipsos etiam ex prius possessis dejicit. Quod etiam hic subindicat dicens: Cum splendide ædificaveritis, et omnium bona vobis corrascritis, tunc etiam ab iis, quæ prius habebatis, excidetis. Et stabunt ædes nullos habitatores habentes, sed tuba clariorem emittentes vocem contra eos qui illas prius rapuerant, vastitate illa tanta tropæi instar exhibita. 10. Ubi enim operantur decem juga boum, faciet lagunculam unam : et qui sominat artabas sex, faciet mensuras tres. Ab urbe in agri vastitatem sermonem educit, ita ut undique auditorem percellat. Neque enim domus, inquit, habitatores detinebunt, neque terra suam ostendet nativam virtutem. Etenim ab initio ob Adæ peccatum spinas et tribulos protulit; ac post illum, propter Caini iniquitatem, multo minorem quam labores ejus exigebant, et quam vis nativa terræ postulabat, proventum tulit. Sæpeque alibi videre est terram ob peccata hominum plecti. Et quid miraris, si iniquitas terræ fertilitatem obtundat hominumque secunditatem, quando etiam propter nos corruptibilis facta est, et propter nos rursum incorruptibilis efficitur? Quia enim propter nos omnino, et propter ministerium nostrum, exsistentiam accepit, hinc etiam accipit ut hac vel illa conditione sint ejus principium et radix. Sic etiam tempore Noe factum. Quia in extremam nequitiam natura hominum deflexerat, res omnes miscebantur, semina, plantæ, brutorum genera, terra, mare, aer, montes, saltus, colles, urbes, muri, domus, turres: omniaque prorsus terribili illo pelago obruebantur. Quia vero rursum necesse erat ut humanum genus accresceret, terra nativum suum ordinem accepit, et in priorem elegantiam restituta est. Id autem videas ex parte factum in hominum honorem. Etenim pelagus se summovit, et iterum apparuit, sol refrenatus est com luna, solitumque cursum deseruit, ignis quæ ad aquam pertinebant præstitit, terra quæ ad pelagus, pelagus quæ ad terram : omniaque, ut semel dicam, in utilitatem hominum se transformant. Et quia omnia honore præcedit homo, propterque ipsum omnia

facta sunt; ideo et nunc, quia Judaicus populus peocavit, terræ partus Deus cohibet, ac post multos labores sudoresque non sinit ejus viscera solitum proventum referre; ut inde discant, non agriculturæ artem, nec boves et aratrum, neque terræ naturam. nec aliud simile quidpiam, sed horum omnium Dominum esse, qui liberali manu omnia effundit, et iterum, cum vult, omnia cohibet. 11. Væ qui surgunt mane, et siceram persequuntur, qui manent ad vesperam. Vinum enim succendet eos. 12. Nam cum cithara et psalterio et tympanis et tibiis vinum bibunt : opera autem Dei non respiciunt, et opera manuum ejus non considerant. Postquam ingentem illorum avaritiam redarguit, mali radicem hic ponit. Hæc vero erat ebrietas. sexcentorum causa malorum : cum maxime illa modum omnem excedit.

5. Contra ebrietatem. — Observa igitur, quam accurate illos traducat. Totum enim diem in hæc insumi dicit. Neque enim cum prandendum est, id faciunt, inquit, sed omne tempus in ebrietatis tempus vertentes, ab ortu dici, quando maxime sibi attendere debebant, multo mero se dedentes, vellent nollent deinceps usque ad vesperam in morbo perseverabant. Quando enim semel in voraginem intemperantiæ sese demerserant, ac de naturali mentis statu deciderant, animamque captivam pravæ ebrietatis tyrannidi tradiderant; quemadmodum navis non saburrata, gubernatoreque et nautis destituta, fortuito et quoquoversus fertur, temerario aquarum impetu exagitata: cumdem in modum hi ebrietate demersi feruntur. Ideo ait : Væ qui surgunt mane, et siceram persequentur. Non enim necessitatem explebant, neque appetitum exspectabant, ut illi facerent satis: sed in hoc toti incumbebant, hoc curabant, ut perpetuo temulenti essent. Ideirco ait : Qui siceram persequuntur. Siceram enim hic dicit palmarum succum (a), quam conficiebant, fructum conterentes et contundentes, ut in vini transformarent naturam. Soporificum autem est illud, ebrietatemque parit. At illi nihil horum observabant, voluptatem ubique persequentes, et usque ad vesperam manentes. Vinum enim succendet eos. Talis quippe est ebrietatis natura: progressa augetur, et graviorem sitim excitat. Deinde aliud non minus priore crimen objicit dicens : Nam cum cithara et psalterio, et tympanis et tibiis vinum bibunt. Hanc criminationem profert alter propheta dicens : Qui bibunt desæcatum vinum, et primis unquentis uncti, qui plaudunt ad vocem organorum. Quasi stantia reputaverunt, et non quasi fugientia (Amos 6. 6. 5). Etenim extremæ stoliditatis signum est, animique dissoluti domum suam in theatrum vertere. et hujusmodi canticis se dedere. Quod et ebrietas

(a) Singularis certe vocis, sicera, interpretatio. Nemo quippe nescit, hanc vocem Hebraicam esse: ex אברע nimirum expressum est, sicera. Significat autem omne potionis genus inebriandi vim habens; unde a cæteris interpretibus redditur, ebrietas. Hesychius interpretatur, vinum condimentis mixtum. Tempore fortasse Chrysostomi, liquor ex palmarum succo confectus, sicera vocabatur. Eam quippe interpretationem ipsum esse commentum non putavorim.

facit tenebris offundens, hoc et musica operatur vigorem mentis emolliens, roburque animi frangens, et ad majorem alliciens lasciviam. Opera autem Dei non respiciunt, et opera manuum ejus non considerant. Vel miracula ejus dicit, vel naturæ contemplationem. Ouomodo autem possint horum spectatores esse, cum diem in noctem vertant, noctu vero nihilo melius sint affecti, quam mortui? quomodo poterunt solem orientem videre, cæli splendentem pulchritudinem, vespereque varium illum stellarum chorum, cæterarumque creaturarum ordinem et ministerium, exteriorlbus interioribusque oculis privati? Non parum ergo in hoc læsi sunt, quod numquam contemplati Dei mirabilia ex hac vita discedant, cum omni tempore chrictatis tenebris obruti fuerint. 13. Igitur captivus factus est populus meus, eo quod non cognoverint Dominum. Rursus quod futurum erat ut præteritum annuntiat, et pænam infert delicto huic. Siquidem vel ipsa ebrietas quodvis supplicium exæquat, tumultuin in anima pariens, caligine mentem replens, captivam ipsam constituens, innumeris illos interius et exterius obruens morbis. Hoc noverat Paulus, nempe malitiam pro supplicio esse; ideo ait: Et mercedem quam oportuit, erroris sui in semetipsis recipientes (Rom. 1. 27). Verum quando id etiam stoliditatis eorum proprium est, quod puniantur, nec se puniri sentiant, quod ægrotent, nec sciant se ægrotare, ab exteris etiam supplicium inducit, aitque : laitur captivus factus est populus meus, eo quod non cognoverint Dominum. Et multitudo facta est mortuorum propter samem et sitim aquæ. Vide multam insertam in supplicio monitionem, neque gravissimam statim induci sectionem. Neque enim subito captivitatem intulit, sed samem prius et sitim, ut domi manentes, meliores evaderent, neque ob incurabilem morbum barbarorum exercitum attraberent. Quia vero non cesserunt, nihilque inde lucrati sunt, extremum denique ipsis inducit supplicium. Attamen ante illa, verbis extollit et amplificat famis calamitatem, dicens: 14. Dilatavit infernus animam suam: non quod infernus animam habeat : sed personæ forma minas intentat, ut majore cum emphasi loquatur, ingentique timore auditorum animos percellat. Ideo in prosopopæia persistit dicens: Et aperuit os suum, ut non cesset : quasi de fera verba faciens, et imaginem rerum prope ipsos adducens. Quodque gravius est, non modo aperuit os suum, sed hianti ore manet, nec ex jam absorptis satiatur. Et descendent ad eum gloriosi, et magnates, et divites, et pestes ejus. Exhine, ut scias non secundum naturæ ordinem hæc ficri, sed a Deo immissam esse plagam, et decretum ex cælo delatum, in dignitate et potentia constitutos, qui omnia miscebant, resque Judæorum subvertebant, eo descensuros esse ait.

6. Pestes autem illos jure vocat, utpote qui nequitiam non penes se servarent, sed etiam ad alios morbum transmitterent. Talis quippe est pestilentiæ natura: cum ab uno corpore cœperit, gradatim in multiudinem grassatur. Et exsultans in ea. Qui deli-

ciis vacat, qui exsultat, qui putat se immobilia possidere bona, ipse quoque cadet et capietur. 15. Et ha. miliabitur homo, et inhonorabitur vir : et oculi sublimes humiliabuntur. 16. Et exaltabitur Dominus solus Sabaoth in judicio. Vide rursus Dei providentiam. Non enim internecionem adducit, neque totum e medio abripi populum permittit, sed quosdam relinquit, ut ex abeuntium supplicio resipiscant. Hoc ergo subindicans ait, Humiliabuntur, id est, qui manent, qui relicti sunt. Et exaltabitur Dominus Sabaoth in judicio. et Deus sanctus glorificabitur in justitia. Duo ponit bona, et illos nempe timorem deposituros esse, melioresque futuros, et Deum admirationi fore apud omnes; id emm sibi vult illud, Exaltabitur et glorificabitur; per supplicium nempe, ac per ipsam ultionem. Quid autem est 1, In judicio? Per ultionem. 17. Et pascent dispersi quasi tauri, et deserta eorum, qui assumpti sunt 🔩 agni comedent. Relictorum paucitatem his subindicat. et ingentem regionis solitudinem. 18. Væ qui attrahunt peccata sua ut funiculo longo, et quasi jugi corrigia vitulæ iniquitates suas. 19. Qui dicunt: Cito appropinquent quæ faciet Deus, ut videamus : et veniat consilium sancti Israel, ut sciamus. Prophetis frequenter comminantibus et terribilia prænuntiantibus, pseudoprophetæ ad gratiam loquentes, populique vigorem dissolventes, illorum dicta falsa, sua vera esse dictitabant. Multi ergo seducti illorum verbis non credebant. Deinde quia prophetiæ non statim atque pronuntiatæ erant, eveniebant; prophetiæ namque natura erat, multo ante tempore ea pronuntiare quæ eventura erant; quoniam ergo frequenter prophetæ famem, pestem, bellaque prædicebant, nec tamen ea rcipsa ostendebant, interim multi ex iis, qui decepti erant, ex cunctatione ad non credendum occasionem accipientes, dicebant : Veniant quæ dicuntur ; si vere dicitis, accedant res ipsæ; exhibete nobis ex operibus ipsis consilium Dei. Quia igitur ejus patientiam incredulitatis occasionem efficiebant, et peccatis suis hoc adjiciebant, tum quod non crederent, tum quod ob incredulitatem segniores evaderent, jure ipsos propheta luget dicens: Quasi funiculo longo, sic contra vos trahitis iram Dei, et nequitiam vestram augetis. Quia enim dictis non creditis, id relinquitur demum, ut rerum vobis experientia afferatur. Ita ut vos ipsi mala vobis attrahatis, qui verbis fidem non habetis. Ideo ait : Væ qui attrahunt peccata sua; id est, retributionem peccatorum: quasi longo funiculo e longinguo trahitis, inquit, definitam peccatis vestris ultionem, et quasi jugi corrigia vitulæ subjugalis, ut exprimat illorum studium et curam in peccando. Ut si quis loro forti quid pertraxerit, sic vos per incredulitatem Dei iram contra vos trahitis. Deinde dicit quomodo tra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hæc verba, et per ipsam ultionem... per ultionem, deerant in Morel, sed ex Regio desumpta sunt. Bavaricus etiam habet, sed aliquot adjectis vocibus. Illaque legerat Tilmannus interpres.

and interpress in the present of the control of th

: ἐμειλέπουσι, καὶ τὰ ἔργα τῶν χειρῶν αὐτοῦ οορίσιν. "Η τὰ θαύματα αὐτοῦ φησιν, ή τῆς την θεωρίαν. Πώς δ' αν δύναιντο γενέσθαι θεαμέν ήμέραν νύχτα έργαζόμενοι, την δε νύχτα ρών ούδεν άμεινον διακείμενοι; πώς δυνήσονται εΐν ἀνατέλλοντα, καλ ούρανοῦ κάλλος λάμπον, κοικίλον των άστρων εν έσπέρα χορόν, και την ές πτίσεως εύταξίαν τε καὶ διακονίαν, τῶν ἔξωθεν · **ἔνδοθεν** όφθαλμῶν ἀπεστερημένοι; Οὐ μικρὸν **ρ ἡδίχηνται, τὸ ἀθέατοι ε τῶν τοῦ Θεοῦ θαυμά**του παρόντος άπελθεϊν βίου, πάντα τον χρόνον έν πι της μέθης κατορωρυγμένοι. Tolrur αλχμξγενήθη ο λαός μου, διὰ τὸ μὴ εἰδέναι αὐτοὺς κον. Πάλιν το μέλλον ώς γεγενημένον απαγγέλτιμωρίαν ἐπάγει τῆ πλημμελεία ταύτη. Ίχανἡ - και αυτή ή μέθη άντι πάσης γενέσθαι κολάιρύθους εμποιούσα τη ψυχή, ζόφου πληρούσα την , αίχμάλωτον καθιστώσα αύτην, μυρίων αύτους έσα νοσημάτων, των ενδοθεν, των εξωθεν. Οίδε ελ Παύλος, ότι χαχία άντι τιμωρίας γίνεται διό al thr artifuoblar, hr έδει, τῆς πλάτης αὐ**ἐω**υτοῖς ἀπολαμβάνοντες. 'Δλλ' ἐπειδη καλ ές άναισθησίας αὐτῶν, τὸ χολάζεσθαι, χαὶ μηδὲ σθαι, το νοσείν, και μή ειδέναι ότι νοσούσιν, έπι των » έξωθεν τιμωρίαν, λέγων · Tolrur αλχμέγενήθη ο λαός μου, διά το μή είδεναι αὐτοὺς pior. Καὶ πληθος ἐγενήθη rεκρῶν διὰ λιμὸν 🗫 εδατος. "Όρα και έν τη τιμωρία πολλην την εν. χαλ ούχ άθρόον την βαρυτάτην εναγομένην Οὐ γὰρ εὐθέως τὴν αἰχμαλωσίαν ἐπήγαγεν, μέν πρότερον και αύχμον, ίνα οίκοι μένοντες, μ βελτίους, μηδέ άνίατα νοσοῦντες έφελχύσωντων βαρδάρων στρατόπεδον. Έπειδη δε ούχ 362 εχέρδαναν έντευθεν, επάγει λοιπόν την έσχάμερίαν αύτοζς. 'Αλλ' δμως πρό έχείνων ταύτην και εξογκοί τῷ λόγφ την τοῦ λιμοῦ, λέγων. weer ο άδης την ψυχην αύτοῦ· ούχ ώς ψυχην υ Εχοντος, άλλά προσωποποιεί την άπειλην, έμσερον τον λόγον ποιήσαι βουλόμενος, και φόδον γεα έναποθέσθαι τη διανοία των ακουόντων. Διδ ιμένει λέγων Και διήτοιξε το στόμα αύτου, ι διαλιπείν. ώς περί θηρίου τινός διηγούμενος, ρύς αύτῶν τὴν εἰχόνα τῶν πραγμάτων ἄγων. Καὶ πλεπώτερον, ότι ούχ ήνοιξε το στόμα μόνον, άλλά κε χεχηνώς, και κόρον ού λαμδάνων τῶν ἐν αὐορυττομένων d. Kal καταδήσονται είς αὐτὸν ol s, zal vi μεγάλοι, και οι πλούσιοι, και λοιμοί Είτα, ΐνα μάθης, [59] ότι ού κατά φύσεως άκοι το γινόμενον ήν, άλλα θεήλατος ήν ή πληγή, και έχ τῶν ούρανῶν κατενεχθεἴσα, τοὺς ἐν περιφακός εν δυναστεία, τούς πάντα συγχέοντας, καί ελ κάτω τὰ τῶν Ἰουδαίων ποιούντας πράγματα, ; ἐχεῖ χαταθήσεσθαι ἔφησε.

σεμούς δε είχοτως αύτους χαλεί, άτε ού μέχρι έαυ-

μ τὸ ἀθέατον, mendose.

re καὶ τήν.

apposite notat Savilius : « Boisius ἐπαγομένην τι-vel πόλασιν. Puto potius pro τόλμαν reponendum το-enim sepius loquitur Noster. Sic in his ipsis in Commentariis infra in capitis septimi versum 11: μετά είξε σφοδρότητος ἐπάγει τὴν τομήν. Quem locum ideo i, quia in Apanthism. (seu in Florilegio) idem ipse estribitur, idemque error committitur, et pro τομήν habes corruptum τόλμαν. » Hanc certissime putamus rum lectionem, sed sine auctoritate nihil mutare au-Paulo post soyuév vertimus sitim, non æstum; quæ nama ejus significatio. Nam Chrysostomus hic expline locum, propter samem et sitim aquæ, hic sitim haud mtelligit.

**ζ. male κη**ρυττόμενον.

των την κακίαν διατηρούντας, άλλά και είς άλλους την νόσον διαδιδάζοντας. Τοιαύτη γάρ ή τοῦ λοιμοῦ φύσις. ἐπειδὰν ἀφ' ἐνὸς ἄρξηται σώματος, όδῷ βαδίζουσα τὸ λοιπόν έχνέμεται πλήθος. Και ο άγαλλιώμενος έν αύτῆ. Ὁ τρυφῶν, ὁ σχιρτῶν, ὁ νομίζων ἀχίνητα ἔχειν τὰ άγαθά, καὶ αὐτὸς ἐμπεσεῖται καὶ ἀλώσεται. Καὶ ταπεινωθήσεται ἄνθρωπος, καὶ ἀτιμασθήσεται ἀνήρ. Kal οί δφθαλμοί οί μετέωροι ταπειτωθήσονται. Καὶ ὑψωθήσεται Κύριος μόνος Σαδαὼθ ἐν πρίματι. "Ορα πάλιν Θεοῦ χηδεμονίαν. Οὐ γάρ πανωλεθρίαν ἐργάζεται, οὐδὲ δλον ἐχ μέσου τὸν δῆμον αὐτῶν ἀνάρπαστον ποιεῖ, άλλ' άφίησι τινας, ώστε τη τιμωρία τῶν ἀπελθόντων γενέσθαι βελτίους. Τοῦτο γοῦν αίνεττόμενος Εφησεν, δτι Ταπεινωθήσονται, τουτέστιν, οι μένοντες, οι ύπολιμπανόμενοι. Καὶ ὑψωθήσεται Κύριος Σαδαὼθ ἐν κρίματι, καλ ο Θεός ο άγιος δοξασθήσεται έν δικαιοσύτη. Δύο τίθησιν άγαθά, ότι κάκείνοι τῆς φλεγμονῆς άπαλλαγήσονται, καὶ ἔσονται βελτίους, καὶ ὁ Θεὸς θαυμασθήσεται παρά πάσι· τοῦτο γάρ ἐστιν, Υψωθήσεται καὶ δοξασθήσεται· διὰ τῆς κολάσεως αὐτῆς •, διὰ τῆς τιμωρίας. Τί δέ έστιν, 'Εν κρίματι; Διά τῆς έκδικήσεως. Καὶ βοσκηθήσονται οἱ διεσπαρμένοι ὡς ταῦροι, καὶ τὰς ἐρήμους τῶν ἀπειλημμένων ἄρνες φάγονται. Την ολιγότητα ενταῦθα αἰνίττεται τῶν ὑπολειφθέντων, καὶ τὴν ἐπιτεταμένην ἐρημίαν τῆς χώρας. Οὐαὶ oi ἐπισπώμετοι τὰς ἀμαρτίας αὐτῶτ ὡς σχοιτίφ μα×ρῷ, καί ώς ζυγοῦ ίμάντι δαμάλεως τὰς ἀνομίας αὐτῶν. Οι λέγοντες. Το τάχος έγγισάτω, ά ποιήσει ο Θεός, Ira Ιδωμεν· και έλθέτω ή βουλή τοῦ ἀγίου Ίσραήλ, Ιτα γτώμετ. Των προφητών ἀπειλούντων συνεχώς, κα! τὰ φοδερὰ προαναφωνούντων, οἱ ψευδοπροφῆται πρὸς χάριν διαλεγόμενοι, καλ του δήμου τον τόνον εκλύοντες, τά μέν ἐχείνων ἔφασχον είναι ψευδή, τὰ δὲ αὐτῶν άληθή. Πολλοί τοίνυν άπατώμενοι ή ήπίστουν και αύτοις τοίς ρήμασιν. Είτα επειδή αι προφητείαι ούχ όμου τε ελέγοντο και εξέδαινον προφητείας γάρ ήν ή φύσις, τὸ προ πολλού χρόνου τὰ μέλλοντα ἐκδήσεσθαι προαναφωνείν. έπει ούν συνεχώς μεν Ελεγον οι προφήται τους λιμούς, τούς λοιμούς, τούς πολέμους, έπὶ δὲ τῶν ἔργων αὐτὰ ούχ έδείχνυον, τέως την του χρόνου μέλλησιν άφορμην είς άπιστίαν λαμδάνοντες οἱ πολλοὶ τῶν ἡπατημένων ἔλεγον. Έλθέτω τὰ λεγόμενα· εἰ άληθεύετε, ἐγγισάτω τὰ πράγματα δείξατε ήμιν έπι των έργων την βουλήν του Θεού. Έπει ούν την αύτου μακροθυμίαν ύπόθεσιν άπιστίας έποιούντο, καλ έντεύθεν προσετίθεσαν αύτών τοίς [60] άμαρτήμασι, τῷ τε ἀπιστείν, τῷ τε διὰ τὴν ἀπιστίαν ράθυμότεροι γίνεσθαι· είχότως αύτούς ὁ προφήτης θρηνεί λέγων, δτι Καθάπερ σχοινίφ μακρφ, ούτως έλκετε καθ' έαυτων την όργην του θεού, και αύξετε ύμιν την πονηρίαν. Έπειδή γάρ άπιστείτε τοίς λεγομένοις ρήμασι, λείπεται λοιπόν την διά των Εργων έπενεχθηναι πείραν ύμιν. "Δστε οι τὰ κακὰ ἐπισπώμενοι ὑμεῖς ἐστε, οι τοῖς λεγομένοις άπιστουντες. Διά τουτό φησιν Oval ol έπισπώμενοι τὰς άμαρτίας αὐτῶν τουτέστι, τὴν ἀντίδοσιν των άμαρτημάτων. 'Ως σχοινίφ μαχρῷ πόρρωθεν έλχετε, φησί, την ώρισμένην τοίς άμαρτήμασιν ύμῶν δίχην, και ώς ζυγοῦ ἰμάντι δαμάλεως ὑπὸ ζυγὸν ούσης, ίνα είπη το εύτονον, το μετά σπουδής. 'Ως έάν τις έμάντι εύτόνψ εφελχύσαιτό τι, ούτως ύμεζς διά τῆς ἀπιστίας έφέλχετε χαθ' ύμῶν τοῦ Θεοῦ τὴν ὀργήν. Εἶτα λέγει καὶ πως εφέλχονται. Οι λέγοντες. Το τάχος έγγισάτω α

e Hæc, αὐτῆς, διὰ τῆς τιμ..... διὰ τῆς ἐκδικήσεως, deerant in Morel. Vide quæ ad interpretationem Latinam notata

smit.
f Reg. et Bavar. άπατώμανοι, et ita legit interpres. Morel.
et Savil. άπαγόμενοι. Utraque lectio quadrat, ut vix scias cui sit hærendum.

ποιήσει ο Θεός, Ιτα ίδωμετ. "Ο καλ έτερος προφήτης έγκαλεϊ, λέγων. Οὐαὶ οἱ ἐπιθυμοῦντες τὴν ἡμέραν Kuplov. Kul îra τι υμιτ ή ήμερα αυτη; Kal αυτη έστι σκότος και ού φως, και γrόφος ούκ έχων φέγγος αὐτῆς. Καὶ γάρ καὶ ἐκεῖνοι ἀπιστοῦντες ἔλεγον· Πότε ήξει ή ήμέρα της χολόσεως χαλ της τιμωρίας; Οὐαί οι λέγοττες τὸ πονηρὸν καλὸν, και τὸ καλὸν **πονηρόν**· οἱ τιθέντες τὸ φῶς σκότος, καὶ τὸ σκότος φως· οι τιθέντες το γλυκύ πικρον, και το πικρον γλυκύ. Πάλιν περί των αὐτων διαλέγεται. Έπειδή τοὺς μέν προφήτας υδριζον και άπατεώνας έλεγον, τούς δέ ψευδοπροφήτας ετίμων, και άνέστρεφον τῶν πραγμάτων την τάξιν, ταλανίζει αὐτοὺς ἐπὶ τῆ κρίσει τῆ διεφθαρμένη. Οὐαί, φησίν, οἱ λέγοντες τὸ πονηρὸν καλὸν (τουτέστι, την ψευδοπροφητείαν), και το καιλον πονηρόν (την προφητείαν) οι τιθέντες το φως σκότος, και το σκότος φως οι τιθέντες το γλυκύ πικρόν, και το πικρόν γλυκύ. Εί γάρ καὶ φορτικά, φησὶ, τὰ ρήματα, άλλ' ούδὲν γλυχύτερον τῶν προφητῶν, τἢ τῶν ῥημάτων άπειλή την διά των πραγμάτων άποχρουομένων πείραν. Εί και γλυκέα τὰ τῶν ψευδοπροφητῶν, άλλ' οὐδεν αὐτῶν πικρότερον, τῆ χάριτι τῶν λόγων τὴν διὰ τῶν Εργων ἐπαγόντων άπειλήν.

ζ. Ίδου προφήτου σοφίαν, πῶς ἀνέστρεψεν αὐτῶν τὴν οπόνοιαν. Έπειδή γάρ τοῖς μὲν ὡς πικρότατα φθεγγομένοις ου προσείχον, τοίς δε ώς προσηνεστάτοις και γλυκύτητα πολλήν έχουσιν, έφησεν, δτι τούναντίον μέν ουν έστι πολύ τῶν προφητῶν τὸ μέλι, πολλή δὲ τῶν ψευδοπροφητών ή πικρία. ούτω και έπι του φωτός και του σχότους τον λόγον μεταχειριστέον ήμίν. Οἱ μὲν γὰρ πρὸς την πλάνην ήγαγον, οί δε και πρός την άληθειαν έχειραγώγουν. και οι μεν τῷ ζόφῳ τῆς αιχμαλωσίας μονονουχί τὰς χεϊρας δήσαντες παρεδίδοσαν, οἱ δὲ ὅπως ἐν τῷ φωτί τῆς ελευθερίας άγάγωσι, πάντα Επραττον. Έπελ ούν τὰς ἐναντίας περὶ τούτων δόξας εἶχον καὶ τὰς οὐ προσηχούσας, είχότως αὐτοὺς διορθοῦται λέγων Οί τιθέντες το φῶς σπότος, καὶ το σπότος φῶς. Οὐαὶ οἰ συνετοί έν έαυτοῖς, και ένώπιον αὐτῶν ἐπιστήμονες. Ού μικρόν και τοῦτο ἐλάττωμα, τὸ σοφόν τινα νομίζειν έαυτον, και τοις έαυτου [61] λογισμοίς το πάν ἐπετρέπειν. Καὶ γὰρ ἐντεῦθεν ἐχεῖνο γίνεται [ \* λέγω δἡ τό φάσκειν τό πονηρόν καλόν, και τό καλόν πονηρόν, και τὰ ἐξῆς]. Τοῦτο καὶ ὁ Παῦλος τοῖς ἔξω φιλοσόφοις ἐγκαλών Ελεγεν, δτι Φάσκοντες είναι σοφοί, έμωράνθησαν. Kal ο παροιμιώδης λόγος πάλιν φησίν Είδον άνθρω**πον** δοχούντα είναι σοφόν παρ' ἐαυτῷ· ἐλπίδα δὲ Εχει μαλλον άφρων αὐτοῦ. Τοῦτο καὶ Παῦλος ἐγκαλεῖ πάλιν λέγων. Μή γίνεσθε φρόνιμοι παρ' έαυτοῖς. καλ πάλιν. Εί τις δοχεί σοφός είναι έν ψμίν έν τῷ αίωνι **τούτφ, γεrέσθω μωρός, Ινα γένηται σοφός. Μή τή οί**κεία σοφία, φησί, μηδέ τοις έαυτου έπιτρεπέτω λογισμοίς b, άλλ' έχείνους χατευνάσας, έχδιδότω την ψυχήν τη του Πνεύματος διδασκαλία. Έπει ούν και παρά Ίουδαίοις τοιούτοί τινες ήσαν ύπερορώντες μέν τών προφητων ως ποιμένων καλ αίπόλων, βουλόμενοι δε σοφίζεσθαι οίχοθεν, δ και άπονοίας αύτοις ύπόθεσις έγίνετο, και τοῦ καταφρονείν τῶν λεγομένων, εἰκότως αὐτοὺς θρηνεί htywr Oval of ovretol tr savtoic, nal trwnior avτων επιστήμονες. Οὐαί οἱ Ισχύοντες ὑμων, οἱ τὸν οίτοτ πίνοντες, και οι δυνάσται, οι κιρνώντες τὸ σίχερα. Μή θαυμάσης, εὶ πρὸ μιχροῦ τοσαῦτα χατὰ μέ-

Que uncinis clauduntur desunt in Reg. et Savil. Sed habentur in Morel, et in Bavarico codice.

h Reg. et Savil. ἐπιτρέπων λογισμοῖς.

θης είπων, πάλιν τον αύτον έπαναλαμδάνει λόγον. Έπειδή γάρ χαλεπόν τό ελχος και δύσεικτον c, διά τουτο και συνεχώς επαντλείν έδει. Χαλεπόν δε και δύσεικτον, τῷ μή δοχείν παρά τοις πολλοίς άμάρτημα είναι, πάντων άμαρτημάτων χαλεπώτερον ον, και μυρία βλαστάνον νοσήματα. Διό φησιν· Oi τὸν olvor πίνοντες, καὶ oi δυνάσται, οί κιρνώντες τὸ σίκερα. Διπλούς ὁ κρημνὸς, τυραννίς μέθης, και δυναστείας ύπερδολή. Πάσι μεν γάρ άνθρώποις λογισμοῦ χρεία, μάλιστα δὲ τοῖς ἐν ἀξιώμασι και δυναστείαις ούσιν, ώστε μή, καθάπερ άτάκτων ύδάτων ρύμη τινί, τῷ τῆς ἀρχῆς ἐκφερομένους ὅγκφ κατακρημνίζεσθαι. Οι δικαιούντες τὸν ἀσεδή ἔνεκεν δώρων, και τὸ δίκαιον τοῦ δικαίου αίροντες ἀπ' αὐτοῦ. Διπλοῦν τὸ ἔγκλημα πάλιν τὸ τὸν ὑπεύθυνον ἀφιέναι, καὶ τὸν ἀνεύθυνον καταδικάζειν. Έκατέρου άμαρτήματος ή ρίζα δωροδοχία. Διά τοῦτο όν τρόπον χαυθήσεται καλάμη ύπό ἄνθρακος πυμός, και συγκαυθήσεται ύπο φλογός άνημμένης. Το τῆς τιμωρίας ταχύ, το εύχολον τῆς χολάσεως παρίστησι, διὰ τῆς εἰχόνος τὴν πανωλεθρίαν αὐτῶν δηλῶν.

η'. Απαντα γάρ ταῦτα ἡ φλὸξ και οι ἄνθρακες, και ἡ καλάμη, και τὰ ἐξῆς ἡμῖν παρεδήλωσεν. Η ρίζα αὐτῶν ώς χτοῦς ἔσται, καὶ τὸ ἄτθος αὐτῶτ ὡς κοτιορτὸς άνυδήσεται. Τὰ πεπηγότα καὶ τὰ βέδαια ἀπολείται, καὶ διαχυθήσεται τὰ λαμπρά, καὶ τὰ φαιδρά οίχήσεται καὶ διαρβυήσεται. Οὐ γὰρ ἡθέλησαν τὸς νόμον Κυρίου Σαδαώθ ποιεῖν, άλλὰ τὸ λόγιον τοῦ άγιου παρώξυrar. Λόγιον τὸν νόμον λέγει. Καὶ ἐθυμώθη Κύριος Σαβαώθ όργη έπὶ τὸν λαὸν αὐτοῦ καὶ ἐπέβαλε τὴν χείρα αύτοῦ ἐπ' αὐτοὺς, καὶ ἐπάταξεν αὐτούς. [62] Καὶ παρωξύνθη ἐπὶ τὰ ὄρη, καὶ ἐγένετο τὰ θνησιμαῖα αὐτῶν ὡς κοπρία ἐν μέσφ όδοῦ. Και ἐν πᾶσι τούτοις ούκ απεστράφη ο θυμός αύτοῦ, άλλ' έτι ή χείρ αύτοῦ ὑψηλή. Ἐνταῦθα πόλεμον d alvitτεται χαλεπόν, δς ούδε ταφή τα σώματα συγχωρήσει παραδοθήναι, ούχ ίνα έχεινοι χόλασιν δώσιν, άλλ' ίνα οι ζώντες έν ταίς άλλοτρίαις συμφοραίς της οίχείας άποτέμνωνταί τι χαχίας. Καὶ ὅρα πῶς χαλεπώτερον τὸν λόγον ἐποίησεν. Οὐ γὰρ είπεν, ότι ούχ ετάφησαν, άλλ' ότι χόπρου πάσης άτιμότερον ερριμμένοι ήσαν οι τετελευτηχότες, ο τοις ζώσι φριχωδέστερον απάντων είναι δοχεί, χαι τής τελευτής αὐτῆς χαλεπώτερον. Καὶ τὸ δὴ χεῖρον, ὅτι οὐδὲ τούτων γινομένων, φησίν, επιεικέστεροι γεγόνασιν, άλλά τοίς αύτοίς ἐπιμένουσιν. Έπελ ούν οὐδὲν βελτίους ἐγένοντο, ἀπειλεί πάλιν αὐτοίς τὴν χαλεπωτάτην ἐκείνην πληγὴν, την των βαρδάρων. Διὸ καλ ἐπάγει λέγων Τοιγαρούν άρει σύσσημον έν τοις Εθνεσι τοις μακράν. Ίνα μή της όδου το μηχος είς ράθυμίαν αυτούς εμβάλλη, φησίν ότι ούτω τῷ Θεῷ ῥάδιον άγαγείν αὐτούς, ὡς τῷ τὸ σύσσημον αίροντι, καὶ τοὺς παρεσκευασμένους καὶ ἐτοίμους έξάγοντι πρός παράταξιν, δπερ και έπι των ζιπων γίνεται τῶν ἀμιλλητηρίων. Όμοῦ τε γάρ τὸ σύμδολον τῆς άφέσεως αίρεται, κάκείνοι των βαλδίδων έκπηδώση εύθέως. Δύο τοίνυν ένταῦθα ὁ προφήτης αἰνίττεται, ὅτι καὶ εὕχολον αὐτοὺς ἐλθεῖν, τοῦ Θεοῦ χαλοῦντος, καὶ πάλαι αν ήλθον, εί μή ή πολλή κατείχεν αύτους μακροθυμία. Είτα τῆ ἐπεξηγήσει πλείονα τὴν εὐχολίαν ἐνδείχνυται λέγων Καὶ συριεί αὐτοὺς ἀπ' ἄκρου τῆς τῆς. Μἡ

<sup>°</sup> Καὶ δύσεικτον. Putat Allenus legendum esse δυσίατον. Sed δύσεικτον etiam quadrat, et alioquin cum bis repalatur, hinc certe confirmatur lectio.

d In Reg. et Savil. πόλεμον deest. Sed Interpres legit. Ihid. Reg. et Savil. ὡς οὐδέ minus recte. În iisdem hæc, οὐχ ίνα ἐκείνοι κόλασιν δώσιν, desuut.

hall: Qui dicumt, Cito appropinquent que facturus est Dess, ut videamus. Id quod et alius propheta eis vitio vertit dicens : Væ desiderantibus diem Domini. Et quid volis hee dies? Et hæc est tenebræ, non lux, et caligo non habens splendorem suum (Amos 5. 18. 20). Etenin illi quoque increduli dicebant : Quando veniet dies supplicii et ultionis? 20. Væ qui dicunt malum bonum, et bonum malum; qui ponunt lucem tenebras, et tenebras lucem; qui ponunt dulce amarum, et amarum dulce. Rursum de iisdem loquitur. Quoniam prophetas contumeliis operabant et deceptores vocabant : pseudoprophetas vero honorabant, rerumque ordinem invertebant, ipsos miseros prædicat ob corruptum judicium. Væ, inquit, qui dicunt malum bonum, id est, pseudoprophetiam, et bonum malum, prophetiam; qui ponunt lucem tenebras, et tenebras lucem; qui ponunt dulce amarum, et amarum dulce. Etiamsi enim molesta sint verba, inquit, sed nihil dulcius est prophetis, qui verborum interminationibus rerum experimentum depellunt. Etsi dulcia sint verba pseudoprophetarum, sed nihil illis amarius, qui per gratiam verborum minas in rem et opera vertunt.

7. En prophetæ sapientiam, quomodo illorum opinionem invertat. Quia enim illis ut acerbiora narrantibus non attendebant; his secus ut mitioribus multamque dulcedinem exhibentibus, dixit, rem contrario te habere modo, multamque esse prophetarum dulcedinem, multam pseudoprophetarum amaritudinem: sic cliam de luce et de tenebris sermo nobis habendus est. Nam illi ad errorem, hi ad veritatem deducebant : et illi quidem captivitatis caligini manus ferme ligantes tradebant, hi autem nihil non agebant, ut in libertatis lucem adducerent. Quoniam ergo oppositam et non consentaneam de ipsis sententiam habebant, jure illes corrigit dicens : Qui ponunt lucem tenebras, et tenebras lucem. 21. Væ qui intelligentes sunt apud semetipsos, et coram se scientes. Non parvum et hoc vitium, cum quispiam se sapientem putat, et cogitationibus suis omnia permittit. Nam hinc illud oritur; aimirum quod dicant malum bonum, et bonum malum, et cætera. Hoc etiam Paulus externis philosophis crimini dans dicebat: Dicentes se sapientes esse, stulti facti sunt (Rom. 1.22). Proverbialisque sermo rursum sie habet: Vidi hominem, qui sibi sapiens videbatur esse apud semetipsum; majorem quam ille spem habel stultus (Prev. 26. 12). Hoc ipsum iterum arguit Paulus his verbis: Ne sitis prudentes apud vosmetipsos (Rom.12.16); e rursum : Si quis in vol is videatur sapiens esse in hoc sæcale, stultus fiat, ut sit sapiens (1. Cor. 3. 18). Ne propriæ apientize, inquit, neque cogitationibus suis fidat, sed illa reprimens, Spiritus doctrinæ animum tradat. Quia igiur apud Judæos quidam erant hujusmodi, prophetas despicientes, quasi pastores et caprarios, volentesque sa-**Pientes in semetipsis videri, quod tum arroga**ntiæ ipsis eccasio erat, tum ut sibi dicta contemnerent, jure illos bet dicens : Væ qui intelligentes sunt apud semetipsos, et inconspectu suo scientes: 22. Ver qui fortes sunt inter vos, qui vinum bibunt, qui potentes sunt, qui miscent siceram. le mireris si cum paulo ante tanta dixerit contra ebrietatem, rursus eumdem resumat sermonem. Quia enim grave ulcus erat, nec cedebat, ideo illud frequenter abstergere oportebat. Grave et curatu dissicile illud est, cum id quod multis videtur non esse peccatum, gravissimum tamen omnium est peccatum, quod sexcentos ingeneret morbos. Ideo ait : Qui vinum bibunt, et potentes, qui miscent siceram. Duplex pracipitium, tyrannis ebrietatis, et potentiæ magnitudo. Omnibus quippe hominibus ratiocinio est opus, mazime vero lis qui in dignitate et in potentia sunt, ne principatus tumore, ceu inundantium aquarum impetu præcipites agantur. 23. Qui justificant impium propter munera, et jus justi tollunt ab illo. Duplex rursus crimen offert, quod reum dimittant, et quod innoxium condemnent. Utriusque peccati radix sunt accepta munera. 24. Ideo quemadmodum succendetur stipula a carbone ignis, et succendetur a flamma accensa. Celeritatem ultionis et facilitatem sumendi supplicii exhibet. extremam illorum perpiciem imagine exprimens.

8. Hæc quippe omnia flamma, carbones, stipula et quæ sequuntur nobis indicant. Radix corum quasi pulvis erit, et flos corum quasi pulvis ascendet. Qua fixa sunt et firma peribunt, quæ splendida effundentur, quæ læta abibunt et diffluent. Non enim voluerunt legem Domini Sabaoth facere, sed eloquium sancti exasperaverunt. Eloquium vocat legem. 25. Et iratus est surore Dominus Sabaoth in populum suum : et injecit manum suam in eos, et percussit eos. El exacerbutus est adversus montes, et facta sunt morticina corum quasi stercus in medio viæ. Et in omnibus his non est aversus furor ejus : sed adhuc manus ejus excelsa. Hoc loco bellum grave i subindicat, in quo ne corpora quidem sepeliri poterunt, non ut illi pænas dent a, sed ut qui vivent alienis malis abducti aliquid saltem de nequitia succidant. Ac vide quomodo atrociorem reddiderit sermonem. Non enim dixit, non sepultos fuisse, sed cadavera abjectiora, quam stercus ipsum, modo projecta esse : quod viventibus omnium horribilissimum esse videtur, et ipsa morte accebius. Quod vero pejus est, ne his quidem ita se habentibus, inquit, moderatiores facti sunt; sed in iisdem persistunt. Quia igitur non meliores evaserunt, minatur rursum illis gravissimam illam barbarorum plagam. Quamobrem pergit dicens : 26. Igitur levabit signum in nationibus procul. Ne viæ longitudo in segnitiem illos conjiciat, ait ita facile posse Deum illos inducere, ut facile est levare signum, et eos qui adornati paratique sunt educere in aciem, quod utique fit in equis ad certandum instructis. Simul enim atque signum emissionis in sublime erigitur, ex carceribus confestim illi exsiliunt. Propheta igitur duo hic subindicat, facile nempe esse cos accedere Deo vocante, et jam olim venturos fuisse, nisi eos ingens Dei patientia detinnisset. Deinde inter narrandum majorem exhibet facilitatem dicens : Et sibilavit eos ab extremo terræ. Ne mireris autem de Deo loquentem ita cras-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Reg. et Savil. legitur, aliquid grave, pro, bellum prave. <sup>1</sup> Hsc., non ut illi pænas dent, desunt in Reg. et Savil.

sissimis uti verbis : nam secundum insipientiam auditorum verba attemperat, unum his omnibus declarare volens, id nempe Deo facile esse, et rem prorsus eventuram; ideo subjunxit: Et ecce cito velociter venient. 27. Non esurient, neque laborabunt, neque dormitabunt. Hæc hyperbolice sunt dicta. Quomodo enim sieri poterat ut neque esurirent, neque dormirent, homines cum essent, communemque naturæ conditionem sortiti essent? Sed velocitatem exercitus, facilitatem, celeritatem, ut jam dixi, his omnibus demonstrat. Neque solvent zonas suas a lumbis suis 1, neque disrumpentur corrigiæ calceamentorum eorum. 28. Quorum sagittæ acutæ sunt, et arcus eorum extenti. Pedes equorum eorum ut solida petra reputati sunt, rolæ curruum eorum ut procellæ. 29. Impetu feruntur ut leones, et adstiterunt ut catuli leonum. Et apprehendet, et clamabit quasi sera, et ejiciet; et non erit qui liberet eos. 30. Et clamabit propter eos in die illa, sicut vox maris æstuantis. Et aspicient in cælum sursum, et in terram deorsum : et ecce tenebræ duræ, tenebræ in angustia eorum. Hisce omnibus sermonem amplificavit, et timorem auxit, minutatim singula enarrans, de decreto, de fortitudine, de armis, de equis, de curribus, ita ut dictorum multitudine magnam inferret anxietatem, et imaginum claritate res prope sub oculos ageret. Ideo leonibus illos comparat, neque in hoc exemplo substitit, sed essingit vocem et impetum feræ, inque metaphora insistit, multaque utitur figurata dictione. Hinc ad mare sermonem traducit, dicens tantum fore tumultum, tantam perturbationem, quanta fuerit insaniente et æstuante pelago : ac modis omnibus annititur ut metum augeat, ut illi non egeant ipsa rerum experientia. Quodque gravius est, nemo adfuturus est, inquit, neque ex terra, neque ex cælis; sed destituti superno auxilio, et terrena ope, tradentur hostibus. Tenebras autem hic dicit eas, quæ ex calamitate ipsis immissæ sunt, non quod radii solis sublati essent, sed quod pro affectu patientium in meridie illi pro luce tenebras viderint : id quod illis qui dolore et ærumnis premuntur contingere solet. Et ut discas non ex natura aeris tenebras provenisse, sed ex illorum affectu, adjecit: Tenebræ duræ in angustia corum.

### CAPUT VI.

- 1. Et factum est in anno, quo mortuus rex Ozias.
- 1. Cur cætera omnia tempora a vita regum, hoc autem a morte nunc propheta notat? Non enim ait: Factum est in diebus Oziæ, non, regnante Ozia, sed, Factum est cum mortuus est. Quid ergo vult hic agere? Non temere, nec fortuito hic agit; sed quid arcanum nobis subindicat. Quid illud est? Hic Ozias ex rebus gestisque prosperis ebrius, et felicitate inflatus, majus quidpiam quam sua dignitas ferebat affectavit (4. Reg. 15. 2; 2. Paral. 26). Et quia rex erat, putavit sibi competere, ut sacerdotio fungeretur, in-

siliit in templum, ingressus est in sancta sanctorum, et reluctante sacerdote, atque ingressum illuc prohibente, non tulit ille, sed in amentia perseveravit, parvam sacerdotis rationem habens. Ob tantam impudentiam immisit illi Deus lepram in frontem. Cum enim majorem, quam sibi competeret, honorem affectaret, ab illo etiam quem habebat excidit. Non modo enim sacerdotium non accepit, sed immundus factus. a regno etiam expulsus est, ac per omne tempus in domo quadam occultus habitabat, quod pudorem non ferret. Populus quoque omnis in partem talis ultionis vocatus est, quia leges Dei despexerat, et contumelia affectum sacerdotium non vindicaverat. Quomodo igitur in partem ultionis vocatus est? Quia prophetia retracta est : iratus quippe Deus circa rem quamvis nihil respondit. Hoc vero non ad omne tempus fecit, sed secundum mensuram vitæ regis, mensuram quoque ultionis definivit. Simul ergo atque ille vitam obiit, Deus iram solvit, et sores iterum prophetize aperuit. Hoc itaque subindicans propheta, memoriam nobis revocavit obitus regis.

Deus quomodo videri possit. - Quamobrem sic prophetiam orditur: Factum est in anno, quo mortuus est rex Ozias, vidi Dominum sedentem. Atqui Christus ait: Deum nemo vidit umquam. Unigenitus qui est in sinu Pairis, ille narravit ( Joan. 1. 18 ). Et rursum : Non quia Patrem quis vidit, nisi qui est a Deo: ille vidit Patrem (Joan. 6. 46). Illeque Moysi dixit: Nemo videbit saciem meam et vivet ( Exod. 33. 20 ). Quomodo igitur hic ait se vidisse Dominum? Nam ait, Vidi Dominum: non contraria ait vero iis, quæ Christus dixit, sed admodum consona. Nam Christus de accurata cognitione loquitur, secundum quam nemo vidit : nudam enim divinitatem puramque substantiam nemo vidit præter Unigenitum; propheta vero eatenus se vidisse narrat, quatenus poterat. Neque enim ipse id quod Deus est videre poterat, sed sub figura quadam illum contemplabatur, qui tantum descenderat, quantum contemplantis infirmitas ascendere poterat. Quod enim neque ipse, neque quisquam alius nudam viderit divinitatem, ab iis quæ narrant perspicuum est. Vidi enim, inquit, Dominum sedentem. Deus autem non sedet : hæc quippe figura corporum est. At non mode, Sedentem, sed, Super solium. Deus vero non continetur : quomodo enim contineri possit, qui ubique adest, et omnia implet, In cujus manu sunt fines terres (Psal. 94. 4)? Unde palam est id quod videbatur, ex attemperatione quadam fuisse. Sic igitur alter propheta ex persona Dei subindicans dicebat : Ego visiones multiplicavi (Osee 12. 10), id est, Diverso modo visus sum. Si porro ipsa substantia nuda apparebat, non diverso modo videbatur: sed quia descendens nunc illo nunc alio modo prophetis seipsum ostendebat, temporibus congruentem figuram qua videretur assumens, ideo dicit: Visiones multiplicavi, et in menibus prophetarum assimilatus sum. Non sicut eram, apparebam, inquit, sed assimilatus ei formæ, quam. contemplantes videre poterant. Vides igitur ipsum nunc sedentem, nunc armatum, nunc canis capillis.

<sup>&#</sup>x27; Hæc, a lumbis suis (ἀπὸ τῆς ὀσφύος αὐτῶν), desunt m lleg. et Savil, sed habentur in Morel. et in textu Biblico, et lecta sunt a Tilmanno.

t, el περί Θεού διαλεγόμενος, ούτω παχυτάαι λέξεσι. πρός γάρ την άνοιαν των άκουόνείζει τὰ ρήματα, εν βουλόμενος δείξαι διά ι και τῷ Θεῷ ράδιον τοῦτο, και ότι πάγτως αι. διό και ἐπήγαγε λέγων. Και ιδού ταχύ **'Ονται. Οὐ πεινά**σουσι**ν**, οὐδὲ ποπιάσουσι**ν**, Κουσε. Ταῦτα ὑπερερλιχῶς είρηται. Πῶς γὰρ ετνην, μήτε καθεύδειν, άνθρώπους δντας, καλ λαχόντας λήξιν; 'Αλλά τὸ τάχος τῆς στραιθεολίαν, την ταχύτητα, όπερ Εφθην είπων, **ἐνδείχνυται.** Οὐδὲ λύσουσι τὰς ζώνας αὐτης όσφύος αὐτῶν, οὐδε μη ραγῶσι οί 🕶 ὑποδημάτων αὐτῶν. "Δν τὰ βέλη ὀξέα τά τόξα αὐτῶν ἐντεταμένα. Οι πόδες τῶν **ών ώς στερεά πέτρα ελογίσθησαν, οί τρο**γιάτων αὐτῶν ὡς καταιγίδες. Όργιῶσιν ὡς εελ παρεστήκασιν ώς σκύμνοι λεόντων. #εται, και βοήσει ώς θηρίον, και έκδαλεί· των ο ρυόμενος αυτούς. Καλ βοήσεται δι' **ં નેμέ**ρα έχείτη, ώς φωτή θαλάσσης χυμαιial εμολέψονται είς τον ούρανον άνω, καί **γν κάτω· κ**αὶ ίδου σκότος σκληρον, σκόj **ἀπορία α**ὐτῶν. Διὰ πάντων τον λόγον ἐξκα τον φόδον έπηρε, κατά μικρον ξκαστα ο δι-, τά περί της γνώμης, τά περί της ίσχύος, τά **ΜΑΛΟΥ,** [63] τὰ περὶ τῶν ἴππων, τὰ περὶ τῶν Εστε τῷ πλήθει τῶν λεγομένων πολλήν ποιῆγωνίαν, και τή σαφηνεία των εικόνων έγγυς στα αὐτοίς άγαγείν b. Διὸ καὶ λέουσιν αὐτούς μ, και ούδι ένταῦθα έστη τοῦ παραδείγματος, φωνήν άναπλάττει καὶ όρμὴν τοῦ θηρίου, καὶ 🖪 μεταφορά, και πολλήν ποιείται την τροπήν. ίθεν ἐπὶ θάλατταν ἐξάγει τὸν λόγον, λέγων, ες Εσται ο θόρυδος, τοσαύτη ή ταραχή, δση » μαινομένης θαλάσσης και κύματα διεγειρούπάντα χινεί τρόπον, αύξων τον φόδον, ώστε και αύτους της διά των πραγμάτων πείρας. χαλεπώτερον, ότι οὐδὲ ὁ παραστήσόμενος πν, ούκ ἀπὸ τῆς γῆς, ούκ ἀπὸ τῶν ούρανῶν. 🗪 καὶ τῆς ἄνωθεν συμμαχίας, καὶ τῆς κάτωίας, εκδοθήσονται τοῖς πολεμίοις. Σκότος δὲ ησε τὸ ἀπὸ τῆς συμφοράς αὐτοίς ἐγγινόμενον, ε άπτίνος άφανιζομένης, άλλά τῆς διαθέσεως έντων εν μέση τή μεσημορία άντι φωτός σχόσες οδυνωμένοις καὶ θλιδομένοις είωθε. Καὶ ἴνα μάθης, ὅτι οὐ τῆς φύσεως τὸ σχότος ήν, άλλά τῆς ἐχείνων διαθέσεως, Σπληρόν σκότος έν τῆ ἀπορία αὐτῶν.

#### KEPAA. G.

ετο τοῦ ἐτιαυτοῦ, οὖ ἀπέθατεν Όζιας ὁ βασιλεύς.

ποτε τοὺς μὲν ἄλλους χρόνους ἀπὸ τῆς ζωῆς τῶν τοῦτον δὲ ἀπὸ τῆς τελευτῆς χαρακτηρίζει νῦν κ; Οὐ γὰρ εἶπεν, Ἐγένετο ἐν ταῖς ἡμέραις ἀδὲ, Ἐν τῆ βασιλεία 'Οζίου, ἀλλ', Ἐγένετο ἐν τοῦτω ποιεῖ; Οὺχ ἀπλῶς, ἐτυχεν, ἀλλά τι ἀπόββητον ἡμῖν αἰνίττεται. Τί στιν; 'Οζίας οὖτος τῆ τῶν γεγενημένων εὐτεθών, καὶ ὑπὸ τῆς εὐημερίας ὀγκούμενος,

τάστφ. wel. et Reg. Savil. ἀγάγη. Sed minus recte, ut et Alienus.

μείζον της άξίας έφρόνησε. Καὶ ἐπειδή βασιλεὺς ήν, ένομισεν αὐτῷ προσήχειν ἱερἄσθαι, καὶ ἐπεπήδησε τῷ ναῷ, καὶ είς τὰ "Αγια τῶν άγίων εἰσῆλθε, καὶ τοῦ ἰερέως χωλύοντος και άπαγορεύοντος αὐτῷ τὴν ἐκεἴσε εἴσοδον, ούχ ήνέσχετο, άλλ' ενέμεινε τή μανία, όλίγον τοῦ Ιερέως ποιούμενος λόγον. Ταύτης Ενεκεν της άναισχυντίας έπαφήχεν αὐτῷ λέπραν ὁ Θεὸς χατά τοῦ μετώπου. Βουληθείς γάρ πλείονα τῆς ούσης τιμήν λαδείν, και ῆς είχεν εξέπεσεν. Ού γάρ δή μόνον ιερωσύνην ου προσέλαδεν, άλλα και γενόμενος ακάθαρτος, των βασιλείων έξεδάλλετο, και τον απαντα χρόνον εν οίκφ τινί κεκρυμμένος χατώχει, την αισχύνην ου φέρων. Καλ ο λαός δε συναπήλαυσεν άπας της τοιαύτης όργης, δτι τούς του Θεού νόμους περιείδον, και την ιερωσύνην υδριζομένην ούκ έξεδίκησαν. Πώς ούν συναπήλαυσε της όργης; Τῷ την προφητείαν άνασταληναι · όργιζόμενος γάρ αύτοζς ό Θεός περί οὐδενός [64] ούδὲν ἀπεκρίνατο. 'Αλλ' οὐ μέχρι παντός τουτο εποίησεν, άλλά τῷ μέτρῳ τῆς ζωῆς του βασιλέως και μέτρον της τιμωρίας ώρισεν. Όμου γουν έχείνου χαταλύσαντος την ζωήν, χαὶ ὁ Θεὸς την ὀργήν κατέλυσε, και τὰς θύρας πάλιν τῆς προφητείας ἀνέφξε. Τοῦτο γοῦν αἰνιττόμενος ὁ προφήτης ἀνέμνησεν ήμας του χαιρού της τελευτης του βασιλέως.

Διόπερ ούτως άρχεται τῆς προφητείας, λέγων Έγένετο τοῦ ἔτους, οὖ ἀπέθανεν ὑζίας ὁ βασιλεὺς , εἶδον τὸν Κύριον παθήμενον. Καίτοι γε ὁ Χριστός φησι Θεὸν ούδεις έώρακε πώποτε. Ο μονογενής Υίός, ό ων είς τὸν κόλπον τοῦ Πατρὸς , ἐκεῖνος ἐξηγήσατο. Καὶ πάλιν· Ούχ δτι τὸν Πατέρα τις ἐώραχεν, εἰ μὴ ὁ ὢν παρὰ τοῦ Θεοῦ · οὖτος ἐώρακε τὸν Πατέρα. Καὶ πρὸς τὸν Μωυσέα αυτός φησιν Ουδείς δψεται το πρόσωπόν μου καὶ ζήσεται. Πῶς οὖν οὖτός φησιν ἐωρακέναι τόν Κύριον; Είδον γάρ, φησί, τον Κύριον · ούκ εναντία τοίς τοῦ Χριστοῦ λέγων, άλλά καὶ σφόδρα συνφδά. Ο μὲν γάρ Χριστός την άχριδη χατανόησίν φησιν, ην ούδεις είδε . γυμνήν γάρ την θεότητα και άκραιφνή την ούσίαν ούδελς έθεάσατο, πλην τοῦ Μονογενοῦς · ὁ δὲ προφήτης την αὐτῷ δυνατήν ίδειν ἀπαγγέλλει. Οὐδὲ γὰρ αὐτὸς ὅπερ έστιν ό Θεός ίδειν ήδυνήθη, άλλά σχηματισθέντα αύτον θεωρεί , και τοσούτον καταβάντα, όσον άναβηναι ή του θεωρούντος ασθένεια έχώρει. "Ότι γαρ ού γυμνήν είδε την θεότητα, ούτε αύτος, ούτε άλλος ούδεις, άπ' αύτων ων άπαγγέλλουσιν εύθηλον. Είδον γάρ, φησί, τὸν -Κύριον καθήμενον. Θεός δε ού κάθηται • σωμάτων γάρ ὁ σχηματισμός. Καὶ ούχ ἀπλῶς, Καθήμενον, ἀλλ' Έπι θρόνου. Θεός δε ού περιέχεται πως γάρ, ό πανταγού παρών, και τὰ πάντα πληρών, οδ έν τῆ χειρίτα πέρατα της της; "Οθεν δηλον, ότι συγκατάδασις ην τὸ ὁρώμενον. Οδτω γοῦν Ετερος προφήτης αίνιττόμενος Ελεγεν έχ προσώπου τοῦ Θεοῦ · Ἐγὼ όράσεις ἐπλήθυνα, τουτέστι, διαφόρως ωφθην. Εί δὲ αὐτή ή οὐσία γυμνή έφαίνετο, ούχ αν διαφόρως έφάνη · άλλ' έπειδή συγχαταδαίνων \* νῦν μὲν τούτφ τῷ τρόπφ, νῦν δὲ ἐχείνφ τοῖς προφήταις ξαυτόν εδείχνυε, χαταλλήλως τοίς ὑποχειμένοις χαιροίς σχηματίζων τάς δψεις, διά τοῦτό φησιν. 'Οράσεις ἐπλήθυνα, καὶ ἐν χερσὶ προφητῶν ὡμοιώθην. Ούχ ώσπερ ξιμην, έφάνην, φησίν, άλλ' ώμοιώθην πρός όπερ ίδειν ἡδύναντο οἱ θεωροῦντες. Όρξης γοῦν αύτον νύν μεν καθήμενον, νύν δε ώπλισμένον, νύν δε τρίχα πολιάν έχοντα, νῦν δὲ ἐν αῦρᾳ, νῦν δὲ ἐν πυρλ, νῦν δὲ ἐχ τῶν ὀπισθίων φαινόμενον, νῦν δὲ ἐπὶ τῶν Χερουδίμ, και πρός μεταλλικών ύλων λαμπρότητα των

Sic Boyaricus. Alii vero ou xatesaiver.

διαφανεστάτων την δύιν έξειχονιζόμενον. Τίνος μέν ούν Ένεχεν νύν μέν ώπλισμένος φαίνεται καλ ήμαγμένος, νῦν δὲ ἐν τῷ πυρὶ, νῦν δὲ τὰ ὁπίσθια δεικνύς, [ 65 ] νῦν δὲ έν ούρανῷ, νῦν δὲ ἐν θρόνῳ, νῦν δὲ ἐπὶ τῶν Χερουδίμ, ού τοῦ παρόντος ἄν εῖη λέγειν χαιροῦ, ὥστε μἡ τὸ πάρεργον του Εργου γενέσθαι μείζον. Τέως δε άναγκαίον ύπερ τῆς παρούσης όψεως διαλεχθῆναι. Τίνος οὖν ἕνεκεν • ούτω φαίνεται νύν επί θρόνου χαθήμενος, καί μετά τών Σεραφίμ; 'Ανθρώπινον έθος μιμεῖται, ἐπειδὴ καὶ πρὸς άνθρώπους ξιν ο λόγος αὐτῷ. Ἐπειδή γάρ ἀπόφασιν έχφέρειν μέλλει ύπερ μεγάλων πραγμάτων χοι τῆς οίχουμένης άπάσης, έτι δὲ χαὶ περὶ τῶν Ἱεροσολύμων, και διπλην τίθησι ψηφον, την μέν κόλασιν τη πόλει φέρουσαν καὶ τῷ ἔθνει παντὶ, τὴν δὲ εὐεργεσίαν τῇ οἰχουμένη, και μεγάλας επαγγελλομένην ελπίδας και τιμάς άθανάτους.

β'. "Εθος δὲ τοῖς δικάζουσι ταῦτα ποιεῖν μὴ λάθρα, ἀλλ' ἐφ' ὑ ὑηλοῦ τοῦ βήματος καθημένους, παρεστώτων ἀπάντων, καλ τῶν παραπετασμάτων συνελκομένων τοῦτο ποιείν. Τούτους και αύτος μιμούμενος παρέστησεν αὐτῷ τά Σεραφίμ, και έφ' ύψηλοῦ κάθηται θρόνου, και οῦτω την απόφασιν ταύτην εχφέρει. Καί ίνα μάθης, ότι ούχ ύποψία το πράγμα, άλλα τούτο έθος αύτῷ, καὶ ἐξ ἐτέρου προφήτου τοῦτο πειράσομαι ποιῆσαι φανερόν. Καλ γάρ ἐπὶ τοῦ Δανιὴλ, ἐπειδὴ καὶ ἐκεῖ ψῆφόν τινα μεγάλην έχφέρειν ξμελλε περί κολάσεων καί τιμωριών Ίουδαίχῶν χαὶ τῶν ἀγαθῶν τῶν μελλόντων τῇ οἰχουμένῃ δίδοσθαι, κάκει θρόνος φαίνεται λαμπρός και περιφανής, και δήμος άγγέλων παρεστηχώς, καὶ ἔθνη άρχαγγέλων, καὶ ό Μονογενής συγκαθήμενος, και βίδλοι άνοίγονται, και ποταμοί πυρός Ελχονται, και πάντοθεν σχήμα δικαστηρίου συνίσταται. Καὶ ἔστι κάκεῖνα συγγενή τοῖς ἐνταῦθα λεγομένοις ἄπαντα, ή και σαφέστερον ἐκεῖνος αὐτά άπαγγέλλει, άτε των χρόνων έγγύτερον γινομένων, καί πρός αύτας λοιπόν τας θύρας τῆς προφητείας άφικνουμένης. 'Αλλά ταῦτα τοῖς φιλοπόνοις ἀφέντες συναγαγεῖν καὶ παρατιθέναι, καὶ τὴν ἐκατέρας τῆς προφητείας κοινωνίαν χαταμανθάνειν, ὅπερ ἔφην, τῆς προχειμένης ήμεζς άψώμεθα μετά άχριδείας, ώς άν οἶόν τε ἤ ρῆσιν έκάστην έξηγούμενοι. Ούτω γάρ καὶ ήμῖν καὶ ὑμῖν σαφέστερα Εσται τὰ εἰρημένα. Τί οὖν φησιν; Είδον τὸν Κύριον καθήμενον. Το καθήσθαι έπι θρόνου σύμδολον άει κρίσεώς έστιν, ώσπερ ὁ Δαυίδ φησιν · Έκάθισας έπλ θρότου ο πρίνων δικαιοσύνην καλ ο Δανιήλ . Θρόνοι έτέθησαν, και κριτήριον έκάθισε. Το δε άπλιος καθησθαι ετέρου σύμδολον είναι φησιν ό προφήτης. Τίνος δε τούτου; Τοῦ παγίου, τοῦ μονίμου, τοῦ βεθηχότος, του άτρέπτου, του άτελευτήτου, της ζωής της άπεράντου. Διά τουτό φησι. Συ καθήμενος είς τον αίωνα, καί ήμεις απολλύμενοι είς τον αίωνα. Σύ, φησι, μένων, ων, ζων, άελ ώσαύτως ων. Ότι γάρ ού περλ καθέδρας Ελεγεν, ή άντιδιαστολή δηλον εποίησεν. Ου γάρ είπεν, Ήμεζς ἐστώτες, άλλά, Απολλύμενοι. Τὸ δὲ ἐπὶ θρόνου καθησθαι το κρίνειν έστί. Διά τουτο αύτον ουτως όρα καθήμενον έπλ θρόνου ύψηλοῦ καλ έπηρμένου, ή έτερον μέν τοῦτο, ἔτερον δὲ ἐκεῖνο αἰνίττεται. Καὶ γάρ ὑψηλὸς ην ο θρόνος, τουτέστι, μέγας, και ύπερμήκης · και έπηρμένος, τουτέστι, καλ εν ύψει φαινόμενος άφάτιμ, καὶ μετέωρος. Καὶ πλήρης ὁ οίκος τῆς δόξης αὐτοῦ. Ποίος οίχος; είπέ μοι. 'Ο ναός. [66] Έπειδη γάρ έχείθεν ή έχθρα, είχότως και εν τη δψει τη θαυμασία ταύτη έχει

a Reg. et Savil. τίνος οὖν ἔνεκεν. In Morel. οὖν deest : sed hie desideratur, et Tilmannus legit.

καθήμενος φαίνεται. Δόξαν δε ενταῦθά φησι λαμπρότητα, φῶς ἀπρόσιτον κ, ὅπερ ἐρμηνεῦσαι τῷ λόγψ μὴ
δυνάμενος, δόξαν ἐκάλεσε, καὶ οὐχ ἀπλῶς δόξαν, ἀλλὰ
Θεοῦ δόξαν. Καὶ Σεραφὶμ εἰστηκεισαν κύκλψ αὐτοῦ. Τίνα λέγει ταῦτα τὰ Σεραφίμ; Δυνάμεις ἀσωμάτους ε τῶν ἄνω δήμων, ὧν τὴν ἀρετὴν καὶ τὴν μακαριότητα καὶ ἀπὸ τῆς προσηγορίας ἔστιν ἰδεῖν.
Τῆ γὰρ Ἑδραίων γλώττη ἔμπυρα στόματα ἐρμηνεύεται τὰ Σεραφίμ.

Τί οὖν ἐχ΄ τούτου μανθάνομεν; Τὸ χαθαρὸν τῆς ούσία;, τὸ άγρυπνον, τὸ διεγηγερμένον, τὸ γοργὸν. τὸ ἐνεργητικὸν, τὸ ἀκηλίδωτον. Οῦτω γοῦν καὶ ὁ προφήτης Δαυίδ των άνω δυνάμεων την άπαραπόδιστον διαχονίαν βουλόμενος ήμιν ενδείξασθαι, κάλ το ταχύ τής ύπηρεσίας και σφόδρα ένεργές, Ελεγεν Ο ποιών τοὺς ἀγγέλους αὐτοῦ πνεύματα, καὶ τοὺς λειτουργούς αύτοῦ πυρός φλόγα· τὸ ταχύ, τὰ κοῦφον, τὸ δραστήριον ήμιν διά των στοιχείων τούτων ένδειχνύμενος. Τοιαῦτα καλ αί δυνάμεις αὐταλ δ, καθαροῖς στόμασιν άνυμνούσαι τὸν Δεσπότην, ἔργον τοῦτο ἔχουσαι διηνεχώς, εύψημίας άναφέρουσαι, λειτουργίαν άδιάλειπτον. Δείχνυσι δὲ αὐτῶν τὸ ἀξίωμα τὸ πλησίον εἶναι τοῦ θρόγου. Καθάπερ γάρ ἐπὶ τῶν βασιλέων τῶν ἐπὶ γῆς οἱ ἐν μείζοσιν άξιώμασιν δντες, παρ' αύτον έστήχασι τον θρόνον τον βασιγιχόν. ουτω ομ και απται αι ουνάμεις οιφ την ύπερδάλλουσαν άρετην τον άνω θρόνον χυκλούσι, της απορρήτου μαχαριότητος απολαύουσαι διηνεχώς, χαλ έντρυφωσαι τη μακαρία λήξει της λειτουργίας ταύτης. Έξ πτέρυγες τῷ ἐrì, καὶ ἔξ πτέρυγες τῷ ἐri. Kai ταῖς μέν δυσί κατεκάλυπτον τούς πόδας έαυτων, ταῖς δὲ δυσί κατεκάλυπτον τὰ πρόσωπα ἐαυτών, καὶ ταῖς δυσίν ἐπέταντο. Καὶ ἐκέκραγεν ἔτερος πρὸς τὸν έτερον, καὶ έλεγον · "Αγιος, άγιος, άγιος, Κύριος Σαδαώθ. Πλήρης πασα ή γη της δόξης αυτου. Τι βοίλεται ήμιν ταυτα τὰ πτερά, και τι αινίττονται ήμιν εί πτέρυγες; Ού γάρ δή πτερά ἐπὶ τὰς ἀσωμάτους δυνάμεις έχείνας άλλά πάλιν διά παχυτέρων σχημάτων ἀπόρφητά τινα ήμιν ο προφήτης παραδηλοί, συγκαταδαίνων μέν τη άσθενεία των τότε άχροωμένων, όμως δέ καὶ διὰ τῆς συγκαταδάσεως πάσαν διάνοιαν ὑπερδαίνοντα νοήματα μετά άκριδείας ήμιν ενδεικνύμενος.

γ'. Τι ουν αινίττονται αι πτέρυγες; Τλ ύψηλον και μετάρσιον των δυνάμεων τούτων. Ούτω και ό Γαδριήλ πετόμενος, καὶ ἐκ τῶν οὐρανῶν καταδαίνων φαίνεται, ἴνα μάθης το ταχύ και κουφον. Και θαυμάζεις, εί ἐπὶ τῶν λειτουργικών δυνάμεων ταύταις ταϊς λέξεσι κέχρηται, οπου γε και έπ' αὐτοῦ τοῦ τῶν όλων Θεοῦ οὐ παρητήσατο ταύτην μεταχειρίσασθαι την συγκατάδασιν; Βουλόμενος γάρ αὐτοῦ δεῖξαι ή τὸ ἀσώματον, ή τὸ ταχύ τῆς πανταχού παρουσίας, φησίν ὁ Δαυίδ · Ο περιπατών έπί πτορύγων ἀνέμων. Καίτοι [67] γε ούτε ἄνεμοι πτέρυγας έχουσιν, ούτε αύτὸς ἐπὶ πτερύγων περιπατεί. Πῶς γάρ, ό πανταχοῦ παρών; 'Αλλ' ὅπερ Εφθην εἰπών, τῆ άσθενεία των άκουόντων συγκαταδαίνων, άπο των έγχωρούντων άνηγεν αὐτῶν τὴν διάνοιαν. Καὶ πάλιν τὴν βοήθειαν αὐτοῦ βουλόμενος καὶ τὴν ἐκ ταύτης ἀσφάλειαν ένδείξασθαι, ταϊς αὐταῖς κέχρηται λέξεσιν, οὕτω λέγων. Έν σκέπη των πτερύγων σου σκεπάσεις με. Έν-

b Reg. et Savil. φῶς ἀπόρρητον. Morel. et Bavaricus φῶς ἀπρόσιτον, alque ita legit Timannus interpres.

Reg. et Savil. δυνάμεις ἀσώματοι. Morel. δυνάμεις ἀσω-

reg. et savii. συναμεις ασωματοι. Morel. δυνάμεις άσωματους recte, et sic etiam emendat Savilius in margine.

d Bavaricus τοιαύται αι δυνάμεις αὐσαί. Alti τοιαύτα καὶ

medo in aura, modo in igne, nunc a tergo apparentem, nunc super Cherubim, et ad metallicarum materiarum magis pellucidarum splendorem imaginem conformantem. Cur ergo modo armatus apparet et cruore conspersus, aliquando in igne, modo posteriora ostendens, modo in cælo, modo in solio, nunc vero super Cherubim, non præsentis temporis fuerit dicere, ne corollarium tiat opere majus. Interim operæ pretium suerit de præsenti visione disserere. Cur ergo nunc sic apparet super solium sedens, et cum Seraphim? Humanum morem imitatur, quia cum hominibus sermo ipsi erat. Quia enim sententiam prolaturus est de magnis rebus deque toto terrarum orbe, insuperque de Jerosolymis, duplicem profert sententiam, alteram qua pœnam decernit urbi et genti toti, alteram quæ benesicium orbi terrarum, magnamque spem pollicetur et honores immortales.

2. Mos est autem judicibus hæc non clam facere, sed In excelso tribunali sedentes, omnibus adstantibus, et contractis velis. Hos imitans Deus sibi Cherubim adstare jussit, et in excelso solio sedet, sicque sententiam hanc profert. Et ut discas rem non conjectura tantum niti, sed hunc illi morem fuisse, ex alio quoque propheta id palam sacere tentabo. Nam apud Danielem, quoniam ibi etiam sententiam quamdam magnam prolaturus erat circa supplicia et ultiones Judzeis inserendas, et circa bona quæ orbi terrarum conferenda erant, solium quoque apparet splendidum et conspicuum, et angelorum chorus adstans, et archangelorum cœtus, et Unigenitus sedens, et libri aperiuntur, et fluvii ignei mauant, et undique tribunalis forma constituitur (Dan. 7). Sunt autem illa omnia iis affinia, quæ hic narrantur : aut etiam apertius is hæc annuntiat, quia viciniora tempora illa crant, et ad ipsas demum fores prophetia pervenerat. Verum hæc studiosis relinquentes, ut colligant et apponant, et utriusque prophetiæ consonantiam ediscant, uti jam dixi, eam quam nobis proposuimus jam accurate tractemus, pro virili nostra singulas dictiones expendentes. Ita enim et nobis et vobis dilucidiora erunt ea quæ dicta sunt. Quid igitur ait? Vidi Dominum sedentem. In solio sedere, semper symbolum judicii est, quemadmodum David ait : Sedisti super thronum qui judicas justitiam (Psal. 9. 4); et Daniel: Throni positi sunt, et judicium sedit (Dan. 7.9). Sedere autem simpliciter alterius symbolum est, ait propheta. Cujusnam? Firmi, manentis, procedentis, immutabilis, interminabilis, vitæ perennis. Ideo ait : Tu sedens in sæculum, et nos pereuntes in sæcuhim (a). Tu, inquit, manens, exsistens, vivens, semper eodem exsistens modo. Quod enim id non dixerit de cathedra, ipsa distinctio demonstravit. Non enim dixit, Nos stantes, sed, percuntes. Illud autem in solio sedere, id est judicare. Ideo ipsum sic videt sedentem super solium excelsum et elevatum; vel aliud boc, aligd illud subindicat. Etenim excelsum erat sohum, id est magnum et altissimum, et elevatum, id

(a) Videtur hic Chrysostomus locum aliquem Danielis serre, aut akterius prophetæ; sed nullum talem reperio.

est, immensæ altitudinis apparens et sublimis. Et plena erat donus gloria ejus. Quæ domus? die mlhi. Templum. Quia enim illine oriebantur inimicitiæ, jurê in hac mirabili visione ibi conspicitur sedens. Gloriam autem hic vocat splendorem, lucem inaccessibilem, quam cum non posset verbis exprimere, gloriam vocavit, neque simpliciter gloriam, sed Dei gloriam. 2. Et Seraphim stabant in circuitu ejus. Quænam dicit hæe Seraphim? Virtutes incorporeas supernorum cuetuum, quarum virtutem et beatitudinem ex ipso nomine videre est. Nam Ilebraica lingua Seraphim ignita ora significant (a).

Virtutum calestium officia .- Quid igitur hine discimus? Puritatem substantiæ, vigilantiam, diligentiam. agilitatem, vint operandi, munditiem. Ita enim propheta David supernarum potestatum expeditum ministerium volens nobis ostendere, necnon velocitatem agilitatemque ministerii, dicebat : Qui facis angelos tuos spiritus, et ministros tuos flammam ignis (Psal. 103. 4); velocitatem, levitatem, agilitatem nobis per hæc elementa ostendens. Hujusmodi officia habent hæ virtutes, ore puro celebrantes Dominum, hoc opus jugiter habentes, laudes offerentes, incessabile ministerium. Earum autem dignitatem id commonstrat quod solio sint vicinæ. Quemadmodum enim apud terrenos reges, qui in majore dignitate sunt, prope solium regium stant : sic et hæ potestates ob virtutis eminentiam sublime solium circumsistunt, ineffabili beatitudine perpetuo fruentes, et in beata sorte hujusmodi officii gaudentes. Sex alæ uni, et sex alæ alteri. Et quidem duabus velabant pedes suos, duabus autem velabant facies suas (b), et duabus volabant. 3. Et clamabant alter ad alterum, et dicebant : Sanctus, sanctus, sanctus, Dominus Sabuoth. Plena est omnis terra gloria ejus. Quid nobis hæ pennæ signisicant, et quid nobis alæ subindicant? Neque enim incorporeæ illæ potestates alas habent : sed rursum crassioribus figuris arcana quædam nobis indicat propheta, infirmitati eorum qui tunc audiebant se attemperans, simukjue etiam per hanc attemperationem sensa quædam mentem omnem superantia accurate nobis ostendens.

3. Quid igitur subindicant alæ? Celsitudinem et sublimitatem harum virtutum. Sic et Gabriel volans, et de cælo descendens apparet, ut discas velocitatem et levitatem. Et quid miraris, si de administris virtutibus loquens hujusmodi verbis usus est, quando etiam de universorum Deo non dedignatus est hanc adhibere attemperationem? Cum enim vellet David ostendere aut ejus incorpoream naturam, aut velocitatem quæ ubique præsens est, ait: Qui ambulas super pennas ventorum (Psal. 103. 3), etsi neque venti pennas habeant, neque ipse super pennas ambulet. Quomodo enim fieri possit, cum ubique præsens sit? Verum, ut

(a) Hanc esse putat Chrysostomus interpretationem vocie
Hebraicæ, שוכים, quasi videlicet composita sit ex אורפים,
urere, et און עולים os, oris. Sed Seraphim, ut nemo nescit,
ignitos vel igneos simpliciter significat.

(b) Hæc inversa sunt ; nam in Scriptura sacra primo ponuntur alæ quæ faciem tegunt, secundo illæ quæ pedes oe-

cultant.

jam dixi, infirmitati audientium se attemperans, ab lis, quorum capaces crant, mentem eorum erexit. Ac rursum ejus auxilium et securitatem inde partam exhibere volens, iisdem utitur verbis, sic dicens In umbra alarum tuarum proteges me (Psal. 16. 8). Hoc autem loco non sublimitatem solum ejus ac velocitatem per alas subindicat; sed et aliud quidpiam horribile. Ostendit enim, etiamsi id quod videbatur per attemperationem esset, ut revera erat, supernas certe potestates, ne hac quidem mensura id capere potuisse. Nam quod tegerent pedes, et quod item dorsa velarent, stupentium erat, et trementium sulgorem, nec ferentium splendorem ex solio prosilientem. Ideo objectu alarum, ceu quodam pariete, facies suas obumbrabant; id quod facere solemus aut tonitru decidente, aut fulguribus emissis, versus pavimentum nos inclinantes, hoc et illæ saciebant.

Anomæos insectatur. — Quod si Seraphim, magnæ illæ mirabilesque virtutes, Deum sedentem, in sollo, inquam, sedentem sine timore videre non poterant, sed et facies et pedes velabant, quis sermo illorum insaniam declarare poterit, qui se clare ipsum Deum nosse dicunt, et qui de immortali illa substantia curiose perquirunt? Duabus volabant, et clamabant. Quid hoc est, Volabant, et quid vult significare? Ipsas nempe assidue circa Deum esse, nec ab illo secedere, sed hanc illis esse vivendi rationem, ut perpetuo ipsum canant, ut semper Opisicem suum celebrent. Non enim dixit, Clamaverunt, sed, Clamabant, id est, hoc perpetuo habent opus. Alter ad alterum, et dicebant: Sanctus, sanctus, sanctus. Hoc concinnam modulatamque eorum symphoniam indicat, laudesque magno consensu celebratas. Hic hymnus non laus modo est, sed etiam prophetia de bonis quæ totum orbem occupatura sunt, atque etiam dogmatum accurata disciplina. Cur autem non semel dixerunt, et tacuerunt, neque secundo, et postea desierunt, sed tertium etiam addiderunt? Annon palain est id ideo illas fecisse, ut hymnum offerrent Trinitati? Idcirco Joannes id de Filio dictum suisse ait, Lucas vero de Spiritu, propheta demum de Patre. Quæ sequentur autem hanc nobis insinuant sententiam. Post hymnum enim addiderunt : Plena est omnis terra gloria ejus. Id quod accuratæ prophetiæ erat, futuram scientiam prænuntiant, per quam universus orbis Dei gloria repletus est : cum contra olim, et cum hæc dicerentur. non modo reliquæ orbis partes, sed etiam ipsa Judworum regio, multa impictate plenæ erant, et nemo usquam Deum glorisicabat. Testisque est ipse propheta dicens: Propter vos nomen meum blasphematur in gentibus (Isai. 52. 5). Quandonam igitur impleta est terra gloria ejus? Cum hic bymnus in terram delatus est, hominesque in terra positi supernarum virtutum choro adjuncti sunt, unamque melodiam retulerunt, et conjunctim Deum celebrarunt. Quod si Judæus his impudenter obsistat, indicet quandonam omnis terra gloria ejus repleta sit; hac nempe gloria, quæ ex cognitione proficiscitur. Sed numquam ostenderit, etiamsi sexcenties impudentiam suam prodat.

- 4. Et elevatum est superliminare a voce, qua clamabant. Vidisti prophetiæ facilitatem, res ipsas sibi mutuo cohærentes? Nam post hunc hymnum, cum impleta esset terra gloria ejus, Judaica omnia cessarunt, quod ipsum ostendit per elevatum superliminare.
- 4. Hoc quippe signum erat desolationis et eversi templi ; templo autem de medio sublato, alia insuper omnia cessaverunt. Ut autem discas Novum Testamentum abrogasse Vetus, A voce, inquit, elevatum est superliminare; id est, eo quod hæc glorificatio advenerit, et gratia effulserit, gloriaque effusa sit per totum orbem, umbræ dissipatæ sunt. Et domus repleta est fumo. Hoc quoque mihi videtur signum esse futuri ejus excidii, ignisque harbarici, atrocissimique incendii. 5. Et dixi: 0 me miserum! quia compunctus sum, quia homo cum sim, et immunda labia habeam, in medio populi immunda labia habentis ego habito, et Dominum Sabaoth i vidi oculis meis. Hæc visio prophetam exterruit, expergefecit, in magnam formidinem conjecit, ad confessionem perpulit, vilitatem propriæ substantiæ ut melius cognosceret effecit. Tales quippe sunt sancti omnes: quando majori fruuntur honore, tunc magis humiliantur. Sic et Abraham Deum alloquens, terram et cinerem seipsum vocabat (Gen. 18. 27); sic et Paulus quando visione illa dignatus est, tunc abortivum se nominavit (1. Cer. 15.8); ita et hic se miserum prædicat, primo ex natura dicens: O me miserum! quia compunctus sum, quia homo cum sim; deinde ab animi conditione. Et impura labia cum habeam. Impura labia sua vocavit, ut ego existimo, in comparationem igniti oris illarum purarum virtutum, et accuratissimi illius ministerii. Neque hic stetit, sed pro toto populo consitetur, hæc subjungens: In medio populi immunda labia habentis ego habito. Qua vero de causa hic labia criminatur? Se siducia loquendi destitutum ostendens. Nam tres illi pueri hoc ipsum prope dicebant, cum essent in fornace: Non licet nobis es aperire (Dan. 3. 38). Et nunc quando hymnorum et laudum tempus erat, et supernas potestates videbat hoc agentes, jure ad labia sermonem convertit, quæ maxime ad hoc officium vocantur. Verum labia sua ideo immunda vocavit; populi vero labia non item, sed quia iniquitate multa repleti erant. Et Regem Dominum vidi oculis meis. Ideo gemo et lugeo, inquit, quod indignus licet tantum honorem sim consequutus, qui meam dignitatem superat, meamque naturam excedit. Cum autem dicit, Vidi, ne exactam cognitionem putes, sed eam cujus ille capax erat.

Confessionis lucrum quantum. — Ac consideres velim quantum sit confessionis lucrum. Seipsum accusavit, et statim mundatus est. Quia enim hæc verba protulerat, 6. Missus est ad me, inquit, unus ex Seraphim, et in manu sua habebat carbonem, quem acceperat forcipe de altari. 7. Et tetigit os meum, et dissit: Ecce tetigit hæc labia tua, et auseret iniquitutes tuas, et peccata tua purgabit. Quidam dicunt hæc suturorum mysteriorum symbola esse: altare nempe, ignem super-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iu Bibliis legitur, Reqem Dominum Sabaoth.

ταίθα μέντοι οὐ τὸ μετάρσιον και κοῦφον ἡμῖν αἰνίττετιι μόνον ὁ προφήτης διὰ τῶν πτερύγων τούτων, ἀλλὰ
καὶ ἔτερόν τι φρικῶδες. Δείκνυσι γὰρ, ὅτι εἰ καὶ συγκατάδασις ἡν τὸ ὁρώμενον, ὥσπερ οὖν καὶ ἡν, οὐδὲ αἰ ἄνω
δυνάμεις πρὸς τὸ μέτρον τοῦτο χωρῆσαι ἡδύναντο. Τὸ
γὰρ καλύπτειν τοὺς πόδας, καὶ καλύπτειν τὰ νῶτα, ἐκπληττομένων ἡν, τρεμουσῶν τὴν ἀστραπὴν, οὐ φερουσῶν τὴν ἀπὸ τοῦ θρόνου πηδῶσαν ἀστραπὴν. Διὰ τοῦτο,
καθάπερ τινὶ τειχίω, τἢ τῶν πτερύγων προδολἢ συνσακίαζον τὰς ἐαυτῶν δψεις· καὶ ὅπερ ἡμεῖς πάσχεινεἰώθαμεν, ἢ βροντῶν καταρότηνυμένων, ἢ ἀστραπῶν φαινομένων, ἐπὶ τὸ ἔδαφος κλινόμενοι, τοῦτο δἡ καὶ ἐκεῖναι
ἐ=ασχον.

Εί δε τά Σεραφίμι αι μεγάλαι και θαυμάσιαι δυνάμεις έχειναι. Θεόν καθήμενου, καλ έπλ θρόνου καθήμενον ίδειν άδεως ούχ ήδυνήθησαν, άλλά και τάς δύεις καὶ τοὺς πόδας ἐκάλυπτον, τίς ᾶν παραστήσειε λόγος τὴν μανίαν των αύτον τον Θεόν είδεναι σαφώς λεγόντων, καλ την απήρατον έχείνην περιεργαζομένων οὐσίαν; Ταίς δυσίτ έπέταττο, και έκεκραγοτ. Τι ποτέ έστι τοῦτο τὸ, Επέταντο, καὶ τί παρασημάναι βούλεται; "Οτι διηνεκώς περί του Θεόν είσι, και παρ' αύτοῦ - ούκ άφίσταντπ, άλλ' αυτη αυτοίς ή πολιτεία, το διηνεχώς είς αυτόν έλειν, τὸ διαπαντός εύφημεῖν τὸν ποιήσαντα. Οὐ γάρ εἶπεν, Έχεκραξαν, άλλ', Έκεκραγον, τουτέστι, διηνεκώς τοῦτο liggov Expusiv. "Erepos apos tor etepor, nal Elegor. Άγιος, άγιος, άγιος. Τούτο την παναρμόνιον αύτων συμφωνίαν δηλοί, και την μετά πολλής όμονοίας εύφημίαν. Οδτος ό ύμνος ούκ εύφημία μόνον έστλν, άλλά καλ προφητεία των καταληψομένων την οίκουμένην άγαθων, καὶ δογμάτων ἀκρίδεια. Τίνος δὲ ἔνεκεν οὐκ εἶπον ἄπαξ, καὶ ἐσίγησαν, οὐδὲ δεύτερον, καὶ Εστησαν, ἀλλά τρίτον καί προσέθηκαν ο; Ούκ εύδηλον, δτι τή Τριάδι τὸν υμνον άναφέρουσαι τοῦτο ἐποίουν; Διά τοι τοῦτο ὁ μὲν Ἰωάννης περί του Υίου φησιν είρησθαι, ό δε Λουκάς περί του Ιδεύματος, ό δε προφήτης περί του Πατρός. Καί τὰ έξῆς ὢ ταύτην ήμεν έμφαίνει την έννοιαν. Μετά γάρ τὸν ύμνον επήγαγον. Πλήρης πάσα ή τη εής δόξης αὐτου. Όπερ την προγητείας άχριδους, την μέλλουσαν γωσιν προαναφωνούσι, δι' ής ή οίχουμένη της δόξης ίπελήσθη του Θεού · ώς τό γε παλαιόν, καλ ήνίκα ταύτα ελέγετο, ού μόνον το [68] λοιπόν της οίχουμένης μέρς, άλλα καλ αύτη τῆς Ἰουδαίας ή χώρα πολλῆς ἀσεκίας ήν εμπεπλησμένη, και ούδεις ούδαμου τον Θεον έδξεζε. Καλ μάρτυς αὐτὸς ὁ προφήτης λέγων, ότι Δι' ύμῶς τὸ δνομά μου βλασφημείται έν τοῖς Εθνεσι. Μπε σύν πλήρης έγένετο ή γη της δόξης αυτου; "Ότε ό ύμνος ούτος είς την γην κατηνέχθη, και συγχορευταί των άνω δυνάμεων οι κάτω γεγόνασιν άνθρωποι, καλ μίαν την μελφδίαν άνηγαγον, καὶ κοινην την εψφημίαν ίπιήσαντο. Εί δε άναισχυντεί πρός ταύτα 'ιουδαίος, ειξίτω πότε πάσα ή γη της δόξης αύτου πλήρης έγέκω, ταύτης της άπὸ της γνώσεως; 'Αλλ' ούχ ἄν Εχοι κίξαι, κάν μυριάκι; άναισχυντή. Και ἐπήρθη τὸ iziphupor ἀπό τῆς φωνῆς, ἦς ἐκέκραγον. Είδες τροτιτείας εύχολίαν, τὰ πράγματα άλλήλων εχόμενα; ₩ετά γάρ του υμνον τουτου, και το πληρωθηναι τήν Την της δόξης αύτου, επαύτατο τά Τουδαϊκά άπαντα.

Reg. solus παρ' αὐτόν.

Reg. et Savil. οὐδὲ τρίτον καὶ προσέθηκαν, male. Morel.

ἐὰὰ τρίτον καὶ προσέθηκαν. Nallem ἀ)λά καὶ τρίτον προσέθη
και, et uc legisse videtur Tilmannus interpres qui vertit, scd
d'erisma addiderunt.

PATROL. GR. LVI.

δπερ καλ αύτο διά τοῦ ἐπαρθῆνα: το ὑπέρθυρον ἐδή⊸ λωσεν.

δ. Έρημώσεως γάρ τουτί το σημείον ήν, και άνατροπής τοῦ ναοῦ τοῦ ναοῦ δὲ ἀφανισθέντος, καὶ τἄλλα κατελύοντο πάντα. Καὶ ἴνα μάθης, ὅτι ἡ Καινἡ τὴν Παλαιὰν ἔπαυσεν, ἀπό τῆς φωνῆς, φησίν, ἐπήρθη τὸ ἐπέρθυpor· τουτέστιν, από τοῦ παραγενέσθαι την δοξολογίαν ταύτην, καὶ λάμψαι τὴν χάριν, καὶ τὴν δόξαν ἐκχυθῆναι πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης, τὰ τῆς σχιᾶς ἐχποδὼν γέγονε. Καὶ ὁ οἶκος ἐνεπλήσθη καπνοῦ. Ἐμοὶ καὶ τοῦτο δοκεί σημείον είναι της άλώσεως της αύτον καταληψομένης, καὶ τοῦ βαρδαρικοῦ πυρὸς, καὶ τοῦ χαλεπωτάτου εμπρησμού. Και είπον · ΤΟ τάλιας έγω, ότι κατανένυγμαι, ότι άνθρωπος ών, καὶ ἀκάθαρτα χείλη έχων, καί έν μέσφ λαοῦ ἀκάθαρτα χείλη ἔχοντος ἐγώ οίκω, καὶ τὸν Κύριον Σαβαώθ ε είδον τοῖς όφθαλμοῖς μου. Έξεπληξε τον προφήτην ή δψις, διανέστησεν, είς πολύν τον φόδον ενέδαλε, προς εξομολόγησιν εχίνησεν, άκριδέστερον την εὐτέλειαν τῆς οίχείας οὐσίας ἐπιγνῶναι παρεσκεύασε. Τοιούτοι γάρ οί άγιοι πάντες επειδάν μείζονος ἀπολαύσωσι τιμής, τότε ταπεινούνται μειζόνως. Ούτω καὶ ὁ ᾿Αδραὰμ τῷ Θεῷ διαλεγόμενος, γῆν καί σποδόν έαυτον έκάλει ουτω και Παύλος, ότε τζε δύεως έχείνης κατηξιώθη, τότε έχτρωμα έαυτον ώνόμασεν · ούτω όἡ καὶ ούτος ταλανίζει ἐαυτόν, πρότερον ἀπὸ τῆς φύσεως λέγων • "Ο τάλας έγὼ, ότι κατανένυγμαι, ότι άνθρωπος ων είτα από της γνώμης, Και ακάθαρτα χείλη έχων. Άκάθαρτα αύτοῦ τὰ χείλη ἐκάλεσεν, ώς έγωγε οίμαι, πρός τὴν παράθεσιν τῶν ἐμπύρων στομάτων έχείνων των καθαρών δυνάμεων, της άχρ: δεστάτης λειτουργίας έχείνης. Καὶ οὐδὲ ἐνταῦθα Εστη, άλλά καὶ ὑπὲρ τοῦ λαοῦ παντὸς ἐξομολογεῖτα:, ἐπάρων κ... λέγων ' Έτ μέσφ λαοῦ ἀχάθαρτα χείλη ἔχοττος έγὸ cixω. Καὶ τίνος Ενεχεν χείλη ένταυθα αιτισται; 16 απαρβησίαστον εμφαίνων. Έπει και οι παίδες οι τρείς τούτο αύτο Ελεγον σχεδον, έν τη καμίνη δντες. Ούκ [69] έστιν ήμιν ἀνοίξαι το στόμα. Καλ νῦν, ἐπειδή ύμνφδίας ήν καιρός καὶ εύφημίας, καὶ τάς άνω δυνάμεις έώρα τουτο ποιούσας, είχότως έπλ τὰ χείλη τμέπει τον λόγον, τὰ μάλιστα πρός την τοιαύτην διακονίαν καλούμενα. 'Αλλά τὰ μὲν αὐτοῦ διὰ τοῦτο ἀκάθαρτα ἐκάλεσε, τὰ δὲ τοῦ λαοῦ ούχ ούτως, άλλ' ἐπειδη πολλής ανομίας ήσαν έμπεπλησμένοι. Καί τον βασιlέα Κύριον είδον τοῖς δφθαλμοῖς μου. Δ:ὰ τοῦτο στένω καὶ θρηνῶ, φησίν, ὅτι τοσαὐτης ἡξιώθην τιμῆς ἀνώξιος ων, υπερβαινούσης μου την άξίαν, άναβεξηχυίας μου την φύσιν. Όταν δε λέγη, Είδον, μη την άχριδη χατανόησιν νόμιζε, άλλά την αύτῷ δυνατην.

Καὶ σκόπει, πόσον τῆς ἐξομολογήσεως τὸ κέρδος. Κατηγόρισεν ἐαυτοῦ, καὶ εὐθέως ἐκαθάρθη· Ἐπειδή γὰρ ταῦτα εἰπε τὰ ρήματα, ᾿Απεστάλη πρός με, φησὶν, ἐν τῶν Σεραφὶμ, καὶ ἐν τῷ χειρὶ αὐτοῦ εἰχει ἄνθρακα, ὅν τῷ λαδιδι ἐλαθεν ἀπὸ τοῦ θυσιαστηρίου. Καὶ ῆψατο τοῦ στόματός μου, καὶ εἰπεν· Ἰδοὺ ῆψατο τοῦτο τῶι χειλέων σου, καὶ ἀφελεῖτὰς ἀνομίας σου, καὶ τὰς ἀμαμτ΄ ας σου περικαθαριεῖ. Τινὲς μὲν τών μυστηρίων τῶν μελλόντων σύμδολα ταῦτα εἶναί φασι, τὸ θυσιαστήριον, τὸ πῦρ τὸ ἐπικείμενον, τὴν διακονουμένην δύναμιν, τὸ ἐν τῷ στόματι δίδοσθαι, τὸ καθαίρειν τὰ ἀμαρτήματα· ἡμεῖς δὲ τέως τῆς ἰστορίας ἐχόμεθα, καὶ λέγομεν ὑ, τίνος ἔνεκεν τοῦτο γεγένηται. Μίλλει πέμπεσθαι πρὸς τὸν δῆμον τὸν

<sup>•</sup> In Bibliis legitur και τὸν βασιλέα Κύριον Σαβαώθ. "d Hic legendum putat Savilius ἐχώμεθα καὶ λέγωμεν. Utrovis modo legas, locus bene habet.

Ίουδαϊκόν, φοδερά τινα άπαγγέλλων καλ άφόρητα. Πέμπεται τοίνυν τὰ Σεραφίμ, ώστε φόδου καὶ παρρησίας αὐτὸν ἐμπλῆσαι. Καὶ ἔνα μή προδάλληται, καθάπερ Μωϋσῆς, λέγων Ισχνόφωνος είναι, και Ἱερεμίας, νεώτερος είναι, ούτω και ούτος ακάθαρτα χείλη έχειν, και μή δύνασθαι διαχονήσαι τοζς λεγομένοις. Ερχεται τά Σεραφίμ έχχαθαίροντα αὐτοῦ τὰ άμαρτήματα, οὐχ οἰχεία δυνάμει (τοῦτο γάρ Πατρός και Υίοῦ και άγίου Πνεύματος μόνον), άλλ' ἐπιτάγματι, καὶ δόσει τῶν ἀνθράχων. Ού γάρ είπεν, Ίδου άφαιρῶ ἐγὼ, άλλ', Ίδου τοῦτο άφαιρεῖται τὰς ἀνομίας σου, καὶ τὰς ἀμαρτίας σου περικαθαριεί, διά τὸ ἐπίταγμα τοῦ πέμψαντος. Τίνος δὲ ἔνεκεν ἐν τῆ λαβίδι τὰ Σεραφίμ ἔλαβε τὸν ἄνθρακα; Ού γάρ δη ή ἀσώματος δύναμις έγχαταχαίεσθαι Εμελλεν ύπο των ανθράχων. Τίνος ενεχεν ταῦτα γεγένηται; Διά πολλήν συγκατάδασιν. Διά δή τοῦτο καὶ ἀπὸ τοῦ θυσιαστηρίου λαμδάνει, ένθα αί θυσίαι προσεφέροντο, καλ οί καθαρμοί των άμαρτημάτων. Εί δε λέγοις, Πως τὸ στόμα οὐ κατεκάη τοῦ προφήτου; μάλιστα μέν ότι ούδὲ πῦρ αἰσθητὸν ἢν τὸ φαινόμενον· άλλως δὲ, όταν ό θεός έργάζηταί τι, μή πολυπραγμόνει, μηδέ περιεργάζου.

ε'. Καὶ γὰρ ἐνεργοῦν καὶ αἰσθητὸν πῦρ σώμασιν όμιλήσαν, τὰ τοῦ πυρὸς οὐκ ἐπεδείξατο. Εἰ δὲ ἔνθα κληματίδες και πίσσα, της οίκείας επελάθετο φύσεως ή φλόξ, τί θαυμάζεις, εί νῦν τοσαύτης παραδοξοποιίας γενομένης έκάθηρεν, άλλ' οὐκ ἕκαυσε τουτὶ τὸ πῦρ; Καὶ ἤκουσα τῆς φωτῆς Κυρίου λέγοντος· Tira ἀποστελῶ, καὶ τίς πορεύσεται πρός τὸν λαὸν τοῦτον; 'Ορᾶς πόσον ήνυσεν ή δψις, πόσον κατώρθωσεν ό φόδος; [70] Καίτοι γε και έπι Μωυσέως τοιούτον τι γέγονεν εί γάρ μή Σεραφίμ έφάνη, μηδέ αὐτὸς ἐπὶ θρόνου καθήμενος, ἀλλ' **ϋμως ἔτερον παράδοξον θέαμα τότε ἐδείχθη τῷ προφήτη,** καλ τοιούτον, ώς μηδένα άντιδλέψαι δυνηθήναι τῷ φαινομένφ. Ή γὰρ βάτος έκαίετο, φησί, καὶ οὐ κατεκαίετο. 'Αλλ' όμως και μετ' έκεινα και την πολλην του Θεού παραίνεσιν ο μέγας άναδύεται Μωϋσής, και σκήπτεται, καὶ μυρίας ἐπινοεί προφάσεις παραιτήσεως, λέγων · 'Ισχτόφωνός είμι καί βραδύγλωσσος καί, Προχείρισαι σύ άλλον, δν έξαποστελείς. Καὶ Ἱερεμίας δὲ την ηλικίαν προδάλλεται. Καὶ Ίεζεκιηλ δὲ μετά τὸ κελευσθηναι, έπτά διατρίδει περί τον ποταμόν ήμέρας, άναδυόμενος και όκνων. Διό και την παραδολην έκείνην προσέθηκεν ο Θεός λέγων · Σκοπόν δέδωκά σε τῷ οἰκφ 'Ισραή 1 · κα\, ὅτι Την ψυχην αὐτῶν ἐκ χειρός σου έχζητήσω. Ἰωνας δὲ οὐ μόνον παρητήσατο, άλλά καὶ έδραπέτευσε. Τί οὖν; τολμηρότερος πάντων ὁ Ἡσαῖας, καλ Μωϋσέως του μεγάλου; Καλ τίς αν τουτο είποι: Πόθεν ούν χελευόμενος έχεῖνος άνεδύετο, ούτος δέ μή φανερώς επιταγείς είσεπήδησεν; Ούδε γάρ είπεν, "Απελθε· άλλὰ τοῦ Θεοῦ λέγοντος, Tira ἀποστελῶ; ήρπασε τὸ ἐπίταγμα. Τινές μὲν οὖν φασιν, ὅτι ἐπειδή ἡμαρτε. τὸν ὑζίαν οὐκ ἐλέγξας κατατολμῶντα τῶν ἀδύτων, ὑπξρ έχείνης βουλόμενος άπολογήσασθαι τῆς άμαρτίας, τῆ μετά ταύτα προθυμία της ύπαχοης έπεπήδησε ταχέω; ώ ετε εξιλεώσα τθαι τον θεόν. Διά γάρ τοῦτο και ακάθαρτα

τά χείλη αὐτοῦ Ελεγεν είναι, διά το ἀπαρόησίι 'Αλλ' οὐκ ἄν ἀνασχοίμην τῶν ταῦτα λεγόντων ' πιστότερος γάρ αὐτῶν ὁ Παῦλος, ὁ τολμητήν αὐτὸν: και λέγων Πσαίας δε αποτολμά και λέγει. Δι τούτο οὐδὲ τῷ χοινῷ, ὡς φασι, νόμῳ τὴν ζωὴν χατέ άλλα χαλεπωτάτην ύπέστη τιμωρίαν, των Τουδαίο ἐνεγχόντων αὐτοῦ τὴν παρρησίαν. Χωρὶς δὲ τού οὐδέ φησιν ή Γραφή που, ὅτι παρῆν, ἡνίκα τὰ κα 'Οζίαν εγένετο, και παρών εσίγα, άλλ' οἴκοθεν κα έαυτών ταύτα οι λέγοντες στοχάζονται. Τι ούν Εσ πείν; "Οτι ούχ ήν ίσον το Μωϋσέως και τούτο. ' γάρ είς άλλοτρίαν ἐπέμπετο καὶ είς βάρδαρον χ καὶ πρὸς τύραννον, καὶ μαινόμενον, καὶ λυττῶντα δὲ πρὸς τοὺς οἰχείους, χαὶ πολλάχις ἀχηχοότας, πολλφ παιδευθέντας χρόνφι και ού της αὐτης ἀν ήν το ύπαχούσαι έχει τε και ένταύθα. Τινές δέ ( ότι και έτερον τι αύτῷ τὴν προθυμίαν ἐποίησε τ Έπειδη γάρ ὑπέρ τε ἐαυτοῦ καὶ τοῦ λαοῦ ἐξωμολογ καὶ τὰ Σεραφὶμ είδεν ἀποσταλέντα, καὶ ἐκκαθάρα τοῦ τὰ χείλη, προσδοχήσας, ὅτι καὶ τῷ λαῷ ταῦτα συ; ται, καί ταυτα άπελεύσεται άπαγγέλλων, προθύμι πασε το λεχθέν. "Ωσπερ γάρ [71] ήσαν φιλόθεοι, οδ φιλόστοργοι μάλιστα πάντων άνθρώπων οί άγιοι. σας οὖν λύσιν τινὰ τῶν κακῶν ἀπαγγελεῖν, ἐπεπήδι χέως, καί φησιν ' Ίδου ἐγώ είμι, ἀπόστειλόν με. ' δέ καὶ ψυχήν σφόδρα πρός κινδύνους παρατεταγμένι και δήλον αύτου τουτο το ήθος διά πάσης της προφ έστίν. Έπελουν υπέσχετο άπελεύσεσθαι, καλ ουκ: λοιπόν άναγεῦσαι, τότε άχούει τὰ λυπηρά. Καὶ γ. ό θεός αύτον σοφώς μετεχείρισεν. Ού γάρ έξ άρχη Πορεύθητι, και είπέ · άλλά πρότερον μετέωρον τ τὸ ἐπίταγμα, καὶ ἄδηλον τῆς ἀποστολῆς τὸν τ Έπειδή δ ραδίως υπήχουσε, λέγει τα καταληψόμε Ίουδαίους χαχά. Τίνα δὲ ταῦτα ἡν; Πορεύθητι, καὶ εἰπέ τῷ λαῷ τούτῳ · ᾿Ακοῆ ἀκούσετε, καὶ συνήτε και βλέποντες βλέψετε, και οὐ μή Έπαχύνθη γάρ ή καρδία τοῦ λαοῦ τούτου, κ ώσιν αύτων βαρέως ήκουσαν, και τούς όφθα αὐτῶν ἐκάμμυσαν, μήποτε ἴδωσι τοῖς όφθα καί τοῖς ώσιν ἀκούσωσι, καὶ τῷ καρδία συνῶς έπιστρέψωσι, καὶ Ιάσωμαι αὐτούς. Ταῦτα οὐδὶ νείας οίμαι δείσθαι, των άκριδως ταυτα έπιστα προλαδόντων και εξηγησαμένων αύτά, Ίωάννου υίου της βροντής, και Παύλου του τά παλαιά κα μετά άχριδείας είδότος. 'Ο μέν γάρ έν τη 'Ρώμη πρ συνελθόντας μέν, άποπηδήσαντας δέ, καὶ οὐκ ἀνο νους των λεγομένων, δημηγορών Ελεγε. Καλώς ι Πνεύμα τὸ ἄγων 'Ακοῆ ἀκούσετε, καὶ οὐ μὴ σ 'Ο δὲ τῆς βροντῆς υίὸς, ἐπειδὴ θαύματα ξώρων, ἐπίστευον, καὶ δογμάτων ήκουον, καὶ οὐ προσεξ έστησε γάρ Λάζαρον ο Χριστός, και άνελείν αξ

præcedentibus adjicit.

b Hic forte legendum ἐπειδὴ δέ, vel potius post τρόι
ma ponendum.

<sup>•</sup> Χωρίς δὲ τούτων. Hæc sic convertit Tilmannus: kisce nugacitus. Perperam omnino: nam, ut ex seriv vertendum, Præter hæc autem; nimirum aliud argu præcedentibus adjicit.

positum, virtutem ministrantem, quod admotus sit ori, quod ad purgationem peccatorum: nos autem interim historiæ hæremus, ac dicimus, cujus rei causa hoc factum sit. Mittendus est ad populum Judaicum, terribilia quædam et intoleranda annuntiaturus. Mittuntur ergo Seraphim, ut eum timore simul et loquendi Mucia impleant. Ac ne objiceret, quemadmodum Moyses, se exilem vocem habere (Exod. 4. 10), et ut Jeremias, se juniorem esse (Jer. 1. 6), sic et ipse se immunda labia habere, non posse dictis ministrare, veniunt Seraphim ut expurgent ejus peccata, non propria virtute (linc enim est solum Patris, et Filii, et Spiritus sancti), sed jussu, et admotione carbonum. Non enim dixit, Ecce auferam ego, sed, Ecce hoc auferet iniquitates tuas, et peccata tua purgabit, propter mandatum mittentis. Curautem forcipe Scraphim acceperunt carbonem? Neque enim incorporea virtus carbonibus uri poterat. Cur hæc facta sunt? Per magnam indulgentiam. Ideoque ex altari accipit, ubi hostiæ efferebantur expiationesque peccatorum. Quod si dixeris: Quomodo os prophetæ non adustum est? Certe quia id quod apparebat non erat ignis sensibilis; alias vero, cum quidpiam Deus operatur, ne curiose inquiras vel scruteris.

5. Etenim ardens et sensibilis igms corporibus admotus, ea non effecit quæ competunt igni (a). Quod si ubi sarmenta, et pix, flamma propriæ oblita est naturæ, quid miraris, si nunc in tam stupendo casu, hic ignis purgaverit, nec adusserit? 8. Et audivi vocem Domini dicentis: Quem mittam, et quis ibit ad populum hunc? Viden' quantum profuerit visio, quantam rem perfecerit timor? Licet sub Moyse quidpiam simile gestum sit: etsi enim Seraphim non apparuerint, nec Deus in solio sedens; attamen aliud stupendum spectaculum tunc prophetæ exhibitum est, tantumque ut nemo in illud respicere possit. Rubus enim ardebat, inquit, et non comburebatur (Exod. 3. 2). Attamen etiam post illa, et post multam Dei adhortationem. reluctatur tamen Moyses ille magnus, causificatur, ac sexcentas excogitat recusandi causas dicens: Gracilis vocis sum, et lingua tardus (Exod. 4. 10. 13); et, Delige ta alium, quem mittas (Jer. 1. 16). Jeremias vero etatem teneram obtendit. Ezechiel autem postquam jussus fuerat , septem diebus circa flumen versatur , reluctans et tergiversans. Ideo parabolam illain Deus adjecit dicens : Speculatorem te dedi domui Israel; et, Animam corum de manu tua requiram (Ezech. 3. 17. 18). Jonas autem non modo recusavit, sed etiam aufugit. Quid igitur? audaciorne omnibus fuit Isaias, etiamque magno illo Moyse? Quis hæc dixerit? Cur ergo ille jussus reluctabatur, hic vero non aperte jussus, insiliens præsto fuit? Neque enim dixit, Vade: sed Deo dicente, Quem mittam? jussum ille abripuit. Quidam certe dicunt, eum, quia peccaverat, quod non reprehendisset Oziam, qui in adyta se intromittere sus est, ut de illo peccato sese purgaret per alacritatem obedientiæ, statim insiliisse, ut Deum placaret.

(a) Here spectant ad tres | ueros et ad fornacem ignis ar-

ldcirco enim impura esse labia sua dicebat, quod nou libertate loquendi usus esset. At eos qui talia dicunt ferre non possim : nam fide dignior illis est Paulus , qui audacem illum vocat et ait, Isaius vero audet et dicit (Rom. 10. 20). Ideo igitur non ex communi lege, ut aiunt, mortem obiit, sed gravissimum sustinuit supplicium (a), Judais ejus loquendi libertatem non ferentibus. Præter hæc autem Scriptura nusquam dicit, ipsum præsentem fuisse, et præsentem siluisse, quando Ozias illa attentavit : sed qui hæc proferunt ex seipsis talia conjiciunt. Quid ergo dicendum est? Non esse parem Moysis et hujus rationem. lile enim in alienam et barbaram terram mittebatur, et ad tyrannum furentem, insanientemque ac rabidum; hie vero ad suos, qui se sæpe audierant, multoque tempore instituti fuerant : neque paris erat constantiæ in illo et in hoc casu obsequi. Quidam porro dicunt aliud quidpiam tantam illi indidisse alacritatem. Quia enim pro se et populo consessus erat, et Seraphim ad se mitti viderat, quæ labia sua expurgarent, cum speraret cadem ipsa populo eventura esse, seque ad hac annuntianda abiturum esse, alacriter dictum illud rapuisse. Sancti enim ut Dei amantes erant, ita plus quam alii omnes homines populum amabant. Cum speraret igitur se malorum quamdam solutionem annuntiaturum esse, cito insilivit, et ait : Ecce ego sum, mitte me. Alias vero animam ad pericula subeunda valde propensam habebat : ipsumque ita affectum fuisse per totam ejus prophetiam declaratur. Postquam ergo promiserat se abiturum, cum non auderet ultra abnuere, tunc tristia audivit. Siquidem Deus sagaciter cum illo rem tractavit. Neque enim a principio dixit: Vade, et dic; sed prius mandatum in sublimi tenens, missionis modum occultum habuit. Cum autem ille facile paruisset, tunc mala quæ Judæos invasura erant dixit. Quænam porro hæc erant? 9. Vade, inquit, et dic populo huic : Auditu audietis, et non intelligetis, et videntes videbitis, et non perspicietis. 10. Incrassatum enim est cor populi hujus, et auribus suis graviter audierunt, et oculos suos clauserunt, ne forte videant oculis, et auribus audiant, et corde intelligant, et convertantur, et sanem eos. Hæc interpretatione non opus habere puto, cum ii qui hæc probe sciebant, jam olim ea accurate interpretati sint; Joannes videlicet tonitrui filius, et Paulus, qui et vetera et nova apprime noverat. Ilic enim Romæ iis concionans, qui postquam accesserant, resilierant et dicta sua non ferebant, aiebat : Bene dixit Spiritus sanctus : Aure audietis, et non intelligetis (Act. 28. 25. 26). Filius vero tonitrui, cum miracula viderent, nec crederent, dogmataque audirent, nec attenderent (Christus enim Lazarum

(a) Veterum l'atrum opinio sententiaque fuit Isaiam Manassis tempore sectum fuisse. Id ait Athauasius lib. de Incarnatione, Torc 1, p. 68, B: Οὐδὲ ὡς 'Hơατας ἐπρίσθη, et p. 78, L. 'Hơατας ἐπρίσθη μὲν, ἀλλ' οὐπ ἐπὶ ξύλου κερέμασται. Hieroaymus vero in Quæstionibus Hebraicis ad iib. Paralip. c. 33: Tradum Hebrari, idcirco occisum Isaiam, eo quod eos appellaverit principes Sodomorum et Gomorrhæ. His addi possent Augustimus, Theodoretus, et auctor libri de Prophetis apud Epiphanium, aliique, sed hæc sutis sunto.

suscitaverat, et ipsum occidere tentabant; dæmones ejecerat, et ipsum dæmoniacum vocabant; Patri obtulerat eos, et ipsum seductorem appellabant, contrariasque recipiebant opiniones): hanc prophetiam memorat dicens: Bene dixit Isaias propheta: Aure audietis, et non intelligetis, et mientes videbitis, et non perspicietis (Joan. 12.38.40)

6. Quia enim internis mentis oculis excacati crant, nullam ex oculis exterioribus percipiebant utilitatem, judicio mentis corrupto. Ideireo videntes non videbant, et audientes non audiebant : causamque adjicit, quia sensus non crant depravati, nec natura labefactata, sed cor excecatum. Incrassatum enim est cor populi hujus, inquit : crassitudo autem mentis efficitur a peccatis et a sæculi concupiscentia. Hancque crassitiem enarrans Paulus dicebat : Non potui robis loqui quasi spiritualibus : nondum enim poteratis, sed neque adhuc potestis (1. Cor. 3. 1). Causamque adjecit dicens : Cum enim sint inter vos lites et zelus et contentio, nonne carnales estis (Ibid. v. 3)? Cum ergo illi invidia magna et livore tabescerent, sexcentisque aliis affectibus obsiderentur 1, crassum mentis oculum effecerunt, nec ultra poterant sincere videre. Ideogue circa illa quæ videbant alienas contrariasque sententias accipiebant. Hæc cum probe ∍ideret propheta, prænuntiavit causam morbi. Tu vero hic mihi considera, quomodo cum duæ essent prophetiæ , iHam , quæ de Ecclesia et de bouis totius orbis erat, acceperint Seraphim dicentes : Sanctus, sanctus, sanctus, Donninus Sabaoth, plena est omnis terra gloria ejus : aliam vero quæ de excidio et de pœnis Judworum erat, prophetæ huic reliquerunt, ut hinc etiam Ecclesiæ præcellentiam ediscas. 11. Et dixi, Usquequo, Domine? Vides non frustra neque temere nos conjecturam duxisse circa obedientiam prophetæ multa alacritate plenam? Quoniam igitur contraria iis quæ exspectabat audivit, vastitatem, extremam perniciem, rogat doceri se mensuram inferendæ pænæ: non audebat enim ab ira illos prorsus eripere, eo quod Deus prævertisset ostendere peccata corum veniam non mereri. Eorum quippe ausus non rapina erant, neque animus proximum Indendi; sed animus data opera inobsequens, et mens contentiosa, quæ quasi cum meditatione et studio rebus a Deo gestis obsistebat. Hoc itaque sub-Indicans dicebat: Ne forte videant oculis, et corde intelligant, et convertantur, et sanem eos. Ac si timerent enim . inquit , ne forte discerent quidpiam corum , quæ scire par erat, sie magno cum studio mentem snam excæcaverant. Quoniam igitur et accusatio gravissima est, et supplicium quod condonari nequit, quod reliquum erat, ediscere cupit, et quasi discere volens, supplicationem inducit. Quoniam vero pro hac re ne supplicare quidem aperte audebat, ideo quasi ut ediscat interrogationem excogitat dicens: 11. Usquequo, Domine? Et dixit : Donce desolentur civitates eo quod non habitentur, et domus eo quod non

1 Hæc, sexcentis que aliis affectibus obsiderentur, desunt la Savil, et Reg., habentur autem in Morel, et Bavarico.

sint homines; et terra derelinquetur deserta. 12. Et post hæc longe faciet Deus homines, et multiplicabuntur qui derelicti fuerint super terram, 13. et adhue in ea cst decimatio. Et rursus erit in deprædationem ut terebinthus, et sicut glans, cum exciderit ex theca sua. Semen sanctum statio ejus (a). Absoluta illa prophetia, ad historiam rursus sermonem reducit, captivitatem decem tribuum prænuntians, necnon patientiam Dei. quam propter illam captivitatem erga duas tribus exhibuit; deinde harum etiam abductionem, quia illa patientia nihil ipsis profuerat, et reliquiarum ejus successuram prosperitatem. Cum enim dicit, Donec desolentur civitates eo quod non habitentur, decem tribuum captivitatem subindicat. Nam radicitus omnes sublati sunt, et cum multa violentia abrepti, omnes in alienam terram translati sunt, ita ut urbes omnes starent hominibus vacuir, et terra destitueretur viris, qui eam colerent, ad corum utilitatem qui relicti sucrant. Cum ergo d cit, Donec desolen:ur civi. tates, eo quod non habitentur, et domus eo quod non sint homines, tunc captivitatem memorat. Cum vero dicit. Post hæc longe faciet Deus homines, aut omnimodam omnium felicitatem subindicat, aut prosperitatem quæ, post abductas decem tribus, duabus tribub is concessa est. Liberati enim a Sennacherib et ejus barbaro exercitu, atque inex-pectata victoria fruentes. rursus in multitudinem aucti sunt, et ad vitæ longitudinem progressi, nullo cos interturbante bello. Quando autem dicit, Longe faciet, aut multitudinem hominum, aut longitudinem annorum subindicat. Et ut discas eum de duabus tribubus hæc dicere, subjunxit. In illa est decimatio, decimationem vocans id quod supra illas decem erat, et quod erat post illas decem reliquum, idque crant dux tribus. Hac et Paulus dictione utitur dicens: Plus quam quingentis fratribus (1. Cor. 15. 6); hoc est pluribus quam qui ... gentis. Et rursus erit in deprædationem ut terebinthus. ld est dux tribus. Et sicut glans, cum deciderit de theca sua. Quemadinodum enim ille fructus, cum de theca sua decidit, injucundus est : sic et hi risui et opprobrio expositi erunt, cum ex urbe sua exciderint, et gloria illa spoliati omnes. Semen sanctum statio ejus. Non incurabilia, inquit, mala erunt, neque immortalia : sed semen ejus sanctum erit, et Statio; hoc est, firmum erit, fixum, immotum, exspec ans rerum mutationem. Siquidem a felicitate excident ; ipsi vero non extremam perniciem sustinebunt; sed

(a) Hæc, semen sanctum statio ejus (σπέρμα ἄγιον τὸ στήλωμα αὐτής), non sunt in Editione LXX, neque erant etiam tempore Chrysostomi, nisi in illis exemplaribus, quæ non erant secundum Hexaplorum editionem retractata. Sed in Hexaplis nostris ea posuimus ex Procopio atque Joanne Curterio, qui postremus hanc Theodotionis lectionem cum asterisco attuit; quia cum in LXX desid rantur, ex Theodotionis editione id adjectum fuerat. Id vero notat etiam Basilius his verbis: Hæc leguntur ex Theodotione desumpta, nec habentur in LXX. Et Hieronymus, qui sic habet in hunc locum: Quod deximus, Semen sanctum crit, quod steterit in ea, vel juxia Aquilum, Semen sanctum erit germen ejus, in LXX interpreticus non habetur: sed de Hebraico et Theodotionis editione ab Origene additum, in Ecclesiæ fertur exemplanicus; in quibus-dam scilicet, non in omnibus, ut patet ex innume is Mss Coddiqui adnes usque pervenerunt, quique hæc non habent.

εχείρουν· δαίμονας ήλαυνε, καὶ δαιμονώντα ἐκάλουν· τῷ Πατρὶ προσήγε, καὶ πλάνον ώνόμαζον, καὶ τὰς ἐναντίας ἐδίχοντο δόξας). μνημονεύει τῆς προφήτείας ταύτης λέτον· Καλῶς εἶπεν Ἡσαίως ὁ προφήτης, ὅτι Ἡκοῆ ἀκούσετε, καὶ οὐ μὴ συνῆτε· καὶ βλέποντες βλέψετε, καὶ οὐ μὴ ίδητε,

ζ. Έπειδή γάρ τὰ ἔνδον διματα τῆς διανοίας πεπήρωντο, ούδεν δφελος την αύτοις των έξωθεν όφθαλμών, του χριτηρίου της διανοίας διεφθαρμένου. Διά τουτο βλέποντες ούχ Εθλεπον, καὶ ἀχούοντες ούχ ήχουον καὶ τὴν αίείαν προστίθησεν, ότι ούχλ τὰ αλοθητήρια ήν διεφθαρμένα, ούδε ή φύσις λελωδημένη, άλλά ή καρδία πεπηρωμένη. Έπαχύνθη γάρ ή καρδία τοῦ λαοῦ τούτου, εησί πάχος δε διανοίας γίνεται άπό τε άμαρτημάτων, άπό τε βιωτικής έπιθυμίας. Καλ ταύτην έξηγούμενος την πιχύτητα ὁ Παῦλος Ελεγεν. Οὐκ ήδυνήθην ὑμῖν λαλῆται ώς πνευματικοίς ούπω γάρ ήδύνασθε, άλλ' εὐδ Ετι δύνασθε. Καὶ τὴν αἰτίαν προστίθησι λέγων "Οπου γάρ ἐν ὑμῖν ἔρεις καὶ ζῆλοι καὶ διχοστασίαι, ούχι σαρχικοί έστε; Έπει ούν κάκεινοι φθόνω πολλώ καὶ βασκανία τηκόμενοι, καὶ ἐτέροις μυρίοις πολιορκούμενοι πάθεσι, παχύ τὸ δμιμα \* τῆς διανοίας εἰργάσαντο. κιθαρά βλέπειν ούχ έτι λοιπόν ήδύναντο. Διό έτέρας περί των [72] όρωμένων δόξας ελάμδανον, και τάς έναντίας. Ταῦτα οὖν μετὰ ἀκριδείας ὁρῶν ὁ προφήτης, προανεφώνησε και του νοσήματος την αίτίαν. Σύ δέ μοι σχήπει, ώς δυοίν προφητειών ούσων, την μέν περί τῆς Έχχλησίας καλ τῶν τῆς οἰχουμένης ἀγαθῶν τὰ Σεραφλμ ἐδέξαντο λέγοντα: "Αγιος, ἄγιος, ἄγιος, Κύριος Σαlawo, πλήρης πάσα ή τη της δόξης αυτού· την δέ πρί της άλώσεως και των τιμωριών των Ίουδοικών τῷ προφήτη κατέλειπον, ϊνα κάντεῦθεν μάθης τῆς Έκκληείας την ύπεροχήν. Καὶ είπον "Εως πότε, Κύριε: -πυ τῆς ου μάτην ουδέ είκη ἐστοχασάμεθα τῆς υπεκοής του προφήτου της μετά πολλής προθυμίας γεγενημίνης; Έπειδη γουν τάναντία ών προσεδόκησεν ήχουσεν, έρημίαν, πανωλεθρίαν, άξιοι το γουν μέτρον μαθείν είς τιμωρίας. ούδε γάρ ετόλμα όλοκλήρου της όργης αύτους έξαρπάσαι, διά το προλαδόντα τον Θεον δείξαι ἀσύγγνωστα άμαρτάνοντας. Ού γάρ συναρπαγῆς ῆν αὐτων τά τολμήματα, ούδε γνώμης επηρεαζομένης, άλλλ Υυχής έργον ποιουμένης την παρακοήν, και διανοίας φ:λονείχου, καθάπερ έχ μελέτης τινός καλ σπουδής, άνθισταμένης τοίς ύπο του Θεού γινομένοις. Τούτο γούν αίνιτήμενος έλεγε. Μήποτε ίδωσι τοῖς ἐφθαλμοῖς, καί τη καρδία συνώσι, και επιστρέψωσι, και ιάσωμαι αύτούς. Έσανει δεδοικότες γάρ, φησι, μήποτέ τι τῶν εόντων μάθωσεν, ουτω μετά πολλής της απουδής την διάνοιαν αύτων έπήρωσαν. Έπει ούν και ή κατηγορία βαρυτάτη, και ή τιμωρία άπαραίτητος, όπερ Τν λειπ/μενον, τούτο ζητεί μαθείν άλλ' έν τάξει του μαθείν, Ιπετηρίαν εἰσάγει. Ἐπειδή δὲ οὐδὲ ὑπὲρ τούτου φανερῶς

Saril. et Reg. καὶ βασνανίας τηκόμενοι πάθεσι παχύ τὸ δεμα: omissis quibusdam in medio positis. Morellianam letimem habet Bavaricus, expressit interpres.
In Bilais of έγκαταλειφθέντες.

έχετευσαι ετόλμα, διά τουτο μαθήσεως προσχήματι ερώτησιν επινοεί λέγων "Εως πότε, Κύριε; Kal είπεν" Έως ār ἐρημωθῶσι πόλεις παρὰ τὸ μὴ κατοικεῖσθαι, καί οίκοι παρά το μή είναι άνθρώπους καί ή γ καταλειφθήσεται Ερημος. Καί μετά ταῦτα μακρυνή ό θεός τους άνθρώπους, και πληθυνθήσονται ci καταλειψθέντες ' έπλ τῆς γῆς, καλ ἕτι ἐπ' αὐτῆς έστι τὸ ἐπιδέκατον. Καὶ πάλιν ἔσται εἰς προνομήν ώς τερέδιτθος, καὶ ώς βάλατος, όταν ἐκπέση ἐκ τῆς θήκης αὐτῆς. Σπέρμα ἄγιον τὸ στήλωμα αὐτῆς. Τἡν προφητείαν άπαρτίσας έχείνην, έπλ την Ιστορίαν πάλιν έξάγει τον λόγον, τήν τε αλωσιν τῶν δέχα φυλῶν προαναφωνών, τήν τε διά την αίχμαλωσίαν έχείνην έπλ ταίς δύο φυλαίς μαχροθυμίαν γεγενημένην είτα χιλ την τούτων αύτων άπαγωγήν, έπειδή είς ούδεν δέον έχρήσαντο τή μαχροθυμίς και την έχ του λειψάνου πάλιν άναφθησομένην αύτοῖ; εύημερίαν. "Όταν μέν γάρ λέγη, "Εως αν έρημωθωσι πόλεις παρά το μή κατοικ**ε**ῖσθαι. των δέκα φυλών την αιχμαλωσίαν αινίττεται. Και γάρ [75] ἄρδην ἡφανίσθησαν ἄπαντες, καὶ μετὰ πολλής της σφοδρότητος άνάρπαστοι γενόμενοι, πάντες είς την άλλοτρίαν άπηνέχθησαν, ώς και τάς πόλεις άπάσας έστάναι χενάς άνθρώπων, χαὶ τὴν τῆν ξρημον τῶν θεραπευσόντων αύτην είς ώφέλειαν των ύπολειφθησομένων. "Όταν μέν οὖν λέγη, "Εως ἐρημωθῶσι πόλεις παρά τὸ μὴ κατοικεῖσθαι, καὶ οἶκοι παρά τὸ μὴ εἶναι άνθρώπους, τότε λέγει και την αίχμαλωσίαν. "Οταν δε λέγη, ότι Και μετά ταῦτα μακρυτεί ό Θεός τους *ἀνθρώπους*, ή την όλοσχερη πάντων εὐπραγίαν αίνίτιεται, ή την μετά την άπαγωγην των δέκα φυλών γενομένην ταϊς δύο φυλαϊς εύημερίαν. 'Απαλλαγέντες γάρ του Σεναχειρίμ καί του βαρδαρικού στρατοπέδου. καλ τῆς παραδόξου νίκης ἀπολαύσαντες, εἰς πλῆθος πάλιν ἐπέδοσαν, καὶ εἰς βίου μήκος, οὐδενὸς πολέμου θορυδούντος αύτούς. Όταν δὲ είπη, ὅτι Μακρυνεῖ, ἡ τὸ πληθος τῶν ἀνθρώπων, ἢ τὸ μηκος τῶν ἐτῶν αἰνίττεται. Καὶ ΐνα μάθης, ότι περί τῶν δύο φυλῶν παῦτά φησιν, επήγαγεν, ότι 'Επ' αὐτῆς ἐστι τὸ ἐπιδέκατον. έπιδέχατον λέγων το έπάνω τῶν δέχα, το περισσόν των δέκα, ὅπερ ήσαν αἱ δύο φυλαί. Ταύτη καὶ Παῦλος τή λέξει κέχρηται λέγων 'Επάνω πεντακοσίοις άδελφοίς· τουτέστι, πλείοσι πενταχουίων. Και πάλιτ έσται είς προτομήν ώς τερέδινθος. Τουτέστι, αι δύο φυλαί. Καὶ ὡς βάλυνος, ὅτων ἐκπέση τῆς θήκης αὐτῆς. "Ωσπερ γάρ άτερπής έχεινος ο καρπός έκπεσών της θήχης, ούτω καλ ούτοι καταγέλαστοι καλ έπογείδιστοι Εσονται, της πόλεως έκπεσόντες, και της δόζης έκείνης γυμνωθέντες απαντες. Σπέρμα άγιον τὸ στή λωμα αὐτῆς. Ού μην άνίατα τὰ κακὰ ἔσται, φησίν, οὐδὲ ἀτελεύτητα, άλλά το σπέρμα αύτης άγιον έσται, και Στήλωμα, τουτέστι, βέδαιον, πεπηγός, ἀχίνητον, ἀναμένον τὴν των πραγμάτων μεταβολήν. Τῆς μὲν γὰρ εὐπραγίας έκπεσούνται, αύτοι δε ού πανωλεθρίαν ύποστήσενται, άλλέ μενούσι και στήσονται, έως αν άπολάδωσι ε τέν

c Reg. el Savil, Eug anolasous, omisso av.

προτέραν πολιτείαν πάλιν, και έπι την προτέραν έπανέλθωσιν άγιστείαν.

## ΚΕΦΑΛ. Ζ'.

Kal ἐγένετο ἐν ταῖς ἡμέραις "Αχαζ τοῦ 'Ίωαθὰν τοῦ 'Οζίου βασιλέως Ἰούδα.

α'. "Όπερ πολλάχις είπον, τοῦτο και νῦν ἐρῶ, ὅτι τὸ παλαιόν αι προφητείαι ού διά τοῦτο ἐγίνοντο, ενα ἀπλῶς οί Τουδαίοι τὰ μέλλοντα μάθωσιν, άλλ' ίνα μαθόντες. έντεῦθεν χερδάνωσι, καὶ τῷ φόδῳ τῆς ἀπειλῆς γένωνται σωφρονέστεροι, και τη των άγαθων ύποσχέσει, προθυμότεροι περί την της άρετης έργασίαν, έχατέρωθεν μανθάνοντες του Θεού την τε δύναμιν, και την περί αύτους χηδεμονίαν. Καὶ γάρ ταύτης ενεχεν της αίτίας προελέγετο τά λεγόμενα, καὶ ΐνα μὴ νομίσωσιν ἀπλῶς καὶ ὡς ἔτυχε τὰ συμδαίνοντα ἐπιέναι, κατά τινα ἀκολουθίαν φύσεως, ή πραγμάτων [74] φοράν, άλλά ίδωσιν, ότι **ἄνω**θεν καλ έκ τῆς τοῦ Θεοῦ ψήφου ταῦτα ἐκάτερα γίγνεται • όπερ αύτους τὰ μέγιστα είς θεογνωσίαν ώφέλει. 'Δλλ' ἐπειδή, καθάπερ καὶ ἔμπροσθεν ἔφθην είπων, ή προφητεία ούχ εν αὐτῷ τῷ χαιρῷ τὴν ἀπόδειξιν είχεν, άλλά τὰ μὲν βήματα τότε ἐλέγετο, τὰ δὲ πράγματα μαχροίς υστερον Εμελλον εχδήσεσθαι χρόνοις, ενίων των άκουόντων πολλάκις και προαπερχομένων, και ου δυναμένων δικάσαι τη των λεγομένων ακολουθία, δρα τί ποιεί και πραγματεύεται ό Θεός. Προφητείαν προφητείαις συνάπτει, μαχροτέραις έγγυτέραν, την έπι της γενεάς αύτων γειναμένην των μαχρόν υστερον \* έσημένων μεγίστην ἀπόδειξιν παρεχόμενος. Έπι δε των Εύσγγελίων και έτέρως μεθοδεύει τουτί τῆς ώφελείας τὸ είδος, θαύματα προφητείαις συνάπτων, καὶ θάτερον θατέρω κατασκευάζων. Οἰόν τι λέγω · Προσηλθεν αὐτῶ ό λεπρός ποτε, και έκαθάρθη, και μετ' έκείνον πάλιν ό τοῦ ἐκατοντάρχου παῖς ἀπηλλάγη τῆς χαλεπῆς ἀρρωστίας έχείνης, και σημεία ταύτα μεγάλα ήν. άλλ' όμως ούκ έστη μέχρι των σημείων, άλλα καλ προφητείαν προστέθειχεν. Έπειδή γάρ ό έχατόνταρχος την θαυμαστήν έκείνην και μεγάλην έπεδείξατο πίστιν, δι' ής τον παίδα ἀπήλλαξε τῆς ἀρρωστίας, ἐπήγαγεν ὁ Χριστὸς λέγων. Πολλοί ἀπό ἀνατολών και δυσμών ήξουσι, και ἀνα**πλι**θήσονται μετά Άδραάμ και Ίσαάκ και Ίακώδ, οί δε υίοι τῆς βασιλείας εκδληθήσονται έξω. Ταῦτα δε έλεγε, και την των έθνων Έκκλησίαν και την των Ίουδαίων άποδολήν προαναφωνών· δ δή νῦν ἐπὶ τών ξργων εξέδη, και του ήλίου φανερώτερον άπασι δείχνυται· άλλά τότε τέως άδηλον ήν, και τοίς άπίστοις ούκ εύπαράδεκτον. Διά δή τοῦτο σημείον προέλαδε το τότε έκδάν. τῷ μετὰ ταῦτα συμδησομένφ πολλήν προαποτιθέμενον b την πίστιν · ώσπερ ούν και αυτή ή προφητεία, έπι των Εργων φαινομένη νῦν, τῷ σημείψ τῷ τότε γενομένω πολλήν παρέχει την βεδαίωσιν. Τί γάρ αν είποι δ άπιστος; δτι ούκ εκαθάρθη ό λεπρός; Βλεπέτω τῆς προφητείας την άλήθειαν, και άπο ταύτης και τ $\vec{\phi}$ σημείω πιστευέτω . Τί δε αν είποιεν οι τότε Ἰουδαίοι; ότι & προλέγει ούχ Εστιν άληθη; 'Οράτωσαν τον λεπρον καθαιρόμενον, και άπο των έπ' έκείνου γενομένων καλ περί των μελλόντων μη άπιστείτωσαν, μέγιστον λαμβάνοντες ένέχυρον έχείνοι μέν τῆς προφητείας

to onfiction, of 65 you too orfice on the apophite in. Είδες πως θάτερον διά θατέρου κατασκευάζεται; Τοῦτο καὶ ἐπὶ τῆς Παλαιᾶς γινόμενον ίδοι τις ἄν. Έπει γάρ και ό Τεροδοάμ την χαλεπην έκείνην έμάνη μανίαν, καὶ δαμάλεις Εστησε χρυσάς, ελθών δ προτήτης τά τε μέλλοντα προανεφώνησε, και σημείον εύθέως Εδωκεν. Ίνα γάρ μηδείς άπιστή τοίς μετά τριακόσια συμδησομένοις έτη, τον βωμόν έρρηξε, καλ την πιότητα έξέχεε, και την χείρα του βασιλέως έξήρανεν, [75], άπο των προ των οφθαλμών γινομένων των μετά πολύν χρόνον συμδησομένων σαφή παρεχόμενος την απόδειξιν. Και πολλά τοιαύτα ίδοι τις αν και έν τή Καινή και εν τή Παλαιά γινόμενα, του Θεού διαφόρως την ημετέραν οἰχονομοῦντος σωτηρίαν. "Ο δη χαὶ ἐνταῦθα γέγονε, και μετά πλείονος της περιουσίας ου γάρ δή σημείον μόνον, άλλά καὶ προφητείαν όμοῦ καὶ σημείον συνέπλεξεν. Άλλ' ώστε σαφέστερα γενέσθαι τὰ λεγόμενα, αύτην μετά άχριδείας την Ιστορίαν διέλθωμεν. Και εγένετο εν ταῖς ἡμεραις "Αχαζ τοῦ Ίωαθὰν τοῦ 'Οζίου βασιλέως Ιούδα, ἀνέδη 'Ρασήμ ὁ βασιλεὺς 'Αράμ, καὶ Φακές υίὸς 'Ρωμελίου βασιλεύς Ίσραἡλ έπὶ Ἱερουσαλὴμ, πολεμῆσαι αὐτὴν, καὶ οὐκ ἡδυνήθησαν πολιορχήσαι αὐτήν. Καὶ ἀνηγγέλη εἰς τὸν οίχοτ Δαυίδ, Λεγόττων ο · Συνεφώνησεν 'Αράμ πρός τόν Έρραζμ. "Εστι μέν Ιστορία τα είρημένα, και πραγμάτων διήγησις · άλλ' ό νοῦν Εχων, και όξυ βλέπων, πολύ και έντευθεν καρπώσεται το κέρδος, του Θεού την πολλήν σοφίαν, και την ύπερ των Ιουδαίων κηδεμονίαν καταμανθάνων. Ούτε γάρ έκ προοιμίων τον πόλεμον άνεχαίτισεν, ούτε επελθόντα χρατήσαι τής πόλεως συνεχώρησεν, άλλά την άπειλην άφεις γενέσθαι την δεά τῶν βημάτων, την πείραν έχώλυσεν, όμου μέν έχείνους άφυπνίζων και της ραθυμίας άπαλλάττων, όμοῦ δὲ την έαυτοῦ δύναμιν ένδειχνύμενος, ὅτι δυνατόν αὐτῷ χαὶ πρός αὐτό τῶν δεινῶν τὸ τέλος ἐλθόντων, ὥσπερ οὐδὲ άρχην είλης ότων, ούτω τους εμπίπτοντας ακεραίους διατηρήσαι. "Ο πολλαχού ποιούντα αύτον έστιν ίδεξν ο ο ο επί της καμίνου της Βαδυλωνίας, επί τοῦ λάκκου των λεόντων, και έφ' ετέρων μυρίων πραγμάτων. Και γάρ ήλθον ούτοι, καὶ ἐπολιόρκησαν, καὶ τῶν τειχῶν άψάμενοι, και την διάνοιαν των ένδον οικούντων κατασείσαντες, ούδεν ίσχυσαν περαιτέρω.

β'. "Εστι δε κάντεῦθεν ίδειν τῶν δέκα φυλῶν την παρανομίαν, ότι οὐ μόνον ἐμφύλιον είλοντο πόλεμον, οὐδ' ότι πρός τους άδελφους έστασίασαν, άλλ' ότι και άλλοφύλοις και άλλογενέσιν ξαυτούς συνήψαν, και οι μηδε άπλως χοινωνείν αύτοίς επιτραπέντες, και συμμάχους εκάλουν, καὶ συνεφράττοντο, καὶ κατά τῆς πόλεως ζσταντο. Τὸν γάρ 'Ρασήν άλλόφυλον δυτα κατά τῆς μητροπόλεως ήγειρον. Καὶ ἡν τὰ τῆς μάχης ἀνώμαλα. Παρά μὲν γάρ έχείνοις πλήθος άπειρον, και πόλεις, και έθνη, και όημοι · ένταῦθα δὲ τούτων ούδὲν, άλλλ πόλις μία ή μητρόπολις, ώστε έχ περιουσίας φανήναι του Θεου την ίσχύν. Ούδενδς γάρ δπλα χινούντος, ούδὲ ἐξιόντος καὶ παραταττομένου, εξέπιπτον έχεινοι των πονηρών τούτων έγχειρημάτων. Οὐ γὰρ ἡδυνήθησαν, φησὶ, πολιορχῆσαι αὐτήν. Καίτοι τί τὸ χωλύον ήν; Οὐοὲν Ετερον, άλλ' ή του Θεού χειρ ἀοράτως αύτους ἀποχρουομένη. Πλήν άλλ', όπερ είπον, τον μεν πόλεμον άπεχρούσατο, τον δέ φόδον ούχ εύθέως άνείλεν. 'Ανηγγέλη γάρ, φησίν, είς τὸν οΙκον Δαυίδ, ὅτι συνεφώνησεν 'Αράμ πρὸς τὸν Έρραζμ. Καὶ έξέστη ή ψυχή αύτοῦ, καὶ ή ψυχή τοῦ Aαοῦ αὐτοῦ. [76] "Όταν μέλλη τι παράδοξον ὁ Θεὸς ποιείν, ούχ εύθέως ἐπάγει τὸ θαῦμα, άλλὰ πρότερον τοὺς μέλ-

Sic Morel. et Reg. Savil. μακρῶν ὕστερον, et in margine legendum notat μακράν ύστερον, quam lectionem præferrem, regendum nota μαχραν οστερον, quam lectionem præferrem, 
ti alicujus exemplaris auctoritate fulciretur. Paulo post έπί 
δὲ τῶν Εὐαγγελίων καὶ ἐτέρως μεθοδεύει τουτὶ τῆς ὡφελείας τὸ 
είδας. Circa vocem μεθοδεύειν vide quæ supra diximus in uota 
quadam ad Homiliam in Genesim 41, Tom. 11, p. 112. 
b Savil. προαποτιθέμενον, Reg. προαποτιθέμεν. Morcl. et Bavaricus προαποτιθέμενον, quæ vera est lectio.

\*\*Reg καὶ τῶν σημείων πιστευέτω.

d Bibl. et var. lect. in marg, Savil. 'Pασίν.

din Bibliis legitur λέγων.

manebunt et stabunt, donce pristinum vitæ institutum iterum acceperint, et ad priscam redierint sancimonium.

#### CAPUT VII.

1. Et factum est in diebus Achaz filii Joathan filii Oziæ regis Juda.

1. Ratio prophetiarum. Prophetiæ quomodo sidem adderet Deus. - Id quod sæpe dixi, id ot nunc dicam, prophetias olim non ideo emissas suisse solum, ut Judzi futura discerent, sed vt edocti, lucrum inde perciperent, et minarum terrore temperantiores fierent, bonorumque promissione studiosiores exercendæ virtutis: utrimque discentes et Dei potentiam, et ejus erga illos providentiam. Hac enim de causa hæc prædicebantur, ac ne putarent ea quæ accidebant, temere et casu quopiam contingere, secundum quamdam naturæ seriem, aut secundum rerum cursum; sed viderent ex superno et divino decreto hæc utraque Geri : id quod illis maxime ad Dei cognitionem utile erat. Verum quoniam, ut ante dixi, prophetia non eodem ipso tempore suum exitum habebat; scd verba quidem tonc proferebantur, res autem post diuturaa inde tempora exitum habituræ erant, cum jam nonnulli ex iis qui audierant, sæpe mortem obiissent, nec potuissent de dictorum eventu judicare, vide quid faciat et moliatur Deus. Prophetiam prophetiis connectit; iis quæ post longum tempus eventura esent, eam cujus exitus prope erat, per eam quæ illa in generatione exitum habitora erat, iis quorum eventus post diuturnum tempus futurus erat maximam idem faciens. In evangeliis autem hoc utilitatis genus alio modo tractat, miracula prophetiis copulans, aliud alio confirmans. Exempli causa: accessit aliquando ad eum leprosus, et mundatus est, ac post illum rursus puer centurionis a gravi illo morbo liberatus est, signaque hæc magna erant : et tamen non in signis stetit, sed et prophetiam adjecit. Quia enim centurio admirandam illam et magnam exhibuerat fidem, qua puerum ab ægritudine eripuit, bre subdidit Christus : Multi ab oriente et occidente venient, et recumbent cum Abraham, Isaac et Jacob, filii autem regni ejicientur extra (Matth. 8. 11). Hæc porro dicebat, et gentium Ecclesiam et Judæorum reprobationem prænuntians; quod etiam nunc opere completum est, et sole clarius omnibus exhibetur : sed tune obscurum erat, et ab incredulis non facile admittebatur. Ideoque signum tunc exhibitum præcessil, quod multam sidem ante faciebat rei postea eventuræ: quemadmodum et ipsa prophetia, quæ nunc opere completur, signo tunc facto magnam præbet confirmationem. Quid dixerit incredulus? an mundatom non suisse leprosum? Respiciat in prophetiæ veritatem, ut illa perspecta signo fidem habeat. Quid porro dixerint illi tunc Judæi? an ea quæ ille prædicebat non esse vera? Respiciant leprosum mundatum, et ex beneficio illi collato futuris non negent fidem, cum maximum illi prophetiæ pignus ecceperiut, nempe signum, ut hodierni signi pignus prophetiam habent. Viden' qnomodo alterum altero confirmetur? Illud etiam in Veteri Testamento videre est (3. Reg. 13). Quia enim Jeroboum gravissima illa insania laboravit, et vitulas aureas erexit, veniens propheta futura prænuntiavit, et signum statim dedit. Ne quis enim sidem non haberet iis, quæ post trecentos annos eventura eraut, aram fregit, et adipem effudit, regisque manum arefecit, ex iis, quæ ante oculos eveniebant, eorum quæ post multum temporis eventura erant conspicuam præbens demonstrationem. Multaque hujusmodi videre est in Novo et Veteri Testamento, Deo diversis modis saluti nostræ prospiciente. Id quod etiam hic accidit, et utique cum majori copia: non signum enim modo, sed prophetiam cum signo connexuit. Verum ut ea que diximus clariora evadant, ipsam historiam accurate prosequamur. 1. Et factum est in diebus Achaz filii Joathan filii Ozice regis Juda, ascendit Rasin rez Aram, et Phaces filius Romeliæ rex Israel in Jerusalem, ul oppugnarent eam, nec potuerunt expugnare. 2. Et annuntiatum est in domo David a dicentibus: Consensit Aram cum Ephraim. Hæc historia sunt, rerumque gestarum narratio : sed qui mente valet, et acute videt, multum hinc lucri referet, Dei magnam sapientiam, necnon ejus erga Judæos providentiam ediscens. Neque enim a principio bellum repressit, neque ipso ingruente urbem capi permisit, sed verbo tenus tantum comminationem fleri sinens, ejus experimentum prohibuit, illos una expergefaciens, et a socordia reducens, suamque potentiam demonstrans: quod videlicet ipse possit, etiam cum res ad extremum sinem deductæ videntur, quasi nondum cœpissent, sic in periculo versantes illæsos servare. Quod ipsum sæpe fecisse videre est, ut verbi gratia in fornace Babylonica, in lacu leonum, et in aliis sexcentis casibus. Etenim hi venerunt, obsederunt, et muros adorientes, obsessorumque animos perterrefacientes, nihil ultra facere potuerunt.

2. Hinc autem perspicere licet decem tribuum iniquitatem, quod non modo civile inceperint bellum, neque modo contra fratres arma moverint, sed etiam alienigenis exterisque gentibus se adjunxerint, et eos, quibuscum societatem habere ipsis non licebat, etiam commilitones vocaverint, cum iisque castrametati adversus civitatem steterint. Etenim Rasin alienigenam adversus metropolim suam excitarunt. Eratque in prælio partium inæqualitas. Apud illos enim multitudo infinita erat, et urbes, et gentes et populi; hic autem nihil simile, sed urbs una et metropolis, ita ut Dei fortitudo exuberantius enitesceret. Nemine enim arma movente, nemine exeunte et castrametante, eorum maligni conatus in nihilum abierunt. Non potuerunt enim, inquit, expugnare cam. At quid impediebat? Nihil aliud quam Dei manus, quæ eos invisibiliter depellebat. Verumtamen, ut jam dixi, bellum depulit, sed metum non statim sustulit. Nam ait: Annuntiatum est in domo David : Consensit Aram cum Ephraim. Et emota est anima ejus, et anima populi ejus. Cum vult Deus aliquid inopinatum facere, non

statim miraculum inducit, sed prius ens qui beneficium consegnuturi sunt, sensu malorum tangi sinit, ut ne, postquam a malis erepti fuerint, quidpiam ingrati animi exhibeant. Quia enim plerique hominum partim ex superbia, partim ex ignavia, mox ut malis defuncti sunt, eorum obliviscuntur, aut certe non obliti, res bene gestas sibi adscribi cupiunt, ipsos, ut tristium sensu exagitarentur prius relictos, tunc demum liberat ab infestantibus; id quod etiam hic fesit. Eorum corda exterreri permisit, et in angore multo versari, et tunc a malis ipsos eripuit. Hoc etiam modo erga magnum Davidem se gessit. Quia enim eum in aciem educturus erat, ac per ejus manus splendidum illud tropæum erecturus, non a principio belli-id fecit; sed cum permisisset cos quadraginta dierum spatio confici timore, cum de salute sua desperarent, et sexcenta probra barbarus effunderet, nemoque surgere auderet, atque adversarium excipere; tunc scilicet, tunc cum jam se superatos faterentur, et infirmitas palam esset, eduxit adolescentulum ad bellum, et inexspectatam illam victoriam reportavit. At enim si post hæe, post tantam imbecillitatis demonstrationem, rex ille servatus a livore et invidia victus, Davidi insidiatus est, animo prorsus exulcerato, ingratusque erga beneficum visus est, si non tantum dedisset et suæ et exercitus totius ignaviæ argumentum, quid non fecisset? Id. ipsum et alibi sæpe Deum fecisse videre est; qued ctiam hic agitur. Bellum namque soluturus et a tristibus liberaturus illos, sinit illos ante a malis exagitari. Ait enim : Emota est anima ejus, et anima populi ejus, quemadmodum in sylva lignum a vento moveri solet. Hoc cliam prophetiæ est proprium, ut eorum arcana in medium producat. Nam cujusque animi affectum nobis explicat, et claritatis causa imaginem addit, ut ingentem angustiam exprimat. Agitata, inquit, fuit anima corum; dejectus est animus, de salute sua desperarunt, in extremis se versari putabant, nibil boni exspectabant, singuli a suis cogitationibus proditi erant. Quid igitur Deus? Liberationem prædicit, ipsamque tunc opere complet, ne alii cuipiam libertatem urbis adscriberent : mittitque prophetam qui futura prænuntiaret. Ait enim : 3. c Dixit Dominus ad Isaiam: Egredere in occursum Achaz, tu, et qui derelictus est Jasub filius tuns ad piscinam ascensus agri fullonis. 4. Et dices ad eum: Observa ut quiescas, et ne timeas, neque anima tua infirmetur, neque formidet, a duobus lignis titionum fumigantium borum. Cum enim ira furoris fuerit, rursum medebor. . Quid est , Egredere in occursum? Præ formidine et angore rex non quiescebat, neque domi manere sustinebat, sed, ut solent obsessi, frequenter exibat, muros circumspiciens, ad portas accedens, curiose perquirens, exploransque, quo in statu res hostium se haberent. Quapropter ait: Egredere in occursum. Quid vero sibi vult illud, Tu et qui derelictus est Jasub fitius tuus? Jasub Hebrworum lingua conversatio dicitur, et agendi modus (a). Qua-

(a) Hieronymus in Issiam ad hunc locum : Jasub filius

propter Jesse Davidem mittens dicebat : Et Jasub eorum accipies (1. Reg. 17. 18); id est, Conversationem corum annuntiabis mihi, et quid agant.

 Ilic igitur videtur mibi prophetæ præcipi ut multitudinem secum accipiat, ut, cum res exitum haberet. non possit rex ingrate se gerere, ac si nihil eorum a propheta audisset. Quod igitur ait hoc est : Egredere in occursum, tu et qui tecum versantur, qui relicui sunt ex populo. Ne mireris autem si populum vocet filium suum : nam in sequentibus ait : Ecce ego, et pueri mei, quos dedit mihi Deus (Isai. 8. 18). Etenint patrum ordinem tenebant sancti, qui caritate et sollicitudine circa populum illum eos omnes qui natura patres erant superabant. Relictos vero dicit, quod multi ab hostibus fuissent abducti. In ria agri fullonis. Magnæ mihi difficultatis id esse videtur, si qui vallati et obsessi erant, ne respicere quidem extra portas audentes, tamen sese monstrabant. Nam extra muros hæc via jam esse videtur. Quænam igitur est hujus difficultatis solutio? Olim urbs duplici muro muniebatur : nam duo urbis mœnia erant : idque ex alio propheta attendere volentibus probare licet. Egressus igitur lapsum eorum erigit animum, et de futuris confidere jubet. Quiesce, ait, et ne timeas; et reges vocat titiones lignorum, eorum simul vehementiam et imbecillitatem declarans. Nam ideo addidit, Fumigantium, id est, qui mox exstinguendi erant. Exhinc declarans, non ex eorum potentia, sed ex Dei permissione invasionem esse factam, ait: Cum enim ira suroris mei suerit, rursum medebor. 5. Et filius Aram, et filius Romeliæ, quia inierunt consilium malum, Ephraim et filius Romeliæ contra te dicentes: 6. Ascendemusin Judæametaffligemuseam(b),et colloquuti av. rtemus eos ad nos, et præficienius ei regem filium Tabeel. 7. Hæc dicit Dominus Sabaoth : Non manebit consilium hoe, neque erit: 8. sed caput Aram Damascus, et caput Damasci Rasin. Et adhuc sexaginta quinque anni, cl deficiet reanum Ephraim a populo; 9. et caput

Isaiæ qui interpretatur relictus atque convertens: in typnun populi Juda qui erat de duorum regum manibus literundus. Plus negotii facessit alter locus mox sequens: Quapropter... conversationem eorum amunitabis muhi et quid ay.mt, Græce. διὰ τοῦτο καὶ ὁ Ἱεσκαὶ πέμπων, τὸν Δασθε ἔλεγε. Καὶ τὸ Ἱασοὐδ αὐτῶν λήψη, τουτάστι τὴν ἀναστροὴν αὐτῶν ἀπαγγελεῖς μοι, καὶ τὶ διάγουσι πράττοντες: ubi Savil. liabet, καὶ τὸ ἐσοὐδ αὐτῶν λήψη, τουτάστι τὰν ἀναστρογρα ἀντῶν ἀπαγγελεῖς μοι, καὶ τὶ διάγουσι πράττοντες: ubi Savil. liabet, καὶ τὸ ἐσοὐδ αὐτόν, mendose pro αὐτῶν: qua lectio, ἐσούδ, magis accedit ad veritatem Hehraicanu. Sed cum Chrysostomus hic vocem, Ἱασούδ, afferat ad explicationem ejusdem vocis. Ἰασούδ, quæ in Isaia habetur, hæc videtur retinenda lectio; cum maxime in Regio etiam Codice habeatur. Nam etiamsi Codex Coislinianus quidam X sæculi. quo usi sumus in Hexaplis mostris ad hunc memoratum hic locum t Reg., Joannem Chrys. afferens, ἐσουδά, legat, id agit. quia liexaplarem editionem tractans videbat sic legendum oportere. Ille autem, citato Chrysostomi loco, post ultima verba, τὴν ἀναστρ.... καὶ τὶ διάγουσι πράττοντες, sic pergit: ol Ο', Καὶ δοὰ ἀν χρήζωσι γνώση. Θ., καὶ διὰν χρήζωσι γνώση. Α., καὶ τὴν μισθορομίαν αὐτῶν λήψη. Αιόδωρος, καὶ τὸ Ἐσουδα αὐτῶν λήψη. Το δὶ Σύμμαχος, Ἐσουδα αὐτῶν λήψη, Θο δὶ Σύμμαχος, Ἐσουδα αὐτῶν λήψη, Το τὰ Σύμμαχος, Ἐσουδά, siquidem locus Hebraice habet ΓΡΠ ΕΝΣΠ ΠΝΤ, et pignus eorum accipics.

(b) Hæc, et uffligemus eam, non sunt in textu LXX.

λοντας άπολαύειν έν αίσθήσει των δεινών άφήσει γεwioθαι · , ίνα μετά την άπαλλαγην των δεινών μηδεμίαν άγνωμοσύνην ἐπιδείξωνται. Έπειδή γάρ οί πολλοί τῶν ἀνθρώπων, τὰ μὲν ὑπὸ τύφου, τὰ ἐὲ ὑπὸ ήθυμίας έπιλανθάνονται των δεινών μετά την άπαλλαγήν τουν δεινούν, ή μη επιλανθανόμενοι εαυτοίς λογίζεσθα: βούλονται τὰ χατορθώματα, πρότερον ἀφείς αύτους ύπο των λυπηρών κατασείεσθαι, τότε την έλευθερίαν δίδωσι τῶν ένοχλούντων · δ δή καὶ ἐνταῦθα πεποίηχεν. 'Αφήχεν αὐτῶν τὰς χαρδίας ἐκστῆναι, άφηκεν είς άγωνίαν γενέσθαι πολλήν, καλ τότε την λύσιν ἐπήγαγε. Τοῦτο καὶ ἐπὶ τοῦ μεγάλου πεποίηκε Δαυίδ. Έπειδη γάρ ημελλεν αύτον είς την παράταξιν έξαγαγείν, και το λαμπρον έκείνο τρόπαιον έγείρειν διά των έχείνου χειρών, ούχ έχ προοιμίων τοῦ πολέμου τουτο έποίησεν, άλλ' άφελς τεσσαράκοντα ήμέρας αύτους χατεργασθηναι τῷ φόδῳ, ὅτε τὴν οἰχείαν ἀπέγνωσαν σωτηρίαν, και μυρία όνειδίζοντος τοῦ βαρδάρου, ούδε ούτω τις ετόλμησε διεγερθήναι, και δέξ2σθαι τον άντίπαλον, τότε δή, τότε τῆς ήττης αὐτῶν όμολογηθείσης, καλ της άσθενείας φανεράς γενομένης, ήγαγε το μειράκιον έπι τον πόλεμον, και την παράωςου εκείνην νίκην είργάσατο. Εί γάρ και μετά πύτα, και την τοσαύτην της άσθενείας αὐτῶν ἀπόδειξιν, ό σωθείς βασιλεύς, ύπο φθόνου και βασκανίας νιχώμενος, ἐπεδούλευε τῷ Δαυῖδ, τοῦ πάθους γενόμενος όλος, και άγνώμων περί τον εύεργέτην έφάνη, εί μή τοσούτον έδωχεν έλεγχον και τῆς αύτοῦ και τοῦ στρατοπέδου παντός άνανδρίας, τί ούκ αν εποίησε: Τοῦτο αὐτὸ καὶ άλλαχοῦ πολλαχοῦ τὸν Θεὸν ποιοῦντα ίδοι τις άν · δ δή καὶ ἐνταῦθα γίνεται. Ἐπειδή γάρ μέλλει λύειν τον πόλεμον, και άπαλλάττειν αύτούς των λυπηρών, άφίησι πρότερον των δεινών αίσθέσθαι. Έξέστη γάρ, φησίν, ή ψυχή αὐτοῦ, καί ή ψυχή τοῦ .λαοῦ αὐτοῦ, ὅν τρόπον ἐν ὄρυμῷ ξύλον ὑπὸ πνεύματος σαλευθή. Καὶ τούτο προφητείας ίδιον, τὸ τὰ ἀπόρρητα αύτῶν είς μέσον άγαγεῖν. Τὸ γάρ πάθος ύμιν έρμηνεύει της έκάστου διανοίας, και σαφηνείας ειεκεν καὶ εἰκόνα προστίθησιν, ὥστε δεῖξαι την ἐπίτασιν εξε άγωνίας. Διεσείσθη γάρ αὐτῶν, φησίν, ή ψυχή, κεπεδλήθη το φρόνημα, άπέγνωσαν της σωτηρίας, έν έπχάτοις ένόμιζον είναι, ούδεν χρηστόν προσεδόκων, έτιστος ύπο των οίχείων λογιτμών προδεδομένος ήν. Τί ούν ο Θεός; Προλέγει την απαλλαγήν, και τότε αύτην έργάζεται, ໃνα μή άλλφ τινί λογίσωνται πάλιν τήν της πόλεως έλευθερίαν, και πέμπει τον προφήτην πρωναφωνούντα τὰ μέλλοντα. Εἶπε γάρ, φησὶ, Κύριος πρὸς Ήσαΐαν· Έξελθε είς συνάντησιν τοῦ Αχαζ, σύ και ό καταλειφθείς Ιασούδ ό υίός σου, <sup>προς</sup> πολυμβήθραν τῆς ἀνόδου τοῦ ἀγροῦ τοῦ Ταγέως. Καὶ έρεῖς αὐτῷ Φύλαξαι τοῦ ἡσυχάσαι, και μη φοδού, μηδέ η ψυχή σου άσθενείτω. μηδέ φοδηθης άπο των δύο ξύλων των δαλών των καπνιζομένων τούτων. Όταν γάρ όργη τοῦ θυμού μου γένηται, πάλιν Ιάσομαι. Τί έστιν, Έξel is είς συνάντησιν; 'Απὸ τοῦ φόδ ω καὶ τῆς ἀγωνίας ούχ ήσύχαζεν ό βασιλεύς, ούδε ο! χοι[77] μένειν ήνεί-

\* Hic cum Savilio puto legendum esse σφίησι γενέ-

Tà ἀπόρδητα αὐτῶν. Suspicatur Allenus pro αὐτῶν in m.s. scriptum fuisse ἀνων, id est ἀνθρώπων. Sed pulo locum bene habere, et αὐτῶν hie intelligi Judæorum. χετο ε, άλλ' δπερ έθος τοις πολιορπουμένοις ύπομενειν, συνεχῶς ἐξήει, τὰ τείχη περισκοπῶν, πρὸς ταῖς πύλαις γινόμενος, περιεργαζόμενος καὶ πολυπραγμονῶν, πῶς τὰ τῶν πολεμίων διάκειται πράγματα. Διὰ τοῦτό φησιν "Εξελθε εἰς συνάντησιν. Τί δὲ ἐστι, Σὺ καὶ ὁ καταλειφθεὶς 'Ιασούβ ὁ υἰός σου; 'Ἰασούβ τἢ 'Εδραίων γλώττη ἡ ἀναστροφὴ λέγεται, καὶ ἡ διαγωγή. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ 'Ἰεσσαὶ πέμπων τὸν Δαιδὸ ἔλεγε' Καὶ τὸ Ἰασούβ αὐτῶν λήψη: τουτέστι, τὴν ἀναστροφὴν αὐτῶν ἀπαγγελεῖς μοι, καὶ τί διάγουσι πράττοντες.

γ'. Καλ ένταῦθα τοίνυν, έμολ δοχεί, ὁ προφήτης χελεύεται <sup>d</sup> πλήθος μεθ' έαυτοῦ λαδείν, ίν' ὅταν ἐκδή τά γεγενημένα, μή έχη άγνωμονείν ο βασιλεύ;, ώς ούδεν τούτων άχηχοώς παρά τοῦ προφήτου. Ο οὖν φησι, τοῦτό ἐστιν· Εξελθε είς συνάντησιν, σὺ καὶ οί άναστρεφόμενοι μετά σοῦ, οἱ καταλειφθέντες τοῦ λαοῦ. Μή θαυμάσης δὲ εἰ υίὸν αὐτοῦ χαλεῖ τὸν λαόν: και γάρ προϊών φησιν 'Ιδού έγω, και τά παιδία, ä μοι Εδωπεν ο Θεός. Καὶ γάρ πατέρων τάξιν έπείχον οι άγιοι, τη άγάπη και τη κηδεμονία τη περί τὸν δημον έχείνον πάντας τοὺς της φύσεως ἀποχρύπτοντες πατέρας. Καταλειφθέντας δέ φησι, διά τδ πολλούς ἀπενηνέχθαι ύπο των πολεμίων. Έν τη όδφ τοῦ ἀγροῦ τοῦ γναφέως. Πολλής μοι ἀπορίας καὶ τούτο είναι δοχεί, εί γε οί συγχεχλεισμένοι, χαί 🖚λιορχούμενοι, χαλ μηδέ προχύψαι τολμιοντες, έξω πυλών έφαίνοντο. Καὶ γάρ έξω τειχών ή όδος αθτη φαίνεται νύν ούσα. Τίς ούν ή λύσις τῆς ἀπορίας ταύτης: "Ότι το παλαιον έτερον περιεθέβλητο τείχος · και γάρ διπλά τὰ τείχη τἢ πόλει ἦν · και τοῦτο ράδιον εξ ετέρου προφήτου κατιδείν έστι τοίς βουλομένοις προσέχειν. Έξελθών τοίνυν ανίστησιν αὐτών τά φρονήματα καταπεπτωκότα, και κελεύει θαρσείν ύπὲρ τῶν μελλόντων. Ἡσύχασον γάρ, φησὶ, καὶ μἡ φοδοῦ καὶ δαλούς ξύλων καλεί τούς βασιλέας, όμοῦ μέν αύτων το σφοδρόν, όμου και το εύχειρωτον ένδειχνύμενος. Καλ γάρ τὸ, Καπτιζομένων, διά τοῦτο προστέθεικε, τουτέστιν, έγγὺς δντων τοῦ σδεσθηναι λοιπόν. Είτα δηλών, ώς ού τῆς ἐχείνων δυνάμεως, άλλὰ τῆς αὐτοῦ συγχωρήσεως ἡ ἔφοδος ἦν, φησίν° "Οταν γὰρ ὀργὴ τοῦ θυμοῦ μου γένητ**αι, πάλ**ιν lάσομαι. Kal ό υίὸς τοῦ 'Αςὰμ , xal ό υίὸς τοῦ Ψωμελίου, δει έδουλεύσαντο βουλήν πονηράν, Έφρατμ και ο υίος του Ρωμελίου κατά σου λέrories 'Arabneoμεθα είς την Ιουδαίαν, και κακώσομεν αυτήν e, και συλλαλήσαντες άποστρέψομεν αὐτοὺς πρὸς ἡμᾶς, καὶ βασιλεύσομεν αὐτῆς τὸν νίὸν Ταθεήλ. Τάδε λέγει [78] Κύριος Σαβαώθ · Οὐ μὴ μείτη ἡ βουλὴ αὕτη, οὐδὲ ἔσται· άλλ' ή πεφαλή 'Αράμ Δαμασκός, και ή πεφαλή Δαμασκοῦ 'Paσir i. Καὶ ἔτι ἐξήκοντα καὶ πέντε έτη, και έκλειψει ή βασιλεία Έφρατμ άπό λαού. Καί ή πεφαλή Έφραζη Σομόρων, καί ή πεφαλή Σομόρων ο υίος του Ρωμελίου. Και έαν μη πιστεύσητε, οὐδὲ μὴ συτῆτε. Πάλιν ὁ προφήτης μι.. γίστην απόδειξιν παρέχεται της προφητείας. Επειδή

C Reg. et Savil. μένειν είχετο, male.

d Reg. ό προφήτης κελεύεσθαι, recte. Savil. et Morel. κελεύεται, perperam, ut liquet.

<sup>·</sup> Hæc. και κακώσομεν αυτήν, non sunt in textu των Ο', f Reg. et Savil. 'Ρασήν.

γλρ ό φόδος κατέσεισε, καλ πρό όφθαλμῶν ἦν τὰ δεινά, τὰ δὲ χρηστὰ ἐν ἐλπίσι, καὶ προσδοκίαν ὑπερδαίνοντα πάσαν, καλ οἱ ἀκροώμενοι οὐ σφόδρα πιστοι, όρα τί ποιεί. Δίδωσι σημείον μέγιστον των έχδησομένων, τὰ βουλεύματα τῶν πολεμίων εἰς μέσον έχφέρων. Λέγει γάρ αύτῶν τὴν γνώμην, μεθ' ής ἐπεστράτευσαν τή πόλει, και τί πρός άλλήλους διελέχθησαν, και τι συνθέντες επανήλθον, και δείκνυσιν ή προδοσίαν το πράγμα δν ( Συλλαλήσαντες γάρ, φησίν, αὐτοῖς, ἀποστρέψομεν αὐτοὺς πρὸς ἡμᾶς), ή πολλή τή ἀπονοία μεθύοντας, καὶ νομίζοντας μηδέ οπλων αύτοις δείν, μηδέ παρατάξεως και συμδολής είς τὸ τὴν πόλιν λαδείν. 'Αρχεί γάρ ἡμίν φανῆναι, φησὶ, μόνον καὶ διαλεχθῆναι, καὶ πάντας αἰχμαλώτους λαδόντας άπελθεϊν. Είτα, όπερ πάσχουσιν οί άλαζόνες, ύπο της ελπίδος ταύτης φυσηθέντες καλ περί βασιλέως βουλεύονται, ώς ήδη της πόλεως άλούσης, και τίνα ἐπιστῆσαι δεί τἢ μητροπόλει. Και τὰ μὲν ἐχείνων τοιαῦτα, φησί · τὰ δὲ τοῦ Θεοῦ πάντων ἐχείνων άναιρετικά. Διό καλ ἐπήγαγε · Τάδε λέγει Κύριος · και ούκ έστη, άλλα προσέθηκε, Σαδαώθ. "Όταν γάρ τι μέγα ἀπαγγέλλειν μέλλη, τῆς δυνάμεως ἀναμιμνήσχει του Θεού, και της βασιλείας της άνω, και θαυμαστής έκείνης άρχης και παραδόξου. Τί οὖν φησιν ό θεός; Οὐ μὴ μείνη ἡ βουλὴ αΰτη, οὐδ**ὲ ἔσται·** άλλ' ή πεφαλή Άρὰμ Δαμασκός. Ἡ άρχη αὐτοῦ, φησίν, ή έξουσία αύτοῦ έν Δαμασκῷ στήσεται, καί περαιτέρω ού προδήσεται. Καλ ή κεφαλή Δαμασκοῦ Puolr. Καὶ ὁ ἄρχων Δαμασχοῦ, φησί, καὶ ὁ κρατων Τασίν έσται τουτέστιν, έν τοις αύτου μενεί και πλείονα οὐ προσθήσει δύναμιν αὐτῷ. Καὶ ἔπι ἐξήnorta nai nérte éty, nai ènleiges à Baosleis Έφραϊμ άπὸ λαοῦ.

δ. Μεγίστη της άληθείας άπόδειξις, όταν και τους καιρούς προλέγωσιν οί προφήται, παρέχοντες τοίς βουλομένοις έξετάζειν μετά άκριδείας της προφητείας την δύναμιν. Νύν μέν γάρ, φησίν, άποστήσονται τῆς πόλεως ' μετά δὲ πέντε καὶ ἐξήκοντα ἔτη όλόχληρον άπολεϊται τὸ ἔθνος, καὶ οἱ πολέμιοι λαδύντες αύτους, ἀπελάσονται πάντας. Νύν μέντοι πρό τῆς άλώσεως έχείνης ούδεν πλέον τῶν οἰχείων λήψονται. Ίνα γάρ μή ἀχούσας ὁ βασιλεύς, ὅτι μετὰ έξήχοντα πέντε έτη ἀπολοῦνται, λέγη πρός ἐαυτόν • Τί οὖν; ἐὰν νῦν ἡμᾶς λαβόντες, τότε ἀπολοῦνται, τί το δφελος ήμιν; θάρρει, και περί των παρόντων. \*Αλώσονται γάρ τότε παντελώς · νῦν μέντοι πλέον ούδεν \* των οίχείων [79] έξουσιν. 'Αλλ' έσται ή χεφαλή Έφρατμ, τουτέστι, τῶν δέχα φυλῶν, ή Σαμάρεια · έχει γάρ ήν αύτοις ή βισιλεία · χαι ούχ έχταθήσεται περαιτέρω καλ ή κεφαλή Σαμαρείας ό βασιλεύς του 'Ισραήλ · όπερ επί του Δαμασκηνού Ελεγε, τούτο και ένταϋθα δηλών, ότι ούδεν πλέον έξουσιν, ή ταῦτα α νῦν κατέχουσιν. Εἶτα, ἐπειδἡ πράγματα εἶπεν ύπερδαίνοντα λόγον άνθρώπινον, καὶ άνώτερα της των λογισμών άκολουθίας, και προφητεία το λεγόμενον ήν, είκότως ἐπήγαγεν 'Εάν μή πιστεύσητε, ούδε μή συνήτε. Μή ζήτει, φησί, πως και τίνι τρόπω ταύτα έσται. Θεός γάρ έστιν ό έργαζόμενος, και πίστεώς σοι δεί μόνης, και έννοήσεις του

" Ovčív decst in Reg.

ποιούντος την δύναμιν . πάσαν ξλαδες ο των είρημενων την απόδειξιν. Διό και ό προφήτης Δαυίδ Ελεγεν-Επίστευσα, διό έλάλησα. Καὶ ο Παύλος είχουος ἐπιλαδόμενος τῆς βήσεως ταύτης, ἐπὶ μείζονα αὐτὴν είλχυσε πράγματα λέγων "Εχοντες δέ το αυτό Πνευμα τῆς πίστεως, κατά τὸ γεγραμμένον, Έπίστευσα, διὸ καὶ ἐλάλησα· καὶ ἡμεῖς πιστεύομεν, διό και λαλούμεν. Ει γάρ τὰ παλαιά πίστεως έχρηζε, τοσούτον άπέχοντα των έν τη Καινή, όσον ή γή των ούρανών, πολλφ μαλλον ή των ουτως ύψηλων δογμάτων γνώσις χαὶ οὐδὲ εἰς νοῦν ἐλθόντων τινί ποτε. "Οπερ ούν και αύτος δηλών Ελεγεν "Α όφθα.1μός ούκ είδεν, και ούς ούκ ήκουσε, και έπι καρδίαν ἀνθρώπου οὐχ ἀνέδη, ἀ ἡτοίμασεν ὁ Θεὸς τοῖς άγαπωσιν αὐτόν. Καὶ προσέθετο Κύριος λαλῆσαι τῷ "Αχαζ λέγων · Αίτησαι σεαυτῷ σημεῖον παρά Κυρίου τοῦ Θεοῦ σου, είς βάθος ἡ είς ὕψος. Καὶ είπεν "Αχαζ. Ού μη αιτήσω, ούδε μη πειράσω Κύριοτ. Καὶ είπετ Ἡσαίας· ᾿Ακούσατε δὴ, οίκος Δαυίδ · Μή μικρόν ύμιν, άγωνα παρέχειν άνθρώποις; Καὶ πῶς Κυρίφ παρέχετε ἀγῶνα; Διὰ τοῦτο δώσει Κύριος αὐτὸς ὑμῖr σημεῖοr. Ίδοὺ ἡ παρθένος εν γαστρί λήψεται, και τέξεται viòr, και καλέσουσι τὸ δνομα αὐτοῦ Έμμανουήλ. Πολλή τοῦ Θεοῦ συγκατάδασις, και τοῦ βαπιλέως ή άγνωμοσύνη. Έδει μεν γάρ αὐτον ἀκούσαντα τοῦ προφήτου, μηδεν άμφιδάλλειν περί των είρημένων : εί δε καλ άμφέδαλλε, κάν σημείον λαδόντα πιστεύσαι, δπερ πολλοί τῶν παρὰ Ἰουδαίοις πεποιήκασι. Καὶ γάρ δ θεός, φιλάνθρωπος ων, οὐδὲ τοῦτο παρητήσατο παρασχείν πολλάκις τοίς παχυτέροις και χαμαί συρομένοις, και τη γη προσηλωμένοις, οίον εποίησεν έπι τοῦ Γεδεών. Ἐπειδή γὰρ πάντων καταδεέστερος ἡν καλ παχύτατος, δρα ποῦ καταδαίνει πάλιν ὁ Θεός. Αύτος αύτον ἐφέλχεται, καὶ προτρέπει προς το σηπειολ αιτμααι. χαιτοι λε ορος πιχρολ τουτο αθπειολ ήν, το ελέγξαι αὐτοῦ τὰ ἀπόρρητα, και εἰς μέσον άγαγείν αύτοῦ τὴν γνώμην ἄπασαν, καὶ τὴν ὑπόκρισιν διελέγξαι πάσαν. Έπειδη γάρ ό μεν προφήτης είπεν, Αίτησαι σεαυτφ σημείος, έχεινος δε τον σφόδρα πιστον ύποχρινόμενος, έλεγεν, Ου μή αιτήσω, οὐδὲ μὴ πειράσω Κύριον, ὄρα πῶς μετὰ πολλῆς της σφοδρότητος [80] επάγει την τομην ο προφήτης. είκότως μετά την απόδειξιν της ύποκρίσεως βαρυτέραν ποιούμενος την χατηγορίαν. Διὰ δη τοῦτο ἐχε**ῖνον** μέν ούδε άποχρίσεως άξιοι, πρός δε τον δημον άποστρέφεται λέγων· 'Ακούσατε, οίκος Δαυίδ· Μή μιπρότ ύμῖτ, ἀτῶτα παρέχειτ ἀτθρώποις; Kal πῶς Κυρίφ παρέχετε άγωνα; 'Ασαφές το είρημένον. διό δη δεί την ρησινο άναπτύξαι μετά άχριδείας. Ο γάρ λέγει, τοῦτό ἐστι. Μή γάρ ἐμά τὰ βήματά έστι; μή γάρ έμή ή ἀπόφασις; Εί δὲ ἀνθρώποις άπιστειν άπλως και άνευ λόγου βαρύ και έγκλημάτων ἄξιον, πολλῷ μάλλον Θεῷ. Τὸ οὖν ἀγῶνα παρέχειν οὐδὲν ἔτερόν ἐστιν, ἢ ἀπιστεῖν. Τοῦτο οὖν, φησὶ, μἡ μιχρόν έστιν έγχλημα; μή ή τυχούσα χατηγορία τοῖς άνθρώποις ἀπιστείν; Εί δὲ τοῦτο βαρὺ, πολλῷ μᾶλλον τῷ Θεῷ.

b Putat Allenus ante πασαν ελαδες aliquid decesse, nempe πίστευσον μόνον καί, vel quid simile. Sed existimo locum sine ullo additamento stare posse. Mox in Reg. et Savil. Ekeyev deest.
c Reg. διὸ δεί τὴν ῥῆσιν.

Ephraim Somoron, et caput Somoron filius Romeliæ. fit si non credideritis, non intelligetis. Rursus propheta magnum prophetiæ argumentum exhibet. Qnia enim timor illos exagitabat, et ante oculos mala erant, bona autem in spe, exspectationemque omnem superantia, nec satis creduli erant auditores, vide quid faciat. Det signum maximum corum quæ eventura erant, consilia hostium in medium adducens. Forum namque animum aperit, quo moti urbem oppugnabant, et quid mutuo colloquuti essent, et quo pacto inito redierint, ostenditque aut proditionem esse id quod agebatur (Colloquuti enim, mutuo, inquit, cum ipsis, cos avertemus ad nos); aut muita arrogantia ipsos ebrios esse, existimantes ne armis quidem ipsis esse opus, neque acie et conflictu, ut urbem caperent. Satis est, inquiunt, si in conspectum veniamus et colloquamur, et omnes in captivitatem abducentes discedemus. Deinde, ut solent arrogantes, hac spe inflati de rege constituendo consilium ineunt quasi jam capta urbe, et quem oporteat in metropolim regem constituere consultant. Eo in statu res illorum crant, inquit : quæ vero Deus moliebatur hæc omnia de inceio sustulerunt. Ideireo subjunxit: Ilæc dicit Dominus; neque hic stetit, sed adjecit, Sabaoth. Cum enim magni quidpiam annuntiaturus est, potentiam Dei memorat, supernum nempe regnum, atque imperium illud magnum ac stupendum. Quid itaque ait Deus? Non manebit consilium hoc neque erit : sed caput Aram Damascus. Imperium ejus, ait, potestas ejus, in Damasco stabit, nec ultra progredietur. Et caput Damasci Rasin. Et princeps Damasci, inquit, atque dominator Rasin erit; id est, in iis quæ ad ipum pertinent manebit, ac majorem sibi non adjiciet potentiam. Et adhuc sexaginta et quinque anni, et desciet regnum Ephraim a populo.

4. Naxima veritatis demonstratio, quando tempora prædicunt prophetæ, ansam præbentes iis qui volunt explorandi cum accuratione vim prophetiæ. Nunc enim, inquit, abscedent ab urbe; sed post quinque et sexaginta annos universa gens peribit, et regnum krael de medio tolletur; ab hostibus intercepti abducentur omnes. Nunc certe ante excidium illud nihil plus habebunt, quam ca quæ sua sunt. Ut ne enim rex audiens eos post sexaginta quinque annos perituros esse, apud se diceret: Quid igitur? si,postquam nos nunc ceperint, tunc peribunt, quæ hine nobis utilitas? Confide, inquit, etiam de præsentibus. Capientur enim tunc omnino; sed nunc nihil plus habehunt, quam id quod habent. Sed erit caput Ephraim, boc est decem tribuum, Samaria: ibi enim illorum regia erat; et non ulterius extendetur; et caput Samariz rex Israel. Quod de Damasceno dicebat, hoc etiam hic significat, nempe nihil plus habituros, quam nunc haberent. Deinde, quia verba dixerat bumanam rationem superantia, et quamvis ratiocinationum seriem excedentia, cum id quod dicebatur prophetia esset, jure adjecit: Nisi credideritis, neque intelligetis. Ne quæras, inquit, quo modo et qua ratione biec futura sint : Deus enim est qui operatur,

solaque fide opus tibi est, et intelliges operantis vir tutem; demonstrationem omnem supra dictorum accepisti. Ideo David propheta dicebat: Credidi proptes quod loquulus sum (Psal. 115. 10). Et Paulus hac arrepta dictione, e re illam ad res majores traxit dicens : Habentes autem eumdem Spiritum fidei, secundum id quod scriptum est, Credidi, propter quod loquutus sum, et nos credimus, propter quod et loquimur (2. Cor. 4. 13). Nam si vetera fide opus habebant, quæ tantum distant ab iis quæ in nova lege sunt, quantum calum a terra, multo magis tam sublimium dogmatum cognitio, quæ in nullius umquam mentem venerunt. Id quod et ipse significans dicebat : Quæ oculus non ridit, et auris non audivit, et in cor hominis non ascenderunt, quæ præparavit Deus diligentibus se (1. Cor. 2. 9). 10. Et adjecit Dominus loqui ad Achaz dicens: 11. Pete tibi signum a Domino Deo tuo in profundum, sive in excelsum. 12. Et dixit Achaz: Non petam, et non tentabo Dominum. 13. Et dixit Isaias: Audite ergo. domus David: Numquid parum vobis est, agonem exhibere hominibus? Et cur Domino exhibetis agonem? 14. Propter hoc dabit Dominus ipse vobis signum. Ecce virgo in utero accipiet et pariet filium : et vocabunt 1 nomen ejus Emmanuel. Multa Dei indulgentia, ingratissimus est regis animus. Oportebat enim eumaudito propheta, de dictis nihil dubitare : quod si dubitabat, saltem viso signo credere, quod plerique apud Judicos fecerunt. Etenim Deus benignus cum sit, non recusavit sæpe signa præbere crassioribus et humi repentibus terræque affixis : ut fecit Gedeoni (a). Cum enim (Achaz) esset imperitior et admodum rudis, vide quo Deus se demiserit. Ipse illum attrahit, et hortatur ut signum petat : etsi non parvum hoc signum erat, ejus arcana prodere, ejusque sententiam totam in medium producere, et simulationem ejus omnem detegere. Quia enim propheta dicebat, Pete tibi signum, ille vero se admodum credere simulans respondebat, Non petam, et non tentabo Dominum, vide cum quanta vehementia propheta sectionem infligat, jure post demonstratam simulationem gravius intentans crimen. Ideo illum ne responsione quidem dignatur, sed ad populum sermonem convertit : Audite, domus David : Numquid porum vobis est, agonem præbere hominibus? Et cur Domino agonem præbetis? Obscurum est id quod dicitur: ideo dictum illud accurate est explicandum. Quod enim dicit, hoc est: Num mea verba sunt? num mea sententia? Si autem hominibus non credere sine causa grave et criminatione dignum est, multo magis Deo. Illud igitur, agonem præbere, nihil aliud est quam fidem negare. Hoc, inquit, num parvum crimen est? an parva criminationis causa hominihus non credere? Quod si hoc grave, multo magis non credere Deo.

# <sup>1</sup> In Bibliis legitur, et vocabis.

<sup>(</sup>a) Hic omnino putamus aliquid desiderari. Nam primo intuitu videntur ea quæ sequuntur de Gedeone dici, quæ tamen de Achazo dicuntur. Neque solet Chrysestomus, cum exempla affert, ut hic Gedeonis exemplum, sic paucis rem absolvere, nullo dato signo indicante quod vel quale sit illud exemplum.

5. Hoc porro dicebat, ut discerent onnes, prophetam decipi non posse, nec a verbis, quæ prolata tuerant, deceptum esse, sed ab iis, quæ in mente Achazi erant, serebat sententiam. Hoc et Christum sape fecisse in Evangeliis legitur. Prius enim quam demonstrationem ex signis præberet, malitiam Judarorum, quam mente versabant, in medium proferens, hoc jam non parvum signum edebat : ut fecit circa paralyticum. Cum enim illi dixisset : Confide, fili, dimittuntur tibi peccata, ipsique dicerent in semetipsis, Blasphemat (Matth. 9. 2. 3): dixit iliis priusquam paralyticum roboraret : Quid cogitatis mala in cord.bus vestris (Ibid. v. 4)? maximum hoc præbens divinitatis indicium, quod arcana mentis nosset. Tu enim, inquit, nosti corda solus (3. Reg. 8. 39). Et David rursus ait ': Scrutans corda et renes Deus (Psal. 7. 10). Hoc etiam prophetis sæpe dabat Deus ut nossent, ut qui audiebant hinc ediscerent, nihil corum quæ dicebantur humanum esse, sed superne et de carlis omne decretum esse delatum. Ideo vocalissimus hie I-aias postquam cum emni moderatione regem erat alloquutus, eumque a malis liberaverat, ac de præsentibus confidere jusserat, et indicia hujusce rei ipsi prarbuisset, quod consilium se oppugnantium ipsi aperuisset, proditionem detexi-set, excidiumque integrum Israelis prædixisset, et tempus adjecisset: his non contentus, ulterius progreditur, neque insistit ut signum postulet, sed illum, ob nimiam incredulitatem id nolentem, hortatur; neque id simpliciter, sed liberam potestatem signum eligendi relinquit. Neque enim dicit, hoc vel illud signum, sed ut volueris, ait; dives est Dominus, omnipotens virtus, ineffabilis potestas. Si ex cælis volueris, nibil impedit; si ex terra, nihil prohibet. Id enim sibi vult illud, In profundum, aut in excelsum. Cum autem nec sic enm adduxerit, ne hic quidem tacuit, sed reprehensione subjuncta, idque ad emendationem audientis, et ut ostenderet se non illum decepisse, neque circumveni-se verbis, prophetiam revelat arcanam, in salutem orbis futuram, et in rerum omnium emendationem : aitque signum non deinceps dari Achazo, sed toti Judavorum populo. Initio enim ipsum regem alloquebatur; quia vero se ipse indignum reddidit, turbam poj uli alloquitur. Ideo, inquit, dabit non tibi, sed vobis signum. Vobis, quibusnam? lis qui sunt in domo David. Etenim illine signum exortum est. Quodnam igitur est signum? Ecce virgo in utero accipiet, et pariet filium, et vocabunt nomen ejus Emmanuel. Observandum, id quod et ante dixi, non Achazo datum fuisse signum. Quod autem id non ex conjectura dicatur, ipse propheta objurgavit et accusavit dicens: Numquid parum vobis est agonem præbere hominibus? et adjecit: Ideo dubit Dominus vobis signum. Ecce virgo in utero habebit. Si autem virgo non fuisset, signum nen erat. Signum enim rerum seriem

excedere debet, et naturæ consuctudinem si itemque novum et inexspectatum esse, ita i signe sit singulis qui vident et audiunt. Id signum appellatur, quod sit insigne. Insigne non fuerit, si delitescat in communitate cæ rerum. Itaque si sermo esset de muliere se naturæ legem pariente, cur signum vocar quotidie fieri solet? Ideo in exordio sermo simpliciter dixit, Ecce virgo, sed, Ecce hæc 1 additione articuli insignem quamdam, et han fuisse nobis subindicans. Quod enim hoc add tum id significet, ex Evangeliis discere po Cum enim ad Joannem misissent Judæi interr Quis cs? non dicebant, Tu es Christus; sed, ille Christus : neque dicebant, Tu es prophet Si tu es ille propheta (Joan. 1. 19. 25): quod que eximium erat. Ideo Joannes Evangelium non dicebat, In principio erat Verbum, sed, cipio erat illud Verbum, et illud Verbum er Deum (Joan. 1. 1). Sic et hoc loco non dix virgo, sed, Ecce hæc virgo : ac cum dignitate p convenienti illud, Ecce, pramittitor. Nam fe dentis et imaginem in mente habentis hæc multamque in se habentis corum quæ dic evidentiam. Nam illi oculi clarius quam nosub aspectum non cadentia videbant. Sensu decipi potest; Spiritus vero gratia nulli falla noxiam sententiam præbebat.

6. Et cur non adjecit, inquies, partum fore ritu sancto? Prophetia erat id quod dicebatur umbra annuntiari debebat, ut sæpe dixi, ob it audientium animum, ne omnia clare discenter omnes comburcrent. Si namque prophetis i percerunt, multo minus a scriptis abstinuisser autem id non ex conjectura dictum sit, alius rex sub Jeremia, cum ipsos libros accepisset dit, et igni tradidit (Jer. 36. 23). Viden' it intolerabilem? viden' iram ratione vacuam? N ipsi fuit scripta obliterasse, etiam combussit. tionis expertem affectum impleret. Attamen rabilis hic propheta obscure loquutus sit, totui exhibuit. Virgo namque, donec manet virgo parere possit, nisi ex Spiritu sancto? Solvei legem naturæ non alterius erat, quam ejus ( didit naturam. Itaque cum dixit : Virgo pariet declaravit. Proinde dicto partu, dicit et non qui natus est, non id quod ci impositum est quod ex rebus ipsis illi competebat. Quemad enim Jerusalem vocat civitatem justitiæ (Isai. licet nusquam hoc nomine appellata sit, rebus ipsis hanc sortita sit nomenclaturam, e admodum mutanda in melius et æquitatis patro foret (etenim cum illam meretricem vocat [ Ibid non significat eam aliquando hoc nomine fuiss tam; sed a nequitia nomen imponit; sic et p

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reg. et Savd., et Paulus rursus ait. Morel. et Bavar., et David rursus ait. et sic legit Interpres. Melius certe : uam etsi idipsum Paulus, Rom. 8, 27, ex Davide mutuatus proterat, cum verba tantum Davidis, nihil que aliud afferatur, Davidi melius adscribitur locus.

<sup>(</sup>a) In Gracco, their traphine, cum articulo qui alique ginem speciatim indicat; readines autem, rirgo, ve generatim dicit. Vox adjectiva, hæc, multum ab articuli Græci vim habeat.

ε. Καὶ τοῦτο δὲ Ελεγεν, ενα μάθωσι πάντες, ότι άνεξιπάτητος Εμεινεν ο προφήτης, ούκ άπο των δημάτων παραλογεζόμενος των είρημένων, άλλ' άπο τῶν ἐν τῇ διανοίᾳ τοῦ "Αχαζ φέρων τὴν ψῇφον. Τοῦτο καλ ό Χριστός πολλάκις έπί τῶν Εὐαγγελίων ἐποίησε. Πρίν ή γάρ την άπο των σημείων παρασχείν άποξειξίν, την κακίαν τίδυ Ιουδαίων είς μέσον άγων την εν διανοίε πορευομένην ., ού μικρόν τούτο παρείχε τό πιμείον οίον έπι του παραλυτικού πεποίηκεν. Έπειδή γέρ είπε πρός αύτον, θάρσει, τέχνον: delurral σου ai duaptiai, exelvoi he exerci everuτοί;, Βλασφημεῖ · φητί, πρίν ή αφίγξαι τον παραλελυμένον. Τι βουλεύεσθε πονηρά έν ταῖς καρδίαις ίμως; μέγιστον θεότητος τούτο παρέχων τεχμήριον, τό τὰ ἀπόρότιτα είδέναι τῆς διανοίας. Σὺ γάρ ἐπίστασαι, φησί, καρδίας μονώτατος. Καί ό Δαυίδ πάλιν φησίν ο 'Ετάζων καρδίας και νεφρούς ό θεός. Τούτο καλ τοίς προφήταις εδίδου πολλάκις ό θελς είδέναι, ξν' οἱ ἀχούοντες μανθάνωτιν, ὅτι οὐδὲν **ἀθρώπινου τῶν εἰρημένων, ἀλλ' ἄνωθεν καὶ ἐκ τῶν** ούρανών ή ψήφος άπασα κατενήνεκται. Διά τοῦτο καί ό μεγαλοφωνότατος ούτος Ήσατας, έπειδή μετά πολλής της επιειχείας διελέχθη τῷ βασιλεί, και τῶν δεινών άπηλλαξε, καλ θαρφείν έχελευσεν ύπερ των πρόντων, καὶ τεκμήρια τούτου παρέσχεν αύτιο, τὸ την βουλήν έξαγγείλαι των επιστρατευσάντων, καλ την προδοσίαν ελέγξα:, καὶ την άλωσιν τοῦ Ίσραήλ προειπείν την παντελή και όλόκληρον, και τον χρό.ον προθείναι, ούχ ήρχέσθη τούτοις, και περαιτέρω πρόεισε, καλ ούκ άναμένει σημείον αύτον αίτησαι, άλλὶ και μη βουλύμενον δι' ὑπερδολήν ἀπιστίας προτρέπεται · και ούδε άπλως, άλλε και κύριον τῆς αίρέσεως ποιεί · ούδε γάρ φησι, το και το σημείον, άλλ' δπου βούλει, φησί πλούσιος ὁ Δεσπότης, παναλής ή δύναρις, άφατος ή έξουσία. "Αν έχ των ούρανῶν βουληθής, οὐδὲν τὸ χωλύον ᾶν ἐχ τῆς γῆς, ούδεν το έμποδίζον. Τούτο γάρ έστιν, "Η είς βιίθος, η είς θύος. Έπειδη δε ούδε ούτως αύτον επεσπάσατη [81] οὐδὲ ἐνταῦθα ἐσίγησεν, ἀλλ' Ελεγχον ἐπαγαγών, καί τούτον ύπερ διορθώσεως τού άκούοντος, και τού είζα, ως ούχ ηπάτησεν, ούδε παρελογίσατο, άνακελύπτει ο προφητείαν άπορρητου, την έπι σωτηρία Τζε οίχουμένης έσομένην, και έπι διορθώσει τῶν εβαγμάτων άπάντων καί φησι το σημείον ούχι τῷ 'Αχας δίδοσθαι λοιπόν, άλλά τῷ χοινῷ τῶν Ἰουδαίων δίμη. Παρά μεν γάρ την άρχην πρός αύτον τον λόγον άπέτεινεν · έπειδή δε άνάξιον έχείνος έαυτὸν άπέφηνε, τῷ χοινῷ τοῦ λαοῦ διαλέγεται. Διὰ τοῦτο γάρ, φησί, δώσει, κύχλ σολ, άλλ' υμίν σημείον. Υμίν, τίσι; Τοξ έν τῷ οξχφ Δαυίδ. Καὶ γάρ έχειθεν εδλάστησε τό σημείου. Τι ούν το σημείου έστιν; Ίδου ή παρθέτος έτ γαστρί λήψεται, και τέξεται υίὸν, και **καλί**σουσι τὸ δνομα αὐτοῦ Ἐμμανονή.λ. Παρα-Τηρητέον, δπερ καὶ ξμπροσθεν εἶπον, ὅτι οὐ τῷ Ἅχαζ δίδοται λοιπόν το σημείον. Καλ ότι ού στοχασμός,

δὲ μή παρθένος ξιν, οὐδὲ σημεῖον ξιν. Τὸ γάρ σημεῖον ἐκδαίνειν δεί την κοινην ἀκολουθίαν, καὶ την τῆς φύσεως ύπερδαίνειν συνήθειαν, καλ ξένον είναι καλ παράδοζον, ώστε έχαστον έπισημαίνεσθαι των όρώντων και άκουόντων. Διά γάρ τούτο και σημείον λέγεται, διλ το επίσημον. Έπίσημον δε ούχ αν γένοιτο, εί μέλλοι χρύπτεσθαι τῆ χοινωνία τῶν ἄλλων πραγμάτων. "Ωστε εί περί γυναικός ο λόγος ήν νόμφ φύσεως τικτούσης, τίνος ένεκεν σημείον καλεί το καθ' έκάστην γινόμενον ήμέραν; Διά δη τοῦτο καλ άρχόμενος ούχ είπεν, Ίδου παρθένος, άλλ', Ίδου ή παρθένος, τἢ προσθήκη τοῦ ἄρθρου ἐπίσημόν τινα καὶ μόνην τοιαύτην γεγενημένην ήμιν αίνιττόμενος. "Οτι γάρ ή προσθήκη αύτη τούτο ένδείκνυται, δυνατόν και άπο των Εύαγγελίων μαθείν. Έπειδη γάρ έπεμψαν πρός τον Ίωάννην οι Ἰουδαίοι έρωτωντες, Τίς εί; ούχ Ελεγον, Σὺ εί Χριστός, ἀλλ', Εί σὺ εί ό Χριστός · οὐδὲ Ελεγον, Σὸ εἶ προφήτης, άλλ', Εἰ σὺ εί ο προφήτης. ὧν έκαστον έξαίρετον ήν. Διά τοῦτο και άρχόμενος ο Ίωάννης ούκ έλεγεν, Έν άρχη ην Λόγος, άλλ', Έν άρχη ήν ο Λόγος, και ο Λόγος ήν πρός τόν Θεόν. Ούτω δή και ενταύθα, ούκ είπεν, Ίδου παρθένος, άλλ', Ίδου ή παρθένος και μετά άξιώματος προφήτη πρέποντος τδ. Ίδου. Μόνον γλρ ούχι όρωντος ήν τὰ γενόμενα, και φανταζομένου, και πολλήν έχοντος ύπερ των είρημένων πληροφορίαν. Των γάρ ήμετέρων όφθαλμων έχείνοι σαφέστερον τά μή όρώμενα Εδλεπον. Την μέν γάρ αίσθησιν είκος καλ άπατηθηναι ή δε του Πνεύματος χάρις άνεξαπάτητον παρείχετο την άπόφασιν.

αύτδς ο προφήτης και ένεκάλεσε και κατηγόρησε

λέγων Μή μικρόν ύμιν, άγωνα παρέχειν άνθρώ-

ποις; καλ προσέθηκε. Διά τοῦτο δώσει Κύριος

ύμῖν σημεῖον. Ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ ἔξει. Εἰ

ς'. Καλτίνος ένεκενού προσέθηκε, φησίν, ότι έκ Πνεύματος άγιου ο τόχος Επται; Προφητεία ξιν το λεγόμενον, καὶ συνεσκιασμένως ἀπαγγεῖλαι ἔδει, ὁ πολλάκις είπον, [82] διά την των άκουόντων άγνωμοσύνην, ένα μη σαφως πάντα μανθάνοντες, καλ τὰ βιδλία πάντα κατακαύσωσεν. Εί γάρ των προφητών ούκ έφείσαντο, πολλφ μάλλον των γραμμάτων ούχ αν απέσχοντο. Καλ ότι οὐ στοχασμός τὸ εἰρημένον, ἔτερός τις βασιλείις έπλ τοῦ Ἱερεμία αὐτά τὰ βιβλία λαβών κατέτεμε καλ πυρί παρεδίδου. Είδες μανίαν άφόρητον; είδες όργην άλόγιστον; Ούχ ήρχεσεν αύτῷ τὸ ἀφανίσαι τὰ γράμματα, άλλά και ενέπρησε, το άλογιστον αύτου πάθος πληρώσαι βουλόμενος. Άλλ' δμως καλ άσαςῶς εἰπών ό θαυμάσιος ούτος προφήτης, το παν ενεδείξατο. Παρθένος γάρ, εως αν μένη παρθένος, πόθεν άλλοθεν χυήσειεν, εί μή ἀπὸ Πνεύματο; άγίου; Τὸ γὰρ νόμον λυται φύσεως ούδενδς έτέρου ήν, άλλ' ή του δημιουργού της φύσεως. "Ωστε είπων, ότι τέξεται ή παρθένος, τό παν ενέφηνεν. Ειπών τοίνων τόν τόχον, λέγει καλ τὸ δνομα τοῦ τικτομένου, οὐ τὸ τεθὲνα, άλλά τὸ ἀπὸ τῶν πραγμάτων. "Ωσπερ γὰρ τὴν Ἱερουσαλήμ καλεί πόλιν δικαιοσύνης, καίτοι γε ούδαμοῦ δικαιοσύνης έχλήθη πόλις, άλλα άπο των πραγμάτων ταύτην είχε την προσηγορίαν, διά το πολλήν γενέσθαι την έπι το βέλτιον αυτής μεταδολήν, και την του δικαίου προστασίαν (και γάρ όταν πόρνην καλή, ούχ ώς τῆς

Reg. et Savil. καὶ ὁ Παῦλος πάλιν φησίν. Morel. et

Βαιατ. καὶ ὁ Δαυξδ πάλιν.

Troperoperary Bararicus, editi vero πορευομένην, quam socem jure suspectam habet Savil.

<sup>\*</sup> Οδέ παρελογίσατο, όνακαλύπτει. Sic recte Morel. et Ravaricus. At Reg. et Savil. οδέ γάρ έλογίσατο, άνακάμπει. Perperam, ut ipse monet Savilius in notis, ubi veram lectionem, hanc scilicet nostram, Florilegii auctoritle restiuit. Tilmannus etiam interpres veram seculus ed lectionem.

d Sic recte Savil. Morel. τεχθέν, perperam.

πόλεως ούτω ποτέ κληθείσης, άλλά άπο της κακίας το δνομα τίθησιν. ούτω δή και μετά ταύτα από τῆς άρετης)· τὸ αὐτὸ τοίνυν καὶ ἐπὶ τοῦ Χριστοῦ λεκτέον, δτι τὸ ἀπὸ τῶν πραγμάτων αὐτῷ δνομα τέθεικε. Τότε γάρ μάλιστα μεθ' ήμων ό Θεός γέγονεν, έπὶ τῆς γῆς όφθείς, και τοις άνθρώποις συναναστρεφόμενος, και την πολλην επιδειχνύμενος περί ημάς χηδεμονίαν. Ούχέτι γάρ άγγελος, ούδε άρχάγγελος μεθ' ήμων, άλλ' αύτλς χαταβάς ὁ Δεσπότης τήν πάσαν άνεδέξατο διόρθωσιν, πόρναις διαλεγόμενος, τελώναις συναναχείμενος, είς άμαρτωλών οίκίας \* είσιών, λησταίς παρφησίαν διδούς, μάγους έφελχόμενος, πάντα περιιών και διορθούμενος, και αύτην την φύσιν ένων πρός ξαυτόν. Ταύτα ούν πάντα ό προφήτης προαναφωνε!, όμοῦ καὶ τὸν τόκον λέγων, καὶ τὸ κέρδος τῶν ἀδίνων τὸ ἄφατον ἐχεῖνο καὶ ἄπειρον. "Όταν γάρ ὁ Θεὸς μετά άνθρώπων ή, ούδεν δεί λοιπόν δεδοικέναι, ούδε τρέμειν, άλλ' ὑπὲρ ἀπάντων θαρρείν. ὅπερ οὖν καὶ ἐγένετο. Καὶ γὰρ τὰ ἀργαῖα ἐχεῖνα καὶ ἀχίνητα ἐλύθη κακὰ, και ή κατά του κοινού γένους άπόφασις άνηρείτο, και τῆς άμαρτίας τὰ νεῦρα ἐχέχοπτο, χαὶ διαδόλου τυραννίς κατελύετο, και ό πασιν άδατος παράδεισος άνδροφόνω και ληστή πρώτον ήνοίγετο, και ουράνιοι άψίδες άνεπετάννυντο, καλ άγγέλοις άνθρωπος συνανεμίγνυτο, και πρός τον βασιλικόν θρόνον ή φύσις ή ήμετέρα ανήγετο, και του άδου το δεσμωτήριον άχρηστον ήν, [83] καλ ό θάνατος δνομα λοιπόν Εμενεν όν, πράγματος ἀπεστερημένον : καὶ μαρτύρων χοροί, καὶ γυνα! κες κατακλάσασαι του άδου τὰ κέντρα.

Ταῦτα οὖν πάντα προορῶν ὁ προφήτης ἐσχίρτα και έχόρευε, και δι' ένος ρήματος ήμιν αυτά ένεδείχνυτο, προφητεύων ήμιν τον Έμμανουήλ. Βούτυpor και μέλι φάγεται, πρίν ή γνώναι αὐτόν ή προελέσθαι ποτηρά, ἐκλέξεται ο τὸ ἀγαθότ. Διότι **π**ρίν ή γνώναι το παιδίον άγαθον, ή κακόν, ἀπειθεί πονηρία, του ἐκλέιασθαι τὸ ἀγαθόν. Έπειδή τὸ τιχτόμενον παιδίον ούτε ἄνθρωπος ήν ψιλός, ούτε Θεός μόνον, άλλά Θεός εν άνθρώπω, είχότως και ό προφήτης ποικίλλει τον λόγον, νῦν μέν τοῦτο, νῦν δὲ ἐχεῖνο λέγων, χαὶ τὰ παράδοξα τιθείς, και ούκ άφιεις άπιστηθηναι την οίκονομίαν διά την του θαύματος ύπερδολήν. Είπων γάρ, ότι τέξεται ή παρθένος, όπερ ήν άνώτερον ο φύσεως, καλ ότι κληθήσεται Έμμανουήλ, δ καλ αύτο μείζον προσδοχίας ήν, ενα μή τις τον Έμμανουήλ άχούσας, τά Μαρχίωνος πάθη, και νοσήση τὰ τοῦ Οὐαλεντίνου, διά την οίχονομίαν, διαρρήδην έπηγαγε καὶ τῆς οίχονομίας σαφεστάτην ἀπόδειξιν, ἀπό τῆς τραπέζης αὐτήν πιστούμενος. Τί γάρ φησι; Βούτυρον καὶ μέλι φάγεται. Τοῦτο δὲ οὐχ ἄν εἴη θεότητος, άλλὰ τῆς φύσεως τῆς ἡμετέρας. Διὰ γάρ τοι τοῦτο d οὐδε ἄνθρωπον άπλως πλάσας ενώχησεν εν αύτῷ, άλλὰ καὶ τῆς χυήσεως ήνέσχετο, καὶ ταύτης εννεαμηνιαίου, καὶ ώδίνων και σπαργάνων, και τῆς ἐκ πρώτης ἡλικίας τροφής, ίνα διά πάντων εμφράξη τὰ στόματα τῶν άρνείσθαι την οίχονομίαν έπιχειρούντων. Ταύτα ούν άνωθεν προορών ο προφήτης, ούχι τὰς ώδινας λέγει, και τον θαυμαστόν τόχον μόνον, άλλά και την έν πρώτη ήλικία τροφήν, την έν αύτοις τοις σπαργάνοις, ούδεν των λοιπών εξαλλάττουσαν άνθρώπων, ούδε τι ξένον κατά τοῦτο ἔχουσαν. Οὕτε γὰρ ἄπαντα ἐξηλλαγ-

μένα ήν αὐτῷ, οῦτε πάντα χοινά. Τὸ μὲν γί γυναικός τεχθήναι, κοινόν, το δε άπο παρθένου, μ ή καθ' ήμας. Το τραφήναι πάλιν τῷ κοινῷ τῆς σεως νόμφ και τῷ αὐτῷ τοῖς πολλοῖς, κοινόν • • άδατον γενέσθαι πονηρία τον ναόν έχεινον, καλ είς πείραν έλθειν πονηρίας, τούτο ξένον και παι ξον, και αύτου μόνου. Διὸ δη κάκείνο και τουτο 1 κεν. Ού γάρ μετά την πείραν της κακίας άι τῆς κακίας, φησίν, άλλά άνωθεν καὶ ἐκ προοι αὐτῶν πάσαν άρετην ἐπεδείχνυτο. "Ο καὶ ι Ελεγε· Τίς έξ αὐτῶν ἐλέγχει με περί ἀμαρ καλ, "Ερχεται ο άρχων τοῦ κόσμου τούτου έν έμοὶ ἔχει οὐδέν.

ζ. Καὶ αὐτὸς οὖτος προϊών ὁ προφήτης λέγε 'Αμαρτίαν ούχ έποίησεν, ούδε δόλος **εύρε**ί τῷ στόματι αὐτοῦ. Τοῦτο δή καὶ ἐνταῦθά φησι πρίν ή γνώναι αύτον ή προελέσθαι πονηρά, άπ ήλικίας έκείνης της άπειροκάκου, άπ' αὐτῶν προοιμίων την άρετην επιδείξεται, και ούδεν πρός την κακίαν κοινόν. Διότι πρίν η γνών παιδίον άγαθόν ή κακόν, [84] άπειθεῖ πονηρίς έκλέξασθαι τὸ ἀγαθόν. Πάλιν ταῖς αὐταῖς λέξ αύτο νόημα αίνίττεται, και ενδιατρίδει τῷ Έπειδη γάρ σφόδρα ην ύψηλον το είρημένε συνεχείς της διηγήσεως αύτο πιστούται. Όπε άνωτέρω εδήλωσεν είπων, Πρίτ ή γνωται αύ προελέσθαι πονηρά, τούτο προϊών ήνίξατο ε Πρίν ή γνώναι το παιδίον και έπεξηγήσει κές πάλιν λέγων · άγαθὸν ἢ κακὸν, ἀπειθεῖ ποι τοῦ ἐκλέξασθαι τὸ ἀγαθόν. Τούτου γὰρ αὐτ νου ήν το έξαίρετον. Διο και ο Παῦλος αὐτο σ συνεχώς, και Ίωάννης δὲ ίδων αὐτὸν, τοῦτο ό ρυξε λέγων · "Ιδε ο άμτὸς τοῦ Θεοῦ, ο αἴρω άμαρτίατ τοῦ κόσμου. 'Ο δὲ τὴν ἐτέρων ε πολλώ μάλλον αύτος άναμάρτητος ήν. Καί ό Π δπερ Εφθην είπων, συνεχώς αύτο άναθοφ. Ί γίρ ξμελλεν ἀποθνήσκειν, ΐνα μή τις νομίσ άπίστων, δτι οίχείας άμαρτίας τίνει δίχην, σι αύτοῦ τὸ ἀναμάρτητον εἰς μέσον ἄγει, ἵνα τί νατον αύτου της ήμετέρας άμαρτίας λυτήριο δείξη. Διό και έλεγε. Χριστός έγερθείς έκ π οὐκέτι ἀποθνήσκει. Καὶ γὰρ δ ἀπέθανε, τῆ τία ἀπέθανεν. Οὐδὲ ἐχεῖνον τὸν θάνατον, ὡς θυνος ων, φησί, κατά τον τῆς ἀμαρτίας λόγο έθανεν, άλλ' ύπερ της χοινης άπάντων πλημμι Εί τοίνυν τῷ προτέρι κατὰ τοῦ ο ὑπεύθυνος ( έχ περιουσίας ἀποδέδειχται, ὅτι οὐχέτι ἀποθα Kul χαταλειφθήσεται ή γη, ήν σύ φοβή προσώπου των δύο βασιλέων. "Οπερ συνι προφήτης ποιεί, τοῦτο ἐνταῦθα πεποίηκε. Με προφητείαν έπὶ την ιστορίαν εξάγει τὸν λόγον. και έπι των Σεραφίμ κατασκευάσαντα σαφώ εδείξαμεν, δ καλ ένταῦθα εἰργάσατο. Εἰπών μέλλοντα Εσεσθαι τῆς οἰχουμένης ἀγαθλ, ε βασιλέα λοιπόν τρέπει τον λόγον. Διο καλ έτ λέγων Καταλειφθήσεται ή γη. Τί έστι, Κα φθήσεται; 'Ανέπαφος Εσται, έλευθέρα Εσται f πείσεται άηδὲς, τὰ τοῦ πολέμου ούχ ὑποστί Καὶ καταλειφθήσεται ή γῆ, ήτ σὺ φοδῆ, ὑ δέδοιχας, ύπερ ής τρέμεις, από προσώπουτί βασιλέων, του τε Δαμασχηνού, καλ του Ίσραι Είτα ενα μή τη των άγαθων προφητεία ράθυμ γένηται, μηδε ύπο της είρηνης χαυνότερος, επ γει πάλιν αὐτοῦ τὴν ψυχὴν λέγων . 'Α.λλά ἐπ

Sic Morel., qui Florilegio consonat. Savil. et Reg.

omm. εις.

b In Bibliis hic legitur ἐκλέξασθαι, ut infra.

c Reg. et Savil. ἀνωτέρω, Morel. ἀνώτερον.

d Διά γάρ τοῦτο. Sic prius legebatur in editis. In Florilegio ir gitur διὰ γάρ τοι τοῦτο, et paulo post ἐνώκησε ἐν

cῦτῶ ἐν autem deerat in editis.

e Hic legendum omnino est κατά τούτο. f Ηæc, έλευθέρα έσται, absunt a Reg. et Savil.

virtute) : idipsum itaque de Christo dicendum, quod nempe ipsi ex rebus nomen imposuerit. Tunc enim maxime nobiscum Deus factus est, cum in terra visus est, et cum hominibus conversatus est, multamque erga nos providentiam exhibuit. Non enim ultra augelus, non archangelus nobiscum, sed ipse Dominus, qui descendit, omnem in se suscepit emendationem, cum meretricibus loquens, cum publicanis recumbens, in peccatorum domus ingrediens, latronibus liberam loquendi fiduciam indens, magos attrahens, omnia perlustrans et reformans, ipsam naturam sibi ipsi uniens. Hæc itaque omnia propheta prænuntiat, simul partum dicens, et partus lucrum ineffabile illud et immensum. Cum enim Deus eum hominibus est. nihil ultra timendum, nihil tremendum, sed de omnibus sidendum est : id quod etiam factum est. Nam antiqua illa et immota mala soluta sunt, lata contra commune hominum genus sententia submota est. peccatique nervi rupti sunt, diaboli tyrannis soluta, paradisusque omnibus inaccessus homicidæ et latroni primum aperitur, cælestes fornices reserantur, homoque cum angelis commiscetur, ac natura nostra ad regium solium adducitur : inferni carcer inutilis mortisque nomen solum mansit, re ipsa vacuum : martyrum chori, et mulieres stimulos inferni fregerunt.

Contra Marcionem et Valentinum. — Hæc itaque omnia prævidens propheta exsultabat et choreas agebat. et uno verbo omnia nobis declaravit, Emmanuelein nobis prænuntians. 15. Butyrum et mel comedet, antequam sciat ipse vel præeligere mala, eliget bonum. 16. Quia antequam sciat puer bonum aut malum, non obtemperat malitiæ, ut eligat bonum. Quoniam pucr iste natus neque homo simplex erat, neque Deus tantum, sed Deus in homine, jure propheta sermonem variat, nunc hoc, nunc illud dicens, stupenda proponens, nec permittens ut fides negetur œconomiæ propter eminentiam miraculi. Cum dixisset enim virginem esse parituram, id quod naturam superabat, et illum Emmanuel vocandum esse, quod ipsum exspectatione majus erat, ne quis Emmanuelem audiens, in Marcionis et in Valentini morbum incideret, propter dispensationem, clarissimam induxit dispensationis demonstrationem (a), a mensa ipsi fidem faciens. Quid enim ait? Butyrum et mel comedet. Id vero non divinitatis fuerit, sed naturæ nostræ. Idcirco enim non simpliciter in homine ab se formato habitavit, sed etiam in utero gestatus est, idque per novem menses, partum pannosque subiit, et cibum tenellæ mtati consentaneum, ut per hæc omnia os obturaret iis qui incarnationem negare auderent. Hæc itaque prævidens propheta non natalia solum et mirabilem partum dicit: sed etiam alimentum tenellæ ætatis, quo in cunabulis usus est, quod nihil disserebat a cæterorum kominum esca, nec quidpiam insolitum habebat. Nam in illo neque omnia diversa erant, neque omnia communia. Il'ad enim, ex mulicre nasci, commune est, ex virgine autem, majus quam conditio nostra ferat. Alimentum sumere rursum, ex naturæ lege est quæ exeteris competit, ac commune est; at templum illud inaccessum esse nequitiæ, neque experimentum ullum malitiæ habere, hoc novum, hoc stupendum est, et ipsi soli competit. Ideoque et hoc et illud posuit. Non enim post experimentum malitiæ a malitia abstitit, inquit, sed ab ipso principio et exordio omnem virtutem exhibuit. Quod et ipse ait: Quis ex ipsis arguet me de peccato? et: Venit princeps hujus mundi, et in me non habet quidpiam (Jean. 8. 46. et 14. 50).

7. Atque hic ipse propheta in sequentibus ait: Peccatum non fecit, neque dolus inventus est in ore ejus (Isai. 53. 9). Hoc certe et hoc loco ait, quia priusquam sciat ipse vel mala præeligere, ab ætate illa nullum experta malum, ab ipso principio virtutem ostendet, nihilque cum nequitia commune habebit. Quia privsquam sciat puer bonum aut malum, non obtemperat malitiæ, ut eligat bonum. Rursum iisdem verbis eamdem sententiam subindicat, et in eodem versatur sermone. Quia enim admodum sublime erat id quod dicebatur, narrationis continuatione ipsi fidem conciliat. Quod enim supra declaravit dicens: Priusquam sciat ipse vel præeligere mala, hoc postea subindicavit dicens, Priusquam sciat puer; et enarratione rursum utitur dicens: Bonum aut malum, non obtemperat malitiæ, ut eligat bonum. Hujus enim solius erat hæc prærogativa. Ideo et Paulus hoc assidue versat, et Joannes videns illum, hoc prædicavit. Ecce agnus Dei qui tollit peccatum mundi (Joan. 1. 29). Qui autem aliorum peccata tollebat, multo magis ipse a peccato immunis erat. Et Paulus, ut modo dicebam, frequenter idipsum clamat. Quia enim ille moriturus erat, ne quis infidelium putaret, ipsum peccati sui dare pœnas, frequenter ejus impeccabilitatem in medium adducit. ut mortem ipsius peccati nostri solutionem esse ostenderet. Quamobrem dicebat: Christus resurgens ex mortuis, jam nea moritur. Etenim quod mortuus est, peccate mortuus est (Rom. 6. 9. 10). Neque morte illa, quasi reus, inquit, secundum rationem peccati mortuus est; sed pro communi omnium delicto. Si itaque priori morti secundum hoc obnoxius non crat, satis superque demonstratum est, ipsum non amplius moriturum esse. Et derelinquetur terra, quam tu times, a facie duorum regum. Quod frequenter facit proplieta, id etiam fecit boc loco. Post prophetiam ad historiam sermonem reducit. Hoe etiam medo circa Seraphim se gessisse perspicue ostendimus, quod etiam hic effecit. Cum enarravisset enim bona orbi terrarum obventura, ad regem demum sermonem convertit. Ideo hæc subjungit : Derelinquetur terra. Quid est, Derelinquetur? Intacta erit, libera erit, nihil molestum patietur, belli mala non sustinebit. Et derelinquetur terra, quam in times, pro qua formidas, pro qua tremis, a facie duorum regum; Damasceni nempe ct Israelitæ. Deinde ne per bonorum prophetiam segnior

<sup>(</sup>a) Quod dicit infra Chrysostomus Isaiam clare dispensations, sen incarnationis, demonstrationem induxisse, ne quis in Marcionis aut Valentini morbum incideret, eo speetat quod Valentinus et Marcion dicerent, Filium non verc, sed specie tantum, carnem sum; sisse.

¹ Reg. et Savil hoc, libera erit, omittunt : sed Morel. et Bavar, habent, et Tilmannus ita legit.

evaderet, nec per pacem mollior, ejus rursus animum perstringit dicens : 17. Sed adducet Deus super te, et s ver populam tuum, et super domum patris tui dies, nondum venerunt ex quo die abstulit Ephraim a u . regem Assyriorum. Per have enim indicat barbato um irruptionem, qua urbem a fundamentis diruerunt ipsisque in captivitatem abreptis abierunt. Hæc vero pradicit, non ut eveniant, sed ut metu temperantiores facti, comminationem depulsent. Quia porro neque ex bonis, quæ præter meritum consequati sunt, meliores sunt effecti (quod enim præter meritum hæc consequati sint, ostendit regis animus et ingens incredulitas), neque terribilium comminatione mutati sunt, sed utrique salutari pharmaco vehementer obstiterunt, sectionem demum profundiorem infligit, exscindens putridum ulcus, et immedicabili morbo laborantes resecans. Quid sibi vult illud, Ex quo die abstulit Ephraim a Juda regem Assyriorum? Irrupere barbari illos omnes abducturi; sed omissis Juda et duabus tribubus, contra Israel conversi sunt. Quod igitur dicit, hoc est: A die illo, quo decem tribus barbarorum exercitum ad se pertrahent, a vobisque avertent, ob peccati sui magnitudinem, iisque adversus se evocatis abductæ erunt : ab illo, inquam, die, timere et formidare demum oportet. Progressi namque, ad vos etiam venient, nisi resipiscatis. Aitque: Ab il'o die adducet eos. Non enim simul cum Israelitæ abducerentur, illi capti sunt, sed parum intercessit temporis.

8. Quod igitur dicit, hoc est, Decreto suo tunc dies illas induxisset : sed exspectabat Dens, et patienter ferebat, etiamsi jam tune peccata supplicio digna essent; id quod sæpe facere consuevit, ut cum assignatus dies advenerit, adhuc procrastinet et cunctetur; quod est maximum clementiæ ejus indicium, necnon argumentum conspicuum ingrati eorum animi, qui ejus indulgentia nolunt, ut par esset, uti. Hoc igitur ait hoc loco, jam tunc nempe comminationem, jam tunc divinam iram adfuisse, ut supplicio ad fores adducto, excitaret ad pænitentiam, meliores redderet, et post illorum excidium in angore constitueret, neque, quia illi abducti fucrant, hi vero effugerant, ideo segniores fierent. 18. Et erit in die illa, sibilabit Dominus muscis, quæ dominabuntur parti fluminis Ægypti. Viden' me non frustra dixisse, ipsum metum augere volentem, ab illa die comminationem intulisse. Quæ sequentur itaque hoc indicant, quels verbo timorem incutit, exercitus illis declarans, qui formidabiles ipsis erant, et invasionis facilitatem demonstrans, id quod illos admodum percellebat, exercitus multitudinem indicans 1, quod illorum animos maxime terrebat. Hac porro omnia in sequentibus subindicavit. Animum autem adhibe : Et erit in die illa, inquit, sibilabit Dominus muscis. Muscas hic vocavit Ægyptios, ob impudentiam et inverecundiam, et quod sæpe repulsi,

sæpe instarent, neque tantillum respirare ipsis concederent, sed sæpe illis sexcenta negotia facesserent. ut muscie vulneribus, sie continue ipsorum calamitatibus insistentes. Hos igitur ducet Deus; nec tamen dixit, Ducet, sed Sibilabit, facilitatem ascensus osten. dens, et inexpugnabilem Dei potentiam, quodque sufficiat nutus ejus ut omnia sequantur. Meritoque ab his comminandi initium ducit quæ jam experti erant. Et api, quæ est in terra Assyriorum. Syrus et Hebraus, ut aiunt. non dicunt, Apes, sed, Crabrones (a) Quia enim non illos adhuc admodum experti erant, insecti hujus imagine in anxietatem illos ingentem conjiciebat, hinc declarans illorum vehementiam, pungendi vim atque pugnandi, vulnerum acerbitatem, velocitatem adventus, se ab eis tuendi dissicultatem. 19. Et venient et requiescent omnes in vallibus regionis, et in foraminibus petrarum, et in speluncis, et in omni fissura, et in omni ligno. Enarratis gentium terrore, exercitusque celeritate, multitudinem demum recenset. Non dixit, Castrametabuntur, sed, Requiescent, neque venturos quasi ad hostilem regionem, sed quasi in propria deliciis se dedituros, quasi nullo labore vel defatigatione egeant, sed quasi ad certam victoriam. et paratam prædam. Ideirco ait, Venient et requiescent, quod victores indicat, tropaum crigentes, et post multum sudorem multasque cædes requiescentes. Neque in campestri solum loco requiescent; sed quia immensa sunt multitudo, non capax crit regio tot corporum, sed valles, petra, montes, saltus, et omnia obtegentur barbarorum corporibus. Quamquam etsi non tam feroces fuissent, neque sic superatu faciles (b) erant, multitudo quippe sufficiebat ad illos consternendos: quando autem utrumque aderat, et tanta multitudo, et tam ingens potentia, et quod omnium gravissimum est, ira Dei exercitum ducens, quæ denium spes salutis? Illud vero, In omni fissura, et in omni ligno, hyperbolice dictum est. Neque enim in arboribus erant requiem capturi; sed simul, ut dixi, hyperbolem obscure adhibuit, et in metaphora crabronum mansit.

Ira Dei novacula. — 20. In die illa radet Dominus novacula inebriata. Timorem per exercitus auctum rursum amplificat, ad cælum sermonem tran ferens, ostendensque non barbaros quosdam Ægyptios aut Persas, sed Deum esse qui Judæis bellum infert. Novaculam autem hie vocat intolerandam ejus iram, quam nemo ferre possit, facile invadentem et constimentem. Quemadmodum enim pili corporis novaculæ aciem non sustinent, sed statim cedunt et abcunt : sic et res Judaicæ iram illam a Deo immissam num quam sustinuerint, ait.

- Novacula igitur inebriata vigentem plenamque Dei iram, completamque sententiam nobis declarat.
   Quod autem ait: Trans flumen regis Assyriorum,
- (a) Heer certe ab imperitis edidicit Chrysostomus. Nam in Heerseo legitur , ולחבורה, et api.
- (b) In Græco, μηθι είνω μέδως. Libenter credam aliquid deesse, et divinando locum Latine convertere coactus sum-

<sup>1</sup> Reg. et Savil., exercitus gladium indicans. Sed Savilius in margine ponit, forte exercitus agmina. Porro Grace, glapius interpretatur 2:295. agmina vero, eriep; tur le similitudine vacum ductus unam alteri substituendam suspicatus est.

onic ext oe, nat extrir lair sov, nat extrir είκον του πατρός σου ήμερας, αι ούπω ήκασιν, àợ ής ήμέρας άφείλεν Έφραϊμ άπο Ἰούδα τον βασιλέα των Ασσυρίων. Διά γάρ τούτων των βαρδάρων την Εφοδον δηλοί, δι' ής την πόλιν πρόβριζον άνέσπασαν, και λαδόντες αὐτοὺς αίχμαλώτους ἀπῆλθον. Καλ προλέγει ταῦτα, οὐχ ἴνα γένηται , [85] άλλ' ἵνα τῷ φόδω γενόμενοι σωφρονέστεροι, την άπειλην άποπρούσωνται. Έπειδή δε ούτε ύπο των χρηστών, ών παρ' άξιαν ἀπήλαυσαν, ἐγένοντο βελτίους (ὅτι δὲ παρ' άξίαν άπήλαυσαν, Εδειξεν ή γνώμη τοῦ βασιλέως καλ ή ὑπερδάλλουσα ἀπιστία), οῦτε τῆ ἀπειλἢ τῶν φοδερών μετεδάλλοντο, άλλά πρός έκάτερον τῆς ώφελείας το φάρμαχον άντέστησαν χαλεπώς, επάγει λοιπόν βαθυτέραν την τομήν, την σηπεδόνα έχτέμνων, χαλ τους άνίατα νοσούντας έχχοπτων. Τί δέ έστιν, 'Αφ' ής ημέρας άφειλεν Έφραιμ άπο Ίούδα τον βασιλέα των 'Ασσυρίων; Έπηλθον οι βάρδαροι, πάντας αὐτοὺς άναρπασόμενοι · άλλ' άφέντες τὸν Τούδα, και τές δύο φυλάς, ετράπησαν κατά τοῦ Ίσραήλ. "Ο τοίνυν λέγει, τοῦτό ἐστιν. 'Απὸ τῆς ήμέρας έχείνης, άφ' ής αι δέχα φυλαλ πρός έαυτάς έφελχύσονται το των βαρδάρων στρατόπεδον, ύμων άποστήσαντες, τή της οίκείας άμαρτίας ύπερδολή, και καθ' έαυτων καλέσαντες αύτους άπενεχθωσιν, άπ' έχείνης χρή δεδοιχέναι καὶ φοδεϊσθαι λοιπόν. 'Οδῷ γὰρ προδαίνοντες καὶ ἐφ' ὑμᾶς ήξουσιν, εὶ μὴ μεταβάλ[λ]οισθε. Καί φησιν 'Από τῆς ήμέρας ἐχείνης ξπάξει αύτούς. Ού γαρ όμοῦ τῶν Ἰσραηλιτῶν ἀπενεχθέντων, κάκεῖνοι ἐάλωσαν, άλλὰ βραχὺς μεταξὺ γέγονε χρόνος.

η'. "Ο τοίνυν λέγει, τοῦτό ἐστιν, ὅτι τῆ ψήφφ ἔχτοτε ξεήγαγεν αν τάς ήμέρας. άλλ, ανέμενεν ο Θεός και έμαχροθύμει, χαίτοι τῆς άξίας τῶν ἀμαρτημάτων έπιστε άπαιτούσης την τιμωρίαν δπερ πολλαγού ποιείν είωθε, τῆς χυρίας παραγενομένης ήμέρας, άναδάλλεσθαι καλ άναδύεσθαι δ καλ τής αύτου φιλανθρωπίας τεχμήριον μέγιστον, καλ τῆς ἀγνωμοσύνης των ούχ έθελόντων είς δέον αύτοῦ χεχρησθαι τη μαχροθυμία ἀπόδειξις σαφεστάτη. Τούτο ούν καὶ ἐνταύθά φησιν, ότι άπό τότε ή άπειλή, άπό τότε ή άπόφασις, έχ τότε ή θεήλατος όργη, ΐνα έπλ θύραις άγαγών την τιμωρίαν, διαναστήση πρός μετάνοιαν, βελτίους έργάσηται, καλ μετά την έκείνων άλωσιν έν άτωνία καταστήση, μηδέ, ἐπειδή οἱ μὲν ἀπηνέχθησαν, οί δὲ διέφυγον, ραθυμότεροι ταύτη γένωνται. και έσται έν τῆ ἡμέρα έκείνη, συριεί Κύριος μυίαις, αὶ χυριεύσουσι μέρους ποταμοῦ Αἰγύπτου. Όρξι ώς ου μάτην Ελεγον, δτι τον φόδον αυξήσαι βουλόμενος, άπο τῆς ἡμέρας ἐχείνης ἐπισείει = τὴν άπειλήν; Τά γουν έξης τουτο δηλοί, δι' ών επαίρει τὸν φόδον τῷ λόγῳ, καὶ τὰ στρατόπεδα αὐτοῖς δῆλα πιών, άπερ ήν αύτοις φοδερώτατα, και την εύκολίαν της εφόδου δηλών, δ μεθ' ύπερδολης αύτούς κατέσειε, τὸ πληθος ο της στρατιάς εμφαίνων, ο μάλιστα αύτων εξέστησε την διάνοιαν · ταῦτα δε ἄπαντα διλτών έξης ήνίξατο. Σκόπει δέ · Και Εσται έν τη ήμέρα έκείνη, φησί, συριεί Κύριος μυίαις. Ένταύθα μυίας τοὺς Αίγυπτίους ἐχάλεσε, διὰ τὸ ἀναιοξς και άναισχυντον, και ότι συνεχώς διακρουόμενοι συνεχώς επήεσαν, και ούδε μικρόν άναπνείν συνεχώρουν, άλλά μυρία παρείχον αὐτοῖς πράγματα

Reg. inithosi. h sic Morel et Bavar. ; Reg. et Savil., τὸ ξίφος, ipso Savilio proponente τὸ στίφος.

PATROL. GR. LVI.

πολλάκις, καθάπερ αι μυίαι τοίς τραύμασιν, ούτω διηνεχώς ταίς τούτων έφιζάνοντες συμφοραίς. Τούτους ούν έξει ε, φησίν, ό Θεός. Άλλ' ούκ είπεν, Αυξει, άλλά, Συριεί, την ευχολίαν εμφαίνων της άνόδου, και το άμαχον της του Θεού δυνάμεως, και ότι άρχει νεύσαι μόνον, και πάντα έπεται. [86] Και είκότως άπο τούτων πρότερον ἄρχεται τῆς ἀπειλῆς, ὧν ήδη πείραν είλήφασι. Καὶ τῷ μελίσση, ἡ ἐστιτ ἐτ χώρφ 'Ασσυρίων. 'Ο Σύρος και ὁ Έδραζος, ως φασιν, οὐ λέγουσι, μελίσσας, άλλά, σφήχας. Έπειδή γάρ ού σφόδρα αὐτῶν ήσαν εν πείρα, τη εἰκόνι τοῦ ζώου είς πολλήν αὐτοὺς ἐνέβαλλεν ἀγωνίαν, τὸ σφοδρὸν αύτῶν, τὸ πληχτικόν, τὸ ἀμυντικόν, τὸ πικρόν τῶν τραυμάτων, τὸ ταχὸ τῆς παρουσίας, τὸ δυσφύλακτον διά τοῦ ζώου τούτου δηλών. Και έλεύσονται, zal dranaύσονται πάντες èν ταῖς φάραγξι τῆς χώρας καθ έν ταῖς τρώγλαις τῶν πετρῶν, καθ είς τὰ σπήλαια, καὶ εἰς πᾶσαν ῥαγάδα, καὶ ἐν παντί ξύλφ. Είπων το φοδερον των έθνων, και το τάχιστον τής στρατείας, λέγει καὶ τὸ πλήθος λοιπόν. Καὶ ούκ είπε, Στρατοπεδεύσονται, άλλά, 'Αναπαύσονται, ούδε ώς είς πολεμίαν άφιχνούμενοι χώραν, άλλ' ώς τή οίχεια έντρυφώντες, ούδε ώς χαμάτου δεόμενοι και πόνου, άλλ' ώς έπι φανεράν άπαντήσοντες νίχην, χαὶ ἔτοιμον ληψόμενοι την άρπαγήν. Διὰ τοῦτό φησιν, 'Ελεύσονται και άναπαύσονται, δ τῶν νενικηκότων έστι, και τρόπαιον στησάντων, και μετά τον πολύν ίδρῶτα καὶ τὰς σφαγάς άναπαυομένων. Καὶ ούχ άναπαύσονται έν πεδίοις μόνον . άλλ' έπειδή τδ πλήθος ἄπειρον, α ούχ ίχανη ή χώρα δέξασθαι τών σωμάτων τον άριθμον, και φάραγγες, και πέτραι, καί δρη, καί νάπαι, καί πάντα καλυφθήσεται τοίς βαρδαριχοίς σώμασι. Καίτοι εί καὶ μὴ σφοδροί ήσαν, μηδε ούτω ράδιοι, ήρχει το πληθος αύτους καταπληζαι · όταν δε άμφότερα ή, πληθος τοσούτον, δύναμις ο τηλικαύτη, και το πάντων χαλεπώτερον, ή του Θεού όργη στρατηγούσα, ποία λοιπόν έστι σωτηρίας έλπίς; Το δέ, Είς πάσαν βαγάδα. και έν παντί ξύλφ, ὑπερδολιχῶς είρηται. Οὐ γάρ δη ἐπὶ τῶν δένδρων Εμελλον ἀναπαύεσθαι, ἀλλ' όμοῦ, καθάπερ είπον, και την ύπερδολην ηνίξατο, και τη μεταφορά των σφηχών ένέμεινεν.

'Er τῆ ἡμέρα ἐχείνη ξυρήσει Κύριος τῷ ξυρῷ <sup>t</sup> τῷ μεμεθυσμένω. Λύξησας τὸν φόδον ἀπὸ τῶν στρατοπέδων, ἐπιτείνει πάλιν αὐτὸν, ἐπὶ τὸν οὐρανὸν τον λόγον άνάγων, δεικνύς ότι οὐ βάρδαροί τενες Αίγύπτιοι και Πέρσαι, άλλ' ὁ Θεός ἐστιν ὁ πολεμῶν τοίς Ίουδαίοις. Ευρόν δὲ ἐνταῦθα τὴν ἀφόρητον ὀργὴν αύτοῦ φησι, καὶ ἡν οὐδεὶς ὑποστῆναι δυνήσεται, μετ' εύχολίας επιούσαν καλ άναλίσκουσαν. "Ωσπερ γάρ αί τρίχες τοῦ σώματος τοῦ ξυροῦ τὴν ἀκμὴν οὐκ ἄν ένέγχαιεν, άλλ' είχουσιν εύθέως καλ παραχωρούσιν. ουτω δή και τά Ἰουδαϊκά πράγματα την θεήλατον όργην εκείνην ούκ αν ύποσταϊέν ποτε, φησί.

θ'. Συρόν τοίνυν μεμεθυσμένον την άχμάζουσαν, την μεμεστωμένην του θεού όργην, την πεπληρωμένην άπόφασιν ήμιν ενδείχνυται. Πέραν δε του ποταμοῦ βασιλέως 'Ασσυρίων, τὰ ε πέραν τοῦ Εὐφρά-

c "Eter. Cum Savilio existimo hic legendum esse &ter: infra vero pro avita legendum etiam dita. Ex serie certa liquet eamdem utrobique vocem esse ponendam..

d Savil. addit xai.

e Reg. καὶ πλήθος τοσούτον καὶ δύναμις. f Hæc, τῷ ξυρῷ, exciderant in edit. Morel. tantum. f Ita Morel. et Savil. In Reg. τά deest.

του φησίν απερ ήν ή Ἰουδαία, και ή Παλαιστίνη πάσα ἀπό Περσίδος ἐπανιοῦσι. [87] Ταῦτα οὖν ἄπαντα άφανιεί, φησίν, άρδην. Κεφαλήν δὲ καὶ τρίχας καὶ πώγωνα και πόδας, όλόκληρον την χώραν φησι τή παραδολή του σώματος, πάσαν αύτῶν τὴν χώραν περιλαμδάνων τῷ λόχφ, ῶσπερ καὶ ἀρχόμενος ἔλεγε : Πάσα κεφαλή είς πόνον, και πάσα καρδία είς λύπητ. Άπὸ ποδῶν ἔως κεφαλῆς οὐκ ἔστιν ἐν αὐτῷ όλοχληρία οὐ περὶ ἐνὸς ἀνθρώπου λέγων, άλλ' όλόχληρον την χώραν ένὶ σώματι παραδάλλων. Τοῦτο δὲ καὶ ἐνταῦθά φησιν, ὅτι καὶ γαλεπὴν ὑποσ:ήσεται τιμωρίαν πάσα ή γη. Καὶ τὸ μὲν διὰ τοῦ ξυροῦ, τὸ δὲ διὰ τῆς σώματος εἰχόνος ἐνέφηνε, δηλῶν ὅτι ξυροῦ παντὸς χαλεπώτερον καὶ τοὺς ἀνθρώπους και τά άπο τῆς γῆς άναλώσει ή παρά τοῦ Θεοῦ φερομένη ψήφος, και γυμνήν αύτην και Ερημον καταλείψει. Είτα την έρημίαν ταύτην δι' έτέρας είχονος ένδείχνυται. Ποιεί δὲ αὐτὸ, ὥστε διὰ πάντων ἀχμάζοντα μένειν τον φόδον, και μη καταμαραίνεσθαι τῷ μήχει του λόγου την άγωνίαν. Καλ δοχεί μέν τοίς ού προσέχουσι χρηστών τινων ἐπαγγελίαν \* είναι τὸ γελομενον. οι ος αχδιρώς εξειάζοντες ισασιν οι εμιτεταμένης ερημίας εστίν ἀπόδειξις. Τί γάρ φησι; Καὶ δσται ἐν τῷ ἡμέρα ἐκείνη, θρέψει ἄνθρωπος δάμαλιτ βοώτ, και δύο πρόβατα. Και έσται, άπδ τοῦ πλεῖστον πιεῖν γάλα, φάγεται βούτυρον ὅτι βούτυρον καλ μέλι φάγεται πᾶς ο καταλειφθελς έπι τῆς γῆς. Ταῦτα πολλήν, ὡς ἔφθην εἰπὼν, ἐρημίαν ενδείχνυται. ή γάρ πυρούς και χριθάς φέρουσα γη, των άνθρώπων έρημωθείσα, δαψιλη παρέξει νομήν τοίς προδάτοις, χαλ ούτω δαψιλή, ώς διά την εύθηνίαν τῆς τοιαύτης τραπέζης άρχεῖν καὶ δύο πρόδατα καὶ δάμαλιν μίαν πηγάς τῷ κεκτημένω παρέχειν γάλακτος. "Ωστε ή εύθηνία τῆς εύωχίας τῶν άλόγων, της των άνθρώπων έρημίας μέγιστόν έστι τεχμήριον. Καὶ τὸ μέλι δὲ τοῦτο αἰνίττεται · εἰώθασι γάρ ταϊς ερήμοις εμφιλοχωρείν αι μέλιτται, καλ Ενθα αν πολλής νομής απολαύωσι, και Ένθα μηδείς ό ένοχλών ή. Καὶ ίνα μάθης ότι την επιτεταμένην ερημίαν αίνίττεται, τὰ ἐξῆς δηλοί · Καὶ ἔσται ἐν τῆ ημέρα έπείνη, οδ έαν ωσι 🕨 χίλιαι άμπελοι χιλίων σίκλων, είς χέρσον έσονται, καί είς άκανθαν. Μετά βέλους και τοξεύματος είσελεύσονται έχει, ότι χέρσος και άχανθα έσται πάσα ή γῆ. Πολλής και τουτο δυσπραγίας σημείον, ότι μή δρη και νάπαι, άλλ' αὐτή ή βαθύγειος και πολλης άπολαύουσα τῆς ἐπιμελείας ἀχάνθας φέρει. Οὐδὲ γὰρ άπλῶς τὸ τίμημα τῶν ἀμπέλων τέθειχεν, ἀλλ' ἴνα καὶ την φύσιν της γης ἐπιδείξηται, καὶ την πολλην των γεωργών έπιμέλειαν. 'Αλλ' όμως έχεινα τά ουτως εύθηνούμενα, φησί, και γεωργικών άπολαύοντα χειρών, είς τοσαύτην χαταστρέψει την έρημίαν, ώς άκάνθας μέν άντι άμπέλων φέρειν, τοσούτον δε παρέχειν τοις είσιουσι τον φόδον, ώς μηδένα τολμάν γυμνόν και ἄοπλον είσιέναι. Τοῦτο δὲ λέγει, τὴν έρημίαν έμφαίνων τοῦ τόπου, καὶ τὴν πολλὴν αὐτόθι τῶν θηρίων διατριδήν. Κατασείσας τοίνυν αὐτῶν τὴν διάνοιαν, καὶ μετὰ ἀκριδείας κατεργασάμενος αὐτοὺς τῷ φόδφ, πάλιν ἀνίησιν ὁλίγον, τὰ χρηστὰ ἀναμίξας, καὶ την ἐπὶ τὸ βέλτιον μεταδολήν, ζνα ἐκατέρωθεν μάθωσε τοῦ Θεοῦ τὴν Ισχύν. [88] 'Αλλά τοῖς μὲν φοδεροίς ενδιατρίδει, τά δε χρηστά εύθέως είπων άπαλλάττεται. Τί δήποτε; "Οτι μάλιστα τούτου εδέοντο τοῦ

b In Cibilis πας τόπος οδ έαν ώσι.

της επιτιμήσεως φαρμάχου τότε · διό δή αύτό μετά δαψιλείας επιθείς, ώστε ενδούναι μικρόν άναπνεύσαι, καί ταύτη πάλιν είς άρετην έκκαλέσασθαι, καί τά γρηστά άναμίγνυσι, λέγων Πατ δρος άροτριώμενον άροτριωθήσεται. "Ωσπερ γάρ εν τη όργη του Θεού και ή βαθύγειος Ερημος Εσται, ούτω και έν τῆ καταλλαγή πάλιν και ή τραχεία τά της λιπιράς ἐπιδείξεται γής, ἄροτρον δεχομένη καὶ σπέρμα. Τούτων δὲ γενομένων, καὶ τὰ ἐκ τούτων ἄπαντα ἔσται, εἰρήνη καὶ ἄδεια, καὶ τὸ θαρσεῖν, καὶ μὴ δεδοικέναι, καθάπερ Εμπροσθεν. Ου γάρ μη έπέλθη, φησίν, έκει φόδος. Έσται δε από της χέρσου και από της ακάνθης είς βόσκημα προβάτου και πάτημα βοός. Και διά τούτων πάλιν την εύθηνίαν αινίττε. ται, ώσπερ καλ ξμπροσθεν προϊών λέγει • Μακάριος ό σπείρων έπι παν ύδωρ, ού βούς και όνος πατεί. "Δοπερ γάρ, όταν έρημίαν παραστήσαι βούληται, Σειρήνας καὶ 'Ονοκενταύρους εἰς μέσον άγει τῷ λόγω · οῦτως, ὅταν εἰρήνην καὶ ἀσφάλειαν, τὰ χειροήθη καλ τιθασσά τῶν ζώων, καλ συνεφαπτόμενα των γεωργικών έργων ήμιν, ταύτα πανταχού δείκνυσι φαινόμενα, άπό τούτων τὰ ἐχ τούτων ἐμφαίνων, γεωργίαν και την άλλην αὐτῶν διακονίαν.

ΚΕΦΑΛ. Η'. Καὶ είπε Κύριος πρὸς μέ Λάβε σεαυτῷ τόμος χάρτου καινόν, μέγαν, και γράψον ε είς αὐτόν γραφίδι ανθρώπου, του όξεως προνομήν ποιήσαι σχύλων. Πάρεστι γάρ και μάρτυράς μοι ποίησον πιστούς άνθρώπους, τον Ούρίαν τον lepéa , και Ζαχαρίαν υίον Βαραχίου. Και προσηλθον πρός την προφήτιν, καί εν γαστρί Ελαβε, καί ετεκεν υίον. Και είπε μοι Κύριος Κάλεσον το δνομα αυτοῦ, Ταχέως σχύλευσον, όξέως προνόμευσον. Διότι πρίν ή γνώναι το παιδίος καλεῖς πατέρα ή μητέρα. Λήψεται Εύγαμις Δαμασκοῦ, καὶ τὰ σκῦλα Σαμαρείας ξrarτι βασιλέως Aσσυρίων

α'. Δοχεί μεν άπηρτησθαι κατά την λέξιν ταυτα τά δύο προστάγματα, καὶ μηδὲν κοινὸν ἔχειν \* πρὸς ἄλγυγα. εί ος τις φαδιρως εξειφαειε ιων νου Ιτφικο ιμα δύναμιν, πολλήν δψετα: την συγγένειαν, καλ τον σκοπὸν ἔνα. 'Αναγκαίον δὲ πρῶτον εἰπεῖν, τίνος ἔνεκεν τὸ τῆς προφητείας είδος είς τὸν τῶν ἀνθρώπων είσηνέχθη βίον. Τίνος ούν ένεχεν είσηνέχθη, άναγχαίον είπειν. Μέλλειν εποθεν ό Θεός και βραδύνειν πρός τὰς τῶν ἀμαρτανόντων τιμωρίας, ὥσπερ οὖν ταχύς έστι καλ όξὺς εἰς τὰς τῶν κατορθούντων εὐεργεσίας. Τούτο τούς [89] ράθυμοτέρους αναπίπτειν παρασχευάζει, τὸ μὴ χατὰ πόδας ἔπεσθαι τῶν πλημμελημάτων την δίκην. "Ινα ούν και ό θεός την μακροθυμίαν επιδειχνύηται την έχυτου, χαλ μηδεν έντευθεν èxείνοι γένωνται ραθυμότεροι, το τῆς προφητείας χατασχευάζει φάρμαχον, οὐ τῆ πείρα τῶν χολάσεων, άλλά τἢ προγνώσει παιδεύων τοὺς ἀμαρτάνοντας τέως, ίνα αν μεν βελτίους γένωνται τάς άπειλάς άχούοντες, την διά της πείρας χόλασιν διαχρούσωνται · αν δε επιμείνωσιν άναισθητούντες, τότε δή καλ την τιμωρίαν αύτοις έπαγάγη. Τούτο συνιδών ό διάδολος, και το κέρδος ήλίκον εστίν έννοων, τους ψευδοπροφήτας άνῆχεν, οι τοις προφήταις άπειλουσι λιμούς, λοιμούς, πολέμους, βαρδάρων Εφοδον, άντέλεγον, χρηστά ἀπαγγέλλοντες. "Ωσπερ γάρ ὁ Θεός τῷ φόδψ των βημάτων εδούλετο την διά της πείρας άποκρεύεσθαι τιμωρίαν, ούτω καὶ ὁ διάθολος τούναντίον ε εργάζετο τη χάριτι τον λόγον ε έκλύων και βάθυ-

a Reg. ἐπαγγελίαν melius quam ἐπαγγελίας, ut habent Savii et Morei.

c In Bibliis τόμον καινού μεγέλου, καλ γράψον.

d Toy teréa deest in Biblis των Ο΄.

« Reg. έχει, male. Infra putat Savilius legendum esse συνέχειαν. Editi συνέργειαν. Bavaricus συγγένειαν.

f Legendum videtur των λόγων.

uans Euphratem videlicet : ut erat Judaa et Palæstina omnis a Perside redeuntibus. Hæc itaque omnia, inquit, penitus delebit. Caput autem, capillos, barbam et pedes, universam regionem dicit sub comparatione corporis, eamque totam sermone complectitur, quemadmodum initio dicebat : Omne caput ad laborem, et omne cor ad dolorem. A pedibus usque ad caput non est in eo sanitas (Isai. 1. 5. 6): non de uno tantum dicens homine, sed totam regionem uni comporans corpori. Hoc autem hic dicit : totam terram grave subituram supplicium esse. Et hoc quidem per novaculam, illud vero per corporis imaginem declaravit, ostendens, decretum a Deo latum acerbius quam novaculam quamlibet et homines et terræ fructus consumpturum, illamque nudam et desertam relicturum esse. Deinde ejus vastitatem per aliam comparationem exhibet. Idque facit curans ut timor temper vigens maneat, et angor longitudine sermonis non minuatur. Et quidem videtur hic sermo iis, qui non attendunt, quædam bonorum promissa complecli: sed qui accurate scrutantur, sciunt ingentis vastitatis esse demonstrationem. Quid enim ait? 21. Et erit in die illa, nutriet homo vitulam boum, et duas oves. 22. Et erit, ex plurima potione lactis, comedet butyrum, quia butyrum et mel comedet omnis relictus super terram. Hoc multam, ut dixi, vastitatem indicat. Terra enim quæ frumentum et hordeum ferebat, hominibus destituta, uberem pabulationem ovibus præbebit, et ita uberem, ut ob abundantiam talis pabuli sufficiant oves duæ et una vitula, ut possessori fontes lactis præbeant. Itaque abundantia pabuli brutorum. solitudinis hominum maximum est argumentum. Mel quoque illud subindicat : solent enim apes in solitudinibus lubenter versari, ubi abundanti esca fruantur, et ubi nullus sit qui perturbet. Ut vero discas illam ingentem solitudinem subindicare, ex sequentibus disci potest. 23. Et erit in die illa, ubi suerint mille rinea mille siclorum, in incultam erunt, et in spinam. 24. Cum sagitta et arcu ingredientur illuc, quia inculta espinis obsita erit omnis terra. Magnum et hoc infelicitatis signum est, quod non montes et silvæ, sed i**psa arabilis terra, qu**æ diligent**er co**lebatur, spinas ferat. Neque enim temere vinearum pretium posuit, sed ut naturam terræ demonstraret, multamque colonorum curam. Attamen illa quæ prius tam prospera erant, inquit, et agricolarum manibus fruebantur. in uniam vertet solitudinem, ut spinas pro vincis ferant, et tantum incutiant ingredientibus terrorem, ut nemo audeat nudus et sine armis introire. Hoc vero ait, solitudinem loci declarans, multamque illis in locis ferarum frequentiam. Illorum itaque animo timore perculso, ipsisque vchementi incusso metu, rursum sermonem parum remittit, bona admiscens, necnon mulationem in melius; ut utrinque Dei potentiam Moscerent. Verum in terribilibus diutius insistit, bona vero statim ut dixit, intermittit. Quare? Quia hoc maxime increpationis pharmaco tunc egebant; ita ut postquam copiose illud apposuit, quo sinat parumper respirare, et hinc etiam ad virtutem eos

evocet, bona intermisceat, dicens: 25. Omnis mons aratro sulcatus arabitur. Quemadmoduni enim irato Deo, etiam ferax planities solitudo erit: sic illo placato, etiam loca aspera pinguioris terræ conditionem acquirent, et aratrum excipient atque semen. His porro peractis, etiam ea quæ hæc sequuntur aderunt, pax, libertas, fiducia, nec ullus crit timor ut pridem. Nam ait, Non ingredietur illic timor. Erit autem ab inculta terra, et a spina in pascua ovis, et in conculcationem bovis. Per hæc rursus res prosperas significat, sicut et ulterius progrediens ait: Beatus qui seminat super omnem aquam, ubi bos et asinus calcant (Isai. 32. 20). Quemadmodum enim, cum solitudinem vult significare, Sirenas et Onocentauros in medium adducit (Isai. 13. 21. 22): sic, cum pucem et securitatem, animalia mansueta et tractabilia, quæque agriculturæ inserviunt ubique conspicua exhibet, ab his ea quæ eorum ministerio flunt indicans, agriculturam et alia eorum ministeria.

## CAPUT VIII.

- 1. Et ait Dominus ad me: Sume tibi tomum chartæ novum, magnum, et scribe in eo stylo hominis, ut velociter deprædationem saciat spoitorum. 2. Adest enim: et testes mihi sac sideles homines, Uriam sacerdotem; et Zachariam filium Barachiæ. 3. Et accessi ad prophetissam, et in utero accepit, et peperit siium. Et dixit mihi Dominus: Voca nomen ejus, Cito spolia, Velociter prædare. 4. Quia antequam sciat puer vocare patrem aut matrem, accipiet virtutem Damasci et spolia Samariæ coram rege Assyriorum.
- 1. Hæc duo præcepta secundum literam videntur omnino diversa esse, nihilque commune habere : si quis vero sententiarum vim accurate exploraverit, multam videbit in ea re consonantiam et unum scopum. Necessarium autem est prius dicere cur prophetia in hominum vitam inducta sit. Cur ergo invecta sit, necesse est dicere. Solet Deus ad pænas peccantibus inferendas cunctari et procrastinare, quemadmodum promptus celerque est ad beneficia probe viventibus præstanda. Hoc id efficit ut segniores decidant, eo quod ultio scelerum non e vestigio sequatur. Ut ergo Deus patientiam suam exhibeat, neque tamen illi hinc segniores evadant, prophetiæ pharmacum apparat, non suppliciorum experimento, sed interim præscientia erudiens peccatores, ut si auditis comminationibus meliores evadant, pænæ experimentum depellant : sin vero sine sensu maneant, tunc ipsis supplicium inferat. Hoc perspiciens diabolus, et quantum hine lucri foret cogitans, pseudoprophetas immisit, qui prophetis minantibus famem, pestem, bella, barbarorum incursionem, contradicebant, fausta annuntiantes. Quemadmodum enim Deus metu verborum volebat supplicii experimentum depellere, sic ct diabolus contrarium operabatur; verborum illecebris eos emolliens et segniores reddens, necessitatem
  - <sup>1</sup> Vox, sacerdetem, deest in Biblis LXX.

afferebat ut supplicia reipsa experirentur. Hinc, quia postea pseudoprophetis sidem habentes, ac virtutis exercitium contemnentes, sed in peccatis suis permanentes, sibi supplicium attrahebant, ac per exitum prophetarum veritas ostendebatur, et pseudoprophetarum mendacium detegebatur, aliam rursus machinam apparat ad eorum perniciem qui se intercipi sinunt. Suasit enim ipsis, qui deceptu faciles erant, has quæ accidebant calamitates ex dæmonum ira provenire, quod ab ipsis negligerentur ac despectui haberentur. Hanc igitur fallaciam ut tolleret Deus, ante multa tempora quæ illis eventura crant, imo potius quæ ipsos comprehensura erant mala prænuntiat, ut qui illos decipiebant non possent iræ dæmonum hos eventus adscribere. Quod autem non per conjecturam hac dicam, audi Isaiam dicentem: Scio quia durus es, el nervus ferreus collum tuum, el frons tua ænea. Ideo ab initio loguutus sum tibi, ne dicas: Idola mihi fecerunt, et sculptilia et conflatilia mihi fecerunt. Neque nosti, neque audita suere tibi (Isai. 48. 4. 5. 8). Quia igitur, ut dicebam, utque ex testimonio videre est, dæmonibus illa adscribebant, venit prophetia hanc tollens fraudem, et ea ante multa tempora prædicens. Sed quia etiam sic verisimile erat eos, ingrati oum essent, dicturos esse, Non prædixistis, non prius audivimus, nunc id fingitis post eventum : non enim nostis ea quæ eventura sunt : undenam ergo id palam erit, quod nempe dictum fuerit? vide quomodo illis clare incluctabile paret argumentum, impudentia consuens ora. Non enim permittit ut tantum dicat, sed jubet in charta scribi ca quæ dicuntur; neque modo scribi, ne liceret eis dicere, Hoc postea finxit; sed etiam testes scriptorum vocat homines fide dignos et a dignitate et a morum probitate. Nam ait : Fac mihi testes, fideles homines, Uriam sacerdotem, et Zachariam; ut quando rerum exitus erit, et illi dixerint. Hæc ante multa tempora non dicta fuere, eductus liber et testes qui aderant impudentibus illis os obtureut. Ideo ait, Sume chartæ tomum novum, ut ne si vetus jam sit, cito pereat; sed qui multo duret tempore, et per scripta illos incuset. Et scribe stylo hominis, id est calamo, quæ sutura sunt. Quænam sutura sunt? Bellum, victoria barbarorum, spoliorum deprædatio, exuviarum rapina. Hæc itaque omnia, inquit, scribe, Ut velociter depradationem faciat spoliorum. Adest enim. Quid sibi vult illud, Adest enim? Hæc duo significat : nempe jam tunc peccatorum magnitudinem ultionem expetiisse, et in foribus jam esse vindictam: ipsum vero cunctari, patientia sua volens illos meliores reddere, et ultionem amovere : ipsique facile esse solo nutu omnia ad effectum perducere. Quia enim de barbaris sermo erat, qui bellum illaturi erant, Ne putetis, inquit, viæ longitudinem, exercitusque multitudinem cunctationem quamdam allaturam esse; id quod solet apud homines accidere.

2. Deo adest is qui procul est. — Nam Deo adest is qui procul est: ita facillimum ipsi est uno temporis momento ab extremis terræ partibus, etiamsi illi magno numero sint, illos statim adducere vebisque

sistere. Et testes mihi fac fideles homines, Urian dotem, et Zuchariam filium Barachiæ. Cujus rei Temporis: ut si scripta calumniis impetante mines adhuc viventes, qui dum hæc scribe præsentes erant, tempusque apprime novera hac dicebantur, possint os obturare impudente: trantibus. Eidem hæret argumento id quod seq clarius rei probationem inferens. Quomodo ratione? Ipsa verba audiamus. Accessit enim, 1 prophetissam. Uxorem propriam sic forte vo quod illa etiam prophetico Spiritu dignata fu nam non viris modo hæc munera dabantur, s muliebrem etiam sexum transierant. Neque en in sæcularibus negotiis officia distinguuntur; virorum sunt, alia mulierum, nec possunt ill: ctiones inter se commutari: ita se res habet in tualibus; sed paria sunt certamina, commune ronæ. Et hæc utique videre est in Veteri et in Testamento, in toto humano genere contingere hac igitur ex lege matrimonii congressus cum prægnantem illam effecit. Et postquam natus puer, nomen novum et admirandum ipsi imp quod futurorum historiam complecteretur. Quic ait? Voca nomen ejus, Cito spolia, Velociter pro ut ctiamsi scriptis fides non haberetur in tomo tis, appellatio pueri futurorum historiam comple et ante eventum rerum imposita, ac frequenter tempore prolata, vel impudentissimorum ora c ret. Quod enim hæe propheta non post eventum xerit, sed longe ante præviderit, etiam ii q studio ingrati stupidique erant hinc ut cre adduci poterant, qui ante rerum eventum puerum viderant sic appellari, et futurarum cal tum doctrinam sic prædicare. Ideoque **pro**j vim interpretatur, tempusque accurate signific verbis: Quia antequam sciat puer vocare patr matrem, accipiet potentiam Damasci, et spolia Sa coram rege Assyriorum. Quod dicit, hujusmod In tempore, inquit, immaturæ ætatis, cum **n**c possit loqui, victoria et tropæa erunt ; non quo possit aciem instruere, hostesque profligare : se ætas illa, sive tempus illud elapsum antequan loqui possit, omnia tradat hostibus. 5. Et Dominus ad me loqui adhuc: 6. Eo quod non ve populus aquam Siloam, quæ manat quiete, sed vi bere Rasin et filium Romeliæ regem super vos, 7. ; hoc ecce adducit Dominus super vos aquam flumin tem, multam, regem Assyriorum. Deus pro mor non solum pænas prædicit, sed causas affert, auditores erudiat : id hoc etiam loco facit. Ubi prædixit devastationem per alienigenas futi abrepta spolia, et barbarorum irruptionem præn vit, causam belli dicit. Quænam bæc? Ingratus tem incolentium animus. Quoniam, inquit, cum habeant moderatum, mitem et mansuetum, resilierunt, tyrannosque optarunt, et sub al imperium transfugere conati sunt, felicitatem non ferentes, desiderium eorum copiosius exp barbarum quemdam et inhumanum adducens.

μοτέρους ποιών, είς ανάγκην καθίστησι του την διά των πραγμάτων υπομείναι τιμωρίαν. Είτα, ἐπειδή μετά ταῦτα τοζς ψευδοπροφήταις πιστεύοντες, χαλ άρετης ούδένα ποιούμενοι λόγον, άλλά ταζς έαυτων έμερτίαις έμμένοντες έφείλχοντο χαί την χόλασιν, και άπο του τέλους και ή των προφητών άλήθεια έδείχνυτο, καλ το των ψευδοπροφητών ψεύδος διηλέγχετο, Έτερον πάλιν κατασκευάζει μηχάνημα πρός ἀπώλειαν τῶν ἀλισκομένων. 'Ανέπειθε γὰρ αὐτοὺς εύεξαπατήτους όντας, ότι δή ταῦτα τὰ δεινά τὰ συμδάντα, ἀπό τῆς τῶν δαιμόνων ὀργῆς ἐγένετο, ἀμελουμένων παρ' αὐτῶν καὶ καταφρονουμένων. Τοῦτο τοίνυν το δέλεαρ άναιρῶν ο Θεός, προ πολλῶν δινωθεν γρόνων τὰ μέλλοντα αὐτοῖς συμδαίνειν, μάλλον δὲ καταλήψεσθαι ., δεινά προλέγει, ίνα μή έξή τοίς έξαπατώσιν αύτους, τή των δαιμόνων όργη λογίζεσθαι τλ συμβαίνοντα. Καὶ ὅτι οὐ στοχαζόμενος ταῦτα λέγω, άχουσον Ήσατου λέγοντος: "Εγνων ότι σκληρός εί, και νευροσιδηρούς ο τράχηλός σου, και τὸ μέτωπόν σου χαλκοῦν. Διὰ τοῦτο ἐξ ἀρχῆς ἐλάλησά σοι, Γνα μή είπης, ότι Τὰ είδωλά μοι ἐποίησε, καὶ τά : Αυπτά, και τά χωνευτά μοι έποιησεν. Οδτε ηλίστω, ούτε ακουστά σοι έγένετο. Έπει ούν, όπερ έφην, ώς και έκ της μαρτυρίας έστιν ίδειν, έκείνοις ταύτα άνετίθεσαν, φθάνει ή προφητεία ταύτην άναιρούσα την άπάτην, και πρό πολλών αύτα διαγορεύουσα γρόνων. 'Αλλ' έπειδη και ούτως είκος ην αύτους άγνωμονούντας λέγειν. Ού προείπετε, ού προηχούσαμεν, νῦν πλάττεσθε μετά την έχδασιν · ού γάρ είδετε τλ συμδησόμενα πόθεν ούν τουτο δήλον, ότι είρηται; όρα πώς σαφώς άφυκτον αύτοις κατασκευάζει τὸν Ελεγχον, καὶ τὰ ἀναίσχυντα ἀποροάπτων στόματα. Ού γάρ αφίησιν είπειν μόνον, αλλά κελεύει και έν χάρτη γραφήναι τὰ λεγόμενα, καὶ οὐδὲ ἀπλῶς γραφήναι, ΐνα μή έξή αύτοις λέγειν, ότι μετά ταυτα ξπλασεν, άλλά και μάρτυρας των γραμμάτων καλεί άνδρας άξιοπίστους και άπο του άξιώματος και άπο του τρόπου. Ποίησον γάρ μοι, φησί μάρτυρας πιστούς άνθρώπους, τὸν Ούρίαν τὸν Ιερέα, καὶ Ζαχαρίαν· ενα όταν εξέλθη, [90] και λέγωσιν, ότι ούκ ελέχθη ταύτα πρό πολλών χρόνων, το βιδλίον έξενεχθέν και οι μάρτυρες οι παρόντες και άναισχυντούντας αύτους επιστομίσωσι. Διά τοῦτό φησι, Λάδε χάρτου τόμον καινόν, ίνα μή παλαιωθείς απόληται, άλλά μένη τῷ χρόνι παρεκτεινόμενος, καὶ κατηγορών διά των γραμμάτων αύτων. Και γράψον γραφίδι ἀνθρώπου, τουτέστι καλάμφ, τὰ μέλλοντα έσεσθαι. Τίνα δὲ τὰ μέλλοντα; Πόλεμος, νίκη βαρδαρική, λαφύρων διανομή, σκύλων άρπαγή. Ταῦτα τοίνυν, φησίν, απαντα γράψον, Τοῦ ταχέως προνομην ποιήσοι σκύλων. Πάρεστι γάρ. Τί έστι, Πάρεστι γάρ; Δύο ταῦτα δηλοί αθτη ή ρῆσις b · ὅτι τότε ήδη των άμαρτημάτων αύτων το μέγεθος άπήτει την δίκην, και έπι θύραις ή τιμωρία. Αύτος δε άναβάλλεται, τη μαχροθυμία βουλόμενος αύτους βελτίους παήσαι, και άποκρούεσθαι την τιμωρίαν και ότι έμδιον αύτῷ καὶ εὕκολον νεῦσαι μόνον, καὶ πάντα εἰς πέρας άγαγεϊν. Έπειδή γάρ περί βαρδάρων ό λόγος ξν των μελλόντων επιστρατεύειν, Μή νομίσητε, φηclv, ότι τῆς όδοῦ τὸ μῆχος, καὶ τῆς στρατείας ° τὸ πλῆθος μέλλησίν τινα ποιεί. άπερ έπ' άνθρώπων έσεσθαι RÉQUXE.

β'. Τῷ γὰρ Θεῷ παρέστηκεν ὁ πόβρωθεν ὧν · οὖτως

Sic Reg. et Savil. At Morel. et Bavaricus τὰ μελ
long αὐτούς καταλήψεσθαι, omissis quibusdam.

λονα αυτούς καταλήψεσθαι, omissis quibusdam.

λ Reg. et Savil. αυτη ή κρίσις, minus recte, ni fallor:

non enim hie de judicio quopiam agitur.

Legendum puto the otpatiae

αύτῷ ράδιον καὶ εὕκολον ἐν μιἄ καιροῦ ροπἢ, καὶ ἐν ἀχαριαίφ ἀπὸ τῶν ἐσχάτων τῆς γῆς, χᾶν πλείους ώσιν, άγαγεῖν εύθέως καὶ ἐπιστῆσαι. Καὶ μάρτυράς μοι ποίησον πιστούς άνθρώπους, τὸν Ούρίαν τὸν lspέα, και Zazaplar viòr Βαραχίου. Μάρτυρας τίνος; Τοῦ χρόνου · ἴνα κᾶν τὰ γράμματα συκοφαντῆται, οι ζώντες άνθρωποι καλ παρόντες ήνίκα έγράφετο, καλ τὸν χρόνον σαφῶς εἰδότες, πότε ταῦτα ἐλέγετο, δυνηθώσιν επιστομίζειν τούς άναισχυντείν επιχειρούντας. Τῆς αὐτῆς ὑποθέσεως ἔχεται καὶ τὸ ἑξῆς, σαφέστερον επάγον τον Ελεγχον. Πῶς καὶ τίνι τρόπω; Τῶν ἡημάτων αὐτῶν ἀχούσωμεν. Προσῆλθε γὰρ, φησι, πρός την προφητιν. Την γυναϊκα την ίδιαν ουτως εκάλεσεν ίσως, διά το και αυτήν Πνεύματος ήξιῶσθαι προφητιχοῦ · οὐ γὰρ ἐν ἀνδράσι τὰ τῶν χαρισμάτων είστήχει μόνον, άλλά χαλ είς το γυναιχείον διέδαινε φύλον. Ού γάρ ώσπερ έν ταίς βιωτικαίς χρείαις διήρηται τὰ γένη, καὶ ἄλλα μὲν ἀνδρῶν, ἄλλα δε γυναιχών τα επιτηδεύματα, και ούκ αν δυνηθείεν τά άλλήλων άνταλλάξασθαι, ούτω δή και έπι των πνευματικών. άλλ, ίσοι οι άλωνες και κοινοι οι στέφανοι. Καὶ τοῦτο καὶ ἐν τῇ Παλαιᾳ καὶ ἐν τῇ Καινῇ μετά άχριδείας ίδοι τις αν, και παρά πάντα τον βίον d συμδαίνον. Ταύτη τοίνυν όμιλήσας νόμφ γάμου, χύειν παρεσχεύασε. Και έπειδή το παιδίον έτέχθη, έπιτίθησιν αὐτῷ δνομα καινόν καὶ παράδοξον, τὴν ίστορίαν των εσομένων έχον. Τί γάρ φησι; Κάλεσον τὸ δνομα αὐτοῦ, Ταχέως σχύλευσον, ὀξέως προνόμευσον. ΐνα κάν τὰ γράμματα ἀπιστηθή τὰ ἐν τῷ τόμῳ κείμενα, ἡ προσηγορία τοῦ παιδίου τὴν Ιστορίαν των εχδησομένων [91] Εχουσα, και πρό της ἐχδάσεως τῶν γενομένων τεθεῖσα, χαὶ συνεχῶς παρὰ πάντα χαλουμένη τὸν χρόνον •, καὶ τῶν σφόδρα ἀναισχυντείν επιχειρούντων απορράψη τα στόματα. "Ότι γάρ ου μετά την Εχδασιν Επλασε ταύτα ο προφήτης, άλλ' άνωθεν αύτα προείδε, και οι σφόδρα άγνωμονείν ἐπιχειροῦντες ἡδύναντο πείθεσθαι, οί πρό τῆς τῶν πραγμάτων ἐχδάσεως αὐτὸ τὸ παιδίον ὀρῶντες χαλούμενον, καλ την διδασκαλίαν των εσομένων συμφορών άναχηρύττον. Διά τοι τοῦτο χαὶ ἐρμηνεύει τῆς προφητείας την δύναμιν, και τον χρόνον επισημαίνεται μετά άχριδείας, ούτω λέγων Διότι πρίν η γνωναι τό παιδίον καλεῖν πατέρα ή μητέρα, λήψεται δύraμιτ Δαμασκού, καὶ τὰ σκύλα Σαμαρείας ξταντι βασιλέως 'Ασσυρίωτ. 'Ο δε λέγει, τοιοῦτόν επτίν. Έν τῷ χρόνφ, φησί, τῆς ἡλικίας τῆς ἀώρου, καὶ μηδέπω φθέγγεσθαι δυναμένης, τὰ τῆς νίκης ἔσται καὶ τῶν τροπαίων, οὐχ ὡς τοῦ παιδίου δυναμένου παρατάξασθαι, και καθελείν τους πολεμίους, άλλ ώς τῆς ἡλιχίας ἐχείνης, τουτέστι, τοῦ χρόνου τοῦ πρὸ τῆς τοῦ παιδίου διαλέξεως παραδιδόντος ἄπαντα τοίς πολεμίοις. Και προσέθετο Κύριος λαλησαί μοι Ετι· Δια το μη βούλεσθαι τον λαον τουτον το ύδωρ τοῦ Σιλωὰμ τὸ πορευόμετον ἡσυχῆ, ἀλλὰ βούλεσθαι ἔχειν τὸν 'Puσίν και τὸν υἰὸν τοῦ 'Ρωμελίου βασιλέα ἐφ' ὑμῶν, διὰ τοῦτο ἰδοὺ ἀτάγει Κύριος έφ' υμᾶς τὸ ὕδωρ τοῦ ποταμοῦ, τὸ lσχυρόν και τὸ πολύ, τὸν βασιλέα τῶν 'Ασσυρίων. "Οπερ έθος έστι τῷ Θεῷ, μη μόνον τὰς τιμωρίας προ-λέγειν, άλλὰ και τὰς αιτίας τιθέναι, ώστε και ταυτη παιδεῦσαι τοὺς ἀχούοντας, τοῦτο χαὶ ἐνταῦθα ποιεί Εἰπὼν γὰρ τὴν τῶν ἀλλοφύλων διανομὴν, καὶ τὰ σκῦλα, καὶ προλέγων τὴν τῶν βαρδάρων ἔφοδον, λέγει καὶ τὴν αἰτίαν τοῦ πολέμου. Τἰς δέ ἐστιν αὕτη; Ἡ ἀγνω-

d Παρὰ πάντα τὸν βίον, per totum genus humanum, per totum mundum. Apud Eusebium Præp. Evang. in fine: δ σύμπας τῶν ἀνθρώπων βίος, totum genus humanum, totus mundus. Athanasius Tom. I. p. 1253, Ε: καταλαζονευόμενοι τοῦ τῶν ἀνθρώπων βίου, superbe agentes adversus genus humanum.

« Reg. παρὰ πάντα; γαλουμένη τῶν χρόνων.

μοσύνη των την πόλιν οιχούντων. Έπελ γάρ βασιλέα έχοντες, φησίν, επιεική και πράον και ήμερον, άπεσχίρτησαν, και τυράννων έπεθύμησαν, και πρός άλλοτρίαν άρχην αυτομολησαι ήπείχθησαν, την οίκείαν εύπραγίαν ού φέροντες, μετά πλείονος \* τῆς περιουσίας πληρώσω την επιθυμίαν αὐτιον, βάρδαρόν τινα καλ άνήμερον άγων άνθρωπον. Κέχρηται δέ μεταφορικώς ταίς λέξεσι, τό τε ήθος του έγχωρίου δηλών βασιλέως, καλ την δύναμιν τοῦ βαρδάρου· ποιεί δὲ αὐτὸ, ὅπερ ἔφην ἀεὶ, τὸν λόγον ἐμφαντικώτερον κατασχευάζων. Διὰ τοῦτό φησι Διὰ τὸ μὴ βούλεσθαι αὐτοὺς τὸ ὕδωρ τοῦ Σιλωάμ οὸ περί ὅδατος λέγων, άλλ' ἐπειδὴ ἡ πηγὴ ἡρέμα και άψοφητὶ πρόεισι, τον αταρακτον και έπιεικη τον τρόπον του τότε βασιλεύοντος τἢ ἡρέμη τῶν ὑδάτων ϶ διεξόδφ παραδάλλει, και Σιλωάμ αὐτον καλεί, διά το άνεπαχθές καί ήρεμον. ὁ μεγίστην φέρει τοῖς ἀρχομένοις κατηγορίαν, ότι μη βαρύν έχοντες ζυγόν, νεωτερίζειν ἐπεχείρουν, καὶ ἀλλοτρίοις ἐαυτούς διδόναι βασιλεῦσι. Έπεὶ οὖν οὐ βούλονται, φησὶ, τὸν ἡμερον καὶ ἐπιεικῆ, άλλά τον 'Ρασίν και τον υίον του 'Ρωμελίου, ἐπάγω, φησί, τὸν Βαδυλώνιον και τὸ ραγδαΐον αὐτοῦ τῆς στρατιάς, ύδωρ ποταμού φησι πολύ καὶ ἰσχυρόν.

γ'. Είτα έρμηνεύων την μεταφοράν φησι · Τόν βασιλέα των 'Ασσυρίων. 'Οράς πως αδιάπτωτος 5 λόγος ό ξιπροσθεν ήμιν λεχθείς φαίνεται · ότι πανταχοῦ ἐν ταίς μεταφοραίς έαυτην έρμηνεύειν είωθεν ή Γραφή; Ο δή καλ ένταῦθα πεποίηκεν. Είποῦσα γάρ ποταμόν, [92] ούχ έναπέμεινε τη μεταφορά, άλλ' είπε, τίνα φησί ποταμόν, Τον βασιλέα των 'Ασσυρίων, καί πασαν την δόξαν αὐτοῦ. Καὶ ἀναβήσεται ἐπὶ πα-- σαν φάραγγα ύμων, καὶ περιπατήσει έπὶ πᾶν τεῖχος ύμων. Και άφελει άπό της Ιουδαίας ανθρωπον, δς δυνήσεται πεφαλήν άραι, ή δυνατόν συντελέσασθαί τι. Καὶ ἔσται ἡ παρεμβολή αὐτοῦ, ὥστε πληρῶσαι τὸ πλάτος τῆς χώρας σου. Δειχνύς ότι ούχ άνθρωπίνη δυνάμει, άλλ' όργή θεηλάτφ συμδήσεται τὰ λεγόμενα, ούχ ὡς πολέμιον αὐτον παραταττόμενον ύπογράφει, άλλ' ώς έπλ παρεσκευασμένην άρπαγήν ήχοντα. Ού γάρ στήσεται, φησί, καί παρατάξεται, άλλά τῷ πλήθει τῶν σωμάτων καλύψει της γης την όψιν, και μετ' εύκολίας περιέσται. Είτα και έν τη όργη πολύ το της φιλανθρωπίας. Ού γάρ άνασπάσεσθαι ε αὐτῶν τὴν πόλιν ἀπειλεζ, άλλ' αίχμαλωσίαν τινά και άπαγωγήν προλέγει, τούς λειπομένους βουλόμενος τἢ τῶν ληφθέντων τιμωρία σωφρονεστέρους ποιήσαι. 'Αφελεί γάρ ἀπὸ τῆς 'Ιουδαίας, φησίν, άνθρωπον, δς δυνήσεται πεφαλήν άραι. Τοὺς ἐν δυναστεία, φησί, τοὺς πάντα ἄγοντας

a Sic Savil. et Reg. At Morel. et Bavar. μετά πολλής. B Reg. τη έρημία των υδάτων, minus recte. Paulo post Bavar, ανεπαχθές και ήμερον.
Omnes άνασπάσεσθαι, præter Morel., qui habet άνα-επάσασθαι. Infra Savil. τη των λειφθέντων τιμωρία, male

pro ληφθέντων, ut ipse notat in marg.

καὶ φέροντας d, τοὺς τῷ πλήθει λυμαινομένους. αλώτους ποιήσει καὶ δούλους, ωστε τότε τοὺς κ εστέρους άναπνευσαι μικρόν, καὶ τῷ φόδφ 🐋 αχθέντων, και της οίκειας έλευθερίας άδεία γε βελτίους. Διὰ τοῦτό φησι Δυνατόν συντελέο τι · τουτέστι, τὸν ἰσχυρὸν, τὸν ἐνεργεῖν δυνά τὸν ότιοῦν πράξαι ἰσχύοντα. Καὶ πρὸ τῆς ἀπα δὲ, δι' αὐτῆς τῆς δψεως ίχανῶς ὑμᾶς χαται φησίν, ὁ βάρδαρος, πάσαν την γην πληρών τω δαριχών σωμάτων. Διὰ τοῦτο ἐπήγαγε· Kal ή παρεμβολή αὐτοῦ, ὥστε πληρῶσαι τὸ π τῆς χώρας σου. Μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός. Γνῶτε, και ήττασθε επακούσατε έως εσχάτου τή και Ισχύοντες ήττᾶσθε. Έὰν γὰρ πάλιν Ισχι πάλιτ ήττηθήσεσθε. Καὶ ἡτ ἄτ βουλὴτ β σησθε, διασχεδάσει Κύριος· xal Adyor i λαλήσητε, οὐ μὴ ἐμμείrῃ ἐr ὑμῖr, ὅτι μεθ ό Θεός. Έμολ δοκεί την του Έζεκίου νίκην έ προλέγειν, καὶ τὸ λαμπρὸν ἐκεῖνο τρόπαιον : νίχης αὐτῆς τὴν αἰτίαν. Εἰ γὰρ καὶ ὅπλα παρ' ἐι φησί, και στρατόπεδα άπειρα, και έμπειρίο μική, άλλ' ή πάντων δυνατωτέρα συμμαχί ήμων, τουτέστιν ό Θεός. Τάλθε μέν γάρ ό βάι καθώς ήπείλησεν ξμπροσθεν, και πολλάς λαδ λεις ἀπηλθε· μετά δὲ ταῦτα ἐπιστρατεύσας, τι ξπαθε. Καλ ταῦτα τοίνυν ὁ προφήτης προλέγ τον τής νίκης αίτιον άνακηρύττει, και προς τους βαρδάρους αποτείνει τον λόγον. Μή γα προτέρα νίχη θαρρήσητε, φησίν εν γάρ ἐφόδφ μεγίστη παρῆν ἡμῖν ἡ συμμαχία. Γνῶτι τούτο αύτο, και απόστητε, ώς αδυνάτοις επιχ τες. Είτα τὸν αίτιον τῆς νίχης ἐχείνης ἐμφαίνι δτι πρός τάς έσχατιάς άφίξεται τῆς Υῆς ἡ φ κατορθώματα [93] φέρουσα, φησίν : Έπακ έως ἐσχάτου τῆς γῆς. Οὐδεὶς γὰρ ἀνήχοος τι συμβάντων εν Ίεροσολύμοις γέγονε. Διὰ τοῦπ Έπακούσατε έως έσχάτου τῆς τῆς, καὶ οἱ Ι τες ήττασθε. Μεγάλην γάρ έπι ρώμη δόξαι δαρος τότε έχέχτητο. Ίσχυρούς δε ένταῦθα ( έν τή του σώματος εὐεξία μεγάλους φησίν, δ τους έν τη των χρημάτων περιουσία, και τη ξης περιφανεία. Έαν γάρ πάλιν Ισχύσητε πάλιν ήττηθήσεσθε, και ήν ar βουλε βουλήν, διασκεδάσει Κύριος, καὶ λόγον λαλήσητε, οὐ μὴ ἐμμείνη ἐν ὑμῖν, ὅτι μει ό Θεός, Έπειδή πονηρά παρ' αὐτοίς ήν βουλ και προσεδόκων την πόλιν αύτην έκ βάθρων σθαι, καὶ οὕτως οἴκαδε ἀπελεύσεσθαι, καὶ λεύματα αὐτῶν ὁ προφήτης εἰς μέσον ἄγει, χ Μέχρι των ρημάτων ἄπαντα στήσεται. Είτε πράγματα άπήγγειλε φύσιν άνθρωπίνην ο υοντα, άξιόπιστον ποιών τον λόγον, έπλ το τοῦ χατορθοῦντος χαταφεύγει συνεχῶς, λέγι μεθ' ήμων ο θεός, και ότι αύτος απαντα τα σχεδάσει τὰ μηχανήματα. "Οτι αὐτῷ ἡ δόξα d Reg. et Savil. φέρεσθαι, male, ut ipse Sa

phorice porro verbis utitur, mores indigenæ regis describens, et barbari potentiam: id vero facit, quod semper dixi, ut majorem sermonis emphasin exhibeat. Ideo ait, Eo quod nolint aquam Siloam: non de aqua dicens, sed quia fons sensim et sine strepitu manat, lenitatem et moderationem ejus, qui tunc regnabat, tranquillo aquarum cursui comparat, et Siloam ipsum vocat, quod lenis sit et mansuetus: id quod maximam subditis affert criminationem, qui cum non grave jugum haberent, res novas aggredi tentabant, alienisque regibus sese dedere. Quoniam ergo, inquit, illum mitem moderatumque nolunt, sed Rasin et filium Romeliæ, inducam Babylonium; impetumque exercitus illius aquam fluminis vocat copiosam et vehementem.

3. Deinde metaphoram explicans ait, Regem Assyriorum. Viden' quam indubitatum appareat id quod supra diximus, in metaphoris nempe Scripturam se semper interpretari solere? Quod etiam hic fecit. Cum enim flumen dixisset, non in metaphora substitit, sed quodnam flumen esset dixit, Regem Assyriorum, et omnem gloriam ejus. Et ascendet super omnem vallem vestram, et deambulabit super omnem murum vestrum. 8. Et auseret a Judæa hominem, qui possit levare caput, unt qui possit aliquid perficere. Et erunt castra ejus, ita ut impleant latitudinem regionis tuæ. Ostendens non humana virtute, sed ira Dei sæviente hac, quæ dicuntur, eventura esse, non illum ut hostem acie instructa describit, sed ut ad paratam prædam venientem. Non enim stabit, inquit, et aciem instruet, sed corporum multitudine terræ faciem obteget, facileque aderit (a). Ad hac in fra etiam magna observatur clementia. Neque enim comminatur se ipsorum urbem demoliturum esse, sed captivitatem quamdam et abductionem prædicit, reliquos volens ex captivorum pæna ad meliorem frugem reducere. Nam ait : Auseret a Judæa hominem qui possit levare caput : de proceribus loquitur, deque iis qui omnia sursum deorsum versant; cos qui multitudinem populi labefactabant, captivos servosque faciet, ita ut inferiores possint tantillum respirare, exque metu per abductionem aliorum parto, et ex propria libertate meliores evadere. Ideo ait : Qui possit aliquid perficere, id est, fortem, aliquid operari valentem, qui possit vel minimum quid efficere. Et ante abductionem, per ipsum rerum aspectum, ait, Vos satis terrore percellet barbarus, totam terram implens barbarorum corporibus. Ideo intulit : Et erunt castra ejus, ita ut impleant latitudinem regionis tuæ. Nobiscum Deus. 9. Scitote, gentes, et vincimini: nuntiate usque ad extremum terræ, et sortitudine valentes vincimini. Si enim iterum prævalueritis, iterum vincemini. 10. Et quodcumque consilium inieritis, dissipabil Dominus: et verbum quodcumque loquuti sucritis, non manebit in vobis, quia nobiscum Deus. Videtur mihi hoc loco Ezechiæ victoriam prædicere, ac splendidum illud tropæum causamque victoriæ. Etianisi enim arma apud illos sint, inquit, etiamsi exercitus immensi, et belli peritia, sed auxilium nobis omnium potentissimum nobiscum est, nempe Deus. Venit enim barbarus, ut prius minatus fuerat, et multis captis urbibus accessit : postea vero admotis castris, contraria passus est. Hæc itaque prædicit propheta, causamque victoriæ prædicat, ipsosque barbaros alloquitur. Ne priori, inquit, victoriæ fidatis : in hac enim irruptione maximum nobis adest præsidium. Hoc ipso igitur cognito recedite, utpote qui ea, quæ sieri nequeunt, aggrediamini. Hinc et causam illius victo iæ declarans, et annuntians, famam hæc præclara gesta ad extremos usque terræ fines allaturam esse ait: Nuntiate usque ad extremum terræ. Nemo enim non audivit ea quæ tunc Jerosolymis contigerunt. Idcirco ait : Audite usque ad extremum terræ, et qui fortitudine valetis vincimini. Magnam quippe gloriam tunc barbarus ob potentiam obtinebat. Fortes autem hic dicit non corpore robustos, sed eos qui pecuniarum copia, et gloriæ splendore conspicui erant. Si enim iterum prævalueritis, inquit, iterum vincemini. Et quodcumque consilium inieritis, dissipabit Dominus: el verbum quodcumque loquuti fueritis, non manebit in vobis, quia nobiscum Deus. Quia mala apud eos erant consilia, et sperabant se urbem ipsam a fundamentis demolituros esse, et sic domum reversuros, consilia eorum in medium adductt propheta et ait, verborum tenus omnia remansura esse. Deinde quia res annuntiabat humanam naturam superantes, ut fide dignum sermonem exhibeat, ad dignitatem præclare operantis frequenter confugit dicens, Quia nobiscum Deus, et quia hæc omnia machinamenta dissipabit (a). Quoniam ipsi gloria.

(a) Huc desinit Savilius, et asteriscos adjicit, quasi homilia sit mutila. Ac vere mutila videtur, ignoraturque, quorsum processerit Chrysostomus.

<sup>(</sup>a) Juxta Græcam lectionem, περιέσται, legendum esset, facileque vincet; sed maluimus Græcam vocem interpretari quasi fuisset, παρέσται, aderit, quæ vox cum versu superius allato, col. 91, ubi legitur, Adest enim (πάρεστι γίρ), melius quadrat.

# MONITUM

# AD HOMILIAS IN OZIAM SEU DE SERAPHINIS.

Ad Homilias in Oziam hæc notat Henricus Savilius, Tomo 8, in notis col. 722: α Ex his quinque Orationibus in Oziam Catalogus Augustanus, num. 30, 31, 32, 33, agnoscit quatuor, hoc est, demta quarta cæteras omnes. Et proculdubio omnes γνήσιαι. Primam hanc bis editam Romæ emendavimus ex quatuor scriptis Codicibus, quorum primus fuit interpretis Erasmi, et nunc est in Bibliotheca Universitatis Oxoniensis: secundus ex Bibliotheca Collegii Novi Oxoniensis promtus: tertius ex Bibliotheca Universitatis Cantabrigiensis: quartus mihi a doctissimo Croshavio commodatus; adhibitis etiam Q. Septimii Florentis Christiani, viri multis nominibus orbi Christiano noti, ingeniosis et doctis conjecturis: nam libris Mss., ut videtur, prorsus destituebatur. Porro sciat lector in omnibus fere illustrioribus bibliothecis Italiæ et in Regia Lutetiæ reperiri inter Chrysostomi Manuscripta librum inscriptum, Χρυσοστόμου μαργαρίται: qu codex nibil aliud continet, quam συναγωγήν quamdam lectissimarum (ut ipsi συναγωγεί visum est, non magni judicii viro, ut qui pleraque collegerit, inter sua margarita, subfusca ac liventia) orationum Chrysostomi: quo in numero sunt hæ quinque in Oziam, sex contra Judæos, et aliæ ad 70, vel 80 numero; quas omnes suis locis repræsentabimus. Quod monuisse operæ pretium fuit, ne quis in illam συναγωγήν Incidens, aliquid novi se putet reperisse. »

Hactenus Savilius, qui recte observat Homilias illas quatuor in Oziam in Catalogo Augustano, quem dedimus Tomo 1, p. 841, memoratas, esse primam, secundam, tertiam et quintam; unde sequitur, quartam in ejus, qui Catalogum illum jam olim concinnavit, exemplari non fuisse, aut saltem non ibi fuisse eodem positam ordine. Vereque exploratum est, basce homilias non esse omnes eo ordine, quo habitæ [94] sunt, positas. Prima enim cum secunda non cohæret, videturque dicta longo post secundam temporel; nempe quando, imperium tenente ignavo quodam et boni consilii experte principe, barbari invaserunt, exercitus Romanorum profligatus est, calamitates immissæ sunt; quæ omnia recenset Chrysostomus num 4. Hæc porro in Arcadii imperium, quod cæpit anno 395, referenda videntur, ut animadvertit etiam vir sagacissimus Tillemontius. Ad hæc autem prima in Oziam quasi occasione quadam tantum in historiam Oziæ et in Seraphinorum visionem incidit: ita ut secunda vel ex modo ordiendi, alio facta tempore aliaque occasione statim videatur. Certe prima diu postea, Arcadii nempe tempore, ut ex conjectura statultur, dicta fuerit. An vero Antiochiæ, an Constantinopoli, non ita facile est divinare.

Secunda Antiochiæ haud dubie habita est. Id quod ex iis, quæ circa sinem homiliæ ait, arguitur; nempe se citius sinem dicendi sacere, ut loco cedat præceptori seu διδασχάλφ, scilicet Flaviano Antiochiæ episcopo, quod et alibi passim sactum deprehendimus. De anno autem non ita sacile est vel ex conjectura dicere. Nam quod Tillemontius suspicatur, cum comparat Chrysostomus doctrinam suam recenti vino, doctrinam autem Flaviani vino veteri, se hæc initio sacerdotii sui concionatum subindicare : illud certe vel ipso Tillemontii judicio levissimum est; ejusdem generis est illud aliud indicium, inde sumtum, qued paulo post initium dicit se dignum habitum suisse qui apud illos concionaretur, χατηξιώθημεν. Nam quid inde inseras, cum certum sit Chrysostomum non primo solum anno, sed etiam secundo, tertio, aliisque, honori sibi haud dubie duxisse quod coram tanta plebe, episcopo sæpe præsente, concionaretur? Verum aliquam temporis notam, quam non animædvertit Tillemontius, inde sumere licet, quod num. 2 et 5, postquam dixerat Deum Abrahami nomini addidisse literam, ita ut qui 'Αδράμ vocabatur, 'Αδραάμ postea diceretur, ut unius literæ additamento signum principatus ipsi daret; postea subjunxerit: ἀλλὰ περί μὲν

δνομάτων εν ετέρω καιρῷ διηγήσομαι, sed de nominibus alio tempore disseram, quo significat se de mutatione nominum postea dicturum esse; id quod abunde præstitit in quatuor Homiliis de Mutatione nominum, quas habes Tomo 3, ubi de mutatione nominis Abraham agitur, p. 107, et 112, et Sermone nono in Gencsim, qui post secundam Homiliam de Mutatione nominum habitus est, ubi etiam de mutatione nominis Abrahæ agitur, p. 691. Certum itaque exploratumque habeo, hanc homiliam eodem anno habitam fuisso quo illæ de Mutatione nominum dictæ sunt, quo etiam Homiliæ in Genesim sexaginta septem; Homiliæ item in Actorum inscriptionem, et aliæ quædam, ut videas Præfatione in quartum Tomum, et in Monito ad Homilias in inscriptionem Actorum Tomo 3. Quis vero sit ille annus, nondum potui probabili conjectura assequi: hæc omnia in annum 388 conjici forte possent.

Homilia tertia aliquanto tempore post secundam habita est, Flavianusque episcopus post Chrysostomum concionatus est; sed hic de Martyribus, Chrysostomus autem de Ozia et de Seraphinis, imo potius de superbia Oziæ regis, quæ ipsum præcipitem dedit.

Homilia quarta nullo modo posse creditur ad quintæ scriem deduci; licet enim circa medium de Ozia agatur, nihil est quod suadere posse videatur hanc eodem tempore, cademque in urbe habitam fuisse. Imo vero non desunt quæ subindicent hanc Constantinopoli fuisse dictam. Quamobrem jure is qui Catalogum operum Chrysostomi γνησίων jam olim concinnavit, hanc non in reliquarum serie posuit. Illum vide Catalogum Tom. 1, p. 841. Hoc autem me movet ut Constantinopoli editam conjiciam; nam id quod dicit σύγκλητον έχει καὶ ὑπάτους ἀριθμεῖν έχομεν, ώνιων ἀφθονίαν, θέσεως ἐπιτηδειότητα, Senatum habet (nempe urbs), et consules numerare possumus, venalium copiam, situm commodum; quod Romæ urbem comparat; quod eam dicit orbis metropolim; hæc nimirum omnia non video posse alteri quam Constantinopoli competere posse; etsi Tillemontius, subdubitando tamen, hæc ad Antiochiam referre conetur. Quapropter hanc extra seriem aliarum reponerem, si per manuscriptos Codices liceret, ubi hic ordo ut plurimum saltem observatur. Hæc porro homilia habita est cum æstus esset ingens, æstatis, ut credere est, tempore.

Homilia igitur quinta tertiam ordine sequuta est, cum illaque convenit, non item cum quarta, quæ alio tempore, alio ut videtur loco, pronuntiata fuit. Sexta autem homilia quintam nativo ordine sequitur, et Antiochiæ habita fuit. Hæc porro sexta homilia dicta fuit paucis diebus ante Quadragesimam, anni fortasse 388: qua de re non omnino constabit, donec quid indicii accesserit.

Quinque priorum interpretatio est Erasmi, quam multis in locis emendavimus; sextæ est Frontonis Ducæi.

# ΕΠΑΙΝΟΣ

[95] Των ἀπαντησάντων ἐν τῷ ἐκκλησία, καὶ περὶ εὐταξίας ἐν ταῖς δοξολογίαις. Kul εἰς τὸ, « Είδον τὸν Κύριον καθήμενον ἐπὶ Ορόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου. »

α'. Πολλην όρω την σπουδην ένδειχνυμένους ύμας είς ξργον άγαγείν τὰ πρώην ήμιν είρημένα. Διὰ τοῦτο τοίνυν άόχνως τὰ τῆς διδασχαλίας κάγιὸ καταδάλλομαι σπέρματα, χρησταίς έντεῦθεν ταίς έλπίσι τρεφόμενος . Καὶ γάρ ὁ γεωργὸς, ὁπόταν πόνφ μέν τὰ σπέρματα χαταβάλη, εύφοροῦσαν δὲ τὴν Υῆν χαὶ τὰ λήτα χομώντα θεάσηται, τών πρώην επιλανθάνεται κόπων, και πρός την έξης έργασίαν τε και συντήρησιν τῷ Ι προσδοχωμένω διανίσταται χέρδει. Καίτοι πόσον ποριμωτέρα καλ ἐπικερδής αυτη καθέστηκεν ή γεωργία! Έχείνη μέν γάρ των χαρπών των αίσθητων περιποιουμένη την άφθονίαν, σώμασιν έναποτίθεται τροφήν αυτη δε την των λόγων καταδαλλομένη διδατκαλίαν, και τὰ τοῦ Πνεύματος πλεονάζουσα χαρίσματα, τον ψυχιχον έναποτίθεται πλούτον, την άδαπάνητον και άκήρατον τροφήν, την μη διαλυομένην, μηδε φθειρομένην άκολουθία ε, άλλα άρρητω τινί συντηρουμένην προνοία, και νοητήν την άπόλαυσιν έχουσαν. Αυτή των έμων πόνων ή έπιχαρπία, ούτος ὁ ἐναποτιθέμενος τἢ ὑμῶν ἀγάπη πλοῦτος. Τυῦτον οὖν αὐξανόμενον ἐν ὑμῖν κατανοῶν, χαίρω διά παντός, ώς μή είχη τὰ σπέρματα χαταδαλλόμενος d, ώς μή μάτην τοὺς πόνους ὑπομείνας, ώς εἰς ευφορον και λιπαράν έπισπείρων γην, και πρός καρποφορίαν επιτηδείαν. Πόθεν ούν το τοιούτον καταστοχάζομαι χέρδος; πόθεν είς Εργον τους λόγους προχόπτοντας κατανοώ; Έκ της παρούσης δηλονότι συνδρομής, έχ του την μητέρα πάντων την έχχλησίαν μετά σπουδής ύμας καταλαδείν, έκ τής παννύχου ταύτης και διηνεκούς στάσεως, έκ του την άγγελικην χοροστασίαν μιμουμένους άκατάπαυστον τῷ Κτίστη την υμνολογίαν προσφέρειν. "Ω τῶν τοῦ Χριστοῦ δωρημάτων! "Ανω στρατιαί δοξολογούσιν άγγέλων • κάτω έν έκκλησίαις χοροστατούντες άνθρωποι την αύτην ἐκείνοις ἐκμιμοῦνται δοξολογίαν. "Ανω τὰ Σεραφίμ τον τρισάγιον υμνον άναδος κάτω τον αυτον ή των άνθρώπων άναπέμπει πληθύς, χοινή των έπουρανίων και των επιγείων συγκροτείται πανήγυρις. μία εύχαριστία, Εν άγαλλίαμα, μία εύφρόσυνος χοροστασία. Ταύτην γάρ ή ἄφραστος τοῦ Δεσπότου [96] συγκατάδασις ἐκρότησε, ταύτην τὸ Πνεῦμα συνέπλεξε τὸ ἄγιον, ταύτης ἡ άρμονία τῶν φθόγγων τῆ πατρική εύδοχία • συνηρμόσθη. άνωθεν έχει την των μελών

εύρυθμίαν, καὶ ὑπὸ τῆς Τριάδος, καθάπερ ὑπὸ πλήχτρου τινός, χινουμένη, το τερπνόν χαλ μαχάριον ένηχει μέλος, το άγγελικον άσμα, την άληκτον συμφωνίαν. Τοῦτο τῆς ἐνταῦθα σπουδῆς τὸ πέρας, οὖτος ό τῆς συνελεύσεως ἡμῶν καρπός. Διὰ τοῦτο χαίρω την τοιαύτην καθορών εύδοκίμησιν. χαίρω την έν ταίς ψυχαζς ύμων εύφροσύνην κατανοών, την χαράν την πνευματικήν, την κατά Θεόν άγαλλίασιν. Ούδεν γάρ ούτω περιχαρή την ημετέραν διατίθησι ζωήν, ώς ή έν ἐχχλησία θυμηδία. Έν ἐχχλησία ή τῶν χαιρόντων συντηρεζται χαρά, εν εχκλησία ή των άθυμούντων εύθυμία, εν εκκλησία ή των λυπουμένων εύφροσύνη, εν εχχλησία ή των χαταπονουμένων άναψυχή ί, ἐν ἐχχλησία ἡ τῶν χοπιώντων ἀνάπαυσις. Δεῦτε γάρ, φησί, πρός με, πάντες οι κοπιώντες και πεφορτισμένοι κάγω άναπαύσω ύμᾶς. Τί ταύτης τῆς φωνῆς γένοιτ' αν ποθεινότερον; τί τῆς κλήσεως ταύτης ἡδύτερον; Πρός εύωχίαν σε χαλεί έν έχχλησία σε χαλών ό Δεσπότης 5, είς άνάπαυσιν άντι τῶν χόπων προτρέπεται, είς άνεσιν έχ των όδυνηρων μετατίθησι, τδ βάρος των άμαρτημάτων χουφίζων. τρυφή την άθυμίαν, και εύφροσύνη την λύπην ίδται. "Ο της άφάτου χηδεμονίας h! ω χλήσεως επουρανίου! Σπεύσωμεν τοίνυν, άγαπητοί, αύτην μέν ἐπιτεινομένην ἐνδείχνυσθαι την σπουδην, μετά δὲ τῆς προσηχούσης εύταξίας και τοῦ πρέποντος σκοποῦ ταύτην ἀποπληροῦν i. Καὶ γάρ τὸν περὶ τούτου λόγον ὑμῖν σήμερον χινῆσαι βούλομαι, φορτικόν μέν είναι δοκούντα, άνεπαχθη δέ καὶ ὑφέλιμον δντα τῆ ἀληθεία. Οὕτω γάρ καὶ φιλόστοργοι πατέρες ποιούσιν ού μόνον τὰ πρός όλίγον γαροποιούντα, άλλά και τά λυπούντα παρεγγυώνται τοίς τέχνοις. και ού τὰ αὐτόθεν ἐνδειχνύμενα τὴν ώφέλειαν παραινούσιν αὐτοῖς, άλλά καὶ ὅσα δοκούσι μέν είναι φορτικά, σωτήρια δέ έστιν άποπληρούμενα, καί ταῦτα μετά πολλής τής ἐπιμελείας διδάσκουσι, και ασφαλώς την αυτών απαιτούσι συντήρησιν. Καί τοῦτον προτείνομεν τὸν λόγον, ໃνα μή μάτην τὸν ἐνταύθα καταδαλλώμεθα πόνον, ένα μή την της άγρυπνίας ὑπομένοντες ἀνάγχην, ἀνοήτως πυχτεύωμεν, ίνα μή είς άέρα διαλυόμεναι αί φωναί έπι ζημία μάλλον ένηχοϊντο, και ούκ επί κέρδει. Ούδε γάρ εμπορος μαχράς μεν εμπορίας στελλόμενος, πολλήν δε τήν των πνευμάτων εμδολήν και την των κυμάτων επτἢ πατρικἢ, et sic legit Erasmus. Duo mss. totum locum sic habent : τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον συνέπλεξε, ταύτην τὴν άρμονίαν τῶν φθόγγων ἡ πατρικὴ εὐδοκία συνήρμοσεν, ώστε

Aliquot mss. τὰ τῆς διδασκαλίας καταβάλλομεν σπέρματα, χρησταϊς έντεῦθεν ταϊς ἐλπίσι τρεφόμενοι. Hancsecutus lectionem est Erasmus. Infra item aliquot mss. καταβάλλη εύφορουσαν. ο Arius έργασίαν τε καὶ ἐπιμέλειαν τῷ. Paulo post unus

αύτη γέγονεν η γεωργία.

Quatuor διαφθειρομένην ἀχολουθίαν. Alii, pari ferme numero φθειρομένην ἀχολουθία. Quam postremam lectio-nem sincertorem putat Boisius in nous Savilii.

d Unus σπέρματα κατατιθέμενος. Paulo post alius καί λιπαράν κατασπείρων.

· Edit. εξ πνευματική εὐδοκία. Manuscripti fere omnes

f Alii καταπονουμένων παραμυθία, quod idem est : unus

καταπονουμένων εὐφροσύνη. 6 Duo mss. ἐν ἐκκλησία ὁ Δεσπότης. In aliquibus σε post έχχλησία deest. Infra legisse videtur Erasmus τρυφή ct postea εὐφροσύνη· sed eodein redit sententia.

h Quidam & της αυτου κηδεμονίας, et sic legit Savillus. Ibid. quidam μή ἀποκάμωμεν τοίνυν, ἀγαπητοί, ἐπιτεινομέ-Evõetav

νην με ενδειαν.

i Alii άναπληροζν.

# HOMILIA

IN LAUDEM BORUM, QUI COMPARUERUNT IN ECCLESIA, QUEQUE MODERATIO SIT SERVANDA IN DIVINIS LAUDIBUS. ITEM IN ILLUD, VIDI DOMINUM SEDENTEM IN SOLIO EXCELSO (a) (Isai. 6. 1).

1. Prædicatio cum agricultura comparatur. Chrysostomus de concursu auditorum gaudet. Laus ecclesiastici conventus.—Conspicio vos multo studio adnitentes, ut ad effectum perducatis, quæ heri a nobis dicta sunt: eoque nunc haud gravate semen doctrinæ jacimus, quod hinc bona spes alit animum nostrum. Nam et agricola, cum non sine labore quidem semina jecit, sed videt terram feracem segetemque proventu exuberantem, superiorum laborum obliviscitur, atque ad reliquum operæ conservationemque priorum lucri exspectatione excitatur. Verum hæc agricultura quanto feracior quantoque lucrosior est? Nam illa quidem frugum sensibilium copiam adferens, corporibus re-`ponit alimoniam : bæc vero dum sermonum jacit doctrinam, spiritualiumque donorum abundantiam adlert, animi divitias recondit, alimoniam quæ nec consumi, nec vitiari potest, reditus qui neque pereunt, neque avo corrumpuntur, sed arcana quadam et inessabili providentia conservantur, quorum usus fructus mente percipitur. Hic est meorum laborum proventus, bæ sunt opes quas vestræ caritati recondimus. Has itaque cum considero in vobis augescere, gaudeo semper, ut qui non frustra sementem jecerim, ut qui non incassum labores pertulerim, ut qui in frugiferam pinguemque terram, et ad fructificandum idoneam semen jecerim. Unde igitur hoc lucrum fore conjecto? unde perspicio sermones ad opus proficere? Nimirum ex hoc concursu, ex eo quod ecclesiam omnium matrem studiose occupatis, ex hac pernocte perpetuaque statione, ex eo quod angelicorum ordinum stationem imitantes sine cessatione laudes et hymnos offertis Conditori. O mira Christi dona! In supernis exercitus angelorum canunt gloriam -: in terris homines in ecclesiis choros agentes ad illorum exemplum eadem canunt laudis cantica. In supernis Seraphim ter sanctum illum hymnum clamant : in terris eumdem hominum promit multitudo, communiterque tam cælestium, tum terrestrium fectivus conventus congregatur : una gra'iarum actio, une exsultatio, una gaudentis choreæ statio. Hanc enim ineffabilis Domini sese ad nos demittentis bonitas constituit, hanc Spiritus congregavit sanctus: hujus vocum concentus

'a) Hæ homiliæ collatæ sunt cum Codicibus Regifs 1819, 1833, 1955, 1960, 1963, 1964, 1973, 2354, et Colbertinis 17, 1030, et 3055.

paterno beneplacito i congruit : e callis habet modulorum consonantiam, dum a Trinitate velut a plectro quopiam movetur, delectabile illud ac felix resonat melos, illam angelicam cantionem, illum desinere nescium concentum. Hic est studii præsentis finis, hic conventus nostri fructus : eoque gaudeo talem conspiciens celebritatem: gaudeo dum animorum vestrorum lætitiam considero, dum gaudium spirituale, dum secundum Deum exsultationem. Neque enim ulla res tantum adfert gaudii vitæ nostræ, quantum hoc quod ex animo gaudcatis in ecclesia congregati. In ecclesia gaudentium conservatur gaudium, in ecclesia animo dejectorum est recreatio, in ecclesia dolentium est voluptas, in ecclesia defatigatorum respiratio, in ecclesia laborantium requies. Venite enim, inquit, ad me omnes qui laboratis et onerati estis : et ego reficiam vos ( Matth. 11.28 ). Quid hac voce possit esse desiderabilius? quid hac invitatione jucundius? Ad epulum te vocat qui in ecclesiam te vocat Dominus, ad requiem pro laboribus adhortatur, ad relaxationem a molestiis transfert, pondus peccatorum allevans, deliciis animi molestiam, gaudio mœrorem sanat. O incffabilem curam! o vocationem cxlestem! Festinemas itaque, dilecti, ut eamdem summam alacritatem exhibeamus, et cum convenienti modestia considerationeque decente hanc consummemus. Etenim de hoc vobis hodiernum sermonem movere voio, in speciem quidem molestum, cæterum levem. vereque utilem. Sic enim et amantes liberorum patres feciunt : non solum ea quæ ad breve tempus delectant, verum etiam quæ molestiam afferunt filiis adhibent; nec ca modo præcipiunt eis, quæ statim ostendunt utilitatem, sed quæcumque videntur quidem esse molesta, salutaria tamen sunt, si perficiantur, et hæc multa cura docent, diligenterque exigunt ab eis ut serventur. Atque hunc sermonem producimus, ne præser tem laborem frustra insumamus, ne

Ouidam: Ne igitur nos lædeat, dilecti, inopiam nostram, quæ quidem maxima est, modestium et congruum adhibentes altentionem, satiare.

¹ Edit., Spiritus beneplacito. Mss. fere omnes habent, paterno beneplacito, et sic legit Erasmus, eamque nos lectionem adoptamus. Certum quippe videtur Chrysostomum tres personas Trinitatis hic commemorare voluisse, ut ex serie liquet. Duo Mss. totum locum sic habent ..... Spiritus sanctus congregavit; hunc vocum concentum, paternum beneplacitum coaptavit, ita ut e cælis habeat, etc.

sustinentes vigiliæ necessitatem inutiliter in pugilum certamine versemur, ne voces in aerem dissolutæ ad detrimentum sonent potius, quam ad lucrum. Neque enim negotiator e longinquo merces importans, vehementem ventorum incursum undarumque exorientim procellas sustinens, frustra et incassum susciperet ejusmodi labores: verum ideo maria sulcat, et audax est adversus pericula, locaque locis commutat, totasque noctes ducit insomnes, ut negotiatione ditescat. Quod si non contingat, sed cum lucro etiam sortis jacturam faciat, ne solvere quidem ancoram poterit, nec illa varia perferre discrimina.

2. Moralis exhortatio. Quorumdam incompositi gestus in ecclesia. - Hoc itaque scientes, cum decente circumspectione huc accedamus, ne pro peccatorum remissione etiam accessionem peccatis adjunctam domum referamus. Quid autem est quod quæritur, quodque a nobis reposcitur? Ut dum divinos hymnos emittimus, multo tremore contracti, multaque religione ornati, ita demum eos offeramus. Nam sunt quidam inter eos qui hic adsunt, quos ne vestræ quidem caritati arbitror esse ignotos, qui contemnentes Deum, ac Spiritus eloquia pro vulgaribus ac profanis ducentes, incompositas voces emittunt, nihiloque melius se gerunt, quam lymphati, toto corpore tumultuantes ac circumacti, moresque præ se ferentes a spirituali statione alienos. Miser et infelix ! oportebat te cum tremore ac reverentia angelicam glorificationem emittere, cumque terrore confessionem reddere Conditori, ac per hanc delictorum veniam postulare: tu vero mimorum et saltatorum mores huc inducis. dum indecenter manus jactas, pedibus subsultas, totoque circumageris corpore. Et qui fit, ut non metuas, neque horrescas hæc audens adversus talia eloquia? Non cogitas ipsum hic invisibiliter adesse Dominum, qui uniuscujusque motum metitur, et conscientiæ rationem habet? non cogitas angelos huic stupendæ assistere mensæ, cumque reverentia hanc circumvallare? Verum tu ista non cogitas, quoniam ea quæ in theatris audiuntur, quæque spectantur, mentem tuam obscurarunt (a) : et ideo quæ illic geruntur in Ecclesiæritus inducis: ideo clamoribus nihil certi significantibus animum incompositum evulgas. Quomodo ergo veniam postulabis tuorum delictorum? Quomodo ad misericordiam Dominum inflectes, qui usque adeo contemptim offeras precationem? Miserere mei. Deus, inquis, ac mores a misericordia alienos declaras. Clamas, Serva me, et corporis speciem a salute alienam exprimis. Quid ad supplicandum conferunt manus, quæ semper in sublime jactantur, et indecore circumaguntur, quid clamor vehemens, qui cum violento spiritus impulsu strepitum habet nihil certi declarantem? Annon ista quidem partim mulierum in triviis meretriciam artem exercentium, partim vero eorum, qui in theatris vociferantur, sunt opera? Quomodo igitur audes angelorum Deum glorificantium hymnis dæmonum admiscere ludicra? quomodo autem

(a) Hic exagitat eos qui theatra et Circum frequentabant; bene multi autem Antiochiæ erant, quos perpetuo insectatur Chrysostomus.

non revereris hanc vocem, quam illic profers, Servite Domino in timore, et exsultate ei cum tremore (l'sal. 2. 11)? Hoccine est cum tremore servire, sic dissundi distendique, ut nec ipse scias, quæ loquaris incomposito vocis boatu? Istud vero contemptus est, non timoris; arrogantiæ, non humilitatis; istud ludentium est potius, quam divinas laudes celebrantium. Quid ergo servire Domino in timore? Cum omne præceptum persecerimus, cum tremore et metu hanc confessionem facere, corde contrito menteque submissa preces offerre. Nec solum servire in timore, verum etiam exsultare cum tremore Spiritus sanctus per prophetam jubet. Nam quoniam præcepti exseguutio gaudium gignere solet in animo virtutem exercentis, et hanc, inquit, confessionem cum tremore facere convenit, ne si deposito metu confundamur ac dissolvamur, simul et laborum jacturam faciamus, et Deum in nos provocemus. Sed quomodo, inquis, sieri potest, ut quis exsultet cum tremore? Nam impossibile est simul hæc duo accidere, cum inter hæc plurima sit differentia. Gaudium enim est eorum, quæ desiderat animus, expletio, rerumque jucundarum fruitio, ac molestarum oblivio; metus autem exspectatorum malorum incursus, oriens adversus condemnatam conscientiam. Quomodo igitur licet exsultare cum timore, nec simpliciter cum timore, sed etiam cum tremore, qui est timoris vehementia, et immodicæ cujusdam anxietatis signum?

Quantum gaudium afferat Seraphim fruitio visionis Domini, et cur illud gaudium metu sit mixtum. — Quomodo igitur, inquis, hoc fiet? Ipsa te Seraphim docent, quæ re ipsa tali ministerio funguntur. Nam illa ineffabili gloria Conditoris fruuntur, dum incomprehensibilem ejus pulchritudinem contemplantur : non dico illam ut est natura (hæc enim incogitabilis est, nec spectari potest, nec figura exprimi, absurdumque est sic de illa opinari); sed quantum concessum est, quantum ex illo splendore possunt illustrari. Quoniant enim assidue famulantur in circuitu solii regalis, in jugi gaudio perseverant, in sempiterna delectatione, in exsultatione finem non habitura, gaudentia, saltantia, citra ullum silentium gloriam canentia. Nam stare in conspectu majestatis illius, deque splendore illine refulgente illuminari, hoc illis est gaudium, hoc illis est exsultatio, hoc voluptas, hoc denique gloria. Fortassis sensistis aliquid volupiatis, et cupiditas quædam illius gloriæ vos cepit.

3. At si velitis adhortantem audire, præsentemque gloriæ divinæ celebrationem religiose peragere, non destituet vos hujusmodi gaudium, siquidem ipse est ille Dominus, qui et in cælis et in terris glorificatur: Pleni sunt enim cæli et terra gloria ejus (Isai. 6. 3). Quomodo fit igitur, ut illa Seraphim, cum cjusmodi voluptate fruantur, hanc cum timore misceant? Audi quid dicat propheta: Vidi Dominum sedentem in solio excelso et elevato. Quam ob causam cum dixisset Excelsum, adjecit, Elevatum? annon satis erat per celsitudinem rem totam significare, declarareque dignitatis eminentiam? quare ergo addidit, Elevatum? Ut

ονάστασιν ὑπομένων, καταδέξαιτο αν είκη καὶ μάτην τοις τοιούτους ύπομένειν χόπους άλλά διά τοῦτο ... καὶ πελάγη τέμνει, καὶ κινδύνων κατατολμά, καὶ τόπους έχ τόπων μεταμείδει, χαι άθπνους πάσας διατελεί νύχτας, ίνα τὰ τῆς ἐμπορίας αὐτῷ πλεονάζη. 'Ως εί γε τούτο μή προσή, άλλά σύν τῷ [97] κέρδει χαὶ ἡ τῶν χεφαλαίων αὐτῷ ἐπιγένηται ζημία, οὐδὲ ἀπαίρειν Εξεστιν αὐτῷ, οὐδὲ τοὺς πολυπλόχους ἐχείνους ὑπομένειν χινδύνους.

β'. Τουτο τοίνυν είδότες, μετά τῆς προσηχούσης εὐλαδείας ένταῦθα παραγινώμεθα, ὅπως μἡ ἀντὶ άμαρτημάτων άφέσεως προσθήχην τούτων ποιησάμενοι, οίκαδε πορευσώμεθα. Τι δέ έστι τὸ ζητούμενον $^{\rm b}$ καλ δ παρ' ήμων άπαιτεϊται; Τό τους θείους άναπέμποντας υμνους, φόδφ πολλφ συνεσταλμένους, και εύλαδεία χεχοσμημένους, ούτω προσφέρειν τούτους. Καλ γάρ εἰσί τινες τῶν ἐνταῦθα, οὖς οὐδὲ τὴν ὑμετέραν άγάπην άγνοείν οίμαι, οίτινες καταφρονούντες μέν του Θεού, τά δὲ του Πνεύματος λόγια ώς κοινά ήγούμενοι, φωνάς άτάκτους άφιασι, καλ τών μαινςμένων οὐδὲν ἄμεινον διάχεινται, ὅλφ τῷ σώματι δονούμενοι καλ περιφερόμενοι, καλ άλλότρια της πνευματικής καταστάσεως επιδεικνύμενοι τὰ ήθη. "Αθλιε καί ταλαίπωρε, δέον σε δεδοικότα και τρέμοντα την άγγελικήν δοξολογίαν εκπέμπειν, φόδφ τε την εξομολόγησιν τῷ Κτίστη ποιεῖσθαι, καὶ διὰ ταύτης συγγνώμην των έπταισμένων αίτεισθαι· σύ δὲ τὰ μίμων καὶ όρχηστῶν ἐνταῦθα παράγεις °, ἀτάκτως μὲν τὰς χεῖρας έπανατείνων, και τοίς ποσιν έφαλλόμενος, και όλφ περικλώμενος τῷ σώματι. Καὶ πῶς οὐ δέδοικας, ούδὲ φρίττεις τοιούτων χατατολμῶν λογίων; Ούχ ἐννείς, ότι αύτος ἀοράτως ἐνταῦθα πάρεστιν ὁ Δεσπότης, καλ έκόστου την κίνησιν άναμετρεί, καλ τό συνειέδς έξετάζει 4; ούχ έννοείς, ότι άγγελοι ταύτη τή φρικτή παρίστανται τραπέζη, καλ φόδω ταύτην περι? έπουσιν; 'Αλλά σὺ ταῦτα οὐ κατανοεῖς, ἐπειδή ὑπὸ τῶν ἐν τοῖς θεάτροις ἀχουσμάτων τε καὶ θεαμάτων τὸν νοῦν συνεσχοτίσθης ο, καὶ διά τοῦτο τά ἐκεῖτε πραττόμενα τοίς τῆς ἐχχλησίας ἀναφύρεις τύποις. διὰ τούτο ταίς άσημοις χραυγαίς το της ψυχης άτακτον δημοσιεύεις. Πῶς οὖν συγγνώμην ἐξαιτήση τῶν οἰκίων άμαρτημάτων; πως είς ο κτον επισπάση τον Δεσπότην, ούτω, καταπεφρονημένως την δέησιν προπινόμενος; Έλέησόν με, ό Θεός, λέγεις, καὶ τοῦ ελέους άλλότριον το ήθος επιδείχνυσαι. Σωσόν με, βοής, και ξένον της σωτηρίας το σχημα διατυποίς. Τί συντείνουσι πρός ίχεσίαν χείρες έπλ μετεωρισμῷ συνεχώς επαιρόμεναι καλ άτάκτως περιφερόμεναι, κραυγή τε σφοδρά, και τη βιαία του πνεύματος ώθήσει τὸ ἄσημον ἔχουσα; Ούχὶ τὰ μὲν αὐτῶν τῶν ἐν ταίς τριόδοις έταιριζομένων γυναιχών, τά δὲ τῶν ἐν τοίς θεάτροις φωνούντων έστιν έργα; Πώς οδν τολμάς τη άγγελική ταύτη δοξολογία τά των δαιμόνων άναμιγνύειν παίγνια; πώς δὲ ούχ αίδη ταύτην την φωτην, ην έχει εκτέρεις, Δουλεύσατε τῷ Κυρίφ er

Alli κόπους. Ηῶς γάρ; δς διὰ τοῦτο. Paulo post duo mes ἀῦπνος. Εditi ἀῦπνους. Utraque lectio quadrat. Unus bidem ἀῦπνους πολλὰς διατέλει. Paulo post quidam ὡς είγε τοῦτο μὴ συμέξη. Infra unus οὐδὰ ἀπαίρειν ἐξέσται λοιπὸν

b Alius οίκαδε ἐπανέλθωμεν. Τί οῦν ἐστι τὸ ζητ. Paulo Post alii ούτω προφέρειν τούτους.
<sup>c</sup> Unus εἰσάγεις. Alius παρεισάγεις, quæ postrema lectio

non spernenda videtur.

d Alins την κίνησιν διαμετρεί, και το συνειδός λογοθετεί. Alii ἐσκοτίσθης. Paulo post unus ταϊς ἀσήμοις γωναϊς.
Έκαι deest in quinque sexve mss. Certe an expungi debeat dubito, nec tamen audeo, quia in editis et in ali-quot mes. fertur, et utcunque ferri potest.

[98] φόδφ, λέγων, καὶ ἀγαλλιᾶσθε αὐτῷ ἐν τρόμφ; Τοῦτό ἐστιν, ἐν φόδω δουλεύειν, τὸ διαχεχύσθαι τε καὶ διατείνεσθαι, και μηδέ σεαυτόν ἐπίστασθαι περὶ τίνων διαλέγη τῆ ἀτάκτω τῆς φωνῆς ἐνηχήσει; Τοῦτο καταφρονήσεώς έστιν, οὐ φόδου, άλαζονείας, οὐ ταπεινώσεως τούτο παιζόντων μαλλον, ή δοξολογούντων . Τί οὖν ἐστι τὸ δουλεύειν τῷ Κυρίφ ἐν φόδφ; Τὸ πᾶσαν εντολήν άποπληρούντας φόδω και συστολή ταύτην κατεργάζεσθαι, το συντετριμμένη καρδία καλ τεταπεινωμένω νοί τὰς ίχεσίας προδάλλεσθαι Δ. Καλ ού μόνον δουλεύειν έν φόδω, άλλά καλ άγαλλιασθαι έν τρόμω το Πνευμα το άγιον διά του προφήτου παρακελεύεται. Έπειδή γάρ ή τῆς ἐντολῆς πλήρωσις χαράν εἴωθεν ἐμποιεῖν τῷ τὴν ἀρετὴν ἀσχοῦντι, καλ ταύτην, φησί, τρόμφ καί δέει ποιείσθαι προσήκει i, Ϊνα μή τἢ ἀφοδία συγχεόμενοι, τούς τε πόνους ζημωθώμεν, καὶ τὸν Θεὸν παροξύνωμεν. Πώς δὲ ἔσται, φησίν, άγάλλεσθαι έν τρόμφ; Καὶ γάρ οὐδὲ δυνατόν κατά ταύτον τὰ δύο συμδαίνειν, πολλής ούσης τῆς μεταξύ αὐτῶν διαφοράς. Χαρά γάρ ἐστι καταθυμίων πλήρωσις, και ήδέων ἀπόλαυσις, και ἀνιαρῶν λήθη. φόδος δε ελπιζομένων κακών επίτασις, επί κατεγνωσμένω συνιστάμενος συνειδότι. Πῶς οὖν ἔστιν ἀγάλλεσθαι ἐν φόδω, καὶ οὐχ ἀπλῶς ἐν φόδω, ἀλλ' ἐν τρόμω, όπερ επίτασίς έστι του φόδου, και πολλής άγωνίας σημείον.

Πῶς δὲ, φησὶ, τοῦτο γενήσεται; Αὐτά σε τὰ Σεραφίμ διδάσχουσιν, Εργώ την τοιαύτην άποπληρούντα διαχονίαν. Καὶ γὰρ ἐχεῖνα τῆς ἀφάτου δόξης ἀπολαύοντα τοῦ Κτίστου, καὶ τὸ ἀμήχανον ἐνοπτριζόμενα χάλλος ου λέγω αυτό έχεινο, δπερ έστι τη φύσει (άκατανόητον γάρ τοῦτο, καὶ άθεώρητον, καὶ άσχη μάτιστον, καλ ἄτοπόν ἐστι τὸ οῦτω περλ αὐτοῦ ὑπολαμδάνειν), άλλ' ὅσον ἐγχωροῦσιν, ὅσον ὑπὸ τῆς ἀχτῖνος εχείνης Ισχύουσι χαταλάμπεσθαι. Έπειδη γάρ διηνεχώς λειτουργούσι χύχλω του βασιλιχού θρόνου, έν διηνεχεί χαρά διατέλουσιν, έν άιδίω εύφροσύνη, έν άγαλλιάσει άκαταπαύστω, χαίροντα, σκιρτώντα, άσιγήτως δοξολογούντα. Το γάρ ενώπιον εστάναι τῆς δόξης έχείνης, και άπο τῆς έξ αὐτῆς ἀπαστραπτούσης! χαταφωτίζεσθαι αίγλης, τοῦτο αὐτοῖς χαλ χαρά, τοῦτο καλ άγαλλίασις, τοῦτο καλ εύφροσύνη, τοῦτο καλ δόξα. Τάχα τι πρὸς ήδονην ἐπάθετε, καὶ ἐν ἐπιθυμία τῆς δόξης έχείνης γεγόνατε.

γ'. 'Αλλ' εί γε βουληθείητε παραινούντος ἀχούσαι, και μετ' εύλαδείας την παρούσαν δοξολογίαν ποιείσθαι, ούχ ἀπολειφθήσεσθε τῆς τοιαύτης χαράς, αὐτὸς γόρ έστιν έχεινος ό Δεσπότης, ό και έν ούρανοίς, και έπι γης δοξαζόμενος. Πλήρης γάρ ο ούρανός, φησί, καί -[99]  $\dot{\eta}$   $\gamma \tilde{\eta}$   $\tau \tilde{\eta} \varsigma$   $\delta \dot{\phi} \xi \eta \varsigma$   $a \dot{v} \tau o \tilde{v}$ .  $\Pi \tilde{\omega} \varsigma$  o  $\tilde{v}$   $\dot{v}$   $\dot{v}$ αύτης εύφροσύνης απολαύοντα, φόδω ταύτην άναμιγνύουσιν; "Ακουσον τί φησιν ὁ προφήτης" Είδον τόν Κύριον καθήμενον έπὶ θρόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμέγου. Τίνος ένεχεν το ύψηλον είπων, και το έπηρμένον προσέθηκε; μη γάρ ούκ ήρκει διά τοῦ ὑψηλοῦ τὸ πᾶν σημάναι του πράγματος, και δείξαι το της άξίας

ε Unus a Savilio in marg. allatus ή έξομολογουμένων.

h Unus προτρέπεσθαι.

l Ποιεισθαι προτρέπει. Sic duo mss: infra quidam &γαλλιάσθαι εν τρόμφ, et infra item άγαλλιάσθαι εν φό-έφ, et sic legitur in versu secundi psalmi supra allato; sed niraque lectio quadrat, potuitque Chrysostomus ἀγαλλιᾶ σθαι mutare in ἀγάλλεσθαι, quod idipsum est; idque etiam in more habet.

Aliquot mss. ἀστραπτούσης. k Unus τὸ πᾶν ἐπισημᾶναι.

ύπερανεστηκό;; διά τί ούν τὸ ἐπηρμένον ἐπήγαγεν; "Ινα τὸ τῆς καθέδρας ἀκατάληπτον ἐνδείξηται. Ἐπειδή γάρ παρ' ήμιν το ύψηλον εννοιάν τινα παρέχεται συγχρίσεως πρός τὰ χαμαίζηλά τε καὶ ταπεινότερα. οξον, ύψηλά μεν τὰ δρη πρός τὰς πεδιάδας καὶ τὰ χοίλα τῆς γῆς, ὑψηλὸς δὲ ὁ οὐρανὸς ὁ πάντων ὑπεραρθείς των γητνων. το δε επηρμένον και εξηρμένον μόνης έστιν έχείνης της άχαταλήπτου φύσεως, ήν μήτε έγνοησαι, μήτε έρμηνευσαί έστι δυνατόν διά τοῦτό φησιν Είδον τον Κύριον καθήμενον έπὶ θρόrou ψηλού και έπηρμένου. Και τι έτερον είδες, ώ προφήτα; τί περί αὐτὸν ἐθεάσω; Καὶ τὰ Σεραφίμ είστηκεισαν, φησί, κύκλω αὐτοῦ. Τί ποιοῦντα, καὶ τί λέγοντα; ποίας παρρησίας ἀπολαύοντα; Παρρησίας μέν, φησίν, ούδεμιας, φόδου δέ και καταπλήξεως γέμοντα, καὶ δι' αὐτοῦ τοῦ σχήματος τὸ ἄφατον ἐπιδειχνύμενα του δέους. Ταϊς γάρ δυσί πτέρυξι κατεκάλυπτον τὰ πρόσωπα, όμοῦ μὲν ἀποτειχίζοντα τὴν ἐχπεμπομένην άκτινα του θρόνου, διά το μη δύνασθαι φέρειν την άστεχτον α αύτης δόξαν, όμου δὲ καὶ την οίχειαν εὐλάδειαν ὑποφαίνοντα, ήν ἔχουσι πρὸς τὸν Δεσπότην.

Τοιαύτη χαρά χαίρουσιν έχείνα, τοιαύτη εύφροσύνη άγάλλονται, καὶ οὐ μόνον τὰ πρόσωπα καλύπτουσιν, άλλά καὶ τοὺς πόδας. Τίνος ἔνεκεν τοῦτο ποιοῦσι; Τὰς μέν γάρ δψεις είκότως διά τὸ φοδερόν τοῦ θεάματος, καί το μή δύνασθαι άντοφθαλμείν τἢ άπροσίτω δόξη. τους πόδας δε διά τί συγχαλύπτουσι; Καὶ εδουλόμην μεν ύμιν τούτο καταλιπείν, ώστε πονείν ύμας ο περί την αύτοῦ λύσιν, καὶ ἐγρηγορέναι πρὸς την τῶν πνευματιχών έρευναν. [να δὲ μἡ ἀσχολουμένην τὴν ὑμετέραν διάνοιαν είς την αύτου ζήτησιν καταλιπών, άμελείν της παραινέσεως παρασχευάσω, άναγχαίον αὐτὸ επιλύσασθαι. Διά τί ούν τοὺς πόδας κατακαλύπτουσιν; "Απληστον " την πρός τον Κτίστην εύλάδειαν ένδείχνυσθαι σπεύδουσι, πολλήν την άγωνίαν και διά του σχήματος, και διά της φωνής, και διά της δψεως, καλ δι' αύτης της στάσεως πειρώμενα δεικνύναι. Έπειδή γε καὶ οῦτω τοῦ ἐπιθυμουμένου καὶ τοῦ προσήκοντος άποτυγχάνουσι, τῷ συγχαλύπτεσθαι πανταχόθεν τὸ έλλε πον περικρύπτου σιν. Αρα ένο ήσατε το είρημένον, ή πάλιν άναλαδείν αὐτὸ δίχαιον; 'Αλλ' ίνα σαφέστερον τούτο γένηται, έχ των παρ' ήμιν παραδειγμάτων, [100] φανερόν αύτο ποιήσαι πειράσομαι. Παρίσταταί τις τῷ ἐπιγείω βασιλεί, διὰ πάντων μηχανάται, ώστε πολλήν την πρός αύτον εύλάδειαν ἐπιδείξασθαι, ΐνα διά τούτου πλείονα την έξ αύτοῦ ἐπισπάσηται εύνο: αν. Τούτου χάρει και διά του της κεφαλης σχήματος, και διά τῆς φωνῆς, και διά τοῦ δεσμοῦ τῶν χειρῶν, και τῆς τῶν ποδῶν συζεύξεως, καὶ τῆς συστολῆς τοῦ ὅλου σώματος την τοιαύτην εὐλάδειαν ἐπιτηδεύει. Τοῦτο καί επί των άσωμάτων έχείνων γίνεται δυνάμεων. Πολλήν γάρ έχοντα τῆς πρός τὸν Κτίστην εὐλαδείας την επιθυμίαν, και ταύτην πανταχόθεν μηχανώμενα περιποιείσθαι, είτα τῆς ἐφέσεως ἀποτυγχάνοντα, τὸ

Aστεκτον, a στέγω, quod sæpe significal apud Chry-

sostoinum, ferre, tolerare.

b Unus ώστε πείσαι και ύμας.

ύστεροῦν τῆς ἐπιθυμίας τῷ χαλύμματι ἐπιχρύπτουσι. Διά τούτο τοίνυν τάς τε έψεις και τους πόδας καταχαλύπτεσθαι λέγονται. Εί και άλλη τίς έστι μυστικωτέρα θεωρία ή περί τούτου θεωρουμένη · ούγ δτι πόδας και πρόσωπα έχουσιν ( ἀσώματα γάρ ἐστιν, ώσπερ και το Θεΐον), άλλ' ίνα διά τούτων ο λόγος ἐπιδείξη πανταχόθεν αὐτὰ συνεστάλθαι, φόδιο τε καὶ εύλαδεία λειτουργείν τῷ Δεσπότη. Οὕτω δεί και ήμας παρίστασθαι την τοιαύτην αύτῷ δοξολογίαν προσφέροντας, δεδοικότας καὶ τρέμοντας, καὶ ὡς αὐτὸν ἐκείνον τοίς της διανοίας όρωντας όφθαλμοίς. Πάρεστι γάρ ένταυθα πάντως ό μηδενί τόπω περιγραφόμενος, καὶ τὰς φωνάς ἀπάντων ἀπογράφεται α. Οῦτω τοίνυν συντετριμμένη χαρδία καλ τεταπεινωμένη την αίνεσιν άναπέμποντες, εύπρόσδεκτον αὐτὴν ποιήσωμεν, καὶ ώς εὐώδες θυμίαμα πρός ούρανδν άναπέμψωμεν. Καρδίαν γάρ, φησί, συντετριμμένην, και τεταπεινωμένην ο Θεός ούκ έξουδενώσει. Άλλ' ο προφήτης, φησλν, άλαλαγμῷ ποιείσθαι την δοξολογίαν προτρέπεται. 'Αλαλάξατε γὰρ τῷ Κυρίφ, πᾶσα ἡ τῆ. 'Αλλ' οὐδὲ ήμεζς τον τοιούτον διακωλύομεν άλαλαγμον, άλλά την άσημον βοήν οὐδὲ την φωνήν της αίνέπεως, άλλά την φωνήν τῆς ἀταξίας, τὰς πρὸς ἀλλήλους φιλονειχίας, τάς είχη και μάτην επαιρομένας χείρας εν τῷ ἀέρι, τούς ίππαζομένους πόδας, τὰ ἄκοτμα καὶ διακεκλασμένα ήθη, άπερ των έν τοις θεάτροις και ταις ίπποδρομίαις σχολαζόντων έστὶ παίγνια. Έχειθεν ήμιν τὰ όλέθρια ταῦτα παρεισφέρονται • διδάγματα, ἐχείθεν αὶ ἀνευλαβείς αῦται καὶ δημοτικαὶ φωναὶ, ἐκείθεν αἰ τῶν χειρῶν ἀταξίαι, αἱ ἔριδες, αἱ φιλονειχίαι, τὰ ἄτακτα ήθη.

δ'. Οὐδὲν γὰρ οὕτω καταφρονεῖν τῶν τοῦ Θεοῦ παρασχευάζει λογίων, ώς οι των έχει θεαμάτων μετεωρι. σμοί. Διὰ τοῦτο παρεκάλεσα πολλάκις μηδένα τῶν ένταῦθα παραγινομένων, καὶ τῆς θείας διδασκαλίας άπολαυόντων, και της φρικτής και μυστικής μετεχόντων θυσίας, πρός έχεινα βαδίζειν τὰ θέατρα, καὶ τά θεία τοίς δαιμονικοίς άναμιγνύειν μυστήρια. 'Αλλ' ούτω τινές μεμήνασιν, όστε καὶ σχημα εύλαδείας έπιφερόμενοι, καὶ εἰς πολιὰν ἐληλακότες βαθείαν, δμως αὐτομολούσι πρός ἐχεῖνα, μήτε τοῖς ἡμετέροις [101] προσέχοντες λόγοις, μήτε την οίχείαν αισχυνόμενοι μόρφωσιν. 'Αλλ' όταν αὐτοῖς τοῦτο προτείνωμεν, καὶ την πολιάν και την εύλάδειαν αίδείσθαι παραινώμεν, τίς αὐτῶν ὁ ψυχρὸς καὶ καταγέλαστος λόγος; Παράδειγμα, φησί, της έχεζσε νίχης και των στεφάνων είσὶ, καὶ πλείστην ἐντεῦθεν καρπούμεθα την ἀφέλειαν. Τί λέγεις, ἄνθρωπε; "Εωλος ούτος ὁ λόγος ι, καλ ἀπάτης ἀνάμεστος. Πόθεν την ώφέλειαν χαρπούσαι; έχτων μυρίων έχείνων φιλονειχιών, χαλ των είχη καλ μάτην καταδαλλομένων ὄρκων ἐπὶ κακῷ τῶν λεγόντων; ή έχ τῶν ὕδρεων, χαὶ βλασφημ:ῶν, χαὶ σχωμμάτων, οίς άλλήλους χαταντλώσιν οί θεαταί τών τοιούτων: 'Αλλ' ἐχ τούτων μένοὐχί · ἐχ δὲ τῶν ἀτάχτων πάντως φωνών, καὶ τῆς ἀσήμου βοῆς, καὶ τῆς κόνεως τῆς ἀναπεμπομένης, και των ώθούντων, και βιαζομένων, και τῶν ἀχχιζομένων χατέναντι γυναιχῶν τὰ τῆς ἀφελείας συλλέγεις ; Καλ ένταῦθα μὲν αὐτὸν τὸν Δεσπότην τῶν άγγέλων προφήται πάντες καὶ διδάσκαλοι ἐπὶ θρόνου ύψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου καθήμενον ὑποδεικνύουσι, καὶ τοίς μεν άξίοις τά βραδεία και τους στεφάνους άπονέμοντα, τοίς δὲ ἀναξίοις γέενναν καὶ πῦρ ἀποκλη-

d Quinque sexve mss. πάντως και οὐδαμοῦ περιγράφεται,

Alius, teste Savilio, γέλως ούτος 6 λόγος.

b Unus ώστε πείσαι καὶ ὑμᾶς.

c Reg. 1852: πολλήν τὴν πρὸς τὸν κτίστην εὐλάβειαν ἔχουσιν, ἄφατον τὴν ἔκπληξιν. Ταὐτα καὶ διὰ τοῦ σχήματος..... πειρῶνται δεικνύναι. Ἐπεὶ οὖν καὶ οὖτω τοῦ προσήκοντος ἀποτυγχάνουσι, διὰ τοῦ συγκαλύπτεσθαι πανταχόθεν τὸ ἐλλείπον πληροῦσιν. ᾿Αρα... δίκαιον ἔμοιγε δοκεί. Οὐκοῦν ἐκ τῶν παρὰ ἡμῖν παραδειγμάτων φέρε πριήσω αὐτὸ φανερόν. Εἰπὰ δή μοι, ὁ παρεστώς βωσιλεί, οὐ,ὶ διὰ πάντων μηχαναται πολλήν τὴν πρὸς αὐτὸν εὐλάβειαν ἐπιδείκνυσθαι; εὐξηλού ὅτι. Ἰνα γὰρ πλείονα. Supra alter codex habet τὸ ἐλλείπον περικαλύπτουσιν. Videsis quæ ud interpretationem Latinam πολαία sund. Εριτ. nolala suni. Edit.

καὶ τάς φωνάς ἀπογράφεται.

\* Unus παρεισφθείρονται, prperam. Alius παρεισφθάρησαν. Infra dun τα άστατα ήθη. Linus vero sic pergit al άπαιδευτοι ένηχήσεις και άτακτοι. Οὐδεν γάρ

comprehensibilem demonstraret. Quandopnd nos quod excelsum est cogitationem 1 præbet comparationis ad ea quæ humilia submissiora: veluti excelsi sunt montes ribus et planitiei comparati : excelsum item b omnibus terrenis altitudine remotum; cæec sublimitas et altitudo solius est illius nacomprehensibilis, quam neque cogitatione e, neque verbis eloqui quisquam potest, eo-:: Vidi Dominum sedentem in solio excelso et 3ed quid præterez vidisti, o propheta? quid um spectasti? Et Seraphim stabant, inquit, tu ejus (Isai. 6. 2). Quid faciebant et quid , qua fiducia fruebantur? Fiducia quidem, ulla, verum timoris ac stuporis erant plena, um specie metum ineffabilem declarantia. enim alis velabant faciem, simul excludentia solio prodeuntem, eo quod ferre non possensam illius gloriam, simul autem et suam m ac reverentiam significantia, quain habent einum.

rraphim faciem et pedes velent. - Tali gaudio illa, tali lætitia exsultant, nec solum facies erum et pedes. Quamobrem hoc faciunt? Falem merito velant propter metuendum spe-, quodque non possint inaccessam gloriam verum pedes quare simul velant? Ac volelem vobis hoc relinquere, ut ipsi circa hujus onem laboraretis, circaque spiritualium rerum mem vigilaretis: cæterum ne vestram cogicirca hujus inquisitionem intentam relinl efficiam ut admonitionem negligatis, necesse c obiter solvam. Quare igitur pedes velant? bilem erga Conditorem reverentiam exhibere multaneque anxietatem tum ipso habitu, tum m aspectu, denique ipsa statione. Quoniam quod desiderant quodque conveniebat non itur, occultant ideireo undique defectum dum ategunt. Utrum intelligitis quod dictum est. : pretium est ut idem denuo repetam? Age . ciam dilucidius, ex rerum nostrarum exemifestum facere conabor. Assistit aliquis terremnibusque modis molitur, ut quamplurimam m reverentiam exhibeat, quo per hoc 1 maius erga se conciliet benevolentiam. Cujus ecie capitis, ipsa voce, ipsa manuum com-, ipsa pedum conjunctione, totiusque corporis

1852: Multam reverentiam erga Conditorem hato suppore percellantur. Quos affectus tum 1990 m voce, tum aspectu, denique ipsa statione exprimitar. Quoniam igitur sic eliam quod decet altinpossant, se velando undique defectum supplent. elligitis quod dictum est, an operae pretium est ut vo repetam? equidem mihi repetendum videtur., et hoc lucidum ex rerum nostrarum exemn. Et certe, dic mihi, qui regi assistit, nonne conatur maximam erga illum exhibere reverencul dubio; nempe ut per hoc, etc. Et slc fere unus Codex, ita ut si vellem onnia afferre leiscrimina, fere tota homilia ad verbum exscriet. A Morelliana autem Editione verbis tantum a sensu. In aliis autem Manuscriptis cum Edito spancae observantur varietates.

contractione talem reverentiam conatur ostendere. Hoc et ab illis incorporeis virtutibus obscryatur. Cum enim plurimam habeant erga Conditorem reverentiam. et hanc undique conantur præstare : deinde quoniam non assequuntur quod expetunt, quod cupiditati deest, hoc velo obtegunt. Hanc ob causam igitur facies ac pedes tegere dicuntur. Quamquam est et alia quædam magis mystica speculatio quæ circa hoc consideratur. non quod pedes ac facies babeant (sunt enim incorporea, quemadmodum ipsum Numen), sed ut hoc humanus sermo declaret ea undique metu ac reverentia affecta servire Domino. Sic oportet nos quoque assistere, talem Deo glorificationem offerentes, metuentes ac trementes, ac tamquam illum ipsum mentis oculis intuentes. Adest enim hic omnino qui nullo loco circumscribitur, vocesque nostras recenset. Sic igitur contrito et humiliato corde laudem depromentes reddamus eam acceptam, et velut incensum boni odoris ad cælum mittamus. Cor enim, inquit, contritum et humiliatum Deus non despiciel (Psal. 50. 19). Verum propheta, inquis, exhortatur ut cum jubilo glorificationem peragamus : Jubilate, inquit, Domino, omnis terra (Psal. 65. 1). At neque nos talem jubilationem prohibemus, sed vocem prohibemus nihil significantem; neque prohibemus vocem laudis, sed voceni absurditatis et inconditam, ac mutuas inter vos contentiones, manus incassum temereque sublatas in aerem, pedes supplandentes, indecoros effeminatosque mores, quæ sunt corum, qui in theatris ac circensibus ludis versantur, ludicra. Illine nobis perniciosa invehuntur exempla, illinc irreligiosæ vulgaresque voces. illinc manuum ineptæ gesticulationes, contentiones, concertationes, ac mores incompositi.

4. Spectacula publica vitanda, quare. - Nulla res enim aque eloquia Dei adducit in contemptum, atque spectaculorum quæ illic proponuntur admiratio. Proinde frequenter vos hortatus sum, ne quis eorum qui huc adveniunt, divinaque doctrina fruuntur, quique tremendi ac mystici participes sunt sacrificii, ad illa iret spectacula, neu divina cum damoniacis commisceret mysteria. Attamen nonnulli usque adeo insaniunt, ut etiam cum speciem gravitatis ac reverentiæ plenam circumferant, et ad profundam canitiem pervenerint, nihilo secus currant ad illa, neque nostris sermonibus auscultantes, neque propriam reveriti speciem. Verum quoties eis hunc sermonem ingerimus, et ut canitiem gravitatemque suam revereantur adhortamur, quam frivolus illorum, quam ridiculus sermo! Exemplum, inquiunt, victoriæ quæ in future sa culo erit et coronarum sunt illa plurimamque illinc utilitatem referimus. Quid ais, homo? Obsoletus iste sermo 1 est ac fallaciæ plenus. Unde utilitatem isthine refers? ex innumeris contentionibus, ex temere factis inramentis in damnum loquentium? an ex contumeliis, conviciis, scommatibusque, quibus spectatores ejusmodi rerum se mutuo conspergunt? Verum ex his nihil utilitatis ad te redit : an vero ullam omnino ex

Alius, teste Savilio, ridiculus iste sermo.

incompositis vocibas, et nihil significante clamore, eque pulvere qui emittitur, tum ex iis qui impellunt, qui vim faciunt, qui coram mulieribus delicias faciunt, utilitatem colligis? Atqui hic quidem ipsum Dominum angelorum omnes prophetæ doctoresque super solium excelsum et elevatum ostendunt, iisque qui digni sunt bravia et coronas distribuentem, indignis vero gehennam et ignem assignantem; et ipse etiam Dominus hoc confirmat. Numquid hac quidem contemnis, in quibus etiam conscientiæ terror est, et sactorum redargutio rationumque reddendarum anxietas, et supplicium inevitabile: ut autem absurdam invenias spectaculorum, quibus suspensus inhias, excusationem, dicis te utilitatem capere ex his, ex quibus jacturam pateris inconsolabilem? Rogo etiam atque etiam: obsecroque, ne excusationes excusemus in peccatis: prætextus enim ista sunt ac deceptio, quibus nobis insis damnum accersimus. Verum de his quidem hactenus: tempus autem est ut jam ad priorem recurramus admonitionem, atque ut paucis de ea loquuti debitum orationi finem imponamus. Neque enim hoc solum peccatur, quod quæ hic fiunt parum pro dignitate peraguntur, verum etiam alius quidam gravis obambulat 1 morbus. Quis tandem iste? Quod qui proposucrunt cum Deo colloqui, eique gloriam reserunt , mox hoc omisso suum quisque vicinum arripiunt, ordinantque res domesticas, quæque siunt in foro, quæ in populo, quæ in theatris, quæ in exercitu, et quomodo alia quidem sunt administrata, alia rursus neglecta, et quid in gerendis rebus plus satis fucrit, quid diminutum: in summa, de rebus ommbus vel publicis, vel privatis, hic colloquuntur. Et qua tandem venia digna sunt ista? Atqui is qui cum rege terreno colloquitur, de his tantum verba facit de quibus ille voluerit audire, et de quibus rex fuerit percontatus; quod si quis ausit aliquid injicere secus quam ille velit, extremo supplicio afficietur: tu vero cum Rege regum colloquens, cui cum tremore serviunt angeli, omisso cum illo cœpto sermone, de luto. de pulvere, de telis aranearum loqueris? Nihil enim aliud sunt hujus vitæ negotia. Et quomodo sustinebis istius contemptus pænam? quis autem te ab hac vindicta liberabit?

Principum negligentia sæpe nascitur ex culpa popu-6. — Verum haud recte se habent, inquiunt, reipublicæ negotia, de his plerumque loquimur, et de his solliciti anxiique sumus. Quid autem in causa? Eorum, inquiunt, qui magistratum gerunt, incogitantia. Non est magistatuum incogitantia, sed nostra injustitia, et pæna est pro nostris sæleribus exacta. Illa cuncta sursum deorsum miscuit, illa quidquid est calamitatum invexit, illa armavit hostes, illa fecit ut victi disæderemus. Non aliunde nobis malorum exanen inundavit, quam ex hac causa. Proinde quamvis Abraham quispiam esset qui imperaret, quamvis Moses, quamvis David, quamvis Salomon ille sapientissimus, quamvis omnium hominum justissimus: si nos

male vivimus, nihil interest qualis file sit, quantum ad causam malorum. Qui sic, aut quare? Quoniam si transgressor legum fuerit, si temere nulloque consilio feratur, nostra incogitantia nostraque temeritas effecit, ut talem magistratum haberemus, nostra scclera plagam accersierunt. Nam quod secundum corda nostra accipimus magistratus nihil aliud est, nisi quod præterita peccata nostra talem nobis dedere præfectum, sive quis suerit ex ordine sacerdotali, sive ex eorum numero qui mundanas administrant dignitates. Quamvis autem justus fuerit, adeoque justus, st usque ad Mosis virtutem pertingat, haud tamen illius unius justitia immensa i subditorum peccata valebit obtegere: idque poterit quis ex ipso Mose certo cognoscere. Cum enim ille multis modis afflictus fuisset pro Israel, instanterque apud Deum supplicasset, ut terram promissam in sortem illis traderet, tamen quoniam se populus suis peccatis reddiderat ab hac promissone alienum, non potuit Mosis deprecatio justam Dei sententiam immutare, quo factum ut totus ille populus in deserto prosterneretur. Attamen quis Mose justior, aut quis plus valuit apud Deum? Dictum est, valere justi deprecationem, sed efficacem (Jac. 5. 16), hoc est, pœnitentia conversioneque adjutam eorum, pro quibus funditur. His vero, quibus mores manent sine pœnitentia citraque bonam conversionem, quomodo possit auxiliari justi deprecatio, cum illi ipsi suis factis obsistant?

5. Et quid commemoramus hoc accidisse toti populo peccanti, cum et paucorum subditorum peccata, imo unius sæpe, juste imperantium fiduciam superent? Atque hoc rursus ex eodem populo Israelitico perspicias licebit; quomodo scilicet Mose rempublicam administrante, cum in terram alienigenarum irrupissent, pugnamque cumillis commisissent, quidam illorum insanientes in illorum mulicres, totius populi cladem exitiumque invexerunt.

Historia Achar. Jesus Nave figura Jesu Christi. Anathema quid. Unius aliquando peccatum toti populo vindictam accersit. - Simile quidpiam in uno accidit, videlicet Achar, qui cum variam ex anathemate stolam sustulisset, etiam adversus populum iram Dei succendit (Josue 7). Verum, ut conjicio, nonnullis præsentium ignota est hæc historia. Quamobrem necesse est, ut paucis de hac loquutus, et scientes commonefaciam, et nescientes doceam. Achar itaque fuit unus ex eorum numero qui cum Jesu Nave transiere Jordanem, qui Jesus fuerat ante Dei judicio delectus, ut Moysi succederet, quique typum ac figuram gerebat veri Servatoris nostri Jesu Christi. Quemadmodum enim ille e deserto per Jordanem in terram promissam perduxit populum, sic et Servator noster ex ignorantiæ et idololatriæ deserto per sanctum ac salutiferum baptismum in cælestem Jerosolymam nos traduxit, ad matrem primogenitorum, in qua veræ quietis paratæ sunt mansiones, ubi vita tumultus nescia pacificaque. Hic itaque cum ejus virtute qui jus-

Alius, invaluit, pro, obambulat. Alius tabet, esque serviunt, pro, eique gloriam referent.

<sup>1</sup> Unus habet, nostra, pro, immensa.

ρούντα καλ αύτλς δε ό Κύριος τούτο διαδεδαιοί. Είτα τούτων μεν καταφρονείς, έν οίς και ό τοῦ συνειδότος φόδος, καὶ ὁ τῶν πεπραγμένων ἔλεγχος, καὶ ἡ των εύθυνων άγωνία, και το τῆς κολάσεως ἀπαραίτητον . Ινα δε πρόφασιν άλογον των σων έφεύρης α μετεωρισμών, ώφελεισθαι λέγεις, έν οίς την άπαραμύθητον ύπομένεις ζημίαν; Μή, δέομαι καλ άντιδολώ, μή προφασιζώμεθα προφάσεις εν άμαρτίαις · σχηψις γάρ ταυτα, και άπάτη ήμιν αυτοίς το επιζήμιον προξενούσα. 'Αλλά περί τούτου μέν τοσαύτα · ώρα & λοιπόν είς την προτέραν άναδραμείν παραίνεσιν, και βραχέα περί ταύτης εἰπόντα, προσήκον τέλος ἐπιθείνα: τῷ λόγῳ. Καὶ γὰρ οὐ μόνον τὰ τῆς ἀταξίας ἐνταύθα, άλλά καί, ετερόν τι χαλεπόν περινοστεί η νόσημα. Ποιον δή τουτο; Το προς Θεον την διάλεξιν πιεϊσθαι προθεμένους, και αύτῷ τὴν δοξολογίαν έναπέμποντας, είτα ἀφέντας τοῦτον, τὸν πλησίον ἔχαστος ἀπολαδεϊν καὶ τὰ κατ' οἶκον διατίθεσθαι, τὰ ἐν ταῖς ἀγοραῖς, τὰ ἐν τῷ δήμφ, τὰ ἐν τοῖς θεάτροις, τὰ ἐν τῷ στρατῷ, καὶ πῶς μὲν ταῦτα διῳκήθη, πῶς δε έχεινα παρεωράθη, και τι το πλεονάζον εν ταίς πραγματείαις, τί δὲ τὸ ἐλλείπον · καὶ ἀπλῶς περὶ πάγτων των χοινών χαλ ίδίων ένταῦθα διαλέγονται. Καὶ ποίας ταῦτα συγγνώμης ἄξια; Καὶ βασιλεῖ μέν τις τῷ ἐπιγείφ διαλεγόμενος, περὶ ἐχείνων μόνων πιείται τον λόγον, περί ων αν έχεινος βουληθείη, καί ών προτείνει ε τάς έρωτήσεις εί δε και ετερόν τι παρά την έχείνου γνώμην ύποδαλείν τολμήσειε, την εσγάτην τιμωρίαν ύποστήσεται · σύ δὲ τῷ βασιλεῖ τῶν βασιλευόντων προσομιλών, φ φρίττοντες λειτουργούσιν [102] άγγελοι, άφεις την πρός αύτον διάλεξιν, περί πηλού, και κόνεως, και άράχνης διαλέγη; Ταύτα γάρ έστι τὰ παρόντα πράγματα. Καὶ πῶς οἶσεις τὴν της χαταφρονήσεως δίχην; τίς δέ σε της το αύτης ίξαιρήσεται τιμωρίας;

Άλλά κακώς, φησί, τὰ τῶν πραγμάτων, καὶ τὰ τῆς πολιτείας διάχεινται, χαλ πολύς ήμιν περλ τούτου ό λόγος, πολύς ὁ άγών. Καὶ τίς ἡ αἰτία; Ἡ τῶν κρατούντων, φησίν, άδουλία. Ούχ ή των χρατούντων άδουλία, άλλὰ ή ήμῶν άμαρτία, ή τῶν πλημμελημάτων είσπραξις. Έχεινη τὰ άνω κάτω πεποίτχεν. έχεινη πάντα τὰ δεινά εἰσήγαγεν, ἐχείνη τοὺς πολέμους ο εξώπλισεν, έχείνη την ήτταν ενήργησεν. Ούχ άλλωθεν ήμιν ό των άνιαρων έσμος ύπερεχέθη, άλλ' ή ἐκ ταύτης τῆς αἰτίας. "Ωστε κᾶν 'Αδραάμ τις ἡ ὁ κρατών, κάν Μωϋσης, κάν Δαυίδ, κάν Σολομών ό σοφώτατος, χάν άπάντων διχαιότερος «άνθρώπων, ήμῶν κακώς διακειμένων, άδιάφορον έχει την πρός τα κακά αίτίαν. Πώς καὶ τίνι τρόπφ; "Ότι εἰ μὲν τῶν παρανομωτάτων είη, και τῶν ἀδουλήτως και ἀτάκτως φεβυμένων, ή ήμων άδουλία και άταξία τον τοιούτον έχαρποφόρησε, τὰ ήμέτερα άμαρτήματα την πληγήν προεξένησε. Το γάρ κατά τάς καρδίας ήμων λαμδάνειν άρχοντας ούδὲν Ετερόν ἐστιν, άλλ' ή τοῦτο, ὅτι πρημαρτηχότες τοιούτου τοῦ προεστηχότος ἐτύχομεν, κάν τε των ξερωμένων ή τις, κάν τε των τάς κοσμικάς διεπόντων έξουσίας Γ. Εί δε και λίαν δίκαιος ή, καλ ούτω δίκαιος, ώστε μέχρι της Μωϋσέως άρετης έληλακέναι, ούχ ή αὐτοῦ μόνου δικαιοσύνη τὰ ἄμετρα τῶν ὑπηκόων συγκαλύψαι δυνήσεται πταίσματα. Καὶ τοῦτο ἐξ αὐτοῦ ἄν τις ἀχριδῶς καταμάθοι τοῦ Μωῦσέως, του πολλά μεν κακοπαθήσαντος ύπερ του Ίσρατλ, πολλήν δὲ την ὑπὲρ αὐτοῦ ἰκεσίαν πρὸς τὸν Θεόν ενστησαμένου, ώστε την επηγγελμένην αυτόν κατακληρονομήσαι γήν : άλλ' έπει ξένον έαυτον ούτος τῆς κατασχέσεως ταίς οίκείαις κατέστησε παρανομίαις, ούχ !σχυσεν ή αύτοῦ δέησις την τοῦ Θεοῦ δικαίαν ψῆφον μεταποιῆσαι παντός τοῦ λαοῦ ἐν τῇ ἐρήμφ κατεστρωμένου. Καίτοι τίς τοῦ Μωῦσέως δικαιότερος; ή τίς παρρησιαστικώτερος πρός τον Θεόν; Ίσχύειν μέν λέγεται διχαίου δέησις, άλλ' ένεργουμένη, τουτέστι, βοηθουμένη τῆ μεταμελεία καὶ ἐπιστροφῆ. ύπερ ων καταδάλλεται. Οξς δε άμετανόητος και άνεπίστροφός έστιν ο τρόπος, πῶς ᾶν ἐπαμῦναι δυνήσεται, αύτῶν ἐχείνων τοῖς ἔργοις ἀντιχοπτόντων 🥫 ;

ε'. Καλτίλέγομεν ἐπλόλοκλήρου λαοῦ παρανομοῦντος τοῦτο συμβαίνειν, ὅπου καλ ἡ τῶν ὀλίγων ὑπηκώων ἀμαρτία, ἡ πολλάκις καλ τοῦ ἐνὸς, τὴν τῶν δικαίως [103] κρατούντων ὑπερακοντίζει παρρησίαν; Καλ τοῦτο πάλιν ἐξ αὐτοῦ ἄν τις κατανοήσειε τοῦ 'Ισραήλ, ὅς ὑπὸ Μωῦσέως δημαγωγούμενος, ἡνίκα πρὸς τὴν τῶν ἀλλος ὑλων παρέδαλε γῆν, καλ τὴν πρὸς αὐτοὺς συνῆρε μάχην, πῶς τινες αὐτῶν μανέντες εἰς τὰς ἐκείνων γυνοῖκας, τὴν πάνδημον ἐκείνην θραῦσιν καλ τὸν δλεθρον κατειργάσαντο.

Έπὶ ένὸς δὲ τὸ τοιοῦτο συμδέδηκεν : ιὑς ἐπὶ "Αχαρ τοῦ τὴν ποιχίλην στολὴν ἀφελομένου τοῦ ἀναθήματος, καὶ κατά τοῦ λαοῦ τὴν τοῦ Θεοῦ ἐκκαύσαντος ὀργήν. 'Αλλ' ίσως τινές τῶν παρόντων τὰ τῆς ἰστορίας ταύτης άγνοούσι. Διά τούτο δεί βραχέα περί ταύτης είπόντα 🖢 ὑπομνῆσαι μὲν τοὺς εἰδότας, διδάξαι δὲ τοὺς άγνοοῦντας. Οὖτος τοίνυν ὁ "Αχαρ εἶς ἐτύγχανε τῶν μετά Ίησοῦ τοῦ Ναυή διαδάντων τὸν Ἰορδάνην, Ἰησοῦ ἐχείνου τοῦ ψήφφ Θεοῦ διαδόχου Μωῦσέως προχεχριμένου, τοῦ εἰχόνα καὶ τύπον ἐπέχοντος τοῦ άληθινου Σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού. "Ωσπερ γάρ έχεἴνος έχ τῆς ἐρήμου διὰ τοῦ Ἰορδάνου εἰς τὴν Υῆν τῆς ἐπαγγελίας τὸν λαὸν διεδίδασεν, οῦτω καὶ ὁ Σωτήρ ήμῶν ἐχ τῆς ἐρήμου τῆς ἀγνωσίας χαὶ τῆς είδωλολατρείας διά τοῦ άγίου καὶ σωτηριώδους βαπτίσμα. τος είς την άνω Ιερουσαλήμ ήμας μετεποίησεν ι, είς την μητέρα των πρωτοτόχων, εν ή της άληθινης καταπαύσεως ηὐτρεπίσθησαν αὶ μοναὶ, ἔνθα ἡ ἀστασίαστος καὶ εἰρηνική διατριδή. Οὐτος τοίνυν τῆ τοῦ προστάττοντος δυνάμει τον λαόν διαδιδάσας, προσέδαλε τη Ίεριχώ, και την ξένην εκείνην πολιορκίαν ἐνεργῶν, ήδη τῶν τειχῶν καταπίπτειν μελλόντων, τί φησι πρός τον λαόν; "Εσται άνάθημα ή πόλις αΰτη, καὶ πάντα ὄσα ἐστὶν ἐν αὐτῆ, Κυρίφ Σαδαὼθ, πλην 'Paù6 την πόρνην, περιποιήσασθε authr. Φυλάξασθε οὖν ἀπὸ τοῦ ἀναθήματος, μήποτε ένθυμηθέντες ύμεῖς λάβητε ἀπ' αὐτοῦ, καὶ ἐκτρίψη εε ήμᾶς. 'Αφιερώθη, φησίν, ἄπαντα τὰ ἐν τἤ πόλει· τοῦτο γὰρ τὸ ἀνάθημα δηλο?. Μή τις οὖν νοσφίσηται των άνατεθέντων Κυρίω τω Θεώ, και έξολο-

a Unus έχχς. Paulo post quinque sexve mss. et Savil. rete δίομαι. Editio Morel. ma e διόμιθα, ut arguitur ex ἀπιδολώ sequenti.

h Alius κατακρατεί. Paulo post alius και αὐτῷ τὴν δουσιωτίαν αναπέμποντας.
Duo προτείνη.

Legendum videtur πολεμίους. Sed omnia exemplaria κόμους habent. Erasmus ita interpretatus est, ac si ποήμους legerit. Panlo post ad vocem ὑπερεχέθη, Savil. in harg. notat ἐπλεόνασε.

Sex mss. άμαρτωλότερος, male, ni fallor; nam bic de liris virtute pracellentibus agitur.

f Unus ἀρχάς. Paulo post unus τὰ ἡμέτερα τῶν ὁπηκόων. 5 Duo ἀντικοτούντων. Unus ἀντισκοτούντων quæ posterior lectio mendum esse videtur. Prior autem non spernenda. Alius, teste Savilio, ἀντιπραττόντων, quæ est yox synonymu.

νοχ synonyms.

h Unus άλλ' είκός τινας των παρόντων ιὰ τῆς Ιστορίας τούτης άγγοείν... περί ταύτης είπόντας.

<sup>1</sup> Unus fua; uerebibacev.

θρεύσει 4 ήμας έχ τῆς γῆς. Ἐπιχίνδυνος ή ἐντολή, πολύ το της ακριδείας του τι προστάσσοντος θεού καλ τοῦ νομοθετοῦντος Ἰησοῦ. Πῶς γάρ οὐκ ἦν ἐντοσούτω πλήθει μή παραδαθήναι τον νόμον τοῦτον, πολλών δντων τῶν συνωθούντων πρὸς τοῦτο ; "Η γάρ τὸ ἀστάθμητον και το φιλοκερδές του δήμου, ή το μη πάντας κατηχόους γενέσθαι τῆς προτεθείσης εντολής, ή ή ποιχιλία των σχύλων χαθάπερ δέλεαρ προχειμένη, χαλ τούς φιλοχτήμονας δελεάζουσα, εύχόλως αν πρός την παράδασιν παρώρμησεν b. 'Αλλ' δμως ό νόμος ούτος έτέθη, καὶ ὑπὲρ κεφαλής ὁ τῆς παραδάσεω; αὐτοῦ κίνδυνος ἐπεκρεμάτθη. Τί οὖν μετὰ τοῦτο; Κατέπεσον τὰ τείχη, καὶ ἐν χερσὶ τῶν πολιορκούντων τὰ τῆς πόλεως έγένετο πάντα. Παντός τοίνυν του λαού την έντολήν ταύτην διατηρούντος, ή του ένδς παράδασις είς απαν τὸ πληθος την του Θεού άνηψεν όργην. Έπλημμέλησαν γάρ, φτοίν, [104] el viol Ίσραή. πλημμέλειαν μεγάλην, καὶ ἐνοσφίσαντο, καὶ ἔλα-Cor ἀπὸ τοῦ ἀναθήματος, καὶ Ελαβεν Άχαρ υἰὸς Χαρμεῖ ἀπὸ τοῦ ἀναθήματος, καὶ ἐθυμώθη ὀργῆ Κύριος ετοίς υίοις Ίσραή λ. Καλ μήνείς ήν ο πλημμελήσας. Πώς ούν έπλημμέλησαν οι υίολ Ίσραήλ, καλ έθυμώθη Κύριος τοῖς υίοῖς Ίσραήλ; Όρặ; πῶς ή τοῦ ἐνὸς ἀμαρτία παντί τῷ λαῷ τὴν τιμωρίαν προεξένησε; πῶς πρὸς τὸ πληθος τὸν Θεὸν ἐξεπολέμωσεν; Έπεὶ ούν τὸ παράνομον ἐπράχθη, καὶ οὐδεὶς ήν ο συνειδώς, πλήν μόνον του τα κρύφια γινώσκοντος Θεού, ή μεν τιμωρία εμελλεν, ό δε πράζας τούτο, καν εδόκει λανθάνειν, άλλ' όμως ύπό του συνειδότος, ώς ύπο πυρός κατεκαίετο. Τάλθε τοίνυν καὶ τῆς άπειλης ό καιρός, καλ του φανερόν γενέσθαι τό άμάρτημα. Άπέστειλε γέρ, φτσίν, Ίησοῦς ἄνδρας ἀπὸ Ίεριχὼ εἰς Γαῖ. Καὶ ἀνέθησαν ἐκεῖ ὡσεὶ τρισχίλιοι ἄνδρες, καὶ ἔφυγον ἀπὸ προσώπου τῶν drδρων Γαϊ, και απέκτειναν απ' αὐτων τριάκοντα καί εξ άνδρας, και άπεδίωξαν αύτούς, και συνέτριψαν αὐτοὺς, καὶ ἐπτοήθη ἡ καγδία τοῦ Λαοῦ, και έγένετο ώσπερ ύδωρ.

ς. "Ορα μιας άμαρτίας είσπραξιν, δρα πληγήν άπαραμύθητον. Είς ἐπλημμέλησε, και είς ἄπαντα τὸν δημον ο θάνατος καὶ ή δειλία ἐπέπεσε. Τί τοῦτο, ὧ φιλάγαθε Δέσποτα; Σύ εἶ μόνος δίχαιος, χαὶ εύθεῖς αἰ χρίσεις σου. Συ έκάστψ κατά τά οίκεῖα έργα άπονέμεις την χρίσιν. Σύ έφης, φιλάνθρωπε, εν τη ίδία ἔκαστον ἀποθανεἴσθαι άμαρτία, καὶ μὴ ₫ ἄλλον ἀντὶ άλλου τιμωρηθήσεσθαι. Τίς ούν αύτη ή δικαία σου ψήφος; Καλά σου τὰ πάντα, Κύριε, και λίαν καλά, γαλ πρός τό συμφέρον ήμιν οίχονομούμενα. Λύμη τίς έστι, φησίν, ή άμαρτία ούχοῦν έχπομπευέσθω διά τῆς τιμωρίας εἰς πάντας, ἴνα μὴ τοὺς πάντας καταλυμήνηται, ΐνα γνόντες πόσην άπειλήν μία παράδασις Ετεχε, φύγωσι την έχ πλειόνων άτελεύτητον χόλασιν. Ίδων ούν, φησέν, ό Ἰησούς την άνυπόστατον φυγήν «, διέρ, ηξε τὰ ίμάτια αύτοῦ, καὶ ἔπεσεν ἐπὶ τὴν Υῆν, έχείνους τούς θρήνους τραγφδών, ούς ή θεία σημαίνει Γραφή. Τί οὖν πρὸς αὐτὸν ὁ Δεσπότης; ᾿Ανάστηθι· lra τι ουτω συμπέπτωκας; Ήμάρτηκεν ο λαός σου, και παρέδη την διαθήκην μου, και ού μή

δυνήσονται οι νίοι Ισραήλ στηναι κατά πρόσωπον των έχθρων αυτων, εως αν έξάρητε το araθημα έξ ύμων αὐτων. Έχηρύχθη τοίνυν εν τῷ λαῷ τούτο, καὶ μηνύεται ύπο Θεού ο την παράδασιν πράξας · συγκατατίθεται ούτος. 'Απεκρίθη γάρ, φησίν, "Αχαρ τῷ Ἰησοῦ, καὶ είπεν· Άληθῶς *ῆμαρτο*ν ėrartlor του Κυρίου Θεου Ἰσραήλ·ουτω καὶ ουτως ἐποίησα. Είδον ἐν τῆ προνομῆ στολὴν ψιλὴν, ποικίλητ, λίατ ταλητ, και διακόσια δίδραχμα άργυρίου, καὶ γ.Ιῶσσαν μίαν γρυσῆν πεντήκοντα διδράχμων, καλ ένθυμηθείς Ελαθον, [105] καλ ίδου ταῦτα έγκέκρυπται έν τῆ γῆ έν τῆ σκηνῆ μου. Πάντα λοιπόν είς φανερόν άγει, έπειδη άψευδη τόν ταῦτα χαταμηνύσαντα ἐώρα, σφοδρόν 5 τε εἶχε τὸν έλέγχοντα μάρτυρα. "Όρα δὲ τὸν ἐπονείδιστον καὶ ὁλέθριον αὐτοῦ θάνατον 'Ανήνεγκε, φησίν, αὐτόν Ίησοῦς εις φάραγγα Άχὼρ, καὶ τοὺς νίοὺς αὐτοῦ, και τὰς θυγατέρας αὐτοῦ, και τοὺς μόσχους αύτοῦ, και τὰ ὑποζύγια αὐτοῦ, και πάντα τὰ πρό-Cata αὐτοῦ, καὶ τὴν σκηνὴν αὐτοῦ, καὶ πάντα δσα υπήρχον αυτφ και έλιθοθόλησαν αυτά κας Ίσραήλ ἐν λίθοις. Αὐτη τῆς παρανομίας ἡ ἀνταπόδοσις, ούτως ή του Θεού άξέκαστός έστι δίκη. Τοῦτο τοίνυν είδότες, οίχείων άμαρτημάτων είσπραξιν την των άνιαρων Εφοδον λογιζώμεθα καλ καθ' έκάστην τὰ ἐπυτῶν ἐξετάζοντες ἐγκλήματα, μἡ ἐτέροις. άλλ' ήμιν αύτοις την τούτων περιάπτωμεν αίτίαν. Ού γάρ ή τῶν ἀρχόντων μόνον ἀπροσεξία, ἀλλὰ πολλῷ μάλλον τὰ ήμέτερα πταίσματα τὰ κακὰ συνεισήγαγεν. Ούτω τοίνον ένταῦθα παραγινόμενος ἔχαστος, χαὶ τὰ οίχεια λογιζόμενος παραπτώματα, ούτε έτερον μέμψοιτο, καλ μετά τῆς προσηκούσης εὐταξίας τὴν παρούσαν άναπέμψοι ε δοξολογίαν. "Εστι δε ή παρ' ήμων άπαιτουμένη εύταξία τοιαύτη · πρῶτον μέν, συντετριμμένη καρδία προσέρχεσθαι τῷ Θεῷ, ἔπειτα καλ τὸ τῆς χαρδίας ἡθος διὰ τοῦ φαινομένου σχήματος ύποδειχνύειν, διά της στάσεως, διά της των χειρών εύταξίας, διά τῆς πραείας καλ συνεσταλμένης φωνῆς. Εύχολον γάρ τοῦτο, καὶ παντὶ τῷ βουλομένῳ δυνατόν. Πῶς οὖν εἰς πάντας κατορθωθήσεται; Θῶμεν έαυτοίς νόμον, καλ είπωμεν ότι κοινωφελής έντολή κατεδλήθη, καλ δεί πάντας ήμας τοιαύτης μετασχείν ώφελείας. Διά τουτο καλ τάς άτάκτους κατασιγάσω. μεν φωνάς, και τά των χειρών καταστείλωμεν ήθη ί, δεδεμένας ταύτας παριστάνοντες τῷ Θεῷ, καὶ μή τοξς άκόσμοις έπαιρομένας νεύμασι. Μισεί γάρ τουτο καὶ ἀποστρέφεται ὁ Θεὸς. ὥσπερ τὸν συνεσταλμένον άγαπά και προσίεται. Έπι τίνα γέρ; φησίν, έπι-6.1έψω, d.1.1 ή έπι τέν πρᾶον και ήσύχιον, και τρέμοντά μου τους λόγους; Είπωμεν άλληλοις, ότι ού βούλεται αύτῷ προσδιαλεγομένους ήμᾶς καὶ ἐαυτοίς προσομιλείν, οὐδὲ ἀφέντας τὴν πρὸς αὐτὸν διάλεξιν, τάς τῶν παρόντων ἀνακινεῖν συντυχίας, καὶ τῷ βορδόρῳ τοὺς μαργαρίτας ἀναφύρειν. "Υδριν γὰρ οίχειαν, και ού δοξολογίαν το τοιούτον ήγειται. Κάν τις βουληθείη ταύτην παραδηναι την έντολην, έπιστομίσωμεν i, ώς επίδουλον της ήμετέρας σωτηρία; ἀποδιώζωμεν, έξω των περιδόλων της άγίας έχχλησίας εκδάλωμεν. Ούτω γάρ ποιούντες, τά μεν πρότερα άμαρτήματα ραδίως άπον:ψόμεθα, αὐτὸν δὲ τὸν Δεσπό-

Duo έξολοθρεύση. Infra παραδαθήναι. In hanc vocem notal Savil. in marg. γρ. παραδιασύηναι.
b Unus παράδαστο ἐξεκαλέσατο. ᾿Αλλ' όμως ὁ νόμος οῦτως.

Mox aliquot mss. ἀπεχρεμάσθη.

Unus δργή Κυρίου, alque ita legit Erasmus. d Quinque mes άλλον άντιτιμωρηθήσεσθαι έτέρου

Τὴν ἀνυπόστατον φυγήν. Erasmus vertit, fugam sisti non posse. At dubitari polest, an ea sit Chrysost. meus. 'Ανυπόστατον φυτήν forte verti posset, fugam cujus causa vel ma-teria non appareba!,

<sup>1</sup> Προνομή στολήν ποικίλην λίαν καλήν. Duo alil προνομή ψιλήν ποιχίλην μίαν καλήν. Erasmus priorem secutus lectionem, μίαν καλήν legit.

5 Unus ἀσφαίη.

h Unus αναπέμψοιτο. Alius την πρέπουσαν αναπέμψοιτο, non male.

Alius καὶ τὴν τῶν χειρῶν καταστείλωμεν συνήθειαν.

i Unus έντολήν, έπιτιμήσωμεν.

erat Israelitas transmisisset, admovissetque exercitum contra Jericho, novam illam et admirandam obsidionem moliens, mox ruituris mænibus, quid loquitur apud populum? Erit anathema hæc civitas: et quidquid est in ea, Domino Sabaoth, excepta Raab meretrice, hanc servabitis. Cavete igitur ab anathemate, ne quando cogitantes sumatis ex eo, et perdatis nos (Josue 6. 17. 18). Consecrata sunt, inquit, omnia quæ sunt in civitate: nam id sonat anathema. Ne quis igitur suffuretur ex iis quæ consecrata sunt Domino Deo, nosque disperdat e terra. Periculosum erat præceptum, multa diligentia tum Dei præcipientis, tum legem serentis Jesu. Qui enim sieri potuit, ut in tanta multitudine non violaretur hac lex, cum multæ res essent, que huc impellerent? Nam vel instabilitas ejus populi lucrique cupiditas, vel quod non omnes audivissent edici præceptum, vel spoliorum pretium velut esca objecta, habendique avidos illectans, facile ad legis transgressionem perpulisset. Et tamen ea lex erat lata, atque eorum capiti transgressionis periculum imminebat. Quid igitur post hæc? Conciderunt mænia, et quidquid erat in civitate venit in manus obsidentium. Itaque cum universus populus servaret boc præceptum, unius prævaricatio in universam multitudinem concitavit iram Dei. Peccaverunt, inquit, fili Israel peccatum magnum, et suffurati sunt, et sumperunt ex anathemate, et sumpsit Achar filius Charmi ex mathemate, et indignata est ira Domini filiis Israel (los. 7. 1). Atqui unus erat qui peccaverat. Quomodo igitur peccaverunt filii Israel, ac Dominus iratus est fliis Israel? Vides quomodo unius peccatum toti populo vindictam accersiit? quomodo Deum adversus multitudinem hostem reddidit? Quoniam igitur fuerat perpetrata legis transgressio, neque quisquam erat conscius, præter solum Deum qui novit occulta, ultio quidem differebatur : cæterum qui hoc perpetrarat, tametsi videbatur latere, tamen a conscientia velut ab igne urebatur. Venit igitur tempus quo fieret quod comminatus fuerat Deus, quoque peccatum veniret in propatulum. Misit, inquit, Jesus viros ab Jericho in Gai. Et ascenderunt illuc viri sere ter mille, sugeruntque a facie viforum Gai, et occiderunt ex illis viros triginta sex, et persequuti sunt eos, et conciderunt illos, et expavit cor populi, factumque est velut aqua (Jos.

6. Vide unius peccati pænam, vide plagam acerbissimam. Unus peccarat, et in populum universum mors ac trepidatio irruit. Quid hoc, o bone Domine? Tu solus justus, et recta judicia tua. Tu cuique secundum propria facta reddis judicium. Tu, humani generis amator, dixeras in suo quemque peccato moriturum, nec alium pro alio daturum pænas. Quod igitur hoc est tuum justum judicium? Bona sunt tua omnia, Domine, et valde bona, et ad nostram utiliatem dispensata. Lues quædam, inquit, est peccatum: ergo per ultionem evulgetur ac traducatur apud omnes, ne corrumpat omnes, ut ubi cognoverint quantas minas una pepererit transgressio, fugiant longe gratiorem æternamque vindictam. Videns igitur, in-

quit, Jesus fugam cujus causa ignota erat sisti non posse, discidit vestimenta sua, ac prostratus est in terram, ea lugubriter lamenta proferens, que narrat divina Scriptura. Quid igitur illi respondit Dominus? Surge; cur ita prostratus jaces? Peccavit populus tuus. transgressus est pactum meum, nec poterunt stare filis Israel contra faciem hostium suorum, donec sustuleritis anathema ex vobis ipsis (Jos. 7. 10. 12). Prædicatur igitur hoc in populo, et a Deo proditur, qui hoc perpetrarat : ille fatetur. Respondit enim, inquit, Achar Jesu dicens: Vere peccavi in conspectu Domini Dei Israel; sic et sic seci. Videbam in præda stolam variegatam unam (a) pulchram, ducentaque argenti didrachma, ct linguam unam auream quinquaginta didrackmorum, et concupiscens cepi, et ecce hae desossa suns humi in tabernaculo meo (Ibid. v. 20; 21).Omnia jam in apertum profert, posteaquam perspexit illum omnia sine mendacio indicasse, nec diffisus est testi seipsum prodenti. Vide autem probrosam ac perniciosam illius mortem : Subduxit, inquit, Jesus Achar in convallem Achor, et filios et filias ejus, et vitulos ejus, et jumenta ejus, et omnes oves ejus, et tentorium ejus, et omnia quæcumque possidebat : et lapidibus obruit en omnis populus Israel (Jos. 7. 24. 25). Hoc transgressionis præmium, talis Dei vindicta, quæ evitari non potest. Hee itaque scientes, cogitemus molestias a nostris peccatis invehi, singulisque diebus nostra examinantes crimina, non aliis, sed nobis ipsis causam adscribamus. Nec enim magistratuum modo negligentia, sed multo magis nostra delicta mala accersierunt. Sie itaque hue adveniens sua quisque examinet delicta, nec alium incuset, et præsentem glorificationem cum ritu decenti emittat. Quod autem exigitur ad modestiam, hoc est: primum, corde contrito accedere ad Deum: deinde cordis affectum ipso visibili habitu declarare, item standi modo, n:anuum decora compositione, placida demissaque voce. Nam id faci'e est, et potest quisquis volucrit. Qui fiet igitur, ut omnes suo fungantur officio? Ponamus nobis ipsis legem dicamusque, In publicam utilitatem lex prodita est, et hujus utilitatis oportet nos omnes esse participes. Quapropter et indecoras voces premamus, manuumque gesticulationes corripiamus, has conjunctas exhibentes Deo, nec incompositis motibus attollantur. Odit enim hoc Deus et aversatur, sicut contra compositum ac modestum amat expetitque: Ad quem, inquit, respiciam, nisi ad mansuetum et quietum, et trementem verba mea (Isai. 66. 2)? Dicamus aliis alii : Non vult Deus, ut simul cum ipso loquamur, et inter nos fabulemur, nec patitur, ut ipsum alloqui intermittentes præsentium confabulationes suscitemus. cœnoque margaritas contaminemus. Siquidem hoc suam contumeliam esse ducit, non glorificationem. Quod si quis voluerit hoc præceptum præterire, obturemus illi os, tamquam salutis insidiatorem expel-

<sup>(</sup>a) In Grace , στολήν ψιλήν ποικίλην. In hunc locum notat savil. : « Florens retinet lectionem Romanam, փոկի առաևկս, inducto. στολήν , vertitque ex veteri Glossario , tenue Labyl , nicum. »

lamus, et ecclesiæ sanctæ septis ejiciamus. Hoc si secerimus, nostra quidem peccata superiora facile diluemus, ipsum autem Dominum habebimus in medio nostrum una cum sanctis angelis choros agentem, et vique modestiæ coronas distribuentem. Quoniam suim est humanus ac munificus, gaudens de nostra salute; ideo oblectans sese bonis nostris cælorum regnum promisit, et vitæ incorruptibilis consortium, omniaque bona præparavit, volens nos in his habere tabernacula 1: quæ nobis omnibus contingat assequi, gratia et humanitate Domini nostri Jesu Christi, quicum decet gloria, imperium, honor et adoratio Patri et sancto Spiritui, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

## EJUSDEM HOMILIA II.

In dictum illud Isaiæ prophetæ, Factum est anno, quo mortuus est Ozias rex, vidi Dominum sedentem in sotio excelso et elevato (Isai. 6. 1); et quod neque tempus, neque unum elementum divinarum Scripturarum oporteat prætereurrere.

1. Suis de illorum studio audiendi verbum Dei gratulatur Chrysostomus; ipsius modestia et erga suos amor. — Gaudeo conspiciens vos ad audienda sacra eloquia concurrentes, idque indicium esse maximum judico vestri in Dei cultu ac pietate progressus. Quemadmodum enim appetentia cibi corporis bonam valetudinem declarat, sic et sermones appetere spirituales, animæ sanitatem arguit. Gaudeo quidem igitur propter hoc: cæterum vereor ne forte non possim aliquid adlerre dignum isto vestro desiderio. Sic et mater amans dolet, quoties lactentem liabens puerum, non potest illi largiter præbere lactis fontem : attamen quamquam lacte caret, mammam tamen dat, ille vero acceptam trahit sugitque, et ore papillam refrigescentem calefaciens, plus quam erat elicit alimenti: mater vero dolet quidem dum ipsius distenduntur ubera, nec tamen repellit puerum: mater enim est, et omnia præoptat perpeti potius, quam ut partum suum contristet. Itaque si matres erga fœtus suos tantum exhibent amorem, multo magis oportet nos erga vestram caritatem similiter affectos esse. Nam spiritus partus vehementiores sunt quam naturæ. Itaque tametsi nobis mensa multam habet penuriam, ne sic quidem eam occultabimus, sed nostra omnia in medium proferentes apponemus vobis. Quod si paucula hæc sunt viliaque, præbehimus tamen. Nam et ille ' cui talentum erat creditum, non quia quinque talenta non tulit, ob id incusatus est, sed quod unum illud desoderit, quod acceperat, dedit pænas ( Matth. 25. 24. sqq. ). Siquidem hoc est quod quæritur apud Deum et apud homines, non multane aut pauca deponas, sed ne oblationem offeras facultatibus inferio-1em. Audistis nuper cum nobis datum esset hoc ho-

noris, ut apud caritatem vestram dissereremus, Psalmum illum legentibus nobis, qui peccatorem e sacris septis ejiciens, angelos supernasque virtutes hortabatur ad laudandum universorum Deum. Vultis igitur et hodie idem angelicum melos i audiamus, prope illic alicubi astantes? Mihi certe videtur. Nam si homines scelerati dum choreas agunt in foro, in profunda caligine nocteque intempesta meretricias cantilenas mollesque canentes cant'ones, totam civitatem nobis excitant, et ad sese convertunt : nos cælestium populorum supernis choris Regem universi celebrantibus non occurremus, non audiemus divinam illam ac beatam vocem? Et quæ nobis dabitur venia? Sed quomodo, inquis, licet audire? Si in ipsum ascenderimus cælum, etsi non corpore, mente tamen : etsi minus præsentia, certe cogitatione. Nam corpus quoniam terrestre est ac grave natura, manet in terris: anima vero ab hac necessitate est libera, facillimeque ad altissima longissimeque semota loca advolat : ita ut etiam si velit ad extremos orbis terminos pervenire, aut in cælum ascendere, nihil sit quod vetet: adeo ipsi leves cogitationum alas dedit Deus. Nec tantum alas leves dedit, verum et oculos largitus est, multo quam corporis perspicaciores. Nam corporis aspectus, si quidem per vacuum aerem feratur, ad longum intervallum progreditur : quod si in exignum corpus impegerit, non aliter quam fluxus qui ferebatur, obstaculo repulsus, denuo retrorsum avertitur: verum animi oculi etiamsi parietes, etiamsi mœnia, etiamsi montium moles, etiamsi cælorum corpora compererint obstantia, omnia facile prætercurrunt. Attamen cum tantam habeat celeritatem et oculorum aciem anima, non ex sese sufficiens est ad intelligentiam rerum cælestium, sed opus illo habet qui ipsam manu deducat. Faciamus igitur quod in regum palatiis facere solent, qui cupiunt éa videre. Quid autem illi faciunt? Ubi quæsierint eum cui claves commissæ sunt, illum adeunt, alloquuntur et supplicant, frequenter et pecuniam numerant, ut ipsis gratificetur. Adeamus ergo et nos unum eorum, quibus cælestes portæ commissæ sunt, appellemus, supplicemus, pro pecunia promptam voluntatem sincerumque affectum exhibeamus. Et si ille mercedem hanc acceperit, manu nostra apprehensa per omnia circumducet, non illam ostendens regiam, sed ipsum Regem in solio sedentem, adstantibus exercitibus exercituumque ducibus, assistentibus innumerabilium angelorum et archangelorum millibus ; omnia diligenter nobis ostendet, quatenus nobis videre licet. Quis igitur est iste cui hæc functio commissa est, quam sequentes nunc volumus ingredi ? Isaias, prophetarum vocalissimus. Ergo necesse est, ut hunc alloquamur.

Scripturæ quomodo audiendæ. — Agite, sequamini composito gradu incedentes, multo cum silentio: ne quis ingrediatur curis onustus mundanis, ne quis animi dubius, ne quis attonitus: verum hæc omnia foris ante ostium deponamus omnes, atque ita demum

<sup>1</sup> Unus habet, volens nos in his habere tabernacula in acternum.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Savil... Nostra omma in medium proferentes apponemus vobis, exigua quidem et minimi pretii, metuentes damnatiouis periculum, si quidem et ille, etc.

<sup>1</sup> Unus legit, mysticum melos.

την είς μέσον ξξομεν μετά τῶν άγίων άγγέλων συγγορεύοντα, και ἐκάστω τοὺς τῆς εὐταξίας ἀπονέμοντα στεφάνους. Έπει γάρ έστι φιλάνθρωπος καί μεγαλόδωρος, και χαίρει έπι τη ήμετέρα σωτηρία, διά τούτο ἐπιτερπόμενος τοῖς ἡμῶν καλοῖς καὶ βασιλείαν οὐρανῶν ἐπηγγείλατο, καὶ ζωῆς ἀκηράτου μέθεξιν, και πάντα τὰ άγαθὰ προητοίμασε, βουλόμενος ήμας ἐν τούτοις κατασκηνῶσα: • · ὧν γένοιτο πάντας ήμας επιτυχείν, [106] χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ήμων Ίησου Χριστού, μεθ' ού πρέπει δόξα, εράτος, τιμή, και προσκύνησις τῷ Πατρί και τῷ άγίω Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν ειώνων. Άμήν.

# TOY AYTOY OMINIA B'.

Είς το βητέν του προφήτου Ήσαίου το λέγον. Kal έγένετο τοῦ ένιαυτοῦ, οδ ἀπέθανεν 'Οζίας ὁ βασιλεὺς, είδον τὸν Κύριον παθήμενον έπὶ θρότου ψψη. Ιοῦ και ἐπηρμέτου · και ὅτι οὐ δεῖ χρόνον, οὐδὲ στοιχεῖον εν παρατρέχειν των θείων Γραφων.

α'. Χαίρω συντρέχοντας ύμας όρων πρός την άκρόασιν των θείων λογίων, και τεκμήριον μέγιστον τουτο ποιούμαι της κατά θεὸν ύμων προκοπής. "Ωσπερ γάρ τό πεινήν σωματικής έστιν εύεξίας σημείον b, ούτω τὸ λόγων ἐρἄν πνευματιχών ψυχιχῆς ὑγιείας σημεϊόν έστι. Χαίρω μέν οὖν διά τοῦτο · δέδοικα δὲ μήποτε τῆς ἐπιθυμίας ταύτης οὐδὲν ἄξιον δυνηθῶ παρασχείν. ()ύτω που καλ μήτηρ όδυναται φιλόστοργος, όταν ύπομάζιον Εχουσα παίδα, τὰς τοῦ γάλακτος πηγάς μή δύνηται άφθόνως παρασχείν αύτῷ άλλ' ὅμως καὶ ένδεως ξγουσα τον μαστόν επιδίδωσιν, ό δε λαδών ίλχει και κατατείνει, και τῷ στόματι κατεψυγμένην θερμαίνων την θήλην, πλείω της ούσης έκκαλείται την τροφήν τη δε μήτηρ άλγει μέν κατατεινομένων αύτης των μαζών, ούκ άπωθείται δὲ τὸ παιδίον : μήτηρ γάρ έστι, καὶ πάντα ἄν Ελοιτο παθείν μαλλον, ή λυπήσαι το τεχθέν. Εί ουν μητέρες περί τα έγγονα ο ούτως είσι φιλόστοργοι, πολλώ μάλλον ήμας περί την ύμετέραν άγάπην ούτω διακείσθαι χρή. Των γάρ τῆς φύσεως θερμότεραι αί τοῦ πνεύματος ἀδῖνές είσιν. "Δπε εί και πολλής ήμιν πενίας ή τράπεζα γέμει, ούδε ούτως αύτην άποκρύψομεν, άλλα πάντα είς μέσον τὰ παρ' ἡμῶν φέροντες χαταθήσομεν ὑμίν. Εί δὲ μικρά ταυτα και εύτελη, άλλ' όμως παρέχομεν. Έπει κάκείνος 4 ό το τάλαντον έμπεστευθείς, ούχ ότι μή πίντε προσήνεγκε τάλαντα, διά τοῦτο ἐνεκαλεῖτο, άλλ' ότι και το έν κατέχωσεν, όπερ έλαδε, διά τοῦτο δίκην εδίδου. Το γάρ ζητούμενον παρά τῷ Θεῷ καὶ άνθρώποις, ούχ όλίγα ή πολλά χαταθεϊναι, άλλά μηέλάττω την είσφορίν ένεγχεϊν. Ήχούσατε πρώην, ότε πρός την ύμετέραν άγάπην διαλεχθήναι κατηξιώθημεν, τον ψαλμόν έχείνον άναγινωσκόντων ήμῶν, ὅς τὸν άμαρτωλὸν των ίερων περιδόλων εκδάλλων, άγγέλοις και ταίς άνω δυνάμεσιν εύφημεζν ο παρεκελεύετο τον των όλων θεόν. Βούλεσθε ούν και σήμερον αύτου του άγγελικού

μέλους ἀχούσωμεν, ἐγγύς που παραστάντες ἐχεί; "Εμοιγε δοχεί. Εί γλρ άνθρωποι μιαροί χορούς [107] ίστάντες ' ἐπὶ τῆς ἀγορᾶς, ἐν σχότει βαθεί χαὶ ἀωρλ τῶν γυχτῶν πορνικὰ ἄσματα χαὶ χεχλασμένα **ἄδοντες** μέλη, πάσαν άναπτεροῦσι τὴν πόλιν ἡμῶν, καὶ πρὸς έαυτούς επιστρέφουσιν ήμεζς των επουρανίων δήμων, των άνω χορών τον βασιλέα τοῦδε τοῦ παντός άνυμνούντων ού συνδραμούμεθα, ώστε άχοῦται τῆς θείας έχείνης χαι μαχαρίας φωνής; Και τίς αν ήμιν γένοιτο συγγνώμη; Καλ πῶς Εστιν ἀκοῦσαι; φησίν. Είς αύτον άνελθόντας τον ούρανον, εί και μή ε τῷ σώματι, άλλά τῷ φρονήματι : εί καὶ μἡ τἢ παρουσία, άλλά τη διανοία. Το μέν γάρ σώμα γεώδες δν καί βαρύ, κάτω πέψυκε μένειν ή δε ψυχή τῆς ἀνάγκης ταύτης άπήλλακται, και τοίς ύψηλοτάτοις και μετεωροτάτοις χωρίοις ε ραδίως εφίπταται . ώστε κάν είς αύτας θελήση της οίχουμένης τας έσχατιας έλθειν, καί είς τον ούρανον άναδηναι, το κωλύον ούθέν ουτως αύτη χουφα τὰ πτερὰ τῶν λογισμῶν δέδωχεν ό Θεός. Ού πτερά δε χουφα δέδωχε μόνον, άλλα χαλ όφθαλμούς έχαρίσατο πολλώ τοῦ σώματο; ι όξύτερον βλέποντας. Ή μὲν γὰρ τοῦ σώματος δψις, ἄν μὲν διά χενοῦ φέρηται τοῦ ἀέρος, μέχρι πολλοῦ τοῦ διαστήματος πρόεισιν αν δέ μιχρφ προσπέση σώματι, χαθάπερ βεῦμα φερόμενον άναχαιτισθέν, εἰς τοὐπίσω πάλιν ἀποστρέφεται · οί δὲ τῆς ψυχῆς ὀφθαλμολ, κᾶν τοίχους, καν τείχη, καν όρων μεγέθη, καν αύτα των ούρανών ευρωσιν αύτοις άπαντώντα τὰ σώματα, πάντα παραδραμούνται έφδίως. 'Αλλ' δμως ούτω καλ ταχυτήτος και όξυωπίας έχουσα ή ψυχή, ούκ έστιν αὐτάρχης πρὸς τὴν τῶν οὐρανίων χατανόησιν αὐτὴ καθ' έαυτην, άλλά τοῦ χειραγωγήσοντος αὐτην δεῖται. Ποιήσωμεν ούν όπερ οι τάς βασιλικάς αύλάς επιθυμούντες ίδειν Ι ποιούσι. Τί δαλ έχεινοι ποιούσι; Ζητήσαντες τον τά κλείθρα των θυρών έγκεχειρισμένον, έχείνω προσέρχονται καλ διαλέγονται καλ Ικετεύουσι. πολλάκις όξ και άργύριον καταδάλλουσιν, ώστε δουναι αύτοις την χάριν. Προσέλθωμεν ούν και ήμεις τινι τῶν k τὰς πύλας ἐπιτετραμμένων τὰς οὐρανίους, καλ διαλεχθώμεν, Ικετεύσωμεν, άντ' άργυρίου προα!ρεσιν επιδειξώμεθα καλ διάθεσιν είλικρινη. Κάν τουτον έχεινος λάδη τον μισθόν, της χειρός ήμων λαδόμενος, πανταχοῦ περιηγήσεται, ούχ αύτὰ δειχνύς τὰ βασίλεια, ἀλλ' αὐτὸν χαθήμενον τὸν βασιλέα, τῶν στρατευμάτων παρόντων, καὶ τῶν ἀρχιστρατήγων παρεστώτων, των μυριάδων των άγγελικών, των χιλιάδων των άρχαγγελικών πάντα ήμιν επιδείξει μετ' άχριδείας, ώς ήμιν ίδειν δυνατόν. Τίς ούν έστιν ούτος; τίς ό το μέρος τουτο έμπεπιστευμένος, χαθ' δ βουλόμεθα νῦν εἰσελθεῖν; Ἡσατας, ὁ τῶν προφητῶν

μεγαλοφωνότατος. Ούκοῦν ἀνάγκη τούτιρ διαλεχθῆναι. Άλλ' ἔπεσθε κατεσταλμένφ φυθμῷ βαδίζοντες μετὰ ήσυχίας πολλής. Μηδείς φροντίδας έχων βιωτικάς είσίτω, μηδείς μετέωρος, μήτε έπτοημένος, άλλά [108] ταύτα πάντα έξω πρώτων θυρῶν ἀποθέμενοι, πάντες

δ Alius τὸν οὐρανὸν, εἰ δυνατόν εἰ καὶ μή. h Unus και πυρρωτάτοις χωρίοις.

περί.
Quidam mss. άλλ' ήμεῖς ένὶ τῶν et sic legisse videtur

<sup>•</sup> L'aus èv τούτοις δι' αίωνος κατασκηνώσαι. Σημείον deest in quatuor miss. Paulo post duo miss. Γείρω μεν οδν. Editi et alii codices χαίρου εν οδν, perperam, πί iquet. Ibidem Morel. της ἐπιθυμίας. Savil. της προθυpiar uterque bene.
Aliquot ms. Exyova.

<sup>4</sup> Savil. υμίν και μικρά όντα ταυτα και εύτελη, τον της απαιρίστως ύφορώμενοι κίνδυνον έπει κάκείνος. Infra pro διαν έδιδου, unus δίκην έδωκε.

\* Usus συνευφημείν. Unus infra τοῦ μυστικοῦ μέλους, aque ita legit Erasmas. Alii τοῦ ἀγγαλικοῦ μέλους.

f Aliquot mes. ίστωντες, et mox έν σχότω βαθεί και άω-ρία, et paulo post πάσαν άναπετάζουσι την πόλιν. Infra duo . συνδραμούμεθα; ούχ άχουσώμεθα.

i Forte των του σώματος. Paulo post unus διά κενού φαί-

<sup>)</sup> Aliquot mss. δπερ οι τὰς βασιλικὰς αὐλὰς ἐπιθυμοῦντες. Εσιτί δ περί τὰς βασιλικὰς αὐλὰς οι ἐπιθυμοῦντες ίδεῖν. Le-ctio editorum vitiata, ut puto, fuit, mutato ὅπερ οι in δ

ούτως είσίωμεν. Είς βασίλεια γάρ \* είσερχόμεθα τῶν ούρανων, άστραπτόντων επιδαίνομεν χωρίων. Πολλής τά ἔνδον γέμει σιγῆς καὶ μυστηρίων ἀπορρήτων.

β'. 'Αλλά προσέχετε μετά άκριδείας: ή γάρτων Γραφων ανάγνωσις των ούρανων έστιν ανοιξις. Και έγέrετο, φησί, τοῦ ἐνιαυτοῦ, οὖ ἀπέθανεν Όζιας ό βασιλεύς, είδαν τὰν Κύριον καθήμενον ἐπὶ θρόνου ύψη λοῦ και ἐπηρμένου. Είδες εὐγνώμονος οἰκέτου φιλοφροσύνην; Εύθέως ήμας παρά τον θρόνον είσήγαγε τον βασιλικόν, ού μακράς πρότερον περιαγαγών εἰσόδους, άλλ' όμοῦ τε τὰς πύλας ἡνέωξε, καὶ καταντικρύ τὸν βασιλέα καθήμενον ἔδειξε. Καὶ τὰ Σεραφείμ, φησίν, είστήκεισαν κύκλφ αὐτοῦ· Εξ πτέcures τῷ erl, καl εξ πτέρυγες τῷ erl· καl ταis μέν δυσί κατεκάλυπτον το πρόσωπον δ. καί ταῖς δυσί τους πύδας, και ταῖς δυσίν ἐπέταντο, καί έκεκραγον έτερος πρόν τον έτερον, και έλεγον. Αγιος, ἄγιος, ἄγιος, Κύριος Σαθαώθ.

Όντως ἄγιος, δτι τοσούτων καὶ τηλικούτων μυστηρίων κατηξίωσε την ήμετέραν φύσιν, ότι τοιούτων ίμας εποίησεν απορρήτων χοινωνούς. Φρίχη με χαὶ τρόμος μεταξύ Ελαδε της ώδης ταύτης. Και τί θαυμαστόν, εί έμε τον πήλινον και τον άπο γης, όπου γε καλ αὐτὰς τὰς ἄνω δυνάμεις διαπαντός μεγίστη Εχπληξις χατέχει; Διά τοῦτο γοῦν ἀποστρέφουσι τὰς δύεις, καλ τάς πτέρυγας άντι τείχους προδάλλονται, τλς ἐχείθεν ἀχτίνας μἡ φέρουσαι. Καίτοι, φησί, συγκατάδασις ήν το φαινόμενον. Πώς ούν ούκ ήνεγκαν; Έμοι ταύτα λέγεις; Είπε τοις την απόρρητον και μαχαρίαν πολυπραγμονούσι φύσιν, τοίς τὰ ἀτόλμητα τολμώσι. Τὰ Σεραφείμ οὐδὲ συγκατάδατιν ἐτόλμησαν ε ίδειν, άνθρωπος δε ετόλμησεν είπειν, μάλλον δε άνθρωπος είς νοῦν λαδείν ετόλμησεν, ὅτι τὴν φύσιν την άχραιφνη την καλ τοις Χερουδελμ άθεώρητον δύναται μετ' άχριδείας ίδεῖν, χαὶ σαφώς; Φρίξον, οὐρανέ, ἔχστηθι, γή· μείζονα ταῦτα ἐχείνων τὰ τολμήματα. "Α μέν γάρ τότε ήσέδουν έχεῖνοι, καὶ νῦν ασεδούσιν ούτοι. Την γάρ κτίσιν προσκυνούσιν όμοίως\* ο δε έπενόησαν ούτοι νύν, ούδεις των τότε άνθρώπων ούτε είπειν, ούτε άχουσαι ετόλμησε. Τί λέγεις; Συγκατάδασις ήν το φαινόμενον; Ναὶ, άλλὰ Θεοῦ συγχατάδατις. Εί γάρ ὁ πολλήν παρόησίαν έχων πρός τὸν Θεὸν Δανιήλ ἄγγελον συγκαταδάντα αὐτῷ Ιδεῖν ούχ ὑπέμεινεν, ἀλλ' ἔπεσε καὶ πρηνής ἔκειτο, τῶν συνδέσμων της δψεως αύτοῦ λυθέντων ά ύπο της δόξης έχείνης τί θαυμαστόν, εί τὰ Σεραφείμ έξεπλάγη, ούκ ένεγκόντα την δόξαν έκείνην όραν; Ού γάρ τοσούτον του Δανιήλ πρός τον άγγελον το μέσον, öσον τοῦ Θεοῦ πρὸς τὰς δυνάμεις ἐχείνας. 'Αλλ' ἴνα μή και ήμεις έπι πλείον τοις θαύμασι τούτοις ένδιατρίδοντες, είς θάμδος εμδάλωμεν ύμων την ψυχην, φέρε επί την άρχην της ιστορίας τον λόγον [109] επιστρέψαντες, ταπεινοτέροις αύτην ψυχαγωγήσωμεν διηγήμασι\*. Καὶ ἐγένετο τοῦ ἐνιαυτοῦ, οδ ἀπέθανεν Όζιας ο βασιλεύς. "Αξιον πρώτον επιζητήσαι, τίνος

 Qualuor mss. έξω πρὸ τῶν θυρῶν ἀποθέμενοι πάντες. είς βασιλείαν γάρ, et sic legit Erasmus. Morel. et Savil. είς βασίλεια γάρ.

b Unus τὸ πρόσωπον έαυτῶν. e Quinque niss. ήνεγκαν, et sic legit Erasmus. Paulo post quidam είς νούν βαλέσθαι.

d Unus αὐτῷ παραλυθέντων. Paulo post unus εἰ τὰ Σεραγείμ συγχαλύπτει τὰς όψεις, οὐκ ἐνεγκόντα τὴν δόξαν ἐκείνην ίδειν; ού γάρ.

e Quatuor mss. Ιστορίας ἐπιστρέψωμεν, ταπεινοτέροις αυτήν ψυχαγωγούντες διηγήμασι. Sicque legisse videtur Erasmus. Sed secundum utramque lectionem eodem redit scn-teutia. Unus habet ἀσραλεστέροις ὑμᾶς ψυχαγ.

ενεχεν τὸν χρόνον ήμιν ο προφήτης επισημι ού γάρ άπλῶς οὐδὲ εἰκῆ τοῦτο ποιεῖ. Τὰ γάρ τι φητών στόματα του θεού έστι στόμα · τὸ δὲ · στόμα οὐδὲν ἄν εἴποι παρέργως. Μὴ **τοίνι** ήμεῖς παρέργως ἀκούωμεν. Εὶ γὰρ οἰ τὰ <sub>[</sub> άνορύττοντες ούδε τὰ μικρά ψήγματα παρατρ: άλλ' ὅταν χρυσίτιδος ἐπιλάδωνται φλεδός, τ άχριδώς περισχοπούσι πόσφ μάλλον έπλ το φων τούτο ποιείν ήμας χρή; Καίτοι γε επί τάλλων σφόδρα δυσθήρατος ή τῶν ζητουμένο ευρεσις. Έπειδή γάρ και τα μέταλλα γή, και σίον οὐδὲν ἔτερόν ἐστιν ἢ γῆ, καὶ ἡ κοινωνία σεως των ζητουμένων χλέπτει τάς δψεις. άλ ούδὲ οῦτως ἀφίστανται ἐκεῖνοι, ἀλλὰ πᾶσαν ἀι ἐπιδείχνυνται· χαίτοι ὁρῶντες ἴσασι, τί μὲ**ν δν** τί δὲ δντως χρυσίον. Ἐπὶ δὲ τῆς Γραφῆς οὐ ούτως. Ού γάρ μετά τῆς γῆς άναμεμιγμέν **κ**ειται το χρυσίον, άλλά καθαρον χρυσίον **έ** .lόγια γέρ, φησί. Κυρίου άγγα, άργύριον 🗷 μένον, δοκίμιον τῆ γῆ. Οὐ γάρ ἐστι μέταλ εργασίας δεόμενα αι Γραφαλ, άλλά θησαυρόν παρέχουσε τοῖς ζητοῦσε τὸν πλοῦτον τὸν ἐξ 'Αρχεί γάρ παραχύψαι μόνον, και πάσης σθέντας ώφελείας άπελθεϊν· άρχεῖ μόνον ά**νοῖ** τῶν λίθων εὐθέως θεωρῆσαι τὰς μαρμαρυγάς

Ταῦτα δέ μοι οὐχ ἀπλῶς εξρηται, οὐδὲ ε έτεινα του λόγου, άλλ' ἐπειδή τινές είσιν & βάναυσοι, οί, ἐπειδὰν τὰς θείας μετὰ χεῖρας βίδλους, εξτα άριθμόν χρόνων ή κατάλογον κείμενον δνομάτων, εύθέως παρατρέχουσι. κ τους έγχαλουντας λέγουσιν. Όνόματα μόνον έ ούδεν χρήσιμον έχει. Τί λέγεις; 'Ο Θεός φθέ καί σύ τολμάς είπειν, Ούδεν χρήσιμον των είς έστίν; Εί γάρ ἐπιγραφὴν μόνον ἴδοις ψιλὴν, ο μετά σπουδής, είπέ μοι, καὶ τὸν κείμενον ἀν σεις πλούτου; Καλ τί λέγω χρόνους καλ δνόμ έπιγραφάς; Μάθε δσον Ισχύει καὶ στοιχείοι θήχη ένδς μόνου, καὶ παῦσαι όλοχλήρων κατι όνομάτων. Ὁ πατριάρχης ἡμῶν Ἀδραλμ (ἡ μάλλον, ή τοίς Ίουδαίοις προσήχεν ούτος) τὸ πρῶτον ἐχαλεῖτο, ὅπερ ἐρμηνευόμεν**όν ἐστ** της · μετά δὲ ταύτα, 'Αδραάμ μετονομασθεί: έγένετο πάντων των έθνων, καλ ένδς προσθή: χείου τοσαύτην τῷ δικαίῳ τὴν ἀρχὴν ἐνεχείρω άπερ γάρ οἱ βασιλεῖς τοῖς ἐαυτῶν ὑπάρχοις όρέγουσι δέλτους ε, σύμβολον τῆς ἀρχῆ: ο Θεός τότε τῷ δικαίφ ἐκείνω [110] σύμδολον τί δέδωχε τὸ στοιχεῖον.

γ'. Άλλά περ) μέν δνομάτων έν έτέρος καιρό σομαι όσον δε των χρόνων το κέρδος έστι γ μένων, και όσον το βλάδος άγνοουμένων, άν είπειν. Και πρώτον γε άπο τών βιωτιχών το δείξομαι πραγμάτων. Αί διαθήκαι καλ τὰ γρα: τά περί γάμων, τά περί όφλημάτων, τά π άλλων συμβολαίων, έὰν μὴ τῆς ὑπατείας τοὺς άνωθεν έχη προγεγραμμένους, πάσης έρημα κείας έστι δυνάμεως. Τοῦτο γάρ έστιν εν έκι ίσχυρον, τουτο τλς άμφισθητήσεις άναιρεί δικαστηρίων ἀπαλλάττει, καὶ τοὺς ἐχθροὺς ποιεί. Διὰ τοῦτο οἱ ταῦτα γράφοντες, ὥσπερ έπὶ λυχνίας, οῦτως ἐπὶ τοῦ μετώπου τῶν γρο

f Quinque mss. οὐδὲ ἀπλῶς.

<sup>8</sup> Δελτοι nonuumquam libros significant, ut os in Palæographia Græca p. 25. Aliquando etiam i h.e. vox pro diptychis et pro tubellis, ut hoc loco. t Aúgvov deest in uno cod.

ingrediamur. Ingredimur enim in regnum colorum, conscendimus in regiones stellis fulgurantes. Que intus sunt miro silentio plena sunt, mysteriisque non efferendis referta.

2. Sed animadvertite diligenter: nam Scripturarum lectio czelorum est reseratio. Et factum est anno, quo mortuus est Ozias rex, vidi Dominum sedentem in solio excelso et elato (Isai. 6. 1). Vidisti probi famuli benevolentiam humanitatemque? Illico nos ad solium induxit regium, nec prius circumegit post longos ambitus, sed simul atque portas aperuit, e regione sedentem Dominum ostendit: Et Scraphim, inquit, stabant in circuitu ejus; sex alæ uni, et sex alæ alteri: ac duabus quidem velabant faciem, duabus pedes, et duabus volabant, et clamabant alter ad alterum, dicentes: Sanctus, sanctus, sanctus, Dominus Sabaoth. (Ibid. v. 2. 3).

Contra Anomæos. Divina natura angelis incomprehensibilis. — Vere sanctus, qui nostram naturam tantis əc talibus mysteriis dignatus est, qui nos talium secretorum consortes fecit. Horror me ac tremor corripuit in tali cantico. Et quid mirum, si me corripuit luteum ac terrenum, cum etiam ipsas supernas virtutes semper maximus obtineat stupor? Eapropter avertunt facies, alasque vice murorum objiciunt, non ferentes radios illine proficiscentes. Et tamen, aiunt, id quod apparebat attemperata quadam imagine offerebatur. Cur igitur non tulerunt? Mihi ista dicis? Dic iis qui curiose scrutantur ineffabilem ac beatam naturam, iis qui audent non audenda. Ipsa Seraphim ne demissionem quidem Dei sustinuerunt intueri : et bomo ausus est dicere, imo potius homo ausus est animo concipere, se naturam ipsam sinceram, et Cherubinis minime conspicuam, posse ad plenum clareque videre? Horresce, cælum, obstupesce, terra: boc audere majus est iis, quæ ausi sunt illi. Nam quæ tum illi per impietatem audebant, eadem nunc per impietatem audent isti. Naın creaturam similiter adorant: quod autem nunc isti commenti sunt, nullus ejus ætatis hominum neque dicere, neque audire sustingit. Quid ais? Demissio erat quod videbatur? Erat, sed Dei. Etenim si Daniel cui multum erat samiliaritalis ac fiduciæ apud Deum, non sustinuit angelum sese ipsi demittentem videre, sed cecidit jacuitque pronus, vinculis oculorum illius ab illa gloria dissolutis: quid mirum si Seraphim expavefacta sunt 1, non sustinentia majestatem illam intueri? Neque enim tantum discriminis est inter Danielem et Angelum, quantum inter Deum et Virtutes illas. Verum ne nos plus quam sat est his miraculis immorantes vestros animos in stuporem adigamus, age ad initium historiæ convertamur, humilioribus illos enarrationibus ad ejus intelligentiam adducentes. Et factum est anno quo mortuus est Ozias rex. Operæ pretium est inquirere primum, cur propheta nobis tempus designarit; neque enim hoc fortuito temereve facit. Nam prophetarum ora Dei sunt os : tale vero os nihil dixerit obiler et extra rem. Ne igitur nos obiter et perfunctorie audiamus. Etenim si ii qui fodiunt metalla, ne minima quidem frustula prætereunt, verum ubi nacti fuerint aliquam venam auri, meatus omnes exacte circumspiciunt : quanto magis hoc facere nos oportet in Scripturis? Et tamen in metallis difficile est invenire quod venantur. Etenim cum et metalla sint terra, et aurum nihil aliud sit quam terra, ipsa quoque naturæ communio similitudoque eorum, quæ quæruntur, oculos fallit; attamen ne sic quidem desistunt Illi, sed omnem adhibent diligentiam, etiamsi posteaquam inspexerint, sciant quid vere sit terra, quid vere aurum. In Scripturis autem non est eadem ratio. Neque enim proponitur aurum terræ commixtum, sed purum est aurum : Eloquia, inquit, Domini casta, argentum igne examinatum, probatum terræ (Psal. 11. 7). Siquidem Scripturæ non sunt metalla quæ indigeant operariis, sed thesaurum præbent paratum iis, qui quærunt opes in ipsis reconditas. Satis est enim introspexisse, ut omni expleti fructu discedatis; satis est tantum aperuisse, ut illico videas gemmarum splendorem.

Scriptura nihil habet supervacuum. — IIxc autem milii non temere dicta sunt neque fortuito produxi sermonem, sed quia sunt homines quidam opifices, qui posteaquam sacros Libros in manus sumpserint, deinde repercrint vel annorum numerum positum, vel nominum recensionem, illico prætercurrunt, et incusontibus respondent : Nomina tantum sunt, neque quidquam habent utilitatis. Quid ais? Deus loquitur, et tu audes dicere, Nulla est dictorum utilitas? Etenim si ad nudam inscriptionem aspexeris tantum, nonne te sistes cum studio, repositasque scrutaberis opes? Sed quid loquor de temporibus et nominibus titulisque? Disce quantum valeat unius tantum literulæ adjectio, ac desine tota contemnere nomina. Patriarcha noster Abraham (noster enim potius est quam Judæorum hic) prius dictus est Abram; quod interpretatum sonat transitorem : post hæc vero nomine commutato dictus Abraham, pater factus om nium gentium; et unicum elementum adjectum tantum principatum vindicavit justo. Quemadmodum enim Imperatores præfectis suis aureas porrigunt tabellas, magistratus signum: sic et Deus justo illi in honoris signum dedit literam.

3. Verum de nominibus alio tempore disseram (a): quantus autem sit temporum fructus si cognoscantur, rursum quantum damnum si ignorentur, aperiendum est. Ac primum quidem id a rebus sæcularibus demonstrabo. Testamenta tabukæque de nuptils, de debitis, deque reliquis contractibus, nisi in frontispicio consulum annos habeant præscriptos, nullam ex sese vim habent. Iloc est enim quod illis robur addit, hoc est quod controversias dirimit, hoc quod a judiciali foro liberat, hoc quod ex inimicis facit amicos. Proinde qui talia describunt, non aliter quam lucerna in candelabro poni solet, sic in frontispicio literarum addunt consulatum, ut omnibus quæ subjicium-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unus, Si Seraphim oculos suos velant.

<sup>(</sup>a) Hic indicat Homilias de Mutatione nominum, quae edidimus tom. 5.

tur præluceat. Quæ si sustuleris, lumen sustuleris, omniaque tenebris multaque turbatione compleveris. Propterea omne dati acceptique negotium, sive cum amicis, sive cum inimicis, sive cum famulis, sive cum procuratoribus et œconomis agatur, hac eget cautione, et ubique menses, annos ac dies subscribimus. Quod si tantum valet ea res in negotiis sæcularibus, in spiritualibus multo amplius profuerit. Siquidem hoc declarat prophetias esse prophetias. Neque enim aliud quidquam est prophetia, quam rerum futurarum enarratio. Proinde qui nescit tempora eorum quæ dicta sunt, quæve evenerunt, qui poterit homini contentioso demonstrare prophetiæ dignitatem? Hinc nobis et adversus gentes certamina et victoriæ, cum nostra demonstramus antiquiora, quam quæ apud illos habentur : hinc nobis adversus Judicos demonstrationes ad evincendam veritatem; adversus Judæos, inquam, infelices ac miseros, qui ob temporum ignorantiam in gravissimum errorem lapsi sunt. Nam si audissent patriarcham dicentem, Non deficiel princeps ex Juda, neque dux de semoribus ejus, donec veniat, cui repositum est (Gen. 49. 10), sique diligenter observassent adventus dominici tempora, nequaquam excidissent a Christo in Antichritum delapsi: quemadmodum et ipse Christus id subindicans eis prædixit : Ego veni in nomine Patris mei. et non recepistis me : si venerit alius in nomine suo, illum recipietis (Joan. 5. 43). Vidisti quantus error inciderit ex inscitia temporum? Tantam igitur utilitatem ne negligas. Quemadmodum enim in agris termini columnæque nop sinunt arva confundi, sic tempora non sinunt confundi res gestas, sed dum dirimunt alias ab aliis, et in ordinem congruentem digerunt, multa nos liberant turbatione. Operæ pretium igitur est exponere vobis quis suerit hic Ozias, quo tempore regnarit, quibus imperarit, et quanto tempore durarit illius principatus, postremo quomodo vitam finierit. Imo potius jam silendum est, eo quod necesse sit in immensum historiarum pelagus orationem extendere. Qui vero per hujusmodi mare sunt iter facturi, necesse est non fatigatis, sed integris remigibus viam capessant. Nam hanc ob causain passim per mare portus insulæque positæ sunt, ut et gubernator et nauta refocillentur, hic quidem remo deposito, ille vero exsurgens a clavo. His de causis et diversoria cauponæque ubique per vias excogitatæ sunt, ut juinenta simul cum viatoribus a labore recreentur. Eoque et doctrinæ sermoni silentil tempus prafinitum est, ut neque nos ipsos deterreamus verborum multitudine, neque vos delassemus. Atque hæc tempora novit Salomon dicens, Tempus tacendi, et tempus loquendi ( Eccle. 3. 7 ). Sit igitur nobis tempus tacendi, quo detur et præceptori tempus loquendi (a). Nam quæ nos afferimus, similia sunt vino quod recens sub torculari haustum est: quæ vero dicuntur ab illo, similia sunt vino, quod quoniam vetustatem seniumque collegit, multam adsert tum utilitatem, tum vim iis qui opus habent : nobisque accidit hodie illud evangelii, post deterius vinum id
quod melius est infertur (Joan. 2. 10). Et quemadmodum illud vinum non vitis genuerat, sed virtus
Jesu Christi fecerat : ita et hujus sermonem non humana profundit cogitatio, sed Spiritus sancti gratia.
Quoniam igitur hujus liquoris fluenta copiosa sunt et
spiritualia, studiose excipiamus, caute servemus, ut
assidue irrigati tempestivum adferamus fructum Deo,
qui hæc largitus est : quem decet omnis gloria et
honor cum unigenito ejus Filio sanctissimoque Spiritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

In secundum librum Paralipomenon (a), ubi dicitur, Elatum est cor Oziæ; deque humilitate; tum quod hominem virtute præditum non oporteat esse confidentem; denique quantum malum sit arrogantia (2. Paral. 26. 16; et 4. Reg. 15).

#### HOMILIA III.

1. Benedictus Deus, et nostra quoque ætas progerminat martyres, et nobis hoc honoris contulit Dei dignatio, ut conspiceremus homines occidi pro Christo, homines qui sacro sanguine distillant, Ecclesiam universam irrigante : sanguine, inquam, distillantes, dæmonibus quidem terrifico, angelis vero desiderabili, nobis porro salutari. Largita est nobis hoc Dei dignatio, ut spectaremus homines pro pietate belligerantes, vincentes, coronatos. Neque vero solum contingit hæc spectare, verumetiam ipsa athletarum corpora accipere: ac victores illos et corona insignes apud nos habemus. Sed in præsentia de martyribus sermonem reservemus martyrum æmulatori, communi doctori (b) : ipsi vero nunc de Ozia disseremus, jampridem debitum æs alienum dinumerantes, diuturnosque audiendi nixus solventes. Nam parturit, sat scio, unusquisque vestrum, cupiens illam audire historiam: hancque parturitionem nos interim protraximus, non quod cuperemus vobis intendere cruciatum, sed quod studeremus vestrum accendere desiderium, ut vobis a me convivio acceptis meus apparatus quam suavissimus videretur. Nam opulentis convivatoribus, si convivas acceperint saturos, licet apparatus lautitia illorum appetentiam excitare : cxterum pauperum mensam non alia res æque lautam exhibet, quam sie qui ad illam accubituri sunt, esuriant. Quis igitur est Ozias, quibus ortus majoribus, quorum rex, quanto tempore regnavit, et quid cum laude gessit, quid secus, postremo quo pacto vitam absolvit? De his omnibus in præsentia apud vos disseremus, imo potius quantum dicere licebit, sic ut multitudine non confundamus vestram memoriam : id quod in lucernis accensis accidere solet. Nam si paulatim ellychnio instillaris oleum, satis alimoniæ dederis igni : sin simul totum infuderis oleum, etiam flamman, quæ

<sup>(</sup>a) Omues ferme Mss. habent εἰς τὴν πρώτην τῶν Παραλειπομένων; sed hic est haud dubie secundus Paralipomenon liber, nec potuit unquam Oziæ historia ad primum pertinere.

<sup>(</sup>h) Episcopum Flavianum communem vocat doctorem.

προτυπούσε την δπατείαν, ίνα πάσι τοίς κάτω φαίνη. Κάν ταῦτα ἀνέλης, ἀνείλες τὸ φῶς, καὶ πάντα σκότους καλ πολλής ενέπλησας ταραχής. Διά τοῦτο πάσα δόσις καλ ληψις, κάν πρός φίλους, κάν πρός έχθρους, χάν πρός οἰχέτας, χάν πρός ἐπιτρόπους καὶ οἰχονόμους γίγνηται, ταύτης δείται της άσφαλείας, καλ πανταχού και μήνας και ένιαυτούς και ήμέρας κάτωθεν παραγράφομεν. Εί ούν έπὶ των βιωτικών τοσαύτη τοῦ πράγματος ή ἰσχὺς, ἐπὶ τῶν πνευματιχῶν πολλώ μείζων και χρησιμωτέρα. Τάς γλρ προφητείας τοῦτο δείχνυσε προφητείας. Οὐδὲ γάρ άλλο τί ποτέ έστι προφητεία, άλλ' ή των μελλόντων πραγμάτων προαναφώνησις. 'Ο τοίνυν τούς καιρούς άγνοων των είρημένων πραγμάτων ή των εχβάντων, πως δυνήσεται δείξαι τῷ φιλονειχοῦντι τὸ τῆς προφητείας άξίωμα; Έντεῦθεν ήμιν καί οι πρός Ελληνας άγωνες και νίκαι \*, όταν πρεσδύτερα ἀποφαίνωμεν τά ψητερα των παρ' έχείνοις. έντευθεν ήμιν και πρός Τουδαίους άποδείξεις περί της άληθείας είσί • πρός Ιουδαίους τούς άθλίους καὶ ταλαιπώρους, οἱ διὰ τὴν των χρόνων άγνοιαν το μέγιστον σφάλμα εσφάλησαν. Εί γάρ ήχουσαν τοῦ πατριάρχου λέγοντος, Ούκ εκλείψει άρχων εξ Ἰούδα, οὺδὲ ἡγούμενος εκ τῶν μηρών αύτοῦ, ἔως αν Ελθη ῷ ἀπόκειται, καὶ εἰ παρετήρησαν μετ' άχριδείας τούς της παρουσίας χαιρούς, ούχ Εμελλον, έχπεσόντες του Χριστού, τω 'Αντιγρίστω περιπίπτειν καθάπερ οὖν καλ αὐτὸς αὐτοζς ό Χριστός τούτο αίνιττόμενος είπεν ο, ότι Έγω ή1θον έν τῷ ὀνόματι τοῦ Πατρός μου, καὶ οὐκ έξέξασθέ με· έαν άλλος έλθη έν τῷ ὀνόματι τῷ ίδιω, έχειτον λήψεσθε. Είδες πόσον παράπτωμα άπὸ τῆς τῶν χρόνων γέγονεν ἀγνοίας; Μή τοίνυν άμελήσης ώφελείας τοσαύτης. Καθάπερ γάρ δροι καί στήλαι έν τοίς άγροις τὰς άρούρας οὐχ ἐῶσι συγχείθαι, ούτως οι χρόνοι και οι καιροί τὰ πράγματα ούχ εωσιν άλληλοις συμπέπτειν c, άλλά διείργοντες άπ' άλλήλων αὐτά, καὶ κατά την προσήκουσαν έχαστα διατιθέντες τάξιν, πολλής ἀπαλλάττουσιν ήμας ταραχής. "Αξιον τοίνυν είπειν πρός ύμας, τίς ήν ούτος ο 'Οζίας, και πότε έδασίλευσε, και τίνων [11] εδασίλευσε, και πόσος αὐτῷ γέγονεν ὁ τῆς ἀρλύς χρόνος, και κώς τον βίον κατέχυσε. παγγον ος άξιον σιγήσαι λοιπόν. 'Ανάγκη γάρ είς άπειρον πέλαγος Ιστοριών άφιέναι τὸν λόγον. Τοὺς δὲ τοιοῦτον μέλλοντας πορεύεσθαι πέλαγος, ού κεκμηκότων τῶν τλωτήρων, άλλ' άκμαζόντων, ἄπτεσθαι χρή τῆς όδοῦ. Διά τούτο και λιμένες και νήσοι πανταχού τής θαλάστης είσε πεφυτευμέναι, ίνα και κυδερνήτης και νεύτης διαναπαύηται, ό μεν την κώπην άποτιθέμενος, ό θε των οιάχων έξανιστάμενος · διά τούτο και παν--νεία και καταγώγια πανταχοῦ τῶν ὀδῶν ἐπινε νόπται, ζνα καλ ύποζύγια καλ όδοιπόροι τῶν πόνων λήγωσι. Διά τοῦτο καὶ τῷ λόγψ τῆς διδασκαλίας χαιρός σιωπής ώρισται, ΐνα μήτε έαυτούς χατατρίωμεν τῷ πλήθει τῶν λεγομένων, μήτε ὑμᾶς ἀποκναίωμεν. Καὶ τούτους οίδε τούς καιρούς καὶ Σολομων, ούτω λέγων · Καιρός τοῦ σιγήσαι, καὶ καιρός τοῦ λαλήσαι. Γενέσθω ούν ήμιν χαιρός τοῦ σιγήσαι, Ινα γένηται καιρός τῷ διδασκάλιο τοῦ λαλῆσαι. Τὰ μέν γάρ ήμέτερα ξοικεν οίνω προσφάτως των ύπο-

<sup>a</sup> Erssmus legisse videtur νείκη, siquidem vertit conten-limes. Paulo post quinque mss. ἀποδείξεις πολλαὶ περί, el sic legit Erasmus.

h (impes fere mss. καὶ αὐτὸς ὁ Χριστὸς προείπεν, et sie legit Erasmus. In editis αὐτοῖς deest post αὐτός, sed legi-

ι pol τούτο. ε l nus διλήλοι; συγχείσθαι.

ληνίων εξαντληθέντι, τὰ δε τούτου προσέοικεν οίνω πεπαλαιωμένω και γεγηρακότι, πολλήν παρέχοντι και την ώφέλειαν και την ισχύν τοις δεομένοις. και τὸ τοῦ Εὐαγγελίου ἐχεῖνο γέγονε σήμερον · μετά τὸν έλάττονα γάρ οίνον ό βελτίων είσχομίζεται. Και χαθάπερ ἐχεῖνον οὐχ ἄμπελος ἔτεχε τότε, ἀλλ' ἡ δύναμις έποίησε του Χριστού, ούτω και τούτου τον λόγον ούχ άνθρωπίνη προχέει διάνοια, άλλ' ή τοῦ Πνεύματος χάρις. Έπει ούν δαψιλή και πνευματικά τά νάματα, μετά σπουδής υποδεξώμεθα, μετ' άσφαλείας τηρήσωμεν, ίνα τούτοις άρδόμενοι διηνεχώς, ώριμον φέρωμεν τον χαρπόν τῷ ταῦτα χαρισαμένι Θεῷ . ῷ πρέπει πάσα δόξα και τιμή σύν τῷ μονογενεί αὐτοῦ Γίφ και τφ παναγίφ Πνεύματι, νύν και άει, και είς τους αιώνας των αιώνων. 'Αμήν.

Είς την πρώτην (Ι. δευτέραν) των Παραλειπομέrwr την λέγουσαν, Ύψώθη η καρδία Όζιου· καί περί ταπεινοφροσύνης καί ότι χρή μή θαβρείν τον έναρετον και όσον κακον ή άπόrola.

## OMIAIA I'.

α'. Εύλογητὸς ὁ Θεὸς, καὶ ἐπὶ τῆς d γενεάς τῆς ήμετέρας εδλάστησαν μάρτυρες, χατηξιώθημεν χαλ ήμεζς άνθρώπους ίδειν ύπερ Χριστού σφαττομένους, άνθρώπους • αξμα στάζοντας άγιον, την Έχχλησίαν **ἄπασαν ἄρδον, αἶμα στάζοντας, δαίμοσι μὲν φοδε**ρον, άγγέλοις δε ποθεινόν, ήμιν δε σωτήριον. Κατηξιώθημεν ίδειν άνθρώπους ύπερ εύσεδείας πολεμούντας 1, [112] νιχώντας, ἐστεφανωμένους. Ούχ ίδειν δὲ χατηξιώθημεν μόνον, άλλά χαι αὐτά τὰ σώματα τῶν άθλητῶν δέξασθαι, καὶ παρ' ἐαυτοῖς τοὺς στεφανίτας Εχομεν νῦν. Άλλὰ τὸν μὲν περί των μαρτύρων λόγον άφήσομεν νῦν τῷ τῶν μαρτύρων ζηλωτή, τῷ κοινῷ διδασκάλφ αύτοι δὲ τὰ κατά τον 'Οζίαν προς ύμας έρουμεν νύν, παλαιόν καταδάλλοντες χρέος, καὶ χρονίους ώδινας άκροάσσως λύοντες. 'Ωδίνει γάρ ἔκαστος ύμῶν, εὐ οἰδ' ὅτι, τῆς Ιστορίας ἀκοῦσαι ἐκείνης · καὶ τὴν ὠδῖνα ταύτην ήμεζς παρετείναμεν, ου την δδύνην υμίν επιτείναι βουλόμενοι, άλλά την επιθυμίαν αύξησαι σπουδάζοντες, ώστε ήδίστην ύμιν φανήναι την ημετέραν έστίασιν. Οι μέν γάρ ευποροι των έστιατόρων, έαν έμπεπλησμένους λάδωσι τους δαιτυμόνας, δύναιντ' αν τξ πολυτελεία των παρασκευασθέντων διεγείραι την έπιθυμίαν ε αύτοῖς την δέ των πενήτων τράπεζαν ούδεν ούτω ποιεί φαίνεσθαι λαμπράν, ώς το πεινώντας άπαντησαι τους μέλλοντας μετέχειν αυτής. Τίς ούν έστιν Όζιας, και τίνων άπόγονος, και τίνων βασιλεύς, και πόσον εδασιλεύσε χρόνον, και τί μέν χατώρθωσε, τί δὲ διήμαρτε, πῶς δὲ τὸν βίον χατέλυσεν; "Απαντα ταῦτα πρὸς ὑμᾶς ἐροῦμεν νῦν, μάλλον δὲ ὄσα δυνατόν είπεῖν, ὥστε μἡ τῷ πλήθει καταχώσαι την μνήμην ύμων ο γίνεται καλ έπλ τοῦ λυχνιαίου πυρός. "Αν μέν γάρ έκει κατά μικρόν έπιστάξης τη θρυαλλίδι το Ελαιον, Ικανήν Εδωκας τῷ πυρί την τροφήν . αν δε άθρόον καταχέης, και την ούσαν φλόγα κατέσδεσας. Ούτος τοίνυν ο 'Οζίας άπόγονος μέν ήν του Δαυίδ, βασιλεύς δέ τῶν Τουδαίων. έδασίλευσε δε δύο και πεντήκοντα έτη και τα πρώτα

d Unus sic incipit, Εύλογητός ό Θεός, ότι έπὶ τῆς Ηις in aliquot mss. ἀνθρώπους deest, et infra legitur ἀρδεῦον, sed ἀρδον etiam est in usu.
 f Unus παλαίοντας, νικώντας. Μοχ alii στεφανουμένους.
 § Alius τὴν προθυμίαν, utrumque bene

εὐδόχιμος ῶν, ὅστερον εἰς ἀμαρτίαν \* κατέπεσε. Μείζονα γὰρ τῆς οἰκείας φρονήσας ἀξίας, ἐπεπήδησε τῆ τῆς ἱερωσύνης ἀρχῆ.

Τοσούτόν έστι ἀπόνοια κακόν καλ γάρ ξαυτόν τινα Εκαστον άγνοειν άναπείθει, και μετά πολλούς πόνους άπαντα κενοί τῆς ἀρετῆς τὸν θησαυρόν. Καὶ τὰ μέν άλλα κακά ράθυμούντων ήμιον περιγίνεσθαι πέφυχεν, αυτη δε κατορθούσιν ήμιν επιφύεται. Οὐδεν γάρ ούτως ἀπόνοιαν τίχτειν είωθεν, ώς συνειδός άγαθον, έὰν μὴ προσέχωμεν. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Χριστὸς εἰδώς, ὅτι' μετὰ τὰ κατορθώματα ἐπεισέρχεται τούτο τὸ πάθος ήμιν, τοῖς μαθηταίς ἔλεγεν "Όταν πάντα ποιήσητε, λέγετε, ὅτι ᾿Αχρεῖοι δοῦλοί έσμεν. "Όταν γάρ μέλλη ἐπεισιέναι τὸ θηρίον ὑμῖν, τότε διά τῶν ρημάτων τούτων, φησίν, ἀποκλείετε Ε τάς θύρας αὐτῷ. Καὶ οὐχ εἶπεν, Όταν πάντα ποιήσητε, άχρειοί έστε, άλλ' Υμείς Λέγετε, ότι Άχρειοί έσμεν. Είπε, μη φοδηθής, ούκ άπο της κρίσεως της σῆς φέρω τὴν ψῆφον ἐγώ. "Αν γὰρ σὰ σαυτὸν εξπης άχρείον, έγώ σε ώς χρήσιμον στεφανώ. Ούτω καλ άλλαχοῦ φησι, Λέγε σὺ πρῶτος τὰς ἀroμίας σου, Tra [113] διχαιωθῆς. Έπὶ μὲν γὰρ τῶν Εξωθεν δικαστηρίων μετά την κατηγορίαν και όμολογίαν ε τῶν φιμαρτημάτων θάνατος. έπι δε του θείου δικαστηρίου μετά την κατηγορίαν στέφανος. Διό καλ ό Σολομών Ελεγε · Μη δικαίου σεαυτόν ἐνώπιον Κυρίου. 'Αλλ' ούδενός τούτων ήχουσεν ό 'Οζίας, άλλ' ἐπεισηλθεν είς τον ναον, και θυμιαν εδούλετο, και του ιερέως κωλύοντος ούκ ήνείχετο. Τί ούν ο Θεός; Έπαφηκεν αὐτῷ λέπραν κατὰ τοῦ μετώπου, τὴν ἀναίσχυντον χολάζων δψιν, και παιδεύων αὐτὸν, ὅτι θεῖόν ἐστι τὸ δικαστήριον, και ού πρός άνθρώπους ό πόλεμος ήν. Καὶ τὰ μὲν χατὰ τὸν ὑζίαν ταῦτα. Φέρε δὴ χαὶ άνωθεν την ιστορίαν αύτην επέλθωμεν. Διά γάρ τοῦτο καὶ αὐτὸς προλαδών ἐν βραχεῖ διηγησάμην ὑμῖν τὰ συμβεθηχότα πάντα, εν' όταν άχούητε τῆς Γραφῆς ταῦτα ἀπαγγελλούσης, παρακολουθήτε μετά ἀκρι**δείας αὐτοῖς. `Αλλά προσέχετε. Καὶ ἐποίησε, φησίν,** Όζας το εύθες ενώπιον Κυρίου. Μεγάλην αὐτοῦ διά τούτων έμαρτύρησεν άρετήν. Ου γάρ το εύθές **ἐποίει μόνον, ἀ**λλὰ καὶ ἐνώπιον Κυρίου, οὐ πρὸς ἐπίδειξιν άνθρώπων, καθάπερ έκεῖνοι οἱ παρά τοῖς Ίουδαίοις πρό τῆς έλεημοσύνης σαλπίζοντες, οί ἐν ταῖς νηστείαις τὰ πρόσωπα ἀφανίζοντες, οἱ τὰς εὐχὰς ἐν ταζς άμφόδοις ποιούμενοι δντί γένοιτ αν άθλιώτερον, όταν τους μέν πόνους υπομένωσι, τής δε άμοιδής **όποστερώνται άπάσης**;

β. Τί ποιεῖς, ἄνθρωπε ; ἐτέρῳ μέλλεις εὐθύνας διδόναι τῶν πεπραγμένων, καὶ ἔτερον μάρτυρα καλεῖς τῶν γινομένων; ἔτερον ἔχεις δικαστὴν, καὶ ἔτερον καθίζεις θεατήν; Οὐχ ὁρῆς τοὺς ἡνιόχους, οἶ τῆς πόλεως ἀπάσης ἄνω καθημένης ἐν ταῖς τῶν ἔππων ἀμίλλαις, ἄπαν τοῦ σταδίου παρατρέχοντες τὸ μέρος, ἐκεῖ φιλονεικοῦτι τὰ τῶν ἀντιπάλων ὰ ἄμματα καταστρέφειν, ἕνθα ἄν ἴοωσι τὸν βασιλέα καθήμενον, καὶ τοσούτων δψεων ἔνα νομίζουσιν ἀξιοπιστότερον ὀφθαλ-

· Quatuor mss. εὐδοχιμήσας, ὕστερον πρὸς άμαρτίαν.

b Unus αποκλείσατε.

d Των αντιτέχνων, sic tres mss. Infra lidem τον των άγγέλων βοσιλέα. Infra unus καὶ τοσούτων έψεων οὐσών

ένα νομ.

μόν; Σὸ δὲ αὐτὸν τὸν τῶν ἀγγέλων αὐτῶν βασιλέα τοῖς σοῖς δρόμοις ἀγωνοθετοῦντα όρῶν, ἐκεῖνον ἀφεὶς ἐπὶ τὰς τῶν ὁμοδούλων καταφεύγεις δψεις; Διά τοι τοῦτο μετὰ τὰς μυρίας πάλας ἀστεφάνωτος ἀναχωρεῖς, μετὰ τοὺς πολλοὺς ἰδρῶτας χωρὶς βραδείων ἀπέρχη πρὸς τὸν ἀγωνοθέτην; 'Αλλ' οὐκ 'Οζίας τοιοῦτος ἦν, ἀλλ' ἐνώπιον Κυρίου τὸ εὐθὲς ἐποίει.

Πώς ούν ούτω μετά άχριδείας πολιτευόμενος ύπεσκελίσθη και κατέπεσε; Τοῦτο γάρ κάγὼ θαυμάζω και διαπορώ, μάλλον δε ούκ αν είη τοῦτο διαπορήσεως άξιον άνθρωπος γάρ ήν, πράγμα πρός άμαρτίαν εὐόλισθον, καὶ πρὸς κακίαν ὁξύροοπον. Καὶ ού τοῦτο μόνον ἐστὶ τὸ χαλεπὸν, ἀλλ' ὅτι καὶ όδὸν στενήν και τεθλιμμένην όδευειν επετάγημεν ύπό κρημνών έχατέρωθεν άπειλημμένην . [114] "Όταν οὖν καί προαιρέσεως εὐκολία καὶ όδοῦ δυσκολία συνέλθωσιν είς ταύτον, μή θαύμαζε λοιπον ύπερ των παραπτωμάτων. Καθάπερ γάρ εν τοῖς θεάτροις οἱ τὴν σγοίνον την κάτωθεν άνω τεταμένην ε άναδαίνειν καλ καταδαίνειν μελετώντες, αν μικρόν παραδλέψωσι, παρατραπέντες κατενεχθήσονται είς την όρχηστραν. χαλ άπολουνται: ουτω χαλ οί την όδον ταύτην όδεύοντες, αν μικρόν έφθυμήσωσι, κατακρημνίζονται. Καλ γάρ έχείνης τῆς σχοίνου ἡ όδὸς αὕτη καὶ στενοτέρα καὶ δρθιος καλ προσάντης μαλλόν έστι καλ ύψηλοτέρα πολλώ. πρός γάρ αὐτὸν ἄνω τελευτᾶ ε τὸν οὐρανὸν, καὶ τότε ήμιν σφαλερώτερα έσται τλ διαδήματα, όταν άνω καλ πρός αυτή γενώμεθα τή χορυφή τοις γάρ έφ' υψους έστωσι πολύς ό τρόμος, καὶ μία μόνον ἀσφάλεια λείπεται, τὸ μὴ κατακύψαι κάτω, μηδὲ εἰς γῆν ίδεῖν. Καὶ γάρ χαλεπός ἐντεῦθεν ὁ σχοτόδινος γίνεται. Διά τοι τούτο συνεχώς ήμιν ό Προφήτης έπιδος λέγων. Είς το τέλος μη διαβθείρης : ράθυμουσαν ημών την ψυχην άναστέλλων, καλ μέλλουσαν καταπίπτειν άνέχων καὶ διακρατών. Έν άρχη μέν γάρ ου πολλής δεόμεθα τῆς παρακλήσεως. Τι δήποτε; "Οτι πάς άνθρωπος, κάν άπάντων νωθέστατος ή, μέλλων άπτεσθαι πράγματος, πολλήν έν τοῖς προοιμίοις ἐπιδείχνυται την σπουδήν, και της προθυμίας άκμαζούσης, καὶ τῆς δυνάμεως νεαράς ούσης ἔτι, ραδίως πρός το προχείμενον επιδαίνει · όταν δε το πλέον της όδου προέλθωμεν, καὶ μαρανθή τὰ τῆς προθυμίας ήμιν, τὰ δὲ τῆς δυνάμεως ήμῶν λήξη, μέλλωμεν δὲ καταπίπτειν, τότε ήμιν ο προφήτης εύκαίρως παρίσταται, καθάπερ βακτηρίαν τινά το επίφθεγμα τούτο όρέγων, και λέγων, Είς το τέλος μη διωφθείρης.

Καὶ γὰρ ὁ διάδολος τότε σφοδρότερον πνεῖ λ. Καὶ καθάπερ οἱ τὴν θάλατταν πλέοντες πειραταὶ, οὐχ ὅταν ἱδωσιν ἐξιόντα τοῦ λιμένος τὰ πλοῖα, τότε ἐπιτίθενται, (τί γὰρ αὐτοῖς δφελος, κενὸν καταδῦσαι τὸ σκάφος;) ἀλλ' ὅταν ἐπανίῃ πλήρη τὸν φόρτον ἔχοντα, τότε πᾶσαν κινοῦσι μηχανήν οῦτω καὶ ὁ πονηρὸς δαίμων ἐκεῖνος, ὅταν ἱδῃ πολλὰ συναγηρχότας ἱ, νηστείαν, εὐχὰς, ἐλεημοσύνην, σωφροσύνην, τὴν ἄλλην ἄπασαν ἀρετὴν, ὅταν ἱδῃ γέμον ἡμῶν τὸ πλοῖον τῶν πολυτελῶν τῆς εὐσεδείας λίθων, τότε προσδάλλει, πάντοθεν διορύττων τὸν θησαυρὸν, ῶστε παρ' αὐτὰ τοῦ λιμένος τὰ στόματα καταδῦσαι τὸ σκάφος, καὶ

f Unus ἐπιτεταμένην.

h Unus σφοδρότερον επέρχεται.
 1 Unus συναγαγόντας. Savil. συνηγειοχότας.

Sic tres mss. et sic legit Erasmus. In editis και την δμολογίαν deerat. Verum paulo post, ubi in Græco legitur μετά την κατηγορίαν στέφανος, el duo mss. addunt μετά την κατηγορίαν των άμαρτημάτων στέφανος. Erasmus locum plenum, ut ante, repetit, sic, post accusationem et confessionem peccatorum datur corona, quam interpretationem, quia nihit ad sensum addit, relinquere visum est. Paulo post δ Σολομών pro δ Σειρακίδης.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Erasmus legisse videtur ἐκατέρωθεν ἀπειλημένην, vertit enim, præcipitiis minacem, nempe viam. Sed nullus codex sic habet.

δ Tres mss, άνω τέταται. Unus άνω τελειούται. Erasmus videtur legisse τέταται. Sed hæ omnes lectiones quadrant. Μοχ alli έπισραλέστερα ξσται τά βύματα.

erat, exstinxeris. Hic igitur Ozias e sirpe David duxit genus, rex autem erat Judzorum; regnavit annis quinquaginta duobus: cumque initio cum laude gessisset principatum, post in peccatum prolapsus est. Cum enim altiores spiritus sustulisset quam pro sua dignitate, principatum invasit sacerdotii.

Superbia sæpe ex bona conscientia oritur. — Tantum nic lum est arrogantia, quæ persuadet, ut quisque semetignoret, postque multos labores omnem virtutis thesaurum exhaurit. Ac cætera quidem mala nobis negligenter agentibus solent exuberare, hæc autem ipsis recte factis nostris adnascitur. Nihil enim perinde gignit superbiam, ut bona conscientia, nisi advigilemus. Unde et Christus sciens, quod post benefacta nos hic morbus adoriatur, dicebat discipulis suis: Cum omnia feceritis, dicite, Servi inutiles sumus (Luc. 17. 10). Cum enim hæc noxia bestia parat invadere vos, tunc, inquit, per hæc verba fores illi occludite. Neque dixit: Cum omnia feceritis, inutiles estis : sed, Vos dicite, Inutiles sumus. Dic, ne metuas, non ex tuo judicio fero sententiam. Nam si tu te ipsum dixeris inutilem, ego te ututilem coronabo. Sic et alias loquitur : Dic tu prior peccata tua, ut justificeris (Isai. 43. 26). In mundanis siguidem ac forensibus judiciis post accusationem et criminum confessionem restat mors : cæterum apud divinum tribunal post accusationem et confessionem peccatorum datur corona. Unde et Salomon dicit (a): Ne justificaveris teipsum in conspectu Domini (Eccli. 7. 5). Verum nihil horum audivit Ozias, sed irruit in templum, ut adoleret, ac ne sacerdote quidem prohibente abstinuit. Quid igitur Deus? Immisit illi lepram in fronte, hoc modo impudentem faciem puniens, docensque illum, quod hoc esset Dei tribunal, et quod illi bellum esset non adversus homines, sed adversus Deum. Ac de Ozia quidem hactenus. Agedum jam ab integro historiam hanc percurramus. Nam hac de causa et ipse præoccupans compendio vobis exposui quæ Oziæ acciderunt omnia: ut cum audieritis Scripturam hæc eadem narrantem, rerum seriem summo cum animi studio consectemini. Sed attendite. Et fecit, inquit, Ozias quod rectum est in conspectu Domini (2. Paral. 26. 4). Hoc testimonio magnamillius virtutem declaravit. Non enim modo fecit quod rectum erat, verum etiam fecit in conspectu Domini, non apud homines se ostentans, quemadmodum apud Judæos faciebant illi, qui ante eleemosynam tuba canebant, et in jejuniis facies suas exterminabant, qui precabantur in compitis; quibus rebus quid potest esse miscrius, ubi post toleratos labores, omni præmio frustrabantur?

2. Quid facis, homo? alii redditurus es rationem factorum tuorum, et alium testem citas eorum quæ facis? alium habes judicem, et alium adhibes specta-lorem? Non vides aurigas qui universa civitate in sublimi sedente in equestribus ludis, totum stadii patium percurrentes, ibi contendunt concertatorum

currus subvertere, ubi Imperatorem viderint sedentem, et inter tot spectantium vultus unum oculum putant fide digniorem? At tu cum videas ipsum angealorum Regem tuo cursui agonothetam, hoc est certaminis judicem, præsidere, eo prætermisso ad conservorum fugis oculos? Atque ideo sane post innumeras luctas incoronatus recedis, post sudores plurimos absque præmiis venis ad agonothetam? At non talis erat Ozias, sed in conspectu Domini facichet quod rectum est.

Fragilitas hominis. Funambuli tempore Chrysostomi. — Qui factum est igitur, ut post vitam tam perfectam supplantatus sit concideritque? Nam hoe et ipse demirans hæsito, quin potius nihil hic esse debet hæsitatione dignum, quandoquidem homo crat, res ad peccandum lubrica, et ad malitiam propensa. Neque id solum est difficile, verum etiam illud quod incedere jussi sumus per viam angustam, et utrinque præcipitiis terminatam. Proinde quoties et voluntatis facilitas et viæ difficultas in unum coeunt, ne postea mirare de lapsu. Quemadinodum enim in spectaculis qui per funem ab imo in altum tensum ascendere ac descendere meditantur, si paululum deflexerint oculos, inverso corpore deferuntur in orchestram, pereuntque: itidem qui per hanc incedunt viam , si vel paululum segniter egerint, præcipitantur. Et tamen hæc via tum angustior est, tum magis ardua, multoque excelsior, quam illa per funem, ut quæ sursum ad ipsum usque cælum protensa est : ac tum nobis majore cum periculo ponuntur vestigia, cum ad summum et ad ipsum usque fastigium accesserimus: nam in sublimi stantes multus occupat tromor, atque una tantum cautione tuti sunt a lapsu , ne deorsum aspiciant, neve in terram demittant oculos. Nam inde multa et gravis exoritur tenebricosa vertigo. Ilanc quidem ob causam propheta nobis assidue inclamat, dicens: In finem ne corrumpas (Psal. 56. 1): animæ nostræ socordiam retrahens, jamque collapsuram suffulciens ac retinens. Initio quidem non egemus multa exhortatione. Quid ita tandem? Eo quod quilibet homo, etiamsi fuerit omnium pigerrimus, aggressurus negotium, plurimam in principio adhibet diligentiam, dumque et animi viget alacritas, et vires integræ sunt ac recentes, facil**e a**d id quod propositum est pertingit : cæterum ubi major viæ pars nobis peracta est, jamque alacritatis vigor emarcuit, viresque nostræ defecerunt, nec aliud superest quam ut decidamus: tunc nobis opportune adest propheta, veluti pro baculo quopiam alloquium suum nobis porrigens ac dicens, In finem ne corrunipas.

Bonis operibus instructos magis aggreditur diabolus. — Tunc enim diabolus spirat vehementius: et quemadmodum piratæ qui male navigiis infestant, non tum ubi conspexerint naves e portu exeuntes, invadunt, (quid enim hine fructus caperent si scapham inanem demergerent?) sed ubi redierit onusta plenaque sar cinis, tum demum omnes expediunt artes: ita sceleratus ille dæmon simul atque videt aliquos multa

<sup>(</sup>a) Non raro Siracidis librum Salomonis dicit Chryso-stomus, ut monuit Savilius.

collegisse, videlicet jejunia, preces, eleemosynam, castitatem, reliquasque virtutes omnes, ubi videt navigium nostrum plenum pretiosis pietatis lapidibus, tunc irrumpit, undique thesaurum persodiens, ut in ipsis portus ostiis scapham demergat, jamque nudos nes ad eum portum ejiciat : ideoque propheta cunctos admonet dicens: In finem ne corrumpas. Etenim ab ejusmodi ruina non facile est resurgere. Nam Qui in profundum malorum venerit, contemnit (Prov. 18. 5). In principio quidem lapsis veniam damus omnes ob imperitiam; sed eum qui post multos cursus conciderit, nemo venia dignum judicaverit; tum enim cadere, negligentiæ tribuitur. Nec id solum hic est mali, verum etiam quod hujusmodi lapsus multis sint offendiculo, ut rursus hoc quoque nomine peccatum reddatur irremissibile. Hæc cum sciamus, auscultemus prophetæ, et in finem ne corrumpamus. Nam hac de causa et Ezechiel clamat dicens : Si quis suerit justus, deinde lapsus peccaverit, nulla erit recordatio justitiarum ejus, sed in peccato suo morietur (Ezech. 3. 20). Nam et hic metuit de fine. Neque hine modo, verum etiam ex contrariis declarat in hac re plurimum esse momenti. Si quis, inquit, fueril peccalor, ac postea mutatus sactus suerit justus, nulla erit memoria injustitiarum illius; in justitia sua vivet (Ezech. 18. 21). Vides et hic prophetam de sine vehementer sollicitum. Siquidem ut neque justitiæ suæ confidens justus, ad socordiam versus pereat, per finem incutit illi terrorem : negue peccator ob delicta despondens animum, jugiter perseveret in lapsu, erigit illum per propositum finem. Peccasti, inquit, multa, ne desperes : est enim unde resurgas, si linem initio contrarium exhibueris. Rursus ad justum, Multa, inquit, recte fecisti, verum ne fidas: continget enim ut cadas, nisi ad finem usque eamdem adhibeas curam. Vides ut alterius quidem socordiam, alterius vero desperationem sustulerit.

3. Nihil horum audivit Ozias, ideoque per confidentiam decidit ruina periculosa et insanabili. Neque enim quivis lapsus parem adfert ruinam, sed quædam peccata improbationi tantum obnoxia sunt, quædam gravissimo supplicio puniuntur. Proinde Paulus increpans eos qui in communibus cœnis non exspectabant fratres, ita loquitur: Hoc denuntians non laudo (1. Cor. 11. 17). Vides peccatum intra reprehensionem (a) consistere, et objurgatione plecti. At ubi de fornicatione loquitur, non itidem facit. Sed quo pacto? Si quis templum Dei violat, perdet hunc Deus (1. Cor. 3. 17). Hoe non est probrum aut reprehensio, sed pæna gravissima. Novit et Salqmon peccatorum discrimina, qui furtum cum adulterio conferens sic alicubi loquitur: Non est mirum si quis deprehendatur in furto: furatur enim, ut animam expleat esurientem : sed adulter ob inopiam sensus exitium animæ suæ conciliat (Prov. 6. 30-32). Et hoc et illud, inquit, peccatum est, sed

alterum minus, alterum majus: pauper enim excusationem habet quod præbuerit occasionem peccandi penuria, alteri omnis adempta est excusatio. At hic, dices, pellitur naturali concupiscentia. At non permittit elabi uxor quæ illi sorte obtigit, sed instat eripiens illi veniam. Ob id enim matrimonium et hujus legitimus usus permittitur, ne quid horum excusare possit maritus. Hanc ob causam data est illi mulier adjutrix, ut effervescentem naturam coerceat, ut concupiscentiæ fluctus sedet. Itaque quemadmodum gubernator in portu faciens naufragium haudquaquam ullam impetraret veniam: sic nec is qui cum per conjugium in tuto collocetur, tamen aliena perfodit matrimonia, aut quamcumque feminam curiosis aspicit oculis, habere quidquam possit excusationis nec apud homines nec apud Deum, etiamsi millies allegarit naturæ voluptatem. Imo quæ possit illic csse voluptas, ubi metus, ubi anxietas, ubi tantorum malorum exspectatio, ubi tribunalia, ubi rationes reddendæ, ubi judicis ira, ubi gladius et carnifex, ubi barathrum, et abductio ad supplicium? Omnia pavet metuitque qui talis est, umbras, parietes, ipsos lapides, tamquam vocem emittentes: omnes observat habetque suspectos, famulos, vicinos, amicos, hostes, eos qui norunt omnia, eos qui nihil norunt. Quin potius, si voles, tollantur hæc omnia: ponamus nulli notum esse flagitium præterquam ipsi uni, et mulieri quam adulteravit: quomodo feret conscientiam redarguentem, acerbam accisatricem illam ubique secum ferens? Quemadmodum enim seipsum nemo potest effugere, ita nec illam hujus tribunalis sententiam. Hoc cuim tribunal non pecunia corrumpitur, non adulationibus acquiescit; nam divinum est, et a Deo nostris insitum mentibus. Vere Aduller per inopiam sensus exilium suæ ipsius animæ conciliat (Prov. 6. 32). Tametsi nec fur etiam immunis est a supplicio, verum dat quidem pænam, sed minorem. Nec enim comparationes in diversum ordinem extrudunt ea quæ comparantur, sed permittentes suo quæque manere loco, diminutionem inducunt aut exsuperantiam. Fortasse non intelligitis quod dictum est: itaque necesse est idem explanatius dicere. Bonum est conjugium, sed melior est virginitas : nec quoniam melior est virginitas, ideo malum est conjugium, sed illud quidem inferius, alioqui bonum et ipsum. Similiter et hic: malum est furtum, sed adulterio minus, quamquam et ipsum est malum. Vides peccatorum differentias? Consideremus itaque quale peccatum hic peccaverit. Elatum est, inquit, cor illiut (2. Paral. 26. 16). Periculosum vulnus: est enim arrogantia, arrogantia inquam, malorum omnium fons. Et ut compendio discas morbi malitiam, illud audi. Cætera quidem peccata circa nostram versantur naturam, at superbia virtutem incorpoream e sublimi detraxit ac dejecit: nam diabolum, cum diabolus non esset, diabolum effecit arrogantia. Quod si testem adducam Isaiam ita de illo loquentem, In calum ascendam, et ero similis Altissimo (Isai. 14. 14): qui non libenter recipiunt allegorias, repudiabunt nostrum testimonium: sin vero Pautum illi adhibuerimus accu-

<sup>(</sup>a) In Græco, μέχρι καταγνώστως Observavimus in Athanasii On unastico κανάγνωστο non danmationem prorsus significare, acd quatenus tantum danmare, significat improbare vel reprehensionem quantobrem κατάγνωστο hic Erasmus recte yertit, reprehensionem.

γυμνούς παραπέμψαι πρός έχεινον τόν λιμένα λοιπόν. Διά τούτο ὁ προφήτης παραινεί πάσι λέγων, Είς τὸ τέλος μη διαφθείρης. Καὶ γάρ μετά την τοιαύτην πτώσιν δυσανάκλητος πάλιν ή άνάστασις. Ο γάρ έλθων είς • βάθος κακών, καταφρονεί. Καὶ τῷ μὲν έν άργη πεσόντι συγγινώσκομεν άπαντες διά την άπειρίαν· τὸν δὲ μετά πολλούς [115] τούς δρόμους δποσχελισθέντα ούχ άν τις ρχδίως άξιώσειε συγγώμης ή ἀπολογίας βάθυμίας γάρ τότε το πτώμα είναι δοκεί. Και οὐ τοῦτο μόνον ἐστὶ τὸ δεινὸν, άλλ' δτι καλ πολλοί οἱ σκανδαλιζόμενοι τοῖς τῶν τοιούτων πτώμασίν είσιν, ώστε καλ ταύτη πάλιν άσύγγνωστον τὸ ἀμάρτημα γίνεται. Ταῦτ' οὖν εἰδότες, ἀχούωμεν του Προφήτου, και είς το τέλος μή διαφθείρωμεν. Διά γάρ τοῦτο καὶ ὁ Ἱεζεκιὴλ ἐβόα λέγων. Ἐἀν γένηταί τις δίχαιος, είτα μεταπεσών άμάρτη, οὐ μη μησθώσια αὐτῷ αἰ δικαιοσύναὶ αὐτοῦ, άλ. έτ τη άμαρτία αὐτοῦ ἀποθατείται. Καὶ γάρ καὶ ούτος δέδοιχεν ύπερ του τέλους. Καλ ούχ έντευθεν μόνον, άλλά και διά των έναντίων δείκνυσι πολλήν τοῦ πράγματος την ἰσχύν ούσαν. "Αν τάρ γένηταί τις άμαρτωλός, φησίν, είτα μεταθαλόμενος γένηται δίκαιος, οὐ μὴ μνησθῶσιν αὶ άμαρτίαι αὐτοῦ 🕨 ἐν τῷ δικαιοσύνη αὐτοῦ ζήσεται. Όρξς καλ ένταῦθα πολλήν τοῦ τέλους αὐτὸν ποιούμενον πρόνοιαν. Ίνα γάρ μήτε ὁ δίκαιος τῆ δικαιοσύνη αὐτοῦ θαρόῶν, εἰς ὁαθυμίαν ἀποκλίνας ἀπόληται, φοδεί διά του τέλους αύτον : μήτε ό άμαρτωλός άπογνούς έπὶ τοῖς παραπτώμασι, μένη διαπαντός έν τῷ πτώματι, ανίστησι διά του τέλους αυτόν. "Ημαρτες πολλά, φησίν, άλλά μή άπελπίσης εστι γάρ επάνοδος, ἐἀν ἐναντίον ο τῆς ἀρχῆς δείξης τὸ τέλος. Πάλιν πρός τον δίκαιον, Κατώρθωσας πολλά, φησίν, άλλά μή θαρσήσης · συμδαίνει γάρ και πεσείν, αν μή διά τέλος την ίσην έχης σπουδήν. Είδες πῶς τοῦ μέν την βαθυμίαν, τοῦ δὲ τὴν ἀπόγνωσιν ἀνείλεν;

γ'. Οὐδενὸς τούτων ήχουσεν 'Οζίας' διὸ χαὶ θαρσήσας κατέπεσε πτώμα χαλεπόν και άνίατον. Ούδε γάρ παν πτώμα ίσον ήμιν έργάζεται το τραύμα, άλλα τών άμαρτιών τὰ μὲν ὑπὸ χατάγνωσιν χεῖται μόνον, τὰ δὶ χαλεπωτάτην δέχεται τιμωρίαν. Τοῖς γοῦν οὐκ άναμένουσι τούς άδελφούς έν τοίς χοινοίς δείπνοις ό Παύλος ἐπιτιμῶν, ούτως ἔλεγε Τοῦτο δὲ παραγτέλλων ούκ έπαινω. Όρας μέχρι καταγνώσεως ιστάμενον το άμάρτημα, και ψόγον έχον το έπιτίμιον. 'λλλ' ούχ όταν περί πορνείας διαλέγηται, ούτω ποιεί. 'Μλλ πως; Εί τις τὸν ναὸν τοῦ Θεοῦ φθερεῖ, φθερεί τοῦτον ὁ Θεός. Ένταῦθα γὰρ οὐκ ἔστι ψόγος, ούδε κατάγνωσις, άλλ' ή χαλεπωτάτη τιμωρία. θίδε και ό Σολομών άμαρτημάτων διαφοράς την γούν κλοπήν τή μοιχεία συγκρίνων, ούτωσί πώς φησιν θύ θαυμαστόν, έὰν άλφ τις κλέπτων κλέπτει τάρ, tra έμπληση ψυχήν αύτοῦ πεινώσαν · ό δε μοιχός δι' Erδειαν φρενών ἀπώλειαν τῆ έαν-10ῦ ψυχῆ περιποιεῖται. 'Αμάρτημα καὶ τοῦτο κάκείνο, φησίν, άλλά το μέν Ελαττον, το δέ μείζον ο μέν γάρ έχει ο την άπο της πενίας πρόφασιν, ούτος όὲ πάτης ὁ πολογίας ἐστέρηται. 'Αλλά καὶ οῦτος ἔχει,

φησί, την άπο της φυσικής επιθυμίας άνάγκη ούχ ἀφίησιν ή χληρωθείσα [116] αὐτοῦ γυνί έφέστηχεν άποστερούσα της συγγνώμης αύτι γάρ τοῦτο γάμος καὶ ἀπόλαυσις Ενθεσμος, ΐνα έχη τούτων λέγειν ο άνήρ. Διά τοῦτο αὐτῷ έδόθη ή γυνή, ϊνα μαινομένην καταστέλλη την ΐνα στορέση τῆς ἐπιθυμίας τὰ κύματα. "Ωσπ χυδερνήτης εν λιμένι ναυάγιον εργαζόμενος ι τύχοι συγγνώμης τινός ούτω και ό άνθρωπο την ασφαλειαν την από τοῦ γάμου τοὺς ετέρ ρύττων γάμους, ή γυναϊκα ήντιναοῦν περ όρῶν, οὐκ ἄν τύχοι τινός ἀπολογίας, οὐ παρὰ ποις, ού παρά Θεώ, κάν μυριάκις λέγη την τ σεως ήδονήν. Μάλλον δε ποία γένοιτ' αν ήδον: φόδος και άγωνία e και κίνδυνος και προ τοσούτων δεινών, όπου δικαστήρια καλ εὐθῦν δικαστοῦ θυμός, καὶ ξίφος καὶ δήμιος, καὶ βά καλ άπαγωγή 1; Πάντα τρέμει καλ δέδοικεν ό τος, τάς σχιάς, τοὺς τοίχους, τοὺς λίθους αὐτο θάπερ φωνήν άφιέντας πάντας ύροραται κα πτεύει, τους οικέτας, τους γείτονας, τους ς τούς έχθρούς, τούς πάντα είδότας, τούς οὐδὲ τας. Μάλλον δὲ, εί βούλει, καὶ ταῦτα ἀναιρείσί μηδείς ίστω ε τὰ τετολμημένα, άλλ' ή μόνος μετά τῆς ὑδριζομένης γυναικός πῶς οίσει τ τῆς συνειδήσεως Ελεγχον, πικρόν πανταχοῦ τ ρων κατήγορον; "Ωσπερ γάρ έαυτον ούκ άν π φύγοι, ούτω οὐδε την άπη του χριτηρίου ψηφο νου. Τούτο το δικαστήριον ού χρήμασι διαφθε ού χολαχείαις ενδίδωσι θείον γάρ έστι, χα Θεού ταις ήμετέραις ενιδρυμένον ψυχαίς. "Ον μοιχός δι' ένδειαν φρενών απώλειαν τῆ ί ψυχῆ περιποιείται. Ού μην ούδε ό κλέπτης ὶ σεως άπεστέρηται, άλλά δίδωσι μέν δίκην, έλ δέ. Αὶ γὰρ συγκρίσεις ούκ εἰς τὴν ἐναντίαν ἐξ τάξιν τὰ συγκρινόμενα, άλλ' ἀφιείσαι μένειν ὶ οίχείας χώρας αύτά, έλάττωσιν εἰσάγουσι καλ οχήν. Τάχα ού συνήκατε το λεχθέν • ούκοῦν ι σαφέστερον είπεῖν. Καλὸν ὁ γάμος, άλλὰ κρεί παρθενία · ούχ ἐπειδή χρείττων ή παρθενία, δι χαχόν ό γάμος, άλλ' Ελαττον μέν έχείνου, χ καὶ αὐτό. Οῦτω καὶ ἐνταῦθα κακὸν ἡ κλοπ ξλαττον μὲν ἐχείνου, χαχὸν δὲ χαὶ αὐτό. Είδες τημάτων διαφοράς; "Ιδωμεν ούν ποίαν ούτος τίαν ήμαρτεν. Ύψώθη, φησίν, ή καρδία αὐτι λεπόν το τραύμα · άπόνοια γάρ έστιν, άπόνοια πάντων τῶν κακῶν. Καὶ ΐνα συντόμως μάθ νοσήματος την χαχίαν, έχεινο άχουσον. Τὰ μί άμαρτήματα περί την ήμετέραν στρέφεται φ δὲ ὑπερηφανία δύναμιν ἀσώματον κατέσπαι χατέδαλεν άνωθεν. Τον γάρ διάδολον, ούχ δντ τερον διάδολον, τοῦτο [117] είναι διάδολον έ: Κάν μὲν τὸν Ἡσαΐαν παραγάγωμεν μάρτυρα 🤇 ούτω περι αύτου. Είς τόν ούρανόν άναδήσομ Εσομαι δμοιος τῷ Ύψίστῳ · οἱ τὰς ἀλληγορ ήδέως δεχόμενοι, παραγράψονται την μας ήμων αν δε τον Παύλον επιστήσωμεν αυτφ γορον, ούδελς ούχέτι λοιπόν άντερεί. Τί ούν ό Τιμοθέω γράφων; "Ότι τον άρτι τοῦ χηρύ άψάμενον ού δεί πρός το μέγα της έπισκοπής

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Qualgor mss. εἰσελθών εἰς. In iisdem infra hæc ραδίως, eἰ mox ἡἀπολογίας desunt. Hoc porro ultimum ἡ ἀπολογίας non legit Erasmus. Paulo ante codex ap. Savil. δυσανά-

Alii αύτοῦ, ἀλλ' ἐν τῆ.
' Multi mas. ἐὰν μὴ ἐναντίον, male. Paulo post συμδαινει γὰν καὶ πεσεῖν. Erasmus qui verterat, subindicans illum couram, legerat haud duble σημαίνει γάρ, male. Paulo post multi mas. διὰ τέλους τήν. Infra f. l. άμαρτημάτων.

4 Quatuor mas. γάρ δοκεί έχειν.

<sup>•</sup> Quatuor mss. ἀγών. f 'Απαγωγή frequentissimo usu apud Chryso est abductio ad supplicium; Erasmus ἀπαγωγήν bi rat deportationem, quæ vox Græcam non satis exp. 5 Duo mss. μηδείς ίδετω.

h Quatuor mss. ε κλεπτων. Infra iidem αι κρίσεις

άξίωμα, είπων ούτω: Μή νεόφυτον, Ινα μή τυφωθείς, είς πρίμα έμπέση και παγίδα του διαβόλου. **Ίνα μή τὰ αὐτὰ άμαρτὼν ἐχείνῳ, φησὶ, τὰ αὐτὰ αὐτῷ** nclograi.

δ. Καὶ ούχ ἐντεῦθεν δὲ μόνον δῆλόν ἐστιν, ἀλλὰ χαὶ ἐξ ών τῷ πρώτφ πάντων άνθρώπων γενομένφ συνεδούλευσεν ό πονηρός δαίμων έχεινος. "Ωσπερ γάρ τοίς άγαθοίς έθος, ταύτα τοίς \* πλησίον παραινείν, δι' ων αύτο) γεγόνασιν άγαθοί: ούτω καλ τοῖς πονηροῖς Εθος τοιαῦτα είσηγεῖσθαι τοῖς πλησίον, δι' ὧν αὐτολ γεγόνασι φαῦλοι. "Εν γάρ καὶ τοῦτο τῆς πονηρίας εἶδός έστι, καὶ παραμυθίαν ήγοῦντα: τῆς οἰκείας κολάσεως την ετέρων απώλειαν. Τί ουν ο διαδολος συνεδούλευσε τῷ ᾿Αδάμ; Μείζονα τῆς οίχείας φύσεως λαδεῖν Εννοιαν, καὶ ἰσοθείαν ἐλπίσαι b. Εί γάρ ἐμὲ τοῦ οὐρανοῦ τοῦτο, φησίν, ἐξέδαλε, πολλῷ μᾶλλον τοῦτον τοῦ παραδείσου τὸ αὐτὸ τοῦτο ἐχδαλεῖ. Διὰ τοῦτο χαὶ ὁ Σολομών Ελεγεν · · · Ο Θεός υπερημάνοις αντιτάσσεται. Πύχ είπεν, ότι ό θεός ύπερηφάνους άφίησι, καὶ ἐγκαταλιμπάνει, καὶ τῆς οἰκείας βοηθείας γυμνοῖ, άλλ', 'Αντιτάσσεται, φησίν' ούχ δτι παρατάξεως αὐτῷ και μάχης έδει πρός τον ύπερήφανον τί γάρ ύπερηφάνου γένοιτ' αν ασθενέστερον; "Ωσπερ γάρ ό τά; δψεις άπολέσας, άπασι πρόχειται πρός το καχώς παθείν, ούτως ό ύπερήφανος, ό μή είδως τον Κύριον (Άρχη γάρ, φησίν, υπερηφανίας, το μη είδεναι τον Κύριον), καὶ ἀνθρώποις εὐάλωτός ἐστι, τοῦ φωτὸς ἐκπεσών ἐκείνου. Εί δὲ καὶ ἰσχυρὸς είη, οὐκ ἄν παρατάξεως έδέησε τῷ Θεῷ πρὸς αὐτόν. ῷ γὰρ ἡ βούλησις ήρχετε πρός το πάντα παραγαγείν, πολλώ μάλλον καὶ πρὸς την ἀναίρεσιν αὐτῶν ἀρκεῖ. Τίνος ούν Ενεχεν, φησίν, άντιτάσσεται; "Ινα τὸ σφοδρόν τῆς ἀπεχθείας ενδείξηται τῆς πρός τον ὑπερήφανον. "Οτι μέν οδν χαλεπόν το τραύμα το τής ύπερηφανίας, καὶ έχ τούτου, και άλλαχόθεν δήλον. Εί δε βούλεσθε, και άλλαχόθεν την αίτίαν αύτου μάθωμεν, άφ' ής το έλχος εγένετο. Και γάρ έθος τη Γραφή, επειδάν μέλλη τινός χατηγορείν, μή την άμαρτίαν αύτου λέγειν μόνον, άλλά και αίτιαν της άμαρτίας διδάσκειν ήμας. ποιεί δὲ τοῦτο, τοὺς ὑγιαίνοντας ἀσφαλεστέρους κατασκευάζουσα πρ'ς το μή τοίς αὐτοίς περιπεσείν. Οὕτω καὶ ἰατροὶ πρὸς τοὺς κάμνοντας εἰσιόντες, καὶ πρὸ των νοσημάτων άνιχνεύουσι τλς πηγάς, ώστε άνωθεν άνα ττείλαι το κακόν ο γάρ, τῆς ρίζης μενούσης, τὰ βλαστήματα [118] έχτέμνων μόνον, οὐδὲν ἔτερον, ή ματαιοπονεί. Που ούν ή Γραφή και την άμαρτίαν και την αιτίαν της άμαρτίας είπε; Κατηγορεί των πρό του κατακλυσμού γενομένων έπὶ ταίς οὐ προσηκούσαις έπιμιξίαις ά. καί ἄκουσον πώς τίθησι τὴν αίτίαν. 'Ιδόντες οι υιοί του Θεού τὰς θυγατέρας τῶν ἀνθρώπων, ότι καλαί είσιν, Ελαδον αύτάς έαυτοίς είς γυναίκας. Τί ούν, τὸ κάλλος τῆς άμαρτίας αἴτιον; Μή γένοιτο. τῆς γὰρ Θεοῦ σοφίας ἔργον ἐστί. Θεοῦ δὲ ἔργον ούχ αν ποτε γένοιτο πονηρίας αίτιον. 'Αλλά τὸ ίδείν: Ούδε τούτο και γάρ και τούτο της φύσεως Εργον έστιν. Άλλα τι ; Το κακώς ιδείν τούτο γαρ προαιρέσεως διεφθαρμένης \* έστί. Διὰ τοῦτο καί τις σοφός παραινεί λέγων, Μή καταμάνθανε κάλλος άλλότριον. Ούχ είπε, Μή ίδης: συμβαίνει γάρ και ι άπό τοῦ αὐτομάτου τοῦτο γενέσθαι άλλά, Μή καταμάνθανε, φησὶ, τὴν ἐχ μελέτης χατανόησιν, τὴν περίεργον δψιν, την μετά διατριδής πονηράν θεωρίαν, την άπο ψυχής διεφθαρμένης και επιθυμούσης άναιρῶν. Και τί, φησίν, έχ τούτου γένοιτ' αν βλάδος; Έχ τούτου, φησί. φιλία ώς πῦρ ἀνακαίεται ε. Καθάπερ γὰρ τὸ πῦρ, ἐπειδάν χόρτου τινός ή καλάμης ἐπιλάδηται, οὐ**κ ἀνα**μένει γρόγον τινά, άλλ' όμου τε ήψατο της ύλης, καί λαμπράν άνηψε μ την φλόγα, ούτω και το πύρ της ἐπιθυμίας τῆς ἐν ἡμῖν, ἐπειδάν διὰ τῆς τῶν ὀφθαλμών δψεως εὐειδοῦς καὶ λαμπροῦ κάλλους ἄψηται, εύθέως εμπίπρησι την ψυχήν. Μή τοίνυν την πρόσχαιρον ίδης ήδονην, την άπο της θεωρίας, άλλα την διηνεχή σχόπησον όδύνην, την άπο της επιθυμίας. Ή μέν γάρ το τραύμα ένθεισα άπεπήδησε πολλάχις. τὸ δὲ τραῦμα οὐκ ἀποπηδᾳ, ἀλλὰ μένει πολλάκις καλ άπολλυσι. Καὶ χαθάπερ έλαφος δεξαρένη βέλος έν καιρίφ του σώματος, κάν ἐκφύγῃ τῶν θηρατῶν τάς χείρας, ούθεν κερδαίνει λοιπόν ούτω και ψυχή δεξαμένη βέλος ἐπιθυμίας ἐξ ἀχολάστου καὶ περιέργου θεωρίας, κάν το βέλος άφεῖσα ἀπέλθη, αὐτή διαφθείρεται καὶ ἀπόλλυται, πανταχοῦ τὸν πολέμιον ὁρῶσα καὶ ἐπόμενον Εχουσα. 'Αλλ' ὅπερ Ελεγον (οὐ γάρ δεί μακράς συγχωρείν τοῦ λόγου ποιείσθαι τὰς ἐκτροπὰς). ότι ή Γραφή καὶ τὰ άμαρτήματα καὶ τὰς αἰτίας αὐτων λέγειν είωθεν, άχουε γούν χαλ ένταύθα τί φησι περί του Όζια. Ου γάρ ότι υψώθη ή καρδία αυτού, τοῦτο μόνον ήμας ἐδίδαξεν, ἀλλά καὶ πόθεν ὑψώ**θη** προσέθηκε. Πόθεν οὖν ὑψώθη; Ήνικα Ισχυσε, φησίν, ὑψώθη ή καρδία αὐτοῦ. Οὐκ ἤνεγκε τῆς δυναστείας το μέγεθος, άλλ' ώσπερ εξ άδηφαγίας μέν γίνεται φλεγμονή, έχ φλεγμονής δε τίχτεται πυρετός, είτα έχείθεν θάνατος πολλάχις: ούτω καλ ένταύθα άπδ τῆς πολλῆς ι τῶν πραγμάτων περιδολῆς ἀπόνοια γέγονεν. "Οπερ γάρ έπὶ τῶν σωμάτων φλεγμονή, τοῦτο έπὶ τῶν ψυχῶν ἀπόνοια. Εἶτα ἐξ ἀπονοίας ἐπιθυμία τῶν οὐ προσηχόντων αὐτῷ πραγμάτων.

ε'. Ταῦτα ούχ ἀπλῶς μηχύνομεν, ἀλλ' ἔνα μηδέποτε ζηλωτούς είναι νομίζητε, μηδέ μαχαρίζητε τούς έν [119] δυναστείαις δντας, είδότες όπον του πράγματος τὸ ἐπισφαλές: ἵνα μηδέποτε τοὺς ἐν πενίμ καὶ ταλαιπωρία άθλίους Ι ήγησθε, είδότες ότι πλείων εντεύθεν ή άσφάλεια. Δι' δ καὶ ὁ Προφήτης ἐδόα λέγων 'Αγαθόν μοι, Κύριε, ότι έταπείνωσάς με. "Όρα γοῦν όπον èx τοῦ ΰψους γέγονε τὸ xaxόν. Ύψώθη ή xapδia αὐτοῦ ἔως τοῦ διαφθείραι, φησί. Τί ἐστιν, "Εως τοῦ διαφθείραι; Των πονηρών λογισμών οι μέν ούδε όλω; ήμων επιδαίνουσι τη ψυχή ε, αν πολλή περιφράξωμεν έαυτούς άσφαλεία οί δε τίκτονται μέν Ενδον, ράθυμησάντων δὲ ἡμῶν, καὶ βλαστάνουσιν. αν δὲ προληφθώσιν 1, ἀποπνίγονται ταχέως καὶ καταχώννυνται. "Αλλοι καλ τίκτονται, καλ αύξάνονται, καλ πρὸς τὰς πονηρὰς ἐχδαίνουσι πράξεις, χαὶ πἄσαν ήμῶν τῆς ψυχῆς τὴν ὑγείαν διαφθείρουσιν, ὅταν ἐν πολλή γενώμεθα ραθυμία. Τοῦτο οὖν φησιν, ὅτι 'Υψώθη ή καςδία αὐτοῦ. καὶ οὐκ ξμεινεν ξνδον ή

<sup>&</sup>quot;Εθος τοιαυτα τοις, sie quidam mss. Infra iidem πονηplac aŭtwv eidoc.

b Unus Ισοθείας φαντασθήναι.
C Quatuor mss και δ Σιράχ Ελεγεν.
Unus προμυκούσαις έπιμυρίαις (sic).

Unns διεστραμμένης.

f Unus από ταυτομάτου.

άπόνοια, οὐδὲ κατεσδέσθη, άλλ' ἐξεπήδησε, καὶ πρὸς 8 Alius πῦρ ἀνάπτεται. b Duo mss. λαμπρὰν ἦψε, ex repetitione τοῦ αν detruncata prima posterioris vocis syllaba. Infra unus รบัติรัฒง รณิง όρώντων έμπίποησι. 1 Πολλής deest in tribus mss.

i Tres mss. πενία και ταλαιπωρία άθλίους, et sic legit Erasmus. Editi vero εν πενία και εντελεία άθλίους.

<sup>\*</sup> Alius ἐπιδαίνουσι τῆς ψυχῆς.

Ι Αίτι καταληφθώστν.

ustorem, nemo contradicturus est. Quid igitur ait Paulus Timotheo scribens? Qui unper prædicationem attigit, eum non oportere ad summam episcopi dignitatem evchi, his nempe verbis: Non neophytum, ne in superbiam elatus, in judicium incidat, et in laqueum diaboli (1. Tim. 3.6); ne eadem, inquit, peccans cum illo, eadem cum illo patiatur.

4. Alienam improbitatem solatio esse improbis. -- Hoc vero non hinc solum est perspicuum, verum etiam ex is quæ scelestus ille dæmon primo homini suasit. Sicut enim bonis hic mos est, per quæ ipsi facti sunt boni, ad eadem exhortari proximos: ita et malis bic est mos, per quæ ipsi sunt improbi, eadem vicinis invehere. Nam una hæc est illorum malitiæ species, ut aliorum perniciem solatium sui supplicii existiment. Quid igitur diabolus suasit Adamo? Ut conciperet cogitationem sua natura majorem, sibique cum Deo speraret æqualitatem (Gen. 3). Si enim, inquit, hac res me de calo expulit, multo magis cadem hunc ejiciet e paradiso. Quapropter et Salomon dixit 1: Deus superbis resistit (Prov. 3. 34. 1. Pet. 5. 5. et Jacob. 4. 6). Non dixit: Deus superbos dimittit, et in peccatis deserit, suoque nudat auxilio : sed, Resistit, inquit : non quod instructa acie aut pugna Deo sit opus adversus superbum; quid enim esse possit superbo infirmius? Nam ut qui orbatus est oculis, omnium expositus est injuriæ, ita et superbus, qui non ridet Dominum (nam Initium superbiæ, ut inquit Scriptura, est non nosse Dominum [Eccli. 10. 14]), etiam ab hominibus facile superatur, posteaquam excidit ab illa luce. Quod si etiam validus ac potens esset superbus, nihil opus esset Deo exercitu adversus illum : cui enim voluntas satis fuit ad producenda onnia, multo magis sufficeret ad ea tollenda. Cur igitur, inquies, resistit? Quod vehemens odium declaret erga superbum. Itaque superbiam esse vulnus periculosum, tum ex his quæ diximus, tum ex aliis perspicuum est. Quod si vultis, etiam causam ipsam, unde vulnus hoc accidit, aliunde discamus. Siquidem hic Scripturæ mos est, si quando parat accusare quempiam, non modo peccatum illius narrare, verum etiam docere nos quæ fuerit peccati causa: id autem facit, ut eos qui sani sunt reddat tutiores cautioresque, ne in eadem incidant mala. Similiter et medici ad ægrotantes ingressi, etiam ante morbos (a) fontes explorant, ut prævia cura coerceant malum: etenim qui, manente radice, ramos tantum exsecut, nihil aliud quam inanem sumit operam. Ubi igitur Scriptura et peccatum et peccati causam eloquitur? Reprehendit eos qui præcesserunt diluvium, ob illicilos congressus : atque audi quomodo causam exprimat: Cum vidissent filii Dei filias hominum esse formosas, acceperunt illas sibi in uxores (Gen. 6. 2). Quid

igitur? num pulchritudo causa est peccati? A est enim divinæ sapientiæ opus; opus auten numquam possit esse causa peccati. Sed aspecti causa peccati? Ne id quidem : nam et hoc n opus est. Sed quid tandem ? Male videre : nam h depravatæ voluntatis. Ideo sapiens quidam adm dicens, Ne consideres pulchritudinem alienam ( 9. 8). Non dixit, Ne videas: id enim nonnum casu fit, sed, Ne consideres, inquit, illud tolle studio animadvertamus, ne curiose intucamu vitiosæ contemplationi immoremur, quæ ab : corrupto et concupiscenti proficiscitur. Sed qui quiet aliquis, hinc damni possit oriri? Ex hoc, in amor velut ignis excitatur (1bid. v. 9). Ut enim i ubi fœnum aut stipulam arripuerit, nihil mor sed simul ut attigit materiam, lucidam accendit mam : itidem et ignis concupiscentiæ quæ est in bis, simul atque per oculorum intuitum elegante venustam attigerit formam, protinus exurit anim Proinde ne spectes temporariam illam, quæ ex ctu proficiscitur, voluptatem, sed perpetuum rem considera, qui nascitur ex concupiscentia. illa, inflicto vulnere, plerumque celeriter avola vulnus non avolat, sed plerumque manet et inte Et quemadmodum cerva confixa jaculo in letal poris parte, etiamsi venatorum effugiat manus, inde fert lucri : sic et anima, accepto concupisc jaculo e lascivo curiosoque aspectu, etiamsi di juculo permittatur abire, tamen ipsa per se cor pitur ac perit, ubique videns hostem, et inseque habens. Sed quod dicere cœperam (neque enim mittendum est ut in hoc tam longas sermonis di siones faciamus), Scriptura cum peccatis sin peccatorum causas solet commemorare : audi e quid dicat de Ozia. Neque enim hoc tantum no cuit, elatum fuisse cor ejus, verum addidit unc elatum. Unde ergo elatum fuit ? Gum potens essi quit, elatum est cor ejus. Non tulit principatus n tudinem, sed sicut ex edacitate nascitur ignea tio, ex inflatione gignitur febris, deinde ex febi rumque mors : itidem et hic ex rerum abunc nata est superbia. Nam quod in corporibus est tio, hoc in animis est superbia. Mox ex superbi est appetentia rerum ipsi non congruentium.

5. Had non sine causa diu tractamus, sed no quam existimetis esse suspiciendos, neque i dicatis eos qui principatum gerunt, cum sequam iubrico in statu versentur; nec umquam judicetis miseros, qui in egestate et affictionib vunt, scientes hanc vitam esse multo tutiorem, et propheta clamat dicens: Bonum est mihi, Doquia humiliasti me (Psal. 118. 71). Vide igitur tum ex eminentia natum sit malum. Elatum est, i cor ejus usque ad corruptionem? Usque ad pravas et tiones, quæ prorsus non ascendunt in animum strum, si nos ipsos multa cautione circumsepia sed si negligenter egerimus, nascuntur in nobi minantque: sin prævertantur, protinus præfor

¹ Quature Mss., et Sirac dixit. Atqui hæc verba sunt sakunonis in Proverbiis, licet simile quidpiam in Siracide etiam legatur, 10, 14. Non raro Chrysostomus salomonem | yout pro siracide; sed nusquam adverti apud illum siracidem | oui pro salomone.

<sup>(</sup>e) Gr. καὶ πρὸ τῶν νοσημότων. Hanc similitudinem affert Chrysostomus, ut significet, Deum justos exemplis cautores reddere, ne in morbos animi incidant.

et obruuntur. Aliæ gignuntur , et angentur, atque ad pravas actiones procedunt, omnemque mentis nostræ sanitatem corrumpunt, si magna in socordia versemur. lloc itaque dicit, Elatum est cor ejus, neque se intus continuit arrogantia, neque exstincta est, sed ut prorupit, ad opus usque pravum progressa, totam illius virtutem corrupit. Beatitudo est igitur, cogitationem improbam prorsus non admittere, quod et a propheta dictum est, Domine, non est elatum cor meum ( Psal. 150. 1). Non dixit, Elatum quidem est, sed illud cohibui : verum, Non est omnino elatum : hoc est, Jugiter servavi animam meam inaccessam malitiæ. Hoc igitur est beatitudinis : huic proximum illud est, malas cogitationes jam ingressas celeriter repellere, neque sinere, ut illic diutius immorentur, ne in nobis pessime grassentur. Quod si eo usque socordiæ processerimus, est per Dei bonitatem et hujus socordiæ solatium, multaque ab illa summa et ineffabili bonitate talibus vulneribus parata sunt remedia. Sed age sermonem hunc missum faciamus, ne quod in initio verebamur, nunc accidat nobis, rerumque turba vestram obruat memoriam. Quapropter necessum est ut quæ dicta sunt, summatim paucis repetamus : sic et matres facere solent cum poma, aut bellaria, aut aliud simile quidpiam in puerilem immittunt sinum : ne per puerorum negligentiam excidat aliquid eorum quæ data sunt, contractam undique tuniculam, cingulo subjiciunt, quo sint in tuto. Idem nos faciamus, orationem in longum porrectam contrahamus, memoriæque custodiæ deponamus. Audistis quomodo nihil agendum sit ad ostentationem, quantumque sit malum socordia, ut etiam in perfecta vita versantem facile supplantarit. Didicistis quanta nobis opus sit cura, potissimum sub vitæ finem, utquenec desperandum sit ei qui cum incidisset in peccata mutatus est, neque oporteat eum qui in socordia vivit, de recte factis confidere. Disseruimus vobis de differentia peccatorum, ne simus vehementer intenti ad eximias corporum formas: quantumque hinc oriatur mali, demonstravimus. Quæ de superbia vobis diximus meministis, quæque de pravis cogitationibus. Hac servantes redeamus domum; quin potius hæc servantes excipiamus perfectiorem eximii doctoris exhortationem. Nam nostra quidem, qualiacumque sunt, habent juventutis indicia: hujus autem, qualiacumque fuerint, cana quadam prudentia sunt ornata. Ac nostra quidem similia sunt torrenti, qui cum strepitu fertur; illius autem oratio similis est fonti magna tranquillitate fluvios effundenti, qui olei magis quam aquarum cursum imitetur. Excipiamus igitur ea fluenta, ut fiant in nobis fons aquæ salientis in vitam æternam (Joan. 4. 14): quam nobis omnibus contingat assequi, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi (a), cum quo Patri, simul cum sancto et bono Spiritu honor, gloria et imperium, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

(a) Que sequitur conclusio sic habetur in uno Codice, aque ita legerat Erasmus. Quamquam hæ conclusiones, ut jam alibi diximus, ad librariorum libitum ut plurimum concinnatas sunt.

Ejusdem in dictum illud Isaiæ, Factum est ann mortuus est Ozias rex, vidi Dominum seden solio excelso et elato (Isai. 6. 1); et laus ci Antiochiæ; et adversus eos qui prohibent i demonstratio divina.

#### HOMILIA IV.

1. Frequentiam auditorum sibi ipsisque latur; Romæ præfert suam civilatem. - P rum nobis hodie theatrum adest, magnifict crisque cœtus. Quid tandem est in causs mentis heri factæ fructus, hodie messis est plantavimus, hodie metimus. Non enim terram mam colimus, ut tarde fructificet, sed animas præditas. Non est natura, quæ cunctatur, sed quæ accelerat. Recte compositus nobis popul diendi studiosa plebs est. Heri vocati sunt, ho ronantur. Admonitionis hesternæ fructus hod est obsequium. Unde nos quoque libenter jacimus, quia purum videmus arvum, non quæ suffocat, neque viam quæ calcatur, ne tram sterilem, sed profundum ac pinguem qui simul et semen recipit, et spicam nobis e Hæc semper loquor, nec loqui desinam : hæc civitatis laus est, non quod senatum habe quod consules numerare possimus, neque qu tuas complures, neque quod mercium copiam quod situm habeat commodum : sed quod p habeat audiendi studiosum, quod templa Dei quod Ecclesiæ deliciæ magis crescunt in dies que sermonem habeat profluentem, desidei numquam satiantem. Siquidem civitas non a ciis, sed ab inhabitantibus admiranda reddita mihi narres Romanorum urbem magnitudine sa:n esse; sed ostende mibi illic populum æq dum audiendi. Nam Sodoma turres habeba Abraham in tugurio moraretur: attamen v angeli Sodoma præteribant, et ad tugurium bant (Gen. 18). Non enim ædium splendorem bant, sed animæ virtutem et pulchritudinem tes circumibant, lta sane alias desertum Joannem, civitas Herodem : eoque desertum erat civitate. Cur ita tandem? Quoniam non cturis sita est prophetia. Hac dico, neguand tem prædicemus, quæ moribus dissoluta e mihi narras ædificia, quid columnas? Hæc præsenti vita diruuntur. Ecclesiam ingre civitatis videas nobilitatem. Ingredere, inqui pauperes a medio noctis usque ad lucem rantes, vide sacra pervigilia diem cum noc lantia: vide eos neque interdiu neque r somni tyrannidem ac violentiam metuentes opiæ necessitatem formidantes. Magna rever ac totius orbis metropolis. Quot episcopi, qu res huc venerunt, et a populo docti disci legem illam insitam in se transplantare

Savil., sic habet..... sed ab inhabitantibus
 Sic Savil., Morel. et Manuscriptt, uno exceptet. hic discunt, pro, in se transplantare curant gerat Erasmus, qui vertit, hic discunt.

Εργον ελθούσα πονηρόν, πάσαν αύτου διέφθειρε την άρετήν. Το μέν ουν μακάριον, μήτε δλως δέξασθαι ερι ποιμόρι γολιαίτοι. ομεύ οπι και ο Προφήτης έγεγε Κύριε, εὐχ ὑψώθη ἡ καρδία μου. Οὐκ εἶπεν, Ύψώθη μέν, κατέστειλα δὲ αὐτήν, άλλ', Οὐδὲ τἡν άργήν ὑψώθη, τουτέστιν, ἄδατον διὰ παντὸς ἐτήρησα τῆ κακία την ψυχήν. Το μέν ούν μακάριον, τούτο το δέ μετ' έχεζνο έπεισελθόντας τούς λογισμούς ταχέως άπώτατθαι, καὶ μὴ συγχωρῆσαι ἐνδιατρίψαι πλέον, ώστε μή πονηράν εν ήμιν εργάσασθαι την νομήν. Είδε καί μέχρι τούτου ράθυμήσαιμεν, Εστι διά την του Θεου φιλανθρωπίαν και ταύτης της ράθυμίας παραμυθία, καὶ πολλά παρά τῆς ἀγαθότητος ἐκείνης τῆς ἀφάτου και μεγάλης τοις τοιούτοις τραύμασι κατεσκεύασται τὶ φάρμαχα. 'Αλλά φέρε λοιπόν τὸν λόγον χαταπαύσωμεν, ίνα μή τουτο, όπερ εδείσαμεν εν άρχή, γένηται νύν, και το πλήθος λυμήνητα: την μνήμην ύμων. Δι'δ καὶ διά βραχέων άνακεφαλαιώσασθαι τὰ εἰρημένα άναγχαϊόν έστιν. Ούτω γάρ αί μητέρες ποιούσιν: έπειδάν όπώρας, ή τραγήματα, ή τι τοιούτον είς τον παιδικόν εμδάλωτι κόλπον, ώστε μη τη ρφθυμία τών παιδίων έχπε τείν τι των δοθέντων αὐτοῖς, περιστείλασα: πάντοθεν τὸν χ:τωνίσκον ὑποδάλλουσι τἢ τῆς ζώνης ἀσφαλεία. Τούτο και ήμεζς ποιήσωμεν, είς μήχος ένταθέντα τον λόγον περιστείλωμεν, καλ τῆ τῆς μνήμης παρακαταθώμεθα φυλακή. Ήκούσατε πώς ούδεν ήμας πρός επίδειξιν χρή ποιείν ε,και πόσον ράθυμία κακόν, πῶς καὶ τὸν ἐν ἀκριδεῖ ζῶντα βίφ ραδίως υπεσχέλισεν. Έγνωτε πόσης ήμιν δεί τῆς σπουδής, και μάλιστα πρός αύτα τοῦ βίου τὰ τέλη, και κώς ούτε απογινώσκειν έπι τοις παραπτώμασι τον μεταδαλλόμενον, ούτε θαρρείν έπι τοίς κατορθώμασι τον ραθυμήσαντα χρή. Διελέχθημεν περί [120] **διαφοράς έ**μαρτημάτων ύμεν, περί τοῦ μὴ χεχηνέναι προς τὰ λαμπρά τῶν σωμάτων b, καὶ πόσον ἐκ τούτου κακόν, έδείξαμεν. Τὰ περί ἀπονοίας εἰρημένα ύμιν μέμνησθε, τὰ περί τῶν πονηρῶν λογισμῶν. Ταύτα φυλάσσοντες άναχωρήσωμεν οξκαδε. μάλλον 👪 ταῦτα φυλάσσοντες δεξώμεθα καλ την τελειοτέραν τοῦ καλοῦ διδασκάλου παραίνεσιν. Τὰ μὲν γάρ ἡμέτερι, οία αν είη, έχει τὰ τῆς νεότητος δείγματα· τὰ δὲ τώτου, οἶα αν ή, πολιῷ κεκόσμηται τῷ φρονήματι c. Καὶ τὰ μὲν ἡμέτερα προσέρικε ρύακι ρο:ζηδόν φερο-Ιτιλή. το οξ τούτου προσξοικε πυλί ποταπορε φάιεία μεθ΄ ήσυχίας πολλης, έλαίου μαλλον ή ύδάτων μιμουμένη τον δρόμον. Δεξώμεθα οὐν τὰ νάματα, ἵνα γένηται έν ήμιν πηγή υδατος άλλομένου είς ζωήν αίώνιον ής γένοιτο πάντας ήμας επιτυχείν, χάριτι καλ φιλανθρωπία του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστού, μεθ' οδ τῷ Πατρί τιμή, καὶ δόξα, καὶ κράτος, ἄμα τῷ άγω και άγαθῷ Πνεύματι, νῦν και ἀεί, και είς τοὺς αώνας των αιώνων. Αμήν.

Είς το όητον του προφήτου Ήσαίου το λέγον Εγένετο του ένιαυτου, ου απέθανεν 'Οζίας ο faoileic, elbor tir Kipior nathueror ent θρότου ύψη λοῦ καὶ ἐπηρμέτου 🕠 καὶ ἔπαιτος THE ZOLEWE THE 'Artiozelas' Ral rata xwludrτων τὸν γάμον ένθεος άπόδειξις.

# OMIAIA A'.

α΄ Λαμπρόν ήμιν τήμερον το θέατρον γέγονε, χαλ

· linus χρή ποιείν άνθρώπων.

lem suam Chrysostomus cum cana senectute Flaviani epi-

φαιδρός ό σύλλογος. Τί ποτε άρα τό αίτιον; Των χθές σπερμάτων χαρπός, ό σήμερον θερισμός. Χθές έφυτεύσαμεν, καλ σήμερον τρυγώμεν. Ού γάρ γῆν ἄψυχον γεωργούμεν, ενα βραδύνη, άλλά ψυχάς λογικάς. Οὐκ ἔστι φύσις ἡ μέλλουσα, άλλὰ χάρις ἡ ταχύνουσα <sup>↓</sup>. Ευτακτος ήμιν ό λαός, φιλήκοος ό δημος. Χθές έκλήθησαν, καὶ σήμερον στεφανούνται. Τῆς χθὲς παραινέσεως ο χαρπός ή σήμερον ύπαχοή. Διά τοῦτο χαλ ήμεζς μετά προθυμίας τά σπέρματα καταδάλλομεν, δτι καθαράν όρῶμεν τὴν ἄρουραν, οὐδαμοῦ ἄκανθαν άποπνίγουσαν, οὐδὲ όδὸν πατουμένην, οὐδὲ πέτραν άγονον, άλλά βαθεϊάν τενα καὶ λεπαράν χώραν, όμοῦ δεχομένην τὰ σπέρματα, καὶ τὸν στάχυν ἡμῖν παρέχουσαν. Ταῦτα λέγω άελ, και λέγων ου παύσομαι ότι έγχώμιον τῆς πόλεως τῆς ἡμετέρας, οὐχ ὅτι σύγκλητον έχει, καὶ ὑπάτους ἀριθμεῖν έχομεν, οὐδ' ὅτι άνδριάντας πολλούς, ούδ' δτι ώνίων άφθονίαν, ούδ' δτι θέσεως επιτηδειότητα άλλ' ότι δήμον έχει φιλήχοον, καί ναούς Θεού πεπληρωμένους, και ή Έκκλητία [121] μαλλον τρυφά καθ' ἐκάστην ἡμέραν λόγον βέοντα, καὶ πόθον οὐδέποτε κορεννύμενον. Ἡ γὰρ πόλις ούχ ἀπό τ<u>ῶν</u> οἰχοδομῶν, ἀλλὰ ἀπό τῶν ἐνοίχων θαυμάζεται « Mή μοι λέγε, δτι ή 'Ρωμαίων πόλις μεγάλη τῷ μεγέθει ἀλλά δείξον μοι έχει οῦτω λαλν φιλήχοον. Έπει και τά Σύδομα πύργους είχεν, ή δέ καλύδη τὸν 'Αδραάμ' άλλ' ἐλθόντες οἱ ἄγγελοι, τὰ μέν Σόδομα παρέδραμον, έπὶ δὲ τὴν καλύδην κατήχθησαν. Ού γάρ οίχων περιφάνειαν έζήτουν, άλλά ψυχής άρετην περιήσσαν ζητούντες και κάλλος Ούτω δε και άλλως ή έρημος είχε τον Ίωάννην, ή δὲ πόλις τον Ήρώδην διά τοῦτο ή ἔρημος πόλεως εύγνωμονεστέρα . Τί δήποτε; "Οτι ούχ έν τοίς χτίσμασιν ή προφητεία. Ταῦτα όὲ λέγω, ῖνα μηδέποτε πόλιν έγχωμιάσωμεν άπό πραγμάτων καταλυομένην. Τί μοι λέγεις οίχοδομήματα καλ κίονας; Ταύτα τῷ παρόντι συγκαταλύεται 8 βίω. Είσελθε είς εκκλησίαν, καλ βλέπε της πίλεως την εύγένειαν. Είσελθε, ίδε πένητας έχ μεσονυχτίων μέχρι της ήμέρας παραμένοντας, βλέπε παννυχίδας ίερλς ήμέρα και νυκτί συναφθείσας, ούτε έν ήμέρα, ούτε έν νυχτί την τυραννίδα τοῦ ύπνου, ούτε την άνάγχην της πενίας φοδουμένους. Μεγάλη πόλις, και μητρόπολις της οίκουμένης. Πόσει ἐπίσκοποι, πόσοι διδάσκαλοι ήλθον ἐνταῦθα, καὶ παιδευθέντες παρά τοῦ λαοῦ άναχωροῦσι, καὶ τὸν νόμος τον Εμφυτον έντεῦθεν μεταφυτεῦσαί h παρασχευάζονται; Έαν λέγης μοι άξιώματα, καλ χρημάτων περιουσίαν, άπο των φύλλων το δένδρον έπαινεζς, και ούκ άπὸ τοῦ χαρποῦ. Ταῦτα δὲ λέγω οὐ χολαχεύων ὑμῶν την άγάπην, άλλά την άρετην ύμων άνακηρύττων. Μακάριος έγω δι' ύμας, μακάριοι ύμεζε δι' έαυτούς. Μαχάριος ο λέγων είς ώτα άχουόντων ουτως έγω μακάριος έγενόμην. Μακάριοι οί πειτώντες καί διψωντες την δικαιοσύνην. Είδες πως ύμεις δι' έαυτούς μαχάριοι έγένεσθε; Μαχάριος άνηρ Ι λόγων έρων πνευματιχών. Τούτο διίστησιν ήμας των άλό γων. Ού γαο δη ή του σώματος άναλογία, ούδε τὸ

d Unus χάρις ή μή βραδύνουσα εύτ. Ibid. alii, Savil. nienente, ευπρακτος ήμιν ο λαός.
' Savil. άλλ' άπο των ένοικων χαρακτηρίζεται.

 δ Alifovyκαταπίπτει.
 b Sic Savil. Morei. et mss., uno excepto, qui habet èvταύθα μανθάνουσι, et sic legerat Erasmus, qui vertit, hic

ι Tres mss. έγένεσθε; μάλιστα άνής

Alius πρός τα λαμακό τών σωμάτων πάλλη.

Αν ή, πολιφ ποσμείται φρονήματι Sic duo endices mss., et sic leuit Erasmus. Unus πλείφ πεκόσμηται. Editi πλείονι ռումալորա։ Iloλւֆ legendum : nam hic comparat juventu-

f Unus ή έρημος πόλεως ήν εύσχημονεστέρα, melius quam εύγνωμονεστέρα, ut habent alii, et Editi Inita aii. quot mss. πόλιν τοιαύτην έγκωμιάσωμεν. Ibid. legendum suspicatur Savil. ἀπὸ πραγμάτων καταλυομένων. Sed κατα-λυομένην.ut habent omnescum editi tum mss., stare potest.

τρέφεσθαι, ούδε το πίνειν, ούδε το νέμεσθαι, ούδε το ζῆν· ταῦτα γὰρ ἡμῖν ἄπαντα κοινά πρὸς τὰ ἄλογα· άλλὰ τί διέστηκεν ε ἄνθρωπος τῶν άλόγων; Τῷ λόγῳ: διά τοῦτο καὶ λογικόν ζῶόν ἐστιν ὁ ἄνθρωπος. "Ωσπερ γάρ τρέφεται τὰ σώματα, ούτω τρέφεται καὶ ἡψυχή. άλλα το μέν σώμα άρτφ, ή δε ψυχή λόγφ. "Αν ούν ίδης άνθρωπον λίθον έσθίοντα, άρα αν είποις άνθρωπον είναι; Ούτως αν ίδης μή λόγφ τρεφόμενον, άλλ' άλογία ο, έρεις, Ούτος και το είναι άνθρωπος [122] απώλεσεν. ή γάρ άνατροφή δείχνυσι του άνθρώπου την ευγένειαν. Έπειδη τοίνυν το θέατρον ήμιν πεπλήρωται, και πάλιν ή θάλασσα ή χυμαινομένη, καί γαλήνης γέμουσα, και πάλιν το πέλαγος το χειμαζόμενον, καὶ ἐστηκός φέρε δή τὸ πλοΐον ἐλκύσωμεν, άντι του ίστίου την γλώτταν άναπετάσαντες, άντι του ζεψύρου τοῦ Πνεύματος την χάριν χαλέσαντες, άντὶ τοῦ αὐχένος καὶ πηδαλίου τῷ σταυρῷ χρώμενοι κυδερνήτη. Ἡ θάλασσα μέν γλρ ἔχει άλμυρὰ ὕδατα, ἐνταῦθα δὲ ὕδωρ ζῶν. Ἐκεῖ ἄλογα ζῶα, ἐνταῦθα δὲ ψυχαί λογικαί έκει οι πλέοντες άπο θαλάσσης είς γῆν, ἐνταῦθα δὲ οἱ πλέοντες ἀπὸ γῆς εἰς οὐρανὸν ὁρμίζονται έχει πλοία, ένταῦθα δὲ λόγοι πνευματιχοί. έχει σανίδες έν τῷ πλοίφ, ένταῦθα δὲ λόγων συγχροτήματα έχει Ιστίον, ένταῦθα δε γλώττα έχει ζεφύρου αύρα, ένταύθα Πνεύματος ἐπιδημία· ἐκεῖ ἄνθρωπος χυδερνήτης, ένταῦθα δὲ χυδερνήτης ὁ Χριστός. Διὰ ίἡ τοῦτο τὸ πλοϊον χειμάζεται, άλλ' ὑποδρύχιον οὐ γίνεται. Ἡδύνατο μὲν γὰρ καὶ ἐν γαλήνῃ πλεῖν, άλλ' ούχ ἀφήχεν ό χυθερνήτης, ίνα καὶ τῶν πλεόντων τὴν ύπομονήν ίδης, και του κυδερνώντος την σύνεσιν άκριδώς καταμάθης c.

β'. 'Αχουέτωσαν "Ελληνες, άχουέτωσαν 'Ιουδαΐοι τά κατορθώματα ήμων, καὶ τὴν προεδρίαν τῆς Έκκλησίας. Υπό πόσων επολεμήθη ή Έχχλησία, άλλ' ούδέποτε ενικήθη; πόσοι τύραννοι; πόσοι στρατηγοί; πόσοι βασιλεί; ά; Αυγουστος, Τιδέριος, Γάτος, Κλαύδιος. Νέρων, άνθρωποι λόγοις τετιμημένοι, δυνατοί, το σαῦτα ἐπολέμησαν ἀκμὴν νεάζουσαν, ἀλλ' οὐκ ἐξεβρίζωσαν άλλ' οι μέν πολεμήσαντες σεσίγηνται καί λήθη παραδέδονται, ή δε πολεμηθείσα τον ούρανον ύπεραίρει. Μή γάρ μοι τοῦτο ίδης, ὅτι ἐν γἢ ἔστηκεν ή Έχχλησία, άλλ' ότι εν ούρανφ πολιτεύεται. Πόθεν τούτο δήλου; Δείχνυσι των πραγμάτων ή ἀπόδειξις. Έπολεμήθησαν Ενδεκα μαθηταί, και ή οίκουμένη έπολέμει οι δε πολεμηθέντες ενίκησαν, και οι πολεμήσαντες άνηρέθησαν τὰ πρόδατα τῶν λύχων περιεγένοντο. Είδες ποιμένα τὰ πρόβατα ἐν μέσψ τῶν λύχων αποστέλλοντα, ΐνα μηδε τη φυγή την σωτηρίαν πορίσωνται; Ποῖος ποιμήν τοῦτο ἐργάζεται; 'Αλλ' ὁ Χριστός τούτο έποίησεν, ίνα σοι δείξη, ότι ού κατά άχολουθίαν των πραγμάτων, άλλ' ύπερ φύσιν χαλ ≰κολουθίαν τὰ κατορθώματα γίνεται. 'Η γὰρ 'Εκκλησία οὐρανοῦ μᾶλλον ἐρρίζωται. 'Αλλ' ίσως ἀπόνοιάν μου χαταγινώσκει ό "Ελλην" άλλ' άναμενέτω των πραγμάτων την ἀπόδειξιν, και μανθανέτω της άλη-

· Quidam mss. τίνι διέστηκεν, non male. In lisdem έστιν

Alii apud Savil. ὑπομονήν ίδη, καὶ τοῦ κυδερνήτου τὴν σύ εσιν απριδώς παταμπίη.

θείας την ίσχυν, πώς εὐκολώτερον τὸν ηλιον σδεσθήναι, ή την Έχχλησίαν άφανισθηναι. Τίς ταῦτα, φησίν, ο χηρύττων; 'Ο θεμελιώσας αὐτήν' 'Ο οὐρανός καλ ή γη παρελεύσονται, οί δε λόγοι μου ού μή πηρέλθωσι. Ταῦτα οὐ μόνον εἶπεν, ἀλλά καὶ ἐπλήρωσε. διά τι γάρ μαλλον ούρανου μείζονα αύτην • έθεμελίωσε; Τιμιωτέρα γάρ ούρανοῦ ἡ Ἐκκλησία. Διά τί οὐρανός; Διά την Έκκλησίαν, ούχ ή Έκκλησία διά τον ούρανόν. 'Ο ούρανος δε διά τον άνθρωπον, [123] ούχ ἄνθρωπος διὰ τὸν οὐρανόν. Καὶ ἐξ ὧν αὐτὸς ἐποίησε δῆλον. (Ιὐράνιον γὰρ ι σῶμα οὐχ ἀνέλαδεν ό Χριστός. 'Αλλ' ΐνα μἡ μηχύνοντες τὸν λόγον, πάλιν χρεώσται άναχωρήσωμεν σήμερον (ἔστε γάρ ὅσαπερ χθές ύπεσχόμεθα), καταδαλείν έτοιμάσωμεν. Διά γάρ τους απολειφθέντας ανεδαλόμην. Έπελ ούν οἱ απολειφθέντες τὰ ἐαυτῶν ἐπλήρωσαν, καὶ τῆ παρουσίμ ήμιν τη έαυτων ε έχαρίσαντο τράπεζαν πεπληρωμένην των άναλωμάτων, φέρε δή, τὰ δύα παραθώμεν, δψα ούχ ἔωλα· εί γάρ και χθεσινά ξιν, άλλ' ού γίνονται Εωλα. Τί δήποτε; Ούκ Εστι κρέα, ΐνα διαφθαρή, άλλά νοήματα διηνεχῶς άνθοῦντα. Τὰ μὲν γάρ χρέα φθείρετα: σώμα γάρ έστι τά δε νοήματα μένοντα, εύωδέστερα χαθίστανται. Τί οὖν ἢν, ὰ γθὲς εἰρήχαμεν; Καὶ γάρ καὶ ήμεῖς χθὲς ἀπελαύσαμεν τραπέζης, καλ οἱ ἀπολειφθέντες οὐκ ἐζημιώθησαν. Καλ ἐγέrετο τοῦ ἐνιαυτοῦ, οὖ ἀπέθανεν Ὁζίας ὁ βασιλεὺς, είδον τον Κύριον καθήμενον έπι θρόνου ύψηλοῦ και επηρμένου. Τις ταυτά φησιν; 'Ησαΐας, ό θεωρός των Σεραφείμ, ό γάμφ όμιλήσας, και την χάριν μή σδέσας. Καὶ προσεσχήχατε τῷ προφήτη, καὶ ήχούσατε τοῦ προφήτου σήμερον Εξελθε, σύ και Ίασοὺδ ὁ υἰός σου. 'Αναγκαῖον καὶ ταῦτα μἡ παραδραμείν. "Εξελθε, σύ και ό υίος σου. Υίον είχεν ό προφήτης; Ούχοῦν εἰ υίὸν, χαὶ γυναῖχα, ἴνα μάθης, ότι ού φαύλον ό γάμος h, άλλά κακόν ή πορνεία. 'Αλλ' έπειδή πολλοίς τισι διαλεγόμεθα, καὶ λέγομεν, Διὰ τί μή όρθῶς ζῆς, διὰ τί μή βίον ἀχριδῆ ἐπιδείχνυσαι; Πως δύναμαι, φησίν, έλν μή άποτάξωμαι γυναικί. έὰν μὴ ἀποτάξωμαι παιδίοις, ἐὰν μὴ ἀποτάξωμαι πράγμασι; Διὰ τί; μή χώλυμα ό γάμος; Βοηθός σοι δέδοται ή γυνή, μή ἐπίδουλος. Ο προφήτης οὐ γυναίκα είχε; Καὶ οὐκ ἐγένετο κώλυμα τοῦ Πνεύματος ὁ γάμος ι · άλλά και ώμίλει τη γυναικί, και προφήτης ήν. Ὁ Μωϋσῆς οὐ γυναίκα ἔσχε; Καλ πέτρας ἔρρηξε, καλ άέρα μετέδαλε, καλ Θεῷ διελέγετο, καλ θεήλατον όργην άνέστειλεν. Ὁ `Αδραάμ οὐχὶ γυναϊκα Εσχε; Καὶ πατὴρ ἐγένετο ἐθνῶν, καὶ τῆς Ἐκκλησίας. τον γάρ Ίσαλα υίον είχε, και αύτο; ἐγένετο κατορθωμάτων ύπόθεσις. Ούχ άνήνεγχε το παιδίου, του χαρπλν τοῦ γάμου; οὐκ ἐγένετο καὶ πατήρ καὶ φιλόθεος; ούχ ήν ίδειν ιερέα εξ οίχειων σπλάγχνων γενόμενον; lερέα και πατέρα; φύσιν νικωμένην, και ευλά**δ**ειαν χρατούσαν; σπλάγχνα πατούμενα, καλ κατορθώματα εύσεδή περιγινόμενα; καὶ τὸν πατέρα λυόμενον, καὶ φιλόθεον στεφανούμενον; ούχ είδες όλον φιλόπαιδα καλ φιλόθεον; μή τι ἐχώλυσεν ό γάμος; Τί δὲ ἡ μήτηρ τῶν

δ άντρωπος deest.

b Unus apud Savilium άλλα ψιχίαις, sed nucis. Mox quatuor mss. άναστροφή, et sic legit Savilius, sed άνατροφή magis quadrat ad seriem.

d llosot τύραννοι, πόσοι στρατηγοί, πόσοι βασ., ita qui-dem mas et sic legit Sav. itemque Erasmus. In edit Mor. πόσοι στρατηγοί deest.

<sup>\*</sup> Alii apud Savil. ἐπλήρωσεν ούρανοῦ γὰρ μᾶλλον αὐτήν

μείζω.
f Alii mss. et Savil. in textu ουράνιον γάρ, et melius; sed Erasmus legit oùpavou, ut habet Morel. ct margo Sav. Pan'o post iidem μεχύναντες.

6 Alii mes. την παρουσίου ημίν την έαυτων.

h Alins ότι ου φαύλος ό γάμος.

Tres mas. του πνεύματος ή χάρις, male.

Quod si mihi narres dignitates et opum abundantiam, a foliis, non a fructibus, arborem laudas. Hæc autem loquor non assentans caritati vestræ, sed virtutem vestram prædicans. Beatus ego propter vos, beati vos propter vos ipsos: Beatus qui loquitur ad aures audientium (Eccle. 25. 12): sic ego beatus factus sum. Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam (Matth. 5. 6). Vides quomodo vos beati propter vos ipsos estis facti? Beatus est vir amans sermonum spiritualium. Hoc nos distinguit a brutis. Non cnim nos ab illis separat corporis ratio, neque quod alimur aut bibimus, neque quod pascimur aut vivimus : hæc enim omnia nobis cum brutis sunt communia. Sed qua re distinguitur a brutis homo? Sermone : et ob id animal dicitur loyud: hoc est, sermonis particeps. Ut enim aluntur corpora, sic aluntur et animæ: sed corpus pane, anima sermone. Proinde si videas hominem vescentem lapide, num illum dixeris esse hominem? Itidem si quem videris qui non alatur scrmone, sed sermonis ac rationis inopia, dices, Hic et hominis naturam amisit, siquidem educatio declarat homin's nobifitatem. Quoniam igitur theatrum nobis plenum est, itemque mare pridem æstuans jam tranquillum, ac rursum pelagus sedata tempestate quietum ac placidum : age jam navem detrahanius, veli loco expandentes linguam, pro zephyro Spiritus gratiam invocantes, pro temone clavoque cruce gubernatrice utentes. Nam mare quidem habet aquam salsam, bic autem est aqua viva. Illic sunt animalia rationis expertia, hic vero animæ rationales : illic qui navigant e mari in terram, hic vero qui navigant e terra in cælum appellunt : illic navigia, hic eloquia spiritualia: illic in navi tabulæ, hic sermonum conventus : Alic velum, hic lingua : illic zephyri Catus, hic spiritus præsentia : illic home gubernator, hic vero gubernator Christus. Idcirco sane jactatur quidem navis, at non mergitur. Poterat quidem et in tranquillo navigare, verunt non passus est gubernator, quo simul et navigantium perspicias tolerantiam, et gubernatoris prudentiam plenius cognoscas.

2. Ecclesia Christi invicta. Facilius est solem exstingui, quam Ecclesium deleri.- Audiant gentes, audiant Judzi benefacta nostra, audiant magnam Ecclesiæ præeminentiam. A quam multis oppugnata est Ecclesia, nec umquam tamen victa? quot tyranni? quot duces, quot Imperatores? Augustus, Tiberius, Caius, Claudius, Nero, homines literis ornati, potentes, tot modis oppognarunt recentem ac teneram, at non radicitus sustulerunt; quin potius ii qui oppugnarunt silentur oblivioni traditi, illa vero oppugnata cælum transcendit. Neque enim illud mihi spectato, quod in terris sita sit Ecclesia, sed quod in carlo versetur. Unde hee dilucidum est? Nimirum ipsæ res demonstrant. Oppugnati sunt undecim discipuli, totus orbis oppugnabat : verum qui oppugnabantur vicerunt, qui oppugnabant sublati sunt : oves devicere lupos. Vidisti pastorem oves in medium luporum emittentem ( Watth. 10. 16), ut ne fuga quidem salutem consequerentur? Quis pastor hoe fecit? Christus hoe fecit, quo tibi

demonstraret quæ recte geruntur non accidere : dum rerum seriem, sed præter naturam præ rerum seriem. Nam Ecclesia sirmioribus qua lum ipsum radicibus hæret. Verum fortassis et arrogantiæ me condemnat : sed maneat donec rerum probationem attulero, discatque vim vei quomodo facilius est solem exstingui, quam siam deleri. Quis, inquit, ista pradicat? Is qu fundavit : Cælum et terra transibunt, sed verb non transibunt (Matth. 24. 35). Hare non modo sed et complevit : cur enim illam magis fu quam cælum? Siquidem est cælo pretiosior Ec Quare conditum est cælum? l'ropter Ecclesian Ecclesia propter cælum. Cælum conditum est pter hominem, non homo propter cælum. Id r cuum est ex iis quæ fecit Christus. Non enim c corpus assumpsit. Verum nein longum product mone, rursus hodie vobis debitores disce (scitis enim quam multa simus heri polliciti), p vere parati sumus. Nam propter eos qui non a distuleram. Quoniam igitor qui abfuerant, su officio perfuncti, suaque præsentia nobis m exhibuerunt sumptuosam, age, apponamus obs obsonia quidem haud putria: etsi enim hestern hæc obsonia non putrescunt. Quamobrem tar Non sunt carnes ut corrumpi queant, sed sen semper florentes. Carnes enim, quoniam corpus corrumpuntur: contra sententiæ, si maneant duntur fragrantiores. Quid igitur erat quod diximus? Siquidem et ita nos heri participes r fuimus, ut qui non adfuerunt, nihil detrimen passi. Et factum est in anno quo mortuus est Ozic vidi Dominum sedentem in solio excelso et elato 6. 4). Quis hæc loquitur? Isaias ille spectator stium Seraphim, qui connubio junctus fuit tamen exstinxit gratiam. Attendistis prophet: audistis prophetam hodie, Exi, tu et Jasub filis (Isai. 7. 3). Nec ista oportet prætercurrere. Exi filius tuus. Itane filium habebat propheta? Si hallebat, habebat et uxorem, ut intelligas no malas nuptias, sed malam esse scortationem quoniam cum quibusdam disserimus dicentes non recte vivis? quamobrem non præstas probam? Qui possum, inquiunt, nisi diverta uxore, nisi vale dixero liberis, nisi valere ji negotia? Quamobrem? num obstat matrimor Adjutrix tibi data est uxor, non insidiatrix. I habebat uxorem propheta? Neque tamen Si gratiæ obstabat conjugium : sed cum uxore conv habebat, et erat nihilominus propheta. M nonne uxorem habebat? Et tamen is petram di aerem immutavit, cum Deo colloquebatur, di iram cohibuit. Abraham nonne habebat uxorer tamen pater factus est gentium et Ecclesiæ: si filium Isaac, et hic illi fuit egregiorum facin materia. Nonne obtulit filium, conjugii fruc nonne factus est pater, et Dei amans? annon videre sacerdotem e suis visceribus fleri? si cum, inquam, simul et patrem? vinci natu

vincere pietatem? viscera conculcari, piaque facta superare? patrem dejici, Dei amantem coronari? annon vidisti totum, et filii amantem et Dei? numquid hic obfuit matrimonium? Quid autem Maccabæorum mater? nonne uxor fuit? nonne septem filios addidit sanctorum choro? nonne vidit illos martyrio coronatos? nonne spectatrix adstabat, tamquam mons quidam immobilis? nonne adstabat in unoquoque illorum martyrium patiens, et mater martyrum, septies ipsa martyrium tulit? Dum enim illi torquebantur, illa plagam accipiebat. Neque enim sine dolore hæc excipiebat : mater erat, et naturæ illata vis propriam virtutem declarabat; at illa non vincebetur. Mare quidem erat et fluctus : cæterum sicut mare, cum insanit, sedatur: ita et natura commota, metu Dei refrenabatur. Quomodo eos unxit? quomodo cos aluit? quomodo septem templa Deo exhibuit, statuas aureas, imo potius auro pretiosiores?

3. Ut enim scias non tale esse aurum, qualis est anima martyrum, attende. Stabat tyrannus, atque ab una muliere superatus discedebat. Ille armis oppugnabat, bæc animi vi superabat; ille fornacem incendebat, hæc virtutem spiritus; ille exercitum movebat, hac ad angelos applicabat animum: videbat inferne tyrannum, et in animo versabat illum in supernis regnantem; videbat infra se tormenta, at numerabat superna bravia; videbat præsentem cruciatum, et cogitabat futuram immortalitatem. Quapropter et Paulus dicebat, Non contemplantibus nobis quæ videntur, sed ea quæ non ridentur (2. Cor. 4. 18). Num quid obstaculi adferebat matrimonium? Quid autem Petrus, basis Ecclesiæ, ille vehemens amator Christi, ille sermone indoctus, et rhetorum victor, ille imperitus, qui tamen philosophis obturavit os, ille qui Gr:ecanicam sapientiam 1 quasi aranearum telam dissolvit, qui terrarum orbem peragravit, qui sagenam misit in maré et piscatus est orbem, annon habuit hic quoque uxorem? Sane, habuit. Quod autem habuerit. audi evangelistam testantem. Quid autem ait? Ingressus est Jesus ad socrum Petri febricitantem ( Marc. 1. 50). Ubi socrus, ibi et uxor; ubi uxor, ibi et conjugium. Quid autem Philippus? nonne quatuor habebat filias (Act. 21. 9)? Ubi vero quatuor filiæ, illic et uxor, et matrimonium. Quid igitur Christus? Ex virgine quidem natus est : verum ad nuptias accessit, ac donum attulit : Non habent, inquit, vinum ( Joan. 2. 3) : et aquam vertit in vinum, virginitate nuptias houorans, dono rem commendans: ut ne abomineris nuptias, sed oderis scortationem. Meo quidem periculo ego spondeo tibi salutem, etiamsi uxorem habueris.

Uxor mala corrigenda aut ferenda. — Prospice tibi ipsi. Mulier si proba fuerit, adjutrix tibi est. Quid igitur si non fuerit commoda? Fac illam commodam. Aunon fuerunt uxores bonæ ac malæ, ne haberes excusationem? Qualis erat illa Job? Sed Sarra erat bona.

<sup>4</sup>Alii, Græcanicam superstitionem ('Ελληνικήν θρησκείαν). Quæ lectio præferenda certe videretur hoc loco. Verum Morellæs, Savilius, et maxima pars Manuscriptorum legunt, Græcanicam sapientiam, atque ita legit Erasmus.

Ostendam tibi mulierem et malan, et improbam. Non nocuit viro uxor Job: prava erat et improba, consilium dabat illi ut blasphemias proferret. Quid igitur? labefactavit turrim? dejecit adamantem? superavit petram? depulit militem? comminuit scapham? eradicavit arborem? Nihil horum : sed illa impellebat, et arbor reddehatur stabilior : illa fluctus excitabat, at navis non submergebatur, sed secundo navigabat vento; fructus cjus decerpebatur, et arbor commota non est: solia deciderunt, et radix mansit immota. Hæc loquor, ne quis prætendat uxoris improbitatem. Mala est? Corrige eam. Sed ais, E paradiso me expulit. Verum eadem te in cælos induxit. Eadem quidem natura, mens tamen diversa. Sed illa Job crat mala? Verum Susanna bona. Sed illa Ægyptia erat impudica? Verum Sarra crat modesta. Vidisti illam? Vide et hanc; quandoquidem etiam inter viros hi quidem mali sunt, illi vero boni. Bonus erat-Joseph, seniores autem impudici. Vidisti omnibus in rebus vitium ac virtutem non natura dijudicari, sed animo distingui. Ne mihi prætexas excusationes. Sed ad eorum, quæ debeinus, solutionem properemus. Et factum est anno quo mortuus est Osias rex. Dicturus sum quam ob causam ipse propheta designet tempus : siquident quarelamus heri, quam tandem ob causam cum outnes prophetæ, atque hic quoque, tempus regum enarrare soleant quo vixerint, boc loco ea consuetudo prætermissa sit : nec enim dicit, In diebus Oziæ: sed, In morte Oziæ. Hanc quæstionem hodie solvere volo. Quamquam enim ingens est æstus, tamen major est sermonis refrigeratio: quamquam vis fit corpori fatiscenti, tamen anima vigens delectatur. Ne mihi narres æstum ac sudorem. Si sudaveris corpore, abstergis animam tuam. Tres illi pueri qui erant in fornace, nihil detrimenti perpessi sunt, sed formax illis fuit refrigerio. Cum. cogitas sudorem, cogita simul et mercedem et præmium. Etenim urinator nullam aliam ob causam audet seipsum in profundum aquarum demittere , quam propter margaritas, bellorum causam. Quamquam non materiam reprehendo, sed mentem intemperantem. Et tu, ut accipias thesaurum desicere nescium, plantesque vitem in anima tua, non systines æstum neque sudorem? Non vides istos qui sedent in theatro, quomodo sudent, nudoque capite solis radium excipiant, quo siant captivi mortis, quo scorti mancipia? Ad exitium illi laborant, et tu ad salutem segnis ac remissus es ? Athleta es, miles es 1. Quis igitur est ille Ozias, et quam ob causam mortem hanc illius expres sit propheta? Ilic Ozias rex erat, ac vir justus, multis florens egregiis factis : verum postea tandem ad superbiam venit, ad superbiam, inquam, malorum matrem, ad arrogantiam tumultibus plenam, ad elationem, qua diabolus in exitium ruit. Nihil

<sup>1</sup> Hic adjicit Erasmus in Interpretatione Latina, quæ in nullo exemplari Græco, tum edito tum manuscripto habentur, *Ne igitur laboribus defatigeris*, sed vono anino certamina tolera. Nescio utrum hæc ille in exemplari suo Græco tegerit, an vero ipse adjecerit interpretando. Ut ut res est, hæc seriei sunt consona.

Μακκαδαίων; ούχλ γυνή ήν; ούχλ έπτά δέδωκε παίδας [124] τῷ χορῷ τῶν ἀγίων; ούχ είδεν αὐτούς μαρτυρήσαντας; ούχ είστήκει καθάπερ δρος μή σαλευομένη \*; ούχ είστήκει καθ' ξκαστον αύτων μαρτυρούσα, καλ μήτηρ μαρτύρων, καλ έπτάκις έμαρτύρησε; Ιασανιζομένων γάρ έχείνων, αύτη την πληγην έδέχετο b. Οὐδὲ γάρ ἀπαθῶς οῦτω τὰ γινόμενα ἐδέχετο· μήτηρ γάρ ήν, καὶ τῆς φύσεως ή ὕδρις τὴν οἰκείαν δύναμιν έπεδείχνυτο άλλ' ούχ ένιχατο. Θάλαπσα γάρ ήν και κύματα. άλλ ώσπερ ή θάλασσα μαινομένη καταλύεται, ούτω καὶ ή φύσις έγειρομένη τῷ φόδψ τοδ θεού έχαλινούτο. Πώς αὐτοὺς ήλειψε; πώς αύτους έθρεψε; πως έπτα ναούς τῷ θεῷ παρέστησεν, άνδριάντας χρυσούς, μάλλον δε και χρυσού τιμιωτέρους;

γ'. "Οτι γάρ ού τοιοῦτον χρυσός, ο οίον ψυχή μαρτύρων, πρόσεχε. Είστήκει ό τύραννος, και ύπο μιᾶς γυναικὸς ήττώμενος άνεγώρει. Έχεινος ὅπλοις ἐπολιόρκει, καί αύτη προθυμία περιεγένετο εκείνος κάμινον. άνηψε, και αυτη την άρετην του πνεύματος έκεινος στρατόπεδον έχίνει, χαι αύτη πρός άγγέλους μεθωρμίζετο · εώρα κάτω τὸν τύραννον, καὶ ενενόει τὸν ἄνω βασιλεύοντα · ἐώρα τὰς κάτω βασάνους, καὶ ἡρίθμει τά άνω βραβεία: εώρα την παρούσαν κόλασιν, καλ ένενόει την μέλλουσαν άθανασίαν. Διό καὶ ὁ Παῦλος έλεγε. Μή σκοπούντων ήμῶν τὰ βλεπόμενα, άλλὰ τὰ μ**ὴ βλεπόμενα. Μ**ἡ τι χώλυμα ὁ γάμος ἐγένετο ς Τί δὲ ὁ Πέτρος, ἡ κρηπίς τῆς Ἐκκλησίας, ὁ μανικὸς έραστής του Χριστού, και άπαίδευτος τῷ λόγω, και ρητόρων περιγινόμενος, ό άμαθής, καὶ φιλοσόφων άποφράξας στόματα, ό την Έλληνικην σορίαν ο καθάπερ άράχνην διαλύσας, ό την οίχουμένην περιδραμών, ο σαγηνεύσας την θάλασσαν, καλ άλιεύσας την οίχουμένην, ούχ είχε και ούτος γυναϊκα; Ναι, είχεν. "Οτι δὲ ἔσχεν, ἄκουσον τοῦ εὐαγγελιστοῦ. Τί δέ φησιν; Είση 1θεν ο Ίησους πρός την πενθεράν Πέτρου πυρέσσουσαν. Όπου πενθερά, έχει και γυνή, έχει d καὶ γάμος. Τί δὲ ὁ Φίλιππος ; οὐ τέσσαρας θυγατέρας είχεν; "Όπου δὲ τέσσαρες θυγατέρες, ἐχεῖ χαῖ γυνή, καί γάμος. Τί ούν ο Χριστός; 'Από παρθένου μέν . άλλ' είς γάμον παρεγένετο, καλ δώρον είσηνεγκεν. θύκ έχουσε γάρ, φησί, οίνων και το υδωρ οίνον έποίησε, τή παρθενία τον γάμον τιμών, τή δωρεά το πράγμα θαυμάζων· ίνα μή βδελύσση τὸν γάμον, άλλά μισής • την πορνείαν. Τῷ ἐμῷ κινδύνῳ ἐγὼ ἐΤτυῶμαί σου τὴν σωτηρίαν, κᾶν γυναϊκα ἔχης.

Πρόσεχε σεαυτώ. Γυνή έλν εύχρηστός έστι, βοηθός σου έστί. Τι ούν άν μή ή εύχρηστος; Ποίησον αὐτήν εύχρηστον. Μή ούχ εγένοντο χαλαί γυναϊκες καί κακαί, ένα μή έχης πρόφασιν; Ποταπή ή τοῦ 'Ιὼδ ήν; Η δε Σάρρα καλή ήν Δείξω σοι γυναϊκα φαύλην [125] καὶ πονηράν. Οὐκ ἔδλαψε τὸν ἄνδρα ἡ γυνἡ τοῦ Ίως. κονιρά ήν και φαύλη, και βλασφημεϊν αυτώ

συνεδούλευσε. Τί ούν; ἔσεισε τὸν πύργον; κατήνεγχε τὸν ἀδάμαντα; περιεγένετο τῆς πέτρας; ἔχρουσε τὸν στρατιώτην ; διέτρησε τὸ σχάφος ; ἐξερρίζωσε τὸ δένδρον; Ούδεν τούτων άλλ' έχείνη προσέχρουσε, χσί ό πύργος ἀσφαλέστερος έγίνετο 1. αύτη τὰ χύματα ήγειρε, και το πλοΐον ου κατεποντίζετο, άλλ' έξ ουρίας επλεεν· ό χαρπός αὐτοῦ ἐτρυγήθη, καὶ τὸ δένδρον οὐκ έσαλεύθη · τὰ φύλλα ἔπεσε, καὶ ἡ ρίζα ἔμενεν ἀσάλευτος. Ταῦτα λέγω, ενα μηδείς προφασίζητα: \* καχίαν γυναιχός. Φαύλη ἐστί; Διόρθωσον αὐτήν. 'Αλλά, φησίν, άπο παραδείτου με έξέδαλεν. 'Αλλά καί είς ούρανούς σε εξήνεγχεν. 'Η αύτη μεν φύσις, διάφορος δὲ ἡ γνώμη. 'Αλλ' ἡ τοῦ 'Ιὼ6 φαύλη; 'Αλλ' ἡ Σωσάννα καλή. 'Αλλ' ή Αίγυπτία ἀκόλαστος; 'Αλλ' ή Σάρρα χοσμία. Είδες έχείνην; Βλέπε και ταύτην. έπει και εν άνδράσιν οι μεν φαῦλοι, οι δε σπουδαίοι. Καλός ο 'Ιωσήφ, οι δε πρεσδύτεροι ακόλαστοι. Είδε; πανταχού κακίαν καλ άρετην, μη τη φύσει ταύτα κρινόμενα, άλλά τη γνώμη διαιρούμενα. Μή μοι προφάσεις προφασίζου. Άλλ' έπὶ τὰ χρέα καὶ τὴν καταδολήν σπεύδωμεν. Kal έγένετο τοῦ ένιαυτοῦ, οδ ἀπέθατετ 'Οζίας ο βασιλεύς. Μέλλω λέγειν δια τί ο προφήτης επισημαίνεται τον καιρόν : εζητούμεν γάρ χθές, τί δήποτε τῶν προφητῶν ἀπάντων τὸν καιρὸν τῆς ζωῆς τῶν βασιλέων ἱστορούντων λ, καὶ αὐτοῦ τούτου, ένταῦθα τὸ ἔθος ἐλύθη καὶ οὐ λέγει, ἐν ταῖς ήμέραις 'Οζίου, άλλ' εν τη τελευτη 'Οζίου. Τοῦτο λύσαι βούλομαι σήμερον. Εί γάρ και πολύ το καύμα, άλλὰ μείζων ή δρόσος τοῦ λόγου· εἰ γὰρ βι**άζεται ધ** τὸ σῶμα μαλαχιζόμενον, ἀλλ' ἀχμάζουσα ἡ ψυχή εὐφραίνεται. Μή μοι λέγε καυμα και ίδρωτα · εάν ίδρώσης τῷ σώματι, σμήχεις σου τὴν ψυχήν. Οἱ παίδες οί τρείς εν καμίνω ήσαν, και ούδεν έπασχον, άλλ' ή κάμινος δρόσος έγένετο. "Όταν έννοήσης ίδρῶτα, έννόει καὶ τὸν μισθὸν καὶ τὴν άμοιδήν. Καὶ γάρ κολυμδητής άνθρωπος δι' ούδεν άλλο τολμά είς το βάθος έαυτον χαταδαλείν των ύδάτων, ή διά μαργαρίτας, τοῦ πολέμου την ὑπόθεσιν. 'Αλλ' οὐ την ὕλην διαδάλλω, άλλά την άχόλαστον γνώμην. Καὶ σὺ , ἔνα λά6ης θησαυρόν άνελλιπή, και φυτεύσης άμπελον έν τή ψυχή σου, ούκ άνέχη καύματος, ούδὲ Ιδρῶτος; Ούχ όρας τους εν θεάτρω καθημένους, πως ίδρωσι, καλ γυμνή τη χεφαλή την άχτινα δέχονται, ίνα γένωνται θανάτου αίχμάλωτοι, ΐνα πόρνης δοῦλοι; Εἰς ἀπώλειαν έχεῖνοι χάμνουσι, χαὶ σὺ είς σωτηρίαν ἐχλύῃ; Αθλητής εί, και στρατιώτης. Τίς ούν έστιν ό 'Όζίας έκείνος, [126] καὶ διὰ τί την τελευτήν αὐτοῦ ταύτην εἶπεν; Ούτος ὁ 'Οζίας βασιλεύς ήν, καὶ άνηρ δίκαιος, καὶ πολλοίς χομών τοίς χατορθώμασιν . άλλ' ύστερόν ποτε είς ἀπόνοιαν ήλθεν, είς ἀπόνοιαν, την μητέρα τών χαχών, είς άλαζονείαν, την θορύδων γέμουσαν i, είς ύπερηφανίαν, την άπώλειαν τοῦ διαδόλου. Οὐδέν γάρ άπονοίας χείρον· διά τοῦτο καὶ τὸν λόγον ἄπαντα εἰς

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> λlii σαλευόμενον.

Alii דוו האחווי בספףבי.

All Examination Constant Mor., Sav., et plerique ms. sofix habent, atque ita legit Erasmus.

d Alimunt mas. έχει και γυνή. "Οπου γυνή, έχει, atque ita

d Aliquot mas. exec xai yuvi. "Onou yuvi, exec gradum. In Morel. et Savil. önou yuvi deest.

<sup>\*</sup> Tres mas. άλλὰ μισήσης. | Laus xai τὸ δένδρον ἀσφαλέστερον ἐγένετο.

δ Alii προφασίσηται. h Unus βασιλέων δηλούντων. Savil. in margine των βασι-

λέων μεμνημένων.

1 Unus cod. εί καὶ βιάζεται, omisso γάρ, et sic legisso videtur Erasmus. Ibid άλλ' οκμάζει ή ψυχή εὐφραινομένη. videtur Erasmus. Ibid άλλ' όκμάζει ή ψυχή εύφραινομένη. Paulo post σου την διάνοιαν. Οι. Infra tres mss. κατατολ-

μά, et mox εμβαλείν. i Duo άλαζονείαν των θορύθω νοσούντων. Unus habe t τὸν θόρυδον νοσούντων.

τοῦτο κατηναλώσαμεν χθές, την ἀπόνοιαν καθαιροῦντες, καλ ταπεινοφροσύνην διδάσκοντες.

δ Είπω σοι, πόσον άγαθὸν ταπεινοφροσύνη. καὶ πόσον κακόν ἀπόνοια; 'Αμαρτωλός δίκαιον ἐνίκησεν, ὁ τελώνης τον Φαρισαίον, και ρήματα έργων περιεγένοντο. Πῶς ρήματα; 'Ο τελώνης λέγει · 'Ο Θεός, Ιλάσθητί μοι τῷ ἀμαρτωλῷ. 'Ο Φαρισαΐος λέγει · Οὐκ εἰμὶ ὡς οἱ λοιποὶ τῶν ἀνθρώπων, ἄρπαξ, ἢ πλεονέκτης. 'Αλλά τί; Νηστεύω δίς τῆς ἐβδομάδος 🐧, ἀποδεκατῶ μου τὰ ὑπάρχοντα. Ὁ Φαρισαίος Εργα έδειξε διχαιοσύνης · ό τελώνης ρήματα είπε ταπεινοφροσύνης, καλ λόγοι έργων περιεγένοντο, καλ ό τοσούτος θησαυρός έξεφυσήθη, και ή τοσαύτη πενία είς πλούτον μετεδλήθη. ΤΗλθον δύο πλοία ξχοντα γόμον, ειαμγθον φιπόςτεδα εις τρη γιιτένα. άλλ' ό τελώνης χαλώς τῷ λιμένι προσωρμίσθη, ὁ δὲ Φαρισαίος ναυάγιον ὑπέμεινεν, ἴνα μάθης πόσον κας χὸν ή ἀπόνοια. Δίχαιος εξ; Μή ταπεινώσης τὸν ἀδελφόν σου. Κομάς κατορθώμασι; Μή όνειδίσης τῷ πλησίον, καὶ ὑποτέμης σου τὸ ἐγκώμιον. "Όσον μέγας εἶ, τοσούτον ταπείνου σαυτόν. Καλ πρόσεγε μετ άχριδείας τῷ λόγω, ἀγαπητέ. Μάλλον ὁ δίχαιος ὁφείλει φοδείσθαι την άπόνοιαν, η ό άμαρτωλός τουτο καί χθές είπου, και τήμερον λέγω διά τους χθές άπολειφθέντας · διότι ὁ άμαρτωλὸς έχει τὸ συνειδὸς ἀνάγκη Β ταπεινόν, ό δὲ δίχαιος ἐπαίρεται κατορθώμασιν. "Ωσπερ ούν έπι των πλοίων, οι μέν ξχοντες χενόν πλοίον, οὐ δεδοίχασι πειρατών σύστημα · οὐ γὰρ Εργονται διατρήσαι το πλοίον το μηδέν έχον οί δε φόρ. του γέμον έχοντες πλοίον, δεδοίκασι πειρατάς · ά γλρ πειρατής έχει ἀπέρχεται, ὅπου χρυσός, ὅπου ἄργυ ρος, όπου λίθοι τίμιοι · ούτω καὶ ὁ διάδολος ούκ εύκόλως έπηρεάζει τῷ ἀμαρτωλῷ, ἀλλὰ τῷ δικαίψ, δπου πλούτος πολύς. Έπειδή πολλάκις ή άπόνοια έξ ἐπιδουλῆς τοῦ διαδόλου, νήφειν ἀναγκαΐον c. "Οσον μέ· γας εξ, τοσούτον ταπείνου σαυτόν. "Όταν άναθής είς τὸ ὕιος, ἀσφαλισθηναι χρείαν Εχεις, ΐνα μη πέσης. Διὸ καὶ ὁ Κύριος ήμων λέγει · "Όταν πάντα ποιήσητε, λέγετε, δτι 'Αχρείοι δοῦλοί έσμεν. Τί α μέγα φρονείς, άνθρωπος ών, της γης συγγενής, όμοούσιος τη τέφρα, έν τε τη φύσει, έν τε τη γνώμη, και τη προαιρέσει των πραγμάτων; Σήμερον πλούσιος, αυριον πένης · σήμερον ύγιαίνων, αύριον νοσών · σήμερον [127] χαίρων, αύριον λυπούμενος: σήμερον έν δόξη, αύριον εν άτιμία σήμερον εν νεότητι, αύριον έν γήρα. Μή Ισταταί τι των άνθρωπίνων, άλλ' ώσπερ των ποταμίων βευμάτων μιμείται τον δρόμον; 'Ομοῦ τε γάρ ἐφάνη, καὶ σκιᾶς ταχύτερον • ἡμᾶς καταλιμπάνει. Τι ούν μέγα φρονείς, άνθρωπε, ο καπνός, ή ματαιότης; "Ανθρωπος γάρ ματαιότητι ώμοιώθη. 'Ωσελ χόρτος αλ ήμέραι αὐτοῦ. Έξηράνθη ὁ χόρτος, και το άνθος αύτοῦ εξέπεσε.

Ταῦτα λέγω, οὺχ ὡς τὴν οὐσίαν ἐξευτελίζων, ἀλλὰ
τὴν ἀπόνοιαν χαλινῶν. Καὶ γὰρ μέγα ἄνθρωπος, καὶ
τίμιον ἀνὴρ ἐλεἡμων. 'Αλλ' ὁ 'Οζίας οὖτος βασιλεὺς ῶν,
καὶ τὸ διάδημα περικείμενος, ἐπειδὴ δίκαιος ἡν,
ἐφρόνησέ ποτε μέγα, καὶ φρονήσας μέγα καὶ μείζον
τῆς ἀξίας, εἰσῆλθεν εἰς τὸ ἰερόν. Καὶ τί φησιν; Εἰσῆλ-

θεν είς τὰ ἄγια τῶν ἀγίων, καὶ λέγει, βούλομαι θ.μιάσαι. Βασιλεύς ων Ιερωσύνης άρχην άρπάζει. Βυύλομαι, φησί, θυμιάσαι, έπειδή δίκαιός είμι. Άλλά μένε έσω των οίχείων δρων. άλλοι δροι βασιλείας, και άλλοι όροι Ιερωσύνης · άλλ' αυτη μείζων έκείνης. Ού γάρ ἀπὸ τῶν φαινομένων φαίνεται βασιλεύς, ούδε άπο των πεπηγμένων αυτώ λίθων, και ών περίχειται χρυσίων, όφείλει χρίνεσθαι ό βασιλεύς. Ούτος μέν γάρ τὰ ἐπὶ τῆς γῆς ἔλαχεν οἰχονομεῖν · ὁ δὲ τῆς ἱερωσύνης θεσμός ἄνω κάθηται. "Όσα ᾶν δήσητε επί της γης, έσται δεδεμένα έν τῷ οὐρανῷ. 'Ο βασιλεύς τὰ ένταῦθα πεπίστευται, έγὼ τὰ οὐράνια: έγω όταν είπω, τὸν ἱερέα λέγω. Μὴ ούν, ἄν ίδης ίερέα άνάξιον, την ίερωσύνην διάδαλε ου γάρ το πράγμα διαδαλείν δεί, άλλά τον κακώς τω καλώ κεχρημένον · ἐπεὶ καὶ ὁ Ἰούδας προδότης ἐγένετο, ἀλλ' ού κατηγορία της άποστολης τούτο, άλλά της έκείνου γνώμης: οὐ τὸ ἔγχλημα τῆς ἱερωσύνης, ἀλλά τὸ κακόν τῆς γνώμης.

ε. Καὶ σὸ τοίνυν μὴ τὴν ἱερωσύνην διάδαλε, άλλὰ τον ιερέα τον κακώς τῷ καλῷ κεχρημένον. Έπει όταν σοί τις διαλέγηται, καλ λέγη, Είδες τόνδε τον Χριστιανόν; είπε, 'Αλλ' έγω ού περί προσώπων, άλλά περί πραγμάτων σοι διαλέγομαι. Έπει πόσοι ίατροί δήμιοι έγένοντο, και δηλητήρια δεδώκασιν άντι φαρμάχων; 'Αλλ' οὐ τὴν τέχνην διαδάλλω, άλλὰ τὸν καχῶς τἢ τέχνη χρησάμενον. Πόσοι ναῦται κατεπόντισαν πλοΐα; 'Αλλ' ούχ ή ναυτιλία, άλλ' ή κακή γνώμη έχείνων. Κάν ή Χριστιανός φαῦλος, μή τοῦ δόγματος κατηγόρει καὶ τῆς ἱερωσύνης, ἀλλὰ τὸν κακώς τῷ καλῷ κεχρημένον. 'Ο βασιλεὺς σώματα έμπιστεύεται, ό δε ξερεύς ψυχάς • ό βασιλείις λοιπάδας χρημάτων άφίησιν, ό δὲ ἱερεὺς λοιπάδας άμαρτημάτων · ἐχεῖνος ἀναγχάζει, οὖτος παραχαλεῖ · ἐχεῖνος άνάγχη, ούτος γνώμη: ἐχεῖνος ὅπλα ἔχει αἰσθητά, ούτος δπλα πνευματικά · έκείνος πολεμεί πρός βαρδάρους, έμοι πόλεμος πρός δαίμονας. Μείζων ή άρχή αύτη · διά τούτο ὁ βασιλεύς την κεφαλήν ύπο χεζρας τοῦ Ιερέως άγει, και πανταχοῦ ἐν τἢ Παλαιὰ Ιερεῖς βασιλέας έχριον. 'Αλλ' ὁ βασιλεύς έχεῖνος τὰ ίδια σχάμματα ύπερδάς, και το μέτρον τῆς βασιλείας διαπηδήσας, [128] προσθείναι έπεχείρησε, καλ είσῆλθεν είς το ίερον μετά αύθεντίας, θυμιάσαι θέλων. Τί ούν ό Ιερεύς; Ούχ Εξεστί σοι, Όζία, Ουμιάσαι. "Ορα παρρησίαν, φρόνημα άδούλωτον, γλώσσαν ούρανου άπτομένην, έλευθερίαν άχείρωτον, άνθρώπου τὸ σώμα, και άγγέλου το φρόνημα, χαμαί βαδίζοντα, και εν ούρανῷ πολιτευόμενον. Είδε τον βασιλέα, και ούχ είδε τὴν πορφύραν: είδε τὸν βασιλέα, χαὶ ούχ είδε τὸ διάδημα. Μή μοι λέγε την βασιλείαν, δπου παρανομία. Οὺκ Εξεστί σοι, βασιλεῦ, θυμιᾶσαι είς τὰ ἄγια τῶν ἀγίων · ὑπερβαίνεις τὰ σκάμματα, τά μή δεδομένα ζητείς · διά τοῦτο καὶ & Ελαδες ἀπολείς. Ούχ Εξεστί σοι θυμιάσαι, άλλά τοῖς ἱερεῦσιν. Ούχ Εστι σὸν τοῦτο, ἀλλ' ἐμόν. Μἡ ἥρπασά σου τὴν πορφυρίδα; Μή άρπάσης μου την ίερωσύνην. Ούκ έξεστί σοι θυμιάσαι, άλλ' ή τοῖς Ιερεῦσι ' τοῖς υίοῖς Άαρών. Μετά πολύν χρόνον, μετά την τελευτην 'Ααρών τουτο έγένετο. Καὶ διὰ τί ούκ εἶπε, Τοῖ; ἱερεῦσι, μόνον, ἀλλ' ἐμνημόνευσε καὶ τοῦ πατρός; Συνέδη εν εκείνω τῷ χρόνω τοιοῦτόν τι γενέσθαι. Δαθάν γάρ και 'Αδειρών και Κορέ κατεπανέστησαν 6 τοῦ 'Ααρών : ἡνοίχθη ἡ γῆ, καὶ κατέπιεν αὐτούς :

f Hæc, τοις Ιερεύσι, deerant in Morel., sed habentur in Savil. in omnibusque exemplaribus, lectaque sunt ab

δ Duo mss. υπερανέστησαν.

Unus δὶς τοῦ σαβδάτου.

υπικ δις του σαροατού.
 b Tres mss. ανάγκη ταπεινοφροσύνης. Unus, teste Savil.,
 συνειδός κατηγόρουν αύτου, και ανάγκη ταπεινογροσύνης.

Unus έπειδή εξ άπονοίας τα άμαρτήματα τικτεται, διά τουτο νήφειν άναγκαίον.

d Tí deest in tribus mss.

Tres mss. καὶ σκόξι εὐκολώτερον. Infra iidem ώσεὶ κακνὸς αὶ ήμ. et sic legerat Erasmus, qui verterat, relut fumus dies ejus.

caim arrogantia pojus : ideo totum sermonem in hoc heri consumpsimus, superbiam climinantes, et humilitatem docentes.

4. Ilumilitas quantum bonum. In portu naufragium. Vis tibi dicam quantum bonum sit humilitas, et quantum malum arrogantia? Peccator justum superavit. publicanus Pharisacum, et verba factis fuere superiora. Quomodo verba ? Publicanus dicit : Deus, propitius esto miki peccatori. Pharisæus dicit : Non sum sicut cæteri homines, raptor, aut avarus. Sed quid? Jejuno bis in subbato, decimas do de facultatibus meis (Luc. 18. 13. 11.12). Pharisœus opera justitiæ præstabat : publicanus verba dicebat humilitatis, et verba plus potuerunt quam facta, tantusque thesaurus exsuffiatus est. et tanta inopia in divitias commutata. Venerunt duæ naves habentes onus; ambie portum ingressæ sunt; sed publicanus pulchre in portum appulit, Pharisaus autem naufragium perpessus est, ut disceres, quantum mali sit animi tumor. Justus es? Ne deprimas fratrem tuum. Flores recte factis? Ne probra jacias in proximum, tuasque laudes comprime. Quanto major es, tanto magis deprime teipsum. Attende quod dicitur, carissime. Magis justus metuere debet arrogantiam quam peccator : hoc heri dicelam, et hodie dico propter eos qui heri aberant, eo quod peccator habeat conscientiam ex necessitate humilem : justus autem ob benefacta extollatur. Quemadmodum igitur fit innavigiis, qui vacuam habent navem, non metuunt piratarum insultum: non come veniunt at conterant navem nihil vehentem: at ii qui navem habent onustam, metuunt piratas: nam pirata illuc properat, ubi aurum, ubi argentum, ubi lapides pretiosi : sic et diabolus non facile peccatorem aggreditur, sed justum potius, ubi multæ sunt opes. Quoniam sæpe arrogantia ex insidiis diaboli oritur, vigilandum est 1. Quanto major es, tanto magis deprime teipsum. Cum ascenderis in altum, opus est ut tibi prospicias ne cadas. Quamobrem et lominus noster dicit : Cum omnia seceritis, dicite : Inutiles servi sumus (Luc. 17. 10). Quid efferris animo cum sis homo, cognatus terræ, ejusdem substantize cum cinere, tum natura, tum animo, tum actionum delectu? Hodie dives, cras pauper; hodie sanus, cras ægrotus; hodie gaudes, cras doles; hodie in gloria, cras in ignominia; hodie juvenis, cras senex. Num aliquid in rebus humanis consistit, ac non potius amnium præterfluentium cursum imitantur omnia? Nam simul atque apparuerunt, citius nos quam umbra relinquunt. Quid igitur altum sapis, homo, fumus et vanitas? Homo enim vanitati similis suctus est (Psal. 143. 4). Veluti sænum dies ejus (Psal. 102. 15). Exaruit gramen, et flos ejus decidit ( lai. 40. 8 ).

Rex sacerdotis non usurpare debet dignitatem. —
Hee dico non ut substantiam deprimam, sed ut arrofantiam refrenem. Alioqui et magna res est homo, et
Pretiosa res vir misericors. Verum hic Ozias cum

esset rex diademate redimitus, quoniam erat justus, elatus est animo, et majore spiritu concepto quam pro dignitate, ingressus est templum. Et quid dicit Scriptura? Ingressus est sancta sanctorum, auque, Volo adolere incensum (2. Paral. 26. 16). Rex cum sit, sacerdotii principatum usurpat. Volo, inquit adolere incensum, quia justus sum. Sed mane intra tuos terminos : alii sunt termini regni, alii termini sacerdotii : verum hoc illo majus est. Neque enim ex his quæ videntur hic declaratur rex, neque e gemmis illi affixis, neque ex auro quo amictus est, debet æstimari rex. Ille quidem ea quæ sunt in terris sortitus est administranda : cæterum sacerdotii jus e supernis descendit : Quacumque enim ligaveritis super ter ram, erunt ligata et in cælo ( Matth. 16. 19). Regi ca quæ hic sunt, commissa sunt, mihi cælestia : mihi cum dico, sacerdotem intelligo. Itaque cum videris sacerdotem indignum, ne traducas sacerdotium: non enim oportet damnare res, sed eum qui re bona male utitur; quandoquidem et Judas proditor fuit, verum non ob id accusatur ordo apostolicus, sed illius animus : nec crimen est sacerdotii, sed malum animi.

5. Sacerdotes mali vituperandi, non sacerdotium. Sacerdotum major dignitas quam regis. Historia regis Oziæ peragitur. — Et tu igitur ne sacerdotium vituweres, sed sacerdotem male re bona utentem. Etenim si quis tecum disputet, dicatque : Vidisti illum Christianum? respondeto: At ego non de personis, sed de rebus tibi loquor. Alioqui quot medici facti sunt carnifices, ac venena pro pharmacis dederunt? Non tamen artem vitupero, sed male utentem arte. Quot nautæ male demerserunt navigia? Verum non ars navigandi mala est, sed malus illorum animus. Si Christianus fuerit improbus, ne incuses dogma nec sacerdotium, sed re bona utentem male. Regi corpora commissa sunt, sacerdoti animæ; rex residua pecuniarum remittit, sacerdos autem residua peccatorum : ille cogit, hic exhortatur: ille necessitate, hic consilio: ille habet arma sensibilia, hic arma spiritualia: ille bellum gerit cum barbaris, mihi bellum est adversus dæmones. Major hic principatus; propterca rex caput submittit manui sacerdotis, et ubique in Veteri Scriptura sacerdotes inungebant reges. Verum rex ille sua transiliens septa, modumque regni transgressus, conatus est aliquid addere, atque ingressus est templum cum auctoritate, incensum adolere volens. Quid igitur sacerdos? Non licet tibi, Ozia, adolere incensum. Vide libertatem, vide mentem servire nesciam, vide linguam cielos attingentem, libertatem invictam, vide hominis corpus, et angeli mentem : vide humi ingredientem, et in cælo versantem. Vidit regem, non vidit purpuram : vidit regem, nec vidit diadema. Ne mibi dixeris esse regnum, ubi est legum transgressio. Non licet tibi, rex, adolere incensum intra sancta sanctorum (2. Paral. 26. 18); transcendis septa, quæris tibi non concessa : ideo quæ accepisti perdes. Non licet tibi adolere incensum, sed sacerdotibus istud datum est. Non tuum est hoc, sed meum.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unus sic babet : Quoniam ex arrogantia peccata naunua, propterea ugilandum est.

Num tuam usurpavi purpuram? Ne usurpes meum sacerdotium. Non licet tibi adolere incensum, sed tantum sacerdolibus filiis Aaron. Post multum temporis jam defuncto Aarone hoc accidit. Et quamobrem non dixit, Sacerdotibus tantum, sed et patris mentionem fecit? Aecidit in illo tempore, ut tale quidpiam fieret: Dathan enim, Abiron et Core insurrexerant adversus Aaron : aperta est terra, ac devoravit illos ; venit ignis e exelo, et exussit eos (Num. 16 et Psal. 105. 17. 18). Volens igitur eum commoncfacere illius his storiæ, qued olim quoque sacerdotium aggressi sint, verum non succubuerit, sed adorta est multitudo, et Deus illam ultus est : Non licet tibi adolere incensum, sed solis sacerdotibus filiis Aaron. Non dixit, Cogita quid passi sint qui tune illa patrarunt : non dixit, Cogita cos qui insurrexerunt combustos fuisse; sed nominato Aarone, quem ultus est Deus, eum ad historiæ recordationem adduxit, his propemodum verbis utens : Noli audere que ansus est Dathan, ne patiaris eadem, quæ tempore Apron acciderunt. Rex autem Ozias non sustinuit admonitionem, sed arrogantia inflatus ingressus est templum, aperuit sancta sanctorum, volens adolere incensum. Quid autem Deus? Ubi igitur sacerdes centemptus est, dignitasque sacerdotii conculcata, nec quidquam præterca poterat sacerdos: nam sacerdotis tantum est arguere, liberamque præstare admonitionem, non movere arma, non clypeos usurpare, non vibrare lanceam, nec arcum tendere, nec jacula mittere, sed tantum arguere, ac libere monere: posteaquam igitur arguisset sacerdos, rex autem non cessisset, sed arma moveret, clypeos et hastas, suaque uteretur potentia, ibi sacerdos, Ego, inquit, quod erat mei officii præstiti, nihil amplius possum, succurre sacerdotio muod conculcatur, leges violantur, fas subvertitur. Quid igitur ille hominum amator? Virum audacem 1 ulciscitur. El continuo effloruit lepra in fronte illius (2. Paral. 26. 19). Ubicumque est impudentia, illic est ultio.

Ultio Dei clemens. - Vidisti benignitatem ultionis divinæ? Non fulmen emisit, non terram concussit, non commovit cælum; sed effloruit lepra, non in alio loco quam in fronte, ut facies præ se ferret vindictam , ut tamquam in cippo literæ essent impressæ. Non enim propter illum factum est, sed propter eos qui in posterum sunt futuri. Cum enim posset pro meritis pænam infligere, non inflixit; sed in fronte quasi lex posita est velut in loco sublimi, dicens: Nolite facere talia, ne patiamini similia. Exitt lex viva. et frons vocem edidit tuba clariorem : literæ erant inscriptæ fronti, literæ quæ deleri non poterant : non enim erant atramento inscriptæ, ut aliquis posset delere, sed naturalis erat lepra, eumque reddebat immundum, ut alios faceret mundos. Et quemadmodum jure damnatos, posteaquam funem acceperint, educunt funem ore gestantes: sic et bic abducebatur. pro fune lepram in fronte gestans, eo quod sacerdotiuny affecisset contumelia. Hæc loquor, non incessens reges, sed eos qui arrogantia iraque sunt ebrii, ut intelligatis sacerdotium reguo majus esse.

6. Semper enim Deus, ubi peccavit anima, punit corpus. Itidem fecit et in Cain. Anima peccaverat admisso parricidio, et corpus illius paralysi tactum est: idque jure optimo. Quamobrem? Gemens ac tremens eris super terram (Gen. 4. 12). Et circumibat Cain, omnibus loquens, silentio vocem edens, silentioque erudiens. Lingua tacebat, et cætera membra clamabant : cunctisque exponebat, cur gemeret, cur tremeret : Fratrem occidi, parricidium admisi. Quod postea Moyses scripto narravit, ille rebus ipsis omnibus loquens obambulabat : Non occides (Exod. 20. 13). Vidisti os silens, et rem vociserantem? vidisti legem vivam ferri? vidisti cippum obambulantem? vidisti vindictam vindicta tolli? vidisti supplicium versum in eruditionis materiam? vidisti peccantem animam, et carnem dantem pænas? Idque admodum congruenter. Idem accidit in Zacharia: anima peccarat, et lingua vincta est. Nam cum inutile redditum esset organum linguæ, ille qui genuit vocem Zacharias punitus est (Luc. 2) : sic nimirum et Ozias lepra in fronte correptus est, cum peccasset, ut ille erudiretur. Et egressus est rex, omnibus exemplum faclus, purgatumque est templum, et ejectus est nemine propellente, cumque sacerdotium sibi vellet sumere. et hoc quod babebat perdidit. Et exivit e templo. Vetus crat mos omnem leprosum e civitate ejicere: nunc vero non idem fit. Cur ita? Nam cum Deus veluti pueris leges ferebat, tum lepra erat corporis: nunc autem animæ lepra quæritur. Exivit igitur rex cum lepra, nec tamen ejecerunt eum e civitate, diadema illins regiamque dignitatem reveriti : sed consedit in solio rursus legem transgrediens. Quid ergo Deus? Irascens Judæis interrupit prophetiam. Hae autem omnia dicta sunt propter verbum prophetæ, ut exsolvam quod debeo 1. Sed ad propositum redeamus. Egressus est e templo rex lepra correptus. Cum igitur etiam ex urbe illum ejiei de more oporteret ut immundum, intus illum populus sedere permittit : nec ullum vel exiguum vel magnum verbum emittit. quod libertatem loquendi præ se ferret. Quod igitur illum sinerent, aversatus est illos Deus, et gratiam

Unus, ..... fas subvertitur. Et vide quid fiat : virum

Tres Mss., at supplicit tropocum forret.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hic est magna exemplarium varietas : omnes fere Mss. cum Savilio, uno excepto, textum habent ut nos in nota edimus. Morellus vero et unus Codex toto carlo different a Saviliana Editione. Morelli tamen exemplar seguutus est Erasmus, et nos quoque sequimur, quibusdam tamen ex alio textu emendatis, quæ ferri non poterant. Savil. igitur et Manuscripti quatuor sic habent : Ego quidem , inquit , nod meum erat peregi. Vos populus impurum e lere timetis? Scilicet veremini regiam dignitatem? potius legem Dei contemmitis. Illum igitur intus sedere permiserunt. Quid igitur Deus I Aversatus est illos : Jam non amplius, inquit, loquor prophetis vestris, jam non milto gratiam Spiritus. Et verbum erat pretiosum tunc, et non erat sermo valicinans. Silet gratia Spiritus, Deus non apparebat. Quoniam, propter immundum, non aderat gratia, non apparebat Deus, non visiones monstrabat, non Propheta facienda declarabant. Sed sicut ab aliquo offensus diceres. Jam non tibi loquor, jam non conversor tecum; ita Deus sentit et irascitur. Non enim urbem illam misericordis exundantem castigavit, non plexit, non combussit. Sed quid dicit? Non vultis me vindicare? Ego non loquor vobis-

ήλθε πύρ ἄνωθεν, καὶ κατέκαυσεν αὐτούς. Βουλόμεγος ούν αύτος άναμνίζοαι της Ιστορίας έχείνης, ότι xal ποτε επηρέασαν την lερωσύνην a, άλλ' ούχ έττήθη, άλλ' ἐπῆλθε πληθος, και ὁ Θεὸς αὐτῷ ἡμύνατο. Ούχ έξεστί σοι θυμιάν, άλλ' ή τοίς ίερευσι τοίς υίοις 'Ααρών. Ούχ είπεν, εννόησον τι ὑπέμειναν οί τότε ταύτα ποιήσαντες. ούα είπεν, εννόησον ζτι ἐκάησαν οἱ ἐπαναστάντες, ἀλλ' εἶπε τὸν ἐκδικηθέντα 'Ασρών και είς άνάμνησιν αύτον της ιστορίας ήνεγκε, μονονουχέ τοῦτο λέγων. Μή τόλμα τὰ τοῦ Δαθάν, ἴνα μή πάθης τοιαύτα οία έπι του 'Ααρών. 'Ο δέ βατιλεύς 'Οζίας οὐα ἡνέσχετο, άλλα τη ἀπονοίμ φυσιούμενος έπεισηλθεν είς το ίερον, άνεπέτασε τὰ άγια των άγίων, θέλων θυμιάσαι. Τί ούν ό Θεός; Έπελ ούν ού καλώς ό ίερευς κατεφρονήθη, και λόγος ίερωσύνης επατείτο b, και ούδεν ηδύνατο ούκέτι ο ίερεύς: έερέως γάρ ελέγχειν έστι μόνον, και παβρησίαν ἐπιδείχνυσθαι, ούγ ὅπλα χινείν, ούδὲ ἀσπίδας ἀρπάζειν, οὐδὲ ο δόρυ σείειν, οὐδὲ τόξον τείγειν, οὐδὲ βέλος πέμπειν, άλλά μόνον έλέγχειν καὶ παρόησίαν επιδείχνυσθαι · έπειδη ούν ηλεγγεν ό ίερευς, ούχ είξε δὲ ὁ βασιλεὺς, άλλὰ ὅπλα ἐχίνει, χαὶ ἀσπίδας, χαὶ δίρατα, καὶ περιουσία ἐκέχρητο τῆ ἐπυτοῦ, ὁ ἰερεύς φησιν · Έγω τὸ έμαυτοῦ ἐποίησα, οὐδὲν πλέον δύναμαι, βοήθησον (ερωσύνη πατουμένη, νόμοι άδιχοῦνται, θεσμοί άνατρέπονται. Τί ούν ό [129] φιλάνθρωπος ά; Κωάζει τον τολμητήν. Και εύθέως εξήνθησε λέπρα είς τό μέτωπον αὐτοῦ. "Οπου ή ἀναισχυντία, ἐχεί xal i trumpla.

Είδις φιλανθρωπίαν της του Θεού τιμωρίας; Ού χεραυνόν ἀφῆχεν, οὐ γῆν Εσεισεν, οὐ συνετάραξε τὸν ούρανόν · άλλα εξήνθησεν ή λέπρα, ούκ εν άλλω τόπω, άλλ' έπλ τοῦ μετώπου, ενα την κόλασιν το πρόσωπον çέρ] ·, ίνα ώς εν στήλη γράμματα ή χείμενα. Ούδε γόρ δι' αύτον έγένετο, άλλα διά τούς μετά ταῦτα. Δυνάμενος γάρ άξίως την τιμωρίαν έπαγαγείν, ούχ ξείνεικεν. αγγα καθαμεύ λοπος εκειτο εν ηλυγώ τόπη τινί λέγων. Μή ποιήτε τοιαύτα, ίνα μή πάθητε πιαύτα. Έξήτει νόμος ξιψυχος, καλ μέτωπον φωνήν ήγει ι σάλπιγγος λαμπροτέραν. Γράμματα ήν άνα-Υέγραμμένα εν τῷ μετώπφ, γράμματα εξαλειφθηναι μή δυνάμενα · οὐ γάρ ήν μέλανι, ζνα τις εξαλείψη, αλλ' άπο φύσεως 5 ή λέπρα και άκάθαρτον εποίει τοῦτον, ίνα τους άλλους καθαρούς ποιήση. Και καθάπερ τούς καταδίκους, επειδάν σπαρτίον λάδωσιν, εξάγουειν εύτούς το σπαρτίον έπι του ατόματος έχοντας. είτω και ούτος άντι σπαρτίου έπι τοῦ μετώπου είχε την λέπραν άπαγόμενος, έπειδη την ίερωσύνην ύδρισε. Ταύτα λέγω, ούχλ βασιλέας διαδάλλων, άλλα τούς τή φυρώς καλ τῷ θυμῷ μεθύοντας, ἵνα μάθητε ὅτι ἡ μερωσύνη βασιλείας μείζων.

<sup>ο</sup> Unus τη Ιερωσύνη, et quidem supra legimus ἐπηρεάζει το ἐμαρτωλο, sed Morel. Savil. cæterique omnes mss. Try ispection v habent.

ς'. 'Αεὶ γὰρ ὁ Θεὸς, ὅταν ἀμάρτη ἡ ψυχή, τὸ σῶμα κολάζει. Ούτω και έπι του Κάιν εποίησεν. Ή ψυγή ήμαρτε φόνον έργασαμένη, καὶ τὸ σῶμα αὐτοῦ παρελύθη και μάλα εικότως. Διὰ τί; Στένων και τρέμων, φησίν, έση έπι της γης. Και περιήει ο Κάιν πάπι διαλεγόμενος, σιγή φωνήν άφιελς, άφωνία παιδεύων. ΤΙ γλώσσα ἐσίγα, καὶ τὰ μέλη ἐδόα, καὶ πᾶσι διελέγετο διά τί στένει, διά τί τρέμει 'Αδελφόν άπέ**χτεινα, φόνον είργασάμην. Ο Μω**ῦσῆς μετὰ ταῦτα έλεγε διά γραμμάτων, έχεινος διά πραγμάτων περιήει πασι λέγων · Ού φονεύσεις. Είδες στόμα σιγών, καλ πράγμα βοών; είδες νόμον ξιμύυχον περιφερόμενον; είδες στήλην περιερχομένην; είδες τιμωρίας άναίρεσιν; είδες χόλασιν παιδεύσεως υπόθεσιν γινομένην; είδες ψυχήν άμαρτουσαν, και την σάρκα κολαζομένην; Και μάλα εικότως. Ούτω δε και επί Ζαχαρίου, ή ψυχή ημαρτε, καλ ή γλώσσα ἐδέθη. Τοῦ τάρ ὀργάνου της γλώττης άχρήστου λοιπόν γεγονότος, έχεινος δ την φωνήν γεννήσας Ζαχαρίας έτιμωρείτο δή, καλ 'Οζίας έλεπρούτο τὸ μέτωπον, άμαρτών, ΐνα έχεῖνος παιδευθή. Καὶ ἐξήει Ι ὁ βασιλεὺς πάσιν ὑπόδειγμα γινόμενος, και έκαθάρθη το ίερον, και έξεδάλλετο, ούδενος ώθοῦντος, καὶ θέλων την Ιερωσύνην προσλαδείν, και δ είχεν άπώλεσε. Και έξήει άπο του ίερου. Τὸ μὲν παλαιὸν πάντα λεπρὸν ῆν νόμος ἔξω τῆς πόλεως εκδάλλεσθαι · νυνί δε ούκέτι. Διὰ τί; Ἐπειδή ὡς παιδίοις προσείχεν ο Θεός, τότε λέπρα ήν του σώματος, νῦν ἡ λέπρα τῆς ψυχῆς ζητείται. Έξήει τοίνυν ο βασιλεύς εν λεπρότητι, καλ [130] οὐκ εξέδαλον αὐτὸν έχ τῆς πόλεως, αἰδούμενοι τὸ διάδημα αὐτοῦ καλ τὴν βασιλείαν, άλλ' ἐκάθητο πάλιν παρανομῶν. Τί οὖν δ Θεός; 'Οργιζόμενος τοις 'Ιουδαίοις Εστησε την προφητείαν i. [Ταῦτα οὖν ἄπαντα διὰ τὸ βῆμα τοῦ προφήτου, ίνα καταδάλω το χρέος. 'Αλλ' έπὶ το προχείμενον επανέλθωμεν. Έξηλθεν εχ τοῦ ἱεροῦ 6 βασιλεύς λεπρωθείς. Δέον ούν και άπο της πόλεως αύτὸν ἐχδαλεῖν χατὰ τὸ ἔθος, ὡς ἀχάθαρτον, ὁ δῆμος **ἔνδον α**ὐτοῦ χαθεζομένου ἀνέχεται, χαὶ οὐδὲν τῶ**ν** όφειλόντων, ού μιχρον ού μέγα είς λόγον παβρησίας ποιεί. Έπελ ούν ἀφήχεν αὐτὸν, ἀποστρέφεται αὐτοὺς ό θεός, και την χάριν παύει τῆς προφητείας και μάλα εἰκότως. 'Ανθ' ὧν γὰρ τὸν αὐτοῦ νόμον ἡθέτησαν, καλ εκδαλεϊν άκάθαρτον ύπεστάλησαν, το προφητιχὸν ϊστησι χάρισμα. Καὶ ἦν ῥῆμα τίμιον τότε, καὶ οὐκ ἦτ ῥῆσις προφητεύουσα · τουτέστιν, οὐ διελέγετο αὐτοῖς διὰ προφητῶν ὁ Θεός. οὐ γὰρ ἐνέπνει τὸ Πνεῦμα αὐτοῖς δι' οὖ ἐφθέγγοντο, ἐπεὶ τὸν ἀχά-

h Alii et Savil. Σαχαρίας ούτω δή κάκεινος έλεπρώθη καί

b Unus xatemateito Tres mas. at Savil. αρπάζειν, οὐδὲ δόρυ σείειν, οὐδὲ, et sic legit Erasmus. In Morel. oùoù bopu osieuv deest.

d Linus ανατρέπονται. Καὶ δρα τί γίνεται. · Tres mas. ίναι της κολάσεως το τρόπαιον φέρη, ul suppicii tropæum ferrel.

l laus φορήν άξτησι. § Sav. άλλ? ἀποράσεως. Morel. et alii ἀπὸ φύσεως, et sic legit Erasmus.

h Alii et Savil. Ζαχαρίας ούτω δη κάκεινος ελεπρώθη καὶ εξήει. Zachariam hic vocat vocis patrem, scilicet Joannis Baptistæ, de quo dictum est: Vox clamantis, etc.

1 Savil. et mss. quatuor pro ils quæ uncinis inclusa sunt, hæc habent: Ένω τὸ ἐμὸν ἐποίησα, φησίν ὑμεῖς ὁ δημος φοδείσθε τὸν ἀπάθαρτον ἐκδαλείν; ἀλλὶ αἰδείσθε τὴν βασιλείαν; μάλλον δὲ τὸν νόμον τοῦ Θεοῦ παραγράφετε. ᾿Αφῆκαν ούν ἀπόν ἔνδον καθέζεσθαι. Τὶ οῦν ὁ Θεος; ἀπεστράφη φὐτούς: Οὐκέτι, φησί, λαλῶ τοῖς προφήταις ὑμωνέ οὐκέτι πέμπω Πνεύματος χάριν. Καὶ ἡν δημα τίμιον τοῦτε, καὶ οὐκ ἡν ἡσις προφητεύουσα. Σιγὰ τοῦ Πνεύματος ή χάρις, οὐκ ἐδείκνυτο (al. οὐκ ἐδέχετο) ὁ Θεος. Ἐπειδὴ ἐπὶ ἀκαθάρτου οὐκ ἡν ἡ χάρις, οῦ παρεγένετο, οῦ Θεὸς ἐφαίνετο, οὐχ ούκ έδεικνοτο (21. συκ ευεχεινή του ούκ ήν ή χάρις, ού παρεγένετο, ού Θεός έφαίνετο, ούχ του ούκ ήν ή χάρις, ού παρεγένεντο, τὰ ὁπειλόμενα. Αλλ όράσεις έδειξεν, ου προφήται διελέγοντο τα όφειλόμενα. ώσπερ ἀν είπης, Οὐχέτι διαλέγομαί σοι, οὐ λαλώ σοι οὐτως δ Θεός όρα καὶ ὀργίζεται. Οὐ γὰρ ἡμερότητος γέμουσαν ἐκό-κοτν, οὐδε ἐτιμωρήσατο οὐδε ἀνέκαυσε τὴν πολίν. 'Αλλά τέ φησιν; Ού θελετέ με έχδιχησαι; ούχ όμιλω ύμίν.

θαρτον είχον επί δε των άχαθάρτων ούχ ενήργει του Πνεύματος ή χάρις. Διά τουτο οὐ παρῆν, οὐκ ξφαίνετο τοίς προφήταις, άλλά σιγά και κρύπτει. Ίνα δὲ τὸ λεγόμενον σαφὲς γένηται, ἐπὶ ὑποδείγματος ποιήσω αὐτὸ φανερόν. "Ωσπερ ἄνθρωπος πρός τινα διαχείμενος τή στοργή, μανιχώς λυπήσαντα αύτον έπί τι πράγμα, πρός αὐτὸν λέγοι · Ο κέτι δψομαί σοι, ού λαλώ σοι ούτω και ό Θεός τότε εποίησεν. Έπει γάρ αύτον παρώργισαν, τον Όζιαν μη εκδαλόντες, Ούχέτι, φησί, λαλώ τοις προφήταις ύμων, ούχέτι πέμπω Πνεύματος χάριν. "Ορα κόλασιν ήμερότητος γέμουσαν. Ου γάρ χεραυνούς άφῆχεν, οὐδὲ ἐχ θεμελίων κατέσεισε την πόλιν· άλλά τί; Οὐ θέλετέ με έχδιχήσαι; φησίν ούχ όμιλῶ ύμίν.] Μή γάρ ούχ ήδυνάμην αύτον έχδαλείν; 'Αλλ' έδουλήθην το λειπόμενον ύμιν καταλείπειν . Ού βούλεσθε; Ούδὲ ἐγὼ όμιλῶ ὑμῖν, οὐδὲ χινῶ τῶν προφητῶν τὴν ψυχήν. Ούχ ενήργει τοῦ Πνεύματος ή χάρις, σιγή ήν, έχθρα Θεού και άνθρώπων. Έπει ούν έκείνος μετά ταύτα ἀπέθανε, και ελύθη τῶν ἀκαθάρτων ο ἡ ὑπόθεσις. Έπειδή ούν χρόνον πολύν είχεν ο προφήτης μή προφητεύσας, έχείνου δε μή προφητεύοντος, ελύθη ή όργη, και ή προφητεία επανήλθε. Λοιπόν άναγκαίως ό προφήτης επισημαίνεται τον χαιρον, χαλ λέγει. Kal erereto er τῷ eriauτῷ c, οδ ἀπέθαrer 'Oζίας ό βασιλεύς, είδον τὸν Κύριον χαθήμενον ἐπί θρόνου ψψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου. "Ότε ἀπέθανε, τότε είδον τον Κύριον. Πρίν γάρ τον Θεόν ούχ εώρων δργιζόμενον ήμεν. [131] ΤΗλθε γάρ ο θάνατος τοῦ ἀκαθάρτου, και έλυσε την δργήν. Διὰ τοῦτο, πανταχοῦ τῶν βασιλέων την ζωην λέγων, ένταῦθα τελευτήν εἶπε τοῦ 'Οζίου 'Εγένετο, φησί, τοῦ ἐνιαυτοῦ, οὖ ἀπέθαrer 'Οζίας ὁ βασιλεύς, είδον τὸν Κύςιον καθήμεror έπι θρότου ύψηλοῦ και έπηρμέτου. 'Αλλά πάλιν τοῦ Θεοῦ τὴν φιλανθρωπίαν ἐνταῦθα ἰδεῖν ἔστιν. 'Απέθανεν ὁ ἀκάθαρτος, καὶ κατηλλάγη Θεὸς τοῖς άνθρώποις. Διά τί, μη δντων χατορθωμάτων, έγένετο, άλλά τῷ ἀποθανεῖν αὐτόν; "Ότι φιλάνθρωπός ἐστι, χαὶ οὐχ ἀχριδολογεῖται ἐν τοῖς τοιούτοις. ἔν ἐζήτει μόνον ο φιλάνθρωπος και άγαθος Θεος, ΐνα ο άκάθαρτος εξέλθη. Ταύτα τοίνυν είδότες, απόνοιαν διώξωμεν, ταπεινοφροσύνην ασπασώμεθα, την είωθυζαν δόξαν άναπέμψωμεν τῷ Πατρί καὶ τῷ Υίῷ καὶ τῷ ἀγίφ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αιώνων. Άμήν.

Elç τὸ ρητὸν τοῦ προφήτου Hoatou τὸ lέγον Έγένετο τοῦ ἐνιαυτοῦ, οῦ ἀπέθανεν 'Οζίας ὁ βασιλεύς, είδον τον Κύριον : και ή ἀπόδειξις, öτι δικαίως έλεπρώθη 'Οζίας άναξίως θυμιάσας, όπερ ούκ έξεστι βασιλεύσιν, άλλ' Ιερεύσι.

# OMIAIA E'.

α'. Φέρε τήμερον τοίς κατά τὸν 'Οζίαν διηγήμασιν άποδώμεν το τέλος, και την όροφην λοιπον επιθώμεν τῷ λόγφ, μήποτε καὶ ἡμεῖς καταγελασθῶμεν, καθάπερ έχεινος, ό τον πύργον έν τοις Εύαγγελίοις έπιχειρήσας μέν οίχοδομήσαι, μή δυνηθείς δέ · μήποτέ τις των παριόντων και περί ήμων είπη, Ούτος ό άrθρωπος ήρξατο μέν οlκοδομήσαι, ούκ ίσχυσε δε εκτελέσαι. "Ωστε δε σαφέστερα ύμιν γενέσθαι τά

λεγόμενα, μικρά των πρότερον είρημένων άν άναγχαίου, ίνα μή χωρίς χεφαλής ήμιν ό λί το θέατρον εἰσέλθη το πνευματικόν, άλλά την δψιν απολαδών γνώριμος γένηται τοις θεαταίς. γάρ d τὰ αὐτὰ τοῖς μὲν ἀχηχοόσιν ὑπόμνησ δὲ μὴ ἀχηχούσι διδασχαλία. Πρώτν μὲν ούν μεν, πως ήν εύσεδης ό 'Οζίας, πως δὲ γέγο λος, καλ πόθεν, καλ μέχρι ποῦ τῆς ἀπονοίας ώ) σήμερον δε άναγχαΐον είπειν, πῶς εἰσῆλθεν ίερον, πώς έπεχείρησε θυμιάσαι, πώς **έχώ** lepeùς, πῶς οὐχ εἶξεν ἐχεῖνος, πῶς ἐπεσπάσι θεοῦ την ὀργήν, πῶς ἐν τῆ λέπρα τὸν βίον κα καὶ τίνος Ενεκεν ὁ προφήτης τὰς ἡμέρας τξ αύτου παρείς, της τελευτης έμνημόνευσεν, λέγων· Τοῦ ἐνιαυτοῦ, οδ ἀπέθανεν Όζιας σιλεύς. Τοῦτο γάρ ἐστι, δι' δ πάσαν ἐξ ἀρ 

[132] Καλ έγένετο, φησίν, ήνικα Ισχυσεν ό βασιλεύς, ύψώθη ή χαρδία αύτυῦ ἔως τοῦ δ ραι, και ήδικησεν έν Κυρίφ Θεφ αὐτοῦ. τρόπος τῆς ἀδικίας ;  $Ei\sigma ilde{\eta} \mathcal{A} heta ilde{ heta}$ , φησὶν,  $oldsymbol{arepsilon}$ ίς  $oldsymbol{arepsilon}$ ό Κυρίου, θυμιᾶσαι έπλ τὸ θυσιαστήριο**ν** ι μιάματος ε. "Ω της τόλμης, ω της άναιση  $oldsymbol{\Delta}$ ύτ $oldsymbol{\omega}$ ν τ $oldsymbol{\omega}$ ν ἱερ $oldsymbol{\omega}$ ν άδύτ $oldsymbol{\omega}$ ν χαιετόλ $oldsymbol{\mu}$ ησεν, εἰς τῶν ἀγίων εἰσεπήδησεν, ὅ πᾶσιν ἄδατον ῆν πλην του άρχιερέως, τούτο βεδηλώσαι έπες Τοιοῦτόν ἐστιν εἰς ἀπόνοιαν ἐπαρθεῖσα ψυχή. παξ γάρ τῆς οίχείας ἀπογνοῦσα σωτηρίας, ι τῆς μανίας Ισταται, άλλὰ τὰς ἡνίας τῆς σε αύτης ενδιδούσα Ι ταϊς άλόγοις επιθυμίαις πι φέρεται, και καθάπερ ἔππος δυσήνιος, τὸν άπὸ τοῦ στόματος ἐχδαλών, χαὶ τὸν ἀναδάτη άπὸ τοῦ νώτου, παντὸς ἀνέμου σφοδρότερον ς καὶ τοῖς ἀπαντῶσίν ἐστιν ἀφόρητος, ὑποφει άπάντων, κατασχείν δὲ τολμῶντος οὐδενός • ο ψυχή, τὸν χαλινοῦντα αὐτήν τοῦ Θεοῦ φόδο λούσα, καὶ τὸν ἡνιοχούντα ρίψασα λογισμὸν ἐ τά τῆς κακίας ἐπιτρέχει χωρία, ἔως ἄν εἰς άπωλείας βάραθρα φέρουσα χαταχρημνίση την σωτηρίαν. Διὸ χρή συνεχώς αὐτήν ἀνακρούεσθ καθάπερ τινί χαλινώ, τώ της εύσεδείας λογισ άλογον αύτης άναχαιτίζειν όρμην · όπερ ό 'Οζ ἐποίησεν, ἀλλ' εἰς αὐτὴν τὴν ἀνωτάτω πάντω παρηνόμησεν. Ίερωσύνη γάρ καὶ αὐτῆς τῆ λείας σεμνοτέρα, καὶ μείζων έστιν άρχή. Ι μοι την άλουργίδα είπης, μηδέ το διάδημα, ι .ἱμάτια τὰ χρυσᾶ. Σχιὰ πάντα ἐχεῖνα, χαὶ τῷ νων άνθων εύτελέστερα. Πᾶσα γάρ δόξα άνθ φησίν, ώς ἄνθος χόρτου, κάν αὐτὴν λέγης τὴ λιχήν. Μή δὲ ταῦτά μοι λέγε, άλλ' εἰ βούλει πρός βασιλέα το διάφορον ίδεζν, τῆς ἐχάστιμ νης έξουσίας το μέτρον έξέτασον ε, και πολ βασιλέως ύψηλότερα δψει τον Ιερέα καθήμει γάρ και σεμνός ήμιν ο θρόνος φαίνεται ο βα άπὸ τῶν προσπεπηγότων αὐτῷ λίθων, καὶ το σφίγγοντος αύτὸν χρυσίου . άλλ' όμως τὰ ί γῆς Ελαχεν οίχονομείν, χαὶ πλείον έχει τῆς ἐ ταύτης ούδέν ο δε της ιερωσύνης θρόνος

Omnes mss. et Savil. in marg ἐδουλήθην τὸ λειπόμενον ὑμῖν καταλιπεῖν. In Morel. τὸ λειπόμενον deerat.
 Omnes mss. τῶν καταρῶν. Sed Morel. et Savil. τῶν ἀκαθάρτων habent, aque ita legit Erasmus.
 Alti τοῦ ἐνιαυτοῦ. Infra quoque legitur τοῦ ἐνιαυτοῦ.

d Aliquot mas. των είρημένων αναλάδωμεν.

γάρ, interpositis omissis.

2 Paralipomenon 26, 16, locus sic habet: Kαὶ ίσχυσεν, υψώθη ή χαρδία αύτου του καταφθείραι, πο σεν εν Κυρίφ Θεφ αύτου, και είσηλθεν είς τον ναο θυμιάσαι επί το θυσιαστήριον των θυμιαμάτων.

<sup>(</sup> Quinque mss. ένδουσα. ε Quinque mss. έξεταζε, et moz ύψηλότερον, quæ ma etiam lectio non spernenda.

interrupit prophetiæ; ac merito sane. Nam quoniam legem ipsius violarant, et ejicere immundum timuerant, propheticum sistit donum : Et verbum erat pretiosum tune, non erat sermo vaticinans (1. Reg. 3. 1): hoc est, non alloquebatur illos per prophetas Deus, nec inspirabat in eos Spiritus per quem loquebantur, quia immundum penes se habebant : neque enim solet immundos afflare Spiritus gratia. Propterea non aderat, non apparebat prophetis, sed silet et occultat. Ut autem quod dico manifestum reddatur, illud exemplo declarabo. Perinde quasi quispiam erga alterum bene affectus, ab eo furiose fuerit offensus in re aliqua, et dicat illi: Non amplius me videbis: non loquar tecum : sic tum egit Deus. Quandoquidem enim non ejicientes Oziam illum irritarant, Non amplius, inquit, prophetis vestris loquor, non amplius Spiritus gratiam mitto. Vide supplicium benignitate refertum. Non enim fulmina immisit, neque funditus urbem concussit; sed quid? Non vultis me ulcisci? inquit; non colloquor vobiscum. Annon enim poteram illum ejicere? Verum quod restabat, vobis relictum esse volui. Non vultis? Neque ego colloquor vobiscum, neque excito prophetarum animum. Non agebat in eis Spiritus gratia, silentium erat, simultas inter Deam et homines. Cum igitur ille post esset mortuus, sublata est et impurorum occasio. Ergo ubi propheta multo tempore desiisset prædicere, illoque silentio soluta fuisset ira Dei, rediit prophetia. Hinc propheta necessario designat mortis tempus, dicens : El factum est anno, quo mortuus est Ozias rex, vidi Dominum sedentem in solio excelso et elevato. Cum ille mortuus esset, tum vidi Dominum. Nam antea Deum non videbam nobis iratum. Venit mors impuri, et tolvit iram. Hanc ob causam, cum ubique regum vitam commemoret, hic mortem dixit Oziæ: Factum est in anno, quo mortuus est Ozias rex, vidi Dominum sedentem in solio excelso et elevato. Ac rursus hic contemplare Dei bonitatem. Mortuus est impurus, et Deus reconciliatus est hominibus. Quamobrem hoc factum est, cum nihil esset recte factorum, sed tantum ille mortuus esset? Quoniam humanus est Dominus, nec in talibus agit severius : unum tantum querebat benesicus Deus, ut exiret impurus. Hæc itaque cum sciamus, arrogantiam abjiciamus, humilitatem amplectamur, solitam gloriam offeramus Patri et Filio et Spiritul sancto, nunc et semper, et in szeula szeulorum. Amen.

In dictum illud Isaiæ prophetæ: Factum est in anno, que mortuus est Ozias rez, vidi Dominum (Isai. 6. 1): et demonstratio quod Ozias jure fuerit affectus lepra, quod præter dignitatem incensum obtulisset, id quod non licet regibus, sed sacerdotibus.

## HOMILIA V.

1. Age expositioni de Ozia cœptæ hodie finem imponamus, fastigium sermoni jam addamus, ne quando nos quoque derideamur, quemadmodum evangelicus ille, qui aggressus ædificare turrim, perficere

non potuit : ne quis aliquando prætereuntium de nobis quoque dicat: Hic homo cæpit ædificare, nee potuit perficere (Luc. 14. 50). Verum quo vobis dilucidiora flant quæ dicentur, ex iis quæ dicta sunt nuper, operæ pretium erit pauca repetere, ne capite truncatus sermo noster prodeat in spirituale theatrum, sed recuperata facie sua facile a spectatoribus possit agnosci. Id enim pariter et iis qui audierunt, erit memoriæ renovatio, et iis qui non audierunt, doctrina. Nuper igitur diximus quam fuerit pius Ozias, et quomodo evascrit improbus, et unde orsus, quo superbiæ prolapsus sit : hodie vero dicendum erit, quomodo templum ingressus sit, quomodo tentarit adolere incensum, quomodo prohibuerit illum sacerdos, quomodo ille non cesserit, quomodo in se provocaverit iram Dei, quomodo lepræ obnoxius vitam finierit, et quam ob causam propheta prætermissis vitæ illius diebus, mortis secerit mentionem ita loquens: Anno, quo mortuus est Ozias rex (Isai. 6. 1). Ilæc enim causa fuit cur totam ab exordio historiam tractaremus; sed auscultate diligenter.

Regis sacerdotium invadentis audacia. Sacerdotis quanta potestas. - Et factum est, inquit, cum invaluisset Ozias rex, elatum est cor ejus, usque ad corruptionem, et injuriam secit in Domino Deo suo (2. Paral. 26. 16). Quis injuriæ modus? Ingressus est, inquit, in templum Domini, ut adoleret incensum super altare thymiamatis. O audaciam! o impudentiam! Adversus ipsa sacra adyta ausus, in sancta sanctorum irrupit. qui locus omnibus eratinaccessus, præterquam summo sacerdoti, hunc profanare conatus est. Talis est anima in arrogantiam sublata. Semel enim desperata salute nequaquam desinit furere, verum habenas salutis suæ laxans irrationabilibus cupiditatibus quovis rapitur, nec aliter quam equus ferociens, ubi frenum ore, sessorem tergo excussit, fertur quovis vento velocius, omnibus obviis intolerabilis, diffugientibus cunctis, neque quoquam audente cohibere : sic et anima ubi Dei timorem ipsam refrenantem excussit, et rationem habenas moderantem ejecit, ad quævis malitiæ loca decurrit, donec in exitii barathrum delata, præcipitarit suam ipsius salutem. Quapropter oportet assidue illam refrenare, ac pietatis ratione ceu freno quodam irrationabilem illius impetum inhibere : quod non fecit Ozias, sed adversus ipsum omnium supremum principatum legem transgressus est. Siquidem sacerdotium principatus est, ipso etiam regno venerabilius ac majus. Ne mihi narres purpuram, neque diadema, neque vestes aureas. Umbræ sunt isthæc omnia, vernisque flosculis leviora. Omnis enim, inquit, hominis gloria sicut flos fæni (Isai. 40. 6), etiam si ipsam gloriam regalem dixeris. Ne, inquam, mihi narres ista; sed si vis videre discrimen quantum sit regem inter et sacerdotem, expende modum potestatis utrique traditæ, videbis sacerdotem multo sublimius rege sedentem. Quamquam enim nobis venerandum videtur solium regium ob gemmas ei affixas, et aurum quo cinctum est : tamen rerum terrenarum administrationem sortitus rex est, nec

ultra potestatem hanc quidquam habet auctoritatis: verum sacerdotii solium in cælis collocatum est, et cælestia administrandi habet auctoritatem. Quis hæc dicit? Ipse calorum Rex. Quacumque enim ligaveritis super terram, erunt ligata et in cælis : et quæcumque solveritis super terram, erunt soluta et in cielis (Matth. 16. 19). Quid cum hoc honore conferri possit? A terra judicandi principalem auctoritatem sumit cælum. Nam judex sedet in terra, Dominus sequitur servum, et quidquid hic in inserioribus judicarit, hoc ille in supernis comprobat. Itaque medius stat sacerdos inter Deum et naturam humanam, illinc venientia beneficia ad nos deferens, et nostras petitiones illue perferens, Dominum iratum reconcilians communi naturæ, nos qui offendimus eripiens ex illius manibus. Idcirco Deus ipsum regale caput sacerdotis manibus subjecit. nos docens, hunc principem esse illo majorem : siquidem id quod minus est, benedictionem accipit ab co quod præstantius est. Verum de sacerdotio quantaque sit illius dignitas, alio tempore declarabimus : interim consideremus quanta sit regis vel tyranni potius iniquitas. Ingressus est in templum Domini, ingressus est et Azarias sacerdos post eum. An temere dicebam sacerdotem rege majorem esse? Neque enim ut regem ejecturus, sed ut profugum et ingratum famulum expulsurus, cum vehementia ingressus est, non aliter quam generosus canis incurrit ad impuram bestiam, ut illam exigat ab ædibus herilibus.

2. Fiducia sacerdolis qui Oziam repressit, laudatur: timida impietas; sacerdos quomodo debeat corripere principem. — Vidisti sacerdotis animum multa fiducia plenum, excelsique spiritus? Non aspiciebat principatus fastum, non expendebat quanta res esset animum cupiditate temulentum cohibere; non audiebat illud Salomonis: Mina regis sicut ira leonis ( Prov. 19. 12); sed sublatis oculis ad verum Regem cælorum, akque illud tribunal, easque ponas considerans, et his cogitationibus sese muniens, impetum fecit in tyrannum. Noverat enim, noverat, inquam, certe minas regis similes esse iræ leonis dumtaxat iis qui terram spectarent: verum homini qui cælum habebat præ oculis, quique sic induxerat animum, ut vitam citius in ipsis adytis deponeret, quam sacras leges sineret violari, quovis cane vilior erat ille. Nibil cuim eo imbecillius, qui divinas conculcat leges, ut contra nihil potentius eo qui leges divinas defendit. Nam Qui peccalum committit, servus est peccati (Joan. 8. 34.), ctiamsi decem millia coronarum habeat in capite: contra si quis justitiam operatur, ipso rege regulior est, etiamsi fuerit omnium infimus. Hæc ille præclarus apud sese philosophatus, adortus est regem. Ingrediamur et nos, si videtur, cum illo, ut videamus quid loquatur regi. Licet enim : neque mediocrem adferet utilitatem, spectare regem a sacerdote redargui. Quid igitur dicit sacerdos? Non licet tibi, Ozia, adolere incensum Domino (2. Paral. 26). Non appellavit eum regem, neque imperii titulum dedit, quia ipse præveniens sese dignitate dejecerat. Vidisti siduciam sacerdotis? Prounde disce et mansuctudinem. Non

enim siducia nobis tantum opus est in reprehendendo, verum multo magis opus est mansuetudino quam fiducia. Quia enim neminem mortalium sic aversantur oderuntque ii qui peccant, ut cum qui reprehensurus est, cupiuntque occasionem arripere, ut elabantur, et effugiant reprehensionem ; necesse est ut eos mansuctudine humanitateque retineamus. Objurgator enim non solum cum vocem promit, verum etiam cum videtur, gravis est peccantibus: Gravis enim, inquit, nobis est etiam aspectu (Sap. 2.'15): ideo plurimam mansuetudinem præstare oportet. Ideo nobis sermo propheticus ob oculos posuit et eum qui peccavit, et eum qui ipsum corrigere parabat. Etenim sapientes medici cum membra putrefacta secturi sunt, aut lapides in meatibus affixos extracturi , aut aliud naturæ vitium correcturi, non id faciunt, eo qui laborat in angulum abducto, sed eo in mediis foris deposito. postquam ceu theatrum prætereuntium sibi pararunt. ita demum admovent sectionem. Hoc autem faciunt non quod velint humanas traducere calamitates, sed ut unicuique propriæ sanitatis commendent curam. Itidem et Scriptura facit : ubi quem arripuit peccautium, alta voce illum curandum proponit, non in mediis foris, sed in media terra: et posteaquam totius erbis circumsteterit theatrum, tum curationem adhibet, erudiens nos, ut circa propriam salutem cautiores simus. Videamus igitur quo pacto sacerdos tunc illum corrigere sit aggressus. Non dixit, O impic, o sceleratissime: omnia subvertisti confudistique, ad extremam impietatem prorupisti : neque sermonem accusationis in longum produxit; sed quemadmodum ii qui secant, hoc breviter facere student, celeritate sectionis cruciatus sensum fallentes : itidem et hic asperitatem objurgationis paucis verbis constringens, regis iracundiam cohibuit. Quod enim est in iis qui laborant sectio 1, hoc est in iis qui peccant redargutio, Denique præter alia etiam ipsa brevitate scrinonis moderationem nobis exhibet. Quod si cupis verborum quoque sectionem videre et ubi ferrum occultarit, audi. Non licet, inquit, tibi adolere incensum Domino, sed salis sacerdotibus, filiis Aaron, consecratis. Hie inflixit vulnus. Quomodo? Ego dicam. Cur enim non simpliciter dixit, Sacerdolibus, sed addidit, Aaron? Is primus fuit pontifex, simileque facinus illius temporibus quidam ausi sunt, Dathan enim et Core et Abiron, conjurati adversus illum cum aliis aliquot, voluerunt et ipsi sacerdotium obire (Num. 16. et Ps. 105. 17. 18); sed alios quidem terra dehiscens absorbuit, alios vero de cælo emissus ignis exussit. Ilujus ergo historiæ volens illum commonefacere, mentionem fecit Aaronis, qui tunc fuit injuria affectus, ut ad calamitatem eorum qui fecerant injuriam, hujus cogitationem transmitteret. Cæterum nihil hæc profuere, non propter sacerdotem, sed ob regis ferociam. Cum enim debuisset laudare sacerdotem, proque con-

<sup>1</sup> Manuscriptorum alii habent: Quod enim est in vulnerabus sectio; alii: Quod enim est in corporibus sectio. Melius tamen legitur, Quod enim est in iis qui laborant sectio, ut legit Erasmus, quæ lectio probe quadrat ad sequentia, hoe est in iis qui peccani redurgutio.

παρρησίας. Ἐπειδή γάρ οὐδένα τῶν ἀνθρώπων οὕτως ἀποστρέφονται καὶ μισοῦσιν οἱ ἀμαρτάνοντες, ὡς τὸν

έλέγχειν μέλλοντα · καλ προφάσεως έπιλαδέσθαι έπι-

θυμούσιν, ώστε άποπηδήσαι, καλ την έπιτιμίαν δια-

φυγείν . δεί ούν κατέχειν αύτούς τἢ πραότητι καὶ τἢ

ἐπιειχεία. Οὐ γάρ φωνήν μόνην ἀφεὶς ὁ τοιοῦτος, [134]

άλλά και βλεπόμενος, βαρύς έσται \* τοίς άμαρτά-

νουσι. Βαρύς γάρ ήμῖν, φησίν, έστι και βλεπόμενος.

διά ταῦτα πολλήν χρή την πραότητα ἐπιδείχνυσθας.

Διά ταῦτα ήμιν καὶ ὁ λόγος ὑπ' δψιν ήγαγε καὶ τὸν

ήμαρτηχότα, καὶ τὸν διορθοῦν αὐτὸν μέλλοντα. Καὶ

γάρ οί σοφοί τῶν ἰατρῶν, ὅταν μέλλωσι σεσηπότα

τέμνειν μέλη, ή λίθους τοῖς πόροις ἐναπεσφηνωμέ-

νους Γ εξέλχειν, ή άλλο τι της φύσεως άμάρτημα διορ-

θούν, ούχ είς γωνίαν λαδόντες τον χάμνοντα, τούτο

ποιούσιν, άλλ' εν μέσαις αύτον θέντες ταϊς άγοραζς,

καὶ θέατρον έκ τῶν παριόντων περιστήσαντες 5, ου-

τως ἐπάγουσι τὴν τομήν. Ποιοῦσι δὲ τοῦτο, οὐχὶ ταῖς ἀνθρωπίναις ἐμπομπεύειν βουλόμενοι συμφοραῖς,

άλλ' ὤστε πολλήν τῆς οίχείας ὑγιείας Ἐκαστον ποιεῖσθαι τήν πρόνοιαν. Οὕτω καὶ ή Γραφή ποιεῖ · ἐπειδάν

τινα λάδη των άμαρτανόντων, ἐφ' ὑψηλοῦ τοῦ χηρύ-

γματος αύτον προτίθησιν, ούχ έν μέσαις άγοραζς.

άλλ' εν μέση τη γη . και το της οίκουμένης περιστή-

σασα θέατρον, ούτω την Ιατρείαν επιδείχνυται, παι-

δεύουσα ήμας άσφαλεστέρους περί την οίχειαν είναι

σωτηρίαν. Ίδωμεν ούν πῶς ἐπεχείρει τοῦτον ὁ ἱερεὺς

διορθώσασθαι τότε. Ούκ είπεν, ω μιαρέ καὶ παμ-

μίαρε, πάντα ἀνέτρεψας καὶ συνέχεας, εἰς ἔσχατον ἀσεδείας ἐξεπήδησας, οὐδὲ μακροὺς ἐξέτεινε κατηγο-

ρίας λόγους. άλλ' ωσπερ οι τέμνοντες, τοῦτο ποιείν

συντόμως σπουδάζουσι, τῷ τάχει τῆς τομῆς κλέπτοντες τῆς ὀδύνης τὴν αἴσθησιν · οὕτω καὶ οὕτος τῆ βρα-

χυλογία της θρασύτητος του βασιλέως την φλεγμο-

νήν Εστησεν. Όπερ γάρ έπι των χαμνόντων τομή,

τουτο έπι των άμαρτανόντων Ελεγχος. Και την μεν

ἐπιείχειαν μετά τῶν ἄλλων κιὶ διὰ τῆς βραχυλογίας ἡμῖν ἐπιδείχνυται. Εἰ δὲ βούλει καὶ τὸν τόμον τῶν

ρημάτων ίδεζν, καλ που τό σιδήριον έχρυψεν, άχουσον.

Οὐκ ἔξεστί σοι, φησὶ, θυμιᾶσαι Κυρίφ, ἀλλ' ἡ τοῖς

lερεῦσι, τοῖς υἰοῖς 'Aaρωr, τοῖς ἡγιασμένοις. 'Εν-

ταύθα έδωχε την πληγήν. Και πῶς; ἐγὼ λέγω ί. Διὰ

τί γάρ ούχ είπε, Τοῖς Ιερεῦσιν, ἀπλῶς, ἀλλὰ προσ-

έθηκε τὸν 'Ααρών; 'Αρχιερεὺς ἐγένετο πρῶτος, καλ

ἐτολμήθη κατά τοὺς ἐκείνου χρόνους τοιο**ῦ**τον τόλμημα.

Δαθάν γάρ και Κορέ και 'Αδειρών συστάντες κατ'

αύτοῦ μετά καὶ έτέρων τινῶν ἐδούλοντο αὐτοὶ ἰερατεύειν· ἀλλὰ τοὺς μὲν ἡ γῆ διαστάσα κατέπιε, τοὺς

δὲ πῦρ ἄνωθεν κατενεχθὲν κατέφλεξε. Ταύτης οὐν

αύτον της Ιστορίας ύπομνησαι βουλόμενος, άνέμνησεν

αὐτὸν τοῦ 'Ααρών τοῦ τότε ἀδικηθέντος, ὥστε πρὸς

την των ηδικηκότων συμφοράν παραπέμψαι την τούτου

διάνοιαν. Πλην άλλ' ούδὲν ἐγένετο πλέον · άλλ' οὐ παρά

τὸν ἰερέα, άλλὰ παρά τὴν τοῦ βασιλέως θρασύτητα.

Δέον γάρ ἐπαινέσαι τὸν ἱερέα, καὶ χάριν ὁμολογῆσαι

οθρανοίς ίδρυται, και τά έκει διέπειν έπιτέπραπται. Τίς ταῦτά φησιν; Αὐτὸς ὁ τῶν οὐρανῶν βασιλεύς. "Coa γάρ αν δήσητε, φησίν, έπι της γης, ξοται Beðepéra ér tolg oðparolg: xal öva ðr Αύσητε έπὶ τῆς τῆς, ἔσται λελυμένα έν τοῖς σύρανοῖς. Τί ταύτης έσον γένοιτ' αν τῆς τιμῆς; 'Από της γης την άρχην της χρίσεως \* λαμδάνει ο ούρανός. Έπειδή ο κριτής έν τη γη κάθηται, ο Δεσπότης Επεται τῷ δούλφ. και άπερ αν ούτος κάτω κρίνη, ταύτα έχείνος άνω χυροί. Καὶ μέσος του Θεού χαὶ τῆς τών ανθρώπων φύσεως έστηκεν ο ίερευς, τάς έκείθεν τιμάς κατάγων πρός ήμας, και τάς παρ' ήμων ίκετηρίας άνάγων έχει, οργιζόμενον αύτον τη χοινή χαταλλάττων φύσει, προσκεκρουκότας ήμας έξαρπάζων των έχείνου χειρών. Διά τοῦτο καὶ αὐτήν την βασιλικήν κεφαλήν ύπο τάς του ίερέως χείρας φέρων τίθησιν [133] ο θεός, παιδεύων ήμας, ότι ούτος έχείνου πείζων ο άρχων . το γάρ έλαττον ύπο του χρείττονος εύλογείται. Άλλά περί μέν ο ιερωσύνης, και όσον τζε άξίας το μέγεθος, έν έτέρω χαιρώ δηλώσομεν. τέως δὲ ίδωμεν τῆς ἀδικίας τὸ μέγεθος τοῦ βασιλέως, μάλλον δὲ τοῦ τυράννου. Εἰσήλθεν εἰς τὸν ναὸν Κυρίου, είσηλης και 'Αζαρίας ο ίερευς όπίσω αυτού. Αρα μή μάτην έλεγον, δτι μείζων τοῦ βασιλέως ὁ ίτρεύς; Ού γάρ ώς βασιλέα μέλλων έξελαύνειν, άλλ' ώς δραπέτην καὶ οἰκέτην ἀγνώμονα, οὕτως ἐπεισῆλθε μιτά σφοδρότητος, ώσπερτις σχύλαξ γεννοίος επιδραμών τῷ ἀχαθάρτιο θηρίω, ὥστε αὐτὸ τῆς δεσποτιχῆς ttayayeiv oixlas.

β. Είδες ψυχήν ίερέως παρρησίας γέμουσαν πολλής, καὶ φρονήματος ὑψηλοῦ ; Ούκ είδεν είς τὸν τῆς ἀρχῆς δικον, ούκ ενενόησεν, όσον έστι ψυχήν έπιθυμία μεθύουσαν κατασχείν, ούκ ήκουσε του Σολομώντος λέγονος Άπειλή βασιλέως όμοια θυμφ λέοντος. άλλι πρός τον άληθη βασιλέα των ούρανων ίδων, καλ τό βήμα εννοήσας εχείνο χαλ τάς εύθύνας. χαλ τούτος έπυτον τοίς λογισμοίς όχυρώσας, ούτως έπεπήδησετώ τυράννω. "Ηδει γάρ, ήδει σαφώς, ότι άπειλή βασιλέως όμοια θυμῷ λέοντος τοῖς πρός τὴν Υτιν βλέπουτιν· άνθρώπω δε τον ούρανον φανταζομένω, καί περεσχευάσμένου την ψυχήν ένδον έν τοίς άδύτοις άξείναι, ή τους ίερους νόμους υδρεζομένους περκ ιλείνα, χυνός παντός εύτελέστερος ήν έχεινος. Ούδεν γέρ ασθενέστερον του τους θείους παραδαίνοντος νόμους. ωσπερ ούν ούδεν ισχυρότερον του τούς θείους ἐκὰκοῦντος νόμους. Ὁ μὲν γὰρ τὴν ἀμαρτίαν ποιῶν, δουλός έστι της άμαρτίας, καν μυρίους έπι της πεφαλής έχη στεφάνους. ὁ δὲ την δικαιοσύνην έργαζόμενος, καλ αύτοῦ τοῦ βασιλέως βασιλικώτερός έσει, κάν πάντων Εσχατος ή. Ταῦτα πρός ἐαυτὸν φιλοσοφήσας ό γενναίος έχείνος, έπεισηλθε τῷ βασ:λεί. Συνεισέλθωμεν ούν και ήμεζς, εί δοκεί, ζνα ζέωμεν τί πρός τον βασιλέα διαλέγεται. "Εξεστι γάρ . ού μικρόν δε είς ώφελείας λόγον, ελεγχόμενον ίδε τ πα ιερέως βασελέα. Τι ούν φησεν ο ιερεύς ; Ούκ Εξεστί σοι, Όζια, θυμιᾶσαι τῷ Κυρίφ. Οὐχ ώνόμασεν εύτον βασιλέα, ούδε άπο του της άρχης εκάλεσεν όνόματος, επειδή έαυτον προλαδών εξέδαλε τῆς τιμής. Είδες παρρησίαν Ιερέως; Ούχοῦν χατάμαθε καλ πραστητα. Ού γάρ παρρησίας ήμεν δει μόνον, όταν δλέγχειν μελλωμεν, άλλά και πραότητος μαλλον, ή

τῆς συμδουλῆς · 'Ο δὲ ἐθυμώθη, φησὶ, καὶ τὸ ἔλκος εἰργάσατο χαλεπώτερον. Οὐ γὰρ οὕτως ἀμαρτία κακὸν, ὡς ἡ μετὰ τὴν ἀμαρτίαν ἀναισχυντία 'Αλλ'

• Quatuor mss. βαρύς ἐστ., et infra ὑπ' ὁψεσιν. Sed unus, Savilio teste, habet ἐπ' ὁψεσιν.

[ ' Ἐναπεσφηνωμένους, νοχ rara et composita: σφηνόω, infigo, incutco, hinc ἀποσφηνούμα, et ἐναποσφηνούμα.

δ Alius ἐπιστήσαντες h Manuscriptorum alii ἐπὶ τῶν τραυμάτων, alii ἐπὶ τῶν σωμάτων. Meijus tamen est ἐπὶ τῶν καμνόντων, ut legit krasmus, quæ, lectio probe quadrat ad mox sequentem ἐπὶ τῶν ἀμαρτανόντων. In ra unus ποῦ τὸ σιδήριον ἐνέκρυψεν.

i Maxima pars mas. εγώ φράσω.

Alli male τῆν ἀρχὴν τῆς κτίσεως.
Savil. et Morel. μέν non habent, quam tamen particulam hic desiderari δέ subsequens indicat.

Alli γενναίως.

Unus ύδριζομένου: ίδειν. Infra idem τοῦ τοὺς θείους παποντος νόμους, alque ita legil Erasmus.

ούχ ὁ Δαυίδ ούτως αλλά πως; Μετά την ύπο του Ναθάν γενομένην κατηγορίαν την έπι τη Βηρσαδεί, Ήμαρτηκα [135] τῷ Κυρίφ, φησίν.

γ'. Είδες συτετριμμένην καρδίαν; είδες τεταπεινωμένην ψυχήν; είδες πως και τά πτώματα των άγίων λαμπρά; Καθάπερ γάρ τὰ λαμπρά τῶν σωμάτων καὶ έπὶ τῆς ἀρρωστίας πολλά τῆς εύμορφίας ἡμῖν ἐνδείχνυται τὰ ίχνη · οῦτω χαὶ τῶν ἀγίων αἱ ψυχαὶ καὶ ἐν αύτοις τοις παραπτώμασι \* της οίχειας άρετης τά σύμδολα φέρουσι. Καίτοι γε έχεῖνος μέν έν μέσοις -τοίς βασιλείοις κατηγορείτο παρά του προφήτου, παρόντων πολλών · ούτος δὲ ἔνδον ἐν τοῖς ἀδύτο:ς, καὶ άμάρτυρον είχε τον έλεγχον. άλλ' ούδε οῦτως ήνεγκε την επιτίμησιν. Τί ούν; ανίατος ξμενεν; Οὐδαμῶς, διά την του θεου φιλανθρωπίαν άλλ' ώσπερ έπε του σεληνιαζομένου, των μαθητών ούχ Ισχυσάντων τὸν δαίμονα εκδαλείν, ο Χριστός φησι, Φέρετε μοι αὐτίτ ώδε ούτω και ένταύθα, του ιερέως μη δυνηθέντος παντός δαίμονος χαλεπώτερον νόσημα, την άμαρτίαν έχδαλείν, αὐτὸς λοιπὸν ὁ Θεὸς τὸν χάμνοντα μεταχειρίζεται. Καὶ τί ποιεί; Λέπραν ἐπαφίησιν αὐτοῦ τῷ μετώπω. Έγένετο γάρ, φησίν, έν τῷ ἀπειλῆσαι αὐτὸν τῷ ἰερεῖ, λέπρα ἀνέτειλεν ἐπὶ τοῦ μετώπου αὐτοῦ, καὶ ἐξήει λοιπόν, καθάπερ οἱ τὴν ἐπὶ θάνατον άπαγόμενοι, σπαρτίον έπὶ τοῦ στόματος έχοντες, τῆς καταδικαζούσης σύμδολον ψήφου, ούτω καλ αύτός τῆς ἀτιμίας τὸ σύμβολον ἐπὶ τοῦ μετώπου φέρων, ού δημίων αύτον έλκόντων, άλλά αὐτῆς τῆς λέπρας άντι δημίων έπι κεφαλήν ο ώθούσης. Εισήλθεν ίερωσύνην λαδείν, ὁ δὲ καὶ τὴν βασιλείαν ἀπώλεσεν. είσηλθε γενέσθαι σεμνότερος, καλ γέγονεν έναγέστερος. Καὶ γὰρ ιδιώτου παντός λοιπόν ἀτιμότερος ἡν ἀκάθαρτος ων. Τοσοῦτόν ἐστι κακὸν τὸ μἡ μένειν ἔνδον έπὶ τῶν δοθέντων ἡμῖν παρὰ τοῦ Θεοῦ μέτρων, ἄν τε έπὶ τιμῆς, ἄν τε ἐπὶ γνώσεως τοῦτο ἦ ε. Ούχ ὁρặς ταύτην την θάλατταν, πως έστι ταϊς βίαις άφόρητος, πόσοις χορυφούται τοί; χύμασιν; 'Αλλ' όμως πρός ΰψος διανισταμένη μέγα, καλ μετά πολλοῦ προῖοῦσα τοῦ θυμοῦ, ἐπειδὰν Ελθη πρὸ; τὸ τεθὲν ὅριον αὐτἤ παρά του Θεού, τὰ χύματα είς άφρλν διαλύσασα, πρός έαυτην επάνεισι. Καίτοι γε τι ψάμμου γένοιτ αν άσθενέστερον; 'Αλλ' ούχ έχεινό έστι το χωλύον, άλλ' ό τοῦ θέντος φόδος. Εί δὲ οὐ σωφρονίζει σε τοῦτο τὸ παράδειγμα, τὰ κατὰ τὸν 'Οζίαν σε παιδευέτω, τὰ νῦν ήμζη είρημένα.

'Αλλ' ἐπειδή την όργην είδομεν τοῦ Θεοῦ καὶ την άξίαν άνταπόδοσιν, φέρε και την φιλανθρωπίαν αύτου καί την πολλην επιείκειαν επιδείξωμεν. Ού γάρ μόνους d τούς περί της όργης δεί χινείν λόγους, άλλά καλ τούς περλ της χρηστότητος, ίνα μήτε είς άπόγνωσιν εμεάλωμεν τούς άχούοντας, μήτε είς ρίθυμίαν. Οϋτω καλ Παυλος ποιεί, καλ τούτοις άμφοτέροις κιρνά την παραίνεσιν, ούτωσι λέγων 'Ιδέ υὖν την χρηστότητα και αποτομίαν Θεού, ΐνα και τῷ φόδῳ καὶ ταῖς χρησταῖς ἐλπίσιν ἀναστήση τὸν πεπτωκότα. Είδες ἀποτομίαν Θεού; 'Ιδὲ καὶ χρηστότητα. [156] Πώς ούν όψομεθα την χρηστότητα; "Αν μάθωμεν τίνος

\* Aliquot mss. τοις πτώμασι.

4 Unus μόνον. Paulo post unus είς ἀπόγνωσιν ἐχδάλωμεν.

άξιος ήν ό Όζίας. Τίνων ούν άξιος ήν; "Αμ προθύρων ἐπιδάς των ἰερών μετά τοσαύτης άνα τίας, μυρίων σχηπτών, και τῆς ἐσχάτης κολ καὶ τιμωρίας. Εὶ γάρ οἱ πρῶτοι ταῦτα τολμής ταύτην έδοσαν την δίκην, οι περί Δαθάν καί Κο 'Αδειρών, πολλῷ μᾶλλον τοῦτον οῦτω κολάζεσθα τον μηδέ ταις έχείνων σωφρονισθέντα συμφ 'Αλλ' ούχ ἐποίησε τοῦτο ὁ Θεὸς, ἀλλὰ πρότερον λόγους προσήγαγε \* πολλής ἐπιεικείας γέμοντ του Ιερέως. Και άπερ ο Χριστός παρήνεσεν άνθρ ποιείν, όταν είς άλληλους άμαρτάνωσι 1, τουτο πρός του άνθρωπου εποίησεν. "Οταν γάρ, ς άμάρτη είς σε ό άδελφός σου, υπαγε, ελεγξο τόν μεταξύ σοῦ και αὐτοῦ μόνου. Οὕτω κ βασιλέα τούτον ήλεγξεν ὁ Θεός. Καὶ ὁ μὲν 🗶 φησιν Εάν μη άκούση σου, έστω σοι ώς ό έδ και ο τελώνης. ο δε θεός φιλανθρωπία τούς οί ύπερδαίνων νόμους, ούδε ούτως αύτο» εξέχοψεν παρακούσαντα καὶ ἀγανακτήσαντα οὐκ ἀπέρ άλλά πάλιν προσίεται, καὶ παιδεύει τρόπφ διός Εγοντι μάλλον ή τιμωρίαν. Ο ύδε γάρ σχηπτόν δ άνωθεν, ούδε κατέφλεξε την άναίσχυντον κες άλλα τη λέπρα μόνον επαίδευσε. Καλ τα μέν τὸν 'Οζίαν τοιαύτα έγω δὲ εν ετι μόνον πρ καταπαύσω τον λόγον. Τί δὲ τοῦτό ἐστιν; "Ο καλ έξ άρχης έζητήσαμεν τίνος ενεκεν έν το πράγμασι, καὶ ἐν ταῖς προφητείαις, ἀπάντων των τῆς ζωῆς τῶν βασιλέων τοὺς χρόνους ἐπε νεσθαι, ούτος τούτο άφελς, του χρόνου της τε μέμνηται τοῦ 'Οζίου, οὐτωσὶ λέγων · Kal ἐγένε ένιαυτοῦ, οὖ ἀπέθανεν `Οζίας ὁ βασιλεύς. γε ενην τον του βασιλεύοντος χρόνον είπειν, έθος άπασι τοίς προφήταις ήν άλλ' ούκ εποίησε Τίνος ούν ένεχεν ούχ έποίησε; Νόμος ήν παλα λεπρόν τῆς πόλεως ἐξελαύνεσθαι, ὥστε καὶ τ τη πόλει βελτίους γενέσθαι, και αύτον μή προ: τοίς βουλομένοις ύπρίζειν σχωμμάτων καλ χλε άφορμήν, άλλ' έξω τῆς πόλεως μένοντα, πέτασμα τῆς συμφορᾶ; ἔχειν τὴν ἐρημίαν. και τον βασιλέα τουτον υπομένειν έχρην με λέπραν . άλλ' ούχ ύπέμεινε, των έν τη πόλει άρχην αύτον αίδεσθέντων, άλλ' ξμενεν έν τι αύτοῦ χρυφίως. Τοῦτο παρώξυνε τὸν Θεὸν, το προφητείαν έχώλυσε · καὶ ὅπερ ἐπὶ τοῦ Ἡλὶ ' Ρῆμα τίμιο**ν ήν, κ**αλ ούκ ήν δρασις δι**αστέλ** Σύ δέ μοι καλ ένταῦθα σκόπει τοῦ Θεοῦ τὴν θρωπίαν. Ού γάρ ἀνέτρεψε την πόλιν, οὐδὲ ἀ τούς ένοιχούντας ' άλλ' όπερ φίλοι ποιούσι πι όμοτίμους των φίλων, έπειδλν Εγωσί τι δίχαις λείν, έν παρασιωπήσει μένοντες τουτο καλ πρός το έθνος έπδίησε μείζονος ον άξιον χολάι τιμωρίας. [137] Έγω μεν γάρ εξέδαλον αύτο τού ίερου, ύμεζς δε ούδε της πόλεως έγω δήσ διά της λέπρας, ίδιώτην παρέδωκα, ύμεζς ουτω περιεγένεσθε, άλλα τον υπ' έμου καταδικ ούχ ήνέχεσθε τῆς πόλεως ἐκθαλεῖν. Καίτοι τούτο βασιλεύς πράως ήνεγχεν, άλλ' ού**χ ἄν** θρων την πόλιν ανέτρεψε, τον είς την ο: μετοιχισθήναι χελευσθέντα, ενδιατρίθοντα τ όρων; άλλ' ούγ ό θεός τούτο έποίησε. θεός καλ ούκ άνθρωπος. Έπειδή δε έτελεύτησε, τούτου και την πρός έκείνους όργην συγκατέ της προφητείας τὰς θύρας ἀνέψξε, καὶ πά αύτους έπανηλθε. Σύ δέ έχ τοῦ τρόπου της χα

e Unus ἐπήγαγε

<sup>&#</sup>x27;Αντί δημίων επί κεφαλής, sic quidam mss.; Erasmus videtur legisse άντι δημίου, qui veriit, carnificis loco. Infra unus, teste Savilio, παντός λοιπόν εὐαγέστερος ήν άκά-

θαρτος ών.

c Savil.: «Sic habent cæteri codices præter codicem Croshavii mostri, qui pro his verbis substituit, άλλ' άντ' ἐπιτιμήσεως διὰ τῆς λέπρας τοῖς πᾶσιν ἐπίγνωστον αὐτὸν

Quidam mss. άμάρτωσι, et paulo post άμαρτί

silio gratias agere: ille, inquit, indignatus est, et vulnus reddidit acerbius. Neque enim perinde mala res est peccatum, atque post peccatum impudentia. Atqui non eodem modo David, sed quomodo? Postquam a Nathan incusatus esset de Bersabee, Peccavi, inquit, Domino (2. Reg. 12. 13).

3. Peccata justorum cedunt in bonum. - Vidisti cor contritum? vidisti submissam animam? vidisti ut etiam lapsus sanctorum sint egregii? Queniadmodum enim præclara corpora etiam in adversa valetudine multa nobis formæ vestigia ostendunt : sic et sanctorum animæ in ipsis etiam erratis suæ virtutis signa præ se ferunt. Et tamen ille in media regia accusabatur a propheta multis præsentibus; hic vero intus in adytis nullo teste redargutus est; verum ne sic quidem tulit increpationem. Quid igitur? insanabilis permansit? Nequaquam, propter Dei clementiam : sed quemadmodum de lunatico, cum discipuli non valerent ejicere damonium, dicit Christus: Adducite mihi eum huc (Matth. 17. 16): sic et hic, cum sacerdos non posset morbum quovis dæmonio sæviorem, nempe peccatum, ejicere, ipse Deus laborantem aggreditur. Et quid facit? Lepram immittit fronti ipsius. Factum est, inquit, cum ille minaretur sacerdoti, lepra effloruit in fronte ejus (2. Paral. 26. 19), jamque exibat, sicut ii qui ad mortem abducuntur funem ore gestantes damnationis signum, sic et ille ignominiæ signum in fronte gestans, non carnificibus ipsum trahentibus, sed lepra loco carnificis ipsum præcipitem agente. ligressus ut sacerdotium usurparet, etiam regnum perdidit : ingressus est ut sieret venerabilior, et satus est exsecrabilior. Nam cum immundus esset, quovis homine privato posthac vilior 1 erat. Adeo res est mala non manere intra fines nobis a Deo præseriplos, sive honoris sive cognitionis res sucrit. Nonne vides hoe mare, quam est ob violentiam intolerabile, quantis insurgat fluctibus? Attamen posteaquam vebementer insurrexit, multoque cum tumore progressum est, ubi venerit ad terminum ipsi a Deo præscriplum, fluctibus in spumam solutis in sese redit. Et tamen quid arena possit esse infirmius? Verum non illa est quae prohibet, sed ejus metus qui terminum posuit. Quod si hoc exemplum non te revocat ad moderationem, quæ Ozise acciderunt erudiant te, quæ mune a nobis dicta sunt.

Vindicta mansueludine temperata. — Verum quoniam iram Dei vidimus dignamque ultionem, age et humanitatem ejus multamque æquitatem commonstremus. Neque enim ea tantum dicenda sunt, quæ pertinent æl iram, verum etiam quæ ad mansuetudinem, ut meque in desperationem conjiciamus auditores, neque in socordiam. Sic énim et Paulus facit ex utraque temperans admonitionem, hunc in modum loquens: Vide igitur bonitatem ac severitatem Dei (Rom. 11.22); quo simul et terrore et bona spe excitet eum qui lapsus est. Vidisti severitatem Dei? vide et bonitatem? Quomodo igitur videbimus bonitatem? Si cogno-

verimus qua re dignus fuerit Ozias. Quibus igitur erat dignus? Ut simul atque intra sacrum vestibulum tanta cum impudentia irrupisset, mille fulminibus, extremo supplicio cruciatuque afficeretur. Si enim illi qui hæc primum sunt ausi, hanc dedere pænam, videlicet Dathan, Core et Abiron (Num. 16), multo magis hune ad eum modum puniri oportuit, qui ne illorum quidem calamitatibus fuerit castigatus. Verum hoc non fecit Deus, sed prius illi sermones admovit per sacerdotem multa plenos humanitate : quodque Christus adhortatus est, ut facerent homines quoties in se invicem peccaverint, hoc Deus fecil erga hominem. Nam ait: Cum peccaverit in te frater tuus, abi, argue eum inter te et ipsum solum (Matth. 18. 15). Sie et regem hunc redarguit Deus. Et Christus quidem dicit : Si te non audierit, sit tibi velut ethnicus et publicanus (Ibid. v. 16. 17): at Deus clementia proprias supergrediens leges, nec sic quidem illum resecuit, nec audire nolentem indignantemque dejecit, sed iterum aggreditur castigatque modo correctionem habente potius quam ultionem. Neque enim fulmen vibravit e sublimi, neque exussit impudens caput, sed tantum lepra castigavit. Atque ca quidem quæ Oziæ acciderunt, sie habent : ego vero si unum quiddam adhue addidero. dicendi finem faciam. Quid autem hoc est? Quod pridem ab initio quærebamus, cur cum in rebus externis inque prophetiis, omnes soleant designare tempora vitæ regum, hic eo prætermisso, tempus sumat quo mortuus sit Ozias, ad hunc loquens modum: Et factum est anno, quo mortuus est Ozias rex (Isai. 6. 1). Et tamen poterat regis tum regnantis tempus exprimere, quemadmodum omnibus prophetis mos erat : verum id non fecit. Quam ob causam igitur non fecit? Mos erat vetus leprosum e civitate expellere, ut et hi qui in civitate vivebant melius haberent, et ipse leprosus non esset iis qui contumeliam inferre vellent scommatum ac derisionis occasio, sed ut extra civitatem commorans, solitudinem veli loco haberet obtentam adversus injuriam calamitatis. Hoc et regem hunc perpeti oportuit post lepram; sed non perpessus est, iis qui in civitate crant illum ob principatum reverentibus, verum manebāt domi suæ clanculum. Hec ad iracundiam provocavit Deum, hoc prophetiam inhibuit : quodque tempore Ileli factum est, Verbum pretiosum erat, nec erat visio distinguens (1. Reg. 3. 1). Tu vero mihi hic quoque considera Dei humanitatem. Non enim subvertit civitatem, neque perdidit inhabitantes; sed quod amici faciunt erga æquales amicos, quoties habent aliquid quod merito expostulent, obiter silentio ferunt exspectantes: hoc et Deus erga gentem facit majore pœna supplicioque dignam. Nam ego quidem, inquit, ejeci illum e templo, vos autem ne e civitate quidem : ego illum vinctum lepra, ita privatum reddidi, vos autem ne sic quidem validiores evasistis, sed a me condemnatum non sustinuistis e civitate propellere. Tametsi quis rex factum hoc patienter tulisset, neque civitatem funditus subvertisset, cum videret eum, qui in exsi-

Laus, este savilio, habet, fragilior, pre, vilior.

lium ire jussus esset, in civitate commorari? Verum Deus lioc non fecit; Deus enim erat, non homo. Uni vero finita est hujus vita, simul et iram adversos illos deposuit, prophetiæque fores aperuit, ac rursus ad eos rediit. Tu vero ex reconciliationis modo considera Dei indulgentiam. Nam si quis expenderit justitiæ rationem 1, ne tum quidem reconciliari debuit. Quam ob causam? Quia non illorum opera ejectus est Ozias. Neque enim illi arreptum abegerant, sed mors naturæ lege superveniens eum tunc e civitate ejecit. Verum erga nos Deus non minimatum rerum usque adeo rationem habet, sed tantum hoc quærit, modum sese nobiscum reconciliandi. Proinde super his omnibus gratias agamus illi, glorificemus illius ineffabilem benignitatem : qua nos omnes dignos haberi contingat, gratia et miscricordia unigeniti Filii ejus Domini nostri Jesu Christi, quicum Patri gloria, honor et imperium, simul cum Spiritu sancto, nune et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA IN SERAPHIM. VI.

1. Vix tandem Oziæ pelagus emensi sumus: vix autem sumus emensi, non propter itineris longitudinem, sed propter vestram, qui nobiscum navigatis, di cendi cupiditatem. Ita gubernator etiam vectores nacius curiosos et magnificarum rerum avidos, quique peregrinas videre gestiunt civitates, non uno die viam conficit, licet unius diei fuerit intervallum, sed longe plus temperis terere cogitar, dunt ad singulos portus navim appellit, et singulas ingredi urbes sinit, ut eorum qui secum navigant cupiditati quidpiam largiatur. lloc a nobis quoque factum est, dum non circum insulas navigamus, nec emporia, portus, urbesque monstramus, sed virorum, qui præclare se gessere, virtutem, et corum, qui lapsi sunt, negligentiam, regis impudentiam, sacordotis in loquendo libertatem, iram Dei ac benignitatem, quarum utraque ad emendationem tendebat. Jam vero cum ad regiam civitatem pervenerimus, ne conctemur amplius, sed nos ipsos tamquam in urbem ingressu i componamus, ut sic ad cælestem metropolim ascendamus, Jerusalem, omnium nostrum matrem, quæ libera est, in qua Seraphim, in qua Cherubim, in qua multa millia archangelorum, et innumera angelorum, ubi solium est regium. Nemo igitur profunus adsit, nemo piacularis : mystice quippe nobis suscipiendæ sunt narrationes: immundus nemo, et hoc auditorum eœtu adsit indignus: imo vero profanus et piacularis adsit quivis, sed omni foris impuritate atque improbitate deposita sic ingrediatur. Illum enim, qui vestes habebat sordidas, sponsi pater e sponsi conclavi sacroque thalamo expulit, non quod sordidas vestes haberet, sed quod cas habens esset ingressus. Neque enim illi dixit, Cur vestem nuptialem non habes? sed, Cur non habens vestem nuplialem huc intrasti (Matth. 22. 12)? Stabas, inquit, mendicans in triviis, neque tuæ pau-

pertatis me puduit, ignominiam tuam non exhe sed ab illa omni vilitate liberatum in sacrum te lamum introduxi, regia cœna sum dignatus, et e mo supplicio dignum ad supremam provexi dis tem : at tu ne beneficiis quidem factus es melior in solita perversitate mansisti, et cum in nuptias in sponsum ipsum contumeliosus fuisti. Abi ergo ceps, et dehitas tanto stupori pœnas dato. Videa tur unusquisque nostrum, ne forte talem vocen diat, et omni abjecta cogitatione quæ spiritus indigna doctrina , ita sacræ mensæ particeps fix factum est, inquit, in anno, quo mortuus est Ozia vidi Dominum sedentem in solio excelso et elevato 6. 1). Quomodo viderit, minime novi. Se enim vi dixit, quomodo autem viderit, tacuit: excipio dicta sunt, quæ silentio suppressa sunt, curios inquiro : quæ revelata sunt, intelligo, quæ sun cultata, non scrutor : ideireo namque sunt occu Peplus est aureus expositio Scripturæ, stamen es rum, subtegmen aurum. Aranearum telas non at novi cogitationum mearum imbecillitatem. Noli i ferre terminos antiquos, inquit, quos posuerum 1 tui (Prov. 22. 28). Terminos movere tutum non et quo pacto, quæ Deus posuit, transferemus discere, quomodo viderit Deum ? Fins tu quoque pheta. Qui sieri potest hoc, inquies, cum uxoren beam, cum mihi curæ sit educatio liberorum? quidem potest, si velis, carissime. Nam et ipse rem habuit, et duorum pater ex-titit liberorum, tamen horum impedimento illi fuit. Neque enim impedimentum est itineris ad regnum cælorum jugium : quoniam si impedimentum esset, et im nobis paratura fuisset uxor, cum eam a prin crearet Deus, adjutricem non appellasset. V equidem dicere, quidnam sit Deum sedere : neque Deus sedet : cum hic sit corpo: um situs, Deus a sit incorporeus.

2. Seraphim dignitas maxima. — Vellem d quid sit solium Dei : neque enim utique solio comprehenditur, cum circumscribi minime 1 Numen: sed vereor, ne si docendis istis imm protraham debiti solutionem. Omnes enim video rationi de Seraphim inhiare, non solum hodie jani inde a primo die : quapropter multitudinem tentiarum tamquam hominum cœtum magno impetu occurrentem perrumpeus, ad exposition illam nostra festinat oratio. Et Scraphim stabant i cuitu ejus, inquit (Isui. 6. 2). Ecce Seraphim, quae re olim cupiebatis omnes. Contemplamini ergo, o piditatem explete: sed non cum tumultu, neque peranti cogitatione, sicut fit in Imperatorum in su : nam illic quidem istud ipsum merito ac Neque enim spectant satellites, ut spectatores c cuncta lustrent; sed, antequam recte viderint. terire illos cogunt : hic vero non ita : sed con plationem nostram sistit oratio, quousque o percurreritis, quæ percurri a vobis possunt. Et ! phim stabant in circuitu ejus. Ante naturæ dignit nos docuit istam ex loci vicinia dignitatem. Non

Leght Frasmus: Nam si Deus expendisset justitie rationam, que lectio quadrare non videtur, nec in quopiam Codicum nostrorum comparet.

σχόπει του Θεού την φιλανθρωπίαν. Εί γάρ τις έξειάζοιτο = τὸν τοῦ δικαίου λόγον, οὐδὲ τότε καταλλαγῆναι έχρην. Τίνος Ένεκεν; "Ότι ούκ αὐτῶν κατόρθωμα γέγονε τό τον 'Οζίαν ἐχδαλεῖν. Οὐ γάρ αὐτοὶ λαδόντες ἀπήλασαν, άλλ' ή τελευτή νόμφ φύσεως ἐπελθοῦσα τῆς πόλεως αὐτὸν ἐξέδαλε τότε. 'Αλλ' οὐχ ἀχριδολογείται μέχρι τούτων πρός ήμας ό Θεός, άλλ' εν μόνον ζητεϊ, σχήμα τῆς πρὸς ήμας καταλλαγῆς. Υπέρ δὲ τούτων ἀπάντων εύχαριστήσωμεν αὐτῷ, δοξάσωμεν την άφατον αὐτοῦ φιλανθρωπίαν. Τζ γένοιτο πάντας ήμας άξίους φανήναι, χάριτι και οίκτιρμοίς του μονογενούς αὐτού Υίου, Κυρίου δὲ ἡμῶν Ἰησού Χριστού, μεθ' ου τῷ Πατρὶ δόξα, χράτος, τιμή, ἄμα τῷ ἀγίφ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αίώνων. 'Αμήν.

#### ΕΙΣ ΤΑ ΣΕΡΑΦΕΙΜ. 4.

α. Μόλις ποτέ το κατά τον "Οζίαν διεπλεύσαμεν πέλαγος · μόλις δε διεπλεύσαμεν, ού διά τὸ τῆς όδοῦ μήχος, άλλά διά το φιλομαθές ύμων των συμπλεόντων ήμίν. Ούτω και κυδερνήτης επιδάτας έχων φιλοτίμους, και πόλεις ξένας επιθυμούντας ίδειν, ούκ εν ήμέρα μιά διανύει την όδον, και μιάς ήμέρας το διάστημα είη, άλλά πλείονα διατρίδειν άναγκάζεται γρόνον, καθ' Εκαστον λιμένα το σκάφος ορμίζων », χαθ' ἐχάστην πόλιν ἐπιδαίνειν ἐπιτρέπων, ώστε γαρίσασθαί τι τή των συμπλεόντων έπιθυμία. Τούτο καλ ήμεζς έποιήσαμεν, ού νήσους πλέοντες, ούδὲ ἐπίνεια χαι λιμένας και πόλεις επιδεικνύντες, άλλ' άνδρων χατωρθωχότων άρετην, και διημαρτηχότων ραθυμίαν, βασιλέως άναισχυντίαν, και παρρησίαν ιερέως, όργην θεού και φιλανθρωπίαν, άμφότερα πρός διόρθωσιν γεγενημένα. 'Αλλ' έπειδή λοιπόν είς την βασιλικήν έπηντήσαμεν πόλιν, μηκέτι μέλλωμεν, άλλά καταστείλαντες έαυτούς, ώς είς πόλιν είσιέναι μέλλοντες, ούτως άναδώμεν είς την άνω μητρόπολιν, την Ίερουσελήμ, την μητέρα πάντων ήμῶν, την ἐλευθέραν, ίνθα [138] τὰ Σεραφείμ, Ενθα τὰ Χερουδείμ, Ενθα γιλιάδες άρχαγγέλων, ένθα μυριάδες άγγέλων, ένθα ό θρόνος ὁ βασιλικός. Μηδείς τοίνυν παρέστω ε βέδηλος, πίος εναλής. προειχών λφό πεγγοίτεν χαταιογίταν φηγημάτων . μηδείς αχάθαρτος χαί της αχροάσεως ταύτης ανάξιος. μαλλον δε και βέδηλος και εναγής παρίστω πας, άλλα την άκαθαρσίαν και την πονηρίαν έποθέμενος έξω πάσαν, ούτως είσίτω Και γάρ έχεινον τὸν τὰ ρυπαρὰ ἰμάτια ἔχεντα διὰ τοῦτο ἐξήλασε τοῦ νιμφώνος χαί τῆς ίερᾶς παστάδος ο τοῦ νυμφίου πατήρ, ούν έπειδή είχεν ιμάτια ρυπαρά, άλλ' έπειδή έχων εδτά, ούτως είσηει. Οὐδὲ γάρ εἶπε πρός αὐτὸν, Διά τί da ξχεις ξνδυμα γάμου; άλλά, Διά τί ούα έχων Ιτθυμα γάμου ούτως είσηλθες; Έπι τῶν τριόδων, φησίν, είστηχεις προσαιτών d, καλ ούκ έπησχύνθην ου την πενίαν, ούχ εδδελυξάμην σου την άτιμίαν, άλλά πάσης έχείνης άπαλλάξας σε τῆς εὐτελείας, είσηγαγον είς τον νυμφώνα τον ίερον, και δείπνων ήξίωσα βασιλικών, καὶ πρὸς τὴν ἄνω τιμὴν ἥγαγον τόν έσγάτης δύτα χολάσεως άξιου · σύ δὲ ούδὲ ταῖς εύεργεσίαις εγένου βελτίων, άλλ' επί της συνήθους εμεινας χαχίας, ύδρίσας μέν είς τούς γάμους, ύδρίσας δε είς τον νυμφίον. "Απιθι τοίνυν λοιπόν, και δίδου την οφειλομένην της τοιαύτης άναισθησίας τιμωρίαν. Σχοπείτω τοίνυν και ήμων ξχαστος, μήπως ταύτην • άκούση την φωνήν, και πάντα λογισμόν άποδαλών τῆς πνευματικῆς διδασκαλίας ἀνάξιον, οὕτω τῆς ἱερᾶς μετεχέτω τραπέζης. Καὶ ἐγένετο, φησὶ, τοῦ ἐγιαυτοῦ, οδ ἀπέθανεν Ὁζίας ὁ βασιλεύς, είδον τὸν Κύριον καθήμενον ἐπὶ θρόνου ὑψηλοῦ και έπηρμένου. Πώς είδεν, ούκ οίδα οτι μέν γάρ είδεν, είπεν, τὸ δὲ πῶς είδεν, ἐσιώπησε· δέχομαι τὰ είρημένα, ού πολυπραγμονώ τὰ σεσιγημένα · κατανοώ τά άποχαλυφθέντα, ού περιεργάζομαι τά συγχεχαλυμμένα · διά τοῦτο γάρ συγκεκάλυπται. Πέπλος χρυσούς έστι των Γραφών ή διήγησις, ό στήμων χρυσός, ή χρόχη χρυσός 1. Ού παρυφαίνω τῶν ἀραχνῶν τὰ ὑφάσματα · τῶν ἐμῶν λογισμῶν τὴν ἀσθένειαν οίδα. Μή μέταιρε όρια αίώνια, φησίν, α έθεντο οί πατέρες σου. "Ορια χινείν ούχ ἀσφαλές · καὶ πῶς, ἄπερ ἡμίν ὁ Θεός έθηκε, μεταθήσομεν; Βούλει μαθείν πῶς είδε τὸν Θεόν; Γενοῦ και αὐτὸς προφήτης. Και πῶς δυνατὸν τοῦτο, φησί, γυναϊκα Εχοντα, καὶ παιδοτροφίας έπιμελούμενον; Δυνατόν μέν, έὰν ἐθέλης, ἀγαπητέ. Καὶ γάρ καὶ αύτὸς γυναϊκα είχε, καὶ παίδων δύο 6 πατήρ ήν, άλλ' οὐδεν τούτων αὐτὸν εκώλυσεν. Οὐ γόρ έστι χώλυμα τῆς πρὸς τὸν ούρανὸν ἀποδημίας 🖢 ὁ γάμος · έπεὶ εἰ χώλυμα ήν, καὶ ἐπιδουλεύειν ήμίν ξμελλεν ή γυνή, ούχ αν αύτην έξ άρχης ποιών ό Θεός, έχάλεσε βοηθόν. Έδουλόμην μέν ούν είπειν τι ποτέ έστι το καθήσθαι τον Θεόν ου γάρ δη κάθηται ό θεός τοωμάτων γάρ ο σχηματισμός το θείον δε **ἀσώματον**,

β'. [139] Έδουλόμην είπειν τί ποτέ έστι θρόνος Θεοῦ· ού γάρ δή θρόνφ ό Θεός έμπεριείληπται · άπερίγραπτον γάρ το Θείον · άλλα δέδοικα, μή τή περί τούτων **ὲν**διατρίδων διδασκαλία, παρελκύσω τὸ δφλημα. Καλ γάρ πάντας όρῶ πρὸς τὰ Σεραφείμ χεχηνότας, οὐχί τήμερον μόνον, άλλά και έχ πρώτης ήμέρας · διόπερ, παθάπερ πλήθος άνθρώπων, πολλή τή φύμη διαχόπτων ο λόγος των άπαντώντων νοημάτων ι το πλήθος, πρός έχείνην έπείγεται την έξηγησιν. Και τά Σεραφείμειστήκεισαν κύκλφ αύτοῦ, φησίν. Ἰδού τὰ Σεραφείμ, & πάλαι ἐπεθυμεῖτε πάντες ίδεῖν. Θεάσασθε τοίνου, και την επιθυμίαν εμπλήσατε, άλλά μή μετά θορύδου, μηδέ σπεύδοντι τῷ λογισμῷ, ὅπερ έπι των βασιλικών εισόδων γίνεται · έκει μέν γάρ είχότως τούτο αὐτὸ συμδαίνει. Οὐ γὰρ ἀναμένουσιν οἰ δορυφόροι τῶν ὁρώντων τὰς δψεις, άλλὰ πρίν ή πάντα αύτοις όφθηναι καλώς, άναγκάζουσι παρατρέχειν. ξηταύθα οξ ούχ ορτως, αγγ, επτύρεν ψήτεν ο γολος τήν θεωρίαν, Έως οδ πάντα ἐπέλθητε, ὅσα δυνα:ὸν ἐπελθείν. Καλ τὰ Σεραφείμ είστήκεισαν κύκλφ αὐτοῦ. Πρό τοῦ τῆς φύσεως ἀξιώματος ἐδίδαξεν ἡμᾶς τὸ ἀπὸ τῆς ἐγγύτητος τῆς κατὰ τὸν τόπον ἀξίωμα. Οὐ γὰρ είπε πρώτον τίνα ήν τὰ Σεραφείμ, άλλ' είπεν ξυθα έστηχασι. Τοῦτο γάρ έχείνου τὸ ἀξίωμα μεῖζον. Πῶς ; "Οτι ούχ οῦτω δείχνυσι τὰς δυνάμεις ἐχείνας μεγάλας ούσας, τὸ Σεραφείμ είναι, ώς τὸ ἐγγὺς ἐστάναι τοῦ

<sup>c</sup> Μηδείς οδν παρέστω. Sic mas. pars maxima.

Alli έπαιτών.

Alti εξετάζοι, alii εξετάζει. Erasmus legisse videtur el τὰρ θεὸς ἐξετάζοιτο, qua lectio quadrare non videtur. nec in quopiam codicum nostrorum comparet. Sav. et Mor. el Τώρ τις εξετάζοιτο. Notat tamen Savit. in aliis exemplaribus legi a γώρ Θεός. Sed longe præstat lectio editorum.

δ υπια, notamte Savit., τὸ σχάφος ἐνορμίζων, et paulo
ροκ ἐπιδαίνειν ἐπιτρέπει.

<sup>\*</sup> Sic quidam mss., melius quam editi, qui habent μή τις ταύτην, quæ postrema lectio non ita quadrat ad præ-cedentem vocem έκαστος, ut μήπως. lbid. alii τὴν çωνήν, άλλα πάντα, non male.

f Linus ή πρόπη χρυσή.

δ Alius καὶ παιδίων δύο.

h Unus ἐπιδημίας.

i Unus habet άπάντων των νοημάτων.

θρόνου βασιλικού. Καὶ γάρ καὶ ήμεζς τῶν δορυφόρων έχείνους επισημοτέρους είναι νομίζομεν, ούς αν Κουμεν έγγυς τοῦ ζεύγους έλαύνοντας τοῦ βασιλιχοῦ όχηματος \*. Οῦτω καὶ τῶν δυνάμεων τῶν ἀσωμάτων έχειναί είσι λαμπρότεραι, όσαι περ αν ώσιν Εγγιστα τοῦ θρόνου. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ προφήτης ἀφείς διαλεχθηναι περί του της φύσεως αύτων άξιώματος, πρότερον ήμιν διαλέγεται περί τῆς του τόπου προεδρίας. είδως ότι ούτος μείζων ο κόσμος έστλ, καλ ότι τούτο τῶν φύσεων ἐχείνων τὸ χάλλος. Καὶ γὰρ τοῦτο ἡ δόξα καί ή τιμή και ή πάσα άσφάλεια, το κύκλο τοῦ θρόνου έχείνου φαίνεσθαι. Τοῦτο χαὶ ἐπὶ τῶν ἀγγέλων Εστιν ίδείν και γάρ έχείνους βουλόμενος δείξαι μεγάλους ὁ Χριστός, ούχ εἶπεν, ὅτι ἄγγελοί εἰσι, καὶ ἐσίγησεν · ἀλλ', "Οτι οἱ ἄγγελοι αὐτῶν διὰ παντός βλέπουσιτό πρόσωπον τοῦ Πατρός μου τοῦ ἐν οὐρανοίς. "Ωσπερ γάρ έχει b μειζόν έστι της άγγελικης άξίας το βλέπειν το πρόσωπον του Πατρός ούτω της τών Σεραφείμ άξίας μείζον το έστάναι χύχλω του θρόνου, και μέσον έχειν αύτον. Άλλα τοῦτο τὸ μέγα καί σοι δυνατόν έστιν, αν έθέλης, λαδείν. Ού γάρ δή τών Σεραφείμ μόνον μέσος έστιν, άλλά και ήμων αύτων, αν εθέλωμεν. Ού γάρ είσι δύο ή τρεῖς, φησί, σινηγμένοι είς τὸ ἐμὸν ὅνομα, ἐκεῖ εἰμι ἐν μέσφ αὐτῶν καλ, Κύριος ἐγγὺς τοῖς συντετριμμένοις τῆ καρδίο, και τούς ταπεινούς τῷ πνεύματι σώσει. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Παῦλος βοὰ · Τὰ ἄνω φρονεῖτε, οδ ο Χριστός έστιν έν δεξιά του θεου ε καθήμενος. Είδες πῶς ἡμᾶς [140] ἔστησε μετά τῶν Σεραφείμ, έγγυς άγαγών του θρόνου του βασιλικού; Είτά φησιν. Έξ πτέρυγες τῷ ἐκὶ, καὶ ἔξ πτέρυγες τῷ ένι. Τι ήμιν αι έξ πτέρυγες ενδείχνυνται αυται; Τὸ ύψηλὸν καὶ μετάρσιον καὶ κοῦφον καὶ τὸ ταχὸ ἐκείνων των φύσεων. Διά τοῦτο καὶ ὁ Γαδριήλ ὑπόπτερος κάτειτιν, ούχ ότι πτερά περί την άσώματον ἐκείνην δύναμιν, άλλ' δτι έχ των α ύψτλοτάτων χατήλθε χωρίων, και τάς άνω διατριδάς άφεις άφικται. Τι δέ και ό άριθμός βούλεται των πτερύγων; Ένταῦθα οὐ δεί της παρ' ήμων έρμηνείας αύτος γάρ έαυτον δ λόγος ἐπέλυσε, την χρείαν ήμιν αὐτῶν ἐξηγησάμενος Ταίς γάρ δυσί, φησίν, έκάλυπτον τὰ πρόσωπα έαυτων εικότως, ώσπερ τινί διπλώ διαφράγματι τλς δψεις τειχίζουσαι, διά τὸ μη φέρειν την έχ της δόξης έχείνης έκπηδωσαν άστραπήν. Και ταίς δυσί τοὺς πόδας ἐκάλυπτον •, τάχα διὰ την αὐτην ξαπληξιν. Ελώθαμεν γάρ καλ ήμεζς, όταν ὑπό τινος θάμδους χατασχεθώμεν, πάντοθεν περιστέλλειν τδ σωμα. Καὶ τί λέγω τὸ σωμα, ὅπου γε καὶ αὐτὴ ἡ ψυχή τούτο παθούσα έν ταϊς ύπερβαλλούσαις έπιφανείαις, καὶ τὰς ἐνεργείας ἐαυτῆς ε συνέλχουσα, πρὸς τὸ βάθος χαταφεύγει, χαθάπερ τινί περιδολαίφ τῷ γώματι έαυτην πάντοθεν περιστέλλουσα; 'Αλλά μή τις ἔχπληξιν καὶ θάμδος ἀχούων, ἀηδῆ τινα ἀγωνίαν αύταῖς ἐγγίνεσθαι νομιζέτω· xai γάρ μετά τῆς ἐxπλήξεως ταύτης καὶ ήδονή τις ἀφόρητος κεκραμένη έστί. Ταϊς δε δυσιν επέτοντο 8. Και τοῦτο σημείον τοῦ των ύψηλων εφίεσθαι συνεχώς, και μηδέποτε κάτω βλέπειν. Και έκέκραγεν ετερος πρός τον ετερον.

"Αγιος, ἄγιος, ἄγιος. Καὶ ἡ χραυγἡ πάλιν τοῦ θαύματος ήμιν δείγμα μέγιστον · ούδε γάρ άπλως ύμνουσιν, άλλά μετά πραυγής ίσχυρας και ούδε μετά χραυγής άπλως, άλλά και διηνεκώς τουτο ποιούσι. Τά μέν γάρ λαμπρά των σωμάτων, κάν μεθ' ὑπερδολῆς ἢ λαμπρὰ, τότε ήμᾶς μόνον ἐχπλήττειν εἴωθεν, ὅταν πρώτον αύτων ταίς δψεσιν άντιλαμδανώμεθα επειδάν δὲ πλέον σύτῶν ἐνδιατρίψωμεν τἢ θεωρίτ, τἢ συνηθεία το θαυμα καταλύομεν, των οφθαλμών ήμων έμμελετησάντων λοιπόν τοῖς σώμασι. Διὰ τοῦτο καὶ είχονα βασιλικήν άρτι μέν άνατεθείσαν χαί φαιδρόν. άπὸ τῶν χρωμάτων στίλδουσαν ἰδόντες, ἐκπληττόμεθα· μετά δὲ μίαν καὶ δευτέραν ἡμέραν οὐκέτι θαυμάζομεν h. Και τι λέγω είχονα βασιλιχήν, δπου γε καὶ ἐπ' αὐτῶν τῶν ἀκτίνων τοῦ ἡλίου τοῦτο αὐτὸ πεπόνθαμεν, ὧν οὐδὲν γένοιτ' ἄν φαιδρότερον σῶμα; Ουτως επί των σωμάτων απάντων ή συνήθεια καταλύει το θαυμα · επί δε της του Θεου δόξης ούχ ουτως, άλλα παν τούναντίον. Όσον γαρ ενδιατρίβουσι ι τη θεωρία τῆς δόξης ἐκείνης αὶ δυνάμεις αὖται, τοσοῦτον μάλλον έχπλήττονται χαί έπιτείνουσι το θαυμα. διά τοῦτο καλ έξ οδ [141] γεγόνασι μέχρι νῦν όρῶσαι τὴν δόξαν ἐχείνην, μηδέποτε ἱ ἐπαύσαντο μετ' ἐχπλήξεως βοώσαι · άλλ' όπερ ήμεζς πάσχομεν εν βραχεί καιρφ κατά των δψεων ήμων άστραπης φερομένης, τουτο έχεζναι διηνεχώς υπομένουσι, καλ άπαύστως μετά τινος ήδονης το θαυμα έχουσι. Και γάρ ου μόνον κεχράγασιν, άλλά και πρός άλληλους τουτο ποιούσιν, δ της επιτεταμένης εχπλήξεως σημείον έστιν. Ούτω και ήμεις, βροντής καταρρηγνυμένης, ή της γης σειομένης, ου μόνον άναπηδώμεν και βοώμεν κ, άλλά καὶ πρὸς ἀλλήλους καταφεύγομεν ἐν ταῖς οἰκίαις. Τούτο και τά Σεραφείμ ποιεί και διά τούτο έτερος πρλς του Ετερου κέκραγεν, "Αγιος, άγιος, άγιος.

γ'. ΤΑρα επέγνωτε την φωνήν ταύτην; άρα ήμετέρα έστιν, ή των Σεραφείμ; Και ήμετέρα και των Σερασείμ, διά τον Χριστόν τον άνελόντα το μεσότοιχον του φραγμού, και είρηνοποιήσαντα τὰ ἐν οὐρανοίς και τὰ έπι της γης, διά τον ποιήσαντα τὰ άμφότερα εν. Πρότερον μέν γάρ έν τοῖς οὐρανοῖς οὕτος ἤδετο μόνον ό υμνος επειδή δε επιδήναι της γης κατηξίωσεν ο Δεσπότης, και την μελφδίαν ταύτην κατήνεγκε πρός ήμας. Διά τοῦτο καὶ ὁ μέγας οὖτος άρχιερεὺς, ἐπειδάν έπι της άγιας ταύτης έστηκη τραπέζης, την λογιχήν άναφέρων λατρείαν, την άναίμαχτον προσφέρων θυσίαν, ούχ ἀπλῶς ήμᾶς ἐπὶ τὴν εὐφημίαν ταύτην χαλεί, άλλα πρότερου τα Χέρουδείμ είπων, χαι των Σεραφελμ άναμνήσας, ούτω παρακελεύεται πάσιν άναπέμψαι την φριχωδεστάτην φωνήν, τη των συγχορευόντων Ι μνήμη την διάνοιαν ήμων άπο της γης άνασπών, καὶ μονονουχὶ βοών πρὸς ἔκαστον ἡμών, παὶ λέγων· μετὰ τῶν Σεραφεὶμ ἄδεις, μετὰ τῶν Σεραφείμ στήθι, μετ' έχείνων τάς πτέρυγας πέτασον, μετ' ἐχείνων περιίπτασο τὸν θρόνον τὸν βασιλικόν.

Καὶ τί θαυμαστόν, εί μετά τῶν Σεραφείμ ἔστηκας, δπου γε ών ούχ ετόλμησεν άψασθαι τά Σεραφείμ, ταυτά σοι μετά άδείας Εδωκεν ό Θεός; Άπεστάλη γάρ πρός με, φησίν, έν των Σεραφείμ, και είχεν ärθρακα πυρός, ör τῷ λαδίδι ἔλαδεr ἀπό τοῦ

<sup>·</sup> Όχήματο; deest in quibusdam mss.

S Unus liabet του Πατρός.

d Alii à) λ' ζνα δείξη τῷ προφήτη ὅτι ἐχ τῶν.

<sup>·</sup> Αστραπήν. Διὰ τούτο καὶ τοὺς πόδας ἐκάλυπτον, sic quid im miss.

<sup>[</sup> Παθούσα, από της ακρας επιφανείας τὰς ενεργείας αὐτης, sie quidam mss. Hare lectio certe non sperheuda.

6 Alii επέταντο Unus infra habet ετερον πρός τὸ ετερον.

h Θαυμάζομεν post σύκέτι in Savil. non habetur, et certe sine dispendio prætermitti potest.

i Alii ενεδιέτριδον, et paulo post έξεπλήττοντο και έπέ-TELVOV.

Ι ΑΙΙΙ ούδέποτε.

k Alii ἀναπηδώμεν οὐδὲ βοώμεν.

<sup>1</sup> Linus των συγχορευτών. Μοχ alii γης άνασκάσαι σπουδάζων μονονουχί.

dixtt primum, quænam Seraphim essent, sod ubi starent dixit. Hæc enim dignitas major est illa. Quo tandem pacto? Quod nimirum haud ita demonstret magnas illas esse virtutes, quod sint Seraphim, quam quod prope solium stent regium. Nam et nos illos nobiliores esse satellites arbitramur, qui juxta jugum regii currus incedunt. Ita quoque virtutum illarum incorporearum illustriores sunt illæ, quæ solio Dei sunt proximæ. Idcirco etiam propheta de naturali eorum dignitate disserere omittens, prius nobis de loci prærogativa disserit, quod hunc majorem esse sciat ornatum, et ab hoc naturæ illorum pulchritudinem dimanare. Hoc enim gloria, bonor, et securitas omnis, ut in circuitu solii illius appareant. Hoc et in angelis cernere licet : nam et illos esse magnos volens Christus ostendere, non eos angelos esse dixit, et tacuit : sed, Quia angeli eorum semper vident faciem Patris mei qui in cælis est (Matth. 18. 10). Nam ut illic angelica dignitate majus est faciem Patris videre : sic et dignitate Seraphim majus est in circuitu stare solii, atque in eorum medio ipsum esse. Sed et hoc magnum sieri potest ut adipiscaris si velis: non enim est in medio Seraphim tantum, sed et in medio nostri ipsorum, si velimus. Ubi enim sunt duo vel tres congregati, inquit, in nomine meo, ibi sum in medio corum (Matth. 18.20); et, Dominus juxta est iis, qui contrito sunt corde, et humiles spiritu salvabit (Psal. 33. 19). Propterea clamat etiam Paulus: Quæ sursum sunt sapite, ubi Christus est in dextera Dei sedens (Coloss. 3. 2). Vides ut nos cum Seraphim statuerit, et juxta regium solium deduxerit? Deinde subjicit: Sex alæ uni, et sex alæ alteri (Isai. 6. 2). Quid nobis hæ sex alæ designant? Altitudinem, sublimitatem, levitatem, celeritatem naturaruni illarum. Propterea Gabriel quoque descendit alatus, non quod alis instructa sit incorporea illa natura, sed quod ab altissimis 1 locis illis descenderit, ac supernis illis conventibus relictis advenerit. Quid autem sibi vult alarum numerus? Hoc loco nostra interpretatione nihil est opus : seipsam enim oratio satis exposuit, cum illarum nobis usum indicavit: Duabus enim, inquit, operiebant saciem suam; merito, tamquam oculos duplici quodam septo munientes, quod exsilientem ab illa gloria fulgorem minime ferrent. Et duabus pedes obtegebant, ob camdem forte consternationem. Solenins quippe nos etiam, cum stupor aliquis nos invaserit, corpus omni ex parte contegere. Quid corpus dico, cum et ipsi animæ hoc contingat in apparitionilms qua modum excedunt, et repressis actionibus suis ad inferiora confugiat, seque corpore tamquam pallio quodam obvolvat? Verumtamen nemo cum stuporem et consternationem audit, tristem aliquem illis ingenerari timorem arbitretur : siquidem huic consternationi immensa quædam voluptas est admixta. Drabus autem volabant. Et hoc indicium est eos sublimia semper appetere, nec umquam deorsum respicere. Et clamabat alter ad alterum, Sanctus, sanctus,

1 Alti sic habent: .... illa natura, sed ut notum faceret prophe:æ quod ab altissimis, etc.

sanctus (Isai. 6. 5). Et ipse clamor rursus admirationis indicium nobis est maximum : non enim quevis modo concinunt hymnum, sed com clamore valido; neque cum clamore simpliciter, sed et semper hoc factitant. Nam splendida quidem corpora, quamvis supra modum sint splendida, tum solum nes ad admirationem solent traducere, cum ea primum oculis usurpaverimus: cum vero multoties contemplandis illis immorati fuerimus, admiratio consuctudine tollitur, ubi se spectandis illis corporibus oculi deinceps exercuerint. Propterea cum regiam imaginem recens positam multoque colorum splendore fulgentem intuemur, obstupescimus: post unum autem et alterum diem non jam amplius admiramur. Et quid dico regiam imaginem, com in aspecto radiorum solis hoc ipsum nobis accidat, quibus nullum corpus splendidius inveniri potest? Sic omnium corporam admirationem tellit consuctudo : sed in Dei gloria non ita fit, at plane contrarium. Quanto enim magis illius gloriæ contemplationi virtutes immorantur istæ, tanto magis obstupescunt, et admirationem suam intendant : quam ob causam , ex que esse coperunt, ad hunc usque diem gloriam illam intuentes, com stupore clamare non cessant : sed quod in exigno temporis spatio nobis contingit, dum fulgor in oculos fertur nostros, hoc illæ perpetuo patientur, et continua admiratione cum voluptate quadam afficiuatur. Neque vero solum clamant, sed ad invicem ld agunt, quod intensæ cujusdam admirationis est signum. Ita nos quoque, dum erumpit tonitre cum fragore, vet terra movetur, non modo resilimus, et clamamus, sed ad invicem in ædibus nostris confugimus. Hoc et Seraphim agunt: ideoque alter ad alterum clamabat, Sanctus, sanctus, sanctus.

3. Numquid hanc vocem agnovistis? numquid nostra est, an vero Seraphim? Et nostra et Scraphim, beneficio Christi, qui medium parietem maccrize sustulit, et pacificavit omnia quae lu caelis sunt, et quae in terris, et ejus benesicio, qui utraque secit unum. Nam antea quidem in cælis tantum hymnus iste canebatur: postquam autem in terram venire dignatus est Dominus, hunc etiam concentum ad nos detulit. Propterea quoque magnus hic Pontifex cum juxta sacram hanc mensam constiterit, ut rationalem cultum exhibeat, et sacrificium offerat incruentum. non simpliciter nos ad hane faustam acclamationem invitat, sed ubi prius Cherubim nominavit, et Seraphim mentionem fecit, tum demum ad hanc tremendam vocem mittendam omnes adhortater, et dum eorum nos admonet, qui nobiscum choros agitant, mentem nostram a terra subducit, unumquemque nostrum his propemodum verbis excitans: Una eum Seraphim canis, una cum Seraphim sta, cum illis alas extende, cum illis regium solium circumvola.

Altare cæleste figura altaris Ecclesiæ. Cur jejunia: ante communionem. — Quid vero mirum, si cum Seraphim steteris, cum ea quæ Seraphim non audent contingere, tibi Deus libere tractanda concesserit? Missus est cuim ad me, inquit, unus de Scraphim,

habebat carbonem ignis, quem forcipe sumpseral de allari (Isai. 6. 6), illud altare figura est et image istius altaris: ignis ille, spiritualis ignis istius. At non est ausus Seraphim manu contingere, sed forcipe: tu vero manu accipis. Enimvero si eorum quæ proposita sunt dignitatem spectes, ipso contactu Seraphim multo majora sunt ista : sin autem Domini benignitatem consideres, ne ad nostram quidem descendere vilitatem eorum gratia quæ proposita sunt erubescit. Hæ igitur cogitans, mi homo, et quanta doni sit magnitudo tecum reputans, aliquando tandem exsurge, atque avulsus a terra in cælum ascende. Verum trahit nos corpus, et deorsum ferri cogit? Sed ecce adventant jejunia, quæ pennas animæ leves reddunt, et levem sarcinam carnis efficiunt, licet plumbo quovis gravius corpus acceperint. Verumtamen sermonem de jejunio tantisper differamus, hunc autem de mysteriis jam instituamus, quorum gratia et ipsa jejunia sunt statuta. Nam sicut in Olympicis certaminibus luctationum finis est corona, sic et jejunii finis est munda communio : itaque misi diebus istis fuerit a nobis hoc præstitum, ubi temere ac frustra nos ipsos afflixerimus, expertes corona ac sine præmio ex jejunii scammate discedemus. Propterea majores etiam nostri jejunii stadium extenderunt, ac pœnitenti:e certum nobis tempus assignarunt, ut ubi nos expurgaverimus, omnesque sordes absterserimus, ita demum accedamus. Ideo nunc etiam ex boc tempore clara voce denuntio, obtestor, precor, et obsecro ne cum macula, ne cum prava conscientia ad sacram hane mensam accedamus : neque enim hoc accessus, neque communio dici potest, quamvis millies sanctum illud corpus attingamus, sed condemnatio, supplicium et pænarum accessio. Nullus igitur peccator accedat: imo vero non dico, nullus peccator, quandoquidem meipsum priorem a divina mensa repellerem; sed qui perseveret peccator, nullus accedat. Idcirco jam ex hoc tempore prædico, ne cum dies regiacum epularum advenerint, cum illa adfuerit sacra vespera dicere queat aliquis, Imparatus intravi ac nudus, et hæc olim prædici oportuit. Si enim olim hæc audivissem, omnino mutatus essem, omnino postquam meipsum expurgassem, ita demum accessissem. Ne igitur ullus has prætexere possit excusationes, jam ex hoc tempore prius obtestor et cohortor, ut magnam exhibeamus pœnitentiam. Scio nos omnes reos esse supplicii, nec ullum posse gloriari mundum se habere cor; sed non hoc malum est gravissimum, quod mundum cor non habeamus, sed quod mundum non habentes cor, nec ad eum accedamus, qui mundum potest illud reddere. Potest enim si velit : vel potius multo magis quam nos puros nos esse vult, sed exspectat, ut exiguam a nobis occaaionem accipiat, ut considenter nos coronet. Quis major fuit peccator quam publicanus? Sed ut dixit tantum: Deus, propitius esto mihi peccatori ( Luc. 18. 15), plus quam Pharisæus justificatus descendit. Tametsi quantam vim habuit dictum illud? Verum non dictum ipsum purgavit, sed affectus cum quo dictum

illud protulit: imo vero ne solus quidem affectus, sed ante ipsum Dei benignitas.

4. Quod enim, quæso, tam egregium est facinus. quis labor, quis sudor peccatori, ut se peccatorem esse persuadeat sibi, et hoc apud Deum profiteatur? Vides haud frustra dixisse me, Deum velle exiguam a nobis occasionem arripere, tum ipsum deinde ad salutem nostram cuncta conferre? Pœnitentiam igitur agamus, ploremus, lamentemur. Sæpenumero cum filiam quis amiserit, majorem vitæ suæ partem ic luctu ac mœrore traducit : nos animam perdidimus, nec tamen lugemus? excidimus a salute, nec plangimus? Quid de anima et salute loquor? Dominum adeo mitem ac benignum irritavimus, neque sub terra nos abscondimus? Non enim tantum providi ac solliciti domini, sed et patris indulgentis, et liberorum amantissimæ matris omnem benevolentiam exsuperat ea, qua nos complectitur, sollicitudine. Numquid enim obliviscetur, inquit, mulier parvuli sui. ut non misereatur feluum uteri sui? Licet autem et mulier oblita fuerit, ego tamen non obliviscar tui, dicit Dominus (Isai. 49. 15). Enimovero ante demonstrationem fide digna vel sola fuerit affirmatio : quippe quæ Dei sit : nihilominus tamen, age, rebus ipsis expressam demonstrationem exhibeamus. Cum imperasset aliquando filio Rebecca, ut illam de furto benedictionis fabulam ageret; postquam omni ex parte præclare ipsum adornavit, eique fratris personam imposuit : quandoquidem ne sic quidem Hlum fiducia præditum vidit, omnem ex animo filii metum volens eximere, Super me sit, ait, tua maledictio, fili (Gen. 27. 13). Matris revera vox, et quæ amore filii esset incensa. Christus autem non hoc dixit tantum. sed etiam fecit : non promisit tantum, sed et opere exhibuit, quod et Paulus clara voce pronuntiat dicens : Christus nos redemit de maledicto legis, factus pro nobis maledictum (Gal. 3. 13). Hunc igitur num. quæso, irritabimus? an non est hoc ipsa gehenna gravius, et immortali verme, et igne qui numquam exstinguitur?

Ad sacram mensam quomodo accedendum. — Quando igitur ad sacram mensam es accessurus, illic adesse Dominum omnium arbitrare: siquidem adest revera, et quæ sit mens cujusque cognoscit, ac videt quis cum ea qua par est sanctitate, quis cum conscientia depravata accedat, cum immundis et sordidis cogitationibus, cum nefariis actionibus. Quod si quempiam talem offenderit, primum quidem ipsum judicio conscientiæ tradit: deinde vero si forte seipsum cogitationibus castiget, reddatque meliorem, rursus illum admittit; quod si maneat incorrectus, tum demum in ejus manus incidit tamquam ingratus et scelestus. Quantum vero sit istud, ex Paulo disce, qui sic ait: Horrendum incidere in manus Dei viventis (Hebr. 10. 51). Scio mordere vos hæc verba: sed quid faciam? Nisi acerba

Aliquot Mss. variant in verbis minimi momenti. In libro autem Croshavii sic legitur: Quod si maneat incorrectus, jubet pedes manusque ligari ingratum et impudemem. Horrendum, etc.

θυσιαστηρίου. Έκεινο τὸ θυσιαστήριον τοῦ θυσιαετηρίου τούτου τύπος έστὶ καὶ εἰκών εκεῖνο τὸ πῦρ, τούτου του πύρος του πνευματικου. 'Αλλ' ουκ ετόλμησεν άψασθαι τη χειρί τά Σεραφείμ, άλλά τη λαδίδι σύ δὲ τἢ χειρὶ λαμδάνεις. "Αν μὲν οὖν ε πρός τὴν άξίαν ίδης των προχειμένων, καλ τῆς τῶν Σεραφελμ φρής ταύτα μείζω πολλώ. ἄνδὲ τὴν τοῦ Δεσπότου σου φιλανθρωπίαν έννοήσης, ούδὲ πρὸς τὴν ἡμετέραν εὐτέλειαν επαισχύνεται χατελθείν των προχειμένων ή χάρις. Ταῦτ' οὖν ἐννοῶν, ἄνθρωπε, καὶ τὸ μέγεθος της δωρεάς λογιζόμενος, άνάστηθί ποτε, καλ της γης άποστάς, πρός h τον ουρανόν άνάδηθι. 'Αλλ' έλχει το σώμα καὶ βιάζεται κάτω; 'Αλλ' ίδου προσελαύνουσι νηστείαι, χουφα μέν της ψυχης έργαζόμεναι τὰ πτερά, χούφον δὲ τῆς σαρχός κατασχευάζουσαι τὸ φορτίον, κάν μολύδδου παντός βαρύτερον λάθωσε σώμα. [142] 'Αλλ' ό μεν της νηστείας άναμενέτω λόγος, ό ἀ τῶν μυστηρίων ήδη χινείσθω, δι' ἀ χαὶ αἰ νηστείαι. Καθάπερ γάρ των έν τοις 'Ολυμπιακοίς άγωσι παλαισμάτων τέλος ὁ στέφανος, οὕτω καὶ τῆς νηστείας τέλος ή καθαρά κοινωνία . ώς εάν μή τούτο κατορθώτωμεν διά των ήμερων τούτων, είκη και μάτην χαταχόψαντες έαυτούς, άστεφάνωτοι και χωρίς βραδείων άπο του σχάμματος της νηστείας άναχωρήσομεν. Διά τούτο και οι πατέρες εξέτειναν της νηστείας τό στάδιον, προθεσμίαν μετανοίας διδόντες ήμίν, ίνα καθηράμενοι και άποσμήξαντες έαυτους, ούτω προσίωμεν. Διά τοῦτο καλ αὐτὸς ἐντεῦθεν ἡδη βοῶ λαμπρά τή φωνή, και διαμαρτύρομαι και ίκετεύω και άντιδολώ, μή μετά χηλίδος, μηδέ μετά πονηρού συνειδόtos the lead tauth aborievan thaufil . or Ayb grein τούτο πρόσοδος, ούδὲ ε χοινωνία, κάν μυριάκ:ς άψώμεθα τοῦ άγίου σώματος ἐχείνου, άλλὰ καταδίκη καὶ χόλασις, χαλ τιμωρίας προσθήχη. Μηδείς τοίνυν έμαρτωλός προσίτω, μάλλον δε ού λέγω, μηδείς άμαρτωλός, έπεὶ πρότερον έμαυτὸν άπείργω τῆς θείας τραπέζης άλλα μηθείς μένων άμαρτωλός προσίτω. Διά τοῦτο ἐντεῦθεν ήδη προλέγω, ἴνα μή τῶν βασιλιχῶν χαταλαδόντων δείπνων, χαλ τῆς ἰερᾶς ἐσπέρας παραγινομένης εκείνης, έχη τις λέγειν, άπαρασκεύαστος είσηλθον και έρημος, και ότι πάλαι τεύτα προειπείν έχρην. Εί γάρ πάλαι ταῦτα ήχουσα, πάντως άν μετεδαλόμην, πάντως άν έμαυτον χαθάρας, οῦτω προσηλθον. Ιν' ούν μηδείς ταῦτα προφασίζεσθαι έχη, έντεῦθεν ήδη προδιαμαρτύρομαι καὶ παρακαλῶ πολλήν επιδείξασθαι την μετάνοιαν. Οίδα ότι πάντες έσμεν εν επιτιμίοις, και ότι ούδεις καυχήσεται άγνην έχειν την χαρδίαν · άλλ' οὐ τοῦτό ἐστι τὸ δεινόν, ὅτι άγνην χαρδίαν ούχ έχομεν, άλλ' ότι μη έχοντες χαρδίαν άγνην, ούδε τῷ δυναμένφ ποιῆσαι ταύτην άγνην προσερχόμεθα. Δύναται γάρ, ἐὰν ἐθέλη· μᾶλλον δὲ καὶ πλέον ήμῶν καθαρούς ήμᾶς εἶναι θέλει α, άλλὰ άναμένει μιχράν παρ' ήμων άφορμήν λαβείν, ίνα μετά παρρησίας ήμας στεφανώση. Τίς τοῦ τελώνου γέγονεν άμαρτωλότερος; 'Αλλ' ίνα μόνον είπη, 'Ο θεός, Ιλάσθητί μοι τῷ άμαρτωλῷ, κατῆλθεν ὑπὲρ τὸν Φαρισαΐον · δεδικαιωμένος. Καίτοι πόσην δύνωμιν είχεν ή λέξις εκείνη; 'Αλλ' ούχ ή λέξις αύτον εκάθηρεν, άλλ' ή διάθεσις, μεθ' ής καλ την λέξιν έκείνην

<sup>a</sup> Unus αν μὲν γάρ. Infra quidam ἐννοήσης, είση ὅτι πρὸς την ἡμετέραν εὐτέλειαν ἀπὸ ταύτης ἡνέσχετο τῶν προχειμένων

είπε · μάλλον δε ούδε ή διάθεσις μόνη, άλλά πρό ταύτης ή του Θεού φιλανθρωπία.

δ. Ποίον γάρ, είπέ μοι, κατόρθωμα, ποίος πόνος, ποίος ίδρως τῷ άμαρτωλῷ, πείσαι έαυτον ότι έστιν άμαρτωλός, και πρός τον Θεόν τοῦτο είπειν; 'Ορής. ώς ού μάτην Ελεγον, ότι μιχράς παρ' ήμων επιλαδέσθαι προφάσεως βούλεται, καλ το παν αύτος είσφέρει λοιπόν είς την σωτηρίαν ημών; Μετανοήσωμεν [143] τοίνυν ε, κλαύσωμεν, θρηνήσωμεν. Θυγατέρα τις πολλάχις ἀποδαλών, τον πλείω διατελεί της ζωής αὐτοῦ χρόνον εν θρήνοις και όδυρμοις - ήμεις ψυχήν άπωλέσαμεν, καὶ οὐ θρηνοῦμεν; σωτηρίας ἐξεπέσομεν, καί ού κατακοπτόμεθα ε; Καί τί λέγω ψυχῆς καί σωτηρίας ; Δεσπότην παρωξύναμεν ούτω πράον καὶ ήμερον, καὶ οὐ κατορύττομεν ἐαυτούς; Καὶ γάρ. ούχι δεσπότου χηδεμονιχοῦ μόνον, άλλά και πατρός: φιλοστόργου καὶ μητρός φιλόπαιδος πάσαν εύνοιανύπερδαίνει τη περί ήμα; κηδεμονία. Μή επιλήσεται γάρ, φησί, γυνή τοῦ παιδίου αὐτῆς, ἢ τοῦ μἡ èλεῆσαι τὰ ἔκγονα τῆς κοιλίας αὐτῆς; Εἰ δὲ καἰ. ἐπιλάθοιτο γυνὴ, ἀλλ' ἐγὼ οὐκ ἐπιλήσο**μα**ί σ**ου,** . Αέγει Κύριος. Πιστή μεν ούν και πρό αποδείξεως ή άπόρασις. Θεού γάρ έστι πλην άλλά και διά των πραγμάτων, φέρε, παράσχωμεν την απόδειξιν . Ή... Ρεδέχχα ποτέ χελεύουσα τῷ παιδί τὸ χατά την χλοπην των εύλογιών ύποχρίνασθαι δράμα, και περ:στείλασα αύτον πάντοθεν χαλώς, χαλ το προσωπείον έπιθείτα του άδελφου, έπειδή είδεν ούδε ούτω θαρρούντα, βουλομένη πάντα φόδον τοῦ παιδός ἐξελείν, Έπ' έμὲ ή κατάρα σου, τέκτον, φησί. Μητρὸς δντως τὸ ρῆμα, καὶ ἐκκαιομένης τοῦ παιδός. 'Αλλ' ὁ Χριστός τοῦτο ούχ εἶπε μόνον, άλλά καὶ ἐποίησεν: ούχ ἐπηγγείλατο μόνον, άλλά και Εργφ Εδειξε. Και βοξ Παῦλος λέγων · Χριστός ήμᾶς ἐξηγόρασεν ἐκ τῆς κατάρας τοῦ νόμου, γενόμενος ὑπὲρ ἡμῶν κατάρα. Τοῦτον οὖν παροξυνοῦμεν; εἰπέ μοι καλ πῶς οὐ γεέννης αὐτῆς τοῦτο χαλεπώτερον, καὶ τοῦ. άτελευτήτου σχώληχος, χαὶ τοῦ ἀσδέστου πυρός;

"Όταν οὖν τἢ ἱερᾳ τραπέζῃ προσιέναι μέλλῃς, νόμιζε έχει και τον βασιλέα των άπάντων παρείναι. καὶ γὰρ πάρεστιν δντως, τὴν ἐκάστου καταμανθάνων. γνώμην, καὶ όρπ τίς μὲν μετά προσηκούσης άγιωσύνης, τίς δὲ μετά πονηροῦ προσέρχεται συνειδότος... μετά λογισμών άχαθάρτων καὶ ρυπαρών, μετά πράξεων μιαρών. Κάν μέν εύροι τινά τοιούτον, τέως μέν αύτον τῷ διχαστηρίφ τοῦ συνειδότος παραδίδωσιν. είτα αν μεν λαδών έχεινος ι μαστίξη τοις λογισμοίς. καὶ βελτίω κατασκευάση, προσίεται πάλιν αὐτόν • ἄν δὲ ἀδιόρθωτος μείνη, καὶ οῦτω τότε λοιπὸν εἰς τὰς αύτου χειρας εμπίπτει, ώς άχάριστος και άγνώμων. "Οσον δε τουτό έστιν, άχουε Παύλου λέγοντος: Φοθερὸν ἐμπεσεῖν εἰς χεῖρας Θεοῦ ζῶντος. ὑἴδα ὅτι δάχνει τὰ ρήματα, άλλὰ τί πάθω; Εί μἡ πιχρά ἐπιθιώμαι τὰ φάρμαχα, τὰ τραύματα οὐχ ἀφαιρεθήσεται.

η χάρις έλθειν. Alii της γης άπαλλάγηθι, καὶ πρός.

Alii τούτο προσεδρία, ούδέ.
 Alii ἐἀν ἐθελη: καὶ θέλει δὲ μάλλον ήμῶν αὐτῶν καθαρούς τίναι ήμας, non male.

ε L'nus κατή) θε, πορά τον Φαρισαΐον.

αν πικρά επιθώμαι, ύμετς την όδύνην ου φέρετε.
f Aliquot mss. ουν Paulo post lidem διετέλεσε.
f Alii και ου κατακαμπτόμεθα. Ibidem alii και τι λέγω

δ Alii και οὐ κατακαμπτόμεθα. Ibidem alii και τι λέγω ψυχήν και σωτηρίαν;

Δ Tres mss. πραγμάτων ἀπόδειξιν ἐπαγάγωμεν.

1 Λαδών ἐκεῖνος. Savil. : « Forte λαδόν ἐκεῖνο, ut referatur ad συνειδός. » Verum illa generum ἐναλλαγή ſrequens est apud Chrysost. aliosque scriptores. Μοκ tres mss. μένα, κελεύει πρὸς τὰς αὐτοῦ παραδοθήναι χεῖρας τὸν ἀγνώμονα καὶ ἀναίσθητον, φοδερὸν δὲ τὸ ἐμπεσεῖν. Ilic addit Savilius. : « μείνη καὶ οὐτω τότε λοιπὸν εἰς τὰς αὐτοῦ χεῖρας ἐμπίπτει, ὡς ἀχαριστος καὶ ἀγνώμων, δσον δὲ τοῦτὸ ἐστιν, ἀκουε Παύρων ἐκροντος. φοδερὸν ἐιπ. In libro Canlabrigiensi sie: μέλου λέγοντος, φοδερόν έμπ. In libro Cantabrigiensi sic : μενη πελεύει πρός τάς αύτου παραδοθήναι χείρας τον άγνώμο-να και άναισχυντον. Φοβερόν δέ τό έμπ. In libro Croshavii-sic : μένη, πελεύει δεθήναι χείρας και πύδας τον άγνώμονα καὶ ἀναίσχυντον, Φοδερόν δὲ τὸ έμπ. »

Στενά μοι πάντοθεν πλήν άλλ' άναγχαΐον άνασχείν εήν γείρα λοιπόν και γάρ ίκανά τα είρημένα πρός διόρθωσιν των προσεχόντων. [144] 'Αλλ' ζνα μή μόνοις ύμεν, άλλά και ετέροις δι' ύμων γένηται χρήσιμα, φέρε αύτά πάλιν άνακεφαλαιωσώμεθα. Διελέχθημεν στερί των Σεραφείμ, εδείξαμεν όσον έστιν άξίωμα, πλησίον έστάναι του θρόνου του βασιλικού, και ότι και ἀνθρώποις τὸ ἀξίωμα τοῦτο χεχτῆσθαι δυνατόν. Είπομεν περί των πτερύγων, και τῆς ἀπροσίτου δυνάμεως του Θεού, και περι της πρός ημάς αύτου συγκαταδάσεως γενομένης προσεθήκαμεν την αίτίαν τῆς κραυγής και του διηνεκούς θαύματος, και πώς έν ἀπαταπαύστω θεωρία ἀκιτάπαυστος καὶ ἡ δοξολογία των Σεραφείμ . άνεμνήσαμεν ύμας είς ποιον έτελέσαμεν γορόν, και μετά τίνων τον κοινόν άνυμνήσαμεν Δεσπότην τους περί μετανοίας προσεθήχαμεν λόγους • καλ τέλος, δσον έστλ κακόν προσιέναι τοίς μυστηρίοις μετά πονηρού συνειδότος, άπεδείξαμεν, καλ πῶς οὐχ ἔστι διαφυγεῖν τὸν ἀδιάρθωτον μένοντα α. Ταῦτα καὶ γυνὴ παρὰ ἀνδρὸς μανθανέτω, καὶ παῖς παρὰ πατρὸς, καὶ οἰχέτης παρὰ δεσπύτου, καὶ γείτων παρὰ γείτονος, καὶ φίλος παρὰ φίλου, μάλλον δὲ καὶ πρὸς τοὺς ἐχθροὺς ταῦτα διαλεγώμεθα καὶ γὰρ καὶ τῆς ἐκείνων σωτηρίας ἡμεῖς ἐσμεν ὑπεύθυνοι. Εἰ γὰρ καὶ τὰ ὑποζύγια αὐτῶν πεπτωκότα διαναστῆσαι, καὶ πεπλανημένα διασῶσαι καὶ ἐπαναγαγεῖν κελευόμεθα, πολλῷ μάλλον τὴν ψυχὴν αὐτῶν πλανωμένην ἐπαναγαγεῖν χρὴ, καὶ πεπτωκυῖαν διανιστῷν. "Αν οὕτω τὰ καθ' ἐαυτοὺς καὶ τὰ κατὰ τοὺς πλησίον οἰχονομῶμεν, δυνησόμεθα μετὰ παρρησίας στῆναι ἔμπροσθεν τοῦ βήματος τοῦ Χριστοῦ, μεθ' οῦ τῷ Πατρὶ δόξα, τιμἡ, κράτος, σὺν τῷ ἀγίω καὶ ζωοποιῷ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

Duo mss. διαφυγείν τὸν τὰ τοιαῦτα τολμήσαντα. Utrovis modo legeris, eodem recidit oratio.

## MONITUM

Ad banc homiliam hæc notat Savilius: « Hanc orationem sane perquam elegantem et yvr, slav debemus Bibliothecæ Serenissimi Bavariæ Ducis: quo dolendum magis unicum nobis ejus obtigisse exemplar, quod tamen tale fuit, ut pauca admodum supersint emendanda, præter unam aut alteram lacunulam. » Loca vero illa, quæ vitium præferebant, utcumque supplevimus, ut in notis videbis.

# [145] ΕΙΣ ΤΗΝ ΠΡΟΦΗΤΙΚΗΝ ΡΗΣΙΝ

The λέγουσαν ( Έγω Κύριος ο Θεός έποίησα φως καί σκότος, ποιών είρηνην, καί κτίζων κακά. )

α'. 'Ολίγα μέν τά είρημένα, γλυκεία δὲ τοῦ μέλιτος ή πηγή, μέλιτος χόρον ούχ έχοντος. Τοῦτο μὲν γὰρ τὸ αίσθητον μέλι έν τη γλώττη χαταλύει την ήδονην, και είς φθοράν χωρεί. το δε της διδασκαλίας μέλι έγχεύθεται τῷ συνειδότι, διηνεχῆ τὴν εύφροσύνην παρασχόν, και πρός άτθαρσίαν ήμας χειραγωγούν. Καὶ τὸ μὲν ἀπὸ βοτανῶν συντίθεται, τὸ δὶ ἀπὸ τῶν θείων Γραφών ύφαίνεται. Τούτο σήμερον ύμας ένέπλησεν ο χαλώς είρηκώς, χαὶ τῆς ὑπαχοῆς τὸ βραδείον ήρπασε, και της άγάπης την ισχύν υπέδειξε καί της πίστεως την εύγένειαν. Φέρε δη καί ημείς την είωθυζαν πάλιν ύμιν παραθώμεν τράπεζαν μετά πολλής τής προθυμίας. και γάρ σφόδρα χαίρομεν, ότι επποδρομίας ούσης λαμπράς, τοσούτον ένταυθα πληθος ἀφίκται τῆς ἐκεῖ καταφρονήσαν διατριδής. Διὸ δή καί αύτοι μετά πολλής τής δαψιλείας τον κρατήρα ίστωμεν, χρατήρα ου μέθην ποιούντα, άλλά σωφροσύνην χατασχευάζοντα. Τοιούτος γάρ ὁ τῶν Γραφῶν οίνος, τοιαύτα της τραπέζης ταύτης τὰ δύα ού π:α!- νει σάρχα. Καὶ ταῦτα λέγομεν οὐχ ἀτιμάζοντες τῆς σαρχός την φύσιν, άλλα προτιμώντες της ψυχης την εύγένειαν ούδε την χρησιν εκδάλλοντες, άλλά την άμετρίαν χολάζοντες. Κάν γάρ φιλοσοφώμεν, ούτω δεί φιλοσοφείν, ώστε μή διδόναι τοίς των αίρετιχών στόμασι λαδήν. Καὶ γάρ τὸ σῶμα τοῦτο Ελαττον μὲν τῆς ψυχῆς, ούχ εναντίον δε τἢ ψυχἢ άλλ' ἀπλῆ μεν αύτη, διαχονείται δε ταίς επιθυμίαις ταίς εχείνου. 1) άριστοτέχνης θεός ούχ έχ μιᾶς χαὶ δύο χαὶ τριῶν ούσιων τόδε το παν συνεστήσατο, άλλα ποικίλας και διαφόρους φύσεις είσηγαγε, της οίχείας σοφίας την περιουσίαν εν τη διαφορά των γινομένων επιδεικνύμενος. Ού γάρ ούρανον εποίησε μόνον, άλλά και γην. ού γῆν μόνον, άλλά καὶ ἥλιον ούχ ἥλιον μόνον, άλλα καὶ σελήνην. οὐ σελήνην μόνον, άλλά καὶ ἀστέρας. οὐκ άστέρας μόνον, άλλά καὶ άέρα· οὐκ άέρα μόνον, άλλά καλ νεφέλας, ος Λεφέγας πολολ' φγγφ κας αξθέδα, ος κ αίθέρα μόνον, άλλά και λίμνας, και πηγάς, και ποταμούς, και δρη, και νάπας, και βουνούς, και λειμώνας,

medicamenta adhibeam, vulnera non tollentur; sin adhibeam acerba, vos dolorem non sustinetis. Angustiæ mihi sunt undique, sed operæ pretium fuerit manum deinceps cohibere; sufficient enim dicta ad eorum, qui attenti fuerint, emendationem. Verumtamen ut non solum vobis, sed et cæteris utilia vestra opera fiant, age rursus ca summatim collecta repetamus. Disseruimus de Seraphim, ostendimus quanta sit dignitas, juxta regium solium stare, et in hominum potestate situm esse, ut dignitatem illam adipiscantur. Diximus de alis, et de inaccessibili Dei virtute, deque indulgentia, qua se nobis attemperavit ; adjecimus et causam clamoris ac perpetuæ admirationis, et qui flat, ut dum Seraphim indesinenter Deum contemplantur, eum indesinenter quoque glorificent; commonesecimus vos cuinam choro accenseamur, et cum quibus communem Dominum laudemus; adjecimus et de pœnitentia sermones; ac demum, quam grave sit malum cum prava conscientia ad sacra mysteria accedere, demonstravimus, et quo pacto sieri nequent, ut qui manet incorrectus, prenam evitet. Hee et unor a virodiscat, et filius a patre, et servus a domino, et vicinus a vicino, et amicus ab amico; imo etiam inimicis ista nerremus : nam et illorum salutis nobis est ratio reddenda. Si enim illorum erigere jumenta que cecidorint, et que aberraverint conservare ac reducere jubemur ( Exod. 23. 5 ), multo magis errantem corum animam nos reducere, et collapsam oportet erigere. Si hoc pacto nostras et proximorum res dispensaverimus. ante tribunal Christi cum fiducia stare poterimus. cum quo Patri gloria, honor, imperium, una cumsancto ac vivifico Spiritu, nunc et semper, et in sæcula seculorum. Amon.

## AD HOMILIAM SEQUENTEM.

Difficile porre est statuere Antiochiæne an Constantinopoli hanc habuerit homiliam Chrysostomus. Auguratur Tillementius, Constantinopoli dictam fuisse, quia Chrysostomus hic post alium concionatus dicitur; sed tam levi conjecturæ ne ipse quidem Tillementius adstipulari audet.

Interpretatio Latina est Frontonis Ducai.

# IN PROPHETICUM DICTUM ILLUD,

ego dominus deus feci lumen et tenebras, faciens pacem, et creans mala (Isai. 45. 7):

1. Pauca sunt quidem dicta, sed dulcis fons mellis est, mellis quod fastidium minime parit. Nam hoc quidem mel sensile voluptatem in lingua finit, et in corruptionem abit : mel vero doctrinæ conscientiam afficit (a), eamque perpetua lætitia perfundit, et ad immortalitatem nos deducit. Atque illud quidem ex herbis componitur, hoc autem ex divinis Scripturis texitur: hoc vos bodierno die complevit is, qui præclare dixit, et obedientiæ præmium reportavit, ac vim caritatis et sidei nobilitatem ostendit. Age ergo nos quoque multa cum alacritate solitam mensam vobis rursum apponamus: non enim mediocriter gaudemus, quod cum adeo celebres sint ludi Circenses, illa ludicra occupatione contempta huc tanta multitudo confluxerit. Quocirca nos etiam multa cum liberalitate craterem statuimus, craterem qui ebrietatem minime

(a) In Gracco, trasserva up oversion. Ad literam est, abscondur in conscientia. Savilius suspicatur legendum esse, trasserva. Sed nihil suspectum in hac lectione animadverto. Fronto inaceus vertit, conscientium afficit, magis sensum si ectaus, quam etymologiam.

gignit, sed temperantiam parit. Tale namque Scripturarum est vinum, talia mensæ sunt istius obsonia: pinguem et obesam carnem non reddunt. Et hæc dicimus, non ut ignominia carnem afficiamus, sed quodanimæ nobilitatem pluris æstimemus: neque vero usum rejicimus, sed excessum reprimimus. Si enim philosophemur, ita philosophandum est, ut hæreticorum (a) linguis ansam non demus. Nam hoc quidemcorpus minus est anima, contrarium vero non est animæ: sed simplex est quidem illa, verum corporis cupiditatibus famulatur. Deus enim artifex præstantissimus non ex una et duabus et tribus substantiis hoc universum constituit, sed varias ac distinctas invexit naturas, ut abundantiam sapientiæ suæ in diversitate rerum ostenderet. Non enim cælum condidit solum, sed et terram : non terram solum, sed et solem : non solem modo, sed et lunam : non lunam solum, sed et stellas: non stellas solum, sed et aerem: non aerem solum, sed et nubes: non nubes solum, sed etiam

(a) Manichæos intelligit.

æthera: non æthera solum, sed etiam lacus, fontes, fluvios, montes, valles, colles, prata, hortos, semina, plantas, herbarum varia genera, formasque diversas, vires diversas, ac diversas naturas cernere poterit, si quis mundum undique lustrarit; et si totum orbem terrarum cogitatione percurrerit, cum propheta in has voces erumpet: Quam magnificata sunt opera tua, Domine! Omnia in sapientia fecisti (Psal. 103. 24). Itaque si theatrum spectare cupis, ad hoc spirituale satanico illo derelicto veni : si lyram cupis audire, illo concentu dimisso, et excitato mentis tuæ robore ad hanc veni, quæ animum tuum erigit, mentemque confirmat. Vide ut soni diversi, chordæque distinctæ, summo opifici Deo unum et suavissimum undique concentum emittant. Ceu enim quidam sonus spiritus ex differentibus sonis conflatus unum habet concentum glorificationem, qua celebrat Conditorem: et sonant quidem separatim chordæ singulæ, sonant autem et inter se conjunctæ. Atque ut intelligas, quo pacto separatim sonent, cieli chordam cogitatione pulsato, tum ingenti edito sono audies eam Deo laudem offerre. Quod cum animadvertisset propheta, dixit: Cæli enarrant gloriam Dei, opus autem manuum ejus annuntiat firmamentum (Psal. 18. 2). Ab illa chorda ad diei noctisque chordam descende, tum et hos lyra quavis et cithara suaviores emitti sonos videbis: præsertim vero cum adfuerit qui chordas istas pulsare noverit. Quonam autem pacto sonant? dicet aliquis. Cælum non os movet, neque linguam, neque palatum, neque dentes, neque labra : quomodo ergo vox oritur? quomodo autem dies loquitur? Neque enim bæc vocalia sunt instrumenta, sed cursus solis et lunæ dies est et nox, temporisque progressus. Ne igitur ex crassioribus aliquis his auditis commoveatur ac perturbetur, audi quo pacto his, quæ dicta sunt, addere majora contendit propheta. Cum enim cælos Dei gloriam enarrare dixisset, et diem diei verbum eructare, noctemque nocti scientiam indicare (Ibid. v. 3), non hic substitit, sed adjecit : Non sunt loquelæ, neque sermones, quorum non audiantur voces eorum (Ibid. v. 4). Horum autem verborum bic sensus est : Non solum vocem habent dies, et nox, et cælum 1, sed et vocem ejusmodi, quæ insignior, clarior, et acrior sit humana. Quo tandem pacto? Audi ipsa ejus verba. Non sunt loquelæ, neque sermones, quorum non audiantur voces eorum. Quid igitur hoc est? Eucomium vocis, laus soni hujus. Vox enim mea nota est illi, qui eadem mecum lingua loquitur. ei vero qui diversa, non item. Exempli causa, si Græca lingua loquar, et vocem hanc noverit aliquis, ille me audiet : Scytha vero, Thrax, Maurus, aut Indus non item : quippe quod linguæ discrimen impediat, ne illi sermo meus innotescat.

2. Loquela creaturarum Deum laudantium qualis. — Rursus ego, si loquatur Scytha vel Thrax, audire non

potero, neque alter linguam alterius : in cælo autem. in nocte ac die locum id non habet, sed ejusmodi voz illorum est, ut ab omni lingua, ab omni loquela possit audiri, eique clara sit et perspicua. Propterea cum cælos Dei gloriam enarrare dixisset, et diem diei verbum eructare, adjecit: Non sunt loquelæ, neque sermones, quorum non audiantur voces eorum. Quæ verla talem sententiam habent: Talem habent loquelam, talemque vocem habent dies, nox, et cælum, omnesque creaturæ, ut ab omnibus loquelis, hoc est, ab omnibus linguis, ab omnibus gentibus vox eorum audiatur. Non enim est loquela, inquit, hoc est, non est gens, non est vox, ubi vox ca:li non audiatur : sed ct Scytha, et Thrax, et Maurus, et Indus, et Sauromata, et loquela omnis, et lingua omnis et gens omnis hanc vocem poterit exaudire. Quo tandem pacto? Hoc jam audi, ut intelligas qua ratione culum tacendo loquatur. Cum enim videris ejus pulchritudinem, magnitudinem, situm, perpetuitatem, splendorem, et hæc omnia colligens apud te Conditorem glorisicaveris, Creatorem laudaris, tum vocem emisit cælum, et per linguam Deo gloriam laudemque detulit. Atque boc illud est quod dixit, Cæli enarrant gloriam Dei. Quo tandem modo? Dum sui splendoris pulchritudine spectatorem in admirationem traducunt Conditoris. Cum enim conspecto tanto opere dixeris: Gloria tibi, Deus, quale corpus condidisti, et in medio constituisti! cæli gloriam istam detulerunt, et tua lingua utentes per aspectum admirationem exhibuerunt. Ita silentes gloriam et honorem Deo deserunt, et hanc vocem audiunt omnes. Quando enim hac percipi auditu non possunt, sed aspectu et contemplatione, aspectus porro unus est omnibus, tametsi lingua sit differens, et barbarus, Scythæ, Thraces, Mauri, et Indi voccm istam audiunt, hoc est, miraculum cernentes, pulchritudinem obstupescentes, splendorem, magnitudinem, alia omnia, quæ ad cælum pertinent, qui recta sapiunt, gloriam et laudem offerunt Deo. Idipsum et de die atque nocte dici potest. Ut enim hoc pulchritudine, situ, magnitudine, splendore, temporis perpetuitate, usu, efficacitate, cæteris oninibus spectatorem ad admirationem traducens efficit, ut gloriam et honorem Conditori deferamus : ita nox et dies. Cum enim rectum horum temporum ordinem videris, et quo pacto penso suo absoluto dies noctem e suis propellere limitibus non contendit, nec ullam præ se fert res alienas usurpandi cupiditatem : neque propterca quod ipsa splendidior est, totum occupare tempus conatur, sed recedit : eodemque modo rursus nox sue confecto cursu diei cedit : et hoc per tot annos factum est, nec ulla confusio vel perturbatio visa est, et nec ista illam ejecit , neque illa hanc fraudavit ; tamet i splendidior una, et obscurior est altera: rursus rectum ordinem miratus non Deo gloriam et honorem offeres? Et quemadmodum sorores duæ benevole eiga se invicem affectæ, paternam hereditatem in libra et bilance partiuntur, et ne minima quidem re ulla altera alteram fraudat : sie nimirum et nox et dies toto tempore inter se diviso, dum ne minima quidem ejus

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sic ex conjectura restituit Fronto Duczeus, et quidem optime. Apud Savilium legitur, dies, et nox, et non homo: verum conjicit ille in margine legendum esse, et cælum, et recte quidem: nam sic sensus postulat.

παραδείσους, και σπέρματα, και φυτά, βοτανών είδη ποιχίλα, και διάφορα σχήματα, και διαφόρους ένεργείας, και διαφόρους φύσεις, ά πανταχοῦ τῷ κόσμφ περιιών . ίδοι τις άν. και το σώμα της οικουμένης έπιτρέχων τῷ λογισμῷ, ἐρεί μετὰ τοῦ Προφήτου. 'Ως έμεγαλύνθη τὰ έργα σου, Κύριε. Πάντα έν σορία έποίησας. "Ωστε εί βούλει θέατρον ίδεζν, χαταλιπών έχεινο το σατανιχόν, έλθε έπι τουτο το πνευματικόν [146] εί βούλει λύρας άκοῦσαι, άφελς έχείνην την μελφδίαν, και το εύτονον της διανοίας συντείνας, έλθε έπι ταύτην την διεγείρουσάν σου το φρόνημα, νευρούσαν σου την διάνοιαν. Όρα φθόγγους διαφόρους και νευράς ενηλλαγμένας, μίαν και παναρμόνιον τῷ ἀριστοτέχνη Θεῷ πανταχόθεν ο ἀναπεμπύσες [μελφδίαν. 'Ωσεί] γάρ τις [φθόγγος του πνεύματις] έχ διαφόρων φθόγγων συγκείμενος μίαν έχει μελφδίαν, την είς τον ποιήσαντα δοξολογίαν · καί ήχουσι μέν καθ' έαυτάς αί νευραί, ήχουσι δέ καί μετ' άλλήλων. Καλ [να μάθης πῶς καθ' ἐαυτὰς τιχοῦσι, κρούσον τῷ λογισμῷ τὴν νευράν τοῦ οὐρανοῦ, καὶ άποιση μεγάλα ήχούσης, και τῷ Θεῷ δόξαν άναπεμπύσης. Όπερ ούν καλ ὁ Προφήτης συνιδών, Ελεγεν. θι ούρατοι διηγούνται δόξαν Θεού, ποίησιν δέ χυρών αυτού αναγγέλλει το στερέωμα. Άπο τῆς νευράς έχείνης μετάδηθι έπὶ την νευράν τῆς ήμέρας και τῆς νυχτός, και δψει και τούτους τοὺς φθόγγους γήρας άπάσης και κιθάρας ήδίω φθεγγομένους. και μάλιπα, δταν ή τις ό τὰς νευράς ταύτας ἀναχρούαιθαι έπιστάμενος. Καλ πῶς ἡχοῦσι; φησί. Στόμα ούρανός ού χινεί, ούτε γλώτταν, ούδε ύπερώαν, ούδε άδντας, ούδε χείλη πώς ούν ή φωνή πρόεισι; πώς α ή ήμέρα φθέγγεται; Ούδε γάρ ταυτα δργανα φωητικά έστιν, άλλλ δρόμος έστιν ήλίου και σελήνης, ήμέρα και νύξ, καιρού πάροδος. Ίν' ούν μή τις τῶν πιγυτέρων ταύτα άκούων θορυδήται καλ ταράττηται, έπνουν πῶς ὁ Προφήτης ἐπαγωνίζεται τῷ εἰρημένῳ. Είπων γάρ, ότι Οι ούρανοι διηγουνται δόξαν Θεού, τιλ δτι 'Ημέρα τη ήμέρα έρεύγεται όημα, και νύξ ruzil dragge Lles γνωσικ, ούκ έστη μέχρι τούτου, έιλ έπηγαγεν · Ούχ είσι Δαλιαί, ούδε Δόγοι, ών ούχι απούστται αι φωται αὐτῶτ. Ὁ δὲ λέγει, τοιοῦτην εστι· ου μόνον φωνήν Εχουσιν ήμερα και νύξ, και ούρανός ε, άλλα και τοιαύτην φωνήν, ή της άνθρωπίνης έστιν εύση μοτέρα, και σαφεστέρα, και εύτονωτίρα. Πώς και τίνε τρόπω; "Ακουσον τῆς ρήσεως αίτης θύκ είσι Λαλιαί, οὐδε λογοι, ών οὐχι ἀκούσται al gwral αὐτῶr. Τί ποτ' οὖν τοῦτό ἐστιν; Έγωμιον τῆς φωνῆς, ἔπαινος τῆς ἡχῆς. Ἡ μὲν γὰρ έμή φωνή τῷ ἐμῷ ὁμοφώνῳ γνώριμος, ἐτερογλώσσφ δι ούχέτι. Οϊόν τι λέγω, Έλλάδι διαλεγομένφ μοι Thirty 4. By tolvuy thy purty sion tic, exclus έπούσεται μου · ό δε Σχύθης, και ό Θράξ, και ό Μαῦρς, και ο Ίνδος ουκέτι ' ή γάρ διαφορά τῆς γλώττης εία άφίησιν εύσημον αύτῷ γενέσθαι τὴν ἐμὴν διά-

A Legendum putat Savilius, ἀπανταχοῦ τοῦ κόσμου τοῦκόσμου τοῦκόσμο τοῦκοτικου τοῦκοτικο το

b Hic in lacera serie verba duo triave desiderabantur, sed es uncinisinclusa damus, ne quis putet ea ex auctoritate ms. proficiaci. Certum quippe est, si non eadem verba, eamerte auctoris sententiam fuisse, ut series ipsa docet.

Sic optime restituit Fronto Ducæus. Savil., ἡμέρα καὶ τὰ καὶ οὐκ ἄνθρωπος, verum conjicit ille in margine legadam esse καὶ οὐρανός. Illud autem οὐκ ἄνθρωπος, ideo aic impressum est, quod librarius οὐρ pro οὐκ habuerit, et aic proἄνθρωπος, quæ vox fere semper ita scribitur iu mss. thic aliquid subesse vitii suspicor.

β'. Πάλιν έγὼ τοῦ Σκύθου καὶ τοῦ Θρακός διαλεγομένου οὐ δυνήσομαι ἀχούειν, οὐδὲ ἔτερος τῆς ἐτέρου γλώττης \* ἐπὶ δὲ τοῦ οὐρανοῦ, καὶ νυκτὸς, καὶ τῆς ήμέρας ούχ έστι τουτο, άλλά τοιαύτη αύτων έστιν ή φωνή, ώς πάση γλώττη, πάση λαλιά, παντί έθνει [147] άχούεσθαι, καὶ εύδηλον είναι καὶ σαρῆ. Διὰ τοῦτο είπών, ότι ΟΙ ούρανοί διηγούνται δόξαν Θεού, καί, 'Ημέρα τῆ ἡμέρα ἐρεύγεται ῥῆμα, ἐπήγαγεν·Οὐκ είσὶ lalıal, οὐδὲ lόγοι, ὧr ούχὶ ἀκούονται al φωral αὐτῶν. "Ο δὲ λέγει, τοιοῦτόν ἐστι· τοιαύτην ἔχουσι λαλιάν, και τοιαύτην έχουσι φωνήν ή ήμέρα, και ή νύξ, καὶ ὁ οὐρανὸς, καὶ τὰ κτίσματα ἄπαντα, ὡς πάσαις ταίς λαλιαίς, τουτέστι, πάσαις ταίς γλώτταις, πάσι τοίς έθνεσιν άκούεσθαι αύτῶν τὴν φωνήν. Ού γάρ έστι λαλιά, φησί, τουτέστιν, ούχ έστιν έθνος, ούχ ξστι φωνή, ξνθα μή ἀχούεται ή φωνή τοῦ οὐρανοῦ· άλλά και ό Σκύθης, και ό Θράξ, και ό Μαῦρος, και ό Ίνδὸς, καὶ ὁ Σαυρομάτης, καὶ πᾶσα λαλιά, καὶ πᾶσα γλώττα, και παν έθνος δυνήσεται ταύτης ύπακούειν της φωνης. Πώς και τίνι τρόπω; Τοῦτο λοιπόν άχουε, ΐνα μάθης πῶς σιγῶν ὁ οὐρανὸς φθέγγεται. "Όταν γάρ ίδης αύτοῦ τὸ κάλλος, τὸ μέγεθος, την θέσιν, τὸ διαρχές, τὴν φαιδρότητα, και ταῦτα πάντα συναγαγών παρά σαυτῷ, δοξάσης τον Δημιουργόν, εύφημήσης τὸν ποιήσαντα, ὁ ούρανὸς φωνήν ἀφῆχε, διά τῆς γλώττης άναπέμψας τῷ Θεῷ δόξαν. Καλ τουτό έστι το είρημένον, ότι Οι ούρανοι διηγούνται δόξαν Θεού. Πώς και τίνι τρόπφ; Τον θεατήν τφ κάλλει τῆς οἰκείας φαιδρότητος εἰς θαῦμα παραπέμποντες τοῦ Δημιουργοῦ. "Όταν γὰρ ίδὼν τὸ τοιοῦτον έργον, είπης, Δόξα σοι, ό Θεός, ήλίχον σώμα είργάσω, και εν τῷ μεσφ τεθεικας. οι ουρανοι • την δόξαν ταύτην άνήνεγκαν, τή σή γλώττη χρησάμενοι, καλ διά τῆς δψεως τὸ θαῦμα παραπέμποντες. Οῦτω σιγώντες άναφέρουσε δόξαν τῷ Θεῷ, καὶ ταύτης τῆς φωνής πάντες ἀχούουσιν. Έπειδή γάρ οὐκ ἔστιν ἀχοή ταύτα μαθείν, άλλ' δψει και θεωρία, δψις δε πάσι μία, εί και ή γλώττα διάφορος, και Βάρδαρος, και Σχύθαι, καὶ Θράκες, καὶ Μαῦροι, καὶ Ἰνδοὶ ταύτης άχούουσι τῆς φωνῆς, τουτέστι, τὸ θαῦμα βλέποντες, τὸ κάλλος ἐκπληττόμενοι, τὴν φαιδρότητα, τὸ μέγεθος, τὰ ἄλλα ἄπαντα τὰ πρὸς τὸν οὐρανὸν, δόξαν ἀναφέρουσι τῷ Δημιουργῷ οἱ καλῶς φρονοῦντες. Τὸ αύτο και περι της ήμέρας και της νυκτός Εστιν είπείν. "Ωσπερ ούτος τῷ κάλλει, τῆ θέσει, τῷ μεγέθει, τἢ φαιδρότητι, τῷ διαρχεῖ τοῦ χρόνου, τἢ χρεία, τἢ ένεργεία, τοῖς ἄλλοις ἄπασιν εἰς θαῦμα παραπέμπων τὸν θεατήν, ποιεί δόξαν άναφέρειν τῷ Δημιουργῷ. ούτω νὺξ καὶ ἡμέρα. "Όταν γὰρ ίδης την εὐταξίαν των χαιρών τούτων, και πώς το οίκειον άπαρτίσασα μέτρον ή ήμέρα, οὐ φιλονεικεί τὴν νύχτα ἐξῶσαι τῶν οίχείων δρων, ούδε πλεονεξίαν τινά επιδείχνυται, ούδε, επειδή φαιδροτέρα εστίν αύτης, τον άπαντα βιάζεται κατασχείν χρόνον, άλλ' άναχωρεί · καὶ ἡ νὺξ τὸ αὐτὸ πάλιν, ἀπαρτίσασα τὸν αὐτῆς δρόμον, παραχωρεί τη ημέρα, και τουτο έπι τοσούτοις έτεσι γέγονε, και ούδεμία σύγχυσις, ούδε ταραχή, και ούτε αυτη εξώθησεν εχείνην, ούτε εχείνη επλεονέχτησε ταύτην, καίτοι ή μεν φαιδροτέρα, ή δε ζοφωδεστέρα. πάλιν την εὐταξίαν θαυμάσας, οὐ δόξαν άναπέμψεις Θεφ ; Καλ χαθάπερ άδελφαλ δύο οίχείως πρός άλλήλας [148] διακείμεναι, πατρώον διανειμάμεναι κληρον έν σταθμοίς και ζυγοίς, ούδε το τυχον έτέρα την

<sup>\*</sup> Ita Savil. recte. In Morel., autem οὐ οὐρανοί, mendo, ut videtur. typographico.

έτέραν πλεονεκτεί · ούτω δή και νύξ και ήμέρα τόν χρόνον Επαντα διελόμεναι, τοσαύτην διατηρούσιν Ισότητα, οὐδὲ τὸ τυχὸν άλλήλας πλεονεκτοῦσαι, ὅσην ζστε διά τῆς πείρας αὐτῆς μαθόντες. Αχουέτωσαν οί πλεονέχται, χαλ τους άδελφους έξωθούμενοι του χλήρου · αίδείσθωσαν των καιρών την εύταξίαν, νυχτός καὶ ήμέρας την Ισηγορίαν, καὶ καταλυέτωσαν τὸ ἐαυτῶν νόσημα. Οὕτω τοίνυν Εμέρα τῆ ἡμέρα ἐρεύγεται ρημα, και νύξ νυκτι άναγγέλλει γνώσιν, ού φωνήν άφιεζσαι, άλλά διά της εύταξίας, και του ρυθμοῦ, καὶ τῆς ἰσότητος, καὶ τῶν ἀπαρεμποδίστων μέτρων, σάλπιγγος λαμπρότερον τον Δημιουργον άναχηρύττουσαι, ούχ εν μιά της οίχουμένης γωνία, άλλ' οσην ό ήλιος έφορα γην. Αύται γάρ αί φωναί πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης φέρονται, ἐπειδἡ πανταχοῦ ὁ ούρανός, και πανταχού ήμέρα, και πανταχού νύξ, και την διδασχαλίαν αύτων έχτείνουσι καὶ ἐν γῆ, καὶ ἐν θαλάττη. Διά τοῦτο ὁ Προφήτης οὐκ εἶπεν ἀπλῶς, ότι οἱ οὐρανοὶ φθέγγονται δόξαν Θεοῦ, ἀλλά, Διηγούνται, τουτέστι, καλ έτέρους παιδεύουσι, καλ μαθητάς Εγουσι το των άνθρώπων γένος, και διδασκαλείον μέγιστον είς το μέσον είσι προδαλλόμενοι, άντι βιδλίων, και γραμμάτων, της οίκείας φύσεως τό κάλλος και ιδιώταις, και σοφοίς, και πάσι παρέχοντες επιέναι, καθάπερ εν βιδλίφ την εγκειμένην αύτοις περί της του θεού σοφίας και δυνάμεως διδασχαλίαν. Ούτω και άνθρωποι ούχι φθεγγόμενοι, άλλά και σιγώντες δι' έτέρων δοξάζουσι τον Θεόν. διό και ο Χριστός έλεγε. Λαμψάτω το φως υμών έμπροσθεν των άνθρώπων, δπως ίδωσι τὰ καλά έργα υμών, και δοξάσωσι τὸν Πατέρα υμών, τὸν ἐν τοῖς οὐρανοῖς. "Ωσπερ οὖν τις όρων βίον λάμποντα, και σιγώντος του βιούντος, δόξαν άναφέρει τῷ Θεῷ. ούτω δή και το κάλλος όρων του ούρανου, δοξάζει τον ποιήσαντα. Διὰ τοῦτο Ελεγεν' Οι ούρανοι διηγουνται δύξαν Θεου, διά των θεατών. Ήμέρα τῆ ήμέρα έρεύγεται ρίμα, και νύξ νυκτί άναγγέλλει γνωσιν. Γνωσιν ποίαν; Την περί του ποιήσαντος. "Ωσπερ γάρ ή ήμέρα είς έργασίαν έξάγει τον άνθρωπον, ούτως ή νὺξ διαδεχομένη, ἀπὸ τῶν μυρίων ἀναπαύει μόχθων, και των φροντίδων άφίησι, και κάμνουσαν την χόρην χοιμίζουσα, και τὰ βλέφαρα καταστέλλουσα, άχμαζούση τή δυνάμει παρασκευάζει την άκτινα δέχεσθαι πάλιν. "Ωστε και ταύτης ούκ όλίγον το χρήσιμον, άλλα και σφόδρα πολύ. Εί γάρ μή διανέπαυε τον άνθρωπον άπο των μυρίων μόχθων ύποδεχομένη, ούδὲν δφελος ήν τῆς ήμέρας είς ἐργασίαν αὐτὸν εἰσαγαγούσης. τῆς γάρ φύσεως ἀπαγορευούσης τῷ διηνεχεῖ πόνω, διεφθάρη ἄν, καὶ ἀπώλετο τὸ ζῶον, καὶ οὐδὲν αὐτῷ πλέον ἐκ τῆς ἀκτῖνος ἐγένετο. Ἡ τοίνυν ποιούσα τὴν ἡμέραν χρήσιμον τῷ ἀνθρώπω, αυτη μάλιστά έστιν ή διά τῆς οίχείας διαχονίας τον απολαύοντα της χορείας αύτης προς την του Θεού γνώσιν χειραγωγούσα. "Όταν γάρ έννοήση τις, πόσον μέν το χρήσιμον της ήμέρας, πόσον δέ το της [149] νυχτός, και πώς αύτη διαδέχεται έχείνην, και ὲναλλάξ, ὥσπερ ἔν τινι χορῷ, τὸ γένος ήμῶν ἀμοιδαδὸν διαδεχόμεναι διατηροῦσι, xāv ἀπάντων **ἐ**νθρώπων νωθέστερος ή, δυνήσεται τον οίχεζον λογισμόν άναχινών είδέναι του άριστοτέχνου θεου την σοφίαν, ην διά της ημέρας και της νυκτός έπεδείξατο, έκείνην μέν είς έργασίαν, ταύτην δέ είς άνεσιν των πόνων άποκληρώσας ήμίν.

Υ΄. Άλλα ταῦτα μὲν ἐχ τῶν προοιμίων ἄπαντα εἰπεῖν εξέδημεν. επειδή δε των σήμερον ήμιν άναγνωσθέντων τινά πολλούς των ού προσέχόντων ίσως έθορύδη-

σε, και των άπείρως Γραφάς εχόντων, φέρε δή τή ρύμη πρός ταυτα χωρήσωμεν. 'Ανεγνώσι γάρ καὶ ἡ αἰμορροούσα, ἡ τἢ ἀφἢ τὰς πηγ αίμάτων στήσασα, καὶ τῆ τῆς πίστεως δυνάμ ούτον συλήσασα θησαυρόν, και γάρ ήν κλ γινόμενον : άλλά και κλοπή εύδοκιμούσα, κα λήσασα μετά τον έλεγχον έπαινουμένη. Αύτος συληθείς Ίησοῦς άνακηρύττει το γύναιον. 'Ανε καὶ τὰ στίγματα Παύλου, τὰ τραύματα, τὰ δε ρια, αί ἀπαγωγαί, τὰ ναυάγια, τὰ δεσμά, αί ἀ αί ἐπιδουλαὶ αί ποιχίλαι καὶ διηνεκείς, οί θάι χαθημερινοί, ό λιμός, τό δίψος, ή γυμνότης. σύστασις ή καθημέραν, 'Αλλά τι πάθω; 'Ανάγ γείν πολλή τή σφοδρότητι χρησάμενον, μή π Παύλος κατασχών, άπαγάγη του προκειμέν γάρ ໃστε, πολλάκις ετέρωθί με βαδίζοντα κ τραμμένον άπαντήσας έν μέσω τῷ λόγω κι χαὶ ούτως είλεν, ώς έν αύτῷ πείσαι χαταλῦ λόγον. "Ιν' ούν μή και σήμερον τοῦτο πάθωμι θάπερ χαλινόν έχεῖσε φερομένω • τῷ λόγω με λης της σφοδρότητος έμδαλόντες, ούτως αύτο σωμεν, και έπι την προφητικήν άγάγωμεν Τίς ούν έστιν ή ρησις; Έγω Κύριος, φησίν, ήσας φῶς καὶ σκότος, ὁ κοιῶν εἰρήνην, κ ζων κακά. 'Οράτε ώς ούκ είκη ούδε μάτην χωρίον τοῦτο τὸν δρόμον ἐποιησάμεθα, ἀλλά τά άλλα παρατρέχοντες, ένταῦθα ἀπαντήσαι ἐσ ζομεν. Καὶ γάρ πολύν τῷ μὴ προσέχοντι τὸν ( έμποιεί το είρημένον. Διανάστητε τοίνυν, καὶ νατε την άχοην, και πάσαν βιωτικήν φροντίδι λόντες, προσέχετε τοίς λεγομένοις. Καλ γάρ βο τούτον νύν ύμιν της ένταύθα παρουσίας τὸν άποδούναι, και των πνευματικών έμπλήσας έ των, ούτως έκπεμψαι, ώστε και τους άπολεις έργφ μαθείν ήλίχην ύπέμειναν ζημίαν . είσον εί μετά άχριδείας ύποδεξάμενοι τὰ λεγόμει πρός έχείνους διαδιδάσαι δυνηθείητε b. Έγω, ό θεός, ό ποιήσας φως και σκότος, ό πο ρήνην, και κτίζων κακά. Συνεχώς αύτο περιε ωστε έντεθήναι ύμων τή διανοία, και τότε τή έπαγαγείν. Οὐδὲ γάρ οὕτος μόνος [150] τοῦτό άλλά και έτερος προφήτης συνιρόά ε άποφθεγη έλεγεν Εί έστι κακία έτ πόλει, ήτ Κύρα έποίησε; Τί ούν έστι τὸ εἰρημένον; "Απασι : μίαν λύσιν ἐπαγαγείν. Τίς ούν ἐστιν ἡ λύσις; θοιμεν των λέξεων τούτων την δύναμιν. 'Αλλά έχετε μετά άχριδείας ου γάρ είχη ουδέ μάτη εχώς τούτο ύμιν παραγγέλλομεν, άλλ' ἐπειδή 1 βάθος τῶν νοημάτων λοιπόν χωρούμεν. Τῶν 🛪 των τά μέν έστι καλά, τά δὲ κακά, τά δὲ μές Ενια πολλοίς μέν είναι δοκεί κακά, ούκ έστι δ λέγεται μόνον καὶ ὑποπτεύεται.

'Αλλ' ΐνα σαφέστερον δ λέγω ποιήσω, φέ**ρε**: παραδειγμάτων τον λόγον γυμνάπωμεν. Έ δοχεί μέν πολλοίς είναι χακόν, ούχ έστι δέσις νήφει καί φιλοσοφεί d, καί κακών άναιρετι:

L Savil. δυνηθείημεν, et in marg. δυνηθείητε, qu. jecturam sequitur Fronto.

Savil. συνφέεται et in marg. indicat legend φέά, quam lectionem seculus est Fronto.

d Sic rescribendum fuit; legebatur νήγοι καὶ

φεί. EDIT.

Savil. habet καθάπερ χαλινόν έχεισε φερόμι margine autem notavit, legendum forte esse φε quam conjecturam secutus Fronto Ducæus, vo in textu posuit : non enim alio usus exemplari ejas auctoritate restituit. Ad unius quippe codici rici Gdem hæc homilia in emnibus elitionibus habe

parte se invicem fraudant, tantam æqualitatem observant, quantam usu et experientia didicistis. Audiant avari, et qui hèreditate spoliant fratres : rectum ordinem temporum revereantur, ac noctis et diei concordiam , et suum vitium corrigant. Sic igitur Dies diei verbum eructat, et scientiam nocti nox indicat, non vocem mittentes, sed dum recto suo ordine, ac dispositione, et a:quabilitate, ac mensura ab omni obstaculo libera, tuba clarius prædicant Creatorem, non in uno terrarum orbis angulo, sed in omnibus, quas sol aspicit, regionibus. Hæ siquidem voces per universum mundum feruntur, quandoquidem ubique cælum est, ubique dics, ubique nox, suamque doctrinam et in terra explicant et in mari. Quocirca non dixit proplieta simpliciter, Cæli loquuntur gloriam Dei, sed, Enarrant, hoc est, alios etiam instruunt, ac pro discipulis habent universum genus humanum, et in medio proposita maxima schola, librorum ac literarum loco, naturæ suæ pulchritudinem idiotis, sapientibus, et omnibus contemplandam præbent, et tamquam in libro insidentem ipsis de Dei sapientia ac virtute doctrinam. Sic etiam homines non loquentes, sed vel tacentes per alios Deum glorificant; ideoque dicebat Christus: Luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in cælis est (Matth. 5. 16). Ut igitur cum quis vitam lucentem videt, etiam illo tacente qui vivit, gloriam et laudem offert Deo: sic nimirum et is qui cæli pulchritudinem intuetur, glorificat Conditorem. Propterea dicebat : Cæli enarrant gloriam Dei, per spectatores; Dies diei eructat verbum, et nox nocti indicat scientiam (Psal. 18. 2). Scientiam; quamnam? Illam nimirum de Conditore. Ut enim dies ad operationem hominem educit, ita succedens nox ab innumeris illi requiem dat laboribus, curis eum levat, oculos fatiscentes consopit, palpebras comprimit, efficitque ut instauratis viribus radios solis rursus excipiat. Itaque non exigua hujus quoque est utilitas, imo etiam magna. Nisi enim succedens innumeris a laboribus bomini requiem aliquam daret, nihil dies illi prodesset, quæ ad operationem illum eduxit : quippe natura desiciente, laborum continuitate confectum animal istud periret, nec ullam ei lucis usura commoditatem afferret. Ea igitur est præsertim, quæ diem homini utilem reddit, quæ ministerio suo ad cognitionem Dei provehit eum, qui chorea ipsius perfruitur. Cum enim apud se perpenderit quispiam, quanta diei sit utilitas, quanta noctis, et quo pacto hæc illi succedit, et variatis vicibus, velut in choro quopiam, alternatim sibi succedentes nostrum genus conservant, quamvis omnium hominum stupidissimus fuerit, excitata sua ratione summi opificis Dei sapientiam nosse poterit, quam per diem ac noctem ostendit, dum illam nobis ad operationem, hanc ad laborum relaxationem attribuit.

3. Verum ad hæc omnia dicenda jam inde ab orationis exordio digressi sumus : quoniam autem ex his quæ hodierno die lecta sunt, nonnulla multos ex lis qui minus animum attendunt forte perturbaverunt,

eosque qui in Scripturis parum versati sunt: age magua animi propensione ac studio gradum ad ista faciamus. Lecta enim est etiam narratio de muliere, quæ sanguinis fluxum patiebatur, quæque fontem sanguinis tactu repressit, ac fidei virtute tantum thesaurum deprædata est (Matth. 9. 20 - 22): furtum enim hit illud factum, sed laude dignum, et ubi deprehensa est quæ rapuerat, commendata est : quippe Jesus ipse, qui furtum passus erat, mulierculam collandavit. Lecta sunt etiam stigmata Pauli, vulnera, carceres, abductiones ad judicia, naufragia, vincula, catenæ, insidiæ diversæ ac continuæ, quotidianæ mortes, fames, sitis, nuditas, instantia quotidiana. Sed quid faciam? Magno cum impetu me proripiens hinc aufugiam necesse est, ne rursus nos detinens Paulus a proposito argumento abducat. Nam ut scitis, sæpenumero alibi me incedentem et conversum occurrens in medio sermone detinuit, et ita cepit, ut in ipso finire sermonem suaderet. Ne igitur id hodie quoque nobis accidat, tamquam violenter injecto freno illuc tendenti orationi, sie illam trahamus et ad hoc dictum propheticum reducamus. Quodnam igitur illud est? Ego Dominus, inquit, qui feci lucem et tenebras, faciens pasem, et creans mala (Isai. 45. 7). Videtis non temere peque frustra nos ad hunc locum instituisse cursum, verum omnibus prætermissis huc pervenire studuisse? Neque enim mediocrem ei qui minus attentus fuerit, perturbationem afferunt ista. Quamobrem attendite, quæso, animum, et aures erigite, ac sæculari omni rejecta sollicitudine, quæ dicuntur advertite. Hanc enim jam vobis cupio mercedem vestri buc adventus persolvere, ac spiritualibus exsaturatos eduliis ita domum vos remittere, ut qui absuerunt, quantam jacturam secerint, reipsa discant : scient autem si cum attentione quæ dicemus exceperitis, atque ad illos transmittere potueritis. Ego Dominus Deus, qui feci lucem et tenebras, saciens pacem, et creans mala. Assidue dictum istud repeto, ut in vestris animis defigatur, ac deinde solutio adhibeatur. Neque vero solus hoc iste dicit, sed et alius concinens huic propheta dicebat : Si est malitia in civitate, quam non fecit Dominus (Amos 3. 6)? Quid ergo sibi vult quod dictum est? Unam enim omnibus oportet solutionem adhibere. Qua nam igitur est solutio? Si vim dictionum illarum didicerimus. Verum attendite diligenter : non enim temere nec frustra vos ad hoc assidue cohortamur, sed quoniam jam ad abstrusas gravesque sententias gradum facimus. Rerum alize quidem bonze sunt, aliæ malæ, aliæ mediæ, quarum nonnullæ multis malæ videntur, licet non sint, sed dicuntur tantum et existimantur.

Paupertas non mala, divitiæ non bonæ. — Sed ut quod a me dicitur dilucidius flat, age firmatum exemplis sermonem instituamus. Paupertas multis quidem malum videtur, verum non est: quin etiam si quis providus sit et sibi attentus, mala tollendi vim habet. Divitiæ rursus bonum quidem videntur esse, tamen absolute bonum minime sunt, nisi quis ut oportei iis utatur. Nam si absolute bonum essent divitiæ, bo-

nos esse oporteret qui eas possident : sin autem non omnes divites virtute sunt præditi, liquet divitias simpliciter ac per se bonas non esse, verum in medio positam materiam quamdam esse virtutis. Sic autem rem expende. Sunt in corpore qualitates, quas qui habent tales ab iis appellantur. Exempli causa: candor substantia non est, sed qualitas, et accidens quod advenit substantiæ; ergo si cui adnascatur hoc, candidum ejusmodi hominem appellamus. Est præterea ægritudo et ipsa qualitas quædam et accidens, ac si cui adveniat, talem ægrotum vocamus. Si ergo divitiæ virtus essent, eum qui divitias possidet virtute præditum esse oporteret ac dici : quod si non omnino virtute præditus est dives, non simpliciter aut virtus aut bonum sunt divitiæ, sed id flunt prout affectus fuerit cjus animus qui eis utitur. Rursus propertas si malum esset, omnes qui in paopertate degunt, oporteret esse malos : sin autem multi pauperes cælum occuparunt, non est utique malum paupertas.

4. Quid quod multi propter paupertatem blasphemant? dicet aliquis. Non propter paupertatem, sed propter insaniam suam et pusillanimitatem id agunt. Atque hoc ex beati Job exemplo patet; qui cum ad extremam pauperta!em redactus esset, et ad ipsum paupertatis barathrum devolutus, non solum non blasphemavit, sed Deum benedicere non cessavit, his verbis: Dominus dedit, Dominus abstulit; sicut Domino placuit, ita factum est : sit nomen Domini benedictum in sæcula (Job 1. 21). At enim ob divitias etiam multi rapiunt et aliena invadunt, dicet aliquis. Verum id non ob divitias sit, sed ob ipsorum stultitiam; atque hujus rei testis nobis erit hic ipse vir, qui cum tot opibus abundaret, non modo res aliorum non rapuit, sed etiam propria erogabat, et peregrinis portum parabat, sic dicens: Domus mea onvii peregrino patuit (Job 31. 52). Abraham quoque cum tot opes possideret, in prætercuntes omnia expendebat; et neque hunc neque illum fraudatorem aut avarum divitiæ reddiderunt, ut neque blasphemum paupertas aut illum aut Lazarum: sed cum neque necessaria utrique suppeterent alimenta, sic illustres fuerunt, ut alter Dei, qui arcana clare novit, testimonio commendaretur: alter autem ab angelis antecedentibus binc auferretur, et contubernalis sieret patriarchæ, iisdemque bonis quibus ille frueretur. Itaque mediæ res sunt istæ, paupertas et divitiæ, sanitas et morbus, vita et mors, gloria et honor, servitus et libertas, et quacumque sunt ejusmodi; non enim omnia sunt percurrenda, ne prolixior flat oratio, sed vobis ex his data occasione, ad ea quæ nos urgent dicenda pergendum est. Da enim, inquit, sapienti occasionem, et sapientior erit (Prov. 9. 9). Igitur res mediæ sunt hæc omnia : sic ut his in bonum et in malum homines uti possint. Quod enim hæ res sint mediæ, ut divitiæ, ostendit Abraham, qui ut opus erat ipsis est usus: ostendit et ille qui Lazari vixit ætate dives, qui in capitis sui perniciem l'acultates impendit. Neque bonum igitur absolute sunt divitiz, neque malum. Si absolute bonum essent, neque

res mediæ, dives ille qui ætate Lazari vixit. supplicio punitus non esset : si malum esse ham, qui dives fuit, non tam celebris fo quid est etiam morbus. Nam si malum esse oporteret et malum esse ægrotum. Itaque ! quoque malus esse debuisset, qui morbo i conflictabatur. Vino enim modico utere, ingt stomachum, et frequentes tuas infirmitates ( 23). Quod si non modo malus ideirco non l mercedis multæ accessionem accepit, ut pa firmitatem illam tulit, morbum utique m esse manifestum est. Alius quoque proph perpetuo laborabat : nec tamen propter l erat, sed et prophetabat, et futura prævid que morbus illi aliquod ad virtutem impe afferebat. At neque sanitas absolute bonun quis ca ut oportet, non ad improbum facia inutile otium utatur : neque enim crimine ! vacat. Quocirca Paulus etiam dicebat : Si vult operari, nec manducet (2. Thess. 3. 40 hæc media sunt et indifferentia, et pro ratic qui eis utuntur aliquando hoc, aliquando i Quid vero attinet sanitatem commemorar bum, divitias et paupertatem? Hoc enim ipe vulgo bonorum omnium caput censetur, et colophon, mors, inquam, et vita, neque absolute, sed et ipsa media sunt, et prout e animus, qui eis utuntur, alterutra flunt. causa bonum est vivere, si quis eo ut oport cum vero ad peccata vel iniquitates, non je est, sed multo melius fuerit, ut qui ejusmo riatur. Rursus illud, quod fugiendum mult innumera nobis bona conciliat, dum con causam habeat adjunctam. Argumento sunt qui propter mortem omnium sunt felicissim hoc nimirum Paulus non simpliciter vivere cupiebat, sed quoniam hoc illi operis fre «Etenim quid eligam, » inquit, « ignoro: co tem e duobus : desiderium enim habens ( esse cum Christo; valde enim multo mel manere autem in carne magis necessariu vos > (Philip. 1. 22-24). Ob hoc ipsum quoq propheta, Pretiosa in conspectu Domini me rum ejus (Psal. 115. 15): non simpliciter 1 mors ejusmodi. Et rursus alicubi, Mors p pessima (Psal. 33. 22). Vides hoc quoque esse, nec absolute bonum, nec item abslum, sed pro ratione animi et affectus eorur illud excipitur? Idcirco et sapientissimus! dum utilitatem commemorat, quie in medi est posita, et de his philosophatur, ostend hoc absolute bonum esse, et illud malum, venienti cum tempore sieri bona, licet mo videantur, (a) [et mala, licet jucunda esse vi cum non convenienti fiunt tempore, dicebat flendi et tempus ridendi : tempus vivendi, et &

<sup>(</sup>a) Quæ uncinis clauduntur desunt in Gracco derantur ad seriem, caque Fronto Ducaeus, uon jectura, supplevit.

πλούτος πάλιν δοχεί μέν πολλοίς είναι χαλόν, ούχ έστι & ἀπλῶς καλόν, εἰ μή τις εἰς δέον αὐτῷ χρώμενος είη. Εί γάρ άπλῶς χαλὸν ῆν ὁ πλοῦτος, ἐδει καὶ τοὺς Ιγοντας αύτον είναι χαλούς. εί δε ού πάντες οί πλουσούντες ενάρετοι, άλλ' οι καλώς τῷ πλούτῳ κεχρημένοι, εύδηλον ότι ούχ άπλως αύτο καθ' έαυτο ο πλούτος χαλόν, άλλ' ύλη τίς έστιν άρετης έν τῷ μέσψ πιμένη. Σκόπει δέ. Είσλν έν τῷ σώματι ποιότητες, ά; οἱ έγοντες ἀπ' αὐτῶν καλοῦνται. Οἶόν τι λέγω· τὸ λευκόν ούχ έστιν ούσία, άλλά ποιότης, καλ συμδεδηκός επιγινόμενον τή ούσία. Αν ούν τινι προσγένηται ουπ, λευχόν τον τοιούτον χαλούμεν. Έστιν άβρωστία πάλιν και αυτή ποιότης τις ούσα και συμδεδηκός. πέντινι προσγένηται, άρρωστον τον τοιούτον καλούμεν. Εί τοίνυν και ό πλούτος ξιν άρετη, έδει τον έγοντα τον πλούτον ένάρετον είναι και λέγεσθαι εί ε ου πάντως ο πλούσιος ενάρετος, ούχ άρετη, ούδε πλίν ο πλούτος άπλως, άλλά παρά την γνώμην του χρωμένου τούτο γίνεται. Πάλιν ή πενία εί κακόν ήν, ίδει τούς έν πενία ἄπαντας είναι χαχούς εί δὲ πολλλιτών εν πενία δντων των ουράνων επελάδοντο, ουκ ipa j mevia xaxóv.

V. Τί ούν, ότι πολλοί βλασφημούσι διά την πενίαν; φησίν. Ού διά την πενίαν, άλλα δια την οίχείαν άφροείνην τε καλ μικροψυχίαν τοῦτο ποιοῦσι. Καλ τούτων **ἐπόδε**ιξις ὁ μαχάριος Ἰωδ, δς ἐν ἐσχάτη πενία ὢν, χαὶ πρός αὐτὸ τῆς πενίας χατενεχθείς τὸ βάραθρον, οὐ μόνον ούχ έδλασφήμησεν, άλλ' εύλογων τον Θεόν διετίλει, λέγων· 'Ο Κύριος Εδωπεν, ο Κύριος άφείkto· ώς τῷ Κυρίφ ἔδοξεr, οῦτω καὶ ἐγένετο· εἶη **એ δroμα Κυρίου εύλογημένον εί**ς τοὺς αἰῶνας. 'λλλά και διά τον πλούτον πολλοί, φησίν, άρπάζουσι 🖦 πλεονεκτούσιν. 'Αλλ' ού διά τον πλούτον, άλλά **ἀὲ την οίχείαν ἀφρο**σύνην· χαὶ τούτου μάρτυς πάλιν **♦ είτὸς ἄνθρωπος οὕτος, δς ἐ**ν τοσούτψ πλούτψ οὐ **μόνον ούχ ήρπασε τὰ ἐτέρων, ἀλλὰ καὶ τὰ οἰκεῖα •** [1880], καλ λιμένα τοῖς ξένοις κατεσκεύαζεν, οὕτω **Ήγων· Η οίχία μου παντί ξένφ [151] έλθόντι φάμετο. Καὶ ὁ ᾿Α**δραὰμ πλοῦτον τοσοῦτον Εχων, 🖦 παριούσι πάντα έδαπάνα 🕆 καλ ούτε τούτον, ούτε έπείνον πλεονέκτην ο πλούτος έποίησεν, ώσπερ οὐδέ **Μέσψημον ούτε έχείνον, ούτε τον Λάζαρον ή πενία**: 🔐 ουτω διέλαμψαν έχατεροι, μηδέ τής άναγχαίας **ἐπροῦντες τρο**φής, ὡς τὸν μὲν παρὰ τοῦ Θεοῦ δέ**ford**αι την μαρτυρίαν, τοῦ τὰ ἀπόρρητα σαφῶς εἰδό**με: τὸν δὲ ὑπὸ τῶν ἀγγ**έλων προηγουμένων οῦτως **διεύθεν ἀπενεχθήναι, καὶ ὁμόσκηνον τῷ πατριάρχῃ Ενίσθαι, καλ τῶν ἀγ**αθῶν ἀπολαύειν, ὧν ἐκεῖνος. 🚧 τῶν μέσων ταῦτά ἐστι, πενία καὶ πλοῦτος, **ήκια και νόσος, και ζωή και θάνατος, δόξα και τιμή, misiz και έλευθερία, και όσα τοιαύτα · ού γάρ δεϊ** 🖦 ἐπιέναι, ὥστε μὴ μηχύνειν τὸν λόγον, ἀλλὰ ἐν τος παρέχοντα ύμιν άφορμάς, έπι τά κατεπείτως βαδίζειν. Δίδου γάρ, φησί, σοφφ άφορμήν, **το σοφώτερος έσται. "Αρα τῶν μέσων ταῦτά ἐστι τέντε, ώς τούτοις κα**ὶ είς καλόν, καὶ είς κακόν, οί **Μύμενοι δύνα**ιντ' άν b. "Οτι γάρ τῶν μέσων ἐστὶ τέτε, ών ο πλούτος, έδειξεν ο 'Αδραάμ, είς δέον

\*Verbum ຂໍວິເຣັດບ inter duos uncinos posuimus, ut con-Rinca positum declararemus.

D Savilius putat legendum και είς κακὸν χρῆσθαι δύναιντ'

1, et vere melius haberet: sed mes, destituti nihii mu
10 res sudemus.

αύτῷ χρησάμενος. Εδειξε δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ Λαζάρου ὁ πλούσιος, ἐπὶ ἀπωλεία τῆς ἐαυτοῦ κεφαλῆς τὰ ὅντα δαπανήσας. Ούτε οὖν καλὸν ἀπλῶς ὁ πλοῦτος, οὕτε κακόν. Εί καλον ήν άπλως, άλλ' ούχι μέσον, ούκ α, ό ἐπὶ τοῦ Λαζάρου πλούσιος τοιαῦτα ἐχολάζετο · εἰ κακόν ήν, ούκ αν 'Αδραάμ οῦτως εὐδοκίμησε πλούσιος ων. Τοιουτόν τι καλ ή νόσος έστίν. Εί γάρ κακόν ην η νόσος, έδει και τοῦτον ο κακόν είναι τὸν έχοντα. "Αρα καὶ Τιμόθεος Εμελλεν είναι κατά τοῦτο κακὸς, έσχάτη νόσφ παλαίων. Οἰτφ γάρ όλίγφ χρῶ, φησὶ, διά τὸν στόμαχόν σου, καὶ τὰς πυκνώς σου ἀσθεrelaς. Εἰ δὲ οὐ μόνον κακὸς οὐκ ἢν ἐντεῦθεν, ἀλλά καλ πολλοῦ μισθοῦ προσθήκην ἐλάμδανε, γενναίως τήν άββωστίαν ενέγκας, εύδηλον ότι ου κακόν ή νόσος. Καὶ ἔτερος δὲ προφήτης τοὺς ὀφθαλμοὺς νοτῶν διετέλει · άλλ' οὐ κατά τοῦτο κακός, άλλά καὶ προεφήτευε, καὶ τὰ μέλλοντα προεώρα, καὶ ούδὲν ἡ νόσος εἰς τὴν άρετην έγένετο χώλυμα. 'Αλλ' οὐδὲ ή ὑγίεια ἀπλῶς χαλόν, αν μή τις-είς δέον χεχρημένος αύτή είη, άλλ' είς έργασίαν πονηράν, ή είς άργίαν άνόητον · οὐδὲ γάρ τούτο άνεύθυνον. Διὸ καὶ ὁ Παῦλος Ελεγεν · Εί τις ού θέλει έργάζεσθαι, μηδέ έσθιέτω. 'Αλλά τοῦτα τῶν μέσων ἐστὶ, παρὰ τοὺς χρωμένους ποτὲ μὲν τούτο, ποτε δε εκείνο γινόμενα d. Και τί δεί λέγειν ύγίειαν, καὶ νόσον, καὶ πλοῦτον, καὶ πενίαν; Αὐτὸ γάρ τοῦτο, δ δοχεῖ τοῖς πολλοῖς εἶναι τῶν ἀγαθῶν χεφάλαιον, καὶ τῶν κακῶν ὁ κολοφὼν, ὁ θάνατος, λέγω, καὶ ή ζωή, οὐδὲ ταῦτα ἀπλῶς ἔσται, άλλά καὶ ταῦτα [152] τῶν μέσων, παρὰ τὴν γνώμην τῶν χρωμένων ἐκάτερα ταῦτα γινόμενα. Οἶόν τι λέγω• τὸ ζῆν καλὸν, gran ejt geon Xbinhenot antin tit ein. gran ge ejt άμαρτήματα καὶ παρανομίας, οὐκέτι ἄν εἴη καλὸν, άλλά βέλτιον τον τοιούτον τελευτήσαι. Πάλιν 8 πολλοίς φευχτόν είναι δοχεί, μυρίων άγαθων γένοιτ' άν αίτιον. όταν αίτίαν έχη την προσήχουσαν. Καὶ δηλούσιν οί μάρτυρες, οι πάντων είσι διά την τελευτην μαχαριώτεροι. Διά δη τοῦτο ὁ Παῦλος οὐχ ἀπλῶς ἐπεθύμει ζην έν Χριστῷ, ἀλλ' ἐπειδή τοῦτο αὐτῷ χαρπὸς ἔργου. Καί τι αιρήσομαι γάρ, φησίν, ού γνωρίζω συνέχομαι δὲ ἐχ τῶν ζύο , τὴν ἐπιθυμίαν ἔχων τοῦ draλῦσαι xal σὺr Χριστῷ εἶraι· πολλῷ γὰρ μᾶλlor πρείσσον· τὸ δὲ ἐπιμείναι τῷ σαρκὶ ἀναγκαιότερον δι' υμάς. Διὰ δη τοῦτο και ὁ Προφήτης, Τίμιος trartior Kuplou ο θάτατος των όσιων αὐτοῦ · ούχ ἀπλῶς ὁ θάνατος, ἀλλ' ὁ τοιόσδε θάνατος. Καὶ πάλιν άλλαχοῦ, Θάνατος άμαρτωλῶν πονηρός. Όρᾳς καλ τοῦτο τῶν μέσων, οὐχ ἀπλῶς καλὸν, οὐδλ άπλῶς κακὸν, άλλ' ἀπὸ τῆς γνώμης τῶν ὑποδεχομένων αύτό; Διὰ δή τοῦτο καὶ ό σοφώτατος Σολομών, τό μέσον τούτων τό χρήσιμον χαταλέγων, χαλ φιλοσοφων ύπερ αύτων, και δεικνύς ότι ούχ άπλως τουτο καλόν, κάκεινο κακόν, άλλά μετά καιρού του προσήχοντος γίνεται χαλά, χᾶν φορτιχά εξναι δοχή 🤊, δταν τον καιρον μή έχη τον προσήκοντα, Καιρός τοῦ πλαῦσαι, καὶ καιρός τοῦ γελάσαι, ἔλεγε, καιρός τοῦ ζησαι, καὶ καιρός τοῦ ἀποθανεῖν. Οὐδὶ γὰρ πανταχοῦ τὸ χαίρειν καλὸν, ἀλλ' ἔστιν ὅπου καὶ βλαδερόν •

c Legendum esset καὶ ταύτην, secundum grammaticam seriem.

d Γινόμενα. In Græen exemplari γινόμενον legebatur.
• Post δοχή addendum videtur και κακά, κάν χρηστά είναι δοχή, verisimi!eque est hoc membrum δι' όμαιοτελευτον excidisse.

ούτε πανταχού το άλγειν καλόν, άλλ' Εστιν όπου καί θανάσιμον και όλέθριον. Και τοῦτο αὐτό πάλιν δειχνύς ὁ Παῦλος Ελεγεν. Η κατά Θεόν λύπη μετάroiar είς σωτηρίαν άμεταμέλητον κατεργάζεται. ή δὲ τοῦ χόσμου λύπη θάνατον χατεργάζεται.

ε'. 'Οράς και τοῦτο τῶν μέσων ὄν; Οὐκοῦν και τὸ έναντίον αὐτοῦ τῶν μέσων, τὸ χαίρειν λέγω. Διόπερ ούχ άπλῶς χαίρειν ἐχέλευσεν, άλλὰ χαίρειν ἐν Κυρίφ. Αγγ, ο hen εων heams γολος γκανώς ψηιν φιεπκοίνυται, είγε άχροατάς έχει προσέχοντας ιτέον δε λοιπόν έπὶ τὰ μὴ μέσα, ἀλλὰ ἐπὶ τὰ καλὰ, ὁ οὐκ ῶν γένοιτο κακά, καὶ ἐπὶ τὰ κακά, ὁ οὐκ ἄν γένοιτο καλά. Ταῦτα μέν γάρ τὰ εἰρημένα ποτὲ μέν τοῦτο, ποτὲ δὲ ἐχεῖνο γίνεται οίον ό πλοῦτος ποτὲ μὲν χαχόν, ὅταν εἰς πλεονεξίαν δαπανάται, ποτέ δε χαλόν, όταν είς έλεημοσύνην άναλίσκηται · καὶ τὰ άλλα τοιαῦτα κατὰ τὸν κανόνα τούτον. "Εστι δέ τινα, & ούκ &ν ποτε γένοιτο κακά τὰ δὲ, ἐναντία τούτοις, ἀεὶ κακά, καὶ οὐκ ἄν γεια, [153] ώμότης, άπανθρωπία, γαστριμαργία, καί oga tolauta.

Ού λέγω ότι άνθρωπος κακός ούκ άν ποτε γένοιτο καλός, ούτε καλός ούκ άν ποτε γένοιτο κακός αλλ' ότι αύτά τὰ πράγματα ούχ ᾶν ποτε γένοιτο. Ταῦτα μέν γάρ είη ε έπὶ τῆς οίχείας τάξεως, τά τε χαλά, καί τὰ κακά · ὁ δὲ ἄνθρωπος, ὅταν μὲν ἐκεῖνα ἔληται, καλός, όταν δὲ ἐναντία, κακός. Οὐκοῦν τρεῖς αύται μοίραι · τά μέν γάρ χαλά ούχ αν γένοιτο χαχά, οίον σωτροσύνη, έλεημοσύνη, καί όσα τοιαύτα τά δέ κακά ούκ ἄν ποτε γένοιτο καλά, οξον άσέλγεια, άπανθρωπία, ώμντης τὰ δὲ ποτὲ μὲν τοῦτο, ποτὲ δὲ έκεινο γινόμενα b, παρά την γνώμην των χρωμένων. Ο πλούτος ποτέ μέν γάρ είς πλεονεξίαν ύπηρετείται, ποτε δε είς ελεημοσύνην . άλλά παρά την γνώμην τοῦ χρωμένου. Πενία ποτέ μέν είς βλασφημίαν, ποτέ δέ είς εύφημίαν καὶ φιλοσοφίαν ύπηρετεϊται. Έπεὶ οὖν πολλοί τῶν ἀλογωτέρων (ἐπὶ γὰρ τἡν λύσιν ἰτέον λοιπὸν) οὐ τὰ κακὰ μόνον, ἄ οὐκ ἄν ποτε γένοιτο καλὰ, άλλά καὶ τῶν μέσων ἔνια κακά καλοῦσιν, οἶον πενίαν, σίγμαλωσίαν, δουλείαν, άπερ έδειξαμεν ού των κακών, άλλά τών μέσων δυτα πολλοί δέ, δπερ έφθην είπων, ταύτα κακά καλούσιν, ούκ όντα κακά \* περί ών ε ό προφήτης φησί, των κατά την των πολλών ύπόνοιαν καλουμένων, ού τῶν ὅντως κακῶν· περί αίχμαλωσίας, περί δουλείας, περί λιμού, και όσα τοιαύτα. "Ότι γάρ ταῦτα οὐ κακά, άλλά καὶ κακῶν άναιρετικά, τον λιμόν πρότερον είς μέσον άγάγωμεν, τον πάσι φρικτον και φοδερον είναι δοκούντα. Πώς ούν ού κακόν, μάνθανε, και παιδεύου φιλοσοφείν. Ήνίκα τῶν Ἐδραίων ὁ δῆμος εἰς ἔσχατον ἐξώκειλε παρανομίας, τότε δή ὁ μέγας Ἡλίας, καὶ τῶν οὐρανων άξιος, ό βουλόμενος την έχ της ρφθυμίας νόσον άνελεῖν, χαὶ διορθῶσαι ταύτην, ἐπήγαγε λέγων  $Z ilde{n}$ Κύριος, φ παρέστην ενώπιον αύτου, εί ξσται ύετος, εί μη διά στόματός μου και ό μηλωτήν μόνην χεχτημένος, τον ούρανον άπέχλεισε τοσαύτη παρόησία αύτῷ πρὸς τὸν Θεόν. Όρας ὅτι οὐ κακὸν ή πενία; Ούχ αν ό πάντων άνθρώπων πενέστερος τοσαύτης απέλαυσε παρρησίας, ώς χαμαί βαδίζων, έν! μόνφ λόγφ τοσαύτην ίσχυν ἐπιδείζασθαι. Είπων

τοίνον τοῦτο, ἐπήγαγε λιμόν, καθάπερ παι άριστον, καλ διορθωτήν τών γινομένων κακ καθάπερ πυρετοῦ λάδρου εἰς σῶμα ἐμπεσόν αὐταὶ τῆς γῆς αἱ φλέδες ἀνεξηράνθησαν, καὶ ροι ἐπέλιπον, καὶ βοτάναι, καὶ τῆς γῆς αἰ άγονοι λοιπόν ήσαν. Καὶ ού μικρά τότε ὁ δημ πώσατο, της ρύμης της επί την παρανομίαν yels, xal ouotakels, xal yevouevos èmieixéote τῷ προφήτη χειροήθης. [154] Οι γάρ πρός τι τρέχοντες, καὶ τοὺς υἰοὺς αὐτῶν κατασφάττον δαιμονίοις, ούτοι τοσούτων Ιερέων τῆς Βάαλ ί μένων, ούχ εδυσχέραναν, ούχ ήγανάχτησο ήνεγκαν σιγή καὶ φόδφ τὸ γινόμενον, ἀπὸ τι βελτίους γενόμενοι.

ζ'. Όρᾶς ώς οὐ μόνον [οὐ] χαχὸν ὁ λιμὸς, ἀ χαχῶν ἀναιρετιχός, ἐν τάξει φαρμάχου τὰ 🕊 διορθωσάμενος; Εί και την αίχμαλωσίαν αὐι λει <sup>d</sup> ίδειν ου των κακών ούσαν, εννόησον τί ήσαν οι Ίουδαίοι πρό της αίχμαλωσίας, τίνι τή αίχμαλωσία, ενα μάθης ότι ούτε ή ελ άπλῶς καλὸν, ούτε ἡ αἰχμαλωσία κακόν. "Ο γάρ ήσαν εν ελευθερία, και την πατρίδα εί έαυτων, τοιαύτα Επραττον, ώ; καθ' έκάστην τούς προφήτας αὐτῶν καταδοἄν, τῶν νόμων π νων, καὶ τιῦν εἰδιύλων προσκυνουμένων, καὶ τολών του Θεού παραδαθεισών ε επειδή δε χθησαν είς γῆν άλλοτρίαν, καὶ ἐν τἢ τῶν βα χώρα διέτριδον, ούτω συνεστάλησαν, και [ έγένοντο, καὶ τοῦ νόμου φύλακες, ὡς ἔστιν ψαλμού τούτο μαθείν, δν άναγχαίον είς μέσον σήμερον. Ένα μάθητε τῆς αίχμαλωσίας τὸν: Τίς δέ έστιν ο ψαλμός; Έπὶ τῶν ποταμῶν λωνος έχει έχαθίσαμεν, χαλ έχλαύσαμεν μνησθηναι ήμας της Σιών. Έπι ταις Ε μέσφ αὐτῆς ἐκρεμάσαμεν τὰ ὅργανα ἡμῶ έχει έπηρώτησαν ήμας οι αιχμαλωτεύσαντι λόγους φδωτ, λέγοττες · "Ασατε ήμιτ έκ τῶ Σιών. Πως ζισωμεν την φδην Κυρίου έπλ η Aorpiac; Eides mus autous suvesteiles h al σία; Πρὸ μὲν γάρ ταύτης καὶ τῶν προφη ηχούντων μή παραδαίνειν τον νόμον, ούκ ήνέ μετά δὲ ταύτην, καὶ τῶν βαρδάρων ἐπικειμέν τῶν χυριευόντων χαταναγχαζόντων καὶ χατε των παραδαίνειν, ούχ ὑπήχουον, ἀλλ' Ελεγι άσομεν την ιύδην Κυρίου έπλ γης άλλοτρίας, ό νόμος τουτο ούχ ἐπέτρεπεν. "Όρα δὲ καὶ τι δας τούς τρείς ού μόνον ούδεν βλαπτομένους: αίχμαλωσίας, άλλά καὶ λαμπροτέρους άπ' αδ: νομένους · καλ τον Δανιήλ όμοίως. Τί δε ό Ίω κακόν ἔπαθε, καὶ ξένος, καὶ δοῦλος, καὶ δέσι νόμενος; ούχλ διά τοῦτο μόνον εὐδοχίμει καλ ξ Τί δὲ ή βάρδαρος ἐχείνη γυνή, καὶ ἐν πλού ύπερηφανία και έν έλευθερία διατρίδουσα, ε ἀπώνατο; ούχὶ πάντων ἡν ἀθλιωτέρα, ἐπε**ιδἡ** είς δέον χρήσασθαι ούχ ήθέλησεν; Ούκουν ταί ήμιν αποδέδειχται σαφώς, τίνα μέν χαχά, χαλά, τίνα δὲ μέσα καὶ ὅτι περὶ τῶν μέσων ὁ της φησέν, οὐ τῶν ὅντως κακῶν, ἀλλὰ τῶν δος

<sup>\*</sup> In ms. et legitur; sed Savil. in marg. ein posuit ex

conjectura, quam seculus est Ducæus.

b Ms. habet γινόμενον, ut supra. Mox legendum videtur τοιούτος δ πλούτος.

<sup>·</sup> Savil. putat legendum περὶ τούτων.

d In ms. βούλει deerat. Sed Savil. in marg. p con ectura, quam Ducæus in textu secutus es • Παραδαθειτών. In ms. legebatur παραδαινόντως

riendi (Eccle. 3. 4). Neque enim semper gaudere bonum est, sed aliquando etiam noxium; neque enim semper dolere bonum, sed aliquando etiam letale ac perniciosum. Atque hoc ipsum rursus indicans Paulus dicebat: « Quæ secundum Deum tristitia est, pænitentiam in salutem stabilem operatur: sæculi autem tristitia mortem operatur. (2. Cor. 7. 10).

5. Vides hoc quoque medium atque indifferens esse? Igitur et contrarium ejus est medium, nimirum gaudere. Ideo non simpliciter gaudere jussit, sed in Domino gaudere (Philip. 4. 4). Sed satis jam sermonem hunc de rebus mediis enucleavimus, si quidem attentos nacti fuerimus auditores; restat ut ad ea progrediamur, quæ non sunt media, ad bona, quæ fieri mala non possunt, et ad mala, quæ numquam fieri possunt bona. Nam ea quidem quæ diximus modo boc, modo illud fiunt, quemadmodum divitiæ modo malum sunt, cum ad aliena bona usurpanda insumuntur; modo bonum, cum in eleemosynam expenduntur, et alia hujusmodi secundum hanc regulam. Sunt autem nonnulla, quæ numquam fieri possunt mala: quæ vero sunt his contraria, semper mala sunt, nec umquam seri bona possunt : cujusmodi sunt impietas, blasphemia, lascivia, crudelitas, inhumanitas, ingluvies, et alia ejusmodi.

Tria genera rerum : bonæ, malæ, mediæ. -- Non dico malum hominem numquam sicri posse bonum, neque bonum fieri malum haud umquam posse : sed res ipsas fleri tales non posse. Enlmyero hæ in suo manentes ordine, aliæ bonæ sunt, añæ malæ: homo vero, quando illa quidem elegerit, bonus, quando vero contraria, malus erit. Igitur tres sunt isti rerum ordines: bona quidem numquam fleri possunt mala, cnjusmodi sunt temperantia, eleemosyna, et similia: mala vero numquam steri possunt bona, ut lascivia, inhumanitas et crudelitas : quædam antem aliquando boc, aliquando illud fiunt pro ratione animi et affectus eorum, qui eis utuntur. Divitiæ nonnumquam ad aliena bona invadenda inserviunt, nonnumquam ad eleemosynam impertiendam : verum id fit ex animo et affectu ejus, qui eis utitur. Paupertas nonnumquam ad blasphemiam, nonnumquam ad benedictionem ac philosophiam inservit. Quia igitur insipientiores non pauci (jam enim ad solutionem veniendum est ) non solum mala, quæ numquam bona fieri possunt, sed etiam ex iis quæ media sunt, nonnulla vocant mala, ut paupertatem, captivitatem, servitutem, quæ non inter mala, sed inter media esse numeranda demonstravimus : multi vero, ut ante dixi, hæc appellant mala quæ mala non sunt : de istis loquitur propheta, quæ secundum vulgi existimationem mala vocantur, non revera sunt mala : de captivitate, de servitute, de fame et aliis ejusmodi. Quod enim hæc non modo mala non sint, sed etiam ad mala depellenda sint. usui, primum in medium prolata same doceamus, quæ tremenda omnibus ac terribilis videtur esse. Disce igitur, quo pacto mala non sit, et ad philosophandum instruere. Cum populus Hebræorum ad summam improbitatem devenisset, tum magnus Elias,

et cælo dignus, cum vellet socordiæ morbum auferre. eumque corrigere, adjecit dicens: Vivit Dominus, cui adstiti coram eo, si erit pluvia, nisi per os meum (3. Reg. 17. 1): et qui meloten solam possidebat, calum clausit, tanta apud Deum gratia valuit. Vides paupertatem malum non esse? Non enim tanta gratia valuisset mortalium cunctorum pauperrimus, ut cum in terris versaretur, tantam virtutem uno solo verbo præ se ferret. Hoc ergo dicto famem immisit tamquam optimum pædagogum, et malorum quæ acciderant emendatorem : atque ut fit cum vehemens quædam febris corpus invasit, venæ ipsæ terræ exarescebant, torrentes deficiebant, et berbæ, et terræ viscera sterilia penitus deinceps erant. Neque vero mediocriter id populo fuit utile, cum repressus impetus fuerit, quo ad iniquitatem ferebatur, et castigatus modestiorque sit factus, et ad obtemperandum prophetæ mansuetior. Nam qui ad idola currebant, et dæmoniis filios suos mactabant, hi tot occisis sacerdotibus Baal, non indignati sunt, non indoluerunt, sed famis opera redditi meliores, tacentes ac metu correpti rem patienter tulerunt.

6. Vides non medo malum non esse famem, sed ad mala etiam tollenda prodesse, et ad sanandas ægritudines remedii locum obtinere? Quod si captivitatem ipsam etiam videre velis malum non esse, cogita quales ante captivitatem essent Judæi, et quales in captivitate, ut intelligas neque libertatem absolute bonum, neque captivitatem malum esse. Quando enim libertate fruebantur, et in patria sua degebant, ita se gerebant, ut singulis diebus adversus illos vociferarentur prophetæ, dum leges conculcarentur, adorarentur idola, et Dei mandata violarentur : postquam autem in alienam delati sunt terram, et in barbarorum regione versati, sic depressi sunt, ac meliores evaserunt, legemque servarunt, ut ex ipso psalmo colligi potest, quem operæ pretium est hodierno die in medium afferre, ut ex co captivitatis fructum agnoscatis. Quis ille porro Psalmus est? Super flumina Babylonis illic sedimus, et flevimus, dum recordaremur Sion. In salicibus in medio ejus suspendimns organa nostra. Quo niam illic interrogaverunt nos, qui captivos ducerunt nos, verba cantionum, dicentes: Cantate nobis de canti. cis Sion. Quomodo cantabimus canticum Domini in terra aliena (Psal. 136. 1 - 4)? Vides ut ipsos depresserit captivitas. Nam ante illam quidem prophetas non ferebant, a quibus admonebantur, ut ne legem transgrederentur : post illam autem etiam instantibus barbaris, et dominis cogentibus atque urgentibus, ut eam transgrederentur, minime parebant, sed dicebant: Non cantabimus canticum Domini in terra aliena, quoniam id lex non permittebat. Vide autem et tres pueros, qui non solum a captivitate liesi non sunt, sed etiam ejus opera illustriores evaserunt; codemque modo Danielem. Quid vero Joseph? quid mali passus est, cum et peregrinus, et servus, et captivus est factus? nonne hoc unum illi splendorem comparavit? Quid vero mulier illa barbara, quæ in opibus, superbia, et libertate degebat, inde lucrata est? nonne omnium fuit miserrima, postquam istis, ut oportebat, uti noluit? Hæc igitur evidenter a nobis sunt demonstrata, quænam sint mala, quænam bona, quænam media, et de mediis loqui prophetam, quæ reipsa mala non sunt, sed vulgo mala videntur, de captivitate, servitute, abductione. Quam vero ob causam hæc dicta sint, operæ pretium fuerit nunc docere.

Prophetæ cur missi. — Benignus cum sit Deus, et ad miserandum promptus, ad castigandum ac puniendum cunctator et tardus, ne Judæos suppliciis mulctaret, prophetas misit, ut verbis eos terreret, neque rebus ipsis puniret : quod et erga Ninivitas præstitit. Nam et illic olim urbem se eversurum minatus est, non ut everteret, sed ut non everteret, quod utique contigit. Hoc nimirum et tunc agehat, prophetas mittebat, ac barbarorum incursiones, bella, captivitates, abductionem, et in aliena regione commorationem minabatur. Et quemadmodum pater indulgens, cui filius est libidinosus ac negligens, ad sanam mentem volens eum reducere, flagella requirit, funes minatur dicens: Vinciam, flagellis cadam, interficiam, fitque verbis terribilis, ut hac ratione juvenis improbitatem compescat: ita nimirum Deus continue minabatur, cum eos injecto metu reddere meliores vellet. Hæc cernens diabolus, volensque emendationem, quæ consequebatur has minas, impedire, pseudoprophetas immisit, et prophetis captivitatem, servitutem, famemque minantibus, illi contraria, pacem, terræ fertilitatem, innumerorum bonorum copiam prædicebant. Idcirco exprobrantes illis prophetæ dicebant: Pax, pax; et ubi est pax (Jer. 6. 14)? Et sciunt omnes, qui sacrarum literarum sunt studiosi, cuncta evenisse, quæ prophetæ prædixerant adversus pseudoprophetas, qui populi studium debilitabant ac frangebant. Quoniam igitur populum ita dissolutum corrumpebant, per prophetas ait Deus : Ego Deus faciens pacem, et creans mala (Isai. 45.7). Et quænam mala? Hæc quæ commemorata sunt, captivitatem, servitutem et alia ejusmodi : non fornicationem et lasciviam, et avaritiam, neque aliud quidquam ejusmodi. Ideirco etiam quando alius propheta dixit, Si est malitia in civitate, quam non fecit Dominus ( Amos 3. 6), hanc dixit malitiam, fainem, morbum, inflictas a Deo plagas : sic et Christus cum dicit, Sufficit diei malitia sua (Matth. 6.34), sudores dicit, laborem, afflictionem.

7. Hoc igitur dicit propheta: Ne debiles ac remissos vos reddant pseudoprophetæ; Deus enim vobis pacem largiri potest, et captivitati vos tradere: hoc est. Faciens pacem, et creans mala. Atque ut hoc verum esse intelligas, ipsas dictiones accuratius examinemus. Cum enim ante dixisset, Ego sum qui feci lucem et tenebras, tunc addidit, Faciens pacem, et creans mala. Duo contraria supra posuit, ac deinde duo contraria, ut intelligas eum non de fornicatione, sed de calamitatibus loqui. Quid enim est quod paci opponitur? Clarum est quod sit captivitas, non lascivia,

neque fornicatio, neque avaritia. Ut igitur duo contraria posuit, sic nimirum et hoc lo traria vero paci res est non fornicatio, nequ rium, neque lascivia, neque reliqua vitia; 4 vitas et servitus. Sed sicut erga elementa, res ipsas homines afficientur. Exempli cause admodum fecit lucem et tenebras, et multis cunda lux videtur, tenebræ vero molestæ, a quidam tamquam malam accusant : sic nimi rebus ipsis. At neque nox est accusanda, ne bræ, neque omnino servitus et captivitas. Ot quæso, mali habent tenebræ? nonne sunt a relaxatio? nonne remissio curarum? nonne exterminatio? nonne virium accessio? Quod bræ non suissent et nox, quando luce po mus? nonne corruptum suisset atque inte hoc animal homo? Ut autem videntur quic pientibus tenebræ malum esse quiddam, tar sunt, veruni ad ipsam diem nobis sunt usi opera, quæ in ipsa suscipimus, quiete recreat aptiores: ita neque malum quid est captivita disserebat propheta cum diceret, Faciens ; creans mala: sed res utilior est iis qui ut o fuerint usi: temperantiores autem ac modest efficit, dum arrogantiam retundit.

Virtus non potest in servitutem redigi. — 1 in servitutem redigi potest virtus, neque al perari, non a servitute, non a captivitate, no pertate, non ab ipsa morte, quæ omnium e tissima. Ostendunt id omnes, qui hæc on perpessi, el eorum opera clariores evaseru enim Josepho servitus nocuit? (nihil enim v minus eumdem virum iterum in medium ad quid autem vincula? quid catenæ? quid c quid insidiæ? quid in aliena regione com Quid Jobum læsit armentorum ac gregum i violenta et immatura mors liberorum, plaga vermium fontes, dolor intolerabilis, in fim uxoris insidiæ, amicorum opprobria, famulo vicia? Quid vero Lazaro nocuit, quod in jaceret et canum linguis lingeretur? quid continua sames? quid divitis contemptus, intolerandus morbus? quid quod desertus ab esset qui juvare possent, quod ab iis, qui possent, contemneretur? Quid Paulo nocu malorum examina, carceres, abductiones, submersiones ac reliquæ afflictiones, quas i terit oratione numerando percensere? Ha considerantes, malitiam fugiamus, virtutem s et oremus, ne in tentationem intremus : quo do inciderimus, ne ægre feramus, neve indi siquidem arma virtutis hæc sunt iis, qui u usi fuerint, et horum omnium opera cel nobis poterimus comparare, si vigiles et at rimus, ac bonis perfrui sempiternis: quæ 1 nam contingant universis, in Christo Jest nostro, cui gloria in sæcula sæculorum. Am είναι τοίς πολλοις, αίχμαλωσίας, δουλείας, άπαγωγής. Τίνος δὲ ἔνεκεν ταῦτα είρηται, ἀναγκαίον είπεῖν.

Φιλάνθρωπος ων ό Θεός, και περί το έλεειν όξυς, πρός δε το τιμωρεϊσθαι και κολάζειν άναδυόμενος, [135] ώστε μή τους Τουδαίους παραδούναι τιμωρίαις, προφήτας Επεμψε, φοδών αύτους διά των ρημάτων, ώσει μή χολάσαι διά των πραγμάτων, ὅπερ καὶ ἐπὶ των Νινευιτών εποίει. Και γάρ εχεί τότε την πόλιν κετεστρέψαι ήπείλησεν, ούχ ίνα καταστρέψη, άλλ' ίνα μή καταστρέψη ο ὅπερ οὖν καὶ ἐγένετο. Τοῦτο δή καὶ τότι Επραττε, και προφήτας Επεμπεν, απειλών βαρδέρων έφοδον, πολέμους, αίχμαλωσίας, δουλείας, άπαγωγήν, την εν άλλοτρία διατριδήν. Καὶ καθάπερ πατήρ φιλόστοργος παίδα άκόλαστον έχων και ράθυμη, σωφρονίσαι θέλων, ίμάντας επιζητεί, σχοίνους άπιλεί, λέγων · Δήσω, μαστίξω, άναιρήσω, καλ γίνεται έντοις βήμασι φοδερός, ώστε ταύτη την κακίαν φαστείλαι του νέου · ουτιο δή και ό Θεός ήπείλει συνεχώς, τῷ φόδῳ ποιῆσαι βελτίους βουλόμενος. Ταῦτα όρων ό διάδολος, και βουλόμενος εκλύσαι την έκ της παύτης άπειλής διόρθωσιν γινομένην, καθήκε ψευδιπροφήτας, καὶ τῶν προφητῶν ἀπειλούντων αἰχμαλωτίαν, και δουλείαν, και λιμούς, έκεινοι τά έναντία ελεγον, ειρήνην, εύετηρίαν, καλ μυρίων άγαθῶν ἀπόλευσιν. Διό καλ όνειδίζοντες αύτοις οι προφήται έλεγον Ειρήνη, ειρήνη και ποῦ ἔστιν ειρήνη; Και εσι τῶν φιλολόγων, τοῦτο Ισασιν, ὡς ἄπαντα κρατείν , & τοίς προφήταις πρός τους ψευδοπροφήτας έγένοντο, εκλύοντας τοῦ λαοῦ τὴν σπουδήν. Ἐπεὶ οὖν ούτως έκλύοντες διέφθειραν τον λαόν, φησίν ό Θεός δά των προφητών . Έγω ο Θεός ποιών είρήνην, καί κτίζων κακά. Καὶ ποῖα κακά; Ταῦτα τὰ εἰρημένα, αλμαλωσίαν, δουλείαν, καλ όσα τοιαύτα · οὐ πορνείαν, και ἀσελγειαν, και πλεονεξίαν, οὐδε άλλο τῶν τοιού-> οὐδέν. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ ἔτερος προφήτης εἰπών, Εί έστι κακία έν πόλει, ήν Κύριος ούκ έποίησε, πεύτην λέγει την χαχίαν, τούς λιμούς, τάς νόσους, τάς θεηλάτους πληγάς. Ούτω και ό Χριστός, σταν μης. Άρχετον τῆ ήμέρα ή κακία αὐτῆς, τοὺς βρώτας, τὸν μόγθον, τὴν ταλαιπωρίαν φησί.

ζ. Τοῦτο οὖν φησιν ὁ προφήτης : Μὴ ὑμᾶς ἐκλυέτω
κεν οἱ ψευδοπροφῆται · ὁ γάρ Θεὸς ὑμῖν εἰρήνην ὁοῦ
κει δύναται, καὶ αἰχμαλωσία παραδοῦναι · τουτ
ἐετιν, Ὁ ποιῶν εἰρήνην, καὶ κεἰζων κακά. Καὶ

κα μάθης ὅτι τοῦτό ἐστιν ἀληθὲς, αὐτὰς τὰς λέξεις

βακνίσωμεν μετὰ ἀκριδείας. Εἰπὼν γὰρ ἄνω, Ἐρτώ

κμί ὁ ποιήσας φῶς καὶ σκότος, τότε ἐπήγαγς,

Βοιῶν εἰρήνην, καὶ κείζων κακά. Δύο ἐναντία ἄνω

τθεικε, καὶ δύο ἐναντία μετὰ ταῦτα, ἴνα μάθης ὅτι

τὸ κρὶ πορνείας λέγει, ἀλλὰ περὶ συμφορῶν. Τί γὰρ

ἐντιδιαστέλλεται τῆ εἰρήνη; Εὐδηλον ὅτι αἰχμαλωσία,

τὰ ἀσέλγεια, οὐδὲ πορνεία, οὐδὲ πλεονεξία. "Ωππερ

τὸ ἀνωτέρω ἐναντία δύο τέθεικεν, οῦτω δὴ ~αὶ ἐν-

ταύθα εναντίον δε τη είρηνη ου πορνεία, ουδε μοιχεία, οὐδὲ ἀσέλγεια, [156] οὐδὲ αἱ λοιπαὶ πακίαι, άλλ\* αίγμαλωσία και δουλεία. 'Αλλ' όπερ επι των στο:γείων πάσχουσι, τούτο καὶ ἐπὶ τῶν πραγμάτων. υϊόν τι λέγω. ωσπερ έποίησε φως και σκότος, και πολλοίς το μέν φως ήδυ δοκεί είναι, το δε σκότος έπαχθές, και διαδάλλουσι την νύκτα ώς πονηράν τινα ούσαν · ούτω δὲ καὶ ἐπὶ τῶν πραγμάτων. 'Αλλ' ούτε την νύκτα διαθλητέον, ούδὲ τὸ σκότος, οὐδὲ άπλῶς την δουλείαν, καλ την αίχμαλωσίαν. Τί γάρ, είπε μοι, φαύλον έχει το σκότος; ούχι πόνων έστιν ἀνάπαυσις; οὐχὶ φροντίδων ἄνεσις; οὐχὶ λύπης ἀναίρεσις; ούχὶ ἰσχύος προσθήκη; Εἰ δὲ μὴ σκότος ἦν και νύξ, πότε αν άπελαύσαμεν του φωτό;; ούκ αν διεφθάρη καλ άπώλετο τοῦτο το ζῶον ὁ ἄνθρωπος: "Ωσπερ δε το σκότος δοκεί μεν τοίς ανοήτοις είναι χαχόν, ούχ έστι δε, άλλά πρός την ημέραν ημίν συντελεί, και πρός τὰς ἐργασίας ἐν αὐτἢ τοὺς ἀναπαυσαμένους επιτηδειοτέρους καταπκευάζει ούτιω οὐδὲ αίχμαλωσία φαύλον· περί ής ὁ προφήτης διελέγετο λέγων, Ὁ ποιῶν εἰρήνην, καὶ πτίζων κακά · άλλὰ Χυμαιμώτερον τοις εις δέον Χυμπένοις. αμφυνεστέρους δέ και έπιεικεστέρους ποιεί περικόπτουσα άπό-VOLEY.

'Αδούλωτον γάρ ή άρετή, καὶ οὐδὲν αὐτῆς περιγενέσθαι δύναιτ' αν, ού δουλεία, ούχ αίχμαλωσία, ού πενία, οὐ νόσος, οὐκ αὐτὸ, ὅ πάντων τυραννικώτερον, ὁ θάνατος. Καὶ δηλούσιν ἄπαντες οἱ ταῦτα ὑπομείναντες απαντα, καί δι' αύτων μειζόνως λάμψαντες. Τί γάρ τον Ίωσηφ Εδλαψεν ή δουλεία; (ούδεν γάρ χωλύει πάλιν τον αύτον άνδρα είς μέσον άγαγείν ) τί γάρ τὰ δεσμά; τί δὲ αἰ ἀλύσεις; τί δὲ ἡ συχοφαντία; τί δὲ ἡ ἐπιδουλή; τί δὲ ἡ ἐπὶ τῆς ἀλλοτρίας διατριδή; Τί τὸν Ἰωδ ή τῶν βουχολίων καὶ τῶν ποιμνίων άναίρεσις, ό βίαιος καλ άωρος των παίδων θάνατος, ή πληγή τοῦ σώματος, αὶ πηγαὶ τῶν σκωλήχων, ή όδύνη ή άχαρτέρητος, ή έπὶ τῆς χοπρίας καθέδρα, ή επιδουλή τῆς γυναικός, τὰ όνείδη τῶν φίλων, αὶ λοιδορίαι τῶν οἰκετῶν; Τί δὲ τὸν Λάζαρον τό έν τῷ πυλῶνι κεἴσθαι, καὶ ταῖς γλώσσαις τῶν κυνών περιλείχεσθαι, και ό λιμός ό διηνεκή;, και ή ύπεροψία του πλουσίου, και τά τραύματα, και ή νόσος ή άφόρητος, καὶ ή ἐρημία τῶν προϊσταμένων, και ή ύπεροψία των βοηθούντων; Τί δε τον Παυλον αὶ νιφάδες ἐχείνων τῶν δεσμωτηρίων, τῶν ἀπαγωγῶν. των θανάτων, των καταποντισμών, των λοιπών πειρασμών, &ς οὐδὲ λόγφ εξαριθμήσαι Ενι; Ταῦτα απαντα άναλογιτάμενοι, κακίαν φεύγωμεν, άρετην ριφχωίτεν. και ερλφίτερα ίτεν ήμ εισεγρείν είς μειρασμόν εί δέ ποτε έμπέσωμεν, μή αλύωμεν, μηδέ οιοχεραίνωμεν. και γάρ οπλα έστι ταυτα άρετης τοις είς δέον χρωμένοις, καλ δυνησόμεθα διά πάντων εὐδοχιμεϊν έὰν νήφωμεν, χαὶ τῶν αἰωνίων ἀγαθῶν ἀποαύσαι. ων γένοιτο πάντας ήμας επιτυχείν εν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίφ ἡμῶν, ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αιώνας των αιώνων. 'Αμήν.

<sup>\*</sup> Octavra apareiv. Hac jure vitlata videntur Sav. Rei tale vitium est, ut incassum laboret qui ex conjectun ucum restituere tentaverit.

## MONITUM AD HOMILIAM IN LOCUM ILLUM JEREMLE,

[157] Testificatur Savilius se incidisse in quamdam Interpretationem sive Expositionem Chrysos Jeremiam prophetam. Qua de re hoc ille monitum dedit in fine notarum in Isaize capita octo, pa

e Præter hosce in libros Veteris Testamenti Commentarios exstat passim in Bibliothecis Græce scripta έρμηνεία εἰς τὸν προφήτην Ἱερεμίαν, Chrysostomo adscripta : eujus spographum ex Bibli Bavarica descriptum in manibus habemus, ne luce quidem, nedum tanto auctore dignum opus sed nugas meras et quisquilias. Ne quis tamen in eas incidens, aliquid se magnum, aut nobis nor reperisse putet, ecce tibi hujus præclaræ Expositionis initium:

Τὸν μὲν χρόνου, καθ' δυ προεφήτευευ ὁ μακάριος 'Ιερεμίας, καὶ ἀπὸ ποίου βισιλέως ἤρξιτο, ποίου προφητεύειν (fortassis ἐπαύσατο), ἐντεῦθεν ἔστι μαθείν. Πάσαν δὲ προφητείαν κατὰ τῶν δύο : φυλῶν, ἦδη τῶν δέκα αἰχμαλώτων γενομένων ὑπὸ τοῦ 'Ασσυρίου. Ποικίλην δέ τινα τὴν προφητεία

Είς τὸ βητύν τοῦ προφήτου Ίερεμίου, ε Κύριε, οὐχὶ τοῦ ἀνθρώπου ἡ όδὸς αὐτοῦ, οὐδὲ 🏰 πορεύσεται, καὶ κατορθώσει τὴν πορείαν αὐτοῦ». >

α'. Της δδού ταύτης της αίσθητης και λεωφόρου τά μέν έστιν υπτια καλ λεία, τὰ δὲ προσάντη καλ τραχύτερα ούτω δέ και των θείων Γραφών τά μέν έστιν αὐτόθεν πάσιν εὐσύνοπτα, τὰ δὲ πλείονος ἐξεργασίας και πόνου δεόμενα. 'Αλλ' όταν μεν Ισόπεδον καλ λείαν όδεύωμεν όδον, ού πολλής ήμιν δεί άκρι-Seing · Orav 62 Unties xal stevyly xal mode author άνατεινομένην την άκρώρειαν, και ύπο κρημνών έκατέρωθεν άπειλημμένην, [158] νηφούσης ήμιν δει ψυχής και διεγηγερμένης, της δυσχωρίας ράθυμείν ούκ έπιτρεπρύσης. Κάν γάρ μικρόν τις παραδλέψη, μόνου του ποδός όλισθήσαντος, Επαν το σώμα χαταχρημνίζεται, κάν είς φάραγγας κατακύψη κάτω, σκοτοδίγω κατεγόμενος καταφέρεται. Ούτω δή και έπι τουν θείων Γραφών τὰ μέν εύχολα χαὶ ράδια των νοημάτων, και άπονητι διοδεύσαι ένι, τὰ δὲ τραχύτερα και προσάντη ούχ όμοίως εύπορον διαδήναι. Διὸ νήφειν άπαντας δεί και έγρηγορέναι, δταν τοιαύτα διαδαίνωμεν χωρία, ώστε μή περί των έσχάτων ήμιν γενέσθαι τον χίνδυνον. Διά γάρ τοῦτο χαι ήμεις ποτέ μέν έν τοίς εύχολωτέροις ύμας έγγυμνάζομεν ε, ποτέ δὲ ἐπὶ τὰ δυσκολώτερα ἄγομεν, ίνα καλ τον πόνον ύμιν παραμυθησώμεθα, καλ την ραθυμίαν εκδάλωμεν. "Ωσπερ γάρ οἱ διαπαντός εὐχολίας ἀπολαύοντες, χαυνότεροι γίνονται ουτως οί διηνεχώς πρός τραχύτερα έλχόμενοι, πρός τον πόνου

άπογινώσχουσι. Δεί τοίνυν άναμεμίγθαι τὸ δασχαλίας είδος, χαλ γύν μέν τούτο, νύν **δὲ** μεταχειρίζειν, ώστε μήτε χαλάσθαι πέρα 1 τρου την διάνοιαν ημίν, μήτε διατεινομένην δέον διαρρήγνυσθαι πάλιν πρός τον πόνον άπε ουσαν. Διά τοῦτο πρώην ύμιν περί Παύλου: τρου διαλεγθέντες, και της εν 'Αντιοχεία γε αύτοις πρός άλληλους άμφισθητήσεως, και . χούσαν έχείνων είναι μάχην πάσης είρήνης μωτέραν ύμιν αποδείξαντες, και επί την έχείνην και τραγείαν άγαγόντες όδον, έπειδί νηχότας είδομεν, τή μετ' έχείνην ήμέρτ πρός εύχολωτέραν έχειραγωγούμεν ύπόθεσιν, του ρίου Εύσταθίου τὰ έγχώμια διηγούμενοι, 1 έχείγον τοῦ γενναίου μάρτυρος 'Ρωμανοῦ τοὺ νους διεξιόντες, ότε δή καὶ λαμπρότερον ή**μίν** τρον γέγονε, καὶ πλείων ὁ κρότος, καὶ μείζε ρυδος. Καθάπερ γάρ τις χαμών, είτα είς είσελθών, γάννυται καὶ διαχείται, τραχύ μ ούδεν ούδε επίπονον, άνεσιν δε και τέρψιν ι αγωγίαν πολλήν · ούτω καλ ύμεζς μοι διέκεισθ άπὸ γὰρ τῶν πόνων καὶ τῶν δυσκολιῶν τῆς σεως έχείνης, ώσπερ είς λειμώνα είσελθόι μαρτύρων τὰ ἐγχώμια, μετὰ πολλῆς τῆς ἀί τέρψεως ένεφορείσθε έχείνης. Οὐδὲ γάρ λι άντιλαδαί ήσαν τότε, ούδε παλαίσματα χο σεις , άλλ' οὐδενὸς ἀντιχρούοντος, ἄφετος >

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> In titulo post πορείαν αὐτοῦ Savil. addit καὶ κατευθυνεῖ τὸν όδὸν αὐτοῦ.

τὴν όδὸν αὐτοῦ.
b lɨdem mss. σκότει δεινῷ.
• Alii γυμνάζομεν, leste Savil. Paulo post ms. τὸν πόνον ὑμῶν παραμυθησώμεθα.

d Unus μοι έδοκεισθε διακείσθαι τότε, non mu μοι έδοκεισθε τότε. • Unus διαλύσεις.

# DOMINE, NON EST IN HOMINE VIA EJUS, ETC.

ίδεεν. Τούτο μέν γάρ φπό των παλαιών παραδειγμάτων αύτοῦ (fortassis αύτοὺς) ἐλέγχει, ὡς ὅταν λέγη, ηδοῦ τὰς όδοὺς σου ἐν τῷ πολυανδρίψ, καὶ τὰ ἐξῆς. »

Hæc de hujusmodi Commentariis, qui consulto prætermissi sunt. Hæc autem homilia in locum Jeremæ optimæ notæ est, suisque se indiciis prodit esse Chrysostomi. Nam sub initium ait se nuper de Petri et Pauli controversia egisse, posteaque se beati Eustathii præconia sermone complexum esse, atque deinde S. Romani martyris laudes percurrisse: queis indicatur hanc concionem secundum illas omnes habitam fuisse. In nulla porro earum anni nota vel minima comparet. Idque solum novimus, eas omnes Antiochiæ habitas fuisse. Agitur hic de illo versiculo Jeremiæ, Domine, non est in homine via ejus, neque homo ibit, et diriget gressum suum. Ex quibus verbis quidam occasionem captabant liberi tollendi arbitrii. Ilos pro virili confatat S. doctor.

Interpretatio Latina est Frontonis Duccei.

IN LOCUM ILLUM PROPHETÆ JEREMIÆ, DOMINE, NON EST IN HOMINE VIA EJUS, NEQUE HOMO IBIT, ET DIRIGET GRESSUM SUUM (a) (Jer. 10. 23).

alque asperæ; sic et Scripturæ sacræ partes aliæ sunt ex se omnibus intellectu faciles, aliæ majorem diligentiam ac laborem requirunt. Ac nos quidem, rum per planitiem lævemque viam incedimus, necesse non est, ut admodum attenti simus : cum vero per asperam et angustam, querque se ad ipsum montis carimen extendat, et præcipitiis undique circumclusa sit, tum vigili mente nobis opus est, cum loci difficultas torpere non sinat. Quantumvis enim modice quis negligenter aspiciat, si solum pes prolabatur, totum corpus in præceps ruit, et si in vallem capite inclinato despexerit, tenebricosa correptus vertigine deturbatur. Sie et in Scriptura divina quiodam faciles suat ac planæ sententiæ, quas sine labore licet percurrere : qua:dam asperiores et præruptæ, quas non ita facile suerit permeare. Propterea vigiles et attenlos esse cunctos oportet, dum ejusmodi loca percur-

1. Ilujus sensibilis publicæque viæ partes quædam

plana quidem sunt ac læves, quædam vero præruptæ

(a) Collata cum Cod. Rog. 2343, et cum Colbertinis 1030 et 2715. In titulo post has voces, gressum suum, haec addit tanius, et diriget riam ejus.

rimes, ne in summum salutis discrimen veniamus.

licirco nos interdum in facilioribus vos exercemus,

nonnumquam ad difficiliora deducimus, ut et laborem

leremus, et negligentiam excutiamus. Ut enim qui

semper facilitatem experiuntur, remissiores fiunt : i'a

qui perpetuo ad asperiora pertrabuntur, animum labore defatigati despondent. Quocirca mixtum esse oportet doctrinæ genus, et nunc quidem hoc, nunc autem illud tractare, ut neque mens ultra modum relaxetur, neque rursus plus quam par est intenta frangatur, et laboribus defatigata deficiat. Propterea nuper cum de Petro et Paulo disseruissemus (Tomo 111, col. 571 sqq.), et de exorta inter ipsos Antiochie controversia, pugnamque illam, quæ inter eos esse videbatur, pace quavis utiliorem vobis ostendissemus, cumque ad præruptam et asperam vos illam viam deduxissemus: quoniam defatigatos vidimus, sequenti die ad aliud argumentum vos traduximus, dum beati Eustathii præconia narravimus, et post illum generosi martyris Romani laudes percurrimus (a), cum illustrius nobis factum est theatrum. amplior applausus, ac major strepitus acclamantium, Ut enim si quis ubi desessus sucrit, deinde in pratum ingrediatur, gaudet, ac delectatur, dum nibil asperum, nibil molestum intuctur, sed recreationem, voluptatem, ac delicias multas : sic et vos tum temporis affecti eratis, dum post labores illos ac difficultates concionis illius, tamquam in pratum quoddam in martyrum laudes ingressi, multa cum tranquillitate illis vos deliciis explevistis. Non enim tum crant pre-

(e) Panegyrici de S. Eustathio et de S. Romano sermones Tomo II vide.

hensiones ac mutui nexus, neque luctæ ac declinationes (a), sed, nemine obluctante, sola expedita, soluta et libera oratio decertabat. Ideirco autem et illustrior erat, et sacris conventibus aptior, majoremque laudem reportabat. Cum enim ea, quæ dicuntur, eum facilitate mens auditorum assequitur, multa vo-Juptate perfusa, ad acclamationem et laudem oratoris excitatur. Quando igitur abunde vos his diebus recreavimus, neque molestum aut grave quidquam vestræ objecimus caritati, age rursus hodie vos ad priorem exercitationem traducamus, et ad illa Scripturæ difficilia loca, quæ multa indigent animadversione, transferamus, non ut labore vos affligamus, sed ut exerceamus, quo possitis hæc etiam loca cum securitate percurrere. Ut ergo tum temporis initio quidem pugna quædam esse ac contentio videbatur apostolorum, postquam autem scopulos illos conscendimus, sursum deinde Spiritus fructum aspeximus, caritatem, gaudium, pacem (Gal. 5. 22), et neque inanis, neque supervacaneus fuit labor noster, sed in latitiam desiit : sic et hodie vestrarum precum subsidio fretus futurum consido, ut, si patienter et multa cum tolerantia propositum nobis iter conficiamus, at--que ad ipsum cacumen ascendere possimus, illic omnia plana, lævia, pronaque reperiamus. Quid igitur jam nobis est propositum? Quod hodie ex propheta ·lectum est: Domine, non est in homine via ejus, neque ibit homo, et diriget gressum suum (Jer. 10. 23). ·Quæstio quidem hæc est : vos vero, ut studium tunc adhibuistis, ita nunc diligenter attendite: neque enim illa minor est hæc quæstio, sed majorem curam requirit. Quid ita ? Quoniam illa quidem Petri et Pauli, qua videbatur esse controversia, nec tamen erat, non ita multis nota erat, unde nec illam ignorantiam verisimile fuit multum invecturam detrimentum: hæcautem sententia circumfertur ubique, in domibus, in foris, in pagis, in urbibus, in terra, in mari, in insulis : et quocumque te contuleris multos audics, qui hæc dicunt : Scriptum est, Non est in homine via ejus : neque solum hanc sententiam didicerunt, sed alias etiam similes huic annectunt, Non est volentis, neque currentis (Rom. 9. 16); et post illud rursus, Nisi Dominus ædificaverit domum, in vanum laboraverunt qui ædificant eam (Psal. 126. 1): id porro faciunt, quod ex Scriptura divina depromptum negligentiæ sux velamen obtendant, et salutem spemque nostram his verbis conentur infringere. Nihil enim aliud per hæc volunt efficere, nisi, in potestate nostra nihil situm esse. Actum est de rebus nostris : frustra regni cælorum promissio, frustra minæ gehennæ, frustra leges, pænæ, supplicia, et consilia.

2. Omni agendi potestate sublata nullum meritum, nullum demeritum. — Quid enim attinet alicui consulere, cum nihil in ejus situm sit potestate? aut quid opus est ei promittere, qui omni sit rerum gerendarum facultate privatus? Neque is qui recte se gesserit, dignus est laude, neque qui deliquerit, poence

obnoxius ac supplicio, nisi arbitrii nostri fueri sunt agenda. Quod si fuerit hoc hominibus p sum, nemo jam amplius virtutem amplectetur, a vitio declinabit. Nam si, dum singulis diebus nant aures hominum vocibus nostris de get dum verba facimus de regno cælorum, dum in biles pœnas et præmia, quæ humanum excedi tellectum, proponimus, dum consulimus, dum tamur, dum omnem orationem admovemus, 🚓 men adducuntur quidam, ut sudores pro suscipiant, ægre a peccatorum voluptatibus a tur : si hanc etiam sacram abruperis ancoram, integra navis submergetur, et omnes penitus bus absorpti peribunt, multaque quotidie fier fragia? Nibil enim plane, nibil ita contendit dia ut animæ humanæ persuadere, neque in peccat suppliciis obnoxiam, neque laudibus et coron dignam in recte factis, ut et studiosorum man solvat, et animi alacritatem restinguat, et eom animum despondent incuriam foveat, ac neglige augeat.

Libertas actionum humanarum. — Quocirca d ter iis, quæ dicuntur, attendendum est. Præci est utrinque ac fovca locus iste, nisi caute le Quid enim dicemus? an prophetam esse ment At periculosum est? non enim mentitur proj utpote qui Dei voces proloquatur. Non ergo nu est propheta? proinde non sunt in nostra pot quæ agere debemus? Imo et in nostra potestat sunt quæ agere debemus, et propheta mentiti est : et horum utrumque probabimus, si attenti res præbueritis. Propterea namque præcipitium que objectum ostendi, ut vigiles et attenti pr tum nobis iter conficiamus. Non enim hunc tantum excutiemus, Non est in homine via ejus et contextus omnem seriem, et pro quibus dic illa, a quo, ad quem, quam ob causam, quan quomodo. Non enim dicere sufficit aliquid in ptura scriptum reperiri, neque temere avulsa a cerpta divinitus inspiratæ Scripturæ membra et a reliquo textu sericque sermonis sejuncta se ac nimia licentia confidentiaque ipsis illuder enim prava dogmata multa in nostram hanc a invecta sunt, dum negligentioribus persuasit 🖟 lus, ut oblique distorta testimonia Scripturae p rent, vel additis subtractisque nonnullis tenebr ritati offunderent. Non ergo sufficit dicere, sc esse in Scriptura, sed totam seriem legi op quandoquidem si continuitatem et cognationes inter se connexa sunt, interrumpere velleme multa prava dogmata orirentur. Enimvero in ptura scriptum est : Non est Deus (Psal. 13. 1 Avertit faciem suam, ne videat in finem: et, De requiret (Psal. 10, secundum Hebr. v. 11. 13) igitur, dic, quæso, non est Deus? neque resp quæ in terris flunt? quis hoc ausit dicere vel a Scriptum tamen est in Scriptura: sed disce pacto sit scriptum. Dixit insipiens, inquit, it sno, Non est Deus. Non Scripturae suffragium

<sup>-(</sup>a) Alludit hic Chrysostomus ad ludos publicos, quibus admodum addicti erant Antiocheni.

τον ο λόγος ήγωνίζετο, απολελυμένος και έλεύθερος ών. Διά τούτο δε χαι λαμπρότερος ήν χαι πανηγυριχώτερος, και πλειόνων απέλαυεν επαίνων. Ή γάρ διάνοια τῶν ἀχροατῶν, ὅταν μετ' εὐχολίας τοῖς λεγομένοις παρακολουθή, πολλής άνέσεως άπολαύουσα, προθυμότερον πρός τον Επαινον τοῦ λέγοντος διεγείρεται. Έπελ ούν Ιχανώς ύμας άνεχτησάμεθα έν ταϊς ήμέραις ταύταις, ούδεν επίπονον και τραχύ πρός την ύμετέραν χινήσαντες άγάπην, φέρε δη τήμερον ύμας πάλιν έπι την προτέραν άγάγωμεν γυμνασίαν, [159] πρός τὰ ἐπιπονώτερα τῶν Γραφῶν καὶ πολλης δεόμενα συνέσεως χειραγωγούντες ύμας, ούχ ίνα συντρίψωμεν τῷ χαμάτφ, άλλ' ἴνα γυμνάσωμεν είς τὸ δύνατθαι καλ ταῦτα μετά ἀσφαλείας διαδαίνειν τὰ γωρία. "Ωσπερ ούν τότε παρά μέν την άρχην εδόκει μάχη τις είναι καὶ φιλονεικία τῶν ἀποστόλων, ἐπειδή δε άνέδημεν τούς σχοπέλους εχείνους, είδομεν άνω λοιπόν τον χαρπόν του Πνεύματος, άγάπην, χαράν, είρήνην, και ου μάταιος ήμιν ουδέ περιττός ό πόνος έγένετο, άλλ' είς εύφροσύνην κατέληξεν · οῦτω καλ σήμερον προσδοκώ ταίς εύχαίς ταίς ύμετέραις, **δν μετά χαρτερίας χαλ πολλής τής ύπομονής την προ**πιμένην ήμεν διανύσωμεν όδον, και έπι την κορυρήν αυτήν άναδηναι δυνηθώμεν, Ισόπεδα και λεία και ύπτια πάντα εύρήσειν έχει. Τι ποτ' ούν έστι το προπίμενον ήμεν νῦν; Τὸ παρά τοῦ προφήτου σήμερον ἀναγνωσθέν · Κύριε, οὐκ ἐν τῷ ἀνθρώπῳ ἡ όδὸς αὐτοῦ, οὐδὲ ἄνθρωπος πορεύσεται, καὶ κατορθώσει την πορείαν αὐτοῦ. Τὸ μὲν ζήτημα τοῦτο ύμες δε, ώσπερ τότε παρέσχετε την σπουδήν, χαλ νύν συντείνατε έαυτούς οὐδὲ γὰρ τοῦτο Ελαττον ἐκείνου το ζήτημα, άλλα και πλείονος δείται φροντίδος. Τί δήποτε; "Ότι ή μέν Παύλου καλ Πέτρου δοκούσα μέν είναι διαφορά, ούχ ούσα δέ, ού πολλοίς γνώριμος ην, δθεν ούδε πολλην έχ της άγνοίας είχος ην γενέσθαι την βλάδην· αυτη δὲ ή ρῆσις πανταχου περιφέρεται, έν οίχίαις, έν άγοραῖς, έν χώραις, έν πόλεσιν, έν γή και θαλάττη και νήσοις και οπουπερ αν απέλθης, ακούση ταῦτα λεγόντων πολλῶν. Γέγραπται, θύα έτ τῷ ἀτθρώπῳ ἡ όδὸς αὐτοῦ. Οὐ ταύτην δὲ μόνον μεμελετήχασι την βησιν, άλλά χαι έτέρας πρός ταύτην συνείρουσι \* τοιαύτας, δτι Ού τοῦ θέλοντος, ουδέ του τρέχοντος και μετ' έχεινο πάλιν, Έαν μή Κύριος οίχοδομήση οίχον, είς μάτην έχοπίασαν οι οικοδομούντες αυτόν. Τοῦτο δὲ ποιοῦσι, τῆς οίκείας ράθυμίας προκαλύμματα ο τάς θείας Γραφάς προδαλλόμενοι, και την σωτηρίαν ήμων και την έλπίτο διά τούτων διορύττειν επιχειρούντες τῶν ῥημάτων. Οδολη το Ετερον κατασκευάσαι βούλονται διά τούτων, άλλ' ή ότι ούδενός έσμεν χύριοι. Πάντα οίχεται τὰ χαθ' ήμας· είχη βασιλείας ύπόσχεσις, είχη γεέννης άπειλή, είχη νόμοι και τιμωρίαι και κολάσεις και συμβουλαί.

β΄. Τίγαρ αν τις παραινέσειε τῷ μηδενὸς δντι χυρίῳ ; τί οι αν τις ύποσχοιτο τῷ πάσης ἐξουσίας ἀπεστερημένφ; Ούτε ο χατορθώσας άξιος έστιν έπαίνου, ούτε δ διαμαρτών ύπεύθυνος χολάσεως χαλ τιμωρίας, αν μή ἐφ' ήμιν ή τὰ πρακτέα. Εί δὲ τοῦτο πεισθείεν **ένθρωποι, ούδεις ούκ**έτι λοιπόν ούκ άρετῆς ἀνθέξεται, οὐ χαχίαν φεύξεται ο. Εί γὰρ νῦν χαθ' ἐχάστην ἡμέραν πρί γεέννης ένηχούντων ήμων, περί βασιλείας δια-

λεγομένων, και τάς κολάσεις τάς άφορήτους και τά ξπαθλα τὰ ὑπερδαίνοντα διάνοιαν άνθρωπίνην προτιθέντων, [160] συμδουλευόντων, παρακαλούντων, πάντα χινούντων λόγον, μόλις τινές ὑπομένουσι τοὺς ὑπὲρ τῆς άρετῆς ἰδρῶτας, μόλις ἀφίστανται τῆς ἐν τοῖς άμαρτήμασιν ήδονῆς · αν και ταύτην εκκόψης την άγκυραν την Ιεράν, ούχ όλόκληρον βαπτισθήσεται το σκάφος. καλ πάντες οίχησονται γενόμενοι τέλεον ὑποδρύχιοι, καὶ πολλά ἔσται καθ' ἡμέραν τὰ ναυάγια; Οὐδὲν γάρ, ούδεν ούτως εσπούδακεν ο διάδολος, ώς τούτο πείσαι την άνθρωπίνην ψυχην, δτι ούτε έν τοίς άμαρτημασίν έστιν ὑπεύθυνος χολάσεως, οὕτε ἐν τοῖς χατορθώμασιν ἐπαίνων ἄξιος καὶ στεφάνων, [να καὶ τῶν σπουδαίων έχλύση τὰς χεῖρας, καὶ σδέση τὴν προθυμίαν, καὶ των άναπεπτωκότων επιτείνη την όλιγωρίαν, και αύξήση την ραθυμίαν.

Διό χρή προσέχειν μετά άχριδείας τοῖς λεγομένοις. Κρημνός έχατέρωθέν έστι χαλ βόθρος, αν μή νηφόντως άναγνωμεν το ρητόν. Τί γαρ είπωμεν; ότι έψεύ» σατο ό προφήτης; 'Αλλ' ἐπικίνδυνον · προφήτης γάρ ού ψεύδεται · τά γάρ του Θεού φθέγγεται ρήματα. 'Αλλ' ούχ έψεύσατο ό προφήτης; ούχοῦν ούχ έφ' ήμίν τά πρακτέα; 'Αλλά και έφ' ήμιν τά πρακτέα, και ό. προφήτης ούχ έψεύσατο · καὶ άμφότερα ταῦτα παραστήσομεν, έαν προσέχητε. Διά γάρ τοῦτο έχατέρωθεν έδειξα τὸν χρημνὸν, ἴνα νήφοντες διανύσωμεν τὴν προκειμένην ήμιν όδόν. Μή γάρ δή τοῦτο μόνον έξετάσωμεν, τὸ, Οὐχ ἐν τῷ ἀνθρώπφ ἡ ὀδὸς αὐτοῦ 😁 άλλά και την άκολουθίαν απασαν, και ύπερ τίνων είρηται, καλ παρά τίνος, καλ πρός τίνα, καλ διά τί, και πότε, και πώς. Ου γάρ άρκει το λέγειν, ότι έν ταί; Γραφαί; γέγραπται, ούδε άπλῶς παρασπῶντας ρήματα και σπαράσσοντας τὰ μέλη τοῦ σώματος τῶν θεοπνεύστων Γραφών, ἔρημα καλ γυμνά τῆς οἰκείας αὐτῶν συναφείας λαδόντας, ἐπ' ἐξουσίας καὶ ἀδείας έπηρεάζειν αύτοζς. Ουτω γάρ πολλά δόγματα διεφθαρμένα είς τον βίον είσενήνεκται τον ήμέτερον, τοῦ διαδόλου πείθυντος τους ράθυμοτέρους διεστραμμένως α άπαγγέλλειν τὰ ἐν ταῖς Γραφαίς κείμενα, ή προστιθέντας, ή ύφαιροῦντας ἐπιζοφοῦν τὴν ἀλήθειαν. Ού τοίνυν άρχει το είπειν, ότι έν τη Γραφή γέγραπται, άλλά χρή και την άκολουθίαν άναγνιῦναι πάσαν . έπει εί μέλλοιμεν διακόπτειν την πρός άλληλα συνέχειαν αύτῶν καὶ συγγένειαν, πολλά οὕτω τεχθήσεται πονηρά δόγματα. Καὶ γάρ ἐν τἢ Γραφἢ γέγραπται, ότι Ούκ έστι Θεός, καὶ ότι Απέστρεψε τὸ πρόσωπον αύτοῦ, τοῦ μὴ βλέπειν εἰς τέλος, καὶ ὅτι Ούκ ἐκζητήσει ό Θεός. Τί οὖν; εἰπέ μοι · οὐκ ἔστι Θεός; Οὐδὲ ἐφορῷ τὰ κατὰ γῆν πράγματα; Καὶ τίς τοῦτο ἀνάσχοιτο εἰπεῖν, ἢ ἀκοῦσαι; Καίτοι γε ἐν τῆ: Γραφή γέγραπται · άλλά μάθε πῶς γέγραπται. Εἶπε, φησίν, άφρων εν καρδία αὐτοῦ, Οὐκ ἔστι Θεός. Ού τῆς Γραφῆς ἐστιν ἡ γνώμη καὶ ἡ ψῆφος, ἀλλά τῆς του άφρονος διανοίας ού τὰ ἐαυτῆς εἶπεν ἡ Γραφή, [161] άλλα τὰ ἐτέρου ἀπηγγειλε. Καὶ πάλιν. "Εως τίνος παρώξυνεν ο άσεδης τον Θεόν; Είπε γάρ έν καρδία αὐτοῦ, Οὐκ ἐκζητήσει. Ἀπέσιρεψε τὸ πρόσωπον αὐτοῦ, τοῦ μὴ βλέπειν εἰς τέλος.

Alii άλλα καὶ ἐτέρας ταύτη συνείρουσι.
 Unus προκάλυμμα. Sed Savil. Morel, et omnes mss.

Savil. ού κακίας φεύξεται. Sed κακίαν melius.

d Duo mss. διεσταλμένως, et sic cliam habet Savil in marg. Διεσταλμένως ἀπαγγελλειν esset distinguere vel ctiam distorquere.

Καὶ ἐνταῦθα πάλιν ἀτεδοῦς ἀνθρώπου καὶ διεφθαρμένου κρίσιν καλ ψήφον έκτίθεται. Ούτω καλ ιατροίς εθος έστι, τοις υγιαίνουσι διαλεγομένοις τπ των παραπαιόντων καλ έξεστηκότων άμαρτήματα λέγειν, ίνα τούτους άπφαλεστέρους έργάσωνται. Έπει ούν ύγεία μέν ψυχης εύσέδεια, νόσος δὶ ἐσγάτη καὶ άρβωστία το τον θεον μή είδέναι, λέγει τὰ βήματα τών άσεδούντων, ούχ ΐνα άκούωμεν άπλώς, άλλ' ΐνα φυλαξώμεθα. Λέγει τί είπεν ό άγρων, ϊνα σύ γένη φρόν:μος, και μη δέξη το ρήμα λέγει τί είπεν ο άσεδης, ίνα σύ φύγης την άσέδειαν. Ού μόνον δε της άκολουθίας έκκόπτειν ού χρή, άλλά καλ ύγιῆ προφέρειν αύτά, καὶ μηδέν προστιθέναι.

Πολλοί γουν και έτερά τινα άπο των Γραφών περιφέρουσι, διεστραμμένως άναγγέλλοντες. Γέγραπται γλρ, φησίν, Εί πυρούσαι, γάμησον · ούδαμού δὲ τούτο ούτως έστι γεγραμμένον άλλλ πως εξοηται, σχόπησον · Λέγω δε τοῖς ἀγώμοις · καὶ ταῖς χήραις, xulòr autoic éctir, èar pelrucir uc xaru el de ούκ εγκρατεύονται, γαμείτωσαν κρείσσον γάρ έστι γαμήσαι, ή πυρούσθαι. Ούχ έστιν ούν ταύτον, φησί, τὸ, εἰ πυρούσαι, γάμησον; Μάλιστα μέν, εἰ καὶ ταύτον ήν το, εί πυρούσαι, γάμησον, ούκ έχρην άφέντας αύτούς την ύγιη της Γραφής απαγγελίαν, διαστρέφειν, καλ οίκείοις βήμασι προφέρειν τὰ τῆς Γραφής νοήματα νυνί δε και πολύ το μέσον εύρήσομεν. "Αν μέν γάρ άπλως είπης, Εί πυρούσαι, γάμησον, πάσιν έδωκας έξουσίαν τοις παρθενεύειν προηρημένοις, ήνίχα αν ύπο επιθυμίας όχληθείεν, τάς πρός τον Θεόν διαλύσαι συνθήκας, και πρός τόν γάμον αύτομολήσαι, και τής προτέρας ύποσχέσεως επιλαθέσθαι.

γ'. Εί δὲ μάθοις, τίσιν ὁ Παῦλος διαλέγεται, ὅτι οὐχ απασιν απλώς, αλλά τοις ούδέπω γεγενημένοις έν ύποσχέσεσι b, δυνήση ταύτην την έπιδλαδη και όλέθριον άνελεϊν έξουσίαν. Λέγω γάρ, φησί, τοῖς ἀγάμοις καί ταις χήραις, ού ταζς ύποσχομέναις χηρείαν, άλλά ται, μήτε τούτο, μήτε έχεινο μηδέπω ψηφισαμέναις, άλλ' έν μεταιχμίφ τινί τῆς γνώμης έκατέρας ούσαις ο. Οίον · άπεδαλέ τις άνδρα, φησίν · ούπω κέκρικε παρ' έαυτή, ούτε εκύρωσεν, είτε χηρείαν έλέτθαι δέοι, είτε δεύτερον έπεισαγαγείν νυμφίον · ταύτη παραινώ, φησίν, ότι χαλόν τό ούτως είναι. εί δε μή δύναιτο φέρειν το φορτίον, γαμείτω τές μέντοι ἐπιδαλλομένας ήδη καλ ἀπογραψαμένας είς την της χηρείας ύπομονην, και πούς τον Θεόν θεμένας συνθήκας, ού φησε λοιπόν είναι κυρίας του πρός δεύτερον γάμον έπανελθείν. Διά τοῦτο Τιμοθέφ γράφων περί αὐτῶν, οῦτω πως φησί. Νεωτέρας δέ χήρας παραιτού. "Όταν γάρ καταστρηνιάσωσι του Χριστου, γαμείν θέλουσιν, έχουσαι [162] κρίμα, δει την πρώτην πίστιν ηθέτησαν. 'Ορξς πώς αύτά; ένταύθα κολάζει και τιμωρείται, καί φησιν ύπευθύνους είναι δίκη, καλ κρίματι, ότι τές πρός τον Θεόν συνθήκας ήθέτησαν 4, καλ την ύπόσχετιν διεψεύσαντο; "Ωστε έχ τούτου δήλον, ότι έχείνο το ρητόν ου πρός τάς υποσχομένας είρητα:. Διά τοῦτο ούχ ἀπλῶς αὐτό χρή προφέρειν, άλλ' εἰδέναι καί τὰ πρόσωπα, πρός & διαλέγονται αι Γραφαί.

a Unus ταῖς ἀγάμοις. Sed alii omnes τοῖς ἀγάμοις, atque ita legitur in Novo Testamento Gravo.

h Unus έν ύποσχέσει.

Savil. εκατέρας ούσης, perperam, ut ipse quoque suspicutur, in margineque ούσαις corrigendum esse notat. 4 Unus cod. συνθήκας ἐπάτησαν. Infra unus διά τούτο ούχ

απλώς αυτά. Paulo post quidam πάλιν έτερον περιφέρουσε ελμα, et ibidem αύτου την συνθήκην. "Αλλ' έτερον ούκ έν τη γραφή κείμενον, ibidemque τοιαύται κοκουργίαι.

Πάλιν έτέραν περιφέρουσι όη τιν, οδχί διαστρ: αὐτῆς τὴν συνθήκην, ἀλλ' Ετερον σύκ έγγεγρα προστιθέντες. Τοιαύτη γάρ ή του διαδόλου π γία, η πλεονασμώ, η ύφαιρέσει, η διαστρι μεταδολή των χειμένων τὰ όλέθρια εἰσάγειν δό Τί δε τουτό έστι το βημα; Έμον έστι, φησί, το διον' και είπρη το Χουαίου. και φ εμη **θεγ**ιο αὐτά°. Τούτου τὸ μὲν εῖρηται, τὸ δὲ οὐχ ε! άλλ' εξωθέν ποθεν προσέρδιπται. Το μέν γάρ, τό dργύριον, και έμον το χρυσίον, είπεν 61 της το δε, φ εάν θέλω, δίδωμι αύτά ι, ούκέτι κειται, άλλ' έκ τῆς τῶν πολλῶν ἀμαθίας περιφί Τίς δὲ καὶ ἐκ τούτου γίνεται βλάδη; Πολλοί καί γόητες καί ἀκόλαστοι, καί ούδε τον ήλιον όρξη άξιοι, ούτε ζήν, ούτε άναπνείν, πολλής λαύουσιν εύπορίας, άνατρέποντες πάντα, χηρών άρπάζοντες, όρφανούς λυμαινόμενοι καταδεεστέρων Επαιρόμενοι. Βουλόμενος τοί διάδολος πείσαι τους άνθρώπους, ότι πίζ π άνωθέν έστι καλ έκ της του Θεού δωρεάς, [ν' ] του πολλήν βλασφημίαν προστρίψηται τῷ Δει βήσιν άπό της Γραφής λαδών την λέγουσαν, τὸ ἀργύριον, καὶ ἐμὸν τὸ γρυσίον, ἐτέραν τ ούταν έν τη Γραφή προστέθεικε λέγων Καλ θέλω, δώσω αύτά. 'Ο δὲ προφήτης 'Αγγαίος οὐ; φησίν· άλλ' ήνίκα ἐπανῆλθον ἐκ τῆς βαρδάρου Ίουδαΐοι, και τὸν ναὸν ἔμελλον ἀνιστἄν, και ι προτέραν άγειν εύπρέπειαν, επειδή διηπι πολεμίων περιεστώτων, πενίας ούσης πολλής, μιάς ούδαμόθεν εύπορίας φαινομένης, βουλομέν χρηστάς άγαγείν αὐτούς έλπίδας καὶ πείσαι θ περί του τέλους 5, φησίν έχ προσώπου του Έμων έστι το άργυριον, και έμων το κρι και έσται ή δόξα τοῦ οίκου τούτου ή & ύπερ την πρώτην.

Καλ τί τοῦτο πρός τὸ προκείμενον; "Ότι άπλῶς τὰς τῶν Γραφῶν ῥήσεις παραφέρεις 🖢 έχχοπτοντας της αχολουθίας, ούδε της συγγ άποσπώντας, ούδὲ ἔρημα καὶ γυμνὰ τὰ ἔἡμά. των έπομένων ή προλαδόντων βοηθείας λαμδά συχοφαντείν άπλως και έπηρεάζειν. [163] Πώς γ άτοπον, εν δικαστηρίω μέν περί βιωτικών δικι νους : πραγμάτων, απαντα είς μέσον προτιθέ δικαιώματα, καὶ τόπους καὶ καιρούς καὶ αἰτίι πρόσωπα καὶ μυρία παράγειν ἔτερα, περὶ δὲ αίωνίου προκειμένων ήμιν άγώνων, άπλως τ έτυχε τὰ ἀπὸ τῶν Γραφῶν παραφέρειν; Καλ γάρ ούδεις άναγνώσεται βασιλικόν άπλῶς 🛪 έτυχεν, άλλ' άν μή τὸν χρόνον εἴπη, καὶ τὸν έπιδείξη, καὶ ύγιῆ καὶ όλόκληρον αύτον παράσ χολάζεται και δίκην δίδωσι την έσχάτην \* ήμ ούκ άνθρώπων νόμον, άλλλ τὸν ἄνωθεν ἐκ τῶν νῶν ἐνεχθέντα ἀναγινώσχοντες, τοσαύτη φο χρησόμεθα, ώς μέλη καὶ μέρη παρασπάν; Κο ταύτα ἀπολογίας ἄξια καλ συγγνώμης; Τάχο του μέτρου εξέτεινα τον λόγον, άλλ' ούχ άπλώς ένα της πονηράς ύμας άπαγάγω συνηθείας. Μ νυν άποχάμωμεν, έως αν τό τέλος ευρωμεν • δι

Duo mss hic et infra δώσω αὐτό.

ΛΙΙΙ δώσω αὐτά. Ibid. Savil. οὐκέτι προσέθηκεν, : marg. πρόσκειται notat. Ibid. Savi!. in marg. et du άμαθίας προφέρεται. 5 Α'ΙΙ ύπερ του τέλους.

h Savil. in marg. παρεισφέρειν. i Unus habet δικαζομένων.

sententia, sed animi insipientis: non dixit quæ sua somt Scriptura, sed quæ sunt alterius denuntiavit. Et wursus: Usquequo irritavit impius Deum? Dixit enim an corde suo, Non requiret. Avertit faciem suam, ne mideat in finem (Psal. 10. 13 et 11). Et hic rursus Prominis impii ac scelesti judicium et sententiam promonit. Ita quoque medici sacere solent, insanorum et mentium peccata sanis ac valentibus narrant, ut cautiores istos reddant. Cum igitur sanitas animæ sit pietas, morbus autem et infirmitas summa Deum mimime nosse, impiorum verba commemorat, non ut ca temere audiamus, sed ut ab iis abstineamus. Quid Ensipiens dixerit, narrat, ut tu sapiens fias, et dictum ejus minime probes : quid impius dixerit, narrat, ut Lu impietatem sugias. Neque vero solum a contextu zerienue sermonis avellenda loca non sunt, sed etiam sana et integra sunt proferenda, nihilque addendum.

Abusus loci Pauli ex Epist. ad Corinth. 1. — Multi certe quædam etiam alia circumferunt ex Scripturis, quæ depravate allegant. Scriptum est enim, inquiunt: Si araris, uxorem ducito: nusquam tamen hoc ita scriptum est; sed quo pacto sit scriptum considera: Dico autem non nuptis et viduis, bonum illis est, si maneant, sicul et ego: quod si non se continent, nubant; melius enim est nubere quam uri (1. Cor. 7. 8. 9). Annon igitur idem est, inquit, Si uraris, uxorem ducito? Enimyero licet idem esset, non oportebat tamen, omissa recta Scripturæ allegatione, eam pervertere, suisque verbis Scripturæ sensa proferre : jam vero multum offendimus inesse discrimen. Si enim absolute dixeris, Si uraris, uxorem ducito, cunctis qui virginitatem servare ultro statuerunt potestatem facis, cum primum libido illis negotium facesset, inita cum Deo pacta violandi, atque ad nuptias transfugæ more transcundi, ac promissi prioris obliviscendi.

3. Quod si intelligas, quos alloquatur Paulus, hoc est, non omnes passim, verum eos, qui nondum promissione se obstrinxerint, poteris noxiam hanc ac perniciosam tollere facultatem. Dico enim, inquit, non suplis et viduis, non iis quæ viduitatem promisere sed iis que neque hoc, neque illud decreverant : sed tamquam in medio quodam interstitio consilii utriusque versantur. Exempli causa: mulier quæpiam virum sum amisit, nequedum apud se statuit, neque decrevit, an a se oporteat eligi viduitatem, an vero alterum maritum induci : hanc ego admoneo, inquit, bonum esse ut ita permaneat : quod si onus ferre non Possit, nubat : cas vero quæ jam aggressæ sunt, et in carum album sunt relatæ, quæ viduitatem tolerant, et cum Deo pactum inierunt, non jam vult ad alterum posse matrimonium reverti. Propterea de illis ad Timotheum scribens sic ait : Adolescentiores au'em viduas devita. Cum enim luxuriatæ fuerint in Christo, nubere volunt habentes damnationem, quia primam fidem irritam fecerunt (1. Tim. 5. 11. 12). Vides ut eas hic castiget ac puniat, et obnoxius pænæ ac judicio esse dieat, quod inita cum Deo pacta violarint', et

promissis non steterint? Itaque ex hoc loco manifestum est, dictum illud non ad eas quæ promiserant esse directum: idcirco non esse illud temere proferendum, sed noscendas esse personas, quas Scripturæ verbis illis alloquuntur.

Abusus alterius loci Scripturæ.—Bursus alium locum circumferant, cujus non illi quidem structuram pervertunt, sed aliud illi, quod in Scriptura non reperitur, adjiciunt. Talis enim est diaboli malitia, ut vel additione, vel subtractione, vel depravatione, aut immutatione contextus perniciosa dogmata introducat. Quis ille porro locus est? Meum est, inquit, argentum, et meum aurum (Agg. 2. 9); et cui voluero dabo illud. Ilujus loci pars quidem est ita dicta, pars vero dicta non est, sed alicunde adjecta. Nam illud quidem. Meum est argentum, et meum est aurum, dixit propheta: illud autem, Cui voluero dabo illud, non item segnitur in Scriptura, sed ex inscitia vulgi natum circumfertur. Quodnam porro inde exoritur detrimentum? Multi scelerati, et præstigiatores, alque intemperantes, qui ne digni quidem sunt, qui solis hujus conspectu fruantur, aut vivant, aut hujus cæli spiritum ducant, multis opibus abundant, dum omnia subvertunt, viduarum domos diripiunt, orphanos spoliant, adversus inferiores efferuntur. Volcas ergo diabolus hominibus persuadère divitias desuper atque ex Dei. largitione manare, ut ex hoc magnam blasphemiam Domino impingat, sumpta hac Scripturæ sententiaquæ sic habet : Meum est argentum, et meum est aurum, aliam quæ in Scriptura non est, adjecit dicens: Et cui voluero dabo illud. At non ita dicit Aggreus propheta : sed cum ex barbarorum regione rediissent. Judæi, et instauraturi templum essent, atque ad pristinum splendorem evecturi, cum egenl essent et ab. hostibus circumfusis obsessi, multa premente paupertate, nec ullæ facultates alicunde apparerent, in meliorem spem illos volens erigere, ac persuadere ut de fine confiderent, ex persona Dei dicit, Meum est argentum, et meum est aurum; et erit glaria domus istius novissima super primam (Ibid. v. 10).

Scripturæ verba quomodo tractanda. — Sed quid hoc ad propositum? dicet aliquis. Quod non oporteat Scripluræ sententias temere arripere, atque a serie sermonis et argumenti affinitate divellere : neque nuda verba sumenda sint, eorumque subsidio destituta qua sequuntur aut præcedunt, ut per ea temere calumniam straamus et cavillemur. Annon enim absurdum est, ut in judiciis quidem, ubi de rebus sacularibus disceptamus, omnia jura nostra in medium proferamus, et loca, tempora, causas, personas, aliaque innumera producamus, cum vero nobis de vita aterna propositum sit certamen, temere et inconsiderate Seripturæ loca proferamus? Ac legem quidem regiam nemo temere et inconsiderate recitabit, sed nisi tempus notet, ac legislatorem designet, et integram illam alque illibatam proponat, castigatur gravissimaque pœna mulctatur: nos vero dum non legem humanam, sed supernam ac de cælo delapsam recitamus, tantam præ nobis negligentiam feremus, ut ejus partes ac membra

<sup>1</sup> Paus Cod., pacts conculcarunt, cadem prorsus sententia.

discerpamus? Quis hoc venia dignum censeat? Fortasse ultra modum orationem produxi, at non sine causa, verum ut a prava consuctudine vos abducam. Ne igitur defatigemur, donce ad finem pervenerimus: propterea namque nati sumus, non ut edamus ac bibamus, et induamur, sed ut vitium fugiamus, ac divinam amplexi philosophiam virtutem sectemur. Natos enim esse nos non ut edamus ac bibamus, sed ad alia quaedam multo majora melioraque præstanda, quo pacto Deus doceat, audi, et quam afferat causam propter quam hominem procrearit. Cum enim illum formaret, his verbis usus est: Faciamus hominem ad imaginem nostram et ad similitudinem (Gen. 1. 26).

4. Deo quomodo similes efficiamur. - Porro Deo similes reddinur non dum comedimus, bibimus, aut induimur; Deus enim neque comedit, neque bibit, neque induitur : sed dum justitiam exercemus, beniguitatem exhibemus, mites et modesti ac misericordes in proximo sumus, virtutem omnem sectamur: siquidem commune nobis est illud cum belluarum natura, quod comedimus et bibimus, neque quidquam illis hac in re præstamus. Unde ergo fit, ut illis antecellamus? Quod nimirum ad imaginem et similitudinem Dei conditi simus. Ne igitur defatigemur dum sermonem de virtute instituimus, sed allatam in medium propheticam hanc sententiam diligenter expendamus, quis cam protulerit, et quorum causa, et quo tempore, et quem alloquens, et quo in statu res tum essent, omuia demum pervestigemus, quæ ad inveniendum usui esse possunt. Is quidem, qui protulit, Icremias est propheta, dum non quidem pro se, verum pro aliis preces offerret, pro Judacis ingratis, stupidis, qui nullo modo corrigi poterant, qui puniri debebant, et extremo supplicio mulctari, de quibus dicit illi Deus: Noli orare pro populo hoc, quia non exaudiam te (Jer. 7. 16). Ac nonnulli quidem hoc de Nabuchodonosore dici autumant: nam quoniam bellum illis erat barbarus illaturus, urbemque deleturus, atque abductis captivis abiturus, cum persuadere omnibus vellet, non cum propria virtute vel potentia civitatem expugnaturum, sed ob istorum peccata, Deo bellum illud gerente, atque adversus urbem suam illum deducente, Scio, Domine, inquit, quia non est in homine via ejus, neque homo ibit, et diriget gressum suum. Quorum verborum hic sepsus est : Ilæc via, inquit, qua nunc barbarus incedit, dum nobis hoc bellum infert, non ab ipso est, neque seliciter bellum istud consecit, ac victoriam reportavit : ac nisi tu nos in ejus manus tradidisses, numquam expugnasset, aut vicisset. Idcirco precor, inquit, ac supplex oro, quando ita tibi hoc visum est, ut supplicio modus adhibeatur. Corripe pamque nos, inquit, verumtamen in judicio, et non in furore (Jer. 10. 24). Sed quoniam huic expositioni contradicunt nonnulli, neque barbari causa dictum hoc esse volunt, sed de communi hominum natura, necessarium est ut cum istis decertemus. Quid ergo possumus his opponere? Quoniam pro hominibus orabat, qui peccayerant, pro quibus orare sæpe prohibitus erat : propterea curat, ut civitas prior logeat : nam quoniam

assidue dicebat, Noli orare pro illis, eam ipsa benignitate indigebat priorem submittit, ut ansa aliquam et speciosam occasionem arripiat pro il preces offerendi, atque ad ipsam dirigit orați aitque, Væ contritioni tuæ : doloris plena est pl (Jer. 10. 19-22). Tum insit illa : Plane hoc est meum, tabernaculum meum periit, pelles meæ co sunt, filii mei et oves meæ exierunt a me, et no Pastores mei stulte egerunt, et Dominum non & runt. Vox auditionis venit, et commotionis ma aquilone, ut ponat civitates Juda in desolationem bile passerum. Deinde postquam illa suam calam deploravit, adjicit : Domine, non est hominis vi Quid igitur? quia lamentatur, dicet aliquis, pe sum dogma in mundum invexit, nostra po nos privans, et assirmans, non esse arbitrii not gerendas? Nequaquam, sed et dum lamentat confirmat. Cum enim dixisset, Non est homi ejus, minime tacuit, sed adjecit, Neque homo diriget gressum suum. Quod autem dicit hanc s tiam habet: Non totum est in nostra potestat aliud quidem in nostra, aliud vero in Dei sit potestate. Nam ut optima quæque eligamus, ve et agere contendamus, omnemque laborem es mus, nostri est arbitrii : ut autem ad exitum e ducamus, neque intercidere sinamus, utque ad recte factorum perveniamus, id vero cælestis et tiæ. Partitus enim est nobiscum virtutem De neque rem totam in nostra sitam esse voluit pote ne in superbiam efferamur, neque totum sib sumpsit, ne nos inertiæ dedamus : sed exiguur laboribus nostris relinquens, majorem parten conficit. Ut enim sciamus, quo pacto si res ti potestate nostra fuisset, multos id in superbian set, et extulisset, audiamus quid Pharisæus dic quantam insolentiam elatus esset, quo pacto t fice loqueretur, seque toti orbi terrarum fastuos ferret (Luc. 18). Propterea non ut totum a penderet, effecit, quinimo permisit, ut in nosti testate aliquid esset, ut nos jure ac merito core speciosam occasionem arriperet. Atque hoc illa bola declaravit, in qua dicit, homines circa undec horam inventos se in vineam ad operandum n (Matth. 20. 6. sqq.). Tametsi quid operari und hora potuerunt? At nibilominus ad integran dandam mercedem breve momentum Deo suffec

Hic prophetæ locus libertatem arbitrii non erip Atque ut intelligas hoc prophetam vere dicere que nos arbitrii libertate privare, sed de rerum philosophari, audi quid adjiciat. Nam cum dix Non est in homine via cjus, statim adjungit: C nos, Domine, verumtamen in judicio, et non in (Jerem. 10. 21). Si enim arbitrii nostri nihil a frustra diceret, Corripe nos, Domine, verumtan judicio.

5. Ex indicto supplicio libertas arbitrii inferta Quid enim fieri potest injustius, quam ut illi ple tur, quorum ex arbitrio non pendent res gere aut ut homines illi pænas sustineant, quorum

σοῦτο ἐγενόμεθα, οὐχ ἴνα φάγωμεν καὶ πίωμεν, καὶ πριδαλώμεθα, ἀλλ' ἴνα φύγωμεν κακίαν, ἐλιύμεθα & ἀρετήν, τῆς θείας ἐπιλαδόμενοι φιλοσοφίας. "Οτι γὰρ οὐχ ἴνα φάγωμεν καὶ πίωμεν ἐγενόμεθα, ἀλλ' ἐφ' ἐτέροις πολλῷ μείζοσι καὶ βελτίοσιν, ἄκουσον τοῦ θεοῦ καὶ τὴν αἰτίαν λέγοντος, ἐφ' ἤ τὸν ἄνθρωπον ἐποίησε. Διαπλάττων γὰρ αὐτὸν, οῦτω πώς φησι · Ποιήσωμεν ἄνθρωπον και' εἰκόνα ἡμετέραν καὶ καθ' ὁμοίωσιν.

δ. "Ομοιοι δε θεού γινόμεθα ούκ εσθίοντες καλ πίνοντες και περιδαλλόμενοι. Θεός γάρ ούτε έσθίει, ούτε πίνει, ούτε περιδάλλεται · άλλά διχαιοσύνην άσχοῦντις, φιλανθρωπίαν επιδειχνύμενοι, χρηστοί καλ έπειχείς δντες, τους πλησίον έλεουντες, πάσαν άρετην διώχοντες επεί το φαγείν και το πιείν χοινόν πρός την των άλόγων φύσιν ήμιν έστι, και ούδεν έχείνων χατά τουτο άμείνους έσμέν. 'Αλλά πόθεν ήμων ή ύπεροχή; Έχ τοῦ κατ' εἰκόνα Θεοῦ γενέσθαι xx! όμοίωτιν. Mh τοίνυν άποχάμωμεν τούς ύπέρ άρετής χινούντες λόγους, άλλ' άγαγόντες την προφηεχήν ταύτην βήσιν είς μέσον, μετά άχριδείας αύτην διερευνησώμεθα, και μάθωμεν α τίς ο είρηκώς, και ύπερτίνων, και πότε, και πρός τίνα, και πώς τών πριγμάτων διαχειμένων, χαὶ πάντα άπλῶς ἐξετάζοντις τά πρός την ευρεσιν συντελούντα. 'Ο μέν ούν είρηχώς Ίερεμίας έστιν ό προφήτης, ού μην ύπερ έπυτου, άλλ' ύπερ ετέρων την ίκετηρίαν ποιούμενος, ύπερ Τουδαίων τῶν ἀγνωμόνων, τῶν ἀναισθήτων, τῶν άδιορθώτως έχόντων, των όφειλόντων χολασθήναι χαλ την έσχάτην ύπομεϊναι τιμωρίαν, περί ων φησιναύτω άθως Μή προσεύχου περί τοῦ λαοῦ τούτου, ὅτι ούχ είσαχούσομαί σου καί τινες μέν φασι τούτο περί του Ναδουχοδονόσορ λέγεσθαι επειδή γάρ ξμελλεν έπιστρατεύειν αὐτοῖς ὁ βάρδαρος, καὶ τὴν πόλιν άφανίζειν, [164] και λαδών αιχμαλώτους άπιέναι, βουλόμενος πείσαι πάντας, ὅτι οὐ παρὰ τὴν οίχείαν Ισχύν και δύναμεν τῆς πόλεως περιγίνεται, άλλ παρλ τά τούτων άμαρτήματα, του Θεού στρατηγούντος τόν πόλεμον, καλ χειραγωγούντος αύτον έπ! την οίχειαν πόλιν, φησίν Οίδα, Κύρικ, ότι ούχί τοῦ ἀνθρώπου ἡ όδὸς αὐτοῦ, οὐδὲ ἄνθρωπος πορεύσεται, και κατορθώσει την πορείαν αύτου. 00 λέγει τοιούτον έστιν ή όδος αύτη, φησίν, ήν ό βάρδαρος βαδίζει νῦν ἐπιστρατεύων ἡμῖν, οὐχὶ παρ' έπιπου έστιν, ούδε έχεινος χατώρθωσε τον πόλεμον τούτον και την νίκην, άλλ' εί μη σύ παρέδωκας ήμας τας έχείνου γερσίν, ούχ αν έχρατησεν, ούδὲ περιεγέκτο. Διλ τούτο, φησί, δέομαι καὶ άντιδολώ, ἐπειδή τούτο έδοξε, μετά μέτρου γενέσθαι την τιμωρίαν. Valdenoor ήμας, πλήν έν πρίματι», και μή έν θυμφ. 'Αλλ' ἐπειδή τινες πρός τοῦτο ἀντιλέγουσι, καλ ούχὶ περί τοῦ βαρδάρου φασίν είρησθαι, άλλὰ περί τῆς κοινῆς φύσεως τῶν ἀνθρώπων, ἀνάγκη καὶ πρὸς νύπους άπομαχήσασθαι. Τί οὖν ἐστι πρὸς τούτους είπειν; ότι ύπερ άνθρώπων ήμαρτηχότων ήξίου, ύπερ ω έχωλύθη πολλάκις άξιουν. διά τουτο την πόλιν παραπευάζει θρηνήσαι πρώτον έπειδή γάρ συνεχώς έλεγε, Μή ἀξίου ὑπὲρ αὐτῶν, τὴν δεομένην αὐτὴν τῆς φιλανθεωπίας χαθίησε πρώτην, ένα έχείθεν άφορμήν τινα κεί πρόφασιν εύλογον λάβη της πρός του Θεόν ύπερ εὐτῶν ίχετηρίας, χαὶ πρὸς αὐτὴν ἀποτείνει τὸν λόγον, κα! φησιν Ουαί τῷ συντρίμματί σου : άλγηρά ή

Luus ex xpiver.

πληγή σου. Είτα έχεινη φησίν · "Οντως τοῦτό μου τὸ τραῦμά ἐστιν, ἡ σκηνή μου ωλετο, αὶ δέρρεις μου διεσπάσθησαν, oi viol μου και τὰ πρόδατά μου έξηλθεν ἀπ' ἐμοῦ, καὶ οὐκ εἰσίν. Οἰ ποιμένες μου ήφρονεύσαντο, καὶ τὸν Κύριον οὐκ έξεζήτησαν. Φωνή άχοῆς ε έρχεται καί σεισμού μεγάλου από βορρά, τοῦ τάξω τὰς πόλεις Ἰούδα είς άγανισμόν και κοίτην στρουθών. Είτα έπειδή έτραγώδησε την οίχείαν συμφοράν έχείνη, φησί, Κύριε, ούχι τοῦ ἀνθρώπου ἡ όδὸς αὐτοῦ. Τι οὖν; ἐπειδή θρηνεϊ, φησὶ, δόγμα όλέθριον εἰσήγαγεν εἰς τὴν οίχουμένην, την έξουσίαν ήμῶν ἀφαιρούμενος, χαλ λέγων ούχ ἐφ' ἡμῖν είναι τὰ πραχτέα; Οὐδαμῶς, ἀλλά καί θρηνών άσφαλίζεται. Είπων γάρ, ὅτι Ούχὶ τοῦ άνθρώπου ή όδὸς αὐτοῦ, οὐχ ἐσιώπησεν, άλλ' ἐπήγαγεν, Οὐδὲ ἄνθρωπος πορεύσεται, καὶ κατορθώσει την πορείαν αὐτοῦ. Ο δε λέγει, τοιοῦτόν έστιν οὐκ έφ' ήμιν έστι το πάν, άλλα το μέν έφ' ήμιν, το δε έπι τῷ Θεῷ. Τὸ μὲν γάρ ἐλέσθαι τὰ κάλλιστα, καὶ βουληθῆναι, καὶ σπουδάσαι, καὶ πάντα ὑπομεῖναι πόνον, τῆς ήμετέρας έστι προθέσεως το δε είς τέλος άγαγείν αύτλ, και μή συγχωρήσαι διαπεσείν, και πρός αύτό τὸ πέρας έλθεϊν τῶν χατορθωμάτων, τῆς ἄνωθέν ἐστι χάριτος. Έμερίσατο γάρ πρὸς ήμᾶς την όρετην ό Θεός, και ούτε έφ' ήμιν άφηκε το παν είναι, ίνα μή είς άπόνοιαν έπαιρώμεθα, [165] ούτε αύτος το παν Ελαδεν, ζια τη εις φαθοπιαν αμοχγινώπεν . αγγ, ογιλον αφείς ἐπὶ τοῖς ἡμετέροις πόνοις, τὸ πλέον αὐτὸς κατορθοῖ. "Ότι γάρ εἰ τὸ πᾶν ἦν ἐφ' ἡμῖν, πολλοὺς ἄν τοῦτο εἰς ἀπόνοιαν ἐπῆρε καὶ ἐξετραχήλισεν, ἀκούωμεν τοῦ Φαρισαίου, τί φησιν, είς όσην άλαζονείαν επήρετο, πώς έμεγαληγόρει, καλ τῆς οἰκουμένης ἀπάσης ἐφρόνησε μείζονα. Διά τοῦτο οὐ τὸ πᾶν ἡμῶν ἐποίησεν, ἀλλο άφῆχέ τι ἐφ' ἡμῖν εἶναι, ἵνα εὐπρόσωπον λάδη πρόφασιν τοῦ δικαίως ήμας στεφανοῦν. Καὶ τοῦτο ἐδήλωσε διά τῆς παραδολῆς ἐχείνης, χαθ' ἤν φησιν, ὅτι περὶ τἡν ένδεκάτην ώραν εύρων άνθρώπους, ξπεμψεν είς τὸν άμπελώνα έργάζεσθαι. Καίτοι τί έν τἢ ἐνδεκάτῃ ώρα εἰργάσαντο; 'Αλλ' ὅμως ἡρχεσε τῷ Θεῷ καὶ ἡ βραχεῖα τοῦ χαιροῦ ροπή πρός το δοῦναι τον μισθον αὐτοῖς άπηρτισμένον.

Καὶ ἴνα μάθης ὅτι τοῦτο ἀληθῶς ὁ προφήτης φησὶ, καὶ οὐκ ἀφαιρεῖται τὴν ἑξουσίαν ἡμᾶς, ἀλλὰ περὶ τοῦ τέλους τῶν πραγμάτων ἐνταῦθα φιλοσοφεῖ, ἄκουσον τῆς ἐπαγωγῆς. Εἰπὼν γὰρ, Οὐκ ἐτ ἀτθρώπφ ἡ ὁδὸς ἀὐτοῦ, εὐθὺς ἐπιφέρει, Παίδευσοτ ἡμᾶς, Κύριε, πλητ ἐτ κρίσει, καὶ μὴ ἐτ θυμῷ. Εἰ γὰρ μιζῶν ὅλως ἐφ' ἡμῖν ἡν, περιττῶς ἔλεγε, Παίδευσοτ ἡμᾶς, πλὴτ ἐτ κρίσει.

ε'.Τί γάρ αν άδικιότερον τοῦ κολάζεσθαι τοὺς οὐκ δντας κυρίους τῶν πρακτέων, καὶ τιμωρίαν ὑπέχειν ἀνθρώπους, ὧν ἡ ὁδὸς καὶ ὁ βίος οὐκ ἐπὶ τῆ αὐτῶν ἐξουσία κεῖται; "Ωστε ὅταν φαίνηται τὸν Θεὸν παρακαλῶν ὑπὲρ τοῦ μὴ σφοδροτέραν γενέσθαι τὴν τιμωρίαν κατ' αὐτῶν, οὐδὲν ἔτερον ἢ τοῦτο ἐμφαίνει, ὅτι ἄξιοι τοῦ κολάζεσθαι καὶ τιμωρίαν ὑπέχειν εἰσί τοῦτο δὲ οὐδὲν ἕτερον ἢ τὸ αὐτεξούσιον συνίστησιν ἀ. Εἰ γὰρ μὴ κύτ

εί; ἀτανισμόν legendum, et sic LXX.
d Savil. putat legendum συνιστάν, et vere melius ad seriem quadrare videtur; sed συνίστησιν etiam ferri potest.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Καὶ μάθωμεν deest in duobus mss., legitur autem in mark. Savil.

Savil. in textu φωνής ἀχοή, in marg. φωνή ἀχοής, quæ vera lectio est, et habetur in Ed. Rom. των O'. Morel. similiter φωνή ἀχοής. Paulo post nous εἰς ἀφορισμόν, verum chi hamania logarillum et sig I XY.

pede two spectedus hour, our spantepas Elee the τιμωρίαν άξιουν αυτούς υποσχείν . άλλά μηδέ όλως χογάζεαβαι . παγγολ οξ οιοξ αξιώσεως έξει . ο λαδ Θεός ού δείται του παρακαλούντος αύτον, ώστε μή κολάσαι τους άνευθύνους. Καλ τί λέγω, ό θεός, όπου γε ούδε άνθρωπος νοῦν έχων; "Όταν οὐν φαίνηται παρακαλών ο προφήτης ύπερ Ἰουδαίων, ώς ύπερ ήμαρτηκότων εύδηλον ότι παρακαλεί . άμαρτία δε τότε φαίνεται, όταν ήμεζς, όντες χύριοι τοῦ μὴ παραδήναι τὸν νόμον, παραδαίνωμεν. "Ωστε πάντοθεν δηλον ήμίν, ότι και έφ' ήμιν και έπι τῷ Θεῷ τὰ ήμέτερα κείται κατορθώματα. Τοιουτόν έστι και το, Ού του θέλοντος, οὐδὲ τοῦ τρέχοντος, ἀλλὰ τοῦ ἐλεοῦντος Θεοῦ. Καὶ τίνος ενεκέν τρέχω; φησί · τίνος δὲ ένεκεν θέλω, εί μή τὸ παν ἐν ἐμοὶ κεῖται; "Ινα διὰ τοῦ θέλειν καὶ του τρέχειν έπισπάση του Θεού την ροπήν και την εύνοιαν, ώστε συμπράξαι καί χείρα όρέξαι καί πρός τὸ τέλος ἀγαγείν. Ἐἀν γάρ ἀνέλης τοῦτο, καὶ παύση τρέχων και θέλων, ούτε ο Θεος όρέξει χείρα, άλλ' άποστήσεται και αύτός. Πόθεν τοῦτο δήλον: "Ακουσον τί φησι τη Ίερουσαλήμ. [166] Ποσάκις ηθέλησα έπιouragageir tà téxra oou, xal oux horthoate; Ίδοὺ, ἀφίεται ο οίχος ὑμῶν ἔρημος. ὑρặς, ἐπειδή ούχ ήθέλησαν, πῶς ἀπέστη καὶ ὁ Θεὸς; Διὰ τοῦτο χρεία ήμιν και του θέλειν και του τρέχειν, ίνα και τον θεόν èπισπασώμεθα. Τοῦτο οὖν φησι καὶ ὁ προφήτης, ὅτι τὸ κατορθώσαι ούκ έν ήμιν, άλλ' έν τη του Θεού βόηθεία. το δε ελέσθαι εν ήμιν και εν τη ήμετερα προαιρέσει. Ούχοῦν εἰ ἐντῇ τοῦ Θεοῦ βοηθεία τὸ χατορθῶσαι, φησὶ, κάν μή κατορθώσω, ούδεμίαν άν είην δίκαιος ύπομένειν αίτίαν · δταν γάρ τὰ παρ' ἐμαυτοῦ παράσχω πάντα, καὶ θελήσω, καὶ προέλωμαι, καὶ τῶν πραγμάτων άψωμαι, ό δε του τέλους χύριος ών μη συμπράξη, μηδέ χείρα ορέξη, παντός απήλλαγμαι έγκλήματος. Άλλ' ούχ έστι ταῦτα, ούχ έστιν · άμήχανον γάρ, θελησάντων ήμων και προελομένων και βουληθέντων, τον Θεόν έγκαταλιπείν. Εί γάρ τοῖς μή βουλομένοις παραινεί και συμδουλεύει, ίνα θελήσωσι και βουληθωσι, πολλφ μαλλον τούς αίρουμένους ούχ έγχαταλιμπάνει. Έμβλέψατε γάρ, φησί, είς άρχαίας γεreac, και ίδετε. Τίς ήλπωεν έπι Κύριον, και κατησχύνθη; ή τίς ένέμεινε ταῖς έντολαῖς αὐτοῦ b, καὶ ὑπερείδεν αὐτόν; Καὶ πάλιν ὁ Παῦλός φησιν, Η δέ έλπλς οὐ καταισχύνει, ή έλπλς ή εἰς τὸν Θεόν. 'Αμήχανον γάρ τοῦ τέλους ἐκπεσεῖν τὸν όλη διανοία έπι τον θεόν έλπίζοντα, και τά παρ' έπυτου πάντα εἰσφέροντα. Καὶ πάλιν, Πιστός δὲ ό Θεός, ός ούκ έάσει ύμας πειρασθηται ύπέρ ὁ δύ-

Δ Duo mss. αὐτοὺς ὑπέχειν.
b In Edit. Roin. τῶν Θ΄ legitur τἰς ἐνεπίστευσε Κυρίῳ, καὶ κατησχύνθη; ἢ τἰς ἐνέμεινε τῷ φόδῷ αὐτοῦ; etc. Verum Chrysost. loca illa ut menti sese offerebant adhibere sotehat

νασθε, άλλά ποιήσει σύν τῷ πειρασμῷ α ἔκδασιν, τοῦ δύνασθαι ὑμᾶς ὑπενεγκε τοῦτο περαινεί σοφός τις ἀνὴρ, λέγων Τέκε προσέρχη δουλεύειν Κυρίω, ἐτοίμασον τὰ χήν σου εἰς πειρασμόν. Εὐθυνον τὴν κε σου, καὶ καρτέρησον, καὶ μὴ σπεύσης ἐν ἐκαγωγῆς. Κολλήθητι αὐτῷ, καὶ μὴ ἀποστί ἐτερος παραινεί λόγος 'Ο δὲ ὑπομείνας εἰς οὕτος σωθήσεται.

Ταύτα δὲ πάντα χανόνες είσὶ χαὶ δροι : yuata axivata xal del touto nemyevat ψυχή τη ήμετέρς, ότι άμήχανόν τινα σπουδή νενον καὶ μεριμνώντα ύπερ τῆς ἐαυτοῦ σων καὶ τὰ παρ' έαυτοῦ πάντα ἐπιδεικνύμενον, ἐλειφθηναί ποτε παρά του Θεού. Ούκ άκούεις τ πρός τον Πέτρον; Είμων, Είμων, ποσάπις 🛊 o Laravaç ouridoai opaç we tor oitor, έδεήθην περί σοῦ, ἴνα μή ἐκλείπη ἡ πίστι "Οταν μέν γάρ ίδη τον φόρτον ο μείζω της ήμ δυνάμεως δντα, ορέγει χείρα, καλ επικουφί uerbachon. otan of toll if ofxetat bigami oliyupias thy olkelay apoblosvias swinplay, βουλομένους σωθήναι, άφίησι και έγκαταλιμπά γάρ βιάζεται, ούδε άναγκάζει, και όπερ επι δασχαλίας εποίει, τούτο και έγταύθα γίνεται. περ γάρ έκει τούς μή θέλοντας άκούειν, άλλ' έ δώντας, ούχ είλχεν, [167] ούδὲ ἐδιάζετο, τοῖς & έχουσι διέλυσε τὰ ἀσαφή, και τὰ αἰνίγματα φανερά ούτω δη και έπι των πραγμάτων το άναλγήτους καὶ ούκ ἐθέλοντας ούκ ἀναγκάζει βιάζεται, τους δε προαιρουμένους επισπάται πολλής τής σφοδρότητος. Διά τουτο και ό Πέτι σίν 'Επ' άληθείας καταλαμβάνομαι, δτι 🟕 Ebrei o gobovyerog tor Oedr, nal epraki δικαιοσύνην, δεκτός αὐτῷ ἐστι. Καὶ ὁ κρι αύτο τουτο παραινεί λέγων· Έαν θέλητε, και πούσητέ μου, τὰ άγαθὰ τῆς γῆς φάγεσθε. μη θέλητε, μηδε είσακούσητε μου, μάχαιρι πατέδεται. Ταυτα ούν ειδότες, και ότι και το καὶ τὸ τρέχειν ἐν ἡμῖν ἐστι, καὶ διὰ τοῦ θάλι τοῦ τρέχειν τον Θεον ἐπισπώμεθα προς την ημ βοήθειαν, έπισπασάμενοι δὲ αύτὸν, πρὸς τὸ ήξομεν των πραγμάτων·διαναστώμεν, άγα<del>πη</del>τ πάσαν σπουδήν επιδειξώμεθα εν τή της ψυχί τηρία της ήμετέρας, ένα μιπρόν ένταῦθα πονή χρόνον, κατά τὸν ἀγήρω καὶ ἀθάνατον αίων άθανάτων άπολαύσωμεν άγαθών. ών γένοιτο: ήμας έπιτυχείν, χάριτι και φιλανθρωπία τοῦ Ι ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ, μεθ' οδ τῷ Πατρὶ ή δόξ τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς : των αιώνων. 'Αμήν.

<sup>&</sup>quot;Unus to postion.

viaque non sit in corum posita potestate? Itaque cum Deum videtur orare, ne graviori pœna mulctentur, nihil aliud indicat, quam dignos eos esse qui plectaptur, ac poenam sustineant: hoc autem nihil aliud quam libertatem arbitrii constituit. Si enim res gerendæ illorum juris et arbitrii non essent, non jam ut mitiori supplicio afficerentur peti oporteret, sed nec ullo modo puniri: imo vero neque precibus opus esset: non enim deprecatore indiget Deus, ut innorentes non puniat. Et quid dico, Deus, cum nec ullus bomo prudens? Quando igitur pro Judæis orare prophetam videmus, satis liquet eum pro hominibus orare qui peccarint : tum vero cernitur peccatum, cum penes nos est ut legem non transgrediamur, et umen eam transgredimur. Ergo undique nobis manisestum est, cum in nostra, tum in Dei potestate sita esse recte facta. Simile illud est eliam, Non volentis, neme currentis, scd miserentis est Dei (Rom. 9. 16). Et quam ob causam curro, inquit, vel quam ob causam volo, nisi tota res in meo sit arbitrio sita? Ut pimirum dum vis, et dum curris, divinum auxilium et benevolentiam tibi concilies, sic ut te adjuvet, ac manum porrigat, atque ad finem usque perducat. Si enim hoc sustuleris, et currère simul et velle desieris, neque manum porriget Deus, sed et ipse abscedet. Unde autem id constat? Audi quid dicat Jerosolyma: Quoties volui congregare filios tuos, et noluistis? Ecce relinquitur domus vestra deserta (Matth. 23. 57). Vides, quoniam illi noluerunt, quo pacto etiam Deus abscessit? Propterea nobis quoque opus est ut velimus, et curramus, quo Deum nobis etiam conciliemus. Hoc igitur est, quod ait propheta, felicem exism rerum in potestate nostra situm non esse, verum ab auxilio pendere divino : ut autem eligamus in nobis et in arbitrio nostro situm esse. Enimvero si rerum prosper aut sinister exitus ab auxilio divino pendet, dicet aliquis, nulli obnoxius crimini censeri debeo: cum enim omnia, quæ mearum partium sunt, præstitero, et voluero, et elegero, et rem ipsam agressus fuero, is vero a cujus potestate pendet eventus, me non adjuverit, neque manum porrexerit, omni sum crimine liberatus. Verum non ita est, plane non est ita : neque enim fieri potest, ut si nos volverimus, elegerimus, ac statuerimus, Deus nos derelinquat. Si enim eos qui nolunt hortatur et conselit eis, ut velint et statuant, multo magis cos qui ultro eligent, non derelinquet. Respicite namque, inquil, in generationes antiquas, et videte, quis speravit in Dominum, et confusus est? aut quis permansit in mandalis ejus, et despexit cum (Eccli. 2. 11. 12)? El rursus ait Paulus, Spes non confundit (Rom. 5. 5), spes nimirum in Deum. Impossibile enim est, ut facm propositum non adipiscatur is qui tota mente

in Deum sperat, et quæ suarum sunt partium præstat omnia. Et rursus, Fidelis autem Deus, qui non patietur vos tentari supra id quod potestis, sed saciet cum tentatione proventum, ut possitis sustinere (1. Cor. 10. 13). Ideireo admonet sapiens vir quidam dicens: Fili, si accedas ad servitutem Domini, præpara animam tuam ad tentationem. Dirige cor tuum, et sustine, et ne sessines in tempore obductionis. Conjungere illi, et ne recedas (Eccli. 2. 1. 2). Alius quoque sermo nos admonet: Qui autem perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Math. 10. 22).

Vir bonæ voluntatis non deseritur u Deo. Deus non vim affert aut cogit. - Porro hæc omnia regulæ sunt, leges, ac decreta immutabilia; et hoc in mente vestra sit fixum oportet, sieri non posse, ut qui studium adhibeat, et de sua salute sit sollicitus, et omnia quæ suarum sunt partium exsequatur, is umquam a Deo deseratur. Non audis quid Petro dicat? Simon. Simon, quoties expetivit satanas, ut cribraret vos sicut triticum : ego autem oravi pro te, ut non deficiut fides tua (Luc. 22. 51. 32). Nam cum viribus nostris esse majus viderit onus, manum porrigit, ac tentationem reddit leviorem : cum vero nos ex propria negligentia viderit ac desidia propriam salutem prodere, neque velle salvari, tunc derelinquit ac deserit. Neque enim vint affert, aut cogit, quodque dum doctrinam traderet, agebat, id etiam bic fit. Ut enim illic cos, qui audire nolebant, sed discedebant, non trahebat, neque vim afferebat : sed iis, qui attendebant obscura solvebat, et ænigmata manifesta reddebat : ita nimirum et in rebus ipsis : eos qui stupidi sunt, et minime volunt, non cogit, neque vim illis affert : eos autem, qui ultre eligunt summo studio sibi conciliat. Propterea dicit etiam Petrus: In veritate comperi, quia in omni gente, qui timet Deum, et operatur justitiam, acceptus est illi (Act. 10. 54. 35). Et propheta hoc ipsum admonet his verbis: Si volueritis, et audicritis me, bona terræ comedetis: si autem nolucritis, neque exaudieritis me, gladius devorabit vos (Isai. 1. 19. 20). Quæ cum ita nota et explorata sint nobis, atque in nostra potestate situm esse ut velimus, et curramus, nosque, dum volumus currimusque, Deum nobis conciliaturos ad ejus auxilium obtinendum; co porro nobis conciliato, nos rerum exitum assequuturos; excitemus nos, dilectissimi, atque ad salutem animæ nostræ omne studium conferamus, ut cum modicum in hac vita laborem exantlaverimus, in æterno et immortali ævo illo bonis immortalibus perfruamur : quæ nobis onmibus ut contingant, faxit gratia et benignitas Domini nostri Jesu Christi, cum quo Patri gloria, simulque sancto Spiritui, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

### IN DUAS HOMILIAS DE PROPHETIARUM OBSCURITATE

Admodum difficile est tempus indicare, quo hæ duæ homiliæ habitæ fuere. Certum quidem est priorem aliquot diebus alteram præcessisse, posteriorem vero die Doninica dictam fuisse. Id enim constat ex iis quæ dicuntur in Homilia cui titulus, Dæmones non gubernare mundum. Ibi enim, Tom. II, p. 247, B, sic ait: Atque hoc quidem ab omni tempore jam innotuit, præsertim a Dominica superiore. Numquam enim divina vobis eloquia fastidium parere dies ille præsertim indicavit. Ibidem autem, in concionis scilicet principio, illa omnia ordine repetit quæ in hujus concionis fine dixerat, quod in more esse Chrysostomo neno nescit; nimirum agit de sanctis justisque viris, qui sua ipsorum peccata, non autem aliena, cum doloris significatione commemorabant, allatis etiam Scripturæ locis bene multis atque exemplis sanctorum, eadem serie et accuratissime. Nam quod exemplum desiderari in hac secunda concione querebatur Tillemontius, vir diligentiæ et accurationis singularissimæ, nempe illud l'etri, Exi a me, quia vir peccator sum, jam ex Codice Colbertino restitutum habes. Itaque certum exploratumque est homiliam hanc secundam de Prophetiarum obscuritate dictam fuisse Dominica præcedente concionem illam supra memoratam. Certum perinde videtur hasce duas conciones Antiochiæ habitas fuisse; quia nempe Chrysostomus sic de episcopo loquitur in homilia secunda, num. 5, ut non se, sed alium episcopum esse subindicet. De anno autem nihil exploratum habetur. Vide Tomo II, p. 245.

Erit forte quispiam qui annum se hinc expiscari posse putet, quod in Homilia prima de Prophetiarum

UTILITER ET PERCOMMODE FACTUM, UT PROPHETIÆ DE CHRISTO ET GENTIBUS DRQUE JUDÆORUM REPROBATIONE OBSCURÆ ESSENT, DEMONSTRATIO (a).



1. Sententiæ Isaiæ cum altitudine maris conferuntur. Fxperientiæ et exercitationis commoda. — Propheticam vobis hodie volo mensam instruere, atque in pelagus sapientiæ Isaiæ meditor orationem immittere. Sed quid faciam? Dubito ac metuo, ne cum e portu egressi fuerimus, atque ad profundum sententiarum prophetæ pervenerimus, quod nautis contingit, qui navigationi assueti non sunt, vertigine laboremus. Nam et illi cum relicta terra ex utraque parte navis pelagus viderint, nec aliud quidquam præter mare ac cælum, tenebricosa vertigine corripiuntur, et una cum mari

(a) Collata cum Codice Regio 2343, et cum Colhertino 1030.

navigium in orbem existimant circumferri. Non tamen ex natura maris, sed quod inexperti sint qui navigant, oboriuntur vertigines: exteri quidem certe nautæ nudis corporibus et in mediis fluctibus in caput se dejiciunt, neque tale quidquam patiuntur, sed cum ad ipsum profundum descenderint, tutius, quam qui in pavimento degunt, illic versantur, et licet ore, oculis, ac toto corpore salsuginem excipiant, non ægre ferunt. Tantum bonum est exercitatio, tantum malum est imperitia: sic ista persuadet, ut etiam quæ formidabilia sunt contemnamus, illa vero efficit, ut etiam tuta suspecta sint nobis, ac reformidanda videantur. Nam hi quidem in sublimibus sedentes navis tabula-

### MONITUM.

obscuritate, numero 3, dicat se sermonem de Melchisedec in alterum diem rejicere. De Melchisedec vero pluribus egit Chrysostomus in Homilia septima contra Judæos, Tomo I: unde sequi videretur hanc homiliam, septimam contra Judæos præcessisse, atque in annum 387 consignandam esse. Verum præterquam quod sæpius de Melchisedec sermonem habuit Chrysostomus, hæc quæ in aliud tempus se remittere dicit Chrysostomus, genealogiam illius sine patre et sine matre spectabant, ut ex serie arguitur: in Homilia autem illa septima contra Judæos, id unum probat S. doctor, sacerdotium illud Melchisedec excellentius fuisse sacerdotio Judæorum. Quamobrem nihil hinc indicii expiscari possumus, quo de anno aliquid statuamus.

Has duas conciones inter nobilissimas commemoramus: hic multa ad morum institutionem præclara; hic modum precationis in cœtu ecclesiæ pro episcopo emitti solitæ perspicimus in concione 2, num. 5. In concione 1, num. 3, Persas obsedisse Jerosolymam dicit, de obsidione loquens quam Jeremiæ tempore Βαργοπίσητος, non Persas, posuisse certum est. Et tamen inter dubitandi causas a viris doctis allatas περλ γνησιότητος Sermonum de precatione, Tomo II, p. 778, hæc affertur quod auctor horumce sermonum Sennacheribum vocarit regem Persarum; illi vero probe possunt ex hoc loco confutari, necnon ex aliıs bene multis uhi Babylonios et Assyrios Chrysostomus Persas vocat.

llarum concionum interpretațio Latina est Frontonis Ducæi, quam aliquot in locis castigavimus.

Απίδειξις του χρησίμως τὰς περί Χριστού και έθνων και τῆς ἐκπτώσεως Τουδαίων προφητείας άσαφείς είναι.

«Προφητικήν σήμερον ὑμῖν παραθεῖναι βούλομαι τράπζαν καὶ πρὸς τὸ πέλαγος τῆς Ἡσαΐου σοφίας ἐπερεῖναι τὸν λόγον παρασκευάζομαι. ᾿Αλλὰ τί πάθω; ὑπω καὶ δέδοικα, μή ποτε τὸν λιμένα ἐξελθύντες, κεὶ πρὸς τὸ βάθος καταντήσαντες τῶν προφητικῶν ὑπμάτων, Ελιγγιάσωμεν · ὅπερ πάσχουσιν οἱ τῶν πλωτήρων ἀήθεις. Καὶ γὰρ ἐκεῖνοι, ἐπειδὰν τὴν γῆν ἐμέπες ἐξ ἐκατέρου μέρους τῆς νηὸς πέλαγος [δωσι, καὶ οὐδὶν ἔτερον, ἀλλ' ἢ θάλατταν καὶ οὐρανὸν, εὐτὰς κύκλω νομίζουσι μετὰ τῆς θαλάττης. ᾿Αλλ' οὐ καρὶ τὴν φύσιν τῆς θαλάττης, ἀ λὰ παρὰ τὴν ἀπει[ἐν τῶν πλεύντων οἱ Ελιγγοι γίνονται · ἔτεροι γοῦν

Mss σκότφ δεινφ, et sic supra, p. 158, A, separatis vocibus.

τῶν ναυτῶν γυμνοῖς τοῖς σώμασι κυδιστῶσι κατὰ τῶν κυμάτων, καὶ οὐδὲν πάσχουσι τοιοῦτον, ἀλλὰ πρὸς τὸ βάθος καταδάντες αὐτὸ, τῶν ἐν ἐδάφει διαιτωμένων ἀσφαλέστερον διατρίδουσι, καὶ τῷ στόματι, καὶ τοῖς ὁφθαλμοῖς, καὶ παντὶ τῷ σώματι δεχόμενοι τὴν ἄλμην, οὐ δυσχεραίνουσι. Τοσοῦτόν ἐστι μελέτη καλὸν, τοιοῦτόν ἐστιν ἀπειρία κακόν· οὕτως αὕτη καὶ τῶν φοδερῶν καταφρονεῖν πείθει, ἐκείνη δὲ καὶ τὰ ἀσφαλῆ ὑποπτεύειν καὶ δεδοικέναι παρασκευάζει. Οἱ μὲν γὰρ ἐφ' ὑψηλῶν τῶν ἰκρίων καθήμενοι τῆς νηὸς, καὶ πρὸς τὴν θέαν ἰλιγγιῶσιν οἱ δὲ οὐδὲ ἐν μέσοις θορυδοῦνται τοῖς κύμασι. Τοῦτο καὶ ἐπὶ τῆς διανοίας γίνεται τῆς ἡμετέρας· καὶ γὰρ καὶ ταύτην πολλάκις καταλαμδάνει κύματα παθῶν τῶν θαλαττίων ἀγριώτερα, οἷον ζάλη θυμοῦ κάτωθεν στρέφουσα τὴν καρδίαν,

πνεύματα έπιθυμίας πονηράς πολλήν έμποιούντα \* τή διανοία την σύγχυσιν. 'Αλλ' ό μέν ἄπειρος καλ άμελέτητος, άρχομένου τοῦ χειμώνος τῆς ὀργῆς, εὐθέως [169]θορυδείται, ταράττεται, χλονείται, περιορά γινομένην ὑποδρύχιον τὴν ψυχὴν ὑπὸ τῶν παθῶν, καὶ ναυάγιον υπομένουσαν, ο οξ ξήπειρος και μεμεχετήκώς τὰ τοιαύτα φέρειν γενναίως, καθάπερ κυδερνήτην έπλ των οιάχων, ούτω τον λογισμόν ἐπάνω των παθών καθίσας, οὐ πρότερον ἀφίσταται πάντα ποιών, ξως αν κατευθύνη το σκάφος πρός τον εύδιον τῆς φιλοσοφίας λιμένα. "Οπερ ούν επί της θαλάττης γίνεται, και έπι της διανοίας συμβαίνει, τοῦτο και έν τη έξηγήσει των Γραφών συμπίπτει άνάγκη θορυδείσθαι, ταράττεσθαι, έπειδὰν ἐξέλθωμεν είς τὸ πέλαγος, ούκ έπειδή το πέλαγος φοδερον, άλλ' έπειδή ήμεζς οί πλέοντες άπειροι. Ότι γάρ Εστιν, εύχολον φύσει λόγον όντα, δύσκολον γενέσθαι παρά την άπειρίαν ΄ τῶν ἀχουόντων, Παῦλον ὑμῖν παραστέσομαι μάρτυρα. Είπων γάρ ότι Χριστός έγένετο άρχιερεύς κατά την τάξιν Μελχισεδέκ, και ζητών τίς έστιν ο Μελχισεδέχ, έπήγαγε. Περί ου πολύς ήμιν ο λόγος καί δυσερμήνευτος. Τί λέγεις, ὧ μακάριε Παῦλε ; Δυσερμήνευτός τοι τῷ πνευματικήν ἔχοντι σοφίαν, τῷ τὰ ἀπόρρητα ρήματα ἀκούσαντι, τῷ πρὸς τρίτον ἀρπαγέντι ούρανόν; Εί σολ δυσερμήνευτος, τίνι καταληπτός; Έμολ, φησλ, δυσερμήνευτος, ού παρά την οίχειαν δυσχολίαν, άλλά παρά την άσθένειαν των άκουόντων. Είπων γάρ, Δυσερμήνευτος, επήγαγεν. Έπειδη νωθροί γεγόνατε ταῖς ἀχοαῖς. Όρặς ὅτι οὐχ ή φύσις του λόγου, άλλ' ή άπειρία τῶν ἀχουόντων δύσχολον τὸν οὐ δύσχολον ἐποίησεν; Οὐ μόνον δὲ δύσκολον, άλλά και πολύν ποιεί τον βραχύν ή αύτή αίτία. διόπερ ούχλ δυσερμήνευτον έφησεν είναι μόνον, άλλά καὶ πολύν, καὶ τοῦ μήκους, καὶ τῆς δυσκολίας άναθείς την αίτίαν τη νωθρότητι της άκοης. Καθάπερ γάρ ἐπὶ τῶν ἀρρωστούντων οὐχ ἀναγχαῖον σύντομον καὶ ἐσχεδιασμένην παραθεΐναι τράπεζαν, άλλά δεί παρασκευάσαι τὰ σιτία διάφορα, ἵνα ἃν τοῦτο ὁ χάμνων μή βουληθή μεταλαδείν, το έτερον λάδη: καν έκεινο μή προσίηται, το άλλο δέξηται καν τουτο διακρούσηται, επιλάδηται θατέρου, καλ τή ποικιλία των βρωμάτων την δυσχολίαν νικήσωμεν, και τω πολυτρόπιμ τῆς τραπέζης το δυσάρεστον τῆς γνώμης θεραπεύσωμεν ουτω πολλάκις και έπι της πυευματικής εστιάσεως χρή ποιείν. "Όταν άσθενείς ώμεν, πολύν παρασκευάσασθαι χρή τον λόγον και ποικίλον, παραδολάς και παραδείγματα έχοντα, κατασκευάς. μαὶ περιόδους, καὶ ἔτερα πολλά τοιαῦτα, ἴνα ἐχ πάντων ρφδία γένηται ήμιν των συμφερόντων ή αιρεσις. Πλήν άλλ' εί και πολύς ὁ λόγος και δυσερμήνευτος, ούκ άπεστέρησεν αὐτοὺς τῆς διδασχαλίας τοῦ Μελχισεδέκ · τῷ μὲν γὰρ εἰπεῖν, Πολύς καὶ Δυσερμήνευτος, άναστήσας αύτῶν την σπουδήν, ΐνα προθυμότεροι γέκωνται περί την άκρόασιν. τῷ δὲ παρασχείν την τράπεζαν, χαρισάμενος αύτων τἢ ἐπιθυμία.

β'. [170] Τούτο δὲ καὶ ἡμεῖς ποιήσωμεν εἰ καὶ ἄπειρον τὸ πέλαγος τῶν προφητῶν, καὶ πολλὰ ἐκεῖ τὰ βάθη,

κατατολμήσωμεν της θαλάττης κατά την . δύναμιν · μάλλον δέ μή κατά την ήμετέραν άλλά κατά την άνωθεν δεδομένην ήμιν χάρι την ήμετέραν παρρησίαν, άλλά διά την ι ώς έλειαν χατατολμήσωμεν τῆς θαλάττης, χ: Παύλον μιμούμενοι. "Οτι γάρ ούκ άπεστέρ τούς του λόγου του κατά τον Μελχισεδέκ. των έξης. Είπων γουν, Περί ου πολύς ο λ δυσερμήνευτος, ἐπήγαγεν Οὖτος γὰρ ὁ 1 δέκ, βασιλεύς δικαιοσύνης. Επειτα δέ κ λεύς Σαλημ, δ έστι βασιλεύς είρηνης. άμήτωρ, άγενεαλόγητος, μήτε άρχην 1 μήτε ζωής τέλος έχων αφωμοιωμένος δί τοῦ Θεοῦ μένει iepsùς εἰς τὸ διηνεκές. † ἐτάραξεν ὑμῶν τὰς ἀχοὰς περὶ ἀνθρώπου **δι** νος ο Παῦλος καὶ λέγων, Άπάτωρ, ἀμήτωρ λέγω, περί άνθρώπου; Εί γάρ περί του Χρ γοιτο τούτο, ούχ αν πολλήν και ούτως ήμεν ζήτησιν; Εί γάρ ἀπάτωρ, πῶς Υίός; εἰ rus Movoyevis; O yap vide opeiles mate έπει ούχ ἄν εἴη υίος. 'Αλλά χαι άπάτωρ ἐστ' του Θεου, και άμητωρ. Πως; Απάτωρ τ γέννησιν, άμήτωρ την άνω · ούτε γέρ έπλ · πατέρα, ούτε εν ούρανο μητέρα. 'Αγενεαί Αχουέτωσαν οι την ούσίαν αύτοῦ πολυπρα res xairou rivès vouisousiv, ori ro 'Arerea τούτο περί της άνω γεννήσεως εξρηται. Ο! αίρετικοί ούδε τοῦτο βούλογται καὶ γάρ καὶ πολυπραγμονούσι καὶ περιεργάζονται· οἱ ί κέστεροι τούτων έχείνη μέν παραχωρούσιν δε και περί ταύτης της κάτω νομίζουσιν τδ, 'Αγενεαλόγητος. Δείξωμεν ουν ότι περί! γεννήσεως τουτο ὁ Παυλος είπε, και περι τῆς περί της κάτω και γάρ και έκείνη φρικτή,: μυστικωτάτη. Διὰ τοῦτο καὶ 'Πσαΐας φηι γενεάν αὐτοῦ τίς διηγήσεται; 'Αλλά περί φησίν, εἶπε τῆς ἄνω. Τί οὖν ἐροῦμεν Παύλφ τέρας είπόντι τὰς γεννήσεις, καὶ τότε ἐπαγα Άγενεαλόγητος; Πρότερον γάρ εἰπών, Ά άμήτωρ, τότε ἐπήγαγε τὸ, 'Αγενεαλόγητος μόνον κατ' έχείνην την γέννησιν, καθ' ήν έστιν, άλλά και κατά ταύτην, καθ' ήν άπά την χάτω λέγω, άγενεαλόγητον είναι πιστεύ τουτο άμφοτέρας θείς, τότε εξπε τὸ. 'Αγ**ενεα.!** καί γάρ καί αυτη ή κάτω άκατάληπτος, Ε έχείνην μηδέ παραχύψαι τολμήσωμεν. Εί προπύλαια του ναού ούτω φοθερά και άπρόσι είς τὰ ἄδυτά τις είσελθεῖν ἐπιχειρήσει; "Οτι έγεννήθη έχ τοῦ Πατρός, οἶοα τὸ δὲ πῶς, οι \*Οτι ετέχθη εκ τῆς παρθένου, επίσταμαι τρόπον οὐδὲ ἐνταῦθα καταλαμδάνω. Έκατά [171] φύσεως ή γέννησις όμολογείται, καὶ 4 ό τρόπος σεσίγηται. Καὶ ὥσπερ ἐνταῦθα ἐπὶ ૧ θένου, ούχ είδως έγω πως έχ παρθένου έγ όμολογῶ ὅτι ἐγεννήθη, καὶ οὐκ ἀναιρῶ τὸ διά την άγνοιαν του τρόπου. ουτω και σύ ποι τοῦ Πατρός: εἰ καὶ οὐκ οἶδας πῶς ἐγεννήθη, τὸ νήθη, όμολόγησον b. Καν λέγη σοι 6 αίρετικί

Sic unus cod., alii ποιούντα.

b Savil. et Halesio legendum videtur, εὶ δὲ ε πῶς ἐγέννησε, τὸ ἐγέννησε ὁμολόγησον.

tis eliam Ipso ex aspectu vertigine corripiuntur: illi vero nec in mediis fluctibus perturbantur. Hoc et In mente nostra evenit : siquidem et ipsam sæpe fluctus perturbationum invadunt multo marinis saviores, veluti procella iracundiæ, quæ deorsum cor dejicit. et pravæ cupiditatis venti, qui multam excitant in mente conturbationem. Atque is quidem qui inexpertus est et inexercitatus, incipiente iræ tempestate, continuo turbatur, commovetur, agitatur, animam sinit ab affectibus submergi, ac naufragium pati : qui vero expertus et exercitatus est ad hæc omnia patienter ferenda, tamquam gubernatorem ad clavum sedentem, ita rationem supra perturbationes istas collocat, neque prius absistit omnibus tentatis, quam navigium ad tranquillum philosophiæ portum duxerit. Oned igitur fit in mari, et quod in mente accidit, hoc et in expositione Scripturarum evenit : commoveri necesse est ac turbari, postquam in pelagus egressi sperimus, non quod sormidabile sit pelagus, sed quod inexperti simus nos qui navigamus. Nam orationem, que sua natura sit facilis, ob imperitiam auditorum difficilem fieri, Paulum vobis testem proferam. Cum enim Christum dixisset Pontificem fuisse secundum ordinem Melchisedec, quæsivissetque quis Melchisedec esset, adjecit: De quo grandis nobis sermo, et interpretatu difficilis (Hebr. 5. 11). Quid ais, beate Paule? Tibine difficilis est interpretatu, qui spirituali polles sapientia, qui arcana verba audivisti, qui ad tertium raptus es cælum? Si tibi difficilis est interpretaty, a quo poterit comprehendi? Mihi dissicilis est interpretatu, inquit, non ob suam disticultatem, sed ob auditorum insirmitatem. Postquam enim dixit, Interpretatu difficilis, adjunxit : Quoniam imbecilles fecti estis ad audiendum. Vides non naturam sermonis, sed auditorum imperitiam difficilem eum reddidisse, qui difficilis minime fuit? Neque vero difficilem tantum, sed et grandem efficit eum, qui brevis sit eadem causa: quapropter non modo difficilem interpretatu cum esse dixit, verum etiam grandem, et longitudinis, et difficultatis causam adscribens aurium imbecillitati. Nam sicut dum ægros curamus non oportet subitaneam et paratu facilem mensam illis apponere, sed varia sunt illis edulia paranda, ut si ægrotus hoc sware nolyerit, alterum sumat: quod si illud non admittat, aliud acceptet: aut si hoc repudiet, alteri Manum injiciat, et ciborum varietate fastidium vincanus, ac diversitate mensæ animi ejus morositatem miligemus : ita sæpenumero in spiritualibus conviviis et agendum. Cum infirmi simus, multa et varia instituenda est oratio, quæ comparationes habeat, exempla, demonstrationes, verborum circuitus, aliaque multa ejusmodi, ut ex omnibus facilis sit nobis eorum, qua sint profutura, delectus. Enimvero licet grandis esset atque interpretatu disticilis ille sermo, mequaquam illos doctrina de Melchisedec privavit (a), cum et dicendo grandem illum esse atque interprebis difficilem illorum studium excitarit, ut alacriores

fierent ad audiendum : et dum illis mensam instruxit, corum cupiditati fuerlt obsequetus.

2. Scriptura sacra quomodo tractanda. Anomæos redarquit. Adversus hærcticos de æterna Christi generatione. Generatio etiam terrena Christi non intelligitur. lloc nos quoque faciamus: tametsi prophetarum immensum est pelagus, multæque insunt illic voragines. audacter pro nostra virili parte mare ingrediamur; imo vero, non pro nostra virili parte, sed prout nobis superna gratia concessum fuerit, non fiducia freti nostra, sed procurandæ utilitatis vestræ causa mare audacter ingrediamur, et in hoc quoque Paulum imitemur. Quod enim oratione de Melchisedec illos minime privarit, ex iis, quæ sequuntur, intelliges. Sane cum dixisset, De quo grandis sermo, et interpretatu difficilis, adjecit : Hic enim Melchisedec, rex justitie, deinde autem et rex Salem, quod est rex pacis, sine patre, sine matre, sine genealogia, neque initium dierum, neque vitæ finem habens : assimilatus autem Filio Dei manet sacerdos in perpetuum (Hebr. 7. 1-3). Annon vestras aures perturbayit de bomine verba faciens Paulus, ac dicens, Sine patre, sine matre? Quid dico. de homine? Nam si boc de Christo etiam diceretur, nonne sic etiam multam quærendi occasionem præberet? Si enim est sine patre, quomodo Filius? si sine Patre, quomodo Unigenitus? Filius enim patrem habere debet, alioqui filius non erit. Attamen et sine patre Filius Dei est, et sine matre. Quo tandem modo? Sine patre secundum terrenam generationem, sine matre secundum cælestem : nam neque in terris habuit patrem, neque matrem in calis. Sine genealogia. Audiant, qui ejus essentiam curiose scrutantur: tametsi arbitrantur quidam, quod hic dicitur Sine genealogia, ad cælestem generationem pertinere. Nam hæretici ne hoc quidem volunt : etenim illam quoque curiose scrutantur et inquirunt : qui vero sunt inter illos modestiores, illi generationi boc concedunt : de terrena non item dictum existimant illud, Sine genealogia. Ostendamus igitur hoc de utraque Paulum generatione dixisse, de calesti simul et de terrena: nam et illa tremenda est, et hæc mystica maxime. Propterea dicebat etiam Isaias, Generationem ejus quis enarrabit (Isai. 53. 8)? Atqui de illa cœlesti, inquit, hoc dixit. Quid ergo Paulo dicemus, qui utramque generationem commemoravit, ac deinde illud, Sine genealogia, subjunxit? Cum enim ante dixisset, Sine patre, sine matre, post adjunxit, Sine geneglogia, ut non modo secundum illam generationem, secundum quam est sine matre, sed etiam secundum hanc, secundum quam erat sine patre, terrenam dico, sine genealogia ipsum esse credas. Idcirco utraque posita dixit, Sine genealogia, nam hæc terrena comprehendi non potest, ut in illam ne respicere quidem audeamus. Nam si templi vestibula sunt adeo terribilia et inaccessa, quo pacto in ipsa adyta penetrare quis audebit? Genitum enim ex Patre fuisse scio: quo pacto, nescio. Ex virgine illum fuisse natum novi; modum autem ne hic quidem

assequor. Nam utriusque nature generationem consitemur, et utriusque modum tacemus. Et sicut cum de virgine agitur, etsi nescio quo pacto sit ex virgin generatus, tamen eum generatum fuisse confiteor, nec rem tollo propter ignorantiam modi: ita fac tu quoque, cum de Patre agitur : licet nescias quomodo Filius sit genitus, eum fuisse genitum consitere 1. Quod si dixerit tibi hæreticus, Quomodo genitus est ex Patre Filius? mentem ejus in terram deprime, atque illi dicito: Descende de cælis, ac mihi demonstra, quomodo ex virgine sit natus, tumque illa me roga. Retine illum, et obsessum urge, neque resilire sinito aut in labyrinthum ratiocinationum se proripere: verum retine, et strangula, non manu, sed oratione; ne distinctiones illi et effugia concedas, quæ cupit. Hinc fit ut eos perturbent et commoveant, quibuscum disputant, quod nos illis obsequamur, neque eos ad sacrarum Scripturarum leges adigamus. Undique igitur illi murum ex testimoniis Scripturarum oppone, ac ne hiscere quidem poterit. Dic illi, Quo pacto ex virgine natus est? non absistam, neque recedam. Atqui modum effari non poterit, tametsi omni ope conatuque contendat. Cum enim Deus occluserit, quis jam reserabit? Sola side percipi possunt talia. Quod si non acquiescas, sed rationes disquiras, iisdem te verbis, quibus Nicodemum Christus, affabor: Si terrena dixi vobis, et non creditis, quomodo si dixero vobis cœlestia, credetis (Joan. 3. 12)? De nativitate dixi ex virgine, neque nosti, neque hiscere audes, et cælum curiose scrutaris? Atque utinam in calum, et non in Dominum cali curiose inquireres. Si terrena dixi vobis, et non creditis. Non dixit, Et non persuademini, sed, Non creditis, quo verbo siguificat terrena etiam fide indigere. Quod si terrena side indigent, multo magis cælestia. Quamquam tum Nicodemo de partu multo minori loquebatur : siquidem de baptismo sermo erat, et de spirituali regeneratione : sed liæc quoque fide comprehendenda dicebat. Cæterum terrena illa vocavit, non quod terrena sint, sed quod perficiantur in terra, et quod si comparentur cum superna illa et ineffabili nativitate, quæ mentem omnem exsuperat, hæc terrena sint. Si ergo lieri non potest, ut sciam quo paeto renascar ex aquis, sed side sola res illa capienda est, neque modus curiose scrutandus : quantæ fuerit hoc insaniæ ad investigandam cælestem unigeniti Filii generationem cogitationes humanas admittere, ac modi, quo facta sit, rationem exigere?

3. Vetus Testamentum obscurum. Cur obscuræ erant prophetiæ.— Satis igitur demonstratum est quo pacto sine patre ac sine matre sit unigenitus Dei Filius, et quo pacto sine genealogia secundum utramque generationem: reliquum est ut ad id quod instat redeamus, postquam sermonem de Melchisedec in

alterum diem rejecimus, ac prophetica ænig dituri a istram attentionem excitemus. Simi sunt ænigmatibus sermones prophetici, n difficultatibus obseptum est Vetus Testament que faciles intellectu sunt libri: Novum aut cidius est et facilius. Ecquam tandem ob dicet aliquis, hac ita sunt constituta, licet i majoris momenti agatur in Novo, de regno c de resurrectione corporum, et ineffabilibus illi quæ et humanam mentem excedunt? Quid i causa, ut obscuræ sint prophetiæ? Multa Jud: mala prædicunt, ac fore ut ejiciantur illi, nos mur, ut templum evertatur, nec amplius excitconcidant Jerosolyma, et omnibus sint perv vero Judzi errabundi, per universum orber rum dispergantur, ae civitate destituti, ne quidem ritus retineant, sed omnes illis res i priores auferantur, prophetiæ, sacrificia, s tium, et regnum. Neque vero tantum ista, sec multa ejusmodi prædicebant prophetæ, dum i ras suis libris tragcedias immiscerent. Ne i initio Judæi manifeste hæc audientes, cos ir rent qui hæc dicebant, interpretationis dist prædictiones occultarunt, ac multa obscuritat offusa, per corum quæ dicebantur obscuritate phetarum incolumitati consuluerunt. Unde constat? Rationes enim a nobis reddendæ sur etsi inter amicos verba facimus : siquidem m tassis adsunt non amici. Discant igitur ha illi, ut et amici ipsi flant. Dixi, si Judæi aud mala, quæ comprehensura illos erant, ac propter Christum exscindantur Jerosolyma in tuum, nec umquam amplius instaurentur. perspicue a prophetis audivissent, confestim ( hæc loquebantur, occidissent. Unde igitur id Primum quidem ex ipsorum moribus : furio erant ac belluini. Populus est semper sitiens nem prophetarum, manus eorum in cædibus ctorum exercuerant. Hæc adversus illos magn vociseratur dicens : Domine, prophetas tuos runt, altaria tua diruerunt (3. Reg. 19. 10). ( iterum, Jerusalem, Jerusalem, quæ occidit 🕫 et lapidat eos, qui ad ipsam missi sunt (Matth.! Et Isaias eosdem accusans his consonam voca tens ail: Manus vestræ plenæ sunt sanguine (. 15). Et rursus Christus : Patres vestri occiden phetas, vos autem ipsorum adificatis monumen plete mensuram patrum vestrorum (Math. 23. ? Vides ut et Dominus et servi homicidas ill testentur? Quid est autem, Implete mensuram vestrorum? Me quoque, inquit, occidite : adjic vorum cadibus necem Domini. Licet enim mil derint homines, at conservos omnes : cui contra Dominum manus extenderunt, tune mensura est : et merito. Quamdiu enim De non occiderunt, spem salutis habuerunt, et u niens agnus Dei peccata mundi tolleret, exspe (Joan. 1.29): postquam autem medicum int runt, et in propitiatorium ipsum contumeliosi fi

Melius, ni fallor, legeretur, assentientibus etiam Savilio et Halesio, licet nescias quomodo filium genuerit, eum genuisse confitere. Nam hic de Patre agitur, ut paulo ante de Virgine matre. Lectio tamen altera !erri posse videtur, et alioquin omnium exemplarium auctoritate asseritur, illamque probat Joannes Boisius in notis Savilianis p. 857.

εγεννήθη έχ του Πατρός ο Γίος; χατάσπασον αύτου τό φρόνημα είς την γην, και είπε πρός αυτόν Κατάδηθι έχ των ουρανών, και δείξον πώς έγεννήθη ex τῆς παρθένου, καὶ τότε ἐκεῖνα ἐρώτα. Κάτασχε αὐτον, και περίστηθι, και μή άφης άποπηδήσαι, μηδέ φιαγωρήσαι είς τον λαδύρινθον των λογισμών. άγχχ κάπασχε, καὶ ἀπόπνιξον, μή τῆ χειρί, άλλὰ τῷ βήματι. μή δῷς αὐτῷ διαστολάς καὶ διαφυγάς, ἄς βούλεται. Εχείθεν θόρυδον έμποιούσι τοίς διαλεγομένοις, έπειδή ήμεζς αύτοζς άκολουθούμεν, και ούκ άγομεν ύπο τους νόμους των θείων Γραφών. Περίθες τοίνυν αὐτῷ τειχίον πάντοθεν, τὰς ἀπὸ τῶν Γραφῶν μαρτυρίας, και ούδε χαναι δυνήσεται. Είπε πρός αὐτον, Πῶς ἐγεννήθη ἐκ τῆς παρθένου; οὐκ ἀφίσταμαι οὐδὲ άναγωρώ. 'Αλλ' ούκ άν Εχοι τον τρόπον είπειν, κάν μυρία φιλονεική. "Όταν γάρ ὁ Θεός ἀποκλείση, τίς άνοίξει λοιπόν; Πίστει παραδεκτά τά τοιαύτα μόνη. Εί δε ούχ ἀνέχη, άλλα λογισμούς ἐπιζητεῖς, ἐρῶ πρὸς αὶ, δ πρὸς τὸν Νικόδημον ὁ Χριστός: Εἰ τὰ ἐπίγεια είκον ύμιν, και ού πιστεύετε, πώς, έὰν τὰ ἐπουpária είπω, πιστεύσετε; Περί τῆς ἐκ παρθένου γεννήσεως εξπον, και ούκ οίδας, ούδε χάναι τολμάς, καί τον ούρανον περιεργάζη; Είθε μέν οὖν τον ούρανόν, χαι μή τον Δεσπότην τῶν ούρανῶν ἐπολυπραγμόνεις. Εί τὰ ἐπίγεια εἶπον ὑμῖν, καὶ οὐ πιστεύετε. θύα είπεν, ού πείθεσθε, άλλ', Ού πιστεύετε, δεικνύς ήμίν, όπι καλ τὰ ἐπίγεια πίστεως δείται. Εί δὲ τὰ ἐπίγεια πίστεως δείται, πολλώ μάλλον τὰ οὐράνια. Καίτοι τότε τῷ Νικοδήμιο περί τόκου διελέγετο πολύ έλάττονος περί του βαπτίσματος γάρ ο λόγος ήν, καί τῆς ἀναγεννήσεως τῆς πνευματικῆς άλλ' Ελεγεν, ότι καί ταύτα πίστει έστι καταληπτά. Ἐπίγεια δὲ αὐτά ἐχάλεσεν, οὐχ ἐπειδή ἐπίγειά ἐστιν, άλλ' ἐπειδή έν τη γή τελείται, και τή συγκρίσει της άνω γεννήσεως τῆς ἀπορρήτου καὶ πάντα ὑπερδαινούσης νούν, ἐπίγεια ταῦτά ἐστιν. Εί τοίνυν, πῶς ἀναγεννώμαι έχ των ύδάτων, ού δυνατόν είδέναι, άλλά πίστει μόνη παραδέγεσθαι δεί το γινόμενον, και τον τρόπον μή περιεργάζεσθαι· πότης αν είη μανίας, έπλ της άνω γεννήσεως του μονογενούς Υίου λογισμούς άνθρωπίνους χινείν, και τρόπου γεννήσεως εύθύνας draitely;

Υ. Πως μεν ούν απάτωρ και αμήτωρ ο Μονογενής Τὸς τοῦ Θεοῦ, ἰκανῶς ἀποδέδεικται, καὶ πῶς ἀγεπαλόγητος έκατέραν την γέννησιν λοιπόν δε πρός τὸ [172] ἐπεῖγον ἀπαγάγωμεν ε, τὸν λόγον τὸν περὶ του Μελχισεδέχ είς έτέραν ήμέραν άναδαλλόμενοι, **πί διαναστήσωμεν την άκοην, προφητικών μέλ**-' λοντες ἀχούειν αἰνιγμάτων. Αἰνίγμασε γὰρ ἔοιχε τὰ τροφητικά, και πολλή δυσκολία έν τη παλαιά Διαήκη, και δυσεπίληπτα τὰ βιδλία· ή δὲ Καινή σαφεστέρα και ευκολωτέρα. Και τίνος Ενεκεν, φησι, πύτα ούτω διατετύπωται, χαίτοι ή Καινή περί μειβουν διαλέγεται πραγμάτων, περί βασιλείας ούρα-🖦, καὶ σωμάτων άναστάσεως, καὶ τῶν ἀπορρήτων έτεθων, & καλ άνθρώπινον ύπερδαίνει νοῦν; Τίς οὖν 🕯 αίτία τοῦ τὰς προφητείας ἀσαφεῖς εἶναι; Πολλα τρολέγουσιν Τουδαίοις αύται κακά και ότι εκόληθή-

Swilius legendum opinatur ἐπαναγάγωμεν, sed puto ἐπεράγωμεν bene habere.

σονται μέν έχεινοι, ήμει; ός εισδεχθησόμεθα καί ότι καταλυθήσεται μέν ό ναός, καὶ οὐκέτι λοιπόν άναστήσεται, πεσείται δέ τὰ Ἱεροσόλυμα, καλ πάσιν Εσται βατά: Ἰουδαίοί τε πλανήτα: γενόμενοι, πανταχού της οίκουμένης διασπαρήσονται, και της πόλεως έχπεσόντες, ούδε την πολιτείαν έξουσι λοιπόν την άρχαίαν, άλλα πάντα αύτων άφαιρεθήσεται τά πρότερα, και προφητείαι, και θυσίαι, και Ιερωσύνη, καὶ βασιλεία. Οὐ μόνον δὲ ταῦτα, άλλὰ καὶ άλλα πολλά τοιαύτα προέλεγον οἱ προφήται, μυρίας τραγφδίας τοις οίχείοις έγχαταμιγνύντες βιδλίοις. "Ιν" ούν οί Ἰουδαίοι μή σαφως άπούσαντες παρά την άρχήν, διαχειρίσωνται τους λέγοντας ταῦτα, τῆ δυσκολία τῆς ἐρμηνείας ἀπέχρυψαν τὰς προβρήσεις, καὶ πολλήν ἀσάφειαν κατέχεαν b τῶν πραγμάτων, τῆ άσαφεία των λεγομένων τοις λέγουσι παρασκευάζοντες ἀσφάλειαν. Καὶ πόθεν δηλον τοῦτο; Δεῖ γὰρ καὶ εύθύνας ήμας άπαιτείσθαι, εί και έν φίλοις λέγομεν. καὶ γὰρ πολλοὶ [πως καὶ τῶν οὐ φίλων πάρεισι. Μανθανέτωσαν τοίνυν ταῦτα κάκεῖνοι, ῖνα καὶ αὐτοὶ φίλοι γένωνται. Είπον, ὅτι εἰ ήχουσαν οἰ Ἰουδαζοι τὰ μέλλοντα αὐτοὺς καταλήψεσθαι κακά, καὶ ὅτι τὰ Ίεροσόλυμα άλώσεται διά τον Χριστόν την άλωσιν ταύτην την άθάνατον, και ούκ έχουσαν μεταδολήν, εί ήχουσαν φανερώς παρά των προφητών ταύτα, εὐθέως ἄν τούς ταῦτα λέγοντας ἀπέχτειναν. Πόθεν οῦν τούτο δήλον; Πρώτον μέν άπό τών τρόπων αὐτών: μανικοί γάρ και θηριώδεις ήσαν. Δημός έστιν αίμάτων άει διψων προφητικών, αι χείρες αύτων έμελέτησαν έν ταϊς σφαγαϊς των άγίων. Ταῦτα ὁ μέγας Ήλίας αὐτῶν καταδοά λέγων Κύριε, τοὺς προφήτας σου άπέχτειταν, τὰ θυσιαστήριά σου καιέσκαψαν. Ο Χριστός πάλιν, Ιερουσαλήμ, Ίερουσαλήμ, ή ἀποιτείτασα τοὺς προφήτας, καὶ λιθο**δολοῦσα τοὺς ἀπεσταλμένους πρός αὐτήν. Καὶ ὁ** Ήσαΐας συνφόλ τούτοις αύτων κατηγορών, εδόα · Αί χείρες ύμων αίματος πλήρεις. Και πάλιν ο Χριστός. Οι πατέρες υμών απέκτειναν τους προφήτας, ύμεῖς δὲ οἰκοδομεῖτε τὰ μτήματα αὐτὧτ · πληρώσατε τὸ μέτρον τῶν πατέρων ὑμῶν. ˙Ορᾳς πώς και ό Δεσπότης και οι δούλοι μιαιφονίαν αὐτών μαρτυρούσι; Τί δέ εστι . Πληρώσατε το μέτρον των πατέρων υμών; [173] Άποκτείνατε, φησί, κάμέ πρόσθετε τοίς δουλικοίς αίμασι την δεσποτικήν σφαγήν. Εί γάρ μυρίους ἔσφαξαν άνθρώπους, άλλά συνδούλους πάντας. ὅτε δὲ κατά τοῦ Δεσπότου τάς χείρας έξέτειναν, τότε ἐπληρώθη τὸ μέτρον · καὶ είκότως. "Εως μέν γάρ ούκ άπέκτειναν τον Δεσπότην, είχον έλπίδα σωτηρίας, και προσεδόκων ότι ό άμνὸς τοῦ Θεοῦ ελθών άρει την άμαρτίαν τοῦ κόσμου · έπειδή δὲ τὸν ἰατρὸν διεχειρίσαντο, καὶ εἰς αύτο το ίλαστήριον υδρισαν, και τον έλθοντα άφείναι τά άμαρτήματα άπεστράφησαν, πάσης λοιπόν έλπίδος έξέπεσον. Διὰ τοῦτο λέγει • Πληρώσατε τὸ μέτρον των πατέρων ύμων. Ναλ, φησίν άλλ' δτι μέν μιαιφόνοι καὶ ἐναγεῖς, ἀποδέδεικται ἐκ πολλῶν μαρτυριών πόθεν δὲ δῆλον, ὅτι τῶν προφητῶν οὐκ αν έφείσαντο, εί ήχουσαν ότι τά Ίεροσόλυμα χατα-

b Mss. κατέχεον.

στραφήσεται, δτι ό νόμος παυθήσεται, δτι ή Παλαιά άλλαγήσετσι; Μάλιστα μέν καλ έκ τῶν εἰρημένων δῆλον· πλήν άλλ' ἐξ ἀὐτῶν τῶν Γραφῶν πάλιν ποιήσομαι την απόδειξιν σαφεστέραν. Εί γάρ ποτε ήχουσαν προφήτου λέγοντος, δτι τὰ Ἱεροσόλυμα καταστραφήσεται καταστροφήν πρόσκαιρον, δέον αύτους μεταβάλλεσθαι καλ άποκρούεσθαι τοῦ Θεοῦ τὴν όργήν, είς τον προφήτην ήφίεσαν τον θυμόν. Καὶ ότι τοῦτό ἐστιν ἀληθὲς, αὐτῶν ἀκούσατε τῶν ἱστοριῶν. 'Επολιόρχουν την πόλιν αὐτῶν οἱ Πέρσαι ποτὲ, καὶ βαρδαρικόν στρατόπεδον έξω περιεκάθητο και τά τῶν κινδύνων οὐκ ἦν ἄδηλα, ἀλλ' ἐν μέση παγίδι ἡ πόλις ήν τότε '[ερουσαλήμ, ώπλισμένων άπάντων καλ περιεστώτων έξωθεν . άλλ' όμως ούτω φανερών όντων των δεινών, επειδή Ίερεμίας ελθών είπε πρός αύτούς, ότι ή πόλις παραδοθήσεται είς χεϊρας Χαλδαίων καίτοι τουτο ούδὲ προφητεία ήν οί γὰρ όφθαλμοί αὐτῶν ἐώρων τὰ συμδησόμενα · ἀλλ' ὅμως ἐπε:δἡ τὰ φανερί καὶ πρό τῶν ὀφθαλμῶν εἶπεν, οἱ μιαροὶ καὶ ἀναίσθητοι καὶ περὶ τοὺς εὐεργέτας ἀγνώμονες ούτως εμάνησαν, ώς προδότην αύτον και λυμεώνα της πόλεως νομίσαι, καλ είπειν, ότι Έκλύει τάς χείρας του λαού τούτου. Και μην έστερέου, και μήν διήγειρε την προθυμίαν αύτων, και πρός Θεόν ήγε, τη άρραγε; και άκαταμάχητον αὐτοῖς περιτιθείς τείχος άλλ' ούδεν τούτων εννοήσαντες έχεϊνο:, ἐκέλευον αὐτὸν ἀναιρεῖσθαι. Τοιαύτας γὰρ τοῖς εὐεργέταις ἀεὶ τὰς ἀμοιδὰς ἀπεδίδοσαν, καὶ τοῦ βασιλέως συγγνόντος, οὐδὶ οῦτως ἐνέδωκαν, ἀλλ' ἐπειδή άνελείν ούχ ζοχυσαν, είς τον τοῦ βορδόρου λάχχον èνέδαλον.

δ'. Εί δὲ προσκαίρου αίχμαλωσίας ἀκοὴν οὐκ ήνεγκαν, πώς την πρόρρησιν της διηνεκούς δουλείας Εμελλον είταχούειν; Εί Ίερεμίας είπεν, δτι Απελεύσεσθε είς Βαδυλώνα, καὶ ούχ ὑπήνεγκαν \* ἀκοῦσαι, ἀλλ' ἐτιμωρήσαντο τὸν εἰπόντα εἰ ήχουσαν τῶν προφητῶν είπόντων, δτι θύκ είς Βαδυλώνα, άλλά πανταχού τῆς [174] οίχουμένης διασπαρήσεσθε, καλ ούκέτι λοιπόν ἐπανήξετε, οὐκ ἄν καὶ τὸ αξμα τῶν λεγόντων ἐξέπιον; Εί δὲ δοπεί τοῦτο ἔτι στοχασμός είναι, φανεράν ὑμίν ἀπόδειξιν παρέχω, ὅτι οὐχ ἦν ἀσφαλὲς αὐτοῖς λέγειν τλ μέλλοντα, την ήμετέραν τιμήν λέγω, την Εκπτωσιν την έχείνων. Στέφανον γάρ, είπέ μοι, την άπαρχὴν τῶν μαρτύρων, διὰ τί ἐλίθασαν; οὐ ταῦτα ἐγκαλούντες αὐτῷ καὶ λέγοντες, ὅτι Ὁ ἀτὴρ οὖτος λα**λε**ῖ β. Ιάσφημα ρήματα; Εἶπε, φησίν, ἔτι Ἰησοῦς καταλύσει τὸν ναὸν τοῦτον, καὶ ἀλλάξει τὰ Εθη, ά παρέδωκε Μωθσής, καὶ διά τούτο αύτον έλίθα. σαν. Εί δὲ τότε ούκ ἡνείχοντο ταῦτα ἀκούειν, καὶ ταύτα των πραγμάτων αύτούς πειθόντων λοιπόν. πως αν των προφητών ήνέσχοντο ταύτα προαναφωνούντων; "Ηκουσας, άγαπητέ, ότι διά τὸν ναὸν καὶ τήν μετάθεσιν της πολιτείας αύτον ελίθασαν . άκου. σον πῶς καὶ τῷ Χριστῷ τοῦτο προφέρουσιν ἔγκλημα. Είπε γάρ, φησίν, ούτος. Λύσατε τόν rabr τοῦτον, και εν τρισίν ήμεραις έγερω μύτον. Είδος τοῦς πανταχοῦ ή κατάλυσις τοῦ ναοῦ, καὶ ή μετά-

Καὶ έγένετο έν τῷ τετύρτω ἔτει Ίωακε Ίωσίου βασιλέως Ίούδα, είπε Κύριος πι ρεμίαν · Γράψον πάντης τους λόγους, οδι μάτισα πρός σε άπο τῆς ἡμέρας Ἰωσίου, ί ήμέρας ταύτης τουτέστι, πάντα τὰ κακλ, ζομαι ποιήσαι αύτοζς. "Ορα τί φιλάνθρωπος καὶ κηδεμονικός. Έπειδή γάρ κατά μέρος ούχ ήνείχοντο, Συνάγαγε, φησίν, αὐτὰ πάν αύξησον τὸν φόδον, ενα καν ούτω ο βελτίους ται. Μνημονεύετε της ύποσχέσεως το ζητ ήμιν δείζαι, ότι καὶ τὰ βιθλία αν αὐτὰ κατέκ ένόησαν τὰ σήμερον ἐχδάντα πάντα. Ίσως σονται κακά (δεί γάρ έχεσθαι της Ιστορίας) γίζομαι ποιήσαι αύτοῖς, και άποστραφι άπὸ τῆς όδοῦ αὐτῶν τῆς πονηρᾶς. Ίσως, λέγει; άγνοεί, [175] είπέ μοι, τὰ ἐσόμενα; οι εί ἀχούσονται, ὁ είδως πάντα πρίν γενέσεως ζων χαρδίας χαὶ νεφρούς, ὁ χριτικὸς ἐνθυμήσ έννοιῶν; ῷ πάντα γυμνά καὶ τετραχηλισμέ όφθαλμοίς αύτοῦ; Τίνος δὲ ἔνεχεν Ελεγει άκούσονται; Καὶ γλο καὶ ταῦτα ἀναγκαῖι μανθάνειν, διά τους έγχαλούντας άγνοιαν τῷ γενεί. Ίδού γάρ καὶ ὁ Πατήρ άγνοοῦντος φθ ρήματα το γάρ, "Ισως, άγνοοῦντός ἐστιν ι άγνοει. Όπόταν ούν καὶ παρά τοῦ Υίοῦ 🤉 ἀκι τοιούτον λέγοντος, την αύτην χατάδεξαι ψηφ γάρ ὢν, πανταχού τὸν Πατέρα μιμεῖται.

Αλλ' οἱ μὲν τῶν ἀγώνων χαιροὶ τούτων ἀ τωσαν, ἴνα μὴ τῆς προχειμένης ὑποθέσεως ἰ μεν εἴπωμεν δὲ, τίνος ἔνεχεν λέγει, Ἰσων σονται. Εἰ εἶπεν, ὅτι ἀκούσονται, χωρὶς τοὶ ψευδὲς ῆν · οὐ γὰρ ἔμελλον ἀκούσεσθαι. Εἰ ἀληθὲς, ὅτι οὐχ ἀκούσονται, περιττῶς ἔπε προφήτην τοῖς οὐχ ἀκουσομένοις. Καὶ οὐ δι μόνον, ἀλλὰ καὶ ἵνα μὴ ἡ πρόγνωσις αὐτοῦ νε ἀναγκαστική τις εἶναι τῆς παρακοῆς, διὰ τοῦν

θεσις της πολιτείας την όργην αύτοις ένεπο τούτο Ελεγον μέν οί προφήται ταύτα, ούκ 🚨 φανερώς. Διὰ τοῦτο καὶ Παῦλον ἐδούλοντο ότι έπειθεν αύτους μετατίθεσθαι άπό τῆς π Πόθεν τοῦτο δηλον; Θεωρείς, φησίν, ἀδελφέ μυριάδες είσιν 'Ιουδαίων των πεπιστευχόι ούτοι πάντες κατήχηνται περί σου, ότι ά σίαν τοῦ νόμου διδάσχεις. Οι πιστοί οὐχ ἡ διδάσκεσθαι άποστασίαν του νόμου καλ οί πιστεύσαντες πώς αν ήνέσχοντο άκουσαι, δ θήσεται ό νόμος ποτέ; "Οτι μέν ούν τούς πι άπέχτειναν αν οί Ἰουδαίοι, εί τι τοιούτον προείπον, εδείξαμεν άπό των μαρτυριών, άπο μακαρίου Ίερεμίου, καὶ τοῦ πρωτομάςτυρος νου, ἀπ' αὐτοῦ τοῦ Χριστοῦ, καὶ τοῦ ἀποστόλ λου. Πάσι γάρ τὰ αὐτὰ ἐγκαλοῦντες, οὕτως άνείλον. "Οτι δε καλ αύτα τα βιδλία κατέκα τά προφητικά, εί συνείδον τά λεγομένα, κ παραστήσαι πειράσομαι άπό τινος Ιστορίας. ; μένης μέν ύμιν, δήλης δὲ ἐσομένης αὐτίκα δὶ ούτω γάρ αύτην άπαγγείλαι πειράσομαι. Τί Ιστορία, άχούσατε.

<sup>\*</sup> Colb. ούχ υπέμειναν.

b Sic Reg. melius quam ulii, qui habent fwa κι <sup>c</sup> Alii omnes παρά τοῦ. Morel. περὶ τοῦ **Γίοῦ. A** Ducœus παρὰ τοῦ legit.

eumque qui venerat, ut peccata dimitteret, aversati sunt, omni spe deinceps exciderant. Propterea dicit: Implete mensuram patrum vestrorum. Certe, inquit: et multis quidem ostensum est testimoniis, homicidas illos ac nefarios fuisse : unde vero constat illos prophetis minime parcituros, si Jerosolyma eversum iri audivissent, et cessaturam legem, ac fore ut Vetus Testamentum immutetur? Id quidem ex iis, quæ dicta sunt, maxime apparet : verumtamen ex ipsis Scripturis manifestiorem subjiciam demonstrationem. Nam si quando prophetam dicentem audierunt, fore ut Jerusalem temporario excidio exscinderetur, cum illos mutare mentem oportuisset et iram Dei depellere, in prophetam furorem effuderunt. Atque hoc verum esse, ex historiis ipsis intelligetis. Obsidebant aliquando civitatem ipsorum Persie, atque ipsam foris barbaricus exercitus circumvallabat : nec obscurum erat periculum quod imminebat, sed in mediis tum laqueis urbs Jerusalem, armatis omnibus et illam foris circumsidentibus, versabatur : attamen cum tam certa mala eos premerent, quoniam progressus in medium dixit illis Jeremias, fore ut in manus Chaldæorum civitas traderetur; tametsi neque prophetia fuit hoc, cum ipsorum oculi quæ eventura essent intuerentur ; quia tamen ea quæ manifesta erant, et eorum oculis observabantur dicebat, scelesti illi ac stupidi, et erga benefactores ingrati sic insanierunt. nt proditorem illum et eversorem arbitrarentur, ac dicerent: Hic dissolvit manus populi hujus (Jer. 38. 4). Attamen confirmabat, attamen ipsorum alacritatem excitabat, et ad Deum ducebat, eosque invicto et inexpugnabili muro circumvallabat : sed illi nihil horum intelligentes, interfici eum jubebant. Talia quippe bene de se meritis præmia semper rependebant, et cum rex ignovisset, ne sic quidem cesserunt, sed quoniam necare non poterant, in luti lacum projecerunt.

4. Quod si temporariæ captivitatis mentionem fieri non tulerunt, quo tandem pacto perpeture servitutis prædictionem audituri fuissent? Si cum dixisset Jeremias, In Babylonem abibitis, neque potucrunt audire, sed eum qui dixerat punierunt : si prophetas audiissent dicentes, fore ut non in Babylonem, sed quoquoversum per orbem terrarum dispergamini, nec amplius revertamini, nonne talia dicentium sanguinem ebibissent? Quod si vobis istud adbuc conjectura videtur esse, demonstratione clara probabo, non tutum fuisse futura illis denuntiare, nostrum, inquam, honorem et reprobationem illorum. Cur enim, quæso, Stephanum primitias martyrum lapidaruut? nonne quod hoc illi crimini verterent dicerentque, Vir iste loquitur verba blasphemiæ? Dixit, aiunt, quoniam Jesus destruet templum istud, et mulabit ritus, quos tradidit Moyses (Act. 6. 11. 14), atque idcirco illum lapidibus obruerunt. Si tum hæc audire non potuerunt, idque cum res ipsæ fidem ipsis deinceps facerent, quomodo prophetas hæc prænuntiantes tulissent? Audivisti, dilectissime, propter templum, et propter religionis mutationem ab illis eum fuisse lapidatum:

audi, quo pacto Christo etiam istud ipsum crimen objiciant. Dixit enim, inquinnt, iste: Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud ( Matth. 26. 61; Joan. 2. 19). Vides ubique templi destructionem, ac religionis mutationem bilem illis movisse? Ideo dicebant hoc quidem prophetæ, sed evidenter non dicebant. Ideo Paulum etiam interficere voluerunt, quod illis persuaderet ut religionem mutarent. Unde hoe liquet? Vides, frater, inquit, quot millia sunt in Judæis, qui crediderunt, et omnes isti audierunt de te ... quod discessionem doceas a lege (Act. 21. 20). Fideles doceri se discessionem a lege non patiebantur; et qui nondum crediderant, quemodo audire potuissent fore, ut lex aliquando cessaret? Ac Judaos quidem interfecturos fuisse prophetas, si quid tale manifeste prædixissent, testimoniis allatis ostendimus, ex ipso beato Jeremia, ac protomartyre Stephano, ex ipso Christo, et apostolo Paulo. Omnibus enim eadem crimini dantes, cos de medio sustulerunt. Ipsos autem propheticos etiam libros combusturos eos fuisse, si quæ dicta fuerant cognovissent, hoc quoque per historiam quamdam probare satagam vobis occultam, sed quæ manifesta continuo fiet : ita conabor illam exponere. Quænam igitur illa historia sit, audite.

Historia de Jeremia. — Et factum est in anno quarto Joacim filii Josiw regis Juda, dixit Dominus ad Jeremiam: Scribe omnia verba, quæ loquutus sum ad te, a diebus Josiæ usque ad diem hanc (Jer. 36. 1. 2): hoc est, omnia mala quæ cogito facere eis. Vide, quid benignus ac providus dicat Deus. Nam quoniam singula nolebant audire, Collige, inquit, illa omnia. ac metum auge, ut vel hac ratione resipiscant. Recordamini promissi nostri: in quæstione positum est. ut ostendamus cos libros ipsos laceraturos fuisse, si cuncta quæ hodie contigerunt, illis in mentem venissent. Forte audient mala (adhærendum enim est historiw), quæ cogito sacere cis, et avertentur a via suu prava ( Ibid. v. 3 ). Forte, dicit Deus? num igitur, quæso, futura ignorat? non novit an audituri sint, is qui novit omnia antequam fiant, qui corda scrutatur et renes, qui discretor est cogitationum et mentium, cujus oculis nuda et aperta sunt omnia? Cur autem dixit, Forte audient? Nam et hæc operæ pretium fuerit vos didicisse, propter eos qui unigenito Dei Filio ignorantiam objiciunt. Ecce enim Pater quoque ignorantis verbis utitur: siquidem, Forte, vox est ignorantis : verumtamen nequaquam ignorat. Quandoigitur et Filium tale quid dicentem audiveris, eamdem sententiam suscipe. Nam cum Filius sit, ubique Patrem imitatur.

Prazcientia non est causa peccati. — Sed differantis tantisper has concertationum occasiones, ne a proposito argumento discedamus: quæramus cur dicat, Forte audient. Si dixisset, Audient, absque Forte, falsum fuisset: non enim erant audituri. Si vernun dixisset, Non audient, frustra non audituris prophetam misisset. Neque ideireo tantum, sed ne vim ac necessitatem aliquam ad non parendum afferre ipsius præscientia putaretur, propterea cum dubitatione

quadam hae verba protulit, ne forte dicerent aliqui, Praedixit Deus, et omnino evenire oportebat: quod de Juda solent dicere. Praedixit, inquiunt, cum proditorem futurum, et ideireo proditor factus est O dementiam! o impudentiam! Neque enim praescientia malitiæ causa fuit, mi homo: absit. Non enim rebus futuris affert necessitatem, sed praevidet tantum. Non quia prædixit Christus, factus est proditor ille; sed quia proditor futurus erat, Christus ide reo prædixit. Ne igitur hic etiam dicant cum non audituros illos dixisse, ac pænitentiæ viam illis præclusisse, prævenit, atque omnem occasionem illis præripuit, dum prophetæ dixit, Forte audient.

5. Recordamini promissi : nam idcirco assidue vobis in memoriam illud revoco, ne cum solutionem attulero, quæstionis initio disputationis propositæ sitis immemores. Quodnam igitur illud fuit? Si scivissent Judæi eventura illis fuisse mala, quæ comprehenderunt illos (hæc, inquam, mala quæ nunc eos detinent), ipsos libros dilacerassent, neque sacris literis pepercissent. Sed ad historiam redeamus. His auditis vocat Jeremias discipulam suum Baruch filiam Neriæ, et ait illi : Scribe in libro mala omnia, quæ illis eventura sunt (Jer. 36. 4). Quid hoc rei est? tibi a Deo mandatum est, et discipulum mittis? num refugis præ timore? num vereris? num reformidas? si tu reformidas, quo pacto discipulus audebit? At nihil horum est; additur enim causa: nam cum dixisset, Scribe ac lege, subjunxit: Ego enim defineor in carcere (Ibid. v. 5). O magnanimitatem! In vinculis erat, et a prophetia nou abstinebat. Attendamus justi fortitudinem, ejusque animi philosophiam. Non dixit apred se: Tam, multa mihi propter hanc loquendi libertatem mala contigerunt : innumera profudi verba, nec quidquam profesi, neque lucri mihi fuit aliud, quam ut in vincula conjicerer: needum me Deus a vinculis liberavit, et me rursus ad illas belluas mittit? Nihil horum aut dixit, aut cogitavit; sed id unum spectabat, ut Domini præceptum perficeret : et quoniam per seipsum non poterat, per discipulum illud implevit. Lege namque illis, inquit, et dic omnia mala. Ego enim detincor in carcere (Ibid. v. 6). Et dicebat Jeremias, et Baruch scribebat in libro. Jejunii tempus fuit, cum hæc fierent : festum instabat, quod ad metropolim omnes vocabat : communes quippe conventus agi oportuit, quandoquidem de necessariis rebus deliberandum in comitiis suit. Ingressus est ad principes Baruch, et legit in auribus principum omnia verba hæc (Ibid. v. 14.15): et causam etiam dixit: Fortasse namque, inquit, cadet misericordia vestra ante faciem Domini (Ibid. v. 7): ne existimarcut cum taniquam accusatorem hæc dicere, sed ut cum ad eos sanandos venisse ipsum intellexissent, æquiores ac benigniores redderentur. Quid ergo illi? Cum gratias agere oportuisset, cum eum laudare, cum efferre, nibil borum agunt, sed abeuntes annuntiaverunt regi quæ scripta erant in libro, et deposuerunt librum in Aono Elisama (Ibid. v. 20). Et cum misisset, inquit, rex Juden, unum ex apparitoribus suis, librum jussit

afferri. Et sedebat rex in domo hiemali (Jer. 36. 21. 22) : mensis quippe nomus erat, hoc est November (\*), et nonum appellat a Martio numerando : nam et hoe diligenter observandna est. Si enim a Septembri numerasset, hiems tum temporis esse non debuisset. Cur igitur hoc etiam adjungitur? ex iis quæ sequanter aperte cognosces. Et focus ignis ante illum : carbones, inquit, quoniam frigus erat. Videtis ut nihil a Scriptura sacra omittatur? Et carbones ignis ante ipsum: et circumsistebant eum satrapæ: allatus est liber innumeris redundans bonis (malorum quippe prophetia malorum erat propulsatio), et legebatur. Memores mihi, quaso, estate promissi. Et cum legisset ille tres pnyellas, sumpto scapello scidit, et in focum ignis projecit, donec totum volumen defecit (Ibid. v. 23). Vides. ut ne libris quidem parcant? ut ne a literis quidem sacris abstineant? Quoniam captivitatem Jerusalem continebat, eum conscidit : et cum prophetam non invenisset, in literas iram effudit. Qui ergo res inanimatas ita persequitur, si anima praditum invenisset. quid non fecisset? Nam quemadmodum sævæ belluæ. cum cos arripuerint, qui cum ipsis decertant, et illi deinde relictis in ore belluarum pellibus, quibus amiciuntur, aufugerint, illas deinde discerpunt dentibus. ut ita furorem suum expleant : ita nimirum et rex fecit. Non offendit cum, qui librum tenebat, et librum conscidit : neque conscidit solum, sed et in focum ignis injecit, ut ne reliquiæ quidem ex literis illis restarent. Sed nondum omnem ejus amentiam perspeetam habetis : probe vero scietis, si narrationi diligenter attenderitis. Non enim dixit eum toto lecto libro deinde ipsum exussisse: quinimo, Cum tres quatuorve pageltas legisset, ipsum conscidit. Ne ipsum quidem lectionis finem exspectavit, sed ab ipso procemio confestim exasperatus est. Propterea tutum non erat prophetis futura omnia mala Judwis aperte dicere. Nam si captivitatem ad tempus futuram audire minime potuit, quomodo perpetuam discere sustinuisset? Neque contentus hoc fuit rex : sed misit, inquit, ad quærendum ubique prophetam, sed non invenit eum : occultavit enim illum Deus (Ibid. v. 26). Illum quidem tum loco, exteros autem prophetas eorum obscuritate quæ dicebantur occultavit.

6. Neque vero tantum ex his nobis liquebit, apud Judæos audax illud facinus exstitisse, animique periculis temere sese objicientis, eventurum gentibus ho-

(a) Hæ voces, koc est November, desunt in Mss. Ibid. Reg., Xandhicus Martineet primus. Ibid. Colb., si enim a Novembri numerasset. Ut autem intelligatur clarius quid hic sibi velit Chrysostomus: Hæc gesta sunt, inquit Jeremias, mense nono, tuncque rex sedebat in domo hieusali et ante focum, frigoris scilicet depellendi causa. Cum autem nonus mensis a Dio, qui primus erat secundum Macedunicum numerandi ritum Antiochiæ receptum, numerandiritum Antiochiæ receptum, numerandiritum Antiochiæ receptum, numerandiritum non in tempus liberanum incidunt; quare aliud mensism initum proponit Chrysostomus; nempe Kanthicum, qui measis respondet partim Februario, partim Martio, ita ut maxima pars ejus in Martiom incidat, sieque nonus mensis a Kanthico in Novembrem incidet, ut hic dicitur. Incogitanter autem hic ato Januarii verterat Fronto Ducæus. Hinc autem confirmatur id quod vulgo statuitur, Antiochenos nempe Macedonico et solari.

φιδόλως τέθειχε τὰ βήματα, ΐνα μη λέγωσί τινες, ότι προείπεν ά θεός, και πάντως έδει γενέσθαι. δ και περί του 'Ιούδα λέγουσι. Προείπε, φησίν, ότι προδότης Εσται, και διλ τούτο προδότης εγένετο. "Ω εῆς ἀνοίας, ὢ τῆς ἀναισχυντίας. Οὐδὲ γὰρ ἡ πρόγνωσις, άνθρωπε, τής πονηρίας αίτια μη γένοιτο. Ού γάρ έστιν άναγκαστική τῶν μελλόντων ἔσεσθαι, άλλά προγνωστική μόνον. Ούκ ἐπειδή προείπεν ό Χριστός. φά τούτο έγένετο έχεινος προδότης . άλλ, έπειδή πραδότης ξμελλε γενέσθαι, διά τοῦτο προείπεν ό Χριστός. Ίνα ούν μή καὶ ένταῦθα λέγωσιν, ὅτι εἶπεν ὅτι οὐκ άχούσονται, και άπέκλεισεν αύτοις της μετανοίας την όδλν, προλαδών άνέσπασεν αύτων την πρόφασιν, είπών τῷ προφήτη, Ίσως ακούσονται.

ε'. Μνημονεύετε τῆς ὑποσχέσεως διὰ γὰρ τοῦτο συνεχώς ύμας ύπομιμνήσχω, ζν' όταν επαγάγω τὸ συμπέρασμα, μη επιλάθησθε τοῦ ζητηθέντος ήμιν εν άργη χεφαλαίου . Τί δὲ ἡν τοῦτο; "Ότι εἰ ήσθοντο οί Ίουδαΐοι, ότι εμελλεν αύτοζς συμθήσεσθαι τά χατειληφότα αύτους δεινά (ταῦτα δη λέγω τὰ νῦν κατέγοντα αὐτοὺς), αὐτὰ τὰ βιδλία ἄν κατέκοψαν, καὶ ούχ αν έφείσαντο οὐδὲ τῶν θείων γραμμάτων. 'Αλλ' έπι την ιστορίαν Ελθωμεν. Ταῦτα ἀκούσας ο Ίερεμίας, καλεί τὸν μαθητήν αὐτοῦ Βαρούχ νίὸν Νηρίου, καλ λέγει πρός αὐτότ. Γράψον είς βιβλίον adrea τὰ μέλλοντα αὐτοῖς ἔσεσθαι δεινά. Τί γέγονε; σὸ ἐπετάγης παρά τοῦ Θεοῦ, καὶ τὸν μαθητήν πέμπεις; άρα μή δειλιάς; άρα μή άγωνιάς; άρα μή δίδοιχας; εί σὺ δέδοιχας, πῶς ὁ μαθητής τολμήσει; 'λλλ' ούδξη τούτων · πρόσκειται γάρ ή αίτία · είπων γάρ, Γράψον και άνάγνωθι, ἐπήγαγεν Έγω γάρ πιέχομαι έν τῆ φυλαχή. "Ο μεγαλοψυχίας. Έν τῷ ειμωτηρίω ήν, και της προφητείας ούχ ἀφίστατα. Προσέχωμεν τη άνδρεία του δικαίου, και τη της διανώας φιλοσοφία. Ούκ [176] είπε πρός έαυτόν · Τοσαῦτά ποι ζεικά επίπε ερία την παφόμαιαν ταήτην. πηρίους άνήλωσα λόγους, και ούδεν δύνησα, ούδε έγένετό μοί τι πλέον, άλλ' ή το δεδέσθαι μόνον · και οδπω με τον δεσμών άπελυσεν ό θεός, και πάλιν πέμπει με πρός τους θήρας έχείνους; Ούδεν τούτων ούχ είπεν, ούδε ένενόησεν · άλλ' εν μόνον εσκόπει, όπως άνυσθή τό ἐπίταγμα τοῦ Δεσπότου : καὶ ἐπεὶ δι' ἐαυτοῦ οὐκ ίσχυτε, διż του μαθητού κατεσκεύασεν αὐτό. 'Ard-Τωθι γέρ, φησίν, αυτοῖς, και είπε πάντα τὰ κακά. Έρω γαρ κατέχομαι έν τῆ φυλακή. Καὶ Ελεγεν Τερεμίας, και Εγραφεν ο Βαρούχ εν βιδλίφ. Νηστείας <sup>χαιρ</sup>ό; ήν, ότε ταῦτα ἐγίνετο· ἐορτἡ ἐφειστήχει, πάντας χαλούσα πρός την μητρόπολιν. Εδει γάρ χοι-🕪 γενέσθαι του σύλλογου, έπειδή περί ἀναγκαίων πραγμάτων Εμελλεν ή έκκλησία Εσεσθαι.  $El\sigma ar{\eta} A heta s$ **τρός τούς ἄρχοντας ο Βαρούχ, και ἀνέγνω** <sup>14</sup>ς τὰ ὧτα τῶν ἀρχόντων πάντας τοὺς Λόγους τούτους · καὶ εἶπε καὶ τἡν αἰτίαν · "Ισως γάρ, φησὶ, εεσείται τὸ ελεος ύμων ενώπιον Κυρίου· ίνα μή νομίσωσιν ότι ώς χατήγορος έλεγεν, άλλά μαθόντες ότι θεραπεύσαι αύτους άφικται, επιεικέστεροι γένωνται. Τί ούν έχεζνοι; Δέον χάριτας όμολογήσαι, δέον έπαινέσαι, δέον θαυμάσαι, ούδεν τούτων ποιούσιν,

άλλ' άπελθόντες ανήγγειλαν τῷ βασιλεί τὰ γεγραμμένα έν τῷ βιδλίφ, και τὸ βιδλίον ἀπέθεντο ἐν τῷ οίχο Έλισαμά. Και πέμψας, φησίν, ο βασιλεύς τόν Ίουδην ο, ένα τινά των παρεστηχότων αὐτῷ, ἐκέλευσε κομισθῆναι τὸ βι6λίο**r. Καὶ ἐκάθητο ό** βασιλεύς ἐν οἴχφ χειμερινῷ • μὴν γὰρ ἔννατος ἦν •,τουτέστι Νοέμβριος · Εννατον άπὸ τοῦ Ξανθικόῦ άριθμων λέγει · δεί γάρ και ταύτα άκριδώς είδέναι. Εί γάρ άπὸ τοῦ Δίου ἡρίθμει, οὐκ ἔμελλεν ἔσεσθαι τότε χειμών. Τίνος ούν ένεκεν και τούτο πρόσκειται; Έκ των μετά ταυτα είση σαφως. Και έσχάρα πυρός ξμπροσθεν αὐτοῦ · ἀνθρακιὰ, φησὶ, διότι ψῦχος ξικ Όρατε πῶς οὐδὲν παραλιμπάνεται τἢ θείμ Γραφἢ; Και άνθρακιά πυρός ξμπροσθεν αύτοῦ και περιεστήχεισαν οί σατράπαι · έχομίσθη το βιβλίον μυρίων γέμον χαλῶν (ἡ γὰρ τῶν χαχῶν προφητεία χαχῶν άναίρεσις ήν), καὶ άνεγινώσκετο. Μνημονεύετά μοι, παρακαλώ, της ύποσχέσεως. Και έν τῷ ἀναγινώσκειν αυτύν τρείς σελίδας, λαβών την σμίλην ξχοψεν, και έδαλεν είς την έσχάραν του πυρός. έως εξέλιπε το βιβλίον απαν. Είδες πώς ου φείδονται ούδὲ τῶν βιδλίων; πῶς ούδὲ τῶν γραμμάτων των θείων απέχονται; Έπειδη αιχμαλωσίαν είχε της Ίερουσαλήμ, κατέκοψε καὶ ούχ είρων τὸν προφήτην, είς τὰ γράμματα την δριήν ἀφηκεν. Ο τοίνυψ τοίς άψύχοις ούτω πολεμών, εί τον ψυχήν έχοντα εύρε, τί ούχ αν είργάσατο; Καθάπερ γάρ τὰ χαλεπέ των θηρίων, έπειδάν έπιλάδωνται των πυχτευάντων αύτοις, είτα έχεινοι διαφύγωτι χαταλιπόντες [177] έν. τῷ στόματι τῶν θηρίων & περίχεινται δέρματα, λοιπόν αύτά περιτρώγουσι παραμυθούμενα τόν θυμόν. ούτω δή και ό βασιλεύς εποίησεν. Ούχ εύρε τον έχοντα τὸ βιδλίου, καὶ αὐτὸ τὸ βιδλίου κατέκοψε καὶ οὸ κατέχοψε μόνον, άλλά και ενέβαλεν είς την εσχάραν του πυρός, ίνα μηδε λείψανον μείνη τῶν γραμμάτων έχείνων. 'Αλλ' οὐδέπω πάσαν ξγνωτε αὐτοῦ τὴν μανίαν : είσεσθε δὲ σαφῶς, ἐὰν μετὰ ἀχριδείας τῷ διηγήματι προσέχητε. Οὐ γὰρ εἶπεν, ὅτι ἀναγνοὺς τὸ βιδλίον άπαν, ούτως Εκαυσεν · άλλ' Έν τῷ ἀναγινώσκειν αὐτὸν τρείς σελίδας ή τέσσαρας, έξέτεμεν αὐτό. Οὐχ ἀνέμεινεν οὐδὲ τὸ τέλος τῆς ἀνακ γνώσεως, άλλ' έξ αύτῶν τῶν προοιμίων εύθέως έξηγριώθη. Διά ταῦτα ούκ ξιν ἀσφαλές τοῖς προφήταις Ίουδαίοις λέγειν μετά σαφηνείας πάντα τὰ ἐσόμενα δεινά. Εί γλο πρόσκαιρον ούκ ήνεγκεν αίχμαλωσίαν άχοῦσαι, τὴν διηνεχή πῶς ἄν ὑπέμεινε μαθείν; Καὶ ούδὲ μέχρι τούτου ἔστη ὁ βασιλεύς • ἀλλ' ἔπεμψε, φησὶ, ζητεῖν πανταχοῦ τὸν προφήτην, ἀλλ' οὐχ εὖρεν αὐιόν : ἔχρυψε γὰρ αὐτὸν ὁ Θεός. Ἐχεῖνον μὲν τόπφι τότε Εχρυψε, τους δε άλλους προφήτας τη άσαφείς τῶν λεγομένων.

ς'. Ούκ ἀπό τούτων δὲ μόνον ἡμῖν ἔσται φανερόν, ὅτι: σολμηρόν ήν παρά Ἰουδαίοις καλ ψυχῆς φιψοκινδύνου, την εσομένην τοις Εθνεσι τιμην και δόξαν, και την διαδεξομένην έχείνους ἀτιμίαν λέγειν, άλλά καλ έχ τῶν Παύλου ἐημάτων. Οὐτος γοῦν ἰδών τινα προφήτην μιχρόν παρανοίξαντά τι τῆς προβρήσεως ταύτης. καὶ σαφέστερον τῶν ἄλλων εἰπόντα, καὶ τὰ ἡμέτερα

<sup>4</sup> la Colb. xepalatou deest.

b Colb. τον Τουδιείμ.

ο Hæc, τουτέστι Νοέμβριος, desunt in ms. Ibid. Reg. Εανθικός ὁ Μάρτιος καὶ πρώτος, et paulo post ad voccus. Δίου in marg. Δίος ὁ 'Οκτώβριος, Ibid. Colb. εἰ γὰρ ἀπὸτοῦ Νοεμβρίου ἡρίθμει Videsis quæ ad interpretationem Lutis. nam notata sunt Epir.

άγαθά, και τά έκείνων καπά, έξεπλάγη και έθαύμασε της τόλμης αυτόν, ουτως είπων Ήσαίας δε άποτολμά, και λέγει Ευρέθην τοίς έμε μη ζητούσιν, έμφανής έγενόμην τοῖς έμε μή επερωτώσιν. Είπον, Ἰδού είμι, τῷ ἔθνει, οι οὐκ ἐκάλεσαν τὸ δνομά μου. Καίτοι, εί μη χίνδυνος έχ της προβρήσεως ηχολούθει, τίνος ενεχεν είπε Παῦλος, Houtaς δὲ ἀποτολμᾶ, καὶ λέγει · Εὐρέθην τοῖς ἐμὲ μἡ ζητοῦσιν; Μεγίστη δντως κατηγορία Ἰουδαίων. Οί μή ζητούντες εύρον, και οι ζητούντες απέτυχον οί μή άχούσαντες επίστευσαν, χαὶ οἱ ἀχούσαντες ἐσταύρωσαν. Διά ταῦτα τολμητήν ἐχάλεσε τὸν Ἡσαΐαν. Καὶ γάρ δντως μεγίστης τόλμης ήν, εν μέσω των κατηγορουμένων έστωτα, άφειδως ποιείσθαι τάς κατηγορίας, και έκείνους μέν της τιμης φανερώς έκδάλλειν διά της προφητείας, ετέρους δε εισάγειν είς την όφειλομένην έχείνοις δόξαν. Το διχαστήριον των άκουόντων κατηγόρους είχε πάντας. Τίς δε εν δικασταίς έχθροίς διαφεύγειν δύναται χίνδυνον; Διά τοῦτο, φησίν, 'Αποτολμά και λέγει.

'Αλλ' έτι τούτο ύμιν σαφέστερον αποδείξαι βούλομαι. Διὰ τοῦτο περὶ Ἰουδαίων καὶ ἡμῶν ἀσαφῶς ἐν ταίς Γραφαίς είρηται, ίνα μή πρό χαιρού συνώσι τών λεγομένων Ίουδαΐοι.[178] Καὶ τούτου παράγω μάρτυρα τὸν μεγαλοφωνότατον Παῦλον, τὸν ἄνωθεν φθεγγόμενον, την σάλπιγγα των ουρανών, το σχεῦος τῆς έχλογής, τον νυμφαγωγόν του Χριστού. Ήρμοσάμην γάρ ύμᾶς, φησίν, έτι άτδρι παρθέτοτ άγτητ παραστήσαι τῷ Χριστῷ. Τοῦτον ὁμίν παράγω μάρτυρα φανερώς λέγοντα, ότι διά τούτο συνεσκίασταί τινα τών έν τῆ Παλαιά, ούχὶ πάντα. Εἰ γὰρ πάντα άσαφῆ Εμελλεν είναι, περιττώς είρητο τοίς τότε. Αι γάρ προφητείαι έχουσι καλ πολέμους προσκαίρους τους τότε. καί λοιμούς, καί λιμούς. Εχουσι δέ και τά σήμερον ἐκδάντα, τῆς Ἐκκλησίας τἡν κλῆσιν, τῆς συναγωγῆς την αποδολήν, του νόμου την κατάργησιν. Ταυτα δέ ούχ εδούλετο αύτους είδεναι εχείνα δε ήθελε τά έγ τοίς καιροίς συμβαίνοντα τοίς αύτων. Καλ τούτο αύτδ άποδείξαι πειράσομαι. ότι ταῦτα μόνα άσαφῆ ἐποίησε γενέσθαι, τὰ περί ήμῶν καὶ τῆς συναγωγῆς, τὰ νῦν έχδάντα, καὶ τὴν τοῦ νόμου κατάργησιν · τοῦτο δὲ αύτους ούκ έδει είδέναι έκ τότε. Εί γάρ έξ άρχης έμαθον. ὅτι πρόσκαιρος ὁ νόμος, πάντως ἄν αὐτοῦ κατεφρόνησαν διά τοῦτο αὐτὸν συνεσκίασε μόνον .. "Ότι γάρ οὐ πάσα προφητεία άσαφής ήν, άλλά τοῦτο μόνον περιέσταλτο τὸ μέρος, ἄχουσον τοῦ Παύλου σαφως άμφότερα ταυτα ήμιν ένδειχνυμένου, καὶ ὅτι συνεσκία στο ό νόμος, καλ ότι κατά τούτο μόνον τό μέρος. Κορινθίοις γάρ επιστέλλων, ούτω πώς φησιν. Έχοντες οὖν τοιαύτην έλπίδα, πολλή παζόησία χρώμεθα, καὶ οὺ καθάπερ Μωῦσῆς ἐτίθει κάλυμμα έπι το πρόσωπον αύτου, ώστε μή άτενισαι τους νίους Ίσραηλ είς το τέλος του καταργουμένου, ù.l.l' ἐπωρώθη τὰ rοήματα αὐτῶr. "Αχρι γὰρ σήμερον κάλυμμα έπι τῷ ἀναγνώσει τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης μέτει, μη ανακαλυπτόμενον, ὅτι ἐν Χριστῷ καταργείται. Τάχα άσαφές το είρημένον οὐκοῦν άναγχαίον αύτο ποιήσαι σαφέστερον, της ίστορίας αύτης ύμας άναμνήσας b. Έπειδη γάρ λαδών τάς πλάκας εν τῷ δρει Εμελλε καταδαίνειν ὁ Μωϋσῆς, δόξα

Fort. αναμνήσαντα

τις ἀπόρόητος \* καὶ θαυμαστή τῆς ἀγίας ἐκεί έλαμψεν δψεως τοιαύτη, ώς μηδένα τῶν πολλά δύνασθαι προσιέναι καλ διαλέγεσθαι. Ίνα ούν παντός ἀπρόσιτος ή τῷ δήμῳ, χάλυμμα ἐπὶ τῆς έπιτιθείς, παρείχε μετά άδείας τοις Ίουδαίοι συγγίνεσθαι. Καὶ τῷ δήμφ μὲν όμιλῶν είχε λυμμα, πρός δε τον Θεόν επιστρέφων άπετίθε πάλιν. Τουτο δὲ συνέδαινεν, όμου μὲν ίνα ἀξκ ό νομοθέτης φαίνηται τοῖς μέλλουσι τὸν δί χομιζόμενον δέχεσθαι νόμον, όμου δὲ ϊνα καλ άληθείας εν αὐτῷ προδιαγραφή τύπος 4, καλ ξ φή της κατά Χριστόν οἰκονομίας ἄνωθεν ή Έπειδή γάρ εμελλόν τινες λέγειν. Τίνος ενε γυμνή τή θεότητι παρεγένετο ό Χριστός, άλλά περιεδάλ[λ]ετο ; ἄνωθενδιά τῆς δψεως τοῦ δούλ τούτοις απελογήσατο. Εί γαρ την του δούλου ούχ ήνεγχαν ίδειν την έπιγενομένην υστερο δαίοι, πως αν γυμνήν την θεότητα μετά ταυτ [179] ὑπέμειναν;

ζ. Οὐ τοῦτο δὲ μόνον τὸ κάλυμμα ήμιν ἐνδεί έχεινο, άλλ' ότι χαὶ ταῦτα πάσγουσιν οί 'louba του νόμου, απερ έπασχον έπὶ τῆς δψεως Με τότε. Καθάπερ γάρ ούχ ἐώρων τῆς δψεως τοῦ θέτου την δόξαν, τοῦ παραπετάσματος έχείνο εμδεδλημένου μέσον, ούτως ούδε την νόμου δύνανται νῦν κατιδείν. Τοῦτο δὲ καὶ πρὸς αἰρι άναγχαΐον ήμίν. Καὶ γάρ νομίσαντες χατηγορίε τοῦ νόμου τὰ εἰρημένα, κατεδέξαντο τῆς Ἐπι τὸ χωρίον τοῦτο · καὶ ἐπειδή ἤκουσαν, ὅτι κό έχει ο νόμος, καὶ ὅτι καταργεῖται, νομίσαντε διαδολήν, ἀφῆκαν τὰ γράμματα, ϊνα τοῖς ( άλωσιν επιχειρήμασιν. Αύτο γάρ τουτο δείχνι γαν δυτα τὸν νόμον."Ωσπερ γὰρ τότε οὐκ ἦν κ ρία Μωυσέως το κάλυμμα έχειν έπι της δψεω άσθένεια των Τουδαίων, Μωυσέως δε και εγ μέγιστον ήν, ότι τοιαύτην είχεν έπὶ τῆς δψεως ώς και παραπετάσματος δεηθήναι πρός τους έ λους · ούτω και έπι του νόμου συνέδη. Εί γ δύξαν είχεν άπρόσιτον ό νόμος, ούχ αν έδεξί λύμματος. "Όταν οὖν λέγη, ὅτι Κάλυμμα ἐι ἀναγνώσεως τῆς Παλαιάς Διαθήκης μένε ἀσάφειαν αὐτοῦ φησιν · ὅταν δὲ λέγη, Mἡ ἀτα πτόμενον, δει έν Χριστφ καταργείται, τδ δπερ έστιν άσαφες, ό νόμος ε ήμιν επέδειξεν. ( έχεινο άσαφες ήν του νόμου το μέρος, όπερ ε ήμιν συνετέλει και πολιτείαν επεί περιττώς θη · άλλ' έχείνα μόνα συνεσχίαστο τὰ μέρη, έδυνάμεθα μαθείν, ότι διά του Χριστού χαταρ Καὶ γὰρ καὶ τοῦτο τῆς τοῦ Θεοῦ σοφίας ἔρ τὸν νόμον αὐτὸν εἰσαγαγεῖν λέγοντα περὶ αὐτ Χριστός έλθων αύτον καταργήσει, και ότι ἐ παυθήσεται. Αύτὸ ούν τοῦτο τὸ μέρος τοῦ νό λέγον, ότι εν Χριστώ καταργείται ο νόμος, άσαφὲς μόνον ῆν. Καὶ τοῦτο αὐτὸ δηλῶν ὁ μέγα λος, ἐπήγαγε · Μη ἀνακαλυπτόμενον, ὅτι ἐ στώ καταργείται. Ίνα γάρ μη άκούσας, δη Αυμμα έπλ τῆ ἀναγνώσει τῆς Παλαιᾶς Δια

<sup>&</sup>quot; Joannes Boisius in notis Savilianis legendum pu'at τὸ πρόσκαιρον αὐτοῦ συνεσκίασε μόνον, sed nihil mulandum

Colb. ἀπρόσιτος, non male : significat enim in id quod huic congruit loco.

d Reg. διαχαραγή τύπος. Colhert. προδιαχαρο πος, quam etiam lectionem sequitur Saviius, sed no o legas, idipsum est. Morel. et Montf. προγή (sic). Edit.

"Savii. putat legendum ἀσαγές τοῦ νόμου. Sec hene habet, dummodo ponatur virgula post ἀσαι ilfud ὁ νόμος redundare videtur.

norem et gloriam, et quæ illos exceptura esset igir iminiam narrare, sedetiamex ipsis Pauli verbis. Hic itaque cum prophetam quemdam videret paululum quid predictionis hujus reserantem, et apertius, quam alii, tum bona nostra, tum illorum mala dicentem, obstupuit, et audaciam illius miratus est, his verbis utens: Isaias autem audet, et dicit, Inventus sum a mon quærentibus me : palam apparui iis, qui me non inderrogabant. Dixi, Ecce ego, genti, qui non vocaverunt momen meum (Rom. 10. 20; Isai. 65. 1). Quamquam si nullum ex prædictione periculum impendebat, cur dixit Paulus, Isaias autem audet, et dicit, Inventus sum a non quærentibus me? Maxima revera Judæorum accusatio. Qui non quærebant invenerunt, et qui quærebant, spe frustrati sunt : qui non audierunt, crediderunt, et qui audierunt, in crucem sustulerunt. Propterca audacem appellavit Isaiam. Maxima quippe revera suit audaciæ, in medio corum quos accusabat stantem, nemini parcendo accusationem intentare, et illos quidem per prophetiam aperte honore privare, alos vero ad debitam illis gloriam introducere. Accusatores ejus erant omnes qui in judicio audiebant. Quis autem dum judicium exercent inimici, periculum poterit evitare? Propterea, inquit, Audet et dicit.

Ne ante tempus intelligerent sutura Judæi, obscuræ surrunt prophetiæ. - Verum hoc ipsum volo clarius demonstrare. Ideirco de Judæis ac nobis obscure pronuntiatum est in Scripturis, ne ante tempus intelligerent quæ dicebantur Judæi. Atque hujus rei produco testem magna voce clamantem Paulum, ex alto vociferantem, tubam cælestem, vas electionis, Christi paranymphum. Despondi enim vos, inquit, uni viro, virginem castam exhibere Christo (2. Cor. 11. 2). Hunc vebis testem produco dicentem aperte, propterea nonnulla in Veteri Testamento fuisse occultata, non omnia. Si enim omnia fuissent obscura, frustra illius seculi hominibus fuissent dicta: siquidem prophetiæ bella continent, quæ ad tempus tum gesta sunt, et somes et pestes : continent et quæ hodie contigerunt, vocationem Ecclesiæ, repudiationem synagogæ, legis abrogationem. Hæc autem ipsos nosse nolebat, sed illa qua ipsorum temporibus accidebant. Atque istud ipsum conabor ostendere, hæc sola ficri obscura voloisse, de nobis et de synagoga, quæ nunc contigerunt, necnon legis abrogationem: hoc vero non oportuit ex illo tempore cognitum illis fuisse. Nam si a Principio didicissent legem ad tempus duraturam, ilam omnino contempsissent : propter hoc ipsum occultam illam esse voluit. Non enim omnem propheliam occultam fuisse, verum hanc tantum partem fnisse velatam, audi quo pacto nobis utrumque manifeste Paulus ostendat, et occultatam fuisse legem, et hac in parte tantum. Cum enim scriberet ad Corinthios, his verbis est usus : « Habentes igitur talem spem, multa fiducia utimur : et non sicut Moyses ponelat velamen super faciem suam, ut non intenderent blii Israel in finem eins quod evacuatur, sed obtusi sunt sensus eorum. Usque in hodiernum enim diem ilipsum velamen in lectione Veteris Testamenti ma

net non revelatum, quoniam in Christo evacuatur > (2. Cor. 3. 12. 14). Obscurum est fortasse, quod legimus; itaque dilucidius illud reddamus necesse est, et ipsam historiam vobis in memoriam revocomus. Nam cum acceptis in monte tabulis descensurus esset Moyses, incliabilis i quædam et mirabilis ex illa sancta facie gloria talis emicabat, ut nullus e vulgo ad illum accedere et cum illo colloqui auderet. Ne igitur populo semper inaccessus esset, imposito faciei snæ velamine, permittebat ut cum eo venire in colloquium Judzi possent (Exod. 54. 33. 34). At cum populo dum versaretur, velamen gerebat; ad Deuni autem se convertens, rursus illud deponebat. Id vero fiebat, ut simul major fides legislatori conciliaretur apud eos qui per ipsum allatam accepturi legem erant, et simul in ipso prius adumbraretur figura veritatis, et incarnationis Christi causa multo ante præsignificaretur. Nam quoniam dicturi erant nonnulli, Quare non in nuda divinitate Christus advenit, sed carnem induit? multo ante per faciem servi objectionibus istis occurrit. Si enim servi gloriam, quæ illi postea obvenit, cernere non potuere Judæi, quo pacto nudam postea divinitatem videre potuissent?

7. Neque vero tantum hoc nobis velamen illud designat, sed cadem nunc Judwis lecta lege contingere, quæ tum visa Moysis facie contingebant. Ut enim faciei legislatoris gloriam non cernebant, quod medium illud velum interjectum esset : sic neque nunc legis possunt gloriam intueri. Hoc vero etiam adversus hæreticos usui nobis est. Nam quia putant criminationem legis præ se ferre quæ dicta sunt, hunc locum epistolæ receperunt : et cum legem habere velamen audivissent, et evacuari, quod illam arbitrarentur accusari, literas deseruerunt, ut suis ratiocinationibus caperentur. Istud enim ipsum magnam esse legem ostendit. Nam sicut tum crimini verti Moysi non poterat, quod super saciem velamen haberet, sed illud erat indicium infirmitatis Judworum, Moysis vero laus maxima, quod tanta gloria facies illius refulgeret ut apud conservos velamine indigeret : ita quoque legi accidit. Nisi enim lex gloriam habuisset inaccessam, velamine non indiguisset. Quando igitur manere velamen dicit in lectione Veteris Testamenti, obscuritatem ejus dicit : quando vero nou revelatum dicit quod in Christo evacuatur, partein eam legis nobis indicat, ratione cujus obscura lex est. Non enim obscura pars ea legis fuit quæ nobis ad vitam et conversationem instituendam conferebat, alioqui superflue data fuisset : sed eæ solum partes obscuratæ sunt, ex quibus nosse poteramus illam evacuari per Christum. Nam et hoc opus est sapientiæ divinæ, legem ab ipso introduci, qui de ca diceret fore, ut Christus, cum venerit, legem evacuet, et fore ut in ipso esse desinat. Ilæc igitur ipsa pars legis, quæ legem in Christo dicit evacuari, sola suit obscura: atque hoc ipsum indicans magnus Paulus adjunxit dicens, Non revelatum, quod in Christo evacuature

1 Colb. habet, inaccessa, pro, ineffabilis.

Etenim ne forte cum audisses in lectione Veteris Testamenti manere velamen, totam ipsam obscuram et obtectam esse existimares, hanc suspicionem additione correxit. Cum enim dixisset, velamen in lectione Veteris Testamenti manere, adjecit, Non revelutum, quod in Christo evacuatur. Hoc ipsum, inquit, revelatum non est, quod in Christo est evacuandum : porro iis revelatum non est, qui non accedunt ad fidem : itaque is qui ad fidem accessit, et sancti Spiritus gratiam consequutus est, non jam cum velamine legem intuetur, sed nudam ejus gloriam spectat. Gloria legis est, ut docere possit seipsam in Christo evacuari, ut hoc quoque tibi sit cognitum. Vides quæ sit legis gloria? Vera quippe gloria ejus est, quando instrucre te potuerit et ad Christum deducere: tum vero instruit, cum evacuari se ostendit. Itaque hinc etiam hæreticis letale vulnus infligitur. Nam si contraria lex et adversaria Christo esset, nec ab illo tradita, non oportuisset Paulum ejus gloriam id appellare, quod accedentes ad se posset instruere, per Christum ipsam evacuari. Si mala esset lex rursus, non oportuisset velamen ejus auferri, sed illam etiam post gratiam obscuratam manere. Quod si hoc munus est gratiæ, ut accedentes ad se perspicaciores ad comprehendendam legem efficiat, sic ut inde initium et occasio ducatur omnis fidei in Christum exhibendæ: quodnam proferre majus posset ullus argumentum cognationis legis cum gratia, quam cum oculos Christus aperit eorum, qui ad ipsum accedunt, ut institutionem percipere legis possint: illa vero cum apparuerit, et facta fuerit manifesta. poterit multa cum facilitate transmittere illos, qui ea quæ Christi sunt intelligunt? Ilæc enim ostendunt neque Christum cum lege pugnare, neque cum Jesu legem bellum gerere, sed contrario plane modo rem se habere, eum illa quidem ad magnam hanc philosophiam viam sternat, hic autem inde assumptos ad summum pietatis culmen adducat. Pro his autem omnibus benigno Deo gratias agamus, qui pro converienti tempore singula disponit, variisque modis salutem nostram procurat, et dignam ipsius dignitate ac tanta providentia vitæ rationem pro viribus exhibeamus, ut futura etiam bona consequamur: quæ nobis omnibus utinam contingant, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi, per quem et cum quo Patri, simul cum Spiritu sancto, gloria, honor, imperium, in sæcula sæculorum. Amen.

Adhue in obscuritatem Veteris Testamenti, et in Dei clementiam, et quod alii alios non debeant accusure.

1. Gaudet quidem bubulcus, dum bene valere ae vegetum esse videt armentum suum: gaudet etiam agricola, dum vernantem segetem cernit: sed nec ob segetem agricola, nec ob suas boves bubulcus adeo gaudent, ut ego nunc gaudeo et exsulto, dum pulebram hanc aream spiritualibus repletam manipulis cerno. Cum enim in tot ac tales aures sparsum fuerit verbum pietatis, confestim necesse est, ut copiosæ ac

maturæ obedientiæ spicæ nascantur. Nam si qu cis fertilem ac pinguem agrum prociderit, quam mina larga manu non jecerit, multum proventu liget, dum loci natura seminum exiguum mu propria virtute multiplicabit : sic cum in anima quentes ac pietatis plenas aliquis sparserit, lice gua doctrinæ semina jecerit, messem uberem c dum per auditorum sapientiam concionatoris c occultabitur. Hoc et in piscatione contingit. Qu enim piscatores sint imperiti, si tamen in sim scibus abundantem retia miserint, facile præ tiuntur, dum illorum abscondit imperitiam conci tium piscium multitudo. Quod si in illa capturi titudo illorum qui capiendi sunt, sæpenumero ei rete mittit, imperitiæ desectum sarcit, multo istud ipsum in hac spirituali piscatione continget illi quidem pisces ubi nassas et hamos immitti rint, confestim et aufugiunt, et exsiliunt : vo contrarium agitis: cum surgentem et doctrina nam videritis expandentem, non solum uon au ct exsilitis, sed et interius pergitis undique ce rentes, et proximum unusquisque protrudens a mens, prior ipse insilire et in retia delabi fer Quo factum est, ut numquam vacuam sagenam xerimus, non jam ob nostram peritiam, sed o stram cupiditatem. Satis itaque nos nuper da explevit, quæ probato puroque manat auro ling mellis fontes ore profundit, lingua, inquam, Pauli, vel potius, quæ favi cujusvis suavitati spi lis doctrinæ dulcedine antecellit.

Chrysostomi modestia. Prima causa obscuritat teris Testamenti. - Quia vero pro ea qua vos philosophia, ne mei quidem pauperis et mendi contemnitis, sed ea quidem quæ sunt eximia et si miramini, nostræ vero humilitatis verba non i batis, alacriter ad dicendum surrexi, ut debitu bis redderem quod nuper sum pollicitus, nec 1 persolvi, dum prolixitate doctrinæ prohibiti sun linem usque pertingere. Quodnam igitur debiti lud fuit? Necesse est enim, ut initium mutui vo memoriam revocetur, ut argumento ipso cognit bis enarratio dilucidior fiat. Quæsivimus tum te ris, qua de causa Vetus Testamentum sit obsc quam Novum; fortasse namque meministis; et hactenus causam diximus, auditorum immanit testemque produximus Paulum dicentem, Istud. velamen in lectione Veteris Testamenti manet non latum, quoniam in Christo evacuatur (2. Cor. 3 Ostendimus, quemadmodum velamen habuit legi Moyses, ita quoque legem velamen habuisse, ob tatem: sed neque legislatori vitio vertendum, i legi crimini dandum fuit velamen, sed auditoru firmitati tribuendum. Non enim propter seipsut lamen habuit Moyses, sed quia gloriam vultus ferre non poterant. Quando enim se converteb Dominum, velamen auferebat. Sie etiam lex que nondum perfecta documenta multægue philose plena de Christo Novoque Testamento perciper terat (siquidem illa omnia, tamquam in thesaure μένει, δλην αὐτὴν ἀσαφῆ καὶ συνεσκιασμένην είναι νομίσης, τη επαγωγή ταύτην διώρθωσε την υπόνοιαν. Είπων γάρ, Κάλυμμα έπι τῆ ἀναγνώσει τῆς Παλαιδς Διαθήχης μένει, Επήγαγε, Μή ανακαλυπτζμετον, ότι εν Χριστώ καταργείται. Τοῦτο αὐτό, φησίν, ούχ άνεχαλύφθη, ότι μέλλει έν Χριστῷ χαταρλειοραι . σηπ φιεκαγήφου ος τος τη προσεγροσαι τθ πίστι: ώς ο γε προσελθών, και της του άγιου Πνεύματος χάριτος ἀπολαύσας, ούκετι μετά παραπετάεματος βλέπει τον νόμον, άλλά γυμνήν αύτοῦ καθορά την δόξαν. Δόξα δε νόμου, το δυνηθηναι . διδάξαι, ότι έν Χριστώ χαταργείται, ίνα χαὶ τοῦτο μάθης. Είδες του νόμου την δόξαν; Δόξα δέ έστιν άληθης έχείνου, δταν σε πρός του Χριστου παιδαγωγήσαι δυνηθή· πιδαγωγεί δε, επειδάν δείξη ο αύτον καταργούμενον. "βοτε και έντευθεν [180] καιρία τοις αίρετικοίς ή πληγή γέγονεν. Εί γάρ εναντίος ήν ο νόμος και πολέμιος του Χριστού c, και μή παρ' έκείνου δοθείς, ούκ દિશા Παῦλον δόξαν αὐτοῦ καλέσαι, τῷ δυνηθῆναι παιἐυσαι τοὺς προσιόντας αὐτῷ, ὅτι διὰ Χριστοῦ καταργείται. Εί πονηρός ήν ο νόμος πάλιν, ούχ έδει το κάλυμμα αύτοῦ ἀφαιρεθηναι, άλλὰ μένειν αύτον καλ μετά την χάρεν συνεσκιασμένον. Εί δε τουτο της χάριτις έργον, τὸ διορατικωτέρους ποιείν τοὺς προσνίντας πρός την του νόμου κατάληψιν, ώστε έκείθεν τὸς ἀρχὰς καὶ τὰς ἀφορμάς πάσας λαμβάνειν τῆς πρός του Χριστόν πίστεως. τί μείζον τούτου τεχμήριον της του νόμου συγγενείας της πρός την χάριν είποι τις αν, άλλ' ή όταν α μέν Χριστός άνοίγη τούς όφθαλμούς τῶν αὐτῷ προσιόντων, ὥστε δυνηθῆναι κατιδείν του νόμου την άγωγην, έκείνη δε φανείσα χαί γενομένη δήλη, παραπέμψαι μετά πολλής τής εύχολίας δυνήσεται τους συνιέντας τὰ Χριστού; Ταύτα γάρ ούτε τον Χριστόν τῷ νόμιο μαχόμενον δείανυσιν, ούτε τον νόμον πολεμούντα τῷ Ἰησού, άλλά τούναντίον άπαν, τον μέν προοδοποιούντα τἢ μεγάλῃ πύτη φιλοσοφία, τον δε εκείθεν αὐτοὺς παραλαμδάνοντα και πρός άκραν άγοντα κορυφήν. Υπέρ δε τούτων ἀπάντων εύχαριστήσωμεν τῷ φιλανθρώπῳ Θεῷ, τῷ κατὰ τὸν προσήκοντα καιρόν ἔκαστα οἰκονομοῦντι, καί πολυτρόπους την ήμετέραν πραγματευομένψ σωτηρίαν, και της αύτοῦ φιλανθρωπίας και της τοσαύτης προνοίας άξίαν κατά δύναμιν ἐπιδειξώμεθα πολιπίαν, Ινα καλ των μελλόντων ἐπιτύχωμεν άγαθών. ών γένοιτο πάντας ήμας επιτυχείν, χάριτι καί φιλανθρωπία του Κυρίου ημιών Ίησου Χριστού, δι' ου καὶ μεθ' οὐ τῷ Πατρὶ, ἄμα τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, δόξα, τιμή, χράτος, είς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

"Ετι είς τὴν ἀσάφειαν τῆς Παλαιᾶς Διαθήμης, καὶ είς τὴν τυῦ Θεοῦ φιλανθρωπίαν, καὶ περὶ τοῦ μὴ κατηγορεῖν ἀλλήλων.

α'. Χαίρει μὲν βουκόλος, ἐπειδὰν εὐπαθοῦσαν αὐτῷ πεὶ σφριγῶδαν ίδη τῶν βοῶν τὴν ἀγέλην · χαίρει δὲ κεὶ γηκόνες, θεωρῶν κομῶντα τὰ λήλα · ἀλλ' οὕτε γηπόνες ἐπὶ τοῖς ληθοις, οὐτε βουκόλος ἐπὶ ταῖς βουσάνων χαίρουσιν, ὡς ἐγὼ χαίρω νῦν καὶ ἀγάλλομαι, τὴν καλὴν ταὐτην ἄλω τῶν πνευματικῶν τοὐτων ὁραγμέτων πεπληρωμένην ὁρῶν. "Οταν γὰρ εἰς ἀκολς ποσώτας καὶ τοιαὐτας σπείρηται τῆς εὐσεδείας ὁ

λόγος, ἀνάγχη ταχέως πολύν καλ ιριμον βλαστήσαι της ύπαχοης του άσταχυν. Και γάρ όταν τις είς βαθύγειον και λιπαράν άρουραν αύλακα τέμη, κάν μή δαψιλεί τη χειρί καταβάλη τα σπέρματα, πολλήν δέξεται την φοράν, της φύσεως του χωρίου την όλιγότητα των σπερμάτων διά τῆς οίχείας δυνάμεως πλεοναζούσης · ούτω καὶ όταν τις εἰς ψυχὰς σπείρη καταπειθείς καλ εύλαδείας γεμούσας, κάν όλίγα καταδάλη τὰ [181] τῆς διδασκαλίας σπέρματα, πλούσιον δύεται τον άμητον, της των άκουοντων σοφίας την του λέγοντος πενίαν αποκρυπτούσης. Τοῦτο και ἐπὶ τῆς άλείας γίνεται των ίχθύων. Κάν γάρ άπειροι τυγχάνωσιν δντες οι άλιεζς, είς χόλπον δε βάλωσι τα δίχτυα πολλούς έχοντα τούς ίχθύας, ραδίως τῆς θήρας ἐπιτυγχάνουσι, τοῦ πλήθους τῶν συντρεχόντων ἰχθυων συσχιάζοντος \* έχείνων την άπειρίαν. Εί δε έπι της άγρας έχείνης των άλιεύεσθαι μελλόντων το πλήθος τοῦ σαγηνεύοντος πολλάκις παραμυθείται την άμάθειαν, πολλώ μαλλον έπλ της άλιείας ταύτης της πνευματικής τουτο συμθήσεται. Καλ γάρ έκεΙνοι μέν οί Ιχθύες, όταν ίδωσιν εμοληθέντα τά θήρατρα, εύθέως ἀποπηδώσι καὶ ἐξάλλονται · ὑμεῖς δὲ τὸ ἐναντίον ποιείτε · δταν ίδητε άναστάντα καλ την σαγήνην άπλώσαντα τῆς διδασχαλίας, οδ μόνον ούχ ἀποπηδάτε και εξάλλεσθε, άλλά και ενδοτέρω βαδίζετε πανταχόθεν συντρέχοντες, και τον πλησίον Εκαστος ώθῶν καὶ θλίδων, πρότερος αὐτὸς ἐπείγεται ἐμπηδήσαι και έμπεσείν είς τὰ δίκτυα. Διὰ τοῦτο οὐδέποτε χενήν άνεσπάσαμεν την σαγήνην, ού διά την ήμετέραν έμπειρίαν, άλλά διά την ύμετέραν επιθυμίαν. Ίχανῶς μεν οὖν ἡμᾶς καὶ πρώην εἰστίασεν ή χρυσόν δόκιμον καὶ καθαρόν ρέουσα γλώττα, καὶ πηγάς έχουσα μέλιτος έν τῷ στόματι, ἡ τοῦ μαχαρίου, λέγω, Παύλου · μάλλον δὲ καὶ κηρίου παντός ἀπυκρύπτουσα την ήδονην τη της πνευματικής διδασκαλίας γλυχύτητι.

Έπειδή δε κατά την πρέπουσαν ύμεν φιλοσοφίαν ούδε τά του πένητος εμού και πτωχεύοντος έτιμάζετε, άλλα θαυμάζετε μέν τα πολλήν έχοντα ύπεροχήν, προσίεσθε δέ και τὰ τῆς ήμετέρας εύτελείας ρήματα, άνέστην μετά προθυμίας άποδώσων ύμ**ιν τό** δφλημα, δ πρώην ύπεσχόμην μέν, ού κατέδαλον δέ, του μήχους της διδασχαλίας έχχρούσαντος ήμας του τέλους. Τί ούν ήν το δφλημα έχεινο; 'Ανάγκη γέρ άναμνησει ύμας την άρχην του δανείσματος, ώστε σαφεστέραν ύμιν άπό τῆς ύποθέσεως γενέσθαι τὴν έξηγησιν. Έζητήσαμεν τότε, τίνος Ενεχεν άσαφ**εστέρα** τῆς Καινῆς ή Παλαιά Διαθήχη· τάχα γάρ μέμνησθε • και μίαν τέως ειρήκαμεν αίτιαν, την θηριωδίαν τών άκουόντων, και μάρτυρα παρηγάγομεν τον Παυλον λέγοντα, ὅτι Τὸ αὐτὸ κάλυμμα ἐπὶ τῆ ἀ<del>rαγνώσει τῆς</del> Παλαιᾶς Διαθήκης μέτει μὴ ἀτακαλυπτόμετον, ὅτι èr Χριστφ καταργείται. Έδειξαμεν ότι καθάπερ Μωϋσῆς είχε κάλυμμα ό νομοθέτης, οὕτω καὶ ὁ νόμο; είχε κάλυμμα, την άσάφειαν . άλλ' ούτε του νομοθέτου έγκλημα, ούτε τοῦ νόμου κατηγορία το κάλυμμα. άλλά της άσθενείας των άχουόντων. Ούδε γάρ δι' έσυτον είχε χάλυμμα ό Μωῦσῆς, άλλ' ἐπειδή οὐκ ήδύναντο ύπενεγχείν την δόξαν του προσώπου αύτου. "Ότε γούν ἐπέστρεφε πρός Κύριον, περιηρείτο τδ χάλυμμα. Ούτω καὶ ὁ νόμος, ἐπεὶ οὐδέπω ἡδύνατο μαθείν τὰ τέλεια διδάγματα καὶ φιλοσοφίας γέμοντα. τά τε περί Χριστού καὶ τῆς Καινῆς Διαθήκης (πάντα γάρ έχεινα έναπέχειτο, χαθάπερ έν θησαυρφ, τή

Savil. τῷ δυνηθῆναι, male, ut ipse quoque suspicatur, si conjiciens.

Savil. male δείξης, in marg. conj. δείξη.

Colb. τῷ Χριστῷ, forte melius. Paulo post Savil. male

δεν εὐτόν. In marg. conj. εὐτοῦ.

llic legendum putat Savil. άλλο ή δταν. Sed locus ut est, ni fallor, ferri potest.

<sup>•</sup> Sic Morel recte, Sayıl. et Reg. συσκιαζούσης. Colb. συσκιαζόντων.

παλαιή Γραφή), [182] κάλυμμα είχεν, έκείνοις μέν συγκαταβαίνων, ήμιν δέ τηρών τον πλούτον απαντα, ΐνα, όταν παραγένηται ὁ Χριστός, καὶ ἐπιστρέψωμεν πρός αύτον, περιαιρεθή το κάλυμμα. Όρατε τοίνυν είς όπην ήμας άξίαν ήγαγεν ή του Χριστού παρουσία, είς την τάξιν άνάγουσα Μωϋσέως. Άλλ' Ισως έρεί τις. Καὶ τίνος ενεκεν ελέγετο τότε, εἰ μἡ εμελλεν αύτοις σαφή είναι τὰ λεγόμενα; "Ινα τοις μετά ταῦτα γένηται χρήσιμα. Προφητείας γάρ άξίωμα τουτό έστιν, ούχ όταν τὰ παρόντα ἀπαγγείλη πράγματα, άλλ' όταν τλ μέλλοντα προαναφωνήση. Προφητεία δὲ ὅταν συνετχιασμένως λέγηται, μετά την των πραγμάτων ξχδασιν γίνεται σαφεστέρα, προ δε της εκδάσεως ούδαμως. "Ωστε, έπειδή τότε μέν έλέγετο συνεσχιασμένως, άσαφη ήν οτε δε εκδέδηκε τὰ πράγματα, διά τοῦτο σαφέστερα ήν τὰ λεγόμενα. Καὶ ΐνα μάθητε, ὅτι προφητεία, κάν πρό πολλού λέγηται του χρόνου. συνεσχιασμένως δε λέγηται, άσαφεστέρα γίνεται άναμένουσα την έχ των πραγμάτων ἔχδασιν, ἀπ' αὐτων των μαθητών ύμιν τούτο ποιήσω φανερόν. Αύσατε τόν ναύν τούτον, τοίς Ιουδαίοις Ελεγεν ό Χριστός. Έπειδή γάρ εδίωχε τους διά της χαπηλείας είς τον ναδν ένυδρίζυντας, λέγουσιν έχείνοι · Τί σημείον δεικrύεις ήμιτ, δτι ταυτα ποιείς; Kal πρός τουτό φησι· 🖟 Λύσατε τὸν raòr τοῦτον, καὶ ἐν τρισὶν ἡμέραις έγερω αὐτόν. Έχεινος δὲ έλεγε περί τοῦ ναοῦ τοῦ σώματος αύτου. Τούτο προφητεία τίς έστιν · ούπω γάρ ήν εχδεδηχώς ὁ σταυρός, οὐδὲ ή λύσις τοῦ γαοῦ. ούδε ή τριήμερος άνάστασις, ήν αύτος εποιήσατο Καί όρα πως τὰ άμφότερα μετὰ άχριδείας ἡνίξατο, καὶ την τόλμαν την έχείνων, και την οίχείαν αύτου δύναμιν. 'Αλλ' όμως ούχ βδεισαν τά λεγόμενα. Καὶ τὸ μὲν Ίουδαίους άγνοείν, ούδεν θαυμαστόν λέγει δε, ότι ούδε οι μαθηται αύτου συνήκαν, έως ανέστη έκ των νεχρών · Καὶ τότε ἐπίστευσαν τῷ Γραφῷ, καὶ τῷ λόγφ, φ είπεν ό Ίησοῦς.

β'. 'Οράς δτι εδεήθησαν τῆς διά τῶν πραγμάτων έχδάσεως, ίνα σαφεστέρα γένηται ή προφητεία, καί ότι έγκλημα ούκ είχον οἱ Ἰουδαίοι μἡ συνιέντες τὰς προφητείας έχεινας τάς περί Χριστού πρό της τού Χριστού παρουσίας; Τή γάρ παρουσία δήλαι ξμελλον γίνεσθαι καλ σαφείς. "Ακουσον αύτοῦ τοῦ Χριστοῦ λέγοντος· Εἰ μὴ ἦ.Ιθοr, καὶ ἐ.Ιά.Λησα αὐτοῖς, άμαρtlar oùx elzor. Aix ti oùx elzov àpaptiav, el al προφητείαι προέλεγον; "Οτι προέλεγον μέν, ούκ ήσαν δὲ σαφεῖς, ούδὲ δῆλαι πρό τῆς παρουσίας τοῦ προλεγομένου. Εί γάρ και τότε σαφείς ήσαν αύτοις και δήλαι, δήλον δτι καλ πρό τής παρουσίας αύτοῦ άμαρτίαν είχον : εί δὲ άμαρτίαν ούχ είχον, εύδηλον δτι διὰ την ασάφειαν αύτῶν καὶ τὸ συνεσκιάσθαι τὰ λεγόμενα. Ούδε γάρ άπητούντο την είς τον Χριστον πίστιν προ της του Χριστού παρουσίας. Τίνος ούν Ενεχεν προελέγετο τότε; "Ιν', δταν παραγένηται, οξχοθεν έχωσι τούς διδασχάλους ενάγοντας [183] αὐτούς, καὶ εἰδῶσιν ότι ού καινοτομία τὰ γινόμενα, οὐδὲ πρόσφατος ή οίχονομία, άλλ' ἄνωθεν ταῦτα καὶ πρό πολλών προανεχηρύττετο χρόνων ού μιχρόν δέ τουτο είς τό έπισπάσασθαι πρός την πίστιν αὐτούς. Μία μὲν οὖν αῦτη της άσαφείας αίτία, ην και διά πλειόνων άπεδείξαμεν μαρτυριών εν τη προτέρα διαλέξει. "Ιν' ουν μη πάλιν ύμας ενοχλώμεν τὰ αὐτὰ λέγοντες, ἀναγχαίον μέν ταύτης αποστηναι, έτέραν δε είπειν την ούκ ασαφη να άγνωστον, άλλά δυσκολωτέραν ήμι, ποιούσαν την Παλαιάν Διαθήκην. "Αλλο γάρ έστι μηδέν όλως είδενα: των έγχειμένων, και όρξο κάλομμα έπικείμενου, άλλο δὲ εύρεῖν μὲν τὰ λεγόμενα, μετί δὲ εύρεῖν.

Τίς ούν έστιν ή δευτέρα αίτία, δι' ήν δυσκι ή Παλαιά Διαθήχη τῆς Νέας ἐστίν ; Οὐχὶ τῆ ἐ φωνή έχομεν την Παλαιάν Διαθήχην παρ' ήι γραμμένην . άλλ' έτέρα μέν συνετέθη γλώττη δὶ ἔχομεν αὐτὴν άναγινωσκομένην ἡμεῖς. Εδραίων φωνή παρά την άρχην συνεγράφη δε αύτην τη Ελλήνων παρελάδομεν γλώττη. γλώττα έρμηνευθή είς έτέραν γλώτταν, πολλί την δυσκολίαν. Καὶ Ισασιν άκριδώς, όσοι γλωσσών είσιν Εμπειροι, πώς οὐ δυνατόν πάο σαφήνειαν της φωνης της έν τη οίχεία φύσει νης μετενεγχείν είς την έτέραν μεταδάλλοντας σαν. Τοῦτο οὖν αἴτιον τῆς δυσχολίας τῆς ἐν τῇ Διαθήχη γέγονε.Πρό γάρ τριαχοσίων ἐτῶν τῆς τ στου παρουσίας, επί Πτολεμαίου του βασιλέ Αίγυπτίων, πρός την Έλλάδα μετηνέχθη γλώ Παλαιά Διαθήκη, χρησίμως σφόδρα καὶ άνας "Εως μέν γάρ ένὶ ἔθνει τῶν Ἰουδαίων διε εμενεν εν τη Έρραιδι φωνή. Οὐδείς γάρ τότε Ι αύτἢ προσέχειν, τοῦ λοιποῦ τῶν ἀνθρώπων είς θηριωδίαν έσχάτην έληλακότος. Έπειδή δέ! ό Χριστός παραγίνεσθαι, και την οίκουμένην πρός έαυτον χαλείν, ούχι διά των άποστόλων άλλά και διά των προφητών (και γάρ κάκειν την πίστιν ημάς χειραγωγούσι της του Χριστι σεως), τηνικαύτα λοιπόν ώσπερεί τινας \* εἰσόδ όδους τὰς προφητείας, πρότερον άποκεκλεισμέ τῆς γλώττης ἀσαφεία, πάντοθεν ἀνοιγῆναι εσκεύασε διά της έρμηνείας, ίνα πάντες οί ί έθνῶν πανταχόθεν συρβέοντες, καὶ μετά πολλ εύχολίας ταύτας όδεύοντες τὰς όδους, δι' αὐτ νηθώσι πρός τον βασιλέα των προφητών έλθεί προσχυνήσαι τῷ μονογενεί τοῦ Θεοῦ Σίῷ. Διὰ πρό γε τοῦ χρόνου τῆς παρουσίας τοῦ Χριστοῦ νεύθησαν άπασαι έπει εί έμενον έν τη Έ διαλέχτιρ μόνον , Ελεγε δε ό Δαυίδ , Αίτησαι έμου, και δώσω σοι έθνη την κληφονομίας καί την κατάσχεσίν σου τὰ πέρατα τῆς γῆς, Εμελλεν είδέναι το λεγόμενον ο Σύρος, ή ο Γαλ ή ὁ Μακεδών, ή ὁ 'Αθηναίος, ἐν ἀσαφεία μενούς Γραφής; Πάλιν ο Ήσατας εδόα 'Ως πρόδατι σφαγήν ήχθη, [184] και ώς άμνος έναντιι κείροντος αὐτὸν ἄφωνος. Καὶ πάλιν "Ες ρίζα τοῦ Ἰεσσαὶ, καὶ ό ἀνιστάμενος ἄρχει**ν ἐ** έπ' αὐτῷ ἔθνη ἐλπιοῦσι. Καὶ πάλιν · Π.λησθι ή γῆ τοῦ γνωναι τὸν Κύριον, ὡς ϋδωρ πολὸ καλύψαι θαλάσσας. Καὶ ὁ Δαυίδ πάλιν Đ 'Arέβη ο Θεὸς ἐr ἀλαλαγμῷ, Κύριος ἐ**r** σάλπιγγος · καὶ πάλιν · Εἶπετ ὁ Κύριος τῷ . μου · Κάθου ἐχ δεξιῶν μου, ἔως ἄν θῷτοὺς ἐχ σου ύποπόδιος τως πυδώς σου.

γ'. Έπεὶ οὖν καὶ περὶ τοῦ πάθους, καὶ πει ἀναστάσεως, καὶ περὶ τῆς ἀναλήψεως, καὶ πε ἐκ δεξιῶν καθέδρας, καὶ περὶ τῆς δευτέρας παρουσίας, καὶ περὶ πάντων τούτων ἀπλῶς τῶν

Alii ώσπερ είς τινας. Savil. ώσπερεί τινας leg putat, et totum locum sic restituere conatur, ώσπι νας όδους έμπερραγμένας, aut quid simile. Ego vei locum bene habere.

dam, in Veteri Testamento reposita erant), velamen habebat, dum illis quidem se attemperabat, nobis autem divitias omnes reservabat, ut cum Christus advenerit, et ad ipsum nos converterimus, velamen tollaur. Videtis ergo in quantam nos adventus Christi provexerit dignitatem, qui Moysis in ordinem nos crezerit. At fortasse dicet aliquis : Cur igitur tum temporis dicebantur illa, si manifesta non erant futurn quæ dicebantur? Ut posteris nimirum utilia fierent. Hac enim est dignitas prophetiæ, non ut res præsentes denuntiet, sed ut futuras prænuntiet. Prophelia porro cum occulte prolata fuerit, post rerum eventum fit manifestior, ante eventum vero minime. ltaque quia tum obscure dicebantur, ignotæ erant: cum autem res contigerant, propterea manifesta erant, que dicta fuerant. Atque ut prophetiam intelligatis, licet multo ante tempore dicta sit, sed tamen occulte dicia, obscuram esse, ac rerum eventum exspectare, discipulorum ipsorum id exemplo comprobabo. Solrite templum hoc (Joan. 2. 19), aiebat Christus Judicis. Nam cum eos ejecisset, qui negotiatione sua templi sanctitatem violarant, dixerunt illi: Quod signum ostendis nobis, quia hæc facis (Ibid. v. 18)? Tum ad hoc respondet: Solvite templum hoc, et in tribus dichus excitabo illud. Ille autem dicebat de templo corporis sui (Ibid. v. 21). Hoc autem prophetia quædam est: nondum quippe crux evenerat, neque templi solutio, neque post tres dies resurrectio, quam ipse fecit. Ac vide quam exacte utraque designarit, et illorum audax facinus, et suam ipsius virtutem. Non tamen ea quæ dicebantur agnoverunt. Ac Judæos quidem ignorasse, minime mirum: at ne discipulos quidem ejus intellexisse dicit, quousque a mortuis resurrexit, tumque Grediderunt Scripturæ ac sermoni, quem dixit Jesus (ibid. r. 22).

2. Vides eventu illos indiguisse rerum, ut dilucidior beret prophetia, neque crimini vertendum fuisse Judais, quod prophetias illas de Christo ante Christi adventum non intelligerent? Siquidem per ejus advenlum claræ reddendæ fuerant et apertæ. Audi Chrislum hoc dicentem: Si non venissem, et loquutus suissem eis, peccatum non haberent (Joan. 15. 21). Quare peccatum non habebant, si prophetiæ prædiaerant? Quia prædixerant quidem, sed manifestæ non trant neque claræ ante illius adventum qui prædictus furat. Nam si tum quoque manifestæ illis et claræ sissent, haud dubium quin ctiam ante ipsius advenlum peccatum habuissent : quod si peccatum non buerunt, dubium non est, quin propter earum obscuritatem, et quoniam obtecta fuerant quæ dicebantur. Neque enim ante Christi adventum fides in Chrisum ab illis exigebatur. Cur itaque tuni prædicebalar? Ut cum advenisset, domesticos doctores haberent a quibus incitarentur, et intelligerent rem novam son esse quæ gerebantur, neque recentem dispensationem, sed hæc olim et ante multos annos fuisse Prenuntiata: id quod non mediocriter valuit ad illos Mildem alliciendos. Hwe igitur una est causa obscumuis, quam pluribus testimoniis in præcedenti sermone demonstravimus. Ne vero fastidium volis rursus parianus, si eadem dicamus, operae pretium fuerit ab ea discedere, alque alteram proferre, quæ non jam obscurum et ignotum, sed difficilius Testamentum Vetus efficit. Aliud enim est nihil omnino eorum nosse, quæ insunt, et velamen impositum cernere: aliud autem invenire quæ dicuntur, sed cum labore invenire.

Secunda causa obscuritatis Veteris Testamenti. -Quænam igitur est secunda causa, propter quam difficilius Vetus est Testamentum quam' Novum? Nou habemus nativo nostro idiomate scriptum apud nos Vetus Testamentum: sed alia quidem lingua compositum est, alia vero nos illud legendum habemus : nam a principio Hebraico conscriptum est idiomate. nos autem Græca lingua expressum accepimus : cum vero in alteram linguam interpretatione translatum fuerit, maximam habet difficultatem. Atque hoc probe sciunt, quicumque multas linguas callent, fleri non posse ut pari perspicuitate sententias omnes ex nativa sua lingua in alteram interpretando transferamus. Hac igitur causa difficultatis exstitit in Veteri Testamento. Nam ante Christi adventum trecentis annis, Ægyptiorum rege Ptolemæo, in Græcam liagnam translatum est Testamentum Vetus valde utiliter et fructuose.Quamdin enim cum una gente loquebatur, in Hebraica lingua manebat. Nullus quippo tunc animum illi adhibiturus erat, cum reliquum genus humanum ad summanı immanitatem pervenisset. Ubi vero Christus eventurus fuit, et universum orbem terrarum ad se vocaturus, non per apostolos tantum, sed per prophetas quoque (nam et illi nos ad fidem cognitionis Christi deducunt), tum temporis tamquam aditus et vias quasdam prophetias, antea linguæ obscuritate clausas et obstructas, omni ex parte curavit interpretatione reserari, ut omnes ex gentibus undique confluentes, et multa cum facili ate per has vius incedentes, possent ad Regem ipsum prophetarum venire, atque unigenitum Dei Filium adorare. Ob hanc causam utique ante Christi adventum onnes interpretatione sunt expresse : quoniam si in Hebraico idiomate solum relictæ essent, David antem dixisset, Postula a me, et dabo tibi gentes hereditalem tuam, el possessionem tuam ternúnos terras (Psal. 2. 8), unde potuisset nosse quod dictum fuerat Syrus, vel Galata, vel Macedo, vel Atheniensis, com obscuritate involuta Scriptura mansisset? Rursus clamabat Isaias: Sicut ovis ad occisionem ductus est, et sicut agnus coram tondente se mutus (Isai. 53. 7); et rursus : Erit radix Jessæ, et qui consurgit ut princepe sit gentium; in ipso gentes sperabunt ( Isai. 11. 10); et rursus : Replebitur terra cognitione Domini, 11 quasi aqua multa cooperiat maria (Ibid. v. 9). Et David rursus dicebat: Ascendit Deus in jubilatione, Dominus in voce tubæ ( Psal 46. 6 ); et rursus : Dixit Dominus Domino meo, Sede a dextris meis, donce ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorwu (l'sal.

5. Cum igitur de passione, de resurrectione, de

ascensione, de sessione ad dexteram, de secundo ejus adventu, ac de omnibus istis in universum, quæ in Novo sunt, Testamentum Vetus prædixerit, ne ista gentibus mox futuris ignota remanerent, ac vim prophetiæ ignorarent, ante Christi adventum ut converterentur Scriptura, gratia divina providit, easque non modo conversis ex gentibus, sed etiam Judzeis utiles reddidit, qui ubique terrarum dispersi fuerant, noc amplius Hebraicam linguam tenebant. Ecce enim, credidit qui conversus est ex gentihus, dum Judæorum signa videt. Quomodo potuissent rursus apostoli Judæum adducere, nisi domesticum illi doctorem prophetam dedissent? Nam si Athenas ingressus Paulus inscriptione indiguit altari insculpta (Act. 17), et ad eorum instructionem illam traduxit, quod se facilius propriis ipsorum armis cos expugnaturum speraret, quod etiam accidit; multo magis cum Judeis agens auxilio prophotarum indigebat, ne ab illis etiam accusaretur, quod nova quædam ac peregrina illorum auribus inferret. Et cur, inquit, una lingua non crat, ut omni difficultate liberaremur? Una lingua erat antiquitus, mi homo, et sicut una hominum est natura, sic et una cunctorum lingua erat. Non erat ab initio vir ullus alienæ linguæ, non erat alterius loquelæ, non erat Indus, neque Thrax, neque Scytha, sed omnes una lingua loquebantur. Quid igitur in causa fuit? Indigni hae una lingua visi sumus nos, semper erga benefactorem ingrati. Quid ais? lingua nos indigni visi sumus? ac brutæ quidem animantes propriam vocem habent omnes; balant oves et capræ, mugit taurus, hinnit equus, rugit leo, lupus ululat, sibilat draco: unaquæque bestia proprium sonum conservavit, ego vere solus propria sum voce privatus? Et sylvestria et mansueta, et cicurata et non cicurata animalia, singula tributam sibi a principio vocem retinuerunt : ego vero princeps illorum ignominia sum notatus? illis honores erepti aut mutati non sunt, ego vero sum divinis muneribus spoliatus? Quod tantum fuit in me scelus? non sufficiebant priores illæ pænæ? Paradisum mihi concesserat, et ex paradiso me ejecit; vitam doloris expertem laborumque traducebam, sudore me ac labore damnavit; citra sementem et inarata tellus omnia præbebat, imperavit illi ut spinas et tribulos ferret, et in ipsam rursus me convertit : morte me mulctavit; mulierum sexum mulctavit partus doloribus laboribusque subjectum. Non sufficiebant hæc ad pœnam, sed vocem quoque mihi eripuit, et hoc me honore privavit, ut tribules ac gentiles meos tamquam ferinos averser, cum me linguæ diversitas separet ab illorum congressu. Propterea objectionem amplificavi, ut cum solutionem adjecero, illustrior fiat victoria. Si his omnibus, inquit, privatum me volebat, qua de causa illa mihi jam a principio concedebat? Vultis ex hoc uno solutionem adjiciam, ab hac ipsa simplici objectione? Tanta quippe sunt causæ divinæ firmamenta, ut vel ipsa contradicentis objectio nullo nostro corroborata subsidio ad crimina sufficiat refellenda. Si me his omnibus privare volcbat, cur ea mihi jam inde a principio concedebat? Nam et ego istud ipsum dicam:

Si te his omnibus privare volebat, quam ob causam concedebat? Itaque quoniam te privare nolebat, propterea tibi jam inde a principio ista concessit. Quid ergo accidit? Non te Deus his bonis ejecit, sed tu quæ data fuerant amisisti. Tu illum propter benignitatem lauda, quod largitus sit : teipsum propter ignaviam accusa, qui donum minime conservaveris. Liquet igitur non eum qui deposuit reum esse, verum eum qui depositum perdidit crimini obnoxium esse. Nam se diligere ac benignum esse, et largiri voluisse declaravit. cum nemo cogeret aut vim afferret, cum nulla in te recte facta miratus esset, neque laborum retribuere mercedem deberet; sed confestim ubi formavit, confestim ad hunc principatum evexit, ut hoc donum non retributionem mercedis, sed meram gratiam fuisso ostenderet. Quod si quæ data fuerant non conscryasti. teipsum accusa, non eum qui donum contulit.

Christi adventus amissa nobis auctiora restituit. — Num igitur hoc unum pro Domino dicere possumus? Sufficit quidem hac desensio : sed immensa bonitas ejus et benignitas ineffabilis alia nobis ad ejus causanı tuendam firmamenta copiose suppeditat. Neque enim hac solum dicere licet, ipsum quidem dedisse, te vero perdidisse; nam et hoc pacto qui dedit, crimine liberatur, vel potius maxima laude dignus censetur, quod etiam prævidens te perditurum minime te dono privarit : sed aliud quiddam majus istis dicere possumus. Quodnam autein illiid est? Quod postquam ex propria negligentia perdidisti, rursus ca tibi quæ perdideras restituerit : imo non ea tantum quæ perdideras, sed his multo majora. Nam paradisum perdideras, at ille cælum tibi dedit. Vides quo pacto lucrum majus est quam jactura? quo pacto plures sunt opes ? Cælum tibi largitus est, ut benignitatem suam præ sæ ferret, diabolo dolorem innreret, et ostenderet, licet innumeras generi nostro tendat insidias, nihil hocilli profuturum, cum ad majorem Deus honorem nos evehat. Amisisti ergo paradisum, et tibi Deus aperuit cælum; ad temporarium damnatus es laborem, et vita æterm ditatus es; imperavit terre, ut spinas ac tribulos tibi produceret, et fructum tibi Spiritus anima germinavit.

4. Ac vide quanta sit Dei benignitas, quousque se demiserit. Si quando nonnulli aliquas facultates amiserint, licet majores ac pretiosiores acceperint, illa ipsa quæ amiserant quærere cupiunt, neque prius acquiescere, quam ipsa recuperaverint. Quoniam igitur paradisum perdideras, non çælum tibi tantum largitus est, sed et paradisum et cælum. Hodie mecum eris in paradiso (Luc. 23. 43), inquit : ut non modo additione majorum, sed etiam rerum amissarum recuperatione doleutem animam consoletur. Sed ad hoc ipsum propositum, si placet, veniamus, ac videamus, quo pacto linguam perdiderimus. Non enim mediocriter conferet ad securitatem historia. Nam qui pristinæ securitatis modum cognovit, in reliquis cautior erit et securior. Operae pretium est autem ut omnia vobis dicantur : quale est, unam fuisse quondam omnium hominum linguam atque in multas postea divisam esse: ad quod tempus usque una sucrit, et

Καινή κειμένων προείπεν ή Παλαιά Διαθήκη, ίνα μή άρνωστα μένη ταύτα τοῖς Εθνεσε τοῖς μετὰ ταῦτα [ιέλλουσιν Εσεσθαι, καλ άγνοωσι της προφητείας την Ισχύν, ψχονόμησεν ή του Θεού χάρις πρό της παρουσίας του Χριστού έρμηνευθήναι τάς Γραφάς, ού τοίς 🕹ξ ἐθνῶν μόνον, ἀλλὰ καὶ Ἰουδαίων τοῖς πανταχοῦ της οίχουμένης διασπαρείσι και την Εδραίδα λοιπόν ἀποδαλούσε γλώσσαν χρησίμους αύτάς ποιών . Ήδου γάρ, επίστευσεν ό έξ εθνών, βλέπων τὰ σημεία των Ιουδαίων. Πως είχον πάλιν ἐπαγαγέσθαι τὸν Υουδαίου οι άπόστολοι, εί μη ξμελλον αύτιρ διδάσχαλου οξχοθεν παρέχειν τον προφήτην; Εί γλρ είς 'Αθήνας είσελθών ό Παῦλος ἐπιγράμματος ἐδεήθη ἐγκεκολαμμένου βωμφ, και την διδασκαλίαν έξ έκείνου πρός αὐτοὺς ἐποιήσατο, τοῖς οἰχείοις αὐτῶν ὅπλοις εὐχολώτερον αιρήσειν προσδοκών, όπερ καλ έγάνετο · πολλώ μάλλον Τουδαίοις διαλεγόμενος έδειτο συμμαχίας της άπο των προφητών, ώστε μή και έκείνους έγκαλείν, ότι καινά τινα καλ ξενίζοντα είσφέρει είς τάς άκολς αύτων. Καὶ διὰ τί, φησίν, ούχ ην μία φωνή, χαὶ πάσης ήμεν άπηλλαγμένοι της δυσκολία;; Μία φωνή το παλαιον ήν, ω άνθρωπε, και εύσπερ μία φύσις άνθρώπων, και μία φωνή πάντων ήν. Ούκ ήν έτερογλωσσος ἀπ' ἀρχῆς, οὐκ ῆν ἐτερόφωνος, οὐκ ῆν Ἰνδὸς, οὕτε θρέξ, ούτε Σχύθης, άλλὰ πάντες μιᾶ διελέγοντο γλώση. Τί ούν γέγονε τὸ αίτιον; φησίν. 'Ανάξιοι τῆς μιζετεύτης φωνής έφάνημεν ήμεζε, οι άγνώμονες άελ περί τον εὐεργέτην. Τί λέγεις; φωνης ἀνάξιοι ἐφάνημεν; και τὰ μέν άλογα την οίχειαν φωνήν έχει πάντα βληχάται πρόδατα, μηχώνται αίγες, μυχάται ταύρος, χρεμετίζει έππος, βρύχεται λέων, ώρύεται λύπος, συρίζει δράκων : έκαστον των άλόγων τὸν είπειον φθόγγον δεετήρησεν, έγω δε μόνος της οίκείας έπεστέρημαι φωνής; Καὶ τὰ ἄγρια καὶ τὰ ήμερα, και τά χειροήθη και τά άτιθάσσευτα ζώα Εμεινεν ίπετον έχοντα την έξ άρχης συγκληρωθείσαν αὐτοίς çωήν· έγω δε ό δρχων αύτων ήτίμωμαι; κάκείνοις μίν ο άκίνητοι αξ τιμαλ, έγω δε εξέπεσον των δωρεών το θεού; Καλ τί τοσούτον ήμάρτητα! μοι; ούκ ήρχουν αί πρότεραι τιμωρίαι; "Εδωκέ μο: τον παράέκισον, και εξέδαλέ με του παραδείσου. έζων βίον [18]] Απολείπωρου καλ πόνων άπηλλαγμένον, κατεδίκασέ με βρώτι και μόχθφ · άσπαρτα και άνήροτα πάντα μοι περείχεν ή γη, έχελευσεν αύτη άκάνθας και τριδώους άγενεγκείν, και είς αυτήν με πάλιν άπέστρεψε. βανάτφ με ξκόγασε. το των ληναιχών λέλος ξκογασελ ύποδαλών ώδζοι και πόνοις. Ούκ ήρκει ταύτα είς τιρωρίαν, άλλα και της φωνής με εξέδαλε, και ταύτης έπιστέρησε της τιμής, ίνα τούς όμοφύλους καὶ όμογενείς καθάπερ θηριώδεις άποστρέφωμαι, της φωνής δεπιχιζούσης μοι την συνουσίαν. Διά τοῦτο ηυξησα την άντίθεσιν, ζν' όταν ἐπαγάγω την λύσιν, λαμπροτίρα γένηται ή νίκη. Ει εδούλετό με, φησίν, εκδαλείν πύτων ἀπάντων, τίνος ἔνεκέν μοι αυτά παρά την έρχην εδίδου; Βούλεσθε ἀπ' αύτοῦ τούτου ἐπαγάγω την λύσιν, άπ' αὐτῆς τῆς ἀντιρρήσεως τῆς ψιλῆς; Τοταύτη γάρ των ύπερ του Θεού δικαιωμάτων ή προυσία, ώς αύτην του άντιλέγοντος την άντίρρηκν, μτόδιν παρ' ήμων προσλαμδάνουσαν, άρχέσαι τρός την των εγκλημάτων λύσιν. Εί εδούλετο με έχδαλείν πάντων τούτων, τίνος ένεχεν αὐτά μοι παρά

Miss decrat in Morel. Sed in a lis habetur, et hic requintur.

την άρχην εδίδου; Και γάρ κάγω το αυτο λέγω εί εδούλετό σε εχδαλείν πάντων τούτων, τίνος Ενεχεν έδίδου; "Ωστε έπειδή ούχ έδούλετό σε έχδαλείν, διά τοῦτο ἔδωκέ σοι ταῦτα παρά την ἀρχήν. Τί οὖν ἐγένετο; Ούχ ό Θεός σε έξέδαλεν, άλλά συ άπώλεσας τά δοθέντα. Έκεϊνον θαύμαζε τῆς φιλανθρωπίας, ὅτι έχαρίσατο · σαυτῷ μέμφου τῆς βαθυμίας, ὅτι τὸ δῷ-ρον οὐκ ἐφύλαξας. "Ωστε δῆλον, ὅτι οὐχ ὁ παρακαταθέμενος αίτιος, άλλ' ό την παρακαταθήκην προδούς έγκλημάτων ύπεύθυνος. "Ότι γάρ έφίλει, καλ φιλάνθρωπος ήν, και εδούλετο χαρίσασθαι, Εδειξεν, οὐδενὸς δὲ ἀναγχάζοντος, οὐδὲ βίαν ἐπιτιθέντος, οὐ τὰ χατηρθώματά σου θαυμάσας, ούχ έχων σοι πόνων άμοιδην άποδοῦναι· άλλ' εὐθέως πλάσας, εὐθέως εἰς τὴν άρχην μετήγαγε ταύτην, ενα δείξη, δτι ούκ άντίδοσις άμοιδης ή δωρεά, άλλά γυμνή ή χάρις ην. Εί δε ούπ εφύλαξας τὰ δοθέντα, σαυτόν αἰτιῶ, μὴ τὸν δεδωκότα την δωρεάν ε.

Αρ' ούν τουτο μόνον έχομεν είπειν υπέρ του Δεσπότου; Ίχανή μέν οὖν καὶ αὖτη ή ἀπολογία \* άλλ' ή ἄπειρος αὐτοῦ ἀγαθότης καὶ ή ἄρρητος φιλανθρωπία καλ έτέραν ήμιν περιουσίαν δικαιωμάτων παρέχει. Οὐδὲ γάρ τοῦτο μόνον ἔστιν εἰπείν, ὅτι αὐτὸς μὲν ἔδωχε, σὸ δὲ ἀπώλεσας : ἀπήλλαχται μέν γάρ καὶ οῦτω τῶν ἐγκλημάτων ὁ δοὺς, μᾶλλον δὲ καὶ μεγίστου θαύματός έστιν άξιος, ὅτι καὶ προειδώς ὅτι ambet, our anistéphsé se the duped; · why adda καλ έτερον πολλώ μείζον έγω τούτων είπείν. Τί δε τουτό έστιν; "Οτι και μετά το άπολέσαι εξ οίκείας βαθυμίας, πάλιν άποδέδωκέ σοι τὰ άπολωλότα • μάλλον δὲ οὐ τὰ ἀπολωλότα μόνον, ἀλλά καὶ πολλῷ μείζονα τούτων. 'Απώλεσας μέν γάρ παράδεισον, έδωκε δέ σοι τὸν οὐρανόν. Όρᾶς πῶς μείζων ἡ ἐμπορία τῆς ζημίας, [186] πῶς πλείων ὁ πλοῦτος; "Εδωχέ σοι τὸν ούρανον, ίνα και την οίκείαν φιλανθρωπίαν επιδείξηται, και τον διάθολον δάκη, δεικνύς δτι καν μυρία τῷ τῶν άνθρώπων επιδουλεύση γένει, ούδεν έσται πλέον αὐτῷ, τοῦ θεοῦ πρὸς μείζονα ἀεὶ τιμήν ήμας ανάγοντος. Απώλεσας τοίνυν παράδεισον, και ανέφξέ σοι ό Θεός τον ούρανόν · κατεδικάσθης πόνω προσκαίρω, καλ έτιmight con aimsim. exercuse the the axarbac xal toiδόλους ένεγχείν, και εδλάστησέ σοι χαρπόν Πνεύματος ή ψυχή d.

6. Καλ σπόπει μοι την φιλανθρωπίαν του Θεού, μέχρι πόσου κατέδη. Έν τοίς ἀπολλύουσί τινα τῶν οἰκείων κτημάτων, κάν μείζονα λάδωσε και πολυτελέστερα. έχεινα τὰ ἀπολωλότα ζητείν ἐφίενται, καὶ μἡ πρότερον πληροφορείσθαι, έως αν αύτα απολάδωσιν. Έπει ούν άπώλεσας παράδεισον, ούχι τὸν ούρανόν σοι δέδωκε μόνον, άλλά και παράδεισον και ούρανόν. Σήμερον μετ' έμου έση έν τῷ παραδείσω, φησίν · ζνα μή μόνον τη των μειζόνων προσθήκη, άλλά και τη των άπολωλότων άνακτήσει παραμυθήσηται την όδυνωμένην ψυχήν. 'Αλλ', εί δοκεί, και ἐπ' αὐτὸ τοῦτο ἔλθωμεν τό προχείμενου, και ζόωμεν πῶς ἀπωλέσαμεν την φωνήν. Ούδὲ γάρ μικρόν είς ἀσφαλείας λόγον ή Ιστορία. Ὁ γάρ μαθών τὸν τρόπον τῆς προτέρας ἀσφαλείας, πρός τὰ λοιπά ἀσφαλέστερος ἔσται. 'Αναγκαῖον δε πάντα πρός ύμας είπειν · οίον, ότι μία φω**νή τό** παλαιόν πάντων άνθρώπων ξιν, ότι είς πολλάς ύστερον μετέπεσε · μέχρι πότε μία ήν, καλ πότε μετέπεσεν είς πολλάς · και πύτερον αυτή έκεινη ήφανίσθη, και ετεραι είσηνέχθησαν, ή μενούσης έχείνης έπεισήχθη-

<sup>\*</sup> Dicendam videbatur ποιούσα nam substantivum est
πριτ ή του Θεού χάρις. Sed hic sensum, non verba, respiτι (hryso-tomus.

Colb. την χάριν.

<sup>#</sup> Colb. παρπον ζωής καὶ σκόπει.

σαν αι λοιπαί · διά τι συνεχύθη, και έκ ποίας αιτίας · είτα ποία τούτων των πολλών φωνών ή Παλαιά συνέχειτο Διαθήχη · διά γάρ έχείνην πάντα ταῦτα έχινήσαμεν · πότερων τη άρχαία και πρεσδυτέρα, η ταίς Εστερον έπεισενεχθείσαις. Άλλα μή δείσητε · κάν γάρ μή τήμερον απαντα δυνηθώμεν αποδούναι, άλλά πάντως ύμιν αποδώσομεν υστερον. Τίνος ουν ένεκεν μή μέλλοντες άπαντα τήμερον ἀποδιδόναι, ἀπάντων τῶν όρλημάτων την υπόθεσιν υμίν άνέγνωμεν; "Ινα προσδοχώντες την ἀπόδοσιν, διαπαντός χατά νοῦν ήμας Εχητε. Καλ γάρ ο χρυσίον τινλ δανείσας, καλ ύπεύθυνον έχων τοῦ ὀφλήματος, καὶ ἐν τραπέζη, καὶ ἐν οἰκία, καὶ ἐν ἀγορά, καὶ ἐν κλίνη, καὶ πανταχοῦ τὸν ἀφείλοντα αὐτῷ φαντάζεται καὶ όνειροπολεί καὶ ὁ τῶν χρημάτων έρως μετά των χρημάτων κάκεινον έπι τῆς του δεδανεικότος ποιεί διαπαντός περιφέρεσθαι ψυχής. Τινα ούν και ήμεζε τη έλπίδι της άποδόσεως έσώμεθα διαπαντός εν ταϊς ύμετέραις διανοίαις, και εν οίκία, καὶ ἐν ἀγορά, καὶ ὅπου δ' ἄν ἡτε, διὰ τοῦτο τὰ μὲν ορλήματα ώμολογήσαμεν, την δε απόδοσιν απασαν ού ποιούμεθα σήμερον, ίνα τη προσδοκία τών λειπομένων ύπόθεσιν τῆς περὶ ἡμῶν μνήμης παρ' ὑμῖν καταλείψωμεν. Μεγάλη γάρ ήμων άσφάλεια, της ύμετέρας άγάπης απολαύειν διηνεχώς,[187] δήμου τοιούτου καλ τοσούτου. Ο γάρ άγάπης άπολαύων, καὶ εὐγῆς ἀπολαύσεται πάντως. Τοῦτο δὲ ήλίχον ἐστὶν ἀγαθὸν, δῆλον ἐχείθεν · Παῦλος ἐχεῖνος, ὁ εἰς τρίτον ἀρπαγεὶς οὐρανὸν, ὁ ῥήματα ἀχούσας άβρητα, ο πάσας καπαπατήσας τλς ἀνάγκας τῆς φύσεως, ό εν άσφαλείς τελείς λοιπόν ων, έδειτο και εύχης των μαθητών, και Ελεγε · Προσεύχεσθε υπέρ έμου, Ινα ρυσθώ ἀπό τών ἀπειθούντων · καὶ πάλιν, Προσεύχεσθε, Ίτα μοι δοθη λόγος ἐν ἀνοίξει τοῦ στόματός μου. Καὶ πανταχοῦ όρᾶτε αὐτὸν καὶ αἰτοῦντα τάς εύχας τῶν μαθητῶν, καὶ εύχαριστοῦντα αὐτοῖς μετά τὸ λαβείν. "Ινα γάρ μή λέγη τις, ὅτι διά ταπεινοφροσύνην καταφεύγει έπλ τάς εύχάς των μαθητών, δείχνυσιν αύτῶν καὶ τὴν δύναμιν, οῦτω λέγων • "Ος έκ τηλικούτων θανάτων έρβύσατο ήμας · ήλπίκαμεν δε δτι και ρύσεται, συνυπουργούντων και ύμῶν τῆ δεήσει ὑπέρ ἡμῶν, ἴνα τὸ εἰς ἡμᾶς χάρισμα διά πολλών εύχαριστηθη ύπερ ήμων.

Εί δὲ Παῦλον χινδύνων ἀπήλλαξεν ή τοῦ πλήθους εύχη, πῶς οὐ μεγάλα δεί προσδοκάν και ήμας ἀπὸ -ταύτης χαρπώσεσθαι τῆς προστασίας; Ἐπειδή γὰρ καθ' έρυτους ευχόμενοι άσθενείς έσμεν, δταν δέ συλλεγώμεν, ίσχυροι γινόμεθα μάλλον, δυσωπούμεν τόν Θεόν τῷ πλήθει καὶ τῆ συμμαχία. Οὕτω καὶ βασιλεὺς πολλάχες τινά παραπέμψας θανάτω, ένλ μεν ούχ έπένευσε δεομένω περί του καταδικασθέντος, πόλιν δέ όλόχληρον παραχαλούσαν έδυσωπήθη, χαὶ τὸν ἐπὶ τὸ βάραθρον άπαγόμενον διά το πλήθος τῶν παρακαλούντων εξήρπασε της καταδίκης, και πρός ζωήν επανήγαγε. Τοσαύτη ή δύναμις τῆς τοῦ πλήθους ίχετηρίας έστί. Διὰ τοῦτο καὶ ἐνταῦθα συλλεγόμεθα πάντες, ἴνα μειζόνως είς οίχτον έπισπασώμεθα τον Θεόν. Έπειδή γάρ καθ' έαυτους εύχόμενοι, καθώς ξφθην είπων, άσθενεί; ἐσμεν, ἀπὸ τοῦ συνδέσμου τῆς ἀγάπης δυσωποῦμεν τὸν Θεὸν δοῦναι ήμιν τὰ αἰτούμενα. Ταῦτα δὲ ούχ ἀπλῶς λέγω, οὐοὲ δι' ἐμαυτὸν μόνον, ἀλλ' ἴνα ἀεὶ σπεύδητε είς τὰς συνάξεις, ΐνα μὴ λέγητε. Τί γάρ, **ἐν τૅૅૅૅૅ οἰχίᾳ οὐ δύναμαι εὕξασθαι; Λύνασαι μὲν εὕξα**σθαι, ού τοσαύτην δὲ δύναμιν ἔχει ἡ εὐχἡ, ὡς ὅταν

μετά τῶν μελῶν τῶν οἰχείων γίνηται, ὡς ὅταν ὁλόκληρον τὸ σῶμα τῆς Ἐκκλησίας ὁμοθυμαδὸν ἀναπέμπη τὴν δέησιν μιὰ φωνἢ, ἱερέων παρόντων, καὶ τὰς εὐχὰς τοῦ κοινοῦ πλήθους ἀναφερόντων.

ε'. Βούλει μαθείν πόση έστιν ή δύναμις τῆς εὐχῆς ἐν τή έχχλησία γινομένης; Έδέδετο ό Πέτρος ποτέ έν τῷ δεσμωτηρίω, καὶ ἀλύσεις περιέκειτο πολλάς. Προσευχή δὲ ἡτ ἐκτετής ὑπὸ τῆς Ἐκκλησίας περί αὐτοῦ γινομένη, καὶ εὐθέως αὐτὸν ἀπήλλαξε τοῦ δεσμωτηρίου. Τι τοίνυν δυνατώτερον ταύτης γένοιτ' ἄν τῆς εύχῆς, ἡ τοὺς στύλους καὶ πύργους τῆς Ἐκκλησίας ὡφέλησε; Παῦλος γάρ καὶ Πέτρος πύργοι καὶ στῦλοι τῆς Έκκλησίας καὶ τοῦ μέν τὰ δεσμά Ελυσε, τοῦ δὲ τὸ στόμα ἀνέψξεν . Τνα δε μή μόνον άπο των τότε συμβάντων, άλλά και άπο των καθ' έκάστην τελουμένων την ημέραν, διπλην την δύναμιν επιδείζωμεν [188], αύτης της ύπο του δήμου γινομένης εύχης ύμας άναμνήσωμεν. Καίτοι γε εί τις των πολλών ύμων b έπιτάξειεν εύχεσθα: καθ' ἐαυτὸν ὑπὲρ τῆς τοῦ ἐπισκόπου σωτηρίας. ἔκαστος αν παραιτήσαιτο, ώς μείζον το φορτίον της αύτου δυνάμεως όν. χρινή δε πάντες άχούοντες του διαχόνου τουτο χελεύοντος χαὶ λέγοντος, Δεηθώμεν ύπερ του επισκόπου, και του γήρως, και της άντιλήψεως °, και ζια όρθοτομή τον λόγον τής άληθείας, και ύπερ των ένταυθα, και ύπερ των άπανταχού, ού παραιτείσθε ποιείν το ἐπίταγμα, άλλα μετ' έχτενείας άναφέρετε την εύχην, είδ/τες της ύμετέρας συνόδου την δύναμιν. Ίσασιν οί μεμυημέλοι 13 γελομελα. 1½ λαβ ερΧΨ 15η χατυΧορπερπ> ούδέπω τοῦτο ἐπιτέτραπται, ἐπειδή ούδέπω πρὸς τή:παρρησίαν Εφθασαν ταύτην ύμιν δε και ύπερ τη οίχουμένης, χαλ ύπερ της Έχχλησίας της μέχρι πε ράτων της γης έχτεταμένης, και ύπερ των διοιχούτων αὐτὴν ἐπισκόπων ἀπάντων παρακελεύετα: ποιε 🔁 🕳 σθαι τάς δεήσεις ο ταύταις διαχονών, και ύπαχούε 🖚 🗷 μετά προθυμίας, ἔργώ μαρτυρούντες, ὅτι μεγάλη τ εύχῆς ή δύναμις της εν εκκλησία από του δήμου συμφώνως άναφερομένης έστίν. Άλλά γάρ έπι -εδ προχείμενον έπανίωμεν, ότι μία φωνή ήν το παλαι >ν. Πόθεν ούν δήλον, ότι μία φωνή ήν; Καὶ ήν πάσσε 🦸 γη, φηπί, χείλος εν. Άσαφες το είρημένον. Η γη χείλος έχει; Ούδαμῶς. Τί ούν φησι, και περί τίνος: Ού περί ταύτης λέγει της γης της άναισθήτου, 🖘 🥳 άχινήτου. άλλά το χοινόν τῶν άνθρώπων γένος οῦ 🗲 🥴 ἐχάλεσε, τῆς οἰχείας αὐτοὺς ἀναμιμνήσχων φύσ**ε 🖘 🧓** της μητρός είς υπόμνησιν άγων, όθεν έγένοντο. 🕰 🗝 πλούν γάρ τούτο το ζώον, ο άνθρωπος, λέγω, έκ δύο συγχείμενος ούσιων, της μέν αίσθητης, της δὶ ٧٠٠٠τῆς, ψυχῆς, λέγω, και σώματος, και έν ουρανών και έν γἢ συγγένειαν έχων. Δ:ά μέν γάρ τῆς νοητῆ= Ουσίας χοινωνεί ταις άνω δυνάμεσι, διά δε της αίσθ 🛪 📆 τοίς της γης συνήπται πράγμασι, σύνδεσμός τε 🗲 🕬 άχριδής έχατέρας τῆς χτίσεως. Όταν μέν ούν πράττη τι τῶν τῷ Θεῷ δοχούντων, πνευματιχός λέγετας. καλ ούδε άπό της ψυχής όνομάζεται, άλλ' άφ' ετέρας με είζονος τιμής, ἀπό τῆς τοῦ Πνεύματος ένεργείας. Οὐὰ γάρ άρχει ή ψυχή ήμιν είς χατορθώματα, έάν Εή άπολαύσωμεν της βρηθείας έχείνης. Καὶ ίνα μάθη τε. ότι, ούδε ή ψυχή άρχει ήμιν είς κατορθώματα. καί

Colb. ηνέφζεν.
 Addendum τινι putat Savil. Ego legere malim των

το λών ήμιν.
 Boisius legendum conjicit καὶ τοῦ κλήρου καὶ τῆς τοῦ Πνεύματος ἀντιλήψεως.

quaudo in multas divisa fucrit : et num illa deleta fuerit, atque aliæ introductæ, an vero manente illa reliquæ sint introductæ: quare confusa fuerit, et qua de causa: deinde quanam ex multis hisce linguis Vetos Testamentum conscriptum fuerit : ejus enim gratia de his oninibus sermonem instituimus; utrum illa antiquiori ac priori, an vero illis quæ postea sunt invectæ. Sed nolite timere: quamvis enim hodie concta reddere non possimus, omnino tamen vobis postca reddemus. Cur igitur cum hodie cuncta reddituri non essemus, omnium vohis debitorum argumentum recitavimus? Ut retributionem exspectantes nos semper mente versetis. Nam qui pecunias alicui mutuatus est, et obnoxium habet debitorem, in mensa, in ædibus, in foro, in lecto, et ubique locorum de suo debitore vigilans cogitat et in somnis : et pecuniarum amor efficit, ut ille cum pecuniis creditoris in anima circumferatur. Ut igitur nos quoque redditionis spe semper in vestris mentibus versemur, in adibus, in foro, et ubicumque fueritis, ideireo debita quidem volis spopondimus, hodie vero non omma persolvemus, ut corum, quæ residua fuerint, exspectationem vobis tamquam memoriæ nostri occasionem relinquamus. Ilæc enim magna est nostra securitas, ut caritate vestra perpetuo fruamur, tali populo ac tanto. Nam qui fruitur caritate, precibus cuam omnino fructur. Hoc vero quantum sit bonum, indelicet colligere. Paulus ille, qui tertium in cælum raptus fuerat, qui audiverat arcana verba, qui omnes naturæ necessitates subegerat, qui perfecta deinceps in securitate permanebat, precibus etiam discipulorum indigebat, ac dicebat : Orate pro me, ut liberer ab infidelibus (Rom. 15. 30. 31); et rursus : Orate ut **det**ur mihi **s**ermo in apertione oris mei (Ephcs. 6. 19). Et ubique videtis ipsum et discipulorum orationes po-Stulare, et cum obtinuerit, gratias illis agere. Nam De forte dicat aliquis eum præ nimia humilitate ad discipulorum preces confugere, virtutem illarum stendit, cum ita loquitur : Qui de tantis mortibus nos 🕶 ipuit ; speramus uutem , quoniam et adhuc eripiet ad-🗪 vantibus et vobis in oratione pro nobis, ut ob donatio-🗪 em , quæ in nobis est , per multos gratiæ pro nobis ●gantur (2. Cor. 1. 10. 11).

Oratio multitudinis quantum valeat. — Quod si Pautum a periculis oratio multitudinis liberavit, annon etiam a nobis exspectari par est, ut ex hoc subsidio magna commoda consequamur? Cum enim infirmi silaus, dum soli precamur, ubi vero congregati fucrimus, robustiores, multitudine ac societate inita Deum exoramus. Sic etiam rex sæpe cum aliquem ad mortem damnarit, uni quidem oranti pro damnato con annuit, ab integra vero civitate deprecante fa-Cile exorator, eumque qui ad barathrum abducebaur, ob deprecatorum multitudinem supplicio eximit, alque ad vitam reducit. Tanta vis est orationis multitadinis. Ideirco ettam colligimur et convenimus line onnes, ut vehementius Deum ad misericordiam flechimus. Nam cum orantes soli, ut ante dixi, imbecilles simus, per conjunctionem caritatis Deum exoramus, ut nobis postulata concedat. Hace vero non temere a me proferuntur, neque propter meipsum tantum, sed ut semper ad collectas properetis, nec dicatis: Annon enim orare domi possum? Potes tu quidem orare, sed tantam virtutem non habet oratio, quam ubi cum propriis membris fit, quam cum totum corpus Ecclesiæ unanimiter et una voce preces fundit, sacerdotibus præsentibus, ac verba communis cœtus offerentibus.

5. Visne discere quanta sit virtus orationis, quæ in ecclesia sit? Vinctus erat aliquando Petrus in carcere, ac multis catenis circumdatus: Oratio autem ficbat sine intermissione ab Ecclesia pro eo (Act. 12. 5), et confestim illum eduxit e carcere. Quid igitur hac potentius fieri queat oratione, qua de columnis ac turribus Ecclesiæ bene merita est? Paulus enim et Petrus turres erant et columnæ Ecclesiæ, atque hujus quidem vincula solvit, illius autem os aperuit. Sed ut non solum ex iis, quæ tum acciderunt, sed etiam ex lis, quæ singulis diebus perticiuntur, duplicem ejus virtutem demonstremus, orationis ipsius quæ a popu'o lit vobis memoriam refricemus. Quamquam si quis e vulgo vobis imperaret, ut singuli ac soli pro episcopi saluto orarctis, unusquisque sose excusaret, atque hoc tamquam onus viribus suis majus a se amoliretur: dum vero communiter omnes diaconi vocem auditis id imperantis ac dicentis, Oremus pro episcopo, el sonectute, ac patrocinio (a), atque ut recte tractet verbum veritatis, et pro iis qui hic sunt, et ubique terrarum, quod imperatum est agere non recusatis, sed magna animi contentione preces offertis, quod quanta sit vis concursus vestri probe intelligatis. Sciunt, quid dicam, ii qui mysteriis sunt initiati : nam orationi catechumenorum nondum est illud permissum, quan doquidem nondum ad hanc loquendi licentiam pervenerunt : vos autem ut pro toto terrarum orbe, pro Ecclesia quæ ad terræ fines usque protenditur, et pro episcopis omnibus qui cam regunt, preces offeratis, cohortatur is, qui ministrat illis, et obsequimini summo studio, ac reipsa testamini magnam orationis esse virtutem, quæ a populo in ecclesia communi consensu offeratur. Verum ad propositum redeamus, quod antiquitus una fuerit lingua. Unde igitur unam linguam suisse constat? Et erat omnis terra labium unum (Gen. 11. 1). Obscurum est hoc dictum. An labium habet terra? Nequaquam. Quid ergo dicit et de quo? Non de hac terra loquitur quæ sensu caret et immobilis est; sed universum genus humanum sic appellavit, eos admonens propriæ naturæ, matrem, ex qua orti sunt, illis in memoriam revocans. Duplex enim est hoc animal, homo, inquam, ex duabus substantiis conflatus, una sensibili, spirituali altera, hoc est, ex anima et corpore, cui cum cælestibus et cum terrestribus cognatio quiedam intercedit. Nam per spiritualem quidem substantiam cum virtutibus supernis participat: per sensibilem cum rebus terrenis copulatur, et est quidam veluti nexus firmissimus

(a) Hie aliquid vitii vel defectus esse videtur. Putat Joannes Eoisius legendum, et pro clero, et auxilio Spiritus sancti. Sed illud divinare est.

ntriasque creaturæ. Cum igitur aliquid agit corum una leo ment placita, spiritualis dicitur, et nec ab ipsa quidem anima nomen accipit, sed ab atio quodam honore amjori, a Spiritus operatione. Neque enim ad recte facta sufficit anima, nisi illo potiamur auxilio. Atque ut intelligatis animam nobis ad recte facta non sufficere; et quid dico, ad recte facta? ne ad huc quidem ut ca quæ dicuntur, percipere possimus : Animalis, inquit, homo non percipit es que sunt Spiritus (1. Cor. 2. 14). Nam ut carnalem appellat cum, qui carni bervit, sic animalem appellat eum, qui ratiocinationibus humanis cuncta permittit, neque Spiritus afflatum recipit. Sed, ut dicebam, nos dum recte agimus, apirituales dicimur : cum vero peccaenes, supplantamer, et quidpiam indignem nobilitate nostra peragimus, nebis a vili et abjecta natura nosnea imponit, et nos terram appellat. Quoniam igitar hic quoque nonnules accusaturus est, qui turrim zedificaverant, qui la superbiam elati erant, qui majores dignitate sua spiritus sibi sumpserant, illos autem accusaturus est superbise, ideirco a vili substantia duzit appellationem eum dixit : Et erat omnis terra labima anam. Alque ut discatis sic oum nos appellare cum peccaverimus, Adamum ita post peccatum appollavit dicent, Terra es, et in serram reverterit (Gen. 3. 19): tametai non terra tantum erat, sed et animum habebat immortulem. Cur igitur terram ipsum appellavit? Quia peccavit. Sane cum ipsum formaret, non ita illum appellavit : quid ergo? Facienus hominem ad imaginem et similitudinem nostram : et dominentur piscibus maris, et bestiis terres. Et erit timor corum et tremor super omnem terram (Gen. 1. 26; 9. 2). Vides qualis esset naturæ praxogativa? quales honores? qualia præconia? Verumtamen auto peccatum : post peccatum autom deinceps : Terra es, et in terram reverteris. Audi vero Malachiam quoque idipsum innuentom, vel potius Deum per prophetam: Ecce enim mitto vobis, inquit, Eliam Thesbiten (Mal. 4. 5). Cut igitur mittit? Ut convertat cor patris ad filium (Ibid. v. 6). Nam quia futurum est, ut tremendun illud et horrendum adveniat judicium, ne inexcusabiles ac pænis obnoxios deprebensos aliquos damnet Juden: ut cum venerit ille, ac prædixerit appropinquare ac pro foribus esse adventum ejus, ad meliorom frugem revocet homines; solent quippe quæ ante multos annes dicta sunt in contemptum venire: nostram igitur memoriam renovans ad nos ille propheta venit. Sed appellari terram eos qui peccant, id vero nunc nobis est demonstrandum.

6. Peccatores dicti terra. — Cum ergo dixisset, Ut convertat cor patris ad filium, adjecit: Ne forte veniens percutiam terram penitus; percutit autem illos qui peccant. Vides eos qui peccant terram appellari? Alibi rursus de Christo narraus propheta sic aichat: Erit justitia cinctus lumbum sunm, et veritate involutus costas suas (Isai. 41. 5): non qued in Deo sit costa vel lumbus; quippe cum incorporeum sit Numen; sed per hac incorruptum esse Judicis istius, neque decipi posse judicium declarat: neque jam amplius ca-

lumniatoribus, neque maledicis, nec corrupti pecunias, nec juris inscitiæ locum fore. Nan quidem judiciis et innocens plectitur, et reus vitur, quia persupe jus labefactatur : cam vi stus judex et qui decipi minime potest adv qui justitia cinctus est lumbum suum, et veri volutus costas suas, omnes exactissime jus sur tinebunt. Et percutiet terram verbo oris sui (Ibit Atque ut cognoscas non de terra, sed de perca eum loqui, adjunxit, Et in spiritu per lubia in impios. Vides hic etiam peccatores esse terr pellatos? Ilis ergo cognitis, cum audicris terram labium unum fuisse, humanam rurs turam intellige : propriam enim vilitatem ne memoriam revocat : magnum quippe bonum gnationem suam cognoscere, ac scire, quibus bus compacti simus. Ilæc sufficiens est hun doctrina consideratio natur:e : omnes potest bationes sedare et tranquillitatem animo Propterea monebat quidam, Attende tibi ipri 29. 27), recogita naturam et creationem tu sufficiet hoc tibi ut modestus perpetuo sis et h l'ropterea justus ille Abraham continuo cogita hanc mente versabat, nec umquam de se magnifi ticbat. Certe cum Deum alloqueretur, ac tant eum gratia valeret, atque ab ipso testimoniu virtutis accepisset, dicebat: Ego autem sum cinis (Gen. 18. 27). Alius rursus hominem arri inflatum cum vellet reprimere, non longum : nem instituit, sed animum ejus tantum ad sux memoriam revocat, eumque acriter casti verbis: Quid superbit terra et cinis (Eccli. 10. mihi quæ post mortem apparent commemora prime ipsum viventem. Nunc se terram ac c esse non agnoscit. Videt corporis formain; vid tentiam, assentatorum obsequia, parasitos sec Vestibus pretiosis indutus, magno magistrat paratu decoratur, illum hac pompa decipit, et turæ obliviscatur efficit. Scimus terram esse cinerem : sed nos qui temperantes ac moder mus : at ille demonstrationem hanc a fine ducta exspectat, neque ad loculos tumulosque ma pergit, sed præsentia respicit, neque quidquan tat de futuris. Jam ex hoc illum doce terram nerem ipsum esse. Mane tantisper, inquit, neq docebo, sed aliud multo abjectius : ut cum fa tumuerit, suam ipsius vilitatem agnoscat: ut accipiat medicinam. Cum enim dixisset, Quid bit terra et cinis? adjecit : Quoniam in vita ad 1 redacta sunt intima ejus (Ibid. v. 10). Quid ho Quoniam in vita ad nihilum redacta sunt intima Obscurum est fortasse dictum illud. Intim intestina, dicit viscera, ventrem stercoribus ple ac multis sordibus et sætore : non quod ni dannet, sed ut ad humilitatem adducat. Quon vita ad nihilum redacta sunt 1. Vides quam 1 fluxa sit nostra substantia? Noli diem obitus

1 Colb., Quoniam in vita ejus vilitas naturae ejus citur.

κί λέγω, είς κατορθώματα ε; ούδὲ εἰς τὸ δυνηθῆναι συπέναι των λεγομένων Ψυχικός, φησίν, ἄνθρωπος ού δέχεται τά του Πιεύματος. "Ωσπερ γάρ σαρχικὸν καλεί τὸν τῇ σαρκὶ δουλεύοντα, οὕτω ψυχικόν καλεί τον τοις λογισμοίς τοις άνθρωπίνοις τά πράγματα ἐπιτρέποντα, καὶ μὴ δεχόμενον τοῦ Πνεύματος τὴν ἐνέργειαν. 'Αλλ' ὅπερ Ελεγον, ὅτι κατορθοῦντες μὲν [189] πνευματικοί λεγόμεθα. όταν δε άμάρτωμεν καί ύποσκελισθώμεν καὶ πράξωμέν τι άνάξιον τῆς ήμετέρας εύγενείας, ἀπὸ τῆς εὐτελοῦς ἡμᾶς καλεῖ φύσεως, γήν ήμας ονομάζων. Έπει ούν και ένταῦθα μέλλει τινών κατηγορήσειν των τον πύργον οἰκοδομησάντων, τών είς ἀπόνοιαν ἐπαρθέντων, τών μείζονα ἔννοιαν λαδόντων τῆς οἰχείας ἀξίας, μέλλει δὲ αὐτῶν κατηγορείν ἀπόνοιαν, διά τούτο άπο της εύτελούς αύτούς trálesev οὐσίας εἰπών· Kai ἦr πᾶσα ἡ τῆ χεῖλος έν. Καλ ίνα μάθητε, ότι ούτω καλεί ήμας, όταν έμάρτωμεν. τὸν ᾿Αδὰμ μετὰ τὴν ἀμαρτίαν οῦτως έχάλεσεν είπών. Γη εί, και είς την άπελεύση και μήν ούχ ήν γη μόνον, άλλά και άθάνατον είχε ψυχήν. Τίνος οὖν ἔνεκεν γῆν αὐτὸν ἐκάλεσεν; Ἐπειδή ἡμαρτεν. "Ότε γοῦν Επλαττεν αὐτὸν, οὐκ ἐκάλεσεν αὐτὸν ούτως άλλὰ τί ; Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' εἰκόνα και δμοίωσιν ήμετέραν και άρχέτωσαν των λαθύων της θαλάσσης, και των θηρίων της γής. Καί ξσται ο φόδος αυτών και ο τρόμος έπι πάσαν την την. Όρας οία τὰ προέδρια της φύσεως; οίαι αί τιμαί; οία τὰ ἐγχώμια; Άλλὰ πρό τῆς ἀμαρτίας. μετά δε την άμαρτίαν λοιπόν. Γη εί, και είς γην άπειλεύση. "Ακουσον δέ και του Μαλαχίου τουτο αίνιττομένου, μάλλον δε του Θεού διά του προφήτου. Βου γάρ αποστέλλω υμίν, φησίν, Ήλιαν τον θεσδίτητ. Τίνος ούν ένεκεν αποστέλλει; "Ωστε έπισημέψαι καρδίαν πατρές πρός υίσν. Έπειδη γάρ μίλιει τό διχαστήριον έφίστασθαι τό φοδερόν έχεινο καὶ φρικώδες, ένα μή άναπολογήτους λαδών ο ύπὸ τὰς εύθύνας ο διχαστής κατακρίνη τινάς. Ένα έλθων μέν έκείνος και προειπών. ότι έγγυς έπι θύραις ή παραιεία, επάδολεστερούς μοιψεμ τορέ φηθορμούς, κας γέρ τὰ πρό πολλῶν χρόνων είρημένα εἰς όλιγωρίαν ελειμεειν εισθεν. ανανειών τοινον τμν πημπλ μπον έρχιται έχείνος ό προφήτης. 'Αλλ' ότι γη χαλούνται οί άμερτάνοντες. τοῦτο ἀποδείξαι χρή νῦν.

Εἰπὼν τοίνυν, "Οπως ἐπιστρέψη καρδίαν πατρός πρός υίδη, επήγαγε. Μή ποτε έλθων πατάξω τήν γήν άρδην πατάσσει δε τους άμαρτάνοντας. <sup>'()</sup>Ρἦς τοὺς ἀμαρτάνοντας γῆν χαλουμένους; Πάλιν άλλαχοῦ περί τοῦ Χριστοῦ διηγούμενος ὁ προφήτης, φιτως Ελεγεν • "Εσται δικαιοσύνη περιεζωσμένος την φαρών αυτού, και αληθεία ελλημμένος τάς αλευράς αύτοῦ · ούχ ὅτι πλευρά καὶ όσφὺς περὶ τὸν θεών ασώματον λαό το Θείον, αγγα το αρξκαστον κας άπαραλόγιστον της του δικαστού κρίσεως διά τούτων ήμίν έμφαίνει καὶ ότι ούδαμοῦ συκοφάνται λοιπόν, σίδε οι έπηρεάζοντες, ούδε ή διά τῶν χρημάτων διαφθορά, ούδε άγνοια τοῦ δικαίου. Έν τούτοις μέν γάρ ሜሩ δικαστηρίοις καλ άνεύθυνος κολάζεται, καλ ύπευθυνος διάφεύγει. διέφθαρται γάρ πολλαχού τὸ δίκειον έπειδάν δὲ ὁ δίκαιος κριτής καὶ ἀπαραλόγιστος παραγένηται, ο δικαιοσύνη εζωσμένος την όσφυν αὐτου. και άληθείς περιειλημμένος τὰς πλευράς αὐτοῦ, τών δικαίων μετά άκριδείας άπαντες τεύξονται. Καί

\* Hæc deerant in Morel., καὶ τί λέγω εἰς κατορθώμα-

W. Sed habentur in allis exemplaribus.

blic vitium suspicatur Savil. Sed locus non male habere videtur .

PATROL. GR. LVI.

πατάξει την γην τφ λόγφ του στόματος αθτοδ. [190] Καὶ ἴνα μάθης, ὅτι οὐ περὶ τῆς γῆς λέγει, ἀλλὰ περί άμαρτωλών, ἐπήγαγεν, ὅτι Καὶ πνεύματι Ειά γειλέων άνελει άσεδεις. Όρφς ότι και ένταυθα τούς άμαρτωλούς έχάλεσε γην; Ταῦτ' οὖν εἰδώς. σταν ακούσης, ότι Η τῆ κασα ήτ κείλος έτ, την άνθρωπίνην πάλιν έννόει φύσιν· άναμιμνήσκει γά**ρ** της οίχείας εὐτελείας ήμας. χαι γάρ μέγα άγαθον την οίχειαν επισκέπτεσθαι συγγένειαν, και είδέναι πόθεν συνεστήκαμεν. 'Αρκούσα αύτη διδασκαλία ταπεινοφροσύνης, ή τῆς φύσεως ἐπίσχεψις: πάντα τὰ πάθη χαταστεϊλαι δύναται, χαὶ ποιῆσαι γαλήνην ἐν διανοία. Διά τοῦτο παρήνει τις λέγων Πρόσεχε σεαυτών άναλόγισαι την φύσιν σου καλ την κατασκευήν, και άρκει σοι τουτο πρός το κατεστάλθαι διηνεκώς. Διά τοῦτο ὁ δίχαιος ἐχεῖνος 'Αδραάμ διαπαντὸς τοῦτον είχε τον λογισμόν έν έαυτῷ, καὶ οὐδέποτε μέγα έφρόνει. Ο γούν θεῷ διαλεγόμενος, καὶ παρρησίας τοσαύτης ἀπολαύων, καὶ μαρτυρηθείς παρ' αὐτοῦ ἐπὶ άρετη, έλεγεν ' Έγω δέ είμι γη καί σποδός. Καί άλλος βουλόμενος πάλιν τον πεφυσιωμένον άνθρωπον καταστείλαι, ού μακρούς κινεί λόγους, άλλ' άναμιμνήσκει αύτον τῆς φύσεως μόνον, καὶ ἐπιτιμά σφοδρώς, ούτωσι λέγων<sup>.</sup> Τι ύπερη*φα*νεύεται γῆ **καί** σποδίς; Τὰ μετά τον θάνατόν μοι φαινόμενα λέγεις; Κατάστειλον αύτον ζώντα. Ούχ οίδε νύν, ότι γη καί σποδός έστιν. Όρα την εύπρέπειαν τοῦ σώματος, όρα την δυναστείαν, την θεραπείαν των κολάκων, τούς παρασίτους άχολουθοῦντας. Ίμάτια περίχειται πολυτελη, δγχον άρχης περιδέδληται μέγαν, ή φαντασία αύτον άπατά και επιλαθέσθαι ποιεί της φύσεως. Οίδαμεν, ότι γη έσμεν και σποδός αλλ' ήμεις οξ σωφρονούντες έχεινος δε ούχ άναμένει την άπό τοῦ τέλους ἀπόδειξιν, οὐοὰ ξρχεται πρός τὰς σορούς καὶ τὰς θήχας τῶν προγόνων, ἀλλὰ πρὸς τὰ παρόντα βλέπει, οὐδὲν τῶν μελλόντων ἐννοεῖ. Δίδαξον αὐτὸν ἐντεῦθεν ήδη, ὅτι γῆ καὶ σποδός ἐστιν. ᾿Ανάμεινό<del>ν</del> με, φησί, και ου διδάσκω τούτο, άλλά πολλφ άλλο εύτελέστερον. εν', όταν φαντάζηται, επιγινώσκη την έαυτοῦ εὐτέλειαν· ἴνα ζῶν λάδη τὸ φάρμαχον. Εἰπὼν γάρ, Τί ὑπερηφανεύεται γῆ καὶ σποδός; ἐπήγαγεν "Οτι και έν τη ζωή αυτου έξουδένωται τα ένδόσθια αὐτοῦ. Τί ἐστιν, "Ότι καὶ ἐν τῆ ζωῆ αὐτοῦ έξουδένωται τὰ ἐνδόσθια αὐτοῦ; Τάχα ἀσαφὲ; τὸ είρημένον. Ένδόσθια τὰ ἔγκατα λέγει, τὰ σπλάγχνα λέγει, την γαστέρα την γέμουσαν σχυδάλων καλ πολλής άκαθαρσίας και δυσωδίας, ού κατηγορών τής φύσεως, άλλ' είς ταπεινοφροσύνην ένάγων. "Ότι καί έν τῆ ζωῆ αὐτοῦ ἐξουδένωται. Είδες ε τὸ εὐτελές καλ επίκηρον τῆς ούσίας; Μή άναμείνης τήν ήμέραν της τελευτης, ίνα μάθης σου την φοθένειαν. Ετ: μοι ζώντα τον άνθρωπον διερεύνησον, και είς τὰ έγκατα αὐτοῦ διάδηθι τῷ λόγῳ, καὶ πᾶσαν αὐτοῦ τὴν οὐδένσιαν δψει. 'Αλλά μη καταπέσης: [191] οὐδὲ γάρ μισων ήμας, άλλά φειδόμενος ούτως έποίησεν ο Θεός, προφάσεις ήμιν ταπεινοφροσύνης παρέχων μεγάλας. Εί γάρ ἄνθρωπος γῆ ὢν καὶ σποδὸς, ἐτόλμησεν είπειν, ότι Είς τὸν οὐρανὸν ἀναδήσομαν εὶ μἡ τὸν τῆς φύσεως χαλινόν εἶχε, ποῦ οὐκ ἄν ἐξ έπεσε τη διανοία; "Όταν ούν ίδης τινά πεφυσιωμένον,

Colb. ἐν τῆ ζωῆ αὐτοῦ τὸ ταπεινόν τῆς φύσεως καθαρά. egt. Eldec.

τὸν αὐχένα ἀνατείνοντα, τὰς ὀφρῦς ἀνασπώντα, ἐπὶ τοῦ ὀχήματος φερόμενον, ἀπειλούντα, εἰς δεσμωτήριον εμβάλλοντα, θανάτφ παραδιδόντα, επηρεάζοντα, είπε πρός αὐτόν Τί ύπερηφανεύεται τῆ καί σποδός; "Οτι και έν τῆ ζωῆ αὐτοῦ έξουδένωται τὰ ένδόσθια αύτοῦ. Ταῦτα οὐ περὶ ἀνθρώπου μόνον ίδιώτου, άλλά και περί αύτοῦ τοῦ καθημένου ἐπὶ του θρόνου του βασιλικού Εστιν είπειν. Μή γάρ την όλουργίδα ίδης, μηδέ τὸ διάδημα, μηδέ τὰ ἰμάτια τλ χρυσά, άλλ' αύτην την φύσιν έρεύνησον, και ούδεν δψει πλέου Εγουσαν των πολλών μάλλον δε, εί βούλει, χαί την άλουργίδα, και το διάδημα, και τὰ ιμάτια, και πάσαν περίελθε την φαντασίαν έχείνην, χαλ τούτων αύτων όψει πάλιν την γην ούσαν ύπόθεσιν. Πάσα γάρ δόξα ἀνθρώπου ὡς ἄνθος χόρτου. Ἰδού καὶ γῆς εὐτελέστερος έφάνη ο χαλλωπισμός έχεινος άπας. Όρᾶς πως καταστέλλει το φύσημα; πως καθαιρεί πάσαν άπόγοιαν ή ξυνοια τῆς φύσεως αὐτῆς; 'Αρχεί μόνον λογίσασθαι τίνες έσμεν, και πόθεν συνεστήκαμεν, και πάσα οίχήσεται λογισμών άπόνοια. Διά γάρ τοῦτο έχ δύο ούσιων κατεσκεύασεν ήμας ό θεός, εν' όταν μέν είς ἀπόνοιαν ἐπαρθής, καταστείλη σε τὸ εὐτελές τῆς σαρχός. όταν δε φναξίον τι και άλεννες , εμίς φοθειομέ σοι παρά τοῦ Θεοῦ τιμῆς ἐννοήσης, ἀναγάγη σε πρός τὸν των ούρανίων δυνάμεων ζηλον ή της ψυχης εύγένεια.

ζ. Ούχ είς άναίρεσιν δὲ ἀπονοίας μόνον ἐπιτηδεία ή ἐπίσχεψις τῆς φύσεως, άλλὰ χᾶν ἐτέρα τις ἐπιθυμία διενοχλή, κάν ή των χρημάτων, κάν ή των σωμάτων, ή άτοπος αυτή και είς άσέλγειαν έκκαλουμένη, ἀπόγρη τούτο εἰς παραμυθίαν τοῦ πάθους. "Όταν οὖν έδης γυναϊκα εύμορφον, λάμποντα έχουσαν όφθαλμόν, φαιδρόν, στίλδουσαν άπο τῆς παρειᾶς, άμηχανόν τινα τώραν επί τῆς δψεως φέρουσαν, φλέγουσάν σου τον λογισμόν, καλ την επιθυμίαν αυξουσαν, εννόησον ότι γη τό θαυμαζόμενον, ότι σπιδός τό έχχαζον, και παύσεται λυττώσα ή ψυχή άνακάλυψον αύτῆς τὸ δέρμα τῆς δψεως, καὶ τότε πάσαν αὐτὴν δψει τῆς εὐμορφίας την εύτέλειαν. μή στής μέχρι τής επιφανείας, άλλ, ένδοτέρω διάδηθι τῷ λογισμῷ, καὶ οὐδὲν ἔτερον εὐρήσεις, άλλ' ή όστα και νεύρα και φλέδας. 'Αλλ' ούκ άρχει ταύτα; Λόγισαί μου ταύτην άλλοιουμένην, γηφάσκουσαν, άρβωστοῦσαν, ὑφιζάνοντας ὀφθαλμούς, καὶ κοιλαινομένας παρειάς, ἄπαν καταρβέον το ἄνθος έχεινο εννόησον τι θαυμάζεις, και αισχύνθητι σου την κρίσιν. Πηλόν θαυμάζεις και υποδίν, και κόνις σε έχχαίει χαὶ τέφρα. Οὐ χατηγορῶν τῆς φύσεως ταῦτα λέγω· μή γένοιτο· οὐ κακίζων, οὐδὲ εἰς εὐτέλειαν ἐμδάλλων, άλλὰ φάρμακα τοῖς νοσοῦσι κατασκευάζων. [192] Διὰ τοῦτο ὁ Θεὸς τοιαύτην αὐτὴν ἐποίησεν, οῦτως εύτελη, ίνα και την οικείαν δύναμιν επιδείξηται. καὶ τὴν κηδεμονίαν τὴν περὶ ἡμᾶς, τἢ τῆς φύσεως μέν εύτελεία πρός ταπεινοφροσύνην ένάγων, χαλ πάσαν την επιθυμίαν ημών χαταστέλλων, την δε σοφίαν δειχνύς την έαυτοῦ, ὡς χαὶ ἐν πηλῷ τοσοῦτον ἰσχύων έξασχήσαι χάλλος. "Ωστε όταν έξευτελίσω την ούσίαν, τότε έγκαλύπτω την τέχνην του Δημιουργού. "Ωσπερ γάρ άνδριαντοποιόν τότε μάλλον θαυμάζομεν, ούχ όταν έχ χρυσίου καλόν ήμεν δείξη τον άνδριάντα. άλλ' όταν έχ πηλού της ύλης ύποχειμένης άπηρτισμένην και άκριδη την είκόνα εργάζηται ούτω και τον

Διά τοῦτο Γραφάς έρμηνεύομεν, οὐχ ΐνα Ι μάθητε μόνον, άλλ' ίνα καλ τὰ ήθη διορθώση: γάρ τοῦτο μή γένηται, περ:ττῶς ἀναγινώσ περιττώς έξηγούμεθα. "Ωσπερ γάο άθλητης ε λαίστραν είσιων άλειφόμενος καλ άπολαύων το ρών του παιδοτρίδου, αν του άγωνος παραγεν ελέγξη εκείνην την τέχνην, περιττώς είσηχ**θη** ι παλαίστραν, ούτως αν ένταῦθα παραγινόμενο μανθάνοντες τὰ παλαίσματα πάντα καὶ τὰς τοῦ διαβόλου, τοῦ χαιροῦ τῶν ἀγώνων ἐλ<del>θόντο</del> σκελισθήτε, ή ευμορφον δύιν ιδόντες, ή προ νοιαν έπαρθέντες, ή έτέρφ τινί πονηρφ χειρω λογισμφ, μάτην ένταῦθα εἰσήλθετε. Μέμνησθε των λόγων, ού των κατά της φύσεως της ήμε άλλά των κατά τῆς ἐπιθυμίας τῆς ἀκολάστου.Ού ς [193] Εγκληματά είρημένα, άλλά ἐπιθυμίας 🕽 τι μενα. Ταύτη καταστέλλετε θυμόν, ούτω πρ ἐπιθυμίαν, οῦτω κατασπάτε ἀπόνοιαν. Kal ຖν ή τῆ χείλος έτ, καὶ φωτή μία πᾶσιτ. Ίδου τὸ μενον έτι. Οὐ περί ταύτης ὁ λόγος, άλλ' ότι οι άνθρωπηι φωνήν είχον μίαν. Διά τι δε χεί ἐκάλεσε τὴν φωνήν; "Εθος τῆ Γραφῆ οὖτω κα] ρήματα, γλώσσαν. Άναγκαϊον δε και τούτο διά τους αίρετικους, τους κατηγορούντας τί μιουργίας του Θεού, τούς λέγοντας, ότι πονηι σώμα. Έπειδή γάρ τὰ πονηρά χινήματα τῆς δι τοίς μέλεσι του σώματος ή Γραφή χαλεί. • λέγω. Πκότησαν γλώσσαν αὐτῶν ώσεὶ δρα γλώσσα αὐτῶν μάχαιρα όξεῖα. νομίζου**ς νούν** ότι περί τῆς γλώττης είρηται. Οὐκ είρηται 🛱 της γλώττης. μή γένοιτο, ξργον γάρ έστι του άλλά περί των βημάτων των φονικών, των \$3 νύντων άνθρώπους, των έμπιπτόντων ξίφους

Flic aliquid vitii suspicatur Joan. Boisius, et add ηγορία post ἐπιθυμίας.

άριστοτέχνην Θεόν έχπληττόμεθα καλ δυξάζομι ἐν σποδῷ καὶ πηλῷ κάλλος ἀμήχανον καὶ σοφι βήτου τινός ἐπίδειξιν τοῖς σώμασιν ήμῶν ἐνα: Καὶ τοῦτο οὐχ ἐν τῷ σώματι μόνον τῷ ἡμ άλλά και εν πάση τη κτίσει εποίησεν. Εύτελε πολλαχού παραγαγών τὰς ούσίας, καὶ τῆς τέχνης δείγμα σαφές έγκατέθηκε, και τῆς τῶν άσθενείας Ελεγχόν τινα έγχατέμιξεν. Ινα διά ! τέχνην και το κάλλος θαυμάζης τον Δημιουρη δε την άσθένειαν και την εύτέλειαν της, φύσε τῆς οὐσίας μὴ προσχυνήσης τὰ γενόμενα. Φαι ήλως λάμπων, καὶ πάσαν καταυγάζει την οίκοι άλλ' έλθούσης τῆς νυκτός ἐκλείπει. Τί γὰρ φωτεινότερον ήλίου; 'Allà καὶ τοῦτο ἐκ. ούχ έν νυχτί δὲ μόνον, άλλὰ χαὶ ἐν ἡμέρα. Κ τουτο πολλάκις καλ εν ήμερα ήλιος εξέλιπεν, ίν μάζης μέν διά την τέχνην τον Δημιουργόν, μή χυνήσης δε διά την άσθένειαν το γενόμενον. "Ο ούρανδη τοῦτον, ήλίχον ἐστὶ σῶμα; πῶς καλόν άποστίλδον, και τῶν ἡμετέρων βέλτιον σω**μάτω** τὴν ἐπιφάνειαν; 'Αλλ' ἄψυχόν ἐστιν. Είδες κ τέχνης την επίδειξιν, και της ασθενείας τον Ελ όρᾶς έχατέρωθέν σοι τὰ όχυρώματα χείμενα; "Ι μή καταγινώσκης τοῦ Δημιουργοῦ ώς ἀσθενοῦς έποίησεν ΐνα δὲ μἡ προσχυνής τὰ γενόμενα ώς άσθενῆ ταῦτα ἐγ μέρους εἰργάσατο. Ταῦτα **μέ**μ ວໍເຖນຂະພີຊຸ.

<sup>·</sup> Savil dyavés.

ctare, ut infirmitatem tuam discas : adhuc viventem hominem scrutare, alque in ejus viscera cogitatione descende, tum videbis, quam nibili sit et abjectus. Attamen noli animum despondere : neque enim quod mos odio prosequeretur, sed quod mitius nobiscum ageret, id fecit Deus, magnamque nobis humilitatis occasionem præberet. Nam si homo, cum terra sit et cinis, dicere ausus est, In calum ascendam (Isai 14. 43) : nisi frenum injectum esset nature, que non ejus animus provectus esset? Quando igitur quempiam wideris superbientem, erecta cervice, sublatis superciliis, curru veetum , minantem, mittentem in carcerem, morti tradentem, injuriam inferentem, dic illi : Quid superbit terra et cinis? Quoniam et in vita ejus ad mihilum redacta sunt intima ejus. Hæc non de homine tantum privato, sed etiam de illo ipso, qui in solio sedet regio, dici possunt. Noli enim purpuram, neque diadema, neque aurea vestimenta respicere, sed in ipsam inquire naturam, neque quidquam illam habere amplius quam unam e vulgo videbis : imo vero, si placet, et purpuram, et diadema, et vestes, et omnem illam percurre pompam, atque horum ipsorum rursus terram materiam esse cognosces. Omnis enim gloria hominis ut flos fæni (Isai. 40. 6). Ecce vel ipsa etiam terra vilior totus ille apparuit ornatus. Vides ut fastum reprimat? ut arrogantiam omnem ipsius naturæ recordatio retundat? Sufficit tantum ut cogitemus quinam simus, et quibus ex rebus compacti, tum omnis superbia cogitationum evanescet. Propterea namque duabus nos ex substantiis compegit Deus, ut si quando in superbiam efferaris. vilitas carnis te deprimat : si quando autem tibi quiddam venist in mentem indignum, et quod ab honore a Deo collato degeneret, animæ nobilitas ad cæletlium virtutum æmulationem te provehat.

7. Neque vero tantum ad tollendam superbiam est idonea consideratio naturæ , sed et si alia quævis cupiditas obturbet, sive pecuniarum, sive corporum ista turpis et quæ ad lasciviam provocat, ad perturbationem sedandam hoc sufficit. Cum ergo formosam mulierem videris, cui micantes oculi sunt et hilares, cui nitentes genæ, cujus in vultu eximia quadam apprest pulchritudo, quæ mentem tuam inflammet, elibidinem augeat, cogita terram illud esse quod miraris, cinerem esse quod te accendit, et insanire anima desinet : detege cutem vultus ejus, tum ipsam omnem pulchritudinis vilitatem videbis : ne in superficie consistas, sed interius cogitatione progredere, ac aliud quidquam præter ossa, nervos, ac venas reperies. At non sufficiunt ista? Cogita mihi mutatam illan; senescentem, ægrotam, subsidentes oculos, escavatas genas, totum illum florem defluentem ; cogita quid admireris, et tui judicii te pudebit. Lutum miraris et cinerem, pulvis te incendit et savilla. Non hac eo dico, ut naturam accusem; absit : nec wituperem, aut tamquam vilem deprimam, sed ut grotantibus medicamenta componam. Ideo talem ipam Deus condidit, adeo vilem, ut et suam virtuten et curam de nobis ostendat, dum naturæ vili-

tate nos ad humilitatem inducit, omnemque nestrana cupiditatem coercet, ac sapientize suze specimen edit, ut qui etiam in luto possit tantam pulchritudinem exhibere. Dum igitur substantiam parvi facio, tum Opificis artem detego. Nam ut statuarium tum magis admiramur, non cum præclaram ex auro statuam exhibuerit, sed cum ex subjecta lutt materia perfectam et eximiam imaginem fuerit fabricatus : ita quoque summum artificem Deum obstupescimus et glorisicamus, quod in pulvere ac luto pulchritudinem quandam immensam et incffabilis cujusdam sapientiæ specimen in nostris corporibus collocarit. Atque hoc non in corpore solum nostro, sed et in omni præstitit creatura. Nam cum viles passim produxisset substantias, et artis suæ specimen in illis insigne posuit, et substantiarum infirmitatis indicium quoddam immiscuit : ut cum propter artem ac pulchritudinem laudes Artisteem, tum propter insirmitatem vilitatemque naturæ ac substantiæ, quæ creata sunt non adores. Splendidus est sol, dum affulget, totumque terrarum orbem illuminat : sed cum nox advenerit, desicit. Quid enim, inquit, lucidius sole? Sed et hoc deficit (Eccli. 17. 30); neque vero noctu solum, sed et interdiv. Atque idcirco sæpe interdiv solis defectus intervenit, ut Opisicem quidem propter artificium laudes, sed propter imbecillitatem quod creatum est-non adores. Vides hoc coclum, quale sit corpus? quam pulchrum? quam refulgens? quod, si speciem externam spectes, vel ipsis corporibus nostris est præstantius. At expers est animæ. Vides et artis specimen, et indicium infirmitatis? vides utrinque tibi parata præsidia? Nam ut Opificem tamquam imbecillum non damnes, pulchras condidit creaturas: ut autem quæ condita sunt tamquam deos non adores, ex parte infirma illa sabricatus est. Ilæc perpetuo memoria tenete.

Morum correctio finis Scripturæ. Manichæos redarguit. - Ideo Scripturas interpretamur, non ut Scripturas tantum intelligatis, sed ut mores emendetis. Nisi enim hoc flat, frustra legimus, frustra exponimus. Nam sicut cum in palæstram ingressus fuerit athleta unctus, et pædotribæ manu curaque instructus, si cum certaminis tempus advenerit, artem illam inutilem esse ostenderit, frustra in palæstram introductus est : ita cum huc conveneritis, et luctas omnes, et in lucta nexus diaboli didiceritis, si cum certaminum tempus inciderit, supplantemini, dum vel formosum vultum videritis, vel in superbiam elati fueritis, vel alia prava quapiam cogitatione subacti, frustra in hunc locum ingressi estis. Mementote igitur sermonum, quos non adversus naturam nostram. sed adversus lascivam cupiditatem direximus. Non ut naturam criminemur, hac dicimus, sed ut cupiditatem insectemur. Hoc pacto iram reprimite, sic cupiditatem mitigate, sie arrogantiam retundite. Et erat omnis terra labium unum, et vox una omnibus (Gen. 11. 1). Ecce adhuc propositam quæstionem. Non de hacest sermo, sed quod omnes homines eamdem linguam haberent. Quare vero labium unum lipguam

vocavit? Scripturæ mos est ita sermones linguam vocare. Id vero fuerit operæ pretium nosse propter hæacticos, qui Dei opificium accusant, qui corpus malum esse dicunt. Nam quia pravos animi motus per corporis membra Scriptura designat : exempli causa, Acuerunt linguam suam sicut serpentis; Lingua eorum gladius acutus (Psal. 139. 4. et 56. 5): existimant quidam de lingua dictum esse. Non est autem de lingua dictum: absit; est enim lingua Dei opus; sed de verbis homicidarum, quæ homines jugulant, quæ funestius quam ensis invadunt. Lingua eorum gladius aculus; et tursus : Labia dolosa in corde, et corde loquuta sunt mala (Psal. 11. 3): non de membro corporis loquens, sed de subdolis verbis. Ita cum hoc loco dixisset, Et erat omnis terra labium unum, non hoc docuit, omnes homines unum labium habuisse, sed labium vocem appellavit. Cuth enim dixisset, Erat omnis terra labium unum, suhjunxit, Et vox una omnībus. Ita cum dixit, Sepulcrum patens est guttur eorum (Psal. 5. 11), non guttur accusat, sed mala verba, quæ inde ascendunt, mortua dogmata. Iloc enim sepulcrum est, mortuorum ossium corporumque receptaculum. Talia sunt et illorum ora, qui Creatorem accusant, talia sunt corum hominum ora, qui turpia verba proferunt, qui conviciantur, qui ex suo gutture fortida pravaque verba profundunt.

8. Bono illud odore comple, mi homo, non fætore: thesaurum illud regium, non satanicum sepulcrum effice. Quod si sepulcrum sit, saltem occlude, ne foetor exeat. Pravæ tibi sunt cogitationes? Ne verbis illas proferas : sine deorsum jacere, tum cito suffocabuntur. Homines sumus, sape multa prava, fœda, turpiaque consilia mente versamus; sed ne cogitationes in verba progredi sinamus, ut deorsum compressæ imbecilliores reddantur et pereant. Nam sicut ubi quis diversi generis ac feroces bestias in lacum immiserit, si forte superne lacum obturaverit, sacile illas suffocat : sin autem illis exeundi vel respirandi facultatem aliquam concesserit, multum illis præbet solatii, neque sinit interire, sed efferatiores multo reddit: ita fit in malis cogitationibus, cum exortæ intus fuerint : si omnem illis viam, ne foras prodeant, intercluserimus, celeriter illas opprimemus : sin autem illas verbis in lucem protulerimus, cum validiores illas reddemus, et quasi per linguam respirandi facultatem illis concedemus, tum ab illa turpium verborum exercitatione in fædarum actionum barathrum quam celerrine devolvemur. Idcirco non simpliciter Sepulcrum vocavit propheta, sed, Sepulcrum patens, istud ipsum quod dixi vitio vertens. Non enim scipsum tantum afficit ignominia, qui turpia verba profert, sed et proximos suos, et eos qui cum ipso versantur, multis sordibus opplet. Et quemadmodum si sepulcra reseremus, civitates peste complebimus: ita si turpia licenter aperiantur ora, cunctos, qui cum illis congredientur, gravissimis morbis inficient. ldcirco januam oportet, vectem, ac frenum ori imponere. Unam itaque tum fuisse linguam, satis a no-Lis per hæc demonstratum est; reliquum est, ut

quam ob causam multæ fuerint invectæ die interim sermonem ad mores instruendos pe inferamus : doceamus linguam nostram fi rere, nec omnia temere proferre, quæ in m nerint, non fratres accusare : non mutno no ac devorare. Pejores sunt illis qui corpora illi qui verbis id agunt. Illi corpus dentibus hic animam verbis mordet, existimationem immedicabile vulnus infligit : quapropter viori supplicio plectetur, quanto graviori m dit. Neque vero tantum ideireo veniam non bit is qui accusat, sed etiam quod neque ju injustum possit improbitati suæ prætextum c Nam alia quidem peccata licet causas habe tione tamen alienas, habent tamen : utpr tator libidinem explet, fur paupertatem sol cida iracundiam sedat; maledicus nullam pe sionem afferre. Quam enim, quaso, pecuni piam acquirit? quam libidinem explet? Nihil quam invidiæ materia, cui nulla suppetit je nec injusta. Propterea nulla venia digna cen accusare? Utilem tibi materiam præbeo. Vi cere? Maledic tuis peccatis. Dic enim, inqui cata tua prior, ut justificeris (Isai. 43. 2 maledicentiam, quæ coronam, et laudem, monium justitiæ refert? Rursus, Justus in sermonis accusator est sui (Prov. 18. 17), not Si alterius fueris accusator, punieris : si coronaberis. Atque ut intelligas, quantum s delictum suum accusare, Justus in principio inquit, accusator est sui. Verum si justus modo accusator? si accusator, quomodo jus tus accusationi non est obnoxius. Sed ut s peccator sit aliquis, si accuset peccata su eum accusatione sua fieri, propterea dixit, principio sermonis accusator est sui. Quid p In principio sermonis? Diligenter attende. I duæ sunt partes, una corum qui deserunt, : rum qui deferuntur; una corum qui accusai eorum qui accusantur; hi rei sunt, illi non principium sermonis accusatori conceditur, non est. Hic vero contrarium est agendum reus es, sermonis initium præripe, ut reus ( nas : ne accusatorem exspectes. Tametsi rees, prius tamen, quam ab illo tale quid dias, ipse quæ a te peccata sunt defer. gundam acuta est lingua : verumtamen cæ nera non infligamus, sed ulcera nostra re Vis scire morem fuisse justorum, ut aliis n dicerent, sed sibiipsis? Audi Paulum clar Gratias ego ei, qui me confortavit, Christo, q me existimavit, ponens in ministerio : qui prix mus fui, et perseguutor, et contumeliosus (1 12. 13). Vides quo pacto in seipsum maledi cial? et rursus : Christus venit in mundum salvos facere, quorum primus ego sum (Ibic Et alibi rursus : Non sum dignus vocari apost nian: persequutus sum Ecclesiam Dei (1 Co

9. Vides quo pacto ubique sibi maledic

ποτερον. Η γλώσσα αὐτών μάχαιρα δξεῖα καλ rano Xeldy dodia er napola, nal er napola edi--κιμώο δοτ νωγέλ γυολέμ δοτ ές και το δικακ ασηί. τος, άλλά περί των ύπούλων ρημάτων. Ούτω και ένταύθα είπων, Και ήν πάσα ή γη χείλιος έν, ού τούτο εδίδαξεν, ότι πάντες άνθρωποι είχον εν χείλος, άλλά χείλος την φωνήν έχάλεσεν. Είπων γάρ, "Ην πάσα ή τη χείλος έν, έπηγαγε, Καί φωνή μία πάσιν. 05τως όταν λέγη, Τάφος άνεφγμένος ο λάρυγξ αυτών, ού του λάρυγγος κατηγορεί, άλλλ των κακών ότιμάτων των άναδαινόντων έχειθεν, των νεκρών δογμάτων. Τάρος γάρ τοῦτό ἐστι, νεκρῶν δοχεῖον όστῶν καὶ σωμάτων. Τοιαύτα κάκείνων τὰ στόματα, τῶν καττρορούντων τοῦ Δημιουργοῦ: τοιαῦτα τὰ στόματα τῶν είσχρά φθεγγομένων άνθρώπων, τῶν λοιδορούντων, τῶν δυσώδη καὶ πονηρά ἐήματα ἐκ τῆς οἰκείας φάρυγγος ξαδαλλόντων.

η'. Εὐωδίας αὐτὴν ἔμπλησον, ἄνθρωπε, μὴ δυσωδίας • θησαυρόν ποίησον βασιλικόν, μή τάφον σατανικόν. Εί δε τάφος έστι, πλι απόκλεισοι, ζια μή προδαίνη ή δυσωδία. Πονηρά έχεις ένθυμήματα ; Μή προενέγκης αύτὰ διὰ βημάτων. ξασον κάτω κείσθαι, καὶ ταχέως άποπνίγονται. "Ανθρωποί έσμεν, πολλά πολλάκις πονηρά βουλευόμενοι και άτοπα και αισχρά βουλεύματα. άλλ μη συγχωρώμεν είς ρήματα τὰ νοήματα \* προείθειν, ίνα πιεζόμενα κάτω άσθενέστερα γίνηται καλ άπολλύηται. Καθάπερ γάρ θηρία τις παντοδαπά καλ ἀνήμερα είς λάχχον ἐμδαλών, ἄν μὲν ἐμφράξη τὸν λάκκον άνωθεν, άποπνίγει ρφδίως. άν δε διέξοδόν τινα και άναπνοήν παράσχη μικράν, πολλήν αύτοις δίδωπ τήν παραμυθίαν, καλ ούκ άφίητιν άπολέσθαι, αγγ, ξαθυδιος πετζολικέ, ος τικι καγ εμή των γολιμπων γίνεται των ποντιρών, όταν τεχθώσιν ένδον, αν μέν άποχλείσωμεν αύτῶν τὴν είς τὰ ἔξω πρόοδον, ταχέως αύτους άφανίζομεν. αν δέ διὰ των βημάτων αύτους εξενέγχωμεν, κάκείνους Ισχυροτέρους είργασάμεθα, δύντες άναπνεύσαι διά τῆς γλώττης αύτοξς, και πρός 🖎 των άτοπων πράξεων βάραθρα ταχέως άπο τῆς [194] των αίσχρων βημάτων μελέτης χαταπίπτομεν. Διά 🗫 το ο προφήτης ούχ άπλως τάφον ἐκάλεσεν, άλλὰ 🕶 τον drεφημένον, αυτό τουτο έγκαλων οπερ είπον. Ο εδέ γάρ έαυτου αισχύνει μόνου ό τά αισχρά φθεγμενος έξιματα, άλλά καὶ τοὺς πλησίον, καὶ τοὺς Τηινομένους αυτή πολλής άναπίμπλησι της λύμης. αλ καθάπες εί τους τάφους άνοιξομεν, λοιμού τάς λεις έμπλησομεν. ούτω τὰ αίσχρὰ στόματα εί μετὰ 🗷 😪 είας άνοίγοιτο, τοὺς συγγινομένους ἄπαντας νόσου γλόν και χαλινόν επιθείναι τῷ στόματι. "Ότι μεν 🗁 μία φωνή ήν τότε, Ικανώς έκ τούτων ήμιν άποεκικται . λοιπόν δε άναγχαϊον είπεζν, τίνος ένεχεν 💶 πολλαλ έπεισήχθησαν. 'Αλλά τέως τον ήθικώτερον γυ-🗲 χαρομέν γολον. ασιθεραφίτεν εψν ψίπετε ban λγωτιαν 🔾 τλινόν έχειν, καὶ μἡ πάντα ἀπλῶς ἐκφέρειν τὰ ἀπό Είς διανοίας μη κακηγορείν τους άδελφους, μη άλκίλου; δάλνειν καὶ κατεσθίειν. Τῶν δακνόντων τὰ 🖦 ματα χείρους είσιν οι διά λόγων τουτο ποιούντες.

a Apad Savil. hic textus deficit, jureque ille mendem

Exείνει τοίς έδουσε δάκνουσε το σώμα, ούτος τοίς λόγοις δάχνει την ψυχήν, τιτριύσχει την ὑποληψιν. άνίατον ποιεί το τραύμα. Διόπερ μείζονα έκδέξεται κόλασιν και τιμωρίαν, όσον χαλεπώτερον έντίθησι το δήγμα. Ού διά τούτο δέ μόνον έκπεσείται συγγνώμης ό κατηγορών, άλλ' ότι ούτε δικαίαν ούτε άδικον έγε: πρόφασιν είπειν της πονηρίας της έαυτου. Αί μέν γαρ άλλαι άμαρτίαι κάν άλόγους έχωτιν αίτίας, άλλ' όμως έχουσιν' οίον, ό πόρνος ἐπιθυμίαν πληροί, ό κλέπτης την πενίαν λύει b. άνδροφόνος του θυμόν παύει. ό κατηγορών οὐδεμίαν έχει πρόφασιν είπείν. Ποίαν γάρ, είπέ μοι, χρημάτων περιουσίαν περιβάλλεται; ποίαν έπιθυμίαν πληροί; Ούδεν ετερόν έστιν, άλλ' ή βασκανίας ὑπόθεσις, ούτε δικαίαν ούτε ἄδικον ἔχουσα αίτίαν. Διά τούτο άπεστέρηται συγγνώμης άπάσης. Βούλει κακηγορείνε; Δίδωμί σοι χρησίμην ὑπόθεσιν. Βούλει κακῶς λέγειν; Εἰπὲ τὰς ἀμαρτίας σου κακῶς. Λέγε γὰρ σὺ, φησὶ, τὰς ἀμαρτίας συυ πρῶτος, ϊνα δικαιωθής. Είδες κακηγορίαν στέφανον έχουσαν καί έγκώμιον καί δικαιοσύνην; Πάλιν, Δίκαιος έαυτου κατήγορος έν πρωτο.lorίμ έαυτου, ούκ άλλου. Έπν άλλου κατήγορος γένη, ἐκολάσθης · ἐἀν έαυτου, έστεφανώθης. Καὶ ζνα μάθης πόσον έστὶ καλόν το κατηγορείν το έαυτου παράπτωμα, Δίκαιος έαυτοῦ κατήγορος έτ πρωτολογία, φησί. Καλ μήν εί δίχαιος, πῶς κατήγορος; εί κατήγορος, πῶς δίκαιος; 'Ο δίκαιος ούκ έστι κατηγορίας ύπεύθυνος... Αλλ' ενα μάθης, ότι καν άμαρτωλός ή τις, κατηγορή δὲ τῶν ἀμαρτημάτων, διὰ τῆς κατηγορίας δίκαιος, γίνεται, διά τούτο είπε, Δίκαιος έαυτοῦ κατήγορος έν πρωτολογία. Τι δέ έστιν, Έν πρωτολογία; Πρόσεχε άκριδως. Έν τοις δικαστηρίοις δύο μέρη έστὶ, τῶν μὲν ἐναγόντων, τῶν δὲ ἐναγομένων τῶν μέν κατηγορούντων, των δέ κατηγορουμένων των μέν ὑπευθύνων, τῶν δὲ ἀνευθύνων καὶ ἡ πρωτολογία τῷ κατηγόρφ δίδοται, τῷ ἀνευθύνφ. Ένταῦθα Ĝε [195] τούναντίον. Σύ ὁ ὑπεύθυνος ἄρπασον την πρωτολογίαν, ενα άνεύθυνος γένη, μή άναμείνης τον κατήγορον. Εί καὶ τῶν ὑπευθύνων εἶ, ἀλλά πρὶν ἢ παρ' ἐκείνου τι τοιοῦτον ἀκούσης, αὐτὸς κατηγόρησον τῶν ήμαρτημένων. Μάχαιρά έστιν ή γλώσσα ήκονημένη. άλλά μη ετέροις επάγωμεν τραύματα, άλλά τὰς ήμετέρας σηπεδόνας άποτέμνωμεν. Βούλε: μαθείν ότι έθος ήν τοις δικαίοις μή άλλους κακώς λέγειν, άλλ' έαυτούς; "Ακουσον τοῦ Παύλου βοῶντος: Χάριν έχω ένδυναμώσαντί με Χριστφ, ότι πιστόν με ή η ... σατο θέμενος είς διακονίαν, τὸν πρότεςον β.lάσφημον δντα, και διώκτην, και ύδριστήν. 'Οράς πως έαυτον κακως λέγει; Καλ πάλιν, Χριστίς ή ίθεν είς τὸν κόσμον άμαρτωλούς σῶσαι, ὧν πρῶτός είμι έγώ. Καὶ πάλιν άλλαχοῦ, Οὐκ είμὶ ἰκανός, φησί, καλείσθαι άπόστολος, διότι έδίωξα την Έκκλησίαν τοῦ Θεοῦ.

Θ΄. Είδες πῶς πανταχοῦ ἐαυτὸν κακῶς λέγει; Οίδε γὰρ τῆς κατηγορίας ταύτης τὸ κέρδος, ὅτι δικαιοσύνην ἐργάζεται. "Όταν μὲν οὖν αὐτὸν ἐαυτοῦ κατηγορεῖν

b Sic Colbert, recte. In editis λύει decst. Ibid. δ κατηγορών. Sic etiam legendum supra cum Savil. existimo συγγνώμης ὁ κακηγορών. Et forte alibi sæpe in hae homilia κατηγορών μιο κακηγορών positum fuerit.

Sic Coib. Ain xarnyopeiv.

δέη, άφειδώς κέχρηται τη κατηγορία διαν δέ καλ έτέρους ίδη τοις άλλοτρίοις δικάζοντας κακοίς, δρα μεθ' δσης αύτους επιστομίζει της αυστηρότητος, ουτωσι λέγων. "Ωστε μή πρό καιρού τι κρίνετε, εως år έλθη ο Κύριος, ος καὶ φωτίσει τὰ κρυπτά τοῦ σκότους, καὶ φανερώσει τὰς βουλάς τῶν καρδιῶν. Έκείνω τήρησον το δικαστήριον, τῷ τὰ ἀπορρητα είδότι τῆς διανοίας. Κάν άκριδῶς νομίζης είδέναι τά τοῦ πλησίον, Εσφαλταί σου ή χρίσις. Τίς γάρ οίδε, φης), τὰ τοῦ ἀνθρώπου, εί μὴ τὸ πνεῦμα τοῦ drθρώπου τὸ ἐr αὐτῷ; Πόσοι τῶν ἀπερβιμμένων και εὐτελῶν ήλίου φαιδρότερον ἐκλάμπειν ἔχουσι! πόσοι των μεγάλων και περιφανών σποδός δυτες και τάφος κεκονιαμένος εύρεθήσονται! "Ηκουσας πῶς ό Παυλος έαυτον κακώς λέγει, μετά σφοδρότητος καλ ύπερδολής άμαρτημάτων, ων ούκ ξμελλεν εύθύνας ύπέχειν, συνεχώς μεμνημένον; Βλάσφημος γάρ καλ διιύχτης και ύδριστής πρό του βαπτίσματος ήν, έχεινα όὲ τὰ ἀμαρτήματα Ελυσε τὸ βάπτισμα. ἀλλ' ὅμως αὐτων μέμνηται, ούχ έπειδή λόγον Εμελλεν ύπερ αύτων ύπέχειν, άλλ' ΐνα δείξη τοῦ Θεοῦ τὴν φιλανθρωπίαν, καλ τίνα δντα, οξον κατεσκεύασεν , άπο διώκτου ποιήσας απόστολον. Εί δε έχεῖνος τῶν ἀφανισθέντων άμαρτημάτων μέμνηται, πολλώ μάλλον ήμάς των μετά το βάπτισμα μεμνήσθαι χρή. Τίς γάρ ήμίν άπολογία έσται, ή ποία συγγνώμη, όταν έχείνος μέν ອພ້າ άνευθύνων μνημονεύη συνεχώς, ήμεις δε μηδε ών μέλλομεν λόγον ὑπέχειν, μηδὲ τούτων ἐαυτούς ὑπομιμνήσχωμεν, άλλ' άφέντες τὰ οίχεῖα, τὰ άλλότρια περιεργαζώμεθα κακά; ["Ακουσον τον Πέτρον λέγοντα · "Εξελθε ἀπ' ἐμοῦ, ὅτι ἀνὴρ ἀμαρτωλός εἰμι.] "Αχουσον πῶς [196] καὶ Μαθταίος τῆς προτέρας ἐαυτοῦ κατηγορεί ζωής, και τελώνην έαυτον καλεί, και ούδε αίσχύνεται τον πρότερον έκπομπεύων βίον. Έπειδή γάρ ούδεν είχον κατηγορείν έαυτων μετά τό βάπτισμα, των προτέρων εμέμνηντο, παιδεύοντες ήμας των μεν άλλοτρίων κακών μηδένα ποιείσθαι λόγον, τά δε οίχεια μεριμνάν και συνεχώς άναστρέφειν.

Ού γάρ Εστιν, ούχ έστιν ούδεν Ετερον φάρμαχον τοιούτον πρός την των άμαρτημάτων άναίρεσιν, ώς ή συνεχής αὐτῶν ἀνάμνησις, καὶ ή διηνεχής αὐτῶν κατηγορία. Οϋτως ό τελώνης τὰ μυρία ήδυνήθη κακά άποθέσθαι, ζνα είπη· 'Ο Θεός, Μάσθητί μοι τῷ άμαρτωλφ. ούτως ο Φαρισαίος τῆς διχαιοσύνης ἀπάσης έξέπεσεν, ότι άφεις λογίζεσθαι τὰ αὐτῷ πεπλημμελημένα, την οίχουμένην κατεδίκαζε, λέγων Ούκ eiul ώς oi λοιποί των ανθρώπων, αρπαγες καί πλεοτέκται, οὐδὲ ώς οὖτος ό τελώτης. Διά τοῦτο και ο Παύλος παρήνει λέγων. Εκαστος δε δοκιμαζέτω τὸ ἐαυτοῦ ἔργον, καὶ τότε εἰς ἐαυτὸν μόνον τό καύχημα έξει, και ούκ είς τὸν έτερον. Βούλει μαθείν και έν τη Παλαιά πως οι δίκαιοι κατηγόρησαν έαυτων; "Αχους γαλ τούτων έχείνοις συνφόλ φθεγγομένων. 'Ο μέν γάρ Δαυίδ Ελεγεν Al droplat μου υπερήραν την πεφαλήν μου ώσει φορτίον βαρὺ ἐδαρύνθησαν ἐπ' ἐμέ. Ὁ δὲ Ἡσατας ἐδός: Οίμοι ο τάλας έγω, ότι άνθρωπος ων και ακάθαρτα xel. in Exwr. Kai oi theis naides ev xaulvio diatoloovτες, και τα σώματα θανάτω διά τον Θεόν παραδόντες, έν τοῖς ἐσχάτοις τῶν ἀμαρτωλῶν ἐαυτοὺς ἡρίθμουν, 'Ημάρτομεν, ήνομήσαμεν, λέγοντες' καίτοι τι λαμπρότερον έχείνων, τι χαθαρώτερον ήν; Κα καί τινας ήσαν άμαρτίας πεποιηκότες, πά έσμηξε τῆς φλογὸς ἐχείνης ἡ φύσις. 'Δλλ' οὐ κατορθώματα έώρων τα οίκεζα, άλλά τα άμα άνελογίζοντο. Ούτω και Δανιήλ μετά τον λάι λεόντων, μετά τάς μυρίας τιμωρίας, άς δ και αύτος έαυτοῦ κατηγόρει, τοῦ δὲ πλησίο Τί δή ποτε; "Οτι ό μεν ετέρους λέγων κακά οξύνει τον Δεσπότην. Ο δε έαυτον λέγων **ξ**ξιλεοί και καταλλάττει· και τον δίκαιον δικ άπεργάζεται, και τον άμαρτωλον έξαρπά έγκλημάτων καί συγγνώμης άξιον ποιεί. Τ είδότες, μή τὰ άλλότρια, άλλὰ οίχεῖα πολυ νωμεν κακά άναπτύξωμεν ήμων το συνειδ μνησθώμεν ήμων την ζωήν άπασαν >, Εχασ ημαρτημένων ήμιν περιεργασώμεθα, και μ μή λέγωμεν κακώς έτέρους, άλλά μηδε ά έτέρων λεγόντων κακώς. Καλ γάρ καλ τούτο ha keltai kaj tihmbia heliotu. Akour la ματαίαν μη παραδέξη. Ούκ είπεν, 'Ακοή μή πιστεύσης, άλλά, Μηδε δέξη αυτήν άποφ ώτα, άποτείχισον τη κατηγορία την είσοδο ότι του κατηγορουμένου ούκ έλαττον αύτος ( έγθρὸς εί και πολέμιος τῷ κακῶς λέγοντι. τον [197] προφήτην ούτω λέγοντα. Τον κατα τα λάθρα τὸν π.λησίον αὐτοῦ, τοῦτον ἐξι Ούχ είπεν, δτι Ούχ ἐπίστευον, οὐδὲ ὅτι Οὐ π μην τά λεγόμενα, άλλά καὶ ἀπήλαυνον, ὡς ἐχ πολέμιον.

ι'. 'Αλλ' είσί τινες, οί ψυχρά παραμυθία παραμυθούνται, ούτωτί λέγοντες Κύριε, μί μοι την άμαρτίαν ταύτην, ότι άκοης λόγοι Τίς γρεία τῆς ἀπολογίας; τίς γρεία τῆς συ ταύτης; Σίγησον, καὶ ἀπήλλαξαι τῶν **ἐγκὶ** μηδέν είπης, και καθαρός εί της άγωνίας. ' πράγματα πλέχεις, χαί παρά θεώ, χαί παρ ποις: Τί ποιεζς ὑπεύθυνον ἐαυτὸν ἐγκλημάτι φορτίον βαρύτερον δεσμείς; Ούκ άρκεί σοι οίχείων χαχών εύθύνας ύποσχείν, άλλά χο άμαρτίας επισωρεύεις σαυτώ; Περιττή αυτ λογία. ούχ άχοῆς λόγον όφείλεις, άλλά χα λόγον χρεωστείς. "Όταν γάρ άκούσας, οὐ σι: της άχοης λόγον μόνον όφείλεις, άλλά καί κα Έχ γάρ τῶν λόγων σου δικαιωθήση, φης των λόγων σου κατακριθήση. Ταῦτα οὐχ χαχώς άχουόντων, άλλ' ύπερ των χαχώς δεδοικώς λέγω και διαμαρτύρομαι. Ο μέν χῶς ἀχούσας, οὐδὲν ἐπηρέασται, οὐδὲ ἐδλέ αν μέν ψευδή ή τὰ περί αὐτοῦ λεγόμενα, κ έχει αν δε άληθη, ούδεν ούδε ούτως έτ παρά την σην κατηγορίαν. Ούδε γάρ άπί λοιδορίας οίσει τότε την ψηφον αύτῷ ὁ δικ δὲ χρή τι καὶ θαυμαστὸν εἰπεῖν, καὶ τί κερδανεί γενναίως φέρων την βλασφημίαν, ά και ο τελώνης. ο δε κακώς λέγων, άν τε άλη είπη τον πλησίον, τὰ μέγιστα ήδίκηται. Κα ό συχοφαντών άπόλωλεν, οὐδε άποδείξεως ] δε, καν άληθη λέγη, φορτικώτερον εαυτφ δικαστήριον, έκπομπεύων τὰς τοῦ πλησίον σ καί σκανδάλων αϊτιος γινόμενος, & κρύπι έχχαλύπτων απασι, καί κηρύττων τά άμε

Colb. τίνα δυτα τίνα κατεπκεύασεν.

b Colb. της ζωής άπάσης.

enippe quæ hujus maledicentiæ sit utilitas, quod justitiam pariat. Quando igitur ut seipsum accuset opus fuerit, tum copiose accusationem instituit : quando autem viderit de alienis malis judicantes, vide quanta cum severitate os illis occludat his verbis utens : Itaque nolite ante tempus quid judicare, quoadusque veniat Doniinus, et illuminabit abscondita tenebrarum, et manifestabit consilia cordium (1. Cor. 4. 5). Illi judiciam reserva, qui secreta mentis novit. Ogamvis accurate novisse te res proximi arbitreris, fallitur judicium tuum. Quis enim scit, inquit, que sunt hominis, nist spiritus hominis, qui in ipso est (1 Cor. 2. 11)? Quam multi ex hominibus abjectis ac vilibus sole clarius refulsuri sunt! quam multi ex magnis et illustribus nihil aliud quam pulvis esse ac sepulcrum dealbatum reperientur! Audisti, qua ratione maledicta in se conjiceret l'aulus, qui tam vehementer et copiose peccatorum, quorum rationem nullam redditurus erat, assidue meminisset? Nam ante baptismum blasphemus, et contumeliosus suit, illa vero peccata delevit baptismus: attamen eorum meminit, non quod eorum rationem sit redditurus, sed ut Dei benignitatem ostendat, et qualis esset, cum ab ea suit in alium transmutatus et ex persequutore factus aposwlus. Quod si peccatorum ille quæ deleta fuerant, meminit, multo magis post baptismum admissorum nos oportet meminisse. Qua enim poterimus excusatione uti, qua digni videri, cum ille assidue meminerit corum,quæjudicio non sunt obnoxia, nos vero quorum rationem reddituri sumus, ea nec in memoriam nobis revocemus, sed propriis neglectis in aliena mala curiosius inquiramus (Luc. 5. 8)? [Audi Petrum dicentem: Exi a me, quia vir peccator sum] (a). Audi quo pacto Matthæus quoque priorem suam vitam accuset, else publicanum appellet (Matth. 10. 3), neque divulgarepriorem suam vitam erubescat. Nam cum post bapusmum nullius se criminis accusare possent, eorum que ante patrarant meminerunt, ut nos docerent alienorum malorum nullam habere rationem, sed propria curare, ac semper in animo volutare.

Peccatorum recordatio remedium. — Nullum enim est, nollum aliud tale ad peccata tollenda remedium, aujue illorum assidua recordatio, ac perpetua eorumdem accusatio. Ita publicanus innumera potuitabjicere mala, ut diceret, Dens, propilius esto mihi peccatori (Luc. 18. 13) : ita Pharisæus omni justitia excidit, quad omittens secum animo reputare quie peccasset , blum orbem terrarum condemnarct, dicens: Non 🗪 sicut cæteri hominum , raptores , injusti , adulteri, neque ut hic publicanus (Ibid. v. 11). Ideirco Paulus admonebat dicens: Opus autem suum unusquisque pro-<sup>bel</sup>, el sic in semetipso tantum gloriam habebit, et non in altero (Gal. 6. 4). Vis discere, quo pacto în Veteri fuque Testamento justi seipsos accusarint, audi etiam istos illis consentanea loquentes. Nam David quidem dicebat : Iniquitates mece supergressee sunt cameum; quasi onus grave gravatæ sunt super me

(a) Que uncinis clauduntur in Colb. leguntur, sed in edili decrant.

(Psal. 37. 5). Isaias vero clamat : Hei mihi, quia homo cum sim, et immunda labia habens (Isai. 6. 5). Et tres pueri, cum in fornace versarentur, et propter Deum morti corpora tradidissent, inter ultimos peccatores seipsos numerabant dicentes, Peccavimus, inique egimus (Dan. 3. 29) : tametsi quid illustrius illis. quid mundius fuit? Quanvis enim peccata nonnulla commisissent, omnia tamen absterserat flammæ natura. Verum ad priora recte facta non respiciebant, sed peccata secum reputabant. Sic et Daniel post lacum leonum, post innumera supplicia quæ sustinuerat, ipse quoque seipsum accusabat, proximum vero nemo. Quid ita? Quia nimirum is, qui exteros maledictis incessit, Dominum offendit : qui vero maledicta conjicit in scipsum, placat illum ac reconciliat sibi: et justiorem reddit justum, et peccatorem crimine liberat, ac venia dignum reddit. Quæ cum ita nota sint nobis, ne in aliena, sed in nostra mala curiosius inquiramus, excutiamus conscientiam nostram : vitant omnem nostram reminiscendo recognoscamus, quæ a nobis peccata sunt accurate scrutemur, et non modo cæteros maledictis non incessamus, sed neque cæteros maledictis incessentes audiamus. Nam et huic rei crimen ac supplicium maximum est paratum : Auditionem enim, inquit, vanam non suscipies (Exod. 23. 1). Non dixit, Auditioni vanæ minime credes, sed. Nesuscipies quidem illam : aures obtura, criminationi aditum omnem interclude, neque minus inimicum et. hostem esse te illius qui maledicit, quam sit ipse, qui accusatur, ostende. Imitare prophetam, qui sic infit: Detrahentem secreto proximo suo, hunc persequebar. (Psal. 100. 5). Non dixit, Non credebam, neque, Non approbabam quæ dicebantur, sed, Etiam tamquam inimicum et hostem repellebam.

10. Sed sunt nonnulli qui frivola quadam consolatione se consolantur dicentes: Domine, ne statuas mihi hoc peccatum, quia rationem reddere auditionis debeo. Quid hac excusatione, quid hac venia est opus? Tace modo, et omni crimine liberaris: nihil dicas, et ab omni trepidatione immunis eris. Cur tibi et apud Deum et apud homines negotium facessis? cur teipsum criminibus obnoxium reddis? cur sarcinam graviorem imponis? Non sufficit tibi, si de propriisdelictis rationem reddas, sed et alia peccata tibi. aceumulas? Supervacanea est bæc excusatio: non auditionis reddere rationem debes, sed accusationis reddendæ rationi es obnoxius. Cum enim postquam audieras, non silueris, non auditionis solum, sed etiam accusationis reddere rationem debes. Ex rerbis enim tuis justificaberis, inquit, et ex verbis tuis condemnaberis (Matth. 12.37). Have ego non propterea dico ac denuntio, quod iis timeam, qui male audiunt, sed iis qui maledicunt. Nam qui male audivit nulla contumelia, neque damno est affectus; sed si falsa sint, quæ de illo dicuntur, etiam mercedem referet : sin vera, ne sic quidem accusatio tua notam ignominiæ ullam inussit. Neque enim ex vituperio tuo tum judex in illum sententiam feret. Quod si mirum quid et insolitum dicendum est, maximum

etiam quastum faciet si convicia patienter ferat, ut fecit publicanus : at is qui maledicit, seu vera sint, seu falsa, quie in proximum conjicit maledicta, maximo damno afficitur. Et calumniatorem quidem perlisse, nulla est opus demonstratione : sibi vero illum gravius judicium accersere, licet vera dicat, dum miserias proximi divulgat, et scandalorum causam præbet, omnibus ea detegens, quæ occultanda fuerant, et proximi peccata prædicat, omnibus utique manifestum est. Nam si qui unum scandalizaverit, inevitabiles pænas dabit, is qui innumeros rumore malo sparso scandalizat, quo non supplicio plectetur? Pharisæus enim non mentichatur, sed vera dicebai, dum publicanum vocabat publicanum, attamen pænas dedit. Hæc igitur scientes, dilectissimi, maledicentiam fugiamus : neque enim gravius est isto nec facilius peccatum. Quid ita? Quod celerius, quam ullum aliud peccatum feratur, et con-Astim eum qui non attendit abripiat. Nam alia qui-Im peccata tempore indigent, et impensa, et dilatione, et adjutoribus, ac sæpe aliqua temporis mora interrumpuntur. Exempli causa : statuit aliquis interficere, statuit aliquis furari, et aliena rapere: multa necesse est moliatur, et sæpe, dum\_differt, fram sedat, a pravo-conatu resilit, sceleratam illam sententiam abjicit, neque consilium ad opus perducit: at in maledicendo non ita fit, sed nisi attenti valde simus ac vigiles, facile abripimur: et neque tempore, neque dilatione, neque impensa, neque molitione nobis ulla est opus, ut maledicamus : sed sufficit ut tantum vesimus, et statim voluntas in opus exit. Sola quippe lingua est quæ inservit. Quando igitur velox est malum, et facile nos circumstans peccatum, et pæna gravis ac supplicium, nec lucrum ullum, non parvum, non magnum, diligenter hunc morbum fogiamus, et aliena mala tegamus, neque

propalemus: admoneamus peccantes, iii dic minus : Si peccaverit in te frater tuus, ve corripe eum inter le et ipsum solum ( Mattl 15). liaque quanto minus fuerit publica hensio, tanto facilius medicinam adhibebi mordeamus, neque arrodamus aliena vu ne muscas imitemur, sed apes æmulemur. vulneribus insident, eaque mordent : apes in fio volant. Ideirco istæ favos concinnant, illæ morb poribus invehunt, quibus insederint; atque hæ q detestandæ sunt, illæ vero amabiles sunt et nobil nos igitur faciamus ut in pratum virtutis sanc anima nostra involet, et suavem recte factorur rem ab illis effusum excitemus, proximorum vulnera ne vellicemus : quinimo si quos id a viderimus, os illis occludamus, supplicii metur objiciamus, et cognationis illis memoriam refric quæ illis cum fratribus intercedit. Quod si nih rum illos moveat, muscas illos appellemus, ut saltem appellationis probro a pravo hoc institu vocentur; ut ab hoc inutili otio abducti malorum rum inquisitioni otium omne impendant. Sic fiet, ut et qui lapsi sunt resurgant excitati me suorum criminum, quæ nequaquam fuerint dive et qui propria mala semper animo secum rep rint, facile illa deponant, ac peccatorum suoru cordatione ad alia patranda tardiores reddant qui sanctorum virtutem perpetuo fuerint conten majori zelo ad corum imitationem incendentu que his omnibus efficietur, ut toto Ecclesice co a nobis feliciter instaurato, cum hoc cœtu in re cælorum intrare possimus, quod utinam nobis bus assequi contingat, gratia et benignitate D nostri Jesu Christi, per quem et cum quo gloris cum Spiritu sancto, nunc et semper et in sæcu culorum. Amen.

#### MONITUM.

[199] Circa interpretationem in Danielem, quæ Chrysostomi nomen circumfert, et ex Bibliotheca Scorialensi desumta est, hæc præfatur Cotelerius, qui illam prior edidit: « Interpretatio in Dan prima fronte plerisque videtur supposititia, qui forsan ac merito solennes illas doxologias, const perspicuitatem aliasque librorum melliti Patris dotes desiderabunt ac requirent. Incredibile certe m ratu quam pleraque omnia hic aut imperfecta, aut perturbata, magisque tentata quam perorata, epit denique ac eclogarum præferentia speciem. Verum tamen, ut id quod res habet dicam, inter cen ardens purpura elucet; in turbidis rivulis limpidissimi fontis venæ scaturiunt. Quare ita censeo, « bostomum, quem in universam Scripturam commentarios scripsisse prodidit antiquitas, hujusce prolitem esse : sed illam pie expositam in eas incidisse manus, quæ in tollenda parum operæ posuceoque factum quod inficianda parenti soboles appareat. »

Verum certe est, in tam hiulca, tam strigosa, tam compendiosa narratione, qualem hic omnes dubie animadversuri sunt, aliquot dictionis Chrysostomi vestigia comparere, verba ipsi familiaria

τοῦ πλησίον, παντί που δηλόν έστιν. Εί γάρ ένα τις σχανδαλίσας, άπαραίτητον δώσει τιμωρίαν, ό μυρίους πανδαλίζων διά τῆς πονηρᾶς φήμης, πόσην ούχ ύποστήσεται χόλασιν; Καὶ γὰρ ὁ Φαρισαΐος οὐχ ἐψεύδετο, άλλ' άληθῆ ἔλεγε, τελώνην χαλῶν τὸν τελώνην, άλλ' όμως δίχην ξόωχε. Ταῦτ' οὖν εἰδότες, άγαπητοί, φεύγωμεν το κατηγορείν. Ούτε γάρ ταύτης χαλεπωτέρα, ούτε εύχολωτέρα έστιν άμαρτία. Τίνος ενεχεν; "Οτι πάσης παρανομίας οξύτερον δράται, και ταχέως συναρπάζει τὸν μή προσέχοντα. Αί μέν γάρ άλλαι άμαρτίαι χαὶ χρόνου δέονται, χαὶ δαπάνης, και μελλήσεως, και συνεργών, και πολλάκις έν τη του χρόνου διατριδή διακόπτονται. Οἶόν τι λέγω. Είλετό τις φονεύσαι, είλετό τις άρπάσαι καλ πλεονεκτήσαι πολλής αύτῷ δεί τῆς πραγματείας, καὶ ἐν τῷ μέλλειν πολλάκις ἐξέλυσε τὸν θυμόν, [198] άπέστη της πονηράς όρμης, κατέλυσε την διεφθαρμένην γνώμην, ού προσέθηκε τὸ ἔργον τἢ βουλἢ ἐπὶ δὶ τοῦ κακῶς λέγειν ούχ οὕτως, άλλ' ἐὰν μὴ σφόδρα ώμεν νήφοντες, συναρπαζόμεθα βάδίως καὶ ούτε χρόνου, ούτε μελλήσεως, ούτε δαπάνης, ούτε πραγματείας ήμιν δεί τινος, ώστε κακώς είπειν άλλ' άρκεί μόνον ελέσθαι, καὶ εὐθέως εἰς ἔργον ἐξῆλθε τὸ βούλημα. Γλώσσα γάρ έστιν ή ύπηρετουμένη μόνον. Έπει ούν και δξύροπον το κακόν, και εύπερίστατος ή άμαρτία, και χαλεπή ή κόλαπις και ή τιμωρία, και κέρδος ούδεν, ού μικρόν, ού μέγα, μετά πολλής τῆς άχριδείας φεύγωμεν το νόσημα, και τὰ άλλότρια περιστέλλωμεν κακά, και μή έκπομπεύωμεν παραινώμεν τοίς • άμαρτάνουσι, καθώς καλ ό Κύριός φηsiv 'Ear αμαρτήση είς σε ό άδελφός σου, υπαγε, **ελε**γξο**ν α**ὐτὸ**ν** μεταξύ σοῦ καὶ αὐτοῦ μόνου. "Ωστε τὸ ἀδημοσίευτον τῶν ἐλέγχων εὐχολωτέραν

<sup>a</sup> (olb. κακά, καὶ θεραπεύωμεν. Ποραινέσωμεν τοῖς. Inth idem ώστε τῷ ἀδημοσιεύτῳ τῶν ἐλέγχων, εὐκολωτέραν ποήσαι. ποιήσει την θεραπείαν. Μη δάκνωμεν, μηδέ κατεσθίωμεν τὰ άλλότρια τραύματα: μή τὰς μυίας μιμησώμεθα, άλλά τάς μελίττας ζηλώσωμεν. Αξ μυΐαι τοίς τραύμασιν έγχαθέζονται, χαλ δάχνουσιν αί μέλιτται τοῖς ἄνθεσιν ἐφίπτανται. Διὰ τοῦτο αὖται μὲν κηρία πηγνύουσιν b, έκείναι δὲ νοσήματα ἐπάγουσιν, οίς αν έπιχαθεσθώσι σώμασι καλ αί μέν είσι βδελυκταί, αί δε ποθειναί και επίδοξοι. Και ήμεζε τοίνυν τῷ λειμῶνι τῆς ἀρετῆς τῶν ἀγίων ἐπιπτῆναι τὴν ψυχήν παρασχευάσωμεν, καὶ συνεχῶς τήν εὐωδίαν τών παρ' έχείνοις κατορθωμάτων άνακινώμεν, τὰ δὲ τραύματα μή δάκνωμεν των πλησίον άλλ' εί καί τινας ίδωμεν τούτο ποιούντας, επιστομίζωμεν, τον φόδον αύτοι; της κολάσεως επιτειχίζοντες, της συγγε. νείας αύτούς άναμιμνήσχοντες της πρός τούς άδελφούς. Εί δὲ μηδενὶ τούτων είχοιεν, μυίας αύτοὺς καλώμεν, ενα κάν το δνειδος της προσηγορίας ταύτης άποστήση της πονηράς μελέτης αύτούς. ζνα της κακοσχολίας ταύτης άπαλλαγέντες, πάσαν την σχολήν είς την Ερευναν των οίχείων άναλίσχωσι χαχών. Ούτω γάρ οι τε πεπτωχότες άναστήσονται τη μνήμη των ήμαρτημένων αύτοις ούχ έχπομπευομένων, οί τε τά οίχεια άναλογιζόμενοι συνεχώς χαχά, ράδίως αὐτά άποθήσονται, τἢ μνήμη τῶν ἡμαρτημένων πρὸς τἡν των λοιπών πράξιν όχνηρότεροι γινόμενοι, οί τε την άρετην των άγίων επισχοπούντες συνεχώς, μέγιστον λήψονται ζῆλον πρός τὴν τῶν αὐτῶν μίμησιν καί διά τούτων άπάντων όλνκλήρδυ τοῦ σώματος τῆς Έχχλησίας ήμιν χατορθωθέντος, δυνησόμεθα μετά τοῦ πληρώματος τούτου είς την βασιλείαν τῶν ούρανών είσελθείν. Τζ γένοιτο πάντας ήμας επιτυχείν, γάριτι και φιλανθρωπία του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστοῦ, δι' οῦ καὶ μεθ' οῦ τῷ Πατρὶ ἡ δόξα, ἄμα τῷ ἀγίω Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τών αιώνων. Άμήν.

b Sic unus codex recte. Editi πηγνύσι.

## AD .COMMENTARIUM, SEU INTERPRETATIONEM IN DANIELEM.

Pari. Imo etiam expiicandi modum a S. doctoris sententia non discedere, ut cum dicitur abominationem desolationis positam esse tempore Hadriani Augusti, quæ est ipsissima Chrysostomi opinio, ut diximus in nota. At vitia et intricata series, quæ non paucis in locis deprehenditur, hinc haud dubie procedunt quod unus tantum Codex Ms. hujus operis compareat, qui Codex multis in locis mendosus est. Quod vero tam compendiosæ hic explanationes offerantur, illud Chrysostomi interpretandi modo admodum repugnat, qui uberiorem ubique præfert dicendi copiam. Unde fortasse dubitabunt quidam utrum Chrysostomi sit hic Commentarius, meque fateor non sine aliquo scrupulo hoc opus inter germana illius opera ponere. Verum potuit Chrysostomus hasce notulas primo scripsisse, ut ampliores deinde explanationes aggrederetur, ac cum Tillemontio existimo posse hunc Commentarium inter γνήσια opera connumerari. Interpretationem Latinam Cotelerii aliquot in locis castigavimus ejusque notas edimus, quibus nos!ras quoque notulas præmisse asterisco adjicimus.

# ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ,

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ,

## **EPMHNEIA**

ΕΙΣ ΤΟΝ ΔΑΝΙΗΛ ΠΡΟΦΗΤΗΝ.

## [200] KEDAAAION A'.

**Καὶ εἶπεν ό βασιλε**ὺς `Ασφαν**ές τῷ ἀρχιευνούχ**φ αὐτοῦ εἰσαγαγεῖν ἀπὸ τῶν υίῶν τῆς αἰχμαλωσίας των υίων Ίσρα ηλ, και άπο τοῦ σπέρματος τῆς βασιλείας, και από των Φορθονμίν. Φορθονμίν ή έθνος φησί, ή γένος μάλλον δὲ Εθνος, βάρδαρον ίσως. Συγχωρείται δε τουτο, ίνα άπο συγκρίσεως ή του Θεού φανή δύναμις. και όπερ έπι των πολλών εγένετο, καί έπι τῆς σοφίας. "Ινα γάρ μή τις την Περσικήν σοφίαν αιτιάται των γινομένων, και άλλοι μανθάνουσι μετ' αὐτῶν εἰς Ελεγχον. 'Απὸ γὰρ συγκρίσεως μάλιστα παρά τοῖς ἀνοήτοις τὰ πράγματα χρίνεται. Διδ άπδ συγκρίσεως πανταχού ποιεί \* δ Θεός· καλ δταν περί έαυτοῦ λέγη, ούχ ἀπαξιοί τοίς θεοίς έαυτον παραδάλλειν, καλ συγκρίνειν καλ αύτολ λέγουσιν. Ούχ Εστιν δμοιός σοι έν θεοῖς, Κύριε. Έν οίς ούκ έστιν έν αὐτοῖς μῶμος, καὶ καλούς τῆ δίχει, και συνιέντας έν πάση σοφία. Και τούτο κύλυμα πρός σωφροσύνην και φιλοσοφίαν. Τίνος δε ενεκεν και τοιούτους ζητεί, ώστε και τή των μελών εὐεξία, χαὶ τἢ τῆς δψεως εὐμορφία πάντας τοὺς ἄλλους νικάν; 'Ακούσωμεν. Εί βασιλεύς τοιούτους ζητεί, βασιλεύς βάρδαρος, πόσφ μάλλον ό θεός ό του ψυγικοῦ κάλλους έραστής; Βί παρεστάναι έκείνη ούκ αν είεν άξιοι οι μώμον έχοντες έν σώματι (Έν οίς γάρ, φησίν, ούκ έστιν έν αύτοῖς μῶμος), πολλῷ μᾶλλον τῷ θεῷ οὐ προσήχει παρεστάναι τοὺς μῶμον ἔχοντας [201] ἐν τῆ ψυχῆ. Εἰκότως δε καὶ Ισχυρούς ζητεῖ, πρός τὰς ἔνδον διακονίας φησί, ή ἰσχύν και τὴν τῆς ψυχής λέγει, τουτέστι, δυναμένους έστάναι ενώπιον του βασιλέως. Καλούς δε την δύιν τίνος Εγεχεν έπιζητεί; Εκείνα μέν γάρ πρός χρείαν, ή σοφία λέγω.

xal h σύνεσις της διανοίας τούτο δε τίνος Ενεχεν; \*Ατε ώς βάρδαρος, και βιωτικός άνηρ, άπο φιλοτιμίας πολλής τούτο έπιζητεί τον γάρ φιλόσοφον τά άπο ψυχής επιζητείν χρή μόνον. "Ωσπερ γάρ ίμάτια ζητούμεν χαλά πρός ούδεμίαν χρείαν, ούτω χαί δψεις επιζητεί καλάς, ώσπερ άγάλματα c. 'U δε Θεός τίνος Ένεκεν κάλλος ἐποίησεν; "Ακουσον ἐτέρου λέγοντος. Έκ γειρ μεγέθους και καλλοτής πτισμάτων άναλόγως ό γενεσιουργός θεωρείται. Καλ πολλά ίδοι τις αν ούχι πρός χρείαν μόνον, άλλλ και πρός ωραν ήμεν εν τῷ σώματι γεγενημένα. Τὰ γὰρ χρώματα, καὶ αὶ εύχροιαι, τούτου χάριν, οὐ χρείας μόνης. Duvator yap & xat médaras elvai, xat mider els the χρείαν παραδλέπεσθαι δ. Καλ τρίχες δε ήμεν διά τούτο ούτω και Παύλός φησι 'Ανήρ μέν γάρ έἀν πομά, άτιμία αὐτῷ ἐστι. Καὶ αὐχὴν δὶ δρθιος, καὶ σύμμετρον έχων διάστημα. χαί είς τοῦτο εὐπρεπείας άπαντα ήμιν εξενήνεκται, ώς, αν μικρόν εκκόψης τῷ παντι, λυμήνασθαι κάλλει, τῆς χρείας μενούσης. \*Οθεν δὲ • μάλιστα καὶ πρὸς κάλλος ὁ Δημιουργὸς ήμιν το ζώον κατεσκεύασε τούτο . και ούχι τούτο μόνον, άλλά καὶ τὰ άλλα πάντα. Άλλὰ τοῦ κάλλους τούτου τοίς μεν πλέον, τοίς δε Ελαττον Εδωχεν. Πολλούς δὲ μετά τὸ γενέσθαι, οὐκ ἔχοντας οἴκοθεν, χάριν ενέδυσεν. Και από της θέσεως δε αυτης δψει το κάλλος, οίον τὸ ἐν ὑψηλῷ κεῖσθαι τοὺς ὀφθαλμοὺς, καθάπερ την Γριν, και έχειν ένδον το στρογγύλον άποτετορνευμένον, την μίξιν των χρωμάτων, την άκρί-

C Vocem ἀγάλματα eleganter dici de rebus pulchris, sed inutilibus, notatum reperies etiam apud veteres criticos.

<sup>\*</sup> Post σοφίας ponendum γένηται. Infra ubi legitur πανταχού σοιεί ὁ Θεός, p·st ποιεί rescribendam ἔλεγχον, et paulo post legendum forsan και αὐτῷ λέγουσιν.

b "Ars ως. Alterntrum vacat Βιωτικός ἀνήρ, in melas partes accipitur: at alibi sæpe non item. Tarasius Epist. ad Joannem, quæ exstat in fine Synodi VII: ἀνδράτι εὐλαδέστι μοναχοίς τε καὶ βιωτικοίς. Adi Joannem nostrum Exposii, in Ps. 6, et Hom. 23 in Epistolam ad Romanos; S. Basilium in Ascetis, et alios veteres ac recentivres.

 <sup>♣</sup> Restit. παραδλάπτεσθα:.
 ♣ Scr. δθεν καί.

## SANCTI PATRIS NOSTRI

# JOANNIS CHRYSOSTOMI

ARCHIEPISCOPI CONSTANTINOPOLITANI

# INTERPRETATIO

IN DANIELEM PROPHETAM (a).

#### CAPUT I.

3. Et dixit rex Asphanesio (b) principi eunucherum surum, ut introduceret de filis captivitatis filierum lured, et de semine regni, et de Phortommin (c). Phortommin aut gentem dicit, aut genus : imo potius gentem, camque fortasse barbaram. Id autem permittitur, ut ex compuratione potestas Dei appareat; et ut quod in vulgo factum erat, etiam in sapientia eveniat. Nam me quis Persicam (d) sapientiam causam putaret eorum quæ contingebant, alii quoque una cum ipsis edecentur, ut scilicet id confutetur. Ex comparatione caim maxime apud insipientes judicantur res. Ideo Deus ubique arguit a comparatione; et cum de seipso loquitur, non dedignatur se cum diis comparare ac conferre. Atque ipsi dicunt: Non est similis tui in diis,

(a) Ex Interprete supplevimus titulum, qui in Græco desiderabatur. Si nobis liculsset esse tam beatis, ut Codicem antiquum videremus, certius forsan de isto Commentario Judicium tulissemus supra in Præfatione. Chrysostomi tamen esse opus facile sibi persuadebit, qui hæc rudera ac Segmenta propius intucbitur.

(b) ln Græco, 'Ασφανές (ieg. 'Ασφανέζ). Apud Josephum Bib. 19 Antiquit. Judaic. 'Ασχάνης dicture, ob similitudiatemen ut persuadebit qui persuadebit.

(b) In Graco, Ασφανές (1eg. Ασφανές). Apud Josephum Bib. 19 Antiquit. Judaic. 'Ασχάνης dicitur, ob similitudinem litterarum Hebraicarum, ut mea fert opinio. Sic Qui infra Chrysostomo est 'Αμελασάρ, a LXX vocatur Αιδαδ. Quanto autem incommedo interpretibus, ac etiam scriptoribus Hebraicis fuerti ista similitudo, norunt lingus senctas periti. Unum videre est exemplum in voce Galtica TROD'' devestir, quam usurpat Saionso Lunensis, exponens locum Scriptura Exodi 28, 41: nam, ut equidem existimo, restituendum est ¬, revestir.

at equidem existimo, restituendum est ¬, revestir.

(c) Φορτονμίν (κcr. Φορθομμίν). Consulendi de hac voce Hieronymus, Theodoretus, et alii. Theodoreti locus vitio laborat. Φορτομμίν, inquit, τὰς παρθένους ἐκάλεσε τῆ Εδραίον φωνῆ. Existimo reponendum esse, τοὺς Πέφνος, Parthos. Nec enim probare possum, quod ait Malonalus, docthssimum interpretum, Græce linguæ similiudina decentum.

illudine deceptum, exposuisse, παρθένους. ... (d) Persicam, ht est. Chaldaeam. Solent auctores sacri et profani, dam de Chaldaeis, Babylouiis, Assyriis, Medis, Persica, Parthis loquuntur, quasi Inter eos populos nihil interalt, indiscriminatim uti nominibus. Exempla suppestabunt criticorum commentarii, atque adeo B. Chrysosiomus, quod autem hic Daniel et tres pueri dicuntur sapeniam Chaldaicam didicisse, id urgat 3 Isidorus l'elusiota, lib. 3, epistola 139.

Domine (Psal. 85. 8). 4. In quibus nulla esset macula, et pulchros aspectu, et intelligentes in omni sapientia. Pulchritudo quoque impedimentum est ad castitatem et ad sapientize studium. Qua vero de causa tales etiam requirit, qui et membrorum bona habitudine et aspectus pulchritudine cæteros omnes antecellant? Andiamus. Si rex tales quærit, atque rex barbarus, quanto magis Dous, qui decoris animi amator est? Si regi adstare non mercantur ii qui maculam habent in corporibus (ait enim, In quibus nulla esset macula). multo magis non decet Deo adstare eos quibus maculosus est animus. Merito autem et robustos requirit. ad domestica scilicet ministeria: aut robur etiam animi significat, hoc est qui valeant stare coram rege. Pulchros vero aspectu cur expetit? Illa enim usui sunt; sapientia nimirum et mentis perspicacitas : at venustas cui bono? Videlicet ut barbarus, et ut vir saculo deditus, hanc ex immensa honorum cup dine exquirit : nam philosophum bona animi tantum desiderare oportet. Sed quemadmodum decoras vestes cupimus, non ad usum tamen : ita iste decoras facies, velut statuas flagitat. At l'eus quam ob causam pulchritudiaem fecit? Audi alium dicentere: A magnitudine enim et specie ercaturarum Creator per proportionem videtur ( Sap. 13. 5). Multa etiam quis videat non modo ad usum, sed et ad decorem quoque corpori nostro indita esse. Colores namque ac coloris pulchritudo ejus rei gratia, non autem ob usum dumtagat exsistant. Fieri siquidem potest ut homo niger sit, nec inde ullo modo lædatur in iis quæ ad usum speciant. Habemus vero et capillos eadem de causa, sicut Panlus ail: Vir quidem si comam nutriat, ignominia est illi (1. Cor. 11. 14). Cervix quoque erecta, quaque congruum habet interstitium; denique reliqua ob eumdem decorem nobis sunt concessa, adeo ut si minimum quid a toto detraxeris, pulchritudinem evertas, manente tamen usu. Unde pracipue ad speciem nobis Opifex hoc

animal condidit: nec tantum hoc, sed et reliqua omnia. Ferum pulchritudinis bujus aliis quidem plus, aliis vero minus largitus est. Complures autem post ortum qua carebant venustate induit. Porro ex ipso situ quoque decorem perspicies; quemadmodum in oculis, quod in sublimi loco instar iridis positi sint, quod intus tornatam rotunditatem, colorum mixturam, accuratam formam, germanitatem, ingenuitatem et candorem habeant. Sed, inquiet aliquis, pulchritudo offendiculum fuit. Non propter pulchritudinis naturam id contigit, sed per ignaviam eorum qui illa capiuntur. Dicit enim Scriptura: Ne respicias pulchritudinem alienam ( Eccts. 9. 8 ). Non dixit absolute, Ne respicias pulchritudinem : sed addidit, Alienam. Quare laudat eos qui propria fruuntur venustate. Cur enim decor Josephum non pessumdedit, nec enavum effecit, nec replevit insania et sastu? Cerva, equit, amicitiæ et pullus gratiarum tuarum versetur Scum ( Prov. 5. 19 ). Pulchritudo etiam vinculum est tuptiarum, ut scilicet homines impotenti corporum desiderio flagrarent. Nam cum Deus nobis illius laboriosam ac miseram adornasset, solatium quoque Pliquod donavit. Hinc nobis fomes dilectionis vitam quæ omnia complectitur. Multa quippe cura providit Deus ac effecit, ut nuptiarum vinculum sirmum ac Infractum maneret. At, inquiet idem, pulchritudo offensioni ab initio suit. Videntes enim filii Dei filias hominum, quod essent pulchræ, acceperunt sibi (Gen. 6. 2). Offendiculum non fuit species, sed illorum incontinentia. Filias enim non ideo Deus speciosas fecerat, ut impudentes sierent, sed ut unusquisque suam adamaret. Et intelligentes, inquit, in omni sapienia : id est, studiosos et omnis sapientiæ capaces : ni doceret eos literas et linguam Chaldworum. Moyses quidem cum esset unus e vulgo, ut rex enutritus est : hi vero cum ex stirpe regia orti essent, inter servos heriles educabantur. Pulchre provisum est, ut illi discerent literas et linguam Chaldæorum, ne scilicet quando Daniel de magnis illis rebus cum rege loquuturus esset, aliquis interveniens nonnihil eorum quæ dicerentur depravaret. Quanam autem de causa adhuc id fit? Ut intelligas illius philosophiam, et statim a principio videas quo pacto ventre potior sit. Alius quippe dixisset : Captivus sum; nullo alio ex loco necessaria ad victum mihi suppeditantur, omnino ignoscet Deus. At non ita iste : non enim mercedis alicujus gratia, aut ex timore tantum, sed etiam ex caritate Deo serviebat. Multa cura educatus est, nec breve tempus in studia insumpsit. Tres annos philosophabantur et tres annos jejunabant. Vides prudentiam? Ubi cautione opus est, valde exactus est, provisus ac circumspectus; nec temere seipsum conjicit, sed supplicat ac precatur: ubi vero nullum detrimentum est, linguam barbaram et ejusmodi sapientiam discere non renuit; non enim crimen erat banc discere, verum ea uti. Sic præcipue intelligebat sapientiam suam : atque iterum ex comparatione, ut disceret nullam esse sapientiam Hebraicæ similem, rique fortior evaderet. Quod si id finisset iniquum,

ibi profecto restitisset, atque adeo repugnasset. Vides illius virtutes ab eadem origine profluxisse, ex qua li qui ventri indulgent, ex qua ii qui allia præferunt mannæ? Inde Daniel cum esset ortus, philosophum se esse ostendit. 6. e Et in his fuerunt de filiis Juda, Daniel, et Ananias, et Azarias, et Mizael. 7. Et imposuit eis nomina præpositus eunuchorum; Danieli quidem, Baltazar; et Ananiæ Sedrachus; ct Azariæ, Abdenago; et Misaeli, Misachus. > Danieli, inquit, imposuit nomen Baltazar. Ita quoque deus illorum vocabatur : quin potius sic appellabatur filius regis. Aususne est igitur captivum eodem nomine insignire? Prorsus id ausus est; nisi quod non est idem nomen (a) ac decus, sed multa intercedit differentia, sicut in Josepho, adoravit eum pater ipsius. Sed quid magni, nomen illud ei inditum esse? nonne etiam hodie inter plebeios videmus regum nominibus appellari multos? At non in regia, dicet aliquis. Cujus autem rei gratia nominum ista mutatio fit? Aspice res undique disponi. Non videt somnium rex, priusquam tres illi anni completi sint. Vides providentiam Dei? Cur igitur? Ut majori libertate loquendi Daniel frucretur. At, dixerit aliquis, manifestius in admiratione ac claritate fuisset Daniel, si ante tresillos annos Nabuchodonosor somnium vidisset. Atqui edictum illud coatra pueros prolatum non fuisset : aliter autem nec Danieli creditum esset. Propterea in parvis ac exiguir rebus eunuchus benevolentiæ Dei erga illos periculum facit, ut quando de majoribus rebus illum postulaverint, dissidens non respuat, let ut discant ea lingua optime loqui, ad majorem nimirum fiduciora obtinendam. Nonne vides Davidi id contigisse, cum rex Saul de rebus ex ætate judicans, illi pollicenta quod alienigenam interfecturus esset, fidem non habuit? De cætero adverte Danielem instituti ac sectæ barbaricæ causam et rationem intellexisse. Barbarorum quippe disciplinas accurate didicerunt Moses et Daniel. Ne enim ignorantia adducti, putarentur sua alienis præferre : ea permisit illis, etiam aliena scientiæ participes sieri : ut quando videris seu potius audieris Mosem dicentem, Non est sapientia qualis nostra (Deut. 4), non propensionis nec amoris censeas esse sententiam, sed recti judicii. Nam dici nequit Danielem odio erga praceptores resiliisse ali illorum doctrina. Ambo enim, Moses et Daniel, multo honore ab extraneis afficiuntur, et tamen gentis suæ instituta anteponunt. Et hoc est quod cum admiratione de Mose dicebat Paulus : Non elegit temporali

(a) Græce, πλην ούκ ἔστι τὸ αὐτὸ ὄνομα, etc. Nihil video nisi exscriptoris inditigentia factum esse, ut ad nos manca pervenerint eloquentissimi Patris verba. Scilicet dum ostendere vult longe ampitorem fuisse famam Baltasaris Judæi fama Baltasaris Babylonii, exemplum Josephi adduxerat eximius doctor. Uterque enim. Josephus ac Daniel, servi cum fuissent, eum honorem consecuti sunt, ut adorari, more earum gentium, meruerint; hic a rege, Dan. 2, 46; ille a patre, Geu. 37, 9, et 47, 31 : at notarius properaus, rem indicare contentus, voces omisit. Hac est nostra suspicio, seu p-tius divinatio, quam in medio relinquimus. Cæterum de Josephi adoratione abunde Theodoretus Quæst. 19 in Genesim, et noster initio Orationis 26 in Epistolam ad Hebræce, et Homilia 66 in Genesim.

**δειαν, την γνησιότητα, το λευχόν είναι. Άλλά πρόσ**χομμα γέγονε το χάλλος, φησί. Ούχλ παρά την οίχείαν φύσιν, άλλά παρά την ράθυμίαν των άλισκομένων. Μή καταμάνθανε γάρ, φησί, κάλλος άλλότριον. Ούχ άπλως είπε, Μη καταμάνθανε κάλλος, άλλά προσέθηκεν, Άλλότριον, ώς τό γε οίκείου ἀπολαύειν αίνει. Διὰ τί γάρ ούχ έξετραγήλισε τον Ίωσήφ, ούδὲ βλάκα είργάσατο, ούδὲ ἐνέπλησεν ἀπονοίας καὶ τύφου; "Elayor, paol, guliar, xal nõulor võr xapirur όμιλείτω σοι. Σύνδεσμός έπτι καλ τουτο του γάμου, ώστε πρός τὰ σώματα ἐπτόηντο οἱ ἄνθρωποι. Ἐπειδή γάρ ἐπίπονόν τινα καὶ μοχθηρόν ἡμῖν κατεσκεύασε τον βίον, έχαρισατό τινα και παραμυθίαν. Έντεῦθεν ημίν άγάπης έστιν ύπέχχαυμα τῆς τὰ πάντα [202] συνεχούσης. Πολλά γλρ έσπούδασεν ό θεός καλ έπραγματεύσατο, ώστε τὸν τοῦ γάμου σύνδεσμον άβραγή μένειν. Καὶ μὴν τοῦτο, φησὶ, γέγονε πρόσχομμα παρά την άρχην. Ίδόντες γάρ ol viol τοῦ Θεοῦ τὰς θυγατέρας των Εξραίων \* [Ι. άνθρώπων], ὅτι xm.lui είσιν, Ε.lubor καυτοῖς. Οὐχὶ τοῦτο γέγονε πρόσχομμα, άλλ' ή άχρασία έχείνων. Καλάς αύτάς έποίησεν, ούχ ίνα άναιδείς αι θυγατέρες γένωνται, άλλ' ίνα έχαστος στέργη την έαυτου. Και συνιέντας, φησίν, εν πάση σοφία· τουτέστι, σπουδαίους, δεκτιχούς πρός πάσαν σοφίαν· τοῦ διδάξαι αὐτούς γράμματα καὶ γλῶσσαν Χαλδαίων. () μὲν οὖν Μωῦσῆς ιδιώτης ών, ώς βασιλεύς ετράρη ούτοι δε εκ γένους δντες βασιλικού, έν τάξει δούλων δεσποτικών άνετρέφοντο. Καλώς προοιχονομείται αύτούς μαθείν γράμματα καὶ γλώσσαν Χαλδαίων, ἔν' ὅταν μέλλῃ τῷ βασιλεί διαλέγεσθαι Δανιήλ περί των μεγάλων έχείνων, μηδείς μεταξύ παρεμπεσών κακουργή τι των λεγομέwov. Τίνος δε Ενεκεν και τούτο γίνεται; Ίνα μάθης αύτου την φιλοσοφίαν, και ίδης εύθέως έξ άρχης πῶς κρείττων έστι γαστρός. Και μην έτερος είπεν αν, Αίχμάλωτός είμι, οὐδαμόθεν έχω τὴν ἀναγκαίαν τροφήν, συγγνώσεται πάντως ὁ Θεός. 'Αλλ' ούχ ούτως ούτος: ού γάρ μισθῷ τινι καλ φόδῷ μόνον, άλλά καλ άγάπη έδούλευε τῷ Θεῷ, πολλῆς ἀπολαύων ἐπιμελείας, καὶ ὁ χρόνος οὐ βραχύς. Έτη τρία ἐφιλοσόφουν, τλ τρία έτη ένήστευον. Όρας σύνεσιν: Ένθα μέν έχρην φυλάξασθαι, σφόδρα άκριθής, και προνοηκικός, καὶ οὐχ ἀπλῶς ἐπιρβίπτων ἐαυτὸν, ἀλλ' [κετεύων και δεόμενος. Ενθα δε ούδεν Εδλαπτεν, ού παρητήσατο μαθείν γλώτταν βαρδαρικήν και σορίαν τοιαύτην. Ού γάρ δή το μαθείν ξγκλημα ήν, άλλά τὸ χρήσασθαι. Οῦτω μάλιστα Εμαθεν ἄν τὴν σορίαν τήν παρ' έαυτῷ άπὸ συγχρίσεως πάλιν, ΐνα μάθη ότι ούκ έστι σοφία έτέρα οία ή Έβραίων, ϊνα ίσχυρό-

τερος είη. Και μήν εί και παράνομον ήν, και ένταθθα έστη αν και ήγωνίσατο. Είδες δτι τούτου αι άρεται. δθεν οι γαστρίμαργοι, δθεν οι σκόρδα προτιμώντες τοῦ μάννα; Έντεῦθεν ὁ Δανιήλ ὢν φιλόσοφος ἐφάνη. Kal ererorto er autoic ex tur viur louda, Aarin.1, nal 'Arariuc, nal 'Acuplac, nal Micant. Καλ επέθηκεν αυτοίς ο άρχιευνούχος ονόματα, τῷ μὲν Δανιή l Ba Ιτάσαρ, καὶ τῷ 'Araria Σεδράχ, καὶ τῷ 'Αζαρία 'Αδδεναγών [scr. 'Αδδεναγώ], καὶ τῷ Μισαήλ Μισάχ. Τῷ Δανιήλ, φησί, Βαλτάσαρ ἐπέθηκεν δνομα. Καὶ ὁ θεὸς αὐτῶν οῦτως ἐλέγετο, μάλλον δε ό υίλς του βασιλέως ούτως ελέγετο. Έτόλμησε χαν ούν τον αιχμάλωτον ούτω χαλέραι; Μάλιστα [203] μέν ουν ετόλμησεν άν· πλήν ούχ έστι τὸ αύτὸ δνομα, άλλά πολλή ή διαφορά, ώσπερ έπι του Ίωσήφ, προσεχύνησεν αύτον ό πατήρ αύτου. Καλ τί μέγα το δνομα τούτο χληθήναι αύτόν; ούχ όρωμεν χαλ νύν τοίς των βασιλέων δνόμασιν ίδιώτας καλουμένους πολλούς; 'Αλλ' ούχ εν τοῖς βασιλείοις, φησί. Τίνος δε ένεχεν ή των δνομάτων μεταδολή γίνεται; "Όρα πάντοθεν ο!κονομούμενα τὰ πρόγματα. Οὐ πρώτον όρξ τὸ ἐνύπνιον, ἔως τοῦ πληρωθήναι τὰ τρία ἔτη. Όρας ότι θεός οίχονομεί; Τίνος ούν ένεχεν; "Ινα πλείονος παρόησίας άπολαύση Καλ μέν σαφέστερον έθαυμάσθη αν, και έφάνη, είποι τις αν, εί πρό των τριών έτων είδε το ένύπνιον. 'Αλλ' ούκ αν ήλθε καλ κατ' αύτων το δόγμα, άλλως δε ούδ' επιστεύθη δ Δανιήλ. Διὰ τοῦτο ἐν τοῖς μικροῖς καὶ ἐλάττοσι λαμβάνει πείραν της εύνοίας του θεού της περί αύτοις ό εύνοῦχος, ἴν' ὅταν ὑπὲρ τῶν μειζόνων ἀξιῶσιν αὐτον, μή διαπιστήσας διαπτύη, καλ ΐνα μάθωσι καλώς διαλέγεσθαι, ΐνα πλείονες παρρησίας ἀπολαύσωσιν. Ούχ όρξε άπό ο του Δαυίδ τούτο γενόμενον; πώς διηπίστησεν αύτῷ ὁ βασιλεύς ἐπαγγελλομένω άλλόφυλον αίρήσειν, άπο της ήλικίας κρίνων τά πράγματα; "Όρα λοιπόν τῆς όδοῦ τὴν αἰτίαν τοῦτον μαθόντα. Των βαρδάρων ξμαθον άχριδως Μωϋσῆς χαλ Δανιήλ. "Ινα γάρ μή άγνοίς δοχώσι προτιμάν τά οίχεζα τῶν ἀλλοτρίων, τούτου χάριν ἀφίησιν αὐτοὺς μετέχειν κάκείνων, ζν' όταν ζόης, μάλλον δ' άκούσης Μωυσέως λέγοντος, ότι Ούκ έστι σοφία οία ή ήμετέρα, μήτε φίλτρου, μήτε άγάπης είναι νομίσης την ἀπόφασιν, άλλὰ χρίσεως όρθῆς. Οὐδὲ γὰρ ἔστιν είπεἴν ότι διά το πρός τους διδάξαντας άχθος άπεπήδησε της έχείνων παιδεύσεως. Άμφότεροι γάρ πολλής άπολαύουσι τῆς τιμῆς, καὶ προτιμῶσι τὰ οἰκεῖα. "Όπερ ούν και Παυλος θαυμάζων έλεγεν. Ούχ είλετο πρόσκαιρον έχειν άμαρτίας άπόλαυσιν, μείζονα π.lovτor ή η ησάμενος των έν Αlγύπτω θησαυρών

Non lum natus erat Heber. Paulo post forte legend, εἰς Φεγαιερας, μομ αίθυγατές ες.

b Set. únó. Ib tāv barbárov. Præpode tá. Infra pro  $\vec{\epsilon}_{j_0,r_0}$  force setib.  $\hat{\epsilon}_{j_0,r_0}$ 

τὸν ὀγειδισμὸν τοῦ Χριστοῦ. Καὶ Εθετο Δανιήλ έν τη καρδία αὐτοῦ μη άλισγηθηναι \* έν τη τραπέζη τοῦ βασιλέως, και έν τῷ οἴνω τοῦ πότου αὐτοῦ, καὶ ήξιωσε τὸν ἀρχιευνοῦχον, ὅπως μή άλιστηθή. Καὶ ἔδωκεν ὁ Θεὸς τὸν Δανιήλ εἰς Ελεον και είς οικτιρμόν ενώπιον τοῦ άρχιευνούγου. "Όρα τοῦτον ἄρχοντα τῶν ἀγαθῶν. Οὕτως αὐτόθεν ενέφαινεν, ότι μέγας τις ήν καλ θαυμαστός. Τοῦτον γάρ τῷ βελτίονι χαλεί ὀνόματι. Έν οις δὲ δυνατόν ήν, τὸν νόμον ἐφύλαττεν. Τίς ἄν ἔτερος, είπε μοι, μίασμα είναι ενόμισε την τράπεζαν την βασιλικήν; "Όρα αὐτὸν ἐκ προσιμίων εὐθέως [204] ένδειχνύμενον την φιλοσοφίαν. Καὶ ήξίωσε, φησί, τὸν ἀρχιευνοῦχον, ὅπως μὴ ἀλισγηθης. "Όρα πῶς έστιν ἀφιλότιμος. Ούχ είπεν, δτι Την ψυχήν μου δώσω, άλλ' ήξίωσεν, εί δυνατόν, λαθείν. Τίνος Ένεχεν φιλοτιμούμαι; φησί. Άλλ' ούχ ό Ίωσηφ ούτως, ούδὲ Μωῦσῆς. Τί οὖν; ἐχείνων καταγνωσόμεθα; Μἡ γένοιτο ού γάρ βδεσαν ο τί ποτε ήν. Ούπω γάρ ήν κατά τον νόμον παραίτησις των βρωμάτων. "Ορα αύτὸν καὶ ἐλέγγοντα καὶ φιλοσοφοῦντα, καὶ ἐν τοῖς σμικροίς ενδεικνύμενον την φιλοσοφίαν. Καὶ ὅπερ Ελεγον οι απόστολοι, Ταυτα έδει πρόσω ποιήσαι, κάκεινα μή άφειναι. Ταύτα δὲ ἔπραττεν, ούκ ἐπειδή είδωλόθυτα ήν, άλλ' ἐπειδή χεχωλυμένα ὑπὸ τοῦ νόμου ήν. Πώς ούν ξπεισεν; "Όρα πώς εύθέως ξλυσέ σοι την απορίαν. "Εδωκε, φησί. ο Θεός τον Δανιηλ είς έλεοτ καί είς οίκτιρμὸτ ἐτώπιοτ τοῦ ἀρχιευνούχου. Τοῦτο καὶ ἐπὶ τοῦ Ἰωσήφ γέγονεν κάκει ήλεήθη Ίωσήφ και χάριν εύρεν έπι του άρχιμαγείρου · πλην άμφότεροι δούλοι, και εν οίκείαις [[. οίκίαις] βαρδαρικαίς. Καὶ γάρ ξον δυτως ίκανά ἐκλῦσαι > τον θυμόν τοῦ βασιλέως τὰ εἰρημένα. Τί λέγεις; έναγή την τράπεζαν, όνομάζεις είναι την δεσποτικήν; καθαρώτερος ήμεν αύτος άνεφάνης; ούκ οίδας, ότι διά τουτο και γλώτταν και γράμματα μεμαθήχατε Χαλδαϊκά, ίνα πρός την ήμετέραν μεταστήτε τάξιν; Πόθεν δ' όλως αὐτὸν ἡδέσθη ὁ εὐνοῦχος; Τὸ παιδίον εὐκαταφρόνητον ήν, αἰχμάλωτον. Εἰ γὰρ καὶ αἰδέσιμος ήν, άλλ' ὁ κίνδυνος ούκ εία αἰδέσιμον αύτον φανήναι. Διά γάρ τοῦτο είπων, ὅτι Εδωκεν αύτον είς Ελεον, λέγει τὰ βήματα τοῦ εὐνούχου καί τον πάλιν ε φόδον. Πώς; Ούκ ην δυνατόν, άλλά κεχωλυμένον, εί μή ἄνωθεν χάρις πάντα ψχονόμει. Καὶ είπε Δανιήλ πρός 'Αμελασάρ, όν κατέστησεν ό ἀρχιευνοῦχος ἐπὶ Δανιὴλ, 'Ararlar, 'Aζaplar, και Μισαή.1 · Helpaσor δη τούς δούλους σου

\* Hoc verbum interdam videtur deductum ab άλις, id est affatim, quæ enim suppetunt, despiciuntur, eoque poiluere quodammodo existimantur: interdum a voce έλες, quæ salem et convictum significat Vide Heaychium ac Suidam. Pari ratione formatur συναλίζεσθαι Act. 1, 4.

C Lege πολύν. Dan. 1, 10.

ήμέρας δέκα, και δότωσ**αν ήμῖν ά**πό **τών** μάτων της της, και φαγόμεθα , και ύδω μεθα· καλ δφθήτωσαν ἐνώπιδν σου ε ήμῶν, και ai ιδέαι τῶν καιδαρίων τῶν ἐσθ thr tpanelar too Baoilews al we ide ποίησον μετά των παίδων σου. Καλ είσή αυτόν, και έπείρασεν αυτούς ήμέρας δέκ μετά τὸ τέλος τῶν δέκα ἡμερῶν ὡράθηι ίδέαι αὐτῶν ἀγαθαί, και αὐτοί ἰσχυρο σαρξίν ύπερ τὰ παιδάρια τὰ ἐσθίοντα τὴν ζαν τοῦ βασιλέως. Πολλή [205] ή παρφησία στη ή προθυμία, πολλή ή σύνεσις, μεγάλη ή Πείρασον τοὺς παῖδάς σου ἡμέρας δέχε ίνα μή νομίσης τῆς φύσεως τῶν σπερμάτων ε φαιδρόν του προσώπου, όρα δή ύδωρ το μή 1 Καὶ ούχ ἀπλῶς εὐπαθεῖς ἐφάνησαν, ἀλλὰ π άπολαυόντων της τραπέζης της βασιλικής εύπ ροι. "Ότι δὲ χρέα καὶ οἶνος πάντων μάλλον ι είωθε, παντί δηλόν έστι. "Ορα έχ προοιμίων την έπανθούσαν χάριν έχ της προαιρέσεως τά δων, [καὶ] ἐκ τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ. Ἡ μ προαίρεσις έχ του μή θελήσαι, ή δὲ χάρις δυνηθήναι. Και όφθήτωσαν, φησι, ενώπιοι Σοί την χρίσιν έπιτρέπομεν. Κούφη δέ και ε ή χάρις διά τῶν πραγμάτων πιστώθητι. Εη γάρ οίδα σαφως και πρό του τέλους ούκ άπ μαι διά σέ. "Όρα πώς καλ τούς οἰκέτας έπα εύθέως, και εδίδαξεν, ότι φιλόθεός τίς εστιν. Ι άπλῶς, Μεθ' ἡμῶν, φησί, ποίησον, άλλά, Μει παίδων σου· και άργόμενος ούτως έλεγε · Ila τούς παϊδάς σου. Οὐ παρητούντο τὰς ἀνθρ τιμάς, Ενθα την εύσέδειαν ούδεν Εδλαπτεν, ξασθαι· έπεὶ καὶ Παῦλος αὐτὸ ποιεί. 'Απολογία μενος, έξ έγχωμίων τοῦ δικάζοντος άρχετα λέγων · Πολλής ειρήνης τυγχάνοντες δα καὶ πολιτικοῖς κέχρηται πράγμασι. Καὶ προφ δὲ ὁ Νάθαν προσκυνεί τὸν Δαυίδ, καὶ ὁ Ίσκ Φαραώ, καὶ ὁ Άδραὰμ τοὺς συνοίκους. Καὶ αύτος, Είς τον αίωνα, φησί, ζηθι. Όρα ρήμι χείας γέμον. 'Αλλ' ούχ αν είποιμι τούτο χολ άλλά σύνεσιν καὶ σοφίαν. Θύτω καὶ Παῦλός Έν σοφία περιπατείτε πρός τούς έξω, τόν έξαγοραζόμενοι. Ούτω και ό Χριστός εδίδ 'Απέδοτε τὰ Καίσαρος Καίσαρι, καὶ τὰ το τῷ Θεῷ. Τί οῦν; τὰ σπέρματα μιαρά οὐκ 🦒 δαμώς, ούδὲ τὸ ὕδωρ. Καὶ τοῦτο διετέλεσαν Ει ποιούντες. Και μετά τὸ τέλος, φησί, τῶν ή ων είπεν ο βασιλεύς, είσαγαγεῖν αύτούς ήγαγεν αὐτοὺς ὁ ἀρχιευνοῦχος πρὸς Ναβοι rόσορ. Καὶ οὺχ εὐρέθησαν ἐκ πάντων ξμοιοι Δανιηλ, και 'Aruria, και Μισαη.

b Έλλυσαι. Forte nihîl est mulandum. Forte legendum έλευσαι, levi ac non insolita litterarum traductione.

<sup>4</sup> Scrib. φαγώμεθα, et πιώμεθα. Et είσήκουσεν αὐ

peccati voluptate frui, majores Egypti thesauris divitias esse ratus Christi probrum (Hebr. 11. 25. 26). 8. Et posuit Daniel in corde suo, ne pollueretur ir mensa regis, el in vino de polu ejus, el rogavil pra positum eunuchorum ne contaminaretur. 9. Et dedit Beus Danielem in misericordiam et in miserationem in conspectu principis eunuchorum. Aspice Danielem a bonis operibus incipere. Ita ex eo tempore ostendit magnum se esse, atque admirabilem. Quare Scriptura præstantiori eum nomine (Danielis) appellat. Porro in quibus poterat, legem servabat. Quis alius, quæso, macasam regiam censuisset esse piaculum? Aspice quomodo statim ab exordio suum erga sapientiam amorem demonstret. Et rogavit, inquit, præpositum ennuchorum, ne contaminaretur. Animadverte quam mon sit ambitiosus. Non dixit, Animam mihi potius adimi patiar : sed rogavit, ut, si sieri posset, lateret. Quam ob causam, inquit, honores ambirem? At non sic Josephus, nec Moyses. Quid igitur? Illosne condemnabimus? Absit. Nescierunt enim quidnam illud caset. Nondum siquidem existebat illa quæ postea a lege est instituta ciborum repudiatio. Vide ipsum et arguentem et philosophantem, et in parvis rebus specimen sapientice suce exhibentem. Atque id est quod dicebant apostoli (a): Hæc oportebat prins facere, et illa non omittere (Luc. 11. 42). Hæc autem Daniel faciebat, non quod idolis sacrificata essent Qua apponebantur, sed quod a lege essent prohi-Ipita (b). Quomodo igitur eunuchorum magistro perswasit? Adverte ut statim tibi solvat dubitationem. Dedit, inquit, Deus Danielem in misericordiam et in preiserationem in conspectu principis eunuchorum. Illud esiam Josepho accidit : in Ægypto quoque Josephus musisericordiam consequutus est, et gratiam invenit nud coquorum præfectum: porro utrique servi, et asa barbarico solo degebant. Erant sane verba Danie-Lis idonea ad exsolvendam (vel attrahendam) iram regis. Quid ais? domini mensam exsecrabilem appellas? anne purior nobis tu apparuisti? nonne nosti ideo vos linguam ac literas Chaldæorum discere. ut ad nestrum ordinem transcatis? Unde vero omnino eunuchus illum reveritus est? Puer erat contemptibilis ac captivus. Nam etsi reverendus fuisset, at peri-Culum non sinebat ipsum venerabilem videri. Et pro-Pler hoc postquam dixit : Dedit eum in misericordiam, Subdit verba eunuchi, et multum timorem illius. Quomodo? Id impossibile fuisset atque prohibitum, nisi celestis gratia omnia dispensasset. 11. Et dixit Daniel ad Amelasarem, quem constitueral magister eu-

(4) Imo Domini est istud oraculum. Sed aliquando Ecclese magistros, dum vel minus cum cura scribunt, vel calore

1

f.

se majstros, dum vel minus cum cura scribunt, vel calore decadi abriptuntur, memoria destituit. Sic infra codem hor capite verba Tertulli, Act. 24, 3, Paulo atribuuntur.

(b) Non tamen improbabilis est Theodoreti aliorumque senenia. Lege Judithæ 12, 2, 19, Estheræ 14, 17. Creditem sanctissinuos juvenes tribus de causis ciho regio abstinusse: tum ob solennem ethnicorum in mensis superationen; tum quod plerique Bahyloniorum cibi lege legiones vetiti essent; tum denique, quia jejunio, et abstituti ab animatis, Deum promeeri satagebant. El hoc ultitum confirmant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem modernant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem modernant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem confirmant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem confirmant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem confirmant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem confirmant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem confirmant toeschus Antic Ind ib 10 cen 44 (richem) num confirmant Josephus Antiq. Jud. lib. 10, cap. 11, Ori-genes 7 coutra Celsum, et Honil. 4 in diversos S. Grego-Mis Papa Epistola ad Theoctistam.

nuchorum super Danielem, Ananiam, Azariam, et Misaelem: 12. Tenta, obsecro, servos tuos per dies decem; et dent nobis de seminibus terræ, et comedamus, et aquam bibamus: 13. et appareant coram te vultus nostri, et vultus puerorum qui comedunt e mensa regis: el sicut videris, facito cum pueris tuis. 14. Et exaudivit eum, et tentavit eos per dies decem. 15. Et post finem decem dierum visi sunt vultus eorum boni, et ipsi corpore pingniores, quam pueri qui comedebant de mensa regis. Magna libertas, maxima animi alacritas, multa prudentia, ingens fides. Tenta pueros tuos per dies decem. Deinde ut ne existimes a seminum natura oriri facici hilaritatem, respice quoque ad aquam, quæ minime nutrit. Et non modo bona corporis habitudine præditi apparuerunt, sed et vegetiores iis qui regia mensa fruebantur. Quod autem carnes et vinum magis nutriant quam cætera alimenta. unicuique est manifestum. Cerne ut statim ab inicio gratia ex voluntate puerorum et ex dono Dei efflorescat. Voluntas siquidem est, quod nolnerint : donum vero, quod potuerint. Et appareant, inquit, coram te. Judicium tibi-permittimus. Levis autem et facilis est gratia quam petimus : res tibi fidem faciant. Ego quippe eventum perspicue novi : at propter to nihil ante finem affirmo. Cerne quomodo etiam famulos statim erudicrit, ac docuerit se esse Dei amantem. Et non simpliciter dicit, Facito nobiscum, sed, Facito cum pueris tuis : sicque exorsus siebat : Tenta pueros tuos. Non recusabant humanos honeres exhibere, ubt nihil esset quod pietatem læderet : quanduquidem et Paulus idem facit. Nam inchoans defensionem suam, a laudibus judicis incipit, ita loquens: In multa pace agentes per te (Act. 24. 2). Idem apostolus rebus civilibus usus est. Nathan quoque prophetans adorat Davidem; Jacobus similiter Pharaonem adorat, et Abrahamus contubernales. Daniel denique, de quo nunc sermo est, regi dicit: In æternum vive (a) (Dan. 6. 21). Animadverte verbum adulationis plenum. At ego non id dixerim adulationem, sed prudentiam et sapientiam. Ita et Paulus ait : In sapientia ambulate ad eos qui foris sunt, tempus redimentes (Coloss. 4. 5). Ita eriam Christus docuit : Reddite qua sunt Cæsaris Cæsari, et quæ sunt Dei Deo (Luc. 10. 25). Quid igitur? semina immunda non erant? Minime : sed nec aqua. Et hoc per tres annos fecerunt. 18. Et completis, inquit, diebus, post quos dixerat rex, ut introduceret ipsos, archieunuchus introduxit eos ad Nabuchodonosorem. 19. Et non inventi sunt ex omni-

(a) In Græco, Ele vor alore Citi. Crotius interpretatur : vivas diu. Malim tamen cum S. Hieronymo exponere de æternitate. Id enim exigebat olim quæ se diis æquam existimahat potestas: Ea quippe est, alt B. Severus, stulitia re-gum omnium, ut sibi dirina rindicent. Baruchi 1, 11: Orate pro vita Nabuchodonosor regis Eabylonis, et pro vita Baltasar filii ejus, ut sint dies eorum sicut dies cæli super terram. Quo etiam loci mentem Scripturæ non assequutum fuisse Grotium puto. Superbas voces humilitas Christiana paulatim compressit, modestiusque Catholicis Imperatori-bus acclamatum in Conciliis: Multos annos. Annos David. Multos annos æternaque memoria, etc. His de rebus lege Concilia generalia passim, Epistolam S. Athanasii de synodis Arimini et Seleuciæ, initio, Ammianum Marcellinum initio libri 15, Symmachum Relatione adversus Christianos,

bus illis similes Danieli, et Ananiæ, et Misaeli, et Azariæ. 20. Et steterunt in conspectu regis; et in omni verbo sapientiæ ac scientiæ, quod sciscitatus est ab eis rex, invenit eos decuplo præstantiores omnibus incantatoribus et magis, qui erant in universo regno ejus. Et post finem dierum, inquit, visi sunt vultus eorum boni : et pulchritudine ac bona corporis habitudine profecerant. Aspice res quæ præter naturam sunt : aspice mundi Opificem qui efficaciam suam adaperit. Quemadmodum enim fictor maxime videbitur is, qui non modo æs conflare ac conformare valebit, sed et illo non minus is qui jam factam statuam poterit corrigere : idem quoque in Deo et pueris illis agnoverit quispiam. Nam corpora post talem alimoniam pinguia præstitisse, non minus facultatis creatricis indicium crat, quam hominem e terra formasse. Unde nitidus color? unde flos ac decor fulgorem emittens? unde robur? Nostis enim aquæ potu et seminum esu destrui corporis vires. Nam ne panem quidem comedere sustinebat. Non est antem parva distantia inter frumentum subactum ac confectum, et frumentum infectum ac non præparatum. Non enim ex solo esu robur oritur, sed etiam ex coctione ciborum qui manducantur; at semina concoqui præter naturam est. Adverte hæc signa non ex ambitione petentium initium sumere, sed a necessario usu causam atque occasionem habere. Non enim absolute ac nulla re objecta insiluit in experimentum, sed necessitate illum ad hoc vocante. Itaque procul ab ambitione erat animus puerorum. Quamquam quis tanta præditus fide, et inter barbaros degens, non cupiisset dominis ostentare Dei erga se benevolentiam? At non isti. Respice et ad reprehensionem senum, ut etiam ipsa ex necessitate provenerit.

### CAPUT II.

1. In anno secundo regni Nabuchodonosoris, somniavit Nabuchodonosor somnium, et obstupuit spiritus ejus, et somnus ejus abiit ab eo. At iste annus duodecimus est (a). Nam si tres anni a capta urbe practer-

Hieronymum ad Ezech. 28, 2, Theodoretum ad Dan. 5, 10, et 6, 21, Symeonem Thessalonicensem de Sacris ordinationibus cap. 10, denique nostrum hunc infra ad caput secundum.

(a) Flurimum a veritate aberrant quos hic noster auctores habet. Primum enim deportationem hanielis non numerant ab anno tertio desinente, et quarto ineunte Joacimi, seu Nabuchodonosoris primo, ut computatur Dan. 1, 1, Jerem. 25, 1: sed in ea tempora conferunt, quibus iterum capta sunt Hierosolyma, nempe sub Jechonia. Deinde dum urbem anno nono captam esse dicunt, a sacra Scriptura discedint, quae id anno Nabuchodonosoris partim septimo, partim octavo contigisse relert Jerem. 52, 28, 4 Reg. 24, 12 (neque enim hæc duo loca, quod existimat Usserius, sejungenda esse arbitror). Horum errorum exempla in Theodoreto Præfatione in Ezechielem, in Graca temporum Epitome, quam Josephus Scaliger ad Chronica Eusebni attexuit, et in ejusdem Scaligeri animadversionibus. Præterea Hebracos eadenn nota designare solitos numerum secundum, et numerum 12, aut failor, aut verum non est quamvis fleri Jotuerit ut 25 mutaretur in 2, deleta aut detrita literula 3. Denique de exscriptorum errato incredibile mihi fit, cum et textus Hebraicus et omnes versiones consentiant. Nemini ergo dubium esse potest Nabuchodonosorem hoc sonnium auno secundo regni sui vidisse: non quidem (ut Theodoreto placet) secundo illus regni quo cum patre imperavit, uec (ut vetus scholion habet) illius quod post expenguationem civitatis ac templi obtunerit, sed secundo

lerant, et illa anno nono expugnata fuit : iste duodecimus est. Quidam dicunt eadem nota Hebraeos hunc et illum numerum exarari. Fo ctiam erratum est exscriptorum : vel secundo anno pueri exhibiti sunt. Sed hoc ultimum 1 caret. Cæterum res accidit difficilior. Quænai illa est? Nescisse regem quodnam fuerit son suum. Et hoc providenter contigit. Nisi enim i nisset, non apparuisset Danielis sapientia. Vi enim quod ipse vocatus fuisset, et id quod fu erat dixisset; dixissent etiam Chaldai. Verus eventus præsens non esset, quis verax, quis dax creditus fuisset? Et hoc per alia exas oportet. Ipsum autem somnium in medium pri tur : dicat Daniel quæ respondit; contraria Chaldæi. Unde manifestum fiet Danielem vel n vel vera dicere? Jam igitur probationem dat. Josepho res eo modo peracta non est, sed son narravit Pharao: prope enim erat tempus evi Admiratione autem dignum est, quomodo in Æ fingere aliquid noluerint sapientes Ægyptiorun nullum inde periculum oriri potuisset, sed fas se hærere. Quod si somnia dijudicare nescial qua re alia illis credendum est? Alioquin autes non oportebat id fieri : at in prophetia Joseph nifesto factum est, et maxime in eunuchis. Ot autem quod Chaldæi non vocarunt Danielem maluerunt mori, quam illum sermone hominu lebratum intueri. Numquid ideo tantum son visum fuerat, ut Daniel suspiceretur? Id equ non dixerim. Quamquam licet ea dumtaxat fuisset, magnum certe et admirabile esset fat tantam Dei agnitionem contigisse. At non hat ratio fuit. Quænam igitur alia? Ut et Nabuchodo medestius de se sentiret, edoctus non semper genus dominaturum (si enim etiam post illa qui dicta sunt, nihil fastus remisit, multo magis si e dicta non fuissent); præterea ut Deum omnium Dominum agnosceret. Quandoquidem enim so principue studebant, ideirco ista evenerunt. Him de futuris persuadet : et quonia n maxime eb fe rum præscientiam deos venerabantur. Etesim o illorum præstigiæ in eo negotio versabantur. 13 sententia egressa est, et sapientes interficiebanti et Daniel amicique ejus quærebantur ad mecen Tunc Daniel respondit consilium et sententiam . cho principi coquorum regis, qui egresaus fina interficiendos sapientes Babylonis. 15. Et inter bat eum dicens : Princeps regis, quamobre

monarchiæ in plurimas gentes exstincto Nabona Læ; quæ multorum sententia est.

(a) Theodore us: τυρενικόν, αλλ' οδ βατλικήν
Βίμον προσανώς καὶ διασιοσύνης Ιρημον' αλαζονία γκο καὶ
εξουσίαν, δλέφον μημονέται τοξι ὑτηκόος Ιουδαίος. Απ
τουδαίος Cogitenus? Edictum quippe non in sud
tum erat, sed in sapientes Babylonios, inter quos
dai. Sapientes autem saculi dictos fuisse στουδαίο
etiam ex Origene Homilia sexta et 14 in Genesia
sit, locus Theodoreti sic interpretandus est: It
tyrannicæ, non regiæ potestati adscribendum, æs
denter destitutum: vanitas enim et superbia potes
tentes adjunctam, perniciem notiuntur subditis
aut melius, subditorum sapientibus.

'Μαρία. Καὶ ἔστησαν ἐνώπιον τοῦ βασιλέως καὶ èr παττι βήματι σοφίας και έπιστήμης, èr οίς έζήτησε παρ' αὐτῶν ο βασιλεὺς, εὖρεν αὐτοὺς δεκαπλασίονας ύπερ πάντας τους επαοιδούς, παί τους μάγους, τους όντας έν πάση τῆ βασιleia αὐτοῦ. Καὶ μετὰ τὸ τέλος τῶν ἡμερῶν, φησὶ, ώράθησαν αἰ ἰδέαι αὐτῶν ἀγαθαί, καὶ εἰς κάλλος και εὐεξίαν ἐπέδωκαν. "Όρα παρά φύσιν τὰ πράγματα. όρα παρανοίγοντα τον Δημιουργόν την ένέργειαν [206] την αὐτοῦ. Καθάπερ γὰρ πλαστογράφος έχεινος αν μάλιστα φανείη, ὁ μή μόνον άναχωνεύσαι τὸν γαλχὸν δυνάμενος καὶ διαπλάσαι, άλλὰ καὶ τούτου ούχ ήττον ο γενόμενον ήδη τον άνδριάντα διορθώσαι δυνάμενος: ούτω καὶ ἐπὶ τοῦ Θεοῦ καὶ τῶν πείδων έχείνων ίδοι τις αν. Τοῦ γάρ ἀπὸ γῆς ανθρωπον ποιξισαι το μετά τοιαύτης τροφής εύπαθή δείξαι τὶ σώματα οὐχ ξιτον εἰς δημιουργίας λόγον τεχμήριον ήν. Πόθεν ή εύχροια; πόθεν τὸ ἄνθος ἀποστίλδον; πόθεν ή Ισχύς; "Ιστε δέ ότι καλ καθαιρεί Ισχύν ή ύδροποσία, καὶ φάγησις σπερμάτων. Οὐδὲ γὰρ ἄρτον ήγείχετο φαγείν. Ούχ όλίγον δὲ τὸ μέσον τοῦ κατεμογασβένου και άνεργάστου. Ο γάρ έχ του φαγείν μόνον γίνεται ή Ισχύς, άλλά και έκ του πεφθηναι τά διδόμενα: ταῦτα δὲ πεφθηναι οὐκ ήν κατά τἡν φύσιν. Όρα τά σημεία ταῦτα ούκ έκ φιλοτιμίας τῶν αιτούντων λαμβάνοντα την άρχην, άλλα από χρείας άναγκαίας έχοντα την δικόθεσεν. Οὐ γάρ άπλως οὐδενός προχειμένου επεπήδησε τη πείρα, άλλα άνάγκης εύτὸν ἐπὶ τοῦτο χαλούσης. Οθτω χαὶ πόρρω φιλοτιμίας ήν των παίδων ή ψυχή. Καίτοι γε τίς τοσαύτην έχων πίστιν, καλ εν μέσοις βαρδάροις ών, ούκ αν ήθελησεν έπιδείξασθαι τοῖς χρατοῦσι τὴν εύγοιαν, ἡν ό θεὸς ἔχει περὶ αὐτούς; 'Αλλ' ούχ οὕτοι. "Όρα καὶ έπ των έλεγγόντων = πρεσδυτέρων πάλιν, πώς έξ άνάγχη; ξρχεται.

### КЕФАЛ. В.

"Εττφ έτει δευτέρφ τῆς βασιλείας Ναδουχοδενόσορ, ἐτυπτιάσθη Ναδουχοδονόσορ ἐτύπτιον,
καὶ ἐξέστη τὸ πτεῦμα αὐτοῦ, καὶ ὁ ὅπτος αὐτοῦ
ἐγένετο ἐξ αὐτοῦ. Καὶ μὴν δωδέκατον τοῦτό ἐστιν
ἐτος. Εἰ γὰρ τρία ἔτη μετὰ τὸ ἀλῶναι τὴν πόλιν ἦν,
ἐκείνη δὲ ἐννάτψ ἐάλω, δωδέκατον τοῦτό ἐστιν ἔτος.
Τινές φασιν ὅτι τῷ αὐτῷ σημείψ παρ' Ἑδραίοις καὶ
σότις κάκείνος ὁ ἀριθμὸς γίνεται. Ἡ καὶ σφάλμα
γραφικόν ἐστιν, ἢ δευτέρψ ἔτει παραστῆναι τοὺς

παίδας. 'Αλλ' ούχ αν έχοι λόγον. Πράγμα δε συμβαίνει ἀπορώτερον. Ποΐον δὲ τοῦτο; Τὸ μὴ εἰδέναι τί ποτέ έστι τὸ ἐνύπνιον. Καὶ σαφῶς ἡ τοῦτο γίνεται. Εί γάρ μή τοῦτο ἐγένετο, οὐχ ἄν ἐφάνη ή σοφία τοῦ Δανιήλ. [207] 'Ορώμεν γάρ ὅτι καὶ ἐκλήθη ἄν, καὶ είπε το μέλλον. Ελεγον κάκεινοι. Της εκδάσεως ούκ ούσης τίς άληθης και όψευδης; Και τοῦτο ἐφ' ἐτέρων γυμνάζειν χρή. Αὐτὸ δὲ τοῦτο τὸ ἐνύπνιον παραγέσθω είς μέσον · λεγέτω ἄπερ ὁ Δανιήλ εἶπε, λεγέτωσαν τάναντία κάκεϊνοι. Πόθεν δηλον ότι ψεύδεται, ή άληθεύει; "Ηδη ούν δίδωσι την δοχιμήν. Έπὶ δὲ τοῦ Ίωσήφ ούχ ούτω γέγονεν, άλλά λέγει τὸ δναρ ἐκεῖνος : έγγυς γάρ ήν ό καιρός. "Αξιον δέ θαυμάσαι, πῶς ἐν Αἰγύπτω οὐκ ἡθέλησάν τι πλάσαι οἱ σοφοί Αίγυπτίων έχ τοῦ ἀχινδύνου, ἀλλ' ἔφασαν ἀπορεῖν. Εί δὲ ὀνείρους οὐκ ἴσασι διακρίναι, ποῦ άλλαχοῦ πιστευτέον αύτοζς; "Αλλως δὲ ούχ ἔδει ἐχεῖ τοῦτο γενέσθαι • ἐπὶ δὲ τῆς προφητείας τοῦ Ἰωσὴφ φανερῶς έγένετο, και μάλιστα έπι των εύνούχων. "Ορα δέ τούτους μή χαλούντας τον Δανιήλ, άλλ' αίρουμένους άποθανείν μάλλον, ή έχείνον ίδειν εύδοχιμούντα. "Αρα διά τοῦτο μόνον ἐφάνη τὸ ὅναρ, ἴνα ὁ Δανιὴλ θαυμασθή; Ούκ έγωγε είποιμι άν. Έπει και εί τούτο ην μόνον, μέγα ην το κατόρθωμα και θαυμαστον, θεογνωσίαν γενέσθαι τοσαύτην. Πλην ού τοῦτο μόνον έστίν. 'Αλλά τί; "Ωστε καὶ τοῦτον σωφρονισθηναι μανθάνοντα, ότι οὐ διὰ παντὸς τὸ γένος αὐτοῦ κρατήσει (εί γάρ καλ τούτων είρημένων τῆς άλαζονείας ού καθυφήκε, πολλώ μάλλον εί μή ταύτα είρητο). ώστε τὸν Θεὸν ἐπιγνῶναι Κύριον δντα τοῦ παντός. Έπειδή γάρ περ! όνείρους μάλλον είχον, διά τοῦτο ταῦτα γεγένηται. Έντεῦθεν αὐτοὺς πείθει περί τῶν μελλόντων, καὶ ἐπειδή τούτφ μάλιστα τοὺς θεοὺς έτίμων, τῷ προοράν τὰ μέλλοντα. Καὶ γὰρ πάσα ή μαγγανεία αὐτοῖς περί τοῦτο ຖν. Καὶ τὸ δόγμα έξηλθε, και οι σοφοι απεκτείνοντο · και έζητησαν τὸν Δανιήλ καὶ τοὺς φίλους αὐτοῦ ἀποκτεῖrai. Kal τότε Δανιηλ άπεκρίθη βουλην και γνώμητ τῷ `Αριὼχ τῷ ἀρχιμαγείρφ τοῦ βασιλέως, δς ἐξῆλθε ἀνελεῖν τοὺς σοφοὺς Βαθυλῶνος. Καὶ έπυνθάνετο αὐτοῦ λέγων· "Αρχων τοῦ βασιλέως, περί τ/rog εξηλθεν ή γνώμη ή draibhg autη έκ προσώπου τοῦ βασιλέως; Είδες παρρησίαν; είδες άνδρείαν; πρός τον άνελεϊν χύριον οἶά φησι; Καὶ ύπερ των άλλων άλγει. Ούκ έχει λόγον, φησί, ούδε πρόφασιν, οὐδὲ χρῶμα ἐπίχειται τῷ προστάγματι •

<sup>·</sup> Corrige ἐπὶ τὸν ἔλεγχον τῶν. Supra pro τὰ διδόμενα.

let. leg. τὰ ἐδόμενα.

άναιδείς γάρ τούτους καλούμεν. Έγνώρισε δε ό 'Αριὼχ τῷ Δατιὴλ τὸ ῥῆμα. Καὶ Δατιὴλ ἐξῆλθε, και ηξίωσε τὸν βασιλέα ὅπως χρόνον αὐτῷ δῷ, και την σύγκρισιν τοῦ ένυπνίου άπαγγείλη τῷ βασιλεί. Θαύμασον πως επέτρεψεν έχείνος. [208] "Όρα πανταχοῦ πάντας πειθομένους αὐτῷ." Όθεν πῶς ὑπώπτευσεν ἀληθη λέγειν αὐτόν; πῶς οὐχ εἶπεν, πάντες ήλέγχθησαν, ώμολόγησαν μή είναι άνθρωπίνης φύσεως τούτο : καλ σύ βάρδαρος ων, πόθεν οιει περιγενέσθαι; 'Αλλ' όταν ό Θεός οἰκονομή καὶ προχατασχευάζη τὰ πράγματα, μηδὲν ἀπόρει. "Αλλως δε και ακίνουνον ήν επ' αύτον υστερον ελθείν. Τίνος ενεχεν ούχ εύθεως αύτῷ ὁ Θεὸς ἀπεχάλυψε; Πρώτον μέν ώστε κατάδηλον γενέσθαι το πράγμα, ώστε αύτους εν χρεία καταστήναι πολλή. Εί γάρ και προφήτης ήν, όμως ήγνόησε. Πάλιν σοι διά δικαίων άπολογείται, δειχνύς ότι έχείνοις ούχ έδωχε μέλλουσι χινδυνεύειν χωρίς εύχης χαρτερικής, πολλφ μάλλον σοι ού δώσει. Διά τοῦτο πανταχοῦ τάς εὐχάς αίτει ὁ Παύλος, Τῆ προσευχή προσκαρτερούντες, γράφων. Οὐ γὰρ ἀρχεῖ βίος χαθαρὸς, ἐὰν [μή] χαὶ εὐχή προσή. "Ορα πάλιν την πίστιν αύτοῦ την πολλήν. Δεύτερος ούτος άθλος και πάλινό Δανιήλ ήγείται τοῦ πράγματος, καὶ χρόνον αἰτεὶ παρεσκευασμένον. πρός πολλήν καρτερίαν και εύχήν. "Ωστε ούκ ήξίου εύθέως ἀχούεσθαι · ἔδωχεν ἐχεῖνος τὴν χάριν, ἀνεχοινώσατο τοῖς φίλοις. Τότε τῷ Δατιὴλ μυστήριον άπεκαλύψθη έν όράματι νυκτός. Kal εὐλόγησε τὸν Θεὸν τοῦ οὐρανοῦ Δανιἡλ, καὶ εἶπεν · Εἰη τὸ δroμα τοῦ Θεοῦ εὐλογημένον ἀπὸ τοῦ αίῶνος, καί ἔως τοῦ αἰῶνος, ὅτι ἡ σορία καὶ ἡ σύνεσις και ή Ισχύς αὐτοῦ ἐστι. Και αὐτὸς ά. Ιλοιοί χρόνους καλ καιρούς, καθιστά βασιλείς καλ μεθιστά, διδούς σοφίαν τοῖς σοφοῖς, καὶ φρόνησιν τοῖς alτούσι σύνεσιν. Αύτὸς ἀποχαλύπτει βαθέα καὶ **ἀπόχρυψα, γινώσχων τὰ ἐν τῷ σχότει καὶ τὸ φῶς** μετ' αὐτοῦ ἐστι. Σοὶ, ὁ Θεὸς τῶν πατέρων μου, έξομολογούμαι, καί αίνω, ότι σοφίαν καί σύνεσιν έδωχάς μοι, χαὶ νῦν ἐγνώρισάς μοι ἀ ἡξιώσαμεν παρά σοῦ. Οὐδέπω φανερῶς αὐτῷ ἀπεκαλύφθη, άλλ' έτι εν όράματι προγυμνάζεται γάρ ό προφήτης. "Όρα δὲ αὐτοῦ τὴν παρρησίαν. Τίς ἡ γνώμη, φησί, ή άναιδής αυτή; "Εμοιγε δοχεί και πρό τῆς ευρήσεως κεκωλυκέναι τον άρχιμάγειρον τῆς σφαγής, τῷ τε κατηγορήσαι τῆς ἐγχειρήσεως, τῷ τε ύποσχέσθαι λύσιν εύρειν του δεινού. Τί ούν άπεκαλύφθη τῷ Δανιήλ; "Εστι γάρ καὶ ἐν ἀγίοις ὑπεροχή. διό και αύτος προτιμάται. Και πώς είδεν; Έν όράματι, φησί, ού κατά άνθρωπίνην σοφίαν. Καί καλῶς μυστήριον αύτό καλεί, ο πάσιν ήγνόητο. Καὶ εύλόγησε τὸν Θεὸν τοῦ οὐρανοῦ. Τὸν παντοχράτορά φησι τουτέστι, τὸν καὶ ἐκεῖ ἐν τῆ βαρδάρων χώρα δυνάμενον. Οὐδαμοῦ θυσία, καὶ ναὸς, καὶ θυσιαστήριον, άλλά προαίρεσις άγαθή και πάντα ηνύετο. "Όρα, μετά το λαδείν την αίτησιν, ού πρότερον Εδραμεν έπὶ τὴν αὐλὴν τοῦ βασιλέως, ἔως οὖ τῷ δεδωχότι χάριν ώμολόγησε την μεγίστην ού καθάπερ ήμεζς

πολλάχις ύπό τῆς χαρᾶς τῶν χατορθουμένων καὶ ἐπιλανθανόμεθα τῆς εὐγνωμοσύνης. 'Αλλ' ούτος ούχ ουτως · άλλα εύλόγησε του Θεου, και είπεν · Είη το δνομα τοῦ Θεοῦ εὐλογημένον ἀπό τοῦ αίῶνος, καί εως τοῦ αίωτος. [209] 'Ημεῖς μὲν γάρ, φησί, πρόσκαιροι και όλιγοχρόνιοι, ού μην ύπερ του χρόνου τούτου την εύλογίαν άναπέμπομεν, άλλ' ύπερ παντός. ούχ ύπερ ού ζωμεν, άλλά και ύπερ τούτου μέν, και ύπερ του πρό τούτου, και ύπερ του μέλλοντος. 'Αεί αὐτὸν εὐλογεῖσθαι χρή, καὶ φαίνοντα καὶ μή φαίνοντα. Διά παντός γάρ ή πρόνοια αὐτοῦ τέταται. "Όρα πῶς διά τῆς εὐχαριστίας ἐμφαίνει καὶ τὴν γνώσιν τῶν όνειράτων. "Οτι ή σοφία, καὶ ή σύνεσις, καὶ ή Ισχύς αὐτοῦ ἐστι· τουτέστι, τὸ εἰδέναι τὰ πάντα, καὶ προγινώσκειν. Ένταῦθα γλρ τοῦτό φησι αὐτὸς οίδε τὰ πάντα, οὐδὲν άγνοεί. Τί οὖν; Τοῦτο μόνον; πρόγνωσιν έχει μόνον; Καὶ οὐχ εἶπεν, έχει, άλλ', Αὐτοῦ ἐστι, τὸ φυσικόν ήμιν άγαθόν παραστήσαι βουλόμενος, ότι έκ φύσεως ταῦτα αὐτῷ πρόσεστιν. Τί οὖν; πρόοιδε μόνον, ουχί δε και ποιεί; Ναι, και ποιεί. Άλλοιοί καιρούς και χρόνους. Ούχι τὰς τροπὰς λέγων, άλλά τὰς τῶν πραγμάτων μεταδολάς. Καθιστῷ βασιλεῖς, και μεθιστά. "Οτ: μεταβολάς έργάζεται. "Αρ' ούν τούτο μόνον, ότι πρόοιδε καλ ποιεί; ούχλ καλ άλλο μέγιστον, ότι χαλ έτέροις μεταδίδωσι τούτου τοῦ εἰδέναι; Διδούς σοφίαν τοῖς σοφοῖς · οὐχὶ πρὸ τούτου οὖσι σοφοῖς, άλλά τοίς λαδείν ". Εί τις σοφός μή παρ' έχείνου τήν σοφίαν έχει, οὐ σόφός. Μή νομίσατε τέχνην είναι τῆς Χαλδαϊκῆς. Καί φρόνησιν, φησί, τοῖς αlτοῦσι σύνεσιν. Είτα ίδωμεν πότερον έξ ἐπιστήμης αὐτῷ προσγέγονεν, ή κατά φύσιν. Καὶ γάρ καὶ τοῦτο λέγει · Αύτος αποκαλύπτει βαθέα και απόκρυφα • ούκ είπεν, εύρίσκει, άλλά, Άποκαλύπτει ἐτέροις βαθέα ήμιν δντα και άποκρυφα, τὰ ἐκ μακροῦ τοῦ χρόνου άφεστῶτα καὶ κεκρυμμένα. Γινώσκων τὰ ἐν τῶ σκότει · καὶ τὸ φῶς μετ' αὐτοῦ ἐστικ. "Ορα τί φησι. "Ωσπερ ο Δαυίδ λέγει . 'Ως το σχότος αυτής. ούτω και τό φως αύτης. Το πολύ της γνώσεως λέγει, ήτοι κάν άδηλα ή, αὐτῷ σκότος οὐκ ἔστιν, ή ὅτι φως αύτων έστι. Πως γινώσκει τὰ έν τῷ σκότει; 'Ωσανεί φως έχων μεθ' έαυτοῦ. Μετ' αὐτοῦ έστιν άεί. 'Ανθρωπίνως λέγει. "Ωσπερ οὐδέν ἐστιν ἐν σκότει τῷ λύχνον ἄπτοντι, οῦτως οὐδὲ τῷ Θεῷ · μάλλον δὲ, εἴ τι πλέον, ωσπερ τῷ τὸ φῶς ἔχυντι ἐν ὀφθαλμοῖς, τῷ ἀεὶ περιφέροντι αύτο φως b έστι. Σοί, ο Θεός πατέρων μου, φησί, έξομολογοῦμαι, καί αἰνῶ, ὅτι σοφίαν καὶ σύνεσιν έδωχάς μοι. Εύχαίρως τῶν πατέρων ἐμνήσθη νῦν, δι' ἐκείνων αὐτὸν δυσωπησαι βουλόμενος. καθάπερ εί τίς τινά [210] έραστην σφοδρόν των έρωμένων άναμνήσειεν. Έξομολογούμαι, φησί, εύχαριστῶ, καὶ airῶ, ὅτι σοφίαν καὶ σύνεσιν ἔδωκάς μοι. Την προτέραν φησί. Και τῦτ ἐγτώρισάς μοι α ήξιώσαμεν παρά σοῦ. "Ισως είκος αὐτὸν

Scribe λαβούσιν.

b Forte αὐτόφως.

est sententia impudens hæc a facie regis? > Vides libertatem? vides fortitudinem? ad illum qui occidendi potestatem habebat qualia loquitur? Etiam aliorum vicem dolet. Non habet rationem, inquit, nec causam; neque ullus color edicto adjacet : homines enim ejusmodi impudentes solemus appellare. 16. · Indicavit autem Ariochus Danieli verbum. Et Daniel egressus est; et rogavit regem, ut tempus sibi daret, et conjecturam sommii annuntiaret regi. > Admirare permissionem regis. Aspice ut omnes ubique Danieli obtemperent. At unde rex suspicatus est illam vera dicere? quare non dixit: Universi deprebensi sunt ac convicti, fassi sunt rem esse supra naturam humanam; et tu qui barbarus es, unde putas te posse incolumem ac superiorem evadere? Verum abi Deus res dispensat et præparat, nibil ambigas. Alioquin et citra periculum erat ad regem postea venire. Cur autem non illico Deus Danieli somnium revelavit? Primum quidem ut res manifesta ficret, et ut illi in magna necessitate constituerentur. Nam etsi propheta esset, attamen somnium ignorabat. Rursus tibi se per viros justos excusat, ostendens quod si illis periclitaturis nihil concessit absque prece perseveranti, multo minus tibi dabit. Propter hoc ubique Paulus postulat preces, Orationi insistentes (Rom. 12.12), scribens. Non enim sufficit vita pura, nisi etiam adsit oratio. Aspice iterum multam illius fidem. Secundum certamen hoc est: et adhuc Daniel præest ac negotium ducit, et tempus petit (a) aptum ad multam tolerantiam atque orationem. Propheta non postulabat statim audiri: rex beneficium largitus est, illudque communicavit cum amicis ac sociis Danielis. 19. « Tunc Danieli mysterium revelatum est in visione noctis. Et Daniel benedixit Deum cæli, 20. ac dixit : Sit nomen Dei benedictum a sæculo, et usque in sæculum, quia ejus est sapientia et intelligentia et sortitudo. 21. Et ipse mutat tempora et ætates, constituit reges ac aufert, dans sapientiam sapientibus, et prudentiam illis qui petant intellectum. 22. Ipse revelat profunda et abscondita, cognoscens quæ in tenebris exsistunt: et lux cum ipso est. 23. Tibi, Deus patrum meorum, confiteor, te laudo, quia sapientiam et intelligentiam dedisti mihi : et nune nota fecisti mihi quæ rogavimus te. . Nondum maniseste ipsi revelatum erat, sed adbue in visione : nam præexercetur propheta. Vide autem illius fiduciam, Quænam est sententia, inquit, impudens hæc? Mibi quidem videtur etiam ante somnium inventum a cæde cohibuisse magistrum coquorum, tum incoeptum accusando, tum pollicendo se re-Perturum calamitatis solutionem. Cur ergo revelatum cat Danieli? Quia enim est etiam inter viros sanctos excellentia, ideo Daniel præfertur. Et quomodo vidit? In visione, inquit; non secundum humanam sapientiam. Et pulchre id vocat mysterium,

(d) Frudenter Chrysostomus et Theodoretus in ea re, quan sacer contextus reticuit, negotium habere noluerunt.

At Josephus tempus definit, unam noctem; Tertullianus trictum; Josepho malim accedere.

ab omnibus ignorabatur. Et benedizit Deum cæli. Omnipotentem intelligit : id est, eum qui etiam illic, in barbarorum videlicet regione, potens erat. Nusquam sacrificium, et templum, et altare, sed sola bona voluntas aderat; et omnia peragebantur. Adverte eum post petitionem acceptam, non prius ad aulam regis cucurrisse, quam beneficii datori maximas egisset gratias : non sicut nos sæp**e** præ gaudio prosperorum successuum etiam gratiæ referendæ obliviscimur. At non ita iste : verum benedixit Deum, et dixit : Sit nomen Dei benedictum a sæculo, et usque in sæculum. Nos siquidem, inquit, temporarii et paucorum annorum sumus; non autem pro tempore hoc tantum sursum mittimus benedictionem, sed pro universo tempore : non pro eo solo quo vivimus, sed etiam pro hoc quidem, et pro illo quod præteriit, et pro futuro. Semper Deum benedicere oportet, sive ille appareat, sive non appareat. Ubique enim illius providentia extensa est. Vide ut per gratiarum actionem ostendat quoque Deo competere scientiam somniorum. Quia ejus est sapientia et intelligentia et fortitudo : hoc est, omnia scire ae prænoscere. Hic enim illud ait : quod scilicet ipse omnia novit, et nihil ignorat. Quid igitur? illud tantum? solamne habet præscientiam? Et non dixit, Habet: sed, Ipsius est, exhibere nobis volens ea naturale illius bonum esse : quia ex natura illi bæc insunt. Quid ergo? prævidetne tantum, non autem etiam facit? Sane, et facit. Mutat etales et tempora. Non de annorum conversionibus sermo est, sed de rerum vicissitudinibus. Constituit reges, et aufert. Quia hujusmodi mutationum est auctor. An igitur hoc tantum Deus, prævidet nempe ac facit? non et aliud maximum operatur, quod etiam cum silis communicat cam scientiam? Dans sapientiam sapientibus: non iis qui autea sapientes erant, sed iis quibus sapientia datur. Si quis sapiens non ab illo sapientiam habet, sapiens non est. Ne existimetis sapientiam autem esse Chaldaicæ regionis. Et prudentiam, inquit, illis qui petunt intellectum. Deinde videamus an ex scientia, an ex natura Danieli id adfuerit. Etenim etiam hoc dicit : I pse revelat profunda et abscondita. Non dixit, Invenit : sed, Revelat aliis quæ profunda nobis sunt et abscondita, quæ longo tempore dissociata, quæque occulta erant. Cognoscens quæ in tenebris exsistunt: et lux cum eo est. Vide quid dicat. Quemadmodum ait David: Sicut tenebræ ejus, ita et lumen ejus ( Psal. 138. 2). Magnitudinem cognitionis significat, seu quia licet obscura sint, illi nullæ sunt tenebræ, seu quia ipse eorum lumen est. Quomodo cognoscit quae in tenebris sunt? Quasi qui secum lumen habeat. Cum eo est semper. Humano modo loquitur. Sicut nihil est tenebrosum illi qui lucernam accensam habet, ita neque Deo; imo vero, si quid amplius dici potest: nempe sicut ei qui lumen habet in oculis, et ei qui illud semper circumfert, ipsa lux est. Tibi, Deus patrum meorum, inquit, confiteor, le laudo, quia sapientiam et intelligentiam dedisti mihi. Opportune patrum hic meminit, per illos Deum flectere, ac veluti pudore afficere cu-

piens: quemadmodum si quis in memoriam alicujus acris amatoris, amores reduceret. Confiteor, inquit, gratins ago, et laudo, quia sapientiam et intelligentiam dedisti mihi. Quam antea babebat scilicet. Et nunc nota fecisti mihi quæ rogavimus te. Verisimile videtur Danielem etiam alia petiisse, adeo ut conjecturam quoque illi Deus indicarit. 23. « Quia, » inquit, « somnium regis manifestasti mihi. 24. Et statim venit Daniel ad Ariochum, quem constituerat, > inquit, c rex ut perderet sapientes Babylonis, et dixit ei : Sapientes Babylonis ne perdas; introduc autem me in conspectum regis, et annuntiabo regi conjecturam visionis. > Cucurrit ad eum, et ait : Sapientes Babylonis ne perdas. Quisnam de illis curam habuisset? Aspice prophetæ humanitatem ac mansuetudinem. Sed auditus non fuisset, nisi et illud addidisset: « Introduc me, » inquit, « et annuntiabo regi conjecturam visionis. 25. Tunc Ariochus, > inquit, c introduxit Danielem in festinatione in conspectum regis et dixit : Inveni virum de filiis captivitatis Judææ, qui conjecturam annuntiabit regi. De filiis captivitatis, inquit, inveni virum. > Non puduit generis. Ubi enim incumbit necessitas major, nihil horum requiritur; sed fastus, qui solet comitari prosperitatem, totus comprimitur. Qui enim ægrotat, medici nobilitatem numquam curiose inquiret; et alio in periculo exsistens homo non sataget an nobilis, an vero de plebe sit ille qui eum a periculis sit erepturus, sed unum dumtaxat quaret, nimirum liberationem. Quis non pudore affectus fuisset, quis non erubuisset, cernens omnes patriæ suæ sapientes interfici, captivos vero inflari, et de se magnifice sentire? Nequaquam. Horum nihil ipse cogitavit : sed festinus et ille vocavit, et hic interrogavit, non amplius cum eadem arrogantia. Postquam enim rex convictus est per experientiam, se inutiliter as stulta perquirere, quid ait? 26. Et respondit rex, et dixit Danieli, cujus nomen Baltasar: Potesne mihi renuntiare somnium quod vidi, et conjecturum ejus? Majore cum lenitate disserit. Non dixit: Si non potueris, eadem quæ alii patieris. Quid igitur Daniel? 27. c Et respondit Daniel coram rege, et dixit: Mysterium, quod rex perquirit, non est sapientum, magorum, incantatorum, nec Gazarenorum potestas annuntiare regi: 28. sed est Deus in cælo, qui revelat mysteria: et nota fecit regi Nabuchodonosori quie oporteat fieri in novissimis diebus. > Observa prudentiam prophetæ. Non dixit statim, Possum annuntiare tibi : sed quod ante omnia oportebat regem scire, id dicit. Mysterium, inquit, quod rex interrogat, sapientes, magi, incantatores, Gazareni nequeunt indicare regi: est Deus in cælo qui revelat mysteria. Apologiam facit pro iis qui injuste occisi fuerant, et ostendit non se esse qui rem explicet. Non ideo, inquit, dixi istud magorum non esse, ut me ipsum illis clariorem facerem; sed ut discas, quod neque ego id secondum humanam naturam profero. At est Deus in cælo. Non illic Deum concludit; sed tamquam ad barbarum interim loquitur, eumque a terra abducit : non sicut dii vestri qui circa terram volutantur. Et not i

fecil regi Nabuchodonosori quæ futura sint in ultimis temporibus. Vide, per ænigmata edisserit; et totam summam visionis in exordio comprehendit, regisque mentem recreat, dum nihil grave, neque molestum effatur. ( Somnium tuum, ) inquit, ( et visiones capitis tui in cubili tuo : hoc est : 29. Cogitationes tuæ in cubile tuum ascenderunt, quid oporteat fieri post hæc. Et qui revelat mysteria, indicavit tibi quæ oporteat fieri. > Ex vulgi opinione loquitur, quasi somnia super caput stent (Homer. II. B. 20), seu quod ibi sit ratiocinandi vis, seu per caput designat oculos: ut dicat, Tu præbuisti causam. Nec simpliciter dixit, Deus tibi manifestavit, sed, Cogitabas quid futurum esset post hac. Quia enim orbem terrarum devicerat. reputabat secum, num ad liberos ipse regnum esset transmissurus, sive an moriturus esset. Nam solet quodammodo magnitudo imperii etiam nos ducere in oblivionem naturæ, et quod mortalis ea sit. Verisimile igitur est illum, cum incidisset in pelagus et infinitam multitudinem fortiter ac præclare a se gestorum, non admodum credidisse moriturum esse se. Idem quoque passus est alius rex (a). Ideoque et quidam ad ipsum dicebat : Tu vero homo es, non Deus (Ezech. 28. 2): ad Tyrium nempe loquens. Et vide quomodo absque vulnere ipsum reprehendit. Non enim dixit, Hoc suspicatus es ac sperasti : sed, Quid oportet fieri post hæc? Ista mente agitabas, ac tecum reputabas: quidnam scilicet futurum esset. In cubili tuo. Cum nullus esset qui obturbaret, sed animus in quiete versaretur; quando præcipue cogitationum turba nos invadit, quiete atque otio abutens. Ideo multis mos est tempus illud in oratione consumere: quia scilicet tunc animus otiatur; et magnum capimus detrimentum, si tunc inertiæ nos dederimus. Et qui revelat mysteria, indicavit tibi quæ oporteat fieri. Aspice, iterum jam Dei meminit. Nec id vulgariter. Sed illic quidem ait : ( Qui est in cælo; ) hic autem : « Qui revelat mysteria » 30. Et mili autem non sapientia, quæ fit in me præ omnibus viventibus, mysterium hoc revelatum est : sed ut conjecturam regi indicem, et ut cognoscas cogitationes cordis tui. > Tantum non dicens: Origo inventionis non est a me: sed neque in eo ipso quod rem præter alios didicerim, cæteris præferendus sum. Non enim quia me sapientem esse agnovit, id Deus fecit. Si enim postquam ista dixisset Daniel, ipsum ut Deum adoravit rex: quid si id proloquatus non fuisset? Sed propter te, inquit. Tu mihi gratias habere non debes, sed ego tibi : ut enim tu intelligeres, ego didici. Cerne ut illum conciliet Deo, et ut futurum circa eum miraculum, item amorem vehementem erga eum, per anticipationem Deo assignet. Qui enim edoctus est. quod Deus in honorem ipsius id egit, proculdubio illi conciliatus est. Te magis, inquit, homoravit, quam.me. Vides quam ambitiosus non sit juvenis, utque non

<sup>(</sup>a) Ithobalus nimirum. Memoria labitur Theodoretus, qui ad Dan. 2, 46, Nabuchodonosorem interpretatur. Rectius ad Ezech. 28, 2, principem Tyri agnoscit. Affinis error apud Origenem lib. 4 de Principiis, cap. 2.

καλ άλλα άξιώσαι, ώστε καλ την σύγκρισιν αύτῷ γνωρίσαι. "Ότι τὸ δραμα τοῦ βασιλέως, φησί, έττωρισάς μοι. Καλ εύθέως ήλθε Δατιήλ πρός Άριωχ, οτ κατέστησε, φησί, ο βασιλεύς απολέcai τοὺς σοφοὺς Βαδυλῶνος, xul εἰπεν αὐτῷ· Τούς σοφούς Βαδυλώνος μη απολέσης : εισάγαγε δέ με ένώπιον τοῦ βασιλέως, καὶ ἀπαγγελῶ τῷ βασιλεί την σύγκρισιν του όράματος. Έδραμε πρός αὐτὸν καί φησι · Τοὺς σοφοὺς Βαδυλώνος μή άπολέσης. Τίς αν εφρόντισεν εχείνων; "Ορα τὸ φιλάνθρωπον και ήμερον του προφήτου. 'Αλλ' ούκ αν ηχούσθη, εί μη κάκεινο προσέθηκεν Εισάγαγέ με, φησί, και απαγγελώ τῷ βασιλεῖ τὴν σύγκρισιν τοῦ ὀράματος. Τότε ᾿Αριὼχ, φησίν, εἰσήγαγε τὸν Δανιήλ ἐν σπουδή ἐνώπιον τοῦ βασιλέως, καὶ είπεν αὐτῷ. Ευρηκα ἄνδρα ἐκ τῶν υίῶν τῆς αλχμαλωσίας της Ιουδαίας, δστις το σύγκριμα ἀταγγελεῖ τῷ βασιλεῖ. Ἀπὸ τῶν υίῶν τῆς αίχμα-Δωσίας, φησίν, ευρηκα άνδρα. Ούκ ήσχύνθη τδ γένος. "Όταν γάρ ἀνάγχη ἐπίχειται μείζων, οὐδὲν τούτων ζητείται, άλλ' ὁ τῦφος ὁ ἐν ταίς εὐημερίαις άπας χαταστέλλεται. Και γάρ ό νοσῶν ούχ ἄν ποτε τοῦ ἰατροῦ την εὐγένειαν περιεργάσαιτο, καὶ ἄλλως χινδυνεύων άνθρωπος ούκ άν πολυπραγμονήσειεν, είτε εύπατρίδης, είτε ό τυχών είη ό μέλλων αύτον έξαρπάζειν τῶν χινδύνων, άλλ' ἔν μόνον ζητεῖ, τὴν ἀπαλλαγήν. Τίς ούκ αν αισχυνθή, τίς ούκ αν έρυθριάση, όρῶν τοὺς μὲν ὲν τἢ πατρίδι πάντας ἀναιρουμένους, τούς δε αίχμαλώτους φυσωμένους, και μέγα φρονούντας; Οὐδὲν τούτων, οὐδὲν αὐτὸς ἐνενόησεν, ἀλλ' ἐν σπουδή κάκεινος έκάλεσε, και ούτος ήρώτησεν. ούκέτι μετά τῆς αὐτῆς ἀπονοίας. Ἐπειδή γάρ ήλέγχθη διά τῆς πείρας άνόητα [ [. άνόνητα ] ὁ βασιλεύς tmζητών, τί φησι; Kal άπεκρίθη ο βασιλεύς, καί είπεν τῷ Δανιήλ, οὖ τὸ ὄνομα Βαλτάσαρ. Εί δύνασαί μοι άναγγείλαι το ένύπνιον, δ είδον, και την σύγκρισιν αύτοῦ; Μετά πλείονος τῆς έπειχείας διαλέγεται. Ούχ εἶπεν: "Αν μὴ δυνηθῆς, τὰ αὐτὰ πείση. Τί οὖν ὁ Δανιήλ ; Καὶ ἀπεκρίθη Δανιήλ ένωπιον του βασιλέως, και είπε Το μυστήριον, δ δ βασιλεύς ἐπιζητεῖ, οὐκ ἔστι σοςῶν, μάγως, έπαοιδων, Γαζαρηνών δύναμις άναγγείλαι τῷ βασιλεί· **άλλ' έστι Θ**εός έr ούρανῷ ἀποχαλύπτωr μυστήρια, και έγνώρισε τῷ βασιλεί Ναβουχοδοτίσορ **ἄ δεῖ γενέ**σθαι ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν. \*Ορα σύνεσεν τοῦ προφήτου. Οὐχ εἶπεν εὐθέως• Δύναμαι άπαγγετλαί σοι . άλλ' δ πρό πάντων έδει μαθείν τον βασιλέα, τουτο λέγει. Το μυστήριος, णाने, है ο βασιλεύς έπερωτα, ούκ έστι σοφων, μάτων, έπαοιδών, Γαζαρηνών δύναμις άναγγεῖλαι τφ βασιλεῖ· ἔστι Θεός ἐr οὐραrφ ἀπυκαλύπτωr μυστήρια. 'Απολογείται ύπὲρ τῶν κακῶς ἀναιρεθέντων, δειχνύς ούχ αὐτὸν δντα τὸν λέγοντα. [211] Οὐ θά τούτο, φησί, είπον, ότι ούχ έστι μάγων τούτο, ίνα έμαυτὸν έχείνων λαμπρότερον δείξω, άλλ' ζνα μάθης, ίποιδε έγω κατά άνθρωπίνην λέγω φύσιν. 'Αλλ' <sup>έστι</sup> θεός έν οἰρανφ. Οὐχ ἐχεῖ συγχλείων αὐτὸν, οιι ως πρός βάρδαρον τέως διαλεγόμενος, χαι τής τις ἀπάγων, ούχ ώς οἱ ὑμέτεροι οἱ περὶ γῆν στρεφό. τω. Καὶ έγνώρισε τῷ βασιλεί Ναβουχοδονόσορ <sup>ἀ ζεῖ</sup> γετέσθαι ἐπ' ἐσχάτωτ τῶτ χρότωτ. "Όρα, δι' <sup>Δίν</sup>: γμ**άτων λέ**γει, καὶ τὸ πᾶν κεφάλαιον τῆς δψεως

περιλαμβάνει εν τοῖς προοιμίοις, καὶ ἀνίησιν αὐτοῦ την διάνοιαν, ούδεν φορτικόν, ούδε επαχθες λέγων. Το ενύπνιον σου, φησί, και αι οράσεις της κεφα-Αῆς σου έπὶ τῆς κοίτης σου · τουτέστιτ, οί διαλογισμοί σου έπὶ τῆς κοίτης σου ἀνέβησαν, τί δεῖ γενέσθαι μετά ταῦτα. Καὶ ο ἀποκαλύπτων μυστήρια, έγτώρισε σοι δ δεῖ γενέσθαι. Κατά την των πολλών ύπόνοιαν διαλέγεται, ώς ύπερ χεφαλής των όνείρων Ισταμένων, ή ώς έχει του λογιστιχού δντος, ή τῆς κεφαλής, τῶν ὀφθαλμῶν, ἵνα εἴπη · Σὺ παρέσχες αίτίαν. Οὐδὲ ἀπλῶς εἶπεν, ὅτι 'Ο Θεός σοι Εφηνεν, άλλά, Διελογίζου τί δεϊ γενέσθαι μετά ταῦτα. Έπειδή γάρ τῆς οἰχουμένης ἐχράτησεν, ἐλογίζετο άρα εί είς πάντας \* αύτος παραπέμψει την βασιλείαν. ή τελευτήσει. Είωθε γάρ πως τὸ μέγεθος τῆς ἀρχῆς καὶ τῆς φύσεως ήμᾶς εἰς λήθην ἄγειν, ὅτι θνητός ἐστι. Είχος ούν αύτον είς το πέλαγος έμπεσόντα των οίκείων κατορθωμάτων, μη σφόδρα πιστείειν ότι άποθανείται. Τοῦτο γοῦν καὶ ἔτερος ἔπαθε βασιλεύς. Διὸ καί τις έλεγε πρός αὐτὸν, Σὺ δὲ ἄνθρωπος εἶ, οὐ Θεός, πρός του Τύριου λέγωυ. Και δρα πῶς χωρίς πληγῆς αύτον ελέγχει. Ού γάρ είπεν, στι Τοῦτο ὑπώπτευσας, άλλλ, Τί δεῖ γενέσθαι μετὰ ταῦτα. Ταῦτα ἐνενόεις καὶ ἐλογίζου τί ἄρα ἔσται. Ἐπὶ τῆς κοίτης σου. "Ότε οὐδεὶς ὁ παρενοχλῶν, ἀλλ' ἐν ἡσυχία ἦν ἡψυχή• ότε μάλιστα των λογισμών ό δχλος ήμιν ἐπεισέρχεται, τή τε ήσυχία και τή άργια άποχρώμενος. Διά τουτο τοίς πολλοίς έθος του χαιρου έχείνου είς εύχην άναλίσχειν, ἄτε χαὶ σχολαζούσης τῆς ψυχῆς, χαὶ μεγάλης ούσης της βλάδης εάν ραθυμήσωμεν. Καί ο άποκα-Αύπτων μυστήρια, έγνώρισε σοι ά δει γενέσθαι. "Όρα, δεύτερον ήδη τοῦ Θεοῦ μέμνηται, καὶ οὐχ ὡς ἔτυχεν, άλλ' ἐχεῖ μέν φησι· 'O ώr ἐr τῷ οὐρανῷ. ἐνταῦθα δὲ, Ὁ ἀποκαλύπτων μυστήρια. Καὶ ἐμοὶ δὲ οὐκ ἐν σοφία τῆ οὕση ἐν ἐμοὶ παρὰ πάντας τούς ζωττας το μυστήριον τοῦτο απεκαλύφθη, άλλ' ἔτεκεν τοῦ τὴν σύγκρισιν τῷ βασιλεῖ γνωρίσαι, καί Ιτα γτῷς τοὺς διαλογισμοὺς τῆς καρδίας σου. Μονονουχὶ λέγων . Ἡ άρχὴ τῆς εὐρέσεως οὐ παρ' έμου, άλλ' ούδε αύτο τουτο παρ' ετέρου μαθείν πλέον Εχων ο των άλλων. Ούδε γάρ επειδή σοφίν είδεν, τοῦτο ἐποίησεν. Εί γάρ καὶ τούτων εἰρημένων παρ' αὐτοῦ, ὡς Θεὸν αὐτὸν προσεχύνησε: τί, εἰ μἡ τοῦτο ῆν; `Αλλά διά σὲ, φησίν. Οὐ σύ [212] μοι χάριν Εχειν όφείλεις, άλλ' έγω σοί: Ίνα γάρ σύ μάθης, **ἔμαθον ἐγιύ. "Όρα πῶς αὐτὸν οἰχειοῖ πρὸς τὸν Θεὸν,** και το μέλλον θαύμα περι αύτον Εσεσθαι, και το φίλτρον προλαδών άνατίθησε τῷ Θεῷ. 'Ο γάρ μαθών ότι τιμών αύτον ο Θεός τούτο εποίηθεν, εύδηλον ότι ψαειώθη αν αὐτῷ. Σὲ μαλλον ἐτίμησε, φησὶ, ἢ ἐμέ. Είδες πως άφιλότιμος ὁ νέος, πως ού πρότερον άπτεται τῶν ἐημάτων, ἔιος ἄν ἀποστήση αὐτὸν τοῦ μεγάλην περί αὐτοῦ δόξαν ἔχειν ; Ηῶς οὖν οὖτος ἐθύρα 🤏 δόξαν, ό και διδομένην αύτην άποκρουόμενος; Και ούχ είπεν, Έπειδή σέθω τον Θεόν, ἐπειδή θεραπεύω αύτὸν μᾶλλον τῶν ἄλλων, ἀπεχαλύφθη ἐμοὶ, ἀλλ'. Υπέρ τοῦ σὲ μαθεῖν δ χρησιμώτατον ήν. Έχεῖνο γλρ καὶ μὴ εἰπόντος, ἡχολούθει τῆ διανοία ἀχουόντων.

Εἰς πάντας. Haud dubic emendandum παίδας.
 b Forte παρ' ἐτέρους... ἔχω.
 L. ἐθήρα. Lego etiam paulo ante τοῦ μεγάλην, etc.

Σὺ βασιλεύς έθεώρεις, καὶ ίδου είκων μία, ή είκων έκεινη μεγάλη, και ή πρόσοψις αὐτῆς ύπερφιρής έστῶσα πρό προσώπου σου, καὶ ή δρασις αὐτῆς φοδερά. Εἰκὼν ἦς ἡ κεφαλὴ χρυσίου καθαρού· αι χείρες αὐτῆς και το στῆθος και οι βραχίονες αὐτῆς ἀργυροῖ· ἡ κοιλία αὐτῆς καὶ ot μηροί χαλκοί · αι κνήμαι σιδηραί · οι πόδες μέρος μέν τι σιδηρούν, μέρος δέ τι όστράκινον. "Όρα ποίας δψεως ηξιώθη Ναδουχοδονόσορ. Έπειδη γάρ ξμελλεν είς έθνη το χήρυγμα διαδίδοσθαι, προαναχρούεται τοῦτο άνωθεν την έθνιχην παράδοσιν : χαλ έν έθνιχή τοῦτο όραται, τοῦ ναοῦ χαταλυθέντος, τῶν νομιχών άνηρημένων. Πλην διά Έδραίων έρμηνεύεται. Εί γάρ καὶ είς έθνικοὺς ξμελλε διαδίδοσθαι, άλλά διά Έδραίων άνδρων, των άποστόλων. Τοῦτο και ἐπί του Κορνηλίου γέγονε. Προλαμβάνει τὰ Εθνη, καὶ 🗝 και ἀπολουθεί. Οῦτω καὶ ἐνταῦθα τὴν εἰκόνα πρῶτος είδεν ο Ναδουχοδονόσορ, την δε γνώσιν πρώτος είδε Δανιήλ. Καὶ ἴν' είδης ὅτι καὶ πρώτοι καὶ ϋστεροι οἰ Τουδαΐοι πρώτοι τὰ άγαθὰ Ελαδον, άλλὰ οὐκ ήδεισαν όπερ έλαδον, έγα έσον γένηται. Ούτω κάκει πρό τοῦ βαπτίσματος κατηξιώθησαν Ηνεύματος. Ούτω καλ ἐπὶ ᾿Αδραὰμ πρώτη ἡ πληθὺς ἐχείνη τῶν ἐθνῶν, ύστέρα δὲ ἡ περιτομή · άλλά διά περιτομῆς ἡ σωτηρία. Είπον ταῦτα μυριάχις οἱ προφήται τοῖς Ίουδαίοις, καὶ εἰ μὴ πολλὴ παρ' ὑμῖν ἡ νωθεία, κᾶν έξεκάλυψα, ποῦ καὶ πότε. Ἐπειδή δὲ οὐ προσείχον, μεταδαίνει είς τὰ Εθνη λοιπόν. 'Αχούοντες ἐχεῖνοι τούτων τῶν ῥημάτων, κατέπτυον : ὁ ἐθνικὸς ἀκούσας προσεκύνησεν. "Όρα και τά έπι Χριστοῦ διατυπούμενα. Ή Χανανίτις προσχυνεί ούτοι ου ποιούσι τούτο, άλλ' έλαύνουσιν. Ούτω και ένταύθα έκείνοι **ἔδησαν τὸν Ἱερεμίαν, οὖτος προσεχύνησε τὸν Δανιήλ.** Πάλιν Ίουδαΐοι τοὺς ἀποστόλους ἀπελαύνουσιν, οί Ελληνες λέγουσιν, ότι Οι θεοί κατέθησαν πρός ήμας. "Όταν γάρ ή κρίσις χωρίς πάθους γίνηται, άδέκαστός έστι και καθαρά. Όρᾶς τοὺς τύπους λάμποντας; Έν Βαδυλώνι τὰ περί Χριστοῦ ἀχούεται, και άκροατής ο βάρδαρος γίνεται, ΐνα μάθης ὅτι οὐ μόνον έθνικοι, άλλά και βάρδαροι ταῦτα άκούσονται, ώσπερ [215] ό Παῦλός φησι· Όφειλέτης είμι εὐαγγελίσασθαι Ελλησί τε και βαρδάροις. Και ΐνα μή ἀπογνῷς, τὰς ἐλπίδας ὑποτυποῦται. Τί γὰρ οὐκ ἦν κώλυμα; Ὁ τῦφος ὁ βασιλικός, ἡ φύσις αὐτὴ ἡ βαρδαρική, τὸ εὐτελὲς τοῦ λέγοντος αἰχμάλωτος γὰρ ἡν • ή ήλικία · νέος γάρ · τὸ τῆς θρησκείας άλλότριον. Οὐκ είπεν, Εδεισε προϊδείν τα σά, την αίχμαλωσίαν της πόλεως : ἐχείνα ἡγνόησας, χαὶ ταῦτα προλέγεις; "Απερ λέγουσιν" οἱ άγνώμονες. ἔδει τὸν Χριστὸν άναστῆσαι ἐαυτόν. Αὐτὸ τὸ λεγόμενον κατάλυσις τῆς βασιλείας αὐτοῦ ήν, καὶ τῆς οἰκουμένης ἀπάσης συντέλεια. Καὶ ἐπίστευσε Ναβουχοδονόσορ. Οὐ γὰρ αν, εί μη επίστευσεν, έθυσε τῷ Δανιήλ. Πιστεύει Ναδουχοδονόσορ, τινές δε άπιστούσι τούτο. Διά τούτο πολλαλ προφήσεις εγίνοντο. Εί μή εγένοντο έχειναι, μηδε ταύταις πίστευε. Ίνα δε μή επι πλέον άσαφη ποιώ τὸν λόγον, φέρε τοῦτον ὑμῖν ἐρμηνεύσωμεν. Πέντε είδεν ϋλας, χρυσόν, άργυρον, χαλκόν, σίδηρον. όστρακον. Είτα είκων πάσα ό χρόνος έστι, και ή άκολουθία τοῦ χρόνου. Καὶ καλώς εἶπεν, Εἰκών. Εἰκόνι γάρ ξοικε τὰ ήμέτερα, είκονι ἀψόχω. Καὶ καλῶς

είχων άπο χρυσού. Καθάπερ γάρ ο χρυσός, κάν λαμπρός ή, άπο γης έστιν, ούτω καλ ή φύσις ή ήμετέρα, καὶ τὰ πράγματα. Καὶ ὅρα ὅτι κόνις γίνεται, όπερ ήν πρό τούτου. Καίτοι τοῦτο λίθος ούκ αν έργάσαιτο. Συντρίψαι μέν δύναται λίθος, ούσίαν δέ μεταδαλείν ού δύναται. 'Αλλά τοῦτο γέγονεν. Είδες τὸ μυστήριον τῆς ἀναστάσεως. Καὶ γὰρ τῶν σωμάτων ήμιν πρότερον στοιχειωθέντων, καλ πρός την άρχαίαν έπανελθόντων φύσιν, την γην λέγω, τότε η φθορά ἐπεισέργεται. Ταῦτα δὲ πάντα ὁ λίθος ποιεί. "Ωστε οταν ίδης την είκόνα έχ διαφόρων συγχειμ**έ**νην **ύλῶν.** και την μέν κεφαλήν αύτης λαμπράν, τό δε στηθος φαυλότερον, και την γαστέρα άτιμοτέραν, και τάς χνήμας εύτελεστέρας, την διαφοράν ταύτην περί την δψιν νόμιζε. Μιᾶς γάρ οὐσίας τὰ πάντα καὶ μαρτυρεί τὸ τέλος, είς χόνιν ἄπαντα διαλύον. Οὐ μιχρά αύτη φιλοσοφία. Έννόησον γάρ την φιλοσοφίαν ταύτην και άπο τῶν παρόντων πραγμάτων, ἀπο τοῦ χρατοῦντος χαταγαγών τὸν βασιλεύοντα, τὸν ὅπαρχον, τὸν μετ' ἐχεῖνον, τὸν χαλχὸν, τοὺς μετὰ ταῦτα ὀστραχίνους, σιδηρούς. 'Αλλ' έάν είς την σορόν Ελθης, κάν μυριάχις χάχει βιάζωνται λάρναχα χρυσῆν χατασχευάζοντες, δψει την φύσιν αύτην. Πάλιν νόει μοι τον πλούσιον, τὸν δέσμιον, ἐχεῖνον τὸν πλούσιον, τὸν πένητα μέχρι τοῦ όστράχου, καὶ δψει πάντα κόνιν. 'Αλλ' δρα. Οὐ πρότερον ἐφάνη πάντα χόνις δντα, ἔως ό λίθος κατέπεσεν. Έθεώρεις έως άπετμήθη Αίθος άπὸ τοῦ δρους ἄνευ χειρῶν, καὶ ἐπάταξε την είκονα, και τούς πόδας τούς σιδηρούς και όστραnirous, nai έλέπτυνεν αύτούς εis τέλος. Τότε έλεπτύνθη είς απαξ τό δστρακον, ο σίδηρος, ο χαλκός 4, και έγένοντο ώσει [214] κονιορτός άπο αλωνος θερινής · και έξήρεν αυτά το πλήθος τοῦ πνεύματος, καὶ τόπος ούχ εὐρέθη αὐτοῖς. Οὐ γλρ πρότερον εφάνη των πραγμάτων ή φύσις, εως ό ήλιος της δικαιοσύνης ανέτειλεν, ότι ο χρυσός ου χρυσός. "Όρα δὲ καὶ ἐν αὐτῷ τούτῳ οὐ μετὰ τϯν συντριδήν, άλλ' έτι έστώτων αύτῶν, οὐδὲν δὲ τοῦτο ἐκείνου τιμιώτερον δν. "Όρα καλ τῆ δψει, καλ τῷ χρόνω, και τή ποιότητι ταῦτα ἐκείνων βελτίω. Διὰ γάρ τοῦτο καὶ χρυσίον ἀπό γῆς ἐποίησεν ὁ Θεὸς, ἴνα μηδέν μέγα περί αὐτοῦ φαντασθής. Τίνος δὲ Ενεκεν την αὐτοῦ βασιλείαν καλεί χρυσῆν, την δὲ τῶν Περσῶν άργυραν, και την των Μακεδόνων χαλκήν, και την των 'Ρωμαίων σιδηράν και όστρακίνην; "Ορα καταλλήλους τὰς ύλας. 'Ο γάρ χρυσός πλούτου μέν έστι έμφαντικόν, άσθενες δε, και πρός άπάτην και πρός χόσμον μάλλον καὶ φιλοτιμίαν ἐπιτήδειος. Ούτω καὶ έχείνη ή βασιλεία ή τοῦ βαρδάρου. Πολύ παρ' αὐτῷ τὸ χρυσίον ἡν καὶ τοῖς βαρδάροις, ἐπειδή καὶ ἐκεῖ λέγονται είναι ύλαι μεταλλικαί. Καὶ γάρ παρά τῶν Σήρων πολύς ό πλοῦτος, άλλ' άχρηστος. Κεφαλην δε ἐπέχει, ἐπειδή πρώτη ἐφάνη. Ἡ δὲ Περσῶν ούχ οῦτως εύπορος, ώσπερ ούν οὐδὲ Μακεδόνων ή δὲ 'Ρωμαίων χρησιμωτέρα τε καλ Ισχυροτέρα, ύστέρα μέν τοίς χρόνοις, διό και ποδών τάξιν ἐπέχει. "Εστι δὲ αὐτῆς τά μεν άσθενή, τά δε ίσχυρότερα. Τοιούτο το άλλόκοτον των ανθρώπων. Καὶ όταν π.ληθυνθή, φησίν, ή droμla, ψυγήσεται ή dydan των πολίων.

Ο χαλκός. Addendum ὁ ἄργυρος, ὁ χρυσός.

ante sermonem aggrediatur, quam regem abduxerit a magna quam de ipso habere potuisset opinione? Quomodo igitur gloriam venaretur Daniel, qui etiam datam repellit? Et non dixit: Quoniam Deum veneror, quoniam illi plus quam cateri servio, mihi revelatio facta est : sed, Ut tu disceres quod utilissimum erat. Illud enim, etiam ipso non dicente, in mentem auditorum veniret. 31. c Tu rex videbas, et ecce imago una, imago illa magna, et aspectus illius sublimis stans ante faciem tuam, et intuitus eius terribilis. 32. Imago cujus caput ex auro puro; manus ipsius et pectus et brachia eius argentea; venter illius et femora ærea; 53. tibiæ ferreæ; pedes, pars quidem quadam ferrea, pars autem quædam testacea. > Vide quali visione dignatus fuerit Nabuchodonosor. Quandoquidem enim in gentes evangelii præconium spargendum erat, visio multo ante gentilem traditionem inhibet; et in terra gentili somnium videtur, templo everso, legalibus sublatis. Verumtamen per Hebræos explicatur. Etsi enim in gentiles disseminandum esset evangelium, at per Hebræos viros, nempe apostolos, id futurum erat. Hoc et in Cornelio contigit. Præcedunt gentes, non autem sequuntur. Ita et hic imaginem primus vidit Nabuchodonosor, notitiam vero primus accepit Daniel. Et ut cognoscas quod et primi et posteriores sunt Judæi: primi quippe bona acceperant, sed nesciebant quid accepissent, ut par utrinque fieret. Ita et illic ante baptismum Spiritu dignati sunt. Sic et in Abrahamo prima fuit illa multitudo gentium, posterior vero circumcisio : sed per circumcisionem salus. Harc millies prophetæ Judæis dixerunt, et nisi multa apud vos esset tarditas, etiam ubi et quando aperuissem. Postquam autem non attenderunt, transit ad gentes deinceps. Hæc verba Judæi audientes, despuebant : gentilis cum audisset, adoravit. Adverte ea etiam quæ sub Christo contigerunt describi per tiguras. Chananæa adorat : Judæi contra, Dominum scilicet expellunt. Ita et hic Judæi Jeremiam in vincula conjecerunt: Nabuchodonosor adoravit Danielem. Rursus Judæi apostolos ejiciunt : Græci autem dicunt : Dii descenderunt ad nos (Act. 14. 10). Cum enim 'udicium sine affectu fertur, incorruptum est, ac sincerum. Vides typos coruscare? In Babylone quæ ad Christum spectant audiuntur, et barbarus auditor fit, ut intelligas non modo gentiles, sed et barbaros ista esse audituros, quemadmodum Paulus ait : Debitor sum ut evangelium prædicem Græcis ac barbaris (Rom. 1.14). Et ne desperes, spem delineat ac subjicit. Quod enim aberat impedimentum? Fastus regalis, indoles ipsa barbarica, loquentis vilitas; erat enim captivus; atas : erat juvenis; religio aliena. Neque rex dixit: Te tua prævidere oportuit, urbis tuæ videlicet captivitatem : illa ignorasti, et hæc prædicis? Ingrati enim ita loqui solent : Oportebat Christum seipsum suscitasse. Quod dictum fuit eversio erat regni Babylonici, et consummatio totius orbis. Et credidit Nabuchodonosor. Neque enim, nisi credidisset, sacrificasset Danieli. Credit Nabuchodonosor (r. 46); quidam autem non credunt. Propter hoc multæ prædi-

ctiones fiebant. Si illæ eventum non habuerunt, ueque his crede. Ne autem diutius sermonem obscurum faciamus, age eum vobis interpretemur. Quinque vidit materias, aurum, argentum, æs, ferrum, testam. Deinde tota imago tempus est et temporis consequentia. Et recte dixit: Imago. Imagini siquidem similes sunt res nostræ, imagini inanimatæ. Et bene imago ex auro. Sicut enim aurum etiamsi splendidum sit, tamene terra oritur : sic etiam natura nostra, atque res humanæ. Et vide ut pulvis fiat, quod scilicet erat antea. Atqui id lapis numiquam fecerit. Conterere quidem potest lapis, substantiam vero convertere non potest. Hoc tamen contigit. Mysterium resurrectionis vides. Cum enim corpora nostra in elementa resolvuntur, et ad antiquam redeunt naturam, terram dico, tunc advenit corruptio. Hæc autem omnia lapis efficit. Itaque cum videris imaginem ex diversis materiis constantem, et illius quidem caput splendidum, pectus vero deterius, et ventrem ignobiliorem, et tibias viliores, diversitatem hanc in solo aspectu sitam esse existima. Unius quippe ejusdemque substantiæ omnia sunt; idque testatur finis, qui in pulverem cuncta dissolvit. Non parva est ista philosophia. Animum adverte ad hanc philosophiam, et a rebus quæ ante oculos obversantur, ab imperante deducens regem, deinde præfectum qui post regem est et æri respondet, item eos qui sequuatur, quique ut fictiles ac ferrei repræsentantur. Verum si ad sepulcrum veneris, etiamsi sexcenties ibi quoque vim facere videantur, dum auream urnam adornant, aspicies tamen illorum eamdem esse naturam. Iterum milii considera divitem illum et vinctum (Paulus); item illum divitem et ad testam usque pauperem (Jobus): atque universa pulverem esse conspicies. Verum observa. Non prius cuncta pulvis esse visa sunt, quam lapis decidisset. 34. « Videbas donec abscissus est lapis de monte, sine manibus : et percussit imaginem, et pedes ferreos ac testaceos: et comminuit eos in finem. 35. Tunc comminuta sunt omnino testa, ferrum, æs, argentum, aurum : et facta sunt quasi pulvis de area æstiva : et extulit ea multitudo venti, et locus non est inventus illis. > Non enim earum rerum natura cognita fuit, donec sol justitize est exortus : quia aurum non aurum est. Vide autem ct in hac ipsa re non post contritionem, sed stantibus adhuc omnibus, nullam materiam alia esse præstantiorem. Vide, et aspectu, et tempore, et qualitate tantum has illis esse meliores. Ideo enim Deus aurum quoque de terra secil, ut nihil magnum de illo imagineris. Quare autem regnum Nabuchodonosoris vocat aureum, Persarum autem argenteum, Macedonum æreum, Romanorum ferreum atque testaceum? Vide dispositas convenienter materias. Nam aurum divitias quidem repræsentat : invalidum est autem, et ad fraudem atque ad ornatum ac magnificontiam magis accommodatum. Sic et regnum Babylonium barbari illius. Multum penes ipsum et apud barbaros erat auri : ibi namque feruntur esse metalla. Etenim a Seribus divitiæ magnæ portantur, sed inutiles. Caput autem occupat, quia regnum illud suit primum. Persarum

vero imperium non adeo opulentum fuit : sicut nec Macedonum: at Romanorum utilius ac fortius; tempore quidem posterius, quare et pedum locum obtinet. Porro sunt hujus regni quædam infirma, et quædam robustiora. Talis est hominum monstrosa varietas. Et cum multiplicata fuerit, inquit, iniquitas, refrigescet caritas multorum (Matth. 24. 12). Caritate autem frigescente, necesse est inimicitias et bella oriri: cumque insidiatores ac hostes sint, homines necesse est eodem modo inter se congredi, quo testa cum ferro. Sicut enim hæc natura differunt, nec inter se conjungentur umquam : ita et illa. Hoc et prophetæ et apostoli asserunt. Quare et consummatio deinceps. Sicut enim temporibus Noe, postquam malitia invaluit, diluvium contigit : ita et nunc. Et sicut corpus ægrum, cum ad delicias venerit, tune perit: sic et mundus. Si enim, quando fuerint quinque justi in civitate, illi parcitur : multo magis et mundo cum in eo sunt justi secundum proportionem. 35. Et lapis, qui percussit imaginem, factus est in montem magnum, et implevit universam terram. Lapis, inquit, cecidit de monte. Vide quando. Non cum quod aureum erat, neque cum quod argenteum, neque cum quod æreum: sed cum ferrum apparuit, Cecidit, inquit, de monte. Altitudinem indicans, De monte, dixit. Sed coram rege ostendit de rebus humanis somnium esse. Lapis autem, inquit, cecidit de monte. Arbitrii libertatem declarat, et quod vi adactus non sit. Neque enim dixit, Projectus est; sed, Cecidit de monte. Rem inopinanter ac nemine sciente factam fuisse designat. Et abscissus est sine manibus. Generationem secundum carnem innuit. Solet Scriptura montis nomine etiam mulieres donare : quemadmodum cum dixit : Ex fovea unde effossi estis (Isai.51.1). Et sæpe Christus lapidis nomen accipit, propter stabilitatem. Super quem autem ceciderit, comminuet illum, inquit, quasi pulverem de area æstiva (Luc. 20. 18). Hic declarat regna non posse subsistere. Et extulit ea vehementia venti, et locus non est inventus illis. Ita namque evertuntur regna, quasi si numquam fuerint. Et sactus est lapis in montem magnum. Vide ut apostolorum verba totum orbem terrarum repleverint. Igitur lapis ille aliquando dicitur mons, aliquando autem angularis, aliquando vero fundamentum, ut edocearis eum omnia implere. Mons ideo, quia omnia continet: angularis ideo, quia universa in ipso constituta sunt. Ideo fundamentum, et vitis radix. Ego enim sum vitis, vos palmites (Joan. 45. 5). 36. c Hoc est somnium, , inquit, c et ejus conjecturant dicemus coram rege. 37. Tu es rex regum. Tibi Deus carli regnum forte et validum et honoratum dedit, 38. in omni loco, ubi habitant filii hominum : et bestias agri, et volucres cæli dedit in manu tua: et constituit te dominum omnium. , Postquam Dei potentiam demonstravit, tunc cum siducia præconium etiam veritatis ipsi prædicat. Et vide quanta cum assentatione, quantoque cum honore sermonem immittat (a). c Tu es, sinquit, c rex regum. Tibi Deus cæli

(a) Mirum quantum in laudes regum effusa sit antiquitas. 2 Paralip. 36, 23, Judithæ 11, 5, Esth. 10, 1. Æschiues de

regnum forte et validum et honoratum omni loco, ubi habitant filii hominum : stias agri, et volucres cæli dedit in man Non solis hominibus, qui ejusdem tecum ger naturæ sunt, sed etiam deserto, et iis, qui sup sunt, imperas. Aspice quomodo ostenderit i donum, quod in principio factum est: Et don piscibus maris, et volatilibus cæli (Gen. 1. 28) scas Deum solitudinis etiam esse conditorem rarum quoque factorem; non autem mansi animantium dumtaxat. Et in omni loco, ubi filii hominum, tibi regnum dedit Deus cæli. Ne plius dicit: Est Deus in cœlo. Vide ut paulatim inducat. Primum dixit : Illic habitat; ne circa Deum versari imaginaretur. At postquam illo mentum rex accepit, rursus eum abducit, oste Deum cæli quoque esse opificem, ac Dominum minatorem: non tamen in co tamquam in loc neri, sed cælum ipsius esse opus. Nam si cæl nus est, terram tibi dare potest. Ipse sibi cælum, et tibi terram largitus est. Quod enim id tu es in terra; omnibus nempe superior, c imperans, omnium caput. Tibi corum quæ sur terram plus quam cæteris concessit, cum te ca stituerit, et regnom tuum aureum ex auro pure · Tu es caput aureum. 39. Et post te exsur gnum aliud minus tuo, idque argenteum : et tertium, quod est æs, quod dominabitur u terræ. > Tale enim Macedonum regnum fuit. 4 regnum quartum quod est validum sicuti Nam quemadmodum ferrum comminuit ac omnia, sic omnia comminuet ac domabit. > 1 tum, inquit, id est, Romanorum. Nomina non profert. Quare apertius non est loquit multi sacros libros abolerint. 41. c Et quia vid des, et digitos, partem quidem quamdam tes partem vero aliquam ferream, regnum divisu et a radice ferrea erit in eo, quemadmodur sti serrum admistum testæ luteæ. 42. Et di dum, pars quidem aliqua ferrea, pars auter dam testea : pars regni erit fortis, et ab ea erit contritum. 43. Et quia vidisti ferrum stum testæ luteæ; commiscebuntur in sem minum : et non adhærebunt, sicut ferru immiscetur cum testa. ) ()uando id in Romai tigit? Vides have regna talia fuisse? Nec iu iis

Xerxe: Ausus in epistolis scribere, se esse omnius num dominum, ab ortu usque ad occasum solis. Tzetzes, Chiliade tertia: Rex Assyriorum ille Sesa Sesoosis, juxta Fiodorum, Assyriorum nonarch terræ imperavit, currui suo reges subjungens, et ab ctus, eodem modo quo cæleri ab equis vehuntur. A ætaneis mundi dominus, et deus appellabatur. A Marcellinus lib. 45: Quo ille Constantius studio b rum exquisito sublatus, immumenque se deinde for mortalitatis incommodo fidenter existimans, co justitia declinavit ita intemperanter, ut æternitate aliquoties subsereret ipse dictando, scribendoqui manu orbis totius se dominum appellaret. His et iplena sunt veterum scripta. Exstitique pairum nonnemo, cui vani tituli non displicuerunt. Omitti bet locus Salviani episcopi Massiliensis in lib. 1 siam Catholicam; de eodem quippe Nabuchodonosi tur: Sermo erat cum rege, et quiden cum rege surbis, sed, ut tunc videbatur, totius orbis.

'Αγάπης δε ψυγομένης, ανάγχη έχθρας είναι και πολέμους των επιδουλευόντων δντων καὶ των έχθρων, άνάγχη συνείναι τούς άνθρώπους άλλήλοις, ώσπερ τῷ σιδήρω τὸν δστραχον. Καθάπερ μὲν ἐχεῖνα τή φύσει διέστηκεν, καλ ούκ αν άλληλοις όμιλήσειεν. ούτω και ταύτα. Τούτο και οι προφήται και οι άπόστολοι λέγουσι. Διὸ καὶ συντέλεια λοιπόν. "Εσπερ γάρ έπὶ τοῦ Νῶε, τῆς κακίας ἐπιταθείσης, γέγονεν ό χαταχλυσμός τουτω και νύν. Και καθάπερ σώμα χάμνον, όταν πρός τρυφήν . Ελθη, τότε άπόλλυται . ούτω και ό κόσμος. Εί γάρ όταν ώσι πέντε δίκαιοι έν πόλει, φείδεται της πόλεως, πολλφ μάλλον και έπί τοῦ κόσμου, ὅταν ὧσι καὶ κατά ἀναλογίαν. Καὶ ό λίθος ο πατάξας την είκονα έγενήθη είς δρος μέγα, και ἐπλήρωσεν πάσαν τὴν γῆν. Λίθος, φησίν, Επεσεν έξ δρους. "Ορα πότε. Ούχ ήνίκα ή χρυση, ούδε ή άργυρα, ούδε ή χαλκή, άλλα ήνίκα ό σίδηρος ἐφάνη, "Επεσεν ἀπὸ ὅρους, φησί · τὸ ὑψηλόν εμφαίνων, 'Από δρους, είπεν. 'Αλλ' Εμπροσθεν τοῦ βασιλέως ἔδειξεν, ὅτι περὶ τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων έστίν. 'Ο δέ λίθος ἀπό ὅρους ἔπεσε, φησί. Τὸ ἐκούσιον δείκνυσι, καὶ ὡς οὐκ ἀναγκασθείς: ού γάρ είπεν, ερρίφη, άλλ', Επεσεν από τοῦ δρους καὶ τὸ ἀπροσδόκητον, καὶ μηδενὸς εἰδότος. Καὶ ἐτμήθη ἄνευ χειρῶν. Τὴν κατὰ σάρκα γέννησιν [215] αίνίττεται. Είδεν δρος λέγειν καλ γυνσίκας, ώς εταν λέγη· Έχ τοῦ βοθύνου οὖ ώρύχθητε. Καὶ πολλαγοῦ δὲ λίθος λέγεται διὰ τὸ ἐδραῖον. 'Εφ' δ δ' dr πέση, λικμήσει αυτόr, φησί, ώσπερ κονιορτόr άπὸ ἄλωνος θερινής τὸ άνυπόστατον ένταῦθα δηλών. Καὶ ἐξῆρεν αὐτὰ πλῆθος τοῦ πνεύματος, καὶ τόπος ούχ εὐρέθη αὐτοῖς. Οὕτω γάρ λύονται αἱ βασιλείαι ώς μηδέ γενόμεναι. Και έγένετο ο λίθος είς δρος μέτα. Τὰ ἀποστολικὰ ρήματα τὴν οἰκουμένην ἐπλήρωσεν ἄπασαν. Ποτὸ μὲν οὖν ὅρος ὁ λίθος, ποτὲ δὲ ἀχρογωνιαῖος, ποτὲ δὲ θεμέλιος, ἴνα μάθης ὅτι τὰ πάντα πληροί. Διὰ τοῦτο δρος, ὅτι τὰ πάντα συνέχει: διά τούτο άχρογωνιαίος, ότι τὰ πάντα ἐν αὐτῷ συνέστηκε. Διά τουτο θεμέλιος, και ρίζα άμπέλου. Έγὼ γάρ είμι ή ἄμπελος, ὑμεῖς τὰ κλήματα. Τοῦτό ἐστι τό ἐνύπνιον, φησὶ, καὶ τὴν σύγκρισιν αὐτοῦ ἐροῦμεν ενώπιον τοῦ βασιλέως. Σὺ βασιλεὺς βασιλέωr. Σολ ο Θεός τοῦ οὐρανοῦ βασιλείαν Ισχυράν καί κραταιάν και έντιμον έδωκεν έν παντί τόπφ, οπου κατοικούσιν ol viol των ανθρώπων · θηρία τε άγρου, και πετεινά ούρανου έδωκεν έν τη χειρί σου, και κατέστησέν σε κύριον πάντων. "Ότε ἐπεδείξατο του Θεού την ίσχυν, τότε μετά παρρησίας αὐτῷ καὶ τὸ κήρυγμα κηρύττει. Καὶ ὅρα μετὰ κολακείας δσης ε ένίησι τον λόγον, και μετά τιμής. Σύ

Τρυφήν. Intelligendum artitror de edacitate. Hesych.: τρυφή, γαστριμαργία, πολυφαγία, είχαιοφαγία. Suidas: τρυφηλός, και τρυφητής, δ άπληστα τρώγων. Imo apt.d Chrysostomum sape τρυφή ciborum delicias significal, et τρυφάν convivari.

φάν convivari.

Δεchines de Xerxe: ὁ τολμῶν ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς γρά
ξειν, ὅτι δεσπότης ἐστὶν ἀπάντων ἀνθρώπων ἀρ' ἡλίου ἀνιόντος μέχρι δυομένου. Joannes Tzetzes Chiliade tertia:

"Ο 'Ασσυρίων βασιλεύς ὁ Σέσωστρις ἐκεῖνος,

Κατὰ δὲ τὸν Διοδωρον Σεσόωσις τὴν κλῆσιν,

Τῶν 'Ασσυρίων μοναρχῶν, ἡρχε τῆς γῆς ἀπάσης,

Σευγνώων ἐν τῷ ἄρματι τούτου τοὺς βασιλέας,

Καὶ ὑπ' ἀὐτῶν συρομενος, ώσπερ ὑσ' ἔππων ἀλλοι.

Καὶ ὑπ' αὐτῶν συρόμενος, ώσπερ ὑφ' ἴππων άλλοι, Καὶ ποσμοκράτωρ καὶ θεὸς ἐκέκλητο τοῖς τότε. V idesis notum interpretationi Lutina subjectum.

βασιλεύς, φησί, βασιλέων. Zol ο Θεός τοῦ οὐρανοῦ βασιλείαν ίσχυράν και κραταιάν και έντιμον έδωzer er παντί τόπφ, όπου κατοικοῦσιν οί viol τῶν drθρώπων · θηρία τε άγροῦ, και πετεινά τοῦ οὐparoũ ἔδωχεν ἐν τῆ χειρί σου. Οὐ τῶν συγγενῶν άνθρώπων μόνον, άλλά καὶ τῆς ἐρήμου, καὶ τῶν ὑπὲρ κεφαλής άρχεις. "Ορα πως ένεδείξατο του Θεου την δωρεάν έχείνην την έν άρχη γενομένην · Καὶ ἄρχετε τῶν Ιχθύων τῆς θαλάσσης, καὶ τῶν πετεινῶν τοῦ ούρανοῦ • ἴνα μάθης ὅτι καὶ τῆς ἐρήμου δημιουργός αύτὸς, ὅτι καὶ θηρίων ποιητής, οὐχὶ τῶν ἡμέρων μόνον. Καλ έν παντλ τόπω, όπου κατοικούσιν οι υίολ των άνθρώπων, σολ έδωχε την βασιλείαν ό Θεός τοῦ ούρανου. Ούκέτι φησί: "Εστι Θεός έν ούρανφ. "Όρα πῶς κατά μικρὸν εἰσάγει τὸ δόγμα. Πρῶτον εἶπεν, ότι έχει οίχει, ίνα μή περ! την γην αύτον φαντασθή. Έπειδή δὲ ἐδέξατο τὸ δόγμα ἐχεῖνο, πάλιν αὐτὸν άφίστησι, και τούτο δεικνύς, ότι δημιουργός έστιν αύτοῦ τοῦ οὐρανοῦ, καὶ Δεσπότης καὶ Κύριος, οὐχὶ τόπον αὐτὸν ἔχων, ἀλλ' ἔργον αὐτοῦ τοῦτο. Εἰ γὰρ τοῦ οὐρανοῦ Κύριος, δύναται δοῦναί σοι τὴν γῆν. [216] Αύτὸς ἔλαδε τὸν οὐρανὸν, καὶ σοὶ τὴν Υῆν ἔδωχεν. "Οπερ γάρ έστιν έχεινος έχει, τούτο σύ έπι τῆς γῆς, πάντων ἀνώτερος, πάντων ἄρχων, πάντων κεφαλή. Και τῶν ἐπὶ τῆς γῆς σοι πλέον ἔδωκεν, κεφαλήν σε ποιήσας, και χρυσην δείξας σου την βασιλείαν. γρυσίου καθαρού. Σὺ εἶ ἡ κεφαλή ἡ χρυσῆ. Καὶ δπίσω σου araστήσεται βασιλεία ετέρα ήττωr σου, η έστιν άργυρος καί βασιλεία τρίτη, η έστιν ό χαλκός, ή κυριεύει (l. χυριεύσει) πάσης τῆς γῆς. Τοιαύτη γάρ ή Μαχεδόνων εγένετο. Και βασιλεία τετάρτη, ήτις έστιν Ισχυρά ώς ο σίδηρος. "Ον τρόπον γὰρ λεπτύνει ὁ σίδης ος καὶ δαμάζει πάντα, ούτω πάντα λεπτυνεί και δαμάσει. Και τετάρτη, φησίν, ή 'Ρωμαίων. Οὐ λέγει δὲ τὰ ὀνόματα. Τίνος ξνεκεν; ή (f. μή) γάρ αν σαφέστερον τὸν λόγον ἐποίησεν, ὢστε μή πολλούς ἀφανίσαι τὰ βιδλία. Καὶ ὅτι είδες τοὺς πόδας, καὶ τοὺς δακτύλους, μέρος μέν τι δστράκινον, μέρος δέ τι σιδηρούν. βασιλεία διηρημένη έσται, και άπο τῆς ρίζης τῆς σιδηρᾶς έσται έν αὐτῆ, δν τρόπον είδες τὸν σίδηρον αναμεμιγμένον τῷ δστράκω τῷ πηλίνω. Καλ οι δάκτυλοι των ποδων μέρος μέν τι σιδηρούν, μέρος δέ τι όστρακινον, μέρος της βασιλείας Εσται Ισχυρόν, και άπ' αυτής Εσται συντριδόμενον. Καὶ ὅτι εἶδες τὸν σίδηρον ἀναμεμιγμέror τῷ ὀστράκφ τῷ πηλίrφ, συμμιγεῖς ἔσοrται ἐr σπέρματι τῶν ἀνθρώπων, καὶ οὐκ ἔσονται προσκολλώμετοι, καθώς ο σίδηρος ούκ αταμίγτυται μετά τοῦ όστράπου. Πότε τοῦτο ἐπὶ Ῥωμαίων γέγονεν; 'Οράς καὶ βασιλείας γενομένας τοιαύτας; Ούχὶ ἀπὸ βασιλικοῦ γένους ἄπαντας, ἄλλως δὲ καὶ ἀπίστους (l. ἀπίστως ) πολλούς διαχειμένους. Καὶ ἐ**ν** ταῖς ἡμέραις τῶν βασιλέων ἐκείνων ἀναστήσει ὁ Θεός τοῦ οὐρανοῦ βασιλείαν, ἤτις είς τοὺς αίῶνας ού διαφθυρήσεται και ή βασιλεία αὐτοῦ λαφ έτέρφ ούχ υπολειφθήσεται · λεπτυνεί και λικμήσει πάσυς της βυσιλείας και αυτή άναστήσεται

είς τούς αίωτας. Άγε μοι τούς Τουδαίους ένταυθα. Τί αν είποιεν περί της προφητείας ταύτης; Ού γαρ δή που περί άνθρωπίνης ταυτα θέμις είπειν, ότι <del>ἄπειρος ἔ</del>σται ή βασιλεία, άλλ' είκὸς είναί τινα, περί ού ταύτα λέλεχται. Εί δὲ λέγοις, περί του Πατρός είρησθαι, άλλ' ἄχουε τί φησι · Έν ταῖς ἡμέραις τῶν βασιλέων έχείνων, των 'Ρωμαίων δηλούότι. "Αλλως δε εί λέγοιεν, Και πως τον χρυσόν συνέτριψε, την Βαδυλωνίων βασιλείαν πάλαι κατασκευασθείσαν .; πῶς δὲ τὸν ἄργυρον, τὴν Περσῶν; πῶς δὲ τὸν χαλκὸν, την Μακεδόνων; ταῦτα γὰρ πάλαι ἐγένετο, καὶ τέλος Ελαδεν. 'Αλλά μή θαυμάσης, άγαπητέ. Εί γάρ ο Παῦλος ούχ ετόλμησε φανερώς είπειν, άλλ', "Εως οδ ο κατέχων, φησί, έκ μέσου γένηται πολλώ μάλλον ό προφήτης. Τί γάρ δφελος, είπέ μοι, άπό τοῦ φανερῶς είπειν έγίνετο; Εί δὲ λέγοιεν, Πῶς συνέτριψε τὸν χαλχόν, τον σίδηρον; τοῦτο χοινόν Εσται το ζήτημα. καὶ γάρ ἐπ' αὐτῶν όμοίως διαπορήσεται, πῶς τὰς ήδη σδεσθείσας βασιλείας χαθαιρεί; 'Αλλά τὸ χαθαιρείν έτέρας, έν αίς αι τοιαύται είσιν, είκότως έμποιεί. "Αλλως δὲ λανθανόντως τοῦτο εἰργάζετο, καὶ πρὸ τούτου Θεός ων, και ού τότε φανείς, ώστε είκότως άμφισθητοίτε. Εί δὲ βούλοιτό τις καὶ ἐν τῷ παρόντι χαιρῷ λαμδάνειν τὴν προφητείαν, οὐχ ἄν άμαρτήσεται. Καὶ [217] γάρ καὶ νῦν συνέτριψε τὰς βασιλείας, τὸν τῦφον Μακεδόνων τὸ κῦρος b. "Όταν γὰρ [δης μάρτυρας, ίνα το πρόσταγμα έχείνου πληρωθή, τοῦτο ποιούντας, και πολλφ μάλλον τον θάνατον υπομένοντας, δψει αύτοῦ την βασιλείαν, καλ πῶς την γῆν ἐνέπλησεν. Είδες προφητείας. Εί μή έξέδη τὰ ἐπ' ἐχείνων, μηδέ τη συντελεία πίστευε. Είτα ἐπάγει · "Or τρόπον είδες, ότι από όρους έτμήθη λίθος ανευ χειρών, και ελέπτυνε το δστρακον, τον σίδηρον, τον χαλκόν, τον άργυρον, τον χρυσόν, ο Θεός èγνώρισε τῷ βασιλεῖ ἀ δεῖ γενέσθαι μετὰ ταῦτα. Kal άληθινόν τό ένύπνιον, καl πιστή ή σύγκρισις αὐτοῦ. "Όρα πῶς πιστοῦται τὰ λεχθέντα, ἀπὸ τῶν φανερών τὰ ἀφανῆ, τὸ μονονουχὶ λέγων, εἰπών ε τὸ ένύπγιον, ἐπίστευσε (Ι. πίστευε) τῆ συγκρίσει. Τί ούν δ βασιλεύς; Τότε, φησίν, ό βασιλεύς Nabouxoboróσορ έπεσεν έπι πρόσωπόν σου (Ι. αὐτοῦ), και τῷ Δανιήλ προσεκύνησεν, και μάννα d και εύωδίαν είπεν σπείσαι αὐτῷ. Εὐθέως οὕτως ἐπιστεύθη. Καὶ εἰχότως εἶπε, μάννα καὶ εὐωδίαν σπεῖσαι αὐτῷ. Εἶδες θασμα μέγιστον. Είδες πῶς ἔθος τοῖς "Ελλησιν ἀπὸ άνθρώπων θεούς ποιείν. "Ωστε όταν λέγωσι, Πόθεν ή είδωλολατρεία; μάνθανε την άρχην. Οϋτω καὶ τοὺς άποστόλους εξ άνθρώπων εποίουν θεούς. Ούτω και ό διάδολος εφιλογείκησε παρά την άρχην την άσέδειαν είσαγαγείν, λέγων · Εσεσθε ώς θεοί. Καὶ ἐπειδή τότε ούχ Ισχυσεν, υστερον επιχειρεί, πανταχού φιλονειχών την πολυθείαν είσαγαγείν. Και άποπριθείς ό

Verisimilis lectio xaracxedaobeicav.

Videtur deesse τῶν 'Ρωμαίων.

<sup>e</sup> Suspicor legendum είπον, mox πίστευε. Paulo post

βασιλεύς είπεν τῷ Δανιήλ· Έπ' άληθείας οίδα ότι ο Θεός υμών αυτός έστι Θεός ζών, καλ Κυριος των βασιλέων. Άπο τούτου μόνου ούτως εύθέως ὲπίστευσεν, οἱ δὲ Ἰουδαἴοι μυρία τοιαῦτα ἀχ<mark>ούοντες</mark> ού προσείχον. Όρφς πώς σοι δείχνυσι τών έθνών εύγνωμοσύνην; Έπειδή γάρ ο καιρός παρεγένετο λοιπόν, καθ' δν Εδει το κήρυγμα είς έκείνους έξενεχθηναι, προλαμδάνων άπολογείται διά τῶν προγόνων αύτων, ότι ού μάτην, ούδὲ ἀπλῶς ἐχείνους τούτων προτιμά.

### ΚΕΦΑΛ. Γ'.

"Ετους όκτωκαιδεκάτου Ναβουχοδονόσορ ό βασιλεύς ἐποίησεν εἰχόνα χρυσῆν. "Υψος αὐτῆς πηχέων έξήκοντα, και εθρος αθτής πηχέων έξ ἔστησεr αὐτὴr ἐr πεδίφ Δεηρῷ ἐr χώρ**φ Βαδυλῶ**roς. Καὶ Ναβουχοδονόσορ απέστειλε εἰσαγαγεῖν πάντας τοὺς ὑπάτους, καὶ στρατηγοὺς, καὶ τοπάρχας, ήγουμέ**r**ους καὶ τυράrrους, καὶ τοὺς ἐ**π**' έξουσιών, και πάντυς τους άρχοντας [218] τών χωρών έλθεῖν είς τὰ έγχαίνια τῆς είχονος, ῆς ξστησε Ναβουχοδονόσορ ο βασιλεύς." Ορα τηνάληθειαν τῶν πραγμάτων λάμπουσαν καίτοι τίς οὐκ ἄν αίσχυνθή τοῦτο ἀποκαλύψαι; ΤΙ λέγεις; ὁ προσκυνήσας, ό μάννα σπείσας, ό τὸν Θεὸν οὕτω τιμῶν, χαὶ θαυμάσας καὶ ὑπερεκπλαγείς, οὖτος, οὐδὲ μακροῦ παρελθόντος χρόνου, εύθέως έπὶ τὴν προτέραν ἐπανέρχεται πλάνην; Καλῶς γε. Οὐ γὰρ αὐτὸν κατεπλή-ξατε τοῖς σημείοις· ἀλλ' οὐδὲν τούτων ἐνενόησαν, άλλ' Εν μόνον όρωσεν, όπως γυμνήν την άλήθειαν παρακατάθωνται. Έπειδη γάρ την πόλιν είλε (τότε γάρ σύτην είλε, και αύτης εκράτει), έστησε την είχόνα, ίσως είς τῦφον άρθείς. Τινές φασιν, δτι τῆς είχονος έχείνης μεμνημένος της έν τοις όνείροις αύτω δειχθείσης . άλλοι δε λέγουσιν, ότι είς θεού; ξαυτόν άναγαγείν βουλόμενος. Καὶ γὰρ ταύτην είχον ἐπιθυμίαν οι παλαιοί, ώστε νομίζεσθαι θεοί, χαθάπερ ό διάδολος. Καὶ όρα την Εχδασιν. 'Αφείς ποιήσαι έαυτον προσχυνείσθαι, την είχονα έποίησε προσχυνείσθαι. έχ πολλού του περιόντος τουτο χατασχευάσαι βουλόμενος, και τῷ μεγέθει, και τῷ τοῦ σώματος δγκφ καταπλήξαι θέλων, καὶ ἀπὸ τοῦ τόπου πάλ:γ. Έν τόπφ Δεηρά, φησί. "Υπιον [ί. υπτιον] ίσως ήν τὸ πεδίον. Είσιν άνδρες 'Ιουδαΐοι, ούς κατέστησας έπλ τὰ Εργα Βαδυλώνος, Σεδράχ, Μισάχ, 'Αδδεναγώ. Οι άνδρες εκείνοι ούχ ύπήκουσαν, βασιλεύ, τώ δόγματί σου, καὶ τοῖς θεοῖς σου οὐ λατρεύουσιν, και τη εικότι τη χρυση ή έστησας ου προσκυrοῦσι. Τότε Ναβουχοδοrόσορ èr θυμφ καὶ όρτῆ είπεν άγαγεῖν τὸν Σεδράχ, Μισάχ καὶ Άδδεναγώ. Πῶς ὁ Δανιὴλ ἐνταῦθα οὐ φαίνεται; Ἐμοὶ δοκεῖ, φοδούμενος · ἐχείνους μή χαταγγεϊλαι αὐτὸν, ή τὸν βασιλέα αἰδούμενον μὴ ἀναγκάσαι, ὥστε μὴ ἔχειν κατήγορον φανερόν. Τινές δέ φασιν, έπειδή Βαλτάσαρ έχαλείτο. τὸ δὲ ὄνομα τοῦτο τοῦ εἰδώλου τοῦ παρ' αύτοις ήν. 'Ο Θεός ούν ψαονόμησε μή έμβληθήναι είς την κάμινον, ώστε μη τη προσηγορία την ίσχυν επιγράψαι, και διαφυγείν. Τι ούν οι τρείς παίδες; Μάλιστα μέν γάρ Εμελλον και αύτοι διελέγχειν τὸ πράγμα. Πλην έπι της προβρήσεως πως ούχ ώχονόμησε τούτο ὁ Θεός; Διέδαλλον αὐτοὺς οἱ Χαλδαΐοι. πολλά γάρ ή βασχανία ποιεί. Ούχ έφερον τούς αίγμαλώτους χρατούντας αὐτῶν ὁρῶντες. 'Αλλ' ὅρα, Καθ-

Theodoreus, et noster quoque Cohortatione prima ad Theodoreus, et noster quoque Cohortatione prima ad Theodoreus, et noster quoque Cohortatione prima ad quia potuit sanctus doctor diversis temporibus diversa habuisse exemplaria. Ut enim colligitur ex S. Hieronymo ad Jerem. 17, et ad Ezech. 45, ac 46, μαννά pro μαcá antiquus est scriptorum error, qui adhuc cernitur Jerem. 17, 26, et 48, 5, Baruchi 1, 20.

<sup>•</sup> Ex serie liquet legendum esse posooniévous.

149

originem duxisse ex genere regio; plurimos etiam fuisse infideles. 44. c Et in diebus regum illorum suscitabit Deus cæli regnum, quod in sæcula non corrumpetur : et regnum ejus populo alteri non relinquetur : comminuet et ventilabit universa regna : et ipsum exsurget in sæcula. Adducito mihi huc Judæos. Quid de hac prophetia dicturi sunt? Neque enim profecto de humano regno hæc sas est dicere, scilicet regnum infinitum fore: sed oportet aliquem esse, de quo hæc dicta sunt. Quod si dixeris, de Patre prolata fuisse, at audi quid dicatur : In diebus regum illorum: Romanorum videlicet. Quod si dicant: Quomodo aurum conterere potuit, nempe regnum Babyloniorum, quod jam olim erat destructum? quomodo etiam argentum, nimirum regnum Persarum? et quomodo æs, scilicet regnum Macedonum? hæc enim quondam suerant et sinem acceperant. Verum ne mireris, carissime. Si enim Paulus ausus non est aperte loqui; sed ait : Donec qui tenet de medio fiat : multo magis propheta. Quænam enim, quæso, utilitas ex aperta loquutione orta fuisset? Si autem dixerint, Quo pacto contrivit æs ac ferrum? hæc quæstjo erit communis. Etenim de ipsis perinde quæretur, quomodo jam exstincta regna destruat? Quia nimirum destruit alia regna, in quibus hæc continentur. Alioquin autem id latenter operabatur, cum etiam antea Deus esset, sed nondum ideo visus, ut vos jure dubitaretis. Quod si quis voluerit etiam in præsenti tempore accipere prophetiam, nequaquam aberravit. Siquidem nunc quoque contrivit regna, superbiam Macedonum (et Romanorum) potentiam. Cum enim videris martyres ad Dei mandatum implendum id facientes, imo et mortem sustinentes: videbis regaum illius, et quomodo terram repleverit. Nosti prophetias. Si quæ ab illis prædicta fuerant non evenerunt, nec consummationi crede. Deinde adjicit: 45. « Sicut vidisti de monte abscissum esse lapidem sine manibus, qui comminuit testam, ferrum, æs, argentum, aurum, Deus indicavit regi quæ oporteat fieri post hæc. Et verum est somnium, et sidelis conjectura ejus. Vide quomodo fidem adstruat iis quæ dixerat. Ex rebus manifestis obscura probat, quasi diceret: Narravi somnium, interpretationi crede. Quid igitur rex? 46. Tunc, inquit, rex Nabuchodonoter cecidit in faciem suam, et Danielem adoravit : et manna alque bonum odorem dixitut libarent ei. Tam cito Danieli creditum est. Ac merito præcepit manna et bonum odorem libari ei. Vides maximum miraculam. Vides ut mos sit gentilibus ex hominibus dees secre. Itaque quando dixerint: Unde idololatria? principium illius disce. Sic apostolos quoque ex hominibus deos faciebant (Act. 14. 11. et 28. 6). Sic et diabolus ab initio impietatem introducere contendit. dicens: Erisis sicut dii (Gen. 3.5). Et quoniam tunc Non valuit, post illa id tentat, ubique obnitens deorum multitudinem introducere. 47. Et respondens rex dizit Danieli: In veritate novi quod Deus vester ipse est Deus vivens, et Dominus regum. Hoc solo inductus, statim credidit rex : Judzi vero, cum millia hujusmodi audirent, non attendebant. Vides qua ratione tibi ostendat gentium gratum animum? Quandoquidena enim aderat deinceps tempus, in quo oportebat ad gentiles prædicationem evangelii exportari, anticipans se excusat per illorum progenitores, ostenditque non frustra nec temere gentiles Judæis a se fuisse præpositos.

#### CAPUT III.

1. Anno decimo octavo (a) Nabuchodonosor rex fecit imaginem auream : altitudo ejus cubitorum sexaginta, et latitudo ejus cubitorum sex : et sta. tuit eam in campo Deera in provincia Babylonis 2. Et Nabuchodonosor misit congregatum omnes summates, et prætores, præsides, duces et tyrannos, et in potestatibus constitutos, et omnes regionum magistratus, ut venirent ad dedicationem imaginis. quam statuerat Nabuchodonosor rex. > Aspice splendentem rerum veritatem : et certe quem non puduisset flagitium regis revelasse? Quid dicis? ille qui adoravit, qui manna libavit, qui Deum adeo honoravit, qui admiratus est, et supra modum obstupuit, illenc, nec longo tempore elapso, statim ad priorem revertitur errorem? Pulchre sane. Non enim eum signis obstupefecistis : nam nihil horum cogitarunt juvenes ; at unum solummodo respexerunt, quomodo veritatem nudam deponerent. Postquam enim ille urbem coperat (tunc quippe Jerosolymam expugnavit, et illa potitus est), erexit imaginem, forte in superbiam elatus. Quidam dicunt, quod imaginis illius recordatus, quæ ipsi in somnis ostensa fuerat : alii autem aiunt, quod seipsum in deos referre volens. Etenim hoc desiderio tenebantur antiqui, ut dii censerentur, sicut diabolus. Et vide exitum. Cum omisisset jubere, ut ipsum adorarent, effecit ut imago sua adoraretur, ex multa rerum abundantia id conficere volens, et magnitudine atque corporis mole cupiens percellere, ac rursus a loco. In loco Deera, inquit. Campus erat fortasse acclivis. 12. « Sunt viri Judæi, quos constituisti super opera Babylonis, Sedrachus, Misachus, Abdenago. Viri illi non obedierunt, rex, decreto tuo, et deos tuos non colunt, et imaginem auream quam statuisti non adorant. 13. Tunc Nabuehodonosor in furore et ira dixit, ut adducerent Sedrachum, Misachum et Abdenagonem. > Quomodo hic non comparet Daniel? Mihi videtur, Chaldxos metuentes non ipsum denuntiasse, vel regem reverentia adductum illum non coegisse, ne manifestum haberet accusatorem. Ouidam vero dicunt, quia vocabatur Baltazar (b): id autem nomen erat idoli quod apud Babylonios colebatur. Deus igitur providit ut in fornacem non mitteretur, ne scilicet virtus, qua periculum vitaturus erat, ei nomini adscriberetur. Quid igitur tres pueri? Maxi-

(a) Anno quo capta est Hierosolyma. Incidit enim expugnatio urbis in Nabuchodonosoris 18, et 19: 4 Reg. 25, 8, Jerem. 52, 12, 29. Neque audiendus Grotius, qui Jerem. 52, 29, corrigendum esse anno 19 suspicatur. Josephus lib. 1 contra Apionem: Γέγραπται γὰρ ἐναὐταῖς (Screpturis) ὅτι Ναδουγοδονόσορος ὁπτωκαιδεικάτω τῆς αὐτοῦ βασιλείας ἔτει τὸν παρ' ἡμῖν ναὸν ἡρήμωσε, καὶ ἡν ἀφανὴς ἐπὶ ἔτη ἐπτὰ (1. ἔδδομήκοντα)· δευτέρω δὲ τῆς Κύρου βασιλείας, etc. (b) Εα fuit postea opinio Isidori Pelusiotæ lib. 1, ep. 19.

me equidem ipsi quoque rem confutaturi erant. Cæterum in illa prædictione superiori quomodo Deus idem non-disposuit? Criminabantur illos Chaldai: plurimum enim potest invidia. Ferre non poterant captivos ipsis imperantes aspicere. Sed vide. Sicut in Daniele, prius didicerunt illius mores ac mansuetudinem, et tunc signa viderunt : ita etiam hic in medium ducuntur pueri, et primum eorum propositum denudavit Deus : et illi ita præparati non in medium insilierunt. Scitis autem hominem, qui præsenti vitæ renuntiavit, quique facile mortem sustinet, non detrectaturum quidlibet audere, etiam eorum quæ temeraria esse videntur. Attamen isti , etsi mortem contemnerent, mansueti erant; nec illos ullatenus læsit fortitudo, nec in audaciam adduxit; neque id ambitione faciebant. 23. c Et viri illi tres, Sedrachus, Misachus et Abdenago, ceciderunt in mediam fornacem ignis ardentem, ligati. 24. Et deambulabant in medio flammæ, laudantes Deum, et benedicentes Dominum. Vide nonne mirabilis ac inopinata est hæc res, ambulare simul ac laudare, quasi essent in aquarum lavacro? Quamquam nihil ibi erat, quod impediret : quandoquidem Deus voluerat. Tale quid mihi videtur fuisse et ille ignis, quo combusti sunt ii qui extra fornacem erant : et hic ignis erat, et ille ignis; et hæc corpora, et illa corpora; et tamen hæc attigit, illis vero abstinuit. Vides quantum sit bonum voluntas optima? admiratus es eorum voluntatem? Mirare Domini benevolentiam, et honorem quem in illos exhibuit. Glorificantes me glorificabo (1. Reg. 2. 30), inquit. Steterat universum theatrum. Supra naturam loquuti sunt; supra naturam illos honorat. Aspice ut samuli eadem quæ Dominus possint. Quid miraris, si regem derideant, cum illos elementa revereantur ac suspiciant. Caminus factus est Ecclesia (a): ipsi cælo erat similis. Hic jam incorruptionis experimentum ceperunt. Quandoquidem et ab initio corpora nostra passibilia peccatum fecit: cum igitur justa operantur, iterum impassibilia flunt. Et deambulabant, inquit. Sed videamus quid loquantur ; audiamus vocem mysticam cum quiete multa. Vidisti vocem inordinatam et confusam sambucæ et psalterii, et musicæ? Audi vocem ab igne emissam. Nonne mirum tibi videbatur vocem Dei ab igne edi? Ecce etiam servis suis hoc donavit. Quis aer percussus vocem eam efficiebat? Nonne id semper cos qui comburendi sunt admonent, ut aperiant ora, quod sic ne paulum quidem possit vis deinceps in corpore permanere 1? Vide concentum musicum, omnes nimirum quasi ex uno ore Deum laudantes. 25. Et stans Azarias oravit sic : et aperiens os suum in medio ignis dixit. Ut non existimes eos de præsentibus rebus gratias agere, ideo de captivitate, et molestiis iis quæ ipsis contigerant, Deum invo-

cant. Vide ut incipiant. 26. c Benedictus es. Deus patrum nostrorum, et laudabile et glo nomen tuum in sæcula. 49. Angelus autem descendit cum Azaria et sociis ejus in form excussit flammam ignis de fornace, 50. et ( dium fornacis, quasi ventum roris sibilan non teligit cos omnino ignis, et non contrist et molestiam non intulit. > Ita non fortuito bant. Et non solum non sunt combusti; sed molestiam exhibuit ignis, nec vel minimum neque calorem senserunt. Et eapropter ad extulerat flamma, ut et ab iis qui foris eran retur. Et vero materia immissa sufficiebat : illis faciendam, et quod ignis non deficeret, diu ardens appareret, et quod res coram fieret. 91. Et Nabuchodonosor audivit lauda et admirdtus est, et surrexit propere, et dixit ( bus suis. Id ipsum autem ut audiret, unde NabuchoJonosori? At per totum tempus as Ideo Deus non permisit ut statim ille audi ipsum etiam tempus testimonium perhibi gestæ; quod scilicet per multum tempus in commorati, nihil mali passi essent. ( None tres injecimus in medium ignis compeditos spondentes dicunt regi: Vere, o rex. 92. Et di Hic ego video viros quatuor solutos, et anal in medio ignis: et corruptio non est in eis: et quarti similis filio Dei. > Ab ostio viderat eorun 93. c Tunc accessit Nabuchodonosor ad ostim cis ignis quæ ardebat, et ait : O Sedrache, I Abdenago, servi Dei altissimi, egredimini, e huc. Et egressi sunt Sedrachus, Misachus, Al de medio ignis. » Quare autem non prius sunt, quam vocavit eos? Et pulchre prius int primores, ut responsione sua præoccupati, nil trarii respondeant, neque occasione abril Quemadmodum Moysi dicebat Deus: Quid es manu tua (Exod. 4. 2)? sic etiam Nabuchodono interrogatione anticipat. Ecce, inquit, video sin tuor solutos et ambulantes in medio ignis : et ca non est in eis: ct aspectus quarti similis filio De rimam forte pulchritudinem præ se ferebat. I Nabuchodonosor, nosti filium Dei? Aspice bu barum prophetare ex aspectu solo. Et accessit. cavit eos: O Sedrache, Misache, Abdenago, se altissimi, egredimini, et venite. Vide. Non jussit gui fornacem : sed quid? Vocavit eos, ut e Vides miraculum magnum et incredibile. Quod : noverat eos deliniturum, id illos-vocavit. Nih nobilitati par est. Audi enim Deum dicentem: servus meus mortuus est (Jos. 1. 2). Et, Isaac, servus tuus (Gen. 24. 14). Hac appellatione ex angeli, et Cherubini, et Seraphini. Nec sicuti c tiosus aliquis fecisset, in fornace manserunt i sed statim obedierunt : et ad spectandum mirt omnes convenere.

## CAPUT IV.

1. Ego Nabuchodonosor abundans eram in

Genuinus locus in Parænesi prima ad Theodorum lapsum cap. 5, Tomo 1: Sciunt autem omnes, qui adfuerunt, cum aliqui comburebantur, eos quamdiu quidem labia habuerint clausa, paulisper saltem sustinere incendium; si rero contingat ut os aperiant, statim animam e corpore arolure.

<sup>(</sup>a) Quia Ecclesia est, ubi tres, inquit Tertullianus.

άπερ λπί του Δανιήλ, πρότερον Εμαθον αύτου τούς τρόπους καλ την έπιείκειαν, καλ τότε τὰ σημεία έώρων ούτω καλ ένταῦθα άγονται είς μέσον, και πρώτον αύτων την προαίρεσιν άπεγύμνωσεν ό θεός κάχεινοί τε ούτω παρεσχευασμένοι ούχ έπεπήδησαν είς τό μέσον. Ίστε δὲ ὅτι ἄνθρωπος τῆς παρούσης ζωῆς ἀπεγνωχώς, χαὶ ράδίως φέρων την τελευτην, ούδεν παραιτήσαιτο τολμήσαι, καὶ τῶν σφόδρα δοκούντων [219] τολμηρών είναι. 'Αλλ' όμως καλ ούτοι θανάτου ύπερορώντες έπιειχείς ήσαν, ούδεν άπο της άνδρείας είς θρασύτητα παραδλαδέντες, οὐδὲ φιλοτιμία τοῦτο ποιούντες. Καὶ οἱ ἄνδρες ἐκεῖνοι οἱ τρεῖς, Σεδράχ, Μισάχ, Άδδεναγώ, ξπεσον είς μέσον τῆς καμίνου τοῦ πιρός τῆς καιομέτης, πεπεδημέτοι. Και περιεπάτουν èr μέσφ τῆς φλογός, ὑμνοῦντες τὸν Θεόν, και εὐλογοῦντες τὸν Κύριον. "Όρα, οὐ θαυμαστόν τούτο και παράδοξον, τό και περιπατείν και υμνείν, καθάπερ έν κολυμ6ήθρα ύδάτων; Καίτοι σύδεν χωλύον ήν έχει, έπείπερ θεός ήδουλήθη. Τοιούτον είναι έμοι δοχεί χάχεινο το πύρ, το τούς Εξω χαταχαύσαν και τούτο πύρ, κάχεινο το πύρ. **χ**αὶ ταῦτα σώματα, κάκεἴνα τὰ σώματα· καὶ τὧν μιὰν ήψατο, τῶν δὰ ἀπέσχετο. Είδες ὅσον ἀγαθὸν προαίρεσις χαλλίστη; έθαύμασας αύτῶν τὴν προαίρεσι : Θαύμασον τοῦ Δεσπότου τὴν εῦνοιαν, καὶ τὴν τιμήν, ήν είς αὐτοὺς ἐπεδείξατο. Τοὺς δοξάζοντάς με δοξάσω, φησί. Είστηκει το θέατρον άπαν. Υπέρ την φύσιν εφθέγξαντο, ύπερ την φύσιν αύτους τιμά. "Όρα τὰ τοῦ Δεσπότου δυναμένους τοὺς οἰκέτας. Τί θαυμάζεις, εί βασιλέως χαταγελώσιν, όταν αύτούς τὰ στοιγεία αἰδῆται καὶ θαυμάζη; Ἐκκλησία γέγονεν ή χάμινος, αὐτῷ ἐώχει τῷ οὐρανῷ. Ἐνταῦθα ήδη της άφθαρσίας πείραν έλαδον. Έπει και παρά τήν άρχην παθητά τὰ σώματα ημών ή άμαρτία πεπείηχεν · όταν γουν τά δίχαια πράττη, πάλιν άπαθή γίνεται. Και περιεπάτουν, φησί. 'Αλλ' ίδωμεν τί έθελλολεαι. εμέ προειχής φχοροφίτες δωλής περ, μορχίας πολλής. Είδες άτακτον φωνήν και συγκεχυμένην της σαμδύχης, καὶ τοῦ ψαλτηρίου, καὶ της μουσικης; \*Αχουσον φωνής άπο πυρός. Οὐ θαυμαστον εδόχει σοι τὸ φωνήν ἀπὸ πυρὸς φέρεσθαι Θεοῦ; Ἰδοὺ καὶ τοῖς σύλοις αύτοῦ τοῦτο έχαρίσατο. Ποῖος άἡρ πληττόμενος την φωνήν άπετέλει; Ούχλ τοῦτο άελ α τοίς μέλλουσι χαταχαίεσθαι παραινούσι, διανοίγειν τά στόματα, ώς ούδε μιχρόν δυναμένης τῆς δυνάμεως εναπομείναι τῷ σώματι λοιπόν; "Ορα συμφωνίαν μουσικήν, ώσπερ εξ ένος στόματος πάντας ύμνοῦντας. Καί συστάς 'Αζαρίας προσηύξατο οὔτως · καὶ ἀνόίξας <sup>τὸ</sup> στόμα αὐτοῦ ἐν μέσῳ τοῦ πυρὸς εἶπεν. "Ινα μή νομίσης, ότι ύπερ των παρόντων εύχαριστούσι μόνον, ὑπὲρ τῆς αἰχμαλωσίας, καὶ τῶν δεινῶν ἐκείνων 🗝 το πιμοε σηχότων αύτοις παρακαλούσι τον Θεόν. "Ορα τως άρχονται. Εύλογητός εί, Κύριε ο Θεός των παtépur huwr, xai airetòr xai bebotaquéror tò <sup>ξ</sup>roμά σου είς τοὺς αἰωτας. 'Ο δὲ ἄγγελος Κυρίου <sup>©</sup>υγνατέδη τοῖς περί τὸν `Αζωρίαν εἰς τὴν κάμινον, <sup>και</sup> έξετιναξε την φλόγα τοῦ πυρός έκ της καμί-

<sup>a</sup> Paræn. pr. ad Theod. laps. cap. 5 : Ίσασι δὲ πάντες σοι τοις καιομένοις παραγεγόνασιν, ἔως μὲν ὰν ἔχωσι μεμυπότε ἐκείνοι τὰ χείλη, κὰν βραχὺ γοῦν ἀντέχουσι πρὸς τὸν ἐκερησμόν εἰ δὲ συμβαίη διάραι τὸ στόμα αὐτῶν, εὐθεως <sup>2</sup>ίπτεται τοῦ σώματος ἡ ψυχή.

rov, καὶ ἐποίησε τὸ μέσον τῆς καμίνου ὡς πνεῦμα δρόσου διασυρίζον και ούχ ήψατο αὐτῶν τὸ καθόλου τὸ πῦρ, καὶ οὐκ ἐλύπησεν αὐτοὺς, κοὶ οὐ παρηνώχλησεν. Ούτως ούχ αύτομάτως ταύτα έγένετο. Καὶ οὐ μόνον οὐ κατεκαύθησαν, ἀλλ' οὐδὸ παρηνώχλησεν αύτους το πυρ, ουδε [220] ελύπησεν, ούδε το τυχον οίον, ούδε θέρμην ήσθοντο. Διά τούτο δε και επι τοσούτον ή φλόξ άνηλθεν, ώστε καί τοις έξωθεν φαίνεσθαι. Καί ή έμβαλλομένη δέ ύλη ίχανή ήν αὐτούς πιστώσασθαι, καὶ τὸ μή διαλείπειν, καὶ τὸ ἐπὶ πολύ φαίνεσθαι καιομένην, καὶ πάντων Εμπροσθεν τοῦτο γενέσθαι. Καὶ Ναδουχοδοrόσορ ήκουσεν υμνοίντων αυτών, και έθαυμασε, καλ έξανέστη έν σπουδή, καλ είπε τοῖς μεγιστᾶσιν αὐτοῦ. Αὐτὸ δὲ τοῦτο ἐπῆλθε πόθεν τῷ Ναδουχοδονόσορ ἀκοῦσαι; "Αρα πάντα τὸν χρόνον παρεκάθητο. Διὰ γὰρ τοῦτο εὐθέως οὐκ εἴασεν αὐτὸν ἀκοῦσαι , ἵνα καλ ό χρόνος αύτος μαρτυρήση τῷ γενομένω, ὅτι καλ πολύν διατρίψαντες χρόνον, ούδεν Επαθον δεινόν. Ούχλ ἄνδρας τρεῖς ένεβά.loμεν είς μέσον τοῦ πυρὸς πεπεδημένους; Καὶ ἀποχριθέντες λέγουσι τῷ βασιλεῖ· Ἀληθῶς, 'βασιλεῦ. Kai εἶπεν ὁ βασιλεύς· \*Ωδε έγὼ όρῶ ἄνδρας τέσσαρας λελυμένους, καὶ περιπατοῦντας έν μέσφ τοῦ πυρός καὶ διαφθορά ούκ ξστιν έν αὐτοῖς καὶ ή δρασις τοῦ τετάρτου όμοια υίφ τοῦ Θεοῦ. ᾿Απὸ τῆς θύρας εἶδεν τὰς δψεις. Τότε προσήλθε Ναβουχοδονόσορ πρός την θύραν τῆς καμίνου τοῦ πυρός τῆς καιομένης, καὶ εἶπεν• Σεδράχ, Μισάχ, 'Αβδεταγώ, οι δούλοι του Θεού τοῦ ὑψίστου, ἐξέλθετε, καὶ δεῦτε ὧδε. Καὶ ἐξῆλ-0or Σεδράχ, Μισάχ, 'Λέδεταγώ έχ μέσου τοῦ πυρός. Διὰ τί δ' οὐ πρότερον ἐξῆλθον ἔως ἐκάλεσεν αὐτούς; Καὶ καλῶς πρότερον ἐρωτά τοὺς ἄρχοντας, ἴνα τῆ ἀποχρίσει προχατασχεθέντες μηδέν έναντίον ἀποκρίνωνται, μηδε ύπό τοῦ καιροῦ συναρπαγώσιν. "Ωτπερ τῷ Μωῦσει Ελεγενό Θεός · Τι τοῦτο er τῷ χειρί σου; ούτω καὶ τούτους Ναδουχοδονόσορ προκαταλαμβάνει τη ερωτήσει. Ίδου, φησίν, όρω άνδρας τέσσαρας λελυμένους, καλ περιπατοῦντας ἐν μέσφ τοῦ πυρός καὶ διαφθορά οὐκ ἔστιν ἐν αὐτοῖς. καὶ ή ὄρασις τοῦ τετάρτου όμοια υίφ Θεοῦ. Πολὺ χάλλος ίσως ενέφαινε. Πόθεν οίδας, ω Ναδουχοδονόσορ, υίον Θεοῦ; "Όρα τοῦτον προφητεύοντα τον βάρδαρον άπὸ τῆς δψεως μόνης. Καὶ προσῆλθε, καὶ ἐκάλεσεν αὐτούς: Σεδράχ, Μισάχ, 'Αδδεναγώ, οἱ δοῦλοι τοῦ Θεοῦ τοῦ ὑψίστου, ἐξέλθετε, καὶ δεῦτε. "Όρι. Ούχ ἐχέλευσε σδεσθηναι την χάμινον, άλλά τί; Ἐχάλεσεν αύτους έξελθεϊν. Είδες θαύμα μέγα και παράδοξον. "Ο μάλιστα ήδει θεραπεύσον, τοῦτο ἐκάλεσεν. Ούδὲν ταύτης τῆς εὐγενείας ἴσον. "Αχουε γάρ τοῦ Θεοῦ λέγοντος Μωϋσής ο θεράπων μου τετελεύτηκε. Καὶ Ίσαὰκ, φησὶ, ὁ δοῦλός σου. Ταύτη οι άγγελοι τη προσηγορία άγάλλονται, καὶ τὰ Χερουθίμ, καί τὰ Σεραφίμ. Καὶ ούχ ὡς ἄν τις φιλόνεικος ποιήσειεν, άναπέμειναν (Ι. Εναπέμειναν), άλλ' εύθέως ὑπήχουσαν καὶ συνηλθον ἄπαντες ίδεῖν τὸ θαῦμα.

## ΚΕΦΑΛ. Δ'.

Έγω Ναβουχοδονόσορ εύθηνων ήμην έν τῷ οίκφ μου, καὶ εὐθαλων έπὶ τοῦ θρόνου μου, καὶ alwr er τφ λαφ μου. Τίνος ενεχεν ούτω τούτο εγραψεν, καὶ οὐχὶ ἔγραψεν Ναδουχοδονόσορ ἢν εὐθηνών, άλλ' ώς έχ προσώπου έχείνου; Έμοι δοχεί ταῦτα τά [221] ρήματα αύτοῦ είναι τοῦ Ναδουχοδονόσορ. Έπειδή γάρ ἀνήνεγχεν ἀπ' ἐχείνης τῆς πλάνης, ἐν δημοσίοις αὐτὰ κατέθετο γράμματα ίσως. Αὐτὸ οὖν σύνταγμα, ώστε άξιόπιστον γενέσθαι, παράγει ὁ Δανιήλ. Τή γάρ των άνθρώπων φύσει αὐτὸς ὁ πεπονθώς διαλέγεται. Καὶ θέα μοι πόση παίδευσις γίνεται κατά τῶν ὑπερηφάνων. ᾿Απὸ γὰρ ὑπερηφανίας πέπονθεν äπερ ξπαθεν, καὶ δείκνυσι την αίτίαν της ύπερηφανίας ἀπό τε τοῦ τέλους καὶ τῆς ἀρχῆς · ἐν μὲν τῷ τέλει λέγων, "Οτι πάντας τοὺς ὑπερηφάνους δύναται ταπεινώσαι · εν άρχη δε καί έκ προοιμίων την αίτίαν τῆς ὑπερηφανίας διδάσχων. Έχει μὲν γὰρ, ὅτι διὰ τοῦτο ἐταπεινώθη, ἐδήλωσεν · ἐνταῦθα δὲ πόθεν τοιουτο εγένετο, έχ του πολλής άπολαυσαι ευπραγίας. ωσπερ και ό Δαυίδ λέγει · Διὰ τοῦτο ἐκράτησεν αὐτων ή υπερηφανία· ουτω δή και ενταύθα πολλάς τίθησιν εύπραγίας. Έν τη άρχη φησιν Εύθηνων ημην εν τῷ οίκφ μου, και εὐθαλῶν ἐπὶ τοῦ θρόνου μου, καὶ πίων ἐν τῷ λαῷ μου. Οὐ γάρ ἔστι πάντα όμοῦ συνδραμείν. Ένεστι κατά μέν τήν άρχην εύπραγείν, κατά δὲ την οἰκίαν δυσπραγείν, χαθάπερ ο 'Ηρώδης' χαθάπερ ο Δαυίδ' Ενεστι πάλιν τούναντίον εν μεν τῷ λαῷ δυσπραγείν, ἀπὸ δέ τῆς οίχίας μηδέν πάσχειν δεινόν. Ενεστιν έν μέν τή πόλει είρηνεύειν, την δε άρχην ταράττεσθαι. 'Αλλ' ούτος πάντοθεν εύπραγείν είχεν ούδεν ήν αύτον λυποῦν. Όρᾶς πόσον κακόν ἄδεια; Καθάπερ γάρ ἐπὶ τῶν σωμάτων, ὅταν μὴ γίνωνται οἱ κατὰ ἀνάγκην μόχθοι και άσχολίαι, επιτηδευτούς τινας επιχειρούσι ποιείν, πρός γυμνασίαν του σώματος · ούτω καὶ ό Θεός ποιείν είωθε, ώστε το εύτονον περιελείν. Ένύπτιοτ είδοτ, καὶ ἐφοδέρισέτ με , καὶ ἐταράχθητ έπι τῆς κοίτης μου, και αι οράσεις τῆς κεφαλῆς μου συνετάραξάν με. Καλ παρ' έμοῦ έξετέθη δόγμα, ώστε είσαγαγεῖν ἐνώπιον ἐμοῦ πάντας τούς σοφούς Βαδυλώνος, δπως την σύγκρισιν τοῦ ἐνυπνίου γνωρίσωσί μοι. Όρα πῶς αὐτὸν καταστείλαι βούλεται, ούχί τη πείρα των πραγμάτων, άλλά τῆ προβρήσει τῶν συμδαινομένων καλ όπως ήν φοδερόν το ενύπνιον; Τίνος ούν ένεχεν ούχὶ καὶ νῦν ἀπέστη αὐτοῦ τὸ πνεῦμα, οὐδὲ ἡγνόησε τὸ ενύπνιον, καθάπερ καλ πρότερον; "Οτι ίκαν ήν πείραν δεδωχότος του Δανιήλ πρότερον, ήγουν έν τῷ πρό σούτου ενυπνίφ, ούδεμία λοιπόν χρεία ήν δευτέραν προσενεχθήναι δοχιμασίαν. Πάντα γάρ χρείας Ένεχεν, ού φιλοτιμίας, ό θεός πραγματεύεται. "Αλλως δέ καλ πολς Ελεγχον γίνεται των μάγων. "Ινα γάρ μή λέγωσι πάλιν Είπάτω ο βασιλεύς το ένύπνιον, και την

σύγκρισιν αὐτοῦ ἀναγγελοῦμεν ἡμεῖς thi ται μηδέ τουτο αύτο δυνάμενοι, ού μόνον έπείν είχον λέγειν πάλιν Το βημα, δ ο βασιλεύς έπε βαρύ· καὶ οὐκ ἔστιν ἄνθρωπος, ος δυνή διακρίται αὐτὸ, ἀλλ' ἢ θεοί, ὧν οὐκ ἔσ κατοικία μετά πάσης σαρκός. Έμανθανεν ε: των, ότι ούδε τὰ πρότερα έχ τῆς σοφίας ταύτης ό Δανιήλ. "Εμαθεν ότι ούδὲ ἐν τοῖς ἔμπροσθεν χ Ελεγόν τι ύγιες, καθάπερ αὐτός φησιν. άλλ' ή των έν έρημία των έλεγχόντων δντες. [222] ٦ ηλθεν αύτοις ἀπόδειξις ἐξ Ἰουδαίας, ὁ Δανιηλ, « τολμώσιν ούδε πλάττεσθαι. "Ωστε οίκονομικώς καλούνται ούτοι. Καὶ γὰρ ἄξιον θαυμάσαι, τίνος λαδών πεϊραν τῆς τοῦ Δανιἡλ δυνάμεως ἐν τοσι ού πρώτον αύτον έχάλεσεν. 'Ο Θεός αύτος γάρ κατεσκεύασεν, ώστε μετά την έκείνων ήτταν φ την νίχην. Έφοδέρισέν με, φησί και οὐδι έγένετο βελτίων, άλλ' έπ' αὐτὴν ἡθέλησε τὴν: έλθειν. Οϋτως άναίτιος ο Θεός πανταχού. Κα επορεύοντο οι έπασιδοί, μάγοι, Γαζαρηνοί, daioi nal tò éréarior elaor éréalior atten την σύγκρισιν αύτοῦ ούκ έγνώρισαν μοι, ί ἔτερος εἰσῆλθε, Δανιήλ, ἐνώπιόν μου, οδ τὸ Βαλτάσαρ κατά τὸ ὅτομα τοῦ θεοῦ μου, ος 🗷 Θεοῦ ἔγει ἐγ ἐαυτῷ καὶ τὸ ἐγύπγιον ἐν αὐτοῦ εἶπον. Έως οὖ ἔτερος, φησὶ, εἰσ *ἐνώπιόν μου. '*Ως ἐπιλαθόμενος οῦτω φησί. **Κ** πολλά έτη παρεληλύθει, και ταχέως την μ ἀπέδαλεν, ἄτε ἐν τοσαύταις φροντίσιν ὢν, **καὶ τ**ι συζών τροφή (Ι. τρυφή). Το είπειν Ετερον, σ εστι του σφόδρα αύτον άγνοείν. Κατά το l φησί, τοῦ θεοῦ μου. ΤΗ τοῦτο βούλεται είπε ούτως ετίμησα ώς και άπο του θεου τουτι ([. εἰπεῖν]; Καὶ γὰρ ἔθος αὐτοῖς ἐπ' ὀνόματε τῶ τους παίδας ενομάζειν έπειδή και έξ άνθ ἐποίουν θεούς. Οὕτως ὁ δδελος, οὕτω καὶ ὁ Ι έχλήθη τις παρ' ήμιν. Έπειδή γάρ είδον οἱ δι ταύτη τιμωμένους τοὺς ἀνθρώπους, καὶ θεοὺς μένους, και αύτοι τοῦτο εζήλωσαν. Τίνος ενεκέ Δανιήλ, οδ τὸ δνομα Βαλτάσαρ ; "Οτι Θεοῦ Ι είχε. Τούτο γάρ παρ' έχείνοις μεγίστη τιμ ήνείγετο Δανιήλ δι' έχείνους τούτο χαλείσθαι. μοῦ δὲ ἐνταῦθα, αὐτοῦ μνημονεύων, Βαλτάσας καλεί· ἀλλὰ τί; Έγω Δανιήλ. "Οσης ἡξιώθη ό τοῦ βασιλέως υίδς, τοσαύτης καὶ ούτος, κα της πείρας Εδοξεν είναι θαυμαστός άπ' αύτ όψεως. Ού μην τη έχείνου δυνάμει, φησί, ί άλλὰ πrεῦμα Θεοῦ ἄγιοr εἶχεr ἐr ἐαυτῷ. **Ι** ούχὶ τοῦτο, ὁ λέγομεν ήμεῖς τὸν Παράπλητο ώς αν είποι τις ἐπίπνοιαν, ἔνθους ἡν. Βα.λι φησίν, ο άρχων των έπαοιδων. Πρώτος αὐτ

men, et florens in solio meo, et pinguis in populo meo. Cur ita hoc scripsit, et non scripsit : Nabuchodonosor erat abundans : sed quasi ex persona illius? Mihi videntur bæc verba ipsius Nabuchodonosoris esse. Postquam enim a pristino errore collegerat se, in publica acta eas literas retulerat forte. Ipsam igitur constitutionem, ut fide dignus sit, adducit Daniel. Nam hominum naturæ ipse qui passus est loquitur. Et mihi aspice quantum documentum sit adversus superlos. A superbia enim passus est quæcumque possus est : ct ostendit causam superbiæ, tum a fine, tum ab initio: in fine quidem dicens, Quoniam omnes superbos potest humiliare (v. 34); in principio autem et ab exordiis causam superbiæ docens. Ibi etenim eum ideo fuisse humiliatum declarat : hic vero qua de causa superbus evascrit, nempe ex eo quod multa frueretur felicitate; sic et David dicit : Ideo eos tenuit superbia (Psal. 72. 6): ita et hic multas ponit prosperitates. In principio ait : Abundans eram in domo mea, et florens in solio meo, et pinguis in populo meo. Non enim sieri potest ut omnia bona simul concurrant. Contingit in imperio quidem esse felicem, domi vero infelicem, quemadmodum Herodes, quemadmodum David: accidit rursus contra, in populo quidem inselicem esse; a domo autem nihil grave ac molestum sustinere: fieri etiam potest ut in urbe pax sit; at regnum tumultibus quatiatur. Verum isti felicem undique esse contigit : nihil erat quod ipsum molestia afficeret. Vides quantum malum sit vacatio ac securilas? Sicut enim in corporibus, cum non ex necessitate stigationes et occupationes suscipiuntur, de industria quasilam aggredimur, ad corporis exercitium: ita et Deus sacere solet, ut vires nimias tollat. 2. c Somnium vidi, et pertercuit me, et turbatus sum in cubili meo, et visiones capitis mei conturbaverunt me. 3. Et per me propositum est decretum, ut introducerent in conspectu meo omnes sapientes Babylonis, ut conircturam somuii indicarent mihi. > Vide quomodo illum comprimere vult, non rerum experimento, sed sturorum prædictione; et quomodo terribile erat somnium. Cur igitur nunc quoque non obstupuit spiritus ejus, nec somnii oblitus est, sicut antea? Quia scilicet cum Daniel prius sufficiens experimen-Im dedisset, videlicet in somnio quod præcesserat, non erat deinceps necesse secundam adhiberi probationem. Omnia quippe Deus necessitatis gratia, non ostentationis, operatur. Alioquin autem et id fit ad redarguendos magos. Nam ne iterum dicant : Proferat rex somnium, et illius conjecturam renuntiabimus nos (Dan. 2. 7): arguentur non solum illud non posse, sed neque hoc. Nequibant dicere iterum: (Verbum, quod rex interrogat, grave est : et non est h mo, qui possit dijudicare illud, nisi dii, quorum non est habitatio cum omni carne > (Ibid. v. 11). Inde didicit neque priora ex illa vu'gari sapientia Danielem protulisse. Didicit Chaldwos neque superioribus temporibus quidquam sani dixisse : sicut ipsemet ait : at nullus erat qui illos reprehenderet. Cum autem ad 🗪 venit ex Judæa demonstratio, Daniel nempe, non

amplius audent ne quidem fingere. Igitur non sine providentia rursus illi vocantur. Etenim admiratione dignum est, quam ob rem rex cum in tantis rebus experimentum cepisset potestatis, qua pollebat Daniel, non tamen primum eum vocavit. Ipsemet enim Deus id molitus est, ut post magorum cladem victoria appareret. Perterruit me, inquit : et neque sic melior evasit; sed voluit periculum facere. Ita Deus undique insons est (a). 4. c Et ingrediebantur incantatores, magi, Gazareni, Chaldæi: et somnium dixi in conspectu eorum : et conjecturam ejus non indicaverunt mihi, 5. donec alius ingressus est, Daniel, in conspectu meo, cujus nomen Baltasar, secundum nomen dei mei, qui spiritum Dei habet in semetipso : et somnium coram eo dixi. Donec, inquit, alius ingressus est in conspectu meo. Quasi immemor ita loquitur (b). Etenim multi anni prætericrant, et cito memoriam amiserat, utpote tot curis obsessus, et cum tantis deliciis vivens. Porro dicere alium. signum est eum valde illius oblitum esse. Secundum nomen, inquit, dei mei. An hoc dicere vult: Sic eum honoravi ut a deo nomen hoc illi indiderim? Mos enim erat illis, de deorum nomine pueros suos nominare : quandoquidem et ex hominibus deos faciehant. Sic Belus, sic et Belæus (c) quidam apud nos appellatus est. Scilicet postquam dæmones viderunt ea ratione homines honorari ac deos vocari, et ipsi id æmulati sunt. Cujus gratia ait, Daniel, cujus nomen Baltasar? Quia Dei virtutem habebat. Id enim apiel illos maximo honori erat. Et sustinebat Daniel se ab illis eo nomine insigniri: nusquam autem bic, dum sui mentionem facit, Baltasarem seipsum nominat, sed quid? Ego Daniel. Quanto honore dignatus est regis filius, tanto et iste : etiam ante experin.entum, ex ipso aspectu visus est admirabilis. Nec vero, inquit, ex illius virtute proferebat ea quæ loquebatur:

(a) Pulcherrima hæc sententia desumpta ex Platone, lib. 10 Repub., in ore est multis ecclesiasticis magistris, Justino Apologia secunda, Clem. Alex. Pædag. lib. 1, cap. 8, et Strom. 1, et 5, Gregorio Naz. Orat, 5, Eusebio tum Præpar. evang. lib. 6, c. 6, tum in fine libri contra Hieroclem.

(b) In Græco, ἔως οἱ ἔτιρος, σησι, εἰνὰλίαν ἐνέπεδο μου. Δε ἐπιλεδο-μένος οῦτω σησί. Legebat apud Theodotionem, ἔτιρος, alius, ut et legisse Theodoretum constat. Eos enim nibil moror, qui dum conantur emendare, depravant. Ac certe ea lectio propius accedit ad veritatem Chaldaicam, quam alia, ἐταἰρος, socius. Mirari itaque satis non possum quod hic observat Β. Hieronymus, præter LXX translatores, qui hace omnia præterierant, tres reliquos collegam interpretatos esse. Quid igitur? an codicibus corruptis utehatur doctissimus Scripturæ interpres? Id vero allirmare durum fuerit, cum dici queat ideo Danielem a Nabuchodonosoro appellatum collegam, quia alter ipse, ac secundus a rege esset. Atque ita exponi potest vox ΥΤΤΙΝ, et S. Hieronymus a censura Drusii vindicari. Quamquam autem de voce, ἐταἰρος, hic disserere extra rem esse videatur, monebo tamen, illius ignoratione

extra rene esse videatur, monebo tamen, illius ignoratione factum esse, ut disertissimus vir Antonius Muretus in Variarum lectionum lib. 1, cap. 1, tertium Isocratem magno errore procuderet. Afferam etiam locum origenis, Boniia 18 in Numeros: Relegamus ea quæ in Laniele scriptus sunt de ipso Daniele et tribus amicis ejus. Scripserat Origenes, traipose, id est, sociis.

(c) In Græco, ούτως ὁ δείλος, ούτω καὶ ὁ Βήλαιος. Magno cuperem, inquit Cotelerius, ad hujus loci restitutionem mihi dari antiquum Codicem ex quo iste noster descriptus fuit. Aliter enim vix ac ne vix quidem videtur esse sanabilis. Conjicie-bam, ὁ βηλος, et, ὁ Βιλίας. Quod postremum vocabulum legitur apud Tertullianum, et in Pseudosibyllinis carminibus.

sed Spiritum Dei sanctum habebat in semetipso. Non illum Spiritum, quem nos vocamus Paracletum (a), sed velut si quis dixerit inspirationem, erat numine alflatus. 6. Baltasar, inquit, princeps incantatorum. Primus ipsorum erat, inquit. Vide quot indicia declarent eum cæteris præstantiorem esse. Baltasar princeps incantatorum, quem cognovi, quod Spiritus Dei sanctus in te. Qui melior, cæterisque potior es, quem ego cognori. Nam ne iterum redigeret eum ad necessitatem dicendi: Et ego autem non in sapientia quæ fit in me (Dan. 2. 30): his verbis maxime eum attractum iri speravit, et id ante alia dixit. Nam ne, quoniam te vocavi principem incantatorum, existimes ideo me dixisse, quasi testarer ista per humanam sapientiam enarrari: princeps quidem es incantatorum; novi autem te a divina vi motum, omnia dicere : ex rerum experientia cognovi. Et omne musterium, inquit, non est impossibile tibi. Hujusmodi enim sunt res divinæ. Humanæ quippe res imperfectæ sunt : Dei autem non item. « Audi igitur visionem somnii mei, quod vidi, et conjecturam ejus die mihi, et visiones capitis mei in cubili meo. > Quid igitur ait: 7. · Videbam, et ecce arbor in medio terræ, et altitudo ejus multa (b). 8. Magnificata est arbor, et invaluit, et altitudo ejus pervenit usque ad cælum, et moles ejus ad terminos universæ terræ, 9. et folia ejus pulchra, et fructus ejus multus, et cibus universorum in ea, et subter eam bestiæ agrestes degehant, et in ramis ejus habitabant aves c:eli : ex ea vescebatur omnis caro. ) Quid sibi vult visio? Iterum temporaria rerum humanarum conditio ostenditur. In ea, inquit, volucres et bestiæ umbra fruebantur, et habitabant; et ipsis esca inde erat. Imperium illius dicit, quod universum terrarum orbem obtinebat. Prius itaque per imaginem, nunc vero per arborem ipsi futura ostenduntur. Cur enim non missus est Daniel, qui hæc diceret? Quia sic fide dignior futurus erat sermo, et terribilior, rebus ante oculos adductis, ut intelligas eum, qui plantis dat incrementum, regnum latenter ac non sentientibus nobis adaugere. 10. « Videbam in visione noctis in cubili meo, et ecce Ir, et sanctus de cælo descendit in fortitudine; et sic dixit: 11. Excidite arborem, evellite ramos ejus, et excutite folia ejus, et dispergite fructus ejus. Diffugiant bestiæ quæ sub ca sunt, et aves de ramis ejus. Verumtamen germen radicum cjus in terra sinite: et in vinculo serreo atque æreo, et in herba quæ foris est, et in rore cæli stabulabitur, et cum bestiis pars ejus in herba terræ: 13. cor ejus ab hominibus commutabitur, et cor bestiæ dabitur ei, et septem tempora mutabuntur super cum. 14. Per conjecturam ir sermo et verbum sanctorum interrogatio: ut cognoscant viventes, quod Dominus est altissimus regni, et culcumque visum fuerit, dabit illud; et quod pro nihilo habetur ab hominibus, eriget super illud. > Vide : Ir vocat lumen magnum, et splendorem (a). Et sanctus e cœlo descendit, et clamavit in fortitudine, ita ut illum perterruerit. Et sie dixit: Excidite arborem: verumtamen germen radicum ejus in terra sinite. Sed quoniam plurimum corrumpi solet germen, Sic sinite, inquit, ut in vinculo ferres et æreo. Et septem, inquit, tempora super eum mutabuntur, et cum bestiis habitatio ejus. Quod enim hæc de homine intelligenda sint, declarant quæ sequuntur. Et cor, inquit, bestiæ dabitur ei. Quia per conjecturam Ir sermo : per se non potest illustrari, inquit; sed interprete opus est. Et verbum, inquit, sanctorum interrogatio: et sancti poterunt illud dicere. Vel hoc dicit, vel istud: quod nempe possint interrogationem reddere, et causam propter quam ista fiunt, et per responsionem patefactum est. Ut cognoscant, inquit, viventes, quod Dominus est altissimus requi hominum. Ifac est causa. Vides ut Deus provideat hominibus? utque non intra Judæos conclusum erat ipsius imperium? 15. c Hoc somnium vidi ego rex

(a) In Græco, ὄρα, στοίν, Είρ φως μέγα, και λαματιδόνα. In hunc locum notam sequentem Cotelerii exscripsimus, quamvis ad textum Græcum præcipue ordinatam, ut quæ i sum versionis Latina: lectioni incumbentem juvare possit. • Ita Suidæ נוּ est אַרָּר, Quasi in Chaldæo scriptum esset, אָרָר, non autem עוך. Certe S. Gregorius Nazianz. , ut de aliis nihil dicam , angelos lumina appellat in Orat. 40, et 43. Ab אוך Job. 36, 30, legitur TIN : apud LXX quædam exemplaria habebant refor, quod de arcu cælesti exponunt Græci, et auctor Commentarii in Johum al ud Origenem, qui et in Dan. 4, 10, pro Ir., legit, Iris, ab TN, unde Iris apud S. Hieronynum hic. Sed et vox de restituenda est in S. Isidoro Pelusiota Epistolarum lib. 2, epist. 177, quo loci interpres admodum suavis est. Porro seniores LXX hic verterant, appalor, caeteri Ιτρήτορον, Optime. De Ιτρητόροις omnia nota sunt ex Thren. 4, 14, apud LXX, et ex libro Enochi, Fædagogo Clementis. Suida, Cedreno, Chronographo anonymo, quem Hœscheliu in notis ad Origenis libros contra Celsum citat; et ex sacris ordinationibus Syrorum, cum Maronitarum, tum Nestorianorum, quas in lucem edidit vir linguarum orientalium et historiarum ecclesiasticarum peritissimus Joannes Morine ad cujus adnotationes lectorem remittimus. Sed et buc forsan referendus est miris modis corruptus ac pene concl matus locus in utilissimo Pastoris libro : Misit Domi angelum suum, qui est super bestias, cui nomen est Hegrin. Quid enim sibi vult monstri similis vox, Hegrin? Hermes, opinor, angelum, quem bestiis præfecerat. vocaverat tγρήγορον, quod scilicet legisset apud Danielem, tγρηγόρου nisterio Nabuchodonosorem ad bestiarum sortem fu redactum: id autem nominis, cum a calligrapho compendiosa scribendi ratione hunc in modum exaratum es breft, exscriptor alter, vel certe interpres ipse, non intelli-gens, aut etiam perperam legens, mutavit in *ilegrin*: quod quam in proclivi fuerit, nemo non intelligit. Ita malim, quam quod aliquando conjectabam, Evin, id est, belluinus, ut interpretatur Origenes Hom. 25 in Numeros. Scio videri aliter in suo Codice habuisse S. Hieronymum, qui in Commentario ad Habacuci caput primum ita scribat : Ex que liber ille apocryphus stultitiæ condemnandus est : in q o scriptum est, quemdam angelum nomine Tyri præesse reptilibus, El in hanc similitudinem piscibus quoque et arbori-bus et bestiis universis proprios in custodiam angelos assignatos. Verum hæc lectio forte sanior non est priore. An quatos. Verum næc tecto forte santor non est priore. An legi possit, papieu, vel, papieu, adeo ut id nominis referatur ad reptilia, non ad angelum, videant docti. Suspicari quis posset ev Origene Hom. 15 in Fzechielem, et lib. 1 de Principiis, cap. 5, alludi ad Ezechielis prophetias de Tyro. Duo obiter annoto: primum est, Origenem Hom. 11 in Numeros, 25 in Josuam, et 8 in Jeremiam, respexime ad tembe Petrosis Generalis. verba Pastoris. Secuadum , ab accusatione Hieronymi facil limum fore Herman defendere, si nunc id ageremus, et nisi e diverticulo in viam nobis esset redeundum. »

<sup>(</sup>a) Theodoretus hic, et Origenes lib. 1 de Principiis, c. 3, de Spiritu sancto explicant. Ita in interpretatione illius, Gen. 1, 2, Spiritus Domini ferebutur super aquas, discrepant sancti Patres.

<sup>(</sup>b) Non absimilia Astyagis et Xerxis somnia refert Herodotus.

φησί. Όρα πόσα τεχμήρια του [223] βελτίονα αυτόν είναι. Βαλτάσαρ ο άρχων των έπαοιδων, δν έγνων, δτι πτευμα Θεού άγιον έν σοί. 'Ο βελτίων, ο πάντων χρείττων, δι έγω έγνωκα. Ίνα γάρ μη πάλιν €ίς ἀνάγχην χαταστήση τοῦ είπεῖν· Kul ἐγὼ δὲ οὐχ 🚁 σοφία τῷ οὐση ἐν ἐμοί· τοὐτψ μάλιστα ἐπισπά**σασθαι αύτ**ον προσεδόχησεν, και τοῦτο πρό τῶν ἄλ-Σων είπεν. Μή γάρ, ἐπειδή ἄρχοντα, είπον ἐπαοιδῶν, →ομίσης διά τοῦτό με εἰρηκέναι ὡς μαρτυροῦντα ἀν-**Θρωπίνη σοφί**ς ταῦτα λέγεσθαι · ἄρχων μέν εἶ τῶν ₹παοιδῶν• οίδα δὲ ὅτι ὑπὸ θείας δυνάμεως χινούμενος Επαντα λέγεις. έγνων διά τῆς πείρας τῶν πραγμάτων. **Καὶ πᾶν** μυστήριον, φησί, ούκ άδυνατεῖ σοι. Τοιαύτα μέν τὰ θεία. Τὰ μέν γὰρ ἀνθρώπινα ἀτελῆ· τλ δε του Θεού οὐκέτι. "Ακουσον οὖν τὴν δρασιν τοῦ ἐνυπνίου μου, οὖ εἶδον, καὶ τὴν σύγκρισιν αὐτοῦ εἰπέ μοι, καὶ τὰς ὀράσεις τῆς κεφαλῆς μου έπι της ποίτης μου. Τι ούν φησιν; Έθεώρουν, xal ίδου δένδρον έν μέσφ τῆς γῆς, και τὸ ϋψος αὐτοῦ πολύ. Ἐμεγαλύνθη τὸ δένδρον καὶ ἴσχυσε, καὶ τὸ ΰψος αὐτοῦ ἔφθασεν ἔως τοῦ οὐρανοῦ. καὶ τὸ κύτος αὐτοῦ εἰς τὰ πέρατα πάσης τῆς τῆς, καί τὰ φύλλα αὐτοῦ ώραῖα, καὶ ο καρπός αὐτοῦ πολύς, και τροφή πάντων έν αύτῷ, και ὑποκάτω αὐτοῦ κατεσκήνουν τὰ θηρία τὰ ἄγρια, καὶ ἐν τοῖς κλάδοις αὐτοῦ κατφκουν τὰ δρνεα τοῦ οὐ**ρανοῦ· ἐξ αὐτοῦ ἐτρέφετο πᾶσα σάρξ. Τί** βούλεται ἡδήις; Πάλιν τὸ πρόσκαιρον δείκνυται τῶν πραγμάτων των άνθρωπίνων. Τά πετεινά, φησί, και τά θηρία εν αὐτῷ σχιᾶς ἀπέλαυον, χαὶ ῷχουν · χαὶ τροφή αύτοις εκείθεν ήν. Την άρχην αύτοῦ λέγει, πάσαν ἐπισχούσαν τὴν οἰχουμένην. Πρότερον μὲν οὖν δι' είπόνος, νῦν δὲ διὰ δένδρου δείχνυται αὐτῷ τὰ πράγματα. Διά τί γὰρ μὴ ἔπεμψε τὸν Δανιὴλ ἐροῦντα ταύτα; "Ότι ούτως άξιοπιστότερος ό λόγος Εμελλεν ισεσθαι, και φοδερώτερος, ύπ' δψιν τῶν πραγμάτων άγομένων, ζνα μάθης ότι ό αύξων τὰ φυτὰ, ούτος καὶ την βασιλείαν λανθανόντως, και ούκ είδότων ημών. Έθεώρουν έν οράματι τῆς νυκτός ἐπὶ τῆς κοίτης μου, και ιδού είρ, και άγιος απ' ουρανοῦ κατέδη èr Ισχύια, και ουτως είπεν· Έκκοψατε τὸ δένδρον, έπιλατε τους πλάδους αυτοῦ, και έκτικάξατε τὰ ψίλια αύτοῦ, και διασκορπίσατε τὸν καρπὸν αύτου. Σαλευθήτωσαν τὰ θηρία υποκάτωθεν αὐ-<sup>τοῦ</sup>, xaì τὰ δρτεα ἀπὸ τῶν κλάδων αὐτοῦ. Πλὴν την φυην των ριζών αυτοῦ ἐν τῆ γῆ ἐάσατε· καί **έν δεσμῷ σιδηρῷ καὶ χαλκῷ, καὶ ἐν τῷ χλόῃ τῷ** 

έξω, και έν τη δρόσφ τοῦ οὐρανοῦ αὐλισθήσεται, και μετά των θηρίων ή μερίς αύτου έν τῷ χόρτφ της της ή καρδία αύτου όπο των άνθρώπων άλλοιωθήσεται, και καρδία θηρίου δοθήσεται αὐτῷ. καὶ ἐπτὰ καιροὶ ἀλλαγήσονται ἐπ' αὐτόν. Διὰ συγχρίματος είρ ο λόγος, και ρήμα άγίων το έπερώτημα, Ίτα γνώσιν οἱ ζώντες, ὅτι Κύριός έστιν ό υψιστος της βασιλείας, και φ έαν δόξη. δώσει αὐτὴν, καὶ ἐξουθένημα ἀνθρώπων ἀναστήσει έπ' αὐτήν. "Ορα φησίν Είρ φως μέγα, καί λαμπηδόνα. Καὶ ἄγιος ἀπ' οὐρανοῦ κατέδη, καὶ έφωνησεν [224] έν Ισχύι, ώστε τουτον έχπληξα:. Καὶ οὕτως εἶπεν· Ἐκκόψατε τὸ δένδρον, πλὴν τὴν φυὴν τῶν ριζῶν αὐτοῦ ἐν τῆ γῆ ἐἀσατε. ἀλλί ἐπειδἡ φθείρεσθαι είωθεν ή φυή πολλάκις, ούτως Έάσατε, φησὶ, ὡς ἐν δεσμῷ σιδηρῷ καὶ καλκῷ. Καὶ ἐπτά καιροί, φησί, έπ' αὐτὸν άλλαγήσονται, καὶ μετά των θηρίων ή κατοίκησις αὐτοῦ. "Οτι γάρ περί άνθρώπου ταύτα ήν, τὰ ὕστερα ἐδήλωσεν. Καὶ καρδία, φησὶ, θηρίου δοθήσεται αὐτῷ. "Οτι Διὰ συγκρίματος ο είρ ο λόγος αυτόθεν ου δυνατός φωτισθήγαι, φησί, άλλα δεί του έρμηνεύοντος. Καὶ όημα, φησί, άγίων το έπερώτημα καί άγιοι δυνήσονται τούτο είπειν. "Η τούτο λέγει, ή έχεινο, ότι την έρώτησιν δούναι, και την αιτίαν, δι' ήν ταύτα γίνεται, και διά άποκρίσεως εφωτίσθη. Ίτα γνώσι, φησί, οί ζωττες, ότι Κύριός έστιτ ο υψιστος της βασιλείας των ανθρώπων, Αυτη ή altla. 'Οράς πως προνοεί των άνθρώπων ό Θεός; πως ούχ είς Ίουδαίους συγκέκλειστο αύτοῦ ή άρχή; Τοῦτο τὸ ἐνύπνιον είδον έγω ό βασιλεύς Ναβουχοδονόσορ, καὶ σύ Βαλτάσαρ σύγκριμα είπε, ότι πάντες οί σοφοί τῆς βασιλείας μου οὐ δύνανται τὸ σύγκριμα αύτοῦ δηλωσαί μοι. Σύ δέ δύνασαι, ότι πνευμα θεοῦ ärior èr σοί. "Οτι πάντες οἱ σοφοὶ τῆς βασιλείας μου οὐ δύνανται. "Ηδει τοῦτο πάλιν εύφραϊνον τον Δανιήλ, το πάντας όμολογησαι ήττησθαι, οὐ διὰ τὴν αὐτοῦ δόξαν, άλλὰ διὰ τὸ τὴν τοῦ Θεοῦ δύναμιν χηρύττεσθαι πάλιν. Σὰ δὲ δύrασαι, φησί, είπέ. Διὰ τί; "Οτι πνεῦμα Θεοῦ ἐν σοί. "Ος 1 ἐντεῦθεν ἀρχόμενον, καὶ ἐντεῦθεν λήξαντα. Τὸ δένδρος, δ είδες, τό μεγαλυνθέν και τό Ισχυκός, ού τὸ ΰψος ἔφθασεν εἰς τὸν οὐρανὸν, καὶ τὸ κύτος αὐτοῦ εἰς πᾶσαν τὴν γῆν, καὶ τὰ φύ. 1.1α αὐτοῦ εὐθαλῆ, καὶ ὁ καρπὸς αὐτοῦ πολύς, καὶ τροφή πᾶσιν ἐν αὐτῷ· ὑποκάτω αὐτοῦ κατώκει τὰ θηρία

Supp'e κατέδη, καὶ ἐφώνησεν ἐν ἰσχύῖ, ut habetur infra PATROL. GR. LVI.

b Διὰ συγκρίματος. Ex Chaldæo vertendum erat, per decretum: sed S. Chrysostomus de interpretatione locum accepit, ut et S. Isidorus in epistola mov laudata.

τὰ άγρια, καὶ ἐν τοῖς κλάδοις αὐτοῦ κατεσκήνουν τὰ πετεινά τοῦ ουρανοῦ, σὺ εἶ, βασιλεῦ, ὅτι ἐμεγαλύνθης καὶ Ισχυσας, καὶ ή μεγαλωσύνη σου kusyaliren, nai Egeaser sic tor obparor, nai ή πυρία σου είς τὰ πέρατα τῆς τῆς. Καὶ ὅτι εἶδετ ό βασιλεύς είρ, και άγιον καταθαίνοντα έκ τοῦ cuparou, nal siner 'Entilate to beropor nal biaφθείρατε αὐτὸ, πλην την φυην των ρίζων αὐτοῦ έν τῆ γῆ ἐἀσατε, καὶ ἐν δεσμῷ σιδηρῷ καὶ χαλκῷ, και έν χλόη τῆ ἔξω, και έν τῆ δρόσφ τοῦ οὐραrou αυλισθήσεται, και μετά θηρίων άγρίων ή μερίς αὐτοῦ, ἔως ἐπτὰ καιροί ἀλλαγώσιν ἐπ' αὐτόν [225] τοῦτο ἡ σύγκρισις αὐτοῦ, βασιλεῦ, καὶ σύγκριμα 'Υψίστου έστιν δ έφθασεν έπι τόν πύριος μου τος βασιλέα και σε εκδιώξουσις από των ανθρώπων, και μετά θηρίων Εσται ή κατοικία σου, και χόρτον ώς βουν ψωμιουσί σε, και από τῆς δρόσου τοῦ οὐρανοῦ βαφήσεται τὸ σῶμά σου, και έπτα καιροί άλλαγήσονται έπι σοί, ξως οδ γνώς δει πυριεύει ό Υψιστος της βασιλείας των ανθρώπων, και φ εαν δύξη δώσει αὐτήν. Kal oti slasr. Edwars thr guhr tur picur tou dérôpou · h saculela cou col perei, de ho dr γrφς thr έξουσίαν thr ουράνιον. Τι ούν φησι; πῶς ἔσται ἡ λύσις τοῦ δεινοῦ; Διὰ τοῦτο, βασιλεῦ, ή βουλή μου άρεσάτω σοι, καὶ τὰς άμαρτίας σου έν έλεημοσύναις λύτρωσαι, καὶ τὰς άδικίας σου έν ολιτιρμοίς πενήτων. Ίσως έσται μακροθυμία τοῖς παραπτώμασί σου. Τί λέγεις, "Ισως Εσται; καί του φαρμάκου την Ισχύν ύπό τινα άμφιδολίαν καθιστάς; Ού διά τοῦτο εἶπον, Ἰσως, οὐκ ἀμφιδάλλων, μή γένοιτο, άλλ' ἐχείνω τὸν φόδον ἐπιτείναι φουλόμενος, ώς πάσης θεραπείας και πάσης συγγνώμης ανώτερα αὐτοῦ ήμαρτηχότος. Εί γάρ και μετά -δ ούτω λεχθήναι ἐπέμεινε τή μανία, πολλώ μαλλον ι μη μετά άμφιδολίας ερρέθη. Και γάρ και άλλαγοῦ τούτο βούλεται, διά του προφήτου λέγων 'Ear αποπλύνης èr riτρφ, κεκηλίδωσαι èrartior μου, λέγει Κύριος. Καλ πάλιν· ΕΙ αλλάξει Αlθίοψ τὸ δέςμα, και πάρδαλις τὰ ποικίλματα αὐτῆς. "Ωρπερ ούν έχει ἀποχλείει την μετάνοιαν, ούχ ίνα ἀποχλείση, άλλ' ενα μάλλον φοθήση · ούτω και ένταύθα βουλόμενος δείξαι το μέγεθος των ήμαρτημένων, είπεν, "Ισως. Τίνος δε ένεχεν ούχ είπε "Ταπεινοφρόνησον, ξπίγνωθι τὸν Θεόν; Εί γάρ διά τοῦτο ταῦτα πάσγει, χαθώς και αύτός φησι, τίνος Ενεκεν Ετερα παραιγείς: Είπεν, "Ιτα γνώσιν ότι χυριεύει ό "Υψιστος της βασιλείας των ανθρώπων. Τι ούν; ίνα έτεροι σωφρονισθώσιν, έγω χολάζομαι; θύχλ, άλλ' έν μέν τώ όνείρω, άτε μή βουλόμενος έμφηναι το σαφές, είπεν,

Tra grader of [226] Carrec . 6 & Davija "Εως οδ σύ γνώς, ότι κυριεύει ό "Υψιστο βασιλείας των ανθρώπων, και ψ έαν δόξη αὐτήν. Είδες πῶς ἐνταῦθα περὶ ταπεινοφρι διελέχθη; 'Αλλ' εν μεν τῷ όνείρω, φησί, το φάρμαχον εγώ δε και Ετερον λέγω. Καθάπ άργοντος όργιζομένου, αύτὸς μὲν οὐδὲν ἄν εξπε δε οίχείων τις των έχείνου προσελθών τῷ ὑπ λέγοι Το ποίησον, και το δος χρήματα, και 1 κις, δυνάμεθα έξαρπάσαι σε των έπικειμένων : "Ετι τοῦ λόγου ἐν στόματι βασιλέως ὅντος, άπὸ τοῦ οὐρανοῦ ἐγένετο · Σοὶ λέγεται, Nat δονόσορ βασιλεῦ: ἡ βασιλεία σου παρ από σοῦ, και από τῶν ανθρώπων ἐκδιώξου καὶ μετά θηρίων άγρίων ή κατοικία σου, κα τον ως βουν ψωμιουσί σε και έπτα καιροί γήσονται έπι σοι, ἔως οὖ γνῷς δτι **χυρ**ι "Υψιστος τῆς βασιλείας τῶ**ν ἀνθρώπων, κα** δόξη δώσει αὐτήν. Αὐτῆ τῆ ὥρα συ**νετελί** λόγος έπι Ναδουχοδονόσορ, και άπὸ τῶν e πων έξεδιώχθη, και χόρτον ώς βους ήσθα άπό τῆς δρόσου τοῦ ούρανοῦ τὸ σῶμα έδάφη, εως οδ al τρίχες αυτου ώς Asórta γαλύνθησαν, και οι δνυχες αὐτοῦ ώς ἀ "Όρα τὴν ἀπόφασιν ἄνωθεν φερομένην πρὸς τὸν Ναδουχοδονόσορ. Καὶ εἰς τέλος ἐξέδη τὰ πι τα. Ἡγνόησας, φησὶ, τὴν ἀνθρωπίνην εὐη κατέπεσας πρός θηρίων άτιμίαν. Οὐδὲν άτι γένοιτ' αν τούτου, ούτε εἰ πένητα, ούτε εἰ δεσ ούτε εἰ ἄλλο τι τοιοῦτον εἰργάσατο αὐτόν. Ο αν αύτον τῆς κατά τὴν φύσιν εύγενείας **ἐξέδε** τὸ σῶμα πρὸς θηρίου φύσιν μεταδαλών, άλλ άλόγων διέστηκε, τούτο πρός θηριωδίαν μετα Πῶς οὖν; "Ινα και οι λοιποι μάθωσιν ἀπὸ τί φης, από της δψεως. Τί δε παιδευόμεθα εχη "Οτι τούτων ούδεν άμεινον διακείμεθα, κάν αύτα γένηται εφ' ήμων, όταν είς ύπερηφανά θηριώδες εξολισθήσωμεν πάθος. Πόσοι νύν κι Ναδουχοδονόσορ έχεινον θηρίου διάνοιαν "Αχουσον γοῦν τοῦ Ἰωάννου λέγοντος" "Οφεις, ματα έχιδνων και πάλιν ετέρου προφήτου λί "Ιπποι θηλυμανεῖς ἐγένοντο· ἔχαστος ἰ γυναϊκα του πλησίον έχρεμέτιζον· xal πάλιν · Κύτες ένεοί οὺ δυτάμενοι ὑλακτε άλλαγοῦ b πάλιν άλώπεχας χαλοῦντος, χα δράκοντας και βασιλίσκους. Πολλφ δε χείρον Ι δντας τη ζωή έχθηριούσθαι, ή τλ του Ναδα

Scribendum fortassis δεσμώτην.
 Videtur legendum άλλου.

Nabuchodonosor; et tu Baltasar, conjecturam dic, quia omnes sapientes regni mei non possunt conjecturam ejus declarare milii. Tu autem potes, quia Spiritus Dei anclus in te habitat. Quia omnes sapientes regni mei non possunt. . Noverat id iterum lætitia affecturum Danielem; omnes scilicet consiteri se victos suisse, non propter gloriam suam, sed ut Dei potestas rursus pradicaretur. Tu autem, inquit, potes, dic. Qua de causa? Quia Spiritus Dei in te est. Vide hinc illum incipere, et ibi desinere. 17. c Arbor, quam vidisti, illa magnificata et corroborata, cujus altitudo pervenit in cælum, et moles ejus in universam terram: 18. et folia ejus florentia, et fructus ejus multus, et esca omnibus in ea : subter eam habitabant bestiæ agrestes, et in ramis ejus degebant volucres cæli, 19. tu es, o rex; quia magnificatus es et invaluisti, et magnitudo tua magnificata est, et pervenit usque in exium, et dominatio tua in terminos terræ. 20. Et quod vidit rex Ir, et sanctum descendentem e cælo; et dixit : Evellité arborem, et evertite illam : verumtamen germen radicum ejus in terra sinite, et in vinculo ferreo et æreo, et in herba quæ foris est, et in rore cæli stabulabitur, et cum bestiis agrestibus pars ejus, donec septem tempora mutentur super eum: 21. hoc est conjectura ejus, o rex, et sententia Altissimi est, quæ pervenit super dominum meum regem : 22. et te expellent ab hominibus, et cum bestiis erit habitatio tua; et fœno ut bovem pascent te, et a rore cæli tingetur corpus tuum, et septem tempora mutabuntur super te, donec scias quod dominatur Altissimus in regnum bominum, et cui visum fuerit dabit illud. 23. Et quia dixit : Sinite germen ridicum arboris : regnum tuum tibi manebit, ex quo cognoveris potestatem cælestem. > Onid igitur ait? quo pacto calamitatis solutio continget? 24, « Propter hoc, rex, consilium meum placeat tibi; et peccata ua in eleemosynis redime, et iniquitates tuas in miserationibus pauperum (a). Forsitan erit longanimitas delictis tuis. . Quid ais, Forsitan erit? et medicinæ rim sub dubium quoddam constituis? Non-propterea dixi, Forsitan, neque dubitans, absit, sed illi metum nculere voiens, ac si supra omnem medelam et omnem veniam peccasset. Nam si etiam postquam hoc illi dictum fuit, in insania tamen permansit: multo magis si absque ambiguitate sermo suisset. Etenim il quoque alibi vult Deus, cum per prophetam dicit: Si leveris in nitro, maculata es coram me, dicit Dominus (In. 2. 22). Et iterum : Si mutabit Æthiops pellem, d pardus varietates suas (Jer. 13. 23). Sicut igitur ibi excludit pænitentiam, non ut excludat, sed ut magis homines terreat : ita et hic volens ostendere magnitudinem eorum quæ peccaverat, dixit, Forsitan (b).

(a) Memoria labitur Noster Homilia in Psalmum 95, ubi haetamquam ad Baltasarem dicta profert. Errorem Joannis Crysostomi sequutus est Joannes Jejunator Homilia de Punitentia, Continentia et Virginitate, nec non Gabriel Philadelphia metropolita lib. 5 de Sacramentis. Ante omnes idem scripserat Origenes in Matth. 26, 6, etc. (Homiliam illam in Psalmum 95 non esse Chrysostomi diximus in Matto ad eamdem.)

(b) Longe aliter de Danielis verbis sensit S. Salvianus

Ouam autem ob causam non dixit : Ilumiliter de te senti; Deum agnosce? Nam si propter hoc ista patitur, ut et ipse ait, quare alia adhortaris? Dixit, Ut cognoscant quod dominatur Altissimus in regnum hominum. Quid ergo? ut alii emendentur, ego punior? Nullo modo : sed in somnio quidem, cum non vellet aperte rem ostendere, dixit : Ut cognoscant riventes : Daniel autem ait: Donec tu cognoscas, quod dominatur Allissimus in regnum hominum, et cui visum sueril dabit illud. Vides quomodo hic de humilitate disseruerit? At in somnio quidem, inquit, hoc remedium dicium est : ego autem et aliud affero. Quemadmodum quando iratus est magistratus, ipse quidem nihil dixerit, familiarium autem illius quidam accedens ad reum dicet : Hoc fac, et hoc; da pecunias, et sæpe, ut possimus eripere te ab impendentibus malis. 28. ( Cum adhuc sermo esset in ore regis, vox de cælo facta est: Tibi dicitur, Nabuchodonosor rex: regnum tuum transiit a te, 29. et ab hominibus expellent te, et cum bestiis erit habitatio tua, et sœno ut bovem cibabunt te : et septem tempora mutabuntur super te, donec cognoscas quia dominatur Altissimus regno hominum, et cui visum fuerit dabit illud.

lib. primo ad Ecclesiam Catholicam: Hoc ipsum quod dicit, Printo an excession Catholican not spittin quot dict, Forsitan, spem indicat, non fiducian politicetur. Ex quo intelligi potest, quam difficile jam in supremis positi percatores qualibet munificentia ad perfectam indulgentian pervenire possint; quando propheta ipse qui suadet propiliationem Dei inquirendam, promittere tamen non ausus est prome-rendam. Dat consilium de actu, et tamen dubitat de effectu: hortatorem se agendi, non impetrandi auctorem facit. Quare ita? Quia omnes scilicet peccatores debent pro se vel in supremis cuncta tentare, etsi non possunt ulla præsumere. Si enim regi propheta ille per solam bonorum operum lar-gitatem absolutam indulgentiam non promittit, intelligere peccator non acta errorum panitentia potest, quinta ei et quam larga in supremis munificentia opus est, qui vult ob-tinere a Domino per seram devotionem, quod non potest usurpare per legem. At Chrysostomus in scriptis suis semper ad indulgentiam propensior videtur: ex quo factum est, ut jam olim in calumniam inciderit; utque ab obtrectatoribus objectum ipsi fuerit, quod peccatoribus licentiams darct, docendo sic: si ilerum pecces, ilerum pænilentium agito; el quotles peccaveris, veni ad nie, el ego te curato. Ila iniqua synodus apud Photium Bibliothecæ c. 59, quilius paria socrates Historiæ ecclesiasticæ lib. 6, cap. 19. Verum el quis divini præsulis doctrinam ac potissimum mores penitus inspicere velit, non dubitabit mecum asserere, illum ut erga vere ac humiliter pœnitentes mitissimum, ita adversus contumaces severissimum fuisse atque constandissimum, eamque adhibuisse œconomiam, qua usum se fuisse beatissimus martyr Cyprianus testatur in Epist. 55: Opto omnes in Ecclesiam regredi, opto universos commilito-nes nostros intra Christi castra et Dei Patris domicilia concludi : remitto omnia, multa dissimulo studio et toto colligendæ fraternitatis; etiam quæ in Deum commissa sunt, no pleno judicio religionis examino; delictis plus quam oportet remittendis pene ipse delingno; amplector prompta e! plenu dilectione cum penitentia revertentes, peccatum sum satisfactione humili et simplici confitentes. Si qui autem sunt , qui putant se ad Ecclesiam non precibus, sed minis regredi posse , aut existimant aditum se sibi non lamentationibus et contra tales clausam stare Ecclesiam Domini, nec caura Christi invicta et fortia, et Domino tuente munita, minis cedere, etc. Ut ut est, negari certe nequit, quia facilitas, quam nonnulla patris aurei verba præferunt, occasionem dederit posterioribus Græcis, multum de pœnarum a canonibus impositarum rigore remittendi; ut legere est in eorum pœnitentialibus libris , imprimisque Joannis Jejunatoris. Idem generatim observari debet de quibusdam veterum patrum dictis, quod eorum mentem non assequuti sint recentiores, etiam Latini; quos inter inventus est qui poenitentias canonicas (horrendum dictu) carnificuam ap50. Eadem hora sermo completus est super Nabuchodonosorem, et ab hominibus expulsus est, et fœnum ut bos comedit, et a rore cæli corpus ejus infectum est, donec capilli ejus ut leonum pili creverunt, et ungues ejus instar unguium avis. > Aspice sententiam quæ desuper fertur ad ipsum Nabuchodonosorem. Et ad finem devenere res. Ignorasti, inquit, humanam nobilitatem, in bestiarum ignobilitatem decidisti. Nihil ignominiosius ista re sieri poterat, neque si ad paupertatem, neque si ad vincula, neque si ad servitutem, neque si ad aliud quid ejusmodi iHum redegisset. Porro nullo modo eum a naturali nobilitate ejecit : nec corpus illius in bestiæ naturam mutavit : sed illud quo ab irrationalibus distabat, in scritatem transtulit? Quomodo igitur? Ut et reliqui discant ex illius cibo, et ex illius aspectu. Quid autem per hæc docemur? Nempe quod etsi eadem nobis non eveniant, tamen melius illo non sumus affecti, quando in superbiam aut in belluinam perturbationem delabimur. Quet nunc non secus ac Nabuchodonosor ille, bestiæ mentem habent! Audi itaque Joannem dicentem : Serpentes, genimina viperarum (Matth. 3. 7. et 23. 33); et rursus alium prophetam aientem : Equi surentes in seminas sacti sunt; unusquisque ad uxorem proximi hinniebant (Jer. 5. 8); ct alium adhuc : Canes muti non valentes latrare (Isai. 56. 10): et alium rursus vulpes appellantem (Ezech. 13 4), et alium dracones ac basiliscos (Psal. 90.13). Multo autem deterius est cum in hac vita sumus, efferari, quam eadem cum Nabuchodonosore pati. Ille siquidem nihil mali in animum admittebat : nos autem dum ita innumera peccata colligimus, quanto pejores sumus jam, sicut dictum est. Qui autem apud ethnicos sapientes habebantur, mutabant homines in bestias. Sed videamus quomodo. Gentilium quidem metamorphoses fabulæ erant; ista autem vera sunt. Qua enim de causa homines illos nutaverunt? Nulla: at Scriptura causam quoque profert: Ut cognoscant omnes, quia dominatur Altissimus requo hominum. Vides ut omnia Deo possibilia sint? etiam ex hominibus bestias facere, et mentem mutare? Cogita quanta res esset eum, qui antea in tanto splendore vixisset, cernere cum bestiis degentem, nudum. Non enim utique formam mutavit; quandoquidem id horrendum non fuisset. Cor autem bestiæ accepisse non ideo dicit, quod mente fuerit alienatus, sed quod humanum animum habens, cuncta sentiret. Nam si conversus fuisset in bestiam, ea quæ eveniebant non cognovisset. Quid igitur significat, Cor bestiæ datum est ei (a)? ld cst, agrestis ac ferus evasit, nec volchat cum hominibus versari; vel etiam, timebat cum hominibus degere; vel, homines ut feras metuebat. Ouid fieri possit illo sublimius? quid eodem humilius? Et expulsus est ab hominibus. Nusquam illius potentia defendit illum. Non erat carnivora bestia, sed fænum comedebat, et erat imago bruti. Ut credas, inquit: velut pro consueto pabulo habebis herbam. Quomodo

(a) tize in Scriptura non habentur sed, buc traducta

feræ illum non devorarunt? quomodo corpu cibos ejusmodi potuit concoquere? quomod periit? Neque enim breve tempus intercessit cuibat, omnibus factus exemplum humilitatis, ipso ferens indicia punitionis, quemadmodum notis compunctus. At certe præstitisset, dixer tasse afiquis, cum bominibus illum versari, at pati: sed ut pœna ipsi adaugeretur, hoc factu Nam castigatio perinde manebat, cum quæ ip: nerant, omnes enuntiarent, cumque ipsum æque rent foris, id autem cernere multo terribilius er tempus breve fuit, sed et ipsum sabbaticum. Nam tempora, inquit, mutabuntur : id est, tres anni cun dio(a).31. e Et post finem dierum ego, inquit, e chodonosor oculos nieos in calum levavi, et mei reversa est ad me, et Altissimum benedixi, et vit in sæcula laudavi, et glorificavi, quia potesti potestas æterna, et regnum ejus in generationen nerationem. 32. Et omnes habitatores terræ, nihilum reputati sunt. Et juxta voluntatem suat in virtute cæli, et in habitatione terræ : et non ( resistat manui ejus, et dicat ei : Quare secisti? los meos, inquit, in cælum levavi. Hoc est, 1 precatus est Deum, et inde auxilium quæsivit. ( quam tempus completum foret, non confidebat t Sicut enim in ipsius potestate erat, ut non s res in effectum devenire : ita etiam, si tempor definitum fuerat completo, incorrectus mansise hil ipsi profuisset illa temporis definitio. Nan tentia Dei non ad necessitatem, sed ad res r exprimitur. Ita et Daniel, quamvis tempus imi esset, merito orat, ne accedente malitia, adhi næ ac tempori adjungatur quid ( Dan. 9. 4) sicut ex humanitate id contingit, quemadmou Ezekia: ita et in punitione sieri par est, ut et dæis : volebat eos Deus statim in Palæstinam 1 illi quadraginta annos sibi adjici per i**niqu** suam meruerunt (4. Reg. 20). Vide autem illus fugere ad Deum. Suspexi, inquit, in cælum, et factus sum homo. Et forma mea reversa est

(a) Imo septem anni. Potior enim sententia Josep tulliani, Hieronymi, Severi. Valde miror de Theo qui cum Dan. 7, 25, et 12, 7, zarpois, annos, interpi hie Chrysostomo favet. In Pseudo-Epiphanii libro phetis : τά έπτά έτη, α είπεν αύτῷ Δανιήλ έπτά καιρούς, έποίησε έπτα μήνας, δεόμενος περί αυτού πρός Κύριον. Το μυστήριον των δα tredtoby in' airor, ore anounctornous inth penitys. Et cur iru an υπέπιπτεν Κυρίω το Θεο , και εξωμολογείτο την ασέδειαν αυτού έριστο τῆς ἀνομίας αὐτοῦ, ἀπέδωκεν αὐτῷ ὁ Θιὸς τὴν βασιλείαν. Qu duciorum loquacissimi scriptoris verba eo protuli cum, Petavli judicio corrul tum, emendarem. Sic in tatur vir ingenio et doctrina præstantissimus : septem anni, quæ tempora septem a Daniele rocanti tolidem menstrua spatia contraherentur, precibus s nuit. Septem ergo temporum mysterium in illo con est, quod mediator septem restituit. Ila sex annas t que menses Deo supplicans, scelus suum confes Deinde concessa delicti venia, in regnum a Deo re est. Ego legi debere arbitror, drozatiora is ista unoi: C the first and where private. Correctioness confirmat Dorotle Synol si. Duniel igitur, inquit, precundo ad Alisesfect, at septem anni quos septem tempora voc mutarentar in septem menses, et mysterium septem rum in illo consummaretur. Septem namque mensim sibi ipsi restitutus, sex annos qui desiderabantur el quinque coram Pomino prostratus fiut, impietalem omnem inigritatem confessus, etc.

σηρ παθείν. Έχεινος μέν γάρ ούδεν έπασχε δεινόν ε!ς ψυχήν · ήμεζς δε ουτω μυρία άμαρτήματα συλλέγοντες, πόσω γείρους εσμέν ήδη, καθά λέλεκται. λιετέδαλον δε οι των Εξωθεν α άνθρώπους είς θηρία. 'Αλλ' ίδωμεν πῶς; Έχεινα μὲν μῦθος, ταῦτα δὲ έλήθεια. Τίνος γάρ Ένεκεν ἐκείνους μετέδαλον; Δι' οὐδέν· ή δὲ Γραφή και την αιτίαν φησί· [227] "Ira γνώσι πάντες, ότι κυριεύει ο "Υψιστος τῆς βασιlelaς των ανθρώπων. 'Οράς πως πάντα τῷ Θεῷ δυνατά; καλ εξ άνθρώπων θηρία ποιήσαι, καλ διάνοιαν μεταβαλείν; Έννόει όσον ήν όραν τον εν τοσαύτη πολ τούτου λαμπρότητι μετά τῶν θηρίων διαιτώμενον, γυμνόν. Οὐ γάρ δη την μορφήν μετέδαλεν, έτει ούδεν ήν φρικτόν. Το δε θηρίου καρδίαν λαδείν ού τοῦτό φησι, δτι έξεστήκει τῆς διανοίας, άλλ' ὅτι άνθρωπίνην έχων ψυχήν ήσθάνετο των πραγμάτων. Ούκ αν, εί μετεδλήθη είς θηρίον, έγνω τὰ συμδαίwvτα. Τι οὖν έστι, Καρδία θηρίου ἐδόθη αὐτῷ; Έξηγριώθη τουτέστιν, οὐδὲ ἐδούλετο μετὰ ἀνθρώπων είναι, ή και εδεδοίκει μετά άνθρώπων είναι, ή τους άνθρώπους καθάπερ τὰ θηρία. Τι γένοιτ' ἄν ὑψηλότερον ἐχείνου; τί ταπεινότερον αὐτοῦ; Καὶ έξεδιώχθη από ανθρώπων. Οὐδαμοῦ ή δύναμις αὐτοῦ προέστη. Ούχ ήν σαρχοφάγον θηρίον, άλλά χόρτον ηθιεν, xal ην είχων του άλόγου. Ίνα πιστεύσης, φησίν . ώς επί συνήθη τροφήν έξεις τον χόρτον. Πῶς είτον ου κατέφαγε τὰ θηρία; πῶς Ισχυσε τὸ σῶμα πέψαι; πώς ού διεφθάρη; Ού γάρ όλίγος ό χρόνος ήν. πριήει, πάσιν ὑπόδειγμα ταπεινοφροσύνης, ἐν ἐαυτῷ τὰ γνωρίσματα φέρων τῆς κολάσεως, καθάπερ στιγματίας. Καὶ μὴν βέλτιον ἡν, ἴσως εἶποι τις ἄν, μετὰ άνθρώπων αύτον είναι, και τούτο παθείν · άλλ' ώστε ἐπιταθῆναι τὰ τῆς τιμωρίας αὐτῷ, τοῦτο γέγονεν. Ο γέρ σωφρονισμός όμοίως έμενε, πάντων άπαγγελλίντων τὰ κατ' αὐτὸν, καὶ ἴσως αὐτῶν θεωμένων ἔξω. τούτο δε ίδειν πολλώ φοδερώτερον ήν. Και οὐδε ό χρόνος όλίγος ήν, άλλά και αύτος σαββατικός. Έπτά γάρ καιροί, φησί, άλλαγήσονται τρία ήμισυ έτη. Καὶ μετὰ τό τέλος τῶν ἡμερῶν, ἐγὼ, φησὶ, Ναδουχοδονόσορ τους όφθαλμούς μου είς τον ουρανόν artlator, και αι φρέτες μου έπ' εμε επεστρά-Mar, xal tor Thistor nillynsa, xul tor Tura ele rove alúrae fireca xal esófaca, sti ή έξουσία αύτοῦ έξουσία αλώγιος, χαλ ή βασιλεία abrou ele rerear nal rerear. Kal narrec ol narοικούττες την την, ώς οὐδὲν ἐλογίσθησαν. Καὶ ται το θέλημα αυτού ποιεί έν τῆ δυνάμει τοῦ

ούρανου, και έν τη κατοικία της γης και ούκ έστιν δς αντιστήσεται τῆ χειρί αὐτοῦ, καί ἐρεί αὐτῷ· Τί ἐποίησας; Τοὺς ὀφθαλμούς μου, φησί, είς τὸν οὐρανὸν ἀνέλαδον. Τουτέστι, προσηλθε καλ ηθξατο τῷ Θεῷ, καὶ ἐκεῖθεν τὴν βοήθειαν ἐζήτησε. Καίτοι του γρόνου πληρωθέντος, ούκ εθάρρει. Καθάπερ [228] γάρ χύριος ήν μηδὲ άφεῖναι εἰς πεῖραν τὰ πράγματα έλθεϊν, ούτως εί καλ τοῦ χρόνου τοῦ όρισθέντος πληρωθέντος εμελλεν άδιόρθωτος μένειν, ούδεν αύτον ώφελήσαι ὁ όρισμός είχεν. Οὐ γάρ κατά άνάγκην ή ἀπόφασις τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ πρὸς τὰ ἡμέτερα πράγματα τυπούται. Ούτω καὶ ὁ Δανιήλ, εί καὶ ἐπληρώθη ὁ χρόνος, είκότως εύχεται, μήποτε κακίας προσγινομένης, προστεθή πάλιν. "Ωσπερ γάρ ἐπὶ φιλανθρωπίας γίνεται τούτο, οἶον ἐπὶ τοῦ Ἐζεκίου · οὕτω καὶ έπὶ τιμωρίας είκὸς γίνεσθαι, καθάπερ καὶ ἐπὶ τῶν Τουδαίων, εδούλετο αὐτούς εὐθέως εἰς Παλαιστίνην άπελθείν έχείνοι τεσσαράχοντα έτη προστεθήναι σύτοίς ἐποίησαν διὰ τῆς παρανομίας. "Ορα δε αὐτὸν πρὸς τὸν Θεὸν φεύγοντα. 'Ανέβλεψα, φησί, εἰς τὸν οὐρανὸν, και γέγονα πάλιν ἄνθρωπος. Και ή μορφή μου έπέστρεψεν έπ' έμέ. "Ωσπερ ή μορφή αὐτοῦ ἐξήλλακτο μέν της άνθρωπείας, ού μήν είς θηρίον μετεβέβλητο. ούτω και ή διάνοια. Και τί; "Ηνεσα και εδόξασα. Τί τεκμήριον; Τόν "Υψιστον, φησί, ηὐλόγησα, και τὸν ζώντα εις τους αιώνας ἥνεσα, και ἐδό-Εασα. Οὐδεν γάρ οῦτω νομίζουσι Θεοῦ εἶναι ἄξιον, ὡς τό διά παντός είναι. "Οτι ή έξουσία αὐτοῦ, φησί, έξουσία αιώτιος, και ή βασιλεία αὐτοῦ είς γενεάν και γενεάν. Ἐπειδή τούτω μάλιστα ἄνθρωπος αὐτοῦ διέστηκεν, καὶ τοῦτο ἡν παρὰ ἀνθρώποις τὸ μακαριστόν. "Οτι ή έξουσία αύτου, φησί, έξουσία αλώνιος, παρά πάντα τον χρόνον έστί. Χωρίς τροφής, φησί, ξθρεψε· χωρίς τῶν ἐνδυμάτων, χωρίς τῶν άλλων ἀπάντων οὐ διεφθάρη μοι τὸ σῶμα. Έννόησον οίος ήν επανιών από της ερήμου πρός την βασιλείαν. Αὐτῷ γάρ, φησί, τῷ καιρῷ al φρένες μου έπεστράφησαν, καί είς την τιμήν της βασιλείας μου ήλθος και ή μορφή μου επέστρεψες επ' έμέ· και οι τύραννοι μου, και οι μεγιστανές μου έζήτησάν με και έπι την βασιλείαν μου έκραταιώθην, καί μεγαλωσύνη περισσοτέρα προσετέθη μοι. Καὶ ἐζήτησάν με, φησὶ, οὶ μεγιστανές μου, οι πρατούντα και βασιλεύοντα διώξαντες. 'Αλλά διά τὸ πρόσταγμα τοῦ Θεοῦ b. Διὰ γὰρ τοῦτο χρόνος όρίζεται, ίνα μή αὐτομάτως νομίσης τι

<sup>\*</sup> Existimo debere vel deleri τῶν, vel addi ποιητοί, ant sopoi, aut quid simile. Interpres legisse videtur σοφοί

b Alsquid videtur deesse. Interpres certe hahet: eum iterum redire desiderabant, non propter ejus absentiam, sed propter decretum Dei.

γενέσθαι. Καὶ ή βασιλεία αὐτοῦ είς γενεάν καὶ rerear nal narres of narounourres the rife ws οὐδεν ελογίσθησαν. Εί γάρ ὁ πάντων κρατῶν ἐγὼ ώς οὐδὲν ἐλογίσθην, πολλῷ μάλλον οἱ πάντες. Ὁ γάρ τὸν ούτως ἰσχυρὸν ἀποστήσας τῆς βασιλείας, πολλῷ μπλλον τους άρχομένους. Και κατά το θέλημα αυτοῦ ποιεί ἐν τῆ δυνάμει τοῦ οὐρανοῦ, καὶ ἐν τῆ κατοικία της της. Τὸ, Δς οὐδεν ελογίσθησαν, ούχ ότι καταφρονεί αὐτῶν, μή γένοιτο, άλλ' ότι Ισχυρός έστι, και ώς βούλεται, αύτους άγει. Τοῦτο γούν και το έφ' έξης δηλοί. Και κατά το θέλημα αὐτοῦ ποιεῖ ἐν τῇ δυνάμει τοῦ οὐρανοῦ, καὶ ἐν τῇ κατοικία της γης. Έστω μέν γάρ, περί της γης οίδας · περί τοῦ ούρανοῦ, πόθεν ἐπίστασαι; 'Απὸ τοῦ ¿νείρατος. Ἐπέταξε. Πῶς ὑπήχουσαν; ᾿Απὸ τοῦ πυρός [229] τῆς χαμίνου. Καὶ οὐκ ἔστιν ός ἀντιστήσεται τῆ χειρί αὐτοῦ, καί έρει αὐτῷ. Τί ἐποίησας; Ού μόνον, φησί, ούχ έναντιώσεται, άλλ' ούδὲ μέχρι ρημάτων έρει. Πάντων αὐτὸς χρατεί, πάντα αὐτός ἐστιν. Αὐτῷ, φησὶ, τῷ καιρῷ αἰ φρένες μου έπεστράφησαν έπ' έμέ. Αὐτῷ· ποίῳ; Τῷ λεχθέντι παρά του Θεού. Πόθεν αὐτὸν καὶ εἰς τὴν βασιλείαν έπανήγαγον; οί γάρ ούτως Ισχυρόν καταδαλόντες, πως ασθενή γενόμενον επανήγαγον; Και είς την τιμήν τῆς βασιλείας μου ήλθον, και ή μορφή μου επέστρεψεν επ' εμέ·και οι τύραννοι μου και οι μεγιστανές μου έζήτουν με και έπι την βασιlelar μου έκραταιώθην, καλ μεγαλωσύνη περισσοτέρα προσετέθη μοι. Όρξις πως καλ στήσαι καλ χαθελείν δύναται βασιλείαν; "Εξει μέν γάρ διά των προτέρων ταυτα πεισθήναι έπειδη δέ άγνοεζς, καθείλεν αύτην, και πάλιν έστησεν. Νῦν οδν έγω Νασουχοδονόσορ airω και ύψω και δοξάζω τὸν Βασιλέα τοῦ οὺρανοῦ, ὅτι πάντα τὰ ἔργα αὐτοῦ àlηθιτà, καὶ ai τρίδοι αὐτοῦ κρίσεις, καὶ κάντας τούς πορευομένους εν ύπερηφανία δύναται ταπεινῶσαι. Οὐχ ἔστιν εἰπεῖν, ὅτι δύναμιν μὲν ἔχει, ἄδικον δέ - άλλά και ή δικαιοσύνη μεγάλη. Και πάντας τούς πορευομένους έν ύπερηφανία δύναται ταπεινώσαι. Ούχ είπε, ταπεινοί, ίνα σοι και την μαχροθυμίαν ενδείξηται, καὶ ζνα μάθης, δτι ού παρά ἀσθένειαν, άλλὰ δι' ένὸς τούς άλλους σωφρονίζει. Είδες δύναμιν; είδες δικαιοσύνην; είδες φιλανθρωπίαν; είδες άπό στόματος βαρδαρικοῦ ταῦτα΄ λεγόμενα; Τίς αν ούτως εφιλοσόφησεν; Οί προφήταις έντρεφόμενοι ούδεν τούτων ούτως έφθέγγοντο, άλλά τάναντία. Οὐ μὴ ἀγαθοποιήση Κύριος, φησί, οὐδέ ου μή κακοποιήση. Και πάλιν, Ουκ έν τῆ Ισχύι

ήμων έσχομεν κέρατα; Καλ, Πᾶς ποι καλὸν ἐνώπιον Κυρίου, καὶ ἐν αὐτοῖς κησε. Καὶ, Τί δφελος ότι ἐδουλεύι Είδες εν Παλαιστίνη δόγματα σαταντι της βαρδάρου φιλοσοφίαν προφητικήν; των έθνων της μελλούσης έσεσθαι χάρι πηδήσαι είγον ούτοι έχείνων. Είτα ό μέθη συμποσίου γενομένου πελεύει τ ενεχθηναι, ώσπερ φιλοτιμούμενος επ πατρός, μάλλον δε έμπαροινών - ή έπευ γενομένων ήσαν έχεινοι, ώστε χαθελι θαυμα, δ περί τον Θεόν είχον. Και τουπ νίας είχον, ήγουν εγίνετο \* καλ μέθης. μέθην, άγαπητοί. Πολλά γάρ άτοπα γίν της. 'Αλλά και μεγάλων περιγίνεται άνί ὲν γὰρ τῷ γεύσασθαι τοῦ οίνου ἐ**κέλευσε** ό πατηρ ἐχδαλὼν ἐφείσατο, χαὶ αὐτὸς τ ούχ ετόλμησεν είς άνθρωπίνην ένεγχ ταύτα, ούτος ούχι αύτος μόνος b, άλλά : xal mahhaxist xal mapaxoltots els xph

## [230] KEΦAA. E'.

Βαλτάσαρ ο βασιλεύς εποίησε ε τοῖς μεγιστᾶσιν αὐτοῦ χιλίοις, καὶ κι xillwr o olrog. Hirwr Baltdoap o πεν έν τῆ γεύσει τοῦ olrou, το<mark>ῦ</mark> σκεύη τὰ χρυσᾶ, καὶ τὰ ἀργυρᾶ, α ὶ βουχοδο**r**όσορ ὁ πατὴρ αὐτοῦ ἐ**κ τοῦ** 'Ιερουσαλημ, και πιέτωσαν έν αὐτοῖι καὶ οἱ μεγιστᾶνες αὐτοῦ, καὶ οἱ **παρ**ι ai παλλακαὶ αὐτοῦ. Καὶ ἡνέχθησ**αν** άργυρᾶ καὶ τὰ χρυσᾶ, ἀ ἐξήνεγκε Ναί έχ τοῦ γαοῦ τοῦ Θεοῦ ἐr Ἱερουσαλή έν αὐτοῖς ὁ βασιλεὺς, καὶ οἱ μεγισ καὶ οἱ παράκοιτοι αὐτοῦ, καὶ αἰ πα.1 Kal Extror olvor, xal hrecar tob χρυσούς, και άργιρούς, και χαλκοι ρούς, και ξυλίτους, και λιθίτους. Εί δανόμενα; 'Aλλ' δρα αὐτῶν τὴν ἰσχ<mark>ὺν</mark> άλωναι, και τεθηναι έν τῷ εἰδωλείς γνώμην έχεξνος αύτου. Διά τί και το άμαρτίας έληφθη ταύτα - Εδωχαν δίκη καὶ μετά τὰ σημεία; πῶς οὐδὲν ἔπαθι ό βασιλεύς μόνος; Ούτος γάρ είπεν, «

<sup>&</sup>quot;Ηγουν έγίνετο vel glossema est, vel v

b F. αὐτῷ μόνφ.
c Melior lectio αἱ παράκοιτοι, quemadm
betur Homilia in Ps. 95. Mox scribe του
Sic etiam in Theodoreto præterita est von
et ipse contextus indicat. Postea διὰ τί
τοῦτο.

Quemadmodum forma illius multum quidem ab humana erat mutata; non tamen in bestiam conversus suerat : ita et mens illius. Et quid? Laudavi et glorilicavi. Quodnam indicium? Altissimum, inquit, benedizi, et viventem in sæcula laudavi, ac glorificavi. Nihil enim ita dignum Deo esse putatur, ut perpetuo exsistere. Quia potestas ejus, inquit, potestas æterna, el regnum ejus in generationem et generationem. Quoniam in eo potissimum homo ab illo distinguitur : et hoc erat quod apud homines beatum habebatur. Quia potestas ejus, inquit, potestas æterna, in omne tempus exsistit. Sine cibo, ait, me nutrivit : sine vestimentis, sine aliis omnibus rebus corruptum non est meum corpus. Cogita qualis erat, dum a deserto ad regnum rediit. 33. « Eo enim, » inquit, « tempore mens mea reversa est: et ad honorem regni mei veni : et forma mea rediit ad me : et tyranni mei, et optimates mei quæsierunt me : et in regnum meum confirmatus sum: et magnitudo amplior addita est milii. » Et quæsierunt me, inquit, optimates mei ; qui dominantem ac regnantem expulcrant et oderant. kique ex decreto Dei. Ideo enim tempus definitur, pe existimes quidquam fortuito evenisse. Et regnum illius in generationem et generationem : et omnes terræ incolæ, quasi nihilum reputati sunt. Nam si ego qui omnibus imperabam, quasi nihilum reputatus sum, unulto magis reliqui. Scilicet qui adeo potentem de regno dejecit, multo magis subjectos. Et secundum voluntatem suam facit in virtute cæli, et in habitatione Lerræ. Illud, Quasi nihilum reputati sunt, non quod Contemnat illos, absit, sed quia potens est, et quenadmodum vult, illos agit. Hoc igitur sequentia quo-Tue declarant : Et secundum voluntatem suam facit in wirtute cali, et in habitatione terra. Esto sane, de terra mosti: at de cælo, unde scis? A somnio. Jussit. Quomodo obedierunt? Ex igne fornacis. Et non est qui wesistat manui ejus, et dicat ei : Quare secisti? Non tautum, inquit, non adversabitur : sed nec verbis tenus interrogabit. Omnibus ille imperat, omnia ipse est. Eo, inquit, tempore mens mea reversu est ad me. Eo: quo? Quo Deus dixerat. Unde illum et in regnum reduxerunt? qui enim adeo potentem dejecerant, quomodo insirmum sactum revocarunt? e Et ad honorem regni mei veni : et forma mea rediit ad me : et tyranni mei et optimates mei quærebant me : et in regno meo confirmatus sum, et magnitudo amplior addita est mihi. > Vides ut Deus et statuere et evertere possit regnum? Oportebat siquidem hæc per ca, quæ antea contigerant, explorata habere : sed quoniam tu ignorasti ea, regnum Dominus evertit, et illud iterum erexit. 34. « Nunc igitur ego Nabuchodonosor laudo et exalto et glorifico Regem cæli, quia omnia opera illius vera, et semitæ ejus judicia, et omnes incedentes in superbia potest humiliare. . Dici nequit, eum potestatem quidem habere, sed injustam : illius quippe magna est justitia. Et omnes, qui gradiuntur in superbia, potest humiliare. Non dixit, llumiliat, ut tibi illius etiam æquanimitatem ostenderet, et ut intelligeres, quod non ex infirmitate, sed

quod per unum alios emendat. Vides potentiam ? vides justitiam? vides erga bominés amorem? vides hac ab ore barbaro pronuntiari? Quisnam ita philosophatus est? Qui prophetis crant innutriti, nihil simile loquebantur, sed contraria penitus. Non faciet bene Dominus, aiunt, et non faciet male (Soph. 1. 12). Et iterum: Nonne in sortitudine nostra habuimus cornue (Amos 6. 14)? Et: Omnis qui facit malum, bonum est in conspectu Domini, et in his complacuit ei (Malach. 2. 17). Et: Quod emolumentum, quia serviimus illi (Ibid. 3. 14)? Vides in Palæstina dogmata satanica? vides in barbarico solo philosophiam propheticam ? Hæc figuræ sunt gratiæ apud gentes futuræ; et quod gentiles debeant antevertere Judéos, ac præsultare. Postea Baltasar (a), cum in illo convivio ebrius esset, jubet vasa educi : quasi in victoria patris glorians, magis vero petulanter insultans : seu, quoniam convivæ eorum quæ contigerant fuerant spectatores; ut tolleret eam quam de Deo habebant admirationem. Et hoc ex superbia et ebrietate faciebant. Caveamus temulentiam, dilecti. Multa enim absurda ab hac fiunt. Sed et magnos viros superat ebrietas. Nam iste cum vinum gustasset, vasa efferri jussit. Quibus pepercerat pater illius, qui ea e templo deprompserat : et is cum cepisset Jerosolymam, non ausus est in humanum ministerium illa deducere; iste non sibi solummodo, sed et optimatibus suis et pellicibus et concubinis in usum tradidit.

## CAPUT V.

1. e Baltasar rex fecit convivium grande optimatibus suis mille : et e regione ipsorum mille vinum crat. 2. Bibens Baltasar rex præcepit in gustu vini, ut afferrent vasa aurea et argentea, quæ asportaverat Nabuchodonosor pater ejus de templo, quod in Jerosolymis: et biberent in illis rex, et optimates ejus, et concubini ejus, et pellices ejus. 3. Et allata sunt vasa argentea et aurea, quæ asportaverat Nabuchodonosor ex templo Dei, quod in Jerosolymis: ct bibebant in eis rex, et optimates ejus, et concubini ejus, et pellices ejus. 4. Et bibebant vinum, et laudaverunt deos aureos, et argenteos, et aneos, et ferreos, et ligneos, et lapideos. > Vides vasa capi? Sed vide eorum virtutem, etiam postquam capta sunt, ac posita in idolorum templo. Esto de iis ille pro libito statuerit. Qua de causa id? Capta sunt propter Judæorum peccata: illi pœnas dederunt. Quinam finis etiam post ostenta? quo pacto nihil passi sunt magnates, sed solus rex? Quia scilicet ille jusserat, ille cæteris auctor fuerat. Laudarunt, inquit, deos aureos et argenteos. Quare hæc apud illos deorum differentia erat? Diabolus cupiens illos omni venia privare, sæpe præcepit ut deos ligneos facerent, ne ab ipsa

<sup>(</sup>q) Ab his vocihus, Postea Raltasar, inchoandum caput quintum putarem (si tamen ita distribuerat sanctus Chrysostomus), nisi quæ sequuntur ad doxologiam magis pertinere viderentur. Sanctus a quo hunc Commentarium accepinus, dum vel indiligentius dictata magistri excepit, vel perorantem assequi non valet, vel in epitomen cuncta redigit, opus valde imperfectum reliquit.

materia magnum sumptum in excusationem adducerant. Laudibus celebrabant deos. Vide Deum nusquam incipere, sed sequi. Quare pæna subsequuta est velociter, ac eadem hora? Ut quæ ex prioribus miraculis acta fuerant non dissolverentur. Dum Deus in vasis afficitur contumelia, voluit homines contumelia afficere. Et vide quid flat. Cupiit vasa : et eo ipso tempore punitio adfuit. Cur non mittitur propheta illum reprehensurus, sed articulus manus? Ut major oriretur consternatio. 5. c In eadem hora egressi sunt digiti manus hominis, et scribebant e regione lampadis in tectorio parietis domus regiæ: et rex aspiciebat articulos manus scribentis. > Adde et vesperam fuisse. Oportebat tumorem ex temulentia ortum comprimi. Deinde debebant omnes qui aderant edoceri, regem pænas dare. Cur non Deus fulmen e cælo statim emisit? Ut iterum servus snus gloria afliceretur : ut Baltasar audiret cur ista pateretur. Nam Daniel ingressus non tantum scripturam interpretatur, sed et longos habet sermones, eosque suasorios, non tamquam regi profuturus, sed ut alios emendaturus. 13. « Tunc Daniel ingressus est in conspectum regis. Et dixit rex Danieli: Tu es Daniel ex filiis captivitatis Judaicæ, quam deduxit rex pater meus ex Judwa? Veluti territans eum et ad necessitatem redigens, hac ait. Cum autem dicit: Quem addisxit rex pater meus ex captivitate Judææ, hac contra semetipsum verba loquitur, si nimirum captivorum ubique indigeat. 14. Audivi de te, quod Spiritus Dei sanctus in te est, et vigilantia, et intelligentia, et sapientia amplior inventa est in te. 15. Et nunc ingressi sunt in conspectu meo sapientes, magi, Gazareni, Chaldæi, ut scripturam hanc legerent, et conjecturam ejus indicarent mihi: nec potuerunt conjecturam sermonis illius renuntiare mihi. 16. Et ego audivi de te, quia potes conjecturas conjicere, et nodos solvere. Et nunc si poteris scripturam legere, et conjecturam ejus indicare mihi, purpura vestieris, et torques aurea erit in collo tuo, et tertius in regno meo imperabis (a). > Fatetur suos victos esse, et ait : Dic, atque

(a) Vel tertius post regem, sicut Fsth. 10, 3, Mardochæus secundus est ab Assuero, et Gen. 41. 43, Josephus in currum Pharaonis secundum imponitur. Vel tertius, id est, ut exponit S. Isidorus Pelusiota lib. 2, epist. 96, post regem ac reginam. Vel tertiæ partis regui administrator, quemadmodum Josephum videtur explicare S. sliteronymus. Tertiæ parti imperans, ait idem Josephus de Jorami regis duce, 4 Reg. 7. Vel denique unus ex tribus principibus, qui Satrapis præerant, Dan. 6. 2, quique reguiram dicebantur ac spiegos, ut patet ex Hieronymo ad Fzech. 23. 23: Tristatas, inquit, principes principum interpretati sumus, etc. Tristatæ auten nomen est apud. Græcos secundi gradus post regiam dignitatem, etc.; et ex Theophilo Antiocheno lib. 2 ad Autolycum: ros 8t zwertpaja rejegot tytere lægulen, Advirt, 8a Alforros Isaalkar, hoc est, Factus est autem triarcha Sennacherim, Adramelech Æthiops, qui Ægyptt quoque rex fueral. Suspicio mihi est (ut id obiter notem), Adramelechum esse Æthiopem illum Ægyptt regem, qui in Chronicis Eusebii vocatur modo Amerres, modo Mierros, modo Lepate, modo Lepate, Forte etiam (nihil enim ausim affirmare) de isto exponendus est locus 4 Reg. 17, 51: Hiautem qui erant de Sepharuaim. Favet Theodoretus Quest, 48 in quartum Regun. Diodorus quoque Siculus, lib. 3, et Strabo lib. 17, conjecturam non mediocriter firmant, dum referunt ab Æthiopibus reges suos adorari solitos. Adramelechi Æthioj is in temporum

ista accipe. Sed considera prophetam, in patre c illius quomodo animum despondit; hic auten tale : sed quid ait? 17. c Tunc respondit Dan dixit coram rege : Munus tuum tibi sit, et dont mus tuæ alteri da : ego vero scripturam legau et conjecturam ejus indicaho.tibi, o rex. > Qua nera deprecatur? Ut intelligas, eum non propi proloqui. Quod enim non iratus simpliciter h xerit, Ego autem, inquit, scripturam tegani, et cturam ejus renuntiabo regi. Vides illum pecun superiorem? honore altiorem? nullius ex regiit indigentem? Tales esse oportet eos qui loquin quæ Dei sunt. Ne existimaret rex illum ea v esse attractum, vel aliquid ex iis quæ ab co di tur, humanum esse. Quid igitur ait? Omitten ptnram edisserere, illum pluribus verbis admo ipsis exordiis ea quæ patri acciderant in men ei revocans. 18. • Deus altissimus regnum et i tudinem, et honorem, et gloriam dedit Nabu nosori patri tuo. 19. Et a magnificentia, quas ei, omnes populi, tribus, linguæ tremebant et : bant a facie ejus. Quos volebat ipse interficiel quos volebat ipse percutiebat, et quos voleb deprimebat. 20. Et quando elevatum est cor e spiritus ejus obfirmatus est ad superbiendum; situs est de solio regni sui, et honor ejus abla ab eo, 21. et ab hominibus expulsus est, et e cum bestiis datum est, et cum asinis agrestibu tatio eius, et fœno ut bovem cibaverunt cum, et celi corpus ejus tinctum est, donec cognovit q minatur Deus altissimus super regnum homini eni visum fuerit dabit illud. > Nam si ille, inqu nia indignus fuit, tu qui post ejusmodi exemple resipuisti, quam pœnam, quæso, mereris? Nequ ad ignorantiam potes confugere. Nonne hæc noveras? Quosnam cuinam præfers? cos qui 1 diunt, neque vident? 22. c Et tu silius ejus B non humiliasti cor tuum coram Deo. Nonne hac noras? 23. Et super Dominum Deum caeli tus es, et domus ejus vasa attulisti coram te et optimates tui, et concubini tui, et pellices bistis vinum in cis: deosque aureos, et argent æneos, et ferreos, et ligneos, et lapideos, e vident, et non audiunt, et non cognoscunt, la et Deum, cujus in manu est flatus tuus, et om tuæ, ipsum non glorificasti. 24. Ideireo a fac missus est articulus manus, et hanc scriptura ravit. 25. Et hæc est exarata scriptura: Mane cel, Phares: 26. et hac est interpretatio visi: mensus est Deus regnum tuum, et complevi 27. Thecel: appensum est in statera, et inven deficiens. 28. Phares : divisum est regnum tu

Epitome, quam edidit scaliger, mentio fit: verum non conveniunt. Existimaverim id nomen Æthioj ac regibus fuisse commune, præsertim cum regemi ac potentem significet. Certe quia olim reges ut bantur a plerisque gentibus, eo facum est, ut l nomina Rex et Deus pro eadem re in Scrij turis t reperiantur. Confer loca 1s. 36, 15, et 57, 15; 41, 51, et 18, 34, et 19, 13; item Judishe 5, 15, et 511, 5; atque Seldenum lege Syntagm. 1 de Diis Sp

"[[recar, φησί, τους θεούς τους χρυσούς καί άργυρους. Τίνος Ενεκεν ή διαφορά αυτη των θεών παρ' αὐτοῖς ἦν; 'Ο διάδολος βουλόμενος αὐτοὺς πάσης αποστερήσαι συγγνώμης, πολλάχις εχέλευσε ξυλίνους γενέσθαι, ΐνα μηδέ άπο τῆς ύλης πολυτέλειαν Εχωσιν είς ἀπολογίαν. "Υμνουν είς αὐτούς. "Όρα οὐδαμοῦ τὸν Θεὸν ἄρχοντα, ἀλλ' ἐπόμενον. Τίνος ἔνεκεν ἐπηχολούθησεν ή δίχη ταχέως, χαὶ αὐτἢ τἢ ὥρᾳ; "Ινα μή τὰ γενόμενα έχ τῶν προτέρων θαυμάτων χαταλυθή ύδριζομένου τοῦ Θεοῦ διὰ τῶν σχευῶν, ἐδουλήθη ἄνδρας ἐνυδρίσαι. Καὶ ὅρα τί γίνεται. Ἐδουλήθη σχεύη και αύτη τη ώρα ή τιμωρία. Τίνος ενεχεν ούχ ἀποστέλλεται ὁ προφήτης ἐγχαλέσων, ἀλλὰ ἀστράγαλος χειρός; "Ωστε μείζω γενέσθαι την Εκπληξιν. Er αυτή τη ώρα εξηλθοr δάχτυλοι χειρός άrθρώπου, και ξηραφον κατέναντι τῆς λαμπάδος έπι το κονιαμα τοῦ τοιχου τοῦ οίκου τοῦ βασι**λέως · και ο βασιλεύς έθεφρει τούς αστραγάλους** τῆς χειρός τῆς γραφούσης. Πρόσθες καλ ἐσπέραν ούσαν. Έδει την οίδησιν την άπο της μέθης κατασταληναι. Είτα έδει μαθείν τοὺς παρόντας ἄπαντας, δτι δίχην δίδωσιν. Διά τί μη σχηπτον άφηχεν εύθέως έκ τοῦ οὐρανοῦ; "Ωστε πάλιν και τὸν οἰκέτην δοξασθηναι τὸν αὐτοῦ: ὥστε αὐτὸν ἀχοῦσαι διὰ τί ταῦτα πάσχει. 'Ο γάρ Δανιήλ είσελθών ούχι την γραφην ξομηνεύει μόνον, άλλὰ καὶ μακροὺς ἀποτείνει λόγους, και συμδουλευτικούς, ούχ ώς ώφελήσων αύτον, άλλ' ώς τους άλλους βελτίους ποιήσων. Τότε Δarin. είσηλθεν ενώπιον τοῦ βασιλέως. Kal είπεν ὁ βασι**λεύ**ς τ $ilde{\phi}$   $\Delta a$ rιή $\lambda$  ·  $\Sigma$  $\dot{v}$  ε $ilde{t}$   $\Delta a$ rιή $\lambda$ ,  $\delta$   $\dot{a}$ π $\delta$  τ $ilde{\omega}$ r τ $ilde{\eta}$ ς αίχμαλωσίας τῆς Ἰουδαίας, ῆς κατήγαγεν ὁ βασι-. leὺς ὁ πατήρ μου ἀπὸ τῆς 'Ιουδαίας ; 'Ως καταπληττόμενος αύτον και είς ἀνάγκην καθιστών, ταῦτά φησιν. Ε!πων δε, "Οτ ήγαγετ [231] ο βασιλεύς ο πατήρ μου ἀπὸ τῆς αλχμαλωσίας τῆς 'Ιουδαίας, ταῦτα κατ' αὐτου τὰ ρήματα έλεγεν, εί τῶν αίχμαλώτων δέεται πανταχού. Ήχουσα περί σού, ότι πνεύμα θεού άγιον er σοί, και γρήγορσις και σύτεσις και σοφία περισσή εύρέθη έν σοί. Kai rür είσηλθον ένώπιόν μου ol σοφοί, μάγοι, Γαζαρηνοί, Χαλδαΐοι, Ίνα την γραφην ταύτην dragroσι, xal την σύγχρισιν αύτης γνωρίσωσί μοι· καί ούκ ήδυνήθησαν τήν σύγκρισιν τοῦ λόγου τούτου drayyεīλai μοι. Kal έγω ήχουσα περί σοῦ, ὅτι δύνασαι συγχρίματα συγκρῖταί, καὶ λύειτ συτδέσμους. Kal rῦr ἐàr δυνηθής άναγνωναι την γραφήν, και την σύγκρισιν αὐτῆς γνωρίσαι μοι, πορφύραν ἐνδύση, καὶ ὁ ματιάκης ο χρυσοῦς ἔσται ἐπὶ τὸν τράχηλόν σου, nal tritog er  $t ilde{\eta}$  basileig mov ap $\xi \epsilon_{ig}$ . Umologe καλ την των οίκείων ήτταν, καί φησιν είπε, καλ λαδέ τάδε. 'Αλλ' ὅρα τὸν προφήτην, ἐπὶ μὲν τοῦ πατρός αύτοῦ πῶς ἡθύμησεν, ἐνταῦθα δὲ οὐδὲν τοιοῦτον. άλλά τί φησι; Τότε άπεκρίθη Δανιήλ, και είπεν ένώπιον τοῦ βασιλέως. Τὸ δόμα σου σοί ξστω. ναί την δωρεάν της οίχιας σου έτέρφ δός · έγω δέ thr γραγήν draγνώσομαι τῷ βασιλεί, και την σύγκρισιτ αὐτῆς γτωρίσω σοι, βασιλεῦ. Τίνος Ενεκεν παραιτείται; "Ινα μάθης, ότι ου δι' έκείνα λέ-

γει. "Οτι γάρ ούχ δργιζόμενος άπλῶς ταῦτα είπεν, Έγω δέ, φησί, την γραφην άναγνώσομαι, και την σύγκρισιν αὐτῆς ἀναγγελῶ τῷ βασιλεῖ. ὑρῷς αύτον χρημάτων χρείττω; τιμής άνώτερον; ούδενος δεόμενον τῶν βασιλιχῶν; Οῦτω δεῖ τοὺς τὰ Θεοῦ λέγοντας είναι. Ίνα μή νομίση ότι ταύτη αύτον έπεσπάσατο, ή άνθρώπινον τι τῶν λεγομένων ἐστί. Τί ούν φησι; 'Αφείς είπεϊν την γραφην, συμδουλήν άποτείνει, έξ αύτῶν τῶν προοιμίων αύτὸν ἀναμιμνήσχων των τῷ πατρὶ συμδεδηκότων. Ο Θεός ὁ ὕψιστος τὴν βασιλείαν, καὶ τὴν μεγαλωσύνην, καὶ τὴν τιμὴν, xul την δύξαν έδωκε Ναβουχοδονόσορ τῷ πατρί σου. Καὶ ἀπὸ τῆς μεγαλωσύνης, ῆς ἔδωχεν αὐτῷ, πάντες ol Jaol, φυλαί, γλώσσαι ήσαν τρέμοντες, καί φοδούμενοι από προσώπου αύτοῦ. Οὺς ἐδούλετο αὐτὸς ἀνήρει, καὶ οῦς ἐβούλετο αὐτὸς ἔτυπτεν, καὶ οὺς ἐδούλετο αὐτὸς ἐταπείνου \*. Καὶ ὅτε ύψωθη ή καρδία αὐτοῦ, καὶ τὸ πνεῦμα αὐτοῦ έκραταιώθη του υπερηφανεύσασθαι, κατηνέχθη από τοῦ θρόνου τῆς βασιλείας αὐτοῦ, καὶ ἡ τιμἡ αὐτοῦ ἀφηρέθη ἀπ' αὐτοῦ, καὶ ἀπὸ τῶν ἀνθρώπων έξεδιώχθη, και ή καρδία αὐτοῦ μετά τῶν θηρίων έδόθη, και μετά ότων άγρίων ή [232] κατοικία αὐτοῦ, καὶ χόρτον ώς βοῦν ἐψώμιζον αὐτόν, καὶ άπο τῆς δρόσου τοῦ οὐρανοῦ το σῶμα αὐτοῦ έβάφη, ἔως οὖ ἔγνω ὄτι χυριεύει ό θεὸς ό ὕψιστος τῆς βασιλείας τῶν ἀνθρώπων, καὶ ῷ ἐὰν δόξη δώσει αὐτήτ. Εί γάρ ἐχεῖνος, φησὶ, ἀσύγγνωστος, σύ ό μετά παράδειγμα τοιούτον μή σωφρονισθείς, τίνος ἄξιος, είπέ μοι; Οὐδὲ γάρ είς ἄγνοιαν Εγεις καταφυγείν. Οὐδὲ πάντα ταῦτα ήδεις; Τίνα τίνος προτιμάς; τους ούκ άκούοντας, ούδε βλέποντας; Καλ σὺ ὁ υίὸς αὐτοῦ, Βυλτάσαρ, οὐκ ἐταπείνωσας τὴν καρδίαν σου κατ' ένώπιον τοῦ Θεοῦ. Οὐ πάντα ταῦτα έγνως; Kal ἐπὶ τὸν Κύριον τὸν Θεὸν τοῦ ούρανοῦ ύψώθης, και τὰ σκεύη τοῦ οίκου αὐτοῦ ητεγχας ενώπιόν σου· και σύ, και οι μεγιστανές σου, καὶ οἱ παράκοιτοί σου, καὶ αἱ παλλακαί σου έπίτετε olror έτ αὐτοῖς· καλ τοὺς θεοὺς τοὺς χρισούς, και άργυρούς, και χαλκούς, και σιδηρούς, καί ξυλίνους, καί λιθίνους, οί ού βλέπουσι, καί ούκ ακούουσι, και ού γινώσκουσιν, ήνεσας, και τον Θεόν, οδ ή πνοή σου έν χειρί αὐτοῦ, καί πασαι αι όδοι σου, αὐτὸν οὐκ ἐδόξασας. Διὰ τοῦτο ἐκ προσώπου αυτου απεστάλη αστράγαλος χειρός, και την γραφην ταύτην ένέταξε. Και αυτη ή γραφή ή έντεταγμένη Μανή, Θεκέλ, Φαρές καί τοῦτο το σύγκριμα τοῦ οράματος. Μανή εμέτρησεν ό θεὸς την βασιλείαν σου, και ἐπληρωσεν αὐτήν. Θεκέλ · ἐστάθη ἐν ζυγῷ, καὶ εὐρέθη ὑστεροῦσα. Φαρές: δημρέθη ή βασιλεία σου, καὶ ἐδόθη Μήδοις και Πέρσαις. Διὰ τοῦτο, φησί, ἐμέτρησεν ό Θεός την βασιλείαν σου, και διηρέθη. Και τούτο είς τιμωρίαν, το διαιρεθήναι, και μη μένειν αυτήν

a Και οῦς ἐβούλετο αὐτὸς ἐταπείνου. Ita explendus est iste locus, καὶ οῦς ἐβούλετο ῦψου, καὶ οῦς ἐβούλετο αὐτὸς ἐταπείνου. Et quos volebat, ipse exultabat, et quos volebat, ipse deprimebat.

ολόκληρον. "Όπερ οῦν καὶ ἐπὶ Σολομῶντος γέγονεν. Οὐ μόνον τὸ μὴ λαδεῖν τὸν υἰὸν, ἀλλὰ καὶ τὸ διαιρεθηναι. "Όρα ἀπολογούμενον αὐτῷ τὸν Θεόν ' ὅρα αὐτὸν αἴτιον δντα: Οδ ἡ πτοἡ σου, φησὶ, ἐτ χειρὶ αὐτοῦ. Μὴ γὰρ οὐκ ἡδύνατο εὐθέως σε ἀνελεῖν; 'Αλλ' ἐμακροθύμησεν. Τίνα οὐκ ὰν ἐφόδησεν ἡ τιμωρία, καὶ ταῦτα ἐγγὺς οὖσα; Είδες τὴν ἐφ' ἐκάτερα δύναμιν; πόθεν ἄξιος εἶ, εἰπέ μοι, συγγνώμης; καὶ σὺ ὁ υἰὸς αὐτοῦ, οὐκ ἔχω εἰπεῖν, ὁ ἔκγονος, οὐ πάντα ταῦτα ἔγνως; Καθάπερ ἐπὶ δικαστηρίου ἡ ἀπόφασις γράφεται, οὖτος ἐρμηνεύει τὰ λεγόμενα. Πόθεν ἐπῆλθεν αὐτῷ τιμῆσαι τὸν Δανιἡλ; 'Ως ἐμοὶ δοκεῖ, ὥστε μὴ καταγνωσθήναι παρὰ τῶν παρόντων, προσδοκῶν ἴσως εὐρεῖν λύσιν διὰ ταῦτα.

## 12331 KEOAA. G.

Καὶ ὁ βασιλεύς κατέστησεν αὐτὸν ἐφ' ὅλης τῆς βασιλείας αὐτοῦ. Kal ol τακτικοί και ol σατράπαι έζητουν πρόφασιν εύρεῖν κατά Δανιήλ έκ τῆς βασιλείας. Kal πᾶσαν πρόφασιν καl παράπτωμα ούχ εύρον και' αύτοῦ, δτι πιστός ην· τουτέστι και εύνους τῷ βασιλεί ἢν . "Η, "Οτι πιστός ην τουτέστι, εθάρρει τῷ Θεῷ, κὰκεῖνος πάντα εκυδέρνα. Θεού δε χυδερνώντος, τίς αν γένοιτο βλάδη; Τί ούν φησι; Είπον οι τακτικοί έκεῖνοι, θύχ εὐρήσομεν κατά Δανιήλ πρόφασιν, εί μη έν νομίμοις Θεοῦ αὐτοῦ. Οὐδὲν, φησὶ, δυνατὸν εὐρεῖν. Διά τί; Μή οὐχ ἄνθρωπός ἐστιν; ἐν πᾶσιν ἄπταιστος γέγονεν; Το μέλλον άδηλον, και ύπερ των μελλόντων πως άποφαίνεσθε; Καί φησι, Πεϊραν έλάδομεν άπο των πραγμάτων. Εί μή έν νομίμοις, φησί, θεοῦ αὐτοῦ, ούχ ευρήσομεν πρόφασιν. Και μην έχει άληπτος πολλφ πλέον. Συγχωρεί τον πειρασμόν ο Θεός πρός δοχιμήν. Μή γάρ ούχ ήδύνατο χωλύσαι την χαχίαν ἐκείνων; 'Αλλ' ζνα διὰ τούτου μάθης, καὶ τοῦτον θαυμάσης, οὐ φθονεί τοῦ στεφάνου τοῖς οἰκέτοις δ αύτου. Τότε ol τακτικοί και ol σατράπαι παρέστησαν τῷ βασιλεῖ, καὶ εἶπον αὐτῷ· Δαρεῖε βασιλεῦ, είς τους αίωτας ζηθι. Συνεβουλεύσαντο πάντες οι έπι της βασιλείας σου στρατηγοί και σατράπαι, υπατοι καὶ τοπάρχαι, του στήσαι στάσει βασιλική, και ένισχύσαι όρισμόν, δπως δς αν αλτήση παρά παντός θεοῦ ή άνθρώπου ο αίτημα έως ήμερων τριάκοντα, άλλ' ή παρά σου, βασιλεῦ, ἐμβληθήσεται εἰς τὸν λάχχον τῶν λεόντων.

Theodoretus: τὴν γὰρ περὶ τὸν Θεὸν φυλάττων εὐσέδειαν, εὐνοία πολλἢ καὶ περὶ τοὺς βασιλέας ἐκέχρητο.

Νῦν οὖν, βασιλεῦ, στῆσον τὸν ἀρισμὸν έχθες γραφήν, όπως μή άλλοιωθή τὸ δόγμ δων και Περσών, δπως αν μή παραγραφή έναντι τούτου. Τότε ο βασιλεύς Δαρείος &: γραφήται τὸ δόγμα. "Όρα τί ποιούσι, πῶς ἀλί δόγμα ἐσπούδαζον στῆσαι. Καὶ κατὰ σπουδή αίτοῦσι. Τὸ μὲν γὰρ λέγειν, "Ος ἄν αίτήση πα θρώπου, λόγον είχεν; 'Αλλ' ἐδόκουν σοφίζεσθ λόγον τῆς αἰτήσεως τῷ βραχεῖ χρόνφ. Ποία 31 αύτη ; διά τί τοῦτο είπες ; "Εδοξε, φησί · πάντε ελθόντες τουτο έχυρώσαμεν, ώστε έν τριάχοντι ραις παρά σου μόνου αίτειν. "Ο βαρδαρικόν αί ω πολλής άλογίας γέμουσα χάρις, αύτὸν τὸν δα σιμάσθαι καταισχύνουσα! Εί μέν γάρ τοῦτο **έδει διηνεχές τούτο είναι· εί δὲ φαύλον, οὐ** τριάχοντα ήμέρας. Πάλιν εί χαλόν, τί το 1 προδάλλεσθε; Καὶ γάρ χωρίς τούτου ἐπινεῦσι εί δε φαῦλον, οὐδε πάσης τῆς οἰχουμένης κελει ύπείκειν έχρην. Ού προείδε τον δόλον ο βασιλεύι δήλον [234] εκ των μετά ταυτα. "Ωρισε γάρ γράμμασιν αύτον [f. αύτο] ήσφαλίσαντο, ώστι βουλομένω μετά ταῦτα γενέσθαι καιρόν τοῦ ἀ σαι. Τί οὖν ἀχούσας φησίν ὁ Δανιήλ; Οὐκ ἐται ού προσέθηκεν, ούκ άφείλεν. "Όρα τον ενάρετοι λῶς ἀεὶ ζῶντα, ὥσπερ τινὰ ἄνθη παρατρέχοντὶ τα, ώσπερ εν σκιαίς και τά χρηστά και τά λ θεώμενον. Εί γάρ εν άρχη ούτως άκατάπληκτος πολλφ μάλλον νῦν μετά την πεῖραν τῶν ἀγών σούτους άναδησάμενος στεφάνους. Τίνος ένε: προσηλθε; τίνος Ενεχεν ούχ εμέμψατο, τοσαύτην τῷ βασιλεί παρρησίαν έχων; Ούχ ἐδούλετο ρή άλλά πράγμασι τούτο ποιήσαι. "Αλλως δε παι αύτον ευρίσχομεν, της χρείας χαλούσης, επιπηί και παραγινόμενον. Και Δανιήλ ήνίκα έγνι ένετάγη τὸ δόγμα, εἰσῆλθεν εἰς τὸν οἶκον α παλ αλ θυρίδες άνεφημέναι έν τοῖς ὑπερφοι τοῦ κατέναντι 'Ιερουσαλήμ' καὶ καιρούς τῆς ἡμέρας ἦν κάμπτων ἐπὶ τὰ γόνατα αὐτο προσευχόμενος, και εξομολογούμενος ενα τοῦ Θεοῦ αὐτοῦ, καθώς ἦτ ποιῶτ ἔμπρο Τίνος ένεχεν των θυρίδων ήμας ανέμνησεν, ότι γμέναι ήσαν πρός Ιερουσαλήμ; Σφοδρόν της είχον πόθον. Καθάπερ ούν τις ποθουμένην Εχων σαν, χαλ τάς όδοὺς τάς έχει φερούσας φιλεί • οδ και ούτος. Έπεθύμουν δὲ αὐτῆς ἄλλοι τῶν σωμα ένεχεν, ούτος δε ούχι, άλλά διά την δόξαν τοῦ Έπει ότι τοῦτό ἐστι, δήλον ἐχείθεν οὐ γάρ άνελθείν, του σπουδαζομένου πέρας είληφότος Διά τοῦτο καὶ ἡμεῖς, καθώς οἱ πατέρες ἡμῖν έδωκαν, πρός άνατολάς όρωντες εύχόμεθα, πόλ

b Leg. olxeious vel olxeraus.

<sup>•</sup> Josephus: ὅπως μήτε αὐτῷ τις, μήτε τοῖς θεοῖς ὁεόμενος αὐτῶν καὶ εὐχόμενος εῖη. Porte scripserat ἀνθρώπφ, librariis vero fraudi fuit breviata scriptura.

datum est Medis ac Persis (a). , Ideirco, ait, Deus regnum tuum mensus est, et divisum est. Et hoc in supplicium fuit, quod divisum est, nec mansit integrum. Quod et in Salomone contigit. Non modo quia Baltasaris filius non excepit regnum, sed et quia divisum est. Vide ut Deus se illi excuset : vide ut rex infortunii sui sit auctor. In cujus, inquit, manu est fatus twus. Nonne enim poterat statim te interimere? Sed patiens fuit. Quem non hæc pæna perterruisset, eaque in propinquo? Vides potestatem ad utrumque? undo, queso, venia dignus es? et tu filius ejus, non habeo dicere nepos (b), nonne omnia hæc noras? Quemadmodum in foro judiciali sententia scribitur, **iste ea quæ pronu**ntiantur interpretatur. Unde regi in mentem venit Danielem honorare? Ut mihi videtur, ne ab iis qui aderant condemnaretur, et forte sperans se per hæc liberationem inventurum.

#### CAPUT VI.

4. • Et rex constituit eum super omne regnum suum. Et ordinatores et satrapæ quærebant invenire contra Danielem occasionem, ex regno. Et omnem prætextum ac offensam non invenerunt in illum, quia fidelis erat > : id est, regi erat benevolus 1. Vel, Quia fidelis erat: hoc est, confidebat Deo; et ille omnia gubernat: Deo autem gubernante, quod damnum evenire poterit? Quid igitur ait? 5. Dixerunt ordinatores ži, Non inveniemus contra Danielem occasionem, nisi in Legitimis Dei sui. Nihil, inquiunt, inveniri potest. Propter guid? Nonne homo est? an in omnibus peccato fuit immunis? Futurum incertum est : et de rebus futuris qua ratione affirmatis? Et aiunt: Experimen-Lum ex ipsis rebus sumpsimus. Nisi in legitimis, inquinnt, Dei sui, non inveniemus occasionem. Atqui istic multo magis est irreprehensibilis. Tentationem permittit Deus ad probationem. Nonne enim poterat illorum cohibere malitiam? Verum ut per id disceres, et hunc mirareris, non invidet famulis suis coronam. 6. « Tunc ordinatores et satrapæ astiterunt regi, et dixerunt ei : Dari rex, in æternum vivc. 7. Consilium inierunt omnes qui super regnum tuum duces, et sa-

<sup>1</sup> Theodoretus sic habet: Pietatem enim observans erga

Deum multa reges benevolentia complectebatur.

(a) Non dicit, Dabitur Medis ac Persis; nec, Datum est Nabonnido; sed, Datum est Medis ac Persis, ut de re jam futura; errant igitur viri docti qui hoc vaticinium impletum annis post septemdecim contendunt. Eadem quippe occisus est Baltasar, et Babylon expugnata. Nec obstat lo-cus 1 Reg. 15, 28, quem object clarissimus Petavius : Scidit Doninus regium Israel a le hodie, et tradidit illud proximo tuo, meliori le. Intelligendus enim est de inunctione Davidis, que non multo post est facta. Sunt et alia non pauca argu-menta, quibus fabula Darii Nabonnidi jugulatur; quorum nounulla nos, si occasio feret, non omittemus.

(b) Una omnium verisimillima sententia est, Baltasarem faisse filium Evilmerodachi, nepotem vero Nabuchodonosoris, quia Jerem. 27, 7, gentes serviuræ dicuntur Nabuchodonosori, et filio ejus, et filio filii ejus. Omnino tamen rejiciendi non sunt ii interpretes, veteres ac recentiores, quibus Nabuchodonosorus est vel proavus Baltasaris, vel eter Evilmerodachi ac Baltasaris fratrum; vel pater unici bier Evilmerouscus at manasario manasario, modo Baltasar lii binominis, et qui modo Evilmerodachus, modo Baltasar sit nuncupatus. Quare temerarium heterodoxorum sacræ sit nuncupatus. Quare temerarium nobari non potest, qui scripturze interpretum consilium probari non potest, qui hoc capite in locum patris, arum substituunt.

trapæ, optimates, et toparchæ, statuere statuto regio, et consirmare constitutionem : ut quicumque petierit ab ullo deo vel homine petitionem usque ad dies triginta 1, nisi a te, rex, mittatur in lacum leonum. 8. Nunc igitur, rex, statue constitutionem, et propone scripturam, ut non immutetur decretum Medorum et Persarum (a), ut ne quid præscribatur adversus illud. 9. Tunc rex Darius præcepit scribi decretum. > Vide quid agant, utque inconsultum edictum statuere studeant. Et cupide hoc petunt. Nam dicere: Quicumque petierit ab homine, habuitne causam? Sed videbantur rationem petitionis per brevitatem temporis callide occultare. Qualis est iste prætextus? quare id dixisti? Visum est, inquit; omnes convenientes id firmavimus, nt intra triginta dies a te solo petant. O barbaricam petitionem! o multæ inconsiderantiæ plenum beneficium, cum qui honorari videtur afficiens probro! Nam si res honesta erat, oportebat perpetuani esse : si vero improba, ne quidem ad triginta dies durare. Rursus, si bona, cur multitudinem obtenditis? Etenim sine ea annuere oportuit : si vero mala, nec universo orbe jubente obtemperandum erat. Dolum non prævidit rex : et hoc ex iis quæ postea contigerant manifestum est. Constituit enim, et constitutionem publicis literis firmaront, ut neque volenti regi tempus renuendi esset deinceps. Quid itaque ait Daniel, cum ista accepit? Turbatus non est; pristinæ consuctudini nihil adjecit. nibil ademit. Aspice virtute præditum æquabiliter semper viventem, omnia velut prætereuntes flores, ac velut in umbris tum commoda tum tristia intuentem. Nam si ab initio adeo imperterritus manebat, multo magis nunc, post certaminum periculum tot coronis redimitus. Cur non accessit? cur questus non est, cum tantam lequendi libertatem apud regem obtineret? Nolebat id agere verbis, sed rebus. Alioquin autem ubique eum invenimus, cum usus vocat, prosilire atque accedere. 10. « Et Daniel quando cognovit scriptum esse decretum, ingressus est in domum suam, et fenestræ apertæ in cænaculo ejus contra Jerosolymam : et tribus temporibus diei flectebat genua, et orabat (b), et confitebatur coram Deo suo, ut antea solitus erat facere. > Quare nos admonuit fenestrarum, quod apertæ essent versus Jerosolymam? Quia Judæi vehementi urbis illius visendæ tenebantur desiderio. Sicut igitur qui amatam habet absentem, etiam itinera eo ducentia diligit : ita sane et iste. Alii vero desiderabant urbem propter res corporales : non autem hic, at propter gloriam Dei. Quandoquidem id ita se habere inde manifestum est, quod noluerit

<sup>1</sup> In Orat. prima de Precatione numerus ternarius pro triceno habetur, errato nimirum scriptionis, seu potius

(a) Confer cum Estherse 1, 19, et intelliges Darium Medum imperasse Medis ac Persis, non autem Chaldzis solis; proindeque non esse Nabonnidum. Quid enim, queso,

ad Babylonium regem, Medorum ac Persarum leges?

(b) Hinc horæ canonicæ apud Christianos, jam inde ab Apostolicis temporibus. Cujus traditionis rationes produntur a Clemente Alexandrino Stromaton lib. 7, et a SS. Basilio ac Hieronymo. Tertullianus de Jejuniis decimo: Quod etiam suadel Danielis quoque argumentum ter die oraniis; utique per aliquarum horarum exceptionem; non altarum autem

redire, cum evenit quod expetebat (a). Propter hoc et nos, sicut patres nobis tradiderunt (b), ad orientem aspicientes precamur : civitatem quoque nos ac patriam antiquam requirimus : etenim revera quæsitu digna res est. Quo pacto, cum Deus ubique sit, cumque propheta dicat : Et qui ascendit super occasum, Dominus nomen illi (Psal. 67. 5), tamen ad ortum vertimur? Nempe ibi velut medici officina erat olim. At illius non cepisti experimentum? Sed quære. In captivitate et nos habitabamus: verum antequam venisset Christus. Cur autem tribus tantum diei temporibus sectebat genua? Quid enim? nonne hoc mirabile? Homo tot tantisque circumdatus curis, quique ne paulum quidem respirare habebat. Vide autem et impleri illud apostoli : In omni loco, inquit, levantes puras manus (1. Tim. 2. 8). Et quod Christus jussit, hoc complebant. Et claudens, inquit, estium tuum, ora Patrem tuum (Matth. 6. 6). 13. Tunc responderunt, et dicunt coram rege: Daniel, qui de filiis captivitatis Judææ, non subdidit se decreto tuo et constitutioni quam statuisti : et tribus dici temporibus petit a Deo suo petitiones. 14. Tunc rex, ut verbum audivit, multum contristatus est super eo: et pro Daniele contendit, ut liberaret eum: et usque ad occasum solis dimicavit, ut erueret eum, et satagebat pro illo. 15. Tunc viri illi observaverunt in regem, et dicunt regi: Scito, rex, quia decretum est Medis et Persis, omnem constitutionem et statutum. quod rex statuerit, abrogare non oportere. 16. Tunc rex jussit : et abduxerunt Danielem, et miserunt eum in lacum leonum. > Forsan nonnulli vestrum dicunt: Nonne potuit rex liberare eum? Maxime quidem potuit Deus regem sacere potentiorem, sed ad certamen athletam ducit. Noverat finem, non ignorabat exitum. At rex si sinem hunc scivisset eventurum, non laborasset utique: sed non potuit. Laudabilis est ob studium, venia dignus ob ignorantiam. Adeo exoptatus ac amabilis erat Daniel : sed invidia ne pulchra quidem intueri sinit : imo intueri quidem permittit, at non fisdem oculis. Non oportet, inquiunt, adco languidam esse rerum administrationem, neque leges nostras instabiles esse. Tota gens contumelia afficitur. Immittunt Danielem in fossam: imponunt lapiquam insigniorum, exinde apostolicarum, tertia, sexta,

nome. Magistrum sequitur discipulus libro de Oratione, nisi quod memoriæ lapsu tres pueros cum Daniele consociat. Nollem Constantino Imperatori, istam historiam oratione ad sanctorum cotum referenti, tam multa excidissent. Videnda est Catholica apostolorum doctrina in lib. 7, c. 25.

(a) Cum Judæis ad patriam redeundi potestas facta est. Cur autem apud exteros manserit Daniel, rationem reddit Theodoretus lib. 10 Commentarii in hunc prophetam, circa initium.

(b) Hanc quoque inter non scriptas traditiones recenset S. Basilius lib. de Spiritu sancto, cap. 27; quam et ab apo-stolis manasse asserit qui inter opera B. Justini martyris legitur liber ad Orthodoxos de quibusdam quæstionibus scriptus, Resp. ad quæst. 118, nec non S. Germanus pa-triarcha Constantinopolitanus in Rerum ecclesiasticarum contemplatione. Meminerunt etiam antiquissimi Patres Clemens Alexandrinus strom. 7, Tertullianus Apologet. 16, et Origenes Homilia 5 in Numeros, et inter Origenis Opera Auctor Librorum in Job lib. 1. Adi Clementem Constitutio-uum lib. 2, cap. 57, et lib. 7, cap. 46, Dionysium Eccles. Liier. cap. 1 et 2, Auctorem Quæstionum ad Antiochum, quæst. 57, et Symeonem Thessalonicensem de Sacramento Ordiais capp. tertio, sexto, undecimo.

dem e Et dixit rex Danieli: Deus, cui tu servis tinue, ipse liberabit te. 17. Et attulerunt las unum, et imposuerunt super os laci : et obsig rex annulo suo, et annulo optimatum suorui nihil mutaretur in Daniele. 18. Et abiit rex in de suam, et cubuit incœnatus, et cibos non apposu ei, et somnus recessit ab eo. > Recordare mih numentum Christi, ubi Judæi sigilla imposue Alioquin enim dixissent rem per fraudem ac pi gias esse factam. Sed ubique quæ ab inimicis n patrantur, pro nobis sunt. Nam ut delatoribus c auferatur prætextus, id evenit : et rex ponit sign illis facultas non esset quidquam faciendi , vel extrahendi, et leones causandi : illi vero etiar ponunt signa, ut non liceret regi liberare eum, a sic in tuto decretum esset. Et non cœnavit, in rex, neque dormiit. Vide quanta vis sit amori quid? Primum quidem bene sperare jubet dic Deus, cui tu servis continue. Iterum causam ju ponit, quæ possit illius animum erigere. Forsan Danielem audierat. Deinde accedit hymnum p rens. 23. « Tunc rex multum gavisus est super e præcepit ut Danielem educerent de lacu. Et ed est Daniel de lacu, et nulla læsio inventa est in quia credidit Deo suo. 24. Et dixit rex, et add runt viros qui accusaverant Danielem : et in la leonum injecti sunt ipsi, ct filii eorum, et uxore rum: et non pervenerant ad pavimentum laci, dominati sunt eorum leones, et omnia ossa e comminuerunt. » Qua de causa filii et uxores eunt (a)? quid peccaverunt isti? Fortasse illi qu criminis participes erant. Vides improborum su cium? vides justorum præmia? Undique erudire, dique ædificare. Vides quod quamvis Deus des ad utilitatem nostram id facit. Superavit ignem peravit feras. Ne deinceps inquiras, ad quid lee et pardi, et reliquæ feræ. Sunt enim veluti carni quidam ad latera Danielis stantes, tamquam i vino quodam ac horrendo tribunali id agentes hunc modum non ausi sunt persodere latera justi Non enim acceperant judicis mandatum. Poste vero alii in lacum missi sunt, Deo jubente, eos i fecerunt, Et ossa eorum, inquit, comminuerunt. frenabat ipsorum ora? quis præcepit apposito abstinere? quis philosophus adeo temperans pressus fame, solutione autem famis præsente, se ab eo malo liberare? Rursus edicta, rursus num præconium, rursus testimonium per res i

#### CAPUT VII.

1. c In primo anno Baltasaris regis Chalda Daniel somnium vidit : et visiones capitis ejus i bili ejus: et somnium scripsit. Principium serm ejus. Et respondens dixit: 2. Ego Daniel aspici in mea visione, nocte : et ecce quatuor venti ca

<sup>(</sup>a) Vera causa barbarus tyrannorum omnium m ctiam plerarumque gentium leges. Exempla passir peditabunt historiæ; libri Regum, Judithæ, Estheræ, nita, Herodotus, Q. Curtius, Justinus, Ammianus Ma

ήμεις και πατρίδα άρχαιαν ζητούμεν και γάρ έντως άξιον ζητήσαι. Πώς, πανταχού του Θεού όντος, καί λέγοντος του προφήτου · Τῷ ἐπιδεδηκότι ἐπὶ δυσμών, Κύριος δνομα αὐτῷ· πρὸς ἀνατολάς ἐσμεν τετραμμένοι; Έχει ώσπερ ιατρείον ήν το άρχαίον. 'Αλλ' ούχ Ελαδες αὐτοῦ πεῖραν ; 'Αλλά ζήτει. Έν αίχμα! λωσία και ήμεῖς ψκοῦμεν, άλλα πριν έλθεῖν τον Χριστόν. Τίνος δ' Ενεχεν τρείς μόνους χαιρούς της ήμέρας ήν κάμπτων επί τὰ γόνατα αὐτοῦ; Τί γάρ; τοῦτο οὐ θαυμαστόν : "Ανθρωπος το σαύταις χυχλούμενος φροντίσι, και ούδε μικρόν άναπνεύσαι έχων. "Ορα δε καί τό ἀποστολικόν ἐκεῖνο πληρούμενον 'Εr' παντί τόπφ, φησί, επαίροντες όσίους χείρας. Καὶ ὅπερ ὁ Χριστός ἐχέλευσε, τοῦτο ἐπλήρουν. Καὶ κλείσας, φησί, την θύραν σου, πρόσευξαι τῷ [255] Πατρί σου. Τότε ἀπεκρίθησαν, και λέγουσιν ἐνώπιον τοῦ βασιλέως · Δανιὴλ, ὁ ἀπὸ τῶν υίῶν τῆς αίχμα-Δωσίας τῆς Τουδαίας, ούχ ὑπετάγη τῷ δόγματί σου, και περί τοῦ ορισμοῦ, οδ εταξας καί καιρούς τρείς ήμέρας αίτει παρά του Θεού αυτού τά αίτήμάτα. Τότε ο βασιλεύς, ώς τὸ ρῆμα ήκουσε, πολύ έλυπήθη έπ' αὐτῷ, καὶ περί τοῦ Δανιὴλ ἡγωνίσατο τοῦ ἐξελόσθαι αὐτόν · καὶ ἕως πρὸς δυσμάς ήλίου ήγωνίσατο τοῦ ἐξελέσθαι αὐτὸν, καὶ ἦν ἀγωrιζόμενος περί αὐτοῦ. Τότε οἱ ἄνδρες ἐκεῖνοι παρετηρήσαντο • έπλ τὸν βασιλέα, καλ λέγουσι τῷ βασιλεί· Γνώθι, βασιλεύ, ότι τὸ δόγμα τοῖς Μήδοις καλ Πέρσαις, τοῦ πάντα όρισμὸν καλ στάσιν, ήν är ο βασιλεύς στήση, ού δεί 🕨 παραγράψαι. Τότε ο βασιλεύς είπε, και ήγαγον τὸν Δανιήλ, zal érébalor aùtòr elç tòr láxxor tūr leórtur. Τάχα τινές ύμῶν λέγουσιν, ὅτι Οὐκ ἴσχυσεν αὐτὸν έξελέσθαι; Μάλιστα μέν ήδύνατο ό Θεός ποιῆσαι τὸν βαπιλέα δυνατώτερον, άλλα έπι το κάμμα ε άγει τον άθλητήν. "Ηδει το τέλος, ούχ ηγνόει το πέρας. Ούδε ό βασιλεύς εί τοῦτο ξόει τὸ τέλος ἐχθησόμενον, ἡγωνίσατο άν · άλλ' ούκ Γσχυσεν. 'Απόδεκτος τῆς προθυμίας, συγγνωστός τῆς άγωνίας. Οῦτω ποθεινός ξιν ό Δανιήλ · άλλ' ὁ φθόνος οὐδὲ τὰ χαλὰ ἀφίησι βλέπειν, μάλλον δὲ βλέπειν μὲν αὐτά, οὐ τοῖς αὐτοῖς δὲ όφθαλμοίς. Οὐ δεῖ, φασίν, οὕτως Εκλυτα είναι τὰ πράγματα, ούδὲ ἀδεδαίους τοὺς νόμους τοὺς παρ' ήμιν. Τὸ Εθνος ολον ύδρίζεται. Έμβάλλουσιν είς τον λάκκον έπιτιθέασι λίθον. Καὶ εἶπεν ὁ βασιλεὺς τῷ Δανιήλ· 'Ο θεός, φ σύ λατρεύεις ένδελεχῶς, αὐτὸς έξελεῖταί σε. Καὶ ήνεγκαν λίθον ἔνα, καὶ ἐπέθηκαν ἐπὶ τὸ στόμα τοῦ Λάκκου· καὶ ἐσφραγίσατο ὁ βασιλεὺς τῷ δακτυλίφ αὐτοῦ, καὶ τῷ δακτυλίφ τῶν μεγιστάτων αὐτοῦ, ὅπως μὴ ἀλλοιωθῆ πρᾶγμα ἐν τῷ Δανιή .l. Καὶ ἀπῆ.lθεν ὁ βασιλεὺς εἰς τὸν οἶκον αύτοῦ, καὶ ἐκοιμήθη ἄδειπτος, καὶ ἐδέσματα υὐκ εισήτετκαν αὐτῷ, καὶ ὁ ϋπνος ἀπέστη ἀπ' αὐτοῦ. 'Αναμνήσθητί μοι τοῦ μνημείου τοῦ Χριστοῦ, ἔνθα τὰ σήμαντρα ἐπέθηκαν οἱ Ἰουδαῖοι. Εἰ γὰρ μὴ τοῦτο ήν, είπαν άν, ότι κατά γοητείαν το πράγμα γέγονεν. 'Αλλά πανταχοῦ τὰ παρὰ τῶν ἐχθρῶν γενόμενα, ὑπὲρ ήμων έστιν. Ίνα γάρ πάσαν αύτοις άνέλη πρόφασιν, τοῦτο γίνεται καὶ ὁ βασιλεὺς τίθησι σημεία, ίνα έχείνοις μή έχγένηταί τι ποιησαι, ή έξελείν, χαί τούς λέοντας αἰτιάσασθαι · κάκεῖνοι δὲ τιθέασιν, ἵνα μή έξη τῷ βασιλεῖ ἐύσασθαι αὐτὸν, ἀλλ' οὖτως ἀδέκαστον γενέσθαι την ψηφον. Καὶ οὐχ ἐδείπνησε, φησὶ, ὁ βασιλεύς, οὐδὲ ἐχαθεύδησεν. "Όρα πόσον ποιεί φίλτρον. Καὶ τί; Πρώτον μὲν παρεθάρσυνεν αὐτὸν λέγων • Ό Θεός ῷ σὺ λατρεύεις ἐνδελεχῶς. Πάλιν αἰτίαν τίθησε διχαίαν, δυναμένην αὐτοῦ άναστήσαι τὴν ψυχήν. Καὶ γὰρ ἡν Ισως ἀκηκοώς. Εἶτα παραγίνεται ὕμνον άναφέρων. Τότε ό βασιλεύς πολύ ήγαθύνθη έπ' αὐτῷ· καὶ τὸν Δανιήλ εἶπεν ἀνενεγκεῖν ἐκ τοῦ Adxxov. Kal ἀτητέχθη [236] Δατιήλ ἐκ τοῦ λάκκου, και πασα διαφθορά ούχ εύρέθη έν αὐτῷ, ὅτί έπίστευσε τῷ Θεῷ αὐτοῦ. Καὶ εἶπεν ὁ βασιλεὺς, καὶ ήγαγον τοὺς ἄνδρας τυὺς διαδάλλοντας τὸν Δατιήλ· χαὶ εἰς τὸν λάκκον τῶν λεόντων ἐνεβλήθησαν αὐτοί, καί οἱ υἰοὶ αὐτῶν, καὶ αἰ γυναῖκες αὐτῶν καὶ οὐκ ἔφθασαν εἰς τὸ ἔδαφος τοῦ λάκκου, εως οὖ έκυρίευσαr αὐτῶr οἰ λέοrτες, καὶ πάττα τὰ ἀστᾶ ἀὐτῶν ἐλέπτυναν. Τίνος ἔνεκε**ν** παίδες καλ γυναίκες ἀπόλλυνται; τί ήμαρτον ούτοι; Ίσως καλ αύτολ τοίς αύτοις έκοινώνουν. Είδες των πονηρών την τιμωρίαν ; είδες τών δικαίων τα ξπαθλα ; Πάντοθεν παιδεύου, πάντοθεν οίχοδομοῦ. Είδες ὅτι κάν καταλίπη Θεός, έπι χρησίμω τούτο ποιεί. Περιεγένετο πυρός · περιεγένετο θηρίων. Μηκέτι λοιπόν έξετάσης, διά τί λέοντες, και παρδάλεις, και τά λοιπά θηρία; Καθάπερ γάρ δήμιοί τινες παρά τάς πλευράς έστῶτες τοῦ Δανιήλ, ὥσπερ ἐν θείψ τινὶ καὶ φρικτῷ δικαστηρίφ τούτο ποιούντες ούτως ούκ ετόλμησαν διορύξαι τὰς πλευράς τοῦ δικαίου. Οὐ γάρ ήκουσαν ἐπιτάγματος δικαστου. Ἐπειδή δὲ τοὺς ἄλλους Εδαλον, Επιτάξαντος του Θεού, διέφθειραν, Καὶ τὰ ἀστᾶ αὐτῶν, φησί, ἐλέπτυναν. Τίς ἐχαλίνου αὐτῶν τὰ στόματα; τίς τροφῆς παραχειμένης ἀποσχέσθαι ἐχέλευσεν; ποίος ούτω φιλόσοφος έγχρατής, ώς λιμού χελεύοντος, καὶ τῆς λύσεως τοῦ λιμοῦ παρούσης, μἡ αν θελήσαι λύσαι το δεινόν; Πάλιν διαγράμματα, πάλιν χήρυγμα θείον, πάλιν ή διά των έργων μαρτυρία.

## КЕФАЛ. Z'.

Έν τῷ πρώτψ ἔτει Βαλτάσαρ, βασιλέως Χαλδαίων, Δανιὴλ ἐνύπνιον είδεν καὶ αἰ ὁράσεις τῆς κεφαλῆς αὐτοῦ ἐπὶ τῆς κοίτης αὐτοῦ, καὶ τὸ ἐνὑπνιον ἔγραψεν. 'Αρχὴ λόγων αὐτοῦ. Καὶ ἀποκριθείς είπεν 'Εγὼ Δανιὴλ ἐθεώρουν ἐν τῆ ὀράσει 
μου τῆς νυκτός καὶ ίδοὺ οὶ τέσσαρες ἄνεμοι τοῦ 
οὐρανοῦ προσέδαλλον εἰς τὴν θάλασσαν τὴν με-

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Restituendum est hoc verbum in Theodor., ubi παρ-

b Rectius in Theodoreto čeiv.

<sup>•</sup> Scio coronas Olympicorum agonum laureas fuisse: Hestimim autem scribere, κάμματα, φύλλα δάφνης ἐν οἰς σκέπωπ τὰ ψαιστά ὑμοίως καὶ αὶ καμματίδαι. Verum hæc ex Athenæi lib. 4, unde desumpta sunt, sic emendanda censeo: καμματίδαι, seu polius, καμματίδες, φύλλα δάφνης ὑ οἰς σκέπουσι τὰ ψαιστά ὑμοίως καὶ τὰ κάμματα, ψαιστά Locus Athenæi obvius est, nec debuit a Cassubono solktiari. Hic itaque scribe σκάμμα, quæ vox Chrysostomo familaris, ut e: metaphora qua hic utitur.

rálny. Kal téggapa onpla perálu árébairer éx της θαλάσσης, διαφέροντα άλληλων. Το πρώτον, ώσει λέμινα, και πτερά αθτης ώσει άρτου. Έθεώρουν έως οδ έξετίλαντο τὰ πτερά αὐτῆς, καὶ έξήρθη ἀπό τῆς γῆς, και ἐπὶ ποδῶν ἀνθρώπου ἐστάθη, και καρδία άνθρώπου έδόθη αὐτῆ. Και ίδοὐ Onplor ετερον όμοιον άρχφ, καὶ εἰς μέρος εν ἐστά. θη καί τρία πλευρά έν τῷ στόματι αὐτῆς, ἀνὰ μέσον των όδόντων αὐτῆς. Καὶ οὔτως Ελεγον αὐτῆ · Ανάστα, φάγε σάρχας πολλάς. Όπίσω τούτου εθεώρουν, και ιδού ετερον θηρίον ώσει πάρδαλις και αὐτῆ πτερά τέσσαρα πετεινοῦ ύπεράνω αὐτῆς, και τέσσαρες κεφαλαί τῷ θηρίφ, και έξουσια έδόθη αυτφ. Όπισω τούτου έθεώρουν έν δράματι τῆς νυκτός, καὶ ίδοὺ θηρίον τέταρτον, φοδερόν, και έκθαμδον, και Ισχυρόν περισσώς. καλ οι όδόντες αύτοῦ σιδηροῖ καλ μεγάλοι: ἐσθίον, και λεπτυνον · και τὰ ἐπιλοιπα τοῖς ποσι συνεπάτει · καὶ αὐτὸ διαφέρον περισσῶς παρὰ πάντα τὰ θηρία τὰ ἔμπροσθεν αὐτοῦ καὶ κέρατα αὐτοῦ δέχα. Προσεγόουν τοῖς χέρασιν αὐτοῦ καὶ ίδοὐ πέρας ετερον μικρόν drέδαινεν έν τῷ μέσφ αὐτοῦ, καὶ τρία κέρατα τῶν ἔμπροσθεν αὐτοῦ ἐξερριζώθη από προσώπου αὐτοῦ. Καὶ ίδοὺ όφθαλμοί, [237] ώσει όφθαλμοί άνθρώπου έν τῷ κέρατι τούτφ, και στόμα λαλοῦν μεγάλα. Τίνος Ένεχεν ούχι γυναίκα; είπεν ότι είδεν; 'Αλλ' ότε μέν δίκην καλ' άρλν έδει παραστήσαι, γυναίκας παρήγαγεν ότε δὲ βασιλείας, θηρία. Πράγμά ἐστιν - ή βασιλεία, σωματοποιεί ούν αύτό. Ούχ ούν έχρην; Καὶ χαλῶς. 'Αλλ' ἐπειδή αί ποιότητες αὐτῶν μάλιστα ἐν τοῖς θηρίοις είσι, διά τουτο αυτών έδεήθη. Έδουλήθη δείξαι τὸ ἐν ἀγριότητι ἀδρὸν, καὶ λέαιναν παρήγαγεν. Έδουλήθη δεϊξαι τὸ νωθές, καὶ ἄρκον παρήγαγεν. Έδουλήθη δείξαι το ταγύ και κούφον, και έπειδή πολέμοις χατέλυσαν ἄπαντες ο τὰς ἀρχάς καὶ πάρδαλιν παρήγαγε. Καὶ ὄρα ὅπως χαλῶς ἐθεώρησε τὴν θάλασσαν πρώτον, πάσαν την οίχουμένην. Τοσαύτης γάρ γέμει ταραχής, και ούτω φέρεται, ώς ίχθύων, ούχι άνθρώπων πεπληρωμένη. Τούτο και ό Χριστός δηλοί, ότι θάλασσα ό παρών βίος έστιν, έν τῷ λέγειν. Όμοιώθη ή βασιλεία των ούρανων παγήνη βληθείση είς την θάλασσαν, καί έκ παντός γένους συναγούση. Καὶ ίδοὺ, φησὶ, οὶ τέσσαρες ἄνεμοι τοῦ οὐρανοῦ προσέβαλλον εἰς τὴν θάλασσαν τὴν μεγάλην. Δηλοί ότι έχειθεν τὰ θηρία, [χαί] τὸ ταχύ της του Θεού προνοίας. Και γάρ ήμεις έπι της ταχυτήτος τους άνέμους παράγομεν είς μέσον. Ένέπεσαν είς την θάλασσαν· καὶ ἀνέδυ, φησὶ, τὰ θηρία άπὸ τῆς θαλάσσης. Καὶ γὰρ ἀπὸ τῆς φύσεως τῆς ήμετέρας οι ἄρχοντες ήμῶν. Οῦτω καὶ τὸν βασιλέα λέοντα καλεί πολλάκις, το βασιλικόν όμου και θηριώδες δείξαι βουλόμενος. "Η έπειδή ό μέν άνατολικώτερος, ό δὲ ἐξ ἄρκτου, ό δὲ ἀπὸ νότου. ՝ Δς ἄν εἴποι τις, 'Ανέτρεψετην θάλασσαν, ' άνετάραξαν έχ τοῦ οὐρανού Διαφέροντα άλληλων. Το πρώτον ώσει Aέαινα. Καθάπερ εν όνείρω· οὐ γάρ αὕτη τῶν πραγμάτων ή φύσις ήν. Διὰ δύο συμδόλων τὸ βασιλιχόν ένδείχνυται. Τινές δέ φασιν, ότι τὸν 'Ασσύριον έχράτησε, διά τούτο δύο. Και έθεώρουν έως ού έξετίlarτο τὰ πτερά αὐτῆς, τουτέστι ή άργη, και ήρθη

b An ἀπάσας?

άπο της γης, και έπι ποδών άνθρώπου έστάθη. και καρδία άπθρώκου έδόθη αὐτη. Γοργόν τὸ ζῶον. Έχατέρωθεν είχε την ίσχυν ταχυτήτος, άνωθεν μέν άπο των πτερών, κάτωθεν δε από των ποδών άλλ' έκατέρα ή ταχυτής άνηρέθη, έκείνων μέν έκταλέντων ( l. έχτιλ. ), και μηδέ φανέντων λοιπόν, τούτων & μεταπεσόντων επί τους άσθενεστέρους, τους άνθρώπους . Και καρδία άνθρώπου έδόθη αὐτῆ. Τοῦτο γάρ εν εχείνω τῷ ζώω, τὸ γαῦρον. Ταπεινός, φησί, ήμερος, χειροήθης έγένετο ό βασιλεύς. Καλ ίδου θηplor έτεροr δμοιο**r ά**ρχφ, καλ είς μέρος **έr έστάθη,** καί τρία π. Ιευρά έν τῷ στόματι αὐτῆς ἀνὰ μέσον των οδύντων αὐτῆς. Καὶ οὕτως ελεγον αὐτῷ. Άναστηθι, φάγε σάρχας πολλάς. Έπλ τῶν Περσῶν έγένετο τὸ βραδύ τῶν ἀνθρώπων. Ἐπὶ Μήδων [258] και Περσών τρία πλευρά, ήτοι τόπους, ή τάς βασιλείας, &ς συνείλεν. Έλεγον αὐτῷ· 'Ardστηθι, φάγε σάρκας πολλάς. Ούτοι γάρ είλον και Βαδυλώνο, καὶ τὰς πολλάς εἰργάσαντο συμφοράς. Όπίσω τούτου έθεώρουν· καὶ ίδου ετερον θηρίον, ώσει πάρδαλις και αυτή πτερά τέσσαρα πετεινού ύπεράνω αὐτῆς, καὶ τέσσαρες κεφαλαὶ τῷ θηρίφ. καὶ έξουσία έδόθη αὐτῷ. Εἶτα, φησὶ, πάρδαλις: 'Αλέξανδρος ο τῶν Μακεδόνων βασιλεὺς, πᾶσαν διαπτάς την οίχουμένην. Ούδεν γάρ τούτου γοργότερον, οὐδὲ ὀξύτερον γέγονεν, ἀλλὰ σφοδρός τις ἡν καὶ ὀξύς, καθάπερ τουτο το θηρίον. Τέσσαρα, φησί, πτερά πετεινοῦ ὑπεράνω αὐτῆς. Τουτέστων, ἄπασαν προσέλαδε την ισχύν. Πέρσας γάρ είς δέχα τρείς βασι-. λείας διελών α, ἄπαντας έχειρώσατο. Είδες αύτοῦ την ταχυτήτα; Και άπο τής φύσεως του θηρίου, και άπο των πτερών. Πάσαν διέδραμε την οίχουμένην. Καί κεφαλαί, φησί, τέσσαρες τῷ θηρίφ. Καὶ ἡ βασι-Jela καὶ ἡ ἐξουσία ἐδόθη αὐτῷ. Εἶτα λέγει ταύ· της ° την παρουσίαν, την ποικίλην και παντοδαπή, καὶ οὐκ ἔχει εἰκόνα εἰπεῖν · οῦτως ἐξαλλάττον τι τὸ θηρίον ήν. Πάσας γάρ έχείνας ένίχησε. Ταίς μέν άλλαις, άπο τοῦ τάχους ήν ή Ισχύς τούτου δε άπο τῶν όδόντων σιδηροί ήσαν. Και τὰ ἐπίλοιπα τοῖς ποσιν αὐτοῦ συνεπάτει. Τοὺς πολλοὺς λέγει πολέμους. Τίνες οι δέχα βασιλείς; τι το μιχρον χέρας; Έγω τον 'Αντίχριστόν φημι μεταξύ τινων φαίνεσθαι βασιλέων. Καὶ ὀφθαλμοὶ, ὡς ὀφθαλμοὶ ἀνθρώπου ἐν τῷ πέρατι τούτφ, καὶ στόμα λαλοῦν μεγάλα. Τί γὰρ έχείνου του στόματος μείζον γένοιτ' αν του λέγοντος, Έπι πάντα λεγόμενον θεόν ή σέδασμα, ώστε αὐτὸν εἰς τὸν ναὸν τοῦ Θεοῦ καθίσαι; Εἰ 🗞 όφθαλμοί άνθρώπου, μή θαυμάσης καί γάρ τοιαύτα φθέγγεται. "Ανθρωπός έστι, φησί. Διὰ τί δὲ μιχρὸν, καὶ οὐκ ἐξ ἀρχῆς μέγα φαίνεται; 'Αλλ' ὕστερον αὐξηθήσεται, καὶ κρατήσει τινῶν βασιλέων. Τί οὖν; Ούχέτι βασιλεία διαδέχεται τοῦτον, άλλ' αὐτὸς ὁ Θεὸς καταλύει. Έθεώρουν, εως οδ θρόνοι ετέθησαν, καὶ Παλαιός ἡμερῶν ἐκάθητο καὶ τὸ ἔνδυμα αὐτοῦ λευκὸν ώσει χιών· και ή θρίξ τῆς κεφαλῆς αὐτοῦ ώσεὶ ἔριον καθαρόν · ὁ θρόνος αὐτοῦ φλὸξ πυρός · οι τροχοι αὐτοῦ πῦρ φλέγον. Ποταμός

Deesse conjicio ἀσώματον.

C Verisimilis emendatio ανθρωπείους, vel potius ανθρώπου. d Διελών. Imo διηρημένας. Illa enim Persidis in Provincias divisio Alexandro multo est antiquior. Xenophom Historiarum de Institutione Cyri lib. 1: δώδεκα γαρ και Περσών φυλαί διήρηνται. Herodotus in Thalia; ἀρχάς καυεστήσατο ( loquitur de Dario Hystaspis filio) είκοσι, τὰς αὐτοί καλέουσι σατραπηίας. « Sequentia ostendunt reponendum esse τετάρτης.

ruebant in mare magnum. 5. Et quatuor bestiæ grandes ascendebant de mari, diversæ inter se. 4. Prima similis leænæ, et alæ ejus velut alæ aquilæ. Aspiciebam, donec evulsæ sunt alæ ejus: et sublata est de terra, et in pedibus hominis stetit, et cor hominis datum est ei. 5. Et ecce hestia alia similis urso, et in partem unam stetit, et tria latera in ore ejus, inter dentes ipsius. Et sic dicebant ei : Surge, comede carmes multas. 6. Post hoc aspiciebam, et ecce alia bestia tamquam pardalis : et ipsi alæ quatuor volucris super eam, et quatuor capita bestiæ, et potestas data est illi. 7. Post hoc aspiciebam in visione noctis, et ecce bestia quarta, terribilis, et stupenda, et fortis mimis: et dentes ejus serrei et magni; comedens et comminuens; et reliqua pedibus suis conculcabat: et ipsa diversa valde præ omnibus bestiis quæ ante eam: et cornua ejus decem. 8. Considerabam cornua cjus, et ecce cornu aliud parvum ascendebat in medio eorum, et tria cornua ejus, de iis quæ antea, eradicata sunt a facie ejus. Et ecce oculi, quasi oculi Liominis in cornu isto, et os loquens grandia. . Cur mon dixit se vidisse mulieres? At quidem cum pœ-Biain et maledictionem oportuit exhibere, mulicres adduxit Scriptura: cum autem regna exprimere, bestias protulit. Incorporea res est regnum: corpus igi-Lur illi tribuit. An non oportebat? Et recte. Nam quomiam regnorum qualitates præcipue in bestiis istis exsistunt; ideo iis opus habuit. Ostendere voluit illam in feritate superbiam atque luxuriam (a), et leænam produxit. Voluit ostendere tarditatem, et ursum adduxit. Voluit designare velocitatem et pernicitatem, et quod bellis omnia imperia everterint : atque pardalim protulit. Aspice ut prius pulchre viderit mare, quod repræsentat universum orbem terrarum. Totidem enim plenus est tumultibus, et eodem modo agitatur, quasi piscibus, non hominibus repletus (b). ld etiam Christus declarat, præsentem nempe vitam mare esse, dum dicit : « Simile factum est regnum calorum sagenæ missæ in mare, et ex omni genere congreganti. > (Matth. 13. 47.) « Et ecce, » inquit, quatuor venti cæli irruebant in mare magnum. Declarat bestias illas inde prodiisse: indicat etiam celentatem divinæ providentiæ. Etenim nos, cum de velocitate sermo est, ventos in medium producimus. Irruerunt in mare; et emerserunt, inquit, bestiæ e mari. Nam naturæ nostræ participes sunt principes nostri. Sic etiam regem leonem sæpe vocat, regiam dignitatem et ferinos mores indicare cupiens. Vel quia ventorum ille quidem orientalis est, bic vero ex

(a) In Gracco , 4556. Porro hæc yox , teste Suida , arro-junium atque delicius significat. Quare utrumque in yer-Mone junxi, ductus auctoritate S. Hieronymi, qui in Com-mentario ad hunc locum regno Babylonio crudelitatem, luxuriam et superbiam attribuit. Crudelitatis specimen dathe capit pracedens; luxuriæ liber Judithæ, præsertim cap. 12, vers. 21; superbiæ, ut alia omlttam, rex Assyrius lucier dictus Is. 14, 12.

(b) Piscibus se invicem devorantibus improbos homines

comparant, post Habacucum prophetam, Athenagoras Le-Baione pro Christianis, B. Irenæus lib. 5, cap. 24, et omn elegantissime S. Basilius Hom. septi.na in Hexaeme-

m. Notum est ca de re proverbium.

septentrione, alter vero ab austro. Ut si quis dixerit: Evertit mare ; illud de cado agitarunt. Diversa inter se. Prima, quasi leæna. Quemadmodum in somnio: non enim hæc rerum natura erat. Per duo signa ma-Jestas regia ostenditur. Quidam vero dicunt, quod quia Assyrium superavit, ideo cum duobus animalibus consertur. Et aspiciebam, donec evulsæ sunt alæ ejus, id est, imperium, et sublata est de terra : ct in pedibus hominis stetit : et cor hominis datum est ei. Ferox animal. Utrinque habehat celeritatis vim : superne quidem ab alis, inferne vero a pedibus; sed utraque velocitas ablata est, alis quidem evulsis, nec amplius apparentibus, pedibus vero degenerantibus in debiliores, humanos seilicet. Et cor hominis datum est ei. Tanta in illo animali fuerat superbia. Humilis, inquit, mitis et mansuetus factus est rex. Et ecce bestia alia similis urso : et in partem unam stetit : et tria latera in ore ejus, inter dentes ipsius. Et sie dicebant ei: Surge, comede carnes multas. Sub Persis homines fuerunt tardi ac segnes. Sub Medis et Persis exstiterunt tria latera : id est, vel loca, vel regna, quæ in unun illi contraxerunt. Dicebant ci : Surge, comede carnes multas. Hi enim ceperunt et Babylonem, et multas calamitates intulerunt. c Post hoc aspiciebam; et ecce alia bestia, quasi pardalis: et ipsi alæ quatuor volucris super cam, et capita quatuor bestiæ : et potestas data est illi. > Deinde, inquit, pardalis : Alexander Macedonum rex, qui totum orbem pervolavit. Nihil quippe illo fuit terribilius, nec velocius : at vehemens erat ac celer, sicuti liæc bestia. Quatuor, inquit, alæ volucris super eam. Hoc est, omnem potentiam sibi adjunxit. Persas enim in tredecim regna ab se divisos sibi subjecit universos. Vides illius celeritatem? Et ex bestiæ natura, et ex alis. Universum orbem percurrit. Et capita. inquit, quatuor bestiæ. Et regnum et potestas data est ei. Dehine narrat quartæ bestiæ adventum multiformem et omnigenum, et non potest afferre similitudinem : adeo bestia illa varians erat. Alia quippe omnia devicit regna. Cæteris quidem imperiis a velocitate inerat vis : hujus vero animalis vires in dentibus, qui ferrei erant. Et reliqua pedibus suis conculcabat. Multa intelligit bella. Quinam sunt decem reges? quod parvum cornu? Ego aio Antichristum inter aliquot reges apparere. Et oculi, quasi oculi hominis, in cornu isto, et os loquens grandia. Quid enim illo ore grandius esse potest quod loquitur, Supra quidquid dicitur Deus, aut numen, adeo ut in templo Dei sedeat (2. Thess. 2. 4)? Si autem oculi hominis, ne mireris: etenim talia loquitur. Ilomo est (2. Thess. 2. 3), inquit. Cur autem cornu parvum, et non ab initio magnum apparei? At posthac crescet, et quorumdam regum dominabitur. Quid igitur? Nullum regnum excipiet hunc regem: sed illum Deus ipsemet dissolvet ac destruet. 9. Aspiciebam, donec throni positi sunt, et antiquus dierum sedit: et vestimentum ejus candidum sicut nix: et capillus capitis ejus quasi lana munda: thronus ejus slamma ignis : rotæ ejus ignis ardens. 10. Fluvius ignis manabat egrediens a conspectu ejus. Mille

millia ministrabant ei, et dena millia denum millium assistebant ante eum. Judicium sedit, et libri aperti sunt. > Contendamus animo, carissimi. Non enim parvis de rebus agitur. Throni, inquit, positi sunt, et antiquus dierum sedit. Quis est iste? Sicuti cum audiisti ursum, non de urso cogitasti, et cum leænam, non id animal suspicabaris, sed regna; et cum mare, non mare, sed orbem terrarum, in aliis alia cogitans : ita et nunc. Antiquus dierum quid est ? Seni cuidam similis erat. Nam ad usus rerum, propter quas apparet, seipsum format; atque hic ostendit senibus judicia esse committenda. Sicut enim cum audis thronum, non cathedram intelligis: verum quis adeo vilein ac vulgarem sensum arriperet, cum et alibi Deus armatus videatur, et alibi cruentatus (Sap. 5. 18. Isai. 63. 3)? Hoc itaque indicare vult, tempus judicii esse. Vestimentum ejus, quasi nix, candidum. Quare? Quoniam non modo tempus est judicii, sed retributionis quoque: quoniam cunctos ipsi adstare oportet: quoniam Judicium illius, inquit, quasi lux egredietur (Osce 6. 5). Deinde Throni positi sunt. Nonne throni in quibus Sedebitis, inquit, super duodecim thronos (Matth. 19. 28)? Et capillus capitis ejus quasi lana munda. Ignis nihil consumebat, quandoquidem lenis erat. Vides faciem et habitum civilem ac popularem? Thronus terrebat, quod igne abundaret; et non igne simpliciter, sed igne ardente. Nam ne existimares, per similitudinem factam esse comparationem, addidit ignis illius efficaciam, non solum ignem dicens, sed ignem ardentem. Fluvius ignis manabat a conspectu ejus. Mille millia ministrabant ei, et dena millia denum millium assistebant ante eum (a). Judicium sedit. Hoc est, ideo advenit, ut judicium daretur. Et libri aperti sunt (Dan. 13. 42). Quid ais? libris Deus indiget, Qui omnia novit antequam fiant? Qui finxit staillatim corda eorum (Psal. 32. 15)? Sed juxta consuctudinem magistratuum nostrorum loquitur; et sic acta fiunt apud nos. Sicut enim acta non ideo leguntur, ut magistratus solum edoceatur, sed etiam ut appareat justum esse judicium: ita et tune evenit. Nam licet Deus sciat se juste judicare, attamen libros aperit. Cujus rei gratia? Quid ais, et quid tibi vis? Cur non præmia quoque dixit? At dixit : Throni positi sunt; quandoquidem Deus et illa definivit: postquam vero nos non audiimus, tunc punitionem et

(a) Numerus certus pro incerto. Quare liæc verba varie ab Ecclesiæ doctoribus allata invenies, S. Irenæo lib. 2, cap. 6, Tertulliano adversus Praxeam cap. 3, Auctore libri ad Novatianum inter Opera S. Cypriani, Eusebio Evang. Præpar. lib. 7, cap. 15, alque etiam B. Chrysostomo Hom. 6 contra Anomœos; nec non in Ordinationibus Maronitarum. At Editiones S. Itieronymi ad hunc locum vitiosæ sunt: Duplex autem angelorum officium est: aliorum qui justis prænut tribuunt; aliorum qui singulis prænut cruciatibus. Nemo non videt scribendum esse, civitatibus, ut et postea comperi legere S. Thomam in Expositione in hunc prophetam. Porro notabilis imprimis discrepantia inter B. Theodoretum et S. Thomam, seu potius S. Dionysium, in assignanda dignitate angelorum, qui ministrant, et qui assistunt. Ab utroque dissentit S. Gregorius Papa; cujus opinioni favet verus Clemens Romanus in Epistola ad Corinthios; Pseudo-Clemens autem in Constitutionibus apostolicis, lib. 8, cap. 12, a Theodoreto stat: sed de variis circa angelos sententiis præclare disserit Joannes Morinus ad Ordinationes Syriacas. Lege Origenem ad cap. 5 Epist. ad Rom.

supplicium minatus est. Et nonne nobis banc p vocem emisit? Exinde cæpit, inquit, prædicare 1 cælorum (Matth. 4. 17). Nihil corporeum susp dilecte, nec existimes Deum, qui immensus es esse inclusum. Nam si In manu ejus sunt fine (Psal. 94. 4): si Montes statuit statera: si Omn tes quasi saliva in conspectu ejus reputatæ sunt Cuncta sicut pulvis coram eo (Isai. 40. 12. 12 ipse ait : quis locus totum simul comprehende terit? Sed quid? Res non ita se habet : solio n cluditur Deus. Si autem vestimentum habebat modo ignis illud non consumpsit? et qua i Antiquus dierum dicitur ille, qui ante omnia: exstitit? quo pacto autem et antiquus? Tu enim, idem ipse es (Psal. 101. 28). Cur igitur antiqua dicatur : Et anni tui non deficient (Ibid.)? Qu vestimentum quoque fuerit circa immensum ac poreum? Etenim magnitudinis ejus, inquit, non e (Psal. 144. 3). Et rursus : Si ascendero in cæls illic es; si descendero in infernum, ades (Psal. 4; Quomodo igitur veste circumscribebatur humar illam consumebat? At vero et alia ejusmodi videre ac legere poterat propheta. Quomodo capilli in igne non absumebantur? Propter hoc dem subjecit: Thronus ejus ignis ardens. Et libri sunt. Ut ille qui damnatur, suo sibi judicio ca netur. 11. « Aspiciebam tunc a voce sermonum dium, quos cornu illud loquebatur. Spectabam interfecta est bestia illa, et periit, ob magniloque Quamquam Alexander Deum adoravit. e Et e ejus datum est in combustionem ignis. 12. Et re rum bestiarum translatus est principatus : et lon vitæ data est eis usque ad tempus et tempus. > 1 vis finem habuerint, attamen hoc factum est. Et e sta est bestia, et corpus illius igne absumptum. Fr periisse declarat. 13. Aspiciebam in visione noc ecce cum nubibus cæli quasi Filius hominis ve Quis hac ignorat? quis perspicere poterit? nur Petrus est qui ista dicit, o Judae? num Paul ecce, inquit, quasi Filius hominis veniebat, et us antiquum dierum pervenit. Ecce et par dignitas que. Et in conspectu ejus oblatus est illi. Ut cun ris ipsi regnum tradi, illud, tradi, humano mo censeas accipiendum. Nam A nubibus cæli, i nubes autem pro cælo sumere solet Scriptur e Et ipsi datus est principatus, et honor, et re et omnes populi, tribus, linguæ ipsi servient. stas ejus potestas æterna, quæ non pertransi regnum ejus non corrumpctur. > Quid, quæs verbis manifestius? Et omnes populi, inquit, linguæ ipsi serrient. Vide ut omnem orbis 1 complexus sit. Vide ut et judicis acceperit tribe potestatem. Ne enim id esse temporarium exis ait : Quæ non pertransibit : et regnum illius n rumpetur: sed stat ac manet. Quod si fidem n bes, a rebus persuadere. Vides æqualitatem t cum Patre? Nam quia Filius post Patrem app propter hoc ait eum venisse cum nubibus. Qu tem existeret et antea, clarum est ex ipsis nu

πυρός ελλεν έχπορευίμενος έμπροσθεν αὐτοῦ. Χίλιαι χιλιάδες έλειτούργουν αὐτῷ, καὶ μύριαι μυριάδες παρειστήκεισαν έμπροσθεν αὐτοῦ. Κριτήριος έκαθισε, καλ βίβλοι ανεφχθησας. Συντείνωμεν την διάνοιαν, άγαπητοί. Οὐ γάρ περί μικρών ό λόγος έστί. Θρόνοι, φησίν, έτέθησαν, καί ό Παλαιός ήμερων εκάθητο. Τίς έστιν ούτος; "Ωσπερ ἀκούσας ἄρκον, οὐκ ἄρκον ἐνόησας, καὶ λέπιναν, οὐ τοῦτο ὑπώπτευες, ἀλλὰ βασιλείας καὶ θάλασσαν, οὐ θάλασσαν, άλλά την οίχουμένην, δι' έτέρων Ετερα. ούτω και νύν. Παλαιός ήμερών τί έστιν; Γεγηρακότι τινί έψχει. Πρός γάρ τάς χρείας των πραγμάτων, δι ά; φαίνεται, τυποί ἐαυτόν, [239] δειχνώ; ότι τοίς τοιούτοις πιστεύεσθαι τὰ χριτήρια χρή. "Ωσπερ γάρ θρόνον άχούων ούχλ χαθέδραν νοείς: άλλά πῶς τὸν χυδαίον τις ἐπισπάσαιτο, ἐπεὶ καὶ άλλαχοῦ ώπλισμένος φαίνεται, καὶ ἐτέρωθεν ήμαγμένος; Τοῦτο οὖν βούλεται δεῖξαι, ότι χρίσεως καιρός. Τὸ ἔνδυμα αὐτοῦ, ὡσεὶ χιών, λευκόν. Τίνος ένεκεν; "Οτι ούχλ κρίσεως καιρός μόνον, άλλλ καλ άνταποδόσεως. Ετι πάντας δεί αὐτῷ παραστῆναι. δτι Τὸ αρίμα αὐτοῦ, φηδι, ώς φῶς ἐξελεύσεται. Είτα Θρόνοι ετέθησαν. Ου θρόνοι, εν οξι Καθήσεσθε, φητί, έπι δώδεκα θρόνους; Και ή θρίξ τῆς κεφαλής αὐτοῦ ώσει έριον καθαρόν. Τὸ πῦρ οὐδὲν άνήλισκεν, έπειδή γάρ ημερον. Είδες όψιν και σχημα πολιτικόν και δημαγωγικόν; Ο θρόνος εφόδει, τῷ πολύπυρος είναι πυρ ούχ άπλως, άλλά φλέγον. Ίνα γάρ μή νομίσης διά την είκονα παραδεδλησθαι. προσέθηκεν αύτοῦ την ἐνέργειαν, είπων ούχ ἀπλῶς πυρ, άλλά, Πυρ φλέγον. Ποταμός πυρός είλκεν τιπροσθεν αὐτοῦ. Χίλιαι χιλιάδες ἐλειτούργουν αὐτῷ, καὶ μύριαι μυριάδες παρειστήκεισαν έμπροσθεν αὐτοῦ. Κριτήριον ἐκάθισεν. Τουτέστι, διὰ τούτο παρεγένετο, ώστε κριτήριον καθίσαι. Καλ βί-6λοι dreφχθησαν. Τί λέγεις; βιδλίων ο Θεος δείται, 'Ο τὰ πάττα εἰδὼς πρὶτ γετέσεως αὐτῶτ; 'Ο πλάσας κατά μόνας τὰς κυρδίας αὐτῶν; 'Αλλά κατά τὸν νόμον τῶν ἀρχόντων τούτων λέγει, ὥσπερ τὰ ύπομνήματα πράττεται παρ' ήμιν. Καθάπερ γλο ένταύθα ού διά τούτο άναγινώσκεται, ώστε μαθείν τόν άρχοντα μόνον, άλλ' ώστε φανήναι δικαίαν ούσαν την κρίσιν· ούτω καὶ τότε, εἰ καὶ οίδε δικαίως δικάζων, όλλ' όμως άνοίγει τὰς βίπλους. Τίνος Ενεκεν; Τί λέγεις, καλ τί θέλεις είπειν; Τίνος ξνεκεν ού λέγει καλ τάς τιμάς; Είπεν · Θρόνοι ετέθησαν, έπει και ό θεός ταύτας ώρισεν · ἐπειδή δὲ καὶ οὐκ ἡκούσαμεν, τότε την τιμωρίαν και την κόλασιν. Και ούχ ήμιν πρώτην ταύτην άφῆχε φωνήν; 'Από τότε ήρξατο, φησί, κηρύσσειν την βασιλείων των ούς ανών. Μηδέν σωματικόν υπολάδης, άγαπητε, μηδε έμπεριειληφθαι θρόνω τον ἄπειρον Θεόν νομίσης. Εί γάρ 'Εν τῆ χειρί αὐτοῦ τά πέρατα της γης · εί Τα δρη έστησε ζυγφ · εί Πάττα τὰ ἔθτη ὡς σίελος ἐτώπιοτ αὐτοῦ ἐλογίσθη, και ώς κονιορτός ενώπιον αὐτοῦ τὰ πάντα, ώς αύτός φησι · ποίος τόπος όλον όμου περιδαλείν δυνήσεται; 'Αλλά τί; Ούχ έστι τοῦτο, ούχ έγαπείλη-

πται θρόνω. Εί δε ενδυμα είχε, πῶς οὐκ ἀνήλωσεν αὐτὸ τὸ πῦρ; πῶς εἶ δὲ (f. εἶη) Παλαιὸς ἡμερῶν, ὁ [ f. δς ; πρό πάντων των αίώνων ὑπῆρχε; πως δὲ καὶ παλαιός; Σὺ γάρ, φησὶ, [240] ὁ αὐτὸς εἶ. Πῶς οὖν παλαιός; Καὶ τὰ έτη σου γάρ, φησί, οὐκ ἐκλείψουσικ. Πῶς δὲ καί ενδυμα γένοιτ' αν περί τὸν ἄπειρον καὶ ἀσώματον: Οὐδὲ τὰρ τῆς μεγαλωσύνης αὐτοῦ, φησὶ, ἔστι πέρας. Καὶ πάλιν · 'Eàr ἀταδῶ εἰς τὸν οὐρανὸν, σὺ έχει εί· έὰν καταδῶ είς τὸν ἄδην, πάρει. Πῶς οὐν ίματίφ περιεγράφετο άνθρωπίνω, και ούτε τούτο άνήλισκεν; 'Αλλά μην καὶ ἔτερα πολλά ηδύνατο ίδεῖν ό προφήτης. Πώς δὲ τρίχες ἐν πυρὶ οὐκ ἀνηλίσκοντο; Διά γάρ τοῦτο ἐπήγαγεν · 'Ο θρόνος αὐτοῦ πῦρ φ.λέγον. Καλ βίδλοι άνεψχθησαν. "Ωστε αὐτοχατάχριτον γενέσθαι τον χρινόμενον. Έθεώρουν τότε από φωνής τῶν λόγων τῶν μεγάλων, ὧν τὸ κέρας έχεὶνο έλάλει. Θεωρῶν ήμην, ἔως ἀνηρέθη τὸ θηplor, και ἀπώλετο, ἀπὸ τῆς μεγαληγορίας. Καίτοι 'Αλέξανδρος προσεχύνησε τον Θεόν. Και το σώμα αύτοῦ έδόθη είς καῦσιν πυρός. Καὶ τῶν λοιπῶν θηρίων μετεστάθη ή άρχή και μακρότης δωῆς έδύθη αύτοῖς έως καιρῶν και καιροῦ. Ει και τέλος Εσχον, άλλ' όμως τοῦτο ἐγένετο. Καὶ κετεκαύθη τὸ  $\theta\eta\rho lor$ , xal  $au\delta$   $\sigma ilde{\omega}\mu a$  a $\delta au au\delta$  $\theta$  $\eta$ . To  $\pi$ a $au au\epsilon\lambda ilde{\omega}$ arphiἀνηρῆσθαι δηλοί. Έθεώρουν ἐν δράματι τῆς νυκτός • καὶ ίδου μετά των νεφελων του ουρανου ώς Υίδς drθρώπου έρχόμενος ήr. Τίς ταῦτα άγνοεῖ; · τίς διαδλέψαι δυνήσεται; μή γάρ Πέτρος ταῦτα λέγει, ὧ Ίουδαΐε; μή γάρ Παῦλος; Και ιδού, φησι, ώς Υίδς drθρώπου ἐρχόμενος ἡr, καὶ ἔως τοῦ Παλαιοῦ τῶr ημερών έφθασεν. Ίδου και το δμότιμον. Ένώπιον αὐτοῦ προσηνέχθη αὐτῷ. "Ινα όταν ίδης διδομένην αὐτῷ τὴν βασιλείαν, μὴ ἀνθρωπίνως νομίσης είναι τὸ δεδόσθαι. Άπὸ γὰρ τῶν νεφελῶν τοῦ οὐρανοῦ, φησί • τὰς δὲ νεφέλας ἀντὶ τοῦ οὐρανοῦ παραλαμθάνειν εἴωθεν ή Γραφή. Καὶ αὐτῷ ἐδύθη ή ἀρχή, καὶ ή τιμή, καὶ ή βασιλεία · xal πάττες ol laol, gvlal, γλώσσαι **αύ**τφ δουλεύσουσι**κ. Η έ**ξουσία αυτοῦ έξουσία αιώνιος, ήτις ου παρελεύσεται και ή βασιλεία αὐτοῦ οὐ διαφθαρήσεται. Τί τούτου σαφέστερον; είπέ μοι. Και πάντες Λαοί, φησί, φυλαί, ηλῶυσαι αὐτῷ δουλεύσουσιν. "Όρα πῶς ἄπαν τὸ ἔθνος τῆς οίχουμένης περιέγραψεν. "Ορα καί το κριτήριον αὐτὸν λαδόντα. Ίνα γάρ μη χρόνου νομίσης είναι τοῦτο, φησί · "Ητις οὐ παρελεύσεται · καὶ ἡ βασιλεία αὐτοῦ οὐ διαφθαρήσεται · άλλ' ἔστηκε καλ μένει. Εί δὲ ἀπιστεῖς, ἀπὸ πραγμάτων πείθου. Εἶδες ὁμοτιμίαν αύτοῦ πρός τὸν Πατέρα; Ἐπειδή γάρ ὕστερος ἐφάνη τοῦ Πατρός, διά τοῦτό φησι, δτι ήλθε μετά τῶν νεφελών. "Οτι δὲ ἡν καὶ πρώην, δῆλον ἐκ τῶν νεφελῶν . έπὶ τῶν νεφελῶν γὰρ ἔρχεται. Καὶ αὐτῷ προσηνέχθη ή τιμή. "Ην είχε, τουτέστι. Καὶ λαοί, φυλαί, γλῶσσαι αὐτῷ δουλεύσουσι. Τὴν μὲν γὰρ ἀρχὴν εἶχεν άνω, τότε δε έλαδεν αύτην ήν είχεν. "Ωσπερ γάρ έπι τοῦ Πατρός νοεῖς τὰς τρίχας, καὶ τὰ λοιπά · οὕτω καὶ τούτο. Τὸ δὲ Ἐδύθη [2411, καὶ ὅσα τοιαῦτα ἀκούων,

a Si legamus τὸ χυδαῖον, clara erunt omnia. Postea re-

PATROL. GR. LVI.

μηδέν άνθρώπινον ύποπτεύσης, μηδέ ταπεινόν περί τοῦ Υίου. "Ωσπερ γάρ γεγηρακότα όρων, οὐχὶ γέροντα ύποπτεύεις, ούτω και τὰ λοιπά. Μή γάρ ζήτει την σαφήνειαν έν ταζς προφητείαις, ένθα σχιαί καλ αίνίγματα · ωσπερ επί τῆς άστραπῆς οὐ ζητείς διηνεκές φως, άλλά άρχει φανήναι μόνον. Εφριξε το πνευμά μου, έχω Δατιηλ έτ τῆ έξει μου καὶ αἰ ορόσεις της κεφαλής μου ετάρασσόν με. Είκότως δπό της δύεως των όρωμένων. Πατέρα και Υίδν ούτος και πρώτος καλ μόνος όρφ, ώς εν δψει. Τί αν Εχοιεν Ίσυδαζοι πρός τούτο είπειν; Μελλούσης γάρ τῆς παρουσίας αύτοῦ λοιπὸν ἐγγυτέρω εἶναι, εἰχότως καὶ αἰ δψεις θαυμασταί φαίνονται. Kul προσηλθον ένι των έστηχότων, χαὶ την αχρίδειαν έζήτουν χαρ' αὐτου μαθείτ περί τούτωτ πάττωτ. Καί είπε μοι την άληθειαν, και των λόγων την σύγκρισιν έγνώρισε μοι. Έρωτα τί ποτέ έστι τὰ φαινόμενα. καὶ μανθάνει περὶ τοῦ 'Αντιχρίστου, καὶ μανθάνει βασιλείαν τέλος ούχ Εχουσαν. Ταῦτα, φησὶ, τὰ θηρία τὰ μεγάλα, τέσσαρες βασιλεῖαι ἀναστήσονται. Καί παραλήψονται την βασιλείαν άγιοι Υψίστου, καί χαθέξουσιν αὐτὴν ἔως αίῶνος, καὶ ἔως αἰῶνος αλώνων. Και έζήτουν ακριδώς περί του θηρίου του τετάρτου, ότι ην διαφέρον παρά παν θηρίον, καί φοδερόν περισσώς · οἱ όδόντες αὐτοῦ σιδηροῖ, οί ὅτυχες αὐτοῦ χαλκοῖ ἐσθίοτ καὶ λεπτῦτοτ, καί τὰ ἐπίλοιπα τοῖς ποσίν αὐτοῦ συνεπάτει. Kal zepl tür zepátur abtov tür déza, tür ér tij κεφαλή αὐτοῦ, καὶ τοῦ ἐτέρου τοῦ ἀrαβάντος, ναί έπτιτάξαντος των προτέρων τρία και το κέρας έπειτο, φ όφθαλμοι αυτφ, και στόμα λαλουν μεγάλα, και ή δρασις αυτού μείζων των λοιπών. Έθεώρουν, και τὸ κέρας έκεινο έποιει πόλεμον μετά των άγίων, και Ισχυσε πρός αυτούς, έως οδ ή.10er ο Παλαιός των ήμερων, και το κρίμα εδωκεν drloic Υψίστου· και ό καιρός Εφθασε, και την βασιλείαν κατέσχον οι άγιοι. Και είπεν ουτως. Τὸ θηρίον τὸ τέταρτον βασιλεία τετάρτη έσται έν τη γη, ητις υπερέξει πάσας της βασιlelas, nal natapayetai não ar thr thr, nal oulπατήσει αὐτήr, καὶ κατακόψει αὐτήr. Kal τὰ δέχα χέρατα αὐτοῦ δέχα βασιλεῖς ἀναστήσονται. και όπισω αὐτῶν ἀναστήσεται ἔτερος, δς ὑπεροίσει κακοῖς πάντας τοὺς ἔμπροσθεν, καὶ τρεῖς βασιλείς ταπεινώσει. Καλ λόγους πρός τὸν "Υψιστον λαλήσει, και τους άγιους Υψίστου καλαιώσει, καὶ ὑπονοήσει τοῦ ἀλλοιῶσαι καιρούς καὶ νόμον · καλ δοθήσεται εν χειρί αὐτοῦ ἔως καιροῦ ·. Καὶ τὸ πριτήριος ἐπάθισε καὶ της άρχης αὐτοῦ μεταστήσουσι, τοῦ dφανίσαι καὶ dπολέσαι εως τέλους. Καὶ ἡ βασιλεία, καὶ ἡ ἐξουσία, καὶ ἡ μεγαλωσύνη των βασιλέων των ύποκατω παντός τοῦ οὐρανοῦ ἐδόθη ἀγίοις Υψίστου καὶ ἡ βασιlela auτου, βασιλεία alώνιος και πάσαι ai úpχαί αὐτῷ δουλεύσουσι και ὑπακούσονται. Εως

ώδε τὸ πέρας τοῦ Λόγου. Έγω Δανιήλ οι ι γισμοί μου έπι πλείον συνετάρασσόν με, μορφή μου ήλλοιώθη, και τὸ ῥῆμα ἐν τῷ 🛊 μου συνετήρησα. Καὶ τίνος Ένεχεν ούχ εἶπε θρωπε; "Οτι ούδὲν πρὸς Ἰουδαίους ἤν · άλλὰ τ τίον εν μεν τοίς ρήμασι διά τῆς άσαφείας αύτι εχάλυπτεν, εν δε τῷ προφήτη συνετήρησεν εν τ δία. Και γάρ πρός τῷ τέλει φησίν 'Ιδού οί έσφραγισμένοι καὶ βούλεται αὐτοὺς [242] φείς είται. Τούτο ποιεί και αύτος διά παραδολ γων. "Όρα πανταχού πώς την βασιλείαν έπαίρι μηδέν άνθρώπιτον ύποπτεύσης. Εί γάρ καλ πάσι γῆν κατέσχον οἱ ἄνθρωποι, ἀλλ'οὐκ ἀεὶ, οὐ άπειρον αίωνα. Καὶ μή μοι λεγέτω τις, ότι β χρόνον λέγει. Το γάρ, Ού παρελεύσεται, τί ὶ οὐδὲ ἔθνει ἐτέρω δοθήσεται; Καὶ ὅρα τὰ και ρείον και Μακεδόνας. Τίνος Ένεκεν ταῦτα; Δι Τουδαίους. Διά τοῦτο καὶ ᾿Αλέξανδρος προσεκ τον ναόν, ώς φασι, το βιδλίον τοῦτο ίδών : καί " νες έθαύμασαν αύτοῦ τὴν Ισχύν τῆς προρρέ Περί τούτων ούδεις είπεν, άλλ' ή ούτος μόνος.

#### ΚΕΦΑΛ. Η'.

'Er έτει τρίτφ τῆς βασιλείας Βαλτάσαρ δ ωφθη πρός με, έγω Δανιήλ, μετά την όφθ μοι έν τῆ ἀρχῆ. Καὶ εἶδον έν τῆ ὀράσει · κα reto έν τῷ ίδεῖν με, καὶ ήμην ἐν Σούσοις τ ρει, ή έστιν έν χώρα Έλάμ. Καὶ εἶδον έν όρι καὶ ήμην ἐπὶ τοῦ Οὐβάλ. Καὶ ἦρα τοὺς ὀφθα. μου, και είδον · και ίδου κριός είς έστηκω τοῦ Οὐβάλ και αὐτῷ κέρατα, και τὰ κέρατα la · και τὸ εν ύψηλότερον τοῦ ετέρου, κ ύψηλότερον drébairer èx èσχάτων. Kal τόν πριόν περατίζοντα πατά θάλασσαν, κα pār, nai rotor, nai libu nai narta tà om στήσονται ένώπιον αὐτοῦ, καὶ οὐκ ἦν ὁ ἐξε μενος έχ χειρός αὐτοῦ καὶ ἐποίησε κατά 🚱 αὐτοῦ, καὶ ἐμεγαλύνθη. Καὶ ἐγὼ ἡμην συ καὶ ιδού τράγος αίγων ήρχετο άπό λιβό πρόσωπον πάσης τῆς γῆς καὶ οὐκ ἦν ἀπεδ της γης και τφ τράγφ έκεινφ κέρας θεω drà μέσον τῶν ὀφθαλμῶν αὐτοῦ. Kai 🚮 τράγος ἔως τοῦ κριοῦ τοῦ τὰ κέρατα ἔχοντι είδον έστωτα ένώπιον τοῦ Οὐβάλ καὶ 👗 πρός αὐτόν ἐν ἐργῆ \* τῆς Ισχύος αὐτοῦ. Κι δον αὐτὸν φθάσαντα ἕως τοῦ χριοῦ, χαὶ ἐξηη πρός αύτον, και Επαισε τον κριόν, και συνές άμφότερα τὰ κέρατα αὐτοῦ καὶ οὐκ ἦν ἰσχι κριφ του στηται ένωπιον αυτου. Kal ερριψι τόν έπι την γην, και συνεπάτησεν αύτον ούκ ήτ ο έξαιρούμετος τον κριόν έκ χειρός α Kal ο τράγος των αίγων έμεγαλύνθη έως σχ Καὶ ἐν τῷ Ισχῦσαι αὐτὸν, συνετρίδη τὸ αὐτοῦ τὸ μέγα καὶ ἀνέδη τέσσαρα κέρατα κάτωθεν αὐτοῦ είς τοὺς τέσσαρας άνέμου

<sup>\*</sup> Omissæ sunt voces sequentes, καὶ καιρῶν, καί γε ήμισυ καιροῦ.

Alta in Hebræo At nunc in Theodotione ac in Treto leginus όρμη. Frequenter ex istis duobus non unum pro alio scribunt librarii.

siquidem in iis venit. Et illi delatus est honor. Quem habebat scilicet. Et populi, tribus, linguæ ipsi servient. Principatum etenim habebat antea, tunc vero illum ipsum quem obtinebat accepit. Nam sicut in Patre intelligis capiflos, et reliqua : ità et istud accipiendum. Cum autem audis, Datum est, et alia id genus, nihil bumanum suspiceris, nec humile de Filio. Sicut enim videns enm qui senuit, non senem arbitraris: ita et catera. Noli quippe perspicuitatem in prophetiis quarere, ubi umbræ sunt ac ænigmata: quemadmodum in fulgure non exquiris lumen perpetuum, sed sufficit si modo appareat. 15. Horruit spiritus meus, ego Daniel in habi a meo : et visiones capitis mei turbabant me. Merito sub aspectu eorum quæ videntur. Patrem et Filium iste et primus et solus, ut in visione, videt. Quid ad hoc respondeant Judæi? Cum enim Domini adventus deinceps propier futurus esset, merito et visiones mirabiles apparent. 16. « Et accessi ad unum assistentium, et veritatem de his omnibus guærebam ab eo discere. Et dixit mihi veritatem, et sermonum interpretationem indicavit mihi. > Interrogat quaenam tandem essent quæ apparebant : et edocetur de Antichristo, et discit regnam quod non habet finem. 17. ( Hæ, » inquit, « bestiæ magnæ, quatuor regna consurgent. 18. Et sancti Altissimi suscipient regnum, et obtinebunt illud usque in sæculum, et usque in sæculum sæculorum. 19. Et quærebam diligenter de bestia quarta, quia erat diversa ab omni bestia, cl terribilis valde : dentes ejus ferrei , unques ejus znei : comedens et comminuens, et reliqua pedibus suis conculcabat. 20. Et de cornibus ejus decem, quæ in capite illius; et de alio, quod ascenderat, et excusserat priorum tria: et cornu, cui erant oculi, et os loquens grandia, et aspectus ejus major cæteris. 21. Aspiciebam, et cornu illud faciebat bellum cum sanctis, et prævaluit adversus eos, 22. donec venit antiquus dierum, et judicium dedit sanctis Altissimi: et tempus advenit, et regnum obtinuerunt sancti. Et dixit sic: 23. Bestia quarta regnum quartum erit in terra, quod superabit omnia regna, et devorabit omnem terram, et conculcabit eam, et concidet eam. 24. Et decem cornua ipsius decem reges consurgent; el post eos consurget alius, qui superabit malis omnes priores, et tres reges humiliabit. 25. Et sermones contra Altissimum loquetur, et sanctos Altissimi invelerabit, et cogitabit mulare tempora et legem; et tradetur in manu éjus usque ad tempus (a). 26. Et judicium sedit; et principatum ejus transferent, ut deleant et disperdant usque in finem. 27. Et regnum, el potestas, et magnitudo regum qui subter omne cælun, data sunt sanctis Altissimi : et regnum ejus, refrom sempiterhum : et omnes principatus servient pai ac obedient. 28. Huc usque finis verbi. Ego Daaid: cogitationes meze multum conturbaverunt me, el forma mea mutata est : et verbum in corde meo conservavi. . Et quare verbum illud non dixisti, o homo? Quia ad Judæos nullo modo spectabat : sed e

(s) Incuria execriptoris factum videtur, ut omissæ sint reces sequentes, et tempora et dimidium temporis.

contrario in verbis quidem ca per obscuritatem occubtabat, in propheta autem conservavit in corde. Etenim sub finem ait : Ecce sermones signati (Dan.12.9); et vult illos obscuros esse. Id facit etiam ipse (a) (Jesus Christus) per parabolas loquens. Vide quomodo ubique regnum extollat Daniel, ut nihil humani suspiceris. Etsi enim universum orbem obtinuerint homines; at non semper, neque in infinitum sæculum. Nec mihi quisquam dicat, breve tempus memorari. Quid enim sibi vult illud : Non pertransibit, neque genti alteri tradetur ( Dan. 2. 44 )? Et vide quæ inter Darium et Macedonas gesta sunt. Quam ob causarh hæc? Propter Judæos. Ideo et Alexander adorava templum (b), at signt, com hunc Danielis librum inspexissel: et Græci vim prædictionum ipsius admirati sunt. Porro de istis rebus nemo loquutus est, nisi hic solus.

# CAPUT VIII.

1. In anno tertio regni Baltasaris visio apparuit mili (c), ego Daniel, post cam quæ mili apparuerat in principio. 2. Et vidi in visione : et factum est cum ego viderem, et eram in Susis regia (d), quæ in provincia Elamitide sita est. Et vidi in visione, et erara Super Ubal. 3. Et levavi oculos meos, et vidi : ct ecce aries unus stans ante Ubal: et ipsi erant cornua, et cornua excelsa : et unum excelsius altero, et excelsius ascendebat in extremis. 4. Et vidi arietem cornu petentem contra marc, et aquilonem, et austrum et africum : et onmes bestiæ non stabunt coram eo : et non erat qui erueret de manu ejus : et fecit secundum voluntatem suam, et magnificatus est. 5. Et ego eram intelligens : et ecce hircus caprarum veniebat ab africo super faciem tolius terræ: et non tangebat terram : et hirco illi cornu spectabile in medio oculorum ejus. 6. Et venit hircus usque ad arietem illum habentem cornua, quem videram stantem coram Ubal: et cucurrit ad eum in ira fortitudinis suæ. 7. Et vidi eum pervenisse usque ad arietem ? et efferatus est in eum, percussitque arietem, et contrivit utraque cornua ejus : et non erat robur arieti, ut staret coram eo. Et projecit ipsum in terram, et conculcavit ipsum, et non erat qui liberaret arietem de manu ejus. 8. Et hircus caprarum magnificatus est mirum in modum. Et cum invalesceret ipse, con-

(a) De Christo hic dicitur, ipse facit (ποιεί αὐτός), per ellipsim emphaticam, qua utebantur olim Pythagoræi, de suo doctore dicentes: Αὐτὸς ἔψη.

(b) Supra dixit: Alexander adoravit Deum (προσεκώνησε τὸν Θεόν), quomodo hic quoque legi debere nullus dubito: nec enim Macedo templum adoravit, sed Deum, seu nomen tetragrammaton, quod in lamina insculptum pontifex fronte gestabat. Rem narrat Græcus Livius Antiq. Jud. lib. 11, cap. ultimo, ac post illum Eusebius et S. Hieronymus.

(c) Idem Josephus in fine libri decimi refert hot visum, sed confuse, ac, uti solet, parum accarate. Non extra remerit Josephi locum legere quoque apud S. Chrysostomum J (nunc Tom. I) adversus Judæos, ut ex collatione, mendis, quod factu perfacile, repurgetur.

(d) In Græco, to Σούσοις τη βάρει. Vox, της, unde βάρει deducitur, significat plurima in Scripturis. Hic autem, ut existimo, regiam denotat. Josepho ac Theodoreto atque etiam Nostro 3 adversus Judæos, Hetropolis Persarum dinitur hæc urbs. Videsis 1 Esdræ 6, 2, et 2, 1, 1.

tritum est cornu illius magnum : et ascenderunt quatuor cornua subter illud, in quatuor ventos cæli. 9. Et ex uno corum egressum est corou unum forte 1, et factum est grande nimis, ad austrum, et ad orientem, et ad occidentem. 10. Et magnificatum est usque ad virtutem cæli : et dejecit in terram de virtute cæli, et de stellis, et conculcavit eas. 11. Et usque ad principem virtutis magnificatum est (a): et per ipsum sacrisicium turbatum est: et sactum est, et prospere successit ei. 12. Et sanctuarium desolabitur : et datum est super sacrificium peccatum, et projecta est humi justitia. Et secit, et prospere ci fuit. 13. Et audivi unum sanctum loquentem : et dixit unus sauctus Phelmoni loquenti : Usquequo visio stabit, et sacrificium ablatum, et peccatum desolationis datum, et sanctum, et virtus conculcabitur? 14. Et dixit ei : Usque ad vesperam et mane dies bis mille ac trecenti, et mundabitur sanctuarium. 15. Et factum est dum viderem ego Daniel visionem, et quærerem intelligentiam. Et ecce stetit in conspectu meo. Et visio viri inter Ubal. 16. Et vocavit, et dixit : Gabriel, fac istum intelligere visionem. 17. Et venit, et stetit juxta stationem meam. Et cum ille veniret, territus sum, et cado in faciem meam. Et dixit ad me : Intellige, fili hominis; adhuc enim in temporis finem visio. 18. Cumque loqueretur ipse mecum, cado in saciem meam super terram : et teligit me, et statuit me super pedes meos. 19. Et dixit: Ecce ego indico tibi que futura sunt in novissimis iræ: adhuc enim in temporis finem. 20. Aries quem vidisti, qui habehat cornua, rex Medorum est atque Persarum. 21. Et hircus caprarum, rex Græcorum. Et cornu magnum, quod crat inter oculos ejus, ipse est rex primus. 22. Et quod contritum est, et surrexerunt quatuor cornua subter ipsum; quatuor reges consurgent de gente ejus, et non in fortitudine illius. 23. Et in extremis regni ipsorum, completis peccatis corum, consurget rex impudens facie, et intelligens problemata. 21. Et robusta fortitudo ejus, et non in viribus suis : et mirabiliter pervertet, et faciet, et corrumpet fortes, et populum sanctum. 25. Et jugum catenæ ejus dirigetur. Dolus in manu ejus, et in corde suo magnificabitur, et dolo destruet multos, et in perditione multorum stabit, et quasi ova in manu conteret cos. 26. Et visio vespertini ac matutini temporis supradicti vera est. Et tu signa visionem, quia in dies multos erit. > Et dixit, inquit, Illi visionem manifesta, Gabriel. Aspice jussa angelorum et archangelorum. Majorne est potestas alia? Et venit, inquit, et territus sum. Et stetil juxta stationent meum. Et cum ille veniret, territus sum. Ubinam igitur sunt qui angelos maledictis prosequentur? Non a seipso quidquam fecit Deus. Vides et illos in ordines multos, formas, ac descriptiones esse dispositos? In prima

¹ Veritas Hebraica postulare videtur ut legatur, non forte, pro, unum forte (Gr. ἀνίσχυρον, pro, ἐν ἰσχυρόν). (a) Hæc (Græce, καὶ ἔως ἄρχοντος τῆς δυνάμεως ἤδρύνθη) non habentur in Editione vulgata Theodotionis; quæhinc, et ex Theodoreto, magis autem ex Hebræo, videntur adjicienda.

visione, Accessi, inquit, et interrogavi (Dan. 7. liic non item, Et audivi unum sanctum loquenter alius interrogavit : seu ignorans, ut Daniel dis Et respondit, inquit. Et in novissimis regni, com peccatis corum, consurget rex impudens facie. Vi Judais ostendat, ipsos esse auctores istarum mitatum. Ideo autem non patefecit sermones, 1 de industria in malitia sua ac ignavia perstarei enim, cum nihil horum dictum fuerit, tamen illi manserunt : multo magis si ea manifestata fuissei ut intelligas Spiritum ubique vim habere, et 1 omnia prævidere, et cum sciret Judæos peccat tamen eos in patriam reduxisse. Et vide, qu dixisset annos, modicum tempus visum fuisset. in dierum numerum resolvit, ut multitudine ter non dies tantum, sed et noctes numerando. Et it ratur tragicæ calamitati, quæ per Antiochum ( git; ut vel sic terrorem incutiat. Ut non in ? suis. Id est, poterat Deus illum reprimere : sed misit ob peccata, et non corum qui simplicitei cassent, sed postquam completa sunt peccata. delictorum aliqua mensura est? Nondum enin quit, completa erant peccata Amorrhæorum (Ge 16). Et adverte, nondum itaque incendium, se dium occisiones. Nam cum quidam futuri essent et patribus præstantiores, supplicia quoque n fuere. Hac autem dicuntur, ne victoriis, qua Zorobabele reportaturi erant, elati, segnes si Et vide ut splendida quædam non ponat hie illa quæ ad Antiochum pertinent, sed dumtaxat tionem a calamitatibus, et tempos quod ol dicat. Quid igitur? hujusne temporis non pr captivitatem? Sane prædixit, sed valde obscure. que Christus ait : Cum videritis abominationen lationis, qui legit intelligat (Matth. 24. 15). Ve inquit, quasi ipse non vaticinatus fuisset. E nulli quidem dicunt, merito ista non esse præ quoniam hæc captivitas tempus ac finem acc non erat. Dabo enim, inquit, et improbos pro tura ejus, et divites pro morte ejus. Et tu signa vi hanc, quia in dies multos erit (Isai. 53. 9). H Custodi, conserva, ne diuturnitate temporis ce patur. Vide Deum ubique illis parcere. Descen in Ægyptum, improbi evaserunt; non abscessi xit eos in desertum. Permanserunt in maliti abstitit, introduxit cos in terram promissionit sus illos reduxit sub Antiocho; adhuc iidem I runt. Tempore Christi adhuc iidem : et peq abscessit, sed semper corum curam gerit. Et admodum naturalia, quæque a natura nobis i mumquam abseesserint, quidquid eveniat: i Deus; imo sieri quidem potest ut illa desicis Dei providentiam ac curam rocedere impossib Nam si, inquit, et oblita fuerit mulier misereri uteri sui, sed ego non obliviscar tui (Isai. 49. 18 ut enim mater non respicit ad liberorum vie sed natura legem implet : ita, et multo magis semper curam gerit, nec umquam destitit; 1 eamdem mensuram exhibet. 27. Et ego Danie mrov. Kal έκ του ένος αυτών έξηλθε κέρας έν ιυρόν, και έμεγαλύνθη περισσώς πρός τόν νό-, και πρός dratolip, και [243] πρός thr δύ-••. Καὶ ἐμεγαλύνθη ἔως τῆς δυνάμεως τοῦ οὐτου · και επεσεν έπι την ηην από της δυνάμεως νουρανού, και από των αστέρων, και συνεπάσεν αὐτούς. Καὶ εως ἄρχοντος τῆς δυνάμεως ρύνθη και δι' αυτόν θυσία έταράχθη, και πήθη, και κατενωδώθη αυτφ. Kal το ärier ημωθήσεται· καὶ ἐδύθη ἐπὶ τὴν θυσίαν άμαρ. ι, και ερρίφη χαμαι ή δικαιοσύνη. Και εποίησε, l εὐωδώθη. Καὶ ήκουσα ἐτὸς ἀγίου λαλοῦττος, l sixer siς äγιος τῷ φελμουρί τῷ .la.loῦρτι. ως πότε ήδρασις στήσεται, και ή θυσία ή άρσα, και ή άμαρτία τῆς ἐρημώσεως ή δοθεῖσα, l το üpor, και ή δύναμις συμπατηθήσεται; ι είπεν αυτφ. Έως έσπέρας και πρωί ημέραι τχίλιαι και τριακόσιαι, και καθαρισθήσεται τό ιον. Καὶ ἐγένετο ἐν τῷ ίδεῖν με, ἐγὼ Δανιή.1, r δρασικ, ζητων (l. καὶ ἐζήτουν) σύνεσικ. Kal πο εστη ενώπιόν μου. Καὶ δρασις (Ι. μου, ώς δρ.) δρός ara μέσον τοῦ Οὐβάλι. Καὶ ἐκάλιεσε, και ιεν · Γαθριήλ, συνέτισον έκεινον την δρασιν. û η. ίθε, και έστη έχειμενα τόν (1. έχόμενος της) άσεώς μου. Kal er τῷ έλθεῖν αὐτὸν, ἐθαμδήr, καὶ πίπτω ἐπὶ πρόσωπόν μου. Καὶ εἶπε ός με· Σύνες, υίἐ ἀνθρώπου · ἔτι γὰρ είς καιυ πέρας ή δρασις. Kal êr τῷ λαλεῖτ αὐτότ μετ' ου, πίπτω έπι πρόσωπόν μου έπι την γην και τατό μου, και ξστησέ με έπι τούς πύδας μου. **d είπεν · Ίδο**υ έγω γνωρίζω σοι τὰ ἐσόμενα ἐπ΄ χάτων τῆς όργῆς · ἔτι γὰρ εἰς καιροῦ πέρας. Ό ιὸς δτ είδες, ό έχωτ τὰ πέρατα, βασιλεύς Μήw nal Περσων. Kal ο τράγος των αίγων, βασιτὸς Έλληνων. Καὶ τὸ πέρας τὸ μέγα, δ ῆν ἀνὰ wor των όφθαλμων αὐτοῦ, αὐτός ἐστιν ὁ βαικός ο πρώτος. Και ότι συνετρίθη, και ανέστη Ισσαρα κέρατα υπυκάτωθεν αυτού, τέσσαρες **ασιλείς ἀ**ναστήσονιαι ἀπό τοῦ ἔθνους αὐτοῦ, al obz er τῆ ἰσχύι αὐτοῦ. Καὶ ἐπ' ἐσχάτων τῆς Ιστιλείας αὐτῶν, πληρουμένων τῶν ἀμαρτιῶν **ιντών, ἀνα**στήσεται βασιλεύς ἀναιδής προσώπφ, **ω συτιών προβλήματα. Καί πραταιά ή Ισχύς** φιτον, και ούκ έν τη Ισχύι αυτού και θαυμαστά διαφθερεί, και ποιήσει, και διαφθερεί ισχυρούς, ral labr arior. Kal ο ζυγός τοῦ κλοιοῦ αὐτοῦ κατευθυνει. Δόλος έν τῆ χειρί αὐτοῦ, καί ἐν καρδία αύτου μεγαλυνθήσεται, και δόλω διαφθερεί rollove, nal ent anwhela nolliur orhoerar, nal 🔍 🔌 έτ χειρί συττρίψει αὐτούς. Και ἡ δρασις της εσπέρας, και της πρωίας της ρηθείσης, άληος εστικ. Kal σύ σφράγισαι την δρασικ, δτι είς **Μρας πολλάς Εσται. Καί είπε, φησί, Γνώρισον** δαίνο την δρασιν, Γαδριή 1. "Ορα Επιτάγματα άγ-Μείζων καλ άρχαγγέλων. Μείζων ἴσως δύναμις έτέρα και ήλθε, φησί, και έθαμβήθην. Και έστη έχόμενα τῆς στάσεώς μου. Καλ ἐν τῷ ἐλθεῖν αὐτὸν, έδαμβήθην. Του (Ι. που) τοίνυν οι τους άγγέλους κακῶς λέγοντες; Οὐκ ἀφ' ἐαυτοῦ τι ἐποίησεν. Όρἄς καλ αύτους είς τάξεις πολλάς καλ διατυπώσεις τεταγμένους; Έν τἢ πρώτη, Προσῆλθες, φησὶ, καὶ ήρώτησα [244]. Ένταῦθα οὐχέτι. Καὶ ήκουσα ένος drlov λαλούντος. Kal Ετερος ηρώτησεν, ήτοι άγνοῶν, ΐνα οὖτος μάθη. Kal ἀπεκρίτατο, φησί. Καὶ ἐπ' ἐσχάτων τῆς βασιλείας, πληρουμένων τῶν ἀμαρτιῶν αὐτῶν, ἀναστήσεται βασιλεὺς araιδής προσώπφ Όρα πως δείχνυσιν αύτοις, δτι αύτολ αίτιοι. Διά τοῦτο οὐ φανεροῖ τοὺς λόγους, ΐνα μή έθελοχαχήσαντες μένωσιν εί γάρ, μηδενός τούτων είρημένων, ἔμενον, πολλῷ μᾶλλον, φανερωθέντων · καί ζνα μάθης δει πανταχού το Πνεύμα Ισχύν έχει, καί ότι πάντα πρόοιδεν ό Θεός, καί ότι είδως άμαρτήσοντας άνήγαγε. Καὶ ορα, ἐπειδὴ εἶπεν ἐνιαυτοὺς, όλίγος χρόνος έφαίνετο, είς ήμερῶν ἀναλύει ἀριθμόν, ϊνα τῷ πλήθει φοδήση, οὐχ ἡμέρας, ἀλλά καὶ νύκτας άριθμῶν. Καὶ ἐνδιατρίδει τῆ τραγφδία τῆ κατά 'Αντίοχον, ίνα κάν ουςω φοδήση. Και ούκ έν τῆ Ισχύί αὐτοῦ. Τουτέστιν, ὅτι ἡδύνατο ὁ Θεὸς κωλῦσαι αὐτὸν, ἀλλ' ἐπέτρεψε διὰ τὰς ἀμαρτίας, καὶ οὐχ ἀπλῶς άμαρτόντων, άλλ' ήνίκα ἐπληρώθησαν. Αρα μέτρον τί ἐστιν; Οὔπω γάρ ἀr ἐπεπ.λήρωντο, φησὶ, al άμαρτίαι των Άμερραίων. Και όρα, οθπω λοιπον έμπρησμός, άλλά σφαγών άναιρέσεις. Έπειδή γάρ ξμελλόν τινες είναι οί χαλοί, χαλ προϊστάμενοι τῶν πατέρων, καὶ τὰ τῆς τιμωρίας ἐλάττω γέγονε. Ταῦτα δὲ λέγεται, ῖνα μὴ ταῖς νίχαις ταῖς ἐπὶ Ζορωβάβελ ἐπαρθέντες, ράθυμοι γίνωνται. Καὶ ὅρα πῶς οὐ τίθησι λαμπρά τινα ένταῦθα μετά τὰ κατὰ 'Αντίοχον, ἀλλά μόνον λύσιν τῶν δεινῶν λέγει, καὶ τὸν κατασχόντα καιρόν. Τί ούν; ταύτην ού προείπε την αίχμαλωσίαν; Ναί, σφόδρα αίνιγματωδώς: διό καί ό Χριστός είπεν: "Οταν ίδητε τὸ βδέλυγμα τῆς *έρημώσεως*, δ άναγινώσκων νοείτω. Έλεύσονται, φησί, ούχ ώς προειπόντος. Καί τινες μέν λέγουσιν, ότι είκότως ταύτα ου προεββήθη. ου γάρ είχε χρόνον ή αίχμαλωσία αυτη λαβείν. Δώσω γάρ, φησί, και τους ποrηρούς artl τῆς ταφῆς αὐτοῦ, καl τοὺς πλουσίους άττι τοῦ θατάτου αὐτοῦ. Και σὰ σφράγισαι την δρασιν ταύτην, ότι είς ημέρας πολλάς έσται. Τουτέστι, φύλαξον, διατήρησον, ΐνα μή τῷ μακρῷ χρόνω διαφθαρή. Όρα πανταχού τον Θεόν φειδόμενον αὐτῶν, Κατῆλθον είς Αξγυπτον, ἐγένοντο φαῦλοι οὐκ άπέστη, ήγαγεν είς την έρημον. Επέμειναν τη χαχίχ. ούχ ἀπέστη, εἰσήγαγεν αὐτούς εἰς τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας. 'Ανήγαγε πάλιν αὐτούς ἐπὶ 'Αντιόχου · πάλιν οί αὐτοὶ ἔμενον. Ἐπὶ τοῦ Χριστοῦ πάλιν οἱ αὐτοί · καὶ οὐδὲ οὕτως ἀπέστη, ἀλλ' ἀεὶ χήδεται. Καὶ χαθάπερ τά φυσικά ούκ ᾶν ἀποσταίη, τὰ φύσεως προσόντα ήμιν, οπερ αν γένηται· ουτως ούδε θεός· μαλλον δε έχεινα δυνατόν άποστηναι, αύτον δε ούδαμώς προνοούντα, και κηδόμενον. Ει γάρ και έπιλαθοιτο, φηςὶ, γυτή τοῦ έλεῆσαι τὰ ἔχγονα τῆς χοιλίας (ιὐτῆς, ἀλλ' ἐγὼ οὐκ ἐπιλήσομαί σου. Καθάπερ γὰρ έχείνη οὐ πρὸς τὴν ἀρετὴν ὁρῷ τῶν παίδων, ἀλλὰ φύσεως νόμον πληροί ουτω, και [245] πολλώ μάλλον. ό Θεός άελ κήδεται, ούδέποτε άφίσταται, άελ το αύτο μέτρον επιδείχνυται. Και έγω Δανιήλ εχοιμήθην, καλ εμαλακίσθην ημέρας καλ άνέστην, καλ

Har, καὶ πρὸς τὴν δύσιν, non habet B. Chrysostomus semilia jem citata. At paulo post cum Theodoreto legit και κ' πότον θυσία ἐταράχθη παραπτώματι.

• Idem error in nostris codd., ac ctiam in Theodoreto.

bidem error in nostris codd., ac ctiam in Theodoreto. cripserat enim Theodotio φελικονί Auctor Constit. apost. b. 7, c. 36, φελμονεί.

c Libentius scripserim προσήλθον, ut supra, Dan. 7, 16. Sic lib. 20 de Civilale Dei, cap. 23, habetur, accessil: victiose forsan.

ἐποίουν τὰ ἔργα τοῦ βασιλέως καὶ ἐθαύμαζον τὴν ὅρασιν καὶ οὐκ ἢν ὁ συνιών. Πόθεν ἐμαλακίσθη; 'Υπὸ τῆς ἀθυμίας ἴσως τῶν ἐσομένων ὁεινῶν, λογικάμενος πρὸς ἐαυτὸν, ὅτι οὐδέπω τὰ παρόντα τέλος ἔχει. Καὶ τοσαῦτα, φησί, πάλιν ὁεινά. 'Ἡ πάλιν οὕπω κατήλλαξα αὐτοῖς τὸν Θεὸν, καὶ αὐτοὶ ἐκπολεμοῦσιν ἐκιτόν. Καὶ ἀνέστην, καὶ ἐποίουν τὰ ἔργα τοῦ βασιλέως. Τουτέστιν, ὑπηρέτουν. Καὶ ἐθαύμαζον τὴν ὄρασιν καὶ οὐκ ἢν ὁ συνιών. Μάλιστα τοῦτο φέρει τινὰ δδύνην, ὅταν μηδὲ ἐξενεγκεῖν ἐξῆ εἰς τινα τὰ λυπηρά ἡ ὅτι πονηροὶ ἤσαν. Καὶ ἐποίουν, φησὶ, τὰ ἔργα τοῦ βασιλέως. Τουτέστιν, οὐδὲν παρελίμπανον, ἀλλ' ἐποίουν τὰ ἔργα.

### ΚΕΦΑΛ. Θ.

Έν τῷ πρώτω έτει Δαρείου, τοῦ υίοῦ 'Ασσουήρου, ἀπὸ τοῦ σπέρματος Μήδων, δς ἐδασίλευσεν ἐπὶ τὴr βασιλείαν Χαλδαίων, ἐν ἔτει ἐνὶ τῆς βασιλείας αὐτοῦ, ἐγὼ Δανιὴλ συνῆκα ἐν ταῖς βl-6λοις τὸν ἀριθμὸν τῶν ἐτῶν, περὶ οὖ ἐγενήθη Ιόγος Κυρίου πρές Ιερεμίαν τον προφήτην, είς **συμπλήρωσιν έρημώσεως τῆς Ίερουσαλὴμ έδδο**μήχοντα έτη. Καὶ έδωχα τὸ πρόσωπόν μου πρός Κύριον τον Θεόν, τοῦ ἐκζητῆσαι προσευχήν καί **δέησιν όν νηστείαις καὶ σάκκφ καὶ σποδῷ. Οὐτος** ά Μήδος Δαρείος. Πρώτον δὰ έτος ούχλ τῆς βασιλείας αύτου φησι · ού γάρ είπεν, έν τῷ πρώτφ τῆς βασιλείας αύτου, άλλ', Έν τῷ πρώτφ έτει Δαρείου, έν έτι έτει τῆς βασιλείας αὐτοῦ, ὥστε δυνατὸν λέγεσθαι καλ πρώτον έτος, βασιλεύοντος μέν αὐτοῦ, τότε δε άνελόντος Ισως τους περί Βαλτάσαρ. Έγω Δανιήλ συνήκα έν ταῖς βίθλοις τὸν ἀριθμὸν τῶν ἐτῶν. Τουτέστι, την σφαγήν. Καλ άνελογισάμην. Όρα αὐτον πρό τῆς προθεσμίας οὐ τολμῶντα προσελθεῖν τῷ Δεσπότη. 'Αλλ' οι μέν τρείς παίδες ποιούσιν αύτό έν τη χαμίνω · ούτος δε εν τω λάχχω ούδεν εποίησε. Τί ούν; ή έχεινοι χαχώς, ή ούτος; Ούδέτεροι. Έχεινοι μέν γάρ την φιλοστοργίαν, ούτος δε την σύνεσιν τοῦ καιρού παραγενομένου έδείκνυ. "Αρ' ούν συνετώς άνεγίνωσκε τὰ προφητικά; Οίμαι δ' αὐτὸν οὐκ ἐκ τῆς άλώσεως άριθμεῖν, άλλ' ἐχ τῆς αἰχμαλωσίας τοως του Ίσραήλ. Έρημωσιν γάρ είχοτως αν τις είποι Ίερουσαλήμ και τούς πολέμους. Όρα και τόν άριθμον σαβδατικόν. "Ωσπερ γάρ τότε τετρακόσια τριάχοντα και διακόσια δεκαπέντε εποίησεν, ούτως οίμαι και νύν ελάττω είναι. [246] Περί οδ έγενήθη, φησί. λόγος πρός Ίερεμίαν τὸν προφήτην, είς συμπλήρωσικ έρημώσεως Ίερουσαλήμ έδδομήποντα έτη. Καὶ έδωκα τὸ πρόσωπόν μου πρὸς Κύριος τὸς Θεὸς, τοῦ ἐχζητῆσαι προσευχὴς καὶ δέησις έν γηστείαις καὶ σάκκφ καὶ σποδφ. "Όρα εὐλάδειαν. Καὶ ἔδωκα, φησὶ, τὸ πρόσωπόν μου. Τουτέστι, κατησχυμμένος ήμην πρό τούτου, πρό της ταπεινώσεως. νῦν δὲ "Εδωκα, ἀντὶ τοῦ ἐτόλμησα. Εἰ δὲ ὀφειλόμενον άπήτει, ούκ αν έλεγε, "Εδωκα το πρόσωπον μου, τοσαύτη χρηται σπουδή, εί τοσαύταις άπολαύων και παρά του θεού και παρά του βασιλέως εύνοίαις b, ούκ έχει τινά αϊσθησιν τῶν πραγμάτων, άλλ' ὡς αὐτὸς ὧν ἐν τοῖς δεινοῖς, αὐτῶν τῶν ὅντων μᾶλλον ἐδάxνετο · πῶς ἄν τις αὐτὸν κατ' ἀξίαν θαυμάσειεν; "Όρα δὲ καὶ μετά τὰς θλίψεις ἐχείνας οὐ θαρροῦντα προσελθείν, έως είδε τον χρόνον πληρωθέντα. Που τοίνυν κεισόμεθα λοιπόν ήμεζς οι άθλιοι; Τί λέγεις, ὧ Δανιήλ; εν άγαθοίς εί σύ, τιμής άπολαύεις παρά Θεού. παρά άνθρώπων · τί σοι μέλλει (Ι. μέλει) περί τῶν άλλων; Ούτω και Μωύσης εποίει. Και τί φησι; Έν νηστείαις και σάκκω και σποδώ τὰ όφειλόμενα άπαιτών. Τί γάρ, εί ώφείλετο; Μήποτε καλ τούτου άναξίους εαυτούς εποίησαν. Ου γάρ εστιν άνάγχη παρά θεῷ · ἀνώτερος νόμων ἐστί. Τοῦ ζητῆσαι, φησὶ, προσευχήν και δέησιν. Πρώτον τουτο επιζητεί. Εί έπιτρέπει μοι, φησί, εύξασθαι ύπερ αύτων · επειδή ήχουσεν Ίερεμίου τοῦτο ἀχούοντος, ὅτι Μὴ προσεύχου ύπερ του λαού τούτου, και μη άξιου ύπερ αὐτῶν. Έχων (f. add. την) ἀπὸ τῆς αἰχμαλωσίας. την άπο τῶν χρόνων συμμαχίαν, την ἀπο τῆς οίχείας άρετης, και του μυρία παθείν, οὐδέπω θαρρεί. άλλά τέφραν ύποστρωσάμενος καὶ σάκκον, οῦτως ἐδεῖτο. Τί ποιήσομεν ήμεζς οἱ ἀνάλγητοι; Τοῦτον ήμᾶς ἐχρῆν μιμείσθαι. Ίνα γάρ μή τις λέγη, ότι διά πενίαν οί λοιποί προφήται ταῦτα ἐποίουν • ὁ μάλιστα πάντων πρός άξιωμάτων μέγεθος άναχθείς, ούτος μάλιστα πάντων ταπεινούται. Καὶ ἀπὸ τοῦ σπέρματος τῆς βασιλείας ήν, καλ τοσούτων ἀπέλαυσεν. Οῦτω δει πενθείν τά οίχεζα δεινά, ούτω των μελών φείδεσθαι των οίχείων. Τούτο συμπάθεια των προφητών. "Ορα ταύτη μάλιστα θαυμασιώτερον δντα. Μωϋσης Ελεγεν ΕΙ μέν άφης αὐτοῖς, ἐπεὶ κάμὲ ἐξάλειψον ἐκ τῆς βίδλου. Οὕτος έν νηστείαις ήν και δάκρυσι διηνεκώς. Παύλος διηνεχώς εν δάχρυσι, και γεέννης αυτης κατετόλμησεν. Οὐδεὶς αὐτῶν ἔχει τῶν οἰχείων ἀγαθῶν αἴσθησιν · ἀλλ' ώσπερ εν σώματι, τοῦ όφθαλμοῦ χαλοῦ τυγχάνοντος. ούκ αν κάδοι τοῦ κάλλους αίσθησιν, σεσηπότων τῶν ποδών και διεφθαρμένων ούτω και τότε ήν. Τίνος Ενεκεν ή σποδός; 'Ανεμίμνησκεν αύτον της οίκείας φύσεως. Τίνος ένεκεν ο σάκκος; Τή τραχύτητι ταπεινοι Τίνος ένεχεν ή νηστεία; Καὶ αῦτη τῶν ἐν παραδείσω άνεμίμνησκεν. Τοῦτο αὐτοῖς ἔθος [247] ἐστὶ, τὰ βασανίζοντα διώχειν. Οὐδὲ τῆς γῆς ἄξιός εἰμι, φησὶν. ούδε τῶν ἰματίων, ούδε τῶν χατά φύσιν πραγμάτων, άλλα γαλεπωτέρας τιμωρίας, ό τα Περσικά περιδεδλημένος ὑφάσματα, ὁ τιάραν ἔχων Περσι<del>χή</del>ν. Καὶ εί φησι; "Ιδωμεν την εξομολόγησιν. Και προσηυξάμην πρός Κύριον τόν Θεόν μου. "Ορα το φίλτρον τὸ περί τὸν Δεσπότην. Τὸν Θεόν μου, φησί τον ούχ έτόλμα ίχετεύειν, τούτον Θεόν αύτου καλεί. Ετι έμου

ώς επί παραχεχινδυνευμένω πράγματι. Εί ύπερ άλλων

<sup>•</sup> Vide Suidam, apud quem in verbo ἐμπολεμῶσαι, nihit ruptare debugrat H. Steph. Eleganter autem, qui Constit. apost. collegii, ἐκ παρατάξεως ἀμαρτάνειν in hac significations usurpat, lib. 2, cap. 23.

b. Lege τοσαύτης .... εὐνοίας, ut infra τιμῆς ἀπολαύεις, et τοσούτων ἀπελαυσεν. Præiyit Segaar. Animadv, ad Daniel, p. 49.

bui, et ægrotavi dies aliquot: et surrexi, et saciebam opera regis: et admirabar visionem: et non erat qui intelligeret. Unde ægrotavit? Fortassis ex tristitia ob futuras calamitates, secum reputans, nondum sinem mabere res præsentes. Et tot, inquit, adhuc supersunt mala. Vel iterum, Nondum Judæis Deum reconciliavi, et ipsi eum ad bellum provocant, ac sibi reddunt inimicum. Et surrexi, et saciebam opera regis. Id est, Ministrabam. Et admirabar visionem; et non erat qui intelligeret. Maxime id affert dolorem, cum ne quidem licet res tristes efferre in aliquem: an quia improbi erant. Et saciebam, inquit, opera regis. llocest, Nihil prætermittebam, sed sungebar ofsicio meo.

#### CAPUT IX.

1. c In primo anno Darii, filii Assueri, de semine Medorum (a), qui regnavit super regnum Chald:corum, 2. in anno uno regni ejus, ego Daniel intellexi **un libris numerum a**nnorum, de quo factus est sermo Domini ad Jeremiam prophetam, in complementum desolationis Jerosolymæ septuaginta anni (Jer. 25, 11). 3. Et dedi siciem meam ad Dominum Deum, ut exquirerem orationem et deprecationem in jejuniis et sacco et cinere. Iste est Darius Medus. Primum autem annum non regni ipsius ait : non enim dixit, La primo regoi ejus, sed, In primo anno Darii, in uno anno regni ejus : ita ut et dici possit primus annus, quo quidem ille reguabat, tunc vero forte occiderant Baltasarem. Ego Daniel intellexi in libris numerum annorum. Id est, Baltasaris cædem. Et reputavi. Vide ut ante præfinitum tempus non audeat accedere ad Dowinum. At tres quidem pueri id agunt in fornace; iste vero in lacu non fecit. Quid igitur? vel illi male, vel bie? Neutri. Illi siquidem amorem erga patriam ostendebant, hic vero intelligentiam temporis quod adveverat. Nonne ergo intelligenter legebat prophetarum oracula? Existimo autem illum non ab urbe capta numerare, sed forte a captivitate Israelis (b). Jure enim desolationem quis vocaverit Jerosolymæ etiam bella. Vide et numerum sabbaticum. Nam sicut aliquando quadringentos et triginta annos (Exod. 12. 40) in ducontos et quindecius mutavit, ita puto et nunc annos panciores esse. . De quo factus est, inquit, esermo ad

(4) Quis assentiatur Josepho Scaligero asserenti prognalum Medo genere Medum esse non potuisse? Mardochæus ightr non erat Judæus, quia de semine Judæorum? Rsth. 6. 13. quid quod Darius iste dicitur Medus Dap. 3, 31, et 11. 1? Certe non majus jondus habeat cæteræ scaligeri Probationes, qui dum sententiam suam de Nabonnido nons Persudeat, id quibus modis assequatur, minimum curat. (h) Contintatum Israelis interpretor por Essekterum

(b) Captivitatem Israelis interpretor, non Israelitarum deportationem a Salmanasare factam, sed Judeorum translationem sub Nabuchodouosoro primam. Recte igitur septuaginta servitutis annos ordiri videtur ab initio belkorum, et a prima captivitate, seu ab anno quarto Joacimi. Atque ita cement qui inter chronologos familiam ducunt. Quod subdit de annis in pauciores contractis, magis oratorie asimo dictum, quam vere; quare verisimilius est quod in 3 adversus Judeos, et infra scribit, quodque alibi scripserat, tempus fuisse completum: quae est ctiam opinio Origeuis fima. 4 in Exechielem: quanivis una vera septentia sit, quod septuaginta anni tunc ad finem vergebant. Locum frodi 12, 40, aliter, ac mea quidem sententia longe commolius accepere Lxx, ac post eos Josephus, Eusebius, Seterus, Augustinus.

Jeremiam prophetam, in complementum desolationis Jerosolymæ septuaginta anni. Et dedi faciem mean ad Dominum Deum, ut exquirerem orationem et deprecationem in jejuniis et sacco et cinere. > Cerne religionem prophetie. Et dedi, inquit, fuciem meam. Hoc est, Rubore suffusus eram antea, nempe anle humiliationem; nunc vero Dedi, id est, Ausus sunt. Quod si rem debitam postulasset, sane non dixisset, Dedi faciem meam, quasi in facto periculose suscepto. Si pro aliis tanto utitur studia, si tanta cum fracretur tam apud Deum, quam apud regem, benevolentia. harum tamen rerum nullum sensum habet, sed quasi ipse in malis versaretur; magis mordetur ac moleste fert, quam ii qui ab ea calamitate erant oppressi : quomodo quis eum digne miretur? Vide autem, ut etiam post illas afflictiones, non ausus sit accedere, donec vidit tempus esse completum. Ubi ergo desidebimus deinceps, nos miseri? Quid ais, o Daniel? in prosperis tu es; honorem habes a Deo, et ab hominibus; quid tibi curæ est de cæteris? Sic et Moyses agebat. Et quid ait? In jejuniis et sacco et cinere, debita exigens. Quid enim, si debebatur? Ne forte Judxi se hoc quoque indignos fecissent. Apud Deum quippe non est necessitas; superior legibus est. Ut quærerem, inquit, orationem et deprecationem. Id primum poscit. Si permittat mihi, inquit, pro illis orare; quoniam audierat Jeremiam ista verba a Domino retulisse: Ne ores pro populo isto, et ne postules pro eis (Jer. 7. 16). Auxiliantur ipsi captivitas, tempora, propria virtus, et quod innumera pro Deo passus sit; et tamen nondum confidit, sed cinerem substernens et saccum, ita precabatur. Quid faciemus nos qui indolentia sumus præditi? Hunc oportuit nobis imitandum proponere. Nam ne quis dicat, reliquos prophetas propter paupertatem ista fecisso: qui maxime omnium evectus fuerat ad dignitatum amplitudinem, ille maxime omnium se deprimit. Et de semine regni, ac de stirpe regia erat, et tot tantaque fuerat consequutus. Ita oportet lugere sua mala, sic propriis membris parcere. Hæc est commiseratio prophetarum. Vide nostrum ca parte pracipue esse admirabilem. Moyses dicebat : Siguidem remittas eis : sin minus, etiam me dele de libro (Exod. 32. 32). Hic in jejuniis et lacrymis continue degebat. Paulus assidue in lacrymis, et contra gehennam ipsam ausus est. Ipsorum nullus sensu afficitur propriorum bonorum; sed ut in corpore, oculus licet pulcher sit, non tamen percipiet suæ bonitatis ac pulchritudinis sensum, si pedes putrefacti sint ac corrupti; ita et tunc erat. Cur cinis? Admonebat eum propriæ naturæ. Eur saccus? Asperitate deprimit. Cur jejunium? Et ipsum ca quæ in paradiso gesta sunt, in memoriam revocabat. Hic viris sanctis mos est, ea quæ affligunt consectari. Neque terra dignus sum, inquit, neque vestibus, peque rebus quæ secundum naturam sunt, sed graviori supplicio, qui Persicis amictus sum vestibus, qui tiaram gesto Persicam. Et quid ait? Videamus confessionem. 4. Et oravi ad Do minum Deum meum. Cerne amorem erga Dominum. Deum meum, inquit. Qui non audel at supplicare, buze

Deum suum vocat. 20. Adhuc me loquente, ac orante, et confitente peccata mea, et peccata populi mei Israelis, et prosternente misericordiam meam coram Domino Deo meo, ad montem sanctum Dei mei: 21. et adhuc me loquente in oratione, et ecce vir Gabriel, quem videram in visione a principio, volans : et tetigit me circiter horam sacrificii vespertini. 22. Et intelligere fecit me, et loquutus est mecum, et dixit: Daniel, nunc egressus sum, ut conciliarem tibi intelligentiam. 23. In principio deprecationis tuæ exivit sermo : et ego veni, ut annuntiarem tibi, quia vir desideriorum tu es (a). Et animadverte in verbo, et intellige in visione. . Itaque cum dicent nobis Judæi: Cur in Isaia, cum Ozias de bello timeret, et de expeditione duorum regum (b), propheta egressus dedit eis signum (Isai. 7), quod post innumeros annos evenit? dicemus et nos ad illos: Cur cum Daniel precaretur pro reditu, et de iis rebus aliquid audire cuperet, egressus angelus, de his quidem nihil renuntiavit, res autem longo post tempore futuras edocuit? Sed sicut hic ex abundanti quæstionem solvit; ita et illic. Fidem enim maximanı facit urbis erigendæ, quod iterum capienda dicitur. Quid ergo? an quod velit prophetam contristare, id agit? Minime, sed Hebræos cupit timidiores efficere. Et non semel, neque bis, sed sæpe repetit. Quandoquidem enim futura prosperitas sufficiens erat ad eorum mentem inflandam, non solum instaurata civitate, sed et manibus barbaricis ædistcata, barbaricis illis quæ cam everterant. Hoc enim etiam Isaias dicit, ostendens omnipotentiam ac divitias Dei, quomodo potens sit omnia et facere et mutare (lsai. 49. 17). Quoniam igitur suturum erat, nt Judwis patria bona redderentur, utque reportarent illustres continuasque victorias, quas et prophetæ magna voce prædicant ; ut Ezechiel quidem, quod septem annis comburerentur arma eorum qui capiendi erant (Ezech. 39. 9); alii autem prophetæ eadem assidue dicebant : ne his, inquam, rebus elati deteriores prioribus sierent, metu prædictionis, et quod eadem subinde dicereptur, eos velut ad necessitatem inevitabilem redigit, ut ne volentes quidem perirent. Et propter hoc et tempus incertum faciebat; quoniam quae utilitas erat ista annuntiari? Et vide quando prophetentur. Sub ipsum reditum, rebus illorum vigentibus ac florentibus. Quemadmodum et Moyses, cum eos introducturus esset in terram promissionis, prope ipsam bonorum perceptionem prophetat ipsis mala quæ nunc sustinent, dicens : Contestor vobis cælum et terram (Deut. 4. 26); indolentiæ, quam felicitas pafit,

(a) Vir desideriorum, hoc est, vir desideratus, vel desiderans, ut exponunt sancti Patres. Isidorum fugit ratio, cum originum lib. 7, c. 8, scribit de Daniele: Desideriorum vir appellatus est, quia panem desiderii non manducavit, et vinum concupiscentiæ non bibit. Ea tamen verba postea nactus sum in S. Augustino Serm. 68 de Tempore: Daniel, inquit, ideo vir desideriorum appellatus est, quia panem desiderii non comedit, et potum concupiscentiæ non bibit, quia mugis Christum quam epulas desiderubat.

(b) Imo Aghuz Is. 7, 1. Contra Origenes initio Homiliæ

(b) Imo Achaz Is. 7, 1. Contra Origenes initio Homiliae primae in librum Judicum Achazum (malo enim ibi legere Achaz, quam Achab) posuit pro Ozia, ut etiam manifestum est ex ejusdem Adamantii initio, Hom. 1 in Isaiam.

aquilibrem ponens punitionem quam minatur: ita et iste continct ipsos in metu. Ideo et Zacharias plurimum in istis rebus moratur, eademque manifestius dicit. Nihil quippe humana natura minus aptum est ad prosperitatem ac laxamentum. Adhuc me loquente, inquit, in oratione, venit angelus Gabriel, illi familiaris, volans: et tenuit me circiter horam sacrificii vespertini, Vel ne ex visione obstupefieret, vel ut intelligeret quæ dicerentur. Et quia non licebat ea clare propter reliquos proferre, jure tangit eum. Et docuit me, . inquit, cae loquutus est mecum, et dixit : Daniel nunc exivi, ut conciliarem tibi intelligentiam. In principio deprecationis tuæ exivit sermo: et ego veni, ut renuntiarem tibi, quia vir desideriorum tu es. Et animadverte in verbo, et intellige in visione. > Attende, inquit, ea quæ dicuntur. Cum enim aliquis de aliis quidem rogat, alia vero audit, multa tunc indiget attentione. 25. Et redibit, et ædificabitur platea et murorum ambitus. Quidam esse dicunt murum, quem Agrippo condidit (a). c Et evacuabuntur tempora. 26. Et post hebdomadas sexaginta duas exterminabitur unctio; et judicium non est in eo : et civitatem et sanctuarium labe'aciet cum duce; et excidentur sicut in diluvio, et usque ad finem belli concisi calamitatibus. 27. Et confirmabit testamentum multis hebdomas una. > Vide ut terribiliter mala enarret. « Vel dimidium hebdomadis, cessare faciet thymiama, et sacrificium, et libamen; et super templum abominatio desolationis, et usque ad consummationem temporis consummabitur in desolationem. > Vide ut in rebus tristibus sermoni finem imposuerit, et ea quidem quæ bona erant obscure dixerit; hoc enim sibi vult illud: Confirmabit multis testamentum hebdomas una; tristia vero, frequenter et sæpe. Et abominatio desolationis: id est, quæ ab Adriano facta est (b). Hæc apertius Zacharias, qui etiam res commodas prædicit propter eos qui remanserant. Fortassis et in Ægypto totidem annos fecit (c); et non labefactati sunt : nunc autem non amplius exspectas ista. Vide et alia. Judæus in

(a) Adito sis ad Josephum Antiq. Judaic. lib. 19, cap. 7, et lib. 2 de Bello Judaico, cap. 19, quæ duo loca inter se conferre pretium operæ erit. Veriorem expositionem disces ex aliis, atque adeo ex Nostro tertio contra Judæos. Lege Origenem ad Matth. 24. 15.

(b) Et hic quoque cum cateris videndus B. Chrysostomus allata homllia; notandumque multo ante tempora Hadriani cœpisse vastitatis abominationem. Sed de his omnibus fuse interpretes, maximeque s. Hieronymus. ( Nota idipsum dicere Chrysostomum Homilia 5 contra Judæos, Τ. 1: βδέλυγμα δὲ ἐρημώστως τὸν ἀνδριάντα, δν ἐστηστν ὁ τὴν πόλιν καθελὸν ἐνδον ἐν τῷ ναῷ et paulo post ait, Adrianum fuisse eum qui statuam erexit).

(c) In Græco, Taja sai perà Alpurov rossiva im isolas. Locis hic perquam difficilis est. Quod si perà pro post, ut vulgo, accipias, nec veritas, nec sensus constabit. Conjiciebam perà idem esse ac retà, quemadmodum interdum usurpatur; adeo ut B. Chrysostomus voluerit præsentem calamitatem Judæorum, finem non accepturam, sicut accepit Ægyptiaca (quod argumentum tertio adversus Judæos difigentissime persequitur), respexeritque ad locum Exodi 12, 40: Habitatio autem fitiorum isruel, qua manserunt in Ægypto, fuil quadringentorum et triginta amorum: qui numerus ad harum heudomadarum numerum accedit. Its exponendum hunc locum non male forsan divinavi. Qui meliora habuerit, candidus impertiat. Posset etiam scribi, fecerum, id est, numerum!

τος, και προσευχομένου, και έξαγορεύοντος πρτίας μου, και τὰς άμωρτίας τοῦ λαοῦ μου l, xal platortog tor Eleor pou Erarti Kuνο Θεού μου, έπι τού δρους τού άγιου τού ου καί ξτι έμοῦ λαλοῦντος ἐν τῆ προσευχῆ, υ άνηρ Γαδριήλ, δν είδον εν τη όράσει έν τη, πετώμενος · και ήψατό μου ώσει ώραν · ἐσπερινῆς. Καὶ συνέτισέ με, καὶ ἐλάλησε ιου, και είπεν · Δανιήλ, νυν έξηλθον, συμε σε σύνεσιν. Έν άρχη της δεήσεώς σου r d lorog · zal erù ñloor toŭ drarjeilal τι άτηρ ἐπιθυμιῶν εἶ σύ. Καὶ ἐννοήθητι βήματι, και σύνες έν τῆ όπτασία. "Ωστε και γωσιν ήμιν οι Ιουδαίοι · Διά τι έν τῷ 'Ησαία, ίου περί τοῦ πολέμου δεδιότος, καὶ τῆς ἐφόδου » βασιλέων, ο προφήτης έξελθών ξδωκεν αὐτοζς , μετά μυρία έτη συμβαίνον; έρουμεν χαί τρός αύτούς • Τίνος ένεχεν τοῦ Δανιήλ άξιώδπέρ τῆς ἀνόδου, καὶ ἐπιθυμοῦντος ἀκοῦσαί τι είτων, έξελθων άγγελος περί μέν τούτων ούδεν ελε, πράγματα δε μαχροίς ύστερον γρόνοις εδί-Αλλ' ώσπερ ένταῦθα έχ περιουσίας τὸ ζητούμενον στω κάκει. Πίστις γάρ μεγίστη του την πόλιν φεσθαι, το και πάλιν αυτήν άλώσεσθαι. Τί πησαι τὸν προφήτην βουλόμενος, τοῦτο ποιεί; ές, άλλ' αὐτοὺς φοδερωτέρους ἐργάσασθαι. Καὶ 2ξ, ούδὲ δῖς, άλλά πολλάχις. Έπειδη γάρ ή κα Εσεσθαι εύπραγία ίχανη φυσήσαι την έχείάνοιαν, ου μόνον άνορθουμένης της πόλεως, ελ χεροί βαρδαρικαίς οίκοδομουμένης, βαρδαἐκείναις ταϊς καθελούσαις αὐτήν. Τοῦτο γάρ Hoalaς φησί, δειχνύς το παντοδύναμον καί εξεοῦ Θεοῦ, πῶς ἰκανὸς πάντα καὶ πριῆσαι καὶ λείν. Έπει ούν Εμελλεν αύτοις τα πάτρια ήσεσθαι, καὶ νίκαι λαμπραὶ καὶ συνεγείς. Ας προφήται άναδοωσιν ο Τον ό μεν Ίεζεχιλλ, ότι Ετη τά δπλα αὐτῶν κατακαυθήσεται τῶν μελέλώσεσθαι· οἱ δὲ ἄλλοι τὰ αὐτὰ συνεχῶς ἔλεκε μή τούτοις έπαρθέντες, χείρους τῶν προτένωνται, τῷ φόδψ τῆς προβρήσεως, και τὸ πολέ forte τῷ πολλ.) τὰ αὐτὰ εἰπεῖν, χαθάπερ αὐ-🖟 ἀνάγκην ἄφυκτον καθιστών τοῦ μηδὲ βουυς διαφθαρήναι. [248] Καὶ διὰ τοῦτο καὶ τὸν άδηλον εποίει · επεί τίς χρεία ταύτα άπαγγελ-Καὶ όρα πότε προφητεύεται. Παρ' αύτην την , ἀχμαζόντων αὐτοῖς χαὶ ἀνθούντων τῶν πρα**ν. "Ωσπερ και ό Μω**ϋσῆς μέλλων αὐτοὺς εἰσ-

άγειν είς την γην της έπαγγελίας, παρ' αύτην των άγαθών την μετάληψιν προφητεύει αὐτοῖς παρόντα τὰ δεινὰ, λέγων Διαμαρτύρομαι ὑμῖτ τὸτ οὐρατὸτ καί την ηην άντιρροπον τη διά την εύπραγίαν άπαθείς την άπό της άπειλης τιμωρίαν τιθείς σύτω καί ούτος κατέχει αύτους εν φόδω. Διά τουτο καλ Ζαχαρίας τὸ πλέον ἐν τούτοις διατρίδει, καὶ σαφέστερον τὰ αὐτὰ λέγει. Οὐδεν γάρ οῦτως ὡς ἀνθρωπίνη φύσις πρός εύπραγίαν και άνεσιν άγρηστον. Έτι έμοῦ λαλοῦντος, φησί, έν τῷ προσευχῷ, ἦλθεν ό άγγελος Γαβριήλ, ό συνήθης αὐτῷ, πετώμενος και κατέσχε με ώσει ώραν θυσίας έσπερινης. "Η ώστε μη έχπληχτον γενέσθαι άπό της δψεως, ή ώστε νοήσαι τὰ λεγόμενα. Έπειδή γὰρ ούχ ήν αὐτλ σαφως είπειν διά τους λοιπούς, είχητως άπτεται. Καί συτέτισε με, φησί, και ελάλησε μετ' έμου, και είzer· Δανιή.1, rûr έξηλθον συμβιβάσαι σε σύνεσικ. Έν άρχη της δεήσεώς σου έξηλθεν ο λόγος· καὶ ἐγὼ ηλθον τοῦ ἀναγγεῖλαί σοι, ὅτι ἀνὴρ ἐπιθυμιῶν εἶ σύ. Καὶ ἐννοήθητι ἐν τῷ ῥήματι, και σύνες έν τῆ όπτασία. Νόησον, φησι, τὰ λεγόμενα. "Όταν γάρ τις ύπερ ετέρων μεν άξιοι, ετερχ δὲ ἀκούη, πολλης δείται της προσευχης. Καὶ έπιτρέψει b, και οικοδομηθήσεται πλατεῖα και περίτειχος. Τινές το τείγος, όπερ 'Αγρίππας εποίησε, φασίν. Καλ ἐκκετωθήσοτται οι καιροί. Καλ μετά τὰς ἐβδομάδας τὰς ἐξήχοντα δύο ἐξολοθρευθήσεται χρίσμα, καὶ κρίμα οὐκ ἔστιν ἐν αὐτῷ, καὶ την πόλιν και το άγιον διαφθερεί σύν τῷ ήγουμέτω · και εκκοπήσονται ως εν κατακλυσμώ, και έως τέλους πολέμου συντετμημένου άφανισμοῖς. Καὶ δυταμώσει διαθήκην πολλοῖς έδδομάς μία. "Όρα πῶς πληκτικῶς τὰ κακά (ευρρί. διηγείται). Ἡ καλ ήμισυ της εδδομάδος, καταπαύσει θυμίαμα, καί θυσία, καὶ σπονδή· καὶ ἐπὶ τὸ ἰερὸν βδέλυγμα τῆς ἐρημώσεως, καὶ ἕως συντελείας καιροῦ συντελεσθήσεται έπὶ τὴν ἐρήμωσιν. "Ορα πῶς ἐν τοίς λυπηροίς τον λόγον κατέπαυσε, και τὰ μέν χρηστά ἀσαφῶς εἶπεν· τοῦτο γάρ ἐστι· Δυναμώσει πολλοῖς διαθήχην έδδομάς μία τὰ δὲ λυπηρά, συνεχῶς • και πολλάκις. Και το βδέλυγμα τῆς ἐρημώσεως. τουτέστι, το 'Αδριανού. Ταύτα σαφέστερον ο Ζαχαplac lige. lige of exelvoc xal ta ppyata bia touc έναπομείναντας. Τάχα και μετά Αίγυπτον τοσαυτα έτη εποίησε, και οὐ διεφθάρησαν [249] νῦν δε οὐκέτι προσδοχάς ταύτα. "Ορα και τὰ άλλα. Οὐκ ἐπιδαίνει Ίουδαίοις (Ι. Ίουδαίος), καθάπερ καλ πρό-

b Leg. προσοχής, et ἐπιστρέψει. Similia errata passing

emendant critici.

\* Legendum suspicor συνετῶς, ut respondeat superior લેકલરૂઍંડ.

τερον τῆς πόλεως. Τίς δὲ δλως περλ ἐπανόδου εἶπεν; Οὐδείς.

#### ΚΕΦΑΛ. Ι'.

Έν έτει τρίτω του βασιλέως Περσών Κύρου λότος απεκαλύφθη τῷ Δανιήλ, οὖ τὸ δνομα ἐπεκλήθη Βαλτάσαρ. Καὶ άληθινός ο λόγος καὶ δύναμις μεγάλη και σύνεσις έδόθη αὐτῷ ἐν τῆ όπτασία. Έν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις ἐγὼ Δανιἡλ ημην πενθών τρείς εδδομάδας. "Αρτον επιθυμιών ούκ έφαγον, και κρέα και οίνος ούκ εισηλθον είς τδ στόμα μου, και άλειμμα ούκ ήλειψάμην εως τριών επδομάδων ήμερων. Τίνος ένεχεν πάλιν πενθεῖ; Εἰ γὰρ τὸ πρῶτον ἔτος Κύρου ἀνέδη, τίνος ἔνεκεν πενθεί; καὶ πάσας ἡμέρας, είκὸς μίαν; πάλιν οὐδὲν άκούει, ὑπὲρ ὧν εύχεται. Ἐμοὶ δοκεῖ, ὅτι εύχεται ωστε λυθηναι τὰ δεινά ταῦτα. 'Αλλ' οὐδὲν τοιοῦτον ό ψεός· καὶ λέγει σαφέστερον αὐτό. Μάλλον δὲ ώστε πάντας άνελθεῖν εύχεται. Εί καλ μεγάλα τὰ δεινά, και εδούλετο άποδαλείν την πατρίδα. Ούτως δε σαφέστερον αύτο λέγει, και άκριδέστερον. "Όρα δή πανταγοῦ τὸν Δανιἡλ ούχ ἀπλώς ἐπιτυγχάνοντα τῶν δύεων, άλλλ μετά νηστειών. "Ότε έδει τό δναρ μαθείν, νηστεία προηγήσατο. Ότε Γαδριήλ έφάνη, νηστεία πάλιν και σποδός και σάκκος. "Ότε ούτος φαίνεται, καὶ νηστεία καὶ εὐχή. 'Αλλ' ὅρα καὶ τοῦτον ἀπολογούμενον αὐτῷ σχεδόν. Kal ἐr ἡμέρα εἰκοστῆ και τετάρτη του μηνός του πρώτου, έγω ήμην έχόμενος τοῦ ποταμοῦ τοῦ μεγάλου, οδτός έστι Τίγρις. Καὶ ήρα τοὺς όφθαλμούς μου, καὶ είδον: και ιδού άτηρ ετδεδυμέτος βαδίμ, και ή όσφὺς αύτου περιεζωσμένη χρυσίφ Όφαζ, και το σώμα αὐτοῦ ώσει θαρσεῖς, και τὸ πρόσωπον αὐτοῦ ώσει δρασις αστραπης, και οι οφθαλμοι αυτου ώσει λαμπάδες πυρός, καὶ οί βραχίοτες αύτοῦ καὶ τὰ σκέλη ώς δρασις χαλκοῦ στίλβοντος, καὶ ή φωνή τῶν λόγων αὐτοῦ ὡς ఢωνἡ ὄχλου. Καὶ εἶδυν ἐγὼ Δανιήλ μόνος την οπτασίαν, και οι άνδρες οι μετ' έμου ούχ είδον την όπτασίαν, ά.Ι.λ' ή έχστασις μεγάλη έπέπεσεν έπ' αυτούς, και έφυγον èr φόθω. Kal έγω άπελείφθην μόνος, και είδον την οπτασίαν την μεγάλην ταύτην, και ούχ ύπελείφθη έν έμοι Ισχύς, και ή δύξα μου μετεστράφη είς διαφθοράν, καί οὐκ ἐκράτησα Ισχύος. Και ήχουσα την φωνήν των λόγων αὐτοῦ· καί έν τῷ ἀκοῦσαί με ήμην κατανενυγμένος ἐπὶ πρόσωπόν μου, και τὸ πρόσωπόν μου ἐπὶ την τῆν. Καὶ ίδου χείρ απτομένη μου, καὶ ήγειρέ με έπὶ τὰ γόνατά μου, καὶ ἐπὶ τὰ ίχνη τῶν ποδῶν \* μου. Καὶ είπε πρός με · Δανιὴλ, ἀνὴρ ἐπιθυμιῶν, σύνες έν τοῖς λόγοις, οἰς έγὼ λαλῶ πρὸς σέ, καὶ στῆθι έν τῆ στάσει σου, ὅτι νῦν ἀπεστάλην ἐγὼ πρὸς σέ. Καὶ ἐν τῷ λαλῆσαι αὐτὸν πρὸς μὲ τὸν λόγον τούτον, ανέστην Εντρομος. Και είπε [250] πρός με Μή φοδού, Δανιήλ, ότι άπό τῆς ήμέρας τῆς πρώτης, ής έδωκας την καρδίαν σου τοῦ συνεῖrai καὶ κακωθῆται Εταττι Κυρίου τοῦ Θεοῦ σου, ήκούσθησαν οἱ λόγοι σου, καὶ ἐγὼ ήλθον ἐν τοῖς Αύγοις σου. 'Οράς δπερ Εφην, και τοῦτον απολογούμενον αύτῷ σχεδόν; Άπο πρώτης ήμέρας, φησίν,

άπεστάλην. Τίνος ούν Ενεκεν εδράδυνας; Καί χων βασιλείας Περσών είστήκει έξ έναντίι είκοσι και μίαν ήμέραν. "Ηκουσας ότι "Ε čρια έθνων κατά άριθμόν άγγέλων αὐτοί ξχαστον Εθνος έχει τὸν ἐφεστῶτα, καὶ βούλεται είναι δυνατώτερος. Καί σύνεσις έθόθη αὐτ**ῷ** οπτασία. Οὐ γάρ ήρχει τὰ βήματα διδάξαι τέ μενα. Όρφς ετέρως παιδευομένους τοὺς προκ Και δύναμις μεγάλη της δψεως. Όντως γδ γάλη, τὸ τοὺς ἡσθενηκότας ἐκείνου τοῦ τοσαῦ ριγενομένου περιγενέσθαι 'Αντιόχου. Καὶ ἀλ ό λόγος. Έπειδή τινες ξμελλον άπιστείν. δνομα Βαλτάσαρ. Άναμιμνήσκει σε τῶν πι ίνα άξιόπιστος φανή. Ίδου και το πάσχα Ελυι γάρ εν τῷ πρώτφ μηνί τὸ πάσχα γίνεται, οί μέχρι τῆς τετάρτης εἰκάδος τοῦ μηνὸς ἐνήσι Έμπίπτει δε είς την τεσσαρεσκαιδεκάτην, ά: τεσσαρεσχαιδεχάτης έπὶ τὴν πρώτην εἰχάδα, χ ρας δύο ήμέρας. "Όρα τὰ νόμιμα ήδη καταλι Οὐχ ἐνέτρεψέ σε ὁ φόδος, ὧ Δανιήλ; Οὐχὶ,φησι που την όπτασίαν βλέπει επί της ερήμου, κ καὶ Μωϋσῆς. Αί γάρ πόλεις θορύδων γέμου ταραχής. Ούτω καὶ ὁ Χριστὸς ἐπὶ τοῦ δρους μορφούται. Καὶ ίδου Μιχαήλ είς τών ι των πρώτων ήλθε βοηθήσαι μοι, και αὐτὸ έλιπον έχει μετά του άρχοντος βασιλέω σων. Και ήλθον συνετίσαι σε όσα άπαντ τῷ λαῷ σου ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν, ὅτι δρ**α**σις είς ήμέρας. Καὶ ἐν τῷ λαλῆσαι **αὐτ** έμοῦ πάντας τοὺς λόγους τούτους, **ἔδι** πρόσωπόν μου έπι την γην, και κατενύγι ίδου ώς όμοίωμα υίου άνθρώπου ηψατο τών χ μου. Καὶ ἥνοιξα τὸ στόμα μου, καὶ ἐλάλη είπον πρός τον έστωτα έναντίον μου. Κύρα δράσει σου έστράφη τὰ έττός μου έτ έμ ιδού ούκ έχω ισχύr. Kal πῶς δυνήσεται σου, Κύριε, λαλῆσαι μετά τοῦ Κυρίου μ του; Καὶ ἐγὼ, ἀπὸ τοῦ τῦτ οὐ στήσεται lσχύς, και πrοή ούχ ύπελεί φθη έr έμοί. Ka έθετο, καὶ ἡψατό μου ὡς ὄρασις ἀνθρώπ erίσχυσέ με, καὶ εἶπέ μοι · Μὴ φοδοῦ, ἀν θυμιών, ειρήνη σοι, ανδρίζου, και ίσχυε. τῷ λαλῆσαι αὐτὸν μετ' ἐμοῦ, ἐνίσχυσ είπον Λαλήτω ο Κύριός μου, ὅτι ἐνίσχυι Kal είπεν, Εί οίδας τι ήλίθον πρός σέ; Α επιστρέψω του πολεμήσαι μετά του 🚜 Περσών. Καὶ ἐγὼ ἐξεπορευόμην, καὶ ὁ ἄρχ Έλλήνων ήρχετο. [251] Άλλ' ή drayγελι τεταγμένον έν γραφή άληθείας · καί ούι είς αντεχόμενος μετ' έμου περί τούτων, Mızahλό ἄρχων ὑμῶν. Kal iδοὺ ἀνηρ ἐ**νόε**ἰ στολήν. Ίσως ἱερατικήν. Η δίψις αὐτοῦ ώς ἀ ητ πυρός από όφθαλμων αὐτοῦ. Πως ἐν : έχείνοις ξφαινε; τίνος ξνεχεν ούτω φαίνεται δ ούτος; ἄρ' ϊνα ἐκπλήξη τὸν δημον; καὶ τί τὸ "Ινα πείση μηκέτι πενθείν τὸ ([. τῷ]) • ταῦτα λέγεσθαι· μαρτυρῶν μαρτυρ**ε**ῖ δυ**νά** εσομένων · ή ΐνα πιστώσηται αύτόν. Καὶ μεγάλη. "Ωστε και τούτφ καταπλήξασθαι. ται, καὶ πάλιν όμιλοῦντος ἐξίσταται, συγχη ίσως, ούχ άδυνατούντος επεί πρότερον εξά

<sup>\*</sup> Theodoretus χειρών.

urbem non remigrat, ut antea (a). Quis autem omnino

#### CAP. X.

🛊 🔞 In anno tertio Cyri regis Persarum (b) verbum evelatum est Danieli, qui nominatus est Baltasar. Et carum erat verbum; et potentia magna et intelligenadata est ei in visione. 2. In diebus illis ego Daniel 1 luctu eram tres hebdomadas. 3. Panem desiderionon comedi, et carnes ac vinum non introierunt os meum, et unguento non unctus sum usque ad beblomadas dierum > (c). Quare iterum luget? an si primus annus Cyri advenerat, cur luget? et mes dies, cum unum dumtaxat lugere debuisset? Len rsus nihil audit de iis rebus, pro quibus orat. Mihi Letur quod pro solutione calamitatum præsentium ecatur. At Deus nihil tale, sed idipsum quod supra, Reque apertius dicit. Imo ut omnes redeant, orat Da-Licet enim magna essent mala, quibus Judaci premebantur, non tamen ideo volebat patriam mittere. Iste autem angelus clarius ac exactius id Lacit. Vide autem ubique Danielem non simpliciter ac me labore obtinere visiones, sed cum jejuniis. Quanno oportuit somnium discere, jejunium præcessit. Cam Gabriel apparuit, jejunium iterum, et cinis, et ccus: cum iste conspicitur, et jejunium et oratio. Sed vide angelum se propemodum excusare Danieli. 📤 - c Et in die vigesima quarta mensis primi ego eram Jeans flovium magnum, hic est Tigris. 5. Et levavi oculos meos, et vidi : et ecce vir indutus Badim, et lumbus ejus præcinctus auro ()phaz, 6. et corpus ejus, quasi Tharsis, et facies ejus, ut aspectus fulguris, et oculi ejus, velut lampades ignis, et brachia ejus ac crura, sicut visio æris coruscantis, et vox sermonum cjus, quasi vox turbæ. 7. Et vidi ego Daniel solus visionem, et viri qui erant mecum visionem non viderunt, sed terror gravis irruit super eos, et fugerunt in timore, 8. Et ego relictus sum solus, et vidi visionem magnam hanc, et non remansit in me fortitudo, el gloria mea conversa est in corruptionem, et non retingi robur. 9. Et audivi vocem sermonum ejus: et cum ego, audirem, eram compunctus super faciem meam, et facies mea super terram. 10. Et ecce masus leligit me, ac erexit me super genua mea, et super restigia pedum meorum 1.11. Et dixit ad me: Daniel, vir desideriorum, intellige in sermonibus quos ego loquor ad te, et sta in statione tua; quia

1 Theodoretus legit, manuum mearum, pro, pedum mea-

(b) Hoc igitur tempore in extrema senectute erat Daniel. It tamen s. Chrysostomus, tertio de incomprehensibili Dei natura, juvenem facit. (Nempe T. 1. At Chrysostomus partum, et seepe nullam temporum rationem habet.)

(c) Theodoretus hic, S. Basilius Homilia prima de Jejunio, et Koster secunda contra Judæos, cibo penitus et potu absimentem per tres hebdomadas mansisse Danielem opiantur: ut de Mose legitur Exodi 54, 28. Quod cum divino contextui adversari videatur, in sententiam S. Hieronymi discedo libeos.

nunc ego missus sum ad te. Cumque loqueretur ipse ad me sermonem istum, surrexi tremens. 12. Et dixit ad me : Ne timeas, Daniel, quia a die prima, qua dedisti cor tuum ad intelligendum, et ad affligendum te coram Domino Deo tuo, audita sunt verba tua, et ego veni in verbis tuis. > Vides quod dixi, hunc tantum non se excusare Danieli ? A prima die, inquit, missus sum. Quare ergo moratus es? 13. Et princeps regni Persarum sictit ex adverso mei unum et viginti dies. Audisti illud, Posuit terminos gentium secundum numerum angelorum suorum (Deut. 32. 8)? Et unaquæque gens præfectum habet angelum, qui vult potentior esse reliquis. Et intelligentia data est ei in visione. Non enim sufficiebat docuisse ea quæ dicebantur. Cernis aliter institui prophetas? Et virtus magna visionis. Vere enim magnæ potestatis fuit, quod homines infirmi vicerint illum Antiochum, qui tot tantaque superaverat. Et verum verbum. Quandoquidem nonnulli credituri non erant. Cujus nomen Baltasar. Commemorat tibi priora, ut fide dignus habcatur. En et Pascha solvit (a). Nam Pascha in primo celebratur mense; iste vero usque ad quartam et vicesimam mensis jejunavit. Incidit autem in decimam quartam jejunium illius, et a decima quarta ad vicesimam primam, et duos alios dies durat. Vide legalia jam tunc fuisse abrogata. Nonne præ formidine in fugam conversus es, o Daniel? Minime, inquit. Adverte quo loci visum videat : in deserto, sicut et Moyses. Urbes namque tumultibus et perturbatione plenæ sunt (b). Sic etiam Christus in monte transfiguratur. 13. « Et ecce Michael unus de principibus primis venit ad auxiliandum mihi : et me reliquerunt ibi 1 cum principe regis Persarum. 11. Et veni ut docerem te quæcumque eventura sunt populo tuo in novissimis diebus, quia ecce visio in dies. 15. Et cum loqueretur ipse mecum omnia verba hæc, dedi faciem meani super terram, et compunctus sum. 16. Et ecce quasi similitudo filii hominis tetigit labia mea. Et aperui os meum, et loquutus sum, et dixi ad eum qui stabat coram me: Domine, in visione tua conversa sunt interiora mea in me, et ecce non habeo sortitudinem. 17. Et quomodo poterit servus tuus, Domine, loqui cum Domino meo isto? Et ex nunc non stabit in me fortitudo, et halitus non est relictus in me. 18. Et addidit, et tetigit me quasi visio hominis, et corroboravit me. 19. Et dixit mihi: Ne timeas, vir desideriorum, pax tibi, viriliter age, ac esto fortis. Et cum loquereturipse mecum, corroboratus sum, et dixi: Loquatur-Dominus meus, quia corroborasti me. 20. Et dixit: An nosti cur veni ad te? Et nunc revertar, ut præliercum principe Persarum. Atque egrediebar; princeps vero Græcorum veniebat. 21. Verumtamen annuntiabo.

In Hebræo et in Vulgota legitur, et ego remansi ibi.

(a) Hujus argumenti interpretatio petenda est ex libris.

adversus Judæos, in quibus ista omnia fusius tractantur.

(b) Urbium tumultus ac incommoda pereleganter de-

<sup>(</sup>e) Interdixerant quippe Romani Judæis, ne Jerosoly-Ram ingrederentur. Testes sunt Justinus, Tertullianus, Dischus, Hilarius, Gregorius Nazianzenus, Severus atque Hieronymus.

<sup>(</sup>b) Orbium tumutus ac incommoda peretegamer descripta et suis coloribus depicta habes apud suadæ medullam Gregorium Nazianzenum Oratione 28, Christianorum, Demosthenem Basilium Homilia de Gordio martyre; auque etiam, si profana sacris miscenda sunt, apud Juvenalum Sal. 3.

tibi quod constitutum est in scriptura veritatis: et non est unus, qui a me stet de his, nisi Michael princeps vester. Et ecce vir indutus stolam. > Fortassis sacerdotalem. c Aspectus ejus quasi fulgor erat igneæ flammæ ab oculis ejus. > Quomodo in fulgure illis apparebat? cur sic apparet iste angelus? an ut populum percellat? et quodnam inde emolumentum? Nempe ut persuadeat non amplius lugere, quod eadem sæpenumero dicta fuerint : et testimonium perhibet futurorum virtuti: an ut illi sidem saciat. Et vox magna. Ut etiam ea re perterruerit. Daniel obstupescit, et iterum augelo colloquente obstupescit, idque indulgente illo forsan, et non impotentem faciente seu impediente (a) : quandoquidem prius dixerat : Viriliter age. Et stetit. Vides quid sit aspectus angeli? Ne existimes æs esse id quod videtur, nec aurum. Quis enim non ferret earum materiarum aspectum? Cum ubique lumen positum sit. Quoniam igitar missus sum, præsignifico hoc solum, inquit, ne corrumpas gratiam. Audita sunt verba tua, et ego veni in verbis tuis. Quid enim rogabat, et quid precabatur? Et quidem illa ipsi non dicis, nec quidquam ejusmodi. Forte volebat discere exacte tempus, et quid postea futurum esset. Et princeps, inquit, regni Persarum stetit ex adverso mei. Anne hominum principem dicit? Minime. Etenim et alibi ait : Princeps Græcorum exivit. Mihi videtur iste qui loquitur non esse de principibus, neque ex iis qui præfecti sunt genti alicui, sed ex supernis virtutibus. Deinde quia angeli alii non valebant illi resistere, huic dicitur. Absoluti sunt, inquit, ac liberati Judæi; quid adhuc quæris? ¿Et ecce Michael, unus principum primorum, venit ad auxiliandum mihi ; et me reliquerunt ibi cum principe regis Persarum. Et veni docere te quacumque evenient populo tuo in novissimis diebus, quia ecce visio in dies. > Quare ante viginti dies non venit Michael? Ut mihi videtur, ostendere vult prophetæ, illum res prohibitas et iniquas atque coactas postulare, ac propemodum angelis vim facere. Propter hoc neque Michael statim ab initio auxiliatur, sed postea, ut discerent indignos reditu esse eos qui postea in patriam reversi sunt. Injuria afficiuntur angeli. Et me reliquerunt ibi, ut vel persuaderem, vel inhiberem ( principem regis Persarum ). Et quis angelus ejusmodi, qui cum audit Deum præbere gratiam, resistat? Rem, ut arbitror, ita exprimit ac si esset corporea : quomadmodum cum ait ; Quis egredietur et decipiet miki Achaabum (2. Paral. 18. 19)? et iterum : Dimitte me, et delebo eus ( Exod. 32. 10 ). Non prohibetur Deus, nec vim patitur, detentus a propheta. Ita saue et hic. Rursus vero alibi ait : Dimitte me, quia ascendit diluculum (Gen. 32. 26). Et adhuc de angelo et asina: Nisi faciem tuam apprehendissem (b), inquit. Id itaque non ostendit, ipsum Deo obsistere, sed hoc unum fautum injuria angelos affici. Tantum valuit Daniel. Descendi ut docerem te quæcumque populo tuo sunt eventura. Vide quomodo, re necessaria dimissa, prophetæ se excuset. Iterum Daniel consternatur: iterum angelus illum erigit, et ait: Ego proficiscor ut prælier cum principe Persarum. Atque ego egrediebar, princeps vero Græcorum venichat. Forte cum uno adversantium ipsi de rebus futuris, quique contra Macedonas pugnaret. Ac nondum persuadetur. Bellumne est inter angelos, et pugna de hominibus? Sane. Maximam quippe eorum curam gerunt. Nondum persuasus est. Quasi si quis diceret: Cogor cum hoc contendere.

### CAPUT XI.

1. Et sactum est in anno primo Cyri, ego steti in robur et sortitudinem. 2. Et nunc annuntiabo tibi veritatem. Et tunc, ego sum qui servavi. Nam ne aliquis dicat: Cur igitur præliaris? quid ergo, si non viceris? nequaquam, inquit. Et tunc ego illis patrocinatus sum. Etenim non est, inquit, unus qui a me stet de his, nisi Michael princeps ipsorum (Dan. 10. 21). Hee dicit ut Danieli persuadeat, se non e-se ipsi hostem ac inimicum, et eum res vetitas petere. Nec ideo dicit, quod adjutoribus indigeat. Quomodo enim? Ostenditur istum angelum non esse de principibus. Postca omnia resert accurate, et ait unde clades. Deinde salutem populi ipsius, et acceptionem in sequentibus narrat.

### CAPUT XII.

7. Cum completa fucrit dispersio manus populi sanctificati, cognoscent sanctum, et consummabuntur hac omnia. 8. Et ego audivi, et non intellexi, et dixi : Domine, quid extrema horum? 9. Et dixit : Vade, Daniel, quia et clausi sunt sermones usque ad tempus finis. 10. Quoad eligantur et dealbentur et igne probentur multi : inique autem agent iniqui, neque intelligent omnes impii : at intelligentes intelligent. 11. Et a tempore quo mutatum fuerit juge sacrificium, et data fuerit abominatio desolationis, eront dies mille ducenti nonaginta. 12. Beatus qui exspectat et pervenit ad dies mille trecentos triginta quinque. 13. Et tu vade, ac requiesce : adhuc enim dies in completionem consummationis : et requiesces tempus tuum in consummationem dierum (a). Et tu, inquit, sede. Nam post multum tempus bæc erunt. lgitur non de reditu lamentatur, sed post reditum pro iis qui redierant.

### CAPUT XIII. (In Vulg. XIV.)

 c Et rex Astyages appositus est ad patres suos: et accepit Cyrus Persa reguum ejus (b).
 Et erat

<sup>(</sup>a) In Græco, Συγγωρούντος Ισως, ούα άδυνατούντος. Ut potui interpretatus sum; an leliciter, clam me est. Sane illa verba, viriliter aye, ab angelo pronuntiata fuere post Danielis stupores; sed, noli meluere, idem significat. Lege in Editione Græca Dan. 4, 6.

<sup>(</sup>b) Non memini me legere ista in sacris Scripturis. Forte allusum ad Num. 22, 25, 27, 31, 32. Verum quia quid si-

mile habetur Jobi 42, 8, existimo S. Chrysostomum cum locum in mente habuisse. Sic enim interdum hallucinantar Ecclesiæ doctores sanctissimi. Posset etiam dici exscriptorem duo loca confudisse in unum.

<sup>(</sup>a) Consulendi B. Hieronymus ac Theodoretus.
(b) Id primo observo, S. Chrysostomum Gracos Codices
sequatum, ista cum superioribus conjunxisse: librarium

.αλ Εστη. Είδες τι έστιν όψις άγγέλου; Μή (αλκόν είναι τό όρώμενον, μηδέ χρυσίον. Τίς εν ενέγχοι τούτων την δψιν; Πανταχοῦ γάρ είται. Έπει τοίνυν ἀπεστάλην, προσημαίνω ον, φησί, μη διαφθείρης την χάριν. Ήκούol λίγοι σου, καὶ ἐγὼ ἤλθον ἐν τοῖς λόγοις γάρ παρεκάλει, και τι έδειτο; Και μην ούχι τῷ λέγεις, οὐδὲ τοιοῦτον οὐδέν. Τάχα ἐδούείν ακριδώς του χρόνου, και το μετά ταῦτα. **χων τῆς βασιλείας,** φησὶ, Περσῶν είστήχει :ίας μου. "Αρα μη τον των άνθρώπων λέγων ; Οὐδαμῶς. Καὶ γὰρ ἀλλαχοῦ λέγει 'Ο ἄρχων **Λήν**ων έξ $\tilde{\eta}$   $\lambda heta$ εν. Έμολ δοχεί οὖτος οὐχ είναι ίντων, ούδε τῶν ἐπιτεταγμένων ἔθνος, ἀλλά - δυνάμεων. Είτα ἐπειδάν οὐχ ἴσχυον οἱ ἄγγε-: ἀντιστῆναι αὐτῷ, τούτφ λέγεται. Ἀπελύησί· τι πάλιν ζητείς; Και ίδου Μιχαή Λείς φυτων των πρώτων ήλθε βοηθήσαι μοι . **γ κατέλιπον** έκει μετά του άρχοντος βα-Περσών. Kal ήλθον συνετίσαι σε δσα σεται τῷ λαῷ σου ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμει ίδου ή δρασις είς ήμέρας. Τίνος ένεχεν - είχοσι ήμερῶν οὐκ ἦλθεν ὁ Μιχαήλ; Ἐμοὶ ιξαι βούλεται τῷ προφήτη, ὅτι κεκωλυμένα τα αίτει και παράνομα και κατηναγκασμένα, γί και τοίς άγγέλοις βίαν ποιών. Διά τοῦτο χαήλ εύθέως εν άρχη βοηθεί, άλλ' ϋστερον, ωσιν ότι ούχ ήσαν άξιοι άνελθείν οί μετά 'Αδικούνται οἱ ἄγγελοι. Καὶ αὐτόν ἀφῆκαν πε ή πείσαι, ή χωλύσαι. Και τίς άγγελος ;, ως άχούσας του Θεού δόντος την χάριν, ναι: Σωματοποιεί, ώς οίμαι, το πράγμα, ixel [ . ene! Elege Tlo efelevortal, nal τει μοι τὸν Άχαάδ; Καὶ πάλιν . "Αφες με, ιλείψω αὐτούς. Οὐ χωλύεται ὁ Θεὸς, οὐδὲ ν πάσχει, κατεχόμενος ύπο του προφήτου. ή και ένταῦθα. Και πάλιν άλλαχοῦ φησι (ίλου και της δνου. Εί μη πρόσωπόν σου , φησίν. Οὐκ ἄρα τοῦτο δείκνυσιν αὐτὸν ἀνθον τῷ Θεῷ, ἀλλ' ἐν μόνον, ὅτι ἀδικοῦνται. 2 Ισχυσεν ὁ Δανιήλ. Κατηλθον συνετίσαι σε **αντ**ήσεται τῷ λαῷ σου. "Ορα πῶς ἀναγκαῖον ι άφελς, άπολογείται τῷ προφήτη. Πάλιν αι πάλιν αύτον άνίστησι, καί φησι Έρω μαι του πολεμήσαι μετά του άρχοντος r. Kal έγω έξεπορευόμηr, κal ο άρχων των νων ήρχετο. Ίσως ένδς τῶν ἐναντιουμένων ίς ἐσομένοις, ὥστε τοῖς κατὰ Μακεδονίαν σαι. Και ούπω πείθεται. Πόλεμος εν άγγελοις άχη περί άνθρώπων; Ναί. Πάνυ γάρ αὐτῶν μ. Ούπω επείσθη. "Ωσπερ αν είποι τις: άζομαι τώδε φιλονεικήσαι.

#### ΚΕΦΑΛ. ΙΑ'.

η ένετο έν έτει πρώτφ Κύρου, έγω έστην είς καὶ ἰσχύν. Καὶ νῦν ἀναγγελῶ σοι ἀλήθειαν.

Καὶ τότε, φησὶ, σώσας ἐγώ εἰμι. Ἰνα γὰρ μὴ λέγη τις Τί οδν πολεμεῖς; τί οῦν, αν μὴ νικήσης; Οὐχὶ, φησί. Καὶ τότε ἐγὼ αὐτῶν προέστην. Καὶ οὐα ἔστι γὰρ, φησὶ, εῖς ἀντεχόμενός μοι περὶ τούτων, ἀλλ' ἢ Μιχαὴλ ὁ ἄρχων αὐτῶν. Ταῦτα λέγει ἴνα πείση αὐτὸν, ὅτι οἱ πολέμιός ἐστιν αὐτῷ καὶ ἐχθρὸς, καὶ ὅτι πράγματα αἰτεῖ κεκωλυμένα. Οὐχ ὅτι βοηθῶν δεῖται. Πῶς γάρ; Δείκνυται ὅτι οὖτος οὐκ ἡν τῶν ἀρχόντων. Εἶτα λέγει πάντα μετὰ ἀκριδείας, καὶ λέγει πόθεν αὶ ἤτται. Εἶτα λέγει τὴν σωτηρίαν τοῦ λαοῦ αὐτοῦ ἐν τοῖς ἑξῆ; καὶ τὸ δόκιμον.

### ΚΕΦΑΛ. IB'.

'Er τῷ συττελεσθῆται διασχορπισμότ χειρός λαοῦ ήγιασμένου, γνώσονται ἄγιον, καὶ συντελεσθήσεται ταῦτα πάντα. Καὶ ἐγὼ ήχουσα, καὶ οὐ συνηκα, και είπον Κύριε, τι τὰ ἔσχατα τούτων: Καί είπε · Δεύρο, Δανιήλ, ότι παί έμπεφραγμένοι οί λόγοι έως καιρού πέρατος. "Εως έκλεγωσιν, και έκλευκανθώσιν, και πυρωθώσι πολλοί, και droμήσωσιr aroμοι, και ου συνήσωσι πάντες ἀσεδεῖς, καὶ οἱ roήμοrες συνήσωσιν. Καὶ ἀπὸ καιρού παραλλάξεως του ένδελεχισμού, και δοθήrai βδέλυγμα έρημώσεως, ήμέραι χίλιαι διακόσιαι έγγενήκοντα. Μακάριος ό υπομένων και φθάσας είς ημέρας χιλίας τριαχοσίας τριαποτιαπέττε. Καὶ σὺ δεῦρο, καὶ ἀναπαύου· ἔτι γάρ ημέραι είς αναπλήρωσιν συντελείας καί dranavosic τον καιρόν σου είς συντέλειαν ήμερών. Καὶ σὺ, φησὶ, κάθισον · μετά γάρ χρόνον πολύν ταῦτά ἐστιν. "Αρα ού περί τῆς ἀνόδου θρηνεί, ἀλλλ μετά τὸ ἀνελθεῖν περὶ τῶν ἀνελθόντων.

### [253] КЕФАЛ. ІГ'.

Καὶ ὁ βασιλεὺς 'Αστυάγης προσετέθη πρές τούς πατέρας αὐτοῦ καὶ παρέλαθεν Κῦρος ὁ Πέρσης την βασιλείαν αὐτοῦ. Καὶ ην Δανιηλ συμδιώτης του βασιλέως, και ένδοξος υπέρ πάντας τοὺς φίλους αὐτοῦ. Τὰ κατὰ τὸν Βὴλ ἡμῖν άνέγραψεν ο Δανιήλ. Ούχ ορφς, φησί, πόσα έσθίει καί πίτει; Βαδαί, ήλίκον τεκμήριον θεοῦ, καὶ γνώρισμα, τὸ πολλά ἐσθίειν καὶ πίνειν. Ὁ Δανιήλ οὐκ εἶπε τούτο . Τούτο ούν Θεός, είπε μοι; ασθενής γάρ ην έχεινος · άλλ' έχ περιουσίας ένίχησεν. Έγώ σοι τον Θεόν [τον] χτίσαντα τον ούρανον λέγω χαὶ την γην ου δέ μοι γαστέρα μαινομένην παράγεις είς μέσον; Τοῦτο μάλιστα οὐχ ἄν είη Θεοῦ. Θεὸς γάρ οὐ πεινάσει, ού χοπιάσει. 'Αλλ' ού βούλεται άπό λογισμῶν, άλλά άπὸ πραγμάτων νικάν. Καὶ τιμωρίαν ώρισε: αύτλς ὁ βασιλεύς. Τίνος ἔνεκεν ούχὶ παρόντων ἐσθίει, άλλ' εν γυχτί; Πώς εχείνοι τοῦτο ού συνείδον, ὅτι ἡμελ-

<sup>·</sup> Touto. Vos inutilis, forsan delenda.

λον διὰ τῆς βοηθείας \* ἐλέγχεσθαι; "Όταν Θεός οἰχονομῆ, μηδὲν θαυμάσης. Καὶ ἀπέκτειτετ αὐτοὺς, φησί. Τί οὖν πάλιν ἐπὶ τοῦ δράκοντος; θηρίον τις προσκυνεῖ; Καὶ τοῦτον ἀνείλεν. 'Ορῆς πῶς ἀνόητοι, πῶς ἄνανδροι οἱ βάσιλεῖς τῶν Περσῶν; 'Εκδίδωσι τὸτ Δανιήλ. Τίνος ἔνεκεν, μετὰ τὴν νίκην τὴν οὕτω λαμπράν; 'Ο δὲ 'Αμδακοὺμ, φησί, ἄριστοτ ἤτεγκε τῷ Δανιήλ. 'Όρα τὸ θαῦμα. Μὴ γὰρ οὐχ ἦν δυνατόν αὐτῷ ἄλλοθεν

Quamvis sensus esse possit, Beli sacerdotes revictum tri per auxilium quod Deo sno ferebant, dum cibis illi appositis vescebantur, sine dubio tamen corrigendum γοησείας. ἐνεχθῆναι, ἀλλ' ἀπὸ τῆς Ἰουδαίας; Τοῦτο ς τῷ προφήτη, ἴνα μὴ τὰ αὐτὰ ποιήση πάλιν, κ ἐπὶ τοῦ εὐνούχου, ἴνα μὴ νομίσας ἡλισγῆσδ τράπεζαν, τὸν λιμὸν ἐπιτείνη. Πόθεν ἔγνω τὰ δακούμ; ᾿Απὸ τῆς συγγενείας τῆς κατὰ τὴν Ἔμελλεν αὐτὸς κήρυξ γίνεσθαι τοῖς κατὰ τὶ δαίαν θαύματος μεγίστου. Πῶς οὐκ ἐφοδί θηρία ὁ ἄνθρωπος; Οὕτος μὲν ἡσθιεν, ἐκι ἐνήστευον. Ἔστω, τοῦ σώματος ἀπείχετο τοῦ δινος ἔνεκεν καὶ τῆς τροφῆς; "Ωσπες κημός χαλινὸς κατείχεν ἐκείνα.

#### MONITUM

[254] Hanc pulcherrinam homiliam primus e tenebris eruit vir doctissimus Ericus Benzelius, el læ publicavit anno 1708, ad fidem Ms. cujusdam Anglicani, multis in locis vitiati. Sed commodum ut hanc eamdem homiliam ex Ms. Ottobohiano Romæ descripserimus, cujus Ms. ope hiulca sat vitiataque emendavimus.

Habendæ homiliæ, seu potius disceptationis (nam tota in genere πολεμικῷ versatur) occasio soi mororum quædam objectio. Cum enim Chrysostomus in priori hanc præcedente concione, how evangelico in medium adducto, Pater meus usque modo operatur, et ego operor, ostendisset Fil Patre æqualitatem, quod etiam, inquit, declarat evangelista his verbis: Propterea magis perseque eum, non solum quía solvebat sabbatum, sed et Patrem suum dicebat Deum, æqualem se saciena ita sermonem clausit. Hæretici autem Anomæi huic argumento ex Joanne evangelista desumto opposuere Joannis locum, nempe illud Joannis 5, 19: Nihil potest sacere Filius, nisi viderit Patre cientem. Cumque talis esset objectio, quæ posset auditores turbare atque percellere, opus erat Anomæorum argutias consutare: quamobrem Flavianus episcopus pauca præsatus, cum sciret pe andiendi ea de re Chrysostomi cupidum, utpote qui posset hujusmodi tela strenue depellere, cito dicendi secit, et Chrysostomo hæreticos consutandi curam demandavit: noverat enim quanto amore plebs Antiochena prosequeretur; neminemque posse tam sortiter lucisugas illos prossigare, quam J

Daniel conviva regis, et gloriosus super omnes amicos ejus. Duze ad Belum spectant descripsit nob's baniel. 5. Nonne vides, inquit, quanta comedat et bibat? Papæ, quase argumentum ac indicium divinitatis, multa edere ac bibere! Daniel non dixit: Hoccine, quaso, est Deus? imbecillus enim etat rex: sed ex abundanti vicit. Ego tibi Deum dico, qui creavit cælum et terram; tu vero mihi ventrem avidum producis in medium? Hoc maxime Dei esse non potest: Deus siquidem non esuriet, non satigabitur. Verum rationibus contendere non vult, sed rebus vincit. Et supplicium ipse rex desinivit. Qua de causa Belus

rero ex Vulgata apposuisse notam capitis: id etiam patet ex eo quod capiti 12 oradixum est in meo Codice, φ. &, hoo est, 12. 14. Secundum quod notatum velim, in ea videri esse sententia nostrum Joannem, ut existimet hunc versiculum pertinere ad historiam Beli, et ad Cyri tempora; mon antem ad historiam Susannæ, et ad Danielis juventa-lem: atqui supra Tom. 2, et Homilia prima in Psalmum 50 Tom. 3, in contraria abit, ac parum verisimiliter scribit Danielem tunc tem; oris duodecimum ætatis annum egisse, qui est etiam Pseudo-Ignatif error. Nec quemquam movere debet hæc diversitas, in re præcipue adeo obscura.

palam et ante oculos omnium non comedit, sed noctu? Quomodo sacerdotes non perspiciebant se per suam fallaciam convictum iri? Quando Deus dispensat, nihil mireris. 21. Et occidit illos, inquit. Quid igitur adhuc de dracone? belluam aliquis adorat? Illum Daniel interfecit. Vides quam dementes, quant ignavi sint reges Persarum? 29. Tradidit Danielem. Quam oh rem, post victoriam adeo illustrem? 33. Ambucumus autem, inquit, prandium attulit Danieli. Cerne miraculum. Nonne enim poterat illi aliunde afferri cibus, quam a Judaea? Hoc gratum erat prophetæ, ne eadem iterum ageret, quæ sub eunucho fecerat, neve existimans mensam poliutam esse, famem intenderet. Unde agnovit Ambacumum? Ex affinitate linguæ ac vocis. Futurus erat ille maxime miraculi præco apud eos qui in Judæa habitabant. Qui potuit homo non timere feras? Hic quidem comedebat, illæ vero jejunabant. Esto, corpore viri justi abstinuerint: quare etiam abstinebant cibo? Veluti camus quidam ac fremum illas continebat.

### AD HOMILIAM SEQUENTEM.

ine, cujus strenuitatem, acumen ingenii, atque διαλεκτικήν experti sæpe fuerant. Unde mireris Flaviani modestiam, pictatem, animi ingenuitatem, qui se a preshytero suo sibi subdito ita libenter fateretur et doctrina et eloquentia superari. Chrysostomus vero, ut erat moderatus, et a propria laude alienus, initio vehementer queritur sibi delatum munus esse a doctore suo, qui vere fons doctrinæ esset, et hanc provinciam probe suscipere posset. Deinde vero argumentum adversariorum tam strenue, tam clare depellit, ut nescias utram magis mireris, eloquentiam an dialecticæ vim.

Certum igitur est hanc concionem Antiochiæ in magna ecclesia, ut fert titulus, præsenteque Flaviano habitam fuisse, cum jam Chrysostomus in magna esset apud Antiochenos existimatione. Hinc est quod illa alia homilia Chrysostomi, quæ hujus habendæ occasio fuit, cujusque notas aliquot in hac Chrysostomus exhibet, ut nos supra diximus, jam non compareat inter illas homilias quas contra Anomæos Antiochiæ pronuntiavit Chrysostomus decem numero: quasque edidimus primo Tomo, acditis undecima et duodecima, quæ Constantinopoli, item contra Anomæos, habitæ sunt. Illæ enim decem homiliæ eo anuo dictæ sunt que ipse presbyter factus est, et concionari cæpit, nempe anno 386, et anno sequenti 387. At hæc homilia, ut et ea quæ ipsam præcedebat, post illas habita fuit, cum ex assiduo concionandi officio magnum sibi Antiochiæ nomen peperisset Chrysostomus. De anno autem nihil prorsus habemus.

luterpretationem nostram Latinam ad fidem Ottoboniani exemplaris edidimus.

### SANCTI PATRIS NOSTRI

## JOANNIS CHRYSOSTOMI,

IN MAGNA ECCLESIA, CUM PAUCA PRÆFATUS ESSET EPISCOPUS, IN ILLUD EVANGELII, FILIUS EX BE IPSO NIHIL FACIT, NISI QUOD VIDERIT PATREM FACIENTEM (Joan. 5. 19).

1. O violentiam! o tyrannidem! Doctor noster, qui ante nos præfatus est, plenam cum haberet phialam, summis tantum labris poculum degustandum nobis propinavit: id autem fecit non ob doctrinæ penuriam: nam fontis instar scaturire solet; sed quemadmodum dixi, út vestræ caritatis tyrannidem palam faceret, quam erga tenuitatem nostram exhibere soletis: ca de causa cito tacuit sermonemque conclusit, ut vestro desiderio gratificaretur; et toti solvendo debito nos obnoxios constituit. Quia igitur et is nobis dicendi loco cessit, et vos nostro ab ore pendere video. necesse tandem est ut ad certamina nos exuamus : vos autem mihi opem ferte, et manum porrigite, precibus nostram excitantes linguam, et attentione animi facilem parantes doctrinæ viam. Quando-, quidem propheta non admirabilem modo consiliarium, sed etiam prudentem auditorem postulat (Isai. 3. 3). Non enim leve nobis certamen hodie paratum est, sed quod multis egeat precibus, multa auditorum vigilantia, multa concionantis diligentia, ut quæ dicenda sunt et accurate proferantur, et tuto in caritatis vestræ animis inscrantur. Cupio namque vos non audire tantum, sed etiam institui; non discere modo, sed etiam docere; non accipere solum, sed ctiam in alios transmittere. Sie enim et splendidius nobis theatrum, et major cœtus crit, quando vos per ca quie audieritis, alios etiam inducere poteritis. In priore itaque concione hoc dicto evangelico in medium adducto, Pater meus usque modo operatur, et ego operor (Joan. 5. 17), cum hinc estendissem ejus cum Genitore æqualitatem, quod et supra declarat evangelista his verbis, Propterea magis persequebantur eum, non solum quia solvebat sabbatum, sed et Putrem suum dicebat Deum, æqualem se faciens Deo (Joan. 5. 18), ita sermonem clausi. Hodie autem opus est ea solvere, quæ adversus hæc objiciunt hæretici. Quamvis enim inter amicos certemus, tanta tamen adhibenda diligentia est, ut undique a fraude tuta et invicta sit oratio, etiamsi in mediis hostibus versetur. Ut enim ante dicebam, non audire tantum vos volo, sed ctiam alios instituere. Ideo sollicite studui vos armis spiritualibus circummunire, ut nullum membrum nudum apparent, vel letali vulnere confodiatur. Armorum quippe loco nobis est sermo, qui nostros munit, et hostes ferit; ferit, inquam, non ut dejiciat, sed ut jacentes erigat. Hujusmodi enim pugnæ genus est, quod in salutem contra pugnantium tropæum erigat.

Ut igitur hoc siat, attento adeste animo, omni ejecta sæculari cura animum excitate, acute cernentem oculum præbete mihi. Dives ne socordia diffluat : pauper ne egestatis curis opprimatur; sed missa omni vitæ inæqualitate, quisque se paratum auditorem præbeat : neque enim parvi pretii sunt, quæ nunc tractantur. Ideo bæc frequenter moneo : novi quippe quam profundo in pelago navigemus. Ne turberis profundum audiens: Spiritu namque duce, non suit aquæ caligini obnoziæ, sed facillima erit via, si cam tantummodo, quam jubeo, tencatis. Ne turbemini. neque moveamini. Quæ enim hodie agitantur, auditorem initio turbant, inque dubitationem conjiciunt: si vero finem exspectet, ubi consentaneam solutionem videbit, jucunda fruetur tranquillitate, et in portum nullis agitatum fluctibus animum appellere poterit. Ut ergo hæc ita se habeant, ne turbemini, ne commoveamini, sed cum omni patientia et perseverantia viam sequimini, quam verbi doctrina ostendit.

Anomæorum objectio, quæ fucum facere poterat, refellitur. — Quæ sunt ergo quæ nobis ab illis objiciuntur? Nihit potest, inquiunt, facere Filius, nisi viderit Patrem facientem (Joan. 5. 19). Atqui hæc Scriptuta dixit. Quorsum ergo hæc nobis objiciunt? Non eo sensu, quo a Scriptura dicta sunt, afferuntur. Quid hinc, aiunt, concludere volunt? Vides quomodo Filius Dei, inquiunt, illam æqualitatis suspicionem auferat? Quia enim Judæi id suspicabantur, nempe eum Deo æqualem se facere, ideo intulit his verbis, Non potest Ptus a seipeo facere quidquam.

2. Num frustra dicebam, hæc verba vos turbare posse, atque initio auditorem percellere? Verum exspectate, et videbitis eos propriis confectos telis. Cum primis enim observandum id, quod dicitur, non fuisse Judworum suspicionem : quod etiam in præcedenti disputatione cum omni perspicuitate ostendimus; quæ ne iterum agitentur, eo remittimus auditorem, et quod nunc objicitur solvere conabimur, ostendereque ipsum non ut everteret eorum suspicionem hæc dixisse, sed ut eam accuratissime firmaret ac stabiliret, nobisque argumentum præberet suæ cum Patre propinquitatis, naturalis conjunctionis, atque concordire. Ita enim lmic dicto confido, ut illo maxime dicam demonstrari ejus cum Patre conjunctionem, et substantiæ unitatem. Neque perturbemini ex ratiociniis hæreticorum. Neque enim gladii in muris depicti, neque hastæ, neque spicula hostes turbare possent, torvum et terribi-

### ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

## ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ

'Er τῆ μεγάλη έκκλησία, προειρηκότος (έπισκόπου) όλίγα εἰς τὸ Εὐαγγέλιον, εἰς τὸ, «Οὐδέποτε ἀφ' ἐαυτοῦ ποιεῖ ὁ Υἰὸς οὐδὲν, ἐὰν μή τι βλέπη τὸν Πατέρα ποιοῦντα ». »

[255] α'. "Ω τῆς βίας, ὢ τῆς τυραννίδος. Πεπληρωμένην = γιάλην έχων ο διδάσκαλος προειρηκώς, άκροις τοίς Χειγερικ λεηραρφαι ψησι εμήλαλε ρ 19 μοίπα. 10010 θε μεποίτικεν, ού δι' ένδειαν διδασκαλίας και γάς και πηγής ούχ Ελαττον βρύειν είωθεν άλλ', ώσπερ έφθην είπων, τῆς Φμετέρας άγάπης φανερών την τυραννίδα, ην περί την ψπετεραν απικορτέτα εμιθείκνοαθαι πεπεγετήκατε, θιφ τουτο ταχέως εσίγησεν, και τον λόγον κατέκλεισε c, τή ἐπεθυμία τἢ ὑμετέρα χαρίσασθαι βουλόμενος, καὶ όλοκλήρου τοῦ ὀφλήματος ήμᾶς ὑπευθύνους καθιστά:. Έπελ ούν και αύτος ήμιν τῷ λόγω παρεχώρησεν, και ύμας ἐκκρεμαμένους όρῶ τῆς γλώττης τῆς ἡμετέρας, ἀνάγκη λοιπόν ἀποδύσασθαι πρός τὰ παλαίσματα: άλλὰ συνάραοθέ μοι, καλ χείρα ορέξατε, ταϊς εύχαζς διεγείροντες ήμων την γλώσσαν, καὶ τη συνέσει της άκροάσεως εὕκολον έργαζόμενοι την διδασκαλίαν. Έπει και ό προφήτης ού θαυμαστόν ζητεί μόνον σύμδουλον, άλλά και συνετόν άχροατήν. Ού γάρ ό τυχών ήμεν άγων πρόκειται σήμερον, άλλα πολλών δεόμενος εύχών, πολλής δὲ άγρυπλίας τῆς τῶν ἀχροωμένων, πολλῆς δὲ σπουδῆς τοῦ λέγεντος. Ένα και λεχθή μετά άκριδείας τά λεγόμενα, και φυτευθή μετά άσφαλείας εν τή διανοία της ύμετέρας έγάπης. Ου γάρ άχουσαι βούλομαι μόνον ύμας, άλλά χαλ πιδευθήναι ού μαθείν μόνον, άλλά και διδάσκειν ούκ αὐτοὺς δέχεσθαι ε μόνον, άλλά καὶ εἰς ἐτέρους διαδιδάζειν. Ούτω γάρ ήμεν λαμπρότερον έσται το θέατρον, χαλ πλείων ο σύλλογος, όταν ύμεζ δι' ων άκούετε και έτέρους έπανάγειν δυνήσησθε. Τἢ μέν ούν προτέρα συνάξει ταύτην είς μέσον άγαγων την ρήσιν την εύργγελικήν την λίγουσαν, Ο Πατήρ μου έως άρτι έργιζεται, κάγω <sup>έρταζομαι</sup>, χαλ δείξας έντεῦθεν την πρός τον γεγεννηχότα Ισότητα, όπερ καὶ πρὸ τούτου ἀπεφήνατο ὁ εὐαγ-Υιλιστής λέγων, Διάτοῦτο μᾶλλον ἐδίωκον αὐτόν, οὐ μότος δτι Ελυσε · τὸ σάββατος, άλλ' ότι και Πατέρα <sup>lỗ</sup>ior Ēleys tòr Osòr, lơor šautòr ποιῶr τῷ Θεῷ, οὖτω τον λόγον κατέλυσα. Σήμερον δε τα παρά τῶν αίρετικών ήμεν πρός ταυτα άντεπαγόμενα άναγκαϊον διαλυαι. Εί γάρ και εν φίλοις άγωνιζόμεθα, άλλά τοσαύτη λί πχρησθαι τη άκριδεία, ώστε πανταχόθεν [256] άνξατάτητον είναι τον λόγον και άχείρωτον, και εί έν

Titulus sic plenior est apud Benzel. Post προειρηχό
γαίδι habetur in Anglic. codice, sed est sphalma.

Sie Ottob. cod., Benz. male ὑμᾶς ἀπήγαγεν.

\*Sie Ottob. cod. recte. Anglic. male ἐσίγησε. Infra

\*Sie Ottob. cod. recte. Anglic. male ἐσίγησε. Infra

\*Sie Ottob. cod. recte. Anglic. male ἐσίγησε. Infra

\*Sie Ottob. τοῦν τοῦν αις anglic. cod. Sed hæc

\*Petio non quadrat. Ibid. Ottob. τὴν γλῶσσαν, Angl. τὴν

ἐάνως».

4 Ollob. υποδέγεσθαι. Infra Benzel. ετέρους επεισάγειν. bid. τη μέν ούν προτέρα.

Bue non prius-dixerat, ut innuit Chrysostomus, sed poste. dixit Joannes evangelists.

μέσοις τοίς έγθροίς γένοιτο . "Οπερ γαρ έφθην είπων, ούγλ άκούειν βούλομαι μόνον ύμας, άλλά καλ έτέρους παιδεύειν. Διὸ δή μετὰ ἀχριδείας ἀπάσης περιθείναι ὑμίν ὅπλα ἐσπού. δακα τὰ πνευματικά, ὥστε μηδαμοῦ φανῆναι μέλος γυμνον, μηδε καιρίαν δέξασθαι πληγήν. Και γάρ ὅπλων τάξιν ήμιν όλόγος επέχει, φράττων μεν όμου του, οίχείους, βάλλων δὲ τοὺς ἐναντίους· βάλλων οὐχ ἔνα κατενέγκη, άλλὰ κειμένους άναστήση. Τοιούτον γάρ τῆς μάχης ταύτης τὸ είδος: ἐπὶ τἢ σωτηρία των πολεμούντων τρόπαιον ζοτησιν. "Ιν' οὖν τοῦτο γένηται, συντείνατέ μοι την διάνοιαν, πάσαν εκδάλλοντες φροντίδα βιωτικήν, διαναστήσατε την γνώμην, όξυδερχές παρέχετέ μοι το διμα. Μήτε δ πλούσιος ύπο τῆς ράθυμίας χαυνούσθω, μήτε ο πένης ύπο της φροντίδος της πενίας πιεζέσθω άλλα πάσαν ταύτην ἐκδάλλοντες τοῦ βίου τὴν ἀνωμαλίαν, ἀκροατίν μαδεακεπασίτενον εκαυτος εαπτρη μαδεχέτω, ος λάδ τα τυχόντα ήμιν τὰ προκείμενα νῦν. Καὶ διὰ τοῦτο συνεχῶς ταῦτα παραγγέλλω, ἐπειδή οίδα τὸ βάθος ὁ βαδιούμεθα. 'Αλλά μη θορυδηθής βάθος άχούσας, του γάρ Πνεύματος χειραγωγούντος, ούκ έχει ζόφον τὰ ὕδατα, άλλά πολλή έσται ή εύχολία. μόνον έάν ταύτην βαδίζητε την όδον ην έγω κελεύω. Καὶ μη θορυδηθητε, μηδε ταράττησθε. Καὶ γάρ τὰ κινούμενα σήμερον εν άρχη μεν ταράττει τον άκροατην τον μη προσέχοντα, και είς απορίαν εμδάλλει· εί δὲ τὸ τέλος ἐκδέξαιτο, τὴν προσήχουσαν ίδων λύσιν, λευχής ἀπολαύσεται γαλήνης, καὶ εἰς λιμένα ἀκύμαντον την έαυτου ψυχην όρμησαι δυνήσεται. Ίν' ούν ταυτα γένηται, μή θορυδηθήτε, μηδέ ταράσσεσθε, άλλ' Επεσθε την όδον μετά μαχροθυμίας άπάσης και καρτερίας, ηνη τοῦ λόγου διδασχαλία δείχνυσιν.

Τίνα οὖν ἐστι τὰ παρ' αὐτῶν ἡμῖν ἀντεπαγόμενα; Οὐ δύναται ὁ Υἰὸς, φησὶν, ἀφ' ἐαυτοῦ οὐδὰν, ἐἀν μή τι βλέπη τὸν Πατέρα ποιοῦντα. Καίτοι ταῦτα ἡ Γραφή εἰρηκεν. Τίνος οὖν ἔνεκεν παρ' αὐτῶν δ ταῦτα ἀντεπάγεται; Οὐχ ὡς εἰρηται παρὰ τῆς Γραφῆς, οῦτως ἐπάγεται. Τί γὰρ ἐκ τούτου, φησὶν, κατασκευάζειν βούλονται; '()ρἄς πῶς ἀνέτρεψε, φησὶν, ὁ Υἰὸς τοῦ Θεοῦ τὴν ὑπόνοιαν ἐκείνην τὴν τῆς ἰσότητος; 'Επειδὴ γὰρ οἱ 'Ιουδαῖοι, φησὶ, τοῦτο ὑπώπτευον, ὅτι ἰσον ἐαυτὸν ποιεῖ τῷ Θεῷ, διὰ τοῦτο ἀντεπήγαγε λέγων' Οὐ δύναται ὁ Υἰὸς ἀφ' ἑαυτοῦ ποιεῖν οὐδέν.

β'. "Αρα μη μάτην είπον, ότι θορυδείν ύμας έχει τὰ βήματα, καὶ ἐκ προοιμίων λεγόμενα διαταράττειν τὸν ἀκροατήν; 'Αλλ' ἀναμείνατε, καὶ δψεσθε τοῖς οἰκείοις αὐτοὺς ἀναλισκομένους ὅπλοις. Μάλιστα μὲν γὰρ οὐκ

ην 'Ιουδαίων υπόνοια το λεγόμενον' ο και εν τη προτέρα f Sic Ottob., φαίνοιτο Benzel. Μοχ (Htob. ἀχούπν, Ben-

Sic Ottob.; Benzel. τὰ ἀντεπαγόμενα. Hæc porro sunt Anomœorum dicta, queis depellunt Chrysostonii argumentum.

διαλέξει μετά πάσης 🍳 ἀπεδείξαμεν της σαφηνείας ἄπερ ίνα μη πάλιν άναχινωμεν, έχει παραπέμψαντες τὸν άχροατήν, το νῦν ἐπαγόμενον διαλῦσαι πειρασόμεθα, δειχνύντες ότι ούχ άνατρέπων την υπόνοιαν έχείνην, ταύτα λέγει, άλλά μετά πολλής άχριδείας ίστων χαί βεδαιών, καὶ τῆς πρὸς τὸν γεγενηκότα [257] ἐγγύτητος, καί πολλής γυησιότητος καί συναφείας και όμονοίας ἀπόδειξιν ήμεν παρέχων, Ούτω γάρ θαρρού το είρημένφ, ότι ταύτην μάλιστά φημι ο την ρησιν απόδειξιν είναι της πρός τὸν Πατέρα συγγενείας αὐτοῦ, καὶ τοῦ κατά την ούσίαν άπαραλλάκτου. Μηδέ ταράττεσθε ύπδ τῶν λογισμῶν τῶν αἰρετιχῶν. Οὐδὲ γὰρ τὰ ξιψη τὰ ἐν τοίς τοίχοις γεγραμμένα, ούδε τὰ δόρατα, ούδε αι αιχμαί θοροδείν δύναιντ' αν πολεμίους, φοδερόν και όξυ βλέποντας. "Οπερ γάρ αν ή, σχιά τίς έστι καλ είκων, οὐ πραγμάτων άλήθεια. Τοιούτοι των αίρετιχωνοί λογισμοί, οδς ΐνα διελέγξωμεν, πλησίον ταύτης γενώμεθα τῆς ρήσεως, συνεχώς αὐτὴν περιστρέφοντες, καὶ τέως αὐτοὺς ερώμεθα, πῶς βούλονται ερμηνεύειν τὴν ῥῆσιν. Οὐ γὰρ άρχει μόνον ή άνάγνωσις. Εί γάρ ήρχει ο ή άνάγνωσις, τίνος ενεκεν ό Φίλιππος πρός τον εύνουχον έλεγεν, \*Αρά γε γινώσκεις ά ἀναγινώσκεις; "Οθεν ἀναγινώσκων ξκείνος, ορορή έρει των έλκει τέρων. οιο και έγελε. Δέομαί σου, περί τίνος ό προφήτης λέγει, περί έαυτοῦ, η περί ἐτέρου; Εί ήρχει ή ἀνάγνωσις, πῶς οἰ Τουδαΐοι την Παλαιάν άναγινώσκοντες, και τά περι τῆς γεννήσεως του Χριστου, και των σημείων, και των θαυμάτων, καὶ τόπον, καὶ καιρόν, καὶ σταυρόν, καὶ τάφον, καλ άνάστασιν, καλ άνάληψιν, καλ την έκ δεξιών καθέδραν, καὶ τὴν τοῦ Πνεύματος κάθοδον, καὶ τὴν τῶν ἀποστόλων συνεχδρομήν, χαὶ τὴν τῆς συναγωγῆς ἐχδολήν, και την της Έκκλησίας εύγένειαν, οὐδέπω και σήμερον επίστευσαν; Ούκ άρα άρκει ή άνάγνωσις, εάν μή προσή και ή γνώσις. "Ωσπερ γάρ εάν τις τρέφηται μεν, μή πέπτη δε, οὐ ζήσεταί ποτε· οῦτως εάν τις ἀναγινώσχη μέν, ού γινώσχη δέ μηδέν των έγχειμένων, ούχ έπιτεύξεται τῆς άληθείας. Μή τοίνυν μοι παρέχετε τὴν ጵἤσιν την εύαγγελικήν, άλλά και έρμηνεύσατε αυτήν. Τοῦτο δε άπαιτω παρ' εχείνων, ϊν' όταν τὰ σαθρά αὐτῶν καταλύσω νοήματα, τότε καταδαλῶ τῆς άληθείας τὸν θεμέλιον. Ούτω και οίκοβόμοι ποιούσιν, ού πρότερον την κρηπίδα καταδάλλονται των οίκημάτων, ξως αν τὰ d σεσαθρωμένα ἀνέλωσιν, ΐνα μετὰ ἀσφαλείας οἰχοδομῶσιν. Τούτους δη και ήμεις μιμησώμεθα.

Είπε ούν, ού δύναται ό Υίος ποιείν άφ' έαυτοῦ καθόλου . οὐδέν; Οὐδὲ γάρ εἶπεν, ὅτι ἀνθρώπους μὲν δύναται ποιείν, άγγέλους δε ού δύναται ούδε άγγέλους μεν δύναται, άρχαγγέλους δε ού δύναται άλλ' εξπεν, δτι ούδέν. Ούχοῦν ἀσθενείας τὸ ρῆμα; εί γε μη δύναται, κατά την ύπόνοιαν την σην, και βίας και ανάγκης επιτεταμένης. εί γε ἀφ' ἐαυτοῦ οὐδὲν ποιεί, ἀλλ' ὄσα ἄν βλέπη τὸν Πατέρα ποιούντα. Ἰδού καὶ διδασκαλίας ύστερον προσγενομένης, άπερ άπαντα άλλότρια τῆς άκηράτου καὶ άνωλέθρου ούσίας έχείνης τῆς ἀφράστου χαὶ ἀββήτου χαὶ ἀχαταλήπτου. Καὶ τί λέγω περὶ τοῦ Χριστοῦ; Οὐδὲ γὰρ περὶ έμου του μιχρού και εύτελους, και άπο γης γενομένιο, δυνατόν τοῦτο λέγεσθαι, ότι οὐ δύναμαι έγὼ ἀφ' ἐαυτοῦ ποιείν ούδέν· ούδε περί σοῦ, ούτε περί άλλου ούδενός άνθρώπων. Εί γάρ τοῦτο άληθες, είχη γέεννα, χαὶ χόλασις, καὶ τιμωρία εἰκῆ στέφανοι, καὶ ἔπαθλα, καὶ - άγαθά. Οὐδὲ γὰρ [258] ἐκεῖνα ὑποστησόμεθα άμαρτά-

Sic Benzel.; Ottob. πολλής.

Sic Ottob., Benzel. vere apari.

νοντες, ούδε τούτων άπολαύσομεν κατορθούντες, εί γε μηδεν άφ' εαυτῶν πράττομεν. Τὰ γὰρ Επαθλα οὐ τοῖς πράγμασιν άπλῶς, άλλὰ τῆ γνώμη ἀπόχεινται. Οἶόν τι λέγω. όταν τις άφ' έαυτοῦ χαλὸν ἐργάζηται, τότε στεφανούται καλ άνακηρύττεται, ούχ άπλῶς ὅταν ἐργάζηται, άλλα μετά γνώμης καὶ προαιρέσεως. Καὶ ΐνα μάθητε ότι ταῦτά ἐστιν ἀληθή· Elσir εὐrοῦχοι, φησίν, οίτιreς εθνουχίσθησαν παρά των άνθρώπων καί είσιν εὐνοῦχοι, οἴτινες εὐνούχισαν ἐαυτοὺς διὰ τὴν βασιλείαν των οὐρανων. Εὐνούχους ἐνταῦθά φησιν οὐ τούς τὰ μέλη κόψαντας, άλλὰ τούς τον πονηρον λογισμόν και άσελγείας γέμοντα άποτεμόντας, ού σιδηρά μαχαίρα, άλλά λογισμῷ καὶ φιλοσοφία, καὶ τἢ τοῦ Θεοῦ βοηθεία χρησαμένους είς τοῦτο. Ίδου δύο εὐνοῦχοι, οἱ μὲν ἐξ άνθρώπων αποτμηθέντες τὰ μέλη, οἱ δὲ εὐλαδεία ἀποκόψαντες τον πονηρον λογισμόν. 'Αλλ' όμως εί και διαφόρως εύνουχίσθησαν, όμοίως άμφότεροι γυναιχών άπέγονται μίξεως. Τὸ όμοίως ο δὲ εἶπον, οὐ κατά γνώμην, άλλά κατά την του πράγματος φύσιν. Ούδε γέρ εύνοῦχος δύναιτ' αν συγγενέσθαι γυναικί, ούτε ό μοναχός ό εύνουχίσας έαυτόν. Καὶ τὸ μὲν πράγμα ἔν, τὸ δὲ τέλος ούχ εν. Διά τοῦτο περί μεν έχείνων είπων δτι εύνουχίσθησαν ύπὸ τῶν ἀνθρώπων, οὐδὲν αὐτοίς διὰ τοῦτο έθηκεν έπαθλον· φύσεως γάρ, ού γάρ ι άσκήσεως τδ πράγμα ήν. Τούτους δὲ εἰς μέσον ἀγαγών, τἢ βασιλεία αύτους έστεφάνωσεν, εἰπών, Διὰ τὴν βασιλείαν τῶν ουρανών. Καίτοι ούτε ούτος μίγνυται γυναικί, ούτε έχεινος. άλλ' ό μεν ύπό τῆς άνάγχης δεδεμένος, ό δε τἤ προαιρέσει το πράγμα κατορθώσας, και άφ' ξαυτού τουτο έργασάμενος καλ άνύσας. Είτα οι μέν άνθρωποι άφ' έαυτων δύνανται τοιαυτα πράττειν, και ποιείν, και φιλοσοφείν, και φθέγγεσθαι, και μυρία έτερα έργάζεσθαι. ό δὲ τῶν ἀγγέλων Δεσπότης οὐ δυνήσεται οὐ μιχρὸν οὐ μέγα ποιείν ἀφ' ἐαυτοῦ; Καὶ τίς ταῦτα ἀνέξεται; Οὐχ άκούεις Παύλου λέγοντος, ότι 'Er μεγάλη οίκία υὐκ ξστι μόνον σκεύη χρυσα και άργυρα, άλλά και ξύ-Aira nai corpánira nai à pèr els tiphr, à dè els àtiμίαν. Έαν ούν τις έκκαθάρη έαυτον έκ τούτων, **ἔ**σται σχεῦος εἰς τιμὴ**r ἡγιασμένον τῷ Δεσπότη.** 

γ'. 'Οράς και τούτους ἀφ' ἐαυτῶν διορθουμένους; Τοῦτο γάρ έστιν Έάν τις έαυτον έχχαθάρη. Τί ούν έστι το είρημένον; Εί πρός οίχείους μόνον ό λόγος ήμιν ήν, ήδη και την λύσιν αν επήγαγον επειδή δε πρός έχθρους και πολεμίους, έτι τὰ ἐχείνων χαθελεῖν ἀναγχαῖον πάλιν την ρησινείς μέσον άγαγόντες, ούτως ταύτην ποιήσωμεν σαφή. "Ότι ε μέν γάρ ήμιν δυνατόν άφ' έαυτων καλ ποιείν και λέγειν, ίκανῶς ὁ λόγος ἀπέδειξεν. Εί γάρ μή τούτο ήν, ούχ ανέστεφανώθημεν χατορθούντες. Έρωτητέον δὲ πάλιν τὸν αίρετιχόν· τί ἐστιν, 'Εάν μή τι βλέπη τὸν Πατέρα [259] ποιοῦντα, οὐ δύναται ἀφ' ἐαυτοῦ πειείν οὐδέν; 'Από γάρ τῆς ρήσεως ταύτης, λέγω, οὐ της έρμηνείας. μαλλον δε ούδε άπο της βήσεως, άλλ' άπο τής διεστραμμένης των αίρετιχων έρμηνείας, άνάγχη διπλην τινα έπεισάγεσθαι κτίσιν. Πώς και τίνι τρόπω; Είν μή τι βλέπη, φησί, τὸν Πατέρα ποιούντα, οὐ δύναται ποιείν. Ούχουν άνάγχη πάσα είναι μέν έργα του Πατρός άπηρτισμένα, είναι δε και έτερα του Υίου, ά πρός έχεινα βλέπων κατεσχεύασεν και αυτός. Έλν γάρ μή τι βλέπη ποιούντα, ού ποιεί, φησίν. Ίνα ούν

Sic Benzel. Ottob. τὸ δμοιον. Paulo post σὖτε ὁ μοναχὸς ὁ εὐνουχίσας ἐαυτόν. Post hæc verba adjiciendum putat Benzelius βούλοιτ' ἀν. Certe aliquid desiderari videtur, et βούλοιτ' αν quadraret.

1 Sic Benzel. et Ottob., sed yap hic expungendum i-

d Sic Benzel. In Ottob. autem ἐὰν μὴ τά,

s Sie Ottob., Benzel autem είς μέσον άγαγείν ότι μέν, omissis interpositis.

etum præferentes. Quidquid enim hujusmodi ra quædam et imago est, non rerum veritas. a hæreticorum ratiocinia : quæ ut refutemus, estigio hærcamus, assidue illa versantes : ae ab illis quæramus, quomodo velint hunc terpretari. Neque enim sola lectio sufficit. ztio sufficeret, cur Philippus eunucho dicesintelligis quæ legis (Act. 8. 30)? Unde liquet legeret, nibil ex scriptis intellexisse: ideomi: De quo, quæso, loquitur propheta, de sete alio (Ibid. v. 34)? Si lectio sufficiebat, quolæi dum Vetus Testamentum legunt, ea quæ i natalibus, de signis, de miraculis, de loco, re, de cruce, de sepultura, de resurrectione, iptione, de sessione a dexteris, de Spiritus scensu, de apostolorum exitu per universam le ejectione synagogæ, de Ecclesiæ nobilitate nondum hodie crediderunt? Non ergo suffi-, nisi adsit et cognitio. Quemadmodum enim lat quidem, sed cibum non coquat, is non ; si quis legat, nihil vero dictorum intelligat, itatem non percipiet. Ne mihi ergo locum um proponite tantum, sed illum interpretee autem ab ipsis postulo, ut cum pravas eoicationes confutavero, tum veritatis fundajaciam. Sic etiam architecti faciunt, non ificiorum fundamenta jaciunt, quam sorrint, ut tuto ædificent. Hos et nos quoque

zio Chrysostomi ad hæreticorum argumentum. po, nihilne potest Filius a seipso facere, nirsus? Neque enim dixit, se quidem posse acere, sed angelos non posse; neque angesed archangelos non posse; verum omnino ecillitatem ergo hoc dictum testificatur? secundum opinionem tuam non potest, vi tate cohibitus; si nempe a seipso nihil fause viderit Patrem facientem. En hac postsperta doctrina, que tamen omnia aliena stemerata illa, immortali, inenarrabili, inefincomprehensibili substantia. Et quid de quor? Neque enim de meipso infimo, vili, ec licet effari, non posse me a meipso quidere: nec de te hoc dici potest, nec de alio sominum. Nam si hoc verum est, frustra 4 supplicium et pæna; frustra coronæ, præ-. Neque cnim illa sustinebimus, si peccene bis fruemur, si recte egerimus, siquidem is nibil facimus. Præmia enim non operibus ed voluntati reposita sunt. Exempli causa: a seipso bonum operatur, tunc coronatur ac ; non cum egerit simpliciter, sed quando state et proposito. Atque ut hæc vera esse Sunt eunuchi, inquit, qui castrati sunt ab ho-A sunt eunuchi, qui seipsos castraverunt prom ecclorum (Math. 19. 12). Eunuchos hic eos qui sibi membra absciderunt, sed qui em pravam ac libidine plenam resecuerunt, ) ferreo, sed ratiocinio et philosophia, et ad

illud Dei auxilio usi sunt. Ecce duo eunuchorum genera, quorum alii ab hominibus exsecti sunt. alii pietate permoti pravam cogitationem amputarunt. Verumtamen etsi diverso modo castrati sunt, ambo tamen similiter a mulierum concubitu abstinent. Similiter dixi, non secundum propositum voluntatis. sed secundum rei naturam. Neque enim eunuchus cum muliere rem habere possit, neque monachus, qui seipsum castavit. Res quidem una eademque est, non item finis. Ideo cum de illis dixisset, quod castrati sint ab hominibus, nullum ob id ipsis addidit præmium: naturæ quippe, non exercitationis illud erat opus. Hos autem in medium adductos regno cælorum coronavit, dicens, Propter regnum cælorum. Atqui neque hic, neque ille cum muliere rem habet : sed alter necessitate, alter vero proposito recte agit, et a seipso illud præstat. Hominesne, dic mihi, a seipsis hoc agere possunt, et philosophari, et loqui, sexcentaque al a perficere: angelorum vero Dominus nec parvum nec magnum quid a seipso agere poterit? Et quis hæc ferat? Non audis Paulum dicentem : « In magna domo non solum sunt vasa aurea et argentea, sed etiam lignea et fictilia, quædam in honorem, quædam autem in contumeliam. Si quis ergo emundaverit se ab ipsis, erit vas in honorem, sanctificatum Domino > (2. Tim. 2. 20. 21).

3. Vides hos etiam se ex seipsis emendare? Illud enim significant hæc: Si quis seipsum emundaverit. Quid ergo illud est quod dicitur? Si cum familiaribus tantum et amicis sermo esset, jam solutionem attulissem : quia vero cum inimicis et hostibus res nobis est, eorum quoque argumenta confutanda sunt, adducta denuo in medium clausula, ut eam sic perspicuam reddamus. Quod enim possimus ex nobis ipsis facere et dicere, satis commonstratum est. Nisi enim illud esset, nequaquam pro bonis operibus coronaremur. Interrogandus iterum est hæreticus: Quid est, Nisi quid viderit Patrem facientem, nihil a seipso facere potest? Ab hoc enim dicto, inquam, non ab ejus interpretatione; imo potius neque a dicto, sed a prava hæreticorum interpretatione, duplex necessario statuenda creatio erit. Quomodo et qua ratione? Nisi quid viderit, inquit, Patrem facientem, nihil facere potest. Ergo necesse prorsus erit, esse opera Patris perfecta; et esse alia Filii, quæ ipse ad paterna respiciens creaverit. Nisi quidpiam, inquit, facientem viderit, non facit. Ut ergo videat, necesse est opera esse. Quid ergo? quæso te: unum videmus solem, num duos mihi monstrare potes, ut unum a Patre factum, alium a Filio suspicer? num duas lunas, vel terras, vel duo maria? et sic de cæteris omnibus? Verum hoc numquam dixeris: unus quippe sol est. Quomodo igitur nihil facit, nisi viderit Patrem facientem? Solem cujus opus esse vis? an Patris? Ubi ergo Filii sol? An Filii? Ubi ergo sol Patris, quem videns Filius, alium similem fecerit? Quomodo stabit illud, Omnia per ipeum facta sunt, et sine ipso factum est nihil (Joan. 1. 3)? Sì enim omnia per ipsum, quod tempus adscribi potest huic divisioni? Viden' ratiocinia? quomodo vos

ipsos implicatis, ac mendacium seipsum coarguit? Aliud argumentum contra Anomæos. Quo in statu orbis fuerit ante Christi incarnationem. — Ecce corum allata interpretatione, quomodo demonstravi, ipsam a scipsa impeti. Sed et illud libens adhuc guærerem: Quis carnem nostram assumpsit, et in virginalem vulvam descendit? Paterne an Filius? die milii. Nonne, ut omnibus palam est, unigenitus Dei Filius? Etenim Paulus sic ait : « Hec sentite in vobis, quod et in Christo Jesu, qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo; sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens > (Phitip. 2. 5-7). Et, c Misit Deus Filium suum unigenitum, factum ex moliere, factum sub lege > (Gal. 4.4). Omnisque Scriptura, tum vetus tum nova, hujusmodi testimoniis plena est, ipsaque opera clamant, Unigenitum incarnatum esse, non Patrem. Utrum igitur Filius, viso Patre incarnato incarnatus et ipse est? (a) [ Neque enim incarnatus foisset], nisi vidisset ipsum incarnatum : siquidem Non potest a seipso sucere quidquam, nisi viderit Patrem facientem. Quandonam hoc Patrem facientem viderit, dicere non possis. Nec vero putes parvum id esse, quod factum est. Nam caput salutis nostræ incarnatio Unigeniti est, et ejus ad nos usque demissio. Antequam enim homo sieret, malitia tyrannidem exercebat, et profundissima nox omnia occupabat, atque ubique aræ et templa idolorum, nidor, fumus et torrentes sanguinis, non niodo ovium boumque, sed ctiam hominum. Nam Sacrificaverunt filios suos et filias suas dæmoniis ( Psal. 105. 37): et hæc populus, qui prophetas habebat atque legem, qui Dei visu fruebatur, qui in tot miraculis innutritus erat. Quod si hi tales eraut, cogita quomodo reliquæ orbis partes affectæ fuerint, a dæmonibus exagitatæ, sub nequitiæ tyrannidem redactæ, animi morbis omnibus subjectæ, ligna colentes, lapides adorantes, montes, colles, saltus, arbores, lacus, fontes, fluvios. Ecquid catera commemoremus? Ex Judæorum enim malis quanta essent aliorum facinora videre est. « Equi surentes in seminas erant, unusquisque ad uxorem proximi sui hinniebat > (Jer. 5. 8). · Cognovit bos possessorem suum, et asinus præsepe domini sui, Israel autem me non cognovit > (Isai. 1. 5). • Canes muti, qui non potuerunt latrare » (lsai. 56. 10). « Facies meretricis facta est tibi, apud omnes impudenter agehas > (Jer. 3. 3). « Non est intelligens aut requirens Deum : omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt > ( Psal. 13. 2. 3). Rursum alius : · Frustra argentarius argentum conflat: malitiæ eorum non sunt consumptæ > (Jer. 6. 29). Iterum zlius : « Exsecratio, et mendacium, et furtum, et cædes, et adulterium effusa sunt super terram, et sanguinem in sanguine miscent > ( Usee 4.2). Rursum alius : « Si mutabit Æthiops pellem suam, et pardus maculas suas, et populus hic poterit judicium facere, cum didicerit mala » (Jer. 13. 23). Alius iterum :

(a) Unclus inclusa ex conjectura adjiciuntur; his quippe demptis non stat sensus.

« Væ mihi, o anima, quia perit plus de terr recte faciat in hominibus non est: omnes in sa judicant » (Mich. 7. 2). Dens iterum : « Odi repuli festivitates vestras, et non odorabor in conventibus vestris » (Amos 5. 21). Elias « Altaria tua subverterunt, et prophetas tuos runt; et ego relictus sum solus, et quærunt meam » (3. Reg. 19. 10). Rursum Deus : « domum meam, dimisi hereditatem meam, de etam animam meam in manus inimicorum ejus 12. 7). David iterum : « Immolaverunt fili et filias suas dæmoniis, et effuderunt sangui mocentem, sanguinem filiorum suorum et fil (Psal. 106. 37. 38).

4. Vidistin' malitiæ tyrannidem? Canes fu equi. et asinis stupidiores, bobusque insensi in ipsamque naturam insanierunt. Sed post i tionem Christi quid ait Scriptura? Pater noste in calis (Matth. 6. 9). Antehac dicebat Scr Vade ad formicum, piger ( Prov. 6. 6); post h etiam adoptione dignati sumus, et cælo ad cum angelis choros agimus, et ipsorum cantu cipes sumus, ac com incorporeis potestatibus tamus. Sublati sunt colles, diruta sunt tempk esse lapis visus est, et lignum esse lignum de sum est, arboresque arbores; fontes item Quia enim Sol justitiæ illuxit (Mal. 4. 2), ostendit naturam, quam prius obtenebrabat no ris, et ignorantiæ profunda caligo, quæ con decepti erant oculos offuscabat. Sed postqua sam erroris nubem Solis justitiæ radius dis ubique lux est et dies, imo splendida stabilisq meridiana. Persæ etiam, qui matres suas in ducebant, virginitatem nunc exercent. Et q filios suos quasi non agnoscentes mactabant, o mansuetissimi et mitissimi sunt. Lupi ovium mansueti evaserunt; imo etiam ii qui lupi immaniores erant. Lupus enim naturam non i sed agnoscit fetum : homines antem etiam ill ciores erant. Sed post incarnationem Unigeni que dispensationem, ejecta feritate, ad priori versi sunt nobilitatem; imo ad angelicam 🔻 evecti sunt. Et antehac urbes quidem erant in plenæ: hodie autem etiam solitudo philosoj necnon tuguria monachorum in montibus et s imitantium ipsam angelorum vitam, postquai sentem exuerunt. At quid opus est verborum ratu, cum res ipsæ loquantur, et sole clarius dant beneficia, quæ post admirandum illum i ritualem virginis partum, ac post disp**ens** incarnationemque, totum orbem occuparunt? A tantum tamque præclarum opus a seipso fecit et clamat Paulus dicens : Qui cum in forma De non rapinam arbitratus est esse se æqualem L semetipsum exinanivit, formam servi accipiens ( 2. 6. 7). Audis, hæretice, quod seipsum eximen Ac rursus alibi : « Sicut et Christus dilexit tradidit semetipsum pro nobis oblationem et l Deo in odorem suavitatis > (Ephes. 5. 2). Qui

ιδη, άνάγχη είναι τὰ Εργα. Τί ούν; είπε μοι· Ενα ήλιον όρωμεν, μή δύο δείξαί μοι δυνήση, ίνα τον μέν του Πατρός, τον δέ του Υίου ύποπτεύσω; και σελήνας δύο, και γήν, και θάλατταν ; ούτω και τὰ ἄλλα πάντα; 'Αλλ' οὐκ έν έχοις είπεζν: εζς γάρ έστιν ὁ ήλιος. Πῶς οὖν, ἐὰν μή τι βλέπη ποιούντα αύτὸν, ού ποιεί; Τίνος Εργον είναι βούλει τον ήλιον; του Πατρός; Που ούν ό του Υίου; 'λλλά του Υίου; Που ουν ό του Πατρός, δν ίδων ούτος, δίλον τοιούτον εποίησεν; Πώς δε εκείνο στήσεται τό, Πάττα δι' αὐτοῦ ἐγένετο, και χωρίς αὐτοῦ ἐγένετο cử δὲ ἐr; Εὶ γὰρ πάντα δι' αὐτοῦ, ποῖον ἄν ἔχοι καιρὸν αίτη ή διαίρεσις; 'Οράς τὰ τῶν λογισμῶν; πῶς έαυτούς περιπείρετε, καλ έαυτό έλέγχει το ψεύδος; Ϊκυτήν ε έρμηνείαν αύτων είς μέσον άγαγων, πως εκείτα αύτην ύφ' έχυτης βαλλομένην. Έγω δε κάκείνο ήλως αν έροίμην · τίς ό την σάρχα άναλαδών την ήμετέριν, και είς μήτραν ελθών παρθενικήν; ὁ Πατήρ ή ὁ Πός; είπέ. Ου παντί που δηλον, ὅτι ὁ μονογενής Υίδς τού θεού; Καλ γάρ ὁ Παύλος ούτως φησίν Τούτο φιστείσθω εν ύμιν, δ και εν Χριστφ Ίησου, δς εν μορφή θεού υπάρχων ουχ άρπαγμον ήγήσατο το είται ίσα θεφ, άλλι έαυτον έκένωσε μορφήν δούλου libur. Kal. Eξαπέστειλεν ο Θεός τον Ylor αὐτοῦ tor porogery, revoperor ex juraixos, reroperor ύπο roμον. Καλ πάσα Γραφή, είτε παλαιά, είτε καινή, πίτων έμπέπλησται των μαρτυριών καί τά πράγματα ρά, ότι ό Μονογενής έσαρχώθη, ούχ ό Πατήρ. Πότερον ων ίδων τον Πατέρα σαρχωθέντα ο Γίος ἐσαρχώθη ; [ Οὐ γίρ τι έσαρχώθη], εί μή ο θεασάμενος αύτόν. Οὐ γάρ <sup>ξύταται</sup> άφ' έαυτοῦ ποιεῖτ οὐδέτ, έὰτ μή τι βλέπη τότ Πατέρα ποιούντα. Πότε αν ίδοιμι τούτο έργασάμενον τὸν Πατέρα; Ούκ ἄν ἔχοις εἰπεῖν. Καὶ μήτε μικρὸν είναι νομίσης το γεγενημένου. Το γάρ χεφάλαιον τῆς συπρίας ήμων ή σάρχωσίς έστι του Μονογενούς, ή σηκατάδασις αύτου. Πρίν ή γάρ γενέσθαι ἄνθρωπον, ιά της χαχίας ετυράννει, χαι βαθυτάτη νύξ πάντα κατείχεν, και πανταχού βωμοι και ναοι ο τοίς είδώλοις. πὶ χνίσσαι, χαὶ χαπνὸς, χαὶ αἰμάτων γείμαρόοι, οὐχ <del>ἀπὸ προδάτω</del>ν καὶ βοῶν μόνον, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ ἀνθρώπων **έντες. Εθυσαν** γάρ τοὺς υίοὺς αὐτῶν καὶ τὰς θυγατέρας αύτῶν τοῖς δαιμονίοις· xai [260] ταῦτα ό **όμος ό προφήτας έχων, ό νόμο**υ μετασχών, ό θεοπτίας d **ἀπολαύσας, ό τοσούτ**οις ἐντραφεὶς θαύμασιν. Εἰ δὲ οὖτοι πούτοι, έννόησον τά λοιπά μέρη της οίχουμένης πώς **ἐιἐιειντο, ὁπὸ δα**ιμόνων βακχευόμενοι, ὑπὸ κακίας πραννούμενοι, τοίς παθήμασι πάσιν ύποκλινόμενοι, ξίλα θεραπεύοντες, λίθους προσχυνούντες, όρη, καλ βουνούς, και νάπας, και δένδρα, και λίμνας, και πηγάς, **ποταμούς. Κα! τί δεῖ ο τὰ τῶν ἄλλων λέγειν; `Από** The two in loudalois xaxwo byopai the in tois allois **ναρδολήν. "Ιπποι** θηλυμανεῖς ἐγένοντο, ἕκαστος ἐπὶ την γυναϊκα του πλησίον έχρεμέτιζον. "Εγνω βους **τόν πτησάμενον, κα**λ όνος την φάτνην τοῦ χυρίου **σπού, Ίσραηλ δέ με ούχ ἔγγω. Κύγες ἐγε**οί οὐ δυτέμετοι ύλακτεῖτ. "Οψις πόρτης ἐγέτετό σοι, **Επηροχύντησα**ς πρός πάντας Ουκ έστιν ό συνιών, a la Ottob. recte. Benzel. autem et Anglic. xal έαυτῶν

λέγχα τὸ ψεύδος; ίδου γὰρ τήν.

Sie Ottob., Anglic. νετο cod. male πότε οῦν ίδὼν τὸν Ιπήρα ὁ Τιὸς ἐσαρχώθη, εἰ μή. Ηπε porro, οῦ γὰρ ἀν ἐσαρτώθη, ετ conjectura adjiciuntur. Infra pro ἱδοιμι, melius, tpulo, 'δοι' et sic notat Beuzel.

t pato, "δοι" et sic notat pendot.

\* Benzel, καινοί.

4 Sic Ottob δεοπτίας Benzel, θεοπιστίας.

\* Sic Ottob , Anglic. vero 84.

ούκ έστιν ο έκζητων τὸν Θεόν · πάντες έξέκλιναν, αμα ήχρειώθησαν. Πάλιν έτερος · Μάτην | αργυροκόπος] αργυροκοπεί· al πονηρίαι αὐτῶν οὐκ ἐτάκησαν. Ετερος πάλιν 'Αρά, και ψεῦδος, και κλοπή, και φόνος, και μοιχεία κέχυται έπι τῆς τῆς, και αίματα \_ έφ' αίμασι μίσγουσιν. "Ετερος πάλιν ΕΙ αλλάξει Αλύλοψ τὸ δέρμα αὐτοῦ Ι, καλ πάρδαλις τὰ ποικίλματα αύτης, και ο λαός ούτος δυνήσεται ποιήσαι κρίσιτ, μεμαθηκώς κακά. "Ετερος πάλιν· Οίμοι. ψυχή, ότι απόλωλεν εύλαθης από της χής, και δ κατορθών èν ἀνθρώποις ούχ ὑπάρχει· πάντες είς αζματα δικάζουσιν. 'Ο θεός πάλιν · Μεμίσηκα, ἀπωσμαι της έρρτας ύμων, και ού μη ζσφρανθώ θυσίας έν ταίς πανηγύρεσιν ύμων. 'Ο Ἡλίας Τὰ θυσιαστήριώ σου κατέσκαψων, και τους προφήτας σου άπέκτειταν · καὶ ὑπε. Ιείφθην ἐγὼ μόνος, καὶ ζητοῦσι την ψυχήν μου. Πάλιν ὁ Θεός: Έγκατέλιπον τόν οίκον μου, άφηκα την κληρονομίαν μου, έδωκα την ήγαπημένην ψυχήν μου είς χεῖρας έχθμῶν αὐτῆς. 'Ο Δαυΐδ πάλιν · "Εθυσαν τούς υίους αυτών, και τάς θυγατέρας αὐτῶν τοῖς δαιμονίοις, καὶ ἐξέχεαν αίμα άθφον, αλμα υίων αύτων καλ θυγατέρων.

δ΄. Εἶδες χαχίας τυραννίδα ; Κύνες ἐγένοντο χαὶ ϊπποι, καί δνων άλογώτεροι, και βοών άναισθητότεροι, και είς αύτην την φύσιν εμάνησαν. 'Αλλά μετά την σάρχωσιν του Χριστού τι φησιν ή Γραφή; Πάτερ ήμων, ο έν τοις ούρανοίς. Και πρό μεν τούτου έλεγεν ή Γραφή · Πορεύθητι πρός τόν μύρμηκα, ω όκνηρέ: μετά δε ταῦτα καὶ υίοθεσίας ήξιώθημεν, καὶ είς τον ούρανον ἀπεγράφημεν, καὶ μετὰ τῶν ἀγγέλων χορεύομεν, καὶ τῆς μελφιδίας αύτοις χοινωνούμεν, χαι πρός άσωμάτους δυνάμεις την αμιλλαν εθέμεθα. Και ανήρηνται βουνοί, και κατεσχάφησαν ναοί. Καὶ ὁ λίθος ἐφάνη λίθος, καὶ τὸ ξύλον, ξύλον, και τὰ δένδρα, δένδρα, και αι πηγαί, πηγαί. Έπειδή γάρ ό της δικαιοσύνης ήλιος Ελαμψεν, Εδειξε των πραγμάτων την φύσιν, ην πρίν ἐπεκάλυπτεν ή τῆς πλάνης νύξ, και το βαθύ της άγνωσίας σκότος, συγχέον την δύιν τῶν ἀπατωμένων. 'Αλλ' ἐπειδη διεσκέδασε την πυχνήν νεφέλην τῆς πλάνης ή άχτις ή τοῦ ήλίου τῆς δικαιοσύνης, [261] πανταχοῦ φῶς καὶ ἡμέρα, λαμπρά καλ σταθηρά μεσημβρία. Καλ οί μητέρας γαμούντες Πέρσαι παρθενίαν άσχοῦσι νῦν. Καὶ οἱ τοὺς υἰοὺς άγνοοῦντες τοὺς ἐαυτῶν καὶ σφάπτοντες, πάντων γεγόνασιν ήμερώτεροι καλ πραότεροι. Οἱ λύκοι πρὸς τὴν τῶν προδάτων μετέστησαν ήμερότητα · μάλλον δε καί οί λύχων χείρους. Λύχος γάρ ούχ άγνοει την φύσιν, άλλ' ξπιγινώσκει το τεχθέν - άνθρωποι δὲ καὶ τούτων ἐγένοντο άγριώτεροι. Άλλά μετά την σάρχωσιν του Μονογενούς και την οικονομίαν, εκδαλόντες την θηριωδίαν, πρός την οίχειαν επανήλθον εύγένειαν . μάλλον δε πρός την των άγγέλων άνέδησαν άρετήν. Καὶ πρὸ τούτου μὲν αἱ πόλεις ήσαν άσεδείας πεπλησμέναι, σήμερον δέ καλ ή έρημος φιλοσοφεί, και καλύδαι μοναχών εν δρεσι και νάπαις, άγγέλων μιμουμένων πυλιτείαν, καὶ τὸν παρόντα άποδυσάμενοι βίον. Τί γάρ δεί τῆς τῶν λόγων κατασχευής, των πραγμάτων βοώντων και ήλίου φανερώτερον δε:χνύντων τὰ ἀγαθὰ, ἄ μετὰ τὴν ὡδῖνα τῆς Παρθένου την θαυμαστην έχείνην, και πνευματικήν, και την οίχονομίαν, χαὶ τὴν σάρχωσιν, τὴν οίχουμέντιν κατέλαδεν άπασαν; 'Αλλ' όμως τοσούτον καλ τηλικούτον κατόρθωμα άφ' έαυτοῦ πεποίηκεν καλ βοβ Παῦλος λέγων: f Anglic. τὸ αίμα αὐτοῦ, male.

\*Oc èr μορφή Θεοῦ ὑπάρχωr, οὐχ ἀρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσα Θεῷ, ἀλλ' ἐαυτὸν ἐκένωσε, μορφὴν δούλου λαδών. `Αχούεις, α!ρετικέ, ὅτι ἐαυτὸν ἐκένωσε; Καὶ πάλιν άλλαγοῦ · Καθώς καὶ ὁ Χριστὸς ἡγάπησεν ήμας, και παρέδωκεν έαυτον ύπερ ήμων προσφηράν καί θυσίαν τῷ Θεῷ εἰς όσμην εὐωδίας. "Ος καί έσταυριύθη ἀφ' έαυτοῦ, καὶ ἐσφάγη ἀφ' ἐαυτοῦ· διὸ καὶ αύτος ελεγεν · Έξουσίαν έχω θείναι την ψυχήν μου, καὶ ἐξουσίαν ἔχω πάλιν λαβεῖν αὐτήν. Οὐδεὶς αἰρει αὐτὴτ ἀπ' ἐμοῦ · ἐγὼ τίθημι αὐτὴτ ἀρ' ἐαυτοῦ. Τί λέγεις ένταῦθα, ὤ αίρετικέ, ὁ παράγων τὴν ῥῆσιν τὴν εύαγγελικήν την λέγουσαν, Οὐδέν δύναται άφ' ἐαυτοῦ ό Υίδς; 'Ιδού αὐτός φησιν' Έγω αὐτην τίθημι άφ' έαυτοῦ, καὶ λαμβάνω αὐτὴν ἀφ' ἐαυτοῦ. Οὐ μικρὸν δὲ τὸ εἰρημένον, ἀλλά καὶ σφόδρα μέγα. Καὶ περὶ τοῦ Πατρός εξρηται, ότι θανάτου καλ ζωής έξουσίαν έχει. Όρφς πῶς εἴσω τῶν δικτύων ἐξέθης; Τί γὰρ πρὸς ταύτην έρεις την όησιν; Έγω τίθημι αυτην άφ' έαυτου, καί λαμβάνω αὐτην ἀφ' ἐαυτοῦ. Πῶς οὖν ἔφης, ὅτι οὐδὲν ποιεί ἀφ' ἐαυτοῦ; 'Αλλ', ὅπερ ἔφην, εἰ μὲν πρὸς αἰρετιχούς ήμιν ο λόγης, άφεις αν αὐτούς είς ἀπορίαν χαι δεσμώσας, ούτως άπεπήδησα =, άρχοῦσαν λαδών την νίχην καὶ λαμπρόν το τρόπαιον, καὶ μεγίστην παρασχόμενος της άνοίας αὐτῶν ἀπόδειξιν. Ἐπειδή δὲ οὐκ έπιστομίσαι βούλομαι τους έναντίους μόνον, άλλά καί παιδεύσαι τοὺς μεθ' ήμων δντας, καὶ σοφίσαι τὰ μέλη τά ήμέτερα, ούχ ένταῦθα χαταλύσω τὸν λόγον, άλλά περαιτέρω χωρήσαι πειράσομαι, έτερον πάλιν δείξας Εργον τὸ ἐλέγχον αὐτῶν τὴν ἀναίσχυντον ἀντιλογίαν. Τί γάρ φησιν; Ο Πατήρ ου πρίνει ουδένα, άλλα πάντας & Ylóc.

ε'. Έρωτῶ οὖν τὸν αἰρετικὸν, εἰ οὐδένα κρίνει ὁ Πατήρ, ό δε Υίος χρίνει, πῶς χρίνει; Εἰ γάρ μηδεν δύναται ποιείν άφ' έαυτου, [262] έάν μή τι βλέπη τον Πατέρα ποιούντα. ό δε Πατήρ ού χρίνει, αύτος δε πάντας χρίνει, πως ο μή είδε δύναται ποιήσαι; Καὶ μηδὲ τοῦτο ἀπλως παραδράμης. ούδε γάρ τοῦτο μιχρόν, άλλά μεγίστης δυνάμεως. Έννδητον γάρ ήλίχον έστλ, τοὺς ἀπὸ ᾿Αδάμ μέχρι της συντελείας γενομένους "Ελληνας, Ίουδαίους, αίρετικούς, τούς εν τη δρθοδόξω πίστει διαμαρτόντας, πάντας άγαγείν εν τή ήμερα εχείνη, και πάντων τά ἀπόβρητα είς μέσον εξαγαγείν τὰ πράγματα, τὰ βήματα, τους δόλους, τάς ἐπιδουλάς, τὰ ἀπόρρητα τῆς διανοίας. ού μαρτυριών φερομένων, ούκ έλέγχων, ούκ εἰκόνων, ούκ ἀποδείζεων, ούκ ἄλλων των τοιούτων οὐδενὸς, άλλά τή οίχεια δυνάμει πρός τον έλεγχον χεχρημένων. 'Αλλ' διιως τοσούτον και τηλικούτον κατόρθωμα αύτος ποιεί, ού πρότερον τον Πατέρα ίδων, και ούτω μιμησάμενος. ό Πατήρ γάρ ού χρίνει ούδένα. "Όρα δὲ κύτὸν χαὶ άλλαχοῦ πάντα μετ' εξουσίας εργαζόμενου, εν τε τοίς θαύμασι καὶ ταϊς νομοθεσίαις, καὶ τοῖς άλλοις άπασιν. Έπειδή γάρ ἀνῆλθεν είς τὸ δρος, και την καινήν Εμελλε διδόναι διαθήκην, φησίν · Ήκούσατε ότι έρρέθη τοῖς άρχαίοις, θύ φονεύσεις δς δ' dr φονεύση, ξroχος ξσται τῆ πρίσει· ος δ' ar είπη, Μωρέ, ἔνοχος ἔσται έτ τῆ γεέττη τοῦ πιρός . Έγω δὲ λέγω υμίτ, ότι πας ο έργιζύμενος τῷ ἀδελφῷ αὐτοῦ εἰκῆ, ἔνοχος ξσται τῆ κρίσει. Ἡκούσατε ὅτι ἐρρέθη, 'Οφθαλμὸν drtl δφθαλμοῦ, καὶ δδόττα ἀπτὶ δδόττος. Ἐγώ δὲ

b V idesis notam interpretationi Latinæ subjectam

λέγω, μη αντιστηναι τῷ πονηρῷ, αλλ' δ βαπίσει έπι την δεξιάν σιαγόνα, στρέψον α την άλλην. Τί τοῦτο; όμηδεν άφ' έαυτοῦ ποιέ τοῦ Πατρὸς διορθοῦται, καὶ τὴν νομοθεσίαν ἐπ τιον άγει; "Όταν δὲ είπω, διορθοῦται, μηδὲν 🛍 ύποπτεύσης, ώς τοῦ Πατρός ἀτονωτέρου δυτος. καὶ ἡ νομοθεσία ἐλάττων, ἀλλ' οὐ παρὰ τὸν 😝 παρά τοὺς δεξαμένους τὸν νόμον. 'Αλλά καὶ ή του Μονογενούς, και ή Καινή του Πατρός. Ι είπε μοι, ούδεν άφ' έαυτοῦ ποιεί, τῆ Παλαιά πρ ό τοσαύτην επιδεικνύμενος εξουσίαν; "Αρά τι 1 αίρετιχών άσθενέστερον; Ἰουδαίοι μέν γάρ έξεπὶ δτι ταύτα εδίδασκεν αυτούς 'Ως εξουσίαν εχ ούχ ώς οι γραμματείς και οι Φαρισαίοι. έξουσίαν αύτῷ μαρτυροῦσιν· οὖτοι δὲ οὐδὲν ἀς δύνασθαι μαρτυρούσι. Καλ ούχ είπαν, ώς έγων c, άλλ', 'Ωc èξουσίαν έγων. Uò γάρ αὐτῷ ἡ ἐξουσία προσεγένετο, ἀλλ' ἀπηρτισμένη. έγενήθη ούδενός προσδεομένη. Διό καὶ έλεγε π λείας έρωτώμενος. Έγω είς τοῦτο γεγέντημα προσηνέχθη αὐτῷ παραλυτικός, καί φησιν, 🕏 άμαρτήματα αὐτοῦ ίασεν· "Ira δὲ εἰδῆτε, δ σίαν έχει ο Υίδς τοῦ ἀνθρώπου ἀφιέναι άμαι τῆς γῆς, λέγει αὐτῷ. Αρον τὴν κλίνην, κα είς τὸν οἶκόν σου. Οἱ ἔχλοι ἔλεγον ὅτι ὡς έχων πάντα ποιεί· αὐτὸς δὲ, ὅτι Ἐξουσία Υίδς του άνθρώπου άφιέναι άμαρτίας έπί τ καλ, 'Εξουσίαν έχω θείναι την [263] ψυχ καὶ ἐξουσίαν ἔχω λαβεῖν αὐτήν. Νομοθετεί μι σίας, άμαρτήματα λύει μετά έξουσίας, θανάτου έξουσίαν έχει, και πώς λέγεις, ότι άφ' έαυι οὐδέν; Αρά τι γένοιτο τῆς νίκης ταύτης σαφ

ς'. 'Αλλ' εί βούλεσθε λοιπόν, τῶν αἰρετι**χῶν** γέντες, την λύσιν επάγωμεν ο τοίς είρημένοις, έχεινο ύμας διδάξαντες, ότι τὸ, Οὐ δύναται, Ι λεγόμενον, ούχ ἀσθενείας, άλλὰ δυνάμεώς ἐσ δειξις. Εί δὲ καινόν τὸ εἰρημένον, ἀλλ' όμως πα την απόδειξιν σαφη. Έαν είπω, ότι ού δυνατο τήσαι τον Θεόν, ούκ άσθενείας αύτου κατηγοι μεγίστην αὐτῷ μαρτυρῶ δύναμιν. Ἐἀν είπο δυνατόν ψεύσασθαι τον Θεόν, και πάλιν το αί δείχνυμι. Καθάπερ καὶ ὁ Παῦλος έλεγεν · Εί roμεr, καὶ συμβασιλεύσομεr· εἰ ἀπιο έκειτος πιστός μέτει άρτήσασθαι τάρ ού δύταται. Όρφς τὸ, Οὐ δύταται, δυνάμεως δν; Και τι λέγω περι Θεοῦ; Ἐπὶ γάρ τῶν ὑλῶν των αίσθητων γυμνάζω τὸν λόγον. Έλν εξπ άδάμας οὐ δύναται διασπασθηναι, άρα ἀσθένει διά τοῦ, οὐ δύναται, ἢ δύναμιν αὐτῷ μαρτυι στην; "Όταν ούν άκούσης, ὅτι οὐ δύναται & Θεί τείν, ούδὲ δύναται ψεύσασθαι, ούδὲ δύναται άρ έαυτον, μή ασθένειαν νομίσης έχ του μή λέγεσθαι, άλλά μεγίστην σφόδρα δύναμιν, ότ δεκτος αύτοῦ ή ούσία πονηρίας πάσης, άδατος. άνωτέρα. Έπει ούν τούτο διευχρίνηται, φέρε δ προκείμενον άγάγωμεν τοῦ λόγου την γυμνακ δύναται ό Υίδς άρ' ἐαυτοῦ ποιεῖτ οὐδέν. έστι τὸ, 'Αφ' έαυτοῦ; 'Εὰν γὰρ τοῦτο μάθη

d Ottob. ἐπαγάγωμεν.

Sic recte Ottob. In Anglicano sic, ἀφείς αὐτοὺς . ἀναπεπήθηκα.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Hic legendum omnino videtur ἔξων, non 1 habent Anglic. et Ottob. Paulo post Græca in 1 vitiala, ex Ottoboniano cod. emendantur.

o crucifixus et a seipso immolatus est : quamipse dicebat : « Potestatem habeo ponendi animeam, et potestatem habeo iterum sumendi Nemo tollit eam a me : ego pono eam a me-(Joan. 10. 18). Quid hic dicis, hæretice, qui tum Evangelicum detorques, Filius a seipso otest? Ecce ipse ait, Ego pono eam a meipso, et eam a meipso. Neque vero parvi momenti est ictum, sed maximi. De Patre quoque dictum sum habere potestatem vitæ et mortis. Viden' do in retia incidisti? Quid enim ad hoc dictum debis? Ego pono eam a meipso, et assumo eam e. Qua ergo ratione dixisti ipsum nihil facere o? Verum, ut dicebam, si quidem ad hæretibis sermo esset, ipsis in angustias et in retia tis, sic resiliissem, satis splendida reportata a, et insigni erecto tropieo, maximoque allato insaniæ argumento; at quia non modo hostioccludere volo, sed etiam eos, qui nobiscum nstituere, membraque nostra erudire, non hic dicendi faciam, sed ulterius progredi conabor, lenuo opus in medium adducens, quod contralum impudentiam coarguat. Quid enim ait? neminem judicat, sed omnes Filius (Joan. 5. 22). liud contra Anomæos argumentum. Christ: po-- Quæro igitur ab hæretico : Si neminem t Pater, sed Filius judicat, quomodo judicat? m non potest facere quidquam a seipso, nisi t Patrem facientem, et Pater non judicat, sed mnes judicat, quomodo id quod non vidit potest? Ne vero hoc leviter prætercurras; enim hoc parvum est, sed maximæ virtutis. ı quantum sit omnes qui ab Adamo ad conationem usque sæculi vixerint, gentiles, Juhæreticos, omnes denique, qui ab orthodoxa aberrarunt, illa die adducere, omniumque a in medium efferre, gesta, dicta, dolos, in-, secreta mentis; non prolatis testimoniis, non tionibus, non imaginibus, non documentis, liis hujusmodi; sed propria uti potestate ad omoarguendos. Attamen tantum tamque præclapus ipse perficiet, licet Patrem id ante facientem iderit, nec illum sit imitatus : nam Pater nemiudicat. Vide quoque illum alibi omnia cum ate operantem, in miraculis, in ferendis legibus, se omnibus. Cum enim ascendisset in montem. a testamentum daturus ait : . Audistis, quia n est antiquis : Non occides : qui autem occidesus erit judicio; qui autem dixerit, Fatue, reus chennæ ignis. (a) L'go autem dico vobis, quod iis irascitur fratri suo temere, reus erit judicio. tis quia dictum est, Oculum pro oculo, et denro dente : ego autem dico vobis, non resistere sed si quis te percu-serit in maxillam dexteram, ; illi et alteram ; ( Matth. 5. 21. 22. 38. 39). Quid M? qui nihil a seipso facit etiam Patris statuta coret legem in melius provehit? Cum autem dico, it, ne blasphemum quid suspiceris, quasi Pater Hie textus deficit in Edit. Benzel.

infirmior sit. Quamvis enim lex minor sit, id tamen non Deo, sed recipientibus legem adscribendum. Imo etiam Vetus Testamentum Unigeniti est, et Novim Patris. Quomodo igitur, quæso, nihil a seipso facit, qui veteri legi adjecit, qui tantam exhibet potestatent? Verum quid hæreticis imbecillius fuerit? Judæi namque stupebant, quod hæc doceret ens Quasi potestatem habens, et non sicut scribæ et Pharisæi ( Matth. 7. 28): Judæi potestatem ejus testificantur; hi testificantur ipsum a se nihil posse. Neque dixerunt illi, Quasi potestatem habiturus, sed, Quasi potestatem habens. Non enim postea hare illi potestas accessit, sed perfecta potentia erat nullo egens. Quamobrem de regno interrogatus dicebat : Ego in hoc natus sum (Joan. 18. 37). Rursum oblatus est ei paralyticus. atque dixit, postquam peccata ejus curaverat : Ut autem sciatis, quia Filius hominis habet potestatem dimittendi peccata in terra, ait illi : Tolle lectum, et vade in domum tuam (Matth. 9. 6). Vulgus dicebat, ipsum quasi potestatem habentem omnia facere : ipse vero, Filium hominis potestatem habere dimittendi peccata in terra; et, Potestatem habeo ponendi animam meam, et potestatem habeo sumendi eam (Joan. 10. 18). Leges fert cum potestate, peccata solvit cum potestate, mortis et vitæ potestatem habet, et quomodo dicis, ipsum a seipso nihil facere? Hac victoria quid manifestius?

6. Difficultatis solutio, et dicti evangelici explicatio.— Sed si velitis deinceps, ab hæreticis expediti, dictis solutionem afferamus : primumque monemus, illud, Non potest, de Deo dictum, non imbecillitatis, sed potentiæ argumentum esse. Hoc licet novum fortasse videatur, at vobis claram rei demonstrationem afferemus. Si dixero, Deum non posse peccare, non imbecillitatis illum arguo, sed maximam insi testificot potestatem. Si dixero, non posse mentiri Deum, tunc idipsum demonstro. Quemadmodum et Paulus dicebat ; Si sustinebimus, et conregnabimus ; si non credimus, ille fidelis permanet : nam negare seipsum non potest (2. Tim. 2. 12. 13). Viden' illud, Non potest, potentize esse signum? Ecquid loquor de Deo? De sensili enim materia exemplum sumam. Si dixero, adamantem non posse rumpi, an fragilitatem ejus, an robur ejus maximum deprædico? Cum ergo audieris, non posse Deum peccare, nec posse mentiri, nec posse abnegare seipsum, ne putes hinc imbecillitatem ejus prædicari, sed perquam maximam potentiam, quia ejus substantia nullam nequitiam admittere potest, quod inaccessa sit, pura, et superna. Quia ergo hoc recte discussum fuit, age ad propositum sermonis exercitationem convertamus. Filius a seipso non potest facere quidquam. Quid illud est. A seipso? Hoc si probe didiceritis, agnoscetis ejus arctam cum Genitore conjunctionem, nullam esse substantiæ distinctionem, ejusdemque eum esse substantiæ enjus Pater. Quid igitur illud est, Non potest a seipso? Non potest peculiare quid præter l'atrem facere, non potest peregrinum quid et separatum a Patre facere, neque alienum quid facere, vel aliud quidpiam quod non faciat Pater : quæ enim hic facit, hæc et ille facit. Illud igitur, A seipso non potest facere, nec libertatem, nec potentiam tollit, sed concordiam demonstrat, consensum, et arctam conjunctionem, estque unionis perfectæ signum. Cum enim sabbatum solveret, et prævaricationis illum accusarent, dicentes: Alia Deus præcepit, alia tu facis; hanc eorum impudentiam comprimens ille ait: Non aliud a me, quam quod a Patre, factum est; neque ipsi sum contrarius vel hostis. Quod si non ita loquutus est, sed humaniori et crassiori modo sermonem adumbravit, cogites eum cum Judæis sermonem habuisse, qui illum Deo contrarium esse putabant. Ideo, ne quis tale quidpiam suspicaretur, statim addidit : Opera enim, quæ ille sacit, et Filius similiter sacit (Joan. 5. 19). Si vero nibil a seipso facit, quomodo similiter facit? Non enim facere magnum est : illud enim agebant et apostoli, mortuos excitabant, leprosos mundabant; sed non Similiter ut ipse. At quomodo illi? Quid nobis attenditis, quasi propria virtute aut potestate fecerimus hunc ambulare (Act. 3. 12)? Quomodo autem Jesus? Elt sciatis quia potestatem habet Filius hominis dimittendi peccala in terra (Marc. 2. 10. Luc. 5. 24); ac rursum de resurrectione mortuorum : Sicut Pater suscitat mortuos, et vivificat, ita et Filius quos vult vivificat (Joan. 5. 21). Licet satis fuisset dixisse, Ita; sed ex abundanti, ut impudentiam illorum retunderet qui contradicere vellent, illud addidit : Quos vult, nempe cum omni potentia. Idcirco ait: Opera enim, quæ ille facit: non dicit, Similia et Filius facit; sed, Eadem ipsa Filius facit. Omnia enim per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil (Joan. 1.3). Vides quomodo co intendat orationem, ut indicet arctissimam unionem, conjunctionem et consensum, non Similia dicens, sed, Eaipsa, et Similiter, ut Pater? Idcirco sese attemperans ac demittens, illic etiam cum magna cau. tela dicto hujusmodi usus est. Non enim dixit, Nisi quidpiam doceatur a Patre, ne tu illum discentem induceres; neque dixit, Nisi quid jubcatur, ne in servorum ordine ipsum esse suspicareris: sed, Nisi quid viderit Patrem sacientem. Et hoc etiam illo modo dictum, magnam indicat cum Patre conjunctionem. Si enim potest Patrem videre operantem, et scire quomodo operetur, ejusdem est substantiæ. Sæpe namque ostendimus antea, substantiam Dei neminem posse accurate videre, neque clare cognoscere, nisi ejusdem sit naturæ. Angelum certe nuda substantia præsen-

tem homo, licet magna virtute ornatus, videre non potuit, nempe Daniel. Ideo hanc quasi singularem naturæ suæ prærogativam efferebat, dicens : Deum nemo vidit umquam; unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit (Joan. 1.18). Et rursum: Non quod Patrem viderit quisquam, nisi is qui est a Deo, ille vidit Patrem (Joan. 6. 46). Etsi multi alii, prophetæ, patriarchæ, justi et angeli viderint : sed de persecta cognitione loquitur. Ne itaque dicamus eum tunc facere, cum videt eum : nam qua ratione illud constaret, Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil (Joan. 1.3)? necnon illud, Opera quæ ille facit, hæc et Filius similiter facit (Joan. 5. 19)? Nam si similiter facit, quomodo, cum prius viderit illum, tunc facit? Necesse enim erit ex hoc tuo dicto etiam Patrem tunc operari cum viderit alium operantem; id quod extremæ dementiæ insaniæque fuerit.

7. Sed ne hæc imbecilla et absurda confutantes sermonem longius producamus, hoc addemus : quia cum Judæis sermonem habebat, qui illum Deo contrarium dicebant, et legislatori inimicum, quod ex iis quæ facta fuerant illi colligebant, sic ille sermonem humaniore et crassiore modo concinnavit, prudenti auditori relinquens, de his ita sentire, ut Deo consentaneum erat, et eos qui crassiori modo intelligebant corrigens; quamobrem dicebat : Opera enim quæ ille facit, hæc et Filius similiter facit. Neque enim exspectat, donec viderit Patrem facientem, ut tunc faciat, neque disciplina opus habet : sed videt ejus substantiam, ipsamque clare novit : Sicut enim novit me Pater, et ego agnosco Patrem (Joan. 10. 15); omnia autem operatur et efficit cum potestate ipsi convenienti, cum intelligentia et sapientia ipsum comitante, cui nihil aut discere aut videre opus sit. Quomodo enim opus fuerit, cum sit perfecta Patris imago, et omnia, quæ ille, similiter faciat et cum eadem potestate? De potestate enim loquens hæc subjunxit: Ego et Pater unum sumus (Joan. 10. 30). Hæc igitur omnia, quæ dicta sunt, scientes et intelligentes, aversemur hæreticorum cœtus, rectæque fidei perpetuo liæreamus, et accuratam paremque doctrinæ vitam instituamus, ut futura bona consequamur, gratia et miserationibus Domini nostri Jesu Christi, cui gloria et imperium, una cum Patre et Spiritu sancto, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

### MONITUM

Hanc quoque homiliam eruit laudatissimus vir Ericus Benzelius ex Codicibus Anglicanis, et Upsaliæ edidit. Est autem, quod spectat ejus partem non minimam, præcedenti non dissimilis. Licet enim de Melchisedeco, ut fert inscriptio, agatur, non minima tamen pars homiliæ contra Anomæos est. Deinde vero contra Melchisedecitas disputatur, qui dicebant Melchisedecum esse Filio majorem; alii autem putabant esse Spiritum sauctum; ut docet etiam Epiphanius Harcsi 46, al. 55, quod in notis dicimus infra. Cave autem putes hanc in Melchisedecum homiliam eam esse, quam commemorat Chrysostomns in Homilia

τε είσεσθε αύτου την πολλην έγγύτητα την εννηχότα, τὸ ἀπαράλλαχτον τῆς οὐσίας, τὸ είναι ούσίας, οίας και ό Πατήρ. Τί ούν ) δύναται άφ' ἐαυτοῦ; "Ιδιόν τι παρά τὸν τίν, ού δύναται ξένον καλ κεχωρισμένον ατέρα ποιείν, ούδὲ ἡλλοτριωμένον τι ποιῆ-»τι παρ' ο ποιεί ο Πατήρ· & γάρ έχείνος ποιεί. τος ποιεί. Τὸ οὐν, 'Αφ' ἐαυτοῦ οὐ δύναται έλευθερίας άναίρεσις, ούδὲ έξουσίας άφανιιονοίας ἀπόδειξις, καὶ συμφωνίας μαρτυρία, ίς έγγύτητος, και άπαραλλαξίας σημείον. τὸ σάδδατον έλυσε, καὶ παραγομίαν αὐτῶ γοντες . "Αλλα μέν ο Θεος ἐπέταξεν, ἄλλα δὲ κοιτην έμφράττων αύτῶν τὴν ἀναισχυντίαν στιν ύπ' έμου άλλο τι γεγενημένον παρά τλ το του Πατρός · οὐδὲ ἐναντίος αὐτοῦ εἰμι καὶ δέ μή ούτως είπεν, άλλ' άνθρωπινώτερον ν τον λόγον εσχημάτιζεν, εννόησον ότι προς ιελέγετο, τους άντίθεον αυτόν νομίζοντας. ο και ταχέως επήγαγεν, ίνα μηδείς μηδέν πτεύση · [264] Τὰ γὰρ ἔργα, δ ἐκεῖνος ποιεῖ, Υλός όμοιως ποιεί. Εί δε μηδέν άφ' έαυος όμοίως ποιεί; Ού γάρ το ποιήσαι μέγα. αλ οί ἀπόστολοι ἐποίουν, νεκρούς Τιγειρον, προν, άλλ' ούχ 'Ομοίως ώς αύτός. 'Αλλά . Τι ήμιν προσέχετε, ώς ιδία δυνάμει ή κοιηκόσι του περιπατείν αυτόν; Πώς δε **α εί**δητε, δτι έξουσίαν έχει ο Υίος τοῦ φιέναι άμαρτίας έπι της γης και πάλιν ν νεκρών άναστάσεως · "Δσπερ ο Πατήρ · γεκρούς και ζωοποιεί, ούτως και ο Υίος οπειεί. Καίτοι ήρχει τὸ, Ούτως · άλλ' ἐχ ην άναισχυντίαν των φιλονεικείν βουλομένων καὶ τὸ, Θέλει, προσέθηκε, δήλον ὅτι μετ' άσης. Διὰ τοῦτό φησι Τὰ γὰρ ἔργα, ἀ εί ούχ είπε, τοιαύτα και ο Υίος ποιεί, είνα ο Υίος ποιεί. Πάντα γάρ δι' αὐτοῦ l χωρίς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἔν. 'Πρῆς Ι τον λόγον είς αχριδή ο τινα ενότητα καλ πὶ ἐγγύτητα, οὐ τοιαῦτα λέγων, άλλ', Αὐτά, ς, λέγων, ώς Πατήρ; Διά δή τοῦτο καὶ ἐν **βάσε**ι τοῦ λόγου σχηματίζων αὐτὸν, καὶ ισφαλείας πολλής έχρήσατο τή ρήσει. Οὐ κάν μή τι διδάσχηται παρά τοῦ Πατρός, **εθητ**εύοντα αὐτὸν εἰσαγάγης οὐδὲ εἶτι χελεύηται, ένα μή τῆς τῶν δούλων τάξεως · άλλά, "Ar μή τι βλέπη τὸν Πατέρα ποιτούτο δὲ αὐτὸ πολλῆς πρὸς τὸν Πατέρα καὶ ούτως είρημένου. Εί γάρ δύναται τὸν am deerant in Benzeliana edit., quæ ex Otam desunt in Benzel., quæ ex Ottob. sup-

Πατέρα όρξιν εργαζόμενου, καὶ είδεναι πῶς εργάζηται. τῆς αὐτῆς ἐστιν οὐσίας. Πολλάκις γάρ καὶ ἔμπροσθεν άπεδείξαμεν, ότι ούσίαν ούδεις ίδειν δύναται · μετά άχριδείας, οὐδὲ γνῶναι σαφῶς, ἐὰν μὴ τῆς αὐτῆς φύσεως ή. "Αγγελον γοῦν γυμνή τη οὐσία παραγενόμενον άνθρωπος ίδειν ούχ ήδυνήθη, και ταύτα πολλή άρετή κεχοσμημένος ὁ Δανιήλ. Διὰ δή τοῦτο ὡς ἐξαίρετον τοῦτο δν αύτοῦ τῆς φύσεως ἐτίθει λέγων · Θεόν οὐδείς ἐώρακε πώποτε · ο μονογενής Υίος, ο ων είς τον πολπον τοῦ Πατρός, έχεῖνος έξηγήσατο. Καὶ πάλιν · Ούχ ὅτι τὸν Πατέρα τις εώρακεν, εί μη ο ων παρά του Θεου, αυτός έώρακε τόν Πατέρα. Καίτοι πολλοί είδον και Ελλοι, προφήται, και πατριάρχαι, και δίκαιοι, και άγγελοι. άλλὰ την άχριδη λέγει γνῶσιν. Οὐ μην τοῦτο ἐροῦμεν, ότι βλέπων αύτον τότε ποιεί· έπει το, Πάντα δι' αυτου έγένετο, και χωρίς αύτοῦ έγένετο οὐδέ έν, πῶς ἃν έχει λόγον; και τὸ, Τὰ έργα, ἀ ἐκεῖτος ποιεῖ, ταῦτα και ο Υίος όμοιως ποιεί; Ει γάρ όμοιως ποιεί, πώς βλέπων αὐτὸ: Φρότερον τότε ποιεί; 'Ανάγκη γὰρ Εσται κατά τον σον λόγον, και τον Πατέρα βλέποντα Ετερον έργαζόμενον ούτως ποιείν. όπερ έσχάτης μανίας καί άνοίας ἐστίν.

'Αλλ' ΐνα μή τὰ ἀσθενῆ ταῦτα διελέγχοντες καλ ἄτοπα, μηχύνωμεν τὸν λόγον, ἐχεῖνο ἐροῦμεν· ὅτι ἐπειδή πρὸς Ίουδαίους ο λόγος ήν αὐτῷ, τοὺς ἀντίθεον αὐτὸν εἶναι λέγοντας καὶ πολέμιον τῷ νομοθέτη, καὶ ἀπὸ τῶν γινομένων τούτο συλλέγοντας, διά τούτο [265] ούτως έσχημάτισε τον λόγον άνθρωπινώτερον και παχύτερον, το συνετῷ ἀκροατή καταλιμπάνων είδέναι την θεοπρεπή έννοιαν, καλ τοὺς παχύτερόν τι έννοοῦντας διορθούμενος. διό έφησε. Τὰ τὰρ έργα α έχεῖνος ποιεῖ, ταῦτα καὶ ό Υίος ομοίως ποιεί. Ου γάρ δη άναμένει τον Πατέρα ίδειν έργαζόμενον, και τότε ποιεί, ούδε μαθητείας δείται. άλλ' όρα μέν αύτοῦ την ούσίαν, και οίδεν αύτην σαφώς. Καθάπερ γάρ γινώσκει με, φησίν, ο Πατήρ, κάγω γινώσχω τὸν Πατέρα · ἐργάζεται δὲ ἄπαντα καὶ δημιουργεί μετ' έξουσίας τῆς αὐτῷ προσηχούσης, μετὰ συνέσεως καλ σοφίας τῆς αὐτῷ συγκεκληρωμένης, οὐ δεόμενος μανθάνειν, ού δεόμενος ίδειν. Πώς γάρ άπηχριδωμένη είχων πρός τον γεγεννηχότα ων χαι όμοίως πάντα έχείνω ποιών, χαι μετά της αύτης δυνάμεως; Περί γάρ δυνάμεως διαλεγόμενος ταῦτα ἐπήγαγε λέγων · Έγω καὶ ὁ Πατὴρ ἔν ἐσμεν. Ταῦτα οὖν ἄπαντα εἰδότες καὶ ἀποσυλλέξαντες τὰ εἰρημένα, ἀποστρεφώμεθα τῶν αἰρετιχών τους συλλόγους, έχώμεθα δέ διηνεχώς τῆς όρθῆς πίστεως, και βίον άκριδη και πολιτείαν τοίς δόγμασιν ίσην ἐπιδειξώμεθα, ΐνα τῶν μελλόντων ἐπιτύχωμεν άγαθων, χάριτι και οίκτιρμοίς του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστου, ῷ ἡ δόξα, καὶ τὸ κράτος, ἄμα τῷ Πατρὶ καὶ τῷ άγίω Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

Sic recte Ottob. In Anglic. ότι οὐσίαν οἰαν ἰδείν οὐ δί-

#### AD HOMILIAM DE MELCHISEDECO.

um 41, quæ inter Expositiones in Psalmos supra suo ordine edita fuit. Nam ut ibi pluribus comur, ea cujus ibi mentio habetur, est septima contra Judæos.

mpore hanc dixerit Chrysostomus, nullo possumus indicio assequi. Nihil enim hic comparet, notam anni ernere possimus. Similiterque incertum videtur Antiochiæne an Constantinopoliaerit: credere malim Antiochiæ dictam, quia ibi frequentiores fuere contra Anomæos velt-

### ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ

Ek tör Medzicebéz.

α'. 'Αποστολικήν ύμεν σήμερον βούλομαι παραθείναι τράπεζαν, και πρός το πέλαγος της Παύλου φωνής διατείναι τὸν λόγον παρασχευάζομαι. `Αλλά τί πάθω ; `Οχνῶ καὶ δέδοικα μήποτε τον λιμένα έξελθόντες, καὶ προς το βάθος χαταντήσαντες τῶν ἀποστολιχῶν [266] νοημάτων lλεγγιάσωμεν, όπερ πάσχουσιν οί τῶν πλιωτήρων ἀήθεις. Καὶ γάρ ἐχεῖνοι ἐπειδάν τὴν γῆν ἀφέντες, ἐξ ἐχατέρου μέρους τῆς νηὸς πέλαγος ίδωσιν, καὶ ούδὲν ἔτερον ή θάλατταν καὶ οὐρανὸν, σκοτοδινία κατέχονται, καὶ περ:φέρεσθαι αύτοζς το πλοίον χύχλω νομίζουσι μετά τῆς θαλάττης. 'Αλλ' οὐ παρά τὴν φύσιν τῆς θαλάττης, άλλά παρά την απειρίαν των πλούντων οι Γλιγγοι γίνονται. \*Ετεροι ούν a των ναυτών γυμνοίς τοίς σώμασιν έχχυδιστώσι κατά τών χυμάτων, καλ ούδλν πάσχουσί τι τοιούτον · άλλά πρός το βάθος καταδάντες αὐτό, τῶν ἐν έδάφει καθημένων άσφαλέστερον διατρίδουσι, καὶ τῷ στόματι, και τοίς όφθαλμοίς, και παντί τῷ σώματι δεχόμενοι την άλμην, οὐ δυσχεραίνουσιν. Τοσοῦτόν ἐστι μάλλον καὶ τοιούτον άπειρία κακόν b. Ούτως αύτη καὶ των φοδερών καταφρονείν πείθει εκείνη δε και τά άσφαλή ύποπτεύειν και δεδοικέγαι παρασκευάζει. Οί μέν γάρ έφ' ύψηλων των Ιχρίων χαθήμενοι τῆς νηὸς, χαὶ πρός την θέαν Ιλιγγιώσις, οι δε εν μέσοις ου θορυδούνται τοῖς χύμασιν. Τοῦτο χαὶ ἐπὶ τῆς διανοίας γίνεται τῆς ήμετέρας. Και γάρ και ταύτην πολλάκις καταλαμβάνει χύματα παθών, θαλαττίων άγριώτερα, οξον ζάλη, θυμόν ο κάτωθεν στρέφοντα την καρδίαν, πνεύματα έπιθυμίας πονηράς, ποιούντα πολλήν τῆς διανοίας τήν σύγχυτιν. 'Αλλ' ό μεν άπειρος και άμελέτητος, άρχομένου του χειμώνος της όργης, εύθέως θορυδείται, ταράττεται, χλονεϊται • ορφ γινομένην ύποδρύχιον την ψυχην όπο των παθών, καί ναυάγιον ύπομένουσαν · όδε Εμπειρος και μεμελετηκώς, τὰ τοιαῦτα φέρει γενναίως · καθάπερ χυδερνήτης έπὶ τῶν οἰάχων, οῦτως τὸν λογισμὸν ἐπάνω τῶν παθῶν καθίσας, οὐ πρότερον ἀφίσταται πάντα ποιών, ξως αν κατευθύνη το σκάφος προς τον εύδιον της φιλοσοφίας λιμένα. "Οπερ ούν έπλ της θαλάττης γίνεται, καὶ ἐπὶ τῆς διανοίας συμδαίνει, τοῦτο καὶ έν τἢ ἐξηγήσει τῶν Γραφῶν συμπίπτειν ἀνάγκη, θορυδείσθα:, ταράττεσθαι· ἐπειδάν δὲ d ἐξέλθωμεν είς τὸ πέλαγος ούκ έπειδή το πέλαγος φοδερόν, άλλ' έπειδή ήμεζς οι πλέοντες άπειροι. "Ότι γάρ έστιν, εύχολον φύσει Oὖν hic pro γάρ accipiendum, ut sexcenties alibi apud

Chrysostomum ov et γου nam vel enim significant.

b Hæc clausula est haud dubie a tero membro mutila.

Post illud enim τοιούτου ἀπειρία κακόν, legebatur τοιούτων

rust find einim τουοντον απειρία κακόν, fegenatur τουουτον έμπειρία καλόν, vel quid simíle.

\* Legendum videtur ήμῶν, θυμόν autem hic nuho modo stare potest: posset etiam fortasse legi οἰον ζάλη θυμοῦ.

\* Δά hic expungendum videtur.

λόγον δντα, δύσχολον γενέσθαι παρά την άπει άχουόντων, Παύλον ύμιν παραστήσομαι μάρτυρ γάρ, δτι ό Χριστός εγένετο άρχιερεύς κατά τ Μελχισεδέκ, καὶ ζητών τίς ἐστιν οὕτος ὁ Μεί ἐπήγαγεν · Περὶ οὖ πολὺς ἡμῖτ ὁ λόγος καὶ δ νευτος. Τί λέγεις, ὧ Παῦλε; Δυσερμήνευτός σ πνευματικήν έχοντι σοφίαν ; τῷ τὰ ἀπόρρητα ἀχ τῷ πρὸς τρίτον άρπαγέντι οὐρανόν; Εί σοὶ δυσ τος, τίνι καταληπτός: Έμολ δυσερμήνευτος, ο παρά την οίχειαν μου άσθένειαν, άλλά παρά τί λίαν τῶν Δικουόντων. Εἰπών γοῦν, Δυσερμη επήγαγεν· Έπειδή rωθροί γεγόνατε ταίς άκοα ότι ούχ ή φύσις τοῦ λόγου, άλλ' ή ἀπειρία τῶν ἀ δύσκολον τὸ οὐ [267] δύσκολον πεποίηκεν; Οὐ δύσχολον, άλλά καὶ πολύν ποιεί αὐτὸν βραχὺν αίτία. Διὸ οὐδὲ δυσερμήνευτον Εφησεν είναι μό καλ πολύν, καλ τοῦ μήκους καλτῆς δυσκολίας ἀν αίτίαν τη νωθρότητι της άχοης. Καθάπερ γάς άρρωστούντων ούχ άναγχαΐον σύντομον καὶ ἐσ νην παραθείναι τράπεζαν, άλλά δεί παρασκε σιτία διάφορα, ίνα αν τοῦτο ὁ κάμνων μή βοι ἔτερον λάδη, \* κάκεῖνο προσίεται, τὸ ἄλλο δέξι τουτο διακρούσηται, θατέρου επιλάδηται, και · λία την δυσκολίαν νικήσωμεν, και τῷ πολυτρ τραπέζης το δυσάρεστον θεραπεύσωμεν τῆς ούτω πολλάκις και έπι άκροάσεως δεί ποιείν, δ νείς ώμεν, και πολύν παρασκευάσαι χρή λί ποικίλας παραδολές και παραδείγματα έχον σχευάς χαι περιόδους, χαι έτερα πολλά τοιαυτ πάντων ράδια γένηται ήμιν των συμφερόντων ! Πλήν άλλ' εί και πολύς ό λόγος και δυσερμήνε **ἀπεστέρησεν αὐτοὺς τῆς διδασχαλίας τοῦ Με** τό μεν είπειν, Πολύς και δυσερμήτευτος, 4 αὐτῶν τὴν σπουδὴν. ἔνα μὴ ράθυμότεροι γίνω την ακρόασιν το δε παρασχείν την τράπεζαν μενος αύτων την επιθυμίαν.

Β'. Τοῦτο δη καλ ήμεῖς ποιήσωμεν. Εί καλ προ γος καλ βάθος των νοημάτων άδυνατουμεν, κα σωμεν τῆς θαλάττης, οὐ κατά τὴν ἡμετέραν άλλά κατά τὴν ἄνωθεν διδομένην ἡμίν χάριν • 1 ήμετέραν παρόησίαν, άλλά διά την όμῶν ὡφέλε τολμήσωμεν της θαλάττης, καλ έν τούτφ Παυλ μενοι. "Οτι γάρ ούχ άπεστέρησεν αύτούς του περί τον Μελχισεδέκ, άκουσον τῶν ἐξῆς. Είν Περί ού πολύς ο λόγος και δυσερμήνευτος, ι Οὖτος γὰρ ο Μελχισεδέκ βασιλεύς δικα έπειτα δέ και βασιλεύς Σαλήμ, δ έστιν, μ

\* Hæc vitium ac repetitionem quamdam præ 🥴

### EJUSDEM HOMILIA

De Melchisedeco.

1. Scripturæ sacræ difficultas et obscuritas. - Apostolicam hodie vobis mensam apponere volo, et ad pelagus vocis illius D. Pauli sermonem extendere paro. Sed quid faciam? Hæreo timeoque ne a portu solventes et ad profundum apostolicarum sententiarum progressi, caligine corripiamur, ut solet accidere vectorum imperitioribus. Illi namque postquam relicta continente, ab utraque navis parte pelagus viderint, nihilque alind quam pontum et cælum, vertigine corripiuntur, ac navim cum mari in orbem verti putant. Verum non ex maris natura, sed ex navigantium imperitia vertigines oriuntur. Alii enim nautæ, nudis corporibus sese præcipites dant in undas, nec quidquam bujusmodi patiuntur : sed postquam in ipsum profundum devenerunt, securius degunt, quam ii qui in ipso solo sedent, salsuginemque ore, oculis, totoque corpore excipientes, id non ægre ferunt. Tantum taleque est imperitiæ malum; tautum vicissim peritie bonum. Hæc terribilia quæque parvisacere suadet; illa vero, etiam ea, quæ tuta sunt, suspecta habere et formidare. Alii enim in ipsis præaltis tabulatis navis sedentes caligine corripiuntur, alii in mediis etiam fluctibus non perturbantur. Hoc item menti nostræ accidit. Nam illam sæpe affectuum fuctus invadunt, ipsis marinis fluctibus vehementiores, qui, tempestatis instar, animum deprimunt ac deorsum trahunt, spiritus malarum cupiditatum, qui magnam animis perturbationem inferunt. Sed qui imperitus imparatusque est, incipiente iræ tempestate, statim perturbatur, concutitur, agitatur. Videt animam affectibus demergi, et naufragium pati; at qui paratus meditatusque est, hæc strenue sustinet; tamquam nauclerus ad gubernaculum sedens, sic mentem supra motus animi constituens, non prius desinit omnia moliri, donec scaphain ad tranquillum philosophi:e portum deduxerit. Illud itaque quod in mari accidit, et quod animo contingit, etiam in Scriplurarum expositione accidere necesse est, ut nempe commoveamur et perturbemur quando in altum ventmus; non quod formidandum sit pelagus, sed quod oos, qui navigamus, imperiti simus. Quod enim actilere possit, ut serme natura sua facilis, audientium imperitia difficilis evadat, Paulum vobis testem afferam. Cum dixisset enim Christum fuisse pontificem secundum ordinem Melchisedec, et disquireret, quismem esset ille Melchisedec, intulit : De quo grandis nobis est sermo et explicatu difficilis (Hebr. 5. 11). Quid dicis, Paule? An explicatu difficilis tibi, qui spirituali sapientia præditus es? qui arcana audivisti? qui ad tertium cælum raptus es? Si tibi explicatu difficilis, cui comprehensibilis erit? Mihi explicatu difficilis, inquit, est, non ob mean imbecillitatem, sed ob imperitiam auditorum. Cum ergo dixisset, Explicatu difficilis, subjunxit : Quoniam imbecilles facti estis ad audiendum. Viden' non naturam sermonis, sed audientium imperitiam rem quæ per se difficilis non erat, difficilem reddidisse? Endem porro causa non difficilem modo, sed etiam eum, brevis cum sit, longum reddit. Quapropter non explicatu difficilem modo dixit, sed etiam grandem, et longitu dinis et dissicultatis causam adjiciens, aurium imbecillitatem. Quemadmodum enim ægrotis non apponenda est mensa facile parabilis, sed variis referta cibis, ut si æger hunc respuat, alterum accipiat, et si boc non admittat, aliud sumat, si hunc repellat. alterum deligat, ut varietate difficultatem vincamus. ac diversitate lautitiaque mensæ animi festidio medeamur : ita sæpe in concione faciendum, quando imbecilles sumus, longa apponenda est oratio, variis similitudinibus et exemplis instructa, apparatu etiam ac periodis, aliisque similibus, ut ex omnibus facilis nobis sit utiliorum delectus. Verum etiamsi grandis sermo esset explicatuque difficilis, non tamen privavit eos doctrina de Melchisedeco : cum enim dicit. Grandis et explicatu difficilis, corum studium excitat. ne ad audiendum segniores sint : cum autem mensam apponit, eorum desiderio gratificatur.

2. Hoc et nos faciamus. Etiamsi ad pelagus et profundum sententiarum pertingere non possimus. nos confidenter mari committamus, non nostris! freti viribus, sed gratia nobis superne data : non fiducia nostra, sed ob utilitatem vestram mari nos committamus, hac in re Paulum imitantes. Quod enim non privaverit cos sermone de Melchisedeco. audi sequentia. Cum ergo dixisset, De quo nobis grandis est sermo, et explicatu difficilis » (Hebr. 5. 11), subjunxit : Hic enim Melchisedec, rex justitiæ, itemque rex Salem, id est rex pacis, sine patre, sine matre, sine genealogia, neque initium dierum, neque finem vitæ babens, assimilatus autem Filio, manet sacerdos in perpetuum > (Hebr. 7. 1-4). Nonne aures vestras feriit, dum de homine loquens dixit, Sine patre, sine matre, sine genealogia? Ecquid dico, de homine? Nam si de Filio diceretur, annon magnam

moveret quæstionem? Nam si sine patre, quomodo Filius? Si sine matre, quomodo Unigenitus? Filius chim patrem habeat oportet, alias vero filius non fuerit. Sed sine patre et sine matre est Filius Dei; sine patre, secundum infernam, sine matre, secundum supernam generationem. Nam neque in terra patrem habuit, neque in cælis matrem. Sine genealogia. Audiant il, qui substantiam ejus curiose explorant. Atqui illud, Sine genealogia, putant quidam de superna ejus generatione dictum esse.

Contra Anomæos. Christus quomodo sine genealogia. - Hæretici porro neque hoc volunt; nam et illam curiose inquirunt ac scrutantur, moderatiores autem ex illis, illa concessa, de hac terrena dici putant illud, Sine genealogia. Ostendamus ergo de utraque generatione hoc dixisse Paulum, de superna nempe, et de terrena. Nam et illa tremenda, et hæc admodum arcana est. Quapropter Isaias ait: Generationem ejus quis enurrabit (Isai. 53. 8)? Verum, inquies, de cælesti illa agit propheta. Quid ergo dicemus de Paulo, qui postquam duas generationes commemoraverat, illud subjunxit : Sine genealogia? Ut non modo secundum illam generationem, qua sine matre erat, sed etiam secundum hanc terrenam, qua sine patre erat, illum sine genealogia esse crederes : ideo cum ambas posuisset, tunc dixit, Sine genealogia. Etenim hac terrena incomprehensibilis est, ut celestem illam ne quidem inspicere audeamus. Nam si vestibula templi ita tremenda et inaccessa erant, ad adyta quis ingredi ausus esset? Quod a Patre genitus sit novi, quomodo autem nescio. Quod a virgine natus sit novi, modum autem neque hic capio. Utraque generatio in confesso est, et utriusque modus tacetur. Et sicut hic de virgine, ignorans quomodo ex virgine natus sit, ipsum esse natum confiteor, neque rem tollo propter ignorantiam: ita et tu sac de Patre, etsi non noveris quomodo genitus sit ab eo Filius, confitere tamen. Si dixerit tibi hæreticus, Quomodo genitus est ex Patre Filius? ejus fastum in terram deprime, et dic illi: Descende de cælis, et ostende quomodo natus ex virgine, et tunc ad illa respice. Detine ipsum, et conclude, ne sinas resilire, et in labyrinthum ratiociniorum regredi, sed detine et suffoca, non manu. sed verbo. Ne des illi dilationem ut effugiat quo velit. Hinc enim tumultum excitant inter disputandum, quia nos sequimur illos, neque abducimus eos sub leges divinarum Scripturarum. Murum ipsi undique circumpone, testimonia Scripturarum, ac ne hiscere quidem poterit. Dic, quomodo natus est ex virgine? Non gradum revoco, non recedo. Verum non poterit nobis modum enarrare. ctsi sexcenties id contendat. Cum enim Deus occluserit, quis postea aperiat? Ilæc sola possunt side percipi. Si porro nequeas, sed ratiocinia quæras, id tibi dicam, quod Christus Nicodemo: Si terrena dixi vobis, et non creditis, quomodo si dixero calestia credetis (Joan. 3. 12)? De ortu ex virgine dixi, et non intelligis, nec hiscere audes, et tamen supernam generationem cu. riose exploras. Atque utinam cælum tantum; sed tu etiam cuelorum Dominum curiose rimaris. Si terrena

dixi vobis, et non creditis. Non dixit, Non per mini, sed, Non creditis; ostendens nobis, si fide opus habeant, multo magis caelestia. El Nicodemo de partu loqueretur longe minore; ptismate namque sermo erat, et de regene spirituali : sed palam est ea etiam fide esse c hensibilia. Terrena autem illa vocavit, non que rena vere sint, sed quod in terra consummen comparatione illius ineffabilis, et omnem ment perantis generationis, hæc sint terrena. Si er potest intelligi, quo pacto ex aquis regenerem sola fide id percipere oporteat, neque modum ( explorare : quantæ insaniæ fuerit de superna ( tione unigeniti Filii bumana ratiocinia movere, c generationis rationes expetere? Quomodo sine 1 sine matre Dei Filius, et quomodo sine genealo satis demonstratum est.

3. Sed quon'am multi non intelligentes q Melchisedeco scripta sunt, ipsum etiam Christe rem esse dixerunt, hæresimque constituerunt, cantur Melchisedecitæ (u), nobisque contende pugnant, ipsum esse Christo majorem, illud centes, Tu es sacerdos in æternum secundum o Melchisedec (Psal. 109. 4): illis quoque oca oportet. Dicunt enim: Quomodo non fuerit ille sto major, secundum cujus imaginem et or Christus sacerdotium exercet? Nos ergo dicimus hominem esse, perinde atque nos passionib noxium, nec majorem Christo, imo nec Joans ptista: Major enim illo, inquit Christus, inte mulierum non surrexit (Matth. 11. 11). Alii 1 errantes dicunt ipsum esse Spiritum sanctum ( hoc non dicimus nos. Nam quæ necessitas Verbum Dei incarnari, si jam olim Spiritus & homo factus fuisset? Quia vero nec major Cl nec Spiritus sanctus est, dicant nobis illi, cui ipsum esse statuant : an cælestis ? an terresti subterranei? Si ergo dicant Melchisedecum ve lestium numero, vel alius cujuscumque loci audiant illum genu flectere Christo, qui inca est ex Deipara Maria. Ait enim Apostolus : Ipu genu flectetur, etc. (Philipp. 2. 10). Si omne ge ctitur, sane Melchisedec Christo minor fuerit. enim Christum. Si infelices illi ac miseri ea qu quuntur considerent; nam subjungit, Assimilata Dei (Hebr. 7. 3): ita intelligendum est, ipsum 1 perinde atque nos, ad imaginem et similitudine factum fuisse. Judiei porro dicunt ipsum ex fa tione natum esse (c), ideoque sine genealogia quibus nos dicemus, quod ipsi perperam loqu Etenim Salomonis, qui ex adultera Uriæ uxore

<sup>(</sup>a) De Melchisedectis, quos Midyotetamonis, vocat nius, vide apud ipsum Hæresi 55, al. 55, p. 46 Petav., quæ omnino cum his consonant; de illo etla doretus, Hæretic. Fabul. l. 11, c. 6, Joan. Damas resi 55.

<sup>(</sup>b) Qui dicebat Melchisedecum esse Spiritum s erat Hierax, teste Epiphanio in Hær. Melchisedeci p. 472.

<sup>(</sup>c) Quod mox dicitur, nempe Judæos dixisse Me decum ex fornicatione natum fuisse, refert etiam I nius in Hæresi Melchisedecianorum p. 475.

εψηνης, άπατως, άμήτως, άγενεαλόγητος, μήτε άρχην ήμερων έχων, μήτε τέλος ζωής, άφωμοιωμέrog δέ τῷ Υίῷ τοῦ Θεοῦ, μένει lefeùg elg τὸ διηνεχές. "Αρ' οὐ χατέξανεν ύμῶν τὰς ἀχολς, περὶ ἀνθρώπου διαλεγόμενος και λέγων, `Απάτωρ, άμήτωρ, άγενεα.Ιόηπιος; Καὶ τί λέγω περὶ ἀνθρώπου; Εἰ γὰρ περὶ τοῦ γιού λέγοιτο τούτο, ούκ αν πολλήν και ούτως παράσχη ζήτησιν; Εί γάρ ἀπάτωρ, πώς Υίός; Εί δὲ ἀμήτωρ, πώς Μονογενής; 'Ο γάρ υίδς όφείλει πατέρα έχειν, έπει ούχ αν είη υίος. 'Αλλά και άπάτωρ εστίν ο Υίος του Θεού, και άμητωρ · ἀπάτωρ την κάτω γέννησιν, άμητωρ την άνω. Ούτε γάρ επί γῆς ἔσχεν πατέρα, ούτε εν ούρανοῖς μητέρα. 'Αγενεαλόγητος. 'Ακουέτωσαν οι την ούσίαν αύτοῦ πολυπραγμονοῦντες. Καίτοι τινές νομίζουσιν ότι τὸ Άγενεαλόγητος τοῦτο, περί τῆς ἄνω γεννήσεως είpritat.

Οι μέν γάρ αίρετιχοί ούτε τούτο βούλονται · καί γάρ και ξχείνην πολυπραγμονούσι και περιεργάζονται · οί δί έπιειχέστεροι τούτων έχείνην μέν παραχωρούσι, περί ὢταύτης κάτω νομίζουσιν είρῆσθαι τὸ, 'Αγενεαλόγητος. Δείξωμεν ούν ότι περί έχατέρας της γεννήσεως τούτο Παύλος είπε, και περί της [268] ανω, και περί της κάτω. Καὶ γάρ κάκείνη φρικτή, καὶ αῦτη μυστιχωτάτη. Διά τοῦτο και 'Hoataς φησίν · Thr yereir aiτου τίς διηγήσεται; 'Αλλά περί έχείνης, φησίν, είπεν τῆς άνω. Τι ούν ἐροῦμεν τῷ Παύλῳ ἀμφοτέρας εἰπόντι τὰς γεννήσεις, καὶ τότε ἐπαγαγόντι τὸ, ᾿Αγενεαλόγητος ; Ίνα μή μόνον χατ' έχείνην την γέννησιν, χαθ' ην άμητωρ έστιν, άλλα και κατά ταύτην, καθ' ήν απάτωρ έστι, την κάτω λέγω, άγενεαλόγητον είναι πιστεύσης. διά τούτο άμφότερα θείς, τότε είπεν, Άγενεαλόγητος. Καί γάρ και αυτη ή κάτω άκατάληπτος, ενα πρός έκεινην μηδί παραχύψαι τολμήσωμεν. Εί γάρ τὰ προαύλια τοῦ νποῦ οῦτω φοδερά και άπρόσιτα, πρὸς τὰ ἄδυτα τίς είσελθείν επιχειρήσει; "Οτι έγεννήθη παρά τοῦ Πατρός οίδα, τό δὲ πῶς, ούχ οίδα. "Ότι ἐτέχθη ὑπὸ τῆς Παρθένου ἐπίσταμαι, τὸν δὲ τρόπον οὐδὲ ἐνταῦθα καταλαμδάνω. Έχατέρα γάρ ή γέννησις ώμολόγηται, καλ έκατέρας ό τρίπος σεσίγηται. Καὶ ὅπερ ἐνταῦθα ἐπὶ τῆς Παρθένου, ούχ είδως πώς έχ τῆς παρθένου ἐγεννήθη, ὁμόλογῶ ὅτι έγεννήθη, και ούχ άναιρω το πράγμα διά την άγνοιαν. ούτω καὶ σύ ποίησον ἐπὶ τοῦ Πατρός, εί καὶ ούκ οἶδας πώς έγεννήθη, όμολόγησον. Κάν είπη σοι ό αίρετικός • Πώς έγεννήθη έχ τοῦ Πατρός ὁ Υίός ; χατάσπασον αὐτοῦ τό φρύαγμα είς την γήν, και είπε πρός αυτόν. Κατάδηθι ἐχτῶν ούρανῶν, καὶ δεῖξον πῶς ἐγεννήθη ἐκ τῆς Παρθέτω, και τότε έκεινα δρα. Κάτασχε αύτον και περίστη-🕅, μή άφης άποπηδήσαι, μηδέ άναχωρήσαι είς τον λαδύρινθον των λογισμών, άλλλ χάτασχε χαλ άπόπνιξον, 🖹 τη χειρί, άλλα τῷ ρήματι. Μη δώσης αὐτῷ διαστο• λήν, και διαφύγη ως βρύλεται. Έκειθεν γάρ θόρυδον ἐμπκοῦσι τοῖς διαλεγομένοις, ἐπειδἡ ἡμεῖς αὐτοῖς ἀχολουθούμεν, και ούκ άπάγομεν ύπο τούς νόμους τῶν θίων Γραφών. Περίθες τοίνυν αὐτῷ πάντοθεν τειχίον τές άπο τῶν Γραφῶν μαρτυρίας, και οὐδὲ χάναι δυνήαται. Είπλ, Πώς έγεννήθη έχ τῆς Παρθένου; Οὐχ ἀφ-Ισταμαί σου, οὐδὲ ἀναχωρῶ. 'Αλλ' ούχ ἂν ἔχοι τὸν τρότον ήμεν είπεεν, κάν μυρία φιλονεική. "Όταν γάρ ό θεός **ἀποκλείση, τίς ἀνοίξη** λοιπόν; Μόνη τῆ πίστει τὰ τοιαῦτα πράδεχτα. Εί δε ούχ διν έχοις, άλλα λογισμούς επιζηείς, έρω πρός σέ, δ πρός Νικόδημον ό Χριστός φησιν. El tà exizem eixor unir, nal où nicrevere, noc, έὰν τὰ ἐπουράνια εἴπω, πιστεύετε; Περί τῆς ἐχ Παρθένου γεννήσεως είπον, και ούκ οίδας, ούδε χάναι τολμάς, και την ούράντον περιεργάζη; Και είθε μέν τον ούρανον μόνον, άλλά και τον Δεσπότην των ούρανων πολυπραγμενείς. Εί τὰ ἐπίγεια εἶπον ὑμῖν, καὶ οὺ πιστεύετε. Ουκ είπεν, ού πείθεσθε, άλλ' Ού πιστεύετε : δεικνύς ήμιν, ότι εί και τά επίγεια πίστεως δείται, πολλώ μάλλον τὰ οὐράνια. Καίτοι τότε τῷ Νικοδήμῳ περὶ τοκετοῦ διελέγετο πολύ ελάττονος περί του βαπτίσματος γάρ δ λόγος ήν, και της άναγεννήσεως της πνευματικής · άλλά δήλον δτι καλ ταύτα πίστει έστλ καταληπτά. Έπίγεια δὲ αὐτὰ ἐκάλεσεν, οὐκ ἐπειδἡ ἐπίγειά ἐστιν, ἀλλ' [269] בֿתבּנסה בֹּע דה אָה דבאבוֹדמו, אבל דה סטיניסנו דה מעש יבעνήσεως τῆς ἀπορρήτου καὶ πάντα ὑπερδαινούσης νοῦν, ἐπίγεια ταῦτά ἐστιν. Εἰ τοίνυν πῶς ἀναγεννώμεθα ἐχ των υδάτων ου δυνατόν είδέναι, άλλα πίστει μόνη παραδέγεσθαι γρή το γινόμενον, και τον τρόπον μή περιεργά. ζεσθαι πόσης αν είη μανίας έπλ τῆς άνω γεννήσεω; του μονογενούς Υίου λογισμούς άνθρωπίνους χινείν, χαλ τρόπου γεννήσεως εύθύνας άπαιτείν; Πῶς ἀπάτωρ καὶ άμήτωρ ο Υίος του Θεού, ίχανώς αποδέδειχται, και πώς άγενεαλόγητος.

γ'. 'Αλλ' ἐπειδή πολλοί μή νοήσαντες τὰ περί αύτοῦ γεγραμμένα, καλ μείζονα του Χριστού αύτον είναι είρήχασι, καὶ συνεστήσαντο έαυτοῖς αῖρεσιν, καὶ λέγονται Μελχισεδεχιταί, και φιλονειχούσιν ήμιν, δείξαι βουλόμενοι, ότι μείζων έστι του Χριστού, προφέροντες τό, Συ lερεὺς εἰς τὸν αἰῶνα κατὰ τὴν τάξιν Μελχισε**δέκ 'δε**ἰ καλ πρός αὐτοὺς ἀπαντῆσαι. Φασί γάρ · Πῶς οὐκ ἄν είη Χριστοῦ μείζων, οῦ κατά την εἰκόνα καὶ την τάξιν ἱερατεύει Χριστός; 'Ημεζς ούν λέγομεν αύτον άνθρωπον όμοιοπαθή ήμίν, και ούτε μείζονα του Χριστού, άλλ' ούτε Ίωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ Μείζων γάρ αὐτοῦ, φησίν ὁ Χριστός, έν γεννητοῖς γυναικῶν οὐκ ἐγήγερται. "Αλλοι δὲ πάλιν πλανηθέντες λέγουσιν αὐτὸν εἶναι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον · ἀλλ' ήμεῖς ούδὲ τοῦτό φαμεν. Ἐπεὶ τίς χρεία τὸν Λόγον τοῦ Θεοῦ ἐνανθρωπῆσαι, ήδη πάλαι τοῦ Πνεύματος άνθρώπου γεγονότος; "Οτι δε ούχ Εστιν μείζων Χριστοῦ, οῦτε δὲ πάλιν τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, εἰπάτωσαν ἡμῖν έχε**ϊνοι, ποίου χωρίου ε**ΐναι αύτὸν λέγουσι**ν· ἄρα ούρα**νίου ; ἄρα ἐπ.γείου ; ἢ καταχθονίου; Ἐὰν οὖν εἔπωσιν. ὅτι των ούρανίων έστιν ό Μελχισεδέκ, ή άλλου τινός χωρίου, άκουσάτωσαν ότι καλ αύτὸς γόνυ κάμπτει τῷ Χριστῷ τῷ σαρχωθέντι έχ τῆς θεοτόχου Μαρίας. Λέγει γὰρ ό Άπόστολος, ότι Αὐτφ κάμψει καν γόνυ, και τά έξης. Εί ούν παν γόνυ κάμπτει, ό Μελχισεδέκ έλάττων αν είη του Χριστοῦ · προσκυνεί γάρ τῷ προσκυνουμένφ Χριστῷ. Εί δὲ οί άθλιοι και τάλανες, και το έξης είρημένον σκοπήσωτιν. επιφέρει γάρ λέγων, Άφωμοιωμένος τῷ Υίῷ τοῦ Θεοῦ. ούτω δεί νοείν, ότι ωσπερ και ήμεις κατ' είκονα Θεού γεγόναμεν καλ όμοίωσιν, ούτω καλ αύτός. Ίουδαίοι μέν γάρ αύτον λέγουσιν έχ πορνείας γεννηθέντα, καὶ διά τούτο άγενεαλόγητον γενέσθαι πρός ούς έρουμεν, ότι Καχώς φατε. Και γάρ και Σολομών έχ τῆς του Ούρίου γεγνηθείς γυναικός μοιχαλίδος γενεαλογείται. 'Αλλ' έπειδή δ Μελχισεδέχ τύπος ήν του Κυρίου, και είκονα έφερε τοῦ Χριστοῦ, καθώς καὶ Ἰωνᾶς, διὰ τοῦτο ἡ Γραφή παρέλιπεν αύτου τον πατέρα, ίνα εν εκείνω, καθάπερ έν είχονι τον άληθως άπάτορα και άγενεαλόγητον Χριστόν ένοπτρισώμεθα. 'Αντιλέγουσι δέ καὶ τοῦτο ἡμίν οί Μελχισεδεκιταλ λέγοντες. Τί ούν έστιν δ λέγει πρός αύτὸν ὁ Πατήρ· [270] Σὐ lepsùc sic τὸr alῶra xatà τἡr τάξιν Μελχισεδέκ; Πρός οῦς λέγομεν, ὅτι οὕτος ὁ Μελχιπεδὲχ ἀνὴρ δίχαιος γέγονε, καὶ ἀληθῶς εἰχόνα ἔφερε τοῦ Χριστοῦ. Προφητικῷ τοίνυν πνεύματι κινούμενος, τὴν μέλλουσαν προσφορὰν ὑπὲρ τῶν ἐθνῶν προσκομίζεσθαι νοήσας, ἄρτῳ καὶ οἴνῳ τὸν Θεὸν ἐγέραιρς, μιμούμενος τὸν μέλλοντα Χριστόν. Ἐπειδή οὖν ἡ Ἰουδαίων συναγωγὴ ἐν τάξει τοῦ ᾿Ααρὼν θυσίαν προσέφερε τῷ Θεῷ, οὐχ ἄρτον καὶ οἶνον, ἀλλὰ μόσχους καὶ ἀμνοὺς, ταὶ θυσίαις δι' αἴματος ἐδόξαζε τὸν Θεὸν, ὁ Θεὸς πρὸς

τὸν μέλλοντα γεννασθαι ἐκ τῆς παρθένου Μαρίας Ἰησοί τὸν Χριστὸν, τὸν Υἰὸν τοῦ Θεοῦ. βοᾳ καὶ λέγει: Εὐ ἡ ρεὺς εἰς τὸ αἰῶνα κατὰ τὴν τάξιν Με.ἰχισεδέκ: οἱ καὶ για Ἰαρῶν. τοῦ ἐν μόσχοις καὶ ἄρνασι λατρεύοντα ἀλλὰ, Σὺ ἰερεὺς εἰς τὸν αἰῶνα κατὰ τὴν τάξιν Με. χισεδέκ, ἄρτῳ καὶ οἰνῳ τὴν τῶν προσκομιζόντων πρε φορὰν εἰς τὸ διηνεκὲς προσάγων. Δι' οὖ τῷ Ηατρὶ ἡ δό σὺν τῷ παναγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τὸ αἰῶνας τῶν αἰώνων. Ἰμήν.

### MONITUM

Hac homilia, hactenus ignota, nullam in toto Chrysostomi operum decursu præstantiorem esse comperimus; sive elegantiam spectemus, sive nervos et sales, sive alia rerum documenta, quæ ad mores pertinent, ad consuetudines ecclesiasticas, præcipueque ad historiam. Annum enim indicat Chrysostomus habitæ concionis, hebdomadam item, rerum gestarum vicem et dies; ita ut non parva hinc eruatur ad vitam sancti doctoris accessio. Rem uti gesta est hic ordine referimus.

Anno 399, postquam unum jam annum in episcopatu Constantinopolitano emensus erat Chrysostomus, ut ipse ait infra, και γάρ ένιαυτον έγω λοιπόν τῆς πόλεως ἐπιδάς τῆς ὑμετέρας, ordinatus nempe anno 598, atque, ut ait Socrates, 26 Februarii, feria quarta hebdomadæ sanctæ, quæ feria anno 399 incidebat in 6 Aprilis, tam ingens pluvia decidit, ut metus esset, ne agri devastarentur, messesque omnes in perniciem ruerent. Hinc preces, supplicationes et httavelat, sou processiones, episcopo duce et toto concurrente populo ad Ecclesiam apostolorum Constantinopoli celeberrimam. Deprecatores adhibiti sunt Petrus, et Andreas, qui Byzantinæ Ecclesiæ fundator habehatur, Paulus item et Timotheus ad placandam Numinis iram invocati sunt. Post hæc imbre cessante, necdum sublata formidine, trajecto navibus Bosporo, ad Ecclesiam SS. Petri et Pauli, in opposita maris ora sitam, cum episcopo totus cœtus occurrit. Hoc perfuncti periculo Constantinopolitani plerique, una tantum interposita die, μιᾶς μεταξύ γενομένης ήμερας, quæ dies erat feria V in Cœna Domini, cum in Parasceve ludi equestres agitarentur, transacti periculi immemores, nihil curantes diem illam sacram, in qua pro orbis salute Christus cruci affixus fuit, ad hoc spectaculum accurrerunt, totamque urbem inconditis clamoribus repleverunt, interim ingemiscente domique sedente Chrysostomo. Neque satis habuere illi, quod diem sanctam Parasceves profanis spectaculis dehonestassent; die etiam insequente, que erat Sabbatum sanctum, ad theatrales ludos se contulerunt, ubi meretricia erant spectacula, quæ singulatim et egregie depingit Chrysostomus, inque prævaricatores hujusmodi graviter invehitur, demumque in illos excommunicationis sententiam pronuntiet.

llic quærendum incumbit an vere et ex animo sententiam illam protulerit Chrysostomus, an comminantis [271] solum more. Si verba spectes, excommunicatio illa re ac vere inducta videatur. Postquam cuim dixerat, Age sectionem inferamus, etc., ait, ἐχδαλλέσθωσαν τοίνου οἱ τοιοῦτο:, Ejiciantur ergo ku-

est, genealogia tamen ducitur. Sed quoniam Melchisedec typus erat Domini, et imaginem ferebat Christi,
quemadinodum et Jonas, ideo Scriptura ejus patrem
tacuit, ut in illo, tamquam in imagine, Christum, qui
vere sine patre et sine genealogia est, intueamur.
Hoc etiam nobis objiciunt Melchisedecitæ: Quid sibi
vult ergo id quod dicit ei Pater, Tu es sacerdos in
æternum secundum ordinem Melchisedec (Ps. 109.4)?
Quibus respondemus, Melchisedec um virum fuisse
justum, et vere imaginem tulisse Christi. Ille itaque
prophetico spiritu motus, futuram oblationem pro
gentibus proferendam intelligens, pane et vino Deum
coluit. Christum venturum imitatus. Quoniam igitur

Judæorum synagoga secundum ordinem Aaronis hostiam offerebat Deo, nou panem et vinum, sed vitulos et agnos, et cruentis sacrificiis gloriam Deo referebat, Deus ad eum qui ex virgine Maria nasciturus erat, Jesum Christum Filium Dei, clamat et dicit: Tu es accardes in aternum secundum ordinem Melchisedec; non secundum ordinem Aaronis, qui vitulis et agnis Deo cultum referebat; sed, Tu es sacerdos in aternum secundum ordinem Melchisedec, pane et vino afferentium eorum perpetua munera Deo offerens. Per quem Patri gloria cum sanctissimo Spiritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

### AD HOMILIAM SEQUENTEM.

jusmodi komines; ut autem probetur ipsum ex animo et sincere hæc edixisse, paucis interjectis sic ait: Si vero perhorruistis hanc audientes sententiam (video namque omnes ingemiscentes et compunctos), resipiscant, et sententia soluta est, μεταδαλλέσθωσαν, καλ λέλυται τὰ τῆς ἀποφάσεως. Quæ verba sententiam vere prolatam præ se ferre videntur. At puto hæc tantum comminandi animo ab antistite dicta suisse, nec nisi parem in culpam denuo lapsos eos, qui ad spectacula accurrerant, excommunicationem subire voluisse.

Alind explorandum proponitur, quo nempe die hanc concionem habuerit Chrysostomus: res enim difficultate non vacare videtur. In hac concione enim ait, πρὸ τριῶν ἡμερῶν ἐπομδρία, ante tres dies imber ingens. Imber autem ille decidit feria quarta Hebdomadis sanctæ, quinta feria in Cœna Domini nihil memoratur incidisse, in Parasceve ludi equestres multos averterunt, Sabbato iidem theatrorum spectacula adierunt. Hinc vero sequi videtur hanc Homiliam ipso die sancto Paschæ habitam fuisse; inter quem et feriam quartam præcedentem retro numerando, tres intercedebant dies pleni et integri, Sabbatum, Parasceve et feria quinta. Sed si die Paschæ habita concio fuit, cur ne verbum quidem de resurrectione Domini in tota homilia habetur? Nam etsi dici fortasse possit Chrysostomum illa die, ut indignationem suam in eos, qui theatra diebus sanctis adierant, exoneraret, concionem habuisse, nihilque alind cogitasse, an decuit in die sancto Paschæ nihil omnino de tanta celebritate, ne carptim saltem loqui? Si vero in sequentem diem Homiliam mittamus, alia exsurget difficultas: non enim tres tantum dies, sed quatuor pleni et integri, intercedent; verum fortasse Chrysostomus tres dixerit dies non supputando, sed circiter tempus assignando, quod apud ipsum non insolitum est. Rem, alioquin non tanti momenti, dubiam relinquimus.

'« Hanc difficultatem facile expedire licet, modo antea certum sit, hanc homiliam habitam esse die Paschatis. Uti enim Chrysostomus presbyter multoties post episcopum et alios eodem die ac continuo in ecclesia habuit consonem, id quod ex ejus sermonibus apparet: ita hoc etiam die alius post eum episcopum, sive presbyter, sive alius, orationem de Pascha habere potuit, postquam ipse graviter contra spectacula et theatra disputasset. Habeo in hac re consentientem ipsum Monteiniconium. Vide tom. V, p. 118, not.b. > Hæc Ch. Fr. Matthæi in libro qui inscriptus est: J. Chrysostomi Homiliæ IV, vol. 2, p. 77, Misenæ, 1792. Quibus adde Montf. Præf. tomi hujus, §, II, enmdemque tom. XII, p. 521.

### SANCTI PATRIS NOSTRI

# JOANNIS CHRYSOSTOMI

ARCHIEPISCOPI CONSTANTINOPOLITANI,

### HOMILIA (a)

Adversus eos qui ecclesia relicta ad circenses ludos et ad theatra transfugerunt.

1. Hæccine ferenda? hæccine toleranda? Vobis enim ipsis judicibus contra vos uti volo. Sic Deus olim se gessit erga Hebræos, cum ipsis enim expostulans, sic eos alloquebatur : Popule meus, quid feci tibi, aut in quo contristavi te, vel molestiam tibi attuli? responde mihi (Mich. 6. 3). Ac rursum : Quid invenerunt patres tui in me delicti (Jerem. 2. 5)? Hunc ego quoque imitabor, vosque sic iterum alloquar : Hæccine ferenda? hæccine toleranda? Post longa sermonum curricula (b), post tantam doctrinam, quidam nobis relictis ad spectaculum concertantium equorum (c) transfugerunt, atque ita debacchati sunt, ut totam urbem vocibus clamoribusque repleverint inconditis multumque risum moventibus, imo potius luctum afferentibus. Ego itaque domi sedens et erumpentem vocem audiens, graviora patichar, quam ii qui tempestate jactantur. Quemadmodum enim illi, fluctibus ad latera navis sese frangentibus, de extremis periclitantes formidant : sic et in me gravius erumpebant illi clamores, inque terram spectabam pudore suffusus : aliis, qui superne positi erant (d), sic turpiter et indecore se gerentibus; aliis vero, qui infra et in medio loro erant (e), aurigas cohortantibus, plaudentibus, et acriore, quam illi, clamore utentibus. Quid porro dicemus? aut quam defensionem parabimus, si quis extraneus

(a) Ex Codice Coisliniano exxvii, undecimi smeculi, membranaceo, fol. 100. -- Quæ ad hanc homiliam notuvimus, ex Chr. Fr. Matthæi Animadversionibus excerpta

(b) Integri anni curriculum apud Constantinopolitanos compleverat Carysostomus, ut ipse infra dicit. A principio

ergo ad finem anni multoties eos admonuerat (c) la Græco, andarentes tensos. Porro tensos andarectos dicun-tur equi quibus utuntur ad certarnina in Circo.

(d) Honestiores atque Imperator ipse in Circo sedebant in loco edito.

(e) His vocibus, qui in medio foro erant, designare vide-tur circumfusam extra cancellos Circi plebis multitudinem : nam ludi Circenses in Circo, non in foro habebantur. Nisi forte aurigæ antea se in foro congregarint, et ad certamen se pararint.

adstans incusavent dixeritque: Hæccine urbs ano. stolorum (a)? hæccine quæ talem accepit doctorem? hæccine agit populus Christi amans, theatrum non fictitium et spirituale? Ne ipsam quidem diem estis reveriti, in qua symbola (b) salutis generis nostri consummata sunt r verum in Parasceve (c), cum Dominus tuus pro orbe crucifigebatur, et sacrificium tale offerebatur, paradisus aperiebatur, et latro in antiquam reducebatur patriam : maledictio dissolvebatur, peccatum delebatur, diuturnum tollebatur bellum, Deusque reconciliabatur cum hominibus. atque omnia mutabantur : in illa die, in qua jejunare oportebat, glorificare, et gratias precando referre ci qui tot bona orbi contulit : tunc tu, relicta ecclesia et sacrificio spirituali (d), fratrumque cartu, auque jejunii gravitate, captivus a diabolo ad illud specta-

(a) Constantinopolis urbs apostolorum vocabatur, quo niam in illa erat Ecclesia illa celebris Apostolorum, a Constantino Magno fundata, quam Chrysostomus, in Homilia post reditum ab exsilio t. III, col. 440 designat, dicens: Ideo res ad Beclesiam Apostolorum convocari. Ideo eti.m urbs apostolorum, quia Byzantium, ut fama erat, S. Andream apostolum habuerat fidei doctorem. Quem etiam hic puto subindicari cum ait, haccine qua talem accepit interpretem seu docto-rem? Andreas etiam infra memoratur inter eos, quorum intercessione usi sunt Constantinopolitani ingruente ci mitate. Montefalconius. Non obloquor eruditissimo viro. Noto tamen, Constantinum et Helenam frequenter in Me nologiis appellari apostolis equales (uemeralue). Quibus ad manus sunt, aut Evangeliaria, aut Praxapostoli, il evolvant mensis Maii diem XXI. Ibi plerumque legitur: ([artin]) vir dylar perulian xal leucostolar Konstantino zal Éling, hoc est, (memoria) sanctorum imperatorum et apostolis æqualium constantivi et Helena. Latissime patere vocabulum aposto-lorum docet etiam Theodoret ad I Corinth. xn, v. 28, p. 249.

(b) Crucem ipsam nunc appellat symbolum, quasi tesseram salutis, cujus memoria illo die celebratur.

(c) Ex nostro loquendi modo, Vendredi svint, Dies Veneris, ante Pascha. In libris ecclesiasticis Græcorum cuju het septimanz dies Veneris appellatur vel ; c', sexta, vel ; maerani, Purasceve. Ergo dies Veneris ante Pascha appellator 4 perden supermed, magna Parascepe.

(d) Sacrificium spirituale nunc appellat vel preces, vel

coman Domini

### ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

CONTRA LUDOS ET THEATRA.

# ΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ,

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ,

### OMIAIA

Alphy τούς καταλείψαντας την έκκλησίαν και αυτομολήσαντας πρές τὰς Ιπποδρομίας και τὰ θέατεά.

[272] α'. Ταύτα άνεκτά; ταύτα φορητά; Ύμιν γάρ τοις καθ' ύμων • έντυχεϊν βούλομαι. Ουτω και ό θεός **ξποί**ησε το**ις '**Εδραίοις · αύτοις γάρ κατ' αύτῶν ἐντυγχάνων Βεγε Λαός μου, τι ἐποίησά σοι, καὶ τι ἐλύπησά σε, ἢ τί παρηγώχλησά σοι; άποχρίθητί μοι. Καὶ πάλιν Τί εύρουαν οι πατέρες ύμων εν εμοί πλημμέλημα ; Τουτον δή καλ έγω μιμή σομαι, καλ έρω πρός ύμας πάλιν Ταυτα άνεχτά; ταῦτα φορητά; Μετά μαχρούς διαύλους λόγων, καί τοσαύτην διδασκαλίαν, καταλιπόντες ήμας τινες, πρός την θεωρίαν των άμιλλη τηρίων ίππων η ύτομόλησαν, καί νίως εξεδαχχεύθησαν, ώστε πάσαν την πόλιν εμπλήσαι βόζε και κραυγής ατάκτου, και πολύν γέλωτα, μαλλον & θρήνον φερούσης. Έγω ουν οίχοι καθήμενος, καλ τής φωνής άπούων έπρηγνυμένης, των πλυδωνιζομένων χαλεπώτερον Επασχον. "Ωσπερ γάρ έχεϊνοι, των χυμάτων τός τοίχοις της νηὸς προσρηγνυμένων, περί τῶν ἐσχάερι χινουνεύοντες δεφοίχασιν. ορισ και έποι Χαγεμφιεραι al χραυγαλ προσερρήγνυντο έχειναι, καλ είς την χην ξανατον και ένεκαλυπτόμην· των μέν άνω b τοιαύτα επημονούντων, των δε κάτω εν μέση τή άγορα · ήνιόχος χροτούντων, και χαλεπώτερα έκείνων βοώντων. Τί δε ερούμεν; ή τι άπολογησόμεθα, ει ξένος τίς ποθεν επι στάς έγχαλοίη χαι λέγοι. Ταῦτα ή πόλις τῶν ἀποστόλων ί ταύτα ή τοιούτον λαβούσα ύποφήτην d; ταύτα ό δήμος 6 φιλόχριστος, το θέατρον το άπλαστον, το πνευματικόν: Ούδε την ημέραν αυτην ηδέσθητε, εν ή τα σύμδολα της σωτηρίας του γένους ήμων έτελείτο άλλ' έν παρασχευή. δτε ό Δεσπότης [273] σου ύπερ τῆς οίχουμένης εσταυροῦτο, καλ θυσία τοιαύτη προσεφέρετο, καλ παράδεισος ήνοίγετο, και ληστής είς την άρχαίαν επανήγετό πατρίδα. κατάρα · ελύετο, καὶ άμαρτία ήφανίζετο, καὶ ὁ χρόνιος άνηρείτο πόλεμος, και Θεού καταλλαγή πρός άνθρώπους έγίνετο, και πάντα μετερρυθμίζετο εν έκείνη τη ήμέρχ, ήνίχα νηστεύειν ε και δοξολογείν ε έδει, και εύχαριστηρίους εύχας ύπερ των της οίχουμένης άγαθων άναπέμπειν τῷ ταῦτα ποιήσαντι: τότε σὸ καταλιπών ἐκκλτ.σίαν καὶ θυσίαν πνευματικήν, καὶ ἀδελφῶν σύλλογον, και νηστείας το σεμνόν, αίχμάλωτος ύπο του διαδόλου πρός την θεωρίαν άπηνέχθης έχείνην; Ταύτα άνεχτά; ταῦτα φορητά; Ού γὰρ παύσομαι ταῦτα συνεχῶς λέγων, καλ την όδύνην έμαυτου ταύτη παραμυθούμενος, τὸ [/... τῷ] μὴ πιέζειν αὐτὴν τἢ σιγἢ, άλλ' εἰς μέσον ἐκφέρειν,

ύποφητεύηντες προφητεύοντι τῷ

17

d Eustath. ad Homer. p. 1057, l. 62 : ὑπορήται δὲ, ὡς τοφητεύοντες προφητεύοντι τῷ ἐκδίσε Διί. Proprie ergu

Addidimas ἐντυχαῖν, e cod. Vaticano. Εριτ.
 Honestiores atque imperator ipse in Circo (ἰπποδρόa) sedebant in loco édito.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Aγοράν nunc videtur appellare circumfusam ex-tra amcellos Circi plebis multitudinem : nam ludi Cir-renses in Circo, non in foro habebantur : ἀγοράν sutem non tantum de loco seu foro, sed etiam de congregato populo dici, notum est.

est, ut ita dicam, ύποπροφήτης. <sup>e</sup> Haud dubie scribendum, και κατάρα. Etenim πολυσύνδετος est oratio.

[ Jejunium quadragesimale intelligit.

ε Δοξολογείν dedimus cum Coisl. Montf. δμολογείν. Εριτ.

καὶ πρὸ τῶν ὀφθαλμῶν τῶν ὑμετέρων τιθέναι. Πῶς δυνησόμεθα τον Θεον λοιπον ίλεω ποιήσαι; πως χαταλλάξαι όργιζόμενον; Πρό τριών ήμερών έπομδρία καλ ύετός κατερρήγνυτο πάντα παρασύρων, άπ' αὐτοῦ τοῦ στόματος ε, ώς είπεῖν, τὴν τράπεζαν τῶν γηπόνων ἀφαρπάζων, στάχυας χομώντας χαταχλίνων, τὰ ἄλλα ἄπαντα τῆ πλεονεξία της ύγρας κατασήπων ούσίας λιτανείαι καί έχετηρίαι, και πάσα ήμων ή πόλις ώσπερ χείμαρβος επί τους τόπους των άποστόλων έτρεχε, και συνηγόρους έλαμβάνομεν τον άγιον Πέτρον κα! τον μακάριον 'Ανδρέαν, την ξυνωρίδα των άποστόλων b, Παυλον και Τιμόθεσν. Μετ' έχεινα, τῆς δργῆς λυθείσης, και πέλαγος περάσαντες, καὶ κυμάτων κατατολμήσαντες, ἐπὶ τοὺς χορυφαίους ετρέχομεν, τον Πέτρον την χρηπίδα της πίστεως, τον Παύλον το σκεύος της εκλογής, πανήγυριν ἐπιτελούντες πνευματ:xἡν, xxì ε τοὺς ἄθλους αὐτῶν άνακηρύττοντες, τὰ τρόπαια καὶ τὰς νίκας τὰς κατλ των δαιμόνων. Καὶ ούτε τῷ φόδῳ τῶν γινομένων d καταπλαγέντες, ούτε τῷ μεγέθει τῶν κατορθωμάτων τῶν ἀποστολιχῶν · παιδευθέντες, άθρόον οὕτω μιᾶς μεταξύ γενομένης ήμέρας, σχιρτάς χαλ βοάς, την εαυτού ψυγήν πίγμάλωτον ύπο των παθών παρασυρομένην περιορών; Εί δὲ ἐδούλου δρόμον ἀλόγων ὀράν, τίνος ἔνεχεν οὐχ Εζευξας τὰ ἄλογα ἐν σοὶ πάθη, θυμὸν καὶ ἐπιθυμίαν, καὶ ἐπέθηκας αὐτοῖς τὸν τῆς φιλοσοφίας ζυγόν, τὸν χρηστὸν και κούφον, και έπέστησας αύτοις λογισμόν όρθον, και πρός το βραδείον ήλασας τῆς ἄνω κλήσεως, οὐκ ἀπό μύσους είς μύσος, άλλ' άπο γης είς ούρανον τρέχων; Τοῦτο γάρ της ιπποδρομίας το είδος μετά της ήδονης πολλήν έχει την ώφέλειαν. 'Αλλ' άφεις τά κατά σαυτόν ἀπλῶς καὶ ὡς ἔτυχε φέρεσθαι, ὑπέρ τῆς ἐτέρων νίκης ἐπάθου τ, ἡμέραν τοσαύτην εἰκή καλ μάτην καλ ἐπλ κακῷ δαπανῶν.

[274] H οὐκ οἶσθα ὅτι καθάπερ ἡμεῖς άργύριον τοῖς ολείταις τολς ήμετέροις έγχειρίζοντες, εύθύνας αύτούς και μέχρι ένος άπαιτούμεν όδολου. ούτω και ό θεός των ήμερών της ζωής της ήμετέρας άπαιτήσει λόγον ήμας. πως ἐκάστην ἡμέραν ἐδαπανήσαμεν; Τί οὖν ἐροῦμεν; τί 🗞 ἀπολογησόμεθα, ὅταν τῆς ἡμέρας ἐχείνης ἀπαιτώμεθα εύθύνας; "Ηλιος άνέτειλε διά σὲ, καὶ σελήνη τὴν γύχτα ἐφώτισε, καὶ ποιχίλος ἀστέρων ἀνέλαμψε χορός. Επνευσαν άνεμοι διά σέ, έδραμον ποταμοί σπέρματα εδλάστησαν διά σε, και φυτά άνεδόθη, και της φύσεως ό δρόμος την οίχειαν ετήρησε τάξιν, και ήμέρα έφάνη και νὺξ παρῆλθε 5. καὶ ταῦτα πάντα γέγονε διὰ σέ. σὰ δὲ τὰν χτισμάτων σοι διαχονουμένων, τοῦ διαδόλου τὴν ἐπιθυμίαν πληροίς; Και τοσούτον παρά του Θεού μισθωσάμενος οίχον, τον χόσμον λέγω τοῦτον, ούχ ἀπέδωχας τὸν μισθόν. Καὶ οὐκ ήρχεσε τή προτέρα ήμέρα, άλλά γαὶ την δευτέραν, ότε άναπαύσαι μικρόν έχρην άπό της έγγινομένης κακίας, έπλ θέατρα πάλιν άνέδαινες, άπδ χαπνού είς πύρ τρέχων, είς έτερον βάραθρον χαθείς έαυτον χαλεπώτερον. Γέροντες πολιάς κατήσχυνον, και νέοι την νεότητα κατεκρήμνιζον, και πατέρες παίδας άνηγον, εκ προσιμίων την **άπε**ιρό**κακον ήλικίαν είς τ**ά τής πονηρίας εμθιδάζοντες βάραθρα, ώστε ούχ άν τις άμάρ. τοι παιδοχτόνους άντὶ πατέρων τοὺς τοιούτους άποκαλών, και τῆ μ κακία τὴν ψυχὴν ἀπολλύντας τῶν τεχθέντων. Καὶ ποία κακία; φησί. Διὰ γάρ τοῦτο όδυνωμαι, ότι καὶ νοσών, οὐκ οἶδας ότι νοσεῖς, ἴνα καὶ τον ιατρον έπιζητήσης. Μοιχείας έγένου πεπληρωμένος, καὶ ἐρωτάς, ποία κακία; ἡ οὐκ ἡκουσας τοῦ Χριστοῦ λέγοντος. 'Ο έμβλέψας γυναικί πρός τό έπιθυμησαι, ήδη εμοίχευσεν αυτήν; Τί ουν εάν μη εμδλέψω, φησι, πρός το έπιθυμήσαι; Και πώς δυνήση με πείσαι; 'Ο γάρ τοῦ θεωρήσαι μή χρατών, άλλά τοσαύτην σπουδήν ύπερ του τοιούτου ι τιθέμενος, πώς μετά το θεωρήσαι δυνήση μένειν άχηλίδωτος; Μή γάρ λίθος σοι τό σώμα; μή γάρ σίδηρος; Σάρκα περίκεισαι, σάρκα άνθρωπίνην, ήτις χόρτου χαλεπώτερον Ι υπό τῆς ἐπιθυμίας ἀνάπτε-

Καὶ τί λέγω τὸ θέατρον; Έν άγορα πολλάκις ἐὰν άπαντήσωμεν γυναικί, θορυδούμεθα σύ δὲ ἄνω καθήμε νος, οπου τοσαύτη πρός άσχημοσύνην παράκλησις, όρων γυναϊκα πόρνην γυμνή τή κεφαλή μετά πολλής τής άναισχυντίας είσιουσαν, χρυσά περιδεδλημένην ίμάτα, μαλαχιζομένην, θρυπτομένην λ, φσματα φδουσαν πορνκά, κατακεκλασμένα μέλη, αίσχρά προϊεμένην βήματι, άσχημονούσαν τοισύτα, άπερ ό θεωρήσας αν είς Εννοικ λάδης, κάτω κύπτεις τολμάς είπειν ώς οὐδὲν πάσχης Ι άνθρώπινον; Μή γάρ λίθος σοι τό σῶμα; μή γάρ σίδηρος; Ού γάρ παραιτήσομαι πάλιν τὰ αὐτὰ εἰπεῖν. Μή γάρ τῶν μεγάλων καὶ γενναίων ἀνδρῶν ἐκείνων, οἴ ἀπὸ ψιλης δψεως χατηνέχθησαν, [275] φιλοσοφώτερος σὰ εἶ; Ούχ ήχουσας τί φησιν ό Σολομών. Περιπατήσει τις έπ' άνθράκων πυρός, τούς δέ πόδας οὐ κατακαύσει; Άποδήσει τις πῦρ ἐτ κόλπφ, τὰ δὲ ἰμάτια οὐ κατακαύσει; Οὔτως ὁ εἰσιων εἰς γυναίκα ἀλλοτρίαν 🖦 🖺 γάρ και μή συνεπλάκης τη πόρνη, άλλά τη ἐπιθυμία

Secundum istud proverbium : πολλά μεταξύ πέλει χύλιχος και χείλεος άχρου.

Ευνωρίς notet primo currum, cui juncti sunt duo equi; secundo par equorum invicem functorum; tertio quodlibet par, quodlibet conjugium.

c Kai rectius abesset.

d lmo γενομένων. Intelligit enim inundationem imbrium,

quæ jam cessaverat.

« Κατορθώματα ἀποστολικά nunc appellat auxilium, la-

tum ab apostolis, post supplicationes publicas.
f Έκαθου. Supple θεατής, vel κριτής, nisi substituere malis exicou.

<sup>8</sup> Napeldeiv hie non est pertransire, sed prodire. 10quitur enim de creatione.

h Malim, τούς τη.

Intellige, πράγματος, id est του θεωρήσαι.

i Seulentia postulat ut εὐχολώτερον legatur, aut, qued lenius est, ου post χόρτου addatur.

κ Hesych.: Θρύπτεται μαλο μαλαχίζεται , τρυφά, στρη**νι‡**, χλάται.

boucius es ! Il:eccine ferenda ! hæccine tole-Neque enim finem faciam hac sæpe dicendi. mae meum sic leniendi, nt ne illum silentio sed in medium afferam, et ob oculos ponam. Quomodo poterimus deinceps Deum m reddere? quomodo iratum nobis reconcinte tres dies (a) irrumpente pluvia ingenti, nnia secum trahente, et ab ore, ut ita dicam, ram mensam rapiente, comatas spicas dejiexteraque omnia per humidæ materiæ covastante, litaniæ (b) et supplicationes suere, civitas nostra quasi torrens ad loca apostopurrebat : advocatosque implorabamus san-:trum et beatum Andream, par illud apostolo-. Paulum item et Timotheum. Post hæc vero, sedata esset, audacter trajectis pelago fluctiad coryphæos accurrimus (d), Petrum fundai fidei, et Paulum vas electionis, festum celespirituale, corumque certamina prædicantes, victoriasque contra dæmonas. At tu neque se gestarum rerum deterritus, neque magniapostolicorum gestorum eruditus, ita conuno tantum interposito die, exsilis, clamas, tuam pravis affectibns in captivitatem abet dejectam contemptim aspicis? Quod sl brutorum cursum spectare, quare non junrutos animi tui affectus, iram et concuam ? cur non imposuisti eis philosophiæ mave illud et leve? cur non aurigam rectam

me aliquid entergit difficultatis. Vide Monitum sumetalconius. Equidem credo hanc homiliam habiimbbato ante Pascha, quo die theatrum illi frequenmationes ita inii. Die Veneris ante Pascha in Circo fuear hos ludos autem et inter istam inundationem unus meessit: ergo die Mercurii fuit inundatio. Die Sabbati i theatra: hoc ipso die habuit concionem. Ergo Ne post calamitatem. Vide tamen, quæ supra monui mensionencessiones erant cum supplicationibus. vel

itanies processiones erant cum supplicationibus, vel a placandum in adversis casibus, vel ad gratias ipsi pro acceptis beneficiis: Litania est supplicatio is ad Deum, sive propter iram nobis illatam, sive ad spendami pro bonis collatis, inquit symeon Thessatis in Opuse. contra hæreses. Litaniæ quoque apud medii zevi processiones sæpes significant. Ibid., in utolorum, in ecclesiam nempe SS. Apostolorum, de do dicebamus; ubi speciatim Petrus, Apostolorum by et Andreas, Byzantiuæ Ecclesiæ fundator et frater enque Paulus et Timotheus in advocatos compellamine Bosporum trajiciunt Constantinopolitani supcausa, Chrysostomo episcopo duce, ad ecclesiam i et Pauli e regione Constantinopolis trans Bospoma. Bic observes velim, invocationem sanctorum tutum, et intercessionem croditam fuisse quario contra quam effotiunt hæretici. Id quod passim apud toman observatur.

a hic appellantur Paulus et Timotheus, quod Timoicipulus fere numquam a latere Pauli præceptoris

x his colligit Montefalconius, Constantinopolitanos, Chrysostomo, mare trajecisse. Sed in ipsa urbe erat emplum Petri et Pauli. Id didici ex Codice; quem nda parte meze N. Testamenti Editionis appellavi a. me cognovi, factas esse processiones ad istud temed iste Codex nunc non erat ad manus. Vide ipsum lema. superius nota (a), col. 264. Jam cum Chrysovehementer amet tropicam dictionem, credo hac, resjectis pelago fluctibusque, accipienda esse de ita feliciter superata. Coryphæus proprie est pri, deinde omnino dux, princeps, excellens. Fre autem vel Petrus solus Coryphæus apostolorum, me et Paulus Coryphæi apostolorum appellantur, sepostolorum.

rationem imposuisti eis, nec cucurristi ad bravium supernæ vocationis, non a scelere in scelus (a), sed a terra in cælum cursum dirigens? Nam cursus hujusmodi genus cum voluptate multam conjunctam habet utilitatem. Verum negotiis tuis temerario et fortuito casui relictis, de aliorum victoria sollicitus sedebas, diem tantum frustra et temere, imo in rem malam insumens.

2. An ignoras quemadmodum nos cum argentum domesticis nostris tradimus, rationem ab eis expetimus ad usque unum obolum : ita Deum dierum vitæ nostræ rationem a nobis expetiturum esse, nempe qua ratione unumquemque diem transegimus? Quid ergo dicemus? quam excusationem afferemus, quando diei illius rationes exposcentur? Propter te sol ortus est, luna noctem illuminavit, varius stellarum chorus effulsit; propter te flaverunt venti, et'fluvii manarunt; propter te semina germinarunt, plantæ creverunt, naturæ cursus ordinem tenuit sunm, dies apparuit, noxque pertransiit : hæcque omnia propter to facta sunt : tu vero rebus creatis tibi ministrantibus. diaboli optatum imples? Et cum tantam a Deo domum, hunc videlicet mundum, mercede conduxeris. mercedem non solvisti. Nec tibi satis fuit priore die (b) id egisse, etiam insequenti, cum a nequitia pristina paulum quiescere oportuisset, ad theatra itérum conscendisti, a fumo currens ad ignem, toque in aliud deterius barathrum conjecisti (c). Senes canos suos dehonestabant, adolescentes juventutem suam præcipitabant, patres filios suos co adducebant, jam a principio ætatem nequitiæ expertem in improbitatis barathra inducentes, ita ut non aberret quispiam, si illos, non patres, sed filiorum interfectores appellet, qui nequitia sua animam liberorum in exitium impellant. Ecqua nequitia? inquies. Ideo certe lugeo, quia dum morbo laboras, ægrotare te non nosti, ut mèdicum quæras. Adulterio plenus evasisti, et interrogas, quæ nequitia (d)? Annon audisti Christum dicentem : Qui respicit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est eam (Matth. 5. 28)? Unid ergo, inquies, si non respiciam ad concupiscendum? Et quoniodo id mihi persuadere poteris? Nam qui ab aspectu non temperat (e); imo qui tanto studio ad id incumbit, quomodo post aspectum poterit a labe purus remanere? An lapis corpus tuum? an ferrum? Carne circumdatus es, carne, inquam, humana, quæ velocius quam fænum a concupiscentia incenditur.

Scortorum in theatris impudici gestus. — Ecquid theatrum memoro? In soro sæpe si mulieri occur-

<sup>(</sup>a) Id est, ut mox apparebit, e Circo ad theatrum.
(b) Prior dies est dies Veneris ante Pascha. Eo die fusarahi in Circo: die proximo Sabuati ante Pascha adierant theatrum.

<sup>(</sup>c) In Græco, matele, boc est proprie, demusisti. Mox enim docet, theatrum pejus esse Circo. Bene autem dixit, demittere se in barathrum, tamquam in locum profundum.

(d) His prorsus similia habet t. IV, Hom. 3 de Davide et saüle, col. 605, iisdem sæpe verbis. Montefulcomius.

<sup>(</sup>e) In Greco, ret desplore pel report, que nune sensum exhibent, qui se a spectaculis non potest cohibere.

famus, perturbamur: tu vero superne sedens, ubi tantum est ad turpitudinem incitamentum, vides mulierem (a) nudo capite cum impudentia magna intrantem, aureis indutam vestimentis, delicato mollique gestu utentem, cantica meretricia canentem, carmina lubrica, turpia verba proferentem, tamque turpiter agentem, quam tu potes qui vides in mente concipere, tu te inclinas ut respicias, et audes dicere te nihil humanum pati? Num corpus tuum lapis, num ferrum est? Neque enim eadem repetere gravabor. Numquid tu majore philosophia instructus es, quam magni illi ac strenui viri, qui per simplicem aspectum prostrati sunt? Annon audisti Salomonem dicentem: Ambulabit quis super carbones ignis, et pedes non comburet? Ligabit quis ignem in sinu, et vestimenta non incendet? Sic qui ingreditur ad mulierem aliemam (Prov. 6. 28. 27. et 29). Etsi enim cum meretrice non coivisti, at concupiscentia cum illa copulatus es, et animo peccatum perpetrasti. Neque tantum illo tempore, verum etiam soluto theatro, postquam illa discessit, ejus imago in mente tua insidet, verba, habitus, aspectus, incessus, elegantia (h), membra meretricia (c); ac sexcentis acceptis vulneribus discedis. Annon inde domorum subversiones? annon inde continentiæ pernicies? annon inde connubiorum divortia? annon inde lites et jurgia? annon inde molestia et tædia nulla ratione fulta? Postquam enim fila repletus rediisti captivus, tibi uxor injucundior et deformior videtur, et liberi importuniores, et famuli onerosi, domus fastidio est, solitæque curæ ad domestica necessariaque negotia gerenda molestæ: ac nuisquis accedit oneri tibi atque importunus est.

3. In causa autem illud est, quod non solus domum redeas, sed meretricem tecum ducas : non palam, non aperte; id quod sane tolerabilius esset; nam nxor illam cito depelleret : sed in animo, in conscientia insidentem, et Babylonicam flammam intus accendentem; imo graviorem: non enim stupa, naphtha et pix, sed quæ supra diximus, escá illius ignis sunt, et omnia sus deque vertunt. Ac quemadmodum ii qui sebri laborant, etsi nullam eos qui sibi ministrant criminandi causam habeant, ob morbi vim importuni omnibus sunt, alimenta repellunt, medicos male accipiunt (d), familiaribus irascuntur, contra famulos rabie feruntur: sic qui hoc gravi morbo tenentur, inquieti sunt, indignantur, semper illam præ oculis habentes. O res indignissimas! Lupus, leo, cæteræque feræ sagittis impetitæ fugiunt venatorem: homo autem ratione præditus, vulneratus, eam quæ ipsum vulneravit sequitur, ita ut longe gravius telum excipiat, et in vulnere sibi placeat; quod est omnium acerbisshnum, morbumque insanabilem efficit. Nam

qui ulcus non odit, neque ab eo liberari cup modo medicum quærat? Ideo dolore afficio discrucior, quia tanta accepta pernicie inde tis, et propter exiguam voluptatem perpetuu dolorem. Etenim ante gehennam et supplic extremas a vobis pœnas exposcitis. Annon 1 milii, extremum supplicium est, talem conci tiam alere, perpetuo uri, et fornacem absur ris ubique circumferre, necnon conscientize tionem? Quomodo ad limina illa sacra 4 quomodo tanges cælestem mensam? Quome mones de continentia auditurus es, ulceriba tantisque vulneribus, animumque habens hui servientem? Ecquid opus est alia dicere? Ex nunc apud nos aguntur licet animi dolorem cere. Jam enim video quosdam, qui dum bæe frontes sibi percutiunt, multamque vobis grat beo, quod populus sitis commiseratione plent autem multos fortasse eorum qui nihil pecc agere, dolentes de fratrum vulneribus. Propte leo et discrucior, quod talem gregem diabol sumdet. Verum si volueritis, cito illi ingres struemus. Quomodo et qua ratione? Si infirm valetudine esse videamus : si doctrinæ retia dentes circumeamus quæsitum eos qui a fer sunt, et ex ipsis leonis faucibus eos abstrahar mihi dicas : Pauci sunt ii qui a grege sunt Etiamsi decem tantum fuerint, non parvum ! trimentum : etiamsi quinque, vel duo, ve Quandoquidem etiam pastor ille, ideo relicti ginta novem ovibus, ad unam cucurrit, nec re nec illam reduceret, et claudicantem centum numerum, per restitutionem ejus, quæ err complevit ( Matth. 18. 12 ). Ne dicas, unum esse : sed cogita, esse animam, propter qui bilia omnia facta sunt ; propter quam leges, cia, statuta sexcentaque miracula patrata, divi Dei operationes; propter quam nec Unigen pepercit. Cogita quantum pro uno sit pretiu tum, ac ne parvipendas ejus salutem , sed di nobis reduc illum, suade illi ne in paria inc sufficientem habemus defensionem. Sin nec 1 sulentes, nec vos hortantes ferat, potestate utar ea, quam Deus nobis dedit non ad des

nem, sed ad ædificationem.

<sup>(</sup>a) In Graco, sopro, hoc est, meretricem. Sic theatrales reginas appellat Chrysostomus. Mox, nudo capite; id enim olim indecorum habebatur.

 <sup>(</sup>b) In Græco, ὁ βνόμος, ἡ διάνερος, rhythmus, elegantia, sive rh thmus intelligatur de cantu, sive de saltatione.
 (c) Verba Græca, μέλη πορικό, licet etiam interpretari,

merétricia cantiones.
(d) In Grano, anticorte, qua vox melius redderetur, accusant, reprehendiant.

<sup>(</sup>a) Hoc quid sit, ipse mox explicat: intelligit e cum in ecclesia septum, vel ubi erant auditores, intrabant sacræ cœnæ causa: mysteria enim sacran af pellat.

ουνεγένου, και τη γνώμη την άμαρτίαν είργάσω. Και ούδε κατά τὸν καιρόν ἐκεζνον μόνον, άλλά και τοῦ θεάτρου λυθέντος, ἀπελθούσης αὐτῆς, τὸ εἴοωλον ἐχείνης ἐναπόκειταί σου τη ψυχή, τὰ ρήματα, τὰ σχήματα, τὰ βλέμματα, ή βάδισις, ό ρυθμός, ή διάχρισις ε, τὰ μέλη τὰ ποργικά, καλ μυρία τραύματα λαδών άναχωρείς. Ούκ έγτεῦθεν οίχων ἀνατροπαί; τύχ έντεῦθεν σωφροσύνης άπώλεια; ούχ έντεῦθεν γάμων διαιρέσεις; ούχ έντεῦθεν πόλεμοι καλ μάχαι; ούκ έντεῦθεν ἀηδίαι λόγον ούκ ἔχουσαι; Έπειδάν γάρ εμπλησθείς ταύτης ο άνέλθης γενόμενος αίχμάλωτος, και ή γυνή σου άηδεστέρα φαίνεται, και τά παιδία φορτικώτερα, και οι οικέται επαχθείς, και ή οικία πιριττή, και αι συνήθεις φροντίδες ένοχλειν δοκούσι πρός τὴν οίχονομίαν τῶν δεόντων πραγμάτων, καὶ ἔχαστος πρισιών φορτικός καλ έπαχθής.

Υ. Το δε αϊτιον, ούχ ἀνέρχη μόνος είς την οίχίαν, άλλά τήν πόρνην έχων μετά σεαυτοῦ, οὐ φανερῶς καὶ δήλως « φικοιταν. οπερ ήν κουφότερον. ταχέως γάρ αν έξήλασεν ή γυνή: άλλλ τῆ γνώμη, καὶ τῷ συνειδότι ἐγκαθημένην, και άνάπτουσαν ξνδον την Βαδυλωνίαν κάμινον, μάλλον & ωγγώ Χαγεμπτείδαν, ος λφό αιρμμίον κας Λφάθα κας πίσσι, άλλα τα εξρημένα ο τροφή τῷ πυρὶ γίνεται, καὶ τάντα άνω και κάτω. Και καθάπερ οι πυρέττοντες, κύδεν έχοντες έγχαλείν τοίς διαχονουμένοις, διά την του νοήματος κακίαν δυσάρεστοι πρός πάντας είσ!, σιτία διακρομόμενοι, καλ Ιατρούς κακίζοντες, καλ πρός τούς είχείους άγαναχτούντες, χαλ χατά τών διαχονούντων λυττώντες ούτω δή και οι την χαλεπήν νόσον ταύτην νοσώντις, άλλοιούσι •, δυσχεραίνουσι, πάντοτε έχείνην μέποντες. "Ο χαλεπών πραγμάτων. Λύχος μέν χαλ λέων, και τὰ λοιπά θηρία τοξευόμενα φεύγει τὸν χυνηγέτην άνθρωπος δε ό λογιώτατος τρωθείς, περιδιώχει τήν τρώσασαν, ώστε πολλφ χαλεπώτερον βέλος λαδείν, πι ενηθυπαθείν τῷ τραύματι. ὅπερ δή πάντων ἐστὶ πικρότατον, και την νόσον ανίατον έργαζεται. Ο γάρ μη μιών τὸ ἔλχος, μηδὲ ἀπαλλαγήναι βουλόμενος, πῶς ὅν Ιπζητήσειε τὸν Ιατρόν ; Διά ταῦτα όδυνῶμαι καὶ διακόπομαι, δτι τοσαύτην λύμην λαμδάνοντες, έχειθεν χατέρχεσθε, καλ διά μικράν ήδονην διηνεκή την όδύνην ύπομένετε. Και γάρ και πρό τῆς γεέννης και τῆς κολάσεως [ έντα όδα την έσχάτην έαυτούς άπαιτείτε δίκην. "Η ούκ έσχέτης τιμωρίας, είπέ μοι, ἐπιθυμίαν τοιαύτην τρέφειν. καί διηνεκώς εμπίπρασθαι, και κάμινον έρωτος άτόπου πανταγού περιφέρειν, καλ συνειδότος κατηγορίαν; Πώς γέρ έπιδήση των προθύρων έχείνων των ίερων; [276] τώς άψη της ούρανίου τραπέζης ε; πώς δε άχούσεις τερίσωφροσύνης λόγον, έλχῶν γέμων καὶ τραυμά-

Porte hic intelligitur ή διάκρισις των φθόγγων, distin-

latellige ex superioribus, της πόρνης.

s boc adverbium occurrit.

Intelligit ea, de quibus paulo ante dixerat : τὰ ἡήματα, ματα, χ. τ. λ.

· Interpres, inquieti sunt. Ergo à) ύουσι legerit, quod et mihi prohatur, id est, ἀστατούσι, δυσρορούσιν, ἀγωνιώσι. Nam άλλοιούν non dicitur ἀμεταβάτως.

Forte και της έκει κολάσεως. Μοκ enim opponitur èv-

8 De sacra ceena loquitur; οδράνιος autem dixit fortasse ex In. 6, 51 : δ άρπος—δ έχ του ουρανού καταθάς.

των τοσούτων, και την διάνοιαν έχων τῷ πάθει δουλεύου. σαν; Καὶ τί δεῖ τὰ ἄλλα λέγειν; 'Από τῶν νῦν παρ' ήμων Ε γινομένων Εξεστι της διανοίας ίδειν την όδύνην. Νύν γουν όρω μεταξύ των λόγων τούτων τλ μέτωπα. τύπτοντας, καὶ πολλην ὑμιν ἔχω χάριν, ὅτι δήμος οὕτως έστε ευσπλαγχνος. Τάχα δε οίμα: ι πολλούς τῶν μηδεν ήμαρτηχότων ταῦτα ποιείν, άλγοῦντας ὑπὲρ τῶν ἀδελφιχῶν τραυμάτων. Διὰ τοῦτο όδυνῶμαι καὶ κόπτομαι, ὅτι τοιαύτην άγέλην ό διάδολος λυμαίνεται. 'Αλλ' εί βουληθείητε, ταχέως αὐτοῦ τὴν εἴσοδον ἀποφράξομεν. Πῶς καλ τίνι τρόπω; Εί τούς νοσούντας ύγιαίνοντας ίδοιμεν. εί τὰ δίχτυα τῆς διδασχαλίας ἀπλώσαντες περιέλθοιμεν τούς θηριαλώτους ζητοῦντες, καλ έξ αὐτῆς τοῦ λέοντος τῆς φάρυγγος αὐτοὺς ἐξαρπάσοιμεν. Μὴ γάρ μοι λέγε· 'Ολίγοι είσινοί ἀποδουχολισθέντες. Κάν δέκα μόνον ὧσιν, ούχ ή τυχούσα ζημία κάν πέντε, κάν δύο, κάν εξς. Έπελ καί ο ποιμήν έχεινος τά ένεν έχοντα έννέα διά τοῦτο καταλιπών πρόδατα, έπὶ τὸ εν ετρεχε, καὶ οὐκ ἐπανῆλθεν έως πάλιν αύτο έπανήγαγε, και τον τῶν έκατον. άριθμον χωλεύοντα δι' έχείνου την άποχατάστασιν τοῦ. πλανηθέντος ἐπλήρωσε. Μή λέγε, ὅτι εἴς ἐστιν ἀλλ' έννόησον, ότι ψυχή έπτι, δι' ήν τλ όρώμενα πάντα γέγονεν δι' ήν νόμοι, καὶ τιμωρίαι, καὶ κολάσεις, καὶ τὰ μυρία θαύματα, καὶ αἱ ποικίλαι τοῦ Θεοῦ πραγματείαι. δι' ήν οὐδὲ τοῦ Μονογενοῦς ἐφείσατο. Ἐννόησον ὄση τιμή καταδέδληται και ύπερ τοῦ ένος, και μή καταφρόνει τῆς σωτηρίας αὐτοῦ, ἀλλ' ἀπελθών ἡμῖν ἐπανάγαγε, καὶ πείσον μηχέτι τοίς αὐτοίς περιπερείν, και άρχοῦσαν έχομεν απολογίαν. Εί δε μή ανέχοιτο, μηδε ήμων συμβουλευόντων, μηδε ύμων παραινούντων, τη έξουσία χρήσομαι λοιπόν, ή ό Θεός ήμιν έδωχεν οίχ είς χαθαίρεσιν, άλλ' είς οἰχοδομήν.

δ'. Διὰ δὲ τοῦτο προλέγω, καὶ λαμπρά βοιῦ τἢ φωνἢ, ὅτε εί τις μετά την παραίνεσιν ταύτην και διδασκαλίαν επι την παράνομον των θεάτρων αυτομολήσειε λύμην, ου δέξομαι αύτον είσω τουτωνί των περιδόλων, ού μεταδώσω μυστηρίων, ούχ άφήσω τῆς ἱερᾶς ἄψασθσι τραπέζης. άλλ' ώσπερ οἱ ποιμένες τὰ ψώρας ἐμπεπλησμένα πρόδατα τῶν ὑγιαινόντων ἀπείργουσιν, ῶστε μὴ μεταδοῦναι τοίς λοιποίς της νόσου. ούτω δή έργάσομαι κάγώ. Εί γάρ το παλαιον ο λεπρος έξω τῆς παρεμδολῆς έχελεύετο χαθήναι, χαν βασιλεύς ήν, έξεδάλλετο μετά τοῦ διαδήματος, πολλφ μάλλον ήμεζς τον την ψυχην λεπρούντα Ι ταύτης εχδαλούμεν της ιεράς παρεμδολης. "Ω τπερ γάρ την άρχην παραινέσει και συμδολή έχρησάμην, ούτω και νύν μετά τοσαύτην παραίνεσιν και διδασκαλίαν άνάγχη λοιπόν χαι τομήν ἐπαγαγεῖν. Και γάρ ένιαυτον έχω λοιπον της πόλεως έπιδάς της ύμετέρας. καί ού διέλιπον πολλάκις καί συνεχίος ταύτα ύμιν παρ. αινών. [277] Έπεὶ οὖν ἐναπέμεινάν τινες τἢ σηπεδόνι.

i Τάγα, ita collocatum, locum habere nequit. Forte

b Forte, παρ' ὑμῶν. Auditores enim frontes manibus ilsabant. quod est pœnitentium; aut, παρ' ἡμῖν, nimipulsabant. rum in ecclesia.

legendum ταύτα δὲ οίμαι, excluso proximo ταύτα.

1 Apud LXX reperitur λεπράω et λεπρόω. Intransitive est Exod. 4, 6, χεὶρ λεπρῶσα. Transitive habet Gregor. Nar p. 171: οὐτος καὶ Μοριάμ ἐλέπρωσε.

φέρε λοιπόν την τομην επαγάγωμεν. Εί γάρ μη σιδήριον ξχω, άλλ, ξχω γολολ αιομόροη τοιτιώτε ρολ. εί κας Ιτμ μοδ βαστάζω, άλλ' έστι μοι διδασχαλία πυρός θερμοτέρα, εύτονώτερον δυναμένη καίειν.

Μή ούν καταφρόνει της αποφάσεως της ήμετέρας. Εί γάρ εύτελεξε ήμεζε και σφόδρα οίκτροί , άλλ' διμως έγεχειρίσθημεν άξίαν παρά της του Θεού χάριτος την ουν αμένην παύτα έργάζεσθαι. Έκδαλλέσθωσαν ποίνυν οί τοιούτοι, ένα οί τε θγιαίνοντες ήμεν άγιεινότεροι γένωνται, οίτε γοσούντες άναχτήσωνται ξαυτούς ξχ της χαλεπης άρρωστίας. Εί δὲ ἐφρίξατε ταύτην ἀκούσαντες την ἀπόφασιν (καλ γὰρόρῶ πάντας στυγνάζοντας καλ συνεσταλμένους δντας), μεταθαλλέσθωσαν, καλ λέλυται τὰ τῆς ἀποφάσεως. "Ωσπερ γὰρ ἐξουσίαν ἐλάδομεν δησαι, οῦτως και λύσφι, και πάλιν έπαγαγείν b. Ού γάρ τους άδελφούς ήμων αποκόψαι βουλύμεθα, αλλά το δνειδος τῆς Έχχλησίας ἀποχρούσασθαι. Νῦν μέν γάρ καὶ Ελληνες ήμεν καταγελάσονται, καλ 'Ιουδαίοι κωμιφδήσουσιν, σταν άμαρτάνοντας έφυτούς ούτως περιορώμεν. Τότε δέ καλ έχεινοι σφόδρα ήμας έπαινέσουσι, καλ θαυμάσονται την Έχχλησίαν, τῶν παρ' ήμιν αίδεσθέντες νόμων c. Μηδείς τοίνυν των επιμεγόντων τῆ αὐτῆ πορνείς τῆς έχχλησίας επιδαινέτω, άλλά και άφ' ύμων d επιτιμάσθω, καί κοινός έστω πολέμιος. Εί τις γάρ, φησίν, σύχ ὑπακούση • τῷ λόγφ ἡμῶν διὰ τῆς ἐπιστολῆς, τοῦτον σημειούσθε, και μη συναναμίγνυσθε αὐτφ. Τούτο δὶ ποιήσατε μήτε λόγου μετάδοτε, μήτε είς οἰκίαν δέξησθε, μήτε τραπέζης χρινωνήσητε, μήτε εἰσόδου, μήτε εξόλου, πίτε άγορας. και ουτώ φάριως αύτους άνακτησόμεθα. Καὶ καθάπερ οἱ κυνηγοὶ τὰ δυσάλωτα τῶν θηρίων οὐχ έξ ένδς μέρους, άλλά πάντοθεν έλαύνοντες, είς την σαγήνην εμβάλλουσιν. οξιτω δή και ήμεζε τους έκθηριωθέντας συνελάσωμεν, και ταχέως είς τὰ δίκτυα τῆς σωτηρίας εμβαλούμεν, ήμεζς εντεύθεν, ύμεζς εκείθεν. "Ιν" ούν τούτο γένηται, καὶ ύμεῖς ήμῖν συναγανακτήσατε,

Aidriotas accusativo jungitur. Scribendum ergo vois

μαλλον δε ύπερ των του Θεού νόμων άλγησατε χρόν ι άποστράφητε τούτους τὰ τοιαύτα νοσούν παρανομούντα; των άδελφων, ΐνα διηνεχώς αὐτοί Ούδε γάρ το τυχον ύμιν έστι χρίμα, εί παρίδητ την ἀπώλειαν, άλλὰ μεγίστην έξετε τιμωρίαν. èν ταζς τῶν ἀνθρώπων οἰχίαις ἄν ἀλῷ τις τῶν άργύρων ή χρυσίον ύφελόμενος, ούχ αύτὸς χ μόνον ὁ ἀλοὺς, ἀλλά καὶ οἱ συνειζότες καὶ μή γείλαντες, πολλφμάλλον έπὶ τῆς Έχκλησίας. ] σοι τηνικαύτα όθεός. Όρων έπο του οίκου του ί άργύριον, οὐδὲ χρυσοῦν σχεῦος χλαπὲν, ἐλλὰ σ νην συληθείσαν, και τον λαδόντα το σώμα τ καί τοιαύτης μετασχόντα θυσίας, άπελθόντα εί διαδόλου χωρίον 8, και τοιαύτα παρανομήσαντι έσίγησας; πώς ήνεγκας; πώς ούκ ἀπήγγειλας 1 καὶ οὐ τὰς τυχούσας ἀπαιτηθήση εὐθύνας. Διά τ και έγω, καιτοι γε μέλλων λυπείν, ούδενος φείσι [278] ἐπαχθεστέρων. Πολλῷ γὰρ βέλτιον ἐγταῦί θέντας ήμας ι έξελέσθαι τῆς μελλούσης κρίσεω μασι χαρισάμενον μεθ' ύμῶν χολασθήναι τότε. ( άσφαλές ήμιν, οὐδὲ ἀχίνδυγον, σιγή τὰ τοιαῦτα Ύμων γάρ εκαστος ύπερ έαυτου δώσει τάς ι έγω δε της απάντων σωτηρίας ύπεύθυνος. Διά: ού παύσομαι πάντα ποιών και λέγων, κάν λυπή κάν έπαχθη φανήναι, κάν φορτικόν, ώστε & παραστήναι τῷ βήματι ἐχείνω τῷ φοδερῷ, μ σπίλον ή ρυτίδα, ή τι των τοιούτων. Γένοιτο δ των άγίων τούς τε διαφθαρέντας ήδη ταχέως έπαν τούς τε μείναντας άσινεζς έπὶ μεζίον προχόφαι εύτος και απόδοορικός. [κα και ηπείς σφζοκ ήμεις εύφραινώμεθα, και ό Θεός δοξάζηται νῦν και είς τους άτελευτήτους αίωνας των αίωνως

### MONITUM

Hanc homiliam, Romæ ex Cod. Vaticano 559 a me exscriptam, veram et authenticam esse nem fatebitur, nisi sit in Chrysostomi scriptis hospes. Omnes enim styli, dictionis inventionisque notæ co runt, nulla desideratur. Ipsam vero habuit cum per multos dies absens, infirmitateque detentus fuim præ amore populi nondum positis morbi reliquiis ad ecclesiam concionaturus advolavit. Id quod

Duo hase vocabula εὐτελής et οἰκτρός recentionibus temporibus sibi vindicarunt monachi, tisque utuntur in indicibus scriptorum suorum. Reperitur etiam ελάχιστος. h Malim hic èméyer accipere in sensu reducendi ad Ecclesiam:

νόμους. \* Porte, όφ' ύμων.

<sup>·</sup> Lege cum Bibl. ozazoúsi.

f Sic codex. Sed mallem, καί κατά μικρόν δακ Circum et theatrum intelligit.

h Constructio, όρων, πως; t Hæc non sunt sana. His tamen nititur lectio Ita vero έξελέσθαι non habet, quo referatur. Mali λυπηθέντας υμάς έξελέσθαι. Ceterum sequalitatem i rum neglexit in oppositis, λυπηθέντας et yen Æqualitatem servasset, at dixisset, λυπήσαντα

i Hog non recte convenit τῷ διαφθαρέντας. τοπλανηθέντες ἐπανέρχονται. Credo ergo le άποπλανηθέντες ἐπανέρχονται. Credo ἀποφθαρέντας. Hesych. ἀποφθάρηθί Ει : φθείρεται πλανάται.

resns est ex his sacris castris climinabimus.

m primo cohortatione et consilio usus sym:
aunc post tantam adhortationem et doctrinam
s est demum sectionem etiam infligere. Etunnus tandem est elapsus (a) ex quo in vecivitatem advectus sum, neque cessavi hac
vos frequenter cohortari. Quia igitur quidam
: sanie permanserunt, age demum sectionem
mus. Etsi enim ferrum non habeam, at vertabeo ferro acutius (b): etsi ignem non feram
doctrina adest mihi igne ferventior, quæ vettius urere possit.

ommunicationis sententia in illos qui theatrorum rula diebus sanctis adierunt. -- Ne spernas igitur ıtiam nostram. Quamvis enim viles admodum serabiles simus, attamen a divina gratia digniaccepimus, qua possimus hæc efficere. Ejiciango hujusmodi homines, ut et qui sani sunt valenevadant; et qui morbo laborant, a gravi ægriad sanitatem sese revocare possint. Si vero rruistis hanc audientes sententiam (video namones ingemiscentes et compunctos), resipiscant, tentia soluta est. Quemadmodum enim alligandi atem accepimus, sic et solvendi, ac rursus stiam ferendi. Non enim fratres nostros abscinvolumus, sed opprobrium Ecclesiæ depellere. quippe nos et gentiles irridebunt, et Judæi trat, quando nos ipsos peccantes ita despicimus. autem et illi admodum nos laudabunt, et mirar Ecclesiam, leges nostras reveriti. Nemo itaque , qui in eadem permanent fornicatione, in eccleremiat, sed et a vobis corripiatur, et communis stis. Si quis non obedit verbo nostro per epistolam, volate, et ne commisceamini cum illo (2. Thess. 3. foe autem facite : neque colloquamini, neque recipiatis, neque mensæ participes admittatis, ingressus vel egressus, neque in foro cum illis mini: et sic facile illos recuperabimus. Ac quem-

Chrysostomus in episcopatum Constantinopolitanum tos fuerat anno 398, mensis Februarii die 26, ut ait ss 1. 6, c. 2. Montefalcon.

verba divina intelligit. Expressit enim Hebr. 4. 12.

Nam medici, aut, ut nos loquimur, chirurgi etiam

admodum venatores feras captu difficiles non ex una parte, sed undique pellentes, in retia conjiciunt: ita et nos eos, qui moribus efferati sunt, una pellamns, et cito in salutis retia conjiciemus, nos ex una parte, vos ex alia. Ut igitur illud eveniat, vos quoque nobiscum indignemini : imo potius pro Dei legibus dolete, et paulatinı avertetis eos ex fratribus, qui hoc morbo laborant et in hoc peccatum incidunt, ut perpetuo illos vobiscum servetis. Neque enim parvo crimine rei eritis, si tantam perniciem neglexeritis, sed magno supplicio eritis obnoxii. Nam si in hominum ædibus, cum quis ex famulis argentum vel aurum furatus deprebenditur, non ipse solus qui deprehensus est, sed etiam conscii, et qui non revelaverint, pœna plectuntur, multo magis in Ecclesia. Tunc enim dicet tibi Deus: Cum videres ex domo mea non argenteum vel aureum vas furto abripi, sed continentiam auferri; eumque qui pretiosum corpus accipit, et hujusmodi sacrificii particeps est, in diaboli locum abire, et in tantum peccatum incidere, cur siluisti, cur id tulisti, cur non annuntiasti sacerdoti, ne pœnæ abs te repeterentur non leves? Ideo et ego etiamsi id mihi dolori futurum sit (a), ne a gravioribus quidem inserendis pœnis abstinebo. Longe melius quippe est nos hic mœrore affectos, a futuro abripi judicio, quam verborum gratia lenitateque usos, hunc vobiscum pœnas luere. Neque enim tutum vobis vel sine periculo est , res hujusmodi silentio tegere. Nam quisque vestrum pro se pœnas dabit : ego vero omnium saluti sum obnoxius. Quamobrem non finem faciam omnia agendi et dicendi, etiamsi vos moerore afficere oporteat, etiamsi molestus videar et onerosus, ut possim adstare ante tribunal illud horrendum, nullam habens maculam aut labem vel quid bujusmodi. Utinam autem, precibus sanctorum, ii qui corrupti sunt citius revertantur; illi vero qui illæsi manserunt, in majorem ornatum continentiamque proficiant : ut et vos salutem consequamini, et nos lætemur, et Deus gloria afficiatur nunc et semper, et in infinita sæcula sæculorum. Amen.

(a) In Graco, saires 75 phills a locale, quas voces sic opertuisset interpretari, quamvis dolorem sim illaturus.

### AD HOMILIAM SEQUENTEM.

n, maximeque in fine homiliæ ait. Cum autem sæpe morbis affictus fuerit, non ita facile est, in quodses hæc incidant deprehendere, neque dicere valemus Antiochiæne an Constantinopoli hæc habita
lo fuerit. Antiochiæ tamen dictam suadere videtur ipsum principium homiliæ, ubi se ad docendum
ritum profitetur Chrysostomus.

### **HOMILIA**

POSTOLICUM DICTUM: HOC AUTEM SCITOTE, QUOD IN NOVISSIMIS DIRBUS ERUNT TEMPORA GRAVIA (2. Tim. 3. 1).

<u>arrerrerrer</u>

1. Caritas Chrysostomi erga discipulos. Fidei oculi ea vident quæ Christus agebat; Judæi præsentes non vide. bant. Abraham fidei oculis vidit nasciturum Isaacum .-Insirmus quidem sum (a) et egenus, atque ad docendum imperitus : sed cum vestrum cœtum intueor, insirmitatis obliviscor, paupertatem ignoro, imperitiam non novi: tanta nempe est caritatis vestræ tyrannis. Quapropter alacrius quam ii, qui sacultatibus abundant, egestatis meæ mensam vobis appono. Magnanimitatis porro hujus vos auctores mihi estis, dum lapsos erigitis, quia ad audiendum proni estis, atque ab ore nostro pendetis. Sic et pulli hirundinum, cum vident advolantem matrem, e nido sese efferentes et pronum obtendentes collum, ita cibum ab illa accipiunt. Eodem modo et vos cum ingenti alacritate concionantem intuentes, ex lingua mea profectam doctrinam excipitis, et antequam verba ex ore exsiliant, ea studio magno omnia abripitis. Quis non et vos et nos super his beatos prædicet, quia nempe loquimur Ad aures audientium (Eccli. 25. 12)? Communis labor, communis et corona; commune lucrum, communis etiam et merces. Ideo Christus beatos prædicavit discipulos dicens : Vestri autem beati oculi, quia vident, et aures vestræ, quia audiunt (Matth. 13. 16). Concedite mihi ut his etiam verbis vos alloquar, quandoquidem tantam exhibetis alacritatem: Vestri autem beati oculi, quia vident, et aures vestræ, quia audiunt. Verum quod aures quidem vestræ audiant palam est : quod oculi vero vestri videant, sicut discipuli tunc videbant, id demonstrare conabor, ut beatitudo vestra non dimidia, sed omnino perfecta sit. Quid ergo tunc videbant discipuli? Mortuos suscitatos, cæcos visum recipientes, leprosos mundatos, pulsos dæmonas, claudos ambulantes, naturæ vitium omne correctum. Hæc et nunc vos videtis, etiamsi non corporis, sed fidei oculis. Hujusmodi namque sunt fidei oculi: quæ non apparent vident, et quæ noudum facta sunt intelligunt. Undenam hoc demonstratur, nempe fidem esse aspectum et argumentum non apparentium? Audi Paulum dicentem : Est autem fides sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium (Ilebr. 11.1). Et quod mirabile est, hi carnales oculi quæ sub aspectum cadunt, vident, quæ autem sub aspectum non cadunt, non vident: at fidei oculi omnino contra, quæ sub aspectum cadunt, non vident, quæ vero sub aspectum non çadunt, vident. Quod autem quæ videntur non videant, et quæ non videntur videant, Paulus declaravit his verbis : Nam Momentaneum et leve tribulationis supra modum in svb. limitate æternum gloriæ pondus operatur in nobis; non

considerantibus nobis quæ videntur, sed quæ non videntur (2 Cor. 4. 17). Et quomodo quispiam ea quæ non videntur viderit? Quo alio modo, nisi fidei oculis? Sic et alibi ait: Fide intelligimus aptata esse sæcula (Hehr. 11. 3). Quomodo? non enim videmus. Ut ex invisibilibus visibilia fierent. Vultis aliud proferam testimonium, quod fidei oculi ea videant quæ non videntur? Galatis aliquando scribens Paulus dicebat: Ante quorum oculos Jesus Christus præscriptus est in vobis crucifixus (Gal. 3. 1).

2. Quid dicis, o beate Paule? in Galatiane viderunt eum Galatæ crucifixum? nonne confitemur omnes in Palæstina in media Judæa Christum esse passum? Quomodo ergo ipsum Galatæ crucifixum viderunt? Fidei, non carnis, oculis, Vidistin' quomodo sidei oculi ea quæ non apparent videant? A tanto enim intervallo et post tantum tempus Christum viderunt crucifixum. Sic et vos videtis mortuos resurgentes: sic hodie cernitis leprosum mundatum: sic paraly. ticum vidistis erectum, et magis vidistis, quam Judæi, qui tunc aderant. Illi namque præsentes non admisere miraculum, vos autem absentes sidem admisistis. Itaque jure dixi vobis, Beati vestri oculi, quia vident (Matth. 13. 16). Quod si aliunde quoque discere volucris, sidei oculos ea, quæ non videntur, videre, et ea, quæ videntur, prætercurrere: neque enim alio modo viderint ea, quæ non videntur, nisi supra dicta despexerint : audi Paulum de Abrahamo disserentem, quod nempe fidei oculis viderit filium suum Isaac nasciturum, et sic acceperit promissionem. Quid enim ait? Et non infirmatus est fide, nec consideravit corpus suum emortuum (Rom. 4. 19). Magna vis fidei. Quemadmodum enim Cogitationes hominum timidæ sunt et insirmæ (Sap. 9. 14); sic fides sortis potensque est. Non consideravit corpus suum emortuum. Viden' quomodo visibilia dimiserit? quomodo non respexerit in senectutem? Etiamsi hæc præ oculis erat, sed fidei oculis videbat, non oculis corporis. Ideo non respexit ad senectutem. neque Ad emortuam vulvam Sarræ (Rom. 4. 19). Ilia sterilitatem nobis subindicat. Duplex enim infirmitas erat; alia a senectute, alia ab infirmitate naturæ. Neque enim tantum corpus ob ætatem ad liberorum procreationem ineptum erat, sed vulva quoque eju et naturæ officina erat emortua, etiam ante senectutem, nempe ob sterilitatem. Viden' quanta impedimenta? Senectus viri, senectus uxoris : sterilitas major obex, quam senectus : nam illud est maximum ad liberorum procreationem impedimentum. Verumtamen hac omnia prætercurrit, atque oculis fidei ia

(1) Chrysostomus infirmitate corporis laborabat.

### ΟΜΙΛΙΑ

τολικόν ρητόν το λέγον. Τουτο δε γινώσκετε, δτι εν εσχάταις ήμεραις εσονται καιροί χαλεποί.

; μέν είμι καὶ πτωχός, καὶ διδασκαλικῶν άλλ' δταν ίδω τὸν ὑμέτερον σύλλογον, ι της άσθενείας, άγνοῦ την πτωχείαν, ούχ γίαν· τοιαύτη γάρ τῆς ὑμετέρας ἀγάπης ἡ και των εν εύπορία καθεστώτων προθυμόην της πτωχείας παρατίθημι τράπεζαν. είς αίτιοι της μεγαλοψυχίας, τη προθυμία κ τους άναπεπτωκότας διεγείροντες, πρός πεχηνότες, και τῆς τοῦ λέγοντος ἐκκρετης. Ούτω και νεοσσοί χελιδόνων, επειδάν ταμένην την μητέρα, της καλιάς προκύείς αύχένας ποιήσαντες έχχρεμείς, ούτω παρ' ἐκείνης τροφήν. Οῦτω καὶ ὑμεῖς μετὰ ροθυμίας πρός τον λέγοντα βλέποντες, δέ-5 [279] τῆς γλώττης χομιζομένην ὑμἴν διά-Αν ή τὰ ρήματα ἐχπηδήσαι τοῦ στόματος εν ή διάνοια τὰ λεγόμενα. Τίς ούν ούκ αν ήμας επί τούτοις μαχαρίσειεν, ότι λέγο**ἀπουόντων**; Κοινός ὁ πόνος, κοινός καὶ ὁ γὸν τὸ χέρδος, χοινός χαὶ ὁ μισθός. Διὰ τοῦτος εμακάρισε τους μαθητάς λέγων Τμών οί όφθαλμοί, ότι βλέπουσι, καί τὰ ώτα χούουσι. Δότε μοι ταῦτα τὰ βήματα καὶ κείν, επειδή και την αύτην επιδείχνυσθε Υμών δε μακάριοι οι όφθαλμοί, ὅτι βλέτὰ ὧτα ὑμῶν, ὅτι ἀκούουσιν. ᾿Αλλ՝ ὅτι δτα άχούει, δηλον ότι δε και οι όφθαλμοί ιθάπερ εδλεπον οι μαθηταί τότε, τούτο ράσομαι, ένα μή έξ ήμισείας, άλλ' δλόκληιακαρισμός ή. Τί ούν Εδλεπον τότε οἱ μαούς άνισταμένους, τυφλούς άναδλέποντας, μρομένους, δαίμονας έλαυνομένους, χωλούς ιπαν φύσεως άμάρτημα διορθούμενον. Ταῦαλ όμεις νῦν, εί και μή τοις τοῦ σώματος, ς πίστεως όφθαλμοίς. Τοιαύται γάρ αι της τὰ μὴ φαινόμενα βλέπουσι, καὶ τὰ μηδέτα κατανοούσι. Πόθεν τούτο δήλον, δτι πί-: των μή βλεπομένων και έλεγχος; "Ακουσον λέγοντος "Εστι δέ πίστις έλπιζομένων πραγμάτων, έλεγχος οὺ βλεπομένων. ευμαστόν, ούτοι μέν οί τῆς σαρχός όφθαλλρώμενα βλέπουσι, τὰ δὲ μἡ ὀρώμενα οὐ : 🔂 τῆς πίστεως όφθαλμοὶ τούναντίον ἄπαν, ενα ού βλέπουσι, τὰ δὲ μἡ ὁρώμενα βλέτι τὰ βλεπόμενα οὐ βλέπουσι, καὶ τὰ μἡ λέπουσιν, ό Παῦλος ἐδήλωσεν εἰπὼν οὕτως. ευτίκα έλαφρον τῆς θλίψεως καθ' ὑπερ**ὑπερδολην α**ἰώνιον βάρος δόξης ημίν

κατεργάζεται, μή σκοπούντων ήμων τὰ βλεπόμενα άλλὰ τὰ μή βλεπόμενα. Καὶ πῶς ἄν τις ίδοι τὰ μή βλεπόμενα; Πῶς ἄλλως, ἀλλ' ἡ τοίς τῆς πίστεως ὀφθαλμοῖς; Οὐτω καὶ ἀλλαχοῦ φησι Πίστει νοοῦμεν κατηρτίσθαι τοὺς αἰῶνας. Πῶς; οὐ γὰρ είδομεν. Εἰς τὸ μἡ ἐκ φαινομένων τὰ βλεπόμενα γεγονέναι, φησί. Βούλεσθε καὶ ἐτέραν παράγω μαρτυρίαν, ὅτι τὰ μἡ βλεπόμενα βλέπουσιν οἱ τῆς πίστεως ὀφθαλμοί; Γαλάταις ποτὰ γράφων ὁ Παῦλος Ελεγεν Οἰς κατ' ὀφθαλμοὺς Ἰησοῦς Χριστὸς προεγράφη ἐν ὑμῖν ἐσταυρωμένος.

β'. Τί λέγεις, ὧ μακάριε Παθλε; ἐν Γαλατία σταυρούμενον αύτον είδον Γαλάται; ούχι πάντες όμολογοθμεν, ότι εν Παλαιστίνη εν μέση 'Ιουδαία το πάθος εγένετο; ΙΙώς ούν αύτον είδον σταυρούμενον Γαλάται; Τοίς τῆς πίστεως όφθαλμοίς, ού τοίς της σαρχός. Είδες πως οί τής πίστεως όφθαλμοί τὰ μή φαινόμενα βλέπουσιν; 'Απὸ τοσούτου γοῦν διαστήματος καὶ μετὰ τοσοῦτον χρόνον τον Χριστον είδον σταυρούμενον. Οῦτω καὶ ὑμεῖς βλέπετε τους νεκρούς ανισταμένους ουτω σήμερον είδετε τον λεπρόν καθαιρόμενον ούτως είδετε τον παραλελυμένον άναστάντα, [280] καὶ μάλλον Ἰουδαίων των παρόντων είδετε. Έχεινοι μέν γάρ παρόντες ού παρεδέξαντο το θαυμα, ύμεις δε απόντες παρεδέξασθε την πίστιν. "Ωστε δικαίως είπον πρός ύμας, ότι Μακάριοι ύμῖτ οἱ ὀφθαλμοὶ, ὅτι βλέπουσιτ. Εἰ δὲ καὶ ἐτέρωθεν βούλει μαθείν ότι τὰ μή βλεπόμενα βλέπουτιν οί τῆς πίστεως ὀφθαλμοί, τὰ δὲ βλεπόμενα παρατρέχουσιν · ούδὲ γὰρ ἄν ἄλλως ίδοιεν τὰ μή βλεπόμενα, εί μή καταφρονήσαιεν των είρημένων. ἄκουσον τοῦ Παύλου περί του 'Αδραάμ διαλεγομένου, ότι τοίς τῆς πίστεως όφθαλμοῖς εἶδε τὸν υίὸν τιχτόμενον τὸν Ἰσαὰχ, χαὶ οὕτω κατεδέξατο την επαγγελίαν. Τι γάρ φησι; Kal μη dσθενήσας τῆ πίστει, οὐ κατενόησε τὸ ἐαυτοῦ σῶμα rerexρωμένον. Μεγάλη τῆς πίστεως ἡ δύναμις. "Ωσπερ γάρ λογισμοί άνθρώπων δειλοί και άσθενεῖς, οὐτω πίστις ίσχυρά και δυνατή. Ού κατενόησε το έαυτι σωμα rerexpωμένον. Όρξις πως άφηκε τὰ ὁρώμενα; πως ούχ είδεν είς το γηρας; Καίτοι γε αύτο προ των όφθαλμών ξχειτο άλλά τοῖς τῆς πίστεως όφθαλμοῖς έώρα, οὐ τοῖς τοῦ σώματος. Διὸ οὐχ είδε τὸ γῆρας, οὐδὲ την νέκρωσιν Σάρρας ού κατενόησε Την νέκρωσιν τῆς μήτρας Σάζρας. Την στείρωσιν ήμιν ένταῦθα αινίττεται. Διπλη γάρ ή άσθένεια ήν, ή μεν άπο της ήλικίας, ή δε άπο της άσθενείας φύσεως. Ού γάρ το σωμα μόνον διά την ήλιχίαν άχρηστον ήν πρός παιδογονίαν, άλλά και αύτη ή μήτρα νενέκρωτο, και το τῆς φύσεως έργαστήριον, και πρό τοῦ γήρως άχρηστον ή. διά την στείρωσιν. Είδες όσα κωλύματα; Το γήρας του

άνδρός, τὸ Υῆρας τῆς γυναικός ή τοῦ Υήρως άχρηστοτέρα στείρωσις και γάρ και τουτο μάλιστα κώλυμα παιδογονίας. 'Αλλ' όμως ταῦτα πάντα παρέδραμεν, καὶ τοίς της πίστεως όφθαλμοίς είς τούς ούρανούς άνέστη, μεγίστην των επηγγελμένων απόδειξιν έχων την δύναμιν του υποσγομένου. Διά τουτο Είς την έπαγγελίαν του Θεοῦ οὐ διεκρίθη τῆ ἀπιστία, ἀλλ' ἐνεδυναμώθη τῆ πίστει. Βακτηρία γάρ τίς έστιν Ισχυρά ή πίστις, καὶ λιμήν άσφαλής, της των λογισμών άπαλλάττου τα πλάνης, και εν ήσυχία πολλή την ψυχην άναπαύουσα. Υμών δὲ μακάριοι οἱ ὀφθαλμοὶ, ὅτι βλέπουσι · καὶ γὰρ εἰς αύτο πάλιν επανελθείν άναγκαΐον το ρήμα. Καίτοι εδλεπον και οι 'Ιουδαίοι τα τότε γινόμενα. 'Αλλ' ου ταύτην μαχαρίζει την όψιν την έξωθεν · αυτη γάρ χαθ' έαυτην ούχ όρα τὰ θαύματα, άλλ' ή Ενδον. Έχεινοι είδον τυφλόν και Ελεγον. Οὔτός ἐστικ, οὐκ ἔστικ οὖτος. καλέσωμεν αὐτοῦ τοὺς γονεῖς. ἀχούεις ἀμφιδαλλόντων; όρξε ότι ούκ άρκει ή του σώματος δψις πρός την τοῦ θσύματος θεωρίαν; Οι παρόντες καί θεώμενοι έλεγον · Οὖτός ἐστικ, οὐκ ἔστικ οὖτος · ἡμεῖς δὲ οἱ μἡ παρόντε; οὐ λέγομεν, Οὖτός ἐστιν, οὐκ ἔστιν οὖτος: άλλ' Αὐτός ἐστιτ. Έμαθες ὡς οὐδὲν βλάπτει ἡ ἀπου σία, όταν πίστεως όφθαλμοί ὧσι, καί ώς ούδεν ώφελεί ή παρουσία, όταν πίστεως όφθαλμοι μή ώσι; Τί γάρ εχείνους ώνησε τὸ ίδειν; Οὸδέν. Ήμεις γάρ έχεινων σαφέστερον είδομεν. Έπει ούν βλέπουσιν οι όφθαλμοι ύμων θεωρίαν, και άκούει τὰ ὧτα άκρόασιν, ήν ὁ Χριστός εμακάρισε, φέρε ύμιν τούς μαργαρίτας τῶν Γραφων παραθώμεν. "Ωσπερ γάρ τοις Ίουδαίοις [281] ούχ ἐπέλυσε τὰ ζητήματα ὁ Χριστὸς, άλλὰ καὶ ἐπέτεινε τὴν ἀσάφειαν, ἐπειδή μή προσείχον ούτω δή καὶ ὑμίν, έπειδή προσέγετε, τὰ χεχρυμμένα άγειν είς μέσον χρή. Καὶ γάρ προσήλθον οἱ μαθηταὶ καὶ ἐθαύμαζον λέγοντες. Διατί εν παραδολαίς λαλείς αὐτοίς; 'Ο δε έφη, Επειδή βλέποντες ου βλέπουσιν. Ο ἀχοῦν ἐπειδή μἡ ίδόντες ύμεζο είδετε, άναγχαϊον μή εν παραδολή είπειν πρός ύμας και έπειδη Άκούοντες ούκ ακούουσιν. Ούχοῦν ἐπειδή ὑμεῖς μἡ ἀχούσαντες τότε, ἀχούετε νῦν ούχ Ελαττον, ή τότε ήχούσατε ., άναγχαΐον ύμας μή άποστερήσαι τής τραπέζης ταύτης. Καλ γάρ ο Χριστός τούτους ούχ ήττον εμακάρισεν ή εκείνους. Είδες γάρ, φησί, και επίστευσας μακάριοι οι μή ιδόντες, και πιστεύσαντες. Μή τοίνυν όχνηρολ γίνεσθε πρός άρετήν, ότι μή κατ' ἐκείνους τοὺς χρόνους, ἀλλά κατ' αὐτὸν ἐγένεσθε. "Αν γὰρ ἐθέλοις, οὐκ ἐζημιώθης · ὥσπερ οὖν πολλοί και των τότε γενομένων, ἐπειδή μή ήθελον, οὐκ ώφελήθησαν.

γ. Τί οὖν ἐστιτὸ σήμερον ἀναγνωσθέν; Τοῦτο δὲ γιτώσκετε, ὅτι ἐτ ἐσχάταις ἡμέραις ἐτστήσοτται καιροὶ χαλεποί. Τῷ Τιμοθέφ πάλιν ὁ Παῦλος ἐπιστέλλει. Φοδερὰ ἡ ἀπειλή · ἀλλὰ διαναστῶμεν · τούτους γὰρ ἡμῖν
τοὺς καιροὺς αἰνίττεται, καὶ τοὺς μετὰ τούτους, καὶ
τοὺς περὶ τὴν συντέλειαν αὐτήν. Τοῦτο δὲ γιτώσκετε,
ὅτι ἐτ ἐσχάταις ἡμέραις ἐτστήσοτται καιροὶ χαλεκοί. Βραχὺ τὸ ῥῆμα, καὶ μεγάλη ἡ δύναμις. Καθάπερ
γὰρ τὰ ἀρώματα οὐ τῷ πλήθει, ἀλλὰ τῇ φύπει τὴν εὐωδίαν ἐνδείκνυται · οὕτω καὶ αὶ θείαι Γραφαὶ οὐ τῷ πλήθει τῶν ῥημάτων, ἀλλὰ τῇ δυνάμει τῶν ἐγκειμένων πάκαν ἡμίν παρέχουσι τὴν ὡφέλειαν. Οὕτω καὶ θυμιάματος

φύσις καὶ καθ' ἐαυτὴν μέν ἐστιν εὐώδης : ἐπὰν δὲ εί πυρ αὐτὴν ἐμδάλης, τότε πᾶσαν ἐπιδείχνυται τὴ 🕹 👸 αύτης ήδονήν. Ούτω και ή θεία Γραφή και καθ' έαυτήν μέν έστιν ήδίστη · έπειδάν δὲ τῆς ἡμῶν ἐπιλάδηται ψ. χης, καθάπερ είς θυμιατήριον έμπεσούσα, απαντα το οίκον τῆς εὐωδίας ἐμπίπλησι. Τοῦτο δὲ γινώσκετε, ότι έν ἐσχάταις ἡμέραις ἐνστήσονται καιροί χαλεκοί Περί τῆς συντελείας λέγει. Τί οὖν πρὸς σὲ, ὧ μαχάριε Παυλε; τι δε πρός Τιμόθεον; τι δε πρός τους τότε άκούοντας; Μικρόν γάρ υστερον μέλλουσεν άποθνήσκειν. έξαρπάζεσθαι τῶν ἐπιόντων δεινῶν καὶ πονηρῶν ἀνθρώ. πων. 'Αλλ' ούχὶ τὰ παρόντα βλέπω μόνον, φησίν, άλλὶ καί τὰ μέλλοντα προορώ. Ούχὶ τῆς παρούσης φείδομαι ποίμνης, άλλά και ύπερ της μελλούσης άγωνιω και δίδοικα. Ήμεζε μέν γάρ των συνόντων ήμιν άνθρώπων μόλις ποιούμεθα πρόνοιαν, έχεῖνος δε ύπέρ των μηδίπο τεχθέντων πολλήν ποιείται την σπουδήν. Ούτω και πιμήν ἄριστος ούχ ὅταν ιδη τοὺς λύχους ἐπιόντα; τ] ποίμνη και των προδάτων έγγυς γενομένους, τότε προλέγει μόνον, άλλά και πόρφωθεν δυτας μηνύει. Οίτω και ο Παύλος, καθάπερ ποιμήν άριστος, έφ' ύψηλού χωρίου τοῦ τῆς προφητείας άξιώματος καθήμενος, καὶ τοίς [282] προφητικοίς όφθαλμοίς άνωθεν προκρών κατατρέχοντα τὰ θηρία, ἐπ' αὐτῆς τῆς συντελείας όρμώντας και άποτεινομένους κατά τῆς ποίμνης προλέγει και προδιαμαρτύρεται, ίνα και τους μηδέπω γεννωμένους παρασκευάση νήφειν, και πάσαν τειχίση την πίμνην τή προφητεία. Καί γάρ και πατήρ φιλόσποργα οίχιαν οίχοδομούμενος πολλάχις τοίς αὐτοῦ παισίλαμπράν και μεγάλην ούτως οίκοδομεί, ούχ ώστε έκείνας χρησίμην γενέσθαι μόνον, άλλά και έγγόνοις και πίς μετ' έχείνους. Ούτω και βασιλεύς πόλει φιλουμένη περδαλών τείχος έξωθεν, άσφαλές τούτο ποιεί και ίσχυρο καὶ διαρκές, ούχ ἴνα ἐπὶ τῆς γενεάς αὐτοῦ μόνης ὑπιμετή, άλλ' ίνα και τοίς μετά ταύτα πάσι γένηται χρήπμον, ού πρός τάς τότε μηχανάς, άλλά πρός τάς υσερπ γενομένας προσδολάς επιτήδειον. Οῦτω καὶ ὁ Παῦλκ έποίησεν. Έπειδη γάρ τὰ γράμματα άποστολικά τείχι των Έχχλησιων έστιν, ούχὶ τοὺς τότε μόνον δντας, άλλὶ καλ τους υστερον εσομένους άσφαλίζεται δι' αυτών. Κα ούτως ίσχυρον και άρραγή τον περίδολον τούτον κατεσκεύασε, καὶ πάση περιήλασεν αὐτὸν τῆ οἰκουμένη μετὶ άσφαλείας άπάσης, ώστε και τους τότε, και τους μετ έχείνους, χαὶ τοὺς νῦν, χαὶ τοὺς αὖθις ἐπομένους μέχρ της του Χριστού παρουσίας άπάσης άπαλλάξαι της των πολεμίων πολιορχίας. Τοιαύται των άγίων αι ψυχαί. φιλόστοργοι, κηδεμονικαί, πατρικήν εύνοιαν άποκρύ πτουσαι τῷ φίλτρφ, καὶ τὴν τῆς φύσεως φιλοστοργίσ γικώσαι, και τάς ώδινας ύπερδαίνουσαι έχείνας. Πνεύματος γάρ είσι καὶ θείας γάριτος.

δ. Βούλεσθε καὶ ἐτέρωθεν δείξω πάλιν, ὅτι οὐ τὰ καθὰ
ἐαυτοὺς μεριμνῶσιν οἱ ἄγτοι, οὐδὰ ὑπὲρ τῶν παρόνταν
δεδοίκασι μόνον, ἀλλὰ καὶ ὑπὲρ τῶν μετὰ ταῦτα ἐσομένων; Προσῆλθον αὐτῷ, φησὶν, οἱ μαθηταὶ ἐπὶ τοῦ ὁρους
καθημένψ, ἄνθρωποι λοιπὸν γεγηρακότες καὶ μετ' ὁλίγον χρόνον μέλλοντες ἀποδημεῖν ἀπὸ τῆς παρούσῆς
ζωῆς. Τἱ οὖν ἐρωτῶσι; τἱ ἀγωνιῶσι; τἱ δεδοίκασι; ὑπὰ
τίνων τὴν πεῦσιν τῷ διδασκάλῳ προσάγουσιν; ἄρα ὑπὰ
τῶν κατὰ τὴν ζωὴν αὐτῶν, ἢ ὑπὲρ τῶν κατὰ τοὺς χρόνους ἐκείνους; Οὐδαμῶς. ᾿Αλλὰ πάντα ἐκεῖνα παρσόρεμύντες τἱ λέγουσ:; Τἱ τὸ σημεῖον τῆς σης παρουσίας

Sic mss Sed mendum suspicor.

sque surrexit, magnum habens promissorma stum, ejus nempe qui promiserat potestatem. promissione Dei non hasitavit diffidentia, sed tes est fide (Rom. 4. 20). Etenim ceu baculus firmus tutusque portus fides est, quæ a ratios errore liberat, animumque in tranquillitate constituit. Vestri autem beati oculi, quia vident 45. 16); nam boc dictum denuo repetendum jui etiam Judæi tunc eadem ipsa videbant. non hoc externum videndi genus beatum præhoc quippe per seipsum miracula non videt, rnum conspicit. Illi cæcum videbant dicebantie est, non est hie; vocemus ejus parentes (Joan. . 18). Audis ambigentes? viden' non sufficere s aspectum ad miraculi spectaculum? Qui les et speciantes erant dicebant : Hic est, non nos vero qui præsentes non sumus, non di-Hic est, non est hic; sed, I pse est. Didicisti nimtiam nocere, cum sidei adsunt oculi; nihililitatis ex præsentis percipi, cum Adei oculi ment? Quid enim illis profuit videre? Nihil. m clarius quam illi videmus. Quoniam igitus stri vident eo videndi, et aures vestræ audiunt endi genere, quod Christus beatum prædicapedum vobis Scripturæ gemmas apponamus. hmodum enim Judæis quæstiones non solvit s, imo auxit obscuritatem, quia non attendeic et vobis, quia attento estis animo, occulta lium adducere par est. Etenim accesserunt li, et mirabantur dicentes : Cur in parabolis eis : (Matth. 13. 10. et 13)? Ille, vero respondit, sentes non vident. Quia igitur vos non videntes par est vobis sine parabola loqui; et quia Auvon audiunt. (a) Quia igitur vos qui tunc non is, nune non minus auditis, quam tune audi-, consentaneum est vos non bac privare mensa. Christus hos non minus beatos prædicavit, los : Vidisti namque, ait, et credidisti ; beati t viderunt, et crediderunt (Joan. 29. 29). Ne segnes ad virtutem estote, quod illis temmon fueritis, sed hoc tempore vivatis. Nam eris, nihil hine detrimenti percipies; quemm multi eorum, qui tunc fuerunt, quia noluehil hinc utilitatis percepere.

cripturæ divinæ virtus. Paulus non de præsenti sed etiam de futuro grege sollicitus. Apostolica mania Ecclesiarum. Apostoli de suturis solliciti. epostolorum coryphæus, etc. Orbis præsec. — Quidnam igitur hodie lectum est? Hoc citote, quod in novissimis diebus erunt tempora 2. Tim. 3. 1). Timotheo rursum scribit Pauribilis comminatio; sed animum erigamus: tippe tempora nobis subindicat Scriptura, post sutura, etiamque ea quæ consummatio-setant. Hoc autem scitote, quod in novissimis runt tempora gravia. Breve dictum, et magna Quemadmodum enim aromata non copia et

mole, sed natura fragrantiam emittunt : sic et divinæ Scriptura non multitudine verborum, sed insita virtute, totam nobis præbent utilitatem. Sic incensi natura per seipsam suavem emittit odorem; si autem injicias in ignem, tunc omnimodam suam exhibet voluptatem. Ita etiam divina Scriptura per seipsan suavissima est; cum autem animam postram occupaverit, ac si in thuribulum inciderit, totam domum suavi implet odore. Hoc autem scitote, quod in novissimis diebus erunt tempora dura. De consummatione loquitur. Quid hoc ad te, beate Paule? quid ad Timotheum? quid ad illos qui tunc audiebant? Brevi postea tempore morituri erant, a futuris illis calamitatibus et a pravis hominibus eripiendi. Verum non præsentia tantum respicio, inquit, sed futura prævideo. Non præsens tantum grex mihi sollicitudini est, sed etiam pro futuro grege angor et timeo. Nos vix iis qui nobiscum versantur hominibus prospicimus, ille vero pro iis qui nondum nati sunt, multam gerit sollicitudinem. Sic et pastor optimus non cum viderit lupos irruentes in gregem, jam prope oves accessisse, tunc id prædicit tantum, sed etiam procul adhuc versantes indicat. Ita quoque Paulus, sicut pastor optimus, in excelso loco, in prophetiæ nempe dignitate sedens, ac propheticis oculis sursum positus invasuras feras prævidens, illas in ipsa consummatione in gregem impetum facturas et invasuras esse prædicit et præsignificat, ut eos etiam, qui nondum nati erant, ad vigilandum induceret, et prophetia totum muniret gregem. Etenim pater prolis amans, qui ædes exædiscat, sæpe siliis suis illas splendidas et amplas construit, non modo ut illis tantum utiles commodæque sint, sed etiam nepotibus et posteris. Ita quoque rex adamatam urbem mænibus circummunit, iisque firmis tutisque, quæ non ætate sua modo, sed etiam subsequentibus et posteris omnibus sint tutamini, nec adversus machinas tantum illius temporis, sed adversus futuras invasiones et obsidiones stare possint. Sic etiam Paulus fecit. Quoniam apostolica scripta mœnia sunt Ecclesiarum, non præsentes tantum, sed etiam posteros per illa munit. Atque ita firmum et inconcussum septum hujusmodi construxit, et cum tanta cautela illo totum orbem circummunivit, ut eos qui tum vivebant, et qui illos excepere, et eos qui nunc sunt, et posteros usque ad Christi adventum contra omnem inimicorum obsidionem tutos conservet. Tales sunt sanctorum anima: fratrum amantes, de illis sollicitæ, amore paternam superantes benevolentiam, et dilectionem materni partus : hic namque Spiritus et divinie gratiæ est.

4. Vultis ut aliunde etiam vobis demonstrem, sanctos non quæ ad suum tempus spectant solum curare, neque pro præsentibus solum metuere, sed etiam pro iis qui postea futuri sunt? Accesserunt, inquit, ad eum in monte sedentem discipuli, homines propemodum senes, qui post modicum tempus ex hac vita discessuri erant. Quid ergo quærunt? de quo anguntur? quid timent? quibus de causis magistrum percontantur? num de rebus, quæ ipsis viventibus,

aut circa illa tempora eventuræ erant? Minime. Sed iis prætermissis omnibus quid dicunt? Quod signum adventus tui, et consummationis sæculi (Matth. 24. 3)? Viden' illos etiam de consummatione sæculi interrogare, et de futuris hominibus esse sollicitos? Non enim sua vident apostoli, sed quæ aliorum sunt, et simul omnes et seorsim singuli. Petrus itaque chori illius coryphæus, os apostolorum omnium, caput illius familiæ, orbis totius præfectus, fundamentum Ecclesiæ, ardens Christi amator; nam Ait, Petre, diligis me plus his (Joan. 21. 15). Ideo ejus laudes profero, ut discatis eum vere Christum dilexisse : certe ejus erga Dominum amoris argumentum maximum erat sollicitudo famulorum ejus. Non ego hæc dico, sed ipse dilectus Dominus: Si amas me, inquit, pasce oves meas. Videamus ergo num vere pastoris præfecturam obtineat, num vere oves diligat, num vere gregis amans sit, ut discamus eum etiam pastorem dilexisse: illud enim hujus esse argumentum dixit. Ilic itaque Petrus, postquam omnia sua abjecerat, rete nempe et quæcumque in navicula erant, relictis mari, arte et domo. Ne porro attendamus, hæc pauca fuisse, sed hæc omnia bona sua exstitisse, ejusque alacritatem laudemus. Nam ea quæ duos denarios conjecerat, non magnam pecuniarum molem deposuit, sed ingentes studii sui divitias ostendit, quemadmodum et hic in magna paupertate ingentem alacritatis copiam præbuit. Quod enim alteri erant prædia, servi, ædes, aurum, hoc illi erant retia, mare, ars, navicula. Ne itaque hoc attendamus, an panca religuerit, sed an omnia reliquerit. Nam id quod quæritur est, non an magna an parva deponeret, sed an nihit minus inferret, quam inferre posset. Omnibus itaque relictis, patria, domo, amicis, cognatis, imo ipsa securitate: nam hoc modo populum Judaicum sibi inimicum reddidit: Jam enim, inquit, conspiraverant Judæi, ut si quis eum confiteretur esse Christum, extra synagogam fieret (Joan. 9. 22). Unde palam fit, eum nec dubitasse, nec timuisse circa regnum cælorum; sed de illo admodum persuasum fuisse, atque ex ipsa rerum demonstratione, imo ante rerum demonstrationem ex Salvatoris voce credidisse, se ipsum omnino possessurum esse. Cum dixisset enim, Nos reliquimus omnia, et sequati sumus te, quid erit nobis? respondit cis Christus: Sedebitis super duodecim thronos, judicantes duodecim tribus Israel (Matth. 19.27.28). Ilæc porro præmisi, ut cum ipsum pro conservis anxium ostendero, ne dicas ipsum sibi timuisse. Quomodo enim timuisset, postquam is qui ipsum coronaturus erat, sententiam tulerat de corona et de præmiis ipsi conferendis? Hic itaque Petrus, qui omnia reliquerat, qui confidebat de regno cælorum, accedente aliquando divite quodam, ac dicente ipsi Christo, Quid faciam ut vitam æternam hereditute consequar (Matth. 19. 16)? cum respondisset ei Christus, Si vis persectus esse, vade, vende omnia quæ habes, et da pauperibus, et veni, sequere me (1bid. v. 21); deinde uhi, illo tristitia affecto, Christus discipulis dixerat, Videte quam difficile divites ingrediantur in regnum

cælorum: amen, amen dico vobis, facilius est ca per foramen acus ingredi, quam divitem in Dei (Matth. 19. 24): Petrus benorum poss vacuus, qui de regno confidebat, qui de sus non timebat; certior factus de honore si reposito, his auditis dicebat, Quis poterit esse (Ibid. v. 25)? Quid times, o beate Petre vereris? quid trepidas? Omnia abjecisti, om misisti; de divitibus est sermo, quod dicitur; est accusatio: tu vero in paupertate et inopia agis. Verum, inquit ille, non ea quæ ad me s attendo, sed aliorum utilitatem quæro. Ideo rebus fiducia plenus, de aliorum salute scia tur, dicens, Quis potest salvus esse?

5. Paulus de posterorum animabus sollicitus.

distin' apostolorum sollicitudinem ? quomodo sint corpus? vidistin' quo pacto et pro præs et pro futuris timeret Petrus? Sic etiam Paulu propter dicebat : Scitote, quod in novissimis erunt tempora gravia (2. Tim. 3. 1). Idipsum alibi. Quando enim ex Asia discessurus erat, manı deportandus, indeque in cœlum transfer mors quippe sanctorum mors non est, sed tra a terra in cælum , a deterioribus ad meliora , servis ad Dominum, ab hominibus ad angelo igitur abiturus erat ad omnium Dominum Deu nia quæ ad ipsum pertinebant probe dispensa enim quanto tempore cum discipulis fuit, cu diligentia doctrinam ipsis impertivit, ac dixit dus sum a sanguine omnium (Act. 20. 26); 1 prætermisi, inquit, eorum quæ ad salutem : stranda erant. Quid igitur? postquam sua collocaverat, cum accusari a Domino non circa ea quæ ad vitæ suæ tempus pertineb neglexit animas post futuras? Nequaquam : se de illis etiam rationem daturus, sic et illa cu accuratione dixit eis, et hæc, quæ jam Jegem ba : Attendite, inquit, vobis ipsis et universo gre 20. 28). Vidistin' quantum illorum sollic tuc vinctus esset? Nam singuli nostrum quæ s curant, ille vero præpositus quæ ad omnes bant. Quamobrem de doctoribus ait : Qui super animas vestras, quast rationem reddituri 13. 17). Formidabile revera judicium, cum ingenti populo rationes sunt reddendæ: sed. bam, ipsis accitis ait : Attendite vobis ipsis et gregi, in quo vos Spiritus sanctus posuit pa episcopos (Act. 20. 28). Quid factum est? cu ris? an quid grave prævides? an quid durt spicis? an quod periculum iniminet, an quæ tas, an bellum? Dic, quæso: nam altior n nec præsentia modo vides, sed etiam futura p Dic igitur cur hæc præcipias et horteris. Scio quod post discessionem meam intrabunt in gre graves (Ibid. v. 29). Viden' quod dicebam, q non de iis sclum qui suo tempore erant auxi et timeret, sed etiam de its qui post disce ipsius futuri erant. Intrabunt enim tupi , inqu que simpliciter, Lupi, sed etiam Lupi grav

και της συντελείας του αιώνος; Είδες κάκείνους ύπερ της συντελείας του αίωνος έρωτωντας, και ύπερ των εσομένων ανθρώπων φροντίζοντας; Ού γάρ τά έαυτων όρῶσιν οἱ ἀπόστολοι, ἀλλὰ τὰ τῶν ἄλλων καὶ κοινῇ πάντες και ίδια Εκαστος. 'Ο ούν Πέτρος ο κορυφαίος του γορού, τὸ στόμα τῶν ἀποστόλων ἀπάντων, ἡ χεφαλή τῆς φατρίας έχείνης, ό της οίχουμένης άπάσης προστάτης, ό θεμέλιος της Έχχλησίας, ό θερμός έραστής του Χριστοῦ Πέτρε, γάρ, φησί, φιλείς με πλείση τούτωη; Διά τοῦτο λέγω τὰ ἐγχώμια, ἵνα μάθητε ὅτι ὅντως φιλεῖ τὸν Χριστόν· τοῦ γάρ εἰς τὸν Δεσπότην φίλτρου ή χηδεμονία των δούλων τεχμήριον έστι μέγιστον. Καὶ ούχ έγω ταύτα λέγω, άλλ' αύτος ο φιλούμενος Δεσπότης: Εί φιλεῖς με, φησὶ, ποίμαιτε τὰ πρόδατά μου. "ίδωμεν ούν δντως εί ποιμένος [283] έχει προστασίαν, εί δντως χηδεμονίαν, εί δντως φιλεί τὰ πρόδατα, εί δντως φιλόστοργός έστι περί την ποίμνην, ίνα καταμάθωμεν ότι και τον ποιμένα φιλεί. τούτο γάρ έκείνου σημείον έρησεν είναι. Ούτος τοίνυν ο Πέτρος άπαντα ρίψας όσα είχε, τὸ δίκτυον, τὰ ἐν τῷ πλοίφ πάντα, καὶ ἀφεὶς τὴν θάλατταν, την τέχνην, την οίκίαν. Μη γάρ δη τοῦτο ίδωμεν, δτι όλίγα ταῦτα, άλλ' ότι πάντα τὰ δντα · καὶ τήν προθυμίαν ἐπαινέσωμεν. Καὶ γὰρ ἡ τὰ δύο καταδαλοῦσα δηνάρια ού πολύν δγκον κατέθηκε χρημάτων, άλλὰ πλύν πλούτον επεδείξατο προαιρέσεως, χαθάπερ χαί ούπος έν πολλή πενία μεγάλην εύπορίαν προθυμίας παρέσχετο. "Οπερ γάρ ετέρψ χωρία, και άνδράποδα, και οίκηματα, και χρυσίον, τοῦτο ἐκείνφ τὸ δίκτυον, και ή θάλαττα, και ή τέχνη, και το πλοΐον. Μή τοίνυν τούτο ίδωμεν, εί όλίγα άφῆχεν, άλλ' εί μή πάντα άφῆχε. Τούτο γάρ έστι το ζητούμενον, ούχ ολίγα ή πολλά χαταθίναι, άλλά μηδέν έλάττω τῆς οίχείας δυνάμεως είσεκγκείν. Πάντα τοίνυν άφελς, καλ πατρίδα, καλ οίκίαν, και φίλους, και συγγενείς, και αύτην την άσφάλειαν: καί γάρ τὸν δημον τὸν Ἰουδαϊκὸν ἐαυτῷ τούτῳ τῷ τροπιμέξεπολέμησεν Ήδη γάρ, φησί, συνέθεντο Ίουδαίοι, έαν τις όμολογήση αὐτύν Χριστόν, άποσυνάγωγος γένηται. "Οθεν δηλον, ότι ούχ άμφέδαλλεν, ούδε εδεδοίχει περί της βασιλείας των ούρανων, άλλά σφόδρα ἐπέπειστο, καλ ἀπ' αὐτῆς τῆς τῶν πραγμάτων ἀποδείέως, και πρό της των πραγμάτων ἀποδείξεως ἀπό της τοῦ Σωτήρος φωνής, ὅτι κληρονομήσει πάντως αὐτήν. Είπων γάρ. ότι 'Ημεῖς άφηκαμεν πάντα, και ηκολουθήσαμέν σοι, τί ήμιν Εσται; απεχρίθη αύτοις ό Χριτός, ότι Καθήσεσθε επί δώδεκα θρόνους, κρίνοντες τὸς δώδεκα φυλάς τοῦ Ἰσραήλ. Ταῦτα δὲ κατεπεύασα, ίνα όταν δείξω αύτον άγωνιώντα ύπερ των ευκούλων, μη είπης ότι υπέρ έπυτου έδεδοίκει. Πώς Τὰρ ἀν ἔδεισεν, αὐτοῦ τοῦ μέλλοντος αὐτὸν στεφανοῦν ἀποφηναμένου ύπὲρ τοῦ στεφάνου καὶ τῶν βραδείων; θπος τοίνυν ο Πέτρος, ο πάντα άφελς, ο θαρρών ύπερ τής βασιλείας των ούρανων, προσελθόντος ποτέ πλουσίου τιώς, και είπόντος τῷ Χριστῷ, Τί ποιήσω Ινα κληρονομήσω ζωήν alώνιον; και του Χριστού πρός αύτον ἀπαριναμένου, Εl θέλεις τέλειος εἶraι, ὕπαγε, πώλγούν σου τὰ ὑπάρχοντα, καὶ δὸς πτωχοῖς, καὶ δεύρο απολούθει μοι· είτα πρός τούτο λυπηθέντος έκείνου, και λέγοντος τοις μαθηταίς του Χριστου, Όρατε τώς δυσχόλως εἰσέρχονται οι π.λούσιοι είς τὴν βασιλείαν των ουρανων· άμην, άμην λέγω υμίν, ότι Ναντώτερόν έστι κάμηλον διά τρυπήματος βαρίδος

είσελθεῖτ, ἢ πλούσιοτ εἰς τὴτ βασιλείατ τοῦ Θεοῦ · ο Πέτρος, ὁ ἀχτήμων, ὁ θαρρῶν ὑπὲρ τῆς βασιλείας, ὁ ὑπὲρ τῆς ἐαυτοῦ μὴ δεδοιχὼς σωτηρίας, ὁ πεπεισμένος σαφῶς περὶ τῆς ἐχεῖ αὐτῷ ἀποχειμένης τιμῆς, ἀχούσας ταῦτα ἔλεγε· Τἰς δύταται σωθῆται; Τὶ δέδοιχας, ὡ μαχάριε Πέτρε; τὶ ἀγωνιᾶς; τὶ τρέμεις; Πάντα ἔρριψας, πάντα ἀφῆχας · περὶ τῶν πλουτούντων ὁ λόγος, ἐχείνων χατηγορία τὸ λεγόμενον · σὸ δὲ ἐν πενία χαὶ ἀχτημοσύνη διατελεῖς ζῶν. ᾿Αλλὶ οὐ τὸ ἐμαυτοῦ σχοπῶ, φηπὶν, ἀλλὰ χαὶ τὸ ἐτέρων συμφέρον ζητῶ. Διὰ τοῦτο ὑπὲρ τῶν χαθ ἑαυτοῦ θαρρῶν, ὑπὲρ τῶν ἄλλων τὴν [284] πεῦσιν προσήγαγε λέγων, Τἰς δύταται σωθῆται;

ε'. Είδες τῶν ἀποστόλων τὴν κηδεμονίαν; πῶς ἔν σῶμά είσιν; είδες πώς καὶ ύπὲρ των παρόντων καὶ ὑπὲρ των μελλόντων εδεδοίχει ο Πέτρος; Ούτω καλ ο Παύλος. Διδ έλεγε. Γινώσκετε, ότι έν έσχάταις ήμέραις ένστήσονται καιροί χαλεποί. Καὶ άλλαγοῦ δὲ τοῦτο ποιεί πάλιν. Έπειδή γάρ έμελλε λοιπόν άφιστασθαι τῆς 'Ασίας, καὶ ἐπὶ τὴν Ῥώμην ἄγεσθαι, καὶ ἐκείθεν ἐπὶ τὸν ούρα. νὸν ἀποδημείν · ὁ θάνατος γὰρ τῶν ἀγίων οὐχ ἔστι θάνατος, άλλα μετάστασις άπο γῆς είς οὐρανον, άπο τῶν έλαττόνων είς τὰ βελτίω, ἀπὸ τῶν συνδούλων ἐπὶ τὸν Δεσπότην, ἀπὸ τῶν ἀνθρώπων πρὸς τοὺς ἀγγέλους · ἐπεὶ οὖν ἔμελλεν ἀπιέναι πρὸς τὸν τῶν ἀπάντων Δεσπότην θεόν, και τά καθ' έαυτον πάντα καλώς ψκονόμησε. Και γάρ τον χρόνον, ον συνήν τοις μαθηταίς. μετά πάσης άκριδείας την διδασκαλίαν αὐτοῖς παρέθετο, καὶ λέγει. Καθαρός έγω από τοῦ αίματος πάντων, καὶ οὐδὲν ένέλιπον, φησί, των όφειλόντων είσενεχθήναι πρός σωτηρίαν. Τί ούν; ἐπειδή τὰ καθ' ἐαυτὸν ἡσφαλίσατο, έπειδή έγχαλείσθαι ούχ ήμελλεν άπό τοῦ Δεσπότου ὑπὲρ τῶν κατ' αὐτὸν χρόνων, ἄρα ἡμέλησε τῶν μετὰ ταῦτα ψυχῶν; Οὐδαμῶς · άλλ' ὥσπερ μέλλων καὶ ἐκείνων εὐθύνας ὑπέχειν, οὕτως κάκεινα μετά πάσης αὐτοίς λέγει της άχριδείας, και αύτλ & πάλιν άναγνώσωμεν τὰ έήματα. Προσέχετε, φησίν, έμυτοῖς και παντί τῷ ποιμνίφ. Είδες πῶς ἦν συνδεδεμένος αὐτῶν τῇ φροντίδι; Ήμων μέν γάρ ἔχαστος τὰ χαθ' ἐαυτὸν μεριμνα, ὁ δὲ προεστώς τὰ πάντων. Διό φησι περί τῶν διδασκάλων• Οζτινες άγρυπνουσιν ύπερ των ψυχών ύμων, ώς λόγον αποδώσοντες. Φοδερον δντως το κρυπτήριον . ύπερ τοσούτου δήμου τάς εύθύνας ὑπέχειν άλλ', ὅπερ Ελεγον, καλέσας αὐτούς φησι · Προσέχετε έαυτοῖς καὶ παντί τῷ ποιμνίφ, ἐν ῷ ὑμᾶς ἔθετο τὸ Πνεῦμα τὸ άγιον ποιμένας και έπισκόπους. Τι γέγονεν; τίνος ένεχεν παραινείς; μή τι προοράς δεινόν; μή τι προδλέπεις χαλεπόν; μή τις χίνδυνος, μή τις συμφορά, μή τις πόλεμος; Είπέ · καὶ γὰρ ὑψηλότερος ἡμῶν ἔστηκας · καὶ -ού τὰ παρόντα βλέπεις μόνον, ἀλλὰ καὶ τὰ μέλλοντα προοράς. Είπε τοίνυν τίνος ενεχεν παραγγέλλεις ταῦτα καλ παραινείς. Οίδα, φησίν, ότι μετά την άφιξίν μου είσελεύσονται λύκοι βαρείς είς τὸ ποίμνιον. Είδες όπερ **ἔλεγον, πῶς οὐχ ὑπὲρ τῶν χαθ' ἐαυτὸν χρόνων ἀγωνιἄ χαὶ** δέδοικε μόνον, άλλά καὶ ὑπὲρ τῶν μετὰ τὴν ἄφιξιν αὐτοῦ; Είσελεύσονται γάρ λύκοι, φησί καὶ οὐχ άπλῶς, λύκοι, άλλα, Λύκοι βαρείς, μη φειδόμετοι τοῦ ποιμτίου. Διπλους ο πόλεμος άπουσία Παύλου, και έφοδος των λύχων· οὐδὲ ὁ διδάσχαλος πάρεστιν, καὶ οἱ διαφθείροντες ἐπικείσονται. Καὶ σκόπει κακουργίαν θηρίων, καὶ πονηρῷν

Sic ms Sed haud dubie legendum κριτήριον.

άνθρώπων επίνοιαν την άπουσίαν παρετηρήσαντο τοῦ διδασκάλου, καλ τότε ἐπέθεντο τῷ ποιμνίφ. Τί οὖν; άπροστατεύτους ήμας έξε, και προλέγεις τὰ δεινά μόνον, ούδεμίαν δὲ ἐπινοεζς παραμυθίαν; 'Αλλά ἀν [285] τούτο ποιής, μάλλον αύξεις την δειλίαν, και καταδάλλεις τά φρονήματα, καὶ ἐκλύεις τὰ νεῦρα, παραλύεις τὰς χείρας των άχουόντων. Διά τοι τούτο πρότερον αύτούς του Πνεύματος ανέμνησεν. Έν φ ύμας το Πνεύμα το äγιον ἔθετο ποιμένας καὶ ἐπισκόπους. Καν Παῦλος άπίη, φησίν, άλλ' ο Παράκλητος πάρεστιν. Είδες πῶς επτέρωσεν αύτῶν τὴν ψυχὴν, ἀναμνήσας τοῦ διδασκάλου του θείου, δι' ον και αύτος παρών ζοχυς; Τίνος ούν ἔνεχεν εἰς φόδον ἐνέδαλεν; "Ινα ἐχδάλῃ πάλιν τὴν ραθυμίαν. Έχατερα γάρ δεί ποιείν τον συμβουλεύοντα, μήτε άφιέναι θαρρείν τον άκούοντα, ίνα μη ραθυμότερος γένηται : μήτε φοδείν πάλιν μόνον, ίνα μή είς δειλίαν έμπέση. Άναμνήσας μέν ούν τοῦ Πνεύματος, εξέδαλε την δειλίαν είπων δε τους λύχους, εξέδαλε την ραθυμίαν. Λύκοι βαρείς, μη φειδόμετοι του ποιμτίου. Προσέχετε ἐαυτοῖς. Οὐδὲν ὑπεστειλάμην, φησί· μνημονεύετέ μου. Ίχανὸν γὰρ δντως είς τὸ θαρρείν τὸ μεμνησθαι Παύλου. Ούχ άπλῶς δὲ λέγει την μνήμην την έαυτου, άλλά την μνήμην των κατορθωμάτων. Ότι γάρ ούχ άπλῶς λέγει τὴν μνήμην τὴν αύτοῦ, ἀλλ' ἵνα μεμνημένοι ζηλώσωσιν, ἀχούσοντι ἐπήγαγεν· Μνημονεύετέ μου, ότι τριετίαν νύχτα καὶ ήμέραν οὐ διέλειπον μετά δακρύων και των όδυρμων έκείνων απάντων, νουθετων ένα έκαστον ύμων. Ούχ άπλως ύμας βούλομαι μεμνησθαί μου, άλλά και του χρόνου και της νουθεσίας, και τῆς σπουδῆς και τῶν δακρύων, και τῶν όδυρμῶν ἐχείνων ἀπάντων. Καθάπερ γὰρ ἐπὶ τῶν χαμνόντων οἰ προσήχοντες, ἐπειδὰν πολλοὺς χαὶ μαχροὺς ἀποτείναντες λόγους μή πεισθώσι τὰ τῶν ἀρρωστούντων προέσθαι σιτία και φάρμακα, δακρύουσιν, ώστε αύτους επικάμψαι μαλλον· εύτω και Παυλος έπι των μαθητών **έπ**οίει. ήνίχα αν είδεν άσθενούντα τον λόγον της διδασκαλίας, την θεραπείαν την άπο των δακρύων εἰσέφερε.

ζ'.Τίς δὲ οὐκ ἄν ἡδέσθη Παῦλον δακρύοντα καὶ όδυρόμενον όρων, εί και των λίθων άναισθητότερος ήν; Είδες πως κάκει προείπε τὰ μέλλοντα; Καὶ ἐνταῦθα τὸ αὐτὸ τουτο ποιεί λέγων. Τουτο δέ γινώσκετε, ότι έν έσχάταις ήμέραις ένστήσονται καιροί χαλεποί. Τίνος δλ ενεχεν Τιμοθέιρ λέγει, χαλ ού λέγει· Ίδέτωσαν δε οί μετλ ταῦτα μέλλοντες γίνεσθαι, δτι ένστήσονται χαιροί γαλεποί; 'Αλλά γίνωσκε σύ, ενα μάθης ότι και ό μαθητής όμοίως τῷ διδασκάλφ τῶν ἐσομένων κήδεται. Οὐοὲ γὰρ εί μή έχήδετο, παραπλησίως έχείνω την φροντίδα ένέθηκεν αν. Ούτω και ό Χριστός ποιεί · έπειδη γάρ προσηλθον οι μαθηταί, τὰ περί τῆς συντελείας μαθείν θέλοντες, φησί πρός αὐτούς · Με.ίλήσετε δὲ ἀκούειτ πολέμους. Καὶ μὴν οὐκ ἐκείνοι Εμελλον ἀκούειν Έν γάρ έστι τὸ σώμα τών πιστών. Καὶ καθάπερ οἱ τότε όντες περί των ύστέρων άχούουσιν, ούτω δή χαι ήμεζς περί τῶν τότε γενομένων μανθάνομεν. "Οπερ γλρ εἶπον, σῶμα έν έσμεν ήμεις κάκεινοι, μετά άκριδείας άλλήλοις συνδεδεμένοι, εί χαι την εσχάτην των μελών επέχομεν τάξιν καλ το σώμα τούτο ου χρόνος διίστησιν, ού τόπος. συνδεδέμεθα γάρ άλλήλοις, ού νεύρων περιδολαζς, άλλ' άγάπης [286] δεσμοίς περιδεδλημένοι πάντοθεν. Διλ τούτο καὶ ἐκείνοις περὶ ἡμῶν διαλέγεται, καὶ ἡμεῖς τὰ έχείνων άχούσωμεν. Αξιον δε ζητήσσε κάκεινο, τί δήποτε πανταχοῦ τὰ σχυθρωπὰ πρὸς τὰ τέλη τῆς παρούς συνωθήσθαί φησι. Καλ γάρ άλλαχοῦ λέγει . Έ ταις ήμέραις ἀποστήσονταί τινες τῆς πίστε ένταῦθα πάλιν λέγει. Έν έσχάταις ήμέραις σονται καιροί χαλεποί. Καὶ ὁ Χριστὸς τ τούτοις προαναφωνών έλεγεν. Επί γάρ της συ μελλήσετε άκούειν πολέμους καὶ άκοὰς 🛎 και λιμούς και λοιμούς. Τίνος ούν ένεκεν έν τ λεία το μέγέθος και ή σύνοδος των συμφορών; 1 φασιν, ότι χάμνουσα ή χτίσις χαλ άσθενούσα, σώμα γεγηρακός πολλά έπισπάται τά νοσήμα και αύτη γηρώσα πολλάς επισπάται τάς σι 'Αλλά τὸ μὲν σῶμα κατά φύσεως ἀσθένειαν κ έπι το γήρας έρχεται · οι δε λοιμοι και οι πόλ οί σεισμοί οὐ διά τὸ γῆρας τῆς κτίσεώς είσιν. ( έπειδή τὰ κτίσματα ταῦτα γηρά, διὰ τοῦτο 1 ματα ταύτα · Λιμοί γάρ, και λοιμοί, και σεισ τόπους : άλλ' έπειδή των άνθρώπων ή γνώ φθείρεσθαι μέλλει άμαρτιών γάρ έστιν άπανι κολαστήρια, καὶ νοσημάτων άνθρωπίνων 🥊 Και γάρ τὰ νοσήματα τὰ ἀνθρώπινα τότε ἐπι Καὶ τίνος Ενεκεν τότε ἐπιτείνεται; φησίν. Έμ ότι έπειδή χρονίζει το δικαστήριον, και μέλλους Ούναι, και ούπω παραγέγονεν ό κριτής, ρα γίνονται οι μέλλοντες λόγον ὑπέχειν. Όπερ ούν τοῦ πονηροῦ οἰκέτου φησίν ὁ Χριστός, ὅτι ἐκείθ ραθυμότερος. Χρονίζει γάρ ὁ Κύριός μου, φησ της, και διά τοῦτο τοὺς συνδούλους έτυπτε, κα σποτικήν διετάραττεν ούσίαν. Διά τοῦτο καλ δ τοίς μαθηταίς συνελθούσι και βουλομένο:ς με ήμέραν τῆς συντελείας, ούχ Ελεγε, τῇ ἀδηλία: λόντων έναγωνίους ήμας ποιών διηνεκώς, Ινα άει προσδοχών το μέλλον, και εν ελπίσεν 🚉 Χριστοῦ παρουσίας, σπουδαιότερος ἢ. Διὰ τοῦθο τις λέγων· Μη αναδάλλου ἐπιστρ**έψαι ἐπ** μηδε ανάμενε ήμέραν εξ ήμέρας, μήποτε ώς έκτριδης. "Αδηλός έστιν ή τελευτή, φησί, και άδηλος, ενα άει σπουδάζης. Διά τοῦτο ώς 🕰 νυχτὶ, ούτως ή ήμέρα Κυρίου Ερχεται ούχ Ν άλλ' ίνα ήμας άσφαλεστέρους ποιήση. 'Ο γάρ τοι προορών, εν άγρυπνία διάγει, και λύχνον άψες τὸς ἐγρήγορεν. Οῦτως σὖν καὶ ὑμεῖς ἄψαντες τὸ πίστεως και της όρθης πολιτείας, φαιδράς ! λαμπάδας εν άγρυπνία διηνεχεί. Έπειδή γάρ 🐠 πότε ό νυμφίος έρχεται, δεί παρεσκευασμέν διά παντός, εν' όταν έλθη, νήφοντας ευρη.

ζ'. Έδουλόμην ἐκτείναι τὸν λόγον · ἀλλὰ καὶ τα ἀφῆκεν εἰπεῖν ἡ τοῦ σώματος ἀσθένεια, δι' ἡν τὶ τοῦτον ὑμῶν διεσπάσθην χρόνον. Μακρὸς γὰρ ἐμοὶ, οὐ τῷ ἀριθμῷ τῶν ἡμερῶν, ἀλλὰ τῷ μυ τῆ διαθέσει τῆς ψυχῆς. Τοῖς γὰρ φιλοῦσι καὶ χρόνος τοῦ χωρισμοῦ πολὺς καὶ ἄφατος φαίν τοῦτο καὶ ὁ Παῦλος [287] μικρὸν ἀποστὰς θ κέων, ἔλεγεν · Ἡμεῖς, ἀδελφοὶ, ἀπορφανισθι ὑμῶν πρὸς καιρὸν ῶρας, προσώπω, οὐ και ρισσοτέρως ἐσπουδάσαμεν τὸ πρόσωπον ὑμ εἰ δὲ Παῦλος ὁ πάντων μάλιστα φιλοσοφείν ε ἡνεγκεν πρὸς καιρὸν ῶρας, πῶς ἡμεῖς τοσαύτα ἡμέρας; 'λλλ' ἐκείνος μὲν μηκέτε στέγων, τὶ τῆς ἀρὰωστίας ἔχων, ἔδραμον πρὸς ὑμᾶς, μέγε μακον ἡγούμενος ἐπιθήσειν τῆς ὑμετέρας ἀγ

1 gregi. Duplex bellum : Pauli absentia ct luporum: doctor non aderit, et corruptores unt. Ac perpende ferarum vafritiem, et imn hominum versutiam: absentiam doctoris unt, et tunc gregem invaserunt. Quid igitur? duce et patrocinio deseris, tantumque calaprædicis, neque ullam excogitas consolatiorum si hoc facias, timorem auges, et animos nervos dissolvis, atque manus audientium. ins illis Spiritum commemoravit: In quo itus sanctus posuit pastores et episcopos (Act. Etiamsi Paulus abeat, inquit, at Paracletus iden' quomodo eorum erexit animum, diviamemorans doctorem, cujus ope et ipse dum esset valebat? Cur ergo timorem injecit? Ut ı eliminaret. Utrumque enim præstare debet it consilium: nec permittere ut auditor confimior evadat; neque perterrefacere tantum, imium metum incidat. Cum ergo Spiritum soravit, timorem ejecit; cum lupos addidit, n depulit. Lupi graves, non parcentes gregi. sobis. Nihil subtrazi, inquit : memores esto-Sufficit enim Pauli memoria ad fiduciam in-. Non memoriam sui tangit solum, sed etiam m gestorum. Quod enim non simpliciter mesui postulet: sed ut recordati ejus, ipsum r, audituro cuivis subjicit : Recordambei miam per triennium nocte et die non cessavi ymis et gemitibus illis omnibus monens unumvestrum (Act. 20. 31). Non solum mei recorenpio; sed etiam temporis, admonitionis, scrymarum et gemituum illorum omnium. modum enim ægrotorum cognati, cum vident is suis multisque monitis non cedere nec s alimenta et pharmaca ægris competentia. star, ut illos facilius flectant : sic et Paulus cipalos se gerebat; cum videbat doctrinæ m ad suadendum infirmum esse, lacrymarum

is autem non reveritus esset, Paulum lacrycarnens ac gementem, etiamsi sensu magis s fuisset, quam lapides? Vidistin' quomodo ie futura prædixerit? Hic etiam idipsum agit Hoc autem scitote, quoniam in novissimis die-! tempora gravia (2. Tim. 3. 1). Cur autem id ) ait, nec dicit : Sciant ii qui post futuri e tempora gravia? sed Scito tu, ut discas m perinde atque magistrum illa etiam quæ at curare. Si enim non curasset, non parem itudinem imposuisset. Ita fecit et Christus: a accesserant discipuli, quod vellent ea quie mmationem spectabant ediscere, ait illis: cestis prælia (Matth. 24. 6). Atqui non illi erant. Unum namque est corpus sidelium. sdmodum ii qui tunc erant, de postfuturis L sic et nos de illis qui tunc suere discimus. fixi. unum corpus cum illis sumus, arcte niuncti, etiamsi extremam membrorum parpamus : corpusque hoc nec tempus separat,

nec locus: mutuo enim colligati sumus, non nervorum circuitibus, sed caritatis vinculis undique constricti. Ideo et illos circa nos alfoquitur, et nos quæ ad illos spectant audiamus. Operæ pretium est et illud quærere, cur ubique tristia versus præsentis vitæ finem accessura dicat. Etenim alibi dicit : /n novissimis diebus discedent quidam a fide (1. Tim. 4.1); et hic rursum ait : In novissimis diebus erunt tempora gravia (2. Tim. 3. 1). Christus quoque his consona prænuntians aiebat : Nam In consummations audituri estis prælia et opiniones præliorum, et fames et pestes ( Matth. 24. 6. 7). Cur ergo in consummatione tot ct tantæ simul calamitates? Quidam dicunt, fatiscentem et insirmantem naturam, sicut corpus quoddam senio confectum multos attrahit morbos, sic eam consenescentem multas attrahere calamitates. At corpus quidem ob corporis infirmitatem secundum legem ad senium venit : pestilentiæ autem, bella, et terræ motus, non ob naturæ senectutem accidunt. Neque enim ideo acciduat hi morbi, quod creaturæ consenescant : Fames nempe, pestilentia, et terrà motus per loca : sed quia hominum animos corrumpi futurum est : hæc quippe omnia sunt ultiones peccatorum, et ægritudinibus humanis remedia. Nam ægritudines humanæ tunc augentur. Et quare tunc augentur? inquies. Quoniam, ut mihi videtur, judicium et poenze in diuturnum tempus disseruntur, ac nondum advenit Judex, qui rationem reddituri sunt, segniores evadunt. Id quod etiam Christus de servo nequam dicit, ipsum ideo negligentiorem fuisse. Moras trahit dominus meus, inquit ille servus, ideoque conservos verberabat, et heriles facultates pessumdabat. Ideirco Christus accedentibus discipulis, et quærentibus ediscere diem consummationis, non indicavit, ut futurorum incertos nos assidue in timore servet, et singuli semper futurum exspectantes, et in spe Christi adventus versantes, diligentiores essent. ldeo admonet quispiam dicens : Ne differas converti ad Dominum, neque exspectes de die in diem, ne forte dum tardas, conteraris (Eccli. 5. 8. 9). Incerta mors est, inquit, et ideo incerta, ut semper sollicitus sis. Quapropter sicut fur noctu, sic dies Domini veniet: non ut furetur, sed ut nos cautiores reddat. Nam qui venturum furem prævidet, in vigiliis agit, et accensa lucerna semper vigilat. Sic et vos itaque accensa fidei et recti vitæ instituti luce, splendidas habetote lucernas, in assiduis vigiliis. Quia enim nescimus quandonam sponsus venturus sit, semper paratos esse oportet, ut cum venerit, nos vigilantes inveniat.

7. Chrysostomus infirmitate corporis exposita finem orationi imponit. — Plura dicere vellem: sed have proferre infirmitas corporis vix permisit, qua a vobis longo tempore avulsus sum. Longum mihi tempus fuit, non numero dierum, sed secundum mensuram affectus animi. Amantibus enim, etsi breve absentiæ tempus, multum tamen ingensque videtur. Ideo Paulus cum a Thessalonicensibus modico tempore abfuisset, dicebat: « Nos, fratres, privati vobis ad tempus horæ, vultu, non corde, abundantius festinavimus

facient vestram videre. Si Paulus qui omnium maxime philosophari sciebat, ne ad tempus quidem horæ tulit, quomodo nos tot diebus sustinebimus? Sed ille quidem (a) [ne ad horam quidem tulit; ego vero tot dierum absentiam] non ultra ferens, manentibus adhuc morbi reliquiis, ad vos cucurri, maximum me

(a) Quæ uncints clauduntur desiderantur in Græco et ex coniectura scripta sunt.

putans remedium adhibere, caritatis vestræ consortium. Id enim mihi ipsa medicorum opera utilius, et omni quod inde mutuari possim solatio commodius est, vestra scilicet frui caritate; qua utinam diutius gaudere liceat, precibus et intercessionibus omnium sanctorum, ad gloriam Domini nostri Jesu Christi, per quem et cum quo Patri gloria, honor, imperium; una cum sancto Spiritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

#### MONITUM

Ad hanc homiliam bæc notat Savilius, p. 815: « Homilia est melioris notæ et Chrysostomo digna, quamvis in Catalogo Augustano minime reperiatur. Descripsimus eam ex optimo Manuscripto in Bibliotheca Augustana: neque aliud præterea suppetebat exemplar. Porro illud monendum duximus, multa reperiri in Homilia octava in primam ad Thessalonicenses affinia iis, quæ hac in oratione habentur, tam

#### **CHRYSOSTOMI**

DE PERFECTA CARITATE, DE MERCEDE OPERUM PRO MERITO TRIBUENDA, DEQUE COMPUNCTIONE (a).

#### 

1. Omne opus bonum caritatis fructus est: ideo multa circa illam dicta circumferuntur, Christo dicente: In hoc cognoscent omnes, quia discipuli mei estis, si dilectionem habueritis ad invicem (Joan. 13. 35); Paulo autem clamante: Nemini quidquam debeatis, nisi ut invicem diligatis (Rom. 13. 8). Illud autem non sine causa dixit, sed ut mutuum esse debitum doceret. Quemadmodum enim corpori alimentum semper debemus, ipsique damus (per totam quippe vitam hoc' debitum extenditur): sic circa caritatem agendum docet : imo longe majori studio, eo quod ad vitam deducat æternam, ac cum illis qui ea præditi sunt semper maneat. Nam Manent, inquit, tria hæc, fides, spes, caritas; major autem horum est caritas (1. Cor. 13. 13). Non verbis autem modo, sed etiam operibus ıllam discinius. Ac primo quidem per modum quo nos propagati sumus. Cum enim Deus unum efformasset hominem, ex illo jussit omnes oriri, ut omnes mutuo quasi unum esse reputemus, et in caritate mutua degere studeamus. Deinde per commercia mutuam dilectionem sapienter curavit : quo autem modo audi. Cum multis orbem compleret bonis, cuilibet regioni propriam fructuum speciem largitus est, ut propter usus necessitatem nos mutuo adeuntes, et quæ supervacanca sunt utrinque tradentes, ac quæ desunt nobis accipientes, congeneres nostros diligamus. Idipsum etiam in singulis fecit hominibus. Non enim concessit

ut omnes omnia scirent, sed huic dedit medicinam, illi fabrilem artem, alii aliam, ut mutuis egentes officiis, nos mutuo diligamus. In spiritualibus quoque idipsum videre est, ut ait Paulus : ( Alii quidem datur sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ, alii autem prophetia, alii gratia curationum, alii genera linguarum, alii interpretatio sermonum » (1. Cor. 12. 8. 10). Verum nibil supra caritatem : quamobrem illam omnibus ipse præfert, his verbis : « Si linguis hominum loquar et angelorum, caritatem autem non habeam, factus sum velut æs sonans, aut cymbalum tinniens : et si habuero prophetiam, sciamque arcana omnia, et si habuero fidem, ita ut montes transferam, caritatem autem non habuero, nihil sum > (1. Cor. 13. 1. 2). Neque hic stetit, imo etiam mortem pro pia religione nihil lucri lrabere pronuntiat, nisi adsit caritas. Neque sine causa hæc de caritate dixit : sciebat enim, plane sciebat, utpote præceptorum Dei cultor, hac firmas radices ponente, omnium bonorum fructus emitti. Illud enim, Non mæchaberis, non occides, non furaberis, non falsum testimonium dices (Exod. 20. 13-16), et si qua alia præcepta, in hoc uno, ceu in capite comprehenduntur, Diliges proximum tuum sicut teipsum (Lev. 19. 18. Gal. 5. 14). Ecquid opus est hæc parva dicere, magnaque tacere? Propter caritatem ad nos descendit dilectus Dei Filius, qui nobiscum hominibus versatus est et habitavit, ut multiplicium deorum errore sublato, veraque annuntiata religione, mutuam caritatem homines doceret, quemadmodum

(a) Collata cum Codice Colbertino 970.

ωλ γάρ καὶ ἰατρῶν χειρῶν χρησιμώτερον, ¡ς ἐκείθεν παραμυθίας λυσιτελέστερον, τὸ ἀπολαύειν ἀγάπης · ῆς γένοιτο διηνεκῶς καὶς καὶ πρεσδείαις πάντων τῶν ἀγίων, εἰς δόξαν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, δι' οὖ καὶ μεθ' οὖ τῷ Πατρὶ δόξα, τιμἡ, κράτος, ἄμα τῷ ἀγίῳ Πνευματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

#### AD HOMILIAM DE PERFECTA CARITATE.

im sensu. Neque tamen ἀπάνθισμα esse puto, sed eumdem de iisdem rebus eodem pene modo simporibus dixisse. > Savilii de hac homilia sententiam libenter amplector. Est enim Chrysoma, ad mores instituendos optima, et sancti doctoris stylum sapit. Cæterum nihil offert, quo internoscere Antiochiæne an Constantinopoli habita fuerit.

### ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ

φὶ τελείας ἀγάπης, καὶ τῆς κατ' ἀξίαν τῶν ἔργων ἀνταποδόσεως, καὶ περὶ κατανύξεως.

πράξις άγαθή καρπός άγάπης έστί διό καί κύτης ο λόγος, του μέν Χριστού λέγοντος. Έν σονται πάντες, ότι έμοι μαθηταί έστε, έαν **1.1ή.1**ους · τοῦ δὲ Παύλου βοῶντος · Μηδενί ίλετε, εί μη το άγαπᾶν άλληλους. Ούχ ιν, άλλ' ώς όφείλοντας άλλήλοις. 'Ως γάρ τῷ ι τροφήν άελ μεν όφείλομεν αὐτῷ, ἀελ [288] κν (πάση γάρ ήμων τη ζωή το τοιούτον συνχρέος). ούτω και έπι τής άγάπης διδάσκει **Μον δέ** καὶ πολλῷ πλέον, ὄσφ καὶ πρὸς αἰώζωήν, καὶ συμπαραμένει τοῖς ἔγουσιν αὐτήν. , φησί, τὰ τρία ταῦτα, πίστις, ἐλπίς, ἀγά-· δὲ τούτων ή ἀγάπη. Οὐ μόνον δὲ διὰ ρη**λ και** διά πραγμάτων διδασκόμεθα ταύτην. ν μεν διά του τρόπου της ήμετέρας κατα**π γάρ** πλάσας ὁ Θεὸς ἄνθρωπον, ἐξ αὐτοῦ οσέταξε γενέσθαι, ΐνα πάντες αλλήλους ώς μεν , καὶ ἐν ἀγάπη πρὸς ἀλλήλους διάγειν εν. Επειτα καὶ διὰ τῆς τῶν συναλλαγμάτων κορώς ήμιν το φιλάλληλον επραγματεύσατο. κουε. Πολλών πλήσας την οίχουμένην άγαθών, ίστη χώρα πάλιν ίδιάζουσαν ἐπιτηδειότητα π διά τὸ τῆς χρείας ἀναγχαΐον πρὸς ἀλλήλους και των περιττευόντων μεταδιδόντες, και κων ήμιν άντιλαμδάνοντες, άγαπώμεν τὸ Τούτο καλ έφ' έκάστου πεποίηκεν άνθρώπου. να πάσιν έδωχεν είδέναι, άλλά τῷ μὲν Ιατρι-.τεκτονικήν, και άλλω άλλην, ζνα χρήζοντες

υλήλους νομίζομεν. Paulo post Colb. ἐπιμιξίας μεν πραγματεύεται το φιλάλληλον πολλών γέρ

άλλήλων, άγαπώμεν άλλήλους. Καὶ ἐν τοῖς πνευματ:χοῖς δὲ πάλιν τὸ αὐτὸ γινόμενον ίδοι τις ἄν, ῶς φησιν ὁ Παύλος, ότι Τῷ μὲν δίδοται λόγος σοφίας, τῷ δὲ λόγος γνώσεως, άλλφ δέ προφητεία, άλλφ δέ χαρίσματα Ιαμάτων, ἄλλφ δὲ γένη γλωσσῶν, ἄλλφ δὲ έρμητεία γλωσσωτ. Άλλ' οὐδὲν τῆς ἀγάπης ἀνώτερον · διὸ χαὶ πάντων αὐτὴν προέθηχεν, οῦτως εἰπών 'Εἀν δέ ταῖς γλώσσαις τῶν ἀνθρώπων λαλῶ καὶ τῶν ἀγτέλων, άτάπην δὲ μὴ ἔχω, τέτονα χαλκός ἡχῶν, ῆ χύμβαλον άλαλάζον και έὰν έχω προφητείαν, και είδω τὰ μυστήρια πάντα, καὶ ἐὰν ἔχω πίστιν, ώστε δρη μεθιστάνειν, άγάπην δὲ μὴ ἔχω, οὐδέν εἰμι. Καὶ ούδε μέχρι τούτων έστη, άλλά και τον ύπερ εύσεδείας θάνατον οὐδὲν ἔχειν ἀποφαίνεται χέρδος, μὴ προσούσης άγάπης. Οὐ μάτην δὲ τοσαῦτα περ! αὐτῆς ε[ρηχεν ήδει γάρ, ήδει σαφώς, άτε γεωργός των έντολών του Θεού, ότι, ταύτης ἐρριζωμένης ἀσφαλῶς, ὁ τῶν ἀγαθῶν ἀπάντων βλαστάνει καρπός. Το γάρ, Ου μοιχεύσεις, ου φονεύσεις, οὐ κλέψεις, οὐ ψευδομαρτυρήσεις, καὶ εί τις έτέρα έντολή, έν τούτω τῷ λόγω ἀνακεφαλαιοῦται, èν τῷ, 'Αγαπήσεις τὸr πλησίοr σου ὡς σεαυτόr. Καὶ τί χρη τὰ μιχρά λέγειν, τὰ μεγάλα σιωπώντας; Δι' άγάπην χατηλθε πρός ήμας ό άγαπητός Υίός τοῦ Θεού, και όμόσκηνος και όμοδίαιτος τοίς άνθρώποις γέγονεν, ενα την πολύθεον καταλύσας πλάνην, και την άληθη χαταγγείλας θεογνωσίαν, την πρός άλληλους άγάπην διδάξη τους άνθρώπους, καθώς Ίωάννης μαρτυρεί λέγων · Ουτως ήγάπησεν ο Θεός τον πόσμον, öti tor Yibr autou tor porogern edwer, ira saç ό πιστεύων είς αὐτὸν μη ἀπόληται, ἀλλ' ἔχη ζωήν αλώνιον. Υπό ταύτης εκκαιόμενος ό Παῦλος την ούράνιον άφηκε φωνήν, Τίς ήμας χωρίσει άπο της άγώπης του Χριστου; λέγων θλίψις, ή [289] στενοχωρία, η διωγμός, η λιμός, η γυμνότης, η κίνδυνος, ή μάχαιρα; Καταφρονήσας δε τούτων ώς εύτελών, καί τὰ πολλῷ τούτων μείζονα τέθειχε· φησί γάρ, "Οτι ούτε θάνατος, ούτε ζωή, ούτε ένεστῶτα, ούτε μέλλοντα , ούτε ύψωμα, ούτε βάθος, ούτε τις κτίσις έτέρα δυνήσεται ήμας χωρίσαι άπό τῆς άγάπης τοῦ Θεοῦ τῆς έν Χριστφ Ἰησοῦ τφ Κυρίφ ἡμῶν. Ἐντεῦθεν οὐδὲν ήδύνατο ε χωρίσαι τὸν μακάριον ἐκεῖνον ὑπὸ τῆς ἀγάπης πυρπολούμενον, ούχ ούρανος, ού γῆ, ού θάλασσα, ού τὰ èν τοῖς οὐρανοῖς βασίλεια, οὐ τὰ ἐν ἄδου χολαστήρια· πάντων γάρ ὑπερεώρα διά τὸν Χριστόν. Εἰ δὲ καὶ τοὺς ἄλλους ἐξετάσαιμεν άγίους, πάντας εὐρήσομεν δι' ἀγάπην εύαρεστήσαντας.

β'. Ἡ ἀγάπη δείχνυσί σοι τὸν πλησίον ὡς σεαυτὸν, καὶ χαίρειν σε διδάσχει έπὶ τοῖς ἐκείνου καλοῖς, ὥσπερ ἐπὶ τοίς σοίς, καὶ φέρειν αὐτοῦ τὰ ἐλαττώματα, ὥσπερ καὶ τὰ σά. Ἡ ἀγάπη ἔν σῶμα τοὺς πολλοὺς ἀπεργάζεται, καί Πνεύματος άγίου δοχεία τάς τούτων κατασκευάζει ψυχάς ου γάρ διηρημένοις άλλήλων, ήνωμένοις δε κατά ψυχήν το τῆς εἰρήνης ἐπαναπαύσεται Πνεῦμα. Ἡ ἀγάπη χοινά ποιεί πάσι τὰ ἐχάστου ὑπάρχοντα, χαθώς φησιν ή βίδλος τῶν Πράξεων· Τοῦ δὲ πλήθους τῶν πιστευσάντων ήν ή καρδία και ή ψυχή μία και ούδείς τι των υπαρχόντων αυτφ έλεγεν ίδιον είναι, άλλ' ήν αύτοῖς ἄπαντα ποινά· καὶ διεδίδοτο ἐκάστφ, καθότι άν τις χρείαν είχε. Ποίον ούτω τείχος άρραγές, άρμονία λίθων εύμεγεθών ώχυρωμένον, απόρθητον γίνεται ταζς τῶν ἐχθρῶν ἐφόδοις, ὡς τὸ σύστημα τῶν ἀλλήλους άγαπώντων, καὶ ἐν ὀμοφροσύνη περιεσφιγμένων; Καὶ αύτας του διαδόλου προσδολάς ο άποχρούεται και μάλα είχότως. Οι γάρ μετ' άλλήλων κατ' έχείνου παρατασσόμενοι, καλ μή μετ' έκείνου κατ' άλλήλων ιστάμενοι , άήττητοι γίνονται τοζς αύτοῦ μηχανήμασι, τὰ λαμπρά τῆς άγάπης έγείροντες τρόπαια. Καὶ καθάπερ αἰ τῆς λύρας νευραί, πολλαί μέν ούσαι, είς μίαν δε νεύουσαι συμφωνίαν, τερπνότατόν τι μέλος ήχοῦσιν · οῦτως οἱ πρὸς μίαν συγχεχραμένοι γνώμην, εύηχον άναχρούονται τῆς άγάπης τον φθόγγον. Διά τοῦτο συμδουλεύει ὁ Παῦλος το αύτο φρονείν, και λέγειν, και άλληλους ηγείσθαι ύπερέχοντας έαυτων, ώστε μή τη φιλοτιμία διαλύεσθαι την άγάπην, άλλά την τιμην άντιπαραχωρούντας α άλλήλοις, εν όμονοία διάγειν. Καὶ πάλιν φησί Δι' άγάπης δουλεύετε άλλήλοις. 'Ο γάρ πᾶς τόμος έτ έτὶ λόγω πληρουται, εν τῷ, ᾿Αγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν. Ὁ άγαπῶν οὐκ ἐπιτάττειν βούλεται μόνον, άλλα και επιτάττε σθαι και χαίρει μάλλον επιταττόμενος, ήπερ επιτάττων. 'Ο άγαπων χαρίζεσθαι βούλεται μάλλον, ή χάριν λαμβάνειν · θέλει γάρ όφειλέτην Εχειν τον φίλον, ήπερ αύτος όφείλειν έχείνω. 'Ο άγαπων καὶ βούλεται χαρίζεσθαι τῷ ἀγαπωμένφ, καὶ ού βούλεται δοχείν χαρίζεσθαι, χαλ άρχειν αύτος εύεργεσίας, χαὶ μὴ δοχείν ἄρχειν εὐεργεσίας. Τάχα τινὲς ἀγνοοῦσι το γεχθέν, ορκορή οι, ημοφείλιτατος απτο μοιψοπ ααδές. Έμελλεν ο φιλάνθρωπος [290] Δεσπότης τον Υίον αὐτοῦ χαρίζεσθαι ὑπὲρ ἡμῶν · ἀλλ' ἴνα μἡ δόξη χαρίζεσθαι,

άλλ' όφειλην άποδιδόναι, προσέταξε τῷ 'Αδρι τὸν υίὸν αύτοῦ, ἵνα τοῦτο xal αύτὸς ποι**ῶν, μ**ί διδούς, άλλ' ώς χρέος άποδιδούς εύρεθή διά σάλλοντα πλούτον της αύτου άγαθότητος. **ΟΙδ** φαίνεται τοις πολλοίς το λεχθέν. Το δε αίτιον πράγματος διαλέγομαι τον ούρανον οίχουντος περ γάρ εί Ελεγον περί τινος φυτοῦ ἐν Ἰνδί νου, καὶ οῦ μηδεὶς πεῖραν Ελαδεν, οὐκ ἄν λόγος παραστήσαι, κάν μυρία περί αὐτοῦ 🗛 και νῦν ὄσα ἄν είπω, μάτην ἐρῶ· οὐ γάρ συν τὰ λεγόμενα. Ἐν οὐρανῷ γὰρ, ὡς ἔφην, τοῦτ ται τὸ φυτόν. 'Αλλ' ἐὰν θέλωμεν, καὶ παρ' φυτευθηναι δυνατόν. Διά τοῦτο γάρ ἐδιδάχθι πρός τον εν ούρανοίς Πατέρα · Γενηθήτω · σου έν οὐρανῷ καὶ ἐπὶ τῆς γῆς.

γ'. Μή τοίνυν άδύνατον είναι νομίσωμεν τ άγαθον πτήσασθαι. Δυνατόν γάρ, δντως δυν βουλόμεθα νήφειν οὐ τοῦτο δὲ μόνον, άλλά κατορθώσαι την άρετην. Αύτεξουσίφ γάρ χυδερνώμεθα, χαὶ ούχ είμαρμένης ἀνάγχη, ; ύποχείμεθα, εν τῷ θέλειν καὶ μὴ θέλειν όριζ τά καλά κείσθαι και τά κακά. Διά τούτο γ καὶ βασιλείαν ὑπέσγετο, καὶ τιμωρίαν ἡπεθ αν δε τοις ανάγχη δεδεμένοις ούτως εποίησε άπὸ γνώμης γινομένων άντίδοσίς έστιν **έχατ** αν νόμους έθηχεν, ούχ αν παραινέσεις έδωχεν είμαρμένης κεκρατημένοι ήμεν. 'Αλλ' επειδί έσμεν, και της ιδίας προαιρέσεως κύριοι, κο ραθυμίας γινόμεθα φαῦλοι, ἀπὸ δὲ σπουδῆς χ τούτο ταύτα κατεσκεύασε τὰ φάρμακα, τῷ κολάσεως και τη προσδοκία της βασιλείας & ήμας, καὶ φιλοσοφεῖν παιδεύων. Οὐκ ἐκ **τού** νον, άλλά και έξ ών ήμεις αύτοι ποιούμεν ούτε είμαρμένη, ούτε τύχη, ούτε γένεσις, « άστέρων τὰ καθ' ἡμᾶς διοικεί. Εἰ γὰρ ἐκεθ τά γινόμενα πάντα, καὶ οὐ τῆς προαιρέσε θρώπων, τίνος ξνεχεν μαστιγοίς τον οἰχέτην tivos Evener μοιχευθείσαν την γυναίκα εis i ελχεις; τίνος ενεχεν αισχύνη πράττων τ**ά δ**ι ἔνεχεν οὐδὲ τὰ βήματα φέρεις όνειδιζόμ**ενος** τίς σε χαλέση μοιχόν, ή πόρνον, ή μέθυ**σον**, τον, υδριν το πράγμα χαλείς; Εί γάρ μή τί μης τὸ άμαρτάνειν, ούτε ἔγχλημα τὸ γινόι υδρις το λεγόμενον. Νύν δε και δι' ών τοι νουσιν ού συγγινώσκεις, καλ δι' ών αὐτὸς χαχά πράττων, χαὶ λανθάνειν σπουδάζεις, τούς ταῦτά σοι προφέροντας ὑδριστὰς νοι πάντων όμολογείς, ότι ούχ άνάγχη δέδεται τ άλλά προαιρέσεως έλευθερία τετίμηται. Τοίς γ κατεχομένοις συγγινώσκειν οίδαμεν. Κάν οι τις όχλούμενος, ή τὸν χιτῶνα διαρρήξη τον 1 πληγάς ἐπενέγχη, οὐ μόνον οὐ χολάζομεν α [291] καὶ ἐλεοῦμεν καὶ συγγινώσκομεν. Τί ί ούχ ή τῆς προαιρέσεως έλευθερία, άλλ' ή 🛪 βία ταῦτα εἰργάσατο. "Ωστε εἰ καὶ τὰ ἄλλα ἐ άπὸ τῆς ἀνάγχης τῆς χατά τὴν είμαρμένι συνέγνωμεν άν επειδή δε ίσμεν , ότι ούχ έστ διά τούτο οὐ συγγινώσχομεν, οὕτε δέσπότε οίτε άνδρες γυναιζίν, ούτε γυναίκες άνδι

Golb. ήμων. Καὶ οὐδὰν ἡδύνατο.
 Colb. τάς γὰρ τοῦ διαδόλου προσδ.
 Ηæς, καὶ μὴ μετ' ἐκείνου κατ' ἀλλήλων ἱστάμενοι, desunt " Hæc, xe in ms. Colb.

Sic Coth. Savil. vero παραχωρούντας. Infra legendum ριιτο ούχ ἐπιτάττειν οὐ βούλεται.

e Hæc, ineigh de loper, desuit un Colb.

testificatur dicens : « Sic Deus dilexit mun-Filium suum unigenitum daret, ut omnis qui ipsum non pereat, sed habeat vitam æter-Joan. 3. 16). Hac ardens Paulus hanc cæleisit vocem : ( Quis nos separabit a caritate tribulatio, an angustia, ac persequutio, an in nuditas, an periculum, an gladius (Rom. 8. s porro quasi vilioribus despectis, iis multo adjecit : (Quia neque mors, ) inquit, «ne-, neque instantia, neque futura, neque altitune profundum, neque creatura alia poterit nos sa caritate Dei, quæ est in Christo Jesu Dostro > (1bid. v. 33. 39). Hinc nihil separare beatum illum caritate ardentem, non cælum, ra, non mare, non regnum cælorum, non inpplicia: omnia quippe propter Christum det. Onod si alios quoque sanctos exploremus, leprehendemus ob caritatem placuisse Deo. witas erga proximum quæ. — Caritas proxii exhibet sicut temetipsum, teque de illius perinde atque de tuis gaudere docet, illiusque quasi tua ferre. Caritas multos unum corpus Heramque animas Spiritus sancti habitacula non enim in divisos, sed in conjunctos animo pacis requiescit. Caritas singulorum bona B communia reddit, ut ait liber Actuum: adinis autem credentium erat cor unum, et ma: nec quisquam eorum, quæ possidebat, soom esse dicebat, sed erant illis omnia com-: et dividebatur singulis prout cuique opus Ac. 4. 32. 35). Qualis murus ita firmus, ita itate grandium lapidum, hostium conatibus nabilis est, ut cœtus sese mutuo diligentium, ordize nexu junctorum? Etiam ipsos diaboli coercet; et quidem jure merito. Nam qui i animo contra illum aciem instruunt, ita ut ecetu deficientibus, cum illo stent adversi, chinis sunt invicti, splendidaque caritatis eriopæa. Ac quemadmodum lyræ nervi, multi it, si in unum concentum tendant, suavissientilenam edunt : sic qui uno coalescunt jucundum caritatis pulsibus sonum emittunt. ctor est Paulus, ut sideles idipsum sentiant et aliosque putent se superiores esse, ne ambitu caritas, sed honore aliis cedentes, in concordia Philipp. 3. 16. et 2. 3). Rursumque ait : Per n servite invicem. Omnis enim lex in uno sernpletur : Diliges proximum tuum sicut teipsum 5. 13. 14. Levit. 19. 18 ). Qui diligit, non ion imperare, sed etiam imperari vult : gaumagis imperatus quam imperans. Qui diligit, conferre mavult, quam accipere; mavult debitorem amicum habere, quam ipse ei dese. Qui diligit, amico gratiam conferre cupit, nem vult conferre videri: in beneficio præprimas tenere, nec tamen primas tenere vipe forte quidam non intelligunt : quamobrem plo conspicuum reddam. Clementissimus Doro nobis Filium suum daturus erat; ut autem non videretur id largiri, sed debitum reddere, præcepit Abrahamo ut filium suum daret, ut cum idipsum ipse faceret, non gratiam præstare videretur. sed debitum reddere, propter supereminentes divitias bonitatis suæ. Scio multis id, quod diximus, novum insolensque videri. In causa autem est quod de re ioquar, quæ nunc in cælis versatur. Quemadmodum enim si de planta loquerer in India nascente, quam nemo experientia cognosceret, non possem illam sermone explicare, etiamsi sexcenta de illa narrarem : sic etiam nunc frustra loquar, cum quidam ea quæ jam dico non intelligant. In cælo namque, ut dixi, hæc planta habetur. Sed si voluerimus, in nobis etiam illa inseri potest. Ideo enim instituti sumus ut dicamus Patri illi qui est in cælis : Fiat voluntas tua in cælo et in terra (Matth. 6. 10).

3. Libero arbitrio, non fati necessitate gubernamur. - Ne ergo putemus non posse nos hujusmodi bonum possidere. Possumus enim, vere possumus, si velimus advigilare; neque hoc tantum, sed etiam omnem exercere virtutem. Libero enini arbitrio gubernamur. neque sati necessitati, ut quidam putant, subjicimur, cum definitum sit ut intra velle et nolle bona malave sita sint. Ideo namque Deus et regnum promisit, et supplicium minatus est. Atqui id numquam egisset erga necessitate vinctos : nam eorum quæ ex voluntate fiunt, alterutra sors datur. Numquam leges posuisset, nec monita dedisset, si nos fati vinculis detineremur. Sed quia liberi sumus, nostrique arbitrii domini, atque ex ignavia pravi, exque studio et conatu boni efficimur, idcirco hæc remedia paravit, nempe metu supplicii ac spe regni nos emendat, et ad philosophandum instituit. Neque hinc tantum, sed etiam ex iis, quæ nos ipsi agimus, liquet, neque fatuin, neque fortunam, neque genesim, neque cursum astrorum nostra regere. Nam si hinc pendent omnia quæ geruntur, non autem a libero hominum arbitrio, cur flagellas servum furatum? cur adulteram uxorem ad forum trahis? cur te pudet, cum absurda perpetras? qua de causa ne verba quidem vituperantium sustines, sed si quis te mœchum, aut fornicatorem, aut ebriosum, vel quid simile vocet, id contumeliam appellas? Nam si non ex tuo arbitrio peccas, nec crimen erit quod feceris, nec contumelia quod dicatur. Nunc autem et quod peccantibus non parcas, et quod peccans erubescas, et latere cures, et quod contumeliosos putes eos, qui hæc tibi exprobrant : his certe omnibus consiteris, nostra non necessitate vincta esse, sed arbitrii libertate ornari. Iis certe qui necessitate detinentur parcere solemus. Si quis a dæmone agitatus, aut tunicam nostram discerpat, aut plagas inferat, non modo non ulciscimur eum, sed etiam miseramur eique parcimus. Quare? Quia non arbitrii libertas, sed dæmonis violentia hæc operata est. Itaque si alia etiam peccata ex fati necessitate perpetrarentur, ignosceremus utique; quia vero scimus illa non ex necessitate proficisci, ideo nec heri samulis parcunt, nec viri uxoribus, nec uxores viris, neque patres filiis, neque mogistri discipulis, neque

principes subditis, sed acres scelerum exploratores ultoresque sumus, ad tribunalia sistimus, plagis subjicimus, correptionibus utimur, nihilque non agimus, ut illos a malis eripiamus. Filiis vero nostris pædagogos damus, illosque ad magistros mittimus, minas intentamus, verbera insligimus, multaque alia adhibemus, ut probi evadant. Quid ergo opus laboribus sudoribusve ad virtutem exercendam? Nam si fato constitutum sit, bonum fore quempiam; is sive dormiat aut stertat bonus crit : imo potius bonus ille vocandus non est, qui ex necessitate talis sit. Quid opus laboribus sudoribusve ad nequitiam fugiendam ? Nam si fato constitutum sit, malum fore quempiam; is etiamsi sexcentas subeat miserias, malus tamen erit: imo non malum eum par est vocare, qui necessitate ad id impellatur. Ut enim dæmoniacum, si contumelias proferat, si percutiat (hoc enim rursum utor exemplo), non contumeliosum appellamus: non ipsi quippe contumeliam adscribimus, sed dæmonis necessitàti : sic nec improbum, si fato ad nequitiam impellatur, vocemus improbum; ut neque probuin appellemus probum. Etenim si hoc concedatur, omnia nostra pessum ibunt; nulla erit virtus, pulla nequitia, non artes, non leges, nihilque ejusmodi. Cur porro tantam curam ægroti adhibemus, pecunias expendimus, medicos accersimus, pharmaca apponimus, ventri abstinentiam indicimus, concupiscentiæ frenum injicimus? Nam si ex fato pendent sanitas et morbus, superfluæ sunt pecuniarum expensæ, super-Aus medicorum usus, supervacanea infirmis accurata illa cibi tenuitas. Nunc autem et ex his et ex aliis ostendimus, nibil eorum esse superfluum. Verum facessat illa fati fabula : nam quæ ad nos pertinent, nulli subjiciuntur necessitati, sed omnia, ut dixi, arbitrii libertate donata sunt.

4. Moralis exhortatio. Judicium Dei quam timendum. — Hæc cum sciamus, dilecti, imo his longe plura (multa enim alia dici possent, sed hæc erunt sapientioribus satis), fugiamus nequitiam, diligamus virtutem, ut ex rebus ipsis ostendamus, nos libero uti ad ea quæ placent arbitrio, ne confundamur illo die, quo singulorum opera revelabuntur. Omnes enim nos manifestari oportet ante tribunal Christi, ut ait Paulus, ut referat unusquisque, prout gessit, sive bonum, sive malum (2. Cor. 5. 10). Tribunal, quæso, illud nobiscum reputemus, quasi jam adesset, Judexque sederet, et omnia revelarentur, in mediumque adducerentur. Non modo enim nos adstare oportet, sed etiam manifestari. Annon erubescitis? annon perhorrescitis? annon sæpe mori polius optamus, quam occultum scelus venerabilibus amicis nostris detegi? Quo tunc sensu assiciemur, cum peccata nostra coram omnibus angelis hominibusque detegentur et ante oculos sistentur? Arguam 14, inquit, et statuam contra faciem tuam peccata tua (Psal. 49. 21). Quod si re nondum præsente, sed tantum supposita, sermoneque descripta, conscientia urgente obruimur, quid facienus cum tempus aderit, cum totus orbis præseus erit, cum angeli et archangeli, cum principatus et potestates, cum tubæ frequentes clangent, cum justi rapientur in nubibus, et ingens erit peccatorum sletus? Quis tunc terror apprehendet eos qui in terra manebunt? Nam Una, inquit, rapietur, et una relinquetur : unus assumetur, et unus relinquetur (Matth. 24. 40). Quo erunt illi animo, quando videbunt illos magno cum honore assumi, se vero cum multa turpitudine relinqui? Non potest, non, inquam, potest, credite mihi, verbo declarari doloris magnitudo. Vidistis sæpe eos qui ad mortem adducuntur? Quo illos animo putatis esse dum ad ostium pergunt? Quid non agere, quid non pati optarent, ut a tanta caligine eriperentur? Audivi ego multos eorum qui, postquam abducti fuerant, Imperatorum clementia revocati, dicerent se animo ita perturbato, ita perculso fuisse, ut neque homines quasi homines viderent. Verum quid de abductis loquor? Circumstabat multitudo hominum quorum magna pars abductos non noverat. Si quis singulorum animos explorasset, nullum reperisset tam immanem, tam ferocem, tam strenuum qui,præ terrore et angore, non demisso animo esset. Quod si dum alii, ipsis nullo necessitudinis vinculo juncti, morte mulctantur, ita affecti sunt; quando nos in graviora incidemus, quo erimus animo, a gaudio illo ineffabili ejecti, et in sempiternum missi supplicium? Etenim etiamsi nulla esset gehenna, a tanto splendore ejici, et sine honore recedere, quantum esset supplicium! Nam si hodieque Imperatorem ingredientem multi cernentes, suamque paupertatem considerantes, non tantam percipiunt ex hoc spectaculo voluptatem, quantum mœrorem ex eo, quod nullius horum sint consortes bonorum, neque inter clientes imperantis connumerentur, quid tunc erit? Num parvum esse putatis supplicium in choro illo non accenseri? ineffabili gloria non dignari? ab illo cœtu et inenarrabilibus bonis procul abjici? At cum præter hæc erunt tenebræ, stridor dentium, vincula insolubilia, vermis qui non moritur, ignis qui non exstinguitur, animi mœror, angustia, linguæ adustæ, ut illa divitis, cum plorabimus, et nemo erit qui audiat, cum ingemiscentus et frememus ex doloribus, et nemo attendet, undique respiciemus, et nemo aderit qui consoletur : quo in ordine locabimus eos. qui in hujusmodi statu versantur? quid hujusmedi animahus miserabilius?

5. Si porro in carceres ingressi, dum squalidos illos videmus, qui catenis ferreis vincti sunt, alios vero in tenebris conclusos, frangimur, horrescimus, nihilque non agimus ne in tantam calamitatem incidamus: cum abducemur vincti in gebennæ tormenta, quo erimus animo? quid faciemus? Non enim ex ferro cusa sunt illa vincula, sed ex igne, qui numquam exstinguitur, nec æquales nobis sunt illi, qui nobis præficiuntur, quos sæpe demulcere liceat, sed angeli terribiles et immisericordes, quos ne respicere quidem possimus, quique ob contumeliam in Dominum irrogatam, vehementer sæviunt. Non videre est, ut hic, alios argento, alios cibo, alios suadela, sibi consolationem parare, sed omnia ibi venia ca-

παισίν, ούτε διδάσχαλο: μαθηταίς, ούτε ἄρχονμένοις, άλλά πιχροί τῶν τετολμημένων ἐξετασταί οροί γινόμεθα, και δικαστήρια καταλαμδάνομεν. [Ταίς ὑποδάλλομεν, καὶ ἐπιτιμήσεσι χρώμεθα, τα πράττομεν, δπως άπαλλάξωμεν αύτους τῶν Τοίς δε παισί τοις ήμετέροις και παιδαγωγούς εεν, καὶ είς διδασκάλους πέμπομεν, καὶ ἀπειλάς εμεν, και μάστιγας επιτίθεμεν, και πολλά ετερα ετα προσάγομεν, ϊνα καλοί γένωνται. Τίς ούν πουν και ίδρώτων πρός το κατορθούν άρετήν; εξμαρταί τινι γενέσθαι χαλόν, χαι χαθεύδων ό ; και φέγχων ξαται καγος. μαγγον δε οιρε καγον ευτον έστιν είπειν, τον έξ άνάγχης τοῦτο γινό-Τίς χρεία πόνων και ιδρώτων πρός το φεύγειν Εί γάρε εμαρταί τινι γενέσθαι χαχόν, χάν μυρία υρή, κακός Εσται · μάλλον δε ούδε κακόν τόν Εστιν είπεῖν, τὸν ὑπ' ἀνάγχης πρὸς τοῦτο νον. "Ωσπερ γάρ τον δαιμονώντα, κάν λοιδορή, τη (πάλιν γάρ τῷ αὐτῷ κέχρημαι παραδείγματι). κρούμεν ύδριστήν. ού γάρ αύτῷ λογιζόμεθα τήν ν, άλλά τῆ άνάγχη τοῦ δαίμονος οῦτω και τὸν εί ὑπὸ τῆς είμαρμένης ώθεϊται πρὸς τοῦτο, μὴ ν αύτον κακόν, ώσπερ ούδε τον καλόν καλόν. » εἰ τοῦτο δοθείη, πάντα συγχυθήσεται τὰ καθ' και ούτε άρετή έσται τι, ούτε κακία, ού τέχναι, ι, ούχ άλλο των τοιούτων ούδέν. Τίνος δὲ ἔνεχεν ι πολλήν ποιούμεθα νοσούντες, καλ χρήματα δαν. και Ιατρούς καλούμεν, και φάρμακα επιτίαλ γαστρός κατέχομεν, καλ επιθυμίαν κολάζομεν; της είμαρμένης ήρτηται καὶ ύγίεια καὶ νόσος, ι των χρημάτων τὰ ἀναλώματα, περιττή τῶν ή είσοδος, περιττή τῆς τῶν νοσούντων διαίτης ίετα. Νῦν δὲ μετά τῶν ἄλλων καὶ ἐκ τούτων δηδτι ούδὲν αὐτῶν περιττόν ἐστιν. 'Αλλ' οίχεται με ειπαδητικής πύρος, ορφεριά λαδ αναλκύ τα ιάς ὑπόχειται· πάντα δὲ, χαθώς ἔφην, ἐλευθερία αι προαιρέσεως.

ευτ' ούν ειδότες, άγαπητοι, και τά τούτων πλείονα γάρ έστι καὶ άλλα περὶ τούτων είπεῖν, άλλά **νετωτέροις άρχει ταύτα), φύγωμεν χαχίαν,** κ άρετην, ίνα δείξωμεν διά τῶν πραγμάτων, εξούσιον έχομεν πρός τὰ δοχούντα την γνώμην, καταισχυνθώμεν εν τη ήμέρα της των έργων **Ψεως.** Τοὺς γάρ παντας ἡμᾶς φανερωθῆναι φοσθεν τοῦ βήματος τοῦ Χριστοῦ, καθώς φηαύλος, Γνα πομίσηται έπαστος πρός α [292] ν, είτε άγαθὸν, είτε κακόν. Λάβωμεν, παραατά νοῦν έχεινο τὸ διχαστήριον, καὶ νομίσωδ παρείναι νῦν, καὶ τὸν κριτὴν καθέζεσθαι, καὶ τα άνακαλύπτεσθαι, καλ είς μέτον άγεσθαι. Ού ιῶς παραστῆναι δεί, άλλὰ καὶ φανερωθῆναι ἡμᾶς. x ήρυθριάσατε; άρα ούχ ἐφρίξατε; άρα ούχ αἰι πολλάχις ἀποθανείν, ή ἐπὶ φίλων αίδεσίμων ι κρυπτόν ήμων φανερωθήναι; Πώς ούν τότε διαλα, ἐπὶ πάντων ἀγγέλων καὶ πάντων ἀνθρώπων μένων των ημετέρων άμαρτημάτων, και πρό θαλμών ήμων Ισταμένων; Έλέγξω σε γάρ, και παραστήσω κατά πρόσωπόν σου τάς κ σου. Εί δὲ μήπω τοῦ πράγματος παρόντος, 🐠 ὑπόθεσιν δοθέντος, καὶ λόγφ διαγραφέντος, **εθα ύπο τ**οῦ συνειδότος, τί ποιήσομεν όταν

παραγένηται, όταν ή οίχουμένη πάσα παρή, όταν άγγελοι και άρχάγγελοι, όταν άρχαι και εξουσίαι, δταν σάλπιγγες ήχῶσιν ai συνεχεῖς καὶ ἐπάλληλοι, καὶ άρπαγή τῶν δικαίων ἐπὶ νεφελῶν, καὶ πολὺς τῶν ἡμαρτηχότων ο χλαυθμός; Ποΐος άρα φόδος έξει τότε τοὺς ἐπὶ τῆς γῆς ἀπομένοντας; Μία γὰρ, φησίν, ἀρπάζεται, καὶ μία άφίεται · καί είς παραλαμβάνεται, καί είς καταλιμπάνεται. Τίς ἔσται ή ψυχή ἐκείνων, ὅταν τοὺς μὲν όρωσιν άπαγομένους μετά τιμής μεγάλης, έαυτούς δέ άφιεμένους μετά πολλής αἰσχύνης; Οὐκ ἔστιν, οὐκ ἔστι, πιστεύσατε, παραστήσαι λόγφ τὸ πάθος. Είδετέ ποτε τοὺς άπαγομένους επί θάνατον; Ποίαν αὐτοῖς νομίζετε είναι την ψυχην την μέχρι της πύλης όδον βαδίζουσι; Τί ούκ αν είλοντο και ποιήσαι και παθείν, ώστε απαλλαγήναι τῆς ἀχλύος ἐχείνης; Ἐγὼ πολλῶν ἥχουσα λεγόντων τῶν φιλανθρωπία βασιλική μετά την άπαγωγην είς τούπίσω άνακληθέντων, ότι οὐδε άνθρώπους εώρων τοὺς άνθρώπους, τεθορυδημένης της ψυχής και έκπεπληγμένης. Καὶ τί λέγω περὶ τῶν ἀπαγομένων; "Οχλο; περιέστηκε τότε, οι πλείους ούχ είδότες αὐτούς. Εί τις ένὸς τότε έκάστου την ψυχην περιεσκόπησεν, ούδελς ούτως ώμός. ούδελς • ούτω θρασύς, ούδελς ούτω γενναίος, όν ού καταπεπτωχυζαν αύτην έχοντα ευροι καλ παρειμένην ύπο του φόδου και της άθυμίας. Εί δε ετέρων άναιρουμένων οί μηδέν αύτοις χοινωνούντες ούτω διατίθενται, όταν ήμεις αύτοι τοις μείζοσι περιπέσωμεν, τίνες άρα εσόμεθα, τῆς μεν άρρητου χαράς εχείνης άποπεμπόμενοι, είς αίωνίαν δὲ τιμωρίαν παραπεμπόμενοι; Εί γάρ καὶ γέεννα μἡ ξη, τὸ ἐχ τοσαύτης λαμπρότητος ἀπωσθῆναι, χαὶ ἄτιμον άναγωρῆσαι, πόση κόλασις; Καὶ γάρ εἰ νῦν, βασιλέως είσελαύνοντος, θεωροῦντες πολλοί, χαι την έαυτῶν πενίαν έννοοῦντες, οὐ τοσαύτην ἀπὸ τῆς θέας λαμδάνουσ:ν ήδονήν, οσην άπο του μηδενός μετέχειν τῶν περὶ τον βασι**λέα,** μηδέ έγγυς είναι τοῦ χρατοῦντος, άθυμίαν ύπομένουσι, τί τότε Εσται; "Η μικράν είναι νομίζετε κόλασιν το μή χατατάττεσθαι εν εχείνω τῷ χορῷ; τὸ μὴ καταξιοῦσθαι τῆς ἀπορρήτου δόξης; τὸ τῆς πανηγύρεως ἐχείνης χαὶ τῶν άφράστων άγαθων πόρρω που και μακράν άπερρίφθαι: "Όταν δὲ καὶ σκότος ή, καὶ βρυγμός όδόντων, καὶ δεσμά [293] άλυτα, και σκώληξ άτελεύτητος, και πῦρ ἄσδεστον, καλ θλίψις καλ στενοχωρία, καλ γλώσσαι τηγανιζόμεναι, χαθάπερ ή του πλουσίου, και όλοφυρώμεθα, και μηδείς άχούη, και στένωμεν, χαι βρύχωμεν ύπο τῶν άλγηδόνων, καὶ μηδεὶς προσέχη, καὶ πανταχοῦ βλέπωμεν, και μηδαμού μηδείς ό παραμυθούμενος ή του τάξομεν τοὺς ἐν τούτοις ὅντας; τί δὲ ἐχείνων ἀθλιώτερον τῶν ψυχῶν; τί δὲ ἐλεεινότερον;

ε'. Είδὲ εἰς δεσμωτήριον εἰσιόντες, καὶ τοὺς μὲν αὐχμῶντας όρῶντες, τοὺς δὲ σιδηραῖς ἀλύσεσι δεδεμένους, τοὺς 
δὲ σκότῳ κατακεκλεισμένους, κατακλώμεθα, φρίττομεν, 
πάντα πράττομεν ὑπὲρ τοῦ μἡ ἐμπεσεῖν εἰς τοιαὐτην 
ἀνάγκην καὶ θλίψιν · ὅταν ἀπαγώμεθα εἰς αὐτὰ τὰ τῆς 
γεέννης βασανιστήρια δεδεμένοι, τίνες ἐσόμεθα; τί δὲ 
πράξομεν; Οὐ γὰρ ἐκ σιδήρου τὰ δεσμὰ ἐκεῖνα, ἀλλ' ἀπλ 
πυρός εἰσιν οὐδέποτε σδεννυμένου, οὐδὲ ὁμότιμοί τενες οἰ 
ἐφεστῶτες ἡμῖν, οὖς καὶ ἐκμειλίξασθαι πσλλάκις ἔνι, ἀλλ' 
δύνατὸν, φοδεροὶ καὶ ἀσυμπαθεῖς, οῖς οὐδὲ ἀντιδλέψαι 
δυνατὸν, σφοδρῶς ὑπὲρ ὧν τὸν Δεσπότην ὑδρίσαμεν ὁργιζόμενοι. Οὐκ ἔστι, καθάπερ ἐνταῦθα, τοὺς μὲν ἀργύ-

Sic Colhert. In Savil. autem οὐδένα οὕτως ώμὸν, οὐδένα, etc., ita ut sententia imperfecta esset.

ριον, τούς δε τροφάς, τούς δε λόγους είσάγοντας παραἐκεῖ ἀσύγγνωστα. Κᾶν Νῶε ἢ, κᾶν Ἰὼδ, κᾶν Δανιἡλ, καλ τούς οίκείους ίδωσε κολαζομένους, ού τολμῶσε παραστήναι, και χείρα όρέξαι. Και γάρ την έκ φύσεως συμπάθειαν άναιρείσθαι τότε συμδαίνει. Έπειδη γάρ εύρίσχονται δίχαιοι τέχνων άμαρτωλών πατέρες, χαὶ παίδες άγαθοί γονέων πονηρών (ού γάρ φύσεώς έστιν, άλλά γνώμης τὰ κακά), ώστε καθαράν αὐτοῖς εἴναι τὴν εὐφροσύνην, καὶ μὴ τῇ τῆς συμπαθείας ἀνάγκῃ κατακλάσθαι τοὺς ἀπολαύοντας τῶν ἀγαθῶν ἐχείνων, χαὶ ταύτην σδέννυσθαι τότε έστὶ, καὶ αὐτοὺς συναγανακτεῖν τῷ Δεσπότη κατά τῶν οἰκείων σπλάγχνων. Εἰ γάρ καὶ νῦν τινες, όταν ίδωσι φαύλους τοὺς αὐτῶν παϊδας, ἀποχηρύττουσι, καὶ τῆς συγγενείας ἀποτέμνουσι, πολλώ μάλλον έν τη κρίσει τουτο γενήσεται. Τοιγαρούν μηδείς έλπιζέτω, χρηστά μή έργασάμενος, τλ χρηστόν, κάν μυρίους Εχη προγόνους δικαίους. "Εκαστος γάρ κομίσεται, φησί, τα δια τοῦ σώματος, πρὸς α ἔπραξεν, είτε ἀγαθὸν, είτε κακόν. 'Ακούσωμεν, παρακαλώ, και σωφρονώμεν. "Αν πῦρ ἔχης ἐπιθυμίας πονηράς, ἐννόησον τῆς χολάσεως ἐχείνης τὸ πῦρ, καὶ τοῦτο κατασδεσθέν οίχεται. "Αν βουληθής φθέγξασθαί τι των άτόπων, εννόησον τον βρυγμόν τῶν ὀδόντων, καὶ χαλινὸς ἔσται σοι φόδος. "Αν άρπάσαι θελήσης, ἄχουσον τοῦ διχαστοῦ λέγοντος,  $\Delta$ ήσaτε aὑτο $\tilde{v}$ χείρας και πόδας, και βάλετε αὐτὸν είς τὸ σκότος τὸ έξώτερον, και ταύτην εκδαλείς την επιθυμίαν. "Αν ώμος καλ άνελεήμων ής, άναμνήσθητι τῶν παρθένων ἐκείνων, αί, των λαμπάδων αύτων σδεσθεισών διά το μη έχειν ελαιον, του νυμφώνος εξέπεσον, και ταχέως έση φιλάνθρωπος. "Αν μεθύειν και τρυφάν επιθυμής, άκουσον τοῦ πλουσίου λέγοντος, Πέμψον Λάζαρον, ΐνα άκρφ τῷ δα**πτύλφ παταψύξη την τηγανιζομένην γλώσσαν, καλ ού** τυγχάνοντος τῆς αἰτήσεως, καὶ ταχέως ἀποστήση τοῦ πάθους [294]. Καὶ τὰ άλλα δὲ πάντα τούτψ κατορθώσεις τῷ τρόπφ • οὐδὲν γὰρ φορτικὸν ἐπέταξεν ὁ Θεός. Πόθεν οδν φορτικά φαίνεται τὰ ἐπιτάγματα; ᾿Απὸ τῆς ῥαθυμίας της ήμετέρας. "Ωσπερ γάρ, έάν σπουδάζωμεν, καί τά δοχούντα βαρέα χούφα έσται χαλ ράδια, ούτως, εάν ραθυμώμεν, και τά φορητά φανείται δύσκολα ήμιν. "Απερ άπαντα λογισάμενοι, μή τους τρυφώντας μαχαρίζωμεν. άλλά τὸ τέλος αὐτῶν ἐννοῶμεν. Ἐνταῦθα μὲν γάρ χόπρος καὶ πολυσαρκία, έκει δὲ σκώληξ καὶ πῦρ. Μἡ τοὺς άρ**πάζοντ**ας, άλλὰ τί τὸ τέλος αὐτῶν. Ἐνταῦθα φροντίδες και πόνοι, έκει δεσμά άλυτα και σκότος εξώτερον. Μή τοὺς δόξης ἐρῶντας, ἀλλὰ τί τὸ τέλος αὐτῶν. Ἐνταῦθα δουλεία και είρωνεία, έκει ζημία πολλή και το διηνεκές έμπυρίζεσθαι. "Αν ούτως έαυτοῖς διαλεγώμεθα, καὶ ταῦτα και τά τοιαύτα συνεχώς επάδωμεν ταίς πονηραίς ήμων **ἐπιθυμί**αις, ταχέως καὶ κακίαν ἐκφύγωμεν, καὶ ἀρετὴν κατορθώσομεν, και τον των παρόντων ξρωτα σδέσομεν. καὶ τὸν τῶν μελλόντων ἀνάψομεν. Τί γὰρ ἔχει τὰ παρόντα βέδαιον, ή τί ξένον και παράδοξον, ότι πάσαν την σπουδήν είς αὐτὰ ἀναλίσκωμεν; Ούχλ τὰ αὐτὰ διαπαντός όρωμεν άναχυχλούμενα, οίον ήμέρα και νύξ, νύξ και ήμερα, χειμών και θέρος, θέρος και χειμών, και πλέον ούδεν; 'Ανάψωμεν τοίνυν τῶν μελλόντων άγαθῶν τὸν πόθον. Μεγάλη γάρ ἀπόκειται δόξα τοῖς δικαίοι;, καὶ ήν ούχ ένε παραστήσαι λόγφ. Τά γάρ σώματα μετά την άνάστασιν άπολαβόντες ἄφθαρτα, συνδοξάζουται καλ συμβασιλεύουσι τώ Χριστώ.

ς'. Τοῦτο δὲ ἡλίχον ἐστὶν, ἐντεῦθεν εἰσόμεθα · μάλλον δὲ κλητικούς ίδειν, και παραμυθίας τυχείν, άλλα πάντο 🤁 σαφώς μέν ούδαμόθεν εἰσόμεθα · ώστε δὲ ἀπό τών παρ' ήμεν άγαθων άναχθέντες, μιχράν γοῦν τινα λάδωμεν ε<del>ν-</del> νοιαν, ώς άν οδός τε ώ, παραστήσαι πειράσομαι το λεχθέν. Είπε γάρ μοι, εί τίς σε γεγηρακότα, και εν πενία ζώντα έπηγγέλλετο ποιήσειν έξαίφνης νέον, καὶ είς αὐτὴν ἄξειν τῆς ήλικίας τὴν ἀκμὴν, καὶ σφόδρα ἰσχυρὸν καὶ ὡραῖον ύπερ πάντας κατασκευάσειν, και βασιλείαν δώσειν της γης ἀπάσης ἐπὶ ἔτεσι χιλίοις, βασιλείαν εἰρήνην ἔχουσαν βαθυτάτην, τί ούχ αν ύπερ ταύτης είλου τῆς ὑποθέσεως και ποιήσαι και παθείν; 'Ιδού τοίνυν, ὁ Χριστὸς ούχι ταύτα, άλλά πολλφ μείζονα τούτων ἐπαγγέλλεται. Ο ὑ γάρ ὄσον γήρως καὶ νεότητος τὸ μέσον, τοσοῦτον φθοράς και άφθαρτίας το διάφορον • ούδὲ όσον βατιλείας και πε. νίας, τοσούτον της δόξης της παρούσης και της μελλούσης · άλλ' όσον όνειράτων και άληθείας. Μάλλον δὲ ούδέν οὐδέπω ε[ρηκα · οὐδὲ γάρ ἐστι λόγος ίκανὸς παραστήσαι τὸ μέγεθος τής διαφοράς τῶν ἐσομένων πρὸς τὰ παρόντα. Χρόνου δὲ ἔνεχεν, οὐδὲ [295] ἐννοῆσαι δλως Εστι διαφοράν. Πως γάρ αν τις παραδάλοι τοίς παρούσι ζωήν πέρας ούχ Εχουσαν; Της δὲ εἰρήνης τοσούτο τὸ μέσον, δσον είρηνης και πολέμου το διάφορον · και τῆς φθοράς και της άφθαρσίας, όσον βώλου πηλίνης ό καθαρός μαργαρίτης άμείνων, Μάλλον δὲ, ὅσα ἄν είπη τις, οὐδὲν παραστήσαι δυνήσεται. Κάν γάρ τῷ τῆς ἀχτίνος παραδάλω φωτί το χάλλος των τότε σωμάτων, χαν άστραπή τή φανοτάτη, οὐδὲν οὐδέπω τῆς λαμπρότητος ἐχείνης ἄξιον ἐρῶ. Υπέρ δη τούτων πόσα ούχ άξιον προέσθαι χρήματα χαί σώματα ; μαλλον δὲ πόσας οὐχ ἄξιον προέσθαι ψυχάς ; Νῦν δέ, εί μέν τίς σε είς βασίλεια είσηγαγε, χαὶ πάντων παρόντων διαλεχθηναί σοι τον βασιλέα παρεσκεύασε, καλ όμοτράπεζον αὐτῷ καὶ όμοδίαιτον ἐποίησε, πάντων ἄν έφης σαυτόν είναι μαχαριώτερον · είς δε τόν ούρανόν μέλλων άναδῆναι, καὶ παρ' αὐτὸν ἐστάναι τὸν βασιλέα των δλων, και τοῖς ἀγγέλοις ἀντιλάμπειν, και τῆς ἀπροσίτου δόξης ἀπολαύειν ἐχείνης, ἀμφιδάλλεις εἰ δέοι προέσθαι χρήματα, δέον, εί και την ζωήν αὐτην ἀποδύσασθαι έδει, σχιρτάν και άγάλλεσθαι και πτερούσθαι ύπο τῆς ήδονῆς; Σὺ δὲ, ἔνα μὲν ἀρχὴν λάδης τὴν παρέχουσάν σοι κλοπών άφορμάς (ού γάρ κέρδος τὸ τοιούτον έγώ καλώ), και τά όντα εκδάλλεις, και τά ετέρων δανεισάμενος, εί δέοι, και την γυναϊκα και τά τέκνα ύποθέσθαι ού κατοκνείς, της δε βασιλείας των ούρανων προκειμένης, της ούδένα διάδοχον έχούσης άρχης, όχνεις και άναδύη καλ πρός χρήματα κέχηνας; καλ ούκ έννοεῖς, ὅτι εἰ τὰ πρός ήμας του ούρανου μέρη ούτω καλά και τερπνά, ήλίχα τὰ ἀνώτατα, καὶ ὁ τοῦ οὐρανοῦ οὐρανός;

'Αλλ' ἐπειδή σωματιχοῖς ὀφθαλμοῖς ταῦτα ἰδεῖν οὐχ ξστιν, άνάδηθι τῷ λογισμῷ, καὶ ὑπὲρ τὸν οὑρανὸν τοῦτον στάς, ἀνάδλεψον εἰς ἐχεῖνον τὸν ἀνωτέρω τούτου οὐρανὸν, είς το ύψος το άπειρον, είς το φως το άπροσιτον, είς τους δήμους τῶν ἀγγέλων, εἰς τὰς τάξεις τῶν ἀρχαγγέλων, εἰς τάς άλλας δυνάμεις τάς άσωμάτους · και πάλιν ἐπιλαδοῦ της παρ' ήμιν είκόνος, καταδάς άνωθεν, καὶ ὑπόγραψόν μοι τά περί τον βασιλέα τον έπι γης, οίον, άνδρας χρυσοφορούντας, καὶ ζεύγος λευκών ήμιόνων χρυσφ καλλωπιζομένων και δχημα λιθοκόλλητον, και πέταλα τούτφ περισειόμενα, καὶ δράκοντας ἐν ἱματίοις σχηματιζομένους σηρικοίς, καὶ ἀσπίδας χρυσοῦς ἐχούσας ὀφθαλμούς, καὶ ίππους χρυσοφορούντας, καὶ χαλινούς χρυσούς. 'Αλλ' όταν τον βασιλέα ζόωμεν, ούδλν τούτων όρωμεν λοιπόν

amsi Noe fuerit, vel Job, vel Daniel, qui wint supplicio affectos, non audent illis \* manum porrigere. Naturæ quippe comnem tune auferri contingit. Quia enim repeesti peccatorum filiorum patres, filiique entum improborum (non enim naturæ, sed nala sunt), ut illi puram habeant lætitiam, zicordize vi frangantur, qui illis fruuntur lam tunc exstingui contingit, ipsique cum sontra propria viscera indignantur. Etenim cum vident quidam filios suos improbos, heredant et a familia sua abscindunt, id in judicio eveniet. Nemo igitur, qui bona etur, aliquid boni speret, etiamsi sexcentos egenitores habeat : Unusquisque enim referet, mes per corpus sunt, prout gessit, sive bonum, 188 (2. Cor. 5. 10). Audiamus, quæso, et rees. Si pravæ concupiscentiæ igne ardeas, ies supplicii ignem, et hic ignis exstinguetur. ris quid absonum loqui, tecum reputa stridotiam, et metus tibi freni loco erit. Si alieere volueris, audi Judicem dicentem : Ligate t pedes ejus, et projicite eum in tenebras extelatth. 22. 13), et hanc abjicies concupiscenl'erudelis et immisericors fueris, recordare illarum, quæ, exstinctis lampadibus suis. ı haberent oleum, ex sponsi thalamo exclusæ mach. 25), ac cito benignus evades. Si ebriemaescationibus operam dare cupias, audi dilicentem, Mitte Lazarum (Luc. 16. 24), qui digito refrigeret adustam linguam, neque consequutus est, et statim ab hoc cupiditatis verteris. Cætera quoque omnia virtutis officia queris: nihil enim onerosum Deus præcepit. itur præcepta onerosa esse videntur? Ex nostra. Quemadmodum enim si studiose dilise agamus, quæ videntur esse gravia, levia merunt: sic, si segniter agamus, tolerabisque difficilia nobis videbuntur. Quæ omnia m reputantes, ne beatos illos prædicemus qui metur mensa, sed illorum finem cogitemus. : stercus et pinguedo, illic vermis et ignis. Ne , sed corum finem nobiscum reputemus. Nam icitudines et labores, illic vincula insolubilia ræ exteriores. Ne gloriæ humanæ amatores ; sit corum exitus, consideremus. Hic servitus , illic damnum multum et combustio æterna. med nos ratiocinemur, atque hiec et similia petris concupiscentiis assidue occinamus, cito m effugiemus et virtutem exsequemur, præamorem exstinguemus, et futurorum accen-Juid enim firmitatis habent præsentia, quid ditum, quid tam stupendum, ut omnem erga m insumamus? Annon eadem ipsa perpetuo quasi in circulum recurrentia, ut diem et noctem et diem, hiemem et æstatem, æstasiemem, et nihil ulterius? Accendamus ergo se desiderium bonorum. Magna quippe justis est gloria, et quam verbis exprimere non

possumus. Nam corpora post resurrectionem incorruptibilia accipientes, gloriæ regnique Christi consortes erunt.

6. Resurrectio futura quantum bonum. Futuram inter et præsentem vitam discrimen. - Hoc vero quantum sit, hinc intelligemus; imo potius numquam clare intelligemus; ut autem exemplo ex bonis præsentibus assumpto, parvam quamdam ejus notitiam attingamus, pro virili mea id quod dictum est declarare curabo. Dic mihi, si quis tibi seni et in penuria degenti polliceretur id præstiturum se, ut repentejuvenis esses, et in ipsum ætatis florem reducereris, formaque ac robore corporis cunctis præstares. daturumque tibi totius orbis regnum, idque ad mille annos, regnum, inquam, in profundissima pace transigendum, quid pro tali assequendo promisso non facere, quid non pati velles? En igitur, Christus non hæc, sed his longe majora pollicetur. Non enim quanta senectutem inter et juventutem, tanta solum est inter corruptionem et incorruptionem differentia; neque quantum est inter regnum et paupertatem discrimen, tantum etiam est inter gloriam præsentem et futuram : sed quantum inter somnia et rei veritatem. Imo vero nondum quidpiam dixi: nullus quippe sermo potest differentiam illam exprimere, quæ est inter futura et præsentia. Si ratio autem habeatur temporis, nulla omnino potest cogitari differentia. Quomodo enim conferre quis potest præsentibus, vitam nullum terminum habituram? In pace autem tantum est discrimen, quantum inter pacem et bellum, inter corruptionem vero et incorruptionem, quantum inter luteum frustum et gemmam puram. lmo vero potius quidquid dicas, nihil declarare poteris. Quamvis enim corporum beatorum pulchritudinem radio lucis conferam, quamvis conspicuo fulguri, nihil illo splendore dignum dicam. Pro his certe quot non pecunias, quot non corpora profundere par esset? imo quot non animas? Nunc porro. si quis te in regiam introduceret, omnibusque præsentibus id curaret ut Imperator te alloqueretur, teque et mensæ et ædium consortem admitteret, te omnium beatissimum esse pronuntiares: at cum in cælum sis ascensurus, et cum ipso universorum Imperatore versaturus, cum angelis vicissim micaturus. et inaccessa illa gloria fruiturus, ambigis num pecunias profundere oporteat, cum par esset, etiamsi vitam emittere opus esset, exsultare, gaudere et præ voluptate alas assumere? At tu, ut præfecturam adipiscaris, quæ tibi furtorum occasiones præbeat : non enim id lucrum vocarim: et sacultates expendis, ab aliisque mutuaris, ac si oporteat etiam uxorem et liberos pignori dare non vereris, regno autem cælorum tibi proposito, imperioque successoris experte, segnis es, refugis, et pecuniis inhias? nec cogitas. si cæli partes illæ, quas conspicere valemus, ita pulchræ, ita jucundæ sunt, quantæ crunt aliæ his superiores, quantum cælum cæli?

Imperatorum cultus cum Christi novissimo adventu comparatus. — Sed quia corporeis oculis bæc videre

# S. JOANNIS CHRYSOSTOMI ARCHIEP. CONSTANTINOP.

t, mente ascende, et supra hoc cælum spice in illud superius cælum, in immensam em, in lucem inaccessam, in angelorum pon archangelorum ordines, et in alias incorvirtutes : ac rursus hinc descendens imagillam nostram terrenam accipe, ac describe illa quæ terrenum Imperatorem circumstant, viros auro decoratos, jugum albarum mularum ornatarum, currum lapillis coagmentatum, laas in illo mobiles et agitalas, dracones in vesti-Mis sericis depictos, aspides aureis instructas ilis, equos auro ornatos, frena aurea. At quando speratorem videmus, nihil eorum ultra respicimus: e quippe solus nos in se convertit; nempe purpuea vestimenta, diadema, sella, fibula, calcei, vultus plendor. His omnibus simul accurate perpensis, ab his rursum cogitationem transfer ad superna, diemque terribilem cogita, qua Christus adveniet. Non enim jugum mularum tunc videbis, non currus aureos, non dracones et aspides, sed quod horrorem incutiat, et tantum stuporem injiciat, ut cælestes ipsæ virtules stent attonitæ: nam Virtules cælorum, inquit, commovebuniur (Matth. 24. 29). Tunc cælum totum aperietur, descendet vero unigenitus Dei Filius, non viginti, non centum satellitibus stipatus, sed millenis et decies millies millenis angelis et archangelis, omniaque erunt timore et terrore plena, discissa terra, omnibusque hominibus ab Adam usque ad illam diem, ex terra surgentibus et abreptis, ipso cum tanta gloria fulgente, ut solis et lunæ totam lucem occultent, radiis illis ipsam superantibus. Sed, heu me, quantus stupor ille, cum talia exspectantes bona præsentibus inhianus, nec cogitamus diaboli vafritiem, qui per res illas exiguas magnis nos privat bonis, dat lutum, ut abripiat cælum, umbram exhibet, ut expellat veritatem, atque in somniis vanam ostendit pompam (hoc enim sunt præsentes divitiæ), ut, adveniente luce, nos omnium pauperrimos exhibeat. Quæ cum sciamus, dilecti, ejus dolum fugiamus, id vitare curemus, ne cum illo damnemur, ne nobis Judex dical: Discedite a me, maledicti, in ignem æternum paratum diabolo et angelis ejus (Matth. 25. 11).

7. At benignus est Deus, id non accidet, inquies. Ergone frustra scriptum est? Nequaquam, aies; sed ad comminationem solum, ut resipiscamus. Si igitur non resipiscamus, sed improbi maneamus, nonne, dic mibi, supplicium inferet? Ergo neque bonis mercedem retribuet? Retribuet, inquies : id enim ipsum decet, etiam supra meritum beneficia conferre. Hæc itaque vera sunt, et prorsus evenient : quæ autem ad supplicia attinent, nequaquam? O multam diaboli vafritiem! o inhumanam ejus humanitatem! Ipsius enim est bæc cogitatio, ut gratiam conferat inutilem et segniores reddat. Quia novit enim, supplicit metum, ceu quoddam frenum, id præstare ut animis angamur et a vitiis retrahamur, nihil non agit et molitur, ut illud radicitus erellat, quo demum sine timore per præcipilia feramur. Quomodo igitur illum superabimus? Quacumque ex Scripturis proserimus dicent ji, qui

contradicunt, comminationis causa scripta est rum id de suturis sorte dicere possint, elsi ad impie; de præterilis vero, deque iis quæ ja gerunt, non item. Interrogemus igitur eos : A de diluvio, deque pernicie illa universali? n illud comminationis causa dictum fuerat? ar tigit, et in exitum deductum est? nonne id tur Armeniæ montes, ubi arca consedit? liquiæ ejus illic bactenus servantur 3 admonitionem (a) ? Similia tunc multi per centum annos dum arca construe aptarentur, justusque clamaret, nemo es ret : sed quia non crediderunt commir rum, ultionem repente ac reipsa subie qui tantum ipsis supplicium intulit, au jus nobis inferet? non enim minora! illius temporis. Tunc illicitis coitibus ( nam Ingressi sunt, inquit, filis Dei c (Gen. 6. 2) : nunc autem nullum 6 quod retro relinquatur. Maledictum Sodomorum non te

letum. — Verum, si placet, ad nera sermonem convertamus, ut credantur. Num quis vestrum stinam peregrinatus est? Mihi ( ergo dictorum veritati testimor tra Ascalonem et Gazam ad ip danis fluvii terminum erat qu feracissima, quæ cum paradis set : nam Vidit, inquit, Lot Jordanem, quæ irrigabatur q 13. 10). Verum hæc nunc desertissima. Stant enim ari at fructus ille iræ divinæ malogranata splendida faci bus præbentia, manibus fructum quidem nullum, multum intus positum ex lapides, talis ipse aer. O cinerem redacta, prater supplicii indicia. Num e nationes? num et hæc non credit gehennæ, S secum reputet, supf et hactenus manens. rans de sapientia sic bus impiis, liberavit Penlapolim (Sap. 11 monium nequiliæ fu tempore fructus arb causam dicere ob eorum scelus, gra unum. Insano in ignea pluvia co paria et gravior ımmittitur. Qu numquam exst

(a) Reliquiæ Armeniæ servi

έχεινος γάρ ήμας επιστρέφει μόνος, και τά πορφυρά ερεστια, και το διάδημα, και ή καθέδρα, και ή περόνη. επε τά υποδήματα, και ή τῆς δψεως λαμπηδών. Ταῦτα 🌫 - άπαντα συναγαγών άκριδῶς, ἀπὸ τούτων μετάθες - Δλιν επέ τὰ ἄνω τὸν λογισμόν, καὶ τὴν ἡμέραν ἐννόητην φοδεράν, καθ' ήν ό Χριστός παραγίνεται. Ού - 2 ζεύγος ήμιόνων δψει τότε, οὐδὲ όχήματα χρυσά, ο చే δράκοντας και άσπίδας, άλλ' ο πολλής γέμει φρίκτις, και τοσαύτην έμποιεί την έκστασιν, ώς και αὐτάς ἐκπλαγήναι τὰς οὐρανίους δυνάμεις. Αἱ γὰρ δυνάμεις των ούρανων, φησί, σαλευθήσονται. [296] Τότε άνοίγεται μέν άπας ο ούρανος, χάτεισι δε ο μονογενής τοῦ Θεού Υίδς, ούχ είχοσι, οὐδὲ ἐκατὸν δορυφορούντων αὐτὸν, ἀλλά χιλιάδων καὶ μυριάδων άγγέλων τε καὶ άρχαγγέλων, καὶ πάντα Εσται φόδου καὶ τρόμου μεστά, τής γής άναββηγνυμένης, καλ τῶν πώποτε γενομένων άνθρώπων, έξ ου γέγονεν ό Άδλμ μέχρι της ήμέρας έχείνης, άπο γης άνεσταμένων, και άρπαζομένων, αύτου μετά τοσαύτης φαινομένου δόξης, ώστε τον ήλιον και την σελήνην άπαν κρύψαι το φῶς, ὑπο τῆς αὐγῆς ἐκείνης ὑπερλαμπόμενον. 'Αλλ', οίμοι τῆς πολλῆς ἀναισθησίας, δτι, τοιούτων προσδοχωμένων άγαθῶν, ἕτι πρὸς τέ παρόντα χεχήναμεν, χαὶ ούχ έννοοῦμεν τοῦ διαδόλου την χαχουργίαν, δς διά των μιχρών τὰ μεγάλα ήμας άγαιρείται, και δίδωσι πηλόν, ίνα άρπάση ούρανόν, και œίχνυσι σχιάν, ΐνα ἐχδάλῃ τῆς ἀληθείας, χαὶ ἐν ὀνείροις φαντάζει (τοῦτο γάρ ὁ παρών πλοῦτος), ζν', ἡμέρας γενομένης, δείξη πάντων πενεστέρους. "Απερ μαθότες, άγαπητοί, φύγωμεν τον έχείνου δόλον, φύγωμεν την μετ' έχείνου χατάχρισιν, ίνα μή χαὶ πρός ήμας ό τριτής είπη · Πορεύεσθε ἀπ' έμοῦ, οι κατηραμένοι, <sup>είς</sup> τὸ πῦρ τὸ αἰώτιο**τ** τὸ ἡτοιμασμέτοτ τῷ διαδόλ**φ** καὶ τοῖς ἀγγέλοις αὐτοῦ.

 Αλλά φιλάνθρωπός ἐστιν ὁ Θεός · οὐκ ἔσται τοῦτο, Ρησίν. Ούχοῦν είχη γέγραπται; Ούχὶ, φησίν, άλλά πρός **ἀπειλήν μόνον, ΐνα σωφρονῶμεν. "Αν οὖν μή σωφρονῶ**ετν, άλλα μένωμεν κακοί, ούκ επάξει την κόλασιν; είπέ ούκουν ούδε τοις άγαθοις άποδώσει τάς άμοιδάς; Ναὶ, φησί • τοῦτο γάρ πρέπον αὐτῷ καὶ ὑπὲρ τὴν άξίαν σύεργετείν. "Ωστε έχείνα άληθη και πάντως έσται, τά 🖎 τῶν πολάσεων ου πάντως; "Ω τῆς πολλῆς τοῦ διαδόλου χαχοτεχνίας, ω τῆς ἀπανθρώπου ταύτης φιλανθρωτίας. Έχείνου γάρ έστιν ούτος ὁ λογισμός χάριν ἀνόνηχαριζόμενος καὶ ραθύμους ποιῶν. Ἐπειδή γάρ οἶο, δτι τῆς χολάσεως ὁ φόδος, καθάπερ τις χαλινός, τἡν 🎞 🕶 ΤΕΝ ΕΤΕΡΑΝ ΑΥΧΕΙ Ψυχήν, και τῶν κακῶν ἀναστέλλει, τα ποιεί και πραγματεύεται, ώστε πρόρριζον άνα**ασαι τούτον, ΐνα λοιπόν άδεῶς κατά κρημνῶν φερώ**-Ε θα. Ηῶς οὖν αὐτοῦ περιγενώμεθα; "Όσα ἄν εἴπωμεν των Γραφών, ερούσιν οἱ ἀντιλέγοντες, ὅτι ἀπειλῆς Ενευν γέγραπται. 'Αλλά περί μεν τῶν μελλόντων Εχοιεν τούτο λέγειν, εί και λίαν άσεδως: περί δε των έκδηχότων ούχ έτι, καὶ τέλος ἐσχηκότων. Έρώμεθα ένον αύτούς · 'Ηχούσατε περί τοῦ κατακλυσμοῦ καί τῆς συνωλεθρίας έχεινης; μή χάχεινο άπειλης ένεχεν είτο; ούχι γέγονε, και είς ξργον εξέδη; ούχι και τά δρη μαρτυρεί τῆς 'Αρμενίας, ἔνθα ἡ χιδωτὸς ἰδρύθη; οὐχὶ χαὶ τὰ λείψανα αὐτῆς ἔως νῦν ἐχεῖ σώζεται πρὸς ἡμετέραν ὑπόμνησιν; Τοιαῦτα χαὶ τότε πολλοὶ ἔλεγον, χαὶ ἐν ἐχατὸν ἔτεσι τῆς χιδωτοῦ τεχταινομένης, χαὶ τῶν ξύλων χατασχευαζομένων \*, χαὶ τοῦ διχαίου βοῶντος, οὐδεὶς ὁ πιστεύων ἡν · ἀλλ' ἐπειδἡ οὐχ ἐπίστευσαν τῆ διὰ τῶν ρημάτων ἀπειλῆ, τὴν διὰ τῶν πραγμάτων ὑπέστησαν τιμωρίαν ἀθρόον. Εἶτα ὁ τοιαὐτην χόλασιν [297] ἐπαγαγὼν ἐχείνοις, οὐ πολλῷ μᾶλλον ἐπάξει ἡμἴν; οὐ γὰρ ἐλάττονα τῶν τότε χαχῶν τὰ νῦν γινόμενα. Τότε μὲν γὰρ ἐπιμιξίας ἐποίουν ἀθέσμους · Εἰσῆλθον γὰρ, φησὶν, οἱ υἰοὶ τοῦ Θεοῦ πρὸς τὰς θυγατέρας τῶν ἀνθρώπων · νῦν δὲ οὐχ ἔστιν εἶδος ἀμαρτίας ἄπραχτον, δ χαταλιμπάνεται.

\*Αλλ', εί δοχεῖ, καὶ ἐφ' ἔτερα κολάσεως είδη τὸν λόγον άγάγωμεν, ΐνα έχ τῶν γενομένων χαὶ τὰ μέλλοντα πιστευθή. Ἐπεδήμησέ τις ὑμῶν τἢ Παλαιστίνη ποτέ; Έγωγε ο μαι. Ο ὑχοῦν ὑμεῖς μαρτυρήσατε τἢ άληθεία των λεγομένων. Άσκάλωνος γάρ και Γάζης άνώτερον είς αὐτὸ τοῦ Ἰορδάνου ποταμοῦ τὸ τέλος ἦν τις χώρα πολλή τε καὶ εὕφορος, καὶ τῷ παραδείσψ τοῦ Θεοῦ ἀμελλωμένη. Είδε γάρ, φησί, Λώτ πάσαν την περίχωρον τοῦ Τορδάνου, καὶ ην ποτιζομένη ὡς ὁ παράδεισος τοῦ Θεοῦ. 'Αλλά νῦν αὕτη πασῶν τῶν ἐρήμων ἐστίν έρημοτέρα, "Εστηκε μέν γάρ δένδρα, και καρπόν ξχει, ό δὲ χαρπός τῆς τοῦ Θεοῦ όργῆς ἐστιν ὑπόμνημα. Ἐστήκασι γάρ ροιαί λαμπράν μέν ξχουσαι την επιφάνειαν, καί χρηστάς παρέχουσαι τοῖς άγνοοῦσιν ἐλπίδας, εἰς δὲ χείρας .ληφθείσαι και διακλασθείσαι, καρπόν μέν ούδένα, χόνιν δὲ χαὶ τέφραν ἐπιδείχνυνται πολλήν δνδον άποχειμένην. Τοιαύτη έστι και ή γη, τοιούτοι και oi λίθοι, τοιούτος και ό άτρ αυτός. Πάντα έμπέπρησται, πάντα τετέφρωται, τῆς προλαδούσης ὀργῆς ὑπομνήματα δντα, τῆς μελλούσης χολάσεως προμηνύματα. Μἡ χαὶ ταῦτα ἀπειλαὶ ρημάτων; μη καὶ ταῦτα ψόφοι ρημάτων; Εί τις άπιστει τη γεέννη, τὰ Σόδομα λογιζέσθω, τὰ Γόμορρα έννοείτω, την τιμωρίαν την ήδη γεγενημένην και μέχρι νῦν μένουσαν. "Οπερ καὶ ἡ θεία Γραφή διηγουμένη περί τῆς σοφίας φησίν. Αυτη δίχαιον, έξαπολλυμέτων ασεδων, ερρύσατο φυγόντα καταβάσιον πυρ Πενταπόλεως. Αυτή και νύν έτι είς Μαρτύριον της πονηρίας καπνιζομένη καθέστηκε χέρσος, καί άτελέσιν ώραις καρποφορούσα τὰ φυτά. 'Αναγκαΐον δὲ καὶ τὴν αἰτίαν εἰπεῖν, δι' ἡν ταῦτα πεπόνθασιν. "Εν ήν το πταϊσμα αὐτῶν, χαλεπον μὲν καὶ ἐπάρατον πλήν εν. Παισίν b επεμαίνοντο, παι διά τουτο πυρίνω κατεκαύθησαν ψετῷ · νῦν δὲ μυρία καὶ ἴσα καὶ χαλεπώτερα γίνεται, καὶ τοιοῦτος ἐμπρησμός οὐ γίνεται. Τίνος Ενεχεν; "Οτι πυρ ετερον ήτοίμασται, μηδέποτε σδεννύμενον. Πως γάρ ο ύπερ ένος άμαρτήματος τοσαύτην όργην ἐπαγαγών, καὶ μήτε τοῦ ᾿Αδραλμ την ἰκετηρίαν δεξάμενος, μήτε τὸν ἔνοιχον δυσωπηθεὶς Λώτ, τοσού-

Colb. τῶν ξύλων ὑφαινομένων.
 b Sic recte Colb. In Savii. ἐπάρατον' ἐν παισίν.

των κακῶν γινομένων φείσεται ήμῶν; Ούκ ἔστι ταῦτα, οὐκ ἔστιν.

η'. 'Αλλά μη μέχρι τούτων στώμεν · φέρε, ετέρους είς μέσον άγάγωμεν χολασθέντας, ίνα διά πλειόνων άποδείξεων πιστωθή τὰ λεγόμενα. Τὸν Φαραὼ πάντες άκούετε τὸν βασιλέα τῶν Αίγυπτίων ούκοῦν οίδατε καὶ την δίκην, ην έδωκεν, όπως σύν άρμασι καὶ ἵπποις, μετά του στρατοπέδου παντός είς το ερυθραίον κατεποντίσθη πέλαγος. Ίνα δὲ καὶ τὰς Ἰουδαίων μάθητε κολάσεις, άχουε Παύλου λέγοντος. Μηδέ ποριεύωμει καθώς τιτες αὐτῶν ἐπόρνευσαν, καὶ ἔπεσον [298] έν μια ήμέρα είκοσι τρείς χιλιάδες μηδέ γογγύζωμεν, καθώς τινες αὐτῶν ἐγόγγυσαν, καὶ ἀπώλοντο ύπο του ολοθρευτού · μηδέ πειράζωμεν τον Κύριον, καθώς τινες αύτων έπείρασαν, και ύπο των δφεων ἀπώλοντο. Εί δὲ κάκεῖνοι το:αῦτα πεπόνθοσιν ὑπὲρ ὧν ήμαρτον, τί = οὐ πεισόμεθα ήμεζς; 'Αλλά νῦν οὐδὲν πασχόμεθα δεινόν, καλ διά τοῦτο μάλιστα δεδοικέναι χρή. Οὐ γάρ ἐπὶ τῷ μὴ δοῦναι δίκην, ἀλλ' ἐπὶ τῷ χείρονα δοῦναι τηρούμεθα, εί μή μεταδαλοίμεθα. Έχεινοι μέν γάρ ούχ βδεισαν την γέενναν, και ταίς ενταύθα παρεδίδοντο τιμωρίαις. ήμεις δε όσα αν αμάρτωμεν, καν μηδέν άνιαρον έν τῷ παρόντι βίφ πάθωμεν, ἐν τῷ μέλλοντι πάντα πεισόμεθα. Πως γάρ αν έχοι λόγον, έχείνους μέν νηπιωδεστέρους δντας τοιαύτα πεπονθέναι, ήμας δε τελειοτέρων άπολαύσαντας μαθημάτων, καὶ πολύ χείρονα πταίοντας εκείνων, δ.αφυγείν τάς τιμωρίας; Βούλεσθε καλ τάς λοιπάς αὐτῶν ἀκοῦσαι συμφοράς, ὅσας ἔπαθον έν Παλαιστίνη ύπο Βαδυλωνίων και 'Ασσυρίων και Μαχεδόνων: όσους ύπέμειναν λιμούς, λοιμούς, πολέμους, αίγμαλωσίας έπε Τίτου και Ούεσπασιανού; Την Ίωσήπου βίδλον ἀνάγνωτε, ήν ἔγραψε περί τῆς τῶν Ἱεροσολύμων άλώσεως, καὶ μαθήσεσθε τὴν πικράν ἐκείνην τραγφδίαν. Μετά γάρ των άλλων δεινών, είς τοσαύτην λιμού περιέπεσον ύπερδολην, ώς και τάς ζώνας αύτῶν, και τὰ ὑποδήματα, και τὰ τούτων ἐσθίειν βδελυρώτερα. Πάντα γάρ ὑπ' ὀδύντας ήγεν ή ἀνάγκη, καθώς πού φησιν ό προλεχθείς συγγραφεύς. Καλ ούδε μέχρι τούτων ἔστησαν, άλλά καὶ τῶν ιδίων ἀπεγεύσαντο τέχνων. Πῶς οὖν, ἐχείνων τοιαύτας δεδωχότων δίχας, ήμεζς οἰ τά χείρονα τούτων πράττοντες διαφευξώμεθα; Εί γάρ

Savil. quædam omisit, quæ restituuntur ex Colbert.

έχεινοι έχολάσθησαν τότε, διά τι ήμεις ου χολαζόμεθα νῦν; Ούχὶ καὶ τυφλῷ δῆλον, δτι διὰ τὸ ἀποκεῖσθαι ἡμἔν ἐν τῷ μέλλοντι τὴν χόλασιν, χαθὼς ἔφην πολλάχις; Χρἡ δὲ λογίζεσθαι πρὸς τούτοις καὶ τὰ νῦν ἐν τῷ βἰφ γινίμενα, καὶ οὐκ ἀπιστήσομεν τἢ γεέννη. Εἰ γὰρ δίκαις ξστιν ό θεός καὶ ἀπροσωπόληπτος, ὥσπερ οὖν καὶ ἔπι, τίνος ξνεχεν οι μέν διδόασιν ένταῦθα φόνων δίχας, κ δὲ οὐ διδόασιν; οἱ μὲν τῶν μοιχῶν τιμωροῦνται, οἰ δὲ τελευτώσιν άτιμώρητοι; πόσοι τυμδωρύχοι διέφυγον; πόσοι λησταί; πόσοι πλεονέχται; πόσοι άρπαγες; Αν ούν γέεννα μή ή, που τιμωρίαν ύφέξουσιν; "Αρα πείθομεν τους άντιλέγοντας, ότι ούχ έστι μῦθος ὁ περὶ τὸτης λόγος: Ούτω γάρ έστιν άληθης, ότι ούχ ήμείς μόνον, άλλά και ποιηταί και φιλόσοροι και λογοποιοί περί τῆς μελλούσης άνταποδόσεως ἐφιλοσόφησαν, καὶ ἐν ἄἰου χολάζεσθαι τους πονηρούς είρηκασιν. Εί γέρ και μπέ άληθείας, ώς έχει ταύτα, είπεῖν ούκ ἡδυνἡθησαν, ἄπ άπο λογισμών κινηθέντες καλ παρακουσμάτων τών παρ' ήμεν, άλλ' όμως είκόνα τινά κρίσεως Ελαδον. Κωκυτούς γάρ φασί τινας καλ Πυριφλεγέθοντας ποταμούς, καλ Στυγός ϋδωρ, και Τάρταρον τοσούτον ἀπέχοντα τῆς τῆς, όσον αθτη του ούρανου, και πολλούς ετέρους κολέπως τρόπους και [299] πάλιν Ήλύσιον πεδίον, και μακάρων νήσους, και λειμώνας εύανθείς, και εύωδίεν πολλήν, και αύραν λεπτήν, και χορούς έκει διατρίδοντας, και λευκήν περιδεδλημένους στολήν, και φδοντας ύμνος τινάς, και όλως και άγαθοίς και πονηροίς άποκειμένην άντίδοσιν μετά την έντεῦθεν Εξοδον. Μή τοίνυν όπστώμεν τἢ γεέννη, ίνα μἡ ἐμπέσωμεν εἰς αὐτήν. ό γάρ άπιστων, βάθυμότερος γίνεται ό δε βάθυμών, είς αύτην άπελεύσεται πάντως · άλλά και πιστεύωμεν άνενδοιάστως, και διαλεγώμεθα περί αύτης συνεχώς, καί ού ταχέως άμαρτησόμεθα. Τῶν γὰρ τοιούτων 16γων ή μνήμη, καθάπερ τι φάρμακον πικρόν, πάσαν κακίαν αποσμήξαι δυνήσεται, διαπαντός ήμων ένιζόνουσα τη ψυχη. Χρησώμεθα τοίνυν αὐτῷ, ενα καθερθέντες χαλώς, άξιωθώμεν ίδειν τον θεόν, ώς άνθρώ ποις ίδειν δυνατόν, και των μελλόντων απολαύσωμεν άγαθων, χάριτι καὶ φιλανθρωπία του Κυρίου ήμων Ἰησοῦ Χριστοῦ. Αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αών νων. Άμήν.

#### MONITUM

Antiochizene an Constantinopoli hanc homiliam habuerit Chrysostomus, nulla possumus conjectura assequi. Eam porro dixit ad recens baptizatos et illuminatos; quales sunt etiam duze catecheses, quas Tomo secundo dedimus. Speraham autem me illam Grzece posse nancisci totam, quando in catalogo quodam Manuscriptorum, ab amplissimo doctissimoque viro Joanni Pottero mihi transmisso, ejus titulum et initium Grzece vidi. Rogatus autem a me totam opellam Grzece descriptam mitteret, opera ille usus viri

tantam iram intulit, neque Abrahami supplin suscepit, neque inhabitantem Lotum revet, tot admissis facinoribus, nobis parcet? Non non ita certe.

eccatores aliquando in hac vita dant pænas. Qui vita pro admissis peccatis nihil patiuntur, in furuniendi reservantur. - Verum ne hic gradum is, sed age, alios in medium adducamus sup-Sectos, ut pluribus demonstrationibus ea quæ s confirmentur. De Pharaone omnes audistis ierum rege: nostis certe quas ille dedit pœnas, lo cum curribus et equis, omnique pariter n in Rubrum mare demersus sit. Ut autem quoque supplicia discatis, audi Paulum m: « Neque fornicemur, sicut quidam eorum i sunt, et perierunt una die viginti tria millia: nurmuremus, ut quidam eorum murmurave-I perierunt ab exterminatore : neque tentemus m, ut quidam eorum tentaverunt, et a sers perierunt > (1. Cor. 10. 8. 10. 9). Quod si Ma pro peccatis passi sunt, quid non patiemur t munc nihil grave patimur, ideoque maxime sportet. Non enim ut non pænas demus sersed ut graviores demus, nisi convertamur. n non noverant gehennam, et suppliciis hic mat: nos autem quandocumque peccamus, si præsenti vita grave patiamur, in futuro ompetiemur. Nonne cum ratione pugnaret, si i rudiores et imperitiores erant, talia passis, perfectioribus fruimur disciplinis, et longe a, quam illi, perpetramus, supplicium effuge-Vultis reliquas etiam illorum audire calamiques passi sunt in Palæstina a Babyloniis. s et Macedonibus? quoties famem, pestem, sunt, et captivitates sub Tito et Vespasiasephi librum legite, quem de Jerosolymorum seripsit, et acerbam illam tragœdiam discetis. lis quippe calamitatibus in tantam famem in-M. ut balteos etiam suos, et calceos ederent, etiam horribiliora : omnia quippe dentibus mt necessitas, ut prædictus scriptor ait. Ac in his steterunt, quin etiam proprios filios de-101. Quomodo ergo, cum illi tales dederint

pœnas, nos, qui graviora his perpetramus, effugiemus? Nam si tunc illi plexi sunt, cur nos jam non plectimur? Annon vel cæco manifestum est ideo sic agi, ut sæpe dixi, quod nobis supplicium in futurum reservetur? Ad hæc vero consideranda sunt ea quæ nunc in hoc mundo geruntur, et gehennæ fidem non negabimus. Nam si justus est Deus, nec personas accipit, ut certe verum est, cur hic alii cædium dant pœnas, alii non dant? cur ex mœchis alii puniuntur. alii non plexi moriuntur? quot sepulcrorum effossores pænam vitarunt ! quot fures! quot avari ! quot " raptores! Si ergo gehenna non esset, ubinam illi pœnam dabunt! Num contradicentibus persuademus, quæ de illa narrantur non esse sabulam? Ita enim vera sunt, ut non nos tantum, sed etiam poetæ, philosophi et fabularum scriptores de futura pro merito sorte philosophati sint, et improbos in inferno cruciari dixerint. Nam etiamsi hæc vere ut sunt enarrare non potuerunt, utpote qui ex ratiocinio tantum exque nostra doctrina male accepta ad id permoti fuerint. attamen illi imaginem quamdam judicii adepti fuerant. Cocytos enim memorant, Pyriphlegethontas fluvios, et Stygis aquam, et Tartarum tantum a terra distantem, quantum ipsa a cælo, multos quoque alios ultionis modos: rursumque Elysium campum, et fortunatorum insulas, prata florida, fragrantiam multam. auram tenuem et choros illic versantes, albo indutos amictu, quasdam modulantes cantilenas, in summa bonis et malis post exitum ex hac vita paratam sortem promeritam. Ne itaque gehennæ fidem negemus, ne in illam incidamus; nam qui non credit, segnior efficitur; qui segnis est, in illam procul dubio ibit : imo credamus sine dubitatione, deque illa frequenter colloquamur, et non facile peccabimus. Ilujusmodi namque sermonum commemoratio, quasi acerbum quoddam remedium, nequitiam omnem abstergere poterit, si nostris perpetuo animis insideat. Hoc itaque remedio utamur, ut probe expurgati, digni simus qui Deum videamus, ut ab hominibus videri potest, et futuris fruamur bonis, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi. Ipsi gloria in sæcula sæculorum. Amen.

# AD HOMILIAM IN JOSEPH ET DE CONTINENTIA.

staccurati Joseph Boevvlesii, protobibliothecarii Bodleiani, quæ paucissima in Manuscripto superexscribi mihique transmitti curavit. Cætera enim avulsis foliis perierunt, ut monuit ipse landatus

\*pretatio Latina, etsi vetus, sat bene concinnata est.

#### EJUSDEM DE CONTINENTIA.

Mihi quidem semper

tem a Spiritu propter di-

vina sacramenta, ad ago-

nem spiritualem missuri,

Texos lous vsu lak' . χρησιμώτατος είναι καί utilissimus videtur, et πρέπων τοίς τοῦ Χρι-Christi servis dignus serστού δούλοις ό περί σωmo de continentia: maφροσύνης λόγος · μάλιστα xime autem tempore hoc. δὲ νῦν ἐν καιρῷ τοῦτον quando Christum induti ποιησόμεθα πρός ύμας, pueri Ecclesiæ præ aliis δτε τον Χριστον ενδυσάbonis continentiam posμενοι τῆς Έχχλησίας οί sidere maxime debent. παίδες, σωφροσύνην μά-Nemo injuste vel intemλιστα κεκτήσθαι πρό των pestive de fortitudine et άλλων όφείλουσιν άγαcertamine factum dixerit θών. Έπεὶ καὶ όστις είsermonem, cum athletæ δεν άθλητάς, 'Ολυμπίοις juxta Olympicas leges νομισθέντας πρέπειν. exercentur. Itaque et nos άλειψαμένους έπι το στάnunc athletasChristi quos διον καταδαίνοντας, εξτα videmus accepisse virtuπερί παλαισμάτων καί xapteplas xal vixys διελέχθη πρός αὐτοὺς, ἐν χαιρφ τούτο πεποιηχέναι merito de continentia dis διχαίως αν παρά πάντων serimus. In mundanis νομίζοιτο. Καὶ δή χαὶ enim certaminibus post ήμεζς έωραχότες τούς τοῦ victoriam coronæ; in [300] Σωτήρος άθλητές. Christi autem stadiis δύναμιν λαδόντας παρά ante victoriam coronæ. του Πνεύματος διά των Quare autem coronatos θείων μυστηρίων, είκότως in agonem mittit nos άν ύπερ σωφροσύνης δια-Christus? Ut metum in-Αεχθέντες, ἐπὶ τὸν ἀγῶνα cutiat adversariis, senτον πνευματικόν παραπέμψωμεν. Έν μέν ούν τοίς άνθρωπί...

susque nostros erigat : ut ad honorem a Deo nobis datum spectantes. nihil indignum Domino vel loquamur, vel factamus. Nam si rex aliquis purpura amictus, coronaque caput ornatus, et victus natura affectionibus, indignum quiddam regia majestate fecerit, mox ut in regiam stolam aspexerit, emendat se, operamque dat ne posthac a sædis vincatur cupiditatibus. Et tu quoque indutus Christum, vitata turpi animæ concupiscentia, ad divinam statim stolam respice, meliorque statim eris, neque maligni artibus offenderis. Igitur pulchrum quidem continentiam commendare laudibus, pulchrius autem possidere. Et sane non parum ad continentiam incitantur, qui multum de ea loquuntur et audiunt. Atque eam ob rem virtutes sanetorum celebrari sacris Scripturis voluit Deus, ut omnes homines in illorum trahantur imitationem, vestigiaque illorum diligenter sequendo persuasi continentiam parent. Etenim si in gymnicis certaminibus plerique, visis athletis coronatis, acceusi, etiam ipsi se exuerunt, et multos sudores laboresque pertulerunt, ut ramis vel oleæ vel lauri coronarentur : quanta ergo nos convenit alacritate pro continentia sudores ferre, quando alios a Deo coronatos videmus, ut cælestibus redimiamur coronis, propter bona salutariaque facinora? Quomodo non grave et multa

ira dignum, si athletas allectet folium lauri vel olivæ, et gloria transitoriæ hujus vitæ: nos autem nihil moveant Christi munera, ut omnem voluptatem unoveamus, et timorem Dei præseramus concupiscentiis? Porro non in solis hominibus videmus similium imitationem, sed et in brutis. Nam et columba sæpe, visa una avolante, statim sequuntur omnes : et pullus generosus, in equorum armento exsiliens. secum rapit omne armentum. Et inter vos, ut in armento Christi, bonus est pullus Joseph continentissimus, cælestibus exsultationibus ad sui imitationem nos conservos vocans. Saltemus igitur cum bono adolescente spiritualem choream, laudantes ipsius continentiam, non verbis solum, sed et operum imitatione. Ille igitur, ille erat diligens et perpetuus continentiæ custos, cum posset reginæ ipsi imperare et in deliciis atque luxu divitem et voluptarium agere. Verumtamen quamvis talium et tantorum dominus futurus, cum cogitasset quod divitiæ quidem et notentia ac gloria cum præsenti vita transcant, et temporalium lucrum dumtaxat habeant, solius autem virtutis nullus sit finis, ideo voluptatibus timorem Christi, ut frenum quoddam, injecit. Divitias autem et delicias, ac promissiones dominæ derisit, miseriam in carcere dulciorem censens præclaris domiciliis, tametsi his qui excellenter formosi sunt, difficile est imperare voluptati. Hic autem tautum specimen exhibuit continentiæ, ut pulchritudine animæ pulchritudinem corporis occultaret, stellæ cuidam pulchræ formositate corporis, angelis autem venustate anima conferendus. Nos autem decet admirari, non solum adolescentis continentiam, sed et pericula, que pro illa sustinuit, qui morte gravius ac terribilius judicavit servire voluptatibus. Admirabitur autem, qui virtutem ipsius diligenter cognoverit, et tempon expenderit in quibus animam puram servavit. Nam priusquam in terra et Dominus et Opifex universi apparuit, libertatem custodivit mentis. In domo impiorum educabatur, multos habebat ad deteriora adhortantes, carebat continentiæ magistro. Omnes voluptati serviebant, ventri indulgebant, nihil pium, nihil sanctum faciebant: attamen in tautorum taliumque impiorum corona, videns dominam intemperantem jacere, cælestium thesaurorum proditor non est factus, sed Spiritus templum indeprædabile custodivit, malens mori, quam servire voluptatibus. Non audierat Paulum dicentem, corpora nostra membra Christi esse (1. Cor. 6. 15): ct priusquam audiret vocem divinam, non minor apparuit iis qui cælestibus promissionibus honorati sunt, docens nos in Ecclesiis quam oporteat nos certare, et incorruptam servare animam. Nam si ego, dicere potest Joseph, qui ante natum Christum fui, nec audivi excelsum apostolum Paulum clamantem, corpora nostra membra esse Christi, putavi Dei servos decere ut imperent voluptati,

nec inventus sum continentiæ decoctor, quamvis multa

pericula parata viderem : quantum vos convenit cum

timore et tremore vivere in continentia, ut ne appareatis indigni honore, et ne membra Christi flaut membra scorti! Hoc verbum potest omnem animam continentia munire, boc verbum ardentes concupiscentias facile restinguit. Neque imber in ignem cadens ita facile flammam deprimit, ut malas concupiscentias marcescere facit sermo ille in animam admissus. Eosdem sermones nobis loqui et magnus Job potest, qui non solum diligens continentiæ fuit exercitator, sed et legem oculis suis posuit, ne in virginis viderent faciem, ne forte mentem illius irradians raperet pulchritudo (Job 31. 1): quamvis quis non admiraretur et obstupesceret, videns virum hunc cum diabolo quidem viriliter certare, et omnes maligni machinas vincere, virginis autem faciem fugere, et a formosæ puellæ aspectu oculos subducere? Diabolum quidem videns accedentem non fugit, sed mansit sicut leo viribus fidens: virgine autem visa non stetit, neque moratus in contuenda pulchritudine, sed statim secessit. Censebat nimirum in prælio contra dæmones virili et audaci animo opus : in continentiæ autem præparatione victoriam concedi, non ex virginum consuetudine, sed seccesu. Quisquis igitur promittit virginitatem, accipiat consilia continentissimi omnium hominum, qui et ipse ante Christum incarnatum tam diligens continentiæ fuit custos. Neque enim negligenter audiendum, quod ante Christum incarnatum apparuerint justi tantum continentiæ specimen exhibentes. Non enim erat quod tanta vi ad virtutem illam urgeret, neque virginibus crimen erat neglecta continentiae possessio. Quomodo autem hoc? Quia hujus causæ gratia Deus excelsus, universorum Opifex, nostram accepit formam, ut angelorum sanctimoniam ex cælo deduceret. Quando igitur homines post tantum bonorem voluptatibus se mancipant, dici nequit temeritatis magnitudo, qua membra Christi membra meretricis facientes, Domini misericordiam afficiunt,

et quantum in eis est, vanam reddunt. Audiunt dæmones, et timent, quia Deus non connivet ut conjungantur sibi, nos autem sibi adjungat. Et audent fidelium quidam abscindere se a Christo, at jungere meretricibus? Non tantum est malum e cælo in lutum cadere, quantum malum fuerit membrum Christi facium a divino honore excidere, et membrum fleri scorti. Quando igitur concupiscentia mala inflammat animam, statim recordare Christi, cogita adstare tibi Paulum adhortantem, ac dicentem: Nescitis quod corpora vestra membra sunt Christi? Gerens membra Christi, faciesne membra scorti (1. Cor. 6. 15)? Si illorum verborum fueris recordatus, statim fugientem videbis voluptatem. Nam si ancillas domina casta et pudica turpitudini deditas statim solo aspectu pudicas facit : quid mirum, si titillantem voluptatem Christi memoria statim sopit? Semper crucem habe ante oculos tuos radiantem, et purus a peccatis per id temporis abibis. Nam sicut columna nubis, figura nostræ crucis, Hebræorum multitudinem protegebat, ne quid mali ab Ægyptiis pateretur (Exod. 13. 21); ita crux ante oculos visa omnem statim abigit malam voluptatem. Hæc enim salus est animæ, fædarumque concupiscentiarum salubre antidotum. Etenim infirmitates corporis medicorum artes sanant, animam autem ægrotam curant statim eloquia Christi. Eapropter et eos qui peccarunt, et adhuc carnis serviunt voluptatibus, oramus et precamur, ut excitentur ac resipiscant, ne omnino ah affectionibus vincantur, neve impetu ferantur, neve in amaram servitutem sponte se subjiciant, sed se in acie opponant, et timore Christi mentem corroborent, ac ejiciant ex arce gravem dominam : ut abjecta omni macula, et peccantium turba, cum sancta et incorrupta anima possimus accedere ad divina et reverenda sacramenta magni Dei et Salvatoris Jesu Christi: cui gloria et imperium in sæcula sæculorum. Amen.

#### MONITUM IN SEQUENTIA DUO OPUSCULA.

Hat opuscula duo in Latina interpretatione, qua sola superest, inventionem tamen et eloquentiam Chrysostomi pra: se ferunt, omninoque digna sancto doctore sunt. Aliquid tamen suspicionis succurrit, ea non hoc ordine et ritu, quo hic comparent, ab ipso Joanne nostro edita fuisse, sed a quopiam alio, qui ex varis ejus locis hat ita consarcinaverit. Utut res est, hat digna plane sunt qua Chrysostomi nomine publicentur. Praemittimus autem Admonitionem fratrum nostrorum Benedictinorum, qui Editionem Operum divi Angustini curaverunt, et sexto Tomo p. 259 et seqq. hat opuscula ediderunt, atque hoc Monitum praemiserunt:

Exstant sermones isti duo in vetere Corbeiensi Codice ante mille, ut videtur, annos descripto, primus quidem hocce titulo prænotatus: Incipit sermo sancti Joannis de Consolatione mortis. Secundus autem primo quam proxime conjunctus absque titulo, nihilque aliud in fine habens nisi, Explicit de Resurrectione. Cæterum alter iste sermo tertia parte, qua in ante excusis carebat, auctior nunc primum prodit et laudato Corbeiensi exemplari: eaque pars recapitulationem eorum quæ in primo sermone dicta fuerant, continet, et aliis non incertis argumentis ad hoc opusculum pertinere cognoscitur. Joannem porro non alium quam Chrysostomum in fronte sermonis primi designatum opinamur. Confer Homiliam ipsius 41 in 4 Cor. 15, et Homiliam 4 in 2 Cor., et Homiliam 61 in Joan., Homiliam denique 7 ad populum Antiochemum. etc.

#### DE CONSOLATIONE MORTIS.

#### SERMO PRIMUS.

1. Præbete silentium, fratres, ne vos transeat sermo utilis et in tempore necessarius. Nam tunc vel maxime opus est medicina, quando gravis nascitur ægritudo: et tunc sollicite collyrium adhibendum est,

cum suerit oculus dolore turbatus. Quicumque ergo non habet hunc dolorem, non obstrepat, sed potius audiat, quia non impedit sanum scire medicinam que prosit. Qui vero per hunc casum turbatum habet

oculum mentis, et doloribus cruciatur, magis intentus sit ut aperiat oculum ad suscipiendum salutaris verbi collyrium, quo non solum consolationem, sed etiam remedium consequatur. Certum est autem, quia is qui dolet oculum, si eum medico infundenti collyrium aperire noluerit, collyrium quidem foris extra pupillam funditur, oculus vero remanet in dolore : sic et mens dolentis, si propter nimiam tristitiam verbo se clauserit, non recepta salubri admonitione, incipiet plus dolere, et forsitan pati illud quod in Scriptura continetur, Quia tristitia mundi mortem operatur (2. Cor. 7. 10). Beatus Paulus apostolus, fidelium doctor, medicus salutaris, duas esse dixit tristitias : unam bonam, et alteram malam ; unam utilem, et alteram inutilem; unam quæ salvat, et alteram quæ perdit. Et ne dubium alicui videatur id quod dico, ipsa ejus verba recitabo. Ait enim, Quæ secundum Deum est tristitia, pomitentiam in salutem stabilem operatur (Ibid.) : hæc est illa bona tristitia. Sequitur deinde : Nam sæculi hujus tristitia mortem operatur : hæc est illa mala.

2. Luctus an prosit, necne. Videamus ergo, fratres. ista tristitia quæ nunc est in manibus, quæ nunc agitur in pectore, et auditur voce, utilis sit an inutilis, prodesse valeat un nocere. Jacet ecce corpus exanime, jacet in tabula homo sine homine, membra utique sine spiritu; clamatur, nec respondet; vocatur, et non audit; jacet sacies pallida, forma mutata, per quam mors ipsa cernitur (a); cogitatur præterea ejus perpetuum silentium, cogitatur delectatio, aut quæ fuit, aut quæ futura erat utilitas; cogitantur necessitates, veniunt in mentem verba dulcissima, longa consuctudo requiritur. Hæc sunt sine dubio quæ movent lacrymas, incitant ululatum, et totum animum in profundam tristitiam demergunt. Contra hæc tam valida, tam fortia doloris arma illud primo (b) omnium opponendum est, quia omne, quod nascitur in hoc mundo, necesse est mori. Hæc est enim lex Dei et sententia immutabilis, quam post delictum princeps generis humani accepit, dicente Deo, Terra es, et in terram ibis (Gen. 3. 19). Quid ergo novi contigit, si homo ad hoc natus divinæ legi ac sententiæ satisfecit? quid novi accidit, si ex mortalibus natus naturæ propriæ, quia nec poterat excusare, respondit? Non est inusitatum quod antiquum est, non est inauditum quod quotidianum est, non est proprium quod commune est. Si avos et proavos novimus per hanc viam mortis profectos, si ipsos denique patriarchas et prophetas ab Adam protoplasto non sine occasu audivimus migrasse de sæculo, elevemus animum de profundo tristitiæ: quia quod debebat, hoc reddidit. Et utique debitum cum redditur, quam potest habere tristitiam? Hoc est vere debitum, quod nulla potest pecunia redimi: hoc est debitum, quod nec virtus excusat, nec sapientia, nec potestas, nec ipsi denique reges poterunt declinare. Plane hortarer ego ut

(a) Post, cemitur, quidam Editi addunt, et horretur.
(b) Editi quiam, post, doloris arma, ferunt, spiritalibus debemus arman præsidiis. Illud ergo, etc.

augeres tristitiam, si fuisset talis res, quæ cum pu set tua substantia redimi, vel differri, negligentia au parcitate provenisset. Cum vero Dei decretum firmu sit et immutabile, frustra dolemus, et de nob quarimus quare sit mortuus, cum scriptum sit, De mini Dei sunt exitus mortis (Psal. 67. 21). Ista era communis vitæ conditio si recipiatur in animo, in cipiet gravatus cordis oculus, quasi prima infusion relevari.

3. Luctus nimius a ratione alienus etiamque perici losus. — Sed dicis, scio communem esse hunc ca sum; scio quia is, qui mortuus est, debitum solvit sed delectationem cogito, necessitates repeto, consue tudinem requiro. Si propter hæc tristitia afficeris errore duceris, non ratione gubernaris. Scire enis debes, quia Dominus, qui hanc dederat delectatio nem, dare potest et aliam potiorem, et qui tibi han intulit necessitatem, sufficiens est per aliam occasio nem supplere. Utilitatem 1 vero, sicut tuam vides, debes et ejus qui defunctus est cogitare : quia sic ei forsitan expediebat, sicut scriptum est: Raptus est, ne malitia mutaret ejus intellectum. Placita enim erat Deo anima ejus, ideoque properavit de media iniquilete educere eum (Sap. 4. 11. 14). De consuetudine autem quid dicam, quam dum tempus sic facit oblivisci, ut numquam fuisse videatur? Quod ergo tempus præstat et dies, multo magis debet ratio et bona præstare cogitatio. Et vel illud maxime cogitandum est, quod divina per Apostolum sententia diffinivit, Quia tristitia mundi mortem operatur (2. Cor. 7. 10). Quod si tam oblectatio, quam utilitas praesens, sive consuetudo, res mundi sunt et gaudia sæculi transitoria, propter hæc animum dejicere, et spiritm contristari, vide ne sit vere mortisera valetudo. Repetens autem iterum atque iterum dicam : Quis tristitia mundi mortem operatur (Ibid.). Quare autem mortem operatur? Quia solet nimia tristitia aukad dubitationem, aut ad perniciosam perducere blasphemiam.

4. Luctus iis qui ante Christum licitus. Cur Christus fleverit Lazarum. Lugere mortuos jann non licet.—Sed dicet aliquis: Prohibes lugere mortuos, cum et patriorchæ plorati sunt, et Moyses ille famulus Dei, et multi deinde prophetæ, præsertim cum Job quoque justissimus vestem suam supra filiorum consciderit necem (Job. 1. 20)? Non ego prohibeo lugere mortuos, sed gentium illuminator Apostolus, qui sic ait: Nolo vos ignorare, fratres, de dormientibus, ut non contristemini, sicut qui spem non habent (1. Thess. 4. 12). Non potest Evangelii claritas obscurari, si ii qui ante legem, aut sub legis umbra positi fuerant, suom mortuos flebant. Et merito flebant, quia nondum de cælis venerat Christus, qui fontem illum lacrymarum sua resurrectione siccavit. Merito flebant, quia adbust

Aliam lectionem habet Editio quædam Augustimenempe, poliorem, et necessitatem sufficit alia occasione plere. Utilitatem, etc. Sed præferenda videtur altera lecture in margine affertur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Forte melius, quam interdum tempus.

mtentia permanebat. Merito lamentabantur, idum resurrectio prædicabatur. Sperabant ancti quique adventum Domini, sed mortuos lebant, quia nondum viderant quem speranique Simeon unus de veteribus sanctis, qui rat de sua morte sollicitus, postquam Jesum a adhuc puerum secundum carnem suscepit ms, de suo exitu gratulatur dicens, Nunc di-Domine, servunt tuum in pace, quia viderunt i salutare tuum (Luc. 2. 29. 30). O beatus ille Quia quod sperabat viderat, jam mortem sem et requiem computabat. Sed dices : Ecce pelio legitur, archisynagogi ploratam filiam 52), et sorores Lazari Lazarum flevisse (Joan. Sed illi adhuc secundum veterem legem saquia necdum a mortuis Christum resurrexisse want. Flevit plane et ipse Dominus Lazarum iltum, non utique ut flendi mortuos formam ed ut et se per lacrymas suas verum corpus isse monstraret. Vel certe flevit amore hundæos, quia nec tali signo monstrato in eum redituri. Neque enim mors Lazari causa esse acrymarum, quem ipse Jesus et dormivisse et suscitaturum se promiserat, sicut et fecit. merunt ergo veteres suum morem, suainque em, Christi adventum præcedentes . Jam and Verbum caro factum est, et habitavit in x quo primo Adæ datanı sententiam Adam solvit, ex quo nostram mortem sua morte L et ab inferis die tertia Dominus resurrexit. est terribilis mors fidelibus; non timetur quia Oriens venit ex alto. Clamat ipse Domimentiri nescit: Ego sum, inquit, resurrectio mi credit in me, etiamsi mortuus fuerit, vivet : qui vivil el credit in me, mortem non videbil um (Joan. 11. 25. 26). Manifesta est, fratres i. vox divina, quia qui credit Christo, et eius custodit, si mortuus fuerit, vivet. Hanc voius Paulus apostolus accipiens, et totis fidei etinens, instruebat: Nolo, inquit, vos ignoures, de dormientibus, ut non tristes sitis (1. . 12). O mira Apostoli pronuntiatio! Uno seritequam doctrinam proferat , resurrectionem dat. Dormientes namque appellat illos, qui ant, ut dum dormire eos dicit, resurrecturos itatione consignet. Non, inquit, tristes sitis mtibus, sicut et cæteri. Qui spem non habent, plur: nos autem qui spei filii sumus, collæuse autem nobis spes sit, ipse commemorat diredimus, quia Christus mortuus est, et resurrexit: 16 cos, qui dormierunt, per Jesum adducet cum us. 4. 13). Jesus enim nobis et hic viventibus , et hinc recedentibus vita est. Mihi, inquit s, vivere Christus est, et mori lucrum (Philipp. ucrum plane, quia angustias et tribulationes,

quas habet longior vita, mors accelerans lucrifacit. Jam vero ordiuem et habitum spei nostræ describit Apostolus. « Hoc, » inquit, « vobis dicimus in verbo Domini, quia nos qui vivimus, qui residui sumus, in adventu ejus non præveniemus eos qui dormierunt : quia ipse Dominus in jussu et voce archangeli, et in tuba Dei descendet de cælo, et mortui qui in Christo sunt resurgent primi : deinde nos qui vivimus, simul cum illis rapiemur in nubibus obviam Christo in aera, et ita semper cum Domino erimus > (1. Thess. 4. 14-16). Hoc est quod dicit, quia cum venerit Dominus, inveniet multos in corpore Christianos, qui nondum experti sunt mortem : et tamen non ante rapientur ad cælum, quam mortui sancti de monumentis resurrexerint, tuba Dei et voce archangeli suscitati. Cum autem fuerint suscitati, juncti pariter cum viventibus rapientur in nubibus obviam Christo in aera, et sic semper cum ipso regnabunt. Nec sane possit dubitari quod possint corpora, quamvis sint gravia, in aera sublevari : cum jubente Domino Petrus ipsum corpus habens super undas ambulaverit maris (Matth. 14. 29), Elias quoque ad hujus spei confirmationem, per hunc aera curru flammeo sit raptus ad cælum (4. Reg. 2. 11).

6. Quales futuri simus post resurrectionem. - Sed quæris forte: Quales erunt qui a mortuis resurrexerint? Audi ipsum dicentem Dominum tuum : Twee, inquit, justi fulgebunt, sicut sol in regno Patris sui (Matth. 13. 43). Quid splendorem commemorem solis? Cum fideles transfigurari necesse est ad ipsius Christi Domini claritatem, ut testatur apostolus Paulus: « Nostra. » inquit, « conversatio in cælis est : unde et ipsum Salvatorem exspectamus Dominum Jesum Christum, qui transformabit corpus humilitatis nostræ ad conformationem corporis gloriæ suæ » (Philipp. 3. 20. 21): transfigurabitur sine dubio caro ista mortalis ad conformationem Christi claritatis, induet 1 mortale immortalitatem: quia Quod seminatum fuerat in infirmitate, protinus surget in virtute (1. Cor. 45. 43). Non timebit caro amplius corruptionem, non patietur famem, non sitim, non ægritudines, non casus adversos. Pax enim tuta, et firma securitas vitæ est. Alia utique cælestis est gloria, ubi et gaudium sine desectione præstabitur.

7. Mors magis optanda, quam lugenda, sed non sibi inferenda. — Hæc in sensu et oculis gerens beatus Paulus dicebat, « Optabam dissolvi, et cum Christo esse multo magis melius » ( Philipp. 1.23). Et adhuc aperte docens, « Dum sumus, » inquit, « in corpore, peregrinamur a Domino: per fidem enim ambulamus, et non per speciem. Habemus autem magis, » inquit, « bonam voluntatem peregrinari a corpore, et præsentes esse ad Dominum » (2. Cor. 5.6-8). Quid agimus nos parvæ fidei homines, qui anxiamur et desicimus, si aliquis de caris nostris migret ad Dominum? Quid

orbelensis, more humano. orbelensis, Christi adventu pendente. puldan, uno sermone ul utramque doctrinam pro-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mss., inductur.
<sup>2</sup> Sic Ms. Corbeiensis. Editi vero quidam, multo enim melius. Infra Ms. Corb., præsentes esse et adventare Do-

agimus, quos peregrinatio in hoc mundo magis delectat, quam repræsentari ad Christi conspectum? Vere, vere peregrinatio est omne quod vivimus : nam sicut peregrini in sæculo, sedes habemus incertas, laboranius, desudamus, vias ambulantes difficiles, periculis plenas: undique insidiæ, a spiritalibus, a corporalibus inimicis<sup>1</sup>, undique errorum calliculi sunt præparati. Et cum tantis periculis urgeamur, non solum ipsi non cupimus liberari, sed etiam liberatos tamquam perditos lugemus et plangimus. Quid nobis præstitit Deus per suum Unigenitum, si adhuc mortis timemus casum? Quid nos renatos ex aqua et Spiritu gloriamur, quos peregrinatio de hoc mundo contristat? Ipse Dominus clamat, Si quis mihi ministrat, sequatur me : et ubi ego sum, ibi erit et minister meus (Joan. 12. 26). Putas si rex terrestris ad suum palatium vel convivium aliquem vocet, non cum gratiarum actione properabit? Quanto magis ad cælestem currendum est regem, qui quos receperit, non solum convivas, sed etiam conregnatores a efficiet, sicut scriptum est: Si commortui sumus, et convivemus; si sustinemus, et conregnabimus (2. Tim. 2. 11. 12). Nec hoc ego dico, ut quis manus sibi inferat, aut se interficiat contra voluntatem Dei creatoris, aut animam ut de corporis sui expellat hospitio; sed hoc dico, ut lætus et gaudens, cum aut ipse vocatur et proximus, et ipse vadat, et euntibus gratuletur. Hæc enim est Christianæ fidei summa, vitam veram exspectare post mortem, reditum sperare post exitum. Accepta igitur voce Apostoli, cum fiducia jam dicamus gratias Deo, qui nobis contra mortem victoriam dedit, per Christum Dominum nostrum, cui est gloria et potestas nunc et in sæcula sæculorum. Amen.

#### SERMO II.

1. Resurrectio unde apud infideles dubia. - Superiori quidem libello perstrinximus breviter de consolatione mortalitatis 3, de spe resurrectionis : nunc plenius et validius de eisdem dicere properamus. Si quidem hæc, quæ loquutus sum, sidelibus quidem certa sunt, infidelibus autem ac dubiis videntur esse fabulosa, ad quos pauca strictius proferamus. Certe quicumque estis increduli, omnem dubitationem de substantia corporis sustinetis. Discreditur enim a quibusdam, carnem conversam in pulverem, iterum posse resurgere, iterum reviviscere. Cæterum de anima nullum posse hominum dubitare: si quidem de animæ immortalitate nec philosophi ipsi, cum sint pagani, dissentiunt. Nam quid est mors, nisi separatio corporis animæque? Recedente enim anima, quæ semper vivit, quæ mori nescit, quia de flatu Dei est . solum corpus emoritur : quia aliud in nobis mortale, aliud immortale est. Sed recedens anima, quæ carnalibus oculis non videtur, ab angelis suscipitur, et

Ms., conregnaturos.

collocatur aut in sinu Abrahæ, si fidelis est; aut in carceris inferni custodia, si peccatrix est: dum statutus veniat dies, quo suum recipiat corpus, et apud tribunal Christi judicis veri reddat suorum operum rationem. Ergo quia de carne tota cunctatio est 1, hujus est infirmitas defendenda, et resurrectio consignanda.

2. Mortui quomodo resurgent. Probatur Deum mortuos posse suscitare. — Quod si quis requirat a me dubius et incredulus, Quomodo mortui resurgent, quo autem corpore venient? respondebo ei ore ac verbis Apostoli, Insipiens, tu quod seminas, non vivificatur, nisi prius moriatur : et quod seminas, nudum seminas granum tritici aut alterius alicujus seminis (1. Cor. 15. 35-37), mortuum et aridum sine humore; et cum putrefactum fuerit, fecundius surgit, sitque vestitum folliculis, aristis armatum. Qui ergo granum tritici suscitat propter te, ipsum te non poterit suscitare propter se (a)? qui solem quotidie quasi de sepulcro noctis suscitat, et lunam quasi de interitu reparat, et tempora recedentia revocat ad utilitatem scilicet nostram: ipsos nos, propter quos omnia reparat, non requiret, et semel patietur exstingui 1, quos suo flatu accendit, quos suo spiritu animavit? et in perpetuum jam non erit homo, qui illum pie et agnovit et coluit? Sed iterum dubitas, quod possis reparari post mortem, restitui post cinerem et ossa consumpta? O homo, dic mihi, quid fuisti ante quan in matris utero concipereris? Nihil utique. Deus ergo, qui te creavit ex nibilo, nonne facilius poterit reparare de aliquo? Mihi crede, facilius poterit reficere quod ante jam fuit, qui potuit a creare quod non fuit. Qui te ex gutta informis liquoris in tuæ matris utero in nervos, venas et ossa jussit excrescere, poterit, mibi crede, de utero terræ iterum generare. Sed times ne forte ossa tua arida vestiri pristina carne non possint? Noli, noli, secundum tuam impotentiam, Dei æstimare majestatem. Deus ille rerum omnium procreator, qui vestit arbores foliis, et prata floribus, poterit et tua ossa illico veris tempore in resurrectione vestire. Dubitaverat aliquando de hoc insa propheta Ezechiel, et interrogatus a Domino, utrum viverent ossa arida, quæ videbantur sparsa per campum, respondit, Tu cis, Domine (Ezech. 37. 3). Sed postquam Deo jubente, et seipso prophetante, vidit ossa ad sua loca et juncturas currentia, postquam vidit ossa arida nervis ligari, venis intexi, carne contegi, cute vestiri, postea prophetavit in spiritu. et veniens spiritus uniuscujusque introivit in corpora illa jacentia, et resurrexerunt, et mox steterunt : sic consirmatus de resurrectione propheta, scripsit visionem, ut ad posteros tantæ rei cognitio perveni-

<sup>1</sup> Ms. Corb., a spiritalibus inimicis, tantum, et ibidem, undique errorum casus sæculi præparati.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Editi veteres Augustini, de consolatione mortugrum. Corb. Codex, de consolatione mortalitatis.

Editi veteres, de flatu Dei est inspirata, et paulo post, quæ carnalibus oculis videri non potest.

<sup>1</sup> Edita veteres, tota contradictio est, que lectio nes spernenda.

lidem, el cineres patietur exstingui. Ms. secunda manu, quam potuit.

Mss., illo certo veri.

lizec, et mox steterunt, desunt in Mss.

<sup>(</sup>a) Hæc, ipsum te non poterit suscitare propier se, in ve-teribus Editis habentur, et ad marginem rejects sustin postrema Editione. Sed puto ad seriem guadrare.

> ergo clamat Isalas: Exsurgent mortui, et pui sunt in monumentis, et lætabuntur qui ra. Ros enim, qui abs te est, sanitas est illis 19). Vere enim, sicut rore madefacta seminat et exsurgunt, sic rore Spiritus ossa fideninabunt.

d argumentum. - Sed dubitas, quomodo de sibus totus homo restitui possit? Revera tu a scintilla ignis ingentem suscitas flammam; a poterit ex modico cineris tui fermento tomaculi tui redintegrare conspersum? Nam s: Nusquam comparent carnis ipsius relirsitan enim aut igne consumptæ sunt, aut a levoratæ: hoc primum scito, quia quidquid tur, in terræ visceribus continetur, unde oterit Deo præcipiente produci. Nam et tu, appareat ignis, adhibes lapillum, et modiri. et excutis de visceribus lapilli quantum ignis. Quod ergo per tuam industriam et ım, quam tibi Deus ipse concessit, facis, ut s quod non apparet 2, majestas illa divina favirtute non poterit, ut quæ interim non vimentiat? Mihi crede, potest omnia Deus.

istus futuram resurrectionem testificatur. Item et martyres, et Machabæorum mater. - Iloc require, utrum promiserit se facere resur-: et cum promissam tantorum didiceris dis, imo cum ipsius Christi Domini certissibeas cautionem, confirmatus fide, mortem um timere. Qui enim timet adhuc, discredit: redit, peccatum contrahit insanabile, quia redulitate audet Deum aut impotentem aut neverare mendacem. Sed non ita beati apom ita sancti martyres probant. Apostoli, prone prædicationem resurrectionis, Christum risse prædicant, et in ipso mortuos suscitanuntiant, nec mortem nec tormenta recusa**sec cruces.** Si ergo in ore duorum vel trium stat omne verbum : resurrectio mortuorum, et tam idonei testes exsistant, cui cum effureguinis testimonium dicunt, quomodo potest man revocari? Quid autem sancti martyres? mt certam spem resurrectionis, annon? Si buissent, non utique per tantos cruciatus et mortem pro lucro maximo suscepissent: non ant supplicia præsentia, sed præmia sequutura. \* dictum , Quæ videntur , ad tempus sunt ; quæ non videntur, æterna sunt (2. Cor. 4. 18). Auratres, virtutis exemplum. Mater septem filios stur, et non lugebat, sed potius lætabatur: i Mios suos ungulis radi, ferro concidi, sar-Assari; et non lacrymas fundebat, non ululachat, sed sollicite ad tolerantiam filios horta-Non enim erat illa crudelis utique, sed fidelis: l filios, non delicate, sed fortiter. Hortabatur veteribus Editis, sic rore sancti Spiritus ossa fideitata cum suo corpore in aternam glorium germifilios ad passionem, quam gaudens ipsa quoque suscepit. Erat enim de sua et suorum filiorum resurrectione secura. Quid loquar viros, quid feminas, quid pueros, quid puellas? quomodo sibi de ista morte luserunt, quomodo summa celeritate ad exelestem militiam transierunt? Poterant utique ad præsens vivere si voluissent, quia in ipsis erat positum, Christum negando viverent, aut confitendo morerentur: sed magis elegerunt vitam projicere temporaneam, et vitam assumere sempiternam, excludi de terra, et incolere cælum.

5. Formido mortis excluditur. - Inter hæc, fratres, quis dubitationis est locus? ubi potest adhuc mortis residere formido? Si martyrum sumus filii, si eorum socii volumus inveniri, non contristemur morte, non lugeamus caros, qui nos præcedunt ad Dominum. Nam si plangere voluerimus, ipsi nobis insultabunt beati martyres, et dicent : O sideles ! o regnum Dei cupientes! vos qui caros vestros delicate morientes in lectis utique et plumis, cum mærore plangitis et lugetis, si eos a gentilibus propter nomen Domini cruciari et interfici videretis, quid facturi essetis? Aut non vobis præcessit exemplum? Abraham patriarcha filium unicum offerens sacrificium, gladio obedientiæ jugulavit (Gen. 22, 10): nec ei, quem tanto amore dilexit, pepercit 1, ut Domino obediens probaretur. Sed si dicatis, illum propter Dei hoc fecisse præceptum: et vos habetis præceptum, ut non tristes sitis de dormientibus. Qui ergo minima non servant, majora quando servabunt? An nescitis, quia animus qui in talibus frangitur, ad fortiora reprobus invenitur? Quis timens rivum, mare aliquando ingreditur? Sic qui plangit impatienter amissum, quando poterit ad martyrii pervenire certamen? Nam qui in his constans et magnanimus exsistit, jam sibi gradum ad potiora substernit.

6. Egregium Davidis exemplum, Vestes nigræ in luctibus. — Sufficiant hæc, fratres, ad mortis contemptum, et ad spei futuræ confirmationem. Superest ut unum de veteribus exemplum proferam, quod omnem consolationem faciat, et quod etiam patientibus cordis auribus volo omnes audire. David rex magnus filium dilectum, quem sicut animam propriam diligebat, infirmitate percussum impatientissime ferebat (2. Reg. 12. 16. seqq.): et cum humana jam auxilia nihil prodessent, seipsum convertit ad Dominum, deposita regali gloria, sedit in terra, jacuit in cilicio, non manducavit, non bibit, septem diebus continuis orans Deum, si forte sibi filius donaretur. Accesserunt seniores domus ejus, consolantes rogaverunt ut panem sumeret, veriti ne forte, dum filiuni vellet vivere, ipse ante deficeret. Non potuerunt extorquere, non cogere; amor enim impatiens solet pericula ipsa contemnere. Jacet rex in squalore cilicii ægrotante silio: nec verba faciunt consolationem. nce ipsa escarum necessitas vocat. Mens tristitia

e, us produces quod non apparet, et mox, ut que non ridentur excutlat, desunt in Ms.

<sup>1</sup> Ms., nec tanto amor pepercut.

pascitur i, pectus dolore reficitur, oculi lacrymas pro potibus fluunt. Inter bæc factum est quod decreverat Deus: moritur puer. Uxor in luctu, tota domus in planctu, servuli pavidi, quid sieret exæstuantes : nemo enim audebat domino filium mortuum nuntiare, timentes utique, ne ille qui sic impatienter adhuc vivum lugebat, si audisset mortuum, vitæ faceret finem. Dum strepunt famuli inter se, dum tristes alter ad alterum dicere aut suadet aut vetat, intellexit David, prævenit nuntios, an vitam filius exhalasset interrogat. Negare non possunt, factum fletibus indicant. Fit concursus insolitus 2, exspectatio grandis et metus, ne quid sibi periculi pius pater inferat. Surgit continuo rex David de cilicio, surgit hilaris, quasi filium suum audisset incolumem : vadit ad balneas, lavat corpusculum, vadit ad templum, adorat Deum, epulatur cum amicis, compressis suspiriis, gemitu omni deposito, vultu jam læto. Mirantur domestici, stupent amici novam et subitam conversionem :: audent denique interrogare, quid sibi vellet hoc, ut cum vivente silio sic doluerit, mortuo non doleret? Respondit vir ille magnanimitate præcipuus : Necesse swit cum adhuc viveret silius, et humiliari, et jejunare, et lugere in conspectu Domini; erat cnim spes impetrandi commeatus vitæ: at vero postquam voluntas Domini facta est, stultum est et impium, animum lamentatione inutili macerari : sic dicens : Ego ibo ad illum, ille non revertetur ad me (2. Reg. 12. 28). Ecce exemplum magnanimitatis atque virtutis. Quod si ille David, adhuc sub lege positus, sub illa, non dico licentia, sed necessitate lamentationis, sic animum a luctu irrationabili separavit , sic tristitiam suam suorumque compescuit : nos qui jam sub gratia sumus, sub certa spe resurrectionis, quibus omnis tristitia interdicitur, qua fronte mortuos nostros gentilium more plangimus, ululatus insanos attollimus, veluti alio genere bacchantes, conscissis tunicis pectora nudamus, verba inania et nænias circa \* corpus et tumulum defuncti cantamus? Postremo etiam qua ratione vestes nîgras fingimus, nisi ut nos vere infideles et miseros non tantum fletibus, sed etiam vestibus approbemus? Aliena sunt ista, fratres, extranea sunt, non licent : et si licerent, non decerent. Sed aliquantos de fratribus et sororibus, licet fides propria et præceptum Domini fortes faciat, parentum tamen et vicinorum opinio debilitat et frangit : ne lapidei et crudeles judicentur, si pepercerint vestimento , si non insanis luctibus fuerint debacchati. Et hoc quam vanum est, quam ineptum, opiniones hominum errantium cogitare, et non timere, ne quid minus faciat de fide quam suscepit! Quare non magis discit tolerantiam ille qui talis est? quare non a me

<sup>1</sup> Filiti, necessilas avocavil, tristitium patitur, et mox, oculi lacrimis perpetibus fluunt. Infra vero, Domino filium mortuum nominare.

discit sidem ille qui dubus est? Quando etiam si tantus sit dolor ejusmodi pectoris, tacite debeat luctum sensu digerere <sup>1</sup>, et non levitate sui animi publicare.

7. Ethnici audita filii morte dictum. Plangendi ethnici, Judæi, et catechumeni morientes. - Unum adhuc volo proponere exemplum ad corrigendos eos qui plangi mortuos arbitrantur. Exemplum autem de paganorum historia est. Fuit quidam princeps paganus (a), qui habebat filium unicum, satisque dilectum. Hic cum in Capitolio idolis suis gentili errore sacrificaret, nuntiatur ei quod filius ille unicus defuisset (b). Non reliquit sacra, quæ gerebat in manibus, non laerymavit, nec omnino suspiravit : sed quid respondit, audite : Sepeliatur, inquit ; memini enim me filium genuisse mortalem. Vide responsum, vide hominis pagani virtutem, ut nec exspectari se jusserit, vel ut præsente se sepulturæ filius traderetur. Quid agimus, fratres, si diabolus hunc in diem judicii coram Christo contra nos producat et dicat, Hic meus cultor, quem ego præstigiis decipieham 🚄 meis, ut serviret cœcis et surdis simulacris, cui egonec resurrectionem a mortuis, nec paradisum, neca cælorum regna promiseram, hic filii nobilis sapien unici mortem nec doluit nec ingemuit, nec tali nun tio mea sacra deseruit : tui autem Christiani, tui 🚍 deles, pro quibus ideo crucifixus et mortuus es. mortem ipsi non timerent, sed essent de resurrection securi, non solum lugent mortuos et voce et habitm sed etiam ad ecclesiam procedere confunduntur, a 📆 quanti etiam ipsi clerici tui et pastores ministeri suum intermittunt, vacantes luctui, quasi insultan 🗨 tuæ voluntati? Quare? Quia quos voluisti, de sæ caligine ad te vocasti. Quid ad hæc respondere poterimus, fratres? Nonne confusio nos apprehende. cum in hac parte inferiores gentibus invenimur & Re utique lugere debet paganus, qui nesciens Demm, mox ut moritur, recto cursu pergit ad pænam. Pl = ngi debet Judæus, qui Christo non credens, aniswam suam perditioni deputavit. Dolendum est plane de catechumenis nostris, si aut sua incredulitate, aut negligentia proximorum, sine baptismo salutari rocesserint. Cæterum qui sanctificatus gratia, signaltas fide, conversatione probatus, vel innocentia securus de hoc mundo recedit, beatificandus est, non luger= dus: desiderandus, non plangendus; sed desiderandus cum moderatione, cum sciamus nos ipsos accedentibus temporibus sequuturos.

8. Tristita salutaris quænam. — Terge igitur lacrymas, intermitte suspiria, compesce gemitus, o fidelis, et pro hac tristitia salutarem illam indue tristitiam, utique quam beatus Apostolus secundum Deum esse memoravit, quæ salutem stabilem solet operari (2 Cor. 7. 10); utique pænitentiam facinorum commissorum. Scrutare pectus tuum, propriam interrogans

Lis., Fil concursus solitus. Infra, ne quid sibi filii ipsius

Alil, conversationem, minus recte, ni fallor.

<sup>\*</sup> Editi, supermit.

Ms., el vana circa.

<sup>\*</sup> Ilæc, si pepercerint restimento, desunt in Ms.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Habent, dirigere, Editi voteres, qui mox verbo, pxblicare, sermonem claudunt.

blicare, sermonem claudunt.
(a) Plutarchus in Laconicis Apophthegmatibus p. 25.
Titus Livius 1. 2.

<sup>(</sup>b) Porte, defuncins esset [vel defeciseet].

liam, et si invenias aliquid pœnitendum (inutem cum sis homo), trahe suspiria in con-, funde lacrymas in oratione, esto sollicitus e illa vera, de pœna animæ, esto sollicitus ato, sicut David dicit : Quoniam iniquitatem onuntio, et solicitus ero pro peccato meo (Psal. et non de corporis hajus solutione terrebeid suo tempore in melius. Deo jubente, repa-Vide quemadmodum utrumque sententia dimplexa est, dicens, Venit hora, cum morsunt in monumentis, resurgent (Joan. 5. 28). paritas, ecce contemptus mortis. Sed quid se-Qui bona fecerunt, in resurrectionem vitæ; qui mia egerunt, in resurrectionem judicii (Ibid. v. a diversitas resurgentium. Omnem quidem est carnem resurgere dumtaxat humanam : aus resurget ad vitam, malus resurget ad , sicut scriptum est : Ideo non resurgent imsdicio, neque peccatores in concilio justorum 5). Ut ergo non in judicium resurgamus, inmortis tristitia illam ponitentiam et tristimamus, et curam bonorum operum ac vitæ habeamus, et ad hoc sit nobis cogitatio huris et cadaveris, ut nos mortales esse noveriper hanc cogitationem salutem nostram, dum est, dum licet, minime negligamus : scilicet ificantes in melius, aut emendantes, si ignogravimus : ne subito præoccupati die mortis, spatium pænitentiæ, et non invenire posquæramus eleemosynas erogare et satisfadelictis, nec quod volumus concedatur.

9. Recapitulatio sermonis utriusque. — Ostensa igitur, fratres, mortis communis (a), ostensa lacrymarum interdictione, monstrata veterum adhuc fragilitate et non Christianitatis virtute, monstrato Domini sacramento et apostolorum de resurrectione documento, commemoratis apostolorum actibus, et martyrum passionibus, ostenso præterea David exemplo. et gentifis hominis insuper facto, ad ultimum exposita et noxia et utili tristitia, illa quæ nocet, ista quæ per pænitentiam salvat : his omnibus sic ostensis, quid nos facere jam aliud oportet, fratres, quam gratias agentes Deo Patri dicere, Fiat roluntas tua sicut in calo et in terra (Matth. 6. 10); tu dedisti vitam, tu constituisti mortem; tu inducis in sæculum. tu educis de sæculo, et cum eduxeris, servas; nihil enim deperit tuorum, qui nec capillum capitis eorum perire dixisti: « Auferes» enim « spiritum eorum, et desicient, et in terram suam revertentur » (Luc. 21. 18) ; sed a Emittes spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis faciem terræ» (Psal. 103. 29. 30). Ilæc verba, fratres, digna fidelibus, bæc medicina salutaris: hac spongia consolationis detersus oculus, hoc infusus collyrio rationis, non modo cæcitatem ex desporatione non sentiet, sed nec lippitudines aliquas tristitiæ sustinebit, quin potius oculis cordis lucida cuncta respiciens, dicet secundum patientissimum illum Job, Dominus dedit, et Dominus abstulit; sicut Domino visum est, ita factum est : sit nomen Domini benedictum » (Job 1. 21) in sæcula sæculorum. Amen.

(a) Addendum post, mortis communis, vel, sorte, vel, conditione.

# **DIATRIBA**

IN SYNOPSIN SEQUENTEM.

& hace Synopsis in duobus Codicibus manu-, quorum alter est Bibliothecæ Coislinianæ, merianæ, num. 388, alter Bibliothecæ Lugstavorum, olim Isaaci Vossii. Prior est omses, et circa typographiæ exordia, sed a peindocto scriba exaratus ad fidem antiquioris; etiam, etsi non licuerit oculis ipsis exploecentem quoque puto, fuitque ab imperitiore ase descriptus. Ili porro Codices, ne ambo totam Synopsin complectuntur, qualis ab audornata suerat; sed in alio alia desiciunt; in antem tota Novi Testamenti Synopsis desideloislinianus initio exhibet præfationem ab ipso e concinnatam, et optimæ notæ, quam Proninscribit. Hæc autem Protheoria tota abest a Lugdunensi: vicissimque Lugdunensis multa quæ in Coisliniano prorsus desunt; nimirum in in Leviticum, Epilogum in Synopses librogum; Synopses in Paralipomena, in Esdram, Esther, Tobiæ, Judith, Job, in librum Sa-, in Proverbia.

nece duobus Mss. prodit Synopsis isthæc, in

tur; nimirum Synopsis Psalmorum, et quinque Prophetarum minorum. In utroque porro Codice Synopsis Joanni Chrysostomo tribuitur : in titulis enim Coisliniani et Lugduneusis Codicis Chrysostomi esse dicitur, ut mox videbis. Jam vero quæritur, utrum vere Chrysostomi sit, necne. Isaacus certe Vossius, enjus erat Codex ille Bibliothecæ Lugdunensis Batavicæ, non putabat esse Chrysostomi, testificante Guillelmo Cave in Historia sua literaria Genevæ anno 1705 edita, cujus hæc sunt verba, p. 215: « Exstat Græce Ms. in Bibliotheca Vossiana sub Chrysostomi nomine Synopsis Veteris Testamenti; sed non case genuinum Chrysostomi fætum ipse mihi olim confessus est cl. Vossius. > At opinor Vossium hæc perfunctorie legisse, et ex styli sortasse ratione calculum tulisse : quam styli formam non potuit in tam compendiosa narratione deprehendere. Ad hac vero Codex ille Vossianus Protheoriam illam in fronte Synopseos positam non habet : quæ sane Protheoria sat prolixa et a sagaci viro scripta, quasdam suppeditat notas quæ Chrysostomo Synopsin vindicare videntur. In ipsa etiam Synopsi non pauca occurrunt, quæ pro Chrysostomo pugnant. Non ea porro mente hæc arcum integra sua disfecto, qua: ab illo denominationem sortita sit. Nam cum ille Heber vocaretur, hæc llebraica appellata est (a) : quod signum est maximum Rebraicam esse omnium linguarum antiquissimam. Antequam enim confunderentur linguæ, hac omnes utebantur. Est autem hic Heber inter majores Abrahæ. Assumit Thara pater Abrahæ, filios suos Abraham et Nachor (b) et nepotem suum Lot, et venit in Charran, in animo habens inde proficisci in terram Chananæorum. Illoque mortuo in Charran, jubetur a Deo Abraham transmigrare ex Charran, et venit in Sychem in terra Chanaan. Et dixit ei Dens, semini ejus se daturum terram illam. Et ædificavit Abraham altare Deo, et fixit tabernaculum suum versus mare. Cum fames autem esset, descendens in Ægyptum præcepit uxori suæ, ut diceret se sororem ejus esse. Cum porro sustulisset eam Pharao, et Dei ultionem expertus esset, reddidit illam Abrahæ. Litigantibus invicem pastoribus Abrahæ et Loti, ipsi habitatione separati sunt. Lot accepit Sodomitarum terram: Abraham vero ad quercum Mambre habitavit, promissionesque rursum a Deo accepit, ejus semen multitudine propagandum esse, et illam terram possessurum. Chodollagomor, quia ab ipso defecerant quinque reges Sodomiticæ terræ, qui ipsi prius servierant, assumptis secum tribus aliis regibus, bellum ipsis intulit, eosque in fugam versos captivos abduxit; in quibus erat etiam Lot. His auditis Abraham, cum vernaculis suis trecențis octodecim, illos inseguutus, cripuit fratris filium cum equitatu et mulicribus; et Melchisedeco se benedicenti et afferenti panem et vinum, decimas dedit. Ideo ait Paulus (c) in epistola ad Hebræos: Et Levi qui decimas accepit, decimatus est (Hebr. 7. 9). Regi Sodomorum roganti ut equitatum acciperet non annuit : Ne dicas, inquit, Ego ditavi Abraham. (Gen.14. 23). Tunc Deo ipsi dicente, Merces tua magna erit (Gen. 15. 1), filiorum orbitatem deplorat : rursumque audit, eum qui ex illo egressurus erat, ejus hereditatem accepturum esse, et semen ejus futurum sicut stellas cæli. Hic jacet illud : Credidit Abraham Deo, et reputatum est illi ad justitiam (Gen. 15. 6). Sectiones (d) facit, et discit peregrinum futurum esse semen suum, et postea liberandum fore postquam depressum fuerit per quadringentos annos. Sara autem quia sterilis erat, dat Agarem Abrahamo, ut liberos susciperet ex illa. Cum autem hæc uterum gestaret, contra heram suam sese extulfi : traditque illam Saræ Abraham, ut contumeliam ulcisceretur. Illa vero ab hera sua male accepta, a domo aufugit, ab angeloque jubetur ad domi-

(a) Hoc ipsum de tiebero, etsi brevius, dicit Homil. 30

in Genes., Tom. IV, col. 279.

(b) In Hebræo, in Vulgala, et in Editione LXX dicitur Thare secum assumpsisse Abram et Lotum, non autem Nachorem. Sed hæc lectio in exemplari Chrysostomi haud dubie habebatur, ut videas Homil. 31 in Genes., Tom. IV, col. 282, ral Data Catta rov Aspan, and rov Narce, Et accepit Thara Abrain et Nachor, etc., quod ipsum bis infra repetitur. Hinc porro Chrysostomo asseri videtur hæcsynopsis. Multas autem huisse in exemplaribus LXX varietates Hieronymus et alii passim affirmant. Codex queque Lugdunensis Nachorem atiam habet.
(c) Vide Homil. 53 in Gen., Tom. IV, col. 328.
(d) Sectiones animalium. Vide Gen. 15, 10.

nam suam redire; promissionemque accipit semen ipsius multiplicandum esse : pueroque antequam nasceretur nomen imponit angelus, Ismael ipsum appellans. Peperit Agar Ismaelem, et Abraham cum nonaginta novem annorum esset, nomen mutavit. Non enim ultra Abram, sed Abraham vocatus est. Præcipit illi Deus ut circumcidatur cum tota domo: nomenque Saræ mutatur, vocaturque illa Sara. Accipit Abraham promissionem circa Isaacum. Apparet Abrahamo Filius Dei (a) cum duobus angelis, et ait illi: Revertar ad te tempore isto ad horas; et habebit filium Sarra uxor tua (Gen.18. 10). Abraham obsecrat Deum pro Sodomis. Duo angeli veniunt ad Lot. Instantes Sodomitæ perquirunt eos, et percutiuntur cacitate. Abducto autem Loto angeli egrediuntur domo : et ipse quidem cum siliabus salvus confugit in Segor: uxor autem ejus facta est columna 🔳 salis, quia retro respexit. Ut vero Sodomitarum regional incensa est, et Lot in montem se contulit, conceperunt ex illo duæ siliæ ejus, et major peperit Moab. junior vero Ammon : coitum vero cum patre peu ebrietatis fraudem consequutæ sunt, putabant cuin genus humanum defecisse. Peregrinatus est in Geraris Abraham, et Abimelech rex Gerarorum Sarai accepit: Deo autem minas in ipsum intentante, sesse purgabat ille dicens, putasse mulierem illam sororeme ejus esse: sic enim ipsa dixerat. Reddidit vero illam Abrahæ cum donis. Tunc postquam reddita fuerat, peperit Isaacum. Ejicit autem domo ancillam cum filie ejus Ismaele. Abimelech porro pepigit cum Abrahame fædus, ut nibil injuriæ inter eos intercederet : et accipit ille septem agnas ab Abrahamo, in testimonium putei juramenti, ut palam esset illum Abrahæ esse. Jubetur Abraham filium offerre in holocaustum, et offert, immolaturque aries pro eo. Hæc porro figura erant œconomiæ quam pro nobis dispensaturus erat Christus. Moritur Sara, et empto loco Abraham ab Ephrone Chettæo, illic uxorem sepelit, mittitque servum, ut uxorem ducat Isaaco ex Mesopotamia, pracipiens ne filium suum illo ducat, si noluerit mulier venire. Ut autem venit servus in urbem Nachoris, et signum petiit, quo virginem agniturus erat : signum autem illud erat, si præberet illa sibi et camelis suis aquam ad bibendum : exit Rebecca filia Bathuelis filii Nachoris: Nachor vero frater erat Abrahæ. Cum dedisset autem ipsa illi et camelis suis potum, et dixisset cujus esset silia, introducit virum et hospitio accipit. Ubi dixit ille cujus rei causa venisset, et petiisset ut sibi traderetur puella, id virginis arbitrio parentes reliquerunt. Illam annuentem assumens servus absectsit : fuitque illa uxor Isaaci. Sara defuncta, ducit Abraham uxorem Chetturam, et filios, quos ex illa susceperat, separavit ab Isaaco, muneribus affectos: opum vero suarum heredem fecit Isaacum, et mortuus est. Hic recensentur nomina filiorum Ismaelis, qui habitavit ab Evilat usque ad Sur. Cum Rebecca ste-

(a) Filius Dei qui ab Abraham exceptus est, Dominus vocatur Homil. 42 in Genes., Tom. IV, col. 387. De filiabus Lot infra paucis dicit ea, que pluribus enarrata sunt Homil. iu Genes. 44, col. 410-412. , ut canonicam admissam fuisse. Hine porro est auctorem Synopseos esse vel Antiochesaltem Syrum, atque, ut fert titulus, Chrym; quod et aliis probabitur argumentis.

argumentum inde sumitur, quod inter canoripturæ libros, quos solos in fine Protheoriæ tor noster recenset, Apocalypsis non compa-: vero putetur eam lapsu graphico prætermissse, vetat scholiastæ cujusdam nota margiuse sic habet, Nota ipsum non memorare Apo-. Apocalypsis enim priscis Ecclesiæ sæculis omnibus Ecclesiis recipiebatur, ut aiunt Eu-Hieronymus de Scriptor. Eccles.; Nicepho-> patriarcha in Catalogo suo, quem edidimus otheca Coisliniana, p. 205, illam inter aporecenset, ut et alius qui infra in nota memo-: verum patres omnes præcipui, Athanasius, , Gregorius Nazianzenus, totusque Occidens, mum Joannis apostoli opus, et ut canonicam am habuere : demumque per totam Ecclesiam seam tum Latinam in canone sacrorum divise librorum recepta est.

ien in hac Synopsi Apocalypsis non memoramonente scholiasta, id non librarii vitio trin est. Unde arguitur a scriptore ipso, atque consequi videtur, ab Ecclesia, cujus ipse mdum receptam fuisse cum hæc scriberentur. names Chrysostomus, qui auctor operis fertur , numquam Apocalypsi usus est in Iloniliis libris suis, etsi, ad mores informandos, in bre maxime versatur sanctus doctor, in Aponulta idonea opportunaque reperiantur, præin tribus prioribus capitibus. Quantameumentiam adhibuerim, ut explorarem num quidtanta operum serie ad Apocalypsin spectans aderetur, nihil hactenus reperi. Et tamen ant in libris, verbi gratia, de Sacerdotio, rem maxime conferre posse videbantur. Indo ind exsurgit, sive argumentum, sive conjem hanc Synopsin Chrysostomo asserere posse . Ha:c sunt argumenta quæ mutuamur ex Proimopseus.

a porro Synopsi alia multa sunt, quæ Chryn ejus esse auctorem probent. Exempli causa. st initium Geneseos, ubi Cham verenda paevelasse narratur, ideoque et Cham et filius man maledicitur: hæc ibi leguntur: c Postiemo quidem et Japheto benedixit; maledicit maanum, quia pater ejus Cham revelaverat n patris. Maledictio autem illa eventum haabaonitis; imo potius specie quidem malet. sed revera prophetia. > Et hæc est senrysostomo propria, quam apud cæteros ecss Scriptores non memini me legere, nempe onem Chanaani in Gabaonitis impletam fuisima, inquam, S. doctoris sententia, iisdem um verbis expressa. Sic enim habet in Isa-2, v. 1, hujusce Tomi VI col. 28: cld quod Thanaano factum est. Neque enim videmus

illum servivisse fratribus suis, neque ctiam maledictionem excidisse, sed in Gabaonitis ex Chanaano ortis linem accepisse. Nam id quod dicebatur prophetia erat, maledictionis forma prolata. Et hoc ipsum alio modo dicit infra in Synopsi Josuæ: Cum non possent Israelitæ propter data juramenta Gabaonitas oppugnare, servos ipsos constituerunt, lignarios et aquæ bajulos. Hic exitum habet prædictio Noc, quam dixit: Chanaan puer servus: ex illo namque hi ortierant. Hæc sane non parvi momenti erudito lectori videbuntur ad opus Chrysostomo adjudicandum.

Aliud argumentum, nec sano levius, eruitur ex eadem Geneseos Synopsi: Assumit Thara pater Abrahæ filios suos Abraham et Nacher et nepotem suum Lot, et venit in Charran. Hæc certe lectio vitiata fuit, et Nachor contra sidem textus Hebraici, editionis LXX et vulgatæ, in hunc textum irrepsit. Hanc porro lectionem nusquam alias reperi, nisi apud Chrysostomum, quem certum est ita legisse in exemplari suo : nani Homil. 31 in Genesim, col. 282 Tom. 4 nostræ editionis, sic legimus: Et accepit Tharra Abram et Nachor filios suos. et Lot filium Arran filii sui. Ha e vero lectio sic habetur in omnibus omnino cum Editis tum manuscriptis, et in eadem Homilia infra, col. 285, seq., cadem lectio bis repetitur: ita ut nibil dubii subesse possit, quin hic locus sic expressus fuerit in exemplari quo Chrysostomus utebatur: quo usus est etiam auctor Synop. scos, sive ipse Chrysostomus, ut ex hoc et ex præcedentibus argumentis probari videtur.

Non minorem præcedentibus probationem eruimus ex Synopsi Deuteronomii, ubi dicitur: Hic jacet illud, Maledictus omnis qui pendet in ligno. Quia ergo maledictio prolata erat in eos qui non observarent leyem, Maledictus omnis qui non manet in omnibus scriptis in hoc libro: de lege loquitur Moyses, nec poterat Christus in hanc incurrere maledictionem: implevit namque legem, maledictionem maledictione commutavit, suspensus in ligno. Hoc ipsum pluribus enuntiatum habes Commentario in Epistolam ad Galatas, capite 3, ubi rem explicat ille, et, quæ hic breviter extulit, multis explanat verbis. Iis vero referendis brevitatis causa supersedeo. Sed studiosum lectorem hortor, ut locum ipsum adeat, et meo periculo ibi Chrysostomum ea pluribus narrantem, et eumdem Chrysostomum in hac Synopsi epitomen eorum exhibentem comperiet.

Auctor hic noster Chrysostomus passim cum Judæis, quorum magnus Antiochiæ numerus erat, concertat. Illud ipsum in hac Synopsi frequenter observatur, nihil obstante brevitate, quam vel ex ipso suo nomine Synopsis exigit. Aliquando etiam loca indicat, quæpossint contra Judæos usurpari, ut in Synopsi Jeremiæsic: « Et si malum fecerint, non faciam ego bona quæ loquutus sum ut facerem illis. Hoc autem caput contra Judæos utile erit, cum dicent, Dominum ipsis bona promisisse. Cum enim non crediderint Domino nostro Jesu Christo, ipsi sibi ipsis causa fuere præsentium malorum.

Chrysostomi scopus est multis in locis, et Judæis et Christianis probare, præcepta hujusmodi legalia

non fuisse tanta religione servanda. Quin etiam sanctos viros in Veteri Testamento illa facile transgressos esse, quoniam ea, quæ ad ritum cultumque exteriorem pertinebant, non esse tanti momenti, et facile posse prætermitti putabat. Sic in Isalam supra, col. 19 ( a Græcis referendis brevitatis causa supersedeo ) legimus : Holocausta arietum et adipem agnorum et sanguinem taurorum et hircorum noto. In hæc verba Chrysostomus ita loquitur: « Nam quia accusati frequenter, quod cæteris virtutibus vacui essent, pro ınaxima desensione sacrisicia obtendebant, ut quæ frequenter persolvebant, merito uterque propheta, imo potius cæteri omnes ab hac defensione illos exturbant. Unde planum est ea non esse per se præcipue constituta, sed ut ad rectum vitæ institutum cæterasque virtutes illos deducerent. > Expositione autem in psalmum 43, Tom. V, col. 167 sqq., totus est ea in re probanda, dicitque præceptum de sabbato solutum fuisse, cum populus per septem dies armatus sub Josue fuit : nam septem continui dies necessario sabbatum includunt. Hæc sæpissime decantat Chrysostomus. In Synopsi autem libri Josue infra sic dilucide loquitur : «Tunc Jesus cultris lapideis circumcidit Judæos : quia quadraginta annis versatus fuerat Israel in deserto: ideoque multi eorum bellatorum, qui obierant, incircumcisi erant. Pro illis substituit Deus filios corum, quos Jesus circumcidit: quod ipsi incircumcisi mansissent in via. Tunc feeit Pascha : et a die qua comederunt azyma ex frumento terræ illius, defecit manna. Jubetur Jesus solvere calceamentum suum, et circuire Jericho cum tubis et arca septem diebus : quo peracto per se muri ceciderunt. Manifestum itaque est jam tunc cœptum esse solvi sabbatum : undecumque initium quis ducat, necesse est sabbatum incidere in septem illos dies. > Statuit ergo Chrysostomus præcepta illa ad exteriorem cultum pertinentia, non fuisse vel a sanctis viris tanta religione servata, ut circumcisio et sabbatum. În his utique non alium quam Chrysostomum agnoscere possum; quid vero si cum tot aliis argumentis hoc etiam adjungas? Alibi quoque in hac Synopsi loca reperias, ubi scriptor se cum Judæis sæpe manum conscrere subindicat.

Præter hæe argumenta, quie sane validissima esse nemo a præjudicata opinione liber non fateatur, alia forte minora, sed quæ ob frequentiam, et repetitam loquendi probandique similitudinem pro Chrysostomo pugnent, hic congerere animus est. Initio Synopsis Geneseos dicit, filios Dei in Genesi dici eos, qui a Setho orti erant, et hunc locum Psalmi affert, Ego dixi, dii estis. Idipsum vero pluribus dicit Homilia 22 in Genesim, allato eodem Psalmi loco. Ex Hebero Hebraicam linguam nomen accepisse dicit hic eodem fere modo, quo in Genesim, Tom. IV, col. 279. Quod ad decimas spectat quas obtulit Abraham Melchisedeco, cadem brevius hic dicit quæ in Commentario in Genesim, col. 327, 328, eodem allato B. Pauli loco. De filiabus Lot idem hic paucioribus dicit, quod pluribus narrat in Genesim, col. 410-412. Item de sacrificio Abrahæ compendio narrat ea, quæ fuse explicat in Genesim, col. 431. Allegoriam de Natalibus Phares et Zaræ eodem modo hic explicat atque Commentario in Genesim, col. 534, 535. Id quod circa finem Synopsis Geneseos dicit Sicimam a Symeone et Levi captam fuisse, idipsum narrat pluribus Homil. 59 in Gen., col. 516, 517. Hisc porro lectio capitis 49, 10, quæ in Synopsi sic habet, donec veniat is cui repositum est, semper sic effertur a Chrysostomo; alii vero scriptores variant: nam quidam hoc ipso modo legunt; alii vero, donec veniant quæ illi reposita sunt. In Exodo, quod dicitur in Synopsi, manus Moysis extensas, quæ victoriam Israelitis pepererunt, figuram crucis fuisse, hoc ipsum refert Chrysostomus, Homil. in illud: Pater, si possibile est, Tom. III, col. 56.

Dicet fortasse quispiam: Si bæc Synopsis genuinum sit Chrysostomi opus, cur a nemine, quod quidem sciamus, memorata est? cur tantum de illo opere apud omnes Ecclesiasticos scriptores silentium? Verum non est quod stupeas de tanto silentio, quando ne decimam quidem partem operum Chrysostomi, quæ nunc exstant, a Photio cæterisque scriptoribus memoratam comperimus; de his autem operibus loquor, quæ germana esse apud eruditos omnes in confesso est. Neque est quod miremur hoc opus adeo neglectum fuisse, ut ejus pars maxima exciderit, ex Veteri nempe Testamento quædam et illa omnia quæ ad Novum pertinebant. Hujusmodi quippe generis scripta Græci admodum negligebant, homilias vero tum veras, tum spurias, libentissime scribebant. Nam utrumque Testamentum sic a Chrysostomo in compendium reductum fuisse docet Protheoria illa, quam solus habet Codex Coislinianus. Si Novi Testamenti Synopsis superesset, multa haud dubie deprehendereinus, quæ Joanni Chrysostomo totam Synopsin assererent. Nam quantam putas diligentiam adhibuisse illum in tractandis, atque in compendium redigendis B. Pauli Epistolis? Quam Scripturæ partem et frequentius adhibuit, et quasi præcipuam ubique celebravit; si tamen quid præcipuum dici possit in iis, quæ primum auctorem Spiritum sanctum habent. Illas certe Epistolas adeo in mente, in memoria versabat, ut eas ubique et quavis minima data occasione adhiberet in homiliis in aliisque operibus cujusvis generis. Inde est, ut in Synopsi Pentateuchi sæpe Paulum videas in medium adduci, in lis nimirum Pentateuchi locis, quæ Paulus in Epistolis suis adhibuerat. Quodque singularissimum est, in Protheoria sua, ubi libros Novi Testamenti, quos in Synopsin redegerat, recenset, a quatuordecim Epistolis Pauli exordium ducit, ipsasque præmittit ipsis quatuor Evangeliis et Apostolorum actibus. Unde fortasse novum quispiam argumentum eruat ad Synopsin Chrysostomo asserendam, qui non semel Paulum se vehementer amare profitetur, et plus Pauli libris et actis utitur, quam cæteris Scripturæ sacræ libris (a).

Stylum autem quod spectat, profluentem illam verborum et similitudinum copiam, qua uti solet Chry-

<sup>(</sup>a) Vid. Tomi hujus Præf. § III.

et, obsecrabat Isaac Deum ut illa conciperet : t gestavit uterum, dixit illi Deus : Duæ gentes tuo sunt, populusque populum superabit (Gen. : prædicens ea quæ Judæos et nes Christiactabant. Ut autem pueri nati sunt et creverunt, enditque primogenita sua Jacobo Esaŭ pro e lentis. Cum vellet Isaac in Ægyptum descenuia fames prævalebat, cohibuit illum Deus. s ut illic maneret, ubi tunc erat, pollicitus se o futurum, ac benedicturum semen ipsius, ne multiplicaturum. Cum didicisset autem Abirex Gerarorum Rebeccam uxorem esse Isaaci abatur enim sororem ejus esse), mortem inqui ipsi contumeliam inferrent. Tunc semina Isaac, et centies multiplicatum hordenm invem autem ex benedictione Dei magnis auctus vitiis, invidebant ei Phylistiim, et Abimelech m expulit. Ille vero non obstitit, sed reces it, et fodit, pro quibus lites fuerunt (a). Ille vero non s, alios fodit puteos, donec illi molestiam insierunt. Et benedixit illum Deus. Isaac autem ntem Abimelechum benigne suscepit conviviozepit, injuriarum immemor. Duxit Esaŭ Chamulieres, qua litigabant cum Rebecca. Senuit et caligaverunt oculi ejus, pracepitque Esaŭ o, ut venaretur et pararet sibi cibaria, ut beneeum. Jacob autem, de matris consilio et opera, atrem prievenit: nam coctis illa hædis duobus, bus eorum silio circumpositis, ut silii levitatem et, cibaria ipsi tradidit, et emisit eum. Ille gressus benedictiones accepit. Ubi autem acsau, et quod gestum erat edidicit, lamentangebat, petchatque et ipse benedictionem sibi perseverantia sua aliquid effecit; nihil tamen , quantum sperabat : impetravit tamen. Parva oco majoris benedictione donatus, irascebatur ratrem, injuriæ memor, exspectabatque patris i, ut tunc sine metu insidias ipsi pararet. Ilæc indicat mater, hortaturque ut fuga salutem sibi cumque dixisset Isaaco non vitalem sibi fore si Jacob etiam ex Chananais uxorem duceret, leit ut Isaac Jacobum mittat in Mesopotamiam em ipsius Labanum, út ex filiabus ejus uxomt. Post Jacobi profectum duxit Esaŭ filiam ssibi uxorem. Ismael autem filius crat Abrahæ re. Videt scalam Jacob, cippum crigit, promite honorum suorum decimas Deb daturum, si ils reverteretur. Venit in Mesopotamiam, vidit em, ipsam osculatus est; reversa puella id re-'itpatri suo Labano. Ille veniens agnovit Jacoidaxit illum domum. Jacob servivit illi, in em filiam ipsius accepturus : ille vero majorem dit. Ægre ferenti Jacobo ob fallaciam, proporeptem alios annos sibi serviat, si velit et juduccre. Ille vero id quoque passus est, et tiam juniorem. Erat autem major natu Lia liplis; junior autem Rachel formosa. Ilæ vero sunt, nempe major natu synagogæ Judworum, ter pharibus explicantur Tomo (V. col. 457.

PATROL GR. LVI.

junior autem Ecclesiæ Christi. Concepit Lia, et peparit Ruben, Symeonem, Levi et Judam. Rachel autem quia non pariebat, dat Jacobo uxorem secundam, ancillam nempe suam Balam, et peperit illa Din et Nephthalim. Dedit etiam Lia Zelpham ancillam suam Jacobo uxorem : hæc vero peperit Gad et Aser. Peperit deinde etiam Lia Isachar et Zabulon. Tunc penerit quoque Rachel Josephum. Cum autem vellet Jacob reverti in terram suam, dat ipsi mercedem Laban, quain ipse Jacob determinavit, omne fuscim in agnis, et omne album in capris : illa autem quam plurima oriebantur: ponebat enim Jacob virgas in canalibus; et concipiebant ovés, et pariebant alba et varia, et cincritio colore sparsa. Illud vero totum Dei crat opus, ut ipse Jacob ait. Invidebant ei fili Laban, et ille clam acceptis uxoribus suis cum facultatibus abscessit. Laban vero Insequatus cum est, ac prinsquam cum illo congrederetur, interminatus est illi Deus, si aspere Jacobum adoriretur. Ille vero ut advenit, primo incusabat, et causam quærebat, cur furtim abscessisset. Ut autem Jacob respondit, se id ideo fecisse, quod sibi invideretur, et veritum ne fillas suas retineret. deos suos repetebat Laban, quos furata erat Rachel. Cum autem non invenisse:, instat vehementer Jacob incusans. Demum, postquam comederant et biberant, in viam quisque suam recesserunt, tumulum illic lapidum statuentes, quem collem testimonii vocarunt. Tunc occurrere Jacobo angeli Del. Mittit vero Jacob ad Esaŭ, qui annuntiarent adventum sunn. Ut vero redierunt ii qui missi fuerant, et nuntiaverunt venire Esaŭ cum quadringentis viris, formidine captus rogat Deum, ut se ab imminenti periculo liberet, mittitque dona Esaŭ fratri. Ut autem ingressus est Jacob in torrentem, benedictionemque accepit, ac mutatum fuit nomen ejus, videt Esau venfentem, ac divisa turma sua, ancillas cum filiis suis primas constituit, Liam secundam cum filiis, et Rachelem cum Joseph postremam venire jussit : ipse vero primus incedebat. Ut autem placide vidit illum Esau, et dona ab illo accepit, rogabat se viæ comitem acciperet: Jacob autem renuit. Confecto itinere moratus est in Salem Siclmorum urbe, ubi Sychem filius Emmor regis, amore Dinae filiæ Jacobi captus est, illaque vitiata, rogabat illam ducere uxorem sibi liceret. Responderunt Sy. meon et Levi, se libeuter daturos, si ipsi circumciderentur cum populo suo. Ut vero se circumciderum, cum adhuc in dolore versarentur, illos interfecero Symeon et Levi. Metuebat deinceps Jacob ne in se irrucrent vicini Chanauæi : Desque jubente ascend! in Bathel. Mortuaque est nutrix Rebeccæ. Ut autem benedixit Jacobo Dens, profectus ex Bæthel habitavit ultra turrim Gader. Tunc infeliciter peperit Rachel et mortua est, sepultaque est in via Ephrata: hac est Bethlehem. Qui natus autem est, Benjamin erat. Tune dormivit Ruben cum Balla concubina patris sui. Illo tempore mortuus est Isaac; et sepelierunt eum Esaü et Jacob. Genealogia ducitur progeniei Esaŭ, inter quos Job reperitur (a), qui Jobab hic vocatur. Josepho in-

(a) Jobi originem ab Esaŭ deducit Chryspstomus hie et

## ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

# ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ

#### ΣΥΝΟΨΙΣ

Τῆς Παλαιάς τε καὶ Καιτῆς, ὡς ἐν τάξει ὑπομνηστικοῦ.

#### ΠΡΟΘΕΩΡΙΑ.

Καινή λέγεται άπό του χρόνου καλ άπό της φύσεως των εν αύτη γενομένων, ότι πάντα άνεχαινίσθη, χαλ πρώτον ἄνθρωπος, δι' δν τὰ πάντα. Ίνα δὲ μή τις λέγη Οούρανδς ο αύτδς, ή γῆ, καὶ τὸ κυριώτατον άπάντων ἄνθρωπος καὶ (Ι. καινὸς) νόμος ἐδόθη, χαιναί έντολαί, χαινή ή χάρις διά του λουτρού, χαινδς ἄνθρωπος, καιναί ἐπαγγελίαι. Οὐκέτι γάρ γῆ καί τὰ ἀπὸ τῆς γῆς · ἀλλ' οὐρανὸς, καὶ τὰ ἐν οὐρανοῖς. Καινά τὰ μυστήρια. Οὐκέτι γὰρ ἐκεῖνα τὰ σωματικά, πρόδατον και αξμα, και κνίσσα, και κόπρος, άλλ' ή λογική και ενάρετος λατρεία, τα παραγγέλματα καινά, ξύλον εἰς οὐρανοὺς ἀνάγον καὶ ὑψηλοὺς ἐργαζόμενον. Σχοπὸς δὴ ἐχατέρωθεν τῶν Διαθηχῶν εἶς, τῶν άνθρώπων ή διόρθωσις. Καὶ τί δεῖ θαυμάζειν περὶ τῆς Γραφής, όπου γε καὶ τής κτίσεως αὐτής ή χρεία διὰ τουτον; Καλ γάρ ούρανὸν μέγαν δι' αὐτὸν ἐποίησε, και γην εύθειαν, και θάλασσαν ύπερ την γρείαν, ίνα άπὸ τοῦ μεγέθους τῶν γενομένων θαυμάσαντες τον Δημ:ουργον, είς θεογνωσίαν έλθωσι. Καλ ταῦτα ούν διά τούτον γέγονεν. Έπει ούν σχοπός είς τῆς Παλαιάς και τῆς Καινῆς, ἀναγκαῖον εἶναι ἐνόμισεν ὁ Μωϋσής και Ιστορίας άναγράψαι παλαιάς: οὐ κατά τὴν έξωθεν άχολουθίαν · έχείνοι μέν γάρ ίστορίας γράφουσιν άπλως, ώστε πραγμάτων διηγήσεις ποιείσθαι, χαί πολέμους και μάχας είς μέσον άγαγείν, και καρπώσασθαι δόξαν άπό των γραμμάτων. 'Ο δε νομοθέτης ούχ ούτως. άλλά πάντοτε ιστορίας άναγράφει άνδρῶν μεγάλων χατωρθωχότων, ὥστε τοῖς μετὰ ταύτα των έχείνοις βεδιωμένων την διήγησιν γενέσθαι διδασχαλίας άγαθης ύπόθεσιν. Διὰ δη τούτο ού

μόνον τους κατωρθωκότας είς μέσον άγει, άλλά καὶ τους ήμαρτηχότας, ίνα τους μέν ζηλώσωμεν, τους δέ ἐχφύγωμεν, καὶ ἐχατέρωθεν ὀρθωθή τὰ τῆς ἀρετῆς και τὰ τῆς ἐπιμελείας. Μἡ τοίνον νομιζέτω τις ξένον είναι νομοθέτου το παλαιάς Ιστορίας διηγείσθαι καλ νόμους [315] άναγράφειν. "Όπερ γάρ Ισχύει νόμος. τούτο και ή διήγησις του βίου των άγίων. "Εστι τοίνυν τῆς Παλαιάς τὸ μὲν ἱστορικὸν, ὡς ἡ Ὁκτάτευχος · ή μέν Γένεσις τὰ περί τῆς δημιουργίας διηγουμένη, και τά περι του βίου των εύηρεστηκότων Θεφ. ή δὲ Έξοδος τὴν ἀπαλλαγὴν τῶν Ἰουδαίων τὴν έξ Αίγύπτου, την παράδοξον έχείνην, χαλ την τῆς έρήμου διατριδήν, καὶ τὴν τοῦ νόμου δόσιν· τὸ δὲ Λευιτικόν τά περί θυσιών και ιερουργίας ή γάρ τοῦ Λευί φυλή αυτη ήν ή την ιερωσύνην κεκληρωμένη, καλ άπο τοῦ ονόματος τῆς φυλῆς την προσηγορίαν Ελαχε τὸ βιδλίον. Μετ' έχεινο οι 'Αριθμοί· μετά γάρ τὸ ἐξελθεῖν ἐξ Αἰγύπτου, ἐχέλευσεν ὁ Θεὸς ἀριθμηθῆναι τὸν δῆμον τῶν Ἰουδαίων, καὶ ἦσαν ἐξακόσιαι χιλιάδες, ἀφ' ένὸς ἀνθρώπου τοῦ 'Αδραάμ γενόμεναι. Είτα μετ' έχεινο το Δευτερονόμιον τον γάρ νόμον έχ δευτέρου ήρμήνευσεν αὐτοῖς ὁ Μωϋσῆς. Εἶτα μετ' έχεινο Ίησους ο του Ναυή· ούτος γάρ μετά τόν Μωυσέα γενόμενος αύτων δημαγωγός, είς τε την γην τῆς ἐπαγγελίας εἰσήγαγε, καὶ τὴν γῆν διένειμε κατά κλήρους ταϊς δώδεκα φυλαίς. Μετ' έκείνον οι Κριταί· του γάρ Ίησου τελευτήσαντος, είς άριστοχράτειαν μετέπεσε τὰ πράγματα τῶν Τουδαίων, καὶ αἱ φυλαὶ έχράτουν. Είτα Ρούθ, βιδλίον βραχύ, Ιστορίαν Εχον γυναικός άλλοφύλου, γαμηθείσης Ἰουδαίω τινί. Μετ'

# SANCTI PATRIS NOSTRI

# JOANNIS CHRYSOSTOMI

## **SYNOPSIS**

Veteris et novi testamenti, quasi commonitorii more (a).

#### CONSPECTUS OPERIS.

Quare prius Testamentum appelletur, Vetus. Scopus ut s'à mone Testamenti unus. Divisio Veteris Testamenti in & seriam.consilia et prophetiam.-Novum Testamentum dicitur et a tempore et a natura rerum quas complectitur, quoniam omnia renovata sunt, primoque homo, pro-PLET quem omnia sunt condita. Ne quis autem dicat : Atqui celumidem est, terra eadem, et homo quoque, res ommium dignissima; nova lex data est, nova præcepta, nova gratia per lavacrum: novus homo, novæ promissiones. Non enim ultra agitur de terra et de terrenis; sed de cælo et de cælestibus. Nova mysteria. Non ultra locum habent illa corporea, ovis, sanguis, nidor, fimus; sed rationabilis ille virtuteque ornatus cultus : nova præcepta. Lignum nos ad cælum ducit, sublimesque esti-લા. Scopus autem in utroque Testamento unus est, hominum nempe emendatio. Ecquid mirum de Scriptura, quando natura tota ad ejus usum est condita? Etenim magnum propter illum cælum condidit, terram latam, ware majus, quam necessitas postulare videbatur, ut a magnitudine opificiorum Opificem mirantes, ad Dei

(e) Bene dicitur, commonitorii, vel forte, brevis commentarii more. Nam hic passim Chrysostomus breves explicationes adjecit, rerumque in Veteri Tostamento enarratarum cum 8070 cousonantiam indicat.

cognitionem venirent. Hæc itaque propter illum facta sunt. Quoniam igitur Veteris et Novi Testamenti scopus unus est, necessarium etiam putavit Movses historias veteres describere: non secundum externorum morem, qui historias scribunt ea mente tantum, ut rerum narrationes texant, et bella pugnasque in medium agant, atque ex scriptis gloriam sibi parent. At legislator non síc: sed semper historias scribit illustrium virorum qui res præclaras gesserunt; ut vitæ illorum narratio posteris sit optimæ doctrinæ argumentum. Ideoque non modo eos qui se probe gesserunt in medium adducit, sed etiam peccatores; ut illos æmulemur, hos autem fugiamus, et utrinque virtutem diligentiamque majorem adipiscamur. Ne quis ergo existimet extra legislatoris officium esse historias veteres narrare, et leges perscribere. Etenim quam vim habet lex, camdem obtinet sanctorum vitæ narratio. Est itaque in veteri lege aliud historicum, ut Octateuchus (a); nempe Genesis, quæ creationem enarrat, necnou vitam eorum qui Deo accepti fuere; Exodus, quæ Judæos exhibet ex Ægypto mira-

(a) Octateuchus, octo priores Scripturæ libros complectitur, Genesim, Exodum, Leviticum, Rumcros, Deuteronomium, Josue, Judices, et Ruth. biliter eductos et liberatos, atque in deserto diu morantes, legemque latam; Leviticus, in quo de sacrificiis et sacerdotio: nam tribus Levi sacerdotium sortita est: et ex tribus nomine nuncupatus liber est. Deinde Numeri; post egressum enim ex Ægypto jussit Deus numerari populum Judaicum, erantque sexcentics mille, ab uno homine Abrahamo orti. Postea Deuteronomium: legem'enim secundo interpretatus est illis Moyses. Deinde Jesus filius Nave : hic enim post Movsem illorum dux constitutus, in terram promissionis introduxit illos, terramque per sortes duodecim tribubus divisit. Post hunc Judices: nam Jesu mortuo, respublica Judæorum in aristocratiam versa est, et tribus imperium moderabantur. Deinde Ruth, liber exiguus, historiam complectens mulieris alienigenæ, quæ Judæo cuidam nupsit. Post hunc Regnorum libri quatuor: in quibus gesta Saulis, Davidis, Salomonis, Eliæ, Elisæi, et reliqua usque ad captivitatem Babylonicam. Post Regnorum libros Esdras. Postquam enim in Babylonem ob peccata sua abducti fuerant, ibique septuaginta annis in servitute manserant, demum Deus placatus, id providit ut Cyrus tunc rex Persarum, Cyrus, inquam, cujus puerilem institutionem descripsit Xenophon, captivos dimitteret. Dimissi vero redierunt ducibus Esdra, Neomia et Zorobabele. Hunc reditum describit Esdras, et quomodo reversi templum denuo construxerint, urbemque reædificaverint. Centum deinde annis elapsis, rursus illos bellum, Macedonicum nempe, invasit. Deinde Antiochi Epiphanis gesta sequuntur, quando tribus annis et dimidio obsessi, maleque affecti, a calamitatibus rursum erepti sunt. Post hæc modico elapso tempore (a), Christus advenit, ct Vetus Testamentum desinit.

Judæorum genus unde. - Ut autem discatur Judaicæ gentis origo, quædam hic enarranda sunt. Post Adam fuit Seth, deinde Enoch, postea alii usque ad multas generationes; demum Noe, cujus tempore, cum homines essent malitia corrupti, diluvium accidit. Cessante diluvio, egressus ex arca solus cum tribus filiis, terram omnem prole sua replevit, multis successione quadam prognatis. Cum ergo plurimi essent, deliberarunt ædificare turrim, quæ ad cælum usque pertingeret. Eorum consilium improbans Deus, linguas ipsorum confudit, unamque in multas divisit. Quare cum non sese mutuo audirent, simul habitare non potuerunt : quæ causa fuit ut per totum orbem dispergerentur. Dicitur autem in illa confusione linguarum, Heberum Judæorum progenitorem noluisse tentati operis esse participem, solumque mansisse qui linguam servaret (b), hoc optimi consilii præmium adeptum. Ex nepotibus ejus fuit Abraham : ideoque Judæorum lingua, Hebraica vocatur ab Hebero. Abrahæ filius fuit Isaac, hujus Jacob. Hic genuit duodecim patriarchas, Ruben, Symcon, Levi, Judam, Isachar, Zabulon, Nephthalim, Gad, Dan, Aser, Joseph, Ben-

(a) A profanatione templi per Antiochum Epiphanem facta ad ortım Christi anni sunt circiter centum sexagiuta.
(b) Homiliis in Genesim Tom. IV, col. 279. ait Chrysostomus Heberum solum primum mundi servasse idioma, quod hic etiam dicit. Sed ea dere controvertitur. Vide notam ihid.

jamin. Undecim horum patriarcharum nomen accepere tribus ab illis ortæ. Unusquisque enim tribum proseminavit, et proles ab eis denominabatur. Verum Josephi non una tribus, sed dux fuerunt. Noluit enim Josephi pater unam tribum ab eo denominari. Quid ergo factum est? Quia unus erat ille, ut duplex ficret patriarcha, Ephraim et Manassem duos ejus filios, duabus tribubus nomina sua dare jussit. Unde contigit ut tredecim tribus essent; nempe undecim aliorum, et duze Josephi per ejus filios. Tribus Levi hinc extrahitur, ordinique sacerdotali deputatur: neque enim necessarium erat aliud quidpiam ipsi tradere; sicque manet duodecim tribuum numerus non imminutus. Duodecim ergo tribus alia omnia gerebant : Levi autem tribui uni sacerdotalia munia concredita erant. Ex hac tribu Moyses erat. Hi ergo duodecim patriarchæ in Ægyptum profecti, impleta Dei promissione Abrahamo facta, qua dicebatur, Faciam semen tuum sicut stellas cæli, sexcentorum millium fuere progenitores. Hinc Judæorum genus constitutum est, quod nomen accepit a tribu Juda omnium præcipua et regia, unde reges exorti sunt. Veteris igitur Testamenti alind quidem historicum est, hoc nempe quod jam recensuimus. Quæ ad consilia moralia pertinent, sunt Proverbia, Sapientia Sira b, Ecclesiastes, Cantica canticorum. Propheticum vero sunt sexdecim Prophetæ, Ruth (a), et David. Hæ vero species divisæ, etiam permixtim aliæ in aliis reperiuntur. Exempli causa, in historiis prophetiam invenire est : et prophetas historica multa recensere audimus, atque in horum utroque consilia et monita deprehendimus, nempe in prophetia et in historia. Hæc omnia, ut dixi, ad unum respiciunt, nempe ad audientium emendationem, ita ut ex prius gestorum narratione, ex consilio admonitioneque, et ex prophetia ad id quod decorum est nos concinnemus. Prophetiæ vero illud maxime opus erat. ut sutura prænuntiaret, seu bona seu mala essent; ut alios attraherent, alios metu a nequitia coercerent. Est et aliud prophetiæ genus, nempe ea quæ ad Christum pertinent vaticinari: ubi accurate tractatur, non de adventu modo, sed et de iis quæ post adventum facturus erat, de partu, de natalibus, de cruce, de miraculis, de discipulorum electione, de Novo Testamento, de cessatione Judaicorum rituum, de destructione gentilitiorum, de nobilitate Ecclesiæ, deque aliis omnibus subsequentibus rebus. Hæc omnia clarissime ante multum tempus prædixerant prophetæ. alia figuris, alia verbis.

Prophetiæ duæ species, per opera et per verba. Prophetiæ est non modo sutura, sed etiam præterita aperire. — Etenim duo sunt prophetiæ genera, et operibus et verbis sutura prænuntiare: verbis quidem, ut cum crucem signisicare volentes, dicunt: Sicut ovis ad cædem ductus est, et sicut agnus coran se tondente sine voce (Isai. 53. 7). Hoc itaque verbis ipsis vaticinari

(a) Ruth inter propheticos libros fortasse ponit, quia unius mulieris privatæ historia non videbatur inter libros sacros accenseri posse, nisi ex ea muliere nasciturus fuisset Christus, id quod tot ante sæculis nonnisi prophetice scirl poterat; vel forte Ruth hic mendose irrepserit.

έχεινο αι Βασιλείαι αι τέσσαρες, έν αίς τά εις τον Σαούλ, τά είς τον Δαυΐο, τά είς Σολομώντα και τον Ήλίαν καὶ τὸν Ἐλισσαῖον, καὶ τὰ μέχρι τῆς αίχμαλωσίας τῆς εἰς Βαδυλώνα. Μετὰ δὲ τὰς βασιλείας Εσδρας. Έπειδή γάρ άπηνέχθησαν είς Βαδυλώνα άμαρτόντες, και έδδομήκοντα έτη διετέλεσαν αὐτόθι δουλεύοντες, ό Θεός ϋστερον ίλεως αύτοις γενόμενος, παρεσχεύασε τον Κύρον τον τότε Περσών βασιλεύοντα, Κῦρον, οὐ τὰς παιδείας ἀνέγραψε Ξενοφῶν, άφείναι τούς αίγμαλώτους. Καὶ άφέντος, ἐπανῆλθον ήγουμένου τοῦ "Εσδρα, τοῦ Νεεμίου, τοῦ Ζορο-**6άδελ.** Καλ την επάνοδον ταύτην γράφει ο "Εσδρας · ώς ἐπανελθόντες ἐχ δευτέρου τὸν ναὸν ψχοδόμησαν, χαί την πόλιν ανέστησαν. Καί έχατον διαγενομένων έτων, πάλιν πόλεμος αύτους κατέλαδεν ό Μακεδονικός. Είτα τὰ ἐπὶ 'Αντιόχου συνέδη τοῦ 'Επιφανούς, ότε και τρία έτη πολιορκηθέντες και ήμισυ, χαχῶς παθόντες, πάλιν ἀπηλλάγησαν τῶν ἐπιγενομένων κακών. Καὶ μετ' ἐκεῖνο ὀλίγου διαγενομένου χρόνου, Ερχεται ο Χριστός, και τέλος λαμδάνει ή Ilahaiá.

"Ωστε δὲ μαθεῖν πόθεν συνέστη τὸ Ἰουδαίων γένος, άναγχαῖον όλίγα εἰπεῖν. Μετά τὸν Άδὰμ γέγονεν ό Σήθ, είτα Ένωχ, είτα έτεροι μέχρι πλειόνων γενεών : καὶ τότε ὁ Νῶε, ἐφ' οὖ, τῶν ἀνθρώπων διαφθαρέντων ύπο κακίας, γίνεται ο κατακλυσμός. Είτα τοῦ κατακλυσμοῦ παυθέντος, ἐξελθὼν ἀπὸ τῆς κιδωτου μόνος μετά παίδων τριών, ενέπλησε την γην εκ της αυτου γενεάς, κατά διαδοχήν πολλών δντων των τικτομένων. 'Ως ούν εγένοντο πολλοί, εδουλεύσαντο πύργον οίχοδομήσαι, φθάνοντα ξως τοῦ ούρανου. Καταγνούς δὲ αὐτῶν τὴν γνώμην ὁ Θεὸς, συνέχεεν αὐτῶν τὰς γλώσσας, καὶ τὴν μίαν εἰς πολλὰς διέτεμεν. [316] "Οθεν ἀνάγχη γέγονεν αὐτοῖς οὐχ ἀχούουσιν άλλήλων, μηδέ συνοιχήσαι άλλήλοις και αυτη γέγονε πρόφασις του πανταχού διασπαρήναι αύτούς τῆς οἰχουμένης. Λέγεται δὲ ἐν ταύτη τἢ συγχύσει τῶν γλωσσών ο Έδερ ο τών Ιουδαίων πρόγονος μή βουληθήναι χοινωνήσαι της έπιχειρήσεως αὐτοίς, χαλ μόνος μεΐναι διατηρών την οίχείαν γλώσσαν, της καλλίστης γνώμης τοῦτο τιμηθείς. Τούτου Εγγονος έγένετο, 'Αδραάμ · διό καὶ Ίουδαίων γλώσσα Έδραϊκή χέχληται, άπο τοῦ "Εδερ. Τούτου τοίνυν εγένετο ἔγγονος [ ᾿Αδραὰμ ], τοῦ ᾿Αδραὰμ⊷ α, Ἰσαὰχ, οὖ Ίαχώδ. Οὖτος ἐγέννησε τοὺς δώδεχα πατριάρχας, τὸν 'Ρουδείμ, τον Συμεών, τον Λευί, τον Τούδαν, τον Ίσαγάρ, τὸν Ζαδουλών, τὸν Νεφθαλείμ, τὸν Γάδ, τὸν Δάν, τὸν ᾿Ασήρ, τὸν Ἰωσήφ, τὸν Βενιαμίν. Τούτων των ένδεκα πατριαρχών έπώνυμοι γεγόνασιν αί μετά ταῦτα φυλαί. "Εκαστος γάρ φυλήν ἀπεγέννησε, χαλ οἱ τεχθέντες, ἀπ' ἐχείνων ἐχαλοῦντο. 'Αντλ μέντοι τοῦ Ἰωσήφ μία φυλή ούχέτι γίνεται, άλλά δύο. Οὐ γάρ ήδουλήθη ό πατήρ ό τοῦ Ἰωσήφ μιζ φυλή έπώνυμον αύτον γενέσθαι. Τί ούν γίνεται; Έπειδή είς ήν ό αύτος, ενα διπλούς γένηται πατριάρχης, τον 'Εφραίμ και τὸν Μανασσή τοὺς υίοὺς αὐτοῦ τοὺς δύο,

Hic mendum esse videtur. Legendum ni fallor, ἐγένετο ἔγγονος ᾿Αδραὰμ, τοῦ ᾿Αδραὰμ, Ἰσαάκ. Quapropter ᾿Αδραάμ primum inter uncinos posuimus, ne videretur ex ms. desumtum.

τούτους εποίησε δύο φυλών γενέσθαι επωνύμους ο, καλ αὶ δύο φυλαὶ τῷ Ἰωσήφ ἐλογίζοντο. "Ωστε συνέδη ἐκ τούτου Ενδεκα (Ι. τρισκαίδεκα) είναι τάς φυλάς. ἔνδεχα τὰς τῶν ἄλλων, δύο τὰς τοῦ Ἰωσήφ τὰς διά τῶν παίδων. Υπεξαιρείται ή του Λευί, και άφορίζετα: τή τάξει τῆς ἰερωσύνης οὐδὲ γὰρ ἦν ἀναγχαζον ἄλλο τι μεταχειρίσαι · καὶ μένει τῶν δώδεκα ὁ ἀριθμὸς μή άχρωτηριασθείς. Αἱ μὲν οὖν δώδεχα τὰ ἄλλα πάντα Επραττον · ή δὲ τοῦ Λευὶ τὰ ἱερατικά ἦν ἐπιτεταγμένη μόνη. Έχ ταύτης ήν ό Μωϋσής. Οὐτοι τοίνυν οί δώδεκα πατριάρχαι ἀπελθόντες είς Αίγυπτον, τῆς τοῦ Θεοῦ ἐπαγγελίας τῆς πρὸς τὸν ᾿Αδραὰμ πληρουμένης τῆς λεγούσης, Ποιήσω τὸ σπέρμα σου ὡς τὰ ἄστρα τοῦ οἰρανοῦ, ἐξακοσίων χιλιάδων ἐγένοντο πρόγονοι. Έντεῦθεν τὸ τῶν Ἰουδαίων συνέστη γένος ἀπὸ τῆς Ίούδα φυλής όνομασθέν τής βασιλιχωτάτης, δθεν οί βασιλείς αν έγένοντο. Της ούν Παλαιας έστι το μέν ίστορικόν, τούτο δή δ προειρήκαμεν το δε συμδουλευτικόν, ώς αι τε Παροιμίαι, καὶ ἡ τοῦ Σειράχ Σοφία, καὶ ὁ Ἐκκλησιαστής, καὶ τὰ "Ασματα τῶν άσμάτων το δε προφητικόν, ώς οι δεκαεξ λέγω Προφήται, και 'Ρούθ, και Δαυίδ. Εύροι δ' αν τις τλ είδη ταυτα διηρημένα άδρομερη έν άλληλοις όντα. Οϊόν τι λέγω, εν ταζς Ιστορίαις εύροι τις άν προφητείαν· καὶ τῶν προφητῶν ἀκούσειεν ἄν πολλὰ ἰστορικά διαλεγομένων. Και το της συμβουλης δε είδος καὶ τὸ τῆς παραινέσεως, ἐν ἐκατέρῳ τούτων, ἔν τε τῆ προφητεία, έν τε τῆ ἱστορία. Πάντα δὲ ταῦτα, ὧσπερ Εφθην είπων, είς εν βλέπει, την των άκουόντων διόρθωσιν, ώστε και άπο της των προτέρων διηγήσεως, και άπο [317] της συμδουλής και της παραινέσεως, και άπο τῆς προφητείας ρυθμίζεσθαι προς το δέον. Προφητείας δὲ τοῦτο ἔργον μᾶλλον ἦν, τὸ τὰ μέλλοντα προαναφωνείν, είτε χρηστά, είτε λυπηρά, ίνα τοὺς μέν ἀποσπάσωνται, τοὺς δὲ τῷ φόδψ τῆς κακίας ἀπείρξωσιν. "Εστι δὲ καὶ ἔτερον προφητείας εἶδος, τὸ τὰ περὶ του Χριστου προαναφωνήσαι • Ενθα μετ' άχριδείας οὐ περί τῆς παρουσίας μόνον, άλλά καὶ περί ὧν ἔμελλε παραγενόμενος πράττειν, καὶ περὶ τοῦ τόκου, καὶ περί τῆς γεννήσεως, καί περί του σταυρού, καί περί τῶν θαυμάτων, καὶ περὶ τῆς τῶν μαθητῶν ἐκλογῆς, περί της Καινής Διαθήχης, περί της παύσεως των Ίουδαϊχών, χαι περί του άφανισμού τών Έλληνιχών, και περι της εύγενείας της κατά την Έκκλησίαν, και περί τῶν ἄλλων ἀπάντων τῶν καθεξῆς ὅντων πραγμάτων. Ταῦτα πάντα μετά σαφηνείας άπάσης πρό πολλού του χρόνου προανεφώνησαν οι προφήται, τά μέν διά τύπων, τὰ δὲ διὰ ρημάτων.

Καὶ γὰρ δύο προφητείας εἴδη, καὶ διὰ ἔργων καὶ διὰ λόγων προαναφωνεῖν τὰ μέλλοντα διὰ λόγων μὲν, ὡς ὅταν τὸν σταυρὸν βουλόμενοι εἰπεῖν, λέγωσιν Ὁς πρόδατον ἐπὶ σφαγὴν ἤχθη, καὶ ὡς ἀμνὸς ἐναντίον τοῦ κείροντος αὐτὸν ἄφωνος. Τοῦτο μὲν οῦν

deit Jo. Chrysostomus t. II, Homilia 6 de Pænitentia,

p. 328, E

b Homil. 7 adversus Judæos. tom. I, p. 668: Μανασσής και Έφρατη δύο φυλαι γεγόνασιν ἐπώνυμοι. Ubi Savil. et aliquot mss. δύο φυλών habent et fortasse melius: nam cum hac Synopsi consonat hæc postrema lectio.

<sup>e</sup> De hisce duobus prophetiæ generibus idipæum fere

Marrhas, ubi amara erat aqua, et dulcem reddidit illam Moyses per lignum. Venerunt in locum ubi erant duodecim fontes, et septuaginta palmæ: locus autem vocabatur Elim. Inde venerunt in desertum inter Elim et Sina. Tunc murmuraverunt in deserto Israelitæ, carnes postulantes. Tunc pluit illis manna. Deinde intulit coturnicem. Hic circa manna, quod cum multum erat, non redundabat, cum parvum, non deficiebat, jussit nihil relinqui in crastinum. Illi vero non parucrunt, et quod residuum fuit vermibus scatebat. Dixit, Ne egrediamini ad colligendum sabbato: illi vero neque in hoc obsequati sunt, et cum egressi essent, nihil invenerunt. Jubet Moyses in vase aureo reponi ex manna in futuras generationes. Manna vero comederunt quadraginta annis. Tunc murmuraverunt ob sitim. Et percussit Moyses petram, exiitque aqua. Venit Amalec bellatum contra Israelem : et in fugam illum vertit Jesus silius Nave : ac quamdiu erant manus Moysis erectæ, superabat Israel; quando autem demittebat eas, superabatur. Illud vero signum erat crucis. Stabant quippe Aaron et Or qui sustinerent manus Moysi. Dixit autem Dominus ad Moysem: Scribe hoc in monumentum in libro (Exod. 17. 14). Accedit Jothor socer Moysis cum uxore ejus (generum autem illum præter usum vocat Scriptura) et Moysi et populo (a). Enarrat mirabilia Moyses socero: ille vero miratus est. Ut autem vidit totum populum Moysi adstantem, illum vero non posse erga omnes judicium exercere, auctor est illi socer, ut deligat viros potentes, religiosos, justos, odientes superbiam, et constituat eos millenarios, centenarios, quinquagenarios, decuriones (Exod. 18. 21). Obtemperavit ei Moyses, et ascendit in montem. Præcepitque ei Deus ut populo diceret, cos suturos Dei regale sacerdotium, gentem sanctam, si obedierint. Illi vero dixerunt : Omnia quæcumque dixit Deus, faciemus et audiemus (Exod. 19. 8). Tune præcipit populo, ut purificetur usque ad tertium diem, et lavet vestimenta sua. Hic dictum est illud quod habetur apud Apostolumin Epistola ad Hebræos: Si tetigerit montem, lapidabitur (Hebr. 12. 20). Tunc mons fumigabat, voces tubarum sonabant. Tunc præcepta legis accipit Moyses, nempe decalogum, et reliqua jura, Illud autem, Diis non maledices (Exod. 22. 28), non de idolis dictum est, sed de principibus : subdit enim : Principi populi tui non maledices. Pollicetur multa ipsis bona, si obedierint: quod gentes sint superaturi, terram possessuri; pollicetur item aquam corum benedictum iri, et panem, omni morbo liberandos illos esse, non futuram sterilem esse in illis, neque orbum, neque immaturam mortem, terminos eorum se positurum esse a mari Rubro usque ad Phylistinorum terram, a deserto usque ad Euphratem. Tunc immolavit Moyses, et dimidium sanguinis effudit ad altare : accipiensque sanguinem aspersit populum. Horum meminit Paulus in Epistola ad Hebræos dicens : Neque primum Testamentum sine sanguine renovatum est

(a) Næc, et Moysi et populo, videntur mendose irre-

(Hebr. 9. 18). Jubetur Moyses ascendere et aceipere tabulas. Et erat ibi quadraginta diebus et quadraginta poctibus. Audivit autem dispositionem tabernaculi. et eorum quæ in ipso continebantur, et sacerdotalis amictus, et unctionis sacerdotum, et redemptionum. Hæc vero crant ut singuli dimidiam didrachmi partem darent, id est, oholos decem. Et de compositione olei pracipit, et de observatione sabbati. Conveniunt Israelitæ contra Aaronem et in idololatriam incidunt. Tunc ait Deus Moysi : Sine me, et delibo eos, et faciam te in gentem magnam (Exod. 32. 10). Ut autem descendens Moyses vidit vitulum et populum ludentem, projecit et contrivit tabulas, increpavit Aaronem, præcepit filiis Levi-venientibus; dixit : Si quis ad Dominum, veniat ad me, ut occidut unusquisque fratrem suum et proximum suum : et ceciderunt tres mille viri (Exod. 52 26 - 28), Tunc ascendens Moyses dixit Deo: Si quidem dimittis illis peccatum, dimitte; sin minus, dele me de libro, quem scripsista (Exad. 32. 31. 32). Tunc flevit populus, et jussus esa. deponere ornatum suum. Ilic dictum fuit : Et loquatum est Dominus ad Moysem, quasi si quis loquatur ad amicum suum (Exod. 33. 11). Jesus autem silius Nave non egrediebatur ex tabernaculo. Tunc rogat Moyscs Deum, ut non derelinquat populum, et dolatis duabus tabulis, accepit decalogum, transactis rursum quadraginta diebus et quadraginta noctibus. Præcipitur autem ipsi iterum de pascha, de sabbato, de exterminandis gentium diis, de primogenitis ipsi sanctificandis. Hic legitur, Moysem cum velo loquutum populo esse; quod ad Corinthios secunda ait Paulus (2. Cor. 3. 13). Tunc illis præceptum est de sabbato, de materia ad tabernaculi constructionem adhibenda, hoc est, de auro, de ære, de capillis, deque reliqua materia. Et illi quidem cum magna afferebant alacritate, ita ut redundaret; operatus autem est Beseleel de tribu Juda, et Eliab de tribu Dan omnia ad apparatum necessaria; et tabernaculum stetit, nubesque operuit illud. Quod autem impensum fuit ad opera, auri quidem viginti novem talența et sicli septingenti, argenti talenta centum, sicli 772, æris talenta septuaginta, et bis mille quingenti sicli.

#### LEVITICUS, LIBER TERTIUS (a).

Leviticus vocatur hic liber, quia proprie et peculiariter totam Levitici ministerii formam continet, et quo pacto Aaron et filii ejus ex tribu Levi in sacerdotes electi utique fuerint, et quidquid discriminis est inter sacrificia et oblationes, et qualis sit universus sacrorum cultus, sacerdotaleque ministerium. Deinde cujusque sacrificii legem exponit; tum ejus quod pre salute, tum ejus quod pro delicto, sive spontaneo sive involuntario, et quo pacto singula dividenda sint et referenda. Enarratur etiam in boc libro summi sacerdotis, aliorumque sacerdotum unctio : ad hxe,

(a) Hæc tota Levitici Synopsis desideratur in Codice Coleliniano, sed habetur in Lugdunensi Batavico. Maxima vere pars ejus eadem ipsa est, quæ in Synopsi Athanasii nomine a nobis edita est Tomo II Operum Athanasii. Ea de re agitur in Diatriba ante Synopsin posita.

voluerunt; operibus vero, cum Abraham exhibetur filium offerens, et arietem jugulans. Ilic enim rebus ipsis crucis imaginem præsignificat, atque cædem pro orbe futuram. Multas certe invenire est in Veteri Testamento hujusmodi figuras , prophetiasque per res exhibitas. Prophetiæ vero munus est, non modo futura dicere, sed etiam præterita, quod maxime apud Moysem deprehenditur. Quando enim de cælo et de terra loquitur, res quidem dicit præteritas et tempore obscuratas, sed prophetia bæc enuntiat. Quemadmodum enim prophetiæ est, res nondum gestas, quæque adhuc occultæ sunt annuntiare, sic et res gestas quidem, sed ob tempus occultas revelare, et in medium adducere, parem gratiam postulat. Ad prophetiam quoque pertinet res præsentes annuntiare, quando quidpiam efficitur, sed occultum est; ut accidit circa Ananiam et Sapphiram. Illic enim neque præteritum, neque futurum, sed res præsens, occulta tamen. Petrus ergo bæc per prophetiam revelans, in medium adducit. Sane quæ ad Vetus Testamentum pertinent, ut quis consertim dicat, ejusmodi sunt. In Novo autem ea, quæ in Veteri ænigmatice dicta sunt, exhibentur : de prophetiis loquor, quibus testimonium perhibent ipsa opera, nempe vitæ institutum ad cælum usque pertingens, arcana futurorum bona, Qua nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascenderunt (1. Cor. 2. 9). Novum quippe Testamentum hominem per Vetus acceptum, moderate et sensim a nequitia ad angelorum institutum adducit. Itaque Veteris quidem Testamenti opus erat hominem facere; Novi autem hominem efficere angelum. Quandoquidem enim nequitia id effecit ut illud perderent quo homines erant, ipsosque in brutorum ignobilitatem dejecit, ac ferinos reddidit; lex quidem illos a tali malitia liberabat ; gratia vero ipsis hanc angelicam virtutem addit. Sunt autem Novi Testamenti libri, Epistolæ quatuordecim Pauli (a), quatuor Evangelia, duo discipulorum Christi, Joannis et Matthæi, duo autem Lucæ et Marci : quorum alius Petri, alius Pauli discipulus fuit. Illi enim ipsis oculis Christum viderant, ac cum illo versati suerant; hi vero ea quæ ex ipsis acceperant, aliis tradiderunt; itemque liber Actuum, qui etiam Lucæ est, narrantis ea quæ gesta sunt; et ex catholicis tres Epistolæ (b).

(a) Mirum hic videatur Epistolas quatuordecim Pauli ante Evangelia poni. Quantum amaret Paulum Chrysostomus, quam præ aliis omnibus scripturæ sacræ libris ejus Epistolas semper ore menteque versaret, ignorat nenno qui scripta ejus vel primoribus labris attigerit. Ordinem ergo librorum Novi Testamenti hic non ordine recensuit, sed ut se primum menti offerebant descripsit; sic Joannem ante omnes Evangelistas, et Lucam ante Marcum posuit. Catholicas Epistolas hic tres recenseri vides secundum Syrorum norem necnon Ecclesiæ Antiochenæ, ubi Jacobi una, Petri prima, Joannis item prima solum admittebantur. Qua de re pluribus suj ra in Diatriba verba fecimus.

(b) Nota, inquit Scholiastes, ipsum non memorare Apocaly, sim. Equidem have Scholiastis adnotatio aliquid negotii facessere potest, quia Apocalypsim, amplum licet librum, a Joanne Chrysostomo usurpatam nondum reperi, nec defuere, qui de ejus auctoritate in Ecclesia saltem Gracca dubitaverint, Nicephorusque patriarcha Constantinopolitanus in Canone suo recensuit. Quin et in secundo romo Gregorii nazianzeni in Catalogo librorum Scripturce, qui ejus esse non putatur, have leguntur p. 194: Τὴν δ' ᾿Δποκάλυψον

SYNOPSIS GENESIS .

Mundi creatio, hominisque formatio. Mandatum accipit Adam, et formatur mulier ex costa ejus, quæ a serpente decepta, virum decipit, atque una cum illo maledicia ejicitur ex paradiso. Serpens quoque maledictum accipit, ut super pectus gradiatur. Cain occidit fratrem, quia laudabilius se gesserat, datque ille pænas: postcaque liberos suscipit. Eva Sethum parit. Catalogus eorum qui ab Adamo et a Setho orti sunt usque ad Noe: hominumque criminatio ob indecora connubia, ac cæteras iniquitates. Filios Dei hic vocat eos qui a Setho genus ducebant ( Gen. 6. 2); dicitur enim : Ego dixi, Dii estis, et filii Altissimi omnes (a) (Psal. 81.6). Filias vero hominum vocat eas quæ a Caino ortæ erant. Prædicit Deus Noæ futuram hominum perniciem per diluvium, et jubet arcam construere, trecentorum cubitorum longitudine, quinquaginta cubitorum latitudine, et triginta cubitorum altitudine. Ut antem ingressus est in arcam, advenit diluvium quadraginta diebus et quadraginta noctibus. Obtinuit aqua centum quinquaginta diebus. Apparuerunt autem cacumina montium primo die decimi mensis. Et post quadraginta dies emisit corvum, qui non reversus est : et post septem dies emisit columbam, quæ reversa est ramum olivæ gestans. Jubetur a Deo Noe egredi ex arca : et egressus Deo sacrificavit, et benedictus est cum filiis suis. Accepitque promissionem a Deo, non ultra futuram hujusmodi perniciem hominum per diluvium. Postea vero Senio quidem et Japheto benedicit, maledicit autem Chanaanum, quia pater ejus Cham revelaverat nuditatem patris. Maledictio autem illa eventum habuit in Gabaonitis (b); imo potius specie quidem maledictio erat, sed revera prophetia. Iline sequuntur qui ex Noe orti sunt usque ad Phalec, qui hoc nomen sortitus est, quia ejus tempore divisa fuit terra. Tunc enim turrim ædificarunt. unde locus Babylon est appellatus, quod Confusionem significat, quia illic confusæ sunt linguæ corum. Pater autem Phaleci lleber dicitur non consensisse cum cæteris circa ædificationem turris; ideogne ipsi loquelam non mutatam fuisse; sed mansisse illum

<sup>1</sup> Titulus in Lugdunensi Cod. sic habetur: Brevis veteris Testamenti synopsis, auctore Chrysostomo. Genesis. Liber primus.

(a) Hæc pluribus explicantur Tom. IV, Hom. 22 in Genesim, ubi probatur eos, qui a setho orti erant, filios Dei vocari, et hic ipse locus Psalmi 81 affertur: Ego dixi, Ditiestis. Filias autem hominum filias esse Caini dicit paulo postea.

(b) Commentario in Isaiam ad cap. 2, versu 1, hæc ipsa sic exprimit Chrysostomus: Οὐ μὴν οὐδὲ τὴν ἀρὰν διαπεσούσαν, ἀλλὲ ἐπὶ τῶν Γαδαονιτῶν λαδούσαν τὸ τέλος τῶν ἐπ τοῦ Χάνσαν γεγονότων. Καὶ γὰρ ἐν τάξει ἀρᾶς προρητεία τὸ λεγόμενον ἢν. Quæ ipsissima hic quoque habentur: unde prohari videatur hoc opus Chrysostomi esse. Hoc ipsum vero de Cabaonitis ait etiam infra in Synopsi libri Jesu, sive house.

την Ἰωάννου πάλιν τινές μέν έγκρίνουσιν, οι πλείους δέ γε νόδον λέγουσι. Verum hic scriptor non accurate loquitur. Nam Patrum Græcorum principes, Athañasius in Lanoue suo p. 963, Basilius, Gregorius Naz., insuperque Hippolytus atque Methodius auctor Synopseus inter Athanasii Opera, ad hæc autem to; ε ετίπα Ecclesia Apocalypsim inter authentica opera admiserunt. Quamobrem jure illa inter canonicas Scripturas locum habet. Vide Okcumenii opuscutum in Biblioth. Colsiiniana p. 278.

cum integra sua dialecto, qua: ab illo denominationem sortita sit. Nam cum ille Heber vocaretur, hac Hebraica appellata est (a) : quod signum est maximum Hebraicam esse omnium linguarum antiquissimam. Antequam enim confunderentur linguæ, hac omnes utebantur. Est autem hic Heber inter majores Abrahæ. Assumit Thara pater Abrahæ, filios suos Abraham et Nachor (b) et nepotem suum Lot, et venit in Charran, in animo habens inde proficisci in terram Chananæorum. Illoque mortuo in Charran, jubetur a Deo Abraham transmigrare ex Charran, et venit in Sychem in terra Chanaan. Et dixit ei Dens, semini ejus se daturum terram illam. Et ædificavit Abraham altare Deo, et fixit tabernaculum suum versus mare. Cum fames antem esset, descendens in Ægyptum præcepit uxori suæ, ut diceret se sororem ejus esse. Cum porro sustulisset eam Pharao, et Dei ultionem expertus esset, reddidit illam Abrahæ. Litigantibus invicem pastoribus Abrahæ et Loti, ipsi habitatione separati sunt. Lot accepit Sodomitarum terram: Abraham vero ad quercum Mambre habitavit, promissionesque rursum a Deo accepit, ejus semen multitudine propagandum esse, et illam terram possessurum. Chodollagomor, quia ab ipso defecerant quinque reges Sodomiticæ terræ, qui ipsi prius servierant, assumptis secum tribus aliis regibus, bellum ipsis intulit, eosque in fugam versos captivos abduxit; in quibus crat etiam Lot. His auditis Abraham, cum vernaculis suis trecențis octodecim, illos insequutus, cripuit fratris filium cum equitatu et mulicribus; et Melchisedeco se benedicenti et afferenti panem et vinum, decimas dedit. Ideo ait Paulus (c) in epistola ad Hebræos : Et Levi qui decimas accepit, decimatus est (Hebr. 7. 9). Regi Sodomorum roganti ut equitatum acciperet non annuit : Ne dicas, inquit, Ego ditavi Abraham. (Gen. 14. 23). Tunc Deo ipsi dicente, Merces tua magna erit (Gen. 15. 1), filiorum orbitatem deplorat : rursumque audit, eum qui ex illo egressurus erat, ejus hereditatem accepturum esse, et semen ejus futurum sicut stellas cæli. Hic jacet illud: Credidit Abraham Deo, et reputatum est illi ad justitiam (Gen. 15. 6). Sectiones (d) facit, et discit peregrinum futurum esse semen suum, et postea liberandum fore postquam depressum fuerit per quadringentos annos. Sara autem quia sterilis erat, dat Agarem Abrahamo, ut liberos susciperet ex illa. Cum autem hæc uterum gestaret, contra heram suam sese extulfi : traditque illam Saræ Abraham, ut contumeliam ulcisceretur. Illa vero ab hera sua male accepta, a domo aufugit, ab angeloque jubetur ad domi-

(a) Hoc ipsum de Hebero, etsi brevius, dicit Homil. 30

nam suam redire; promissionemque accipit semen ipsius multiplicandum esse : puerogne antequam nasceretur nomen imponit angelus, Ismael ipsum appellans. Peperit Agar Ismaelem, et Abraham cum nonaginta novem annorum esset, nomen mulavit. Non enim ultra Abram, sed Abraham vocatus est. Præcipit illi Deus ut circumcidatur cum tota domo: nomenque Saræ mutatur, vocaturque illa Sara. Accipit Abraham promissionem circa Isaacum. Apparet Abrahamo Filius Dei (a) cum duobus angelis, et ait illi : Revertar ad te tempore isto ad horas : et habebit filium Sarra uxor tua (Gen. 18. 10). Abraham obsecrat Deum pro Sodomis. Duo angeli veniunt ad Lot. Instantes Sodomitæ perquirunt eos, et percutiuntur cæcitate. Abducto autem Loto angeli egrediuntur domo : et ipse quidem cum filiabus salvus confugit in Segor: uxor autem ejus facta est columna salis, quia retro respexit. Ut vero Sodomitarum regio incensa est, et Lot in montem se contulit, conceperunt ex illo duæ filiæ ejus, et major peperit Moab. junior vero Ammon : coitum vero cum patre per ebrietatis fraudem consequutæ sunt, putabant cnim genus humanum defecisse. Peregrinatus est in Geraris Abraham, et Abimelech rex Gerarorum Saram accepit: Deo autem minas in ipsum intentante, sese purgabat ille dicens, putasse mulierem illam sororem ejus esse : sic enim ipsa dixerat. Reddidit vero illanı Abrahæ cum donis. Tunc postgnam reddita fuerat. peperit Isaacum. Ejicit autem domo ancillam cum filie ejus Ismaele. Abimelech porro pepigit cum Abrahamo fædus, ut nibil injuriæ inter eos intercederet : et accipit ille septem agnas ab Abrahamo, in testimonium putei juramenti, ut palam esset illum Abrahæ esse. Jubetur Abraham filium offerre in holocaustum, et offert, immolaturque aries pro co. Hæc porro figura erant œconomiæ quam pro nobis dispensaturus erat Christus. Moritur Sara, et empto loco Abraham ab Ephrone Chettæo, illic uxorem sepelit, mittitque servum, ut uxorem ducat Isaaco ex Mesopotamia, præcipiens ne filium suum illo ducat, si noluerit mulier venire. Ut autem venit servus in urbem Nachoris, et signum petiit, quo virginem agniturus erat : signum autem illud erat, si præberet illa sibi et camelis suis aquam ad bibendum: exit Rebecca filia Bathuelis filii Nachoris: Nachor vero frater erat Abrahæ. Cum dedisset autem ipsa illi et camelis suis potum, et dixisset cujus esset filia, introducit virum et hospitio accipit. Ubi dixit ille cujus rei causa venisset, et petiisset ut sibi traderetur puella, id virginis arbitrio parentes reliquerunt. Illam annuentem assumens servus abseessit : fuitque illa uxor Isaaci. Sara defuncta, ducit Abraham uxorem Chetturam, et filios, quos ex illa susceperat, separavit ab Isaaco, muneribus affectos: opum vero suarum heredem fecit Isaacum, et mortuus est. Hic recensentur nomina filiorum Ismaelis, qui habitavit ab Evilat usque ad Sur. Cum Rebecca stc-

(a) Filius Dei qui ab Abraham exceptus est, Dominus vocatur Homil. 42 in Genes., Tom. IV, col. 587. De filiabus l.ot infra paucis dicit ea, quæ pluribus enarrata sunt Homil. iu Genes. 44, col. 410-412.

in Genes., Tom. IV, col. 279.

(b) In Hebræo, in Vulgata, et in Editione LXX dicitur Thare secum assumpsisse Abram et Lotum, non autem Nachorem. Sed hac lectio in exemplari Chrysostomi haud dubie chorem. sed nec rector in exemplar Carystom nate during habebatur, ut videas Homil. 31 in Genes., Tom. IV, col. 282, and Dafe chips the Afran. and the Nario, Et accept Thara Abrain et Nachor, etc., quod ipsum bis infra repetitur. Hinc porro Chrysostomo asseri videtur hæcsynopsis. Multas autem iuisse in exemplaribus LXX varietates Hieronymus et alii passim affirmant. Codex quoque Lugdunensis Sachorem etiam habet.
(c) Vide Homil. 33 in Gen., Tom. IV, col. 328.
(d) Sectiones animalium. Vide Gen. 15, 10.

αύτου Λώτ, και ξρχεται είς Χαρράν, προθέμενος είς την Χαναναίων ελθείν, και αποθανόντος αὐτοῦ εν Χαβρά, προστάττεται ύπο του Θεού 'Αδραάμ μετοιχῆσαι ἀπὸ Χαρράν, χαὶ ἦλθεν εἰς Συχὲμ τῆς γῆς Xaγαάν. Καὶ εἶπεν αὐτῷ ὁ Θεὸς, τῷ σπέρματι αὐτοῦ δώσειν την γην. Καὶ ψχοδόμησεν 'Αδραάμ θυσιαστήριον τῷ Θεῷ, καὶ ἔπηξε τὴν σκηνὴν αὐτοῦ κατὰ θάλασσαν. Γενομένου δε λιμού, κατελθών είς Αίγυπτον παραγγέλλει τη γυναικί αύτοῦ είπεῖν, ὅτι ἀδελφή αὐτοῦ είη. Καὶ λαδών αὐτήν Φαραώ, καὶ ἐτασθεὶς ὑπὸ τοῦ Θεοῦ, δίδωσι τῷ ᾿Αδραάμ. Μαχεσθέντων τῶν ποιμένων του 'Αδραάμ και του Λώτ πρός άλλήλους, διείλοντο τάς οίχησεις. Καὶ ὁ μὲν Λὼτ Ελαδε την Σοδομηνών, ό δὲ 'Αδραάμ πρὸς τἢ δρυί τἢ Μαμδρί ... κατψκησεν, επαγγελίας τε Ελαδε πάλιν παρά τοῦ Θεού, και ότι είς πληθος επιδώσει αύτου το σπέρμα, και ότι κληρονομήσει την γην. Ο Χοδολαγομόρ, έπειδή ἀπέστησαν αὐτοῦ οἱ πέντε βασιλεῖς οἱ τῆς Σοδομηνής, δουλεύοντες αὐτῷ πρότερον, παραλαδών έτέρους βασιλείς τρείς, έπεστράτευσεν αύτοίς, χαί τροπωσάμενος έλαδεν αίχμαλώτους, έν οξς ήν και ό Λώτ. 'Ο δὲ 'Αδραάμ ἀχούσας, καὶ σὺν τοῖς οἰχογενέσιν αύτοῦ τριακοσίοις δεκαοκτώ καταδιώξας, εξείλετο τον ποεχφιδούν μετά τῆς ἴππου καὶ τῶν γυναι- χῶν· χαὶ τῷ μὲν Μελχισεδὲχ εὐλογήσαντι αὐτὸν, έξενεγχόντι άρτους τε χαὶ οίνον, δεχάτην έδωχε. Διό φησιν ὁ Παῦλος ἐν τἢ πρὸς Ἑδραίους, ὅτι Kal ὁ [320] Λευίς ό δεχάτας λαμδάνων δεδεχάτωται. Ύπό τοῦ βασιλέως Σοδόμων παρακληθείς την ίππον λαδείν, ούχ έπένευσεν. "Ινα μή είπης, φησίν, Έγω πεπλούτηκα τον Άδραάμ. Τότε του Θεού πρός αύτον είπόντος, ότι 'Ο μισθός σου πολύς έσται, αποδύρεται την άπαιδίαν και άκούει πάλιν, ὅτι ὁ ἐξ αὐτοῦ ἐξελευσόμενος χληρονομήσει αύτον, χαλ το σπέρμα αύτοῦ Εσται ώς τὰ ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ. Ἐνταῦθα κείται τὸ, Έπίστευσεν Άδραὰμ τῷ Θεῷ, καὶ ἐλογίσθη αὐτῷ είς διχαιοσύτητ. Τὰ διχοτομήματα ποιεί, καὶ μανθάνει ότι πάροιχον Εσται τὸ σπέρμα αὐτοῦ, χαὶ ὅτι μετά ταύτα άπαλλαγήσεται, μετά το ταπεινωθήναι έτη τετραχόσια. Σάρρα δὲ ἐπεὶ στεῖρα ἡν, δίδωσι τὴν "Αγαρ τῷ 'Αδραὰμ, ενα παιδοποιήσηται εξ αὐτῆς. 'Ως δε εκύει, επήρθη κατά τῆς κυρίας αὐτῆς καὶ δίδωσιν αὐτὴν τῇ Σάρρα ὁ ᾿Αδραὰμ, ὥστε ἀμῦναι τῇ ύδρει τη έαυτης. ή δε κακωθείσα ύπο της δεσποίνης, ἀπέδρα ἀπὸ τῆς οἰχίας, χαὶ χελεύεται ὑπὸ ἀγγέλου άποστραφήναι πρός την χυρίαν αυτής, λαμδάνει τε έπαγγελίαν, ότι το σπέρμα αύτης έπιδώσει είς πληθος, και δνομα τῷ παιδίῳ πριν ή τεχθήναι ἐπιτίθησιν ό ἄγγελος, Ἰσμαήλ αὐτὸν χαλῶν. "Ετεχεν ή "Αγαρ τὸν Ίσμαὴλ, καὶ 'Αδραὰμ ἐτῶν ἐνενήκουτα ἐννέα μετωνομάζετο. Οὐκέτι γάρ "Αδραμ, άλλά 'Αδραάι: ἐκλήθη. Κελεύεται ύπο του Θεού περιτμηθήναι αὐτος πανοικεσία. Και το της Σάρας δυομα άμειδεται, και καλείται Σάρφα Καὶ λαμβάνει περί τοῦ 'Ισαάκ έπαγγελίαν ο Άδραάμ. Έπιφαίνεται τῷ Άδραὰμ ο Υίος

\* Μαμδρή legitur in Homi iis in Genesim. Sed quam facilis sit harum vocalium η et commutatio nemo nescit.

τοῦ Θεοῦ μετά δύο άγγέλων, χαὶ λέγει πρὸς αὐτόν· Έπανήξω πρός σε κατά τζη καιρόν τοῦτον είς ώρας, καὶ ἔξει υἰὸν Σάρρα ἡ γυνή σου. `Αδραὰμδεῖται του Θεου ύπερ Σοδόμων. Οι δύο άγγελοι έρχονται πρός τον Λώτ. Έπιστάντες οι Σοδομίται ἐπεζήτουν, αύτους, και πλήττονται άορασία. Τον δε Λώτ λαδόντες οί ἄγγελοι ἐξῆλθον τῆς οἰχίας καὶ αὐτὸς μὲν ἄμα. ταίς θυγατράσι διασώζεται είς Σηγώρ ή δε γυνή γέγονε στήλη άλὸς, ἐπειδή ἀπέδλεψεν εἰς τὰ ὁπίσω. 'Ως δε ενεπρήσθη ή Σοδομηνή, και άπηλθεν είς τὸ δρος Λώτ, καὶ συνέλαδον έξ αὐτοῦ αἱ θυγατέρες αὐτου, και ή μεν πρεσδυτέρα έτεκε τον Μωάδ, ή δε νεωτέρα τον Άμμων. την δέ μετά του πατρός μίξιν ξχγεήση τἢ μέθἢ. Φοντο γάρ το ἀνθρώπινον ἐχλεγοιπέναι γένος. Παρώχησεν εν Γεράροις ο 'Αδραάμ, και ό βασιλεύς Γεράρων 'Αδιμέλεχ έλαδε την Σάρραν. άπειλήσαντος δε αὐτῷ τοῦ θεοῦ, ἀπελογεῖτο λέγων, άδελφήν αύτου νενομικέναι την γυναϊκα είναι· ουτω γάρ αὐτή εἶπεν. ᾿Απέδωχε δὲ αὐτὴν τῷ ᾿Αδραὰμ μετὰ δώρων. Τότε ἀποδοθεῖσα τίχτει τὸν Ἱσαάχ. Ἐκδάλλει δὲ τὴν παιδίσκην τῆς οἰκίας μετά τοῦ παιδίου Ίσμαήλ. 'Ο δε 'Αδιμέλεχ τίθεται πρός τον 'Αδραάμ διαθήκην, ώστε μη άδικησαι άλληλους, και λαμδάνει έπτα άμνάδας παρά τοῦ 'Αδραάμ, εἰς μαρτύριον τοῦ φρέατος τοῦ ὁρχισμοῦ, ἴνα ἡ δῆλον ὅτι τοῦ 'Αδραάμ έστι. Κελεύεται άνενέγχαι τον υίον είς όλοχάρπωσιν, χαὶ ἀναφέρεται, χαὶ σφάζεται χριὸς ἀντ' [321] αὐτοῦ. Ε Ταῦτα δὲ τύποι ήσαν τῆς μελλούσης οίχονομίας ύπὸ Χριστοῦ τελείσθαι ὑπὲρ ἡμῶν. ᾿Αποθνήσχει Σάββα, καλ άγοράσας τόπον ο `Αδραάμ παρά Έφρων του Χετταίου, θάπτει έχει την γυναίχα, χαλ πέμπει τὸν παίδα αὐτοῦ, ὥστε μνηστεύσασθαι τῷ Ίσαὸκ γυναϊκα ἀπὸ Μεσοποταμίας, παραγγείλας μή άποστρέψαι τὸν υίὸν αὐτοῦ ἐχεῖ, εἰ μἡ βούλοιτο ἐλθεῖν ή γυνή. "Ως δὲ ἦλθεν ὁ παζς εἰς τήν πόλιν Ναχώρ, καί το σημείου ήτησε, καθ' ο ήμελλε γνωρίζειν την παρθένον. Την δε το σημείον, παρασχείν εκείνην αύτῷ τε καὶ ταῖς καμήλοις αὐτοῦ πιεῖν: ἐξέρχεται Ῥεβέκκα ή θυγάτηρ Βαθουήλ τοῦ υίοῦ Ναχώρ ὁ δὲ Ναχώρ άδελφός ήν του 'Αδραάμ' δουσά τε αύτῷ πιείν καί ταίς χαμήλοις, εἰποῦσά τε, τίνος εἴη θυγάτηρ, εἰσάγει τὸν ἄνδρα καὶ ξενίζει. Ἐπειδή δὲ εἶπεν ἐκεῖνος, τίνος ἔνεχεν ήλθε, χαὶ ήτει την παϊδα λαθείν, τη παρθένφ την αϊρεσιν ἐπέτρεψαν οἱ γονεῖς. Ώς δὲ ἐπένευσεν έχείνη, λαδών αὐτὴν ἀπῆλθε: καὶ ἐγένετο τῷ Ίσαὰχ γυνή. Λαμβάνει ὁ ᾿Αβραὰμ γυναϊχα την Χεττούραν, ἀποθανούσης Σάρρας, καὶ τοὺς ἐξ αὐτῆς γενομένους παίδας έξαπέστειλεν άπό Ίσαάχ, δόματα δούς αύτοις τῆς δὲ ούσίας Ίσαἀχ χληρονόμον ἐποίησε, και ἀπέθανε. Τὰ ὀνόματα τῶν υίῶν Ἰσμαἡλ Εγχειται ένταῦθα· χατώχησε δὲ ἀπὸ Εὐιλάτ ἔως Σούρ. Τῆς 'Ρεδέχχας ἐστειρωμένης, ἐδεῖτο Ίσαὰχ τοῦ Θεοῦ. ώστε χυείν αύτήν χαι ἐπειδή ἐχύει, φησίν αύτή ό Θεός. Δύο έθτη έτ τῷ κοιλία σου, καὶ λαὸς λαοῦ ύπερέξει: προλέγων τὰ περί Ἰουδαίων και ήμῶν τῶν Χριστιανών. 'Ως δὲ ἐτέχθη τὰ παιδία καὶ ηὐξήθη,

b Harc de sacrificio Abrahæ, quod erat figura crucis, sive oconomiæ Christi, pluribus explicat Chrysostomus tomo IV, p. 478.

άποδίδοται και πιπράσκει έψήματος φακής τα πρωτοτόχια έαυτοῦ ὁ Ἡσαῦ τῷ Ἰαχώδ. Βουλόμενον δὲ τὸν Ίσαὰχ εἰς Αίγυπτον κατελθείν, ἐπειδή λιμός χατίσχυε, χωλύει ο Θεός, παραινών ένθα φικει, έκεί μένειν, καὶ ὑπισχνούμενος ἔσεσθαι μετ' αὐτοῦ, καὶ εύλογήσειν το σπέρμα αύτοῦ και πληθυνείν. Μαθών δε ό βασιλεύς Γεράρων 'Αδιμέλεχ, ότι ή 'Ρεδέχχα γυνή έστι τοῦ Ἰσαὰκ (ὑπώπτευσε γὰρ ἀδελφὴν αὐτοῦ είναι αὐτὴν), θάνατον ώρισε εί τις εξυδρίσει είς αὐτήν. Τότε Εσπειρεν ο Ίσαακ, καλ εύρεν έκατοστεύουσαν χριθήν. 'Ως δὲ ήλθεν εἰς πλοῦτον μέγαν ἐχ τῆς εύλογίας του Θεου, διεφθονούντο αύτῷ οἱ Φυλιστιελμ, και ο 'Αδιμέλεχ απήλαυνεν αύτον εκείθεν. 'Ο δε ούκ ημύνατο, άλλ' άνεχώρησε, και ώρυξε φρέατα, και ἐμάχοντο περὶ αὐτῶν. 'Ο δὲ οὐχ ἀνθίστατο, ἀλλ' ἔτερα ὥρυσσεν, ἔως οὖ ἐπαύσαντο ☀. Καὶ εὐλόγησεν αύτον ο Θεός. Καλ ο Ίσαακ ελθόντα προς αύτον τον 'Αδιμέλεχ εδέξατο άσμένως καλ είστίασεν, ού μνησθείς ών ήδικήθη. Έλαβεν ό Ήσαῦ Χαναναίας γυναϊκας, και ήριζον τη 'Ρεδέκκα. Έγήρασεν ό Ίσαὰκ καὶ ἡμδλυώπησε, καὶ προστάσσει τῷ υἰῷ Ἡσαῦ θηρεύσαι καλ ποιήσαι αὐτῷ ἔδεσμα, [να εὐλογήση αὐτόν. 'Ο δὲ Ἰαχώδ, συμπραττούσης αὐτῷ τῆς μητρὸς, έφθασε τὸν Ἡσαῦ· ἐψήσασα γὰρ ἐρίφους δύο, καὶ τὰ [322] δέρματα αὐτῶν περιθεῖσα αὐτῷ, ἵνα ἐπικρύψη την λειότητα του παιδός, έδωχε τὰ ἐδέσματα είς τὰς χείρας αύτοῦ, και εἰσέπεμψεν. 'Ο δὲ εἰσελθών Ελαδε τάς εύλογίας. Έλθων δε ό Ήσαῦ, καλ μαθών τό γεγονός, άπωδύρετο καλ έθρηνει, καλ ήτει εύλογηθηναι καὶ αὐτὸς, καὶ ἥνυσε τῇ ἐπιμονῇ, οὐδὲν μὲν τοσοῦτον όσον ήλπισεν. ήνυσε δε όμως. Μικρά τοίνυν εύλογηθελς άντλ μεγάλων, ώργίζετο πρός τον άδελφον, έμνησικάκει, περιέμενε του πατρός την τελευτήν, ώς τότε άδεέστερον επιδουλεύσων αύτῷ. Μηνύει τῷ Ίακὼδ ταύτα ή μήτηρ, και παραινεί φυγή την σωτηρίαν εύρηκέναι εἰποῦσά τε πρὸς τὸν Ἰσαὰκ, ὅτι ἀδίωτος αὐτή Εσται ὁ βίος h, εί καὶ Ίακὼδ ἀπὸ τῶν Χαναναίων λάδοι γυναϊκα, παρασκευάζει τὸν Ίσφακ ἐκπέμψαι τον Ίαχωδ είς Μεσοποταμίαν προς τον άδελφον αύτης τον Λάδαν, και έκ των θυγατέρων αύτου γυναϊκα λαδείν. 'Απελθόντος δε τοῦ Ίαχωδ, λαμδάνει την θυγατέρα Ίσμαἡλ ἐαυτῷ γυναῖκα ὁ Ἡσεῦ. Ὁ δὲ Ἱσμαἡλ υίος ήν του 'Αδραάμ, άπο τῆς "Αγαρ γενόμενος αὐτῷ. Βλέπει την κλίμακα ό Ίακὼδ, ιστησι στήλην, καί ἐπαγγέλλεται τὰ ὑπάρχοντα αὐτῷ ἀποδεχατώσειν τῷ Θεφ, εί ὑγιαίνων ἐπανέλθοι. "Ερχεται είς την Μεσοποταμίαν, είδε την 'Ραχήλ, ἐφίλησεν' αὐτήν ἀπελθούσα ή χόρη ἀπήγγειλε τῷ πατρὶ Λάδαν. Έλθὼν αὐτὸς ἐπέγνω τὸν Ἰακὼδ, εἰσήγαγεν αὐτὸν πρὸς ἐαυτόν. Ἐδούλευσεν αὐτῷ ἐπὶ μισθῷ θυγατρός: ὁ δὲ τὴν πρεσδυτέραν έδωκε. δυσχεραίνοντι δε τῷ Ἰακώδ ἐπὶ τη άπάτη, προτείνει έπτὰ έτη έτερα δουλεῦσαι, εί βούλοιτο και την νεωτέραν λαβείν. Ο δὲ και τοῦτο ύπέμεινε, και λαμδάνει και την νεωτέραν. Την δε ή μέν πρεσδυτέρα άσθενής τοῖς όφθαλμοῖς, Λεία. ή δὲ νεωτέρα ώραία, ή 'Ραχήλ. Είσι δε τύποι αύται, ή

Lugdunensis ὁ δὲ οὐκ ἀφίστατο, ἀλλ' ἔτερα ὧρυσσεν ἕως ἐπαύσαντο.

oldipsum, sed alio modo exprimit Chrysostomus tomo tv, p. 526, nempe, τὰ τῆς ζωῆς ἡμῖν οίχεται.

μέν πρεσδυτέρα τῆς συναγωγῆς τῶν Ἰουδαίων, ἡ δὲ νεωτέρα της Έχχλησίας του Χριστού. Συνέλαδε Λεία, και έτεκε τὸν 'Ρουδείμ, τὸν Συμεών, τὸν Λευί, τον Τούδαν. ή δε 'Ραγήλ, έπει μή έτικτε, δίδωσι τῷ Ίακὼδ γυναϊκα δευτέραν, την παιδίσκην αὐτής Βάλαν, και έτεκεν εκείνη του Δάν και του Νεφθαλείμ. "Εδωκε δε και ή Λεία Ζελφάν την παιδίσκην αυτής τῷ Ίακωδ γυναϊκα ή δὲ ἔτεκε τὸν Γάο καὶ τὸν ᾿Ασήρ. Ετεκε δε εξής Λεία μετά ταῦτα τον Ίσάχαρ και τον Ζαδουλών. Τότε έτεχε χαὶ ή 'Ραχήλ τὸν 'Ιωσήφ. 'Ως δὲ ήθελεν ὁ Ἰαχὼδ ἀπελθεῖν είς την οἰχείαν γῆν, δίδωσιν αύτῷ τὸν μισθὸν ὁ Λάδαν, δν αύτὸς ὁ Ἰαχώδ ώρισε, πάν φαιὸν ἐν τοῖς ἄρνασι, καὶ πάν λευκὸν ἐν ταίς αίξίν ο ώς δὲ πολλά τὰ τοιαῦτα γέγονεν ἐτίθει γάρ βάβδους εν τοίς ποτιστηρίοις, και ενεκίσσα τὰ πρόδατα, καὶ ἔτικτε λευκά καὶ ποικίλα, καὶ σποδοειδή ραντά. Τὸ δὲ πᾶν τοῦ Θεοῦ ἔργον ῆν, ὡς αὐτός φησιν ό Ἰαχώδ. Διεφθονούντο αὐτῷ υἰοὶ Λάδαν, καὶ λαδὼν λάθρα τὰς ἐαυτοῦ γυναῖχας μετὰ τῶν ὑπαρχόντων ἀπῆλθεν. Ο δὲ Λάβαν χατεδίωξε, καὶ πριν αὐτῷ συμδαλείν, ἡπείλησεν ὁ Θεὸς αὐτῷ, εἰ τραχέως προσενεχθείη τῷ Ἰαχώδ. Ὁ δὲ ἐλθών, τὸ μὲν πρῶτον ἐνεχάλει, [323] χαλ την αίτιαν έζήτει τῆς λαθραίας άναχωρήσεως. 'Ως δὲ εἶπεν ὁ Ἰαχώδ, διὰ τὸ πεφθονῆσθαι μήποτε τὰς θυγατέρας αὐτοῦ λάδοι, τοῦτο πεποιηχέναι, εζήτει τους θεούς αύτοῦ Λάδαν, ους Εκλεψεν ή Ραχήλ. 'Ως δε ούχ εύρεν, επιτίθεται σφοδρώς ό Ίαχωδ έγχαλών. Καὶ τέλος, φαγόντες χαὶ πιόντες. διεχωρίσθησαν όλλήλων, βουνόν λίθων στήσαντες έχει. ον και Βουνόν μαρτυρίου εκάλεσαν. Τότε συνήντησαν τῷ Ίαχὼδ ἄγγελοι Θεοῦ. Άποστέλλει ὁ Ίαχὼδ πρὸς τὸν Ἡσαῦ, ἀπαγγέλλων σύτοῦ τὴν ἐπιδημίαν. ٰΩς δὲ ήλθον οι ἀποσταλέντες, και είπον ἔρχεσθαι τὸν Ἡσαῦ μετά τετραχοσίων άνδρων, περίφοδος γενόμενος δείται τοῦ Θεοῦ, ώστε αὐτὸν ἀπαλλάξαι τοῦ ἐπικειμένου κινδύνου, καλ πέμπει δώρα τῷ 'Ησαῦ. 'Ως δὲ εἰσῆλθε τον χειμάρρουν ο Ίακώδ, και εύλογήθη, και μετωνομάσθη τὸ ὄνομα αὐτοῦ, ὁρᾳ τὸν Ἡσαῦ ἐργόμενον, χαὶ διελών το πληθος, τάς μέν παιδίσκας μετά των παίδων αύτῶν πρώτας έταξε, τὴν δὲ Λείαν δευτέραν μετὰ τῶν παιδίων, καὶ τὴν 'Ραχὴλ μετὰ 'Ιωσὴφ ἐσγάτην Ερχεσθαι χελεύσας, αύτος πρώτος άπηςι. 'Ως δὲ εξδεν αύτον άσμένως ο Ήσαῦ, και τὰ δῶρα Ελαθε παρ' αύτοῦ, ἡξίου συμπορεύεσθαι αύτῷ · ὁ δὲ παρητεῖτο. Καὶ ἐλθών κατέλυσεν εἰς πόλιν Σικίμων Σαλημ, Ενθα Συχέμ ο υίος Έμμωρ του βασιλέως, έρασθείς Δίνας τῆς θυγατρός Ίακὼδ, καὶ φθείρας τὴν παρθένον. ήξίου νόμφ γάμου λαβείν αὐτήν γυναίκα. Είπε δέ Συμεών και Λευί δώσειν έτοίμως, εί περιτμηθείεν έχείνοι μετά τοῦ λαοῦ αὐτῶν. Ώς δὲ περιετμήθησαν, έτι όντας έν τῷ πόνῳ ἀνείλον αὐτοὺς Συμεών καλ Λευί. Έφοδείτο λοιπόν ό Ίαχωδ, μή συνεπιθώνται αὐτῷ οἱ πλησίον Χαναναῖοι · καὶ τοῦ Θεοῦ κελεύσαντος άνηλθεν είς Βαιθήλ. Καλ άπέθανεν ή τροφός 'Ρεδέχκας. 'Ως δὲ ηὐλόγησεν αὐτῷ ὁ Θεὸς, ἀπάρας ἐκ Βαιθὴλ χατώχησεν ἐπέχεινα πύργου Γαδέρ. Τότε ἐδυστόχησεν ή 'Ραχήλ, καὶ ἀπέθανε, καὶ ἐτάφη ἐν τῇ ὀδῷ 'Εφραθα'.

c in textu Biblico legimus, πᾶν διάλευχον καὶ βαντὸν ἐν ταῖς αἰξίν. Sed qui compendio loquitur, non omnia jam accurate exprimere valet.

rilis esset, obsecrabat Isaac Deum ut illa conciperet : atque ut gestavit uterum, dixit illi Deus : Duæ gentes in utero tuo sunt, populusque populum superabit (Gen. 25. 23 ) : prædicens ea quæ Judæos et nes Christianos spectabant. Ut autem pueri nati sunt et creverunt, tradit venditque primogenita sua Jacobo Esaŭ pro coctione lentis. Cum vellet Isaac in Ægyptum descenderc, quia fames prævalebat, cohibuit illum Deus, hortatus ut illic maneret, ubi tunc erat, pollicitus se cum ipso futurum, ac benedicturum semen ipsius, ipsumque multiplicaturum. Cum didicisset autem Abimelech rex Gerarorum Rebeccam uxorem esse Isaaci ( suspicabatur enim sororem ejus esse), mortem inclixit iis qui ipsi contumeliam inferrent. Tunc semina spar it Isaac, et centies multiplicatum hordeum invevit. Cum autem ex benedictione Dei magnis auctus esset divitiis, invidebant ei Phylistiim, et Abimelech ande cum expulit. Ille vero non obstitit, sed recessit, et puteos fodit, pro quibus lites fuerunt (a). Ille vero non ultus eos, alios fodit puteos, donec illi molestiam inferre desierunt. Et benedixit illum Deus, Isaac autem se adeuntem Abimelechum benigne suscepit convivioque excepit, injuriarum immemor. Duxit Esau Chananzas mulieres, qua litigabant cum Rebecca. Senuit Isaacus et caligaverunt oculi ejus, pracepitque Esau filio suo, ut venaretur et pararet sibi cibaria, ut benediceret eum. Jacob autem, de matris consilio et opera, Esaŭ fratrem praevenit : nam coctis illa hædis duobus, et pellibus eorum filio circumpositis, ut filii levitatem obtegeret, cibaria ipsi tradidit, et emisit eum. Ille vero ingressus benedictiones accepit. Ubi autem accessit Esau, et quod gestum erat edidicit, lamentabatur, lugebat, petebatque et ipse benedictionem sibi dari : et perseverantia sua aliquid effecit; nihil tamen tan'um, quantum sperabat : impetravit tamen. Parva itaque loco majoris benedictione donatus, irascebatur contra fratrem, injuriæ memor, exspectabatque patris mortem, ut tunc sine metu insidias ipsi pararet. Ilæc Jacobo indicat mater, hortaturque ut fuga salutem sibi paret : cumque dixisset Isaaco non vitalem sibi fore vitam, si Jacob etiam ex Chananæis uxorem duceret, illud efficit ut Isaac Jacobum mittat in Mesopotamiam ad fratrem ipsius Labanum, ut ex filiabus ejus uxorem ducat. Post Jacobi profectum duxit Esau filiam Ismaelis sibi uxorem. Ismael autem filius erat Abrahæ \* Agare. Videt scalam Jacob, cippum crigit, promitlitque se bonorum suorum decimas Deo daturum, si incolumis reverteretur. Venit in Mesopotamiam, vidit Rachelem, ipsam osculatus est; reversa puella id rea untiavit patri suo Labano. Ille venlens agnovit Jacohum, induxit illum domum. Jacob servivit illi, in mercedem filiam ipsius accepturus : ille vero majorem natudedit. Ægre serenti Jacobo ob fallaciam, propotrit ut septem alios annos sibi serviat, si velit et juniorem ducere. Ille vero id quoque passus est, et <sup>du</sup>∖it eti**am ju**niorem. Erat autem major natu Lia lippis oculis; junior autem Rachel formosa. Hæ vero <sup>Agura</sup> sunt, nempe major natu synagogæ Judæorum,

(a) Her pluribus explicantur Tomo IV, col. 457.

PATROL GR. LVI.

junior autem Ecclesia Christi. Concepit Lia, et peparit Ruben, Symeonem, Levi et Judam. Rachel attient quia non pariebat, dat Jacobo uxorem secundam, ancillam nempe suam Balam, et peperit illa Din et Nephthalim. Dedit etiam Lia Zelpham ancillam snam Jacobo uxorem : hæc vero peperit Gad et Aser. Peperit deinde etiam Lia Isachar et Zabulon. Tunc peperit quoque Rachel Josephum. Cum autem vellet Jacob reverti in terram suam, dat ipsi mercedem Laban, quam ipse Jacob determinavit, omne fuscum in agnis, et omne album in capris : illa autem quam plurima oriebantur: ponebat enim Jacob virgas in canalibus; et concipiebant oves, et pariebant alba et varia, et cincritio colore sparsa. Illud vero totum Dei crat opus, ut ipse Jacob ait. Invidebant ei fill: Laban, et ille clam acceptis uxoribus suis cum facultatibus abscessit. Laban vero Insequetus eum est, ac prinsquam cum illo congrederetur, intérminatus est illi Deus, si aspere Jacobum adoriretur. Ille vero ut advenit, primo incusabat, et causam quærebat, cur furtim absces-isset. Ut autem Jacob respondit, se id ideo fecisse, quod sibi invideretur, et veritum ne fillas suas retineret, deos suos repetebat Laban, quos furata erat Rachel. Cum autem non invenisse:, instat vehementer Jacob incusans. Demum, postquam comederant et biberant, in viam quisque suam recesserunt, tumulum illic lapidum statuentes, quem collem testimonii vocarunt. Tune occurrere Jacobo angeli Del. Mittit vero Jacob ad Esaü, qui annuntiarent adventum suum. Ut vero redierunt ii qui missi fuerant, et nuntiaverunt venire Esaŭ cum quadringentis vivis, formidine captus rogat Deum, ut se ab imminenti periculo liberet, mittitque dona Esaŭ fratri. Ut autem ingressus est Jacob in torrentem, benedictionemque accepit, ac mutatuni fuit nomen ejus, videt Esau venfentem, ac divisa turma sua, ancillas cum filiis suis primas constituit, Liam secundam cum filiis, et Rachelem cum Joseph postremam venire jussit : ipse vero primus incedebat. Ut autem placide vidit illum Esau, et dona ab illo accepit, rogabat se viæ comitem acciperet : Jacob autem renuit. Confecto itinere moratus est in Salem Sielmorum urbe, ubi Sychem filius Emmor regis, amore Dinæ filiæ Jacobi captus est, Illaque vltiata, rogabat illam ducere uxorem sibi liceret. Responderunt Sy. meon et Levi, se libenter daturos, si ipsi circumciderentur cum populo suo. Ut vero se circumciderunt. cum adhuc in dolore versarentur, illos interfecero Symeon et Levi. Metuebat deinceps Jacob ne in se irrucrent vicini Chananæi : Desque jubente ascend! in Bathel. Mortuaque est nutrix Rebecca. Ut autem benedixit Jacobo Dens, profectus ex Bæthel habitavit ultra turrim Gader. Tunc infeliciter peperit Rachel et mortua est, sepultaque est in via Ephrata : hace est Bethlehem. Qui natus autem est, Benjamin erat. Tunc dormivit Ruben cum Balla concubina patris sui. Illo tempore mortuus est Isaac; et sepelierun! eum Esaü et Jacob. Genealogia ducitur progeniei Esaŭ, inter quos Job reperitur (a), qui Jobab hic vocatur. Josepho in-

(a) Jobi originem ab Esaŭ deducit Chrysostomus hie et

vident fratres somniorum causa, et quod magis a patre diligeretur. Illumque solum nacti occidere volebant : consulens autem Ruben, ut in lacum injiceretur, volcbat illum saltem a morte eripere. Cum injecissent, vendiderunt demum Madianitis, Juda consulente. Tunicam autem ejus sanguine tinctam ostenderunt patri. Ille vero putans illum a fera devoratum, graviter lugebat. Judæ autem nati sunt, Er, Aunan, et Selon. Mortuo autem Er, uxorem ejus Thamarem duxit frater ejus Aunan : qui nolebat semen suscitare fratri suo. Ut vero hie quoque mortuus est, non ultra volebat Judas Scioni tertio filio Thamarem uxorem dare, Thamar vero ornata ut meretrix secus viam sedit. Illam autem vere meretricem putans Judas (nam vultum obtegerat), ingressus est ad eam, pignusque dedit illi, torquem et annulum et virgam. Ut vero remuntiatum postea est Thamarem uterum gestare, jussit soccr ejus Judas eam comburi. Illa vero misit dicens, ex illo viro se concepisse, cujus esset annulus. Tunc ait Judas , Justior est Thamar quam ego ( Gen. 38. 26). Cum autem peperit, emisit manum Zara, et postea retraxit, et egressus est Phares, et postea Zara. Ilæc porro sic allegorice explicantur. Protulit, inquiunt, primus populus, nempe justi qui ante legem fuerunt, manum, id est vitam virtute ornatam et angelicam. Deinde in medium inducta est lex; postea vero revocata rursum est illa prior vita, per Christi institutum ad perfectiorem statum provecta (a). Emit Josephum princeps coquorum Pharaonis Pentephres: ipsique commisit curam omnium quæ in domo sua erant. Non cessit ille beræ ad peccandum hortanti. Calumnia impetitus est, conjectus in carcerem fuit: etiam illic dominium obtinebat; principi pincernarum et principi pistorum interpretatus est sonmia. Evenit sicut ipse dixerat : ille quippe occisus, hic in pristinum honorem reductus est. Vidit Pharao somnia boum et spicarum; quibus significabatur abundantia, et quæ illam subsequuta est fames. Eductus ex carcere est Joseph, ut illa interpretaretur; nam eum indicaverat princeps pincernarum. Interpretatus ille est, deditque consilium, quo fami remedium adhibebatur. Statuitur post Pharaonem primus, et multo collecto in septem vanuis ubertatis frumento; quando fames institit. volentibus vendebat. Vencrunt etiam fratres ejus ad emendum. Ubi autem pon cum illis vidit Benjaminum. metuens ne illum quoque perdidissent, incusat eos ut exploratores terræ, nec criminis aliam fore solutionem dicit, nisi fratrem juniorem Benjaminum in Ægyptum adducentes, ostendere possent. Arrepto autem et vincto Symeone, cæteros dimisit, et frumento et argento dato. Ubi autem viderunt argentum, cum aperirent saccos, de re tam inopinata turbati sunt, et Benjaminum a patre postulabant, cui omnia quæ gesta erant enarrarunt. Ille vero renuebat puerum emittere. alibi, ut in Homil. 7 de Pœnitentia. Et hæc est veterum recentiorumque multorum opinio, illum Jobab qui inter Esati nerotes fertur esse Jobum.

(a) Hanc allegoriam eodem prorsus sensu explicat Chrysostomus Hon. 62 in Genes. Tom. IV, col. 534, 536. Sed hic guardam adjicit, quæ Chrysostomi inventionem præ se ferunt.

Ut autem fames invaluit, cum instaret Judas Benjaminum volens abducere, se sanum et incolumem reducturum pollicitus, dedit Jacob duplicatum argentum, jubens alia quoque dona afferri. Ut autem ad Josephum pervenerunt, ab co perhumaniter excepti sunt; de patre ille interrogavit, et lauto illos convivio excepit. Cum porro de reditu ageretur, jussit poculum aureum injici in saccum Benjamini, illis ignorantibus. Ut autem injectum fuit poculum, dum illi abirent, jubet Joseph præpositum domus suæ viros insequi. Insequutus ille incusabat quod beneficum malis remunerarent. Illis vero turbatis, et morte dignum definientibus eum qui in surto deprehensus foret, seque servituti obnoxios, inventum fuit poculum in Benjamini sacco. Tunc ingressus Judas, longoque habito sermone de patre, de Josepho, et de Benjamino : cum se ille pro puero ad servitutem offerret, in tantam commiserationem Josephum injecit, ut tota illa scena proderetur. Omnibus enim exclusis, ut sibi cum libertate flere liceret, sese fratribus cognoscendum exhibuit, misitque ad patrem cum donis et plaustris : id quod etiam Pharaoni placitum erat. Ut audivit Jacob ea quæ ad Josephum spectabant, gaudio perfusus est, et jubente Deo descendit in Ægyptum. Videt Josephum pater : hæc renuntiantur Pharaoni, qui habitare eos jussit in Ramesse. Ut autem exhaustum fuit argentum terræ, jumenta dantes illi homines, frumentum accipiebant : his quoque deficientibus, nec fame desinente, scipsos cum terra dederunt : ac servi Pharaonis constituti seminabant, et quintam partem ipsi referebant, quatuor sibi partes reservantes. Morti proximus Jacob, juramentum exigit a Josepho, ne se in Ægypto scpeliret, sed in sepulcro patrum suorum. Filiosque Josephi Ephraim et Manassem non in nepotum, sed in filiorum ordinem accenset. Caligabatque oculis Jacob: ut autem osculatus est eos, cum benedicturus illos esset, Joseph a sinistris Jacobi posuit Ephraim, et Manassem a dextris. Jacob autem dexteram manum imposuit super juniorem qui a sinistris stabat, sinistram vero super eum qui a dextris, et benedixit. Putantem Josephum id patrem per ignorantiam facere, et monentem, non tulit Jacob, seque gnarum, non ignorantem id facere dixit. Tunc dedit Josepho Jacob Sicimam jure præcipuo, quam Symcon et Levi ceperant. Et benedicit silios suos. Hic de Christo vaticinatur : Non deficiet, inquit, princeps ex Juda, nec dux de femoribus ejus, donec reniat is cui repositum est (Gen. 49. 10). Ut autem mortuus est Jacob, luxit cum Joseph, et offerens sepelivit in spelunca Abrahæ. Dixerunt itaque fratres ejus : Ne forte injuriæ memoriam retineat, et referat nobis mala, quæ intulimus ei (Gen. 50. 15), et rogabant eum dicentes: Ecce nos servi tui sumus (Gen. 50. 18). Flevitque Joseph, et dixit eis : Ne timeatis : nam Dei sum ego. Vos mala consisia cepistis, Deus autem bona retribuit mihi. Ego nutriam vos et domos vestras (Ibid. r. 19. 21 ). Vixit ergo Joseph centum annos (a), et vidit

(a) Omnia exemplaria Bibliorum corum et decem annos

αύτη έστι Βηθλεέμ. Ο δὲ τεχθείς ην Βενιαμείν. Τότε έχοιμήθη 'Ρουδίμ μετά Βάλλας της παλλαχής του πατρός αύτου. Τότε ἀπέθανεν Ίσαάχ και Εθαψαν αὐτὸν Ἡσαῦ καὶ Ἱακώδ. Γενεαλογοῦνται οἱ ἀπὸ τοῦ Ήταῦ, ἔνθα εὐρίσκεται Ἰὼδ ἀπὸ τούτων ὢν, Ἰωδὰδ δε ενταύθα καλείται. Διαφθονούνται τῷ Ἰωσήφ οί άδελφοί τῶν ἐνυπνίων ἔνεκα, καὶ ὅτι μᾶλλον αὐτὸν ὁ πατηρ έφίλει. Καὶ λαδόντες μόνον εδούλοντο άνελείν. συμδουλεύσαντος δε του Ρουδίμ είς λάκκον έμδαλείν (εδούλετο γάρ αὐτὸν τέως εξελέσθαι τοῦ θανά του), ἐπεὶ ἐνέδαλον, ἀπέδοντο ὕστερον τοῖς Μαδιαναίοις, του Ἰούδα τούτο εἰσηγησαμένου. Τὸν δὲ χιτώνα αύτου βάψαντες αξματι, επεδείχνυον τῷ πατρί. 'Ο δέ νομίσας θηριάλωτον γεγονέναι, έθρήνει χαλεπώς. Τῷ δὲ Ἰούδα ἐτέχθησαν Ἡρ, Αὐνᾶν, καὶ Σηλών. ᾿Αποθανόντος δὲ τοῦ "Ηρ, τὴν γυναϊκα αὐτοῦ τὴν Θάμαρ Ελαδεν ό άδελφὸς αύτοῦ Αύνᾶν καὶ ούκ εδούλετο άναστήσαι σπέρμα τῷ ἀδελφῷ αὐτοῦ. 'Ως δὲ καὶ οὖτος ἀπέθανεν, ούκέτι ήθελε τῷ τρίτῳ Σηλών δοῦναι γυναίχα την θάμαρ ο Τούδας [324]. Η δε θάμαρ κοσμησαμένη ἐκάθισεν ώς πόρνη παρά την όδόν. Καὶ νομίσας αύτην άληθώς πόρνην είναι Ιούδας (έκεκάλυπτο γάρ το πρόσωπον), είσηλθε πρός αὐτήν, και έδωκεν αὐτη ἀρραδώνα, όρμίσκον και δακτύλιον καὶ ράδδον. Ος δὲ ἀπηγγέλθη μετὰ ταῦτα, δτι κύει θάμαρ, εκέλευσεν αύτην κατακαυθήναι ο πενθερός Ἰούδας. Ἡ δὲ ἀπέστειλε λέγουσα, ἐκ του άνδρος συνειληφέναι, ου ο δάκτυλός \* έστι. Τότε φησίν Ἰούδας: Δεδικαίωται Θάμαρ ή έγώ. Ώς ελ έτεκτε, προεξήνεγκε την χείρα ό Ζαρά, είτα συνέστειλε, και έξηλθεν ό Φαρές, και τότε ό Ζαρά. Ταῦτα εε ούτως άλληγορείται. Προεξήνεγκε, φησίν, ό πρώτος λαές, οι πρό τοῦ νόμου δίχαιοι, την χεϊρα, τουτέστι, την ενάρετον πολιτείαν και άγγελικήν. Είτα έν μέσω παρενεβλήθη νόμος : μετά δε ταύτα πάλιν άνεκλήθη έκεινος ο πρότερος βίος, διά της κατά Χριστόν πολιτείας έπι το τελειότερον παραχθείς. Ήγόρασε τὸν Ἰωσήφ ὁ ἀρχιμάγειρος Φαραὼ ὁ Πεντεφρής >. ένεχείρισε τὰ κατὰ τὴν οίχίαν. Οὐκ εἶξε τῆ δεσποίνη παρανομείν πελευούση έχεινος. Έσυχοφαντήθη, ένεδλήθη είς το δεσμωτήριον. ήν άργων κάκει, διέκρινε τῷ ἀρχιοινοχόφ καὶ τῷ ἀρχισιτοποιῷ τὰ ἐνύπνια. Έξέδη καθώς είπε: και ό μεν άνηρέθη, ό δε είς την προτέραν ἐπανηλθε τιμήν. Είδε Φαραώ τὰ ἐνύπνια των βοών, των σταχύων οι ων έδηλούτο ή εύθηνία, καὶ ὁ διαδεξάμενος αὐτὴν λιμός. Ἐξηνέχθη Ἰωσὴφ τοῦ δεσμωτηρίου, ενα ἐπιλύση ' ἐμήνυσε γάρ ὁ άρχιοινοχόος. Έπέλυσεν, έδωκε και γνώμην την τον λιμόν παραμυθησομένην. Γίνεται μετά τον Φαραώ, καλ συναγαγών σίτον πολύν έν τοίς έπτά έτεσι τῆς εὐθηνίας, οτε ο λιμός επέστη, επώλει τοίς βουλομένοις. <sup>\*</sup>Ηλθον και οι άδελφοι αύτου πρίασθαι. Ώς δε ούκ είδε μετ' αύτων τον Βενιαμίν, δεδοικώς μή και αύτον άπώλεσαν, αίτιαται ώς κατασκόπους της γης, καί τοῦ έγκλήματος ούκ είναι έτέραν λύσιν, πλήν εί μή τὸν άδελφδυ του νεώτερου του Βενιαμίν καταγαγόντες είς Αίγυπτον επιδείξαι δυνηθείεν. Λαδών δε τον Συμεών

Legendum haud dubie οδ τὸ δακτύλιον. In Lugdunensi codice legitur οὖ ὁ δακτύλιος.

D Πεντεφρής hie Πετεφρής vocatur in Bibliis; sed hæe nomina variant. Πεντεφρής etiam vocatur supra Expositione in Psalmum 48, p. 219, tom. V. Πεντεφρής etiam legitur in codice Lug luni Butavorum.

άπ' αὐτῶν καὶ δήσας, τοὺς λοιποὺς ἐξέπεμψε, τόν τε σίτον δούς και το άργύριον. 'Ως δε είδον το άργύριον èν τῷ χενοῦν τοὺς μαρσίππους, ἐταράχθησαν τῷ παραδόξω, και τον Βενιαμίν ήτουν παρά του πατρός λαδείν, τὰ γεγονότα ἀπαγγέλλοντες ἄπαντα. 'Ο δὲ άντείχετο τοῦ παιδίου. 'Ως δὲ ἐπεκράτησεν ὁ λιμός, καὶ Ἰούδας ἐπέκειτο βουλόμενος λαδείν τὸν Βενιαμίν. ύγιῆ καὶ σῶον ἐπαγγειλάμενος ἐπανήξειν, ἔδωκεν ὁ Ίακωδ τό τε άργύριον διπλούν, κελεύσας επιφέρεσθαι καλ δώρα Έτερα. 'Ως δὲ ήλθον πρός τὸν Ἰωσήφ, έδέξατο αύτους εύμενώς, και περί του πατρός ήρώτησε, καὶ είστίασε λαμπρώς. Ἡνίκα δὲ ἔδει ἀπιέναι, τὸ ποτήριον τὸ ἀργυροῦν κελεύει [325] ἐμβληθῆναι τῷ μαρσίππφ τοῦ Βενιαμίν, οὐχ είδότων ἐχείνων. 'Ος δε ενεδλήθη και λαδόντες απηλθον, προστάσσει τῷ ἐπὶ τῆς οἰπίας ὁ Ἰωσήφ καταδιῶξαι τοὺς ἄνδρας. 'Ο δε καταδιώξας ενεκάλει, ότι κακοίς του εύεργέτην ήμείψαντο. Ταραττομένων δὲ αὐτῶν, καὶ τῷ μὲν άλόντι έπὶ τῇ κλοπῇ, εἰ εὐρεθείη, θάνατον ὀριζόντων, έαυτοῖς δὲ δουλείαν, εὐρίσκεται παρὰ τῷ Βενιαμίν. Τότε είσελθών ο Ἰούδας, και μακρόν άποτείνες λόγον περί τε τοῦ πατρός καὶ περὶ τοῦ Ἰωσήφ καὶ τοῦ Βενιαμίν, ος ήν ελόμενος άντι του μειραχίου δουλεύειν πύτος, είς τοσούτον ενέδαλεν οίκτον τον Ίωσηφ, ώς έλεγχθηναι ο την σκηνήν άπασαν. Πάντας γάρ έκδαι λών, ίνα αὐτῷ μετ' ἐξουσίας δακρύειν ἐξή, γνωρίζει τε αύτον τοις άδελφοίς, και άποστέλλει έπι τον πατέρα μετά δώρων και άμαζών. Τιν δε και τῷ Φαραώ τούτο συνευδοχούν. 'Ως δὲ ήχουσεν ό Ίαχωδ τὰ κατά τλν Ίωσηφ, περιχαρής τε ήν, και του Θεού κελεύσαν τος κατέδη είς Αίγυπτον. Όρα τον Ίωσηφ ο πατήρ, άπηγγέλθη ταύτα τῷ Φαραώ, καὶ κατψκησεν ἐν Ῥαμεσσή. 'Ως δε άνάλωτο τὸ άργύριον τῆς γῆς, χτήνη διδόντες οι άνθρωποι, ελάμδανον σίτον : ἐπειδή δὲ καί ταύτα ἐπέλιπε, και ό λιμός ούκ ἐπαύετο, ἐαυτοὺς ξοωχαν μετά τῆς γῆς · καὶ γενόμενοι τῷ Φαραὼ δοῦ» λοι, ἔσπειρον, καὶ τὸ πέμπτον μέρος ἐδίδοσαν αὐτῷ. τά τέσσαρα αύτοι χαρπούμενοι. Μέλλων δε τελευτάν ό Ίαχὼ6, δρχον ἀπαιτεί τὸν Ἰωσήφ, ὥστε μή θάψαι αύτον εν Αιγύπτω, άλλ' εν τῷ τάφω τῶν πατέρων αύτου. Και τους υίους Ίωσηφ, τον Έφραζα και τον Μανασσῆ, οὐχ εἰς ἐγγόνων, ἀλλ' εἰς υἰῶν χαταλέγει τάξιν. Και τμόλυώπει Ίαχώδ • τος δε κατεφίλησεν αύτους, και έδει εύλογείν, έξ άριστερών του Ίακώδ έστησε τὸν Ἐφρείμ ὁ Ἰωσήφ, τὸν δὲ Μανασσῆ ἐχ δεξιών. 'Ο δὲ Ίαχὼδ την δεξιάν χείρα ἐπέθηκεν ἐπὶ τον έξ άριστερων έστωτα τον νεώ-ερον, την δε άριστεράν επί τον εκ δεξιών, και εύλογησε, του δλ Ίωσήφ οιομένου κατά άγνοιαν τοῦτο ποιείν τον πατέρα, καὶ διορθουμένου, ούκ ἡνέσχετο ὁ Ἰακώδ · είδως γάρ έφη τούτο ποιείν, ούχ άγνοων. Τότε δίδωσι τῷ Ἰωσής ὁ Ἰακὼδ την Σίκιμαν έξαίρετον, ην δ Συμεών και Λευί είλον. Και εθλογεί τους υίους αυτου. Ένταῦθα περί τοῦ Χριστοῦ προφητεύει. Οὐκ ἐκλείψει άρχων, φησίν, έξ Ἰούδα, οὐδὲ ἡγούμενος έκ των μηρών αὐτοῦ, ἔως αν Ελθη ῷ ἀπόχειται . "Ω; δὲ ἀπέθανεν 6 Ἰαχώδ, ἐπένθησεν αὐτὸν ό Ἰωσήφ, καὶ άναγαγών έθαψεν εν τῷ σπηλαίω 'Αδρεάμ. Εἶπον οὖν

<sup>c</sup> Ἐλέγχω vox Chrysostomo familiaris hoc usu. d In vulgatis exemplarihus legitur, ἔως ἀν ἰλθη τὰ ἀπεκείμενα αὐτῷ sed in quibusdam ecclesiasticis scriptorihus ὁ ἀπόκειται legitur, et sic habehat Chrysostomi exemplar. nam sic ille legit in Genesim p. 658, et alibi. ο! άδελφοὶ αὐτοῦ · Μήποτε μηποικακήση, καὶ ἀνταποδώσει ἡμῖν κακὰ, ἀ ἐνεδειξάμεθα αὐτῷ, καὶ πιρεκάλουν αὐτὸν λέγοντες · Ἰδοὐ ἡμεῖς οἰκέται σου. Καὶ ἔκλανσεν ὁ Ἰωσἡφ, καὶ εἴπεν αὐτοῖς · Μἡ φοδεῖσθε · τοῦ γὰρ Θεοῦ εἰμι ἐγώ. ' Υμεῖς ἐδου. ἐεὐσασθε πονηρὰ, ὁ δὲ Θεὸς ἀνταπέδωκέ μοι ἀγαθά. 'Εγὼ διαθρέψω ὑμᾶς καὶ τοὺς οἰκους ὑμῶν. "Εζησεν οὖν [326] Ἰωσἡφ ἔτη ἐκατὸν, κιὶ εἶδεν 'Εφραῖμ παιδία ἔως τρίτης γενεὰς. Λέγει οὖν τοῖς ἀδελφοῖς αὐτοῦ · Ἐπισκοκῆ ἐπισκέψεται ὑμᾶς ὁ Θεὸς, καὶ εἰσάξει ὑμᾶς εἰς τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας, ἢν ὧμοσε τοῖς πατράσιν ἡμῶν δοῦναι αὐτοῖς. Καὶ συνανοίσετε τὰ ὀστᾶ μου μεθ' ὑμῶν. Καὶ τελευτήσας ἐτῶν ἐκατὸν, ἐτάφη ἐν τῆ σορῷ ἐν Αἰγύπτω \*.

Σύνοψις τῆς Έξόδου.

'Αναστάς βασιλεύς εν Αίγύπτω, ός ούκ βόει τον Ίωσήφ, ἐκάκου τοὺς Ἱσραη) ίτας τῷ πηλῷ καὶ τῆ πλ:νθεία. Έχελευσε δε και ταίς μαίαις άναιρείν τά άρρενα των Ίσραηλιτών ιώς δε ούκ είξαν, τῷ λαῷ τὸ τόλμημα ἐπέτρεψε. Τότε τίχτεται Μωϋσῆς ἐχ τῆς φυλής Λευί, και εξέθηκαν αύτον οι γονείς εν θήδη. Κατελθούσα δὲ ἡ θυγάτηρ Φαραώ, καὶ ἀνελομένη τὸ παιδίον, Εδωχε τρέφεσθα:. Μέγας οὖν γενόμενος Μωῦσῆς, ἐξῆλθε πρές τους υίους Ἰσραήλ. Κατανοήσας δὲ τὸν πόνον, ὁρᾳ Αἰγύπτιον τύπτοντά τινα Έδραῖον. Περιδλεψάμενος δε ώδε και ώδε, ούχ όρα ούδένα. πατάξας δὲ τὸν Αἰγύπτιον, ἔχρυψεν αὐτὸν ἐν τῇ ἄμμφ. Έξελθών δε τη ήμερα τη δευτέρα, όρα δύο Έδραίους διαπληκτιζομένους, καλ λέγει τῷ ἐνί· Διὰ el túnteic tor alnoior; 'O de elne · Tic de natέστησεν άρχοντα και δικαστήν έφ' ήμας μή drelsir με θέλεις ώς χθές Αιγύπτιον; Έφοδήθη ούν Μωϋσῆς: ήχουσε δε Φαραώ το βῆμα, και εζήτει άνελειν Μωϋσήν. Φυδηθείς δε Μωϋσής, άνεχώρησεν είς Μαδιάμ· εδοήθησε ταῖς θυγατράσιν Ίοθορ πρὸς τὸ ποτίσαι. Δί δὲ ἀνήγγειλαν τῷ πατρὶ τὸ γεγονὸς, και είσηγαγον πρός αύτον τον Μωϋσῆν. Και δίδωσιν αὐτῷ τὴν θυγατέρα αὐτοῦ γυναϊκα καὶ ἔτεκε τῷ Μωϋσή τον Γερσέμ και τον Έλιέζερ. Ποιμαίνοντι δέ αὐτῷ λαλεί ὁ Θεός. ὅτε ἦλθεν, εἶδε τὸ ἐπὶ τῆς βάτου θαυμα, ότε έχαίετο, καὶ οὐ κατεκαίετο. Καὶ ἀποστέλλει αὐτὸν εἰς Αξγυπτον λέγων Εἰπε, Έγώ εἰμι ὁ ων. Κελεύεται δε συναγαγέζν την γερουσίαν, και ουτως είσελθεῖν πρὸς Φαραώ, καὶ παραγγεῖλαιτῷ λαῷ, ἡνίκα άποτρέχουσι ο χρήσασθαι σκεύη άργυρα καὶ χρυσα παρά τῶν γειτόνων. Καὶ δίδωσιν αὐτῷ σημεία τοῖα πρός το πιστευθήναι, την ράθδον, ή γέγονεν δφις, την άλλοιωτιν της χειρός αύτου γέγονε γάρ ώς χιών, καλ πάλιν άποκατεστάθη είς την οἰκείαν χροιάν, τὸ υδωρ του ποταμού. Έκχεεῖς γάρ ἀπ' αὐτοῦ, φησίν, έπι την ξηράν, και έσται αίμα. Ὁ δὲ Μωῦσής παρητείτο τότε δργισθείς ο Θεός, συνέζευξεν αύτῷ τὸι 'Ααρών. 'Απήγγειλε Μωϋσῆς τῷ πενθερῷ αύτου τῷ Τοθόρ, ὅτι μέλλει είς Λίγυπτον ἀπιέναι. Καὶ τελευτήσαντος τοῦ βασιλέως τοῦ ζητούντος αὐτοῦ την ψυχην, φησίν αὐτῷ ὁ Θεός, ὅτ: Εἴσελθε εἰς Αίγυπτον. Ο δὲ τὰ παιδία καὶ τἡν γυναϊκα λαδών, ούτως είσξει. Διο [327] και άγγελος φαίνεται φοδών

Codex Lugdunensis sic desinit: ἐπανέρχονται ἐξ Αἰγνπτου ἀνενεγκειν αὐτοῦ τὰ ὀστὰ. Ὁ δὲ ἀπέθανε. Ἐθηκαν αὐτῶν παιος (sic) ἐν τῷ σορῷ τὴν ἐν Αἰγύπτῳ. Hic aliquid erralum viliumque est.

h Hic omnino legendum και παραγγείλαι τῷ λαῷ, ϯνίχα ἀποτρέχωσι, et sic habet Lugdonensis codex. Coislinianus

**νετο** καὶ παρήγγειλε.

αύτόν. Ού γάρ διά την περιτομήν (εί γάρ της περιτομῆς ἔνεκεν, ἐχρῆν μἡ πρότερον ἀναστῆναι τὸν άγγελον, έως ού και τον έτερον περιέτεμεν ή μήτηρ), άλλ' ὑπὲρ τοῦ μὴ τὴν γυναῖχα λαδείν εἰς Αίγυπτον. Ού γάρ οίχησαι έχει έπέμπετο, άλλ' έξαγαγείν τον Ίσραήλ οπερ και αύτος συνιδών, άφίησε την γυναϊχα. Καὶ πόθεν δῆλον ὅτι ἀφῆχεν; ᾿Απελθόντι αὐτῷ έξ Αίγύπτου άπαντα μετά τῆς γυναικός ὁ πενθερός 'Ιοθόρ. Έρχεται 'Ααρών πρὸς Μωῦσῆν, καὶ ἀμ**φό**τεροι συνήγαγον την γερουσίαν Ίσραηλ, καλ άπηγγειλαν αύτοις τά παρά του Θεου · οι δε εχάρησαν. 'Ως δὲ καὶ πρὸς τὸν Φαραώ εἰσῆλθον, καὶ ἐκέλευον έξαποστέλλειν τον λαόν, ου μόνον ουκ είξεν ο βασιλεύς, άλλά και πλέον ἐκάκωσε τοὺς Ἰσρατιλίτας, κελεύσας μη δίδοσθαι αύτοζς άχυρον, άλλ' αύτους άφ' έαυτῶν πορίζειν. Ώς δὲ ἐμαστίχθησαν οἱ γραμματεῖς διά το μή πληρούσθαι το έργον, ένέτυχον τῷ Φαραώ, και ούδεν ώνησαν. Κατεβόων λοιπόν του Μωυσέως: καὶ πάλιν ἀποστέλλεται πρὸς τοὺς Ἰσραηλίτας, εὐαγγελιζόμενος αὐτῶν τὴν Εξοδον. Οἱ δὲ οὐκ ἤκουσαν Μωϋσέως ἀπὸ τῆς όλιγοψυχίας αὐτῶν. Ένταῦθα γενεαλογείται Μωϋσῆς, καί φησιν αὐτῷ ὁ Θεός · Δέδωκά σε θεύν τῷ Φαραώ· καὶ ἀποστέλλει αὐτὸν πρὸς Φαραώ, χελεύσας επιδείξαι σημείον, εί αίτήσειεν ό βασιλεύς, τὸ τῆς ῥάθδου τῆς εἰς ἄψιν στραφείσης. Ώς δὲ ἐγένετο ἡ ράδδος ὄφις, καὶ οὐκ εἶξε. τρέπεται τὸ ύδωρ τοῦ ποταμοῦ εἰς αἶμα, πληροῦται ἡ γῆ βατράχων είτα σχνίπες επηλθον, είτα ή χυνόμυια, είτα δ θάνατος τῶν κτηνῶν, εἶτα αὶ φλυκτίδες, εἶτα ἡ χάλαζα και το πύρ, είτα ή άκρις, και το σκότος το ψηλαφητόν. 'Ως δὲ ημελλεν ό τῶν πρωτοτόχων ἐπάγε. σθαι θάνατος, κελεύονται θύσαι πρόδατον άρσεν. άμωμον, και χρίσαι τάς φλιάς τῷ αίματι · οὐ γάρ άπολεζοθαι τους δντας έν τη οίκία, έν ή αν το αξμα ην [Ι. η] τοῦ άμνοῦ. Τότε καὶ τῶν ἐπτὰ ημερῶν τῶν άζύμων αὐτοίς νομοθετεί . κάν εἰσέλθωσιν εἰς τὴν γτιν της επαγγελίας, φυλάττειν χελεύει την λατρείαν. Α άν έρωτήσωσιν ύμιας υίολ ύμων, φησί, έρειτε θυσία το πάσχα τουτο Κυρίφ. 'Ως δε κατά το μέσον της νυκτός απώλετο τα πρωτότοκα των Αίγυπτίων, απήλασαν τους Ίσραηλίτας τῆς Αίγυπτου. Οἱ δὲ ἐξῆλθον, λαδόντες τὰ σχεύη τὰ άργυρα καὶ χρυσά, καὶ πολύν λαόν μετ' αύτων ἐπίμικτον, καλ πρόδατα, καλ βόα;. καί κτήνη. Η δέ κατοίκησις των υίων Ίσραξλ, ήν κατώκησαν αύτοι και οί πατέρες αύτων εν γή Αίγυπτφ, καὶ ἐν γἢ Χαναάν, ἔτη τετρακόσια τριάκοντα. Kul elaer o Geog . Arabeg nal ariusor por nar πρωτέτοκεν από ανθρώπου έως κτήνους, ότι απέκτεινε τὰ πρωτότοκα Αίγυπτίων. Οὐκ ήγαγε 63 αύτους διά Φυλιστιείμ, ένα μή μετανοήσωσιν [328] ίδόντες πόλεμον, και αποστρέψωσεν είς Αίγυπτον, άλλά διά της Έρυθρας. Πέμπτη δε γενεά ανέδησαν υίοι Ίσραήλ έξ Αίγύπτου και έλαδε Μωϋσής τλ όστα Ίωσήφ. Πόηγει δε ό θεός του Ίσραήλ στόλο πυρός την νύκτα, καὶ στόλφ νεφέλης την ημέραν. 'Ος δε κατεδίωξεν ό Φαραώ μεταμεληθείς, επάταξε την θάλασσαν Μωυσής τη βάδοφ, και διηρέθη. παρελθόντων δὲ τῶν Ἰσραηλιτών, συνηλθε κατά τῶν Αίγυπτίων, και κατεπόντισεν αύτούς. Και ήσε Μωῦσής την ψόην, ήσε δέ και Μαριάμ μετά των γυ. ναικών. Τλόθον είς Μαρράς, ένθα πικρόν ήν το δδωρ. καὶ ἐγλύκανεν αὐτό Μωῦσῆς διὰ τοῦ ξύλου. ΤΗλθον Ένθα δώδεκα πηγαί και φοίνικες οι εδδομήχοντα. ό δὲ τόπος Ἐλεὶμ ἐλέγετο. Ἡλθον ἐκείθεν εἰς τὴν έρημον άνά μέσον Έλειμ και Σινά. Τότε έγόγγυfilios Ephraim usque ad tertiam generationem. Divit porro fratribus suis: Visitatione visitabit vos Deus, et inducet vos in terram promissionis, quam juravit patribus nostris se daturum eis. Et simul vobiscum feretis ossa mea (Gen. 50. 24). Cum vixisset centum annis, sepultus est in loculo in Ægypto.

### STNOPSIS EXODI.

Exsurgens in Ægypto rex qui Josephum non noverat. Israelikas afflixit in luto et latere. Præcepit etiam obstetricibus, ut occiderent masculos Israelitarum; ut autem illæ non paruerunt, illud facinus populo commisit. Tuncnascitur Moyses extribu Levi, et exposucrunt eum parentes in arcula. Descendens vero filia Pharaonis, eductum infantem nutriendum tradidit. Cum in virum crevisset Moyses, egressus est ad filios Israel. Ut autem laborem eorum considerabat, vidit Ægyptium, qui Hebræum verberabat, eumque hinc inde respexisset, neminem vidit; percussoque Ægyptio, abscoudit illum in arena. Egressus die sequenti, vidit Hebræos duos sese mutuo verberantes, alterique dixit : Cur verberas proximum? Insit ille : Quis te constituit principem et judicem nostrum? an occidere me vis, ut heri Ægyptium (Exod. 2. 13. 14)? Timuit ergo Moyses, Pharaoque rem gestam audivit, ac quærebat interficere Moysem. Metuens Moyses secessit in Madiam : juvitque Jothoris filias ad aquandum. Illæ rem gestam patri nuntiaverunt, ad eumque adduxere Moysem. Jothor dedit illi filiam suam in uxorem : et peperit illa Moysi Gersem et Elicser. Ipsi greges pascenti loquitur Deus; cum accessit, vidit in rubo miraculum illud, cum urcretur et non combureretur. Et mittit illum Deus in Ægyptum dicens: Dic [de me], Ego sum qui sum (Exod. 3. 14). Jubetur congregare seniorum cœtum, et sic intrare ad Pharaonem, præcipereque populo, ut cum aufugerent, vasa argentea et aurea mutuarentur a vicinis. Datque illi talia signa ut fides ei haberetur, virgam quæ versa est in serpentem, mutationem manus suæ; facta quippe est alba sicut nix (ex lepra), et rursum restituta est in pristinum colorem; aquam item fluminis, Effundes enim, inquit, ex ea in aridam, et sanguis erit (Exod. 4. 9). Reluctante Moyse, iratus Deus adjunxit ipsi Aaronem. Annuntiavit Moyses Jothori socero suo, se in Ægyptum esse profecturum. Mortuoque rege, qui ipsum interficere quærebat, ait illi Deus : Ingredere in Ægyptum (Ibid. v. 19). Ille vero assumptis filiis cum uxore, sic profectus est. Ideo angelus ipsi apparet, exterrens eum (a). Non enim propter circumcisionem (si enim circumcisionis causa, oportebat non ante discedere angelum, quam alterum mater circumcidisset), sed ideo apparuit, ut non uxorem duceret in Ægyptum. Non enim eo mittebatur, ut illic habitaret, sed ut educeret Israelem : quod et ille intelligens, remisit uxorem. At unde palam est quod remiserit? Post discessum vitæ Josepho tribuunt : sed lapsu, ut videtur, graphico decem anni hic et infra omissi sunt.

(a) Hae dictur fusse sententia Rabbi Abrahami, angelum non ideo Moysem occidere voluisse, quod filios non circumcidisset, sed quod uxorem et filios simul secum adduceret: et probabilis certe ea ratio est, quæ hic affertur.

ex Ægypto occurrit illi cum uxore ipsius Juthor socer ejus. Venit Aaron ad Moysem, et ambo congregarunt seniores Israelis, et ipsis renuntiarunt Dei mandata : illi autem gavisi sunt. Ubi vero ad Pharaonem accesserunt, jusseruntque eum dimittere populum, nor modo non annuit rex, sed etiam Israelitas vehementius afflixit, jubens ne daretur eis palea, sed ut ipsi eam sibi reperirent. Cum autem scribæ verberarentur, quod opus non impleretur, Pharaonem adierunt, nihilque impetrarunt. Tunc occlamarunt contra Moysem : rorsumque mittitur ille ad Israelitas, exitum illis annuntians. Illi vero ne audierunt quidem Moysem, tam dejecto erant animo. Hic scribitur Moysis genealogia, et ait illi Deus : Dedi te deum Pharaoni (Exod. 7. 4.): mittitque illum ad Pharaonem, jubens ostendere signum, si rex peteret, virgæ in serpentem conversæ. Ut autem virga in serpentem mutata est. nec tamen rex cessit, vertitur aqua fluminis in sauguinem, impletur terra ranis : deinde sciniplies exicrunt, mox cynomyia, postca mors jumentorum, postca pustulæ, hinc grando et ignis, postea locustæ, et tenebræ palpabiles. Cum autem inducenda esset mors primogenitorum, jubentur immolare agnum immaculatum, et inungere postes sanguine : neque enim morituros esse eos qui essent in ea domo, in qua sanguis agni esset. Tunc illis lege statuit septem dics azymorum : et si ingressi fuerint in terram promissionis, jubet hunc servare cultum. Et si interroqueerint vos, inquit, filii vestri, dicetis, Sacrificium pascha hoc est Domino (Exod. 12. 27). Cum autem media nocte periissent omnia primogenita Ægyptiorum, abegerunt Israelitas ex Ægypto. Illi vero egressi sunt, cum accepissent vasa argentea et aurea, multumque populum secum promiscuum, et oves, et boves, et jumenta. Habitatio autem filiorum Israel, qua habitarunt ipsi et patres corum in terra Ægypti et in terra Chanaan, fuit annorum quadringentorum et triginta (a). Et ait Deus : Consecra et sanctifica mihi omne primogenitum ab homine usque ad pecus (Exod. 13. 2.), quia occidit primogenita Ægyptiorum. Non duxit autem eos per Phylistiim, ne pœniterct eos bellum videntes, neu reverterentur in Ægyptum, sed per mare Rubrum. Quinta autem generatione ascenderunt filii Israel ex Ægypto : et accepit Moyses ossa Josephi. Ducebat autem Deus Israelem ductu ignis per noctem, et ductu nubis per diem. Ut autem insequutus est Pharao mutata sententia, virga percussit Moyses mare, et divisum est : cum autem pertransiissent Israelitæ, mare conjunctum est contra Ægyptios, et demersit eos. Et cecinit Moyses canticum, eccinit et Maria eum mulieribus. Venerunt in

(a) Cum his consonant quæ dixit in Homilia 37 in Genesin, Ton. IV, col. 346, annos nempe quadringentos servitutis, quos semini Abrahæ prædixit Deus Genes. 15, 15, incipiendos a tempore, quo Abrahæ imperatum est, ut ex Charran egrederetur. Quadringentos annos eo loco dicit, quia quadringenti tantum feruntur in textu Geneseos. Ilie vero quadringentos triginta statuit cum B. Paulo Epist. ad Galatas, ubi ait, a promissione Abrahæ facta ad usque tempus datæ legis, annos esse quadringentos triginta. Quo autem pacto numerandi sint anni illi, diximus ibidem in nota, T. IV, col. 316.

Marrhas, ubi amara erat aqua, et dulcem reddidit illam Moyses per lignum. Venerunt in locum ubi erant duodecim fontes, et septuaginta palmæ: locus autem vocabatur Elim. Inde venerunt in desertum inter Elim et Sina. Tunc murmuraverunt in deserto Israelitæ, carnes postulantes. Tunc pluit illis manna. Deinde intulit coturnicem. Ilic circa manna, quod cum multum erat, non redundabat, cum parvum, non deficiebat, jussit nihil relinqui in crastinum. Illi vero non paruerunt, et quod residuum fuit vermibus scatebat. Dixit, Ne egrediamini ad colligendum sabbato: illi vero neque in hoc obsequati sunt, et cum egressi essent, nihil invenerunt. Jubet Moyses in vase aureo reponi ex manna in futuras generationes. Manna vero comederunt quadraginta annis. Tune murmuraverunt ob sitim. Et percussit Moyses petram, exiitque aqua. Venit Amalec bellatum contra Israelem : et in fugam illum vertit Jesus filius Nave : ac quamdiu erant manus Moysis erectæ, superabat Israel; quando autem demittebat eas, superabatur. Illud vero signum erat crucis. Stabant quippe Aaron et Or qui sustinerent manus Moysi. Dixit autem Dominus ad Moysem: Scribe hoe in monumentum in libro (Exod. 17. 14). Accedit Jothor socer Moysis cum uxore ejus (generum autem illum præter usum vocat Scriptura) et Moysi et populo (a). Enarrat mirabilia Moyses socero: ille vero miratus est. Ut autem vidit totum populum Moysi adstantem, illum vero non posse erga omnes judicium exercere, auctor est illi socer, ut deligat viros potentes, religiosos, justos, odientes superbiam, et constituat eos millenarios, centenarios, quinquagenarios, decuriones (Exod. 18. 21). Obtemperavit ei Moyses, et ascendit in montem. Præcepitque ei Deus ut populo diceret, cos futuros Dei regale sacerdotium, gentem sanctam, si obedierint. Illi vero dixerunt : Omnia quæcumque dixit Deus, faciemus et audiemus (Exod. 19. 8). Tunc præcipit populo, ut purificetur usque ad tertium diem, et lavet vestimenta sua. Hic dictum est illud quod babetur apud Apostolumin Epistola ad Hebræos: Si tetigerit montem, lapidabitur (Hebr. 12. 20). Tunc mons fumigabat, voces tubarum sonabant. Tunc præcepta legis accipit Moyses, nempe decalogum, et reliqua jura, Illud autem. Diis non maledices (Exod. 22. 28), non de idolis dictum est, sed de principibus : subdit enim : Prinsipi populi tui non maledices. Pollicetur multa ipsis bona, si obedierint: quod gentes sint superaturi, terram possessuri; pollicetur item aquam corum benedictum iri, et panem, omni morbo liberandos illos esse, non futuram sterilem esse in illis, neque orbum, neque immaturam mortem, terminos eorum se positurum esse a mari Rubro usque ad Phylistinorum terram, a deserto usque ad Euphratem. Tunc immolavit Moyses, et dimidium sanguinis effudit ad altare : accipiensque sanguinem aspersit populum. Horum , meminit Paulus in Epistola ad Hebræos dicens : Neque primum Testamentum sine sanguine renovatum est

(a) Næc, et Moysi et populo, videntur mendose irrepsisse. (Hebr. 9. 18). Jubetur Moyses ascendere et aceipere tabulas. Et erat ibi quadraginta diebus et quadraginta poctibus. Audivit autem dispositionem tabernaculi. et eorum quie in ipso continebantur, et sacerdotalis amictus, et unctionis sacerdotum, et redemptionum. Hac vero crant ut singuli dimidiam didrachmi partem darent, id est, oholos decem. Et de compositione olei pra cipit, et de observatione sabbati. Conveniunt Israelitæ contra Aaronem et in idololatriam incidunt. Tunc ait Deus Moysi : Sine me, et delabo eos, et faciam le in gentem magnam (Exod. 32, 10). Ut autem descendens Moyses vidit vitulum et populum ludentem, projecit et contrivit tabulas, increpsvit Aaronem, præcepit filiis Levi venientibus; dixit : Si quis ad Dominum, veniat ad me, ut occidat unusquisque fratrem suum et proximum suum : et cecideruns tres mille viri (Exod. 32 26 - 28). Tunc ascendens Moyses dixit Deo: Si quidem dimittis illis peccatum, dimitte; sin minus, dele me de libro, quem scripsisti (Exad. 32. 31. 32). Tunc flevit populus, et jussus est deponere ornatum suum. Ilic dictum fuit : Et loquatus est Dominus ad Moysem, quasi si quis loquatur ad amicum suum (Exod. 33. 11). Jesus autem silius Nave non egrediebatur ex tabernaculo. Tunc rogat Moyses Deum, ut non derelinquat populum, et dolatis duabus tabulis, accepit decalogum, transactis rursum quadraginta diebus et quadraginta noctibus. Præcipitur autem ipsi iterum de pascha, de sabbato, de exterminandis gentium diis, de primogenitis ipsi sanctilicandis. Hic legitur, Moysem cum velo loquutum populo esse; quod ad Corinthios secunda ait Paulus (2. Cor. 3. 13). Tunc illis præceptum est de sabbato, de mațeria ad tabernaculi constructionem adhibenda, hoc est, de auro, de ære, de capillis, deque reliqua materia. Et illi quidem cum magna afferebant alacritate, ita ut redundaret; operatus autem est Beseleel de tribu Juda, et Eliab de tribu Dan omnia ad apparatum necessaria; et tabernaculum stetit, nubesque operuit illud. Quod autem impensum fuit ad opera, auri quidem viginti novem talența et siçli septingenti, argenti talenta centum, sicli 772, æris talenta septuaginta, et bis mille quingenti sicli.

## LEVITICUS, LIBER TERTIUS (a).

Leviticus vocatur hic liber, quia proprie et peculiariter totam Levitici ministerii formam continet, et
quo pacto Aaron et filii ejus ex tribu Levi in sacerdotes electi utique fuerint, et quidquid discriminis est
inter sacrificia et oblationes, et qualis sit universus a
sacrorum cultus, sacerdotaleque ministerium. Deinde
cujusque sacrificii legem exponit; tum ejus quod pre
salute, tum ejus quod pro delicto, sive spontaseo
sive involuntario, et quo pacto singula dividenda sint et
referenda. Enarratur etiam in hoc libro summi sacerdotis, aliorumque sacerdotum unctio: ad hze,

(a) Hæc tota Levitici Synopsis desideratur in Codice Coldinano, sed habetur in Lugdunensi Batavico. Maxima vero pars ejus eadem ipsa est, quæ in Synopsi Athanasii nomine a nobis edita est Tomo II Operum Athanasii. Ea de re agitur in Diatriba ante Synopsip posita.

σαν οι Ίσραηλίται έν τη έρήμω, κρέα ζητούντες. Τότε έδρεξεν αὐτοίς μάννα. Είτα ήνεγκε την όρτυγομήτραν. Ένταῦθα ἐπὶ τοῦ μάννα, ὁ τὸ πολὺ οὐχ επλεόνασε, και δ το όλίγον ούκ ήλαττόνησε, παρήγγειλε μή υπολείπεσθαι είς την αυριον. Οι δε παρήχουσαν, και γέγονε το καταλειφθέν σκωλήκων πλήρες. Είπε · Μή εξέλθητε συλλέξαι τῷ σαδδάτῳ · οί δὲ καὶ έν τούτω παρήχουσαν, χαλ εξελθόντες ούχ εύρον. Κελεύει Μωϋσης εν στάμνω χρυσή άποθέαθαι άπο του μάννα είς τάς μετά ταυτα γενεάς. Τὸ δὲ μάννα Εφαγον τεσσαράχοντα έτη. Τότε εγόγγυζον διά τὸ δίψος. Και ἐπάταξε Μωϋσῆς την πέτραν, και ἐξῆλθεν τὸ ύδωρ. Έρχεται Άμαληκ πολεμῶσαι τὸν Ἱσραήλ. και ετρέψατο αὐτὸν Ίησοῦς ὁ τοῦ Ναυῆ καὶ ἔως ήσαν αί χείρες Μωϋσή μετέωροι, ίσχυσεν ό Ίσραήλ, ότε δὲ χαθήχεν αὐτὰς, ήττῶντο. Τοῦτο δὲ τύπος ἦν τοῦ σταυρού . Είστήκεισαν γάρ 'Ααρών και "Ωρ, στηρίζοντες τὰς χείρας Μωϋσή. Είπε δὲ Κύριος πρὸς Μωϋσήν · Κατάγραψον τοῦτο είς μνημόσυνον εν βι-6λίφ. 'Απαντά Ίοθορ ό πενθερός Μωϋσή μετά τῆς γυναικός (γαμδρόν δὲ αὐτόν καλεί καταχρηστικώς ή Γραφή) τῷ τε Μωῦσἢ καὶ τῷ λαῷ λ. Διηγείται τὰ θαυμάσια Μωϋσῆς τῷ πενθερῷ ' ὁ δὲ ἐθαύμασεν. Ώς δὲ εἶδε πάντα τὸν λαὸν παρεστηχότα Μωϋσή, τὸν δὲ ούχ άρχοῦντα πᾶσι χρίνειν, φησίν αὐτῷ ὁ πενθερός. Επίλεξαι άνδρας δυνατούς, θεοσεβείς, διχαίους, μισούντας ύπερηφανίαν, και κατάστησον αύτους χιλιάρχους, έκατοντάρχους, πεντηκοντάρχους, δεκάρχους . Έποίησε Μωϋσής ούτως, και άνηλθεν είς τό δρος. Καλ προσέταξεν αύτῷ ὁ Θεὸς εἰπεῖν τῷ λαῷ, ότι Εσονται του Θεού βασίλειον Ιεράτευμα, Εθνος άγιον, έὰν ὑπαχούσωσι. Οἱ δὲ εἶπον· "Απαντα, ὄσα εἶπεν ό Θεός, ποιήσομεν καὶ ἀκουσόμεθα. Τότε προστάσσει τῷ λαῷ ἀγνισθῆναι ἔως τρίτης ἡμέρας, πλῦναι τὰ ιμάτια αὐτῶν. Ένταῦθα ε[ρηται καὶ τὸ παρά τῷ 'Αποστόλφ εν τή πρές Εδραίους. Kar θίγη τοῦ δρους, Λιθοδοληθήσεται. [329] Τότε ἐχαπνίζετο τὸ δρος, φωναί σαλπίγγων ήχουν. Τότε τὰς έντολὰς τοῦ νόμου λαμδάνει Μωϋσῆς,τὴν Δεχάλογον, καὶ τὰ λοιπά δικαιώματα. Το δε, Θεούς ού κακολογήσεις, ού περί είδωλων είρηται, άλλά περί των άρχόντων. έπάγει γάρ, "Αρχοντι τοῦ λαοῦ σου οὐκ έρεῖς κακώς. Έπαγγέλλεται, εί ὑπακούσειαν, πολλά αὐτοῖς άγαθά πρατήσειν των έθνων, τῆς γῆς κληρονομίαν, τὸ ύδωρ αὐτῶν εὐλογήσειν καὶ τὸν ἄρτον, πάσης μαλαχίας αὐτοὺς ἀπαλλάξειν, μή ἔσεσθαι στεϊραν ἐν αὐτοῖς, μηδὲ ἄγονον, μηδὲ θάνατον ἄωρον, τὰ ὅρια αὐτῶν θήσειν ἀπὸ τῆς Ἐρυθρᾶς θαλάσσης ἔως τῆς Φυλιστιείμ, άπο της ερήμου Εως του Εύφράτου. Τότε θύει Μωϋσής, καλ τό ήμισυ τοῦ αξματος προσέχεε πρός το θυσιαστήριον και λαδών το αξμα κατεσκέδασε τοῦ λαού. Μέμνηται τούτων ό Παύλος έν τή πρός Εδραίους λέγων, δτι Ούδε ή πρώτη διαθήκη χωρίς αξματος έγ-

<sup>a</sup> Sic Homilia in illud, Pater, si possibile est : καὶ Μωῦσης δὲ ούτω τοῦ 'Αμαλήα περιεγένετο, ἐπειδή τύπον ἐπεδεί-πνυτο τοῦ σταυροῦ. Mox quod dicit Chrysostomus, Jothorem dici in Scriptura γαμβρόν καταγρηστικώς, sed impro-prie pro πενθερόν, generum, in omnibus των O' exempla-ribus hodieque observatur, ubi γαμβρόν legitur. Lugdu-pensis codex hic habet γαμβρόν δε αὐτὸν καλεί χρηστικώς

(sic) ή Γραφή.

b Hæc, τῷ τε Μωυσή καὶ τῷ λαῷ, mendose forsan

trrepserint.
In Bibliis legitur δεκαδάρχους.

κεκαίνισται. Κελεύεται Μωϋσής άνελθών λαβείν τά πυξία. Καὶ ῆν ἐχεῖ τεσσαράχοντα ἡμέρας χαὶ τεσσαράχοντα νύχτας. Ήχουσε δὲ τὴν διάταξιν τῆς σχηνῆς χαὶ τῶν ἐν αὐτῇ, καὶ τῆς ἱερατικῆς στολῆς, καὶ τῆς χρίσεως τῶν Ιερέων, καὶ τῶν λύτρων. Ταῦτα δὲ ἦν τὸ ἣμισυ τοῦ διδράχμου ξχαστον διδόναι, τουτέστιν, όδολοὺς δέχα. Και περί τῆς συνθέσεως τοῦ ἐλαίου παραινεί,. καὶ ὑπὲρ τῆς φυλακῆς τοῦ σασσάτου. Ἐκκλησιάζουσιν οί Ίσραηλίται χατά Άαρων καλ είδωλολατρούσι. Τότε φησίνό Θεός τῷ Μωῦσἢ "Εασόν με, καί ἐξαλείψω αὐτοὺς, καὶ ποιήσω σε εἰς ἔθνος μέγα. ՝ Ως δὲ κατελθών ὁ Μωϋσῆς εἶδε τὸν μόσχον καὶ τὸν λαὸν παίζοντας, ξρόιψε τὰς πλάχας, καλ συνέτριψεν, ἐπετίμησε τῷ 'Ααρών, ἐκέλευσε τοῖς υίοῖς Λευὶ ἐλθοῦσιν, είπε ΕΙ τις πρός Κύριοτά, Ιτω πρός με,. σφάξειν έχαστον τὸν άδελφὸν αύτοῦ καὶ τὸν πλησίον αὐτοῦ. Kal ἔπεσον τρισχίλιοι ἄνδρες. Τότε δε άνελθων Μωϋσής λέγει τῷ Θεῷ Εἰ μέν άφιεῖς• αὐτοῖς τὴν ἀμαρτίαν, ἄφες· εἰ δὲ μἡ, έξάλειψόν με έχ τῆς βίδλου, ῆς ἔγραψας. Τότε έπένθησεν ό λαός, καλ έκελεύσθη περιελείν τον κόσμοναύτου. Ένταυθα είρηται Καλ έλάλησε Κύριος πρός Μωθσητ, ώς εί τις λαλήσει πρός τίτ έαυτοῦ φίλον. Ίησοῦς δὲ ὁ τοῦ Ναυῆ οὐκ ἐξεπορεύετο τῆςσχηνής. Τότε παραχαλεί Μωϋσής τον Θεόν, ώστε μή καταλιπείν τον λαόν· και λαξεύσας δύο πλάκας. λαμβάνει την Δεχάλογον, ποιήσας πάλιν τεσσαράχοντα ήμέρας καὶ τεσσαράκοντα νύχτας. Έντέλλεται. δὲ αὐτῷ πάλιν περὶ τοῦ πάσχα, περὶ τοῦ σαββάτου. περί του έξολοθρεύσαι τους θεούς των έθνων, ύπέρτου άγιάσαι αὐτῷ τὰ πρωτότοκα. Ένταῦθα κεῖται, οτι πετχ χαγήππατος εγαγει Μορούς τῷ γαῷ . ૭ ε.Α. τή δευτέρα πρός Κορινθίους φησίν ό.Παῦλος. Τότε αὐτοίς παραγγέλλεται περί του σαδδάτου, και περί τῆς ΰλης τῆς ὀφειλούσης προχωρῆσαι εἰς τὴν·τῆς σχηνῆ**ς**. έργασίαν, τουτέστι, περί του χρυσού, του χαλχού, των τριχων, και της λοιπης ύλης. Και οι μέν έφερον πολλή τη προθυμία, ώς και περισσεύειν εργάζεται [330] δὲ Βεσελεήλ ἐχ τῆς φυλῆς Ἰούδα, καὶ Ἐλιὰδ έχ τῆς φυλῆς Δὰν ἄπαντα τὰ πρὸς τὴν χατασχευὴν. και έστη ή σκηνή, και εκάλυψεν αύτην ή νεφέλη. Τὸδὲ ἀναλωθὲν εἰς τὰ ἔργα χρυσίου μὲν τάλαντα κθ' καὶ σίκλοι ψ, άργυρίου δε τάλαντα ρ', σίκλοι ψοβ', και. χαλχοῦ τάλαντα ο', χαλ σίχλοι, βφ'.

Asultinor, Biblior f.

Λευϊτικόν καλείται τουτο το βιδλίον, έπειδη ίδικώς πάσαν τῆς τε Λευϊτιχῆς λειτουργίας τὴν διατύπωσιν περιέχει, και πώς 'Ααρών και οι υίοι αύτοῦ ἐκλέγονται έχ τῆς φυλῆς Λευί, και χρίονται είς Ιερέας, πάσάν τε την διαφοράν των θυσιών και την ποιότητα πάσαν της εν τῷ ἱερῷ λατρείας καὶ ἱερατικης λειτουργίας. Διηγείται καὶ τὸν νόμον ἐκάστης θυσίας, περί τε του σωτηρίου και του έκουσίου και άκουσίου πλημμελήματος, και πώς έκάστψ τών προσφερομένων διαιρεϊσθαι καλ άναφέρεσθαι όφείλει διηγείται. "Εστι δε εν τούτω τῷ βιδλίω ή χρίσις τοῦ ἀρχιερέως και των ιερέων, και ή διάκρισις και ή γνώσις των σημείων, περί λέπρας άνθρώπων και ίματίων και τοίχου οίκίας, καλ ό νόμος ό περλ καθαρισμού αύτων.

d In Bibliis legitur τίς πρός Κύριον.

<sup>·</sup> In Bibliis Græcis legitur et μέν άφεις.

Νόμος τε και διαστολή περί νομικών γάμων, καί τίνες είσι παράνομοι. Και πάλιν διαστολή καθαρών και άκαθάρτων κτηνών και πετεινών και ίχθύων και έρπετών, καλ τίνων μέν έκ τούτων άπογεύεσθαι όφεί. λουσιν Έδραζοι, τίνων δὲ ἀπέχεσθαι προσετάχθησαν. Καὶ την μὲν ημέραν τῶν σαλπίγγων τῆ νεομηνία τῆ έδδόμη μηνός δηλοί το δε παράγγελμα της μεγάλης νηστείας, ἴν' ἐν αὐτῷ τῷ ἐδὸόμφ μηνὶ δεκάτη τοῦ μηνός ποιώσι ταύτην, ήντινα Σάβδατα σαββάτων χαλ άφεσιν άμαρτία; καλεξ. Περιέχει την σκηνοπηγίαν τή ιε' τοῦ αὐτοῦ μηνός. Καὶ περὶ ἐορτῶν, καὶ τῶν ἐν αύταϊς όφειλόντων προσφέρεσθαι. Καλ περλ άφέσειος των πιπρασχομένων Έδραίων, καλ χρεών άποκοπής, και περι άναπαύσεως της γης κατά ζ΄ έτη όφειλούσης γίνεσθαι. Έξηγείται πάλιν τε ύπόμνησιν νομίμων καί προσταγμάτων καί μαρτυριών. Ηεριέχει καὶ ἐπαγγελίας μὲν τοῖς φυλάσσουσιν αὐτὴν, ἀπειλάς έλ τοίς παραδαίνουσι δεινοτάτας. Την δλ διαστολήν και την αιτίαν των καθαρών και άκαθάρτων βρωμάτων ούτω ποιείται. Καὶ τὰ μὲν ἀπὸ κτηνών καθαρά τά τοιαύτα λέγει, τά διχηλούντα όπλην καὶ όνυχιστή. ρας, όνυχίζοντα δύο χηλών, και άνάγοντα μηρυκισμόν ο δά έστι μόσχος, πρόδατον, αξ, δλαφος, βούδαλος, δορκάς, δρυξ. πύγαργος, τραγέλαφος, καμηλοπάρδαλις, καί τὰ τοιαῦτα. Εί δέ τινα ἀπό τούτων ένέλιπε, ἀχάθαρτόν ἐστιν· οἶά ἐστιν ὁ χάμηλος χαὶ ὁ σασύπους xaj ο Χοιδολδηγος. τα<u>πτα λ</u>άδ πυδηχαται μέν, ού διχηλεί δέ όπλήν και ό δς και ούτος διχηλεξ μέν καλ όνυχίζει, ού μηρυκάται δέ. Άπο δέ τῶν πετεινών, [331] & χελεύει μή έσθίειν, ταῦτά έστιν τὸν άετον, τον γρύπα, τον άλι<del>ό</del>α [k. άλια[ετον], τον γύπα, τὸν Ιχτίνον, τὸν μόρακα, καὶ τὰ ὅμοια αὐτῶν, καὶ ίέρακα καί τὰ ὅμοια αὐτῶν, καί τὸν νυκτικόρακα. καί καταράκτην, καί ίδιν, καί πορφυρίωνα, καί πελεzdva, καὶ κύκνον, καὶ ἐρωδιὸν, καὶ χαράδριον, καὶ τὰ ομοια αύτοζς, καί έποπα καί νυκτερίδα. Τῶν δὲ ἐρπετων πετεινών άκάθαρτα άπαντα είναι λέγει, τά πορευόμενα έπι τεσσάρων, έχοντα δε άνωτέρω των ποδών σκέλη, ώστε έν αύτοις πηδάν άπο της γης, οἶά ἐστιν ὁ βροῦχος, ὁ πίττακος, ὁ ἀτταγὸς, καὶ ἡ άκρις, και τά δμοια αύτοις, και ό όφιοῦχος. Τά δὲ ἐν τοίς υδασιν, εν το τή θαλάσση και τοίς ποταμοίς και χειμάρβοις γινόμενα, ταυτα λέγει είναι καθαρά, δυε έχει πτερύγια καλ λεπίδας, οξά έστι τρίγλα, σκάρος, γλαῦχος, κεστρεύς, και τὰ δμοια αὐτοίς. Τὰ δὲ λειπόμενα έν τινι τούτων, άκάθαρτα και ου βρωτέα, οίόν έστι σηπία πτερύγια μέν γάρ έχει, λεπίδας δέ οδ. Των δε έρπετων των έπι της γης ακάθαρτα ταυτα λέγει είναι, την γαλην, τον μῦν, τον χερσαίον κροκόδειλον, την μυγαλήν, και τον χαμαιλέοντα. τον άσκαλαδώτην, την σεύραν καὶ άσπάλακα. Περί γάρ του δφεως και των όμοιων αυτώ περιττόν εν αυτώ μνημονεύσαι φανερόν μέν γάρ ήν πάσι σαύτα βόελυχτά είναι και μισητά. Όμοίως δε και περι αὐτῶν έμνημόνευσεν έν τῷ Δευτερονομίφ. "Ετι δὲ περ:έχει περί τε των θνησιμαίων ώς άπηγορευμένων, και του αϊματος όμοίως, και περί γυναικών τικτουσών. Και εί επερτικός [ί. σπερματικός] ή, άκάθαρτος Εσται έπτά ήμέρας. Καί [περί] τῆς όχτοημέρου περιτομῆς τοῦ βρέφους. Καὶ περὶ τῆς ἀφέδρου, καὶ περὶ διαφοράς τικτουσών άρβεν ή θήλυ καθαρισμού. Καί νόμος περί λέπρα; και καθαρισμού αύτης, και περί

γονοφρέων [ f. γονοφρυέων] και σπερμογονείας. Περ! τε εύλαδείας, και περί άποπομπαίου και περίνηστείας · και περί του μή δείν άτάκτους ποιείσθαι συζυγίας, καὶ περὶ γάμων νομίμων καὶ άθέσμων, και ότι ου χρή χήραν ή έκθε δλημένην τον ίερέα λαμδάνειν, άλλά παρθένον καὶ ἐκ πάντων ἀκολήτων (sic; fort. ἀκηλίδωτον). Καλ περλ ἐκπορνευούσης θυγατρός ίερέως. Και περί του άμωμον είναι τον ίερέα. Καὶ περὶ τῶν προσφερομένων δώρων. Η ερί τε σαββάτων, και έορτων, και της έορτης του πάσχα, και των σκηνοπηγιών και των σαλπίγγων. Και περι του έλαίου, του φωτός, και των άρτων της προθέσεως, και περί του ένιαυτου της άφέσεως. Είτα περί δούλων Τουδαίων καὶ ἐθνικῶν. Καὶ περὶ ἀπαγορεύσεως είδώλων ούτω διαλαμδάνων · Έγω γάρ ο Θεός θμών· ου ποιήσετε θμίν αυτοῖς χειροποίητα, οὐδὲ γλυπτά, οὐ στήλην ἀναστήσετε ὑμῖν, οὐδὲ λίθον σχοπόν θήσετε έν τῆ γῆ ὑμῶν προσχυνῆσαι αύτφ. Πρός τούτοις άπειλλς των παραδαινόντων ούτως. Έγω Κύριος ο θεός ύμων, ο έξαγαγών έκ γῆς Αἰγύπτου ψμᾶς, ὅντων ὑμῶν δούλων, καὶ συνέτριψα τὸν δεσμὸν τοῦ ζυγοῦ ὑμῶν, καὶ ηγαγον θμάς μετά παβρησίας. Έαν δε μη υπαπούσητέ μου, μηδέ ποιήσητε τὰ προστάρματά μου ταύτα, άλλ' άπειθήσητε αὐτοῖς, καί τοῖς κρίμασί μου προσοχθίση ή ψυχή ύμων, ώστε θμας μή ποιείν πάσας τας έντολάς μου, ώστε διασκεδάσαι την διαθήκην μου, και έγω ποιήσω ούτως ύμιτ, και έπιστήσω έρ' ύμας την άπορια. τήν τε ψώραν, [332] και τὸν Ικτερον σφακελίζοντα τοὺς όφθαλμοὺς ὑμῶν· καὶ σπερεῖτε διακενῆς τὰ σπέρματα ύμῶν, καὶ ἔδονται ταῦτα οὶ ὑπεναντίοι ύμῶν. Καὶ οῦτω περιέχον τὸ βιδλίον ταῦτα μετλ τῶν λοιπών προσταγμάτων καλ έντολών τελειούται έν τού-TOIC.

## Σύνοψις των 'Αριθμών.

 Κελεύεται Μωϋσῆς ἀριθμῆσαι τὸν λαὸν ἀπὸ είχσσαέτους και επάνω, και ήσαν εξακόσιαι χιλιάδες και τρισχίλιοι, και έξακόσιοι και πεντήκοντα χωρίς των Λευϊτών. Γενεαλογούνται οἱ Λευίται, καλ άριθμούντα:, καὶ ήσαν είκοσι δύο χιλιάθες άπὸ μηνιαίου καὶ έπάνω. Έπειδή δε οί πρωτότοχοι Ίσραήλ είχοσιδύο χιλιάδες ήσαν καλ τρείς καλ διακόσιοι καλ έδδομήκοντα, άντι των περισσών έλαδε λύτρα Μωϋσης, και δίδωσιν Άαρών. Τὰ δὲ λύτρα ήν χίλιοι τριακόσιοι έξηχοντα πέντε σίχλοι κατά χεφαλήν. Διατάσσει τίνα λειτουργείν δεί, τίνες Λευίται όφείλουσιν είναι ού γάρ πάντες τῆς αὐτῆς ἡξίωντο τιμῆς. "Αλλοι μὲν τὰ τιμιώτερα των σχευών της σχηνης, οί δε τα ελάττω ένεχειρίζοντο. Έγενήθησαν δὲ οἱ Λευίται οἱ ἀπ' εἰκοσαέτους και επάγω, οι και ελειτούργουν, ξως πεγτηχονταέτους, όχταχισγίλιοι πενταχόσιοι όγδοήχοντα τρείς. Τότε κελεύει πάντα ακάθαρτον έξαποστείλαι τῆς παρεμδολής, και περί θυσίας τῆς ὑπὲρ πλημμελείας διαλέγεται, και τον της ζηλοτυπίας διατάττει νόμον, ώστε μή συχοφαντείσθαι γυναϊκα έπὶ μοιχεία,

A Initium libri Numerorum in Lugdunensi codice sic habet: 'Αριθμοί καλείται τό βιβλίον, ἐπειδή ἐκάστη φυλή ἐκ προστάγματος Κυρίου μετρείται καὶ ὁ ἀριθμός παντός τοῦ λαοῦ ἐν τούτω τῷ βιβλίω δηλοῦται. Οἱ δὰ ἀριθμοῦντες ἡσαν, τὸν μὲν λαὸν Μωῦσῆς καὶ 'Ααρών καὶ σὺν αυτοῖς ἐκάστης φυλής ἀρχων. Καὶ ὁ ἀριθμός τοῦ πολεμιστοῦ λαοῦ από είκο-σαέτους καὶ ἀνω ἐξακόσται χιλιάδες καὶ ρ' καὶ ν' χωρίς τοῦν λοιπών. Τὴν δὲ φυλὴν Λευὶ καθ' ἐπυτοῦς ἡρίθμησαν διὰ φυνὸς Κυρίου μόνοι Μωῦσῆς; καὶ 'Ακρῶν ἀπό μηνιαίψε καὶ ἐπάνως

judicium et cognitio indiciorum, quibus tam hominum, quam indumentorum, parietumque domorum lepra deprehendi possit, et qui sit eorum expiandorum ritus. Præterea quæ sit lex et distinctio connubiorum legitimorum, et quanam pro illegitimis sint habenda, Item quid discriminis sit inter munda et immunda animalia, interque volucres et pisces ac reptilia cujusvis generis, et quibusnam vesci, a quibusnam abstincre dedeant Hebriei. Declarat etiam qui sit Tubarum dies in neomenia mensis septimi : magni quoque jejunii præceptum, quod codem septimo mense, decima mensis custodiendum sit, quam sabbata sabbatorum et peccati remissionem vocat. Festum etiam Tabernaculorum decima quinta ejusdem mensis celebrari jubet. Agit quoque de festis, et quæ in illis offerenda sint pracipit. Item de manumittendis Hebræis, qui in servitutem venditi sunt, et de debitorum remissione : de quiete septimo quoque anno terræ concedenda. Ad have de legalibus præceptis ac testimoniis admonet. Porro servantibus illa, bona pollicetur; transgredientibus vero gravissima mala minatur. Inter cibos autem mundos et immundos distinctionem hujusmodi ponit. In brutis animantibus hæc munda dicit esse, quæ ungulam dividunt, et gominas ungulas habent, ac ruminationem regerunt; qualia sunt vitulus, ovis, capra, cervus, bubalus, caprea, oryx, pygargus, tragelaphus, camelopardalis, et similia. Si vero quidpiam corum defuerit, pro immundo habebitur, ut sunt camelus, lepus, chœrogryllus: bæc enim ruminant quidem, sed ungulam non findunt; et sus quoque : nam hic ungulas habet ac dividit, sed non ruminat. De volatilibus vero quæ edi vetat, h.ec sunt : aquila, gryphes, haliaetus, vultur, milvus, corvus, et his similia, accipiter et similia, nycticorax et similia, cataractes, ibis, porphyrio, pelicanus, cycnus, erodius, charadrius, et his similia, upupa et vespertilio. Repentia volatilia, omnia dicit esse immunda, quæ quatnor pedibus gradiuntur quæque crura pedibus sublimiora habent, ita ut in illis a terra saliant, qualia sunt bruchus, pittacus, attagus, locusta et similia, et lacerta. Que vero in aquis, sive in mari, sive in fluminibus ac torrentibus nata, hare dicit esse munda, illa videlicet que pinnas et squamas habent; ut sunt trigla, scarus, glaucus, cestreus, et quæ his sunt similia. Quæ autem aliquo eorum carent, immunda nec edenda; videlicet sepia, quæ pinnas habet, squamis autem caret. Ex illis autem quæ supra terram repunt, hæc immunda esse dicit, mustelam, crocodilum terrestrem, mygalen, chamæleontem, stellionem, sauram et talpam. De serpente autem, et quæ ipsi sunt similia, superfluum esset admonere : hoc namque animantium genus liquet omnibus esse abominandum ac detestandum. Similiterque in Deuteronomio horum meminit. Item agit de morticinis ut prohib tis, de sanguine similiter, de mulieribus parientibus. Si quis semen emiserit, immundus erit diebus septem. De circumcisione pueri octavo die facienda. De muliere menstruata, et de differentia purgationis carum quæ vel masculum vel feminam pe-

pererint. Lex de lepra et de ejus pargatione, de seminifluis, et de menstruis. De reverentia, de capro emissario et de jejunio. De cohibendo illegitimo coitu : de connubiis legitimis et illegitimis, et quod non debeat sacerdos viduam ant repudiatam ducere, sed virginem. De filia sacerdotis fornicante. Quod sacerdos inculpatus esse debeat. De donis oblatis. De sabbatis, de festis, et de festo Paschatis, de Scenopegia, deque festo Tubarum. De oleo, de lumine, de panibus propositionis et de anno remissionis. Deinceps de servis Judais et gentilibus. De repudiatione idolorum sic loquitur: c Ego enim sum Deus vester; non facietis vobis ipsis simulacra, nec statuam erigetis vobis, neque lapidem in scopum ponetis in terra ut adoretis illum (Levit. 26. 1.). Ad hac minas effert in prævaricatores his verbis: « Ego Dominus Deus vester, qui eduxi vos de terra Ægypti cum essetis servi, et contrivi vinculum jugi vestri, ac duxi vos cum fiducia. Si autem non audicritis me, neque feceritis præcepta mea hæc. sed ipsis repugnaveritis, et si judiciis meis adversetur anima vestra, ita ut non faciatis omnia præcepta men, ut dissipetis testamentum meum; inducam in vos angustiam, scabiem, et ardorem consumentem oculos vestros : et seminabitis frustra sementem vestram . et hanc comedent hostes vestri > (1bid. v. 13-16). Ista continct hic liber, cum aliis mandatis et præceptis, in hisque terminatur.

### SYNOPSIS NUMERORUM (a).

Jubetur Moyses numerare populum a vigesimo anno et supra, erantque sexcenta tria millia hominum, et sexcenti quinquaginta, præter Levitas. Genealogia Levitarum, qui numerantur, erantque viginti duo mille trecenti a natis uno mense et supra. Quia vero primogeniti Israelis erant viginti duo mille ducenti septuaginta tres, pro iis qui numerum excedebant redemptiones accepit Moyses deditque Aaroni. Redemptiones autem erant mille trecenti sexaginta quinque sicli pro quolibet. Præcipit quisnam rem sacram obire debeat, quosnam esse oporteat Levitas: non enim omnes eodem honore dignabantur. Aliis pretiosiora vasa tabernaculi, aliis minora concredebantur. Fuerunt autem Levitæ a vigesimo anno et supra, qui ministrabant, usque ad quinquagesimum annum, octo mille quingenti octoginta tres. Tunc jubet omnem immundum emittere ex castris, et de sacrificio pro delicto loquitur, legemque zelotypiæ statuit; ut neque calumnia impeteretur mulier circa adulterium, neque adultera latere posset. De precatione sanctificationis statuitur, et quomodo oporteat sacerdotem benedicere filios Israel. Ubi autem stetit tabernaculum, attulerunt principes dona multa magnaque. Jubetur Moyses

(a) Initium libri Numerorum in Lugdunensi Codice sic habet: Hic liber vocatur « Numerorum », quia singula tribus, juxta praceptum Domini, quantae essent mensuratum sest, et quia totius populi numerus in hoc libro declarat r. Dinumerabant autem populum Boyses et Aaron, et cum eis cujusque tribus princeps. Et numerus bellatorum a rigesimo anno et supra inventus est sexcenta milia et centum et quanquaginta, præter alios. Tribum autem Levi separ etim dinumeraverum secundum verbum Pomini, Moyses et Aaron soli, a mense vno et supra.

sanci ficare Levitas, auditque a vigesimo anno et supra oportere ipsos ministrare, a quinquagesimo a tem anno a ministerio cessare. Præcepit ipsis Deus per Moysem ut pascha faciant. Dic, inquit, et faciant filii Israel pascha ( Num. 9. 2). Erat enim primus mensis secundi anni. Accesserunt autem immundi ad Moysem, et obtulit pro illis Deo. Pracepitque Deus, eum qui non posset in primo mense immolare pascha, vel quod immundus esset, vel quod in longo itinere, in secundo mense facere, decima tertia die. Si quis vero, mundus cum sit, nec in longo itinere, nolit pascha facere in primo mense, sub peccato erit. Lex, inquit, una sit advenæ et indigenæ. Cum ascenderet nubes, castra movebant Israelitæ, et ubi nubes stabat, illic castra metabantur. Jubetur Moyses facere tubas argenteas, ita ut per illas significaretur populo, quandonam proficisci oporteret, quando congregare populum in bellis, in sacrisiciis, utendumque esse dicitur his tubis in festis, in neomeniis, in holocaustis. Ut autem profecti sunt filii Israel, rogabat Moyses Jobab filium Raguel, qui et Jothor dicebatur, ut sibi et viæ et promissorum bonorum consors esset; et cum arca cycheretur, dixit Moyses: Exsurge, Domine, dissipentur inimici tui, fugiant omnes qui te oderunt (Num. 10. 55). Et murmuravit populus, et combusta est pars castrorum; et vocatus est locus Incendium. Precatusque est Moyses, et cessavit ultio. Petebantque carnes, et dicebant : « Recordamur piscium, quos comedebamus in Ægypto, cucumerum et peponum, et porrorum et ceparum et alliorum. Nunc autem aniına nostra arida; nihil præter manna respiciunt oculi nostri > ( Num. 11-5.6). Ut autem seditionem corum gravitor ferebat, et Deo supplicabat, addidit ei septuaginta seniores, qui partem vituperii cum illo ferrent. Tunc Jesu filio Nave dicente, l'rohibe filium Eldad et Modad ne prophetent, ait Moses: Num ænnlaris in pro me ? Et quis dederit ut totus populus Domini prophetæ sint ( Num. 11. 29 ) 1 ? Tunc ascendit coturnix a Domino, et comederunt. Et carnes crant in dentibus corum, priusquam deficerent. Hoc in Psalmo etiam dictum est : Adhuc esca eorum erat in ore ipsorum, et ira Dei uscendit super eos : et occidit in pluribus corum (Psal. 77. 30. 31) 2. Vocatus autem est autem hic locus Sepulcra concupiscentiæ. Tunc loquuta est contra Moysem Maria dicens: Num ipsi soli loquutus est Deus ( Num. 12, 2 ) ? Cum dixisset vero Deus, se ipsi soli prophetarum ita loquutum esse, immisit lepram in Mariam, Moyseque rogante pro illa, non tulit eam prius mundari, quam septem dies extra castra mansisset. Mittit ergo quosdam ex

1 In Bibliis Græcis, Μή ζηλοῖς ἐμέ. Καὶ τίς δῷ παντὶ τῷ

populo exploratum terram Chananæorum. Qua explorata, uvam inde gestarunt, terramque admodum laudabant. Sed timebant populum, quod bellatores illic viri essent. Chalch autem filius Jephone, et Jesus filius Nave, qui et ipsi ex numero exploratorum erant, populo animos addebant : illi autem vencrunt lapidatum eos. Rursusque Deum irritaverunt. Tum dixit Deus, non ascensuros esse cos qui murmuraverunt in terram promissionis, nisi tantum filios eorum, et Chaleb filium Jephone, et Jesum. Quadraginta autem annis, inquit, erunt in deserto, donec filii creverint, secundum numerum dierum, quibus visitaverunt terram. Tunc exploratores omnes mortui sunt, exceptis Chaleb et Jesu filio Nave : flevitque populus. Ascenderunt contra Amalec præter Dei placitum, et arca mansit in castris cum Moyse. Exivitque Amalec et percussit eos. Præcipitur de holocaustis, de primitiis, de sacrificiis pro delicto. Deprehensus est quispiam ligna colligens in sabbato, et lapidatus est. Pracipiuntur fimbrias in oris facere. De Core, Dathan et Abiron: tumultus eorum, et pænæ quas dederunt. His peractis, reliqui de populo non ad meliorem se frugem receperunt, sed rursus insurrexerunt contra Moysem, moriunturque quatuordecim mille septingenti. Tunc floruit virga Aaronis. Dicit et statuit quid accipere debeant Levitæ et sacerdos magnus, et legem dat de cincre vitulie, ex qua aspersionis aqua fiebat. Hanc porro vitulam visum est quibusdam esse figuram passionis Domini nostri Jesu Christi. Per cinerem autem vitulæ mundabatur is qui immundus erat a mortuo. Venit autem populus in Cades, ibique mortua sepultaque est Maria. Deficiente aqua rursum murmurant Judæi: Moyses vero et Aaron jubentur aquam de petra educere. Percussit illam Moyses dicens: Numquid ex hac petra educemus vobis aquam (Num. 20. 10)? Et egressa est aqua. Dixitque Dominus ad Moysem et Aaron: Quia non credidistis mihi, ut sanctificaretis me coram filiis Israel, ideo non introducetis vos hunc cœtum in terram, quam dedi eis (Ibid. v. 12). Per legatos agit Moyses cum rege Edom. ut eos transire sineret : ille vero non permisit : et declinaverunt ab eo filii Israel. Ut autem pervenerunt in montem Or, jussu Dei assumptis Moyses Aarone et Eleazaro filio ejus, adduxit eos in montem: et induit Eleazarum vestibus ejus. Aaron autem mortuus est in monte. Flevitque populus triginta dichus. Chananæum vicerunt, et anathemate ferierunt. Profecti autem ad mare Rubrum, circuierunt terram Edom, et animo defecerunt, murmuraveruntque contra Moysem : immisitque in eos Deus serpentes qui illos occiderent. Precatusque est Moyses, et jubente Deo fecit serpentem aneum : qui vero mordebatur, cum respiceret in serpentem, vivebat. De hoc serpente dictum est in Evangelio : Sicut exaltavit Moyses serpentem in deserto, ita oportet exaltari Filium kominis (Joan. 3. 14). Legatos mittit Moyses ad Scon regem Amorrhavorum. Hic autem Seon eum bellum ante movisset contra regem Moab, cepit terram ejus. Ut vero ctiam contra Israelitas prælium commisit, pro-

λας Κυρίου ποορφίας;

3 In Bibliis Greeis Edit. Rom., is τος πίστες, in pinquibus corum. Vulgata, pinques corum, et sic ahi quoque interpretes veteres secundum lectionem Hebraicam, במשתניהם. Sed in vetustissimis exemplaribus Græcis multis legebatur, to rote elelogic abrev, in pluribus corum. Qua de re vide Hieronymum Epist. ad Suniam et Fretell. et Augustinum in Psalmos hac loco. Theodoretus etiam is rois rate same. Interpretatione autem in Pealm. 77, quam inter spuria ablegavimus, is tole aktionis abtos legitur.

**534** 

μήτε μοιχευθείσαν δύνασθαι λαδείν. Περλ τῆς εὐχῆς του άγιασμού διατάττεται, και πώς δεί τον Ιερέα εύλογείν τούς υίους Ίσραήλ. Ώς δὲ ἔστη ή σχηνή. περιῆγον οἱ ἄρχοντες δῶρα πολλά τε καὶ μεγάλα. Κελεύεται Μωῦσῆς άγνίσαι τοὺς Λευίτας, καὶ ἀκούει ότι από είχοσαέτους δεί αὐτούς λειτουργείν καὶ ἐπάνω, άπο δὲ πεντηχονταέτους άφίστασθαι τῆς λειτουργίας. Κελεύει αύτοις ο Θεός διά Μωϋσέως ποιήσαι το πάεχα. Είπε γάρ, φησί, και ποιείτωσαν viol Ἰσραή. τὸ πάσχα. Ἡν γάρ πρῶτος μὴν τοῦ δευτέρου ἔτους. Προσήλθον δε οι ακάθαρτοι Μωϋσεί, και ανήνεγκε περί αὐτῶν τῷ Θεῷ. Καὶ προσέταξεν ὁ Θεὸς τὸν μἡ δυνάμενον εν τῷ πρώτφ μηνὶ θύειν τὸ πάσχα, ή διὰ τὸ ἀχάθαρτον είναι, ἢ διὰ τὸ ἐν ὁδῷ μαχρἄ τυγχάνειν, τῷ δευτέρω μηνὶ ποιείν, τῆ τεσσαρεσκαιδεκάτη. Εί δέ τις και καθαρός ὢν, και ούκ ὢν ἐν μακρῷ όδῷ, μἡ βούλοιτο ποιείν το πάσχα έν τῷ πρώτῳ μηνὶ, ὑπὸ άμαρτίαν έσται. Νόμος, φησίν, είς έστω τῷ προσηλύτω και τῷ αὐτόχθονι. Ἡνίκα ἀνέβαινεν ἡ νεφέλη, ἀπῆρον οι υίοι Ίσραἡλ, και οδ αν έστη, έκει παρενέδαλλον. Κελεύεται Μωϋσῆς ποιῆσαι σάλπιγγας άργυράς, ώστε δι' αύτων σημαίνειν τῷ λαῷ, ἡνίκα άπαραι δέοι, ήνίχα συναγαγείν τον λαόν ἐν πολέμοις. έν θυσίαις, χρήσασθαι ταϊς σάλπιγξι ταύταις έν έορταί;,[533] εν νεομηνίαις, εν όλοχαυτώμασιν. Ώς δε έξηραν οἱ υίοὶ Ἰσραήλ, παρεκάλει τὸν Ἰωδάρ - Μωῦσῆς υξον 'Ραγουήλ τον και 'Ιοθόρ, ώστε αύτῷ και τῆς όδοῦ κοινωνήσαι, και των επαγγελθέντων άγαθων αύτοις. καὶ ἐν τῷ ἐξαίρειν τὴν κιδωτόν, είπε Μωϋσῆς. Έξεγέρθητι, Κύριε, διασχορπισθήτωσαν οι έχθροι σου, φυγέτωσαν πάντες οι μισουντές σε. Καὶ ἐγόγγυζεν ό λαός, και κατεκάη μέρος τῆς παρεμδολῆς, και ἐκλήθη ὁ τόπος ἐμπυρισμός. Καὶ ηὕξατο Μωϋσῆς, καὶ ἐπαύσατο ή τιμωρία. Καὶ ἐζήτουν χρέα, καὶ ἔλεγον· Έμτήσθημετ τοὺς ίχθῦς, οὖς ἠσθίομετ ἐτ Αἰγύπτφ, τούς σικύους, καὶ τούς πέπονας, τὰ πράσα, τὰ πρόμμυα, τὰ σπόροδα b. Nữr δὲ ἡ ψυχὴ ἡμῶr κατάξηρος· οὐδὲν πλην είς τὸ μάννα οἱ ἀφθα.1μοί ήμων. 'Ω; δε εδαρύνετο την άντιστασίαν αὐτων, καὶ ἐνετύγχανε τῷ Θεῷ, προστίθησιν αὐτῷ ἐδδομήκοντα πρεσδυτέρους, ώστε συλλαμδάνεσθαι αὐτῷ ἐν τη άρχη. Τότε του Ίησου του Ναυη ειπόντος Κώλυσον τὸν υίὸν Ἐλδάδ καὶ Μωδάδ τοῦ προφητεύειν, φησίν ὁ Μωϋσῆς · Ζηλοῖς σύ μοι ; Καὶ τίς δῷ ἄπαντα τόν λαόν Κυρίου προφήτας: Τότε ανέδη όρτυγομήτρα παρά Κυρίου, καὶ ξφαγον. Καὶ τὰ κρέα ἡν έν τοις όδουσιν αύτων, πριν ή έχλιπείν. Τουτο το έν ψαλμφ είρημένον. Έτι της βρώσεως ούσης έτ τφ στόματι αὐτῶν, καὶ όργη τοῦ Θεοῦ ἀνέδη ἐπ' αὐτούς και ἀπέκτειτετ έτ τοῖς πλείοσιτ αὐτῶτ. Έχλήθη δὲ ὁ τόπος οὖτος μνήματα ἐπιθυμίας. Τότε κατελάλησε τῷ Μωϋσεί Μαρία, λέγουσα · Μὴ αὐτῷ μότφ ελάλησεν ό θεός; Είπων δε ό θεός, ότι αυτώ μόνφ προφητών ελάλησεν ούτως, επέδαλεν έπὶ τὴν Μαριάμ λέπραν, και Μωϋσέως δεηθέντος ύπερ αυτής, ού πρότερον αύτην άφημε καθαρισθηναι, έως εποίησεν έπτὰ ήμέρας έξωτῆς παρεμδολῆς. Πέμπει γοῦν τινας έχ τοῦ λαοῦ χατασχέψασθαι την γῆν Χαναάν. Καλ κατασχεψάμενοι, βότρυν ήνεγχαν έχείθεν, καὶ τὴν

\* In Bibliis Græcis legitur 'O6à6, et in Hebræo. Lugdu-

γῆν εθαύμαζον ε. Έφοδουντο γάρ τον λαόν, ώς μαχίμων εντων των έχει άνδρων. Χαλέ6 δε ό του Ίεφονεί, και Ίησοῦς ὁ τοῦ Ναυῆ, και αὐτοί ἐκ τῶν κατασχόπων δντες, παρεθάρρυνον τον λαόν. Οἱ δὲ ἡλθον λιθοδολήσαι αὐτούς ὁ δὲ Θεὸς ὁργισθεὶς εἶπε μή ανελθείν d τούς γογγύσαντας είς την γην της έπαγγελίας, εί μή τὰ τέχνα αὐτῶν, χαὶ Χαλὲδ υίδν Ἰεφονεὶ, καλ Ίησοῦν. Τεσσαράκοντα δὲ ἔτη, φησίν, ἔσονται ἐν τἢ ἐρήμω, ἔως ἄν αὐξηθἢ τὰ παιδία, κατὰ ἀριθμὸν τῶν ἡμερῶν, ὧν ἐπεσκέψαντο τὴν Υῆν. Τότε οἱ κατάσχοποι πάντες ἀπέθανον, πλην Χαλέδ και Ίησου τοῦ Ναυή, και ἐπένθησεν ὁ λαός. 'Ανήλθον ἐπὶ τὸν 'Αμαλήχ παρά το δοχούν τῷ Θεῷ, καὶ ή κιδωτός ἀνέμει. νεν εν τη παρεμδολή μετά Μωϋσέως. Καλ εξήλθεν 'Αμαλήκ, και κατέκοψεν αύτούς. Έντέλλεται περί [334] όλοχαυτωμάτων, περί ἀπαρχῶν, περί θυσιῶν τῶν ὑπὲρ πλημμελείας. Ἐάλω τις ξύλα συλλέξας έν σαββάτω, και ελιθοβολήθη. Προστάσσονται κράσπεδα έπι τὰ πτερύγια ποιῆσαι. Τὰ περί Κορέ και Δαθάν και 'Αδηρών ή επανάστασις αύτῶν, ή τιμωρία ήν ξδοσαν. Οι δε λοιποί του λαου, τούτων γενομένων, ούχ έσωφρονίσθησαν, άλλά πάλιν έπανέστησαν τῷ Μωῦσῆ, καὶ ἀποθνήσκουσι τεσσαρεσκαίδεκα χιλιάδες και έπτακόσιοι. Τότε ήνθησεν ή ράδδος 'Ααρών. Λέγει καλ διατάσσεται δ λαμδάνειν δεί τούς Λευίτας και τον Ιερέα τον μέγαν. Και νομοθετεί περί τῆς σποδοῦ τῆς δαμάλεως, ἐξ ῆς τὸ ὕδωρ τοῦ ραντισμοῦ ἐγίνετο. Τὴν δὲ δάμαλιν αὐτὴν ἔδοξέ τισι τύπον είναι του πάθους του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστου. 'Από δε της σποδού της δαμάλεως εκαθαίρετο ό ων ἐπὶ νεκροῦ ἀκάθαρτος. Ἡλθε δὲ ὁ λαὸς εἰς Καδής, καὶ έχει ἀπέθανε Μαρία, και ἐτάφη. Οὐκ ὅντος ὕδατος πάλιν γογγύζουσιν οἱ Ἰουδαΐοι ο δὲ Μωῦσῆς καὶ 'Ααρών χελεύονται έχ τῆς πέτρας ἐξαγαγεῖν ὕδίορ. Έπάταξεν αὐτὴν ὁ Μωϋσῆς λέγων. Μὴ ἐκ τῆς πέτρας ταύτης εξάξομεν ύδωρ ύμιτ; Καὶ εξηλθεν ύδωρ. Καλ είπε Κύριος πρός Μωϋσήν καλ 'Ααρών. "Οτι ούχ επιστεύσατε μοι άγιάσαι με erartlor τῶν υίῶν Ἰσραήλ, διὰ τοῦτο οὐκ εἰσάξετε ὑμεῖς την συναγωγην ταύτην είς την γην, ην έδωκα αὐτοῖς. Πρεσδεύεται Μωῦσῆς πρὸς τὸν βασιλέα 'Εδώμ, ΐνα ἀφή αὐτούς • · ὁ δὲ οὐ συνεχώρησε · καὶ έξέχλιναν άπ' αὐτοῦ υίοὶ Ίσραήλ. 'Ως δέ ήλθον είς "Ωρ τὸ δρος, κελεύσαντος τοῦ Θεοῦ, λαδὼν Μωῦσῆς τον 'Απρών και 'Ελεάζαρ τον υίον αύτου, άνηγαγεν είς τὸ δρος καὶ ἐνέδυσε τὸν Ἐλεάζαρ τὰ ίμάτια αὐτοῦ. 'Ο δὲ 'Ααρών ἀπέθανεν ἐν τῷ ὅρει. Καὶ ξχλαυσεν ό λαός τριάχοντα ήμέρας. Είλον τόν Χαναναΐον, και άνεθεμάτισαν αύτόν. Έλθόντες δὲ ἐπὶ θάλασσαν Έρυθράν, ἐκύκλουν τὴν γῆν Ἐδώμ, καὶ ώλιγοψύχουν, καὶ κατεγόγγυζον Μωϋσή καὶ ἀπέστειλεν ό θεός ἐπ' αὐτοὺς δφεις θανατοῦντας. Καὶ ηυξατο Μωυσής · και εποίησε χαλκούν δφιν, προσταχθείς ύπὸ τοῦ Θεοῦ. Καὶ ὁ δαχνόμενος, ἡνίχα ἀνέδλεψεν είς τὸν δφιν, Εζη Περλ τούτου τοῦ δφεως είρηται εν τῷ Εὐαγγελίψ· Καθώς ΰψωσε Μωθσῆς τόν δριν έν τῆ ἐρήμφ, οῦτω δεῖ ὑψωθῆναι τὸν Υίἐν τοῦ ἀνθρώπου. Πρεσδεύεται Μωϋσῆς πρὸς τὸν βασιλέα τῶν 'Αμορραίων τὸν Σηών. Οὕτος δὲ ὁ Σηών πολε-

\* In Onomastico Athanasiano ad vocem θαυμάζω diximus hanc vocem sæpe significare, cum admirutione celebro, laudo. Hoc sensu prorsus hic explicari debet ἐθαύμαζον.

ο Cuislin. και πάλιν δργιζόμενον τον Θεόν. Τότε είπεν δ

Θεός μη άνελθεϊν, quæ sunt άσύστατα.
• Ίνα άφη αύτούς, supple παρέρχεσθαι.

nensis quoque codex Ἰωδάδ habet.

b In Bibliis Graecis legitur καὶ τὰ κρόμμυα καὶ τὰ σκόρδα. Libro tertio ad Stagirium t. I, p. 208, legitur etiam
σκόροδα, ut hic.

μήσας πρότερον τον βασιλέα Μωλό, έλαδε την γην αύτου. 'Ως δε και τοις Ισραηλίταις συνέμιξεν είς πόλεμον, ήττήθη κατά κράτος, καλ τάς πόλεις αύτοῦ πάσας Ελαδον οι Ίσραηλίται. Συμδαλόντες δε και τῷ "Ωγ βασιλεϊ τῆς Βασάν, τοῖς αὐτοῖς περιέδαλον αὐτὸν κακοίς, οξς καὶ τὸν Σηών, καὶ τὴν γῆν καὶ τὰς πόλεις αὐτοῦ πάσας Ελαδον. Πέμπει βασιλεύς Βαλάκ πρός Βαλαάμ τον μάντιν, ενα άράσηται τον λαόν. 'Ο δὲ Θεὸς τὸ μὲν πρῶτον ἐχώλυσεν. 'Ως δὲ ἐνέχειτο τῷ μάντει, συνεχώρησεν άπελθεῖν μέν, ού μὴν άράσαάλλ' ἔτροψε τὰς κατάρας εἰς εὐλογίας. Οὐκ σ0α: (355, ἐπειδή Ισχυόν τι αὶ ἀραὶ τοῦ μάντεως, ἀλλ' έπειδή ταλαίπωρος ήν ό λαός, ήμελλεν αύτοῦ πιστεύειν ταῖς χατάραις, χαὶ χαταχρίνεσθαι ἐχεῖ διὰ τὴν ἰδίαν ἀσθένειαν. Ούτος προφητεύει περί τοῦ Χριστοῦ λέγων. 'Arutelei άστρος έξ 'Ιακώδ, και άναστήσεται ärθρωπος έξ Ίσραήλ. Πνευμα γάρ θεου έγενήθη έπί τῷ μάντει. 'Ως δὲ ἀπῆλθεν ὁ Βαλαάμ, ἐκπορεύουσιν οί υίοι Ισραήλ είς τὰς θυγατέρας Μωάδ, και τελοῦνται τῷ Βεελφεγώρ. Τότε κελεύει Μωϋσῆς ἔκαστον, άποκτείναι τον άδελφον είδωλολατρήσαντα. Τότε καλ Φινεές υίος Έλεάζαρ έξεκέντησε τον Ζαμδρίν τον Ίσρατλίτην, και την Χασθί την Μαδιανίτιν μετ' αύτου και έλογίσθη αυτφ είς δικαιοσύνην. Τότε άριθμούνται οί υίολ Ίσραήλ άπο είχοσαέτους καλ έπάνω, και εύρεθησαν έξακόσιαι χιλιάδες, και τρισχίλιοι άνδρες καὶ τριάκοντα · οἱ δὲ Λευΐται τρεῖς καὶ εἴκοτι χελιάδες άπό μηνιαίου και έπάνω. Αυτη ή έπίσκε μς έν 'Αραδιώθ Μωλό έγένετο, πέραν του Ίορδάνου. Καὶ ούκ ήν εν αὐτοῖς ἄνθρωπος, εξ ὧν επεσκέψατο Μωῦσῆς πρότερον εν τη ερήμφ Σινά, πλην Ίησοῦς ό τοῦ Ναυή, και Χαλέδ ὁ τοῦ Ἰεφονεί. Προσέργονταί τινες θυγατέρες Σαλπαάδ τῆς φυλῆς Μανασσῆ, άξιοῦσαι, έπειδή ἄπαις άρβένων παίδων ἀπέθανεν ὁ πατήρ αὐτῶν, εἰς αὐτὰς ἐλθεῖν τὴν κληρονομίαν, καὶ τὴν κατάσχεσιν. Προσέταξεν ό Θεός λαβείν αὐτάς. Κάν τις αποθάνη μή έχων υίον, ή θυγάτηρ κληρονομείτω. θυγατρός δε ούχ ούσης, άδελφός άδελφοῦ δε ούχ **δντ**ος, άδελφὸς τοῦ πατρός. Δείχνυσιν ὁ Θεὸς Μωῦσῆ άπὸ τοῦ δρους τοῦ Ναυώ την γῆν τῆς ἐπαγγελίας, και χειροτονείται Ίησους ό του Ναυή είς την αυτου τάξιν. Τότε εντέλλεται τοῖς υίοῖς Ίσραἡλ περ: όλοκαυτωμάτων, θυσιών των καθ' ήμέραν, των έν σαδ**δάτοις, τῶν ἐν νεομηνίαις, τῶν ἐν τῷ πάσγα, τῶν ἐν** τή ήμέρα των έδδομάδων, των έν τω έδδομω μηνί. Διατάσσει και περί εύχων, τουτέστιν, ών άν τις ιάξηται. Τότε εξοπλίζονται δώδεκα χιλιάδες εκ τῶν Ίσραηλιτών κατά Μαδιανιτών, καὶ Φινεές μετ' αύτων, και άναιρουσιν αύτους, και πέντε βασιλείς Μαδιάμ, και τον Βαλαάμ τον μάντιν. Και άπηρξαντο τῷ Θεῷ τῶν σκύλων, καὶ τὰ λοιπὰ διένειμαν ἐαυτοῖς. Προσελθόντες ή φυλή 'Ρουδίμ και Γάδ, και τό ήμισυ της φυλης Μανασση, ήτουν παρά Μωυσέως την πέραν τοῦ Ἰορδάνου χώραν. Ο δὲ ἔδωκε, πρότερον συνομολογησάντων έχείνων συμμαχήσειν τοίς λοιποίς Ίσραηλίταις, καὶ διαδήσεσθαι τὸν Ἰοροάνην μεθ' οπλων, ώστε πολεμήσαι ύπερ των άδελφων αύτων. Ένταῦθα διηγείται Μωϋσῆς ἀπὸ Αἰγύπτου ἔως ἦλθον άντιχρύ Ίεριχώ. Έντέλλεται αύτοις ώστε έξολοθρεῦσαι πάντα τὰ είδωλα τῶν ἐθνῶν. Λέγει αὐτοῖς καὶ περί των όριων της γης, πόθεν άρχονται, καὶ ποῦ πληρούνται. Παραγγέλλει δε και περί της γης, ης έδει τούς Λευίτας λαδείν, και περί των έξ πόλεων των φυγαδευτηρίων, ώστε τον άκουσίως άνελόντα έκεί καταφεύγειν, καὶ ἀππλλάσσεσθαι κινδύνου, μένοντι ἐκεῖ, ἔως ᾶν ἀποθάνη ὁ ἰερεὺς ὁ μέγας. Ἐλν δὲ ἀλώ ἔξω τῶν ὅρων τῆς [៦៦] πόλεως, καὶ φονεύτη αὐτὸν ὁ συγγενής τοῦ πεφονευμένου, οὐ δώσει δίκην. Καὶ διαλέγεται βραχέα περὶ τῶν νόμων τῶν περὶ φόνων κειμένων. Προσέρχονται οἱ ἄρχοντες τῆς φυλῆς Μανασση λέγοντες τῷ Μωῦσῆ· Ἐπειδὴ ἔδοξε τὰς θυγατέρας Σαλπαλδ λαδεῖν κλῆρον, εἰ συμδαίη αὐτὰς γαμηθῆναι ἀνδρὶ ἐξ ἐτέρας φυλῆς, τί ἴνα γίνηται; ἀπελεύσεται γὰρ ὁ κλῆρος τῆς ἡμετέρας φυλῆς εἰς ἐκείνην τὴν φυλήν. Τότε προσέταξε Μωῦσῆς, ἐκ τῆς ἱδίας φυλῆς γυναῖκα λαμβάνειν ἄνδρα, ῖνα μὴ μεταφέρωνται αἰ κληρονομίαι ἀπὸ φυλῆς εἰς φυλήν.

## Σύνοψις τοῦ Δευτερονομίου.

'Ως εν χεφαλαίφ διηγείται πάντα τὰ πρώτα Μωυσής, είς ὑπόμνησιν αὐτοὺς ἄγων τῆς τε τοῦ Θεοῦ εύεργεσίας, και τῆς αὐτῶν κακίας. Περί τοῦ μὴ είδωλολατρείν παραίνεσις. Ένταυθα κείται καλ τό, Μή προσχυνήσης τοῖς ἄστροις, α απένειμε Κύριος ο Θεός σου πᾶσι τοῖς ἔθνεσι τοῖς ὑποκάτω τοῦ οὐparoυ. Τὸ δὲ, ᾿Απένειμε, ούχ ὅτι αὐτὸς προσέταξεν· άπαγε άλλά καθώς φησιν ό μακάριος Παῦλος. Παρέδωκεν αύτους ο θεύς είς άδοκιμον νούν, ούχ δτι παρέδωχεν, άλλ' δτι έλομένους αύτους και άνεπιστρόφως Εχοντας άφῆχεν. Οῦτως ἐνταῦθα τὸ,  $\Lambda\pi$ ένειμεν αὐτοῖς, τουτέστιν, ελομένους την πλάνην, καὶ μή βουλομένους επιστρέψαι, άφηκεν. Ένταυθα μιχρὸν προελθών λέγει· Διαμαρτύρομαι ὑμῖ**r τòr οὐ**paròr καὶ τὴν γῆν, ὅτι ἀπωλεία ἀπολεῖσθε, ἐἀr άποστητε άπό τοῦ Θεοῦ. Είτα δείχνυσιν ότι οὐδενί ταῦτα παρέσχεν ὁ θεὸς ἄπερ ἐχείνοις. Καὶ ἀφορίζει τρείς πόλεις του Ἰορδάνου είς φυγαθευτήριον. Έτι των προτέρων αύτους υπομιμνήσκει, καί, Έφαψαι αὐτὰ ἐπὶ τῶν χειρῶν σου, φησὶ, καὶ ἐπὶ τῶν φλιών σου γράψεις, και διδάξεις τὸν viór σου. Είπων δὲ ὰ συμθήσεται κακὰ ἐὰν παρακούσωσι, παραθαρρύνει πρός το μή δεδοικέναι τους πολεμίους. Πάλιν άναμιμνήσκει των προτέρων. Ένταυθα κείται τὸ, Πρόσεχε σεαυτῷ, ὁ πολλάκις αὐτοῖς καὶ προϊών ἐπιλέγει, καὶ παραινεῖ τὰς νίκας μἡ τῇ οἰκείᾳ δυνόμει ἐπιγράφειν, άλλὰ τῆ τοῦ Θεοῦ χάριτι. Έντο ῦθα κείται, ότι Ο Θεός πύρ καταναλίσκον έστιν όπερ ο Παύλος εν τη πρός Έθραίους Εθηκε. Παραινεί δε εν ταύτῷ Μωῦσῆς μη ἐπαίρεσθαι αὐτούς. Οὐ γάρ διά την δικαιοσύνην σου, φησίν, Ίσραηλ, έξολοθρευθήσεται τὰ ἔθνη, ἀλλὰ διὰ τὴν ἀσέδειαν **σύτων. Υπομιμνήσκει δὲ αὐτοὺς καὶ τῆς μοσχοπο:ίας.** Ένταθθα δὲ κείται : Περιτέμνεσθε τὴν σκληροκαρδίαν ύμῶν, καὶ τὸν τράχηλον ύμῶν οὐ σκληρυνεῖτε. Έγχωμιάζει τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας. Ένταῦθα κεῖτα: Φαγών και πιών και έμπλησθείς πρόσεχε σεαντῷ. καί προλέγει τὰ κακά παρακούουσι, καὶ τὰ άγαθά εἰ ύπαχούσειαν. Καὶ χελεύει ἐπ' ὅρος Γαριζίν δοῦναι την εύλογίαν, και την κατάραν έπ' δρος Γεδάλ άπολέσαι τὰ εἴδωλα καὶ τοὺς τόπους σύτῶν. Κελεύει μἡ πανταχοῦ θυσίας ἀναφέρειν τῷ Θεῷ, ἀλλ' εἰς τὸν τόπον ον αν εκλέξηται. Περί του μή ζηλούν τά έθνη, μηδέ τινι πείθεσθαι συμδουλεύοντι είδωλολατρείν. [3.7] κάν σημεία ποιή, μήτε φίλω, μήτε άλλω τινί, άλλά λιθοδολείν τον παραινούντα, κάν άδελφος ή, κάν πόλις είδωλολατρεύση, πανώλεθρον αυτήν ποιείν. Τίνα δεϊ ἐσθίειν, καὶ τίνα παραιτεϊσθαι παραινεί. Περί άφέσεως χρεών νομοθετεί, περί άφέσεως καλ

fligatus ab illis est : urbesque ejus ceperunt Israelitæ. Congressi etiam cum Og rege Basan, iisdem ipsum malis affecerunt, queis Seon affecerant, ac terram urbesque ejus omnes ceperunt. Mittit rex Balac ad Balaam vatem, ut malediceret populum. Deus antem initio quidem prohibebat. Ut autem instabat ille apud vatem, concessit quidem ut iret, sed non ut malediceret : sed convertit maledictiones in benedictionem (a). Non quod quidpiam possent maledictiones vatis, sed quia miseriis affectus erat populus, crediturus erat illius maledictionibus, illicque propter infirmitatem suam damnandus erat. Hic de Christo vaticinatur dicens : Orietur stella ex Jucob, et surget homo ex Israel (Num. 24. 17). Spiritus enim Dei fuit in vate. Ut vero abiit Balaam, fornicantur filii Israel cum filiabus Moab, et initiantur Beelphegor. Tunc præcipit Moyses, ut unusquisque fratrem suum idolis servientem interficiat. Tunc Phinees filius Eleazari confodit Zambrin Israelitam, et Chasbi Madianitidem cum illo : Et reputatum est illi ad justitiam (Psal. 105. 51). Tune numerantur filii Israel a vigesimo anno et supra, et inventi sunt sexcenti et tres mille et triginta viri. Levitæ autem tres et viginti mille a mense ct supra Hic census in Araboth Moab factus est trans Jordanem. Neque in illis erat quispiam ex iis quos enumeraverat prius Moyses in deserto Sina, exceptis Jesu filio Nave, et Chalebo filio Jephone. Accedunt quædam filiæ Salpaad ex tribu Manasse rogantes, cum pater eorum ficiis masculis orbus mortuus esset, ut ad se hereditas veniret atque possessio. Pracepit Deus ut illæ acciperent. Et si quis sine filio obiret, mandavit ut filia esset heres ; si nec filiam haberet, frater; si fratrem non haberet, patris frater. Ostendit Deus Moysi ex monte Navo (b) terram promissionis, et m ejus locum dux constituitur Jesus filius Nave. Tunc præcipitur filiis Israel de holocaustis, de sacrificiis quotidianis, de illis que in sabbato, de illis que in neomeniis, de iis quæ in pascha, de iis quæ in die hebdomadarum, de iis qua septimo mense. Pracipit etiam de votis ; id est, de iis que quispiam offerenda constituerit. Tunc armantur duodecim mille viri ex Israelitis contra Madianitas, et l'hinees cum illis, intersiciuntque cos et quinque reges Madiam, et Balaam vatem. Et primitias obtulerunt Deo de spoliis, cateraque inter se diviserunt. Accedentes tribus Ruben et Gad, et dimidia tribus Manasse, petebant a Moyse regionem, quæ est trans Jordanem. Ille vero dedit, cum prins illi promisissent se cum reliquis Israelitis pugnaturos esse, Jordanemque cum armis transituros, ut bellarent pro fratribus suis. Hic narrationem texit Moyses itineris ab Ægypto, donec venerunt e regione Jericho. Jubentur illi exterminare omnia idola gentium. Loquitur etiam illis de terminis terræ, ubi incipiant et ubi desinant. Præcipit etiam circa terram, quam Levitas accipere oportebat, et de sex

urbibus refugii, ita ut is qui præter voluotatem occidisset, illuc confugeret, et sine periculo esset ibi manens, donec moreretur sacerdos magnus. Si autem extra terminos urbis caperetur, et occideret eum coguatus occisi, hic non daret pænas. Et pauca loquitur de legibus circa cædes. Accedunt principes tribus Manasse dicentes Moysi: Quoniam visum est ut filia Salpaad acciperent hereditatem, si contigerit cas nubere viro ex altera tribu, quid fiet ? sors enim tribus nostræ exibit in illam tribum. Tunc præcepit Moyses, ut vir quisque ex sua tribu uxorem acciperet, ne transferrentur hereditates a tribu in tribum.

# STNOPSIS DEUTERONOMII

Quasi summatim priora omnia narrat Moyses, ut illis in memoriam revocet et Dei henesicia, et nequitiam ipsorum. Adhortatio ne idola colant. Hic jacet illud : Non adorabis stellas, quas dispensavit Dominus Deus tuus omnibus gentibus quæ sub cælo suns ( Deut. 4. 19 ) (a). Illud vero, Dispensavit, intellige, non quod ipse jusserit : absit ; sed quemadmodum ait beatus Paulus : Tradidit illos Deus in reprobum sensum ( Rom. 1. 28 ), non quod tradiderit, sed quod illos, qui ita vellent et sine spe conversionis essent, dimiscrit. Sic et hoc loco , Dispensavit illis , id est, cum errorem delegissent, resipiscere nolentes, dimisit. Ilic paululum progressus ait : Testor vobis calum et terram, vos perituros esse, si abscesseritis a Deo ( Deut. 4. 26) (b). Deinde ostendit Deum nulli tanta præstitisse bona quanta illis. Et determinat tres urbes ad Jordanem pro refugio. Adhuc cos de pristinis admonet, aitque : Liga ea in manibus tuis, et in postibus scribes, et docebis filium tuum ( Deut. 6. 8. 9 ). Ubi dixit autem quæ mala iis eventura sint, si non obsequantur, ipsis fiduciam indit, ne hostes metuaut. Rursus priora in memoriam revocat. Hic jacet illud: Attende tibi ( Ibid. r. 13 ), quod ipsis frequenter in sequentibus repetit : monetque ne victorias proprie virtuti adscribant, sed Dei gratiæ. Hic jacet illud: Deus ignis consumens est (Deut. 4.21; Hebr. 12.29), quod Paulus in Epistola ad Ilebratos posuit Hortatur autem in lioc ipso loco Moyses ne se extollant. Non enim propter justitiam tuam, inquit, Israel, exterminabuntur gentes, sed propter ipsorum impietatem (Deut. 9, 5), in memoriam autem ipsis revocat conflatum vitulum. Hic legitur illud : Circumcidite duritiam cordis vestri, et cervicem vestram ne induraveritis ( Deut. 10. 16). Laudat terram promissionis. Hie jacet illud : Cum comederis et biberis et saturatus sueris, attende tibi ( Deut. 6. 12. 13 ) : pra:dicitque mala non obsequentibus, et bona si obedierint. Præcip.t ut in monte Garizin de ur benedictio, et in monte Gebal maledictio. Jubet destrui idola et eorum loca. Præcipit ne ubique sacrificia Deo offerant, sed in loco quem ipse elegerit. Ne æmulentur gentes, nec cuipiam obtemperent suadenti ut idola colant, etiamsi

<sup>(</sup>a) Hue recidit illud quod ait ipse sermone nono in Genesian Tomo IV, col. 528, τον Βαλαάμ ήνάγκασε ποτε

τά μέλλοντα είπειν.
(b) In vu'gala, Abarim, secundum Hebraicam veritatem. Vide in fine Synopsis Deuteronomii.

<sup>(</sup>a) Hee non ad verbum referentur ut habentur in Deuteronomio.

<sup>(</sup>b) Hæc non ad literam sic habentur in Editione IXX. sed compendio referentur.

signa fecerit, non amico, non alii cuipiam, sed ut lapidibus obruant hortantem, sive frater fuerit, sive etiam urbs idola colucrit, cam internecione deleant. Monet quæ comedenda, quæ respuenda sint. Legem dat de remissione debitorum, de remissione et libertate servorum, de primogenitis, de paschate. Hic jacet illud: « Non poteris pascha facere in ulla civitate, quam Dominus Deus tuus dat tibi, sed in loco, quem elegerit Dominus Deus tuus > (Deut. 16. 5). De hebdomadibus, de scenopegiis, de judicibus, de regibus, si quando vellent sibi regem aliquem constituere. De Levitis, deque iis quæ accipere debent. Quod non oporteat illis uti, qui catharistæ, seu mundatores vocantur (a), non incantatoribus, non divinationibus, non ominibus, aut similibus. Hic jacet il-Ind: Prophetam vobis suscitabit Deus, ut ego sum (Deut. 18. 15 ). Deque urbibus refugii præcipitur. Hic legitur illud : In ore duorum testium vel trium statuctur omne verbum ( Joan. 1. 45; Deut. 19. 15). Et de falsis testibus, quid illi pati debeant. Instante bello dicit quem emittere oporteat, nec ferre ut cum ipsis pugnet. Hortatur ne interficiant hostes in eorum manus cadentes, exceptis septem gentibus. Et urbes quidem omnes, inquit, cum ceperitis, diripite, masculosque tantum occidite. Ex his vero, quorum terram possidetis, neminem vivere concedite. Fructiferas arbores ne cædite, inquit, ad figendum vallum in obsidione. Si quis occisus reperiatur, nec appareat is qui interfecit, quid faciendum sit lege statuit. Si quis duas habens uxores, aliam oderit, aliam dilexerit, contigeritque ut perosæ filius sit primogenitus: ne illi præferatur is qui ex dilecta natus est. De filio inobsequente. Hic jacet illud : Maledictus omnis qui pendet in ligno (Deut. 21. 23). Quia ergo maledictio prolata erat in eos qui non servarent legem, Maledictus omnis qui non manet in omnibus scriptis in hoc libro (b) ( Gal. 3. 13 ; Deut. 27. 26); de lege loquitur Moyses, nec poterat Christus in hanc incurrere maledictionem: implevit namque legem, maledictionem maledictione commutavit, suspensus in ligno. Quod non oporteat etiam inimici jumenta despicerc. Alia quoque constituit, et de nuptialibus legibus edisserit, pœnasque constituit contra violatores virginum. Quos prohibeat ab ingressu in ecclesiam ; de aliis quoque leges fert, deque non accipiendo famore. Non cunctandum esse ad reddenda vota; sed quod quis voverit, statim solvat. De muliere quæ accepit libellum repudii, de pignoribus, de

(a) In Deuteronomio legitur c. 18, v. 10: Nec inveniatur in te qui lustret filium suum, aut filium, ducens per ugnem.

(b) Hace et explicatio subsequens habentur Commentario Chrysostomi in Epist. ad Galatas Tom. V Editionis postrema, sed pluribus enuntiata iisdem sæpe verbis. Quorum sensus hic est: Christus nos redeniit a maledicto legis, a maledicto scilicet illo Deut. 27, 28, Maledictus omnis qui non manet in omnibus scriptis in hoc libro: quia ipse a lege servanda nos exemit; et quo pacto exemit? Suspensus in ligno, et sic aliud maledictuni ille subiit, illud nempe, Maledictus omnis qui pendet in ligno; qui tamen illud non meruerat: nan legem impleamus, maledictum illud legis, quod in nos cadere debuerat, alio naledicto ipse compensavit, suspensus in ligno, atque ita maledictionem maledictione commutavit.

furto, de mercede mercenarii, de pupillo, de vidua; de relinquendis spicis et uvis pro pauperibus. Hic jacet, quod non debeat pro iniquitate aliqua plusquam quadraginta plagas quis accipere. De non alligando ore bovis triturantis, de suscitando semine fratri qui defunctus, ab eo qui superstes est : et quid passurus sit qui noluerit suscitare. De ponderibus, de mensuris. De exterminando Amaleco. De primitiis; de humanitate erga viduas et pupillos. Hinc demum incipiunt maledictiones et benedictiones; illæ inobedientibus, hæ obtemperantibus. Longumque texit scrmonem de malis ipsos invasuris. Hoc contigit sub Assyriis et Babyloniis. Illud autem, quod filii quoque sint comedendi, in obsidionibus contigit. De ipso quoque Christo hic meminit. Erit, inquit, vita una pendens ante oculos tuos ( Deut. 28. 66 ). Ilic jacet illud : Ne qua radix amaritudinis (Ibid. 29. 18), quod Paulus commemorat in Epistola ad Hebræos ( Hebr. 12. 45 ). Hic legitur illud : c Occulta Domino Deo . manifesta vero vobis et filiis vestris, Quia mandatunt ejus, inquit, non erit sublime. Non in cælo, ut dicas, Quis ascendet in calum? neque ultra mare, sed prope te verbum est, in ore tuo. (Deut. 29.29. 30. 11.12; Rom. 10. 6). Hæc de legali mandato dicta, ad fident in Christum traxit Paulus. Testes voco vobis, inquit, calum et terram, ut diligatis Deum (Deut. 30. 19). Tunc vocat Jesum filium Nave, et jubet docere populum, nec hostes formidare, cum Deum habeant auxiliatorem. Præcipitque ut in scenopogiis toti populo lex legatur. Prædicit Moysi Deus, p. st. ejüs mortem populum idolis serviturum et puniendum fore. Esto, inquit, hoc canticum, quod contra ipsos testimonium ferat. Non enim umquam ejus obliviscentur. Et scripsit Moyses canticum, et prædixit eis quod inique sint acturi. Ilic legitur : « Ipsi me ad æmulationem provocaverunt in non Deo, et ego ad a mulationem provocabo eos in non gente > ( Deut. 52. 21). Julica tur Moyses ascendere in montem Abarim, qui etiam Nabus vocabatur, et videre terram promissionis : et postquam singulas tribus benedixisset, mortuus est: nemoque novit sepulerum ejus ad hane usque diem 1. Huc desinunt quinque libri Moysis, quos solos acceperunt admiseruntque Samaritæ.

### STNOPSIS LIBRI JESU FILII NAVE.

Jubetur Jesus præcipere populo, ut legi Dei attendat. Mittit exploratores, qui intrant in Jericho. Cum id audisset rex urbis, inisit qui viros requirerent a Raab meretrice, quæ ipsos susceperat. Illa vero exploratores occultavit. Proque illa gratia petiit pro domo sua salutem, cum urbs capta foret. Illi annuerunt. Et cum discessissent, quæ gesta crant renuntiarunt. Præcipit populo ut Jordanem transeat, et sicco pede transierunt, lapidesque duodecim in castris statuerunt. Hoc audito reges Amorrhæorum qui trans Jordanem

<sup>1</sup> In Coisliniano. Deuteronomium ita desiuit : Κελεύεται Μωθοής άνελθείν είς τὸ όρος τὸ 'Αουρείμ, ὁ καὶ Ναὰδ' ἐλέγετο, καὶ εἰδε τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας, καὶ εὐλογεῖ τοὺς υίοὺς 'Ισραήλ, καὶ τελευτὰ Μωθοής καὶ θάπτεται:

**λλευθερίας τῶν δουλευόντων, περλ πρωτοτόχων, περλ** του πάσχα. Ένταυθα κείται τὸ, Οὐ δινήση τὸ πάσχα ποιείτ \* ἐτ οὐδεμιᾳ τῶτ πόλεωτ ὧτ Κύριος ὁ Θεός σου δίδωσί σει, άλλ' είς τόν τόπον δν ar ἐκλέζηται Κύριος ο Θεός σου. Περί τῆς τῶν **ἐδδο**μάδων, περί τῆς τῶν σχηνοπηγιῶν, περί χριτῶν, περί βασιλέων, εί ποτε Ελθοιεν είς ἐπιθυμίαν τοῦ βασιλευσαί τινα. Περί Λευϊτών, και ών όφοίλουσι λαμ-Εάνειν. Περί του μή δείν τοίς λεγομένοις χαθαρισταίς δ χεχρησθαι, ή έπαοιδοίς, ή μαντείαις ή κληδόσιν, ή τοίς τοιούτοις. Ένταῦθα κείται τὸ, Προφήτην ὑμῖν àraστήσει ο Θελς ώς έμέ. Καλ περλ τῶν φυγαδευτηρίων πόλεων διατάττεται. Ένταῦθα κείται, Έπλ στόματος δύο μαρτύρων καλ τριών σταθήσεται παν ρημα. Και περι των ψευδομαρτυρούντων, τί δεί πάσχειν αύτούς. Ἐπιστάντος πολέμου, λέγει τίνα δεί έχπέμπειν, και μή άφιέναι συμπολεμείν αύτοίς. - Παραινεί μη άναιρείσθαι τούς πολεμίους ύποπίπτον τας, πλην των έπτα έθνων. Και τας μέν πόλεις απάσας, ἐπειδὰν ἔλητε, φησὶ, σχυλεύετε, τὰ ἄρρενα μόνα άναιρούντες. Έχ δὲ τούτων, ὧν τὴν Υῆν κληρονομείτε, μηδένα ζωγρήσητε εμπνέοντα. Καρποφόρα ξύλα μή τέμνετε, φησίν, είς τὸ πήξαι χάρακα ἐν πολιορκία. Εί τις εύρεθή πεφονευμένος, ό δε φονεύσας μή φαίνοιτο, νομοθετεί τί δεί γίνεσθαι. Έλν δέ τις δύο έχων γυναίχας, την μέν μισήση, άγαπήση δε την έτέραν, καὶ συμδή τὸν τῆς μισουμένης είναι πρωτότοχον, μη προτιμείσθω αύτου ό της ηγαπημένης. Περί υίου άπειθους. Ένταυθα κείται, Έπικατάρατος πάς ο κρεμάμενος έπι ξύλου. Έπει όδν έχειτο κατάρα τοίς μή φυλάσσουσι τον νόμον, Έπικατάρατος πᾶς ὂς οὐκ ἐμμένει πᾶσι τοῖς γεγραμμένοις έν τῷ βιβλίφ τούτφ. περί τοῦ νόμου λέγων Μωῦσῆς και τὴν κατάραν ἐκείνην οὐκ ἐνῆν λαδεῖν τὸν Χριστόν επλήρωσε γάρ τον νόμον, κατάραν κατάρας άντηλλάξατο χρεμασθείς έπὶ ξύλου. Περὶ τοῦ μἡ δεῖν μηδὲ τῶν ἐχθρῶν τὰ ἄλογα παρορᾶν, καὶ ἔτερα νομοθετεί, και περί γαμικών διαλέγεται νόμων, και τιμωρίας τίθησι κατά τῶν ὑδριζόντων εἰς παρθένους. Τίνας χωλύει μη είσιέναι είς έχχλησίαν, χαι περί έτέρων νομοθετεί, και περί του μή λαβείν τόκον. Περί του μή χρονίζειν έν ταζς των εύχων αποδόσεσι, άλλ' όπερ άν τις ευξηται, εύθέως άποτελείν. Περί τῆς γυναικός τῆς λαμδανούσης βιβλίον ἀποστασίου, περί ένεχύρων, περί κλοπής, περί μισθού μισθωτού, περί όρφανοῦ, περί χήρας, περί τοῦ χαταλιμπάνειν σταχυολογείν και φαγολογείν τοίς πένησιν. Ένταῦθα κείται περί του μή δείν πλέον [338] τεσσαράκοντα λαμδάνειν τὸν ἐγκαλούμενον περὶ ἀδικίας τινός. Καὶ περί του μή φιμούν βούν άλοώντα, και περί του έγείρειν σπέρμα τῷ τεθνεῶτι ἀδελφῷ τὸν ὑπολειπόμενον, και τί πείσεται εί μή βούλοιτο έγειραι. Περί σταθμών, περί μέτρων. «Περί τοῦ εξολοθρεῦσαι τὸν 'Αμαλήχ. Περί άπαρχῶν, περί φιλανθρωπίας τῆς είς

εύλογίαι, αι μέν παρακούουσιν, αι δε πειθομένοις. Καὶ μακρόν ἀποτείνει λόγον περὶ τῶν μελλόντων αὐτους διαδέχεσθαι κακών. Τουτο συνέδη έπι 'Ασσυρίων καὶ Βαδυλωνίων. Τὸ δὲ τοὺς υίοὺς φαγείν, ἐν πολιορχίαις εξέδη. Και αύτου μέμνηται ένταυθα περί τοῦ Χριστοῦ. "Εσται, φησίν, ή ζωή σου πρεμαμένη πρό όφθαλμῶν σου. Ἐνταῦθα κείται, Μή τις ρίζα πικρίας, ού και ό Παυλος εμνημόνευσεν έν τη προς Έδραίους. Ένταῦθα κεῖται, Τὰ κρυπτὰ Κυρίφ τῷ θεφ, τὰ δὲ φανερὰ υμῖν καὶ τοῖς τέκνοις υμών. "Οτι ή έγτολή αὐτοῦ, φησίνε, οὐκ ἔσται ὑπέρογκος. Οὐχ ἐν τῷ οὐρανῷ, Ινα εἴπης, Τίς ἀναδήσεται εἰς τὸν οὐρανόν; οὐδὲ πέραν τῆς θαλάσσης, άλλι έγγύς σου τὸ ρημά έστιν έν τῷ στόματί σου. Ταύτα περί τῆς νομιχῆς ἐντολῆς εἰρημένα είλχυσεν είς την πίστιν την είς Χριστόν ό Παῦλος. Διαμαρτύρομαι ύμιτ, φησί, τον ούρανον και την γήν, ώστε άγαπᾶν τὸν Θεόν. Τότε καλεί τὸν Ἰησούν τὸν Ναυῆ, καὶ ἐντέλλεται ἡγεῖοθαι τοῦ λαοῦ, καὶ μἡ φοδεῖσθαι τούς πολεμίους, Θεόν Εχοντας βοτιθόν. Και παραινεί, ώστε έν ταῖς σχηνοπηγίαις παντὶ τῷ λαῷ τὸν νόμο**ν** άναγινώσκεσθαι. Προλέγει τῷ Μωῦσἢ ὁ Θεὸς, ὅτι μετά θάνατον αύτοῦ ὁ λαὸς εἰδωλολατρήσει, καλ χολασθήσεται. Έστω ούν, φησίν, ή ψόἡ αθτη καταμαρτυρούσα αὐτῶν. Οὐ γάρ ποτε λήσονται αὐτῆς. Και έγραψε Μωῦσῆς την ὡδην, και προείπεν αὐτοίς, ότι αγομήσουσιν. Ένταῦθα κείται Αὐτοί παρεζήλωσάν με ἐπ' οὺ Θεῷ, κάγὼ παραζηλώσω αὐτοὺς ἐ**π'** ούκ Εθνει. Κελεύεται Μωϋσής ανελθείν είς το δρος τὸ 'Αδαρείμ, ο και Ναδαί ελέγετο, και ίδειν την Υήν έπαγγελίας και εύλογήσας έκάστην φυλήν, έτελεύτησε. και ουκ είδεν ουδείς την ταφην αυτού ξως τής ήμέρας ταύτης. Ένταῦθα ἐτελειώθησαν τὰ πέντε βιδλία Μωϋσέως, & μόνα ἐδέζαντο οἰ Σαμαρίται. Σύνοψις τοῦ Ἰησοῦ τοῦ Ναυῆ.

χήρας και όρφανούς. Έντεῦθεν λοιπόν αι κατάραι και

Κελεύεται 4 Ίτισους διατάττειν τῷ λαῷ, τῷ τε νόμο του θεού προσέχειν. Πέμπει κατασκόπους είσηλθον είς την Ίεριχώ. 'Ακούσας ό βασιλεύς της πόλεως, Επεμψε, ζητῶν τοὺς ἄνδρας παρά 'Ραὰδ τῆ πόρνη τη ὑποδεξαμένη. Ἡ δὲ ἔχρυψε τοὺς χατασκόπους. Καὶ ἀντὶ ταύτης τῆς χάριτος ήτησε τὴν σωτηρίαν τῆς οἰκίας αὐτῆς, δταν ἡ πόλις ληφθή. οἱ δὲ ἐπένευσαν. Καὶ ἀπελθόντες ἀπήγγειλαν τὰ γενόμενα. Παραγγάλλει τῷ λαῷ, ὥστε διαδῆναι τὸν Ἰορδάνην, και διέδησαν έπι ξηράς, και λίθους Εστησαν εν τή στρατοπεδεία δώδεκα. 'Ακούσαντες οι βασιλείς των \*Αμοβραίων [359] οἱ πέραν τοῦ Ἰορδάνου, καὶ οἱ βασιλείς της Φοινίκης, ότι διά ξηράς διέδησαν τον Ίορδάνην, κατετάκησαν, καλ κατεπλάγησαν. Τότε Ίησοῦς προσταχθείς μαχαίραις πετρίναις περιτέμνει τούς Ίουδαίους. Ἐπεὶ τεσσαράκοντα ἔτη ἀνέστραπτο Ίσραήλ εν τή ερήμφ, και διά τουτο άπερίτμητοι

In Biblis legitur οὐ δυνήση θύσαι τὸ πάσχα.

• Hæc quæ in Deuteronomio habentur c. 18, v. 10, οὐχ εὐρεθήσεται ἐν σοὶ περικαθαίρων τὸν υίὸν αὐτοῦ, καὶ τὴν θυγατέρα αὐτοῦ ἐν πυρί, una voce exprimit καθαρισταῖς.

c Harc adduntur ex cap. 30, v. 11. d Liber Josue in Lugdunensi sic incipit: Ἰησοῦς καλαιτό βιβλίον, Κελεύεται.

ήσαν αύτων οι πλείστοι των μαχίμων, οι καλ άπώλοντο, φλεί θε τούτων φλεικατέσειτας τορέ ρίορε αρτων, ους ό Ίησους περιέτεμε διά τό γενέσθαι αύτούς ἀπεριτμήτους εν τη όδφ. Τότε εποίησε το πάσχα. Καὶ ἐν τῆ ἡμέρα ἦ ἔφαγον ἄζυμα ἀπὸ τοῦ σίτου τῆς γῆς ἐχείνης, ἐξέλιπε τὸ μάννα. Κελεύεται ὁ Ἰησοῦς λύσαι τὸ ὑπόδημα αὐτοῦ, καὶ χυκλῶσαι τὴν Ἱεριχῶ μετά σαλπίγγων και τῆς κιδωτοῦ ἡμέρας ἐπτά. Οδ γενομένου αυτόματα έπεσον τὰ τείχη. Δῆλον ουν ετι Εκτοτε άρχην έλαδε λύεσθαι το σάδδατον οθεν γάρ αν άρξηταί τις, άνάγχη τὸ σάδδατον έμπεσεῖν ἐν ταῖς Εξ ήμέραις. Τότε σώζεται μέν ή 'Ραάδ μετά τῆς συγγενείας αὐτῆς, καὶ οίκεῖ ἐν τῷ Ἰσραἡλ, ἐμπιπράται δε ή πόλις και άναθεματίζεται, και καττράσατο Ίησούς τῷ οἰχοδομούντι αύτήν. "Εκλεψεν ἐκ τοῦ ἀναθέματος "Αχαρ, καὶ ἡττᾶται ὁ λαὸς προσθαλὼν ἐτέρχ πόλει. Δείται του Θεού Ίησους, χελεύει ό Θεός έξαρθηναι τὸ ἀνάθεμα. 'Ανεδείχθη ὁ "Αχαρ, ἡλέγχθη τὸ κλέμμα, ελιθοδολήθη μετά τῶν υίῶν καὶ θυγατέρων ό "Αγαρ. 'Ανεμαγέσατο Ίησοῦς τὴν μάχην, καὶ εἶλε την Γάζαν, και ένεπύρισε: και έπεσον έν αύτη δώδεκα λιγιφοες. και τρι βαριγεα τμε πργειος εκυείπαραν εμβ ξύλου. Συνέρχονται πολεμήσαι τον Ίσραήλ οἱ βασιλεῖς των 'Αμορόαίων και Χαναναίων, και οι λοιποί. Οίχοδομεί Ίησους θυσιαστήριον έχ λίθων όλοκλήρων χαί γράφει το Δευτερονόμιον έχει. Και οι ημίσεις ιστανται πλησίον του δρους Γεβάλ, και οι ήμίσεις πλησίον τοῦ δρους Γαριζίν. Έντεῦθεν τὰ κατά τοὺς Γαδαωνίτας. Ούτοι γάρ άκούσαντες περί τῶν Ἰσραηλιτῶν, καὶ φοδηθέντες αὐτούς ἐξ ὧν ήδη κατώρθωσαν ἐν τοῖς πολεμίοις, ξρχονται πρός αύτους, παλαιά περιθέμενοι ίμάτια, ἄρτους ἐπιφερόμενοι ξηρούς, σανδάλια πεπαλαιωμένα, καί φασι πρός τον λαόν, ότι έκ τῆς πόρρωθεν ήκουσι, και σημείον του πόρρω οίκειν, τὰ ίμάτια, καὶ τοὺς ἄρτους, καὶ τὰ σανδάλια ἐποιούντο. Έν γάρ τἢ όδῷ αὐτὰ πεπαλαιῶσθαι ἔλεγον. ἤχειν δὲ έπὶ τῷ συνθήχας ποιήσασθαι πρὸς αὐτοὺς εἰρήνης. Οί δε μή ερόμενοι τον Θεόν, εποιήσαντο συνθήκας. 'Ως δὲ ἔγνωσαν ἡπατημένοι, καὶ ὅτι οὐ πόρρω, ἀλλὰ πλησίον οίχουσι, μή δυνάμενοι αύτους χαταπολεμήσαι διά τους δρκους, δούλους έποιήσαντο ξυλοκόπους τε καλ ύδροφόρους. Ένταῦθα ἐκδαίνει ἡ πρόρφησις του Νώε, ήν είπε: Χαναίν παίς οικέτης: εξ εκείνου γάρ είσιν ούτοι. "Πχουσεν 'Αδωνιδεζέχ βασιλεύς ' Γερουσαλήμ, [340] ὅτι ἐάλω ' Γεριχώ καὶ Γάζα, καὶ **ότι ηὐτομόλησαν οἱ Γαδαωνίται, καὶ ἐπιστρατεύει** έπ' αύτους μετά και έτέρων βασιλέων. Οι δε εκάλουν είς συμμαχίαν τον Ίησοῦν. ΤΗλθε δὲ καὶ συνέξαλε, και ετρέψατο αὐτούς, και άνωθεν επ' αὐτοὺς χάλαζα κατηνέχθη και πλείους άνείλεν ή χάλαζα, ή οι υίοι Ίσρατιλ εν μαχαίρα. Τότε έστη ό ήλιος κατά Γαδαών, και ή σελήνη κατά φάραγγα Έλώμι και πάντα των έχθρων τον λαον απέχτεινεν Ίησους, και πέντε Basileic. Eils ob xa! the Maxila, xal the Aobet. καί την Λαχίς, και την 'Οδολάν, και την Χεδρών, καὶ την Δαθήρ, καὶ την όρεινην, καὶ την πεδινήν. Συνήλθον έτεροι βασιλείς πολλοί μετά στρατοπέδων μεγάλων, καὶ τούτους είλεν Ἰησοῦς. "Εγκειται δὲ αὐτῶν ἐνταῦθα καὶ τὰ ὀνόματα καὶ αἰ πόλεις, καὶ ὁ

άριθμός. Προστάσσεται δε Ίησους διαδούναι την Υήν τοῖς Ίσραηλίταις. Καὶ διαγράφει τίς φυλή τίνας κλήρους έλαδε, καλ τοις Λευίταις τί δοθή. Έκπέμπεται Υησούς την φυλήν Ρουδίμ και την Γάδ και το ήμισο φυλής Μανασσή είς τους κλήρους αυτών, ους Ελαδον Ετι ζώντος Μωϋσέως. Οι δε απελθόντες, παρά του Ίορδάνην ψανδόμησαν βωμόν. Έτάραξε τοῦτο τὰς άλλας φυλάς. "Ωοντο γάρ άποστασίας Ενεκεν τούτο πεποιηχέναι αύτούς. Πέμπουσι πρός αύτους έγχαλούντες. οι όξ απεγολούντο γελολιτες, ορχ αποατασιας ξνεκεν οικοδομήσαι τον βωμόν άλλ, ένα μή ξχωσεν οί μεθ' ύμας γενόμενοι τούς ήμετέρους υίούς ώς άλλοτρίους της έπυτων συγγενείας, διά το τον Ἰορδάνην μέσον έκατέρων ρείν άλλ' ίνα ή ό βωμός είς μαρτύριον, καὶ μὴ ἔχωσι λέγειν τὰ τέκνα ὑμῶν τοῖς ἐγγόνοις ήμων, Ούκ έστιν ύμιν μερίς Κυρίου. Έπείσθησαν μηχέτι πολεμήσαι αύτούς αί λοιπαί φυλαί. Τότε συγκαλεί τοὺς Ίσραηλίτας Ίισοῦς, καὶ ὑπομιμνήσκει αύτους των του θεού ευεργεσιών, και παραινεί φυλάττειν τον νόμον, και προλέγει τὰ διαδεξόμενα αύτούς χαχά, εί μή φυλάξειεν, χαὶ τελευτά. Τελευτά δε και Έλεάζαρ ο ίερευς, και ίεράτευτε Φινείς ο υίλς αὐτοῦ ἀντ' αὐτοῦ. Καὶ εἰδωλολάτρησαν \* οἱ Ίσραηλίται, καὶ παρεδόθησαν τῷ Αἰγλώμ βασιλεί Μωάδ, καὶ κατεχυρίευσεν αύτων έτη δεκαρκτώ.

# Σύνοψις των Κριτών.

Ένταῦθα χείται ποίας μὲν πόλεις είλον, ποίας δέ άφηκαν φόρου έπιτελείς αύτοις είναι οί Ίσραηλίται. Καταμάλακισθέντες γάρ πρός τους του πολέμου πόνους, παρέδησαν το πρόσταγμα του Θεού, κελεύσαν πάντας παντελώς ἄρδην άφανισθηναι. Τίλθεν άγγελος παρά Κυρίου πρός τους Ίσραηλίτας, και ήλεγξεν αύτῶν τὴν παρανομίαν. Δέον γάρ, φησὶ, πάντας άφανισθήναι, ύμεζς δε και συνθήκας έθεσθε πρός αύτούς. διά τοῦτο ούχ εξολοθρεύσει ὁ Θεός τὰ ὑπολειπόμενα Εθνη. Ταῦτα ἀκούσαντες Εκλαυσαν όμοθυμαδόν, καί Κλαυθμός ό τόπος εκλήθη. Και παρηνόμουν καί είδωλολάτρουν συνεχώς, και παρεδίδοντο τοίς έχθροίς, και άπηλλάσσοντο τῆς δουλείας, και πάλιν τοῖς αὐτοῖς ἐπέμενον κακοίς. Παρεδόθησαν Χουσάρ Σαθών Ε βασιλεί Συρίας έτη η', καλ έσωσεν αὐτούς Κύριος διλ [341] Γοθονοήλ του χριτού. Και παρεδόθησαν τῷ Εγλώμ βασιλεί Μωάδ, καλ Εκραξαν πρός τον Θεόν, καὶ ήγειρεν αύτοις 'Αὐιδ, δστις δόλω άνειλε τὸν Έγλωμ και τον Μωάδ. Μετά τουτον Εκρίνε Σομεγάρ, Δεδώρα ε, γυνή προφήτις. Δουλευόντων δὲ τῷ βασιλεί Χαναάν τῶν Ἱσραηλιτῶν, κελεύει τῷ Βαράκ ἡ Δεδώρα στρατηγήσαι τον πόλεμον. 'Ο δε ούκ ήνείχετο, εί μή καί αὐτή συνεξέλθοι αὐτῷ καὶ συνεξῆλθεν ή γυνή. Γενομένου δέ τοῦ πολέμου, φεύγουσιν οί πολέμιοι, καὶ ὁ στρατηγός Ἰαδὶς Σισάρα ἐλθών πρός

\* In Lugdonensi legitur και είδωλολατρούσιν. Ibidem

pro Αίγλωμ legitur Έγλωμ.

In editione Romana legitur Χουσαρσαθαίμ, in Vulgata secundum Hebraicam veritatem Chusan Rasathaim, Lugdunensem sequimur. Coislinianus vero habet Χουσάδ Σύρφ βασιλεί Συρίας. Καὶ ξσωσεν.

\* In manuscripto Coislin. hic Δεβδώρα legitur, et paulo

post Δεβώρα.

erant, et reges Phænices, cos sicco pede transivisse Jordanem, exterriti, perculsique sunt. Tunc Jesus jussus cultris lapideis circumcidit Judwos. Quia quadraginta annis versatus fuerat Israel in deserto, ideoque multi eorum bellatorum, qui obierant, incircumcisi erant (a); pro illis substituit Deus filios eorum, quos Jesus circumcidit, quod ipsi incircumcisi mansissent in via. Tunc fecit pascha. Et a die qua comederunt azyma ex frumento terræ illius, defecit manna. Jubetur Jesus solvere calceamentum suum, et circuire Jericho cum tubis et arca septem diebus. Quo peracto, per se muri ceciderunt. Manifestum itaque est jam tunc cœptum esse solvi sabbatum : undecumque enim initium quis ducat, necesse est sabbatum incidere in septem illos dies. Tunc servatur quidem Raab cum cognatione sua, et habitat in Israel, incenditur autem urbs, et anathemate percutitur : maledixitque Jesus ei qui illam rexdificaret. Furatus est ex anathemate Achar, et vincitur populus aggressus aliam urbem. Deum precatur Jesus : jubet Deus tolli anathema. Deprehensus est Achar, fortum detectum, lapidatur Achar cum filiis et filiabus. Pugnavit Jesus certamine et cepit Gazam, inoenditque: ac ceciderunt in illa duodecim millia; regemque urbis suspenderunt in ligno. Conveniunt ad debellandum Israelem reges Amorrhæorum et Chananæorum ac reliqui. Ædificat Jesus altare ex lapidibus integris, illic Deuteronomium scribit : dimidiaque pars populi stat prope montem Gebal, dimidia autem prope montem Garizin. Dehinc quæ gesta sunt circa Gabaonitas. Hi enim ex Israelitarum fama perterrefacti, auditis iis quæ jam in bellis præclare gesserant, ipsos adeunt vetustis juduti vestimentis, panes aridos ferentes, sandaliaque vetera, populoque dicunt se ex terra longinqua venire, signumque procul remotarum sedium esse vestimenta, panes et sandalia : nam in longa via hæc detrita fuisse dicebant : venire autem se ad pacta pacemque cum ipsis incunda. Illi autem Deo non consulto, fædera inicrunt. Ut vero cognoverunt se deceptos fuisse, illosque non procul, sed prope habitare, cum nou possent illos oppugnare contra juramenta, servos ipsos constituerunt lignarios, et aquæ bajulos. Hic exitum habet prædictio Noæ (Gen. 9. 25), quam dixit: Chanaan puer servus (b): ex illo namque hi orti fuere. Audivit Adonibezec rex Jerusalem captam fuisse Jericho et Gazam, Gabaonitasque transfugisse, ac bellum ipsis intulit aliis sibi adjunctis regibus. Illi vero ad auxilium sibi ferendum Jesum vocarunt. Ve-

(a) Jo. Chrysostomus, qui sæpe cum Judæis concertabat, naxime vero Antiochiæ, legalia non tanta religione a veteribus illis observata esse, quanta dicebant Judæi sui temporis, sæpe indicat; hic autem ait incircumcisso oblisse illos, qui in deserto mortui fuerant, et mox probat sabbatum non observatum fuisse, quando septem diebus cum arca muros Jericho circuibant; necesse quippe fuisse in illis septem diebus incidere sabbatum. Sic supra Commentario in Isaiam de sacrificiis arguit, et Comment. in Psalmos de hac ipsa reloquens, hæc habet: Septem autem dierum numerus jam ante nobis solvit sabbatum. Non enim ejusmodi legis præcepta principaliter duta sunt. Quæ hic longe clarius explicantur: Jam tunc, inquit, cæptum esse solvi sabbatum.

(b) Vide quæ diximus supra in Synopsi in Genesim circa maledictionem Chanaani in Gabaomus completam,

solvi hi circa bi

nit autem ille, prælioque commisso in fugam illos vertit : ac de cælo in illos grando decidit ; pluresque grando occidit, quam filii Israel gladio. Tunc stetit sol contra Gabaon et luna contra convallem Elom: totumque inimicorum populum interfecit Jesus, necnon quinque reges. Cepit autem Macelam et Lobnam, Lachis, Odolam, Chebronem et Dabir, et montes et planitiem. Convenerunt alii reges multi cum exercitibus magnis: et hos quoque occidit Jesus. Horum hic nomina recensentur, et urbes, numerusque. Jubetur Jesus terram tradere Israelitis: ac describitur quæ tribus sortes acceperint, et quid Levitis datum fuerit. Remittit Jesus tribum Ruben et Gad dimidiamque tribum Manasse in sortes suas, quas acceperant adhuc vivente Moyse. Qui autem abierunt, aram ad Jordanem ædificarunt. Hoc alias tribus perturbavit. Putabant enim illos boc defectionis causa fecisse. Miserunt qui ipsos reprehenderent : illi vero sese purgantes dixerunt, se non defectionis causa aram ædificasse; sed ne posteri vestri, inquiunt, filios nostros alienos habeant a sua cognatione, eo quod Jordanis intermedium corum fluat; sed ut sit ara in testimonium, nec possint dicere filii vestri nepotibus nostris, Non est vobis portio Domini; sicque persuaserunt reliquis tribubus ne sibi bellum inferrent. Tunc convocat Israelitas Jesus, ipsisque in memoriam revocat Dei beneficia, hortatur ut legem observent, prædicitque mala quie illos exceptura sunt, nisi illam custodierint, et mortuus est. Moritur et Eleazar sacerdos, et in locum ejus sacerdotium obtinct Phinees silius ejus. Et silii Israel idola coluerunt, traditique sunt in manus Æglom regis Moab (a), qui in illos imperium obtinuit annis octodecim.

#### SYNOPSIS JUDICUM.

llic narratur quas urbes ceperint, quasque sibi tributarias fecerint Israelitæ. Nam circa belli labores emolliti, transgressi sunt mandatum Dei, quo jubebantur omnes internecione delere. Venit angelus a Domino ad Israelitas, qui illorum prævaricationem redarguit. Cum enim oportuisset illos delere, inquit, vos fœdera cum ipsis iniistis: ideo non exterminabit Deus reliquas gentes. His auditis illi fleverunt unanimiter, locusque vocatus est Fletus. Et prævaricati sunt, ac tradebantur hostibus, et a servitute liberabantur, rursumque iisdem in malis perseverabant. Traditi sunt Chusah Sathon regi Syriæ annis octo, et eripuit eos Dominus per Gothoniel judicem. Et traditi sunt Eglom regi Moab, et clamaverunt ad Dominum, et suscitavit illis Aod, qui dolo occidit Eglom et Moabitas. Post hunc populi judex fuit Somegar, et postea Debora mulier prophetissa. Cum autem regi Chanaan servirent Israelitæ, Baracum jubet Debora se ducem belli præbere. Ille noluit, nisi et illa cum ipso exiret: exivitate mulier. Commisso pradio, fugerant hostes: duxque Jabisi Sisara accedens ad quamdam mulie-

(a) Hæc quæ de Æglomhic leguntur, ex capite sequenti huc transsumpta sunt in textu LXX, nec habentur in Hebræo: quæ porro de Æglom hic paucis verbis dicuntur in eaden Editione, pluribus narrantur in libro Judicu.u.

rem Jaëlem dictam, petebat ab illa potum : illa pro aqua lac illi dedit. Ut autem post potum obdormivit, arreptum vectem mulier per tempora ejus transfixit. Sic mortuus est Sisara: ingressusque Barac vidit illum mortuum. Tunc canticum triumphale cecinit Debora. Rursus traduntur Israelitæ in manus Madiam: nam frequenter Doom irritabant. Tunc Gedeoni visus est angelus, qui illum ad bellum concitavit. Dehinc præcipit illi Dominus ut immolaret vitulum saginatum patris sui, et afferret bolocaustum, Baalisque aram destrueret. Paruit ille, et obtulit holocaustum Deo. Signumquo petit Gedeon qui et Jerobaal vocatus est, in vellere editum. Jubeturque totum dimittere exercitum, trecentosque tantum retinere. Id quod ille feeit, et congressus cum lampadibus et tubis, hostes profligavit. Tunc occisi sunt Oreb et Zeb principes Madiam, et Zebee et Salmana reges. Gedeon moriens reliquit filios septuaginta, et ex concubina unum Abimelecum. Hic occisis septuaginta fratribus, regnum obtinuit: nec multo elapso tempore fratricidil pernas dedit. Cum enim in prælio accessisset ad quamdam urbem, fragmento molæ caput ejus a muliere confractum est, illeque vitam amisit. Post Abimelec judicavit Thola. post Tholam Jair. Et irritaverunt Deum fibi Israel, et traditi sunt in manus Ammon. Tunc Jephthæ meretricis filium et a domo paterna per fratres ejectum, ducem belli contra filios Ammon esse regant principes populi, ipsique imperium tradunt. Ille obtemperavit, ac legatis ad regem filiorum Ammon missis, cum nihil suasisset, vovet se Deo immolaturum eum qui primus ipsi occurreret, si rediret ex bello : commisso prælio cum vicisset hostes, filiam suam inmolat : ipsa enim prior occurrit illi. Rursus irritaverunt Deum silii Israel, et traditi sunt in manus alienigenarum. Tunc nascitur Sampson, et visa muliere in Thamnatha, ejus amore captus est, ipsamque uxorem ducere volebat. Parentes autem primo impediebant, quod illa alienigena esset : ut autem viderunt ipsum instantem, non ultra prohibuerunt.Cum abiret autem de illa colloquuturus, occurrit illi leo quem manibus suis occidit. Cum autem nuptiæ celebrandæ essent, pursum profectus, videt favum mellis in ore leonis, quem occiderat, et acceptum comedit, deditque parentibus et concivibus suis : atque ænigma proposuit ipsis dicens: Ex ere comedentis egressus est cibus, id est, ex ore leonis; et ex austero pro amaritudine dulcedo (Jud. 14. 14). Promisitque se daturum ei qui id interpretaretur triginta sindonas, et triginta stolas; sin non possent, sibi tantumdem darent. Ut autem illi hærebant, et explicationem non repericbant, uxori ejus comminati sunt mortem, nisi ab illo explicationem ænigmatis edisceret; eum didicisset illa, ipsis annumitavit : et cum illam explicationem dixissent, pignora acceperunt. Indignatus est Sampson. Pater autem sponsæ metuens, illam pronubo suo dedit : id quod magis Sampsonem contristavit, et arre-

Septunginta. ἐνὶ τῶν φίλων αὐτοῦ. Alius, cujus nomen tacetur in Hexaplis nostris 15, 2, ἐνὶτῶν συνεταίρων αὐτοῦ. Incertum an Chrysost mus in exemplari suo νυμφαγωγόν habuerit, ex aliquo interprete desumptum, num vero

ptis vulpibus trecentis, lampadibusque a tergo eorum accensis, emisit in campos alienigenarum : ut autem campestres eorum messes incendit, illi sponsæ domum cum ipsa sponsa el patre ejus combusserunt. Neque hoc facto sedavit iram Sampson, sed adhuc oppugnabat eos. Illi vero instructa contra Israelem acie, Sampsonem petebant; illum vero vinctum hostibus tradiderunt Israektæ. Fractis ille vinculis, cum invenisset maxillam asini, mille cum illa viros occidit. Cumque siti affligeretur, precatus est Deum, et exivit aqua ex maxilla, et bibit. Inde venit ad meretricem mulierem in Gazam, ipsumque hostes circumdederunt : ille vero media nocte eductas urbis portas imponens humeris suis, abiit. Adamavit post hæe mulierem quamdam Samson Dalidam nomine (a), et aecepit eam in uxorem. Huic promiserunt satrapæ alienigenarum mille et centum argenteos, si ab ipso edisceret, quo pacto expugnatu facilis foret. Cum autem illa id ediscere conaretur, primo quidem illam decipiebat : demum, cum importune illa insisteret. veritatem ipsi enuntiavit, nempe se, si quis sibi capillos auferret, infirmum evasurum. Hla evocatis satrapis, cum illum ad somnum inductum tonderi curasset, insirmum reddidit. Ipsum vero captum alienigenæ excæcarunt, et injecerunt in carcerem. Illi vero lætabantur, et eduxerunt eum ex carcere, ut ipsi illuderent. Sampson autem acerbe ingemiscens. cum Dominum rogasset ut sibi vires inderet, arreptiscolumnis domus iisque concussis, domum decussit in satrapas, in seipsum et in alium populum multum, pluresque tune mortui sunt quam ipse vivens occiderat. Deinde bellnm movent qui ex tribu Dan erant, Laïsamque capiunt, et ipsi nomen indiderunt : statueruntque ibi sculptile colendum. Vir Levita, cum concubina eius irata abscessisset in domum patris sui, profectus est ut illam secum reduceret; eum accepta illa rediret, iterque ageret, divertit in Gabaa Benjamin, apud senem quemdam. Qui in Gabaa erant cireumdantes domum, petebant hospitem, ut contumeliam ipsi inferrent. Senex paratus erat ipsis tradere filianı suam virginem. Uli accepta concubina, illuserunt ei per totam noctem. Appetente luce, illa dimissa abierunt. Illa vero ex inducta sibi molestia, cum ad domum, quo diverterat vir ejus, pervenisset, exspiravit. Ille egressus , cum mortuam invenisset, cadaver in duodecim partes divisit, misitque duodecim tribubus. Factum indigne tulerunt Israelitæ, et armati petebant eos qui mulieri contumeliam secerant. Ut autem Benjamitæ illos tradere renuerunt, bellum moverunt. Et primo victi sunt, secundo similiter : in tertio autem congressu totam tribum Benjamin percusserunt, præter sexcentos, qui aufugerant. Cum autem periculum esset ne tota tribus periret (neque ipse pro συνεταίρω, scilicet ex numero triginta illorum, qui sponsalibus interfuerant, νυμφαγωγόν appellaverit. (a) In textu Graco Coisliniani Cod. Legitur, τουποίς ανος

(a) In textu Greeo Coisliniani Cod. legitur, romate evec and alweet & Zambir Andrée. Nescio quid her vocabuli sit; videtur hic patriæ nomen apponi. Verum samson Dali lam, sive Dalilam amabat, quæ in Alsorech, vel, ut Vulgata habet, in valle sorech habitabat; nullaque hic observatur neminum affinitas.

τινα γυναίχα Ταήλ λεγομένην, ήτει πιείν ή δε γάλα έδωκεν αὐτῷ άντὶ ΰοατος. Δζ δὲ ἐκοιμήθη πιών, πάσσαλον λαθούσα ή γυνή, διήλασεν διά του κροτάφου εύτου. Και ούτως ἀπέθανε Σισάρα και ἐπελθών Βαράκ είδεν αύτον τεθνηκότα. Τότε ήσεν φοήν Δεδώρα έπινίχιον. Πάλιν παραδίδονται είς χεϊρας Μαδιάμ οἰ Ίσραηλίται συνεχώς γάρ παρώργιζον τον Θεόν. Τότε τῷ Γεδεών ὤφθη ἄγγελος, καὶ παρώρμησεν είς πόλεμον. Είτα ο Κύριος χελεύει αύτον θύσαι τον μόσχον τον σιτευτόν του πατρίς αύτου, και άνενεγκείν δλοκαύτωμα, καλ το θυσιαστήριον κατασκάψαι τοῦ Βάαλ. Έποίησεν ούτως, καὶ ἀνήνεγκεν όλοκαύτωμα τῷ. Θεῷ. Και αίτει σημείον ὁ Γεδεών ὁ και Ίεροδαάλ τὸ ἐπὶ τοῦ πόχου γενόμενον. Καὶ κελεύεται ἄπαν άποπέμψαι τὸ στρατόπεδον, τριακοσίους δὲ μόνον κατασχείν. Καὶ ἐποίησεν οῦτω, καὶ συμβαλών μετά λαμπάδων και σαλπίγγων, είλε τούς πολεμίους. Τότε άνηρήθησαν 'Ωρήδ και Ζήδ οἱ άρχοντες Μαδιάμ, και Ζεδελ και Σαλμανά οι βασιλείς. 'Αποθανών Γεδεών κατέλιπεν υίους εδδομήκοντα, και άπο παλλακίδος ένα τον 'Αδιμέλεχ. Ούτος τους έδδομήχοντα άνελων, έκράτησε την βασιλείαν καλ μετ' ού πολύ δίκην έδωχε της άδελφοχτονίας. Προσελθών γάρ εν πολέμφ τινὶ πόλει, κλάσματι μύλου ἐθλάσθη τὴν κεφαλὴν ὑπὸ γυναικός, καλ απέθανε. Μετά τον 'Αδιμέλεκ Εκριγε θωλά, μετά τον θωλά Ίαείρ. Καὶ παρώργισαν τὸν Θεόν υίολ Ίσραήλ, καλ παρεδόθησαν είς χείρας 'Αμμών. Τότε του Ίεφθάε, υίου δυτα γυναικός πόρνης, και ύπο των άδελφων άπελαθέντα της πατέρων οίκίας, οί άρχοντες του λαού άξιούσι στρατηγήσαι του πολέμου του πρός του; υίους 'Αμμών, και διδόασιν αύτῷ τὴν ἀρχήν. Ο δὲ πεισθεὶς, καὶ πρῶτον πρεσδευσάμενος πρός τον βασιλέα υίων 'Αμμών, ώς ούκ έπειθεν, εὐξάμενος τῷ Θεῷ θύσειν τὸν πρῶτον άπαντήσαντα αὐτῷ, εί ἐπανέλθοι ἐχ τοῦ πολέμου, συμδαλών τοι, έχθροι; και νικήσας, θύει την θυγατέρα αύτου. πρώτη γάρ αύτῷ ἀπήντησεν αυτη. Πάλιν παρώργισαν τον Θεόν οἱ Ἱσραηλίται, καὶ παρεδόθησαν είς χείρας άλλοφύλων. Τότε τίκτεται ό Σαμψών, καλ έδων γυναϊκα έν θαμναθά, ήράσθη αύτης, και λαδείν ήθέλησε νόμφ γάμου. Οἱ δὲ γονεῖς τὸ μὲν πρῶτον διεχώλνον διά τὸ άλλόφυλον είναι τος δὲ είδον ἐπικείμενον, ούχ ήναντιώθησαν. Ἡνίχα δὲ ἀπήει διαλεχθηναι περί αὐτῆς, συνήντησεν αὐτῷ λέων, καὶ ἀνείλεν [342] αύτον ταίς χερσίν αύτου. Έπει δε έδει γενέσθαι τούς γάμους, πάλιν άπιων, όρφ κηρίον μέλιτος εν τῷ στόματι του λέοντος του άνηρημένου ύπ' αύτου, και λα-Giùv Egaye, xa! Eòwxe xa! toi; yoveūsi xa! toi; supπολίταις αύτου και προέτεινεν αύτοις πρόδλημα λέγων. Έχ στόματος έσθίοντος έξηλθε βρώσις ... τουτέστιν, ἐχ τοῦ στόματος τοῦ λέοντος, καὶ ἐχ σκληρού drel του πικρού γλυκύ. Καλ ύπέσχετο, el **ἐπιλύσειε, δώσειν αὐτοῖς τριάχοντα σινδόνας, καὶ** τριάχοντα στολάς: εί δὲ μὴ δυνηθεῖεν, ἀπαιτήσειν αὐτούς τοσαύτα. 'Ως δὲ διηπόρουν, καὶ ούχ ευρισκον. ἡπείλησαν τἢ γυναικὶ αὐτοῦ θάνατον, εἰ μἡ μάθοι παρ' αύτου το αίνιγμα. ή δε μαθούσα, απήγγειλεν

αύτοις, και είπόντες Ελαδον. Ώργίσθη δὲ ὁ Σαμψών. Ο δε πατήρ της νύμφης δείσας, λαδών αύτην έδωχε τῷ νυμφαγωγῷ αὐτοῦ. τοῦτο δὲ μάλλον αὐτὸν ἐλύπησεν, καὶ λαδών τριακοσίους ἀλώπεκας, καὶ λαμπάδας δπισθεν αὐτῶν ἐξάψας, ἀφῆχεν εἰς τὰ πεδία τῶν φγγοληγων. φί θε εκεμηδιατικ αριών 24 ατακποάθυσ πεδία, ενέπρησαν έχεινοι την οίχιαν της νύμφης μετ' αύτης καλ του πατρός αύτης. Οὐόλ τούτου γενομένου έχάλασε την όργην ο Σαμψών, άλλ' Ετι έπολέμει αύτοίς. Οἱ δὲ παραταξάμενοι κατά τοῦ Ἰσραήλ, τὸν Σαμψών εζήτουν. δήσαντες αύτον οί Ίσραηλεται παρέδωκαν τοίς έχθροίς. 'Ο δέ τὰ δεσμά διαβρήξας, καὶ εύρων σιαγόνα δνου, χιλίους άπέχτεινεν έν αὐτή. Καὶ διψήσας ηθέατο τῷ Θεῷ, καὶ ἐξῆλθεν θδωρ ἐκ τῆς σιαγόνος, καὶ ἔπιεν. ΤΗλθεν ἐκείθεν είς γυναϊκα πόρντην είς Γάζαν, καὶ περιεκύκλωσαν αὐτὸν οἱ ἐγθροί· 6 δέ κατά το μεσονύκτιον λαθών τας πύλας τῆς πόλεως. καί θείς έπι των ώμων έξηλθεν. Ἡράσθη μετά ταῦτα γυναικός τινος ὁ Σαμψών όνόματι Δαλιδάς, καλ Ελαδεν αὐτὴν εἰς γυναίκα. Ταύτη δὲ ὑπέσχοντο οἱ σατράπαι των άλλοφύλων χιλίους και έκατον άργυρίους. εί μάθοι παρ' αύτοῦ, πῶς ἄν εὐχαταγώνιστος γένοιτο. "Ως δὲ ἐπειράτο μαθείν, τὸ μὲν πρώτον αὐτἡν ἡπάτα" τέλος δέ, ώς κατειργάσατο αύτον, είπεν αύτή τήν άλήθειαν, δτι έάν τις αύτοῦ περιέλοι τοὺς βοστρύχους, ασθενήσει. ή δε καλέσασα τούς σατράπας, και κοιμήσασα αύτον, εποίησε ξυρισθήναι, και ήσθένησε. Καὶ λαδόντες αὐτὸν οἱ ἀλλόφυλοι, ἐτύφλωσαν καὶ ἐνέδαλον εἰς τὸ δεσμωτήριον. Οἱ δὲ ηὑφραίνοντο, καὶ έξήγαγον αύτον έχ τοῦ δεσμωτηρίου, είς το έμπαῖξαι σύτῷν ὁ δὲ πικρὸν στενάξας, καὶ τοῦ Κυρίου δεηθείς ωστε ένισχύσαι αύτον, των χιόνων λαδόμενος του οίχου, καλ διασαλεύσας, κατήνεγκε τὸν οίχον έπλ τούς σατράπας καὶ ἐσυτὸν καὶ ἔτερον λαὸν πολύν, καὶ ἀπέθανον πλείους, ή όσοι ἀπέθανον ὑπ' αὐτοῦ ζῶντος. [345] Μετά ταύτα επιστρατεύουσιν οι εχ της φυλής Δάν, καὶ Ελαδον την Λαϊσάν, καὶ ἐπωνόμασαν αύτην. xal Estheau exel yourton datpelay. 'Auto Acuttic, όργισθείσης αὐτῷ τῆς παλλακῆς αὐτοῦ, καὶ ἀπελθούσης είς τον οίχον του πατρός αύτης, άπήει καταλέξων αύτην έαυτῷ. καὶ λαδών αὐτην έπανήλθεν εν δε τή όδφ κατέλυσεν είς Γαδαά την Βενιαμίν παρά τινι πρεσδύτη. Οι δὲ ἐν τῆ Γαδαὰ περιστάντες την οίχιαν έχεινην, εζήτουν τον ξένον. **ἔνα ὲξυδρίσωσιν εἰς αὐτόν. 'Ο πρεσδύτης ἔτοιμος ἦν** την θυγατέρα αὐτοῦ δοῦναι αὐτοῖς την παρθένον. Οἰ δὲ λαδόντες τὴν παλλακὴν, ἐνέπαιξαν αύτῆ ὅλην τὴν νύχτα. 'Ω; δὲ πρωί γέγονεν, ἀφέντες αὐτην ἀπηλθον. 'Η δὲ ὁπὸ τῆς ἐπηρείας, ἐλθοῦσα παρά τὴν οἰχίαν, ενθα xατήγετο ό άνηρ αὐτῆς, ἐξέψυξεν. Ἐξελθών δὲ έχεινος, και εύρων αύτην νεχράν, διείλεν είς δεχαδύο μέρη, και ξπεμψε ταϊς δώδεκα φυλαϊς. Χαλεπώς δε ηνεγκαν το γεγονός, και έξοπλισάμενοι ήτουν τους ένυδρίσαντας το γύναιον. 'Ως δέ ούχ εδίδοσαν έχεζνοι, συνεχρότησαν πόλεμον. Καλ το μέν πρώτον ήττήθησαν, και δεύτερον, έν δὲ τἢ τρίτη συμδολἢ πάσαν την φυλην Βενιαμίν κατέκοψαν, πλην έξακοσίων των διαφυγόντων. 'Ως δὲ ἐχινδύνευσεν ἡ φυλή τελέως ἀπολέσθαι (ούτε γάρ είχον ούτοι γυναϊκας, και οι υίοι Ίσραἡλ ώμοσαν ἐξ αὐτῶν μὴ δώσειν αὐτοῖς), ἐλόντες τούς μή συστρατεύσαντας αύτοζς κατλ τῶν Βενιαμιτων, τάς ἐκείνων παρθένους ἔδωκαν αὐτοίς τετρακοσίας ώς δε ενέλιπον έτι, έορτης τελουμένης, συν-

<sup>\*</sup> Aliis jacet verbis ænigma in editione τῶν O'. Deinde καὶ ἐκ σκληροῦ, in editione τῶν O' et in Theodotione ἐξ ἰσχυροῦ et ἀπὸ lσχυροῦ legitur, ex forti. In Hebraico autem legitur της quad idem significat. Symmachus tamen Isaiæ 19, 4. τη, σκληρός convertit, ut etiam co lecto I.XX: quamobrem suspicor hanc lectionem esse Symmachi, et meditionem τῶν O' cam scilicet, qua Cl. εντο tomusutchatur, irrepsisse.

εχώρησαν αὐτοῖς ἐξελθοῦσιν ἀφαρπάσαι παρθένους, οὖα εἰδότων τῶν γονέων.

## Σύνοψις τῆς Τούθ.

'ΙΙ Νοεμμήν, ἀποθανόντος αὐτῆ τοῦ ἀνδρὸς, καὶ τῶν νίῶν, καὶ τοῦ λιμοῦ παυθέντος, δι' δν καὶ εἰς τὴν Μωαδίτιν κατώκησεν, ἔρχεται εἰς τὴν Ἰουδαίαν, καὶ ἡ μὲν μία αὐτῆς νύμφη ἐπείσθη μεῖναι ἐν τῆ Μωαδίτιδι ἡ δὲ ἄλλη, ἢ ὅνομα Ῥοὺθ, πολλὰ παρακαλούση, ὥστε μεῖναι, οὐκ εἶξεν, ἀλλὰ συνηκολούθησε. Καὶ γαμεῖται τῷ Βοὼζ, ἀγχιστεύοντι τὴν Νοεμμήν, καὶ τίκτει τὸν Ὀθὴδ, ὁ δὲ Ὀθὴδ τὸν Ἰεσσαὶ, ὁ δὲ Ἰεσσαὶ Δαυΐδ τὸν βασιλέα.

## Σύνοψις τοῦ Τετραδασιλείου.

Έλκανα γυναϊκας έχων δύο, ἀπὸ τῆς μιᾶς οὐκ εἶχε παίδας. 'Ως δὲ ἀνῆλθε θῦσαι ἐν Σηλώμ, προσεύχεται ή γυνή, και τίκτει τον Σαμουήλ, και δίδωσιν αυτόν είς τὸν οἶχον Κυρίου διηνεχώς, χαθώς ηὕξατο πρὶν ή συλλαθείν αὐτόν. Την δὲ ἱερεὺς τότε ὁ Ἡλεί. Οἱ δὲ υίοι Ήλει Όφνι και Φινεές, λοιμοί και μοχθηροί νέοι, μεταλαμδάνοντες έχ τῶν θυσιῶν, πρὶν ή προσενεχθήναι Θεφ. 'Ο δε 'Ηλεί εύλόγησε την "Δυναν, καί Εσχεν Ετι τρείς υίους, και δύο θυγατέρας, και Σαμουή) ἐπεδίδου πρός ἀρετήν. 'Ο δὲ 'Ηλεὶ ἀχούσας των παίδων τὰ τολμήματα (καὶ γάρ καὶ ἐμοιχώντο), [344] ἐπετίμησε λόγφ · οἱ δὲ οὐκ εἶξαν. Προφητεύεται τῷ Ήλει ὁ δλεθρος τῆς οίκιας αὐτοῦ και τῶν υίῶν διά την άμαρτίαν των νέων. Δηλούται δέ και τῷ Σαμουήλ ή ἀπαραίτητος όργη τοῦ Θεοῦ, καὶ ἀπαγγέλλει και αύτος τῷ Ἡλεί. Συμδάλλουσιν οἱ ἀλλόφυλοι τῷ Ίσραήλ, και τρέπουσιν αύτον είς φυγήν μετά τοῦ πατάξαι. 'Ως δὲ καὶ τὴν κιδωτὸν ἐξήγαγον υίοὶ 'Ηλεὶ, ούτοι μέν πίπτουσιν έν τῷ πολέμφ μετά καὶ ἐτέρων πολλών, την δε χιδωτόν λαμδάνουσιν οι πολέμιοι. "Ηλθέ τις ταῦτα ἀπαγγέλλων τῷ 'Ηλεί · ὁ δὲ καταπεσών έχ τοῦ δίφρου αὐτοῦ συνετρίδη καὶ ἀπέθανεν. ἀπέθανε δὲ καὶ ή τούτου νύμφη, ήνίκα ταῦτα ῆκουσεν. Είσηνεγκαν οἱ άλλόφυλοι την κιδωτόν είς τον οἶκον Δαγών · δ δὲ κατέπεσε δεύτερον, καὶ συνετρίδη. Ἐπατάγθησαν δὲ καὶ οι ἄνδρες είς τὰς ἔῦρας αὐτῶν. "Ησαν δε οἱ "Αζώτιοι οὖτοι, καὶ μῦς ἀνέδωκεν ή γώρα αύτων. Άποστέλλουσι την χιδωτόν είς Γέθ · οί δε καλ αύτολ ἐπλήγησαν. Πέμπουσεν αύτην είς 'Ασχαλώνα ., κάκει γέγονε θάνατος. Συμβουλευθέντες δε ύπο των μάντεων αύτων, ποιούσιν έδρας χρυσάς, και μύς γρυσούς, και επιθέντες αύτους άμάξη μετά της κι**δωτ**οῦ ὑπέζευξαν βόας, ὧν τὰ τέχνα ἀπέχλεισαν εἰς οίκισχον. Αί δε όρθην επορεύθησαν είς Βεθσαμύς. Δέγονται αύτην οἱ ἄνδρες ἐχεῖνοι, χαὶ θύουσι τῷ Θεῷ, όρώντων τῶν σατραπῶν τῶν άλλοφύλων. ՝ Ώς δὲ οὐχ ήσμένισαν ο, τουτέστιν, ού συνεχάρησαν οι υίολ Ίεχονίου, γίνεται πληγή μεγάλη ἐν τῷ λαῷ καὶ φοδηθέντες οἱ ἀπὸ Βεθσαμῦς, ἀποστέλλουσιν ἐξ αὐτῶν τὴν χιδωτόν είς τον ο ίχον 'Αμιναδάδ. Τότε ἐπέστρεψαν πρός τον Θεόν οι Ίσραηλίται, και επολέμησαν αύτους οι άλλόφυλοι, και ήττήθησαν, τοῦ Σαμουήλ εύξαμένου ὑπὲρ αὐτῶν, καὶ ἔλαδον παρ' αὐτῶν τὰς πόλεις, ἄς

είχον αὐτῶν. 'Ω; δὲ ἐγήρασε Σαμουήλ, οἱ δὲ υἰςὶ αὐτοῦ οὐχ ἐπορεύοντο ἐν τἢ όδῷ αὐτοῦ, συναχθέντες οἰ Τουδαίοι αίτουσι βασιλέα. "Ηλγησεν έπλ τούτφ ό Σαμουήλ, καί φησιν αὐτῷ ὁ Θεός. Οὐ σὲ ἐξουδενήκασιν, άλλ έμέ. Τοῦτο οὐν διαμαρτύρομαι αὐτοῖς, τό δικαίωμα τοῦ βασιλέως · τουτέστιν, ὅσης ὁφείλει παρ' αύτῶν τυγχάνειν θεραπείας διεμαρτύρατο δ Σαμουήλ· οι δὲ ἐπέκειντο αΙτοῦντες. 'Απώλοντο c αί δνοι Κεὶς τοῦ πατρὸς Σαούλ επεμψεν αὐτὸν ὁ πατηρ επιζητήσοντα ταύτας. "Ω; δε ούχ εδρισκε, το σ άχολούθου αὐτῷ συμδουλεύσαντος, εἰσέρχεται πρός τον Σαμουήλ έρωτήσων περί αύτου. Γνωρίζει αύτον ό Θεός τῷ Σαμουὴλ λέγων, ὅτι Τοῦτον χρίσον βασιλέα. Προσηλθεν ό Σαούλ έρωτων τον Σαμουήλ, ποῦ είη ο βλέπων ουτω γάρ εκάλουν τους προφήτας. 'Ο δὲ ἔφη, αὐτὸν εἶναι, καὶ ἀναγαγών αὐτὸν εἰς Βαμᾶ (θυσία γάρ ήν τῷ λαῷ), καὶ ἐστιάσας, ὑπὸ τὴν ἔω κατελθών μετ' αύτοῦ κατέχεεν αύτοῦ τον φακον τοῦ έλαίου, και καταφιλήσας αύτον είπεν αύτῷ, ὅτι "Αρξεις τοῦ λαοῦ, καὶ σημεῖά τινα δοὺς ἐξέπεμψεν αὐτὸν, και προεφήτευσεν ο Σαούλ. [345] Έρωτα την Σαούλ ό οίχειος αύτοῦ, ποῦ ἀπήλθεν · ὁ δὲ είπεν· Είς ἐπιζή. τησιν των δνων. Συνάγεται ό λαδς είς Μασσηφά . χειροτογείται Σαούλ. Έπανίσταται ο 'Αμμανιτών βασιλεὺς τοῖς Γαλααδίταις · πρεσδεύονται πρὸς τὸν Σαούλ• έλθων συνεμάχησεν αυτοίς, και είλε τους πολεμίους κατά κράτος. Εὐωχούνται ἐν Γαλγάλοις. Καὶ δημηγορεί πρός του λαόν ο Σαμουήλ. Τότε λέγει Μόσχον τινός είληφα, ή bror τινός είληφα; Παραγγείλας δὲ αὐτοῖς ὑπαχούειν τῷ Θεῷ, εὕχεται, χαὶ ὑετὸς ἐν ήμέρα θερισμοῦ γίνεται. Έφοδήθη ὁ λαὸς, καὶ ώμολόγησον ήμαρτηχέναι αἰτήσαντες βασιλέα. Ὁ δὲ Σαμουήλ πάλιν παραινεί, ώστε άκολουθείν τοίς του Θεού προστάγμασιν. Κόπτει τοὺς άλλοφύλους ὁ Σαούλ. Οί δε παροξυνθέντες επιστρατεύουσι μετά πλείονος δυνάμεως. Φεύγουσιν οί Ἰσραηλίται, καταλιμπάνεται μόνος ὁ Σαούλ. 'Αναφέρει όλοχαύτωσιν τῷ Θεῷ, μὴ περιμείνας του Σαμουήλ, περιμείναι δε αύτῷ παρηγγέλχει. Έρχεται ὁ Σαμουήλ, δυσχεραίνει πρὸς τὸ γεγονός, άπειλεί αὐτῷ κατάλυσιν τῆς βασιλείας αὐτοῦ · εἰς γὰρ ἔτερον αὐτὴν μετατίθεσθαι · τὸν Δαυίδ Εφη. Καθημένου τοῦ Σαούλ ἐν τῷ βουνῷ, καὶ ἐξακοσίων μετ' αὐτοῦ, λάθρα Ἰωνάθαν ὁ υἰὸς αὐτοῦ μετά τοῦ ίδίου παιδός ἐπελθών τοῖς ἐχθροῖς, ἀναιρεῖ τινας. 18ων δὲ ἀντικρύ ὁ Σαούλ, καὶ τεταραγμένοις ἐπιπεσών, νικά κατά κράτος, καὶ ὥρκισε μηδένα τινός γεύσασθαι έως έσπέρας. Ο Ίωνάθαν ούχ έπαχούσας έγεύσατο μέλιτος. Προσέρχεται ό Σαούλ έρωτῆσαι τον Θεόν, εί δέοι επιδιώξαι όπίσω των έχθρων. Ούκ άποκρίνεται αὐτῷ ὁ Θεός. Συνῆκεν ἀμάρτημα γεγενῆσθαι έν τῷ λαῷ. 'Ως δὲ ἀνεδείχθη Ἰωνάθαν, ἔτοιμος ην αύτον άνελείν. 'Ο δε λαος έξείλετο αύτον τῶν χειρών αύτοῦ. Παραγγέλλει ὁ Σαμουήλ τῷ Σαουλ, ὧστε καταπολεμήσαι τον 'Αμαλήκ, καὶ ἀναθεματίσαι πάντα, καὶ μηδενὸς φείσασθαι. 'Ο δὲ παρήκουσε, καὶ περιεποιήσατο του Άγαγ του βασιλέα αύτων, καλ ποίμνια, καὶ βουκόλια. Έλθων είδεν ὁ Σαμουήλ, ώργίσθη, καί φησιν · Οὐ θέλει Κύριος όλοκαυτώσεις και θυσίας, ώς τὸ ἀκυῦσαι τῆς φωτῆς αὐτοῦ:

In Coisl. Βαθυλώνα hic lapsu graphico positum fuit
 Pro 'Ασκαλώνα.

pro 'Ασχαλώνα.

b illa voce utuntur LXX interpretes, quam probe explicat Chrysostomus per συνιχάρησαν, congratulati suni, vel una latati suni.

e 'Aπώλοντο, sic in textu τῶν O', id est, aberrabant, dependitæ erant.

enim illi mulieres habebant, filiique Israel juraverant se tilias suas non ipsis in uxores daturos esse), occisis illis qui cum ipsis bellum non gesserant contra Benjamitas, illorum filias virgines quadringentas ipsis dederunt: cum autem residui essent qui non haberent uxores, dum festum celebraretur, permiserunt eis ut virgines raperent, insciis parentibus.

#### SYNOPSIS LIBRI RUTEL

Noemmin, viro suo filiisque mortuis, cessante fame, ob quam in Moabitidem transmigraverat, venit in Judæam, ejusque altera nurus, ipsa suadente, mansit in Moabitide; altera vero, cui nomen Ruth, ipsi multis hortanti ut maneret, non obtemperavit, sed sequuta est illam. Nupsitque Boozo, qui affinis erat Noemmin, et peperit Obed, Obed autem Jessæ, Jessæ David regem.

#### SYNOPSIS QUATUOR LIBRORUM REGNORUM.

Elcana uxores habens duas, ex altera non susceperat liberos. Ut autem ascendit sacrificatum in Se-Iom, precatur illa mulier, et parit Samuelem, ipsumque dedit ad domuin Domini perpetuo, ut voverat antequam illum conciperet. Tunc autem sacerdos crat Eli. Filii autem Eli, Ophni et Phinces, scelerati et improbi juvenes erant, qui de victimis partes sumebant antequam offerrentur Deo. Eli autem benedixit Annam, quæ tres adhuc filios habuit, et duas filias, Samuelque in virtute proficiebat. Eli porro auditis filiorum facinoribus ( mœchabantur enim ), increpavit cos verbo; illi vero non obtemperarunt. Prædicitur Eli pernicies domus sux et filiorum ob peccatum juvenum. Samueli quoque denuntiatur inexpiabilis ira Dei ; id ipsi Samuel denuntiat. Pugnant alienigenæ com Israele, quem cæsom in fugam vertunt. Ut autem arcam eduxerunt filii Eli, ipsi cadunt in bello cum aliis multis, arcam vero capiunt hostes. Venit quispiam qui hæc renuntiaret Eli; ille vero ex sella delapsus attritus est et obiit : mortua quoque est ejus nurus cum hæc audivít. Intulerunt alienigenæ arcam in domum Dagonis, qui delapsus est bis et confractus fuit. Percussi sunt etiam viri in podicibus. Hi porro erant Azotii, et mures protulit illorum ager. Mittunt arcam in Geth; hi quoque plagis affecti sunt. Mittunt quoque illam Ascalonem : et illic quoque mors grassatur. Consulentibus autem illorum vatibus, podices aureos, muresque aureos confiant, et plaustro impositos cum arca, vaccas jugant, quarum vitulos in domuncula concludunt. Illiu vero recta via processerunt in Bethsamys. Excipiunt illam viri illius loci, et Deo sacrificant, videntibus alienigenarum satrapis. Cum vero non placide exciperent, id est, non una lætarentur filii Jechoniæ, plaga magna populum invadit (a): ac metuentes ii, qui Bethsamyn incolebant, mittunt arcam in domum Aminadab. Tunc conversi sunt ad Deum Israelitæ, et alienigenas sibi bellum inferentes profligant, Samuele pro ipsis orante, et ceperunt ur-

(a) (mæ dicuntur de filiis Jechoniæ, non sunt in Hebraico textu; sæd hæc plaga Bethsamitas spectat, qui sacrificia quidem et victimas obtulerunt; sed percussi tamen sunt, co quod vidissent arcam Domini.

bes, quas sibi abstulerant. Cum vero consenuisset Samuel, filiique ejus non anibularent in via ipsius; congregati Judæi regem petunt. Dolore hac de re affectus est Samuel, aitque illi Deus : Non te contempserunt, sed me. Hoc itaque testificor ipsis, jus regis (1. Reg. 8. 7. 9): id est, quantum ab ipsis ministerium. accipere rex debeat. Samuel testificatus est : illi vero petentes instabant. Dependitæ erant asinæ Kis patris Saul: misit illum pater, qui illas perquireret. Cum autem non inveniret, consulente famulo suo adit Samuelem, sciscitaturus de re illa. Ipsum indicat Deus. Samueli dicens: Hunc inunge regem. Accessit Saul, Samuelem interrogans, ubi esset videns; sic cnim. prophetas vocabant. Ille vero respondit, se ipsum. esse, et adductum illum in Bama, ubi sacrificium apud. populum erat, convivio excepit, et illucescente aurora, quando cum illo descendebat, effudit in illum lenticulam olei, ipsumque osculans sic effatus est : Imperabis populo, et signis quibusdam datis, emisit illum, et prophetavit Saul. Interrogat Saulem ejus propinquus 1, quonam abiisset; qui respondit, Ad perquisitionem asinarum. Congregatur populus in Massepha: rex constituitur Saul. Bellum movet rex Ammanitarum contra Galaaditas : illi legatos mittunt ad Saul: qui motis castris prælium cum illis commisit, et hostes omnino profligavit. Convivium celebrant in Galgalis. Concionatur populo Samuel. Tunc dixit: An vitulum cujuspiam, an asinum cujuspiam accepi (1. Reg. 12. 3)? Hortatus illos ut Deo obsequerentur, precatur, et pluvia in die messis delabitur. Timuit populus, confessusque est se peccasse petendo regem. Samuel autem rursus hortatur, ut Dei pracepta sequantur. Alienigenas cædit Saul. Illi autem indignati. bellum redintegrant cum majoribus copi's. Fugiunt Israelitæ, solus relinquitur Saul. Offert holocaustum Deo non exspectato Samuele, qui ut se exspectaret præceperat. Venit Samuel, indigne fert id quod gestum crat, minatur ipsi regni dissolutionem; in alterum quippe transferendum esse; Davidem dicebat. Cum sederet Saul in colle cum sexcentis viris, clam Jonathan Illius ejus cum famulo suo irruens in hostes. quosdam occidit. Id cum videret Saul, jam turbatos adortus vincit, et cum juramento edixit ne quispiam usque ad vesperam aliquid gustaret. Jonathan cum id non audisset, de melle gustavit. Accedit Saül interrogaturus Deum num oporteret hostes insequi. Non respondet ipsi Deus. Intellexitque ille peccatum in populo factum esse. Ut autem deprehensus est Jonathan, paratus erat ad occidendum illum. Sed populus exemit cum de manibus ejus. Præcipit Samuel Saüli, ut debellet Amalecitas, omnia perdat, et nemiui parcat. Ille vero non paruit,, servavitque Agag regem eorum, et greges, et armenta. Veniens Samuel vidit, iratus est, et ait : Non tam vult Deus holocausta et sacrificia, quam ut audiatur vox ejus : ecce enim abedientia melior est quam victima (1. Reg. 15. 92).

1 Vox Hebraica est TIT, quam Aquila \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* vertit, id est, patruus, ut liabet et am Vulgata. Josephus babet, tele, patruus, aut avanculus.

Minatur etiam tunc auferendum ab illo esse regnum. Saul autem vim inferebat ipsi ut secum veniret. Ille vero noluit. Demum vi coactus ascendit. Posteaque ipse Samuel, cum jussisset adduci ad ipsum Agag, suis manibus ipsum occidit. Ex illo autem tempore non vidit Saulem usque ad diem mortis ejus, sed lugebat ipsum. Deinde mittitur Sanuel a Deo, ut inungeret Davidem, et cum venisset, inunxit. Tunc corripuit Saulem spiritus malus, et adducunt ei Davidem, qui psalieret, et seduret spiritum malum. Ut autem bellum intulit Goliath, cum omnes metu perculsi essent, mittitur David visitatum fratres suos: ntque venit ad castra, percontatur quid muneris futurum sit ei qui occidisset hunc alienigenam. Illi vero dicebant, Filia regis dabitur ei in uxorem. Adiit ille Saulem, se interfecturum illum pollicitus est. lile vero non credebat. Demum dimisit armis nudatum, co quod non posset arma gestare. David emisso lapide in frontem ejus, prostravit ipsum, et ipsius gladio caput ejus amputans, splendidus ex prælio rediit. Illo conspecto Jonathan animo ipsi colligatus est: admodumque illum diligebat, donaque ipsi obtulit. Saul vero invidebat ei, eo quod choreas agitantes puelle dixissent : Percussit Saul in millibus, et David in decem milibus (1. Reg. 18.7). Extalit Saul hastam contra Davidem ut occideret eum (a) : ille vero aufugit. Cum autem David charus omnibusque probatus esset, magis mordebatur Saul; cumque ipsum perdere vellet, pollicitus est ei filiam suam, si ex hosibus centum occideret : cum autem occidisset, gener regis efficitur (b). Alioque instante bello, rorsum præclare se gessit: Saul vero multo magis exasperabatur in illum, dicitque filio suo Jonathan, se illum interficere velle. Hle vero Davidi rem aperuit, præcepitque ut lateret. Ubi vero patrem placaverat, Davidem ad ipsum adducit. Bello autem rursus instante, strenue se gessit David, rursumque a Saule aufugit volente eum lancea confedere. Uxoris consilio illinc aufugit. Mittit Saül qui illum comprehenderent; respondet illa agrotum esse. Saul illum aufugisse gnarus, filiam redarguit : atque cum comperisset ubinam esset David, mittit qui illum captum adducerent. Cum autem ii qui missi fuerant non redirent, sed manentes prophetarent, ipse quoque abiit. Ad Jonathan adiit David, et renuntiat ei Saülem suam machinari necem. Quod si velis, inquit, in crastina die ediscere, tempore prandii abero. Si pater tuus absentiæ causam petat, die me, cum sacrificium esset in urbe, abeundi licentiam petiisse. Id si ille placide tulerit, nihil mali suspicor: sin ægre tulerit, planum est mihi ultionem et insidias parari. Hoc facit Jonathan; Saul autem usque adeo iratus est, ut conatus sit filium suum occidere. Ille vero de mensa resiliens, in campum exivit, et sa-

(a) Hæc de hasta in Davidem a Saüle immissa non habentur hoc loco in Editione LXX vulgata; sed haud dubie in exemplari Chrysostomi ex Editione LXX hexaplari adjuncta fuerant, ut alia multa.

(b) Hæc, alsoque instante bello, præclare ze gessit (καὶ πολέμου συστάντος ἐτέρου, πάλιν ευδοκιμεῖ), omissa sunt in Ed. İ.XX vulg., sed in hexaplari legebantur.

gittas emisit; erat enim koc constitutum signum : et accurrens post servum suum, dum David eo in loco latebat, ait: Cito propera, ne cuncteris, quia sagitta illic est procul a te. Intellexit David quid hæc significarent, et cum servus recessisset, ruit in amplexum Jonathan et flevit : ille vero fugere jussit et pactorum recordari. Hæc porro crant ne umquam misericordiam amoveret ex domo Jonathan, sive viventis, sive mortui. Venit David ad Abimelec sacerdotem. Tunc panes propositionis comedit: accepit quoque gladium Goliathi, dicens se a rege aliquo missum cum diligentia. Et venit inde ad Anchus, deinde in Odolam 1, et commendat regi Moab domum suam. Cum autom Saul conquereretur apud servos suos, quod nemo ejus vicem doleret, nec Davidem sibi traderet, Doec Idumæus, qui præsens erat quando David ad sacerdotem venit, annuntiavit illi quod factum erat. Ille accitis sacerdotibus, cum ii qui præsentes erant nollent illos occidere. Doecum id jubet, qui occidit trecentos quinquaginta viros portantes Ephud, et Noba eorum urbem delevit. Hæc Davidi renuntiavit unus ex filiis sacerdotis, qui carnificinam evaserat. Ille vero dolens, superstitem illum apud se servavit, et Cilam oppugnatam liberavit. Cum andisset autem Saulem ad se venire, exiit inde in desertum Ziph. Quod cum audiisset Saul, ad illum perrexit. Dum autem illum insequeretur, audito hostium incursu, recedit. Deinde cum ex hostibus rediisset, illum denuo perquirebat, et ingressus est in speluncam, in qua David sedebat, et cum illo viri interius positi. Cumque omnes hortarentur eum ut occideret Saulem, non obtemperavit, neque volentibus id concessit. Ut autem exivit ille ex spelunca, hic etiam sequutus est, et clamans ad illum, ipsius nequitiam et justitiam suam Saülem docuit. Ille vero lacrymatus est. Tunc mortuus est Samuel. Mittit qui a Nabale dona peterent pro custodia qua servaverat greges ipsius. Ille vero non modo non dedit, sed etiam contumelia ipsum affecit per legatos suos. Ille armatus incedebat ut perderet eum. Ilæc didicit Abigaia uxor illius, et acceptis muneribus occurrit Davidi, multaque precata, impetum ejus cohibuit. Mortuoque Nabale, Abigaia ejus uxor essicitur. Cum audiisset Saul, quo in loco esset David, venit rursus ad eum. Dormiente autem Saüle cum toto exercitu suo, advenit David cum Abessa: cumque hic juberet confodere inimicum, non cessit ille, sed accepto scypho qui ad caput ejus erat, et hasta, longius processit, et clamans excitavit ejus ducem, et de socordia incusabat, quod non custodiret regem. Ostenditque hastam ct scyphum, et incusat Saulem, quod eum qui se nibil læserat insequeretur. Tunc fugit David ad regem Anchus: neque enim tutum esse putabat versari prope Saülem. Accipit David ab Anchus Secelac : ec incursus faciebat in hostes, accipiebatque pecunias et oves multas. Tunc congregantur alienigenæ contra Israelem, et Saul interrogat engastrimytham. Rever-

<sup>1</sup> Alii, Odallem.

ίδου γάρ άχοη άγαθον υπέρ θυσίαν \*. 'Απειλεί κα\ τότε αὐτῷ τὴν ἐξαίρεσιν τῆς βασιλείας. 'Ο δὲ Σαούλ παρεδιάζετο αύτον συναπελθείν αύτῷ. 'Ο δὲ ούκ ἐθέλησεν. "Υστερον δε βιασθείς άνηλθε. Και μετά ταῦτα αύτος ο Σαμουήλ κελεύσας προσενεχθήναι αὐτῷ τον Αγάγ, άνείλεν αὐτὸν ταίς ἐαυτοῦ χερσί. Καὶ ἔχτοτε ούχ είδε τὸν Σαούλ ἔως τῆς ἡμέρας τοῦ θανάτου αὐτου, άλλ' ἐπένθει αὐτόν. Είτα ἀποστέλλεται Σαμουήλ ύπο του Θεού χρίσαι τον Δαυίο, και έλθων έχρισε. Τότε συνέσχε πνευμα πονηρόν τον Σαούλ, και είσάγουσιν αύτῷ τὸν Δαυίδ, ὥστε ψάλλειν, καὶ καταπαύειν το πνευμα το πονηρόν. "Ως δε έπεστράτευσεν ό Γολιάθ, και πάντες εξέστησαν, πέμπεται Δαυίδ έπισχεψόμενος τους άδελφους αυτού. Και έπειδή ήλθεν είς το στρατόπεδον, έρωτα τί έσται τῷ ἀποκτείνοντι τον άλλοφυλον τουτον. Οἱ δὲ εἶπον . Ἡ θυγάτηρ τοῦ βασιλέως δοθήσεται αὐτῷ γυνή. Εἰσῆλθε πρὸς τὸν Σπούλ, [346] ύπέσχετο άναιρήσειν. Ο δε διηπίστει. Τέλος εξέπεμψε γυμνόν δπλων, διλ το μή δύνασθαι βαστάζειν τὰ ὅπλα. 'Ο δὲ λίθον ἀχοντίσας χατὰ τοῦ μετώπου, κατήνεγκεν αύτον, και την κεφαλήν αύτου άποτεμών τη έχείνου ρομφαία, έπανηλθε λαμπρώς άπο τοῦ πολέμου. Ἰδών δὲ αὐτὸν ο Ἰωνάθαν, συνεδέθη τη ψυχη αύτου, και λίαν αύτον, ηγάπησε, και δώρα εδωχεν. Ο δε Σαούλ διεφθονείτο αύτῷ, ἐπειδή αί χορεύουσαι είπον· Έπάταξε Σαούλ έν χιλιάσι, καί Δαυΐδ έτ μυριάσιτ. Έπηρε το δόρυ Σαούλ κατά τοῦ Δαυΐδ, ώστε άνελείν αύτόν · ὁ δὲ ἐξέφυγεν. 'Ως δὲ ηὐδοκίμει παρά πάσεν ὁ Δαυδό, μάλλον ἐδάχνετο ὁ Σαούλ· καὶ βουλόμενος αύτον ἀπολέσαι, ὑπισχνείτο την θυγατέρα αύτοῦ δώσειν αύτῷ, εἰ ἀνέλοι ἄνδρας έχατον των έχθρων. ώς δε άνείλε, γίνεται γαμδρός τοῦ βασιλέως. Καὶ πολέμου συστάντος ἐτέρου, πάλιν εύδοκιμεί. ο δε μάλλον ήγριαίνετο κατ' αύτου, και ἐκλαλεῖ τῷ υἰῷ αὐτοῦ Ἰωνάθαν, ὅτι ἀνελεῖν αὐτὸν βούλο:το. Ὁ δὲ ἀπήγγειλε τῷ Δαυζό, καὶ κελεύει κρύπτεσθαι. 'Ως δε εξηυμενίσατο τον πατέρα, εισάγει τον Δαυίδ πρός αύτον. Πολέμου τε πάλιν ἐπιστάντος, άριστεύει ὁ Δαυίδ, καὶ πάλιν ἐκφεύγει τὸν Σχούλ βουλόμενον αύτον πατάξαι τῷ δόρατι. Συμδουλευσάσης αύτῷ τῆς γυναικός, ἀπέδρα ἐκείθεν. Πέμπει ὁ Σαούλ λαβείν αύτον, ή δὲ ἔφη αύτον άρρωστείν. 'Ως δὲ ἔγνω ό Σαούλ ότι έψυγεν, έγκαλέσας τή θυγατρί, καί μαθων όπου ήν ό Δαυίδ, αποστέλλει ληψόμενος αυτόν έχειθεν. 'Ος δε οί πεμπόμενο: ούχ ύπέστρεφον, άλλά μένοντες προεφήτευον, ἀπηλθεν αὐτός. "Ερχεται πρός τὸν Ἰωνάθαν ὁ Δαυδδ • ἀπαγγέλλει αὐτῷ, ὅτι φονὰ Ε κατ' αὐτοῦ ὁ Σαούλ. Καὶ εί βούλει σαφέστερον αύριον μαθείν, κατά τον τοῦ άρίστου καιρον άπολειφθήσομαι. Είτα εάν έρηται ό πατήρ σου την αίτίαν, είπε, ότι θυσίας ούσης εν τη πόλει, ήτησεν άπελθείν. Έλν ι εν ούν πράως ενέγκη, ούδεν ύποπτεύω δεινόν εάν δὲ δυσχεράνη, πρόδηλος ή κατ' ἐμοῦ δίκη καὶ ἐπιδουλή. Ποιεί ταῦτα ὁ Ἰωνάθαν ὁ δὲ Σαούλ οῦτως ώργίσθη, ώστε καλ επιχειρήσαι τον υίον αύτου άνελείν. 'Ο δε άναπηδήσας έχ της τραπέζης, έξηλθε είς το πεδίου, και ρίπτει τάς σχίζας την γάρ και τούτο

b Dovev est alicujus mortem machinari.

σύνθημα καὶ ἐπιδραμών δπισθεν τῷ παιδί αὐτοῦ. κρυπτομένου έχει που του Δαυίδ, φησί Ταγύνας πορεύου, και μή στής, ότι έκει ή σχίζα άπο σου και έπέχεινα. Συνήχεν ο Δαυίο τι έδούλετο τὰ ρήματα ταύτα, και του παιδος άναχωρήσαντος, επιπίπτει τῷ Ιωνάθαν και κλαίει · ό δε κελεύει φυγείν και μεμνησθαι των συνθηχών. Αύται δὲ ήσαν, μηδέποτε ἐξάραι έλεον έχ τοῦ οίχου Ἰωνάθαν, μήτε ζῶντος, μήτε θανόντος αύτου. Ερχεται πρός τον ίερέα τον 'Αδιμέλεκ ό Δαυίδ. Τότε τους άρτους της προθέσεως έφαγε. Ελαδε δὲ καὶ τὴν ρομφαίαν Γολιάθ, τήσας ὑπὸ τοῦ βασιλέως ἀπεστάλθαι που κατά σπουδήν. Καὶ ἔρχεται έχειθεν πρός Άγχους, [347] είτα είς 'Οδολάμ, και παρατίθεται τῷ βασιλεί Μωλό τὴν οίκίαν αὐτοῦ, 'Ως δε εδυσχέραινεν ό Σπούλ πρός τούς αύτου παίδας. ότι μηδείς αὐτῷ συμπονεί, μηδὲ παραδίδωσι τὸν Δαυίδ, Δωήχ 'Ιδουμαίος ( Ετυχε γάρ τότε έχει, ότε Δαυίδ πρό; τον ἱερέα ἡλθεν), ἀπήγγειλεν αὐτῷ τὸ γεγονός. 'Ο δε μεταπεμψάμενος τους ιερείς, και των παρεστηχότων ου βουλομένων αυτούς άνελειν, χελεύει τῷ  $\Delta \omega$ ήχ.  $^{\prime}$ Ο δὲ ἀνείλε τριαχοσίους πεντήχοντα άνδρας α[ροντας έφουδ, και την Νοδά την πόλιν αὐτῶν έξωλόθρευσεν. Άπαγγέλλει ταῦτα τῷ Δαυίδ εἶς τῶν τοῦ ίερέως υίων διασωθείς. 'Ο δε άλγήσας είχε μεθ' έαυτου τον διασιοθέντα, καὶ την Κίλα πολεμουμένην Εσωσεν. 'Αχούσας τε, δτι ό Σαούλ Ερχεται έπ' αύτον, έξηλθεν έχείθεν είς την Ερημον Ζίφ. "Ως δε ήχουσεν ό Σπούλ, Ερχεται έπ' αὐτόν. 'Απαγγελθείσης δὲ ἐφόδου πολεμίων μεταξύ διώκειν αύτον, άναχωρεί. Είτα ἐπανελθών ἐχ τῶν πολεμίων, πάλιν αὐτλν ἐπεζήτει, και εισέρχεται είς το σπήλαιον, ένθα Δαυίδ εκάθητο, και μετ' αύτοῦ ἄνδρες ἐσώτεροι. Και πάντων παρακελευομένων άνελεϊν τον Σαούλ, ούκ έπείσθη, σύτε τοίς βουλομένοις συνεχώρησεν. 'Ως δε εξηλθεν έχεινος έχ τοῦ σπηλαίου, ἐπηχολούθησε χαὶ οὖτος, χαὶ βοήσας πρός φύτου, τήν τε έχείνου χαχίαν χαλ την αύτοῦ δικαιοσύνην εδίδασκε τον Σαούλ. 'Ο δε εδάκρυσε. Τότε ἀπέθανε Σαμουήλ. Πέμπει, δώρα τον Νάδαλ αίτων, άντι της φυλακής ής έφύλαξεν αύτου τά ποίμνια. 'Ο δε ού μόνον ούκ έδωκεν, άλλά και ύδρισεν αύτον διά τῶν ἀπεσταλμένων. Ἐξοπλισάμενος δὲ ἀνήει ωστε απολέσαι αυτόν. "Εμαθε ταυτα ή 'Αδιγαία ή τούτου γυνή, και λαδούσα δώρα άπηντησε τῷ Δαυίλ. καὶ πολλά δεηθείσα, ἐπέσχεν αὐτὸν τῆς ὁρμῆς. Καὶ ἀποθανόντος τοῦ Νάβαλ, γίνεται αὐτῷ γυνή. 'Αχούσας ὁ Σαούλ, Ενθα ήν ὁ Δαυίδ, ἔρχεται πάλιν ἐπ' αὐτόν. 'Ως δὲ καὶ ἐκαθεύδησε μετά τῆς στρατιάς ἀπάσης, εφίσταται ό Δαυίδ μετά 'Αδεσσά' και κελεύοντος έχείνου παίειν τον έχθρον, ούκ είξεν, άλλά τον πρός χεφαλής χείμενον φαχύν λαδών χαι δόρυ, άπήλθεν έως πορρωτάτω, και βοήσας διήγειρέ τε αύτοῦ τὸν στρατηγόν, καὶ ἐνεκάλει ῥαθυμίαν, ὅτι μἡ φυλάττει τον βασιλέα. Έπιδειχνύει τό τε δόρυ καλ τον φακόν, και έγκαλεί τῷ Σαούλ, ὅτι τὸν οὐδὲν ἡδικηχότα καταδιώχει. Τότε φεύγει πρός 'Αγγούς ό Δαυξόού γάρ ἀσφαλές ήγειτο είναι πλησίον διατρίδειν τοῦ Σχούλ. Λαμβάνει ό Δαυίδ παρά του 'Αγχούς την Σεκελάκ · καὶ ἐπετίθετο τοῖς πολεμίοις, καὶ ἐλάμδανε χρήματα καλ πρόδατα πολλά. Τότε συναθροίζονται οί άλλόφυλοι κατά του Ίσραήλ, και Σαούλ έρωτα την έγγαστρίμυθον. 'Αποστραφείς ὁ Δαυίδ ἀπό τοῦ στρατο πέδου (ού γάρ είασαν αύτον οι σατράπαι των άλλο-

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> 'Αγαθόν ὑπὲρ θυσίαν, bonum p'us quam sacrificium, fortasse melius, quam in edit. Romana, ubi legitur ἰδοὐ άχοὴ ὑπὲρ θυσίαν ἀγαθήν, Ecce obedientia supra hostiam bonam, aut supra sacrificium bonum.

φύλιον συνεξελθεϊν, ύποπτεύοντες αύτον προδιδόναι το στρατόπεδον), εύρίσκει την Σεκελάκ έμπεπρησμένην, καί τὰς γυναϊκας οὐδαμοῦ · ἀπήχθησαν γὰρ αίχμάλωτοι. Έρόμενος δὲ τὸν Θεὸν, εἰ δέοι καταδιῶξαι, είπόντος ότι δέοι, χατεδίωξε. Καὶ μαθών παρά παιδίου Αίγυπτίου, ποῦ στρατοπεδεύονται, [348] ἐπιπεσών ράθυμουσιν, επάταξεν αύτούς, και τά σκύλα Ελαδε, και διένειμεν εξ ίσης τοίς τε πολεμήσασι και τοις άπομείνασιν έπι των σκευών. 'Ως δε ό πρός τον Ίσραἡλ γέγονε πόλεμος τῶν ἀλλοφύλων, πίπτει Σαούλ καὶ Ἰωνάθαν, καὶ οἱ δύο άλλοι υίοὶ αὐτοῦ καὶ λαδόντες αὐτὸν οἱ πολέμιοι, προσέπηξαν τῷ τείχει Βιθσάν, ή έστι Σχυθόπολις. Έλθόντες δὲ οἱ ἀπὸ Ἰάδης ■. Ελαδόν τε αὐτὸν καὶ τὸν Ἰωνάθαν, καὶ Εθαψαν.

#### `Βασιλειῶν β'.

Ερχεταί τις ἀπαγγέλλων τῷ Δαυίδ, ὅτι ἀνείλεν αύτὸς τὸν Σαούλ· καὶ ἀνείλεν αύτὸν ὁ Δαυίδ· καὶ έθρήνησε του Σαούλ και του Ίωνάθαν, και γρίουσιν αύτον είς βασιλέα. Και άποστέλλει πρός τους Ίαδες Γαλαάδ, ἐπαινῶν αὐτοὺς ὅτι ξθαψαν τὸν Σαούλ. Καὶ 'Αδεννήρ ό στρατηγός του Σαούλ έδασίλευσε ο του Τσραήλ υίδυ Σαούλ του Μεμφιδοσθέ. Του δε Ιούδα έδασίλευσε Δαυίδ. 'Ως δὲ συνέτυχον άλλήλοις 'Ιωλδ ό τοῦ Δαυίδ, καὶ 'Αδεννήρ ό τοῦ Σπούλ, καὶ συνεκροτήθη πόλεμος άπο παιδίας, κατεδίωκεν 'Ασαήλ ό άδελφὸς Ίωὰδ τὸν 'Αδεννήρ' καὶ πολλάκις κελεύοντος άναχωρείν, ούχ ήνέσχετο. Τότε άναιρεί αύτον 'Αδεννήρ, και καλέσας τον 'Ιωάδ παραινεί καταπαῦσαι τὸν πόλεμον. Καὶ ἡν πόλεμος ἀναμέσον τοῦ οἶχου Σαούλ και του οίκου Δαυίδ και ό μεν ήσθένει, ό δε έκραταιούτο. Λαμδάνει την παλλακήν του Σαούλ ό 'Αδεννήρ' ένεκάλεσεν ὁ Μεμφιδοσθέ. Θυμωθείς ὁ 'Αδεννήρ πέμπει πρός τον Δαυίδ, επαγγελλόμενος άπαντα τὸν λαὸν αὐτῷ παραδώσειν. Καὶ ἐλθόντα αὐτὸν πρός αὐτὸν, εἰστίασεν ὁ Δαυτό. Ώς δὲ ἡχουσεν πόθεν έχ πολέμου έπανηλθεν ό Ίωάδ, μεταπεμψάμενος τον 'Αδεννήρ εδολοφόνησεν, εκδικών το του άδελφοῦ αξμα. Μαθών ὁ Δαυῖδ καταράται τὸν Ἰωὰδ, καὶ θρηνεί τὸν 'Αδεννήρ, καὶ μετά πολλῆς θάπτει τῆς τιμῆς. Τιχάν καὶ Βανέας ε λάθρα τὸν Μεμφιδοσθέ άνελόντες ήλθον πρός τον Δαυίδ, ώς εύδοχιμήσαντες διά τον φύνον. 'Ο δε αύτους άνείλε. Τότε γίνεται παντός του λαού βασιλεύς ὁ Δαυτό, και Εργεται είς Ίερουσαλημ πρός τον Ίεδουσαΐον, και κωλύουσιν αύτον οι χωλοί είσελθεϊν, και λαμδάνει την άκραν, καί φαοδόμησεν έαυτῷ οἶχον. Συνέπραξε δὲ αὐτῷ καὶ Χυράμ ό βασιλεύς Τύρου. Έπανέστησαν οἱ άλλόφυλοι, καὶ ἐξελθών κατέκοψεν αὐτοὺς ὁ Δαυτδ. 'Ως δὲ πάλιν ἐπέθεντο, χωλύεται παρά τοῦ Θεοῦ εἰς συνάντησιν αὐτοῖς ἀνελθεῖν. 'Αλλ' 'Εν τῷ ἀκοῦσαί σε, φησίν ὁ [549] θεδς, την φωνήν τοῦ σεισμοῦ τοῦ κλαυθμῶ**ν**ος, τότε πολέμει. Τότε γὰρ παραδίδονταί σολ. 'Ανάγει την χιδωτόν ό Δαυίδ, χαι άποθνήσχει 'Οζά, ότι έξέτεινε την χείρα αὐτοῦ πρὸς την κιδωτόν. 'Ως δὲ ἀνήγετο ή χιδωτός, ώρχεῖτο ὁ Δαυίδ, καὶ ἐξουθένησεν ή Μελχώλ. Τότε βουλόμενος ὁ Δαυτό οἰκοδομῆσαι ναὸν,

<sup>a</sup> Ἰάδης. Infra Ἰαδές.

χωλύεται ύπο τοῦ Νάθαν τοῦ προφήτου, και εξίχεται εύχαριστών πρός τὸν Θεὸν, εύχαριστών ὑπὲρ τών έπαγγελιών ών ήχουσεν. Έπάταξε Δαυίδ τους άλλοφύλους καὶ τὸν Μωὰδ καὶ τοὺς Σύρους, καὶ τὰ ὅπλα τά χρυσά, ά έλαδεν, ήνεγχεν είς Ίερουσαλήμ, άπερ υστερον έλαδε Σουσακείμ βασιλεύς Αίγύπτου. Καλ πολλά άναθέματα άνέθηκεν ο Δαυΐδ. 'Αξιοί τον Μεμφιδαάλ υίδν Ίωνάθαν τραπέζης βασιλικής, κα**ι** πάντα τὰ τοῦ Σαοὺλ δίδωσιν αὐτῷ. Καὶ κελεύει τῷ Σίδα, ος ήν αύτῷ δοῦλος πατρικός, δουλεύειν τῷ Μεμφιδαάλ μετά των τέχνων αύτου. Πέμπει δε χαι πρός τὸν βασιλέα υίῶν `Αμμών παρακαλέσων, ἐπε:δή τεθνήκει αύτοῦ ο πατήρ. Ὁ δὲ ὑπὸ τῶν ἀρχόντων αύτου άναπεισθείς, άτιμάζει τους άποσταλέντας ύπδ του Δαυίδ είς παράκλησιν. Έντευθεν γίνεται πόλεμος · και το μέν πρώτον Επεμψε τον Ίωλο, είτα ήλθεν αύτος ὁ Δαυΐδ, καὶ τρέπεται τοὺς ἐχθρούς. Τὰ κατά τὸν Οὐρίαν ἐντεῦθεν καὶ τὴν Βηρσαδεὲ, καὶ τὸ παιδίον το τελευτήσαν. Μεθ' ο τίχτεται Σολομών. Πολεμεί ο Ίωλο την Ραυάθα, και μετά το κρατησαι τῆς πόλεως, πέμπει ἐπὶ τὸν Δαυίδ, βουλόμενος τἡν νίκην ἐκείνιρ ἐπιγραφῆναι. Ἐρά ὁ υίὸς Δαυίδ ᾿Αμνῶν της άδελφης αύτου της θάμαρ, και προσποιηθείς νόσον, ελθούσαν αύτην εί; επίσκεψιν εξύδρισεν. 'Αχούσας δε ό άδελφὸς αὐτῆς 'Αδεσσαλώμ, χαλεί μετά ταῦτα τὸν βασιλέα εἰς ἐστίασιν : ὡς δὲ οὐχ ξλθεν έχεινος, ήξιου τους γουν άδελφους έλθειν. Έπει δὲ ἡλθον, παρήγγειλε τοῖς ἐαυτοῦ παισίν, καὶ ἀνεῖλον ἐν αὐτῷ τῷ ἀρίστῳ τὸν ᾿Αμνῶν. ὑΩς δὲ ἤχουσεν ὁ Δαυίδ, ἐπένθησεν ἰχανῶς, χαὶ ὡργίζετο τῷ ᾿Αδεσσαλώμ. 'Ο δὲ ἀπέδρα : καὶ μετὰ ἔτη τρία, ὅτε καθυφήκε της όργης ό βασιλεύς, σοφίζεται Ίωλο διά γυναικός θεχωίτιδος, και πείθει έπαναγαγείν των 'Αδεσσαλώμ. 'Επανελθόντα δὲ ούχ ἡθέλησεν εύθέως ίδειν ο πατήρ, άλλ' ήν δύο έτη εν Ίερουσαλήμ εξ δψεως τοῦ βασιλέως. Τότε καλεί τον Ίωά6 · ὁ δὲ ούχ ύπήχουσεν. Είτα ενέπρησεν αύτοῦ τὸν άγρὸν. και ούτως άναγκασθεις ήλθε πρός τον Αδεσσαλώμ, και άποσταλείς ύπ' αύτοῦ πρός τον βασιλέα, κατήλλαξεν αύτον, και είσηγαγε τον 'Αδεσσαλώμ. Έποίησε δὲ αὐτῷ ἄρματα καὶ ἔππους ᾿Αδεσσαλώμ. καλ τοὺς ἐρχομένους κρίνεσθαι μετά πολλῆς ἀποδεχόμενος τιμής, επήνει μεν ώς δίκαια λέγειν Εχουτας, ελέει δε ώς ούδενος δντος τοῦ άμῦναι δυναμένου, καὶ Ελεγε. Τίς καταστήσει με κριτήν έπὶ τῆς γης; καὶ οῦτως ψκειοῦτο τὸν λαόν. Ἐπανίσταται δὲ 'Αδεσσαλώμ τῷ Δαυίδ · ὁ δὲ ἀχούσας ἔφυγεν ἐχ τῆς Ίερουσαλήμ, άφεις τὰς παλλακάς αὐτοῦ ἐν τῆ πόλει. Βουλομένου τοῦ "Εθι συμπορεύεσθαι αὐτῷ, [550] 🧠 το μέν πρώτον έχώλυεν, έπει δέ είδεν έπιχείμενον, είασεν. Ώς δὲ διέδησαν τὸν χειμάρρουν, προσέταξε τοίς ιερεύσιν αποστρέψαι την χιδωτόν είς την πόλιν. Αύτο; οὲ περιμένειν αύτους ἔφη προς τἤ ἐλαίᾳ, εἴ τι έχοιεν τῶν τοῦ βασιλέως ἀπορρήτων ἐξειπεῖν. 'Απαντά τῷ 'Δαυτό ὁ Χουσί. 'Ο δὲ ἀπέστειλεν αὐτὸν τῷ 'Αχιτόφελ έναντιωθησόμενον, δς ήν σύμδουλος τῷ 'Αδεσσαλώμ. 'Ως δὲ ἀπῆλθεν αὐτὸς, ἔρχεται ὁ Σιδά, καὶ κατηγορήσας τοῦ δεσπότου αὐτοῦ Μεμφι**δαάλ, ώς βουλομένου αύτοῦ βασιλεῦσαι, λαμδάνες** 

b Nota verbuin βασιλεύειν active sumptum, pro. regem

facere
In edit. Rom. Baavá, et Phyaés. Coislin. Iyaás nal

d 'Pocaθ, in cdit. Rom. 'Paccat. Coislin. 'Pauat.

sus David ab exercitu (non cnim sinebant ipsum satrapæ alienigenarum secum in prælium procedere, suspicantes ne exercitum suum proderet), invenit Secelae incensam, sublatasque mulieres : captivæ namque abductæ fuerant. Interrogato autem Deo, an insequi deberet, illoque respondente, debere, insesequutus illos est. Et cum didicisset a puero Ægyptio, ubinam castrametarentur, segniter agentes invadens percussit illos, et spolia accepit, et æquali sorte divisit illis qui pugnaverant, et illis qui in vasis manserant. Cum commissum autem prælium fuisset inter Israelem et alienigenas, cecidere Saul et Jonathan, et duo alii filii ejus : et captum ipsum hostes suspenderunt in muro Bithsan, quæ est Scythopolis. Venientes autem viri de Jabes, acceperunt eum et Jonathan, et sepclierunt.

#### REGNORUM LIBER II.

Venit quispiam annuntians Davidi, se Saulem occidisse : et interfecit illum David ; luxitque Saulem et Jonathan, et inunctus est in regem. Mittit ad habitatores Jabes Galaad, laudans illos quod sepeliissent Saülem. Et Abenner dux Saülis regem Israelis constituit Memphibosthe (a) silium Saulis. David vero regnavit in Judam. Ut autem occurrerunt sibi Joah Davidis, et Abenner Saülis duces, et commissum est prælium a juventute, persequutus est Asaēl frater Joab Abenner: quo sæpe jubente ut recederet, noluit ille. Tunc occidit eum Abenner, et vocato Joabo hortatur ut præliandi sinem saciat. Bellumque erat inter domum Saulis et domum David. Et ille guidem deficiebat, hic vero consirmabatur. Concubinam Saulis sibi sumit Abenner : objurgavit Memphibosthe. Iratus Abenner mittit ad Davidem, promittens se totum illi populum daturum. Venientem ad se convivio excepit David. Ut autem id audivit cum e bello reversus est Joab, evocatum Abennerum dolo occidit, ut sanguinem fratris sui ulcisceretur. Re comperta David maledicit Joabo, et luget Abennerum, ac cum honore multo sepelit. Ichaab et Banaas clam occiso Memphibosthe venerunt ad David, ac si cædem hanc præclare gessissent. Ille vero hos interfecit. Tunc totius populi rex efficitur David, et venit Jerusalem ad Jebusæum, impediuntque illum claudi ne intraret, et cepitarcem, et ædilicavit sibi domum. Cum illo quoque fœdus habebat Chyram rex Tyri. Bellum moverunt alienigenæ, et egressus fudit eos David. Ut autem rursus invaserunt, a Deo prohibetur, ne in occursum illorum eat. Sed Cum audieris, inquit Deus,

(a) In Vulgata, Isboset'i. Hic vero Memph.bosthe non lapsu graphico positum fuisse videtur: nam eodem modo scriptum bis postea occurrit. Verum exemplar Chrysostomi multum variabat, eratque illo tempore mira exemplarium diversitas. Multa lectionum discrimina proferre in promptu esset, maxime vero in nominibus propriis. Hæc porro lectio, Memphibosthe, non insolens fuisse videtur, quandoquidem Theodoretus etiam eodem modo legit Quaxtiono octava in secundum librum Regum, et Quaxtione decima quarta in eumdem librum. Unde etiam inferatur eam lectionem in ejus exemplari fuisse. Verum autem ejus nomen erat Tura Win, Isboseth, ut habet Vulgata; librariomune utem lapsu scriptum fuit, Memphibosthe, quod erat nomen filii Jonathæ.

vocem tremoris fletus t, tunc prælium committe (2. Reg. 5. 24). Tunc enim tradentur tibi. Amovet arcam David, et moritur Oza, quia extendit manum suam ad arcam. Cum autem duceretur arca, saltabat David, et despexit eum Melchol. Tunc cum vellet David aditicare templum, prohibetur a Nathan propheta, et precatur gratias agens Deo, gratias, inquam, de promissionibus quas audivit. Percussit David alienigenas et Moabum et Syros, et arma aurea quæ accepit, attulit Jerosolymam, quæ demum abstulit Susacim rex Ægypti. Multaque anathemata consecravit David: Memphibaalum filium Jonathæ dignatur mensa regia, et omnia quæ ad Saülem pertinebant dat ipsi. Jubetque Sibam, qui erat servus paternus, Memphibaali (a) servire cum filiis suis. Mittit autem ad regem filiorum Ammon, qui consolarentur eum, quia mortuus erat pater ejus. Ille vero suadentibus optimatibus ejus, dedecore afficit eos qui a Davide missi erant ad illum consolandum. Hinc oritur bellum : et primo quidem mittit Joabum : deinde venit ipse David, et inimicos fugat. Hinc ea quæ ad Uriam et ad Bersabee pertinent, et ad infantem qui mortuus est. Postcaque nascitur Salomon. Oppugnat Joab Ravath, et postquam urbem occupavit, mittit ad David, volens victoriam ipsi adscribi. Amat filius David Anınon sororem suam Thamar, et simulato morbo, venientem illam ad se visitandum contumelia afficit. Qua re audita frater ejus Abessalom, invitat postea regem ad convivium: cumque rex non veniret, rogat fratres ut veniant. Cum autem venissent, illo jubente servi ipsius inter prandendum occiderunt Amnonem. Ut vero rex audivit, multum luxit, et iratus fuit in Abessalom. Ille autem aufugit; et post tres annos, cum sedata e-set ira regis, astute providet Joab per mulierem Thecoitidem, suadetque regi ut Abessalom revocet. Redeuntem noluit pater statim videre; sed duobus annis u anebat in Jerusalem extra conspectum regis. Tune vocat Joabum; ille vero non obtemperavit. Deinde illius agrum incendit, et sic coactus venit ad Abessalom : et ab illo missus ad regem, ipsum cum patre reconciliavit, et ad illum adduxit. Fecit autem Abessalom sibi currus et equites, et eos qui ad judicium accedebant cum multo excipiebat honore, et laudabat quasi qui justa dicere possent, miserabatur autem, quasi nemo esset qui posset illos defendere, ac di-

¹ Hic longe variant interpretes: Hebræus habet ΤΡΤΚ

□ ΝΡΊ ΤΙΚΝΊ τους mincessus in capitibus mororum. Aquila et symmachus, ὑςτον διαδίματος in εκέκλεις τῶν
φροφήσιων, strepitum transitus in capitibus præsidio um.
Vulgata, sonitum gradientis in cacunine pyrorum. LXX

llt., τὴν φονὴν τοῦ συγαλισμοῦ ἀπὸ τοῦ διάνους τοῦ χλωθμένος υυσεπ
conclusionis a tuco fletus. Sed alius, ut notavinius in
Hexaplis, hoc loco pro, συγαλισμοῦ, habet, συσσισμοῦ. Chrysostomus vero, τοῦ συσροῦ. Ilæ vero lectiones, συσεισμοῦ, et, συσροῦ,
tremoris, vel commotionis, magis accedunt ad significationem vocis ਜτυμές, quam συγαλισμοῦ, conclusionis.

(a) Sic quoque legit Theodoretus, Quæstione trigesima

(a) Sic quoque tegit Theodoretus, Quæstione trigesima prima in librum secundum Regum. Illud autem nomen, Mappsead, factum est partim ex ejus nomine, it habeletur apud LXX Interpretes in libro secundo Regum, nempe Memphibosthe, partim ex ejusdem altero nomine quod habetur primo libro Paralipomenon cap. 9, v. 40, Meribadi. Errur autem ideo perseveraverit, quia primum nomen, Memphaboathe, lipsu graphico ad Islosethum transierat.

cebal : Quis me constituet judicem super terram (2. Reg. 15. 4)? et sic populum sibi conciliavit. Insurgit Abessalom contra Davidem; qua re comperta ille fugit ex Jerusalem, dimissis in urbe concubinis suis. Ethi volentem secum abire primo cohibet, deinde ubi instantem vidit, id permisit. Ubi autem torrentem trajecerunt, imperat sacerdotibus ut reducant arcam in urbein. Ipse vero se exspectaturum eos dicit in loco Olivarum (a), si quid habeant arcanorum regis dicendum. Occurrit Davidi Chusi. Ille vero misit eum ut Achitopheli obsisteret, qui erat ipsi Abessalom a consiliis. Ut autem abscessit ille, venit Siba, qui accusato hero suo Memphibaal (b), quasi regnare vellet, totum accipit a Davide. Tune Semei maledicit Davidi; David autem Abessam volentem illum occidere cohibuit. Venit Chusi ad Abessalom, persuadetque illi se benevolum ipsi accedere. Cumque consilium agitaretur de rebus gerendis, hortatur Abessalom Achitophel, ut cum concubinis patris sui cocat. Id ille fecit in solario domus, ut omnes viderent. Addit aliud consilium; ut sibi liceat cum millo viris Davidem aggredi et necare. Ut autem vocatus est Chusi, ut consilium et ipse darct, is Achitophelis sententiam evertit, suadens ut interim supersederet, sed postea cum magno apparatu Davidem adoriretur. Illaque sententia magis placuit, Deo scilicet ita dispensante. Tunc misit Chusi, et per filios sacerdotum hæc Davidi nuntiavit. Achitophel autem, cujus sententia despecta fuerat, sese strangulavit. Feruntur Davidi multa dona. Instructum autem exercitum, emisit dicens : Parcite puerulo meo Abessalom (2. Reg. 18. 5). Ipsum enim in bellum exire non permittebant. Prælium committitur, multisque cadentibus occiditur etiam Abessalom, a coma arbori cuidam alligatus. Illo occiso cessat bellum. Mittit Chusi Joab qui Davidi victorium nuntiet. Quo ille audito lugebat propter filium, donec ingressus Joab illum mutavit, ipsique suasit, ut læto hilarique vultu exercitum exciperet. Fugientem Israelem rex advocabat; Abessa autem illos, jam id in proposito habentes, eo adduxit ut se Davidi subjicerent. Cum pertransiret Jordanem, venit Semei, suum consitens peccatum. Volchat autem Abessa illum interficere, id prohibuit David. Venit ctiam Memphibaal squalidus, sordidis indutus vestibus, densum habens mystacem, unques ostendens longos 1, quæ omnia doloris signa erant, ob bellum contra Davidem motum. Interrogabat rex cur non venisset secum. Respondit ille se rogasse Sibam famulum suum, ut se jumento imponeret, claudus quippe erat Memphibaal : illum vero noluisse. Tunc jubet rex illum cum Siba agrum dividere. Berzelli porro, qui belli tempore multa ipsi ministraverat, secum adducere volcbat. Ille vero recusavit ob senectatem : et secum accepit rex filium ipsius loco. Tunc scinditur exercitus, parsque Sabee se dedit. Mittitque David

Amessam qui debellet eum : Joab vero Amessam dolo occidit, urbemque in quam confugerat Sabee obsedit. Qui in civitate erant, suadente muliere, abscissum caput Sabee Joabo ex muro projecerunt : atque ita bello liberati sunt. Fames in terra advenit : ad quam profligandam necesse crat quospiam ex Saulis progenie tradi Gabaonitis. Tunc Memphibaalum conscruat David, ob juramentum Jonathano præstitum. Tradit autem Saulis filios et nepotes, sepelitque Saulem et Jonathanum in sepulcro Cis. Bella moventur. Davidem cohibent sui ne excat, ne forte periclitetur. Tunc dicit decimum septimum Psalmum. Recensentur fortia præclaraque gesta ducum Davidis. Jubetur Joab populum enumerare, enumeratque: et erant Israelis nongenta millia, et Judæ quadringenta millia hominum, omnium bellatorum. Tunc venit Gad propheta optionem illi dans ex tribus ultionibus, quam subire mallet, an tres annos famis, an trium dierum fugam instantibus hostibus, an tres dies mortiferi morbi. Ille vero tres dies mortiferi morbi præoptavit, mortuique sunt a matutino usque ad prandii tempus septuaginta mille homines. Tunc David dixit : Ecce ego peccavi, et ego pastor inique egi : hi qui grex sunt, quid secerunt? Fint manus tua in me et in domum patris mei (2. Reg. 24. 17). Cessavit punitio, et jubetur David aram erigere in area Orniæ. et ibi sacriscare, id quod ille secit (a). Ornia filius David convivio excipit Joabum et Abiatharem, quasi regnaturus. Ingreditur Bersabee, secundum consilium Nathan prophetæ, et id annuntiat Davidi; loquente illa ingressus est Nathan; id moliebantur scilicet ut Salomon regnaret. Egressi sunt imposito supra regiam mulam Salomone. Tune Nathan propheta et Sadduc sacerdos abierunt in Gion, unxeruntque illum ac dixerunt: Vivat rex (3. Reg. 1. 39). Venit Jonathan filius Abiatharis, et epulanti Orniæ hæc nuntiavit. Et alii quidem fugerunt, Ornias vero confugit ad aram, metuens Salomenem. Tunc educit illum inde, et veniens Ornias adoravit regem. Moriturus David, hortatur Salomonem, ut custodiat legem Dei: sic enim illum promissiones esse consequuturum. Præcipit etiam circa Joab et Semei, ut illos ulcisca-

(a) Huc desinit Codex Lugdunensis, qui libri tertii initium sic ducit : Adonias fitius David convivio excipiens Joabum, etc. Mox, Ornia filius David, sic Coislin. Antiquissima lectio est, ornia. Hebraice TTITM. LXX Editionis Romanze, Adonia, sed lectio, Ornia, in votustissimis exemplaribus habetur, et sic legit Theodoretus. Procopius ait, binominem fuisse Adoniam. Verum ex similitudine literarum 7 et 7 factum, ut modo Adonias, modo Ornias dicatur, quod alibi sæpe observatur. Nam quod spectat ad commutationem vocalium A, et O, ea pro nihilo hic babenda est, ut alibi pluribus est commonstratum. In exemplari Chrysostomi, ut liquet, ha c quæ Adoniæ sive Orniæ convivium spectant, necaon totum caput primum libri tertii Regum et pars secundi capitis, secundo libro adjuncta fuerant, quod in multis exemplari bus tunc observabatur, et nominatim in exemplari Diodori Tarsensis, qui Chrysostomi nostri præceptor fuit; ut videre est in nota cujusdam Codicis Regii, et in altera Codicis Coisliniani, quas in Hexa; lis edidinus. Postrema, quæ ; lenior est, sic habet : In Hexaplo et in accuratioribus exemplaribus, secundus Regnorum liber desinit in narrationem de plaga populi, et in emplionem arece Ornce. Tertius culem Regnorum liber init ab historia de Abisag Sunamitide, ct de Adonia ejusque tyrannide. Diodorus autem secundo Regi rım libro hæc eliam conjungit usque ad mortem Davidis, similiterque Theodorctus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Editione Romana logitur, neque ungues subsecuit, neque curavit mystacem.

<sup>(</sup>a) Hæc non videntur consonare cum textu LXX.

<sup>(</sup>b) In exemplaribus aliis LXX et in Editione Romana legitur, Memphibosthe, sed alia exemplaria Memphibaul habuere.

πάν παρά του Δαυτό. Τότε Σεμεεί κατηράσατο τον Δχυίδο δ δε Δαυίδ βουλόμενον αύτον άνελείν τον 'Αδεσσά διεχώλυσεν. Έρχεται ο Χουσί προς τον 'Αδεσσαλώμ, και πείθει αύτον ώς εύνοικώς διακείμενος αὐτῷ προσέχειν. Καὶ προκειμένης βουλῆς τίνα δέοι πράττειν, συγγενέσθαι ταζς παλλακαζς του πατρός παραινεί τον 'Αδεσσαλώμ 'Αχιτόφελ. Καλ εποίησε τοῦτο ἐπὶ τοῦ δώματος, ὥστε πάντας όρఢν. Καὶ προστίθησιν έτέραν γνώμην, ώστε λαδείν χιλίους μεθ' έαυτοῦ, και ἐπιθέσθαι τῷ Δαυίδ, και άνελεῖν αὐτόν. 'Ως δε εκλήθη και δ Χουσί πρός το είσηγήσασθαι συμδουλήν, άνατρέπει την του 'Αχιτόφελ γνώμην, τέω; μεν ύπερθέσθαι παραινών, υστερον δε μετά παρασκευής ἐπιθέσθαι τῷ Δαυίδ. Καὶ ήρεσε μάλλον αυτη ή γνώμη. Θεου γάρ ήν ή οίχονομία. Τότε πέμπει διά των υίων των ἱερέων, και ἀπαγγέλλει ταύτα τῷ Δαυίδ ὁ Χουσί. 'Ο δὲ 'Αχιτόφελ διαμαρτών τῆς γνώμης, ἀπήγξατο. Φέρεται πολλά δώρα τῷ Δαυίδ. Διατάξας δε το στρατόπεδον, εξέπεμψε λέγων. Φείσασθέ μου τοῦ παιδαρίου 'Αδεσσαλώμ. Αὐτὸν γάρ οὐ συνεχώρησαν έξελθεῖν. Γίνεται πόλεμος, καὶ πολλών πεσόντων άναιρείται καί ό 'Αδεσσαλώμ, προσδεθείς τινι δένδρω άπο τῆς χόμης. Άναιρεθέντος δε, επαύσατο ό πόλεμος. Πέμπει τον Χουσι ό Ίωλο άπαγγέλλειν τῷ Δαυίδ την νίκην. Ο δε άκούσας έθρηνει διά τον υίον. Εως οδ είσελθών ο Ίωάδ μετέδαλέ τε αύτον, και έπεισε δέξασθαι το στρατόπεδον φαιδρῷ τῷ προσώπο. Φυγόντα τὸν Ίσραἡλ ὅ τε βασελεύς προσεκαλείτο, ό τε 'Αδεσσά προηρημένους αὐτοὺς ἥδη ἔπεισεν ὑποταγῆναι τῷ Δαυίδ. ՝ Ως διέδαινε τὸν Ἰορδάνην ήλθεν ὁ Σεμεεὶ, ὁμολογῶν αὐτοῦ τὴν άμαρτίαν. Έδούλετο δὲ αύτὸν θανατῶσαι ὁ ᾿Αδεσσᾶ, καί διεκώλυσεν ό Δαυίδ. Ήλθε δὲ καὶ ό Μεμφιδαάλ αὐχμῶν, ρυπαρά ἐνδεδυμένος ἰμάτια, χομῶν τὸγ ιιύστακα, δνυχας μεγάλους ἐπιδεικνὺς ≥, πάντα ἄπερ ήν λύπης σημεία της γενομένης αύτῷ διὰ τὸν πόλεμον τον κατά τοῦ Δαυίδ. Είτα ο μέν ήρώτα, διά τί μή έπορεύθη μετ' αύτοῦ. 'Ο δὲ ἔφη ἡξιωκέναι τὸν Σιδά τον οίχετην αύτοῦ ώστε επιδιδάσαι αύτον ύποζυγίφ (καὶ γάρ ἦν χωλὸς ὁ Μεμφιδαάλ), μἡ ἀνασχέσθαι δὲ ἐκείνον. Τότε κελεύει φύτον και τον Σιδά διελέσθαι τον άγρον. Και τον Βερζελλι, ος έχορηγησεν αὐτῷ πολλά του πολέμου συνεστώτος, δν β εδούλετο μεθ' έαυτοῦ λαδείν. 'Ο δὲ παρητήσατο διὰ τὸ γῆρας. Καὶ λαμδάνει τὸν υἰὸν αὐτοῦ ἀντ' αὐτοῦ. Τότε σχίζεται τὸ στρατόπεδον, και προστίθενται τῷ Σαδεέ. Και έχπέμπει Δαυίδ τον 'Αμεσσά πολεμήσαι [551] αὐτῷ. ό δλ Ίωἀδ άναιρεί μέν τὸν Άμεσσά δόλφ, πολιορχεί δε την πόλιν είς ην κατέφυγεν ὁ Σαδεέ. Οἱ δε εν τη

d Sic Lugdun. codex, Coislinianus vero κατασκοτάσαν-TEG. Hic locus non vacat suspicione mendi. Ipsa von ατασχοτάσαντες lexicis ignota est, sed multas hujusmoda habet Chrysostemus.

Cová legitur in edit. Romana. Ibidem και θύσαι, και

σε τὸν μύστακα αὐτού. b "Ov hic supervacaneum est.

πόλει, γυναικός συμδουλευσάσης, άποτεμόντες του Σαδεὲ τὴν κεφαλὴν, ἔρριψαν ἀπὸ τοῦ τείχους τῷ Ίωλο, και ούτως άπηλλάγησαν του πολέμου. Λιμός χαταλαμδάνει την γην . λύσις δὲ ήν τοῦ λιμοῦ τὸ τινάς τῶν τοῦ Σαούλ ἐκδοθήναι τοῖς Γαδαωνίταις. Καὶ τὸν Μεμφιδαάλ περιποιείτει ὁ Δαυίδ, διά τοῦ δρχου τοῦ πρὸς Ἰωνάθαν. Ἐκδίδωσι δὲ τοὺς τοῦ Σαοὺλ υίοὺς καὶ ἐκγόνους, καὶ θάπτει τὸν Σωούλ καὶ τὸν Ίωνάθαν έν τῷ τάφω Κείς. Γίνονται ένταῦθα πόλεμοι. Καὶ κωλύουσι τὸν Δαυΐδ ἐξελθεῖν, μήποτε κινδυνεύση. Τότε λέγει τὸν ἐπτακαιδέκατον ψαλμόν. Καταλέγει τάς άριστείας καὶ τὰ ἀνδραγαθήματα τῶν ἀρχόντων του Δαυίδ. Κελεύεται Ίωλο άριθμήσαι τον λαόν, καί άριθμεί και ήν Ισραήλ έννακόσιαι χιλιάδες, και Ιούδα τετρακόσιαι χιλιάδες, πάντες πολεμισταί. Τότε έρχεται Γάδ ό προφήτης, αἴρεσιν αὐτῷ διδοὺς τριῶν τιμωριών, ήν βούλοιτο ύποστήναι, ή τρία έτη λιμόν. ή τρείς ήμέρας φυγείν επικειμένων εχθρών, ή τρείς ήμέρας θάνατον. Ὁ δὲ τὰς τρεῖς ἡμέρας τοῦ θανάτου είλετο, και άπέθανον άπο πρωί έως άρίστου έδδομήχοντα χιλιάδες. Τότε λέγει Δαυίδ · Υδού έγω ήμαρτον, και έγω ο ποιμήν έκακοποίησα, και ούτοι το ποίμτιος τι έποίησας; Γετέσθω ή γείρ ές έμοι. καί έν τῷ οἶκφ τοῦ πατρός μου. Ἐπαύσατο ἡ τιμωρία. Καὶ κελεύεται ὁ Δαυίδ θύσαι [1. στῆσαι] θυσιαστήριον εν τη άλω 'Opvia , xal θύσαι · xal έποίησεν ούτως. Όρνίας υίος Δαυίδ έστις τους περί Ίωλο και 'Αδιάθαρ, ώς βασιλεύσων. Εἰσέρχεται ή Βηρσαδεὲ κατά συμδουλήν Νάθαν τοῦ προφήτου, καὶ άπαγγέλλει τῷ Δαυίδ· μεταξύ δὲ λαλούσης ἐκείνης είσηλθε και ό Νάθαν, κατασκευάσαντες ε ώστε βασιλεύσαι τον Σολομώνα. Έξηλθον επιδιδάσαντες τον Σολομώνα τη ήμιόνω τη βασιλική. Τότε ό προφήτης Νάθαν και ὁ ἰερεὺς Σαδδοὺκ ἀπηλθον είς την Γιών, καὶ Εγρισαν αύτον καὶ είπον · Ζήτω ο βασιλεύς. Έλθών ο υίος Ἰωνάθαν ἀπήγγειλε τῷ 'Όρνία ταῦτα έστιωμένω. Καὶ οί μέν άλλοι ἔφυγον, ὁ δὲ ὑρνίας κατέφυγεν είς τὸ θυσιαστήριον, δεδοικώς τὸν Σολομώνα. Τότε έξάγει αύτον έχείθεν, χαι έλθων προσεχύνησε τῷ βασιλεί. Μέλλων τελευτζίν ὁ Δαυίο, παραινεί τῷ Σολομῶντι, ὧστε φυλάττειν τοῦ Θεοῦ τὸν νόμον ουτω γάρ τευξεσθαι αυτώ των επαγγελιών των επηγγελμένων αύτφ. Ποραγγέλλει τε περί Ίωά6 καί Σεμεεί, ώστε τιμωρηθήναι [352] αὐτοὺς, καὶ περί των υίων Βερζελλί, ώστε αὐτούς τιμῆς τυγχάνειν.

έποίησεν ούτως. Huc porro desinit codex Lagdunenets, in quo liber tertius incipit: 'Αδωνίας υίὸς Δαυίδ έστιῶν τοὺς περί Ἰωάδ, etc. Μοχ 'Ορνίας υίὸς Δαυίδ, sic Coislin. Antiquissima lectio est 'Ορνίας. Hehraice τρέτκ. LXX editionis Romanæ 'Αδωνίας, sed lectio 'Ορνίας in vetuatis-simis exemplaribus habetur, et sic legit Theodoretus. In editione Romana legitur οὐδὲ ἀγυχίσατο, οὐδὲ ἐποίη-

καὶ τῆς τραπέζης ἀπολαύειν τῆς βασιλικῆς. Καὶ ἀποθνήσκει τεσσαράκοντα ἔτη βασιλεύσας.

Βασιλειών γ'.

'Αναιρεί τὸν 'Ορνίαν ὁ Σολομῶν, ὅτι τὴν 'Α6ισάκ ήτησε, και τὸν ᾿Αδιάθαρ ἐξέδαλε τῆς ἱερωσύνης. Καὶ ἐπληρώθη ἡ κατά τοῦ Ἡλεὶ ἀπειλή · ἐξ ἐκείνου γάρ κατῆγε τὸ γένος. 'Ανείλε δὲ και τὸν 'Ιωάδ · τὸν δε Σαδδούχ τον Ιερέα άντι του 'Αδιάθαρ χατέστησεν ίερεα. Δίδωσι δε ό Σολομών πρόσταγμα τῷ Σεμεεί, ώστε έν τη πόλει μένειν διόλου εί δέ ποτε εξέλθοι, ούχ άτιμωρητί τούτο ποιήσειν, άλλά θανάτου ύποστήσεσθαι ζημίαν. 'Απώλοντο αὐτῷ δοῦλοι · ὁ δὲ ἐπιλαθόμενος τοῦ προστάγματος, ἐξῆλθε ζητήσειν, καὶ μαθών ὁ Σολομῶν ἀνείλεν αὐτόν. Περί τῆς σοφίας Σολομώντος διήγησις, περί τῆς εἰρήνης τῆς ἐπ' αὐτου, περ! της πολυτελείας της του άριστου, και περι άρμάτων, περί των ιππων, περί παντός του πλούτου. Αίτει Σολομών σοφίαν παρά του Θεού. Τότε κρίνει ταϊς γυναιξί ταϊς ύπερ του παιδίου προσελθούσαις αὐτῷ. Πάλιν περί τῆς σοφίας Σολομῶντος λόγος, περί τῆς πολυτελείας τῆς τραπέζης αὐτοῦ, καὶ τίνες ἐλειτούργουν ταύτην αὐτῷ τὴν λειτουργίαν. 'Αποστέλλει πρός Χειράμ τον βασιλέα Τύρου, τους δρυοτόμους αίτων έπλ μισθώ. δ δή παρέσγεν. Ένταύθα έγχειται των έργαζομένων ο άριθμος, χαλ τῆς έτοιμασθείσης είς τον ναύν ύλης το πλήθος. Είτα ή οίχοδομή του ναού. Εύχεται ό Σολομών έν τῷ ναῷ, καὶ θύει, καὶ ἐγκαινίζει τον οἶκον. Ἐπαγγέλλεται άγαθὰ αὐτῷ ὁ Θεὸς, ἐὰν φυλάξη τὰ προστάγματα αὐτοῦ, καὶ ἀπειλεῖ τάναντία, ἐὰν παραδή. ΤΗν δὲ αὐτῷ ναῦς χρυσίον φέρουσα. Τὰ κατά την βασίλισσαν Νότου, την έλθουσαν άχουσαι της σοφίας αὐτου. Τά κατά τὸν πλοῦτον αὐτοῦ τὸν μέγαν, τὰ περί τῶν οπλων των χρυσων ων εποίησε, τὰ περὶ τῆς βασιλείας αύτου, πόθεν και μέχρι που παρέτεινεν. Έντεύθεν περί της είδωλολατρείας αύτου, και της προσκρούσεως ής προσέκρουσε τῷ Θεῷ. Έντεῦθεν ἀπειλή πρός αύτον, και της βασιλείας παράλυσις, είρήνης άφανισμός. Έπανίσταται γάρ αὐτῷ Άδὲρ ὁ Ἰδουμαίος, καὶ ὁ Ἐσδρώμ. Ἐπανίσταται αὐτῷ καὶ ὁ δοῦλος αύτοῦ Ἱεροδοάμ. "Ερχεται πρός τὸν Ἱεροδοάμ 'Αχια ό προφήτης, και δίδωσιν αὐτῷ διαρρῆξαι ιμάτιον τελαμώνας • δέχα, προμηνύων αὐτῷ, ὅτι χαθέξει τὰ δέχα σχηπτρα. 'Ω, δὲ ἡθελεν αὐτὸν ἀνελεῖν ό Σολομών, έφυγεν είς Αίγυπτον. Έπανηλθεν άπ' Αἰγύπτου Ἱεροδοὰμ, ἀποθανόντος Σολομῶντος. 'Ο δὲ λαὸς προσελθών τῷ 'Ροδολμ υίῷ Σολόμῶντος, ἡξίου έλαφροτέραν αύτοις γενέσθαι την άρχην της τοῦ Σολομώντος. 'Ο δε ύπό των συντρόφων αύτου νέων τινων άναπεισθείς, ήπείλησε καί βαρυτέραν αὐτοῖς ποιήσειν. "Ενθεν άπεσχίσθησαν αι δέκα φυλαί, και εδασίλευσαν εφ' έαυτῶν τὸν Ἱεροδοάμ. Καὶ βουλόμενον επιστρατεύσαι αύτῷ τὸν Ροδοάμ εχώλυσεν ό Θεός. 'Ως δὲ [353] ἡρρώστησε τὸ παιδίον Ἱεροδοάμ, πέμπει την γυναϊκα αὐτοῦ πρός `Αχιά τὸν προφήτην πευσομένην περί τῆς νόσου. 'Ο δὲ εἶπεν, ὅτι ἀποθανείται, και άπέθανεν. "Ιστησι δαμάλεις χρυσάς ό Ίεροδοάμ, μίαν εν Βαιθήλ, και μίαν εν Δάν, ενα μή άναδαίνωσιν είς Ίερουσαλήμ ό λαός. Θύοντο; δὲ αὐ-

a Coislinianus codex τμάτιον τελαμώνος mendose. Lugdunensis τελαμώνας δέχα, in fascias, in lacinias decent. ΔΥΝΌ ρήγματα, lacinias, sic of O'. Puto autem hoc in exemplari Chrysostomi fuisse: nam ut modo dicebam, mira crat exemplariorum Biblicorum varietas.

τοῦ ἐχεῖ, ίδοὺ ἄνθρωπος τοῦ Θεοῦ ἐλθιὸν, προφητεύει τά κατά τὸν Ἰωσίαν. Καὶ ἐξηράνθη ἡ χεὶρ τοῦ βασιλέως, και ερράγη το θυσιαστήριον. Δεηθέντος δε τοῦ προφήτου τοῦ Θεοῦ, ὑγίανεν ὁ βασιλεύς. Ε Καὶ παρεκάλει τον προφήτην έστιαθηναι παρ' αύτφ. 'Ο δλ ούχ ήνέσχετο, πρόσταγμα φυλάττων του Θεού, δπερ υστερον παραδάς, άνηρέθη υπό του λέοντος. 'Ο & 'lεροδολμ έτι επέμενε τἢ χαχία αὐτοῦ, χαὶ ὁ 'Poδοάμ είδωλολάτρησεν έτη πάντα τῆς βασιλείας αὐτοῦ. Ελθών Σουσακείμ ε Ελαδε τούς θησαυρούς. Μετά τουτον βασιλεύει 'Αδιάς ό υίδς αύτου, και μετά τούτον ό υίὸς του 'Αδιά ό 'Ασά. Μετά δὲ τὸν 'Ιεροδοάμ βασιλεύει ὁ υίὸς αὐτοῦ 'Αδάδ' ὄν ἀνελών Βασά ἐδασίλευσε, καὶ ἐπολέμει τὸν ᾿Ασᾶ. Ὁ δὲ τῆ συμμαχία τοῦ Σύρου "Αδερ χρησάμενος, ἐπιχρατέστερος γέγονεν. 'Ως δὲ πονηρός ξιν ό Βασᾶ, ἀπειλεῖ αὐτῷ ό Θεὸς κακὰ μεγάλα. Αποθανόντος δὲ αὐτοῦ ἐδασίλευσεν Ἐλά ὁ υίδς αύτου, δν άνελων Ζαμδρί είς των άρχόντων, έδασίλευσε, και ώλόθρευσε την οίκον Βασά. "Ως δέ καί Ζαμδρί ἀπέθανεν ἐαυτὸν ἐμπρήσας, βασιλεύει 'Αμβρί. 'Ως δὲ ἀπέθανε καὶ οὕτος, βασιλεύει 'Αχαὰβ ό υίδς αὐτοῦ. Βασιλεύει ό υίδς 'Ασά 'Ιωσαφάτ. 'Απειλεί 'Ηλίας ὁ προφήτης τῷ 'Αχαὰδ τὴν γενομένην άνομβρίαν έπὶ τρία έτη καὶ μῆνας Εξ. Τότε διατρέφεται διά τῶν κοράκων ὁ προφήτης. Ἐνταῦθα τὰ κατά την χήραν την εν Σαρέφθοις, τά κατά τον καμψάχην τοῦ ἐλαίου, χαὶ τὴν ὑδρίαν τοῦ ἀλεύρου, χαὶ τὸν θάνατον τοῦ παιδίου, καὶ την ἐκ τοῦ θανάτου Εγερσιν. 'Αποστέλλεται πρὸς τὸν 'Αχαὰδ ὁ 'Ηλίας, και ποιεί την θυσίαν, και καταφέρει το πύρ έξ ούρανού, και άναλίσκει αύτην. Τότε λαδών τους ίερείς του Βαάλ ἀπέσφαξε. Τότε ευαγγελίζεται τῷ 'Αχαάδ τὸν ὑετόν. Καὶ ἀνελθών εἰς τὸν Κάρμηλον ηδξατο Ήλίας, και ποιεί την θυσίαν ίδου ύετός. 'Απειλεί τῷ Ἡλία θάνατον Ἰεζάδελ, ή γυνή τοῦ Αχαάδ, ὁ δὲ Ερχεται είς την Ερημον, και κοιμηθείς, και διεγερθείς ύπο άγγέλου Θεού, εύρεν έγχρυφίαν όλυρίτην, χαλ φαγών αύτον, ένίσχυσεν. Έν έχείνη τη βρώσει τεσσαράχοντα ήμέρας ήλθεν είς Χωρήδ. Τότε λέγει Κύριε, τὰ θυσιαστήριά σου χατέσχαψαν. Τὰ ζεύγη τῶν βοῶν ἀφείς ὁ Έλισσαῖος ἀκολουθεῖ τῷ Ἡλία. Ἐντεῦθεν το διήγημα το κατά τον άμπελώνα του Ναδουθαί. και ή άπειλή κατά Ίεζάδελ και Άχαάδ, και ή κατάνυξις του 'Αχαάδ. Έπηλθε τῷ Ίσραηλ ὁ Σύρος "Αδερ μετά τριαχονταδύο βασιλέων ό δὲ ἐχειρώσατο αυτούς. Και δεύτερον επιστρατεύσας περιέπεσε πληγή μεγάλη. 'Ως δὲ ἐώρα ἐαυτὸν ἐν χινδύνψ, σχῆμα περιθέμενος έλεεινον, Ερχεται προς τον 'Αγαάδ. δούλον [354] ἐαυτὸν ἀποχαλῶν, χαὶ ἀγαπητῶς ἔχων σωτηρίας τυχείν. 'Ο δε άνεδίδασε τε αύτον επί το άρμα, καὶ τιμῆς άξιώσας, ἐξέπεμψεν εἰς τἡν οἰκείαν γην. "Ερχεται ό προφήτης έγχαλων ύπερ τούτων τῷ βασιλεί, καλ θάνατον ἀπειλῶν. Βουλεύεται ὁ Άγαἀδ, εί δέοι έπιστρατεύσαι τοίς Σύροις· καλ συμδουλεύσαντος του Ἰωσαφάτ βασιλέως Ἰούδα, μετάπεμπτος γίνεται Μιχαίας ὁ προφήτης, καὶ ἐρωτηθεὶς προλέγει συμφοράς, εί πολεμήσειεν. 'Οργίζεται ό 'Αγαάδ· τύπτει τον Μιχαίαν Σεδεκίας ο ψευδοπροφήτης. Κελεύεται Άχαὰδ τηρεζοθαι Μιχαίαντὸν ψευδοπροφήτην. εως αν ο πόλεμος λάδη τέλος. Έξηλθε μαχεσόμενος, καί φησι τῷ Ἰωσαφάτ. 'Αμείψωμεν τὸ σχημα καὶ τὸν ίματισμόν λαδών έγω τον σον, άντιδίδωμί σοι τον

h Hic desunt paucula verba in utroque codice.
 e LXX interpretes Σουσακίμ habent, et sic etiam Lugdaneus:s codex. Cois!inianus vero Σουσακήν.

tur, et circa filios Berzelli, ut illos in honore habeat, et mensæ regiæ consortes faciat. Moriturque postquam annos quadraginta regnaverat.

#### REGNORUM LIBER III.

Occidit Orniam Salomon, quia Abisacam petierat, et Abiatharem ejecit ex sacerdotio. Impletaque est comminatio contra Eli data; ex illo namque genus ducebat Abiathar. Occidit autem Joahum; Sadduc autem constituit sacerdotem pro Abiathare. Præceptum dat Semei Salomon, ut semper in urbe maneat: si autem exeat umquam, id non impune futurum, sed morte mulctandum esse. Cum servos perdidisset ille, mandati oblitus, egressus est ut quæreret: quo comperto Salomon interfecit eum. De sapientia Salomonis enarratio, de pace quæ ejus tempore fuit, de magnificentia prandii, de curribus, de equis, de omni genere divitiarum. Petit Salomon sapientiam a Deo. Tunc judicat de duabus mulieribus quæ illum circa infantem adierant. Rursum de sapientia Salomonis loquitur; de lautitia mensæ ejus, et quinam hujusmodi officio fungerentur. Mittit ad Chiram regem Tyri, lignarios petens conductitios : ille vero præbuit. Hic agitur de operarum numero, et de materiæ copia ad exstructionem templi parata : sequitur deinde templi constructio. Precatur Salomon in templo, et immolat, domumque dedicat. Promittit illi bona Deus, si custodierit mandata ipsius, et contrarium minatur, si prævaricatus fuerit. Erat autem illi navis quæ aurum vehebat. Historia reginæ Austri, quæ venit, ut audiret sapientiam ejus. De ingentibus ejus divitiis, de armis aureis quæ ipse fecit; de regni ejus limitibus. Hinc de idololatria ejus et de offensione, qua Deum offendit. Hinc minæ adversus illum intentatæ, regnique ejus solutio, paxque sublata. Rebellat enim contra illum Ader Idumæus, et Esdrom. Rebellat etiam contra illum Jeroboam servus ejus. Venit ad Jeroboam Achia propheta, datque illi scindendum vestimentum in lacinias decem, præsignificans illi quod decem sceptra habiturus esset. Cum porro vellet Salomon illum occidere, fugit in Ægyptum. Redit ab Ægypto Jeroboam, mortuo Salomone. Populus autem adiens Roboam filium Salomonis, rogabat leviore frui imperio, quam sub Salomone; ille vero ex consilio juvenum quorumdam, qui cum ipso educati fuerant, minatus est se graviore usurum imperio. Inde divisæ sunt decem tribus, et regem sibi constituerunt Jeroboam. Roboam vero volentem contra illum movere bellum Deus cohibuit. Cum autem ægrotaret filius Jeroboam, mittit uxorem suam ad Achiam prophetam, de morbo sciscitaturam: ille vero dixit esse moriturum, et mortuus est (a). Statuit Jeroboam vitulas aureas, alteram in Bæthel, alteram in Dan, ne populus ascenderet in Jerusalem. Cum autem immolaret ibi, ecce homo Dei veniens prophetat de Josia

(a) Hæc quæ de ægritudine filii Jeroboami dicuntur pertinent ad caput XIV libri tertii Regum, et post vitularum aurearum cultum habentur in Hebræo, in Vulgatis, atque in hexaplari Editione. Sed in aliis Græcis Editionibus inversa sunt.

rege. Et exaruit regis manus, et rupta est arà. Propheta autem Deum precante, rex sanus factus est. Et rogabat prophetam ut epularetur apud se. Ille vero nolebat, Dei præceptum scrvans, quod cum postea transgressus esset, occisus est a leone. Jeroboam autem adhuc manehat in impietate sua, et Roboam idola coluit omnibus vitæ suæ annis. Veniens Susacim accepit thesauros. Post hunc regnat Abias filius ejus, et post hunc Asa filius Abia. Post Jeroboam regnat filius ejus Adab (a) : quem cum occidisset Basa. regnavit et bellabat contra Asa. Hic auxilio usus Ader Syri superior fuit. Quia vero improbus erat Basa. minatur ipsi Deus mala ingentia. Illo mortuo regnavit Ela filius ejus, quem cum occidisset Zambri unus principum, regnavît ipse, et delevit domum Basæ. Ut autem Zambri quoque mortuus est, cum seipsum incendisset, regnat Ambri. Cum autem hic etiam mortuus esset, regnat Achaab filius ejus. Regnat Josaphat filius Asæ. Minatur Elias propheta Achaabo siecitatem, quæ per tres annos et sex menses duravit. Tunc per corvos alitur propheta. Hic sunt ea quæ pertinent ad viduam Sarephthanam, quæ ad lecythum olei, et quæ ad hydriam farinæ, ad mortem pueri, et adsuscitationem ex morte. Mittitur ad Achaab Elias, et hostiam offert, demittit ignem de ewlo, et consumit illam. Tunc arreptos sacerdotes Baalis jugulavit. Achaabo pluviam prænuntiat. Et conscenso Carmelo precatus est Elias, et sacrificium offert : ecce pluvia. Minatur Eliæ mortem Jezabel uxor Achaabi. Ille autem venit in desertum, et cum dormivisset excitatusque esset ab angelo Dei, invenit subcineritium panem ex olyra, quem cum comedisset roboratus est: cum illo cibo quadraginta diebus venit in Choreb. Tunc ait: Domine, aras tuas suffoderunt. Jugis boum dimissis Elissæus sequitur Eliam. Hinc historia vineæ Nabuthæ: et minæ contra Jezabelem et Achaabum : compunctio Achaabi. Irruptionem fecit in Israelem Syrus Ader cum triginta duobus regibus: Achaab vero devicit eos. Cum secundo Ader belkun intulisset, cæsus admodumque profligatus est. Ut autem se vidit in periculo versari, miserabili indutus veste Achaabum adiit, servum se vocans, et salutem consequi peroptans. Ille vero eum in curru suo conscendere jussit, et honore affectum in terram suam remisit. Venit propheta regem super his objurgans, necemque minitans. Consultat Aehaah, an debeat Syris bellum inferre: et ex consilio Josuphat regis Judæ, accersitur Michaes propheta, qui interrogatus calamitates prædicit, si bellum inferatur. Irascitur Achaab : Michæam perculit Sedecias pseudopropheta. Jubet Achaab servari Michæam pseudoprophetam, donec belli finis esset. Exit ad pugnam, et Josaphato dixit: Mutemus habitum et vestimenta ; accipiam ego tua, et mea tibi trado. His peractis, cum præcepisset rex Syriæ militibus suis, ut missis omnibus unum

(a) In LXX Interpretum editione legitur, Na64+. Hæc quippe nomina multum variabant in exemplaribus Græcis. Verum nomen est Nadab secundum Hebraicam veritatem 272. Sie et infra áðig rex Syriæ est Benadad.

regem Israelis in bello adorirentur, illi videntes Josaphat regem Juda, et putantes esse regem Israel (nam vestis ipsos decepit), circumsistebant illum, ut occiderent. Ille vero clamans a periculo eximitur. Alius autem sagittarius feriit Achaahum, et sanguis manabat, quem abluerunt in fonte, et meretrices se abluerunt in sanguine ejus, canesque linxerunt eum. Regnavit post Achaahum Ochozias filius ejus. Quia autem Josaphat amicus ejus fuit, peenas dedit; ita ut opera ejus interpellarentur (a).

#### REGNORUM IV.

Ægrotans Ochozias misit consultum Baalem, utrum surrecturus esset: et nuntiis occurrens Elias propheta, jussit regressor nuntiare ipsum non surrecturum esse. Cum didicisset autem Ochozias esse Eliam, misit quinquagenarium primo et secundo; cum autem uterque cum quinquaginta suis igne consumptus fuisset, cum tertio jubetur Elias descendere, et regem adiens dixit illum esse moriturum. Post hunc regnat frater ejus Joram : non enim erat illi filius. Hine assumptio Eliæ in cælum. Videntes silii prophetarum Elissæum sicco pede Jordanem prætereuntem, dixerunt quievisse spiritum Eliæ super ipsum, rogantque mitti qui Eliam perquirerent : ille prohibehat, demumque annuit; sed qui missi fuerant non invenerunt. Aquas in Jericho sanas reddit Elissæus; cum veniret in Bæthel, puerulos se irridentes maledicit, illique ab ursis interficiuntur. Rex Moab solitum pendere tributum abnuit. Bellum ipsi infert Joram rex Juda assumpto secum Ochozia rege Israel, et rege Edom (b). Cum autem non invenirent aquam in deserto, et de vita periclitarentur, consulente Ochozia veniunt ad Elissæum. Ille vero irascitur contra regem Israel, nec se illum respicere velle dixit, nisi in gratiam regis Judæ. Neque tantum aquarum copiam prædicit, sed etiam victoriam contra Moabitidem, id quod etiam evenit : in tantamque deductus est calamitatem rex Moabitarum, ut etiam filium mactaret supra murum. Ric agitur de muliere, cujus oleum superabundavit, et de Sunamitide, cui silium salvum reddidit Elissæus, et mortuum suscitavit. Fame superveniente amaritudinem abstulit a lebete, et in nomine Dei centum viros enutrivit ex viginti panibus hordeaceis. Lepra affectus est Neeman dux regis Syriæ, qui accedens ad regem Israel medelam petebat; ille vero anxius scidit vestimenta sua. Ipsum

(a) In Grzeco, these diago, et diazoniyou et lore edect. Forte melius have verba quadrarent, præmissa particula negandi, etc these diago, etc diago diagoniyou et lore edect poenas, quod opera ejus illud impedirent, quod consonaret cum verbis llilis Paralip. 19. 2: El ideireo tram quidem Domini merebatis: sed bona opera inventa sunt in te.

(b) Heec non quadrant nisi cum Cod. Coisl. in quo evidenter mendum est. Nam qui bellum intulere Moabitarum regi, erant Joram rex Israel, a quo defecerat rex Moabitarum, Josaphat rex Juda, et rex Edom. Fortassis etiam id exvarietate exemplarium ortum: nam quanta illa esset, videsis in Hexaplis ad caput XIV libri tertii Regum. Sed melius credatur id lapsu graphico accidisse. Librarius enim quispiam primo Joramum regem Juda pro rege Israel posuorit. Delade alius Octobram regem Israel pro Josaphato rege Juda substituerit.

accersit Elissaus, jubetque immergi in Jordanem septies. Ille vero primo quidem neglexit, nec medelam inde speravit. Demum servis suis hortantibus, immergitur et curatur : donaque offerebat Elissæo, qui illa respuit. Abscedentem illum insequutus Giesi servus Elissæi, quasi ab Elissæo missus, a Neeman accipit duo talenta argentea, et duo vestimenta. Ad Elissæum vero reversus, gestum occultare tentabat. Ille autem servum redarguit, et in pænam immisit lepram. Veniunt filii prophetarum cæsum ligna adædi@candum: ut vero ferrum unius ex capulo excidit, exsectum lignum immisit Elissæus, et ferrum supra aquam sublatum est. Rex Syriæ bellum movebat in Israelem ut prædixerat Elissæus. Re comperta, hostis mittit turmam militum in Elissæum. Deum rogante propheta, excitate percutiuntur ii qui venerunt, et inducit eos in medios inimicos, regemque ipsos perimere volentem cohibet Elissæus, sed jubet alimentis datis remitti. Tanta superveniente same, ut caput asini quinquaginta siclis, et quarta pars cabi stercoris columbarum quinque siclis venderetur, accedit ad regem mulier alteram mulierem incusans, quod cum filium suum secum comedisset, promisissetque se etiam filium suum in cibum præbituram esse, promissis non stetisset. Tunc scidit rex vestimenta sua, misitque virum qui caput Elissæi amputaret. Prædicit propheta ei qui se convenerat, die crastina fore solutionem famis: cum autem ille non crederet, vaticinatur ei mortem. Leprosi quatuor ob famem in desperationem adducti, sese hostibus dedere decernunt, et ad castra venientes, illa quidem hominibus vacua, tentoria vero divitiis plena invenerunt. Ac cum diripuissent quanta gestare poterant, id regi nuntiatum venerunt. Et primo quidem rex dolum subesse suspicabatur : missis autem equitibus, cum rem certo comperisset, emisit populum ad diripienda castra: cessavitque fames. Qui vero non crediderat Elissæo, a turba populi conculcatus interiit. Prædicit Elissæus mulieri, cujus silium a morte suscitaverat, septem annorum samem, hortaturque illam ut a regione transmigret. Postquam autem transmigraverat, famesque cessavit, reversa est regemque adiens rogavit ut prædia sua sibi restituerentur. Rex Syrice mittit ad Elissæum, rogatum an e morbo surrecturus esset. Ille autem nuntio dixit, non surrecturum esse, ipsique etiam prædixit Israelitarum perniciem. Cuin autem ille obiisset, regnavit in ejus locum Azaēl. Mortuo item Joramo rege Juda, illi succedit filius ejus Ochozias. Missum Elissæus unum ex filiis prophetarum, jubet ungere Jehu, qui cum regnum occupasset, Joramum occidit, et projicit eum in vineam Nabuthæ, quam usurpaverat pater Jorami. Cum occidisset etiam Ochoziam, intravit in civitatem Israel. Jezabel autem ornata respiciebat e turri. Rex eunuchis præcepit ut illam præcipitarent. Dejecta illa mortua est. Occidit etiam Jehu septuaginta filios Achaabi, itemque fratres Ochoziæ, sacerdotes quoque Baalis, et Baalem contrivit. Tunc Azadi concidit εμόν. 'Ως δὲ γέγονε τοῦτο, καὶ οἱ στρατιῶται ἐντολὴν εἰλήφεισαν παρὰ τοῦ βασιλέως τοῦ ἐαυτῶν, πάντας ἀφέντες, μόνοι τῷ βασιλέι τοῦ 'Ισραὴλ συνάπτειν εἰς πόλιμον, ἰδόντος τὸν 'Ιωσαφὰτ τὸν βασιλέα τοῦ 'Ιού-δα, καὶ νομίσαντες αὐτὸν τοῦ 'Ισραὴλ εἶναι (τὸ γὰρ σχῆμα αὐτοὺς ἡπάτησεν), ἐκύκλουν αὐτὸν, ἀνελεῖν ε Θίλοντες. 'Ο δὲ ἀναδοήσας, ἀπηλλάγη τοῦ κινδύνου. Έτερος δὲ τις τοξότης ἔδαλε τὸν 'Αχαλό, καὶ κατέρμει τὸ αἶμα. "Όπερ ἀπέπλυναν ἐν τῷ αϊματι αὐτοῦ, καὶ οἱ κύνες ἔλειξαν αὐτό. 'Εδασίλευσε μετὰ τὸν 'Αχαλό 'Οχοζίας ὁ ὁ υἰὸς αὐτοῦ. 'Ως δὲ φίλος αὐτοῦ γέγονεν Ἰωσαφὰτ, ἔδωκε δίκην, τὸ διακοπῆναι τὰ ἔργα αὐτοῦ.

### Βασιλειών δ.

'Αροωστήσας 'Όχοζίας Επεμψεν ερωτήσαι εν τῷ Βάαλ, εί άναστήσεται, και άπαντήσας Ήλίας ὁ προφήτης τοίς άποσταλείσι, έχέλευσεν άπελθόντας είπείν, **δτι ούχ άναστήσεται. Μαθών δὲ ὑχοζίας, ὅτι ἡΗλίας ἐστὶν, ἔπεμψε** τὸν πεντηχόνταρχον πρώτον καὶ δεύτερον ώς δε άνηλώθησαν ύπο τοῦ πυρός Εκαστος μετά σῶν πεντήχοντα, μετά τοῦ τρίτου χελεύεται χατελθείν ὁ Ἡλίας, καὶ ἐλθών πρὸς τὸν βασιλέα εἶπεν, ὅτι **Δποθανείται. Μετά τούτον βασιλεύει ό άδελφός αὐτοῦ** Τωράμο οὐ γάρ ἦν αὐτῷ υίός. Ἐντεῦθεν ἡ ἀνάληψις του Ήλίου είς τον ούρανόν. Ίδύντες υίολ των προφητῶν τὸν Ἑλισσαῖον διὰ ξηρᾶς ἐν τῷ Ἰορδάνη βαδίσαντα, εἶπον· Ἐπαναπέπαυται τὸ πνεῦμα Ἡλίου ἐπ' αύτον, και άξιουσιν ώστε επιπέμψαι είς επιζήτησιν που 'Ηλίου' ο δε διεχώλησεν. Ωστερον δε συνεχώρησεν οι δε άπελθόντες ούχ εύρον. Ίσται τὰ ἐν Ἱεριχω δδατα άπερχόμενος είς Βαιθήλ, τά διασύροντα αύτον παιδία καταράται, και άναιρείται ύπο των **Δρατων. 'Ο Μ**ωάδ βασιλεύς ἀπέστη τοῦ τελείν τὸν είωθότα φόρον. Έπιστρατεύει έπ' αύτον Ίωράμ ό βασιλεύς Ίσραήλ, προσλαδών και τὸν Ἰωσαφάτ βασιλέα "Ιούδα", καὶ τὸν Ἑδώμ βασιλέα. "Ως δὲ ούχ εὕρισκον το τη ερήμφ, άλλ' έχινδύνευον [355] διαφθαρήναι, συμδουλεύσαντος 'Οχοζίου Ερχονται πρός 'Ελισσαΐον. "Ο δε όργίζεται πρός τὸν βασιλέα Ίσραήλ, καὶ οὐδ' Δν ίδειν αύτον Εφη, εί μή διά τον βασιλέα Ἰούδα. Ού **ρεόνου δὲ ὅδατος ἀ**φθονίαν προείπεν αύτοις ήξειν, άλλά **παι την κράτησιν της Μ**ωαδίτιδος, ώσπερ και γέγονε· **και είς τοσαύτην συμφοράν ήλθεν ό Μωαδιτών βα**σελεύς, ώστε τὸν υίὸν αὐτοῦ σφάξαι ἄνωθεν ἀπό τοῦ τείχους. Ένταῦθα ή γυνή, ή το Ελαιον επερίσσευσε, **πα** ή Σουμανίτες, ή τὸν υίὸν ἐχαρίσατο εὐξάμενος, **≥αὶ ἀποθανόντα ἀνέστησε. Λιμοῦ γενομένου τήν τε πικρίαν άφεξλε την έν τῷ λέδητι γενομένην, καὶ ἐκα**τον άνδρας Εθρεψεν εν ονόματι θεού άπο κριθίνων Φρτων είχοσιν. Έλεπρώθη Νεεμάν ο στρατηγός τοῦ βαπλέως Σύρων και έλθων πρός τον βασιλέα Ισραήλ Εζήτει θεραπείαν ο δε διηπόρει, και διέρρηξε τα ίμα-🗪 εύτου. Μεταπέμπεται αύτον ο Έλισσαΐος, καλ Μώει βαπτισθηναι ἐν τῷ Ἰορδάνη ἔδδομον. Ὁ δὲ τὸ **Είν πρώτον δικνησε, και ήπίστει θεραπευθήναι. ύστε-**Μ λ νπο των παίδων αύτου παρακληθείς, βαπτί-Κ≀ταιχαί θεραπεύεται, χαί ἐδίδου δῶρα τῷ Έλισσαίφ. 🔭 🐧 ούχ ήθελεν. Ώς δὲ ἀπηλθεν ὁ ἄνθρωπος, κατα-

Coisi, άνελθεϊν.

Coisiin. 'Οζίας. Mendum est. Legendum 'Οχοζίας, ut
labet Logrium, et ut infra legitur.

anet lagram., et ut imra regitur.

Sie Lugdun., Coislin. vero Ίωρὰμ ὁ βασιλεὺς Ἰούδα,

Toodasῶν δε καὶ τὸν Ὁχοζίαν βασιλέα Ἰσραήλ, καὶ τὸν

Doop. Videsis quæ ad interpretationem Lutinam notata

and Eng.

διώξας δ Γιεζί δ παίς του Έλισσαίου, ώς παρά του 'Ελισσαίου πεμφθείς, λαμδάνει παρά τοῦ Νεεμάν δ:τάλαντον άργυρίου, και δύο στολάς. Έλθων δε πρό; Έλισσαζον έπειράτο χρύπτειν. Ο δὲ διήλεγξεν αὐτὸν, καί τιμωρίαν έλαδε την λέπραν. "Ερχονται οι υίοι τῶν προφητῶν κόψαι ξύλα πρὸς οἰκοδομήν. Ώς δὲ **Εξέπεσεν ένος το σιδήριον έχ τοῦ στελεοῦ, ρίπτει ξύ**λον άποχλάσας ο Έλισσαΐος, χαὶ ἐμετεωρίζετο τὸ σιδήριον επί τοῦ ὕδατος. Βασιλεύς Συρίας επολέμει τον Ίσραήλ, προλέγοντος αὐτῷ τοῦ Έλισσαίου. Μαθών ό πολέμιος, πέμπει στράτευμα επλ τον Έλισσαζον. Εύξαμένου δε τοῦ προφήτου, πλήττονται ἀορασία οξ έλθόντες, καλείσάγει αύτούς ελς μέσους τούς έχθρούς αὐτῶν, καὶ βουλόμενον τὸν βασιλέα ἀνελεῖν αὐτούς. διεχώλυσεν ό Έλισσαΐος έστιάσαντας δὲ αὐτοὺς ἐκέλευσεν ἐκπέμψαι. Λιμοῦ καταλαδόντος Ισχυροῦ, ώς χεφαλήν δυου πεντήχοντα σίκλων, και τέταρτον κάδου κόπρου περιστερών πέντε σίκλων είναι, προσέρχεται γυνή τῷ βασιλεί ἐγκαλοῦσα ἐτέρα γυνή, ὅτι τὸν υίὸν αὐτῆς καταφαγοῦσα μετ' αὐτῆς, καὶ τὸν ίδιον ύποσχομένη παρέξειν, ήγνωμόνησε περί την άντίδοςιν. Τότε διέρρηξε τὰ ξμάτια αὐτοῦ ὁ βασιλεὺς, καὶ πέμπει έπὶ τὸν Ελισσαΐον ἀφελεῖν αὐτοῦ τὴν κεφαλήν. Λέγει ό προφήτης τῷ ἐλθόντιἐπ' αὐτὸν, ὅτι αὕριον ἔσται του λιμού ή λύσις. 'Ως δε διηπίστει, προλέγει αύτφ θάνατον. Λεπροί τέσσαρες ἀπειρηχότες τῷ λιμῷ, βουλεύονται παραδούναι έαυτούς τοίς πολεμίοις, καὶ έλθόντες είς την παρεμδολην, άνθρώπων μέν χενόν τό χωρίον εύρον, τὰς δὲ σχηνὰς αὐτῶν πλήρεις πλούτου πολλού. Και διαρπάσαντες Επερ ηδύναντο φέρειν, έλθόντες απήγγειλαν τῷ βασιλεί. Καὶ τὸ μὲν πρῶτον δόλον ὑπώπτευσεν είναι τὸ πράγμα ὁ βασιλεύς: ἀποστείλας δε ίππεζς και μαθών τό σαφές, επαφήκε τον λαόν τη της παρεμδολής διαρπαγή και έλύθη ό λιμός. Καὶ ὁ διαπιστήσας τῷ Έλισσαίψ ὑπὸ τοῦ δχλου. συμπατηθείς ἀπέθανε. Προλέγει τῆ γυναικί ὁ Έλισσαΐος, [356] ής εζωοποίησε τον υίον, επταετή λιμόν, και παραινεί μετοικίζεσθαι έκ της χώρας έκείνην. 'Ος δὲ μετώχησε, καὶ ἐπαύσατο ὁ λιμός, πάλιν ἐπανηλθε, και προσελθούσα τῷ βασιλεί την τῶν κτημάτων ήτει δεσποτείαν. Ο βασιλεύς Συρίας αποστέλλει πρός τον Έλισσαξον πευσόμενος εί φεύξεται την νόσον, έν ή κατείχετο. Ὁ δὲ τῷ ἐλθόντι εἶπεν, ὅτι οὐ διαφεύξεται, και προεφήτευσεν αύτῷ και τὴν τῶν Ἰσραηλιτῶν άπώλειαν. 'Ως δὲ ἀπέθανεν ἐχεῖνος, ἐδασίλευσεν ἀντ." αύτοῦ 'Αζαήλ. 'Ως δὲ καὶ Ίωρὰμ ἐτελεύτησεν ὁ βασιλεύς Ἰούδα, διαδέχεται αύτον ο υίδς αύτοῦ 'Όχοζίας. Πέμψας ὁ Έλισσαῖος ενα τῶν υίῶν τῶν προφητων, εκέλευσε χρίσαι Ίου, και βασιλεύσας ὁ Ίου άναιρεί τον Ίωράμ, και βίπτει αύτον είς τον άμπελώνα Ναδουθαί, δν ήρπασεν ό πατήρ του Ίωράμ. 'Ως δὲ ἀνείλε καὶ τὸν 'Οχοζίαν, εἰσῆλθεν εἰς τὴν πόλιν Ίσραήλ. Ἡ δὲ Ἱεζάβελ κοσμηθείσα παρέχυπτεν άνωθεν. 'Ο δὲ βασιλεὺς εἶπε τοῖς εὐνούχοις ρἴψαι αὐτὴν, καὶ ριφείσα ἀπέθανεν. 'Απέχτεινε δὲ ὁ Ἰοῦ καὶ τοὺς έδδομήχοντα υίους Άχαὰδ, είλε και τους άδελφους 'Όχοζίου, άνεξλε δέ καὶ τοὺς ἱερεῖς τοῦ Βάαλ, καὶ τὸν Βάαλ συνέτριψε. Τότε ὁ 'Αζαήλ συνέχοπτε τὸν Ίεζραήλ. Αποθανόντος δε του Του, βασιλεύει Τωάχαζ υίδς αὐτοῦ. Τὰ κατὰ τὸν Ἰωὰς τὸν βασιλέα Ἰούδα, και τον ιερέα Ιωδαέ, και την Γοθολίαν. Παρεδόθη τοϊς έχθροϊς Ίσραήλ, και πάλιν ο Θεός ώκτειρησεν αὐτούς. 'Ως δὲ ἀπέθανεν Ἰωάχαζ, βασιλεύει τοῦ Ίσραὴλ Ἰωὰς ὁ υίὸς αὐτοῦ, καὶ ἐλθών πρὸς τὸν Έλισσαίον Εχλαιεν. Ο δὲ προσέταξεν αὐτῷ, πέντε βέλη λαδόντι, τοξεύσαι έπὶ τὴν Υῆν. 'Ως δὲ τρία τοξεύσας Εστη, είπεν αύτῷ, ὅτι Τρίτον πατάξεις τὴν Συρίαν: εί γάρ τὰ πέντε ἐτόξευσας, Εως συντελείας αὐτήν ἐπάταξες ἄν. 'Αποθανών 'Ελισσαῖος θάπτεται, καὶ ριφείς τις νεχρός πρός τῷ τάφῳ αὐτοῦ ἀνέστη. 'Ως δὲ άπέθανεν 'Αζαήλ, εδασίλευσεν υίδς Άδερ άντ' αὐτοῦ. Έπάταξε τρίς τους Σύρους Ίωλς, και ἀπέθανε, και βασιλεύει Ίεροδοάμ ό υίὸς αὐτοῦ. Ἀποθανόντος δὲ καὶ που Ίωλς βασιλέως Ἰούδα, εδασίλευτεν Άμεσίας ό υίδς αὐτοῦ· καὶ πατάξας τὸν Ἐδώμ, συνέδαλε καὶ τῷ Ίωὰς βασιλεί Ίσραήλ. Ὁ δὲ ἐνίκησεν αὐτὸν, καὶ εἰσήλθεν είς Ίερουσαλήμ. 'Αποθανόντος τοῦ Ίεροδοάμ, έδασίλευσε τοῦ Ίσραἡλ Ζαχαρίας ὁ υίὸς αὐτοῦ. Άποθανόντος δε 'Αμεσίου βασιλέως Ίούδα, εδασίλευσεν 'Αζαρίας, ο και 'Οζίας. Έπι τούτου ήρξατο 'Ωσηέ προφητεύειν. Τὸν δὲ Ζαγαρίαν α άνελων ὁ Σελῦς, ἐδασίλευσε του Ίσραήλ. Ούτος έχρήσατο τη συμμαχία Φουά βασιλέως 'Ασσυρίων, χίλια τάλαντα δούς αὐτῷ. Τελευτήσαντος αὐτοῦ, Μαναείμ ἐδασίλευσεν ἀντ' αὐτου. Μετά δὲ τὸν 'Οζίαν ἐδασίλευσε τοῦ 'Ιούδα ὁ υίδς αύτου Ίωθάμ ο καλ τούτου τελευτήσαντος έδασίλευσεν "Αχαζ υίδς Ἰωθάμ. Έφ' οῦ 'Ραπσείν ὁ Σύρος άνηλθε και Φακές υίος 'Ρωμελίου. 'Ο δε "Αχαζ ἀπέστειλε πρός Θεγλαφαλσάρ τον 'Ασσύριον \*, είς συμμαχίαν [357] χαλών. Ὁ δὲ ἐλθών Ελαδε τὴν Δαμασκόν, καί τον 'Ρασσοίν έθανάτωσε. 'Ανέδη δὲ καί Σαλμανασάρ ό 'Ασσύριος έπὶ 'Ωσηὲ τὸν υίὸν 'Ελά, καὶ έγένετο αύτῷ δοῦλος. Ώς δὲ ἔγνω ὁ Ἀσσύριος, ὅτι άποστηναι βούλεται, και γάρ έπρεσδεύσατο πρός τὸν Αίθίοπα, ἐπολιόρχησεν αὐτὸν, καὶ ἔδησεν αὐτὸν, καὶ την Σαμάρειαν λαδών και έτέρας πόλεις, μετώκισεν είς 'Ασσυρίους. Κατηγορία του Ίσραἡλ ἐνταῦθα καὶ τοῦ Ἰούδα. Οἱ ἀπὸ Βαδυλιῦνος ἀχθέντες καὶ κατοικισθέντες εν τή Σαμαρεία, επειδή μή εφοδούντο τον Θεόν, διεφθείροντο ύπὸ τῶν λεόντων. Τότε πέμπεται ἱερεὺς ἐκείθεν, καὶ φωτίζει αύτούς τὸν νόμον τοῦ Θεοῦ, καὶ την Κύριον εφοδούντο, χαι τοίς ειδώλοις ελάτρευον. Τά κατά τὸν Έζεκίαν καὶ τὸν ᾿Ασσύριον, ὁ καὶ ἐν τῷ Ήσσξα κείται. Τὰ κατά τὸν Μανασσῆ καὶ τὴν ἀσέδειαν αύτου, και τάς μιαιφονίας. 'Ως δὲ ἀπέθανε και ούτος, έδασίλευσεν ο υίδς αύτοῦ "Αμών. Τελευτήσαντος δε του 'Αμών, εδασίλευσεν 'Ιωσίας ό υίδς αύτου . περί οῦ ἐπροφητεύθη τῷ Ἱεροδοὰμ δούλφ τοῦ Σολομῶντος, ὅτε καὶ ἡ χεὶρ τοῦ βασιλέως ἐξηράνθη. Οὕτος έχαθῆρε την Ίερουσαλημ, καὶ πάντα τόπον, άνασκάψας τόπους α των ιερέων των ειδώλων, συντρίψας τὰ είδωλα. Περί αὐτοῦ εἴρηται, ὅτι ὅμοιος αὐτῷ οὐ γέγυνεν Εμπροσθεν βασιλεύς, δς επέστρεψε πρός Κύριον έν ολη καρδία αύτου, και έν όλη ψυχή αύτου. Έπι τούτου ήρξατο προφητεύειν Ίερεμίας επί τούτου ήν ' Πλδά προφήτις. 'Ως δὲ ἀνείλεν αὐτὸν Φαραὼ Νεχαὼ,

a Lugdun. habet 'Αζαρίαν. Mox in a'iis exemplaribus

legitur Συλλούμ.

d Cuisi. in inarg. rapour recte.

βασιλεύει ό Ἰωάχαζ ό υίδς αὐτοῦ ἀντ' αὐτοῦ. 'Ο δὶ Φαραώ και τοῦτον καταλύσας, και είς Αίγυπτον άγαγών, ενθα καλ άπέθανε, κατέστησεν υίδν Ίωσίου Έλιακείμ τον και Ίωακείμ, και έφορολόγει την γην. d· "Ος πρώτος γενόμενος τοῦ Ναδουχοδονόσορ, ἐρβίφη έξω των τειχών. Περί αύτοῦ φησιν ό Ίερεμίας: "Εσται τὸ θνησιμαΐον αὐτοῦ ἐρριμμένον τῷ καύματι τῆς ήμέρας, και τῷ παγετῷ τῆς τυκτός και τότε, Ταφῆ διου ταφήσεται. Μετά γάρ το διαλυθήναι, τότε έτάφη. 'Αποθανόντος δε 'Ελιακείμ του και 'Ιωακείμ υίου Ίωσίου, βασιλεύει Ίωαχελμ ὁ υίὸς αὐτοῦ, ἔχγονος Ίωσίου · ό δὲ Ἰωαχεὶμ οὖτος χαὶ Ἰεγονίας ἐχαλεῖτο · ούκετι λοιπόν βασιλεύς Αίγύπτου εξήει τῆς χώρας αὐτοῦ. Ἑλθών δὲ ὁ Ναδουχοδονόσορ καὶ πολιορκήσας την πόλιν, έπειδη έξηλθε πρός αύτον μετά της μητρός αύτοῦ ὁ Ἰωαχείμ ὁ χαὶ Ἱεχονίας, χαὶ ἀπώχισεν αύτὸν είς Βαδυλώνα, και κατεστήσατο τον άδελφον του πατρός αύτου, υίον δε Ίωσίου βασιλέα εν Ίερουσαλήμ. Ούτος δὲ ἡν Μαθανίας ὁ καὶ Σεδεκίας. Ώς δὲ ἡθέτησεν έν τῷ βασιλεί Βαδυλώνος, έλθων ὁ Ναδουχοδονόσορ πολιορχεί την Ίερουσαλήμι καὶ έλων αὐτήν καὶ έμπρήσας, τον μεν Σεδεκίαν πηρώσας έδησε και άπήγαγεν είς Βαδυλώνα· τὸν δὲ Γυδολίαν κατέστησεν ἐπλ των καταλειφθέντων εν Ίερουσαλήμ. Ώς δε ἀπέκτεινεν αὐτὸν ὁ Ἰσμαἡλ, ἀναστάντες οἱ ὑπολειφθέντες, εισηλθον είς Αίγυπτον. Μετά δὲ ταῦτα τὸν Ίωαχελμ έν Βαδυλώνι πολλής ήξίωσε τιμής Εύιλάδ Μαρωδάχ • ό βασιλεύς Βαδυλώνος.

Ή μεν ούν βασιλεία τῆς Σαμαρείας, ὡς τόη είρηται, πέπαυται έπι Ώσηὲ υίοῦ Ἰωλώ (Ι. Ἡλά) τοῦ σφάξαντος τον Φακεὶ υίον 'Ρωμελίου. 'Η δὶ τῆς Ίερουσαλήμ βασιλεία πέπαυται έπι Σεδεχίου. [358] Και αύτος γάρ άπαχθεις είς Βαδυλώνα; και άφαιρεθέντων αὐτῷ τῶν ὀφθαλμῶν, εἰς λάκκον ἐδλήθη ἔτη κς'... "Ον μετά ταύτα ύψώσας ό βασιλεύς Βαδυλώνος, Εδωχεν αὐτῷ θρόνον ἐπάνω τῶν ἐχεῖσε βασιλειῶν, καὶ συνήσθιε χαλ συνέπινεν αύτῷ ἔως ἡμέρας ζωῆς αύτοῦ. Καὶ ἐπλ τούτου λήγει το βιδλίον, αίχμαλωτισθέντος του λαού, και της πόλεως πάσης άλούσης.

"Εστι δὲ τὰ ὀνόματα τῶν βασιλέων τῆς Τουδαίας και του Ίσραήλ, και όποιον της έκάστου πράξεως το τέλος, και πόσα έτη έκαστος αύτῶν ἐδασίλευσε, ὡς έν έπιτόμω διαλαδείν (έστι) άπό των προχειμένων δ' βιδλίων, ουτως.

Μετά το άπολέσθαι τον Σαούλ βασιλεύσαντα έτη μ', βασιλεύει Δαυΐδ ἐπὶ πάντα τὸν Ἰσραὴλ καὶ τὸν Ἰούδαν έτη μ' ούτως · έν μέν Χεδρών έτη ζ', έν δὲ παντί τῷ Ἰσραήλ καὶ τῷ Ἰούδα έτη λΥ. Καὶ ἐποίησε τὸ εύθες εν τελεία χαρδία. Έπι τούτου ήσαν προφήται Ναθάν καὶ Γάδ. Σολομών ὁ υίδς Δαυτό ἐδασίλευσεν έπι πάντα τὸν λαὸν ἔτη μ' καὶ αὐτός · καὶ ἐποίρσε τὸ πονηρόν. Καὶ ἐπὶ αὐτοῦ ἦσαν προφῆται Ναθάν καὶ Γάδ. Γοδοάμ όμιδς αύτοῦ έδασίλευσεν έτη ιζ', καλ έποίησε το πονηρόν. Έπι τούτου έσχίσθη ή βασιλεία, καλ έμειναν μετ' αύτοῦ μέν έν Ίερουσαλήμ φυλαλ δύο, ή Τούδα καὶ ή Βενιαμίν. Έν δὲ τἢ Σαμαρεία φυλαί δέκα. Έπι τούτου ήσαν προφήται Άχιας ὁ Σιλωνίτης, και 'Αδδώ. 'Αδία ό υίὸς αὐτοῦ ἐδασίλευσε Ετη τρία. Καὶ ούκ ἡν ἡ καρδία αὐτοῦ τὸς Δαυίδ, ἀλλ'

b Ἰωαθάμ legitur in τοῖς Ο΄. Infra Ῥαασεὶν ὁ Σύρος. In edit. Rum. legitur Ῥαασσῶν. Sed Isaiæ c. 7, v. 1, legitur Ῥασίν, et apud Chrysost. in Isaiam endem cap. Ῥασήμ et Ῥασίν. Mss. nostri variant. Coislin. infra ἸΟζίαν labet, Lugdun. vero Ἰαγαρίαν. Mox autem Lugdun. Ἰω-

βάμ, Coislin. autem Ἰωνάθαν.

In edit. των Ο΄ legitur Θαλγαθφελλασάρ βασιλέα ᾿Ασσυρίων. Coislin. Θεγλαφασάρ τον Σύρον. Mendim erit pro Θεγλαθφαλασάρ τον 'Ασσύριον infra enim legitur ως δε 6 'Ασσύριος. Lugdun. Θεγλαδραλσώρ.

d'Hic forte mendum habetur.

Editio Romana Εὐιαλμαρωδέχ.

Jesraëlem . Mortuo Jehu regnat Joachas filius ejus. Historia eorum quæ spectant ad Joasum regem Juda. ad sacerdotem Jodaë, et ad Gotholiam. Israel hostibus traditur, rursumque Deus misertus est eorum. Mortuo autem Joachazo, regnavit in Israelem Joas filius ejus , qui veniens ad Elissæum flebat. Ille præcepit ei, ut arreptis quinque sagittis jacularetur in terram. Cum autem tribus emissis cessaret, dixit ei : Ter percuties Syriam : si quinquies jaculatus esses, usque ad consummationem percussisses eam. Mortuus Elissæus sepelitur, et projectus mortuus quispiam in sepulcrum ejus, surrexit. Mortuo Azaēle, regnavit filius Ader in ejus locum. Joas ter Syros percussit, et mortuus est, regnatque Jeroboam filius ejus. Mortuo item Joaso rege Juda, regnavit Amesias filius ejus : qui cum percussisset Edom, congressus est cum Joaso rege Israelis. Hic autem vicit cum, et ingressus est Jerosolymam. Mortuo Jeroboamo, regnavit in Israelem Zacharias filius ejus. Defuncto item Amesia rege Juda, regnavit Azarias, qui et Ozias. Hoc regnante prophetare cœpit Osee. Zacharia occiso, Selus (a) regnavit in Israelem. Hic usus est commilitio Phuæ regis Assyriorum mille talentis ipsi datis. Illo mortuo, Manaim regnavit in ejus locum. Post Oziam regnavit in Judam Jotham filius ejus. Quo mortuo regnavit Achaz filius Jotham. Illo regnante Raasin Syrus et Phaces filius Romeliæ ascenderunt. Achaz autem misit ad Theglaphassar Assyrium, ad commilitium evocans. Ille autem veniens, cepit Damascum, et Raasin occidit. Ascendit autem et Salmanasar Assyrius ad Osce filium Ela, qui fuit illi servus. Ut novit autem Assyrius illum defectionem cogitare; miserat quippe legatos ad Æthiopem, obsedit eum et vinxit eum, captaque Samaria aliisque urbibus, populos transtulit in Assyrios. Hic accusatio habetur Israelis et Judæ. Qui adducti fuerant ex Babylone in Samariam, ut habitarent ibi, quia non timebant Deum, interficiebantur a leonibus. Tunc mittitur sacerdos inde, qui docet illos legem Dei : et illi Deum timebant, idolaque colebant. Historia Ezechiæ et Assyriorum , quæ etiam in Isaia habentur. Historia Manassis et impietatis cædiumque ejus. Ut autem mortuus est, regnavit filius ejus Amon. Quo mortuo, regnavit Josias filius ejus : de quo propheta prædixit Jeroboamo servo Salomonis, quando manus regis arida facta est. Hic expurgavit Jerusalem, locaque omnia, effodit loca sepulcrorum in quibus sacerdotes idolorum, contrivit idola. De illo dictum est, similem ei non fuisse antea regem, qui conversus fuerit ad Dominum in toto corde suo. et in tota anima sua. Hoc regnante prophetare cœpit Jeremias: hujusque tempore erat Olda prophetissa. Cum autem occidisset eum Pharao Nechao, regnavit Joachas filius ejus pro eo. Pharao autem hoc dejecto, et in Ægyptum abducto, ubi etiam mortuus est,

(a) Lugdun. habet. Azaria, pro, Zacharia. In aliis exem-Laribus legitur, Sullum, pro, Selus. Non hic autem, sed ejus successor usus est auxilio Phuæ, sive Phul, regis Assyriorum. Sed erat in exemplaribus Græcis librorum Regum mira lectionum varietas.

constituit regem Josiæ filium Eliacim, qui et Joachim, et terræ tributum imposuit. Joachim primus in potestatem Nabuchodonosoris reductus, extra muros dejectus est. De illo ait Jeremias : Erit mortici num ejus projectum in æstum diei, et in frigus noctis : et tunc Sepultura asini sepelietur (Jer. 36. 30. 22. 19). Nam postquam dissolutus et corruptus erat, tunc sepultus est. Mortuo Eliacim sive Joachim filio Josiæ, regnat Joachim silius ejus, nepos Josiæ. Hic porro Joachim, etiam Jechonias appellabatur. Negue ultra rex Ægypti exivit de terra sua. Cum venisset autem Nabuchodonosor et obsideret urbem, quia venit ad eum cum matre sua Joachim qui et Jechonias, abduxit eum in Babylonem, et constituit fratrem patris ejus filium Josiæ regem in Jerusalem. Hic autem erat Matthanias, qui et Sedecias. Ut autem ille prævaricatus est contra regem Babylonis, venit Nabuchodonosor, et obsedit Jerusalem : qua capta et incensa, Sedeciam exexcatum et vinctum abduxit in Babylonem. Godoliam vero constituit super eos qui relicui fuerant in Jerusalem. Postquam autem illum occidit Ismael, profecti illi residui ingressi sunt in Ægyptum. Postea vero Joachimum in Babylone multo dignatus est honore Evilad Marodac 1 rex Babylonis.

Regnum itaque Samariæ, ut jam dictum est, desiit in Oseam filium Ela, qui occiderat Phaceam filium Romeliæ. Jerosolymæ vero regnum desiit in Sedeciam: qui abductus in Babylonem, oculis orbatus, in vinculis fuit per annos viginti septem. Joachimum vero postea extulit rex Babylonis, dedit ipsi thronum supra reges qui istic erant, et comedebat potabatque cum illo omnibus diebus vitæ suæ. Huc autem desinit liber, cum scilicet capta urbe populus in captivitatem abductus est.

Jam vero restat ut nomina regum Judææ et Israel. qu e singulorum fuerint gesta, qui finis, quot annis reguaverint ex hisce libris recenseamus, hoc pacto.

(a) l'ost perniciem Saulis qui regnaverat annis quadraginta, regnat David in omnem Israelem et Judam annis quadraginta; scilicet in Chebron annis septem, in toto autem Israele et Juda annis triginta tribus. Et secit rectum in persecto corde. Sub hoc erant prophetæ Nathan et Gad. Salomon filius David reguavit supra omnem populum et ipse annis quadraginta: et fecit malum. Sub hoc etiam erant prophetæ Nathan et Gad. Roboam filius ejus regnavit annis septemdecim, et fecit malum. Sub hoc discissum est regnum, et manserunt cum eo in Jerusalem duæ tribus, Juda et Benjamin. In Samaria autem tribus decem. Sub hoc erant prophete Achias Silonites et Addo. Abia filius ejus regnavit annis tribus. Neque erat cor ejus ut David, sed ambulavit in reccato patris sui. Sub hoc etiam erat Addo propheta. Asa filius ejus annis quadraginta uno, et fecit rectum: sed adhuc erant excelse. Sub hoc erant

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vera lectio est, Erilmerodac.

<sup>(</sup>a) Que sequente habenter in synorsi, que Athanasii nomine circumfertur, Tomo 2, p. 143. Vide ea que dixtmus in Diatriba initio hujus synorseos.

Azarias filius Oded , et Anami , prophetæ. Josephet Alius ejus annos viginti quinque, et fecit rectum ; sed excelsa adhuc crant. Postea vero in reprehensionem iniquitatis incurrit, quia amicus erat Ochoziæ regis Israel, et in negotiis plurimum cum illo communicabat. Sub hoc erant prophetæ Elias, Elissæus, Michaas et Jehu filius Anemi, et Oziel filius Zachariæ, et Eliadad filius Adiæ ex Marissa. Joram filius ejus annis octo, et fecit malum. Habuit enim uxorem filiam Achaab. Sub hoc erant Elias et Elissæus. Ochezias filius ejus anno uno , et fecit malum. Post eum mater eins Gotholia annos septem. Joas filius Ochoziæ annos quadraginta. Hic occidit Zachariam, et s cit rectum in toto corde suo, donec Jodae vir prudeus viveret, et Institueret ipsum. Hunc occiderunt servi ipsius in domo Maeloth. Sub hoc prophetavit Zacharias filius Jodaē. Amesias filius ejus annis novemdecim, et secit rectum in principio; sed non sicut Pavid. Adhuc enim populus immolahat in excelsis, et lucos non abstulit. Sub hoc etiam prophetaverunt prophetæ, quorum nomina scripta non sunt. Posteaquam vero cos, qui in Seir habitabant, percussit, in superbiam elatus est, idola habitantium in Scir coluit, et in manus hostium traditus, percussus est. Azarlas, qui et Uzias, annos quinquaginta duos, et initie quod rectum erat fecit, sicut pater ejus : cæterum excelsa non abstulit. Cum prospere rem ageret, elatus est animo, et voluit ipse adolere in templo, quod solis sacerdotibus licebat. Ideo lepra percussus est, postquam audisset, Non tuum est, Uzia, adolere Domino, id quod solis sacerdotibus licet (2. Paral. 26. 18). Sub hoc erat Isaias propheta. Jotham filius ejus annos sedecim regnavit, et fecit rectum sicut pater ipsius : cæterum excelsa non abstulit. Sub hoc erat Isaias. Achaz filius ejus annos sedecim, et feeit malum. Sub hoc erant Isaias et Oded prophetæ. Ezekias filius ejus regnavit annis viginti novem, et fecit quod rectum erat sicut David perfecie. Hie abstulit serpentem wneum, quem suspenderat Moses. Sub hoc Senacherib et Rapsaces Assyrii, quod blasphemassent, percussi sunt, posteaque una nocte egressus angelus centum octoginta quinque millia hominum occidit. Moriturus Ezechias ad prorogationem vit:e annos quindecim accepit. Manasses filius ejus annos quinquaginta quinque, fecitque malum. Quacumque demolitus fuerat Ezechias, ipse restituit, et factus est Judæ alter Jeroboam; ita ut ejus causa idem passa sit Jerusalem, quod Samaria. De illo dictum est, Qui peccare fecit Judam (4. Reg. 21. 16). Ideo captivus abductus est in Babylonem. Sed in captivitate, ut in Paralipomenis seriptum est, posnitentem reduxit Deus in Jerusalem, regnunique recuperavit. Poenitentiam itaque agens, populumque ut Deo serviret docens, obiit. In civitate tamen David non est sepultus, sed in horto suo, in horto Oza. Amos filius ejus regnavit annos duos, et fecit malum sicul pater ejus Manasses, et occiderunt ipsum servi cius, sepultusque est in horto Oza, in quo sepultus est et pater ipsius. Josias filius ejus regnavit annis

triginta uno. Hunc populus regem creavit, cum esset annorum octo, fecilque rectum, et ambulavit in omni via David, nec declinavit ad dexteram vel ad sinistram. Etenim et lucos succidit, et omnia simulac: a sustalit. Cum annorum esset sedecim, legem quæsivit, et cum ante neglectam invenisset, legi jussit : ac pascha prædicavit celebravitque, sicut scriptum est. Honc occidit Pharao Nechao ad Euphratem, cum contentio inter illos orta esset. Hujus tempore suerunt prophetæ Jeremias et Sophonias, et Olda prophetissa uxor Selle. Joachaz filius ejus regnavit menses tres, et fecit malum, et transtulit eum Pharao Nechao. Sub hoc quoque vixit Jeremias. Eliakim al ter filius Josiæ, qui et Joakim mutato nomine dictus est, regnavit annis undecim, et secit quod malum erat. Joakim qui et Jechonias, filius ejus, regnavit menses tres, et secit quod malum erat, translatusque est in Babylonem. Matthan filius ejus. Hunc Nabuchodonosor constituit regem, et mutato nomine Scdeciam appellavit, regnavitque annis duodecim, et fecit malum. Sub hoc quoque erat Jeremias. Hucusque duravit regnum Juda, tuncque subversum est, sicut et regnum Samariæ. Urbs namque capta est, et universi in Bahylonem captivi cum vasis abducti sunt. Suntque reges viginti unus, non annumerata Gotholia.

Nomina regum qui fuerunt in Samaria, et quæ gesta, qui finis cujusque fuerit, et quot annis singuli regnaverint his accipe. Jeroboam fillus Nabath annis 24. Hic discisso regno ascendens ex Ægypto, primus regnavit in Samaria, et fecit malum, ita ut nullum similem habuerit. Veritus ne regnum ipsi eriperetur, aureas buculas duas fecit, et populum seduxit dicens: Hi sunt dii, qui eduxerunt nos ex terra Ægypti (1 Rey. 12. 28). Instituit enim festa et sacerdotes : Et hic peccare fecit Israel (2. Reg. 14. 8). Ipsum namque omnes postea reges imitati sunt. Hujus tempore prophetæ erant Achias Silonites, et qui contra ipsum super altare vociferatus est. Nabath filius ejus regnavit annos duos, et fecit malum, neque alius ex genere ejus regnavit. Zambri alterius generis annos 12. Baasa regnavit annos 24, et fecit quod malum erat. Sub hoc prophetæ erant Elias, Elissæus, Michæas, et qui Achaelo de Syria et de filio Ader prophetavit, et qui proprio jussu vulneratus, Achaabum redarguit : ac præterea scorsum multi prophetarum filli. Ochozias fillus ejus annis duobus, et fecit quod malum erat. Sub hoc erant Elias et Elissæus: nam ejns quinquagenarios igne percussit Elias in verbo Domini. Joram filius Achaab annis duodecim : et fecit malum, neque ultra alius ex genere ipsius regnavit. Sub hoc Elias assumptus est: Elissarus vero mansit usque ad Jeroboam filium Joas regem Israel. Sub hoc erant filii prophetarum. Jehn de alia stirpe, filius Namesse, annis 22. Ilic sustulit genus Achaabi, et prophetas Beal per insidias occidit, statuamque illius contrivit. Et cum in hisce fecisset quod rectum erat, habuit promissionem; quod ipsius filii ad quartam usque generationem sessuri essent super thronum. Joachaz filius ejus aunos septemdecim, fecitque quod malum erat. Jerusa-

έπορείθη έν τή άμαρτία του πατρός αύτου. Καὶ ἐπὶ τούτου ήν 'Αδδώ ό προφήτης. 'Ασά ό υίος αύτοῦ έτη μα', και ἐποίησε τὸ εὐθές · άλλ' ἔτι ῆν τὰ ὑψηλά. Ἐπί τούτου ήσαν 'Αζαρίας υίδς 'Πδήδ, και 'Αναμί, οί προφήται. Ίωσαφατ υίος αύτοῦ έτη κε', και εποίησε τὸ εύθές · άλλὰ τὰ ύψηλὰ Ετι ὑπῆρχε. Καὶ μετὰ ταῦτα λεί Ίσραήλ, και ἐκοινώνησεν αὐτῷ εἰς πλείον πραγματείας. Έπὶ τούτου ήσαν προφήται Ήλίας, Έλισσαιέ, Μιχαίας, και Ἰοῦ ὁ τοῦ Ανεμί, και ὑζιήλ ὁ τοῦ Ζαγαρίου, καὶ Ἐλιάδαδ ὁ τοῦ ᾿Αδιὰ ἀπὸ Μαρίσσης. Ίωράμ ὁ υίὸς αὐτοῦ ἔτη η', καὶ ἐποίησε τὸ ποντρόν. Είχε γάρ γυναίκα θυγατέρα 'Αχαάδ. Καὶ ἐπὶ τούτου ήσαν 'Ηλίας καὶ 'Ελισσαΐος. 'Οχοζίας υίὸς αὐτου έτος α', και εποίησε το πονηρόν. Μετ' αυτόν Γοθολία ή μήτηρ αὐτοῦ, ἔτη ἐπτά. Ἰωᾶς υίὸς ὑχοζίου έτη μ'. Οὖτος ἐφόνευσε τὸν Ζαχαρίαν, καὶ ἐποίησε τὸ εύθες εν όλη τη ψυχη αύτου, εως Ιωδαε ό συνετός Εζη, καλ εφώτισεν αὐτόν. Τοῦτον ἀπέκτειναν οι δοῦλοι αύτου εν οίχω Μαελώθ. Έπι τούτου επροφήτευσε Ζαχαρίας υίδς Ἰωδαέ. Άμεσίας υίδς αύτοῦ ἔτη ιθ', καλ ἐποίτσε τὸ εὐθὲς ἐν ἀρχῇ, ἀλλ' ούχ ὡς Δαυτο. Έτι γὰρ ό λαὸς εθυσίαζεν εν τοῖς ὑψηλοῖς, καὶ τὰ ἄλση οὐκ έξῆρε. Καλ έπλ τούτου ἐπροφήτευσαν προφῆται, άλλ' ούχ εγράφησαν τὰ ὁνόματα αὐτῶν. Μετὰ ταῦτα μέντοι 'Αμεσίας πατάξας τους εν Σηειρ, επήρθη, και έλάτρευσε τοῖς εἰδώλοις [359] τῶν Σηεὶρ, καὶ ἐπατάχθη παραδοθείς τοις έχθροις. Άζαρίας ό και Όζιας έτη νβ΄, και εποίησε κατά την άρχην το εύθες, ώς ο πατηρ αύτοῦ πλην τὰ ύψηλὰ ούκ ἐξῆρεν. Εὐοδούμενος δὲ ἐπήρθη, καὶ ἡθέλησεν ἐαυτῷ θυμιᾶσαι ἐν τῷ ναῷ, όπερ μόνοις τοις Ιερεύσιν έξεστι. Διό και έλεπρώθη ἀχούσας · Οὐ σοὶ, 'Οζία, θυμιᾶσαι τῷ Κυρίφ, δ μόνοις τοῖς Ιερευσιν Εξεστιν. Έπλ τούτου προφήτης 'Ησαΐας. Ίωθάμ ο υίος αύτοῦ ἐδασίλευσεν ἔτη ις', καλ εποίησε το εύθες ώς ο πατήρ αύτου πλήν τά ύψηλα ούχ έξηρε. Και έπι τούτου ην 'Ησαίας. 'Αγάζ υίδς αύτου έτη ις', και εποίησε το πονηρόν. Και επί τούτου ήν Ήσατας και Δόηδ προφήται. Έζεκίας ό υίος αύτου έτη κθ', και εποίησε το εύθες ώς Δαυίδ τελείως. Ούτος καθείλεν δφιν χαλκούν, δν εκρέμασε Μωϋσής. Έπι τούτου Σεναχηρείμ και 'Ραψάκης οί 'Ασσύριοι βλασφημούντες ἐπατάχθησαν μὲν αὐτοὶ, μετά ταύτα έν μιά δέ νυκτί χιλιάδας ρπε έξελθών άγγελος άνείλε. Μέλλων δε Έζεκίας άποθνήσκειν, έλαδε προσθήχην έτη ιε'. Μανασσής ο υίος αύτου έτη νε', και εποίησε το πονηρόν. "Όσα δε κατέσκαψεν Έζεπίας, ταύτα ούτος άνηγειρε, καλ γέγονεν άλλος 'lapoboàμ τῷ 'louba, wore δι' αυτον παθείν την 'leρουσαλήμ, ώς την Σαμάρειαν. Καλ γάρ έπ' αύτου λλέχθη, "Ος εξήμαρτε τὸν Ἰούδαν. Διὸ καὶ αίγμάλωτος άπηχθη είς Βαδυλώνα. 'Αλλ' έν τή αίγμαλωσία, ώς έν τοις Παραλειπομένοις γέγραπται, μετανοήσαντα αὐτὸν μετέστρεψεν ὁ Θεὸς εἰς Ἱερουσαλημ, καὶ πάλιν άντελάδετο της βασιλείας. Μετανοών δε και διδάσκων τον λαόν δουλεύειν τῷ Θεῷ, ἐτελεύτησεν. Οὐχ ἐτάφη δὲ έν πόλει Δαυίδ, άλλ' έν τῷ κήπιο αὐτοῦ, κήπιο "Οζά. 'Αμώς ὁ υίδς αὐτοῦ ἔτη β', καὶ ἐποίησε τὸ πονηρὸν, ώς ό πατήρ αύτου Μανασσής, και άνείλον αύτον οι παίδες αὐτοῦ, καὶ ἐτάφη ἐν κήπω 'Οζά, ἔνθα καὶ ὁ πατήρ αὐτου. Ίωσίας ό υίδς αύτου έτη λα'. Τούτον ό λαός ήγειρε βασιλέα, δντα έτων η', και έποίησε το εύθες έν πάση

όδῷ Δαυίδ, και οὐκ ἀπέστη δεξιά, οὐδε άριστερά. Και γάρ και τὰ ἄλση ἐξέκοψε, και τὰ είδωλα πάντα καθείλε. Fenomenos de étwo is', tou te nomon  $\zeta\eta\tau\eta\sigma\alpha\varsigma,$  xal euρών άμεληθέντα, άναγνωσθηναι πεποίηχε, καὶ τὸ πάσχα ἐποίησε, καὶ ἐκήρυξεν, ὡς γέγραπται. Τοῦτον δὲ ἀνείλε Φαραώ Νεγαώ ἐπὶ τοῦ Εὐφράτου φιλονεικήσαντα πρός αὐτόν. Έπὶ τούτου Ἱερεμίας καὶ Σοφονία; ήσαν οι προφήται, και 'Ολδά ή προφήτις γυνή Σελλή. 'Ιωάχαζ υίὸς αὐτοῦ μῆνας τρεῖς, καὶ ἐποίησε τὸ πονηρόν, και μετέστησεν αύτον Φαραώ Νεχαώ και έπι τούτου ήν Ίερεμίας. Έλιαχεὶμ ἔτερος υίὸς Ἰωσίου, ὅς μετωνομάσθη Ίωαχελμ, έτη ια', χαλ έποίησε το πονηρόν. Ίωακελμ ό καλ Ἱεχονίας, ό υίὸς αὐτοῦ, μῆνας γ΄, καί εποίησε το πονηρόν και απήχθη είς Βαδυλώνα. Ματθάν ό υίδς αὐτοῦ. Τοῦτον Ναδουχοδονόσορ ἐποίησε βασιλέα, [360] καλ μετωνόμασε αὐτὸν Σεδεκίαν. Καλ έδασίλευσεν έτη ιβ', και ἐποίησε τὸ πονηρόν. Καὶ ἐπὶ τούτου ήν Ίερεμίας. "Εως τούτου ή βασιλεία τοῦ Ίούδα, και κατελύθη, ώσπερ και τῆς Σαμαρείας. Και γάρ ή πόλις ἐάλω, καὶ πάντες ἀπήχθησαν αἰχμάλωτοι είς Βαδυλώνα μετά σκευών. Είσι δε βασιλείς κα', έχτὸς Γοθολίας.

'Ονόματα των βασιλέων των γενομένων εν Σαμαρεία, καλ ποίον τῆς ἐκάστου πράξεως γέγονε τέλος, και πόσα έτη έκαστος έδασίλευσεν, ούτως. Ίεροδοάμ υίδς Ναδάθ έτη κδ. Ούτος σχισθείσης τῆς βασιλείας άνελθών άπ' Αιγύπτου πρώτος έδασίλευσεν έν Σαμαρεία, και εποίησε το πονηρόν ώς ούδεις έτερος. Φοδούμενος γάρ μη καταληφθή, εποίησε δαμάλεις χρυσας δύο, και ηπάτησε τον λαον λέγων. Οδτοί είσιν ol θεοί, ol draγαγόντες ήμᾶς έκ γῆς Αίγύπτου. Έπλάσατο καὶ ἐορτὰς καὶ ἱερέας. Καὶ οὖτος ἐξήμαρτε τὸν Ἰσραήλ. Αὐτῷ γὰρ πάντες οἱ μετ' αὐτον κατηκολούθησαν. Έπε τούτου ήν προφήτης 'Αχίας ό Σιλονίτης, και ό επικαλεσάμενος επι το θυσιαστήριον κατ' αύτοῦ. Ναβάθ υίὸς αὐτοῦ ἔτη β', καὶ ἐποίησε τὸ πονηρὸν, καὶ οὐκ ἔτι τις ἐκ γένους αὐτοῦ ἐβασίλευσε. Ζαμδρί ετέρου γένους έτη ιβ'. Βαασά έτη κδ', και εποίησε το πονηρόν. Έπι τούτου προφήται ήσαν Hilas, xal Elissatos, xal Mixalas, xal o mpostτεύσας τῷ 'Αχαὰδ περί τῆς Συρίας και τοῦ υίοῦ 'Αδέρ, καὶ ὁ πατάξας αὐτὸν τραύματι, καὶ ἐλέγξας τὸν 'Αχαάδ, καὶ πολλοί καθ' ἐαυτούς υίοὶ τῶν προφητῶν. 'Οχοζίας υίδς αὐτοῦ ἔτη β΄, καὶ ἐποίησε τὸ πονηρόν. Καὶ ἐπὶ τούτου ἤσαν Ἡλίας καὶ Ἑλισσαῖος · αὐτοῦ γάρ τους πεντηχοντάρχους ἐπάταξεν ἐν πυρὶ Ἡλίας έν ρήματι Κυρίου. Ίωράμ υίος 'Αχαάδ έτη ιβ', και έποίησε το πονηρόν, και ούκέτι τις του γένους αύτου έδασίλευσε. Και ό μεν Ήλίας άνελήφθη έπι τούτου . ό δὲ Έλισσαίος διέμεινεν εως Ίεροδοάμ, υίὸν Ἰινάς βασιλέως Ίσραήλ. Ήσαν δὲ καὶ ἐπὶ τούτου οι υίοὶ τῶν προφητών. Ἰοῦ ἐτέρου γένους, υίὸς Ναμεσση, ἔτη κβ'. Ούτος άνειλε το γένος 'Αχαάδ και τους προφήτας του Βάαλ εν τῷ πτερνισμῷ, καὶ τἡν στήλην αὐτοῦ συνέτριψε. Καὶ ἐν τούτοις ποιήσας τὸ εύθὲς, Εσχε ἐπαγγελίαν, ότι Υίολ τέταρτοι καθίσονταί σοι έπλ θρόνου. Ίοαχάζ υίδς αύτοῦ έτη ιζ', και ἐποίησε τὸ πονηρὸν, καὶ ἐπολέμησε τὴν Ἱερουσαλήμ, καὶ ἔλαδε τὸ χρυσίον καλ τά σκεύη. Ίεροβοάμ υίὸς αὐτοῦ ἔτη μα', καλ έποίησε το πονηρόν. Ζαχαρίας υίος αύτου μήνας ς'. και εποίησε το πονηρόν. Έως τούτου γεγόνασι του γέvous Tou viol réraptor. Eshkoum étépou révous, vins : "f. Ταδί -, ημέρα; λ', καὶ ἐποίησε τὸ ποντρόν. Μαναήμ Κίλου γένους, υἰὸς Γαδδή, ἔτη κ', καὶ ἐποίησε τὸ πονηρόν. Ἐπὶ τούτου Ἡσαῖας καὶ Ὠσηὶ ῆσαν προφητεύοντες. Φακεὶ ἄλλου γένους, υἰὸς Ῥωμελίου ἔτη κ'. Οὖτος ἔσφαξε τὸν Φακείαν, καὶ ἐποίησε τὸ πονηρόν. Ἐπὶ τούτου ἡσαν Ἡσαῖας καὶ Ὠσηὶ οἱ προφῆτα:. Ὠσηὶ ἐτέρου γένους, υἰὸς Ἡλᾶ, ἔτη θ'. Οὖτος ἔσταξε τὸν Φακεὶ, καὶ ἐποίησε τὸ πονηρόν, πλὴν ούχ ὡς οἱ πρὸ αὐτοῦ. (Ὑστερος) Ὠσηὶ γέγονε βασιλεύς Σαμαρείας. Ἐπ' αὐτοῦ γὰρ πέπαυται, καὶ ἀπώλετο ἡ Σαμάρεια, [361] καὶ λοιπὸν ᾿Ασσύριοι κατώκησαν ἐν αὐτῆ. Ἐξ ὧν αἰρετικοὶ Σαμαρεῖται γεγόνασι, καλούμενοι Σαδουκαῖοι. Ἐν τούτοις οὖν καὶ τελευτὰ ὁ πᾶς σκοπὸς τῶν βιδλίων τῶν Βασιλειῶν.

# Παραλειπόμενα βιδλίον α'.

Παραλειπόμενα καλείται, έπειδή πολλά εν ταίς Βασιλείαις παραλειφθέντα περιέχεται έν τούτοις τοίς βιδλίοις. Έστι δε εν τούτφ τῷ πρώτφ γενεαλογία πασων φυλών άπὸ 'Αδάμ ἔως των βασιλέων κατά φυλάς καί κατά δήμους καί κατά πατριάς καί κατ' οίκον. Τίνας τε Εταξε των Λευϊτών Δαυίδ εν αύλοις και κινύραι, βδειν τῷ Θεῷ, καὶ τίνας Εταξεν ἐν τοῖς Εργοις του νασύ. Πρότερος γάρ αύτος τον ναον ατίζειν ήρξατο. Καὶ ἔτερά τινα λεπτομερῶς βασιλέων καὶ τῶν γενεών διέρχεται. Οίς συναπτέον και ταύτα, ότι γίνεται όμου των εν Ίερουσαλημ βασιλευσάντων άπο του Δαυίδ τὰ πάντα Ετη υοδ'. Οἱ δὲ βασιλεῖς πάντες γεγόνασιν έξ ένδς γένους τοῦ Δαυίδ, και οι μεν εποιήσαντο τὸ εὐθὲς, είσὶ θ' · οὶ δὲ τὸ πονηρὸν ἐποιήσαντο, ιβ', χωρίς μέντοι Γοθολίας. Των δε εν Σαμαρεία βασιλευσάντων γίνονται όμου τὰ πάντα έτη σξθ' και ήμέραι λ'. βασιγείς πεν εβ, εκ οιαφορών οκτι λεκων λελονασιν. οί δὲ πάντες ἐποιήσαντο τὸ πονηρὸν, κατά τὴν άμαρτίαν Ίεροδοάμ.

#### Παραλειπόμετα βιδλίοτ β'.

Έν τἢ δευτέρα βίδλφ τῶν Παραλειπομένων παράγονται πράξεις βασιλέων. Είσὶ δὲ οἱ ταύτας ἀναγράψαντες οί κατά καιρούς δντες προφήται. Υπέρ δε τοῦ γινώσχειν έχ μέρους τούς συγγράψαντας, σημειωτέον όδτος (1. δτι) μεν πράξεις έγχεινται ένταῦθα πάντων των βασιλέων Ίσρατίλ και Ἰούδα τητοι αι παραλειφθείσαι τῆς Ιστορίας τῶν βασιλέων. Οἱ δὲ τὰς ἀπάσας αὐτῶν πράξεις ἰστορήσαντες, εἰσὶν οὖτοι • τὰ περὶ τοῦ Δαυίδ Εγραψε Σαμουήλ, και Ναθάν και Γάδ οί προφήται τά περί Σολομώντος, Ναθάν και Άχίας προφήται τὰ περί Ίεροδοάμ, Σαμέας καὶ Αδδώ προφήται · τὰ περὶ 'Αδιὰ, 'Αδδὼ ὁ προφήτης. Τὰ περ! \*Ασά, εν τῷ βιδλίφ λόγων περί τῶν βασιλέων Ἰούδα : τά περί Ίωσαφάτ, Ίου ό προφήτης, του Άναμή, δς κατέγραψε βιδλίον λόγων των βασιλέων Ίσραήλ. Τά περί Ίωὰς, ἐπὶ την γραφην τῶν βασιλέων. Τὰ περί 'Αμεσία, ἐπὶ βιδλίου βασιλέων 'Ιούδα καὶ 'Ισραήλ. Τὰ περί 'Οζίου, 'legias (sic) ό προφήτης. Τὰ περί Ίωθάμι, Επλ βιδλίου βασιλέων Ἰούδα καλ Ίσραήλ. Τά περί "Αχαζ, επί βιδλίον βασιλέων Τούδα και Τσραήλ. Τα περί Έζεκίου, Ήσατας υίος Αμώς ὁ προφήτης. Τά περί Μανασσή, έπι λόγων των δρώντων. Τά περί Ίωείου, Επί βιδλίου βασιλέων Ίούδα και Ίσραήλ. Τά

περί 'Ιωακείμ, έπὶ βιδλίου βασιλέων Ἰούδα καὶ Ἰσραήλ. Ταῦτα ἔστιν εὐρεῖν οῦτω τεταγμένα ἐν τοῖς Παραλειπομένοις τῶν βασιλέων.

## [362] Eσδρας βιδλίον 2'.

"Εσδρας χαλείται το βιδλίον, έπειδη αυτός "Εσδρας ίερεὺς ὢν καὶ ἀναγνώστης, ἐξηγεῖται καὶ συγγράφει την επάνοδον των υίων Ίσραηλ έχ Περσίδος είς την "Ιερουσαλήμ γενομένην. Γέγονε δὲ ἡ ἐπάνοδος προτέρως μέν έχ του προστάγματος, ξπειτα δε χελεύσαντος Κύρου και Δαρείου των βασιλέων εν χειρί Ίησου του Ίωσεδέκ, και Έσορα και Ζοροδάδελ, οι ήρισαν προδλήμασι, τεθείσης επαγγελίας, αίτησαι τον νικώντα δπερ εάν θελήση παρά τοῦ βασιλέως . Τοῦ το!νυν ένος εἰπόντος νικάν τον οίνον, και του έτέρου εἰπόντος νικάν τὸν βασιλέα, ὁ Ζοροδάθελ εἶπεν νικάν τάς γυναίχας, ύπερ δε πάντα την άληθειαν. Καί έπειδή ταύτα είρηκώς νενίκηκε, καλ ήκουσε αλτήσασθαι δ βούλεται, ήξίωσε αὐτὸς ὀφεθήναι τὴν αίχμαλωσίαν, και οικοδομηθήναι την Περουσαλήμ. Και γέγονεν ώς ήξίωσε, και άφείθη ή αίχμαλωσία. Τότε γάρ ἐπληρώθη καὶ τὰ ο΄ ἔτη μ τῆς ὀργῆς. Εἰσὶ τοίνυν οἰ άναδάντες άπό τῆς αίχμαλωσίας άπό 'Ιούδα καί Βενιαμίν, και οι Λευίται, τον άριθμον μυριάδες & και δισχίλιοι, ϊπποι τλ', ήμίονοι σμε', κάμηλοι υλε', παίδες αύτῶν καὶ παιδίσκαι ζτλό, οἱ ἄδοντες σ', ὄνοι ζψκ', καὶ οἱ μὲν οἰκοδομοῦντες ἦσαν Ζυροδάδελ, καὶ Ἰησοῦς ό του Ίωσεδέκ, και Νεεμίας. Ο δε Εσδρας εύφυτς έν τῷ νόμῳ, αὐτὸς προσεχόμισε τὸν νόμον, καὶ ἀνέγνω, και διετύπωσε πάντα τὰ κατὰ τὸ Ιερόν και τοὺς Λευίτας. Αύτὸς ἔδειξε τὸν νόμον, καὶ πεποίηκε έκδληθηναι τάς άλλογενείς γυναίχας τούς λαδόντας έν καιρφ τῆς αἰχμαλωσίας. Καὶ ἐξέδαλον πάντες, καὶ έχαθαρίσθησαν, χαλ έποίησε τὸ πάσχα νομίμως, ώς γέγραπται, και την νηστείαν, και ούτω τελειούται το πρώτον βιδλίον Έσδρα.

## "Εσδρας βιδλίον β'.

Έν τούτω τῷ βιδλίω τὰ αύτὰ μὲν τῷ πρώτω λέγει ό "Εσδρας περί της έπανόδου, χωρίς τῶν προδληθέντων. Και τά πλείω δε εξηγείται περί Νεεμίου τοῦ εύνούχου · ότι αύτὸς ἡξίωσε περί τῆς οἰχοδομῆς τοῦ ίερου · καὶ ὅτι μὲν Εσδρας ἀνεγίνωσκε, Ἰησοῦς δὲ καί Βανέας καί Σαραβίας ήσαν συνετίζοντες τον λαόν. Καὶ ὁ μὲν "Εσδρας άναγινώσκων διέστειλεν ἐν ἐπιστήμη Κυρίου · ό δὲ λαὸς συνήκε ἐν τῆ ἀναγνώσει, καὶ ἐποίησε τὸ πάσχα, καὶ ἐν τῷ ἐδδόμφ μηνὶ ἐποίησε την νηστείαν και την σκηνοπηγίαν, ώς γέγραπται. "Ότι, φησίν, ούκ ἐποίησαν οῦτως ἀπὸ τῶ**ν ἡμερῶν** Ίησοῦ τοῦ Ναυῆ. "Εσδρας δὲ ἐωρακὸς ἐπιμιγείσας γυναίκας 'Αζωτίους τοις Έρραίοις, Επεισε πάντας έπαγγείλασθαι φυλάττειν τον νόμον του Θεού. Καλ εξέβαλε τὰς γυναίκας, ὡς παράνομον γόμον, καὶ ωμοσαν φυλάξαι τον νόμον. Καλ ούτως άγιασθέντε; καί [363] καθαρισθέντες εύφράνθησαν, και άπηλθε ξκαστος είς του οίκου αύτου. Ίστορείται δε και τουτο περί τοῦ "Εσδρα, ότι ἀπολλυμένων τῶν βιδλίων ἐξ κιιελείας του λαού διά την πολυχρόνιον αίχμαλωτίαν,

<sup>\*</sup> Hise tantillum variant in Synopsi altera.

b Altera Synopsis εξήκοντα έτη habet. male.

lem expugnavit, aurum et vasa abstulit. Jeroboam finus ejus annis 41, fecitque malum. Zacharias filius ejus mensibus sex, fecitque malum. Hactenus genus John usque ad quartam generationem duravit. Sellum ex alia stirpe, filius Jabis, regnavit dies triginta, et fecit quod malum erat. Manaem ex alio genere, filius Gadde, annos viginti, et fecit quod malum erat. Huius tempore prophetarunt Isaias et Osee. Phacee de ilia stirpe, filius Romeliæ, annos viginti. Ilic occidit Plakeiam, et fecit malum. Sub hoc erant Isaias et Osee prophetæ. Osee ex alia stirpe, filius Elas, annos novem. Hic occidit regem Phacee, et fecit malum: verum non sicut decessores ejus. Osce ultimus fuit rex Samariæ. In illum enim desierunt reges, et periit Samaria, quam deinceps inhabitarunt Assyrii. Ex quibus orti sunt hæretici Samarita, qui et Saducæi vocantur. În hac desinit totus scopus librorum Regum.

## PARALIPOMENA, LIBER PRIMUS (a).

Paralipomena vocantur, quia multa in libris Regnorum prætermissa in hisce libris continentur. Habetur autem in primo hoc libro omnium tribuum genealogia ab Adam usque ad reges secundum tribus et populos et familias et domos. Quos ex Levitis instituerit David ad canendum Deo, et quos instituerit ad templi opera. Ipse namque prior templum fundare incepit. Alia quoque minutatim de regibus et generationibus edisserit. Quibus hoc subjungendum est, annos omnes corum qui in Jerusalem regnarunt a Davide, esse quadringentos septuaginta quatuor. Reres autem omnes fucrunt ex una stirpe Davidis : et qui quod rectum erat secerunt novem sunt : qui vero malum, duodecim, excepta Gotholia. Eorum autem, qui in Samaria regnarunt, omnes anni sunt ducenti sexaginta novem et triginta dies : duodecimque reges ex octo diversis stirpibus fuerunt; omnes autem fecerunt malum, secundum peccatum Jeroboami.

## PARALIPONENA, LIBER SECUNDUS.

In secundo libro Paralipomenon recensentur gesta regum. Qui autem illa descripserunt, prophetæ illi suerunt qui diversis suere temporibus. Ut autem singulatim sciatur quinam hæc scripserint, observandum est hic gesta haberi omnium regum Israel et Juda; ea scilicet quæ prætermissa sunt in historia regum. Qui porro omnia ipsorum gesta descripserunt hi sunt : Davidis gesta scripserunt Samuel, Nathan et Gad prophetæ: Salomonis, Nathan et Achias prophetæ: Jeroboami, Semeas et Addo prophetæ: Abiæ, Addo propheta. Asæ gesta habentur in libro sermonum de regibus Juda : Josaphati , Jehu propheta, filius Aname, qui scripsit librum sermonum regum Israel. Quæ Joas gessit, relata sunt in scripturam Regnerum. Quæ Amasias, in librum regum Juda et Israel, Ouæ Ozias, scripsit Isaias propheta. Quæ Joatham, in libro regum Juda et Israel. Quæ Achaz, in

(a) quæ sequuntur, de libro primo Paralipomenon dicta, fero habentur in Synopsi illa, quæ Athanasii nomine comparet, sed brevius recensita. libro regum Juda et Israel. Quæ Ezechlas, Isaias filius Amos propheta. Quæ Manasses, in libro videntium. Quæ Josias, in libro regum Juda et Israel. Quæ Joacchim, in libro regum Juda et Israel. Ilæe sie disposita inveniuntur in Paralipomenis regum.

## ESDRAS, LIBER PRIMUS (a).

Esdras vocatur hic liber, quia ipse Esdras sacerdos cum esset et lector, enarrat ac describit reditum filio. rum Israel ex Perside in Jerusalem. Fuit autem reditus primo quidem ex jussu. Cyri et Darii regum in manu Jesu filii Josedec et Esdræ atque Zorobabelis. qui circa quæstionem quamdam contendebant, facta promissione, ut qui vinceret a rege quidquid vellet peteret. Cum unus ergo dixisset fortius esse vinusa; alter fortiorem esse regem, Zorobabel contendit fortiores esse mulicres, veritatemque super omnia excellere. Ilæc quia loquutus Zorobabel, victor evasit : cum jussus esset petere quod vellet, petiit ut captivitas solveretur, et Jerusalem ædificaretur. Atque ita ut petiit factum est, dimissaque est captivitas. Tune enim temporis adimpleti erant septuaginta iræ anni 1. Sunt itaque illi qui de captivitate ascenderunt de Juda et Benjamin, ac Levitæ, numero quadraginta duo millia, equi trecenti triginta, muli ducenti quadraginta quinque, cameli quadringenti triginta quinque. servi eorum et ancillæ septem millia trecenti triginta quatuor, cantores ducenti, asini sex mille septingenti et viginti. Qui adificabant autem erant Zorobabel et Jesus filius Josedec et Neemias. Esdras vero cum esset in lege peritus, legem protulit atque legit, constituitque cuncta ad templum et ad Levitas pertinentia. lpse legem ostendit; curavit alienigenas uxores abjici ab iis, qui eas tempore captivitatis duxcrant. Abjecerunt autem omnes, et mundati sunt, et celebravit pascha, secundum legem, ut scriptum est, necuon jejunium, et sic absolvitur primus Esdras liber.

## SECUNDUS LIBER ESDRÆ.

In hoc libro eadem ipsa quæ in primo dicit Esdras de reditu, iis exceptis, quæ problematum more dieta fuerant. Plura vero de Neemia eunucho narrat, quod ipse templi ædisicationem petierit; et quomodo Esdras quidem legeret, Jesus vero et Baneas et Sarabias populum erudirent. Et Esdras quidem legens distinxit in scientia Domini: populus autem intellexit lectionem, et celebravit pascha, et septimo mense fecit jejunium et scenopegiam, ut scriptum est: Non fecerunt ad hunc modum a diebus Jesu filii Nave (2. Esdr. 8. 17) Esdras vero cum vidisset Azotias mulieres Ilebræis conjugio junctas, omnibus persuasit ut promitterent se legem Dei servaturos. Et ejecit illas mulieres, tamquam illegitimas, et jurarunt universi se legem servaturos. Atque ita sanctificati et mundaci. lætati sunt, et abierunt singuli in domum suum.

Altera Sydopsis, sexaginta iræ anni; male.

(a) Huic Synopsi primi libri Esdræ similis est Synopsis ejusdem libri, quæ inter opera Athanasii reperitur. Qui vern primus Esdræ liber hic dicitur, est in Vulgata tertius, et ad calcem Bibliorum positus extra caoonicos.

Narratur autem et hoc de Esdra, quod eum libri per incuriam populi et diuturnam captivitatem periissent, îpse illos, cum vir esset honesti studiosus, industrius et lector, apud se omnia custodierit, ac protulerit, ac rursum ediderit, atque sic libros servaverit.

#### LIBER ESTHER.

Hic liber Esther vocatur, quia per Estheram Deus mox funditus perituros Judæos servavit, Aman vero, qui insidias machinabatur, percussit. Artaxerxes enim rex Persarum, repudiata uxore sua, aliam in regno suo, quæ omnium esset pulcherrima et formosissima, sibi quæsivit uxorem; et inventa est Esther, natione Judæa. Illi cognatus erat nomine Mardochieus ex captivitate quæ sub Sedecia facta fuerat in cadem regione. Rex itaque cum extulisset suorum quemdani, Amanum nomine, jusserat illum ab omnibus adorari. Sed cum Mardochæus religione erga Deum motus, hominem non adoraret, rem indigne tulit Aman, cumque didicisset ipsum esse Judæum, regi Artaxerxi persuadet ut scripto jubeat universos in regno suo Judæos uno die mensis duodecimi penitus et funditus deleri. Re comperta Mardochœus, luxit et jejunavit, atque Estheræ misit rogans opem ferret. Esther itaque præmissis jejunio et precationibus ad Deum, muliebri se mundo ornavit : nec vocata (neque enim erat licitum non vocatis adire regem), attamen intravit ad regem, non exspectata temporis opportunitate, sperans precationem opportunitatis loco futuram. Cum autem rex insolentiam facti miraretur, illa in terram præ metu collapsa est. At regis iracundiam Deus in suavem affectum et mansuetudinem mutavit, ita ut surgens prostratam illam erigeret, et metum ponere hortaretur, imo optionem daret petendi guidguid vellet. Illa ut rex cum Amano ad convivium suum venire dignaretur, non semei, sed secundo quoque petiit. Aman prægaudio effusus ac gestiens, quod dignus haberetur a regina vocari, adhuc amplius adversus Mardochæum erigebatur: curavitque lignum sublime excidi, volens in eo sequente die suspendere Mardochæum. Rex vero bona quadam providentia, noctem Ham duxit insomnem, et cum dormire nequiret, jussit sibi commentarios actorum snorum legi. Cumque legerentur, ventum est ad eum locum, in quo scriptum erat beneficium regi a Mardoch:co collatum. Duos enim eunuchos regi insidiantes, regi prodiderat et convicerat. Hic rex ob Mardochæi officium grato affectus animo, quærebat quonam illum honore pro hoc beneficio donaret. Cum autem mane ad eum ingrederetur Aman, quærit ab illo rex, quonam et quali honore dignus sit is, qui regem beneficio affecisset. Ad hoc Aman, cum se arbitraretur eum esse, de quo rex quærehat, dignum esse dixit qui secundus rex vocaretur. Rex igitur Mardochæum illo honore celebrari, et Aman ante illum procedere jussit. Esther vero opportunitatem nacta pro Judzis oravit. Deinde cum rex mærore affectus propter indignum contra Judæos edictum, et adversus Amanum iratus esset, ipse Aman, rege absente, Estheræ supplicavit, ad genua illins procumbens atque adorans. Rex, cum ingressus

videret Amanum genua reginæ contingere, suspicatus quod turpitudinis causa id faceret, jussit Aman in ligno, quod Mardochæo paraverat, suspendi; scripsit autem ut Judæi quidem omnes incolumitate fruerentur, hostes vero eorum ab illis interimerentur. Numerus autem eorum qui a Judæis occisi sunt, fuit quindecim nillium: ideoque festi illis dies fuere dies quartus decimus, et quintus decimus mensis duodecimi, qui vocatur Adar. Vocatur autem illa dies ipsorum lingua Phura. Quapropter illa die Judæi Amanum comburunt, et festum diem agunt salutis ipsorum memorialem. In hisque terminatur liber.

#### LIBER TOBIT.

Tobit vocatur hic liber, quia ipsius Tobit historiam continct. Erat autem Tobit de tribu Nephthalim, fuitque in captivitatem adductus, et degebat in civitate Ninive, miserleors ac religiosus. Etenim eum in captivitate esset, communem panem ex gentibus non comedit, sed seipsum custodivit. Erat autem annon:e præfectus apud regem Enemasarum, et deposnit in Media decem talenta apud Gabaelem. Isti porro Tobit studium erat sepeliendi mortuos ex Judæis. Hujus rei gratia delatus ad regem Achirelem, fuga sibi consuluit. Regressusque e fuga, cum mortuorum aliquem sepelisset, extra muros obdormivit, et cum pro more suo apertos haberet inter dormiendum oculos, passeribus superne in oculos ejus stercus emittentibus, albuginem contraxit, neque ultra videbat. Erat autem Echatanis filia Raguelis cognati ipsius Sarra nomine. Hanc dæmon Asmodæus non permittebat ut quisquam uxorem duceret : jam enim septem occiderat, qui illam sponsam acceperant. Propter hanc causam cum vehementer contristata esset, oravit; misitque illi Deus auxiliatorem Raphaelem archangelum. Tobit igitur, cum filio suo Tobiæ præciperet ne sibi aliunde exorem, quam ex tribu et cognatione sua duceret. dat illi chirographum decem talenterum, præcipitque ut abeat et repetat illa. Filius autem, cum nec viam nosset, nec hominem ad quem erat proficiscendum, egressus est ut viæ sibi socium quæreret, et Dei providentia incidit in Raphaelem, qui hominis forma foris stabat, pretioque illum conduxit, eo quod se viæ hujus gnarum esse diecret. Comitatus itaque est illum archangelus in specie hominis, qui Azarias diceretur. Com autem ad Tigridem usque fluvium pervenissent, volebat Tobias in illum lavandi gratia descendere, et mox piscis ingens insiluit in puerum. Angelus vero præcepit, ut piscem hunc apprehenderet et in frusta secaret, atque illius hepar, cor et bilem desumeret, et servaret. Rogante postea puero, in quem usum illa forent, respondit : Hepar et cor incensa dæmonem fugabunt : bilis vero oculorum albugmem repurgabit. Hujus ope et consilio Tobias filiam Raguelis Sarram uxorem duxit, cum illo suffitu dæmonem fugasset, qui in superioribus Ægypti partibus ab angelo ligatus est. Dum autem cum uxore maneret Tobias, Azariam tamquam hominem in Mediam misit : cumque per illum decem talenta recepisset, ad patrem una cum illo et uxore sua reversus est. Reαύτδι "Εσδρας, φιλέκαλος ων και εύφυης, και άναγκώστης, ἐφύλαξε πάντα, και λοιπόν προήνεγκε, και πάλιν ἐκδέδωκε· και ούτω διασώζεται τὰ βιδλία.

## · Έσθηρ βιδλίον.

"Εσθήρ χαλείται το βιδλίον, έπειδή διά της Έσθήρ ό θεός μέλλοντας ἀπολέσθαι παγγενή τοὺς Ἰουδαίους, εύτους μέν διέσωσε, τον δὲ 'Αμάν ἐπιδουλεῦσαι θελήσαντα ἐπάταξεν. 'Αρταξέρξης γάρ ὁ βασιλεὺς τὴν ιδίαν εχδαλών γυναϊκα, εζήτησεν εν τή βασιλεία αὐτοῦ τὴν πάντων χαλλίστην οὖσαν χαλ ὧραιοτέραν λαδείν έπυτῷ γυναϊκα· καὶ εὐρέθη Ἐσθήρ τὸ γένος Ίουδαία τυγχάνουσα. Την δὲ καὶ Μαρδοχαΐος συγγενής αύτης άπο της αίχμαλωσίας της γενομένης έπλ Σεδεχίου εν αύτη τη χώρα. Ο ούν βασιλεύς μέγαν ποιήσας τον λεγόμενον 'Αμάν, ἐκέλευσε πάντας αὐτὸν προσχυνείν. 'Αλλά τοῦ Μαρδοχαίου τῆ πρὸς Θεὸν λατρείς μη προσκυνούντος τον άνθρωπον, ώργίσθη • 'Αμάν, και μαθών δτι 'Ιουδαίός έστι, πείθει τον βασιλέα 'Αρταξέρξην, και γράφει ώστε πάντας τους έν τή βασιλεία αύτου Ἰουδαίους όλορρίζους απολέσθαι έν μιά ημέρα τῷ δωδεκάτω μηνί. Τοῦτο τοίνυν μαθών ό Μαρδοχαΐος, επένθει, και νηστεύων, προϋπεμψε την Έσθηρ άξιῶν παρά αὐτῆς βοήθειαν γενέσθαι. 'Η τοίνυν Έσθηρ νηστεύσασα, καλ εύξαμένη τῷ Θεῷ, ἐκόσμησεν έαυτην τῷ γυναιχείω κόσμω, καὶ μή κληθείσα (ούχ ήν γάρ έξὸν μή χληθείσαν είσελθείν), όμως είσηλθε παρά του καιρού πρός του βασιλέα, άντι του καιρού τη εύχη θαρρούσα. Είτα του βασιλέως θαυμάζοντος το ξένον, Επεσεν έχείνη άπο του φόδου. 'Ο δέ Θεός μετέδαλε τον θυμόν τοῦ βασιλέως είς διάθετιν καὶ πραότητα καὶ άναστὸς ἐδάστασε τὴν γυναίκα. και παρεκάλει αύτην μη φοδείσθαι, άλλα και ήξίωσεν αύτην αίτεισθαι, εί τι βούλοιτο. Ἡ δὲ ἐπὶ δείπνον ηξίωτεν έλθειν αὐτόν τε τὸν βασιλέα καλ τὸν 'Αμάν, ούχ άπαξ, άλλά και δεύτερον. 'Ο μέν οὖν 'Αμάν διαχυθείς και γανωθείς, ώς ύπο της βασιλίδος άξιωθείς κληθήναι, έτι μάλλον έπήρετο κατά του Μαρδοχαίου, καλ εποίησε ξύλον κοπήναι μέγα, βουλόμενος τον Μαρδοχαίον τη έξης ημέρα εν αυτώ χρεμάσαι. 'Ο δε βασιλεύς κατά τινα πρόνοιαν άγαθην, άγρυπνήσας έχείνην την νύκτα, καὶ μη δυνάμενος ὑπνῶσαι, ἐχέλευσεν άναγινώσκεσθαι αύτῷ τῶν πράξεων αὐτοῦ τὰ ὑπομνήματα. `Αναγινωσχομένων δὲ αὐτῶν, εὖρε πράξιν άγαθην είς αύτον γενομένην ύπο του Μαρδοχαίου. Δύο γάρ εύνούχους μέλλοντας ἐπιδουλεύειν τῷ βασιλεί χατήνεγχεν αὐτῷ τῷ βασιλεί καὶ ήλεγξεν. 'Ο τοίνυν βασιλεύς ἀποδεξάμενος την προαίρεσιν τοῦ Μαρδοχαίου, έζήτει τιμήν άξίαν τῷ τοιούτῳ παρασχείν 'Ως δὲ εἰσῆλθε πρωί πρός αὐτὸν ὁ 'Αμάν, ἐπυνθάνετο [364] ό βασιλεύς αύτου, όποίας και πηλίκης πιμής άξιός έστιν ο τον βασιλέα εύεργετήσας. 'Ο δέ 'Αμάν νομίζων περί αύτοῦ πυνθάνεσθαι τον βασιλέα. είπεν άξιον είναι τον τοιούτον δεύτερον βασιλέα καλείσθαι. 'Ο μέν ούν βασιλεύς χελεύει τον Μαρδοχαζον τής τοιαύτης άξιωθηναι τιμής, καλ τον 'Αμάν Εμπροσθεν αὐτοῦ περιπατείν. Ἡ δὲ Ἐσθήρ πρόφασιν εύρουσα, ήξίωσε περί των Ιουδαίων. Είτα του βασιλέως λυπηθέντος έπι τῷ παρανόμιο προστάγματι τῷ κατά των Ἰουδαίων, καὶ όργισθέντος κατά τοῦ ᾿Αμάν, εύτος ο 'Αμάν παρεκάλε: την Έσθηρ, ἀπόντος τοῦ

· Mipsum habetur in altera Synopsi.

βασιλέως, ἐπικύπτων καὶ προσκυνῶν τὰ γόνατα αὐτῆς. Ὁ δὲ βασιλεὺς καὶ ἐωρακὼς τὸν ᾿Αμὰν ἀπτόμενον τῶν ἰχνῶν τῆς βασιλίσσης, ὑπονοήσας αἰσχρῶς αὐτὸν τοῦτο ποιεῖν, ἐκέλευσεν αὐτὸν μὲν τὸν ᾿Αμὰν εἰς τὸ ξύλον, ὅπερ ῆν ἐτοιμάσας τῷ Μαρδοχαίῳ, κρεμασθῆναι: γράφει δὲ ἄνεσιν μὲν ἔχειν πάντας τοὺς Ἰουδαίους, τοὺς δὲ ἐχθροὺς αὐτῶν ἀναιρεθῆναι παρὰτῶν. Καὶ οἱ μὲν ἀναιρεθέντες εἰσὶ μύριοι πεντακοχίλιοι. Γέγονε δὲ ἐορτὴ τῆ ιδ΄ καὶ ιε΄ ἐν τῷ μηνὶ τῷ δωδεκάτῳ, ὅστις καλεῖται ἄλὸαρ. Καλεῖται δὲ ἡ ἡμέρα αὕτη τῆ ἰδία διαλέκτῳ αὐτῶν Φουρά. Διὰ τοῦτο κατὰ τὴν ἡμέραν ταὐτην καίουσιν οἱ Ἰουδαίοι τὸν ᾿Αμὰν, καὶ ἐορτάζουσι, μνημόσυνον οὖσαν τῆς σωτηρίας αὐτῶν. Καὶ ἐν τούτοις τέλος ἔχει τὸ βιδλίον.

## Twelt Billior.

Τωδίτ καλείται το βιδλίον, έπειδή την περί αύτο? τοῦ Τωδιτ ἱστορίαν περιέχει. "Εστι δὲ ὁ Τωδιτ ἀπὸ μέν φυλής Νεφθαλείμ, γέγονε δε έν τή αίχμαλωσία. και ήν εν τη Νινευτ έλεημων και θεοσεδής. Και γάρ έν τη αίχμαλωσία γενόμενος, ούκ ήσθιε κοινόν άρτον άπὸ τῶν ἐθνῶν, ἀλλ' ἐαυτὸν συνετήρησε. ΤΗν δὲ καὶ άγοραστής του βασιλέως Ένεμασάρου, και παρέθετο έν τη Μηδεία Γαδαήλ τάλαντα ι'. Ούτος ούν ό Τωδιτ σπουδήν είγε θάπτειν τους άποθνήσχοντας των Ίουδαίων. Διαδληθείς δὲ τῷ βασιλεί 'Αχειρήλ, Εφυγε. Καί έπανελθών, και θάψας τινά των άποθανόντων, έκοιμήθη έξω του τείχους, και ώς είωθε κοιμώμενος, άνεωγμένους είγε τούς όφθαλμούς, στρουθίων δὲ άφοδευσάντων άνωθεν είς τούς όφθαλμούς αύτου, λευχώματα έσχε, και ούκέτι Εδλεπεν. Την δε και εν Έκ**δατάνοις θυγάτηρ του 'Ραγουήλ συγγενούς αὐτού** Σάρρα δυόματι. Ταύτην γαμηθήναι ούχ επέτρεπεν ό δαίμων 'Ασμοδαίος · έπτά γοῦν έξης λαβόντας αὐτήν άπέκτεινε \* [καὶ πάνυ λυπηθεῖσα· ἐπτὰ γὰρ λαδόντας έξης αύτην άπέχτεινε]. Καὶ πάνυ λυπηθείτα ή παίς ηθξατοι και άπέστειλεν αύτη βοηθόν ό Θεός τον άρχάγγελον 'Ραφαήλ. 'Ο τοίνυν Τωδίτ παραγγείλα; τῷ υἰῷ αὐτοῦ Τωβίμ μὴ λαβείν άλλαχόθεν γυναϊκα. εί μή έχ τῆς φυλῆς αὐτοῦ χαὶ τοῦ γένους, δίδωσεν αύτῷ τὸ χειρόγραφον τῶν δέχα ταλάντων, καὶ ἐντέλλεται αύτῷ ἀπελθείν και ἀπαιτῆσαι. 'Δγνοῶν δε ό παί; την όδον [365] και τον άνθρωπον, εξέρχεται ζητήσαι συνοδοιπόρον. Κατά θεοῦ πρόνοιαν εύρίσκει τὸν 'Ραφαήλ, ὡς ἄνθρωπον ἐστῶτα ἔξω, καὶ μισθοῦται αύτον λέγοντα είδέναι την όδον. ' [Καλ συνοδεύει αὐτῷ ὁ ἄγγελος ὡς ἄνθρωπον λέγοντα εἰδέναι τὴν ὁδόν.] Καὶ συνοδεύει αὐτῷ ὁ ἀρχάγγελος 'Ραφαήλ ὡς ἄνθρωπος λεγόμενος 'Αζαρίας. 'Ελθόντων δε αὐτῶν είς τον Τίγρην ποταμόν, ήθέλησεν ό παϊς είς αύτον καταδήναι και λούσασθαι, και εύθυς έχθυς έπεπήδησε τῷ παιδαρίψ μέγας. 'Ο δὲ άγγελος εἶπεν αὐτῷ ἐπιλαδέσθαι τοῦ ἰχθύος καὶ τεμεῖν αὐτὸν καὶ λαδεῖν τό τε ήπαρ και την καρδίαν αύτου και την χολην, και ταύτα τηρείν. Είτα πυνθανομένου του παιδός, είς τί χρήσιμα ταύτα, έχείνος έψη. Το ήπαρ και ή καρρία θηλιφίτελα φιώξει τολ φαίλολα. 4 φε Χογμ καθαρίσει τὰ λευχώματο. 'Ο μέν σύν παίς συμβουλία καλ συνεργία του άγγέλου λαμβάνει την του 'Ραγουήλ θυγατέρα την Σάρραν γυναίκα, διωχθέντος του δαι-

h Sic fere altera Synopsis.

<sup>\*</sup> Quæ uncinis inclusimus omnino ejicienda videntur. En

μονίου εν τῷ θυμιάματι τούτω, καὶ δεθέντος εἰς τὰ άνώτερα μέρη Αίγύπτου όπο τοῦ άγγέλου. Μείνας δε μετά της γυναικός ό Τωδίας, άποστέλλει τον 'Αζαρίαν, ώς ἄνθρωπον δντα, είς την Μηδίαν, χαλ άπαιτήσας έχεῖνος τὰ δέχα τάλαντα ὑπέστρεψε μετά της γυναικός και αύτου του άγγελου πρός τον πατέρα. Υποστρέψας δε ό παζς, εγχρίει τη χολή του ίχθύος τούς όφθαλμούς τοῦ πατρός, και ἀποπίπτουσ:ν αί λεπίδες, και εύθυς ανέδλεψε. "Ότε μεν ετυφλώθη ό Τωδίτ, ήν ετών νη', ότε δε άνέδλεψε, ήν ετών ξς'. Καλ λοιπόν βλέψαντος αὐτοῦ, ἐφανέρωσεν ἐαυτὸν ὁ άγγελος, ότι ούχ άνθρωπος ήν, άλλά παρά του Θεού άπεστάλη είς βοήθειαν αὐτῶν τε καὶ τῆς Σάρρας. Γηράσας δε ό Τωδιτ, παρήγγειλε τῷ υίῷ αὐτοῦ Τωδία, ἀπελθείν είς την Μηδίαν διά την ἐσομένην καταστροφήν τῆς Ν:νευί κατά τὸ ρῆμα Ίωνα τοῦ προφήτου, και εκλιπών άπέθανε ετών ών ρνε. 'Ο δε υίδς αύτου Τοδίας άπελθών είς την Μηδίαν, και θάψας τούς πενθερούς αύτοῦ, καὶ ἀκούσας περὶ τῆς καταστροφής Νινευί, ἀπέθανε και αύτος ρζ ετών ών. Καὶ ἐν τούτοις τέλος ἔχει καὶ τοῦτο τὸ βιδλίον.

#### Billior 'Ioubil.

Ίουδιθ χαλείται το βιβλίον, επειδή πολεμουμένους καί πολιορχουμένους ύπό του 'Ολοφέρνου τους υίους 'Ισραήλ ὁ θεὸς διά τῆς 'Ιουδίθ τοὺς μέν λαοὺς ἔσωσε. τὸν δὲ ὑλοφέρνην ἐπάταξεν. Ἡ δὲ ἰστορία αῦτη : Ναδουχοδονόσορ ο βασιλεύς των 'Ασσυρίων, πόλεμον έχων πρός 'Αρφάξαδ βασιλέα Μήδων, ήτησε συμμαγίαν παρά των έθνων πόντων έως Αίγύπτου. Μή δεδωκότων δὲ αὐτῶν, ἀλλ' άντειρηκότων πάντων, μετά το νικήσαι και περιγενέσθαι του Άρφάξαδ, Εθετο κατά των μή δεδωκότων πόλεμον. Και άπέστειλε τὸν 'Ολοφέρνην μετά δυνάμεως πολλής κατ' αύτων. Τὰ μέν οὖν ἄλλα πάντα ἔθνη ἔλαδε, καὶ τὰ εϊδωλα αύτῶν συνέτριψεν. Οἱ δὲ υἰολ Ἰσραήλ ἡσφαλίσαντο έαυτους, καὶ ούχ ὑπήκουσαν τῷ 'Ολοφέρνη, ούτε έφοδήθησαν αύτοῦ τὴν ἀπειλήν. 'Ο τοίνυν ἰερεύς Ίωακείμ ἔγραψε τοῖς ἐν Βετυλούα φράξα: τὴν [366] όδον 'Ολοφέρνου, έπειδή έχειθεν ήν αύτου ή όδος, χαί Εφραξαν. Καὶ ὁ μὲν 'Ολοφέρνης παρετάσσετο εἰς πόλεμον. 'Αχιώρ δε ό ήγούμενος τῶν υίῶν 'Αμμών συνεδούλευσε τῷ 'Ολοφέρνη μή πολεμείν τὸ Εθνος τῶν Εδραίων διά τὸ ὑπερασπίζειν αὐτῶν τὸν Θεόν. Καὶ όργισθείς Όλοφέρνης άπέστρεψεν αύτον είς Βετουλά, άπειλήσας άναιρεϊν αύτον εί περιγένοιτο τῶν Έδραίων. 'Ο μέν ούν 'Αγιώρ ήν Βετουλά άναπαυόμενος. 'Ο δε 'Ολοφέρνης επολιόρχει την πόλιν, προκαταλαδών τὰ υδατα. Πόη δὲ τοῦ λαοῦ ἐκλυθέντος διά τὸ δίψος, καὶ μελλόντων ἐκδοῦναι τὴν πόλιν τῶν άργόντων, Ίουδίθ ἀποδαλούσα τὰ τῆς χηρείας ἰμάτια (ἐπένθει γάρ τὸν ἄνδρα, καὶ δι' δλου νηστεύουσα ήν), έχουμησεν έαυτην ώς νύμφην, και πολλά παρακαλέσασα, ώστε μη εκδούναι την πόλιν άχρις ημεριύν ε', εξηλθεν αύτη πρός τον Όλοφέρνην, και τη σοφία αύτης απατήσασα αύτον, τη τρίτη ήμέρα απεκεφάλισεν αύτον [τή τρίτη ήμέρμ], άγνοούντων στρατιωτών αύτου, και ούτω λοιπόν άπό του τείχους οί πολίται αφάψαντες την χεφαλήν Όλοφέρνου, τυζς αύτου στρατηγοίς υπέδειξαν. Έντευθεν οι γάρ «

L' ro Top leg. μέν.

'Ασσύριοι Εφυγον, οι δε υίοι Ίσραήλ πανταχόθεν συνδραμόντες κατέχοψαν τους 'Ασσυρίους. Σωθέντες δέ και σχυλεύσαντες τους πολεμίους, δεδώκασε τή 'Ιουδίθ πάντα τὰ τοῦ 'Ολοφέρνου. Αὐτή δὲ 'Ιουδίθ ἀπελθοῦσα είς Ἱερουσαλημ ἀνέθηκε πάντα τῷ Κυρίφ, και επιστρέψασα είς τον οίκον αύτης, την αύτην είχε άσχησιν, και διέμεινεν έως θανάτου χήρα, μηδενός αύτην Ισχύοντος πείσαι πρός γάμον έλθειν. Απέθανε δὲ ζήσασα χαλῶς ἐν τῆ χηρείμ αὐτῆς ἐτῶν ρε. Καὶ ἐν τούτοις τέλος έχει το βιδλίον.

## 'Iù6 Biblior.

Ίωδ καλείται το βιδλίον, έπειδή την κατ' αυτόν ίστορίαν περιέχει, πῶς τε πέπονθε πειρασθείς ὑπὸ τοῦ διαπόλου, και νικήσας αὐτὸν ἐν τῷ ὑπομεῖναι εύσεδως τάς έπενεχθείσας αύτῷ πληγάς: καὶ διπλά πάντα ἀπέλαδε, και γέγονεν ἐνδοξότερος ὑπὲρ ὁ ἢν. Πέπονθε δὲ ἐτῶν ῶν ο΄, ἐπέζησε δὲ μετὰ τὰς πληγάς έτη ρο', ώς είναι τὰ πάντα τῆς ζωῆς αὐτοῦ έτη σμ'. Γέγονε δὲ Ἰωό πρὸ Μωυσέως απὸ γάρ Αδραάμ πέμπτος ήν, έγγονος Ήσαῦ. Διὰ δὲ τὴν γενομένην κατ' αύτοῦ πληγήν ήλθον πρός αύτον φίλοι παρακαλείν αύτον, καλ τοσούτον φιλονείκως καλ άνηλεώς πρός αύτον διετέθησαν τοῖς λόγοις, ὥστε καὶ ἀμπρτίπν αύτοις το πράγμα λογισθήναι. Ο δε Ίως παρεκάλεσε τον Θεον ύπερ αύτων, και συνεχωρήθη αύτοις. Είσλυ ούν τῷ Ἰὼδ διάλογοι πρὸς τοὺς φίλους η' · τοῦ Ἐλιφάς πρό; αὐτὸν τρείς. τοῦ Σωφάρ πρό; αὐτὸν δύο καὶ τοῦ Βαλδάδ τρεῖς. "Ετι δὲ καὶ τοῦ "Ελιοὺζ τοῦ Βαραχιήλ τοῦ Βουζίτου. Καὶ λοιπὸν ὁ Κύριος χρηματίζει τῷ Ἰὼδ διὰ λαίλαπος καὶ νεφέλης. ᾿Αποκρίνεται δὲ καὶ Ἰωό τῷ Κυρίῳ διὰ λόγων δύο. Καὶ τοῦτο τέλος Εγει το βιδλίον.

Έστι δε ό σχοπός αύτοῦ ἄπας πρός ύπομονήν έχχαλούμενος [367] τους έν πειρασμοίς περιπίπτοντας, κάν πάνυ επ' εύσεδείς μεμαρτύρηνται, και μή σχανδαλίζεσθαι, άλλ' έπιφωνείν. Ο Κύριος Εδωπε. ό Κύριος άφεί λετο · ώς τῷ Κυρίφ ἔδοξεν, οῦτω καὶ έγένετο· είη τὸ δνομα Κυρίου εὐλογημένον ἀπὸ τοῦ rῦr και ἔως τοῦ αίωτος ετι και τὸ, Γυμτός έξη. 1θον έκ κοιλίας μητρός μου, γυμνός και άπε-Αεύσομαι έχει και έντευθεν λοιπόν μανθάνειν πόση τῆς ὑπομονῆς ἡ ἀφέλεια· καὶ γὰρ ἐντεῦθεν κάκε፤ την μισθαποδοσίαν ληψονται ώς Ἰώδ. Έτι δε καλ άναδείξη ό θεὸς ἀπείραστος κακῶν, πειράζει εξ ούδένα παραχωρούντος δέ του Θεού πειρασμοί τοί; άνθρώποις ύπὸ δαιμόνων ἐπέρχονται, διά τὴν ἐκάστου δοχιμήν και τελείωσιν. Φασι δε Σολομώντα συντεταχέναι και τούτο τὸ βιδλίον, εί μἡ ἄρα Μωῦσέω; έστι σύγγραμμα. Ή μέν περιοχή του βιβλίου τουτον έχει τὸν τρόπον. Ἡ δὲ ἀνακεφαλαίωσίς ἐστιν ἐν τούτοις. Έν προοιμίοις μέν, ώς ην Ίωδ είχων έν χώρα τη Αυσίτιδι · είτα μαρτυρία της Γραφής περί της άγαθης αύτου πολιτείας καί ότι ήσαν οί υίοι αύτῷ ζ', και θυγατέρες ς' και περι άριθμοῦ των κτηνών αύτου. Καὶ ὅτι πορευόμενοι οἱ υἰοὶ αὐτοῦ πρός άλλήλους, εποίουν πότον καθ' εκάστην ήμέρεν σύν ταϊς τρισίν άδελφαϊς αύτων. Και ἐπέστελλε Τώς καλ έκαθάριζε τους υίους αυτού, προσφέρων περί αύτῶν θυσίαν τῷ Κυρίῳ. Πρώτη μαρτυρία τοῦ Κυρίου περί του Ίως πρός του διάδολου, πρώτη φθονολογία του διαθόλου περί Τωθ πρός τον Κύριον. "Εδωχεν έξουversus vero oculos patris felle piscis oblinit, et decidunt squamæ, et mox visum recepit senox. Tobit porro cum excarcatus est annorum erat 58, cum autem visum recepit annorum 66. Tum demum cum Tobit videret, angelus sese manifestavit, quod homo non esset, sed a Deo missus, ut ipsis et Sarræ opem ferret. Ubi vero senex factus esset Tobit, præcepit filio suo Tobiæ, ut in Mediam abiret, quod futurum esset ut Ninive secundum verbum Jonæ prophetæ subverteretur, et deficiens mortuus est annorum 155. Filius vero ejus Tobias in Mediam migravit, ubi tandem sepultis socero et socru, et de Ninivæ excidio percepta fama mortuus est annorum 107. Et in hæc desinit liber.

#### LIBER JUDITU (a).

llic liber Judith vocatur, quia filios Israel ab Ilolopherne impugnatos et obsessos, Deus ejus opera liberavit; Holophernemque percussit. Historia autem hoc se habet modo. Nabuchodonosor rex Assyriorum, cum beilum gereret adversus Arphaxad regem Medorum, ab omnibus gentibus usque ad Ægyptum auxilia petierat. Cum autem nemo auxilium misisset, sed rennissent omnes, posteaquam vicisset et Arphaxadum bello superasset, bellum intulit iis qui nihil auxilii miscrant: misitque Holophernem adversus eos cum magno exercitu. Ilic alias quidem omnes gentes bello cepit, et idola ipsarum confregit. Israelitæ autem sesc communierunt, nec Holopherni obsequuti, neque minis illius perterriti sunt. Scripsit itaque sacerdos Joakim civibus Betyluæ, ut viam Holopherni obstruerent; isthac enim iter facturus erat; et obstruxerunt. Holophernes igitur aciem instruxit ad pugnam. Achior autem princeps Ammonitarum auctor erat Holopherni, ne genti Hebræorum bellum inferret, eo quod illi a Deo protegerentur. Indignatus Holophernes misit cum Betulam, interitum illi comminatus si quando Hebraros vinceret. Achior itaque in Betula quiescebat. Holophernes vero civitatem obsidebat, et jam aquas illius occupaverat. Cum siti jam affligeretur populus, et principes civitatem tradituri essent, Judith depositis viduitatis vestibus (maritum enim mortuum lugebat, et quotidie jejunabat), seipsam instar sponsæ ornavit, et multis adhortata primores civitatis, ne civitatem ad usque quinque dies hosti traderent, ad Helophernem egressa est, et cum sua illum sapientia decepisset, tertia die, ignorantibus ejus militibus, ipsum capite truncavit. Et sic demum cives, suspenso Holophernis capite, ipsum ejus tribunis ostenderunt. Ilinc Assyrii fugerunt; Israelitæ vero undequaque concurrentes Assyrios trucidarunt. Liberati itaque, direptisque hostium castris, quæ ad Holophernem pertinuerant omnia Judithæ dederunt. Ipsa vero Judith Jerosolymam profecta, omnia Domino obtulit, domumque reversa, in codem pietatis exercitio perseveravit, ac vidua ad mortem usque mansit, nemoque illi nuptias persuadere potuit. Mortua est autem, postquam in viduitate honeste vixisset, annos emensa centum et quinque. Et in hæc desinit liber.

## (a) lisdem fere verbis constat altera Synoj sis.

LIBER JOB.

(a) Job inscriptus est hic liber, quia ejus historiam complectitur, nempe quæ perpessus sit tentatus a diabolo, et quomodo vicerit, illatasque plagas pie toleraverit, demumque omnia duplicia receperit, illustriorque, quam antea, factus sit. Passus autem est, cum esset annorum septuaginta, vixit vero post plagas annis centum et septuaginta, ita ut omnes vitæ ejus anni sint ducenti quadraginta. Fuit autem Job aute Moysem; erat enim quintus ab Abrahamo ex posteris Esaü. Ob plagarum calamitatem venerunt ad illum consolandi gratia amici. Atque ita contentiose et sine commiseratione cum illo verbis egerunt, ut illud in peccatum ipsis reputatum fuerit. Job vero Deum pro illis precatus est, et remissum ipsis est peccatum. Sunt dialogi Job, quos cum amicis habuit, octo: Eliphaz vero ad Job tres, Sophar duo, Baldad tres. Et Eliuz quoque filii Barachiel Buzitæ unus est dialogus. Demum Dominus Johum alloquitur per turbinem et nubem. Respondet vero Domino, et bis ipsum alloquitur. Sicque terminatur liber.

Scopus autem ejus totus est ad patientiam hortari eos qui in calamitates incidunt, etiamsi magnum pietatis testimonium præ se ferant; ut hoc ipsum illis offendiculo non sit; sed hac proferant: Dominus dedit, Dominus abstulit : sicut Domino placuit, ita factum est; sit nomen Domini benedictum ex hoc nunc et usque in sæculum (Job 1. 21); insuperque illud: Nudns egressus sum de utero matris meæ, et nudus revertur illuc (Ibidem); atque hinc demum ediscant quanta sit patientiæ utilitas : etenim inde mercedem accepturi sunt sicut Job. Ut etiam ostendat Deum intentatorem malorum esse, neminemque tentare: sed Deo permittente tentationes hominibus per dæmonas excitari. ad singulorum probationem persectionemque. Narratur Salomonem hunc adornavisse librum, nisi forte ipsius Moysis sit opus. Hæc continentur in hoc libro, cujus capita sic resumi possunt. In exordio narratur, quod Job habitaret in terra Ausitide : deinde seguitur testimonium Scripturæ de probo ejus vitæ instituto; quod filios haberet septem, filiasque sex; de numero pecorum ejus. Quod filii ejus una convenientes, convivium quotidie celebrarent cum tribus sororibus suis : et quod mitteret Job et mundaret filios suos, offerens pro illis sacrificium Domino. Primum testimonium Domini diabolum alloquentis circa Johum : primum invidia plenum diaboli colloquium cum Domino circa Jobum. Dedit Dominus potestatem diabolo in omnia quæ ad Jobum pertinerent, ipso Jobo tantum excepto. Primo nuntiari curat diabolus Jobo, equos et asinos ejus captos, servosque percussos fuisse. De secundo nuntio, qui Jobo dixit : Igne consumptæ sunt oves tuæ cum pastoribus. De tertio nuntio, qui narravit Jobo captos camelos, et cæsos custodes fuisse. Quartus nuntius Johum adit, narratque corruisse dommin, et oppressos omnes filios ejus fuisse. In omnibus bisce

<sup>(</sup>a) Quæ sequuntur usque ad verba, terminatur liber, simbliter habentur in altera Synopsi; eætera vero omnia ab pl:a Synopsi absunt.

calamitatibus non peccavit Job erga Dominum. Secundum testimonium Domini diabolum alloquentis, quo Jobi virtus celebratur; et secundum invidia plenum diaboli colloguium cum Domino circa Johum. Et quomode tradiderit Dominus Johum, una tantum servata anima seu vita. Egressus diabolus Johnun percutit a pedibus usque ad caput; sedensque Job in stercore radebat saniem. Suadet Jobo uxor ejus, ut loquatur contra Dominum, et moriatur: illamque Job reprehendit. Audierunt tres amici Jobi, Eliphaz Thæmanitarun rex, Baldad Sacheorum tyrannus, et Sophar Menægrum rexicuncta quæ ipsi acciderant. Et accesserunt ad illum singuli ex regione sua, ut viserent illum : illoque conspecto sciderunt singuli vestem suam oh tantam calamitatem. Post plagam autem Job primus aperuit os suum, et maledixit diei ac nocti in qua notus erat. Hinc illud : Sicut servus qui timet dominum, sic data est lux iis qui in amuritudine versantur, qui desiderant mortem, nec oblinent. Mors enim viro requies (Job 5.19.20.21.23). Excipiens illum primus Eliphaz Thumanites dicit Jobo : « In memoriam revoca, quis mundus perierit, aut quandonam veraces funditus perditi sint. Ferocia draconum exstincta est: myrmecoleon autem periit, eo quod non haberet escain : catuli leonum sesc invicem separarunt. Sic non est mortalis mundus in conspectu Domini, neque ex operibus suis inculpatus vir > (Job 4. 7. 10. 11. 17). « Stulti, » inquit, elicet radicem ponant, statim devorabitur victus eorum; quoniam quod illi congregarunt, justi comedent > (Cap. 5. v. 3. 5). « Homo, » inquit, « nascitur ad laborem , pulli autem vulturum alte volant. Comprehendit antem Dominus sapientes in prudentia corum, consilium nutem versipellium dissipat. Innocentem ex necessitatibus eripiet Dominus, et in septimo non tanget eum malum. Tu vero tecum reputa, an quid perpetraveris > (Ibid. v. 7. 13. 19. 27).

Prima Jobi ad Eliphaz responsio: c Si vero quis appendens appenderet iram meam, et dolores meos volleret in statera pariter, utique arena maris gravior erit » (Cap. 6. v. 2. 5). Item illud: c Num frustra clamabit onager, nisi escas requirens? Numquid et erumpet in vocem bos, cum habeat in præsepe cibos? Numquid fortitudo lapidum fortitudo mea, aut carnes meæ suntæneæ » (Ibid. v. 5. 12)? c Quasi tentatio est vita hominis super terram, aut sicut quotidiani mercenarii vita ejus. Si ego peccavi, quid potero facere? Qui scis mentem hominum, quare posuisti me ut loquerer adversum te » (Cap. 7. v. 1. 20)?

Post Eliphaz secundus excipiens Baldad Saucheotes Joham sie alloquitur: « Usquequo loqueris? Spiritus multiloquus in ore tuo. Numquid Dominus injuste aget judicans? aut qui omnia facit, non exhibebit id quod justum est » (Cap. 8. v. 2. 5)? Item illud: « Sicut non virot papyrus sine aqua, nec crescit prati herba sine potu; nam adhue in sua radice consistit, nec demetetur, et antequam cadat herba siccabitur: sic erunt novissima omnia eorum, qui obliviscuntur Dei » (Ibid. v. 11-15).

Prima responsio Jobi ad Baldadum: e Vere scio

quod ita sit: quomodo enim erit justus komo apud Dominum » (Cap. 9. v. 2)? Etiamque illud, « Qui extendit cælum solus, et ambulat super mare tamquam super pavimentum, qui fecit Pleiada et Hesperum» (Ibid. 9.v.8.9). « Quis judicio Dei resistet? Quod si etiam fuero justus, os meum impia loquetur: etiamsi fuero sine crimine, pravus evadam» (Ibid. v. 19. 20). Circa illud, « Vita mea levior est cursore. Numquid navibus est vestigium viæ, aut aquilæ volantis, quærentis escam (Ibid. v. 25. 26)? Memento quod lutum finxisti me, et in terram me iterum convertes. Nonne sicut lac mulsisti me? etc. Essem tamquam non fuissem. Cur de utero in monumentum non sum translatus » (Cap. 10. v. 9. 10. 19)?

Post Eliphaz Baldad, et post Baldad Sophar Menæus, secundum sibi proprium ordinem; ita ut unusquisque corum speraret se meliora dicturum Joho. Qui multa dicit, vicissim audiet. Item illud: Fulgebit facies tua tamquam aqua pura. Exues autem sordem, et non timebis, et laborem oblivisceris tam quam fluctum qui præterit. Oratio enim tua tamquam Lucifer erit > (Cap. 11, v. 2. 15-17).

Prima Jobi ad Sopharem responsio: « Vos ergo soli estis homines; aut vohiscum morietur sapientia? Et mihi quidem cor juxta vos erit » (Cap. 12.2.3). Circa illud: « Quis non cognovit in omnibus his, quod manus Domini fecit hæc? Quia in manu ejus est anima omnium viventium, et spiritus omnis hominis. Si prohibuerit aquam, siccabit terram, et si dimiserit, perdidit evertens cam » (Ibid. v. 9. 10. 15). Circa illud: « Quis crit mundus a sorde? At nemo, etsi unus dies sit vita ejus super terram. Est arbori spes. Si enim excisa fuerit, adhuc pullulabit, et germen ejus non deficiet. Vir vero cum mortuus fuerit, abiit: et mortalis cum ceciderit, non ultra est » (Cap. 14. v. 4.5.7.10).

Initium secundum. Eliphaz Johan alloquitur:
Numquid sapiens responsionem dabit scientiae spiritus? Arguat te os tuum, et non ego. > Illud item,
Quis enim cum sit homo, erit inculpatus? an erit
justus natus de muliere > (Cap. 15. v. 2. 6. 14)?

Secunda responsio Jobi ad Eliphaz: Audivi talia multa: consolatores malorum omnes. Ecce in cælis est testis meus, et conscius meus in excelsis. Sit autem redargutio viro coram Domino (Cap. 16. r. 2. 20. 22). Illud item, « Noctem posuit in diem. Nam si sustinuero, infernus erit mihi domus. Mortem appellavi patrem, matrem autem meam et sororem tabem » (Cap. 17. v. 12-14).

Secundo rursus excipiens Baldad ait ad Joham; Quousque non cessabis? Quid enim, si tu mortuus fueris, inhabitabilisne erit ea quæ sub cælo est (Cap. 18. v. 2. 4)? Respondet secundo Job Baldado: Usquequo molestiam facietis animæ meæ, occidetis me ratiociniis? loquimini contra me sine pudore (Cap. 19. v. 2. 5)? Hic illud, Goloriam meam a me abstulit, coronam sustulit de capite meo, et excidit tamquam arborem spem meam. Item illud: A me fratres mei recesserunt, alienos agnoverunt magis quam me: amici vero mei immisericordes faeti sunt. Servum meum vocavi, et non respondit: et rogabam

σίαν ο Κύριος τῷ διαδόλφ, πάντα δσα ήν τῷ Ἰὼδ, έχτος αύτου μόνου. Πρώτον εύαγγελίζεται ό διάθολος τῷ Ἰὼδ περὶ τῆς αἰχμαλωσίας τῶν ἔππων καὶ τῶν δυων, και του παταγμού των παίδων. Περί του δευτέρου άγγέλου, ός είπε πρός 'Ιώδ' Έμπεπύρισταί σου τά πρόδατα, και οί ποιμαίνοντες αύτά. Περι του τρίτου άγγέλου, ός είπε πρός Ίωδ περί της αίχμαλωσίας σών χαμήλων χαλ του παταγμού των παίδων. Τέταρτος άγγελος ξρχεται πρός αύτον, ότι Συνεπτώθη ή οίκία, και έθαγασώθησαν πάντες οι υίοί σου. Έν πάσι τούτοις τοίς συμδεδηχόσιν αύτώ, ούδε ήμαρτε Ίωδ έναντίον Κυρίου. Καλ δευτέρα μαρτυρία τοῦ Κυρίου πρός τον διάθολον, έγκωμιάζουσα τον Ἰώδ, και δευτέρα φθονολογία τοῦ διαδόλου περλ 'Ιὼδ πρὸς τὸν Κύριον. Καὶ ὡς ἀπέδοτο Κύριος τὸν Ἰὼδ, φυλαττομένης της ψυχης. Έξελθων δε ό διάδολος Επαισε τον Ίω 6 ἀπὸ ποδών ἔως κεφαλής. Και καθίτας Ἰωδ ἐπὶ τῆς κοπρίας έξεε τὸν ἰχῶρα. Έντέλλεται τῷ Ἰὼδ ἡ γυνή αύτου είπειν είς Κύριον, και τελευτήσαι και ἐπιτιμά αὐτή. "Ηχουσαν οἱ τρεῖς φίλοι τοῦ Ἰώδ, Ελιφάζ ο Θαιμανιτών βασιλεύς, Βαλδάδ ο Σαυχέων τύραννος. Σωφάρ ό Μηναίων βασιλεύς πάντα τὰ ἐπελθόντα αὐτῷ. Καὶ παρεγένοντο πρὰς αὐτὸν ἔχαστος έχ τῆς ίδίας γώρας, τοῦ ἐπισκέψασθαι αὐτὸν, καὶ έπιγνόντες αύτον, διέρρηξεν ξχαστος την στολήν αύτοῦ ἐπὶ τῷ πάθει. Μετά δὲ τὴν πληγὴν πρῶτον ἡνοιξεν Ίωδ τὸ στόμα αὐτοῦ, καὶ κατηράσατο τὴν ἡμέραν και την νύκτα εν ή έγεννήθη. Περί του, "Μοπερ θεράπων δεδοικώς τὸν κύριον, οὕτω δέδοται τοῖς ἐν πικρία φώς, of iμείρονται τοῦ θανάτου, και οὐ τυγχάνουσι. [368] Θάνατος γάρ άνδρι άνάπαυσις. Υπολαδών πρώτος Έλιφάζ ό Θαιμανίτης λέγει πρός 'Ιώς Μνήσθητι τίς καθαρός ών ἀπώλετο, ἢ πότε dinθirol ολόρριζοι απώλοντο. "Οτι γαυρίαμα δρακόντων ἐσδέσθη· μυρμηκολέων δὲ ωλετο παρὰ τὸ μὴ ἔχειτ βοράτ· σκύμτοι λεόττωτ ἔλιποτ άλληλους. 'Ως ούκ έστι βροτός καθαρός èrartlor Κυρίου, και από των έργων αυτού άμεμπτος άνήρ. Oi άφρονες, φησί, καν ρίζας βάλωσιν, εὐθέως βρω-Οήσεται ή δίαιτα αὐτῶν, διότι ά ἐκεῖνοι συνήγαγυν, δίκαιοι έδονται. "Ανθρωπος, φησί, γεννάται κόπφ, και rεοσσοί γυπων ύψηλα πέτονται. Καταλαμβάνει δε Κύριος τους σοφούς εν φρονήσει αψτων, και τάς βουλάς των πολυπλόκων έξιστα. Τόν άθφον έξ άναγχων έξελείται Κύριος, καί έν τφ έβδόμω οὐ μη ἄψεται αὐτοῦ κακότ. Σὰ δὲ γνῶθι σεαυτύν, εί τι έπραξας.

Πρώτη πρός 'Ελιφάζ τοῦ 'Ιὼδ ἀντίλεξις 'περὶ τοῦ, Εἰ τάρ τις ἰστῶν στήσαι μου τὴν όργὴν, τὰς δὲ ἀδύνας μου ἄραι ἐν ζυγῷ ὀμοθυμαδόν, καὶ δὴ ἄμμου παραλίας βαρύτερα ἔσται. Περὶ τοῦ, Μὴ τὰρ διακενῆς κεκράξεται ὅνος ἄγριος, ἀλλ' ἢ τὰ σιτία ζητῶν; Εὶ δὲ καὶ ρήξει φωνὴν (βοῦς) ἐπὶ φάτνης ἔχων τὰ βρώματα; Μὴ ἰσχὺς λίθων καὶ ἰσχὺς μου; αὶ σάρκες μοῦ εἰσι χάλκεαι; "Οτι, "Ωσπερ πειρετήριόν ἐστιν ὁ βίος ἀνθρώπου ἐπὶ τῆς γῆς, καὶ ῷσπερ μισθίου αὐθημερινοῦ ἡ ζωὴ αὐτοῦ ὅτι. Εὶ ἐγὼ ῆμαρτον, τί δυνήσομαι πρᾶξαι; "Οτι, 'Επιστάμενος τὸν νοῦν τῶν ἀνθρώπων, διατί ἔθου με κατεντευκτήν;

Μετά 6λ 'Ελιφάζ δεύτερος ύπολαδών Βαλδάδ δ Σαυχεώτης λέγει πράς 'Ιώδ' Μέχρι είνος λαιτήσεις; Πτεθμα πολυβρήμον έν τῷ στόματί σου. Μη ὁ Κόριος ἀδικήσει κρίνων; ἢ ὁ τὰ πάντα κοιήσας οὐ πορέξει τὸ δίκαιον; Πιρὶ τοῦ, "Ωσπερ οὐ θάλλει πάπυρος ἄνευ δδατος, ἢ ὑψοῦται βούτομος ἄνευ πότου· ἔτι γὰρ ὧν ἐπὶ ρίζιν, οὐ μὴ θερισθῷ. Πρὸ τοῦ γὰρ κεσεῖν πᾶσαν βοτάνην ξηρανθήσεται· οὕτως ἔσται τὰ ἔσχατα πάντα τῶν ἐπιλανθανομένων τοῦ Θεοῦ.

Πρώτη τοῦ 'lùố πρὸς Βαλδάδ ἀντίλεξις ' ὅτι, 'Επ' ἀληθείας οίδα, ὅτι οὕτως ἐστί · πῶς γὰρ ἔσται δίκαιος [βροτὸς] παρὰ Κυρίφ; Περὶ τοῦ, 'Ο τανύσας τὸν οὐρανὸν μόνος, καὶ περιπατῶν ἐπὶ θαλάσσης ὡς ἐπ' ἐδάφους, ποιῶν Πλειάδα καὶ "Εσπερον. Τίς κρίματος Θεοῦ ἀντιστήσεται; 'Εἀν τε γὰρ ὧ δίκαιος, τὸ στόμα μου ἀσεδήσει κάντε ὧ ἄμεμπτος, σκολιὸς ἀποδήσομαι. Περὶ τοῦ 'Ο βίος μού ἐστιν ἐλαφρότερος δρομέως. Εὶ καὶ ἐστὶ ναυσὶν ἱχνος ὁδοῦ, ἡ ἀετοῦ πετομένου ζητοῦντος βοράν; Μνήσθητι, ὅτι πηλόν με ἔπλασας, εἰς δὲ γῆν με πάλιν ἀποστρέφεις. "Η οὐχ ὥσπερ γάλα με ἡμελξας, καὶ ἐξῆς. "Όσπερ ἐγινόμην οὐκ ὧν. Διατί ἐκ γαστρὸς εἰς μνῆμα οὐκ ἀπιλλάγην; ὅτι [sic].

Μετὰ 'Ελιφάζ Βαλδάδ, μετὰ Βαλδάδ Σωφάρ ὁ Μηναῖος κατὰ τὴν οἰκείαν τάξιν, ὥσθ' ἔκαστον αὐτῶν περιμένειν τὰ κρείττονα λέγειν πρὸς τὸν 'Ιώδ. 'Ο τὰ πολλὰ λέγων, καὶ ἀντακούσεται. Περὶ τοῦ ' ὅτι 'Αναλάμψει σου τὸ πρόσωπον ὥσπερ ὕδωρ καθαρόν. 'Εκδύση δὲ ρύπον, καὶ οὺ φοδηθήση, καὶ τὸν κόπον ἐπιλήση ὥσπερ κῦμα παρελθόν. 'Η γὰρ εὸχή σου ὡς [369] ἐωσφόρος.

Πρώτη τοῦ Ἰωδ πρὸς Σωφὰρ ἀντίλεξις ὅτι, Ὑμεῖς μότοι ἐστὲ ἄτθρωποι, ἡ μεθ' ὑμῶτ τελευτήσει σοφὶα; Κάμοι μὲτ καρδία καθ' ὑμᾶς ἔσται. Περὶτοῦ, Τίς οὐκ ἔγτω ἐτ πᾶσι τούτοις, ὅτι χεὶρ Κυρίου ἐποίησε ταῦτα; "Οτι ἐτ τῆ χειρὶ αὐτοῦ ψυχὴ πάττων τῶν ζώττων, καὶ πεῦμα παντὸς ἀτθρώπου. Ἐἀν, φησὶ, τὸ ὕδωρ κωλύση, ξηρανεῖ τὴν γῆν ἐὰν δὲ ἐπαφῆ, ἀπώλεσεν αὐτὴν καταστρέψας. Περὶ τοῦ, Τίς καθαρὸς ἔσται ἀπὸ ρύπου; 'λλλ' οὐθεὶς, ἐὰν κὰν μἰα ἡμέρα ὁ βίος αὐτοῦ ἐπὶ τῆς τῆς. Καὶ, Δένδρω ἐστὶν ἐλπὶς ' ἐὰν μὲν ἐπκοπῆ, καὶ πάλιν ἀνθήσει, καὶ ὁ ράδαμνος ἀὐτοῦ οὐ μὴ ἐκλίπη. 'Ανὴρ δὲ τελευτήσας ψχετο ' πεσὼν δὲ βροτὸς, οὐκὲτι ἔνι.

Δευτέρα άρχη πάλιν. Έλιφάζ πρός Τώδ· ότι, Πότερον σοφός απόκρισιν δώσει συνέσεως πνεύμα; Έλεγξαι σε γάρ τό στόμα σου, καὶ μὴ έγώ. Περὶ τοῦ, Τίς γάρ ῶν βροτὸς, ἔσται ἄμεμπτος; ἢ ἔσται δίκαιος γεννητός γυναικός;

Δευτέρα ἀντίλεξις Ἰώδ πρὸς Ἐλιφάζ. ᾿Ανήκοα τὰρ τοιαῦτα πολλά. Παρακλήτορες τὰρ κακῶν πάντες. Ἰδοὺ ἐν οὺς ανοῖς ὁ μάρτυς μου ὁ δὲ σινίστωρ μου ἐν ὑψίστοις. Εἰη δὲ ἔλεγχος ἀνδρὶ ἐναντίον Κυρίου. Περὶ τοῦ, Τὴν νύκτα εἰς ἡμέραν τέθεικε. Ἐὰν τὰρ ὑπομείνω, ἄδης μου ὁ οἶκος. Θάνατον τὰρ ἐπεκάλεσα πατέρα μου είναι, μητέρα δὲ καὶ ἀδελφήν μου σαπρίαν.

Δεύτερος δὲ πάλιν ὑπολαδῶν Βαλδάδ, λέγει πρὸς Ἰώδ· Μέχρι τίτος οὐ παύση; Τι τὰρ, ἐἰν σὐ ἀποθάτης, ἀοίκητος ἡ ὑπ' οὐρατότ; Δευτέρα Ἰῶδ πρὸς Βαλδάδ· "Εως τίτος ἔγκοποτ ποιήσετε τὴτ ψυχήτ μου, καὶ καθαιρεῖτέ με λογισμοῖς: καταλαλεῖτέ μου οὐκ αἰσχυτόμετοι; Περὶ τοῦ, Τὴτ δόξατ μου εξ ἐμοῦ ἐξεῖλε, ἀρεῖλε δὲ στέρατοτ ἀπὸ κεραλῆς

μου, έξέχοψε δὲ ὥσπερ δένδρον τὴν ἐλπίδα μου. Περὶ τοῦ, ὅτι 'Απ' ἐμοῦ ἀδελφοί μου ἀπέστησαν, ἔγνωσαν ἀλλοτρίους ἢ ἐμέ · φίλοι δέ μου ἀνελεἡμονες γεγόνασι. Θεράποντά μου ἐκάλεσα, καὶ οὺχ ὑπήκουσε · καὶ ἰκέτευον τὴν γυναῖκά μου, καὶ ϲὑ προσέσχε · προσεκαλούμην δὲ υἰοὺς παλλακίδων μου, εἰς τὸν αἰῶνα δὲ ἀπεποιήσαντό με. 'Ελεήσατέ με, ἐλεήσατε, ὧφίλοι. Διατί με διώκετε, ῶσπερ ὁ Κύριος; Τίς γὰρ ἀν δοίη γραφῆναι τὰ ῥήματά μου; Παρὰ Κυρίου ταῦτά μοι συνετελέσθη. 'Ο γὰρ ὀφθαλμός μου ἐώρακε καὶ οὺκ ἄλλος. 'Piζαν λόγου εὐρήσομεν ἐν αὐτῷ. Εὐλαδήθητε καὶ ὑμεῖς ἀπὸ ἐπικαλύμματος.

Δεύτερον πάλιν ὑπολαδὼν Σωφάρ λέγει πρὸς Ἰώδ٠ Ούχ ούτως ύπελάμβανον άντερεῖν σε ταῦτα. Περί τοῦ, Εὐφροσύνη ἀσεδῶν πτῶμα ἐξαίσιον· χαρμονὴ δὲ παρανόμων ἀπώλεια. "Ότε δὲ δοκεῖ ήδη ἐστηρίχθαι, τότε είς τέλος απολείται. Περί του, Όστα αψτοῦ ἀνεπλήσθησαν νεότητος αὐτοῦ. Καὶ ὅτι, "Αν γΑυκανθή εν τῷ στόματι αὐτοῦ κακία, κρύψει αύτην ύπό την γλώσσαν αύτου. "Ωσπερ χολή ἀσπίδος έν γαστρί αὐτῆς, οὕτω πλοῦτος ἐξ άδίκων συναγόμενος έξεμεθήσεται. "Ότι, Είς κενά και μάταια έκοπίασε, συνάγων πλοῦτον έξ οδ οὐ γεύσεται. "Οτι, Πολλῶν ἀδυνάτων οίκους ἔθλασε. Τρῶσαι αὐτὸν, φησὶ, τόξον χάλκειον, καὶ διεξέλθοι διὰ στόματος αὐτοῦ βέλος. "Αστρα [570] δὲ ἐr διαίταις αὐτοῦ περιπατήσουσικ. Αῦτη γάρ ή μερίς ἀνθρώπου ἀσεδοῦς παρὰ Κυρίου.

Δευτέρα τοῦ Ἰὼδ πρὸς Σωφὰρ ἀντίλεξις: ἀπούσατε, ἀπούσατέ μου τῶν λόγων, Ινα ἢ μὴ παρὶ ὑμῶν παρἀκλησις. ΤΙ γάρ; μὴ ἀνθρώπω μου ἡ ἔλειτξις; Διὰ τΙ γὰρ ἀσεδεῖς ζῶσι, πεπαλαίωνται δὲ καὶ ἐν πλούτω καὶ εὐθηνία; Διεσώθη δὲ αὐεῶν ἐν γαστρὶ ἔχουσα. "ὑπου Λέγει ὁ ἀσεδὴς τῷ Κυρίω· ᾿Απόστηθι ἀπ' ἐμοῦ, όδούς σου εἰδἐναι οὐ βούλομαι. ΤΙ ἰκανὸς ὅτι δουλεύσομαι αὐτῷ; Πότερον οὐχὶ ὁ Κύριός ἐστιν ὁ διδάσκων σύνεσιν καὶ ἐκιστήμην; Αὐτὸς δὲ πόνους διακρίνει. "Ωστε οἶδα ὑμᾶς, ὅτι τόλμη ἔγκεισθέ μοι. Καὶ περὶ τοῦ, Ποῦ ἐστιν οἶκος ἀρχόντων; Εἰς ἡμέραν ἀπωλείας κουμίζεται ὁ πονηρός καὶ ὀπίσω αὐτοῦ πᾶς ἄνθρωπος ἀπελεύσεται.

Τρίτος πάλιν ὑπολαδών 'Ελιφάζ λέγει· Πότερον κύχι ὁ Κύριός ἐστιν ὁ διδάσκων σύνεσιν και ἐπιστήμην; Τί γὰρ μέλει τῷ Κυρίφ, ἐἀν σὐ ἦσθα τοῖς ἔργοις ἄμεμπτος; 'Ενταῦθα λέγει 'Ελιφάζ πρὸς 'Ἰωδ, ὅτι Χήρας ἐξαπέστειλως κετὰς, ὀρφανοὺς δὲ ἐκάκωσας. Και είπας, Τί ἔγνω ὁ ἰσχυρός; Οι λέγοντες, Τί ποιήσει ἡμῖν Κύριος; και τί ἐπάξεται ἡμῖν ὁ πάντων κρατῶν; Περι τοῦ, Καθαρὸν ἀποδώσει σε Κύριος ὥσπερ ἄργυρον πεπυρωμένον. 'Ανάδιεψον εἰς τὸν οἰφανὸν ἰλαρῶς. Εὐξαμένου δέ σου πρὸς αὐτὸν, εἰσακούσεταί σου, καὶ διασωθήση ἐν καθαραῖς χερσί σου.

Τρίτη τοῦ Ἰωδ ἀντίλεξις πρὸς Ἐλιφάζ. Καὶ δὴ οἶδα, ὅτι χειρός μου ἡ ἐλεημοσύνη μού ἐστι, καὶ ἡ χεὶρ αὐτοῦ βαρεῖα γέγονε ἐπ' ἐμῷ στεναγμῷ. Εἰ ἐν πολλῆ ἰσχύτ ἐπελεύσεται μιι σκότος. ᾿Ασεδεῖς ὄρον ὑπερέδησαν, καὶ γυμνοὺς πολλοὺς ἐκοίμισαν ἄνευ Ιματίων. ᾿Αναφανείη τὰ φυτὰ αὐτῶν ἀπὸ γῆς ξηρά ἀγκαι ὑδα γὰρ ἐρφανῶν ῆρασσαν.

Τρίτος ὑπολαθών Βαλδάδ λέγει 'Ο ποιῶν τὴν σύμπασαν ἐν ὑψίστφ. Μὴ γάρ τις ὑπολάθοι, ἔτι

έστι παρέλευσις σπείραντι (l. πειραταίς). Πώς δ\$ διπαιος βροτὸς ἔναντι Κυρίου; Έὰν δὲ ἄνθρωπος σαπρία, και ει υιὸς ἀνθρώπου σπώληξ;

Τρίτη τοῦ Ἰὼδ πρὸς Βαλδὶδ ἀντίλεξις Τίνι μέλλεις βοηθεῖν ; ἢ τίνι ἐπακολουθήσεις ; Οὐχ ῷ μεγίστη δύναμις ; Γυμνὸς γὰρ ὁ ἄδης ἐνώπιον αὐτοῦ. Ὁ κρεμάζων γῆν ἐπ' οὐδενὸς, δεσμεύων δδωρ ἐν νεφέλαις αὐτοῦ. Προστάγμιτι δὲ ἐθανάτωσε δράκοντα ἀποστάτην.

Μηχέτι προσθέντος και του Σωφάρ τρίτως, άλλ' ύποσιωπησάντων καὶ τῶν μειζόνων δύο, ὡς οὐκέτι λόγον εχόντων εν στόματι, διά το θέσθαι δίχαιον τον Ίω6, ἐπισυνάπτει τὸ περὶ αὐτοῦ προοίμιον δεύτερον Τώδ · χάχείνοι σιωπήσαντες άχούουσιν ώφελούμενοι. Ζη, φησί, Κύριος, δς ουτω με κέκρικε, και ο παντοχράτωρ μου, ο πιχράνας μου την ψυχην - ή μην έτι τῆς πνοῆς ἐνούσης, πνεῦμα δὲ θεῖον τὸ περιόν μοι έτ ρισί, μη λαλήσειτ μου τὰ χείλη άτομίατ. 'Αναγγελώ ὑμῖν, τι ἐστιν ἐν χειρὶ Κυρίου. Ἰδοὺ δή πάντες οίδατε, ότι χενά μενοῖς ἐπιδουλεύετε. Αυτη ή μερίς άνθρώπου [371] άσεβους παρά Κυplou. "Οτι έαν πολλοί γένωνται οι υίοι αὐτοῦ, είς σφαγήν εσονται· χήρως δε αὐτῶν οὐδείς ελεήσει. Έαν συνάτη ο άσεθης ίσα τῆ άργύριον τόπος öber yiretai; τόπος δὲ χρυσίου öber διηθεῖται; Σίδηρος μέν έχ γῆς γίνεται, χαλχός δὲ Ισα λίθφ λατομείται. Παν τίμιον, φησίν, είδε μου ο οφθαλμός. Ἡ δὲ σοφία αὐτοῦ πόθεν εὐρέθη; ᾿Αδυσσος elne, Oùx Estir èr èpol·xal bálassa elne, Oùx ξστι μετ' έμου. Έλκυσον σοφίαν υπέρ τὰ ἐσώτατα. Ούχ Ισωθήσεται αὐτῆ τοπάζιον Αίθιοπίας, καλ χρυσίφ καθαρφ ού συμβασταχθήσεται. 'Ο Κύριος εὐ συνέστησε αὐτῆς τὴν όδόν • αὐτὸς γὰρ την ύπ' υὐρανὸν πῶσαν ἐφορᾳ, εἰδὼς τὰ ἐν τῆ γῆ πάντα, ανέμων σταθμόν, ύδάτων μέτρα. Είπεν **ἀν**θρώπφ· Ἰδοὺ ή θεοσέβειά ἐστι σοφία.

Άποσιωπησάντων δέ των τριών, προσθείς Τωδ έν τῷ προοιμίω λέγει. Τίς ἄν με θείη κατά μῆνα ἔμπροσθεν ήμερῶν, ὧν με ο Θεὸς ἐφύλαξεν; "Οτε ηδητει ο λύχνος αύτοῦ ύπερ κεφαλῆς μου, έξεπορευόμην δρθριος έν πόλει, έν δέ πλατείαις έτίθετό μου ο δίφρος. Διέσωσα γάρ πτωχόν έκ χειρός δυrατῶr. Εὐλογία ἀπολλυμένων ἐπ' ἐμὲ ἐπέλθοι. Όφθαλμός, φησίν, ήμην τυφλών, πους δέ χωλών, πατηρ δὲ ἀδυνάτων. Συνέτριψα δὲ μύλας ἀδίκων, έχ δὲ μέσου τῶν ὀδόντων αὐτῶν ἄρπαγμα ἐξέσπασα. "Δοπερ γῆ διψώσα προσδεχομένη τὸν ύετος, ούτως οδτοι την έμην λαλιάν. Κατεσχήrour ως βασιλεύς έτ μοτοζώτοις. Άγρότωτ viol, κωί ἄτιμοι δνομα τυνί δε κιθάρα εγώ είμι αὐτῶν, καὶ ἐμὲ θρύλλημα ἔχουσικ. Απὸ δὲ προσώπου μου ούκ έφείσαντο πτύελον. "Ηγησαι δέ με ίσα πηλφ, έν γη και σποδφ μου ή μερίς. Χειρί δέ πραταιά με έμαστίγωσας. 'Αδελφός, φησί, γέγονα Σειρήνων, έτα ρος δὲ στρουθών. Εἰ ἐξηκολούθησε ή καρδία μου γυναικί άνδρὸς έτέρου, άρέσαι άρα καὶ ή γυνή μου έτέρφ. Θυμός γάρ άνδρός άκατάσχετος τοῦ μιᾶναι αὐτοῖς γυναῖκα. Εἰ ὑπερείδον τυμνόν άπολλύμενον, καί ούκ ήμφίασα, άπό δέ κουρᾶς άμνῶν μου οὐκ ἐθερμάνθησαν οἱ ὧμοι **αὐ**· τῶν, ἀποσταίη ἄρα ό ὧμός μου ἀπὸ τῆς κ.ἰειδός μου. Εί γὰρ ἐπιχαρὴς ἐγενόμην πτώματι ἐχθρῶν μου, καὶ εἶπε ἡ καρδία μου, Εὖγε, ἀκοῖσαι ἄμα τὸ ούς μου την κατάραν μου Εί μη φήξας αυτην

uxorem meam, et non attendit: invocabam autem filios concubinarum mearum, illi vero me in sæculum aversati sunt. Miseremini mei, miseremini, o amici. Quare me persequimini, sicut Dominus? Quis enim det ut scribantur verba mea? A Domino mihi hæc consummata sunt. Oculus enim meus vidit, et non alius. Radicem sermonis inveniemus in eo: cavete etiam vos a tegmine > (Cap. 19. v. 9. 10. 13. 14. 16-18. 21-23. 26-29).

Secundo rursus excipiens Sophar Jobo dicit:

Non sic putabam te contra responsurum. Hincillud:
Lætitia impiorum ruina insignis: gaudium vero iniquorum est perditio. Cum autem visus fuerit jam firmatus esse, tunc in finem peribit. Illud etiam: Ossa ejus impleta sunt juventute ejus. Si dulcuerit in ore ejus malignitas, abscondet eam sub lingua sua. Sicut fel aspidis in ventre ejus, sic divitiæ inique congregatæ evomentur. In vanum et frustra laboravit, colligens divitias ex quibus non gustabit. Multorum enim impotentium domos contrivit. Vulneret cum arcus æreus, et pertranseat per corpus ejus jaculum. Astra autem in tabernaculis ejus ambulabunt. Ilæe enim e est portio viri impii a Domino o (Cap. 20. v. 2. 5. 7. 11. 12. 14. 15. 18. 19. 24. 25. 29).

Secunda responsio Jobi ad Sophar: Audite, audite verba mea, ut sit mihi consolatio non a vobis. Quid enim? Numquid cum homine est redargutio mea? Quare impii vivunt, senueruntque in divitiis et prosperitate? Salva evasit prægnans apud illos. Dibi Dicit Impius Domino: Recede a me, vias tuas scire nolo. Quis est ille potens, quia serviemus ei? Annon Dominus est, qui docet intellectum et scientiam? Ipse vero labores dijudicat. Itaque scio vos audacter mihi insistere. Ditem illud, Ubi est domus principum? In diem perditionis sublevatur malignus: et post illum omnis homo abibit Dicap. 21. v. 2. 4. 7. 10. 14. 15. 22. 27. 28. 30. 33).

Tertio iterum excipiens Eliphaz ait: « Nonne Dominus est, qui docet intellectum et scientiam? Quid enim curat Dominus si tu fuisti in operibus inculpatis? » Itic Jobo dicit Eliphaz: « Viduas dimisisti vacuas, pupillos autem affixisti. Et dixisti: Quid novit fortis? Qui dicunt, Quid faciet nobis Dominus? et quid inducet nobis Omnipotens? » Item illud: « Purum te reddet Dominus sicut argentum igne probatum. Respice in cælum hilariter. Cum precatus autem fueris cum, exaudiet te, et servaberis in munditia manuum tuarum » (Cap. 22. v. 2. 3. 9. 13. 17. 23-27. 30).

Tertia Jobi ad Eliphaz responsio: « Et quidem scio, quia eleemosyna de manu mea est: et manus ejus gravis sacta est super gemitum meum. Si in multa virtute superveniant mihi tenebræ » (Cap. 23. v. 2. 6. 17)! « Impii terminum transgressi sunt, et nudos multos dormire secerunt sine vestimentis. Appareant plantæ eorum de terra aridæ: sasciculum enim pupillorum rapuerunt » (Cap. 24. v. 2. 7-9).

Tertio excipiens Baldad dicit: « Qui facit universitatem in altissimo. Ne quis suspicetur esse moram piratis. Quomodo enim crit justus homo coram Domino? Si vero homo putredo, et filius hominia vermia . (Cap. 25. v. 2-4. 6)?

Tertia Johi ad Baldad responsio: « Quem adjuturus es? et quem sequeris? Nonne eum cui maxima potestas? Nudus » enim « est infernus coram eo. Qui suspendit terram in nihilum, ligans aquam in nubibus suis. Præcepto autem peremit draconem desertorem » (Cap. 26. v. 2. 3. 6-8. 43).

Cum Sophar tertio loqui non aggrederetur, imo et alii dua priores tacerent, utpote qui non haberent quid amplius dicerent, eo quod Job se justum esse poneret, subnectit secundo Job eadem de re proœmium: illi vero cum silentio (psum audiunt, nec sine utilitate. (Vivit,) inquit, (Dominus qui sic me judicavit, et Omnipotens, qui affecit amaritudine animam meam : cum adhuc halitus meus immanet, spiritusque divinus superest in naribus meis, labia mea non loquentur iniqua. Annuntiabo vobis quid sit in manu Domini. Ecce omnes nostis, quia vana vanis insidiose adjicitis. Ilac portio est hominis impii a Domino. Quod si multi suerint filii ejus, in occisionem erunt: viduis autem eorum nemo miserebitur > (Cap. 27. v. 2-4. 11-13. 14. 15.). • Si collegerit impius ut terram argentum: locus unde fit, quis est? quis locus auri, unde percolatur? Ferrum quidem de terra sit, as autem ut lapis cæditur. Omne pretiosum, » inquit, « vidit oculus meus. Sapientia autem ejus unde inventa est? Abyssus dixit, Non est in me ; et maredixit, Non est mecrin. Attrahe sapientiam super ea quæ maxime intima sunt. Non æquabitur ei topazium Æthiopiæ , et auro puro non conferetur. Dominus bene constituit viam ejus. Ipse enim omne quod sub cælo est perspicit, nota habens omnia quæ in terra, ventorum libramen tum, aquarum mensuras. Dixit homini: Ecce cultus Dei est sapientia » (Cap. 27. v. 16. et Cap. 28. v. 1. 2. 10. 12. 14. 18. 19. 23-25. 28).

Illis antem tribus tocentibus adjiciens Job in proœnio dicit: « Quis me ponat in mense priorem dierum, quibus me Deus oustodiebat? Cum splendehat lucerna ejus super caput meum, exibam matutinus in civitate, in plateis autem ponebatur mihi sella. Servavi enim pauperem de manu potentium. Benedictio pereuntium super me veniat. Oculus fui cæcorum, et pes claudorum, pater autem impotentium. Confregi molas iniquorum : de medio dentium eorum rapinam eripui. Sicut terra sitiens suscipiens pluviam, sic hi meum sermonem. Habitabam quasi rex in accinctis > (Cap. 29. v. 2. 3. 7. 12. 13. 15-17. 22 25). c Stultorum filii, nomineque ignobiles : nunc autem cithara illorum ego sum, et me fabulam habent. Nec in faciem meam pepercerunt spuere. Reputasti autem me sicut lutum : in terra et cinere portio mea. Manu autem potenti me flagellasti. Frater, inquit, fui Sirenum, sociusque struthionum, ( Cap. 30. 8 - 10. 19. 21. 29 ). • Si sequatum est cor meum uxorem viri alterius, placeat quoque uxor mea alteri. Furor enim viri indomitus, commaculare illis uxorem. Si despexi nudum percuntem, et non operui cum, et de tonsura agnoru m

meorum non calefacti sunt humeri eorum, discedat humerus meus a junctura. Quod si gavisus sum de ruina inimicorum meorum, et dixit cor meum, Euge, audiat auris mea maledictionem meam. Et, si non scindens eam reddidi, nihil accipiens a debitore, si super me umquam terra gemuit, pro frumento germinet mihi urtica > (Cap. 31. v. 9-11. 19. 20. 22. 29. 37. 58. 40).

De Eliuzo filio Barachiel Buzita: quomodo iratus fuerit in Johum, quod se dicerct justum coram Domino. « Excipiens Eliuz filius Barachiel Buzites, dixit : Junior quidem sum ætate : quare quievi timens annantiare vobis scientiam meam. » (Cap. 32. v. 2. 6). Exsurgens Eliuz impudenter contra Johum loquitur, tribus illis tacentibus : «Rursus loquar; plenus enim sum verbis » (1b. v. 17.18). Dixit Eliuz ad Job : c Spiritus divinus est qui me fecit : spiratio autem Omnipotentis quæ me docet. Si poteris, da mihi responsionem. Avertat hominem ab iniquitate. Pepercit autem animæ ejus a morte, et ne cadat ille in bello. Coarguit autem illum in languore super cubili. Renovabit autem ejus corpus, sicut tectorium in pariete, et ossa ejus implebit medulla. Tunc, inquit, caccusabit homo seipsum dicens : Qualia efficiebam? non dignam peccatis meis castigationem intulit. > Adhuc loquutus est Eliuz ad Johum : « Auribus percipe, Job, et audi me: obtumesce, et loquar. Si est tibi sermo, responde mihi: volo enim examinari a te justitiam sermonis mei > (Cap. 33. v. 4. 5. 17-19. 24. 27. 31. 32). Adhuc adjiciens Eliuz tertio dicit : « Audite me, sapientes, bonum est ut qui scientiam habent, auribus percipiant: quia auris sermones probat. > Adhuc dixit Eliuz: Quis vir ut Job, bibens subsannationem sicut aquam? qui neque peccavit, neque impie egit? [Absit a me] coram Omnipotente turbare justitiam Sed reddit homini cuique secundum opera ejus. Impius est qui dicit regi : Inique agis. > Et, « Qui non est veritus faciem in conspectu meo. Dominus omnia inspicit, qui comprehendit non vestigabilia, gloriosa, ct magnifica, quorum non est numerus. Vir sapiens andivit verbum meum: Job autem non prudenter loquutus est > (Cap. 34. v. 2. 3. 7. 8. 10. 11. 18. 19. 24. 34. 35). Quarto adjiciens Eliuz dicit ad Johum: · Quare hoc existimasti in judicio? Tu quis es, quia dixisti, Justus sum in conspectu Domini? (Cap. 35.v. 2) Quintum adjicit Eliuz orationi suæ, et neque Job neque tres amici accusant eum ut atheum. Manifestum ergo hinc est, tres illos resipuisse. Dicitque ad Job : « Sustine me paululum adhuc, ut te doceam; adhuc enim est in me vis loquendi > (Cap. 36. v. 2). Ait Eliuz: c Auribus hæc percipe, Job. Sta, disce virtutem Domini. Numquid liber aut scriba adstitit tibi; aut ab aquilone nubes coloris aurei » (Cap. 37. v. 14. 20. 22)?

Deus sese exhibens Johum justum declarat, docensque mysterium Christi, ait ad Johum: « Quis est hic, qui celat me consilium, continetque sermones in corde? » Dialogus Domini: « Sepivi mare portis. Divi autem illi, Hucusque venies, et non præteribis: sed in teipso comminuentur fluctus tui. » Sermo Do-

mini : c An tu sumens lutum formasti animal? Aperiuntur tibi metu portic mortis? aut ostiarii inferni videntes le timuerunt? Num venisti ad tliesauros nivis, aut thesauros grandinis vidisti? Unde autem procedit pruina? Quis præparavit fluxum pluviæ vehementi? > lusuperque, « Quis est pluviæ pater? Ex cujus utero procedit glacies? Pruinam in cælo et glebas roris quis peperit? Vocabis autem nubem voce, et tremore aquæ validæ obediet tibi? Mittes fulmina et ibunt? Quis dedit mulieribus texturæ sapientiam? Quis prasparavit corvo escam? Pulli enim ejus clamaverunt ad Dominum errantes, cibaria quarentes > (Cap. 38. v. 2. 8. 11. 14. 17. 22. 24. 25. 28. 29. 54. 41). c Penna volans procedet, si conceperit asida et nessa. Relinquet in terra ova sua. Cum tacere fecit ei Deus sapientiam, irridebit equum. Ex scientia tua stetit accipiter, voltur autem super nidum suum sedens moratur » (Cap. 39. v. 13. 14. 17. 18. 26. 27).

Adhuc loquutus est Dominus Jobo: « Num judicium cum Omnipotente judicabis? et qui arguit Dominum, respondebit ipsi? > Loquutus est Job Domino : c Ego judicor commonitus, et arguens Dominum, cum audio talia 1 (16. v. 32. 34). Loquutus est Dominus ad Job de nube secundo apparens ei : « Accinge sicut vir lunibum tuum. Interrogabo autem te, tu vero mihi responde. > Sermo Domini: (Confitebor quod possit dextera tua salvare. Verum utique bestiæ apud te fænum sicut boves comedunt. Virtus autem ejus super umbilico ventris. Erexit caudam sicut cupressum. Costæ ejus, costæ æneæ : spina autem ejus ferrum fusile. Sub omni genere arborum dormit. Duces autem, > inquit, cleonem hamo, et circumpones capistrum circa nasum ejus. Omne autem navigans conveniens non ferent pellem unam caudæ ejus (Cap. 40. v. 2. 9-13. 16. 20. 21. 26). Putat quidem ferrum paleas, æs autem sicut lignum putridum. Non vulnerabit eum arcus æneus » (Cap. 41. v. 18. 19).

His cessavit loqui Job: « Novi quod omnia potes, et nihil tibi impossibile est. Quis enim est qui te celat consilium? Putavi autem me terram et cinerem » (Cap. 42. v. 2. 3. 6). Coarguit Dominus Eliphaz Thæmanitem, quia peccavit ipse et duo amici ejus, quia non loquutus est coram Deo verum. Hic expiatio fit trium amicorum per Job sacerdotem Dei. Quod auxerit Dominus Jobum, et precante illo pro amicis suis, Dominus condonaverit eis peccatum. Ut audierunt omnes, qui ex genere Jobi erant, accesserunt ad eum, et comederant ac biberunt apud eum, illumque admirati dederunt ei singuli agnum unum, et tetradrachmum aureum. Scriptum est eum resurrecturum esse cum iis quos resuscitabit Dominus. In his continetur vis omnis libri Job.

#### BAPIENTIA SALOHONIS.

Sapientia Salomonis vocatur hic liber: nam etlam hunc a Salomone scriptum esse dicunt. Continet autem doctrinam justitiæ, et qua ratione eognoscendisint tunc improbi, tunc probi viri: ad hæc prophettam de Christo. Docet etiam multo esse opus labore

ἀπέδωπι •, οὐθέν λαδών ἀπό χρεωφειλέτου, εἰ ἐπ' ἐμοὶ ἡ γῆ ἐστέναξε, ἀντὶ πυροῦ ἐξέλθοι μοι πνίδη.

Τά περί Έλιους του Βαραχιήλ του Βουζίτου . ώς ώργίσθη τῷ Ἰὼδ, ὅτι ἀπέφηνεν ἐαυτὸν δίκαιον ἐναντίον Κυρίου. Υπολαδών Έλιους ό του Βαραγιήλ ό Βουζίτης, είπε Νεώτερός είμι τῷ χρόνφ διό ήσύγασα, φοδηθείς του υμίν άναγγείλαι την εμήν έπιστήμην. Έξαναστάς Έλιουζ έν αναιδεία καταλέγει του Ίωδ, των τριών ἀποσιωπησάντων · Πάλιν λαλήσω· πλήρης γάρ είμι ρήματος. Είπε δε Έλιους πρός Ιώδ · Πνευμμι θείον τὸ ποιήσαν με, πνοή δέ Παττοχράτορος ή διδάσκουσά με. Έαν δύνη, δός μοι απόπρισιτ. `Αποστρέψαι ανθρωπον εξ αδικίας. Έφείσατο δὲ τῆς ψυχῆς αὐτοῦ ἀπό θανάτου, καί μή πεσείν αὐτὸν ἐν πολέμφ. "Ηλεγξε δὲ αὐτὸν ἐν μαλαχία έχι χοίτης. `Ανανεώσει δέ αύτοῦ τὸ σῶμα, ώσπερ άλοιφην [372] ἐπὶ τοίχου, τὰ δὲ όστᾶ αὐτοῦ ἐμπλήσει μυελοῦ. Τότε, φησίν, ἀπομέμψεται αύτος εφυτώ λέγων. Ολα συνετέλουν; Ούκ άξια ήτασέ με ών ημαρτον. "Ετι Ελάλησεν Έλιουζ πρός 'Ιώδ· Ένωτίζου, [ Ίωδ], καὶ ἄκουἐ μου · κώφευσον καὶ λαλήσω. Εί Εστι σοι λόγος, ἀποκρίθητί μοι: θέλω γάρ δικαιολογηθήναί σοι. Έτι προσθείς Έλωυζ τρίτον λέγει · Ακούσατέ μου, σοφοί, οί έπι<del>υτάμενο</del>ι ένωτίσασθαι καλόν· ότι οὖς λόγους δοπιμάζει. Έτι εξπεν Έλιούζ Τίς ανήρ ωσπερ Τώδ, πίτων μυκτηρισμόν ωσπερ ύδωρ ; ούχ άμαρτὰν, οὐδὲ ἀσεβήσας ; [Μή μοι εἴη] καὶ ἕναντι Παντοπράτορος ταράξαι τὸ δίχαιον. Άλλ ἀποδιδοῖ **ἀνθρώχψ χαθά π**οιεῖ ἔχυστος αὐτῶν. Ἀσεδής ό **Μτυν βασιλεί, Παρανομείς παρανομών. Καλ, Ός** ούπ ἐπαισχυνθῆ πρόσωπον ἐναντίον μου. "Οτι Κύριος πάντα έφορφ, καταλομβάνων άνεξιχνίαστα, **ενδοξά τε κα**ὶ εξαίσια, ὧν ούκ έστιν άριθμός. Άνηρ σομός ακήκος μου το ρήμα. Τως δε ουκ έτ συτέσει έλάλησε. Τέταρτον προσθείς Έλιους λέγει πρὸς Ἰώδ · Τί τοῦτο ήγήσω ἐν πρίσει; Σὰ τίς εί, δτι είπας, Δίκαιός είμι έrartlor Κυρίου; Τὸ πέμπτον προσθείς Έλιουζ τῷ λόγῳ, καὶ ούτε Ἰωδ, ούτε οι τρείς φίλοι προσποιούνται αύτον ώς άθεον. <sup>Δηλον</sup> οὖν ἐχ τότε, ὅτι μετενόησαν οἱ τρεῖς. Καὶ λέτει πρὸς Ἰώδ · Μεῖνόν με μικρὸν ἔτι, Ίνα διδάξω σε έτι τὰρ ἐν ἐμοί ἐστι λέγειν. Είπεν Ἐλιούζ. Ενωτίζου ταῦτα, Ἰώδ. Στῆθι, νουθετοῦ δύναμιν Kuplev. Μή βίβλος ή γραμματεύσας σοι παρέστηκε; η ἀπό βορρά νέφη χρυσαυγίζοντα;

🏲 μφανισθείς ὁ Θεὸς δικαιοί τὸν Ἰὼδ, καὶ διδάσκων το μυστήριον τοῦ Χριστοῦ, είπε πρὸς Ἰώδ · Τίς οὐτος <sup>6</sup> Χρυπτων μου βουλήν, συνέχων δε ρήματα εν τορδία; Διάλογος Κυρίου, ὅτι "Εφρυξα θάλασσαν εύλαις. Είπα δέ αυτή, Μέχρι τούτου έλεύση, καὶ ουχ υπερβήση, άλλ' èr σεαυτή διατριβήσονται τα κύματα. Λόγος Κυρίου, ότι Συ λαδών πηεπλασας ζωον ; 'Arolγονταί σοι φόδω πύλαι ο του; πυλωροί δε άδου ιδόντες σε έπτηξαν; Ηλθες έπλ θησαυρούς χιόνος, θησαυρούς Χαλάζης εώρακας ; Πόθεν δε εκπορεύεται πάτις δε ήτοιρασε ύετῷ λάβρφ ρύσις; Έτι, τις σε ητοιριασ στης Έκ γαστρός δὲ τίτος Αφιους δρόσου τίς τέτυπε; Καλέσεις δε τέφος τρόμφ δδατος λάδρου έπακούσεται

Ετι ελάλησε Κύριος τῷ Ἰώδ · Μη κρίσιτ μετά ίχανοῦ πρίτης; έλέγχων δε θεόν αποπριθήσεται αθτή; Ἑλάλητε Ἰωθ τῷ Κυρίφ, ὅτι, Ἐτὰ πρίτομαι rουθετούμενος, και έλέγχων Κύριον, ακούων. Έλάλησε Κύριος πρός 'Ιωδ έπ του νέφους δεύτερσι εμφανισθείς [573] αὐτῷ· Ζῶσαι ῶσπερ ἀνήρ τήν όσφύν σου. Έρωτήσω δέ σε, σὺ δέ μοι ἀπόκριναι. Λόγος Κυρίου · Όμολογήσω άρα ὅτι δύταται ή δεξιά σου [σῶσαι]. 'Αλλά δη ίδου θηρία παρά σοί χόρτος ίσα βουσίς ἐσθίουσις. Ἡ δὲ δύταμις αὐτῷ έπι σμφαλού γαστρός. Έστησεν ουράν ώς πυπάρισσος. Αί πλευραλ αὐτοῦ, πλευραλ χάλκειαι ἡ δὲ ράχις αὐτοῦ σίδηρος χυτός. Υπό δὲ πάντα τὰ δένδρα κοιμάται. "Αξεις δέ, φησί, λέοντα έν άγκίστρώ· περιθήσεις δέ φορβαίαν περί την ρίνα αὐτοῦ. Πατ δὲ πλωτόν συνελθόν οὐ μὴ ἐνέγκωσι βύρσαν μίαν ουρᾶς αυτοῦ. Ήγεῖται μὲν σίδη**ρον** άχυρα, χαλκόν δε ώσπερ ξύλον σαθρόν. Οὐ μή τρώση αὐτὸν τύξον χάλχειον.

"Εως ὦδε, καὶ ἐπαύσατο λέγειν Ἰώ6 · Οἰδα πάντα δύνασαι, άδυνατεῖ δέ σοι οὐδέν. Τίς γάρ ἐστιν ό κρύπτων σε βουλήν; "Ηγημαι δε εμαυτόν γην και σποδόν. "Ηλεγξε Κύριος 'Ελιφάζ τον Θαιμανίτην, ότι ήμαρτε αύτος και οι δύο φίλοι αύτοῦ, ότι ούκ ελάλησεν ενώπιον Κυρίου άληθές, ούδε ώσπερ θεράπων αύτοῦ Ἰώδ. Ἐνταῦθα ίλασμὸς τῶν τριῶν φίλων διά Ἰωδ τοῦ ἱερέως τοῦ Θεοῦ. ՝ Ως ηδξησε Κύριος τον 'Ιώδ · εύξαμένου δε αύτοῦ και περί των φίλων αύτοῦ, ἀφήκεν αὐτοῖς Κύριος ἀμαρτίαν. ὑς ήκουσαν πάντες èx τοῦ γένους Ἰωδ, καὶ ἡλθον πρὸς αύτον, και έφαγον και έπιον παρ' αύτῷ, και θαυμάσαντες αύτον έδωκαν αύτῷ ξκαστος άμνάδα μίαν. καλ τετράδραχμον χρυσούν. Ως γέγραπται αύτον άναστήσεσθαι μεθ' ών ό Κύριος άνίστησιν. Έν οίς και ή δύναμις άπασα τοῦ βιδλίου Ἰώδ.

## Σοφία Σολομώντος.

Σοφία Σολομῶντος καλεῖται τὸ βιδλίον καὶ γὰρ καὶ τοῦτο, φατὶ. Σολομῶν ἐστιν ὁ γράψας. "Εστι δὲ ἐν αὐτῷ διδασκαλία δικαιοσύνης, καὶ τὸ γνωρίζειν τούς τε φαύλους ἄνδρας καὶ τοὺς σπουδαίους, καὶ προφητεία περὶ Χριστοῦ. Καὶ ὅτι πολλῷ πόνψ καὶ πόθῳ κατορθοῦται σοφία. "Ετι δὲ καὶ φυσιολογία μερική καὶ κατὰ εἰδώλων καὶ τῶν αὐτὰ γλυφόντων, καὶ ἐν αὐτοῖς ἐλπιζόντων, καὶ λατρευδντων καὶ τὸμνος σὸν ἐξομολογήσει τῶν γεγενημένων τοις Ἰσραηλίταις θαυμασίων ἐνώπιον τῶν ἐχθρῶν αὐτῶν, παρὰ τοῦ Θεοῦ. Ἡ μὲν οῦν περιοχή τοῦ βιδλίου τοῦτον ἔχει τὸν τρόπον. Ἡ δὲ ἀνακεφαλαίωσίς ἐστιν ἐν τούτοις. Ἐν προοιμίοις μὲν προτροπή δικαίου ἐἰς θεοσέδειαν, καὶ ἐλεγχος ἀσεδοῦς βλασφήμου. Μὴ ἐŋ-

σου; `Αποστελεῖς κεραυνούς καὶ πυρεύσονται; Τις δέδωκε γυναιξιν ύμάσματος σοφίαν, "Επ, Τις ήτοίμασε κόρακι βοράν; Νεοσσοί γὰρ αὐτοῦ κρός Κύριον κεκράγασι πλανώμενοι, τὰ σῖτα ζητοῦντες. "Οτι, Πτέρυξ πετομένη έλάσει, ἐὰν συλλάδη ἄσιδα καὶ νῆσσα. 'Αρήσει εἰς γῆν τὰ ἀὰ αὐτῆς. "Οτε κατεσιώπησε αὐτῆ ὁ θεὸς σοφίαν, καὶ καταγελάσεται Ιππου. Καὶ, 'Εκ τῆς ἐκιστήμης ἔστηκεν ἰέραξ, γὺψ δὲ ἐκὶ νοσσιᾶς αὐτοῦ καθνσθεὶς αὐλίζεται.

λου γάρ, φησὶ, τοὺς ἀντιχρίστους, οἴτινές εἰσι θάνατος. Πόθεν οἱ ἀσεδεῖς ἐπὶ τῷ σταυρῶσαι τὸν Κύριον τῆς δόξης ἦλθον, τὸν αἰῶνα τοῦτον προκρίναντες. "Ότι καὶ τοὺς ἀποστόλους ἐδίωξαν καὶ ἀπέκτειναν. "Ότι τινὲς ἔσονται οἱ ἐξουθενοῦντες τὸν νόμον τοῦ Κυρίου, καὶ τινὲς οἱ ὑποταγέντες αὐτῷ.

"Οτι οὐδὲ πλήθους ἀσεδούντων είς Χριστόν φείσεται ό Θεός. Ένος γάρ δικαίου πιστεύοντος Χριστῷ μέλει τῷ Θεῷ, κὰν νέος ἀποθάνη. Γῆρας τὰρ τ/μιοτ ού τό πολυχρόνιον. Εί και άσεδής τελευτήν του [574] πιστεύοντος Χριστῷ ἐξουθένωσεν, ἀλλ' ἐκλέγονται άπὸ Χριστού. Οἱ ἀσεδεῖς ἀτίμιο πτώματι παραδοθήσονται, καλ μεγάλη κρίσει καταδληθήσονται οἱ διῶκται των του Χριστού δούλων, έν τη χρίσει, ιδύντες την δόξαν αὐτοῦ καὶ αὐτῶν, καὶ ἐαυτοὺς εἰς κόλασιν. "Ότι ο πλούτος μετά άλαζονείας συμβέβληται ήμίν. Τίς άργη των άσεδούντων είς Χριστόν. Προτροπαί τοι; άρχουσι του Ίσραήλ, ώστε πιστεύειν Χριστώ. μάλλον δὲ παράθεσις τοῖς ἄρχουσι τῆς καθολικῆς Έκκλησίας, πῶς ἄρχειν δεῖ, ἀποστραφέντος ἐκείνου. Τίς ή σοφία, ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ. Καὶ πῶς ὁ Λόγος σάρξ γέγονε, καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν. "Ότι κάγὼ ὁμοιοπαθής ύμιν ων άνθρωπος έχ χελεύσεως θεοῦ πεπαίδευμαι. Περί Χριστοῦ • τ ξη σοφία τοῦ Θεοῦ , ὅτι πάντων την γνώσιν έξ αύτης Εσχον. Έν γάρ χειρί αὐτοῦ και ήμεις και οι λόγοι ήμων. Τις ή σοφία, και πώς είς άνθρώπους ήλθε. Μία γάρ οὖσα πάντα δύναται, και μένουσα έν αὐτῆ τὰ πάντα καινίζει. Τὴν σοφίαν, φησίν, έχ νεότητος φιλήσας, πάντα τὰ άγαθὰ έξ αύτης έσχον σαρχικά καλ πνευματικά. "Οτι τδ μέγεθος τῆς σοφίας έγνωχώς ένέτυχον τῷ Κυρίω, ώστε μοι δοθήναι το άγιον Πνεύμα το φωτίζον με περί αύτης. Και ἐπέμφθη, ΐνα συγχοπιάζη μοι. Λογισμοί γάρ θνητών δειλοί. Περί τών έργων της σοφίας. Πώς τον πρωτόπλαστον διεφύλαξεν, εξ δοων κακών σώζει τοὺς πιστεύοντας αὐτῷ ὁ Θεὸς, καὶ ὅσα άγαθά παρέχει. Οἶον τὸν Νῶε, τὸν ᾿Αδραάμ, τὸν Λώτ, τὸν Ἰαχώδ, τὸν Ἰωσήφ, τούς Ἰσραηλίτας, οῦς ἐχ χειρός των Αίγυπτίων έξερρύσατο διά Μωσέως, καλ έχ πέτρας άχροτόμου εδόθη αύτοις ύδωρ. Ώς τοις ζ Εθνεσιν άπέστειλε σφήχας, μαχροθυμία δε χρώμενος, καὶ τούτοις ἐδίδου τόπον μετανοίας, παιδεύων διά τούτων τον λαόν είναι φιλάνθρωπον. Κατά στο:χειολατρών, βατράχων, σφηχών, μυών, άχρίδων, σχνιφών, δφεων. Κατά είδωλολατρών, έχ χρυσού χαλ άργύρου, ή λίθων, ή ξύλων είδώλων κατεσκευασμένων. "Οτι έστι σωτηρία διά ξύλου τοίς πιστεύουσι. Τὰ περὶ τῶν εἰδωλοποιῶν, ή ζωγραφούντων είδωλα. Περί πάντων των κακών των έν είδωλολατρεία. Περί άσεδους θρησκείας, και όσα εν αύτη κακά. Περί του χεραμέως, χαὶ τῶν χεραμιχῶν εἰδώλων. Περὶ πάντων των ειδώλων της των έθνων λατρείας. Περί των έχθίστων ζώων, δφεων, αίλούρων, και τῶν όμοίων. "Οτι εύηργέτηπεν ό Θεός τον Ίσραἡλ άντὶ βατράχων όρτυγομήτραν. "Οτι και έπι δήγματος δφεων σωτηεία του λαού σου δι' δφεως χαλκού έσταυρωμένου . τους δε έχθρους αυτών δι' δφεων και μυών απέκτεινεν. "Οτι άγγέλων τροφήν έψώμισε τον λαόν πρός πάσαν ήδοντην ίσχύουσαν, και πρός πάσαν άρμονίας γεύσιν. "Ότι χάλαζαν Αίγυπτίοις μετά πυρός Επεμψε πρός διαφθοράν γεννημάτων. "Οτι τοῖς Αίγυπτίοις έπεμθε ψηλαφητόν σκότος, καλ τὰ ἐν οὐτῷ κακά:

τοίς δὲ όσίοις αὐτοῦ φῶς ἐν Αἰγύπτιρ, καὶ ἐν τῆ ἐρἡμιρ στῦλον πυρός καὶ ἀντὶ μὲν θανάτου νηπίων Ἰσραὴλ, τῶν Αἰγυπτίων πρωτοτόκων θάνατος καὶ καταποντισμός · [375] ἀντὶ δὲ θανάτου πρωτοτόκων, σωτηρία Ἰσραὴλ δι' αἴματος προδάτου. Καὶ ἐπὶ μὲν θανάτφ δικαίων ἐν ἐρἡμφ, 'Λαρὼν ἐξιλάσατο, Κυρίφ προσευξάμενος καὶ θυμιάσας · ἐπὶ δὲ θανάτφ Αἰγυπτίων ἐν Ἐρυθρᾳ θαλάσση, ἀνελεἡμων θυμὸς . τοῦ δὲ λαοῦ παράδοξος όδοιπορία. "Ότι διὰ μισοξενίαν ἔπαθον ταῦτα οἱ Αἰγύπτιοι, ὡς καὶ οἱ Σοδομῖται. "Ότι τὰ στοιχεῖα ὑπόκειται τῆ θεία κρίσει Χριστοῦ, πρὸς δ βούλεται ἡυθμιζόμενα, ὡς χορδαὶ κιθάρας τῷ κιθαρίζοντι. 'Εν οἶς πάσα δύναμις τῆς Σοφίας Σολομῶντος τῆς λεγομένης Παναρέτου.

## Παροιμίαι Σολομώντος.

Παροιμίαι Σολομώντος το βιδλίον καλείται, έπε:δή καὶ ταύτας Σολομών ἐστιν ὁ λαλήσας καὶ γράψας. Ούτος δε διαδεξάμενος την βασιλείαν Δαυίδ του πατρός αὐτοῦ, ηύξατο τῷ Θεῷ λαδείν σοφίαν ὑπὸρ πλούτον, και ύπερ άμυναν εχθρών. Λαδών τοίνυν, και γενόμενος σοφός ύπερ πάντας τούς πρό αύτου χαί μετ' αύτον άνθρώπους, θαυμασθείς τε έπὶ πάσιν οίς εποίησε και ελάλησε, τρισχιλίας μεν παραδολές και πεντακισχιλίας ώδας έλαλησε, και έφυσιολόγησε περί πάντων των τε έχ γῆς φυομένων, καὶ περί πάντων των ζώων. Συνέγραψε δέ, ώς μέν τινές φασι, τρία μόνα βιδλία. Τοῦτό τε, καὶ τὸν Ἐκκλησιαστήν. καί τὸ "Ασμα των φσμάτων : ώς δέ τινες, καὶ τὴν Σοφίαν την απογεγραμμένην και λεγομένην Πανάρετον γνησίαν γάρ αὐτοῦ καὶ ταύτην λέγουσιν είναι. Καὶ τοῦτον μὲν Παροιμίαι ἐπέγραψεν. Εἰσὶ δὲ παροιμίαι λόγοι σοφοί, ώς αίνίγματα, άτινα έτερον μέν τι αύτόθεν δηλούντά έστιν, Ετερον δε εν ύπονοία έπαγγέλλονται. Των δὲ τοιούτων είδός είσιν αι παροιμίαι. Ούτω γέρ και οι μαθηταί του Κυρίου λέγου. σιν έν τῷ κατὰ Ἰωάννην Εὐαγγελίφ, ὅτε τοῦ Κυρίου πολλά είρηχότος, πρότερον έγχεχρυμμένη διανοία, υστερόν φασιν αὐτῷ. Ίδε τῦν παζρησία λαλεῖς, καί παροιμίαν οὐδεμίαν Λέγεις των παροιμιών μή έχ φανερού, άλλά χεκρυμμένως λεγομένων. Έπελ ούν εν τῷ βιδλίφ τούτφ πλείστοι λόγοι τοιούτοί είσιν, διά τουτο Παροιμίας Εγραψε (Ι. ἐπέγραψε) τὸ βιδλίον. Ψνομάσθη δέ παροιμία, έπειδή παρά πάσης όδου έγράφησαν οί τοιούτοι λόγοι, πρός διόρθωσιν καί διδασχαλίαν των έν ταϊς όδοϊς πορευόμένων. Παρά τάς όδους δε εγράφοντο, επεί μή πάντες εχώρουν τους της άληθείας λόγους. Γνα κάν διερχόμενοι καλ βλέποντες διερευνώσι τά γεγραμμένα, καὶ οῦτω παιδεύωνται οί άνθρωποι. Τινές γοῦν ορίζονται αύτάς ούτως, βήμα παρόδιον άπό τινος ένδς είς πολλά μεταλαμδανόμενον. Έστιν ούν εν τῷ βιδλίῳ τούτῳ γνώσις σοφίας καλ παιδείας, νόησις λόγων φρονήσευις, στροφαί λόγων, δικαιοσύνης άληθούς νόησις, κρίματα κατευθύνειν, [376] καλ ἐπαγγελία τοῦ γενώ» σχειν έχ τούτων παραδολές, ρήσεις σοφών, αίνίγματα, σκοτεινούς λόγους. Καὶ είσὶ γνώσεις σοφίας καὶ παιδείας. Έπειδή γάρ Ελληνες μέν σοφίαν έχειν ἐπαγγέλλονται, αίρετιχοὶ δὲ νομίζουσ: παιδείαν ἔχειν. διά τούτο ούτος την άληθη σοφίαν και παιδείαν διδάσχει, ίνα μή τη όμωνυμία της σοφίας είς τά σοφίσματα των Ελλήνων και των αίρετικών έμπέση τις. Και γάρ Ελληνες μέν οίδμενοί τινες είναι, και

et desiderio ad comparandam sapientiam. Ad hæc de quibusdam naturæ partibus disputatur, itemque contra idola, et illorum sculptores, et contra eos qui spem in illis ponunt, ipsaque colunt. Præterea hymnus cum confessione mirabilium operationum, quæ Israelitis coram ipsorum inimicis a Deo faciæ sunt. Hae itaque complectitur hic liber. Recapitulatio autem sic habet. In proœmiis adhortatio justi ad pietatem, et reprehensio impii blasphemi. Nam, Ne æmuleris, inquit, antichristos, qui sunt ipsa mors. Unde factum sit, quod impii eo devenerint, ut Dominum gloriæ crucifigerent, dum præsens sæculum illi anteferrent. Quod etiam ipsi apostolos persequuti sint et occiderint. Quod futuri sint quidam qui legem Domini contemnant, quidam vero alii sint illi obtemperaturi.

Quod Deus multitudini corum, qui in Christum impie agunt, non sit parciturus. Unius enim justi Christo credentis cura est Deo, etiamsi in adolescentia moriatur. Senectus enim venerabilis est non diuturna (Cap. 4. 8). Etsi impius mortem ejus qui Christo credit contemnit, at illi eliguntur in Christo. Impii ignominiosæ ruinæ tradentur, et magno judicio ac condemnationi subjicientur ii, qui Christi servos persequuntur, videntes gloriam ejus et ipsorum, seque ad supplicium rapi. Quod divitiæ cum arrogantia nobis accedant. Quæ sit ira Dei in eos qui impie egerunt in Christum. Adhortatio, imo potius denuntiatio principibus Israel, ut Christo credant; imo potius denuntiatio principibus Catholicæ Ecclesiæ, quomodo regere debeant post illius abscessum. Quæ sit sapientia, nempe Filius Dei. Et quomodo Verbum caro factum sit, inque nobis habitaverit. Quia ego, inquit, cadem quæ vos passus sum, homo cum sim, ex jussu Dei disciplinæ subditus. De Christo : Ex sapientia Dei, inquit, omnium cognitionem habeo: In manu enim illius, et nos sumus, et sermones nostri (Cap. 7. 16). Quæ sit sapientia, et quomodo in homines venerit. Cum enim unica sit, omnia potest, et cum in seipsa maneat, omnia tamen innovat (I bid. v. 27). Sapientiam, inquit, a juventute amavi, et omnia bona ex illa accepi, carnalia et spiritualia. Cognita enim magnitudine sapientiæ, postulavi a Domino ut daretur mihi Spiritus sanctus, qui me de illa illuminaret. Et missus est, ut mecum laboraret, Cogitationes namque mortalium timidæ sunt (Cap. 9. 14). De operibus sapientiæ. Quomodo primum hominem custodierit, ex quantis malis Deus credentes sibi servet, et quanta illis bona præstet, ut videre est in Noe, Abraham, Lot, Jacob, Joseph, et in Israelitis, quos ex manu Ægyptiorum eripuit per Moysem, et aqua ex prærupta petra potavit. Quomodo septem gentibus vespas miserit, et lenitate misericordiaque usus, illis postea per illa populum erudiens, ut benignus esset et humanus. Contra adoratores elementorum, ranarum, sciniphum, murium, locustarum, vesparum, serpentum. Contra adoratores idolorum ex auro, argento, ligno, lapidibus. Quod per lignum salus sit credentibus. De sculptoribus vel pictoribus idolorum. De om-

nibus idololatriæ malis. De impia religione, et quot illi insint mala. De figulo et fictilibus idolis. De omnibus idolis, quæ a gentibus coluntur, inimicissimarum bestiarum, serpentum, catorum, et similium. Quod Israeli Deus beneficium contulerit, pro ranis coturnicem mittens. Quod contra morsum serpentum per æneum serpentem in cruce suspensum salus populo facta sit; inimici vero ipsorum per locustas et mures occisi sint. Quod populum angelorum cibo alverit, quamcumque voluptatem habente, et ad quemcunique gustum accommodato. Quod grandinem cum igne ad corrumpendas fruges in Ægyptios miserit. Quod palpabiles tenebras in Ægyptios miserit, et quæ in ea re inerant mala : sanctis vero suis lucem in Ægypto, et columnam ignis in solitudine : et quod propter occidi jussos Israelitarum infantes, Ægyptiorum primogenitos mors, et ipsos Ægyptios submersio sustulerit: ut pro morte primogenitorum salus Israeli per sanguinem agni concessa sit. Et pro morte justorum in solitudine, Aaron Dominum precibus et incenso placarit: pro morte vero Ægyptiorum in mari Rubro, fuerit ira Dei absque misericordia, et iter populi insolens. Quod propter inhumanitatem erga advenas mala ista passi sint Ægyptii, quemadmodum et Sodomitæ. Quod elementa divino Christi judicio subsint, ad illius imperium parata, sicut chordæ citharæ citharam pulsanti. In his comprehenditur vis omnis Sapientiæ Salomonis quæ Panaretos vocatur.

#### PARCENIÆ SEU PROVERBIA SALOMONIS.

Parœmiæ seu Proverbia Salomonis vocatur hic liber, quia illa Salomon et dixit, et scripsit. Hic vero cum regnum David patris suscepisset, precatus cst Deum ut sapientiam acciperet potius, quam divitias et hostium ultionem. Hanc cum accepisset, et præ omnibus mortalibus qui ante et post ipsum fuerunt, sapiens esset : ac cum in omnibus dictis factisque suis admirationi esset, tria millia parabolarum, et quinque millia cantica proloquutus est : disputavitque de omnibus, tam de iis quæ ex terra proveniunt, quam de omnis generis animantibus. Scripsit autem, ut quidam aiunt, tres tantum libros, hunc videlicet, Ecclesiasten, et Canticum Canticorum ; ut autem quidam dicunt etiam Sapientiam, quæ sic inscribitur, et Panaretos dicitur: nam hoc etiam germanum ejus esse opus dictitant. Hunc porro Parœmiæ seu Proverbia inscripsit. Sunt autem parœmiæ verba sapientiæ, velut ænigmata, quæ ex se quidem aliud exhibent, aliud vero per suspicionem indicant. Horum autem species sunt proverbia. Sic enim discipuli Domini loquuntur in Evangelio Joannis, quando, Domino multa obscure dicente, tandem dicunt ei : Ecce nunc palam loqueris, et proverbium nullum dicis (Joan. 16. 29), ut intelligas proverbia, non aperto, sed obscuro sensu dici. Quoniam igitur tales plerumque sunt in hoc libro sententiæ, ideo Paræmiæ seu Proverbia inscriptus hic liber est. Est autem inde dicta parœmia, quod per vias tales sententia: conscribi

solitæ essent, ad correctionem et doctrinam corum, qui iter instituerent. Per vias autem scribebantur, quia non omnes veritatis sermones capiebant: ut vel in transeundo et talia conspiciendo, quæ scripta essent exquirerent, atque ita erudirentur homines. Quidam autem paræmias ad hunc modum definiunt: Dictum parodium, seu in via positum, ab uno quodam ad multa translatum. Est igitur in hoc libro notitia sapientiæ et disciplinæ, intellectus sermonum prudentice, strophæ verborum, justitiæ veræ intellectus, ad dirigendum judicia, et pollicitatio cognoscendarum ex istis parabolarum, dictorum sapientium, ænigmatum, et obscurorum sermonum. Et sunt notitiæ sapientiæ et disciplinæ. Cum enim et Græci sapientiam habere polliceantur, et hæretici habere se disciplinam arbitrentur; ideo hic veram sapientiam ac disciplinam docet; ne ex similitudine nominis sapientiæ, in sophismata Græcorum et hæreticorum quis incidat. Græci enim putant se hac in re præstare, ac Dicentes se sapientes esse, stulti facti sunt ( Rom. 1. 22 ). Hæretici vero eruditos esse se rati, aversi sunt et peccant, proprio judicio condemnati. Sapiens vero si divina eloquia audierit, sapientior erit. Eteniui si legitima Dei audierit et custodierit, et in disciplina Domini ne-. gligens non fuerit, nec fallacia quadam allectus fuerit, filius sapiens evadet, et eruditus factus, statim etiam cognitionem Dei accipiet. Ilac enim sapientes instituuntur. Sermonum vero prudentum intellectus, doctrina est de solo vero Deo. Græcorum namque alii corpus esse dixerunt Deum, alii simulacris etiam ipsum assimilarunt. Hæretici vero et ipsi in veri cognitione desipuerunt. Propterea hic de vera cognitione Dei hæc enarrat : quod quidem inessabilis sit : · Gloria Dei abscondit verbum; › de providentia vero ejus sic loquitur: « In omni loco oculi Domini contemplantur bonos et malos » (Prov. 25. 2. et 15. 3). Et iterum : « Dives et pauper alter alteri occurrerunt: utrosque vero fecit Dominus (Cap. 22. 2). Et, « Dum conveniunt fœnerator ac debitor, utrosque speculatur Dominus > (Cap. 29. 13). Et, c Sunt cnin in conspectu oculorum Dei viæ viri, et omnes orbitas ejus speculatur (C. 5.21). Judicium quoque ejus commemorat, dicens: « Sacrificia impiorum abominationes sunt Domini: vota autem recte ambulantium accepta sunt apud eum > (Cap. 15. 8). Et iterum : Domos conviciatorum dissipat Dominus, firmat autem terminum viduæ » (Cap. 15. 25). Opisicium vero illius non simpliciter, sed eo quod per Verbum ac sapientiam suam cuncta faciat; qui potissimus veri Dei character est, quod sit Filii Pater. Ait igitur: « Sapientia Deus fundavit terram » ( Cap. 3. 19 ). Et iterum : • Deus fecit regiones et deserta et summirates habitatas ejus, quæ sub cælo est. Quando præparabat cælum, aderam ipsi, et separabat thronum suum supra ventos, quando validas faciebat desuper nubes, cum eo eram cuncta componens. Ego eram in qua lætabatur, singulis diebus lætabar in conspectu illius > (Cap. 8. 26 - 30). Strophæ verborum sunt in isto libro: nam si quis ca mente verset, re-

serabit et inveniet sententiam in ipsis sitam. Qualia sunt hæc : « Incolumis evasit ab æstu filius intelligens; corrumpitur autem a vento in messe filius ini. quus > (Cap. 10. 6). Et iterum : c Sollicite cura quæ in agro sunt viridia, et berbam demetas, et fænum montanum collige, ut oves habeas ad vestitum » (Cap. 27. 25. 26). Et rursus : c Si conviva sederis ad cœnam in mensa magnatum, mente intelligas quæ apponuntur tibi > (Cap. 23. 1): et alia consimilia. Veræ justitiæ dictus est intellectus : quoniam differenter quidam justitiæ vocabulum accipiunt; aliis dicentibus justitiam esse, ut reddat quis quod custodiendum accepit : aliis vero, si malum reddatur pro malo, et bonum pro bono. Ilujusmodi autem definitiones accuratæ non sunt. Ne dixeris enim, Quo ille erga me usus est modo, eodem utar ego, pænas de illo sumam pro injuria qua me affecit. Quamobrem hic, quæ vera sit justitia, docet: eam videlicet veram esse justitiam, si unicuique quod suum est red. datur. « Cumprimis honora Dominum de justis tuis laboribus, et primitias illi da de tuis justitiæ fructibus » (Cap. 3. 9). Deinde honora regem, et parentibus debitum exhibe officium, omnibus vero quod æquum est. Et hic quidem unus est typus. Alter vero, ut animam suam quisque justificet, requabilitatem custodiendo, ita ut in inæquabilitatem non declinet, sed rationi obtemperet, Ne malo consilio, quo fuventutis doctrina repudiatur, capiaris (Cap. 2.16.17): sed cum consilio oninia facias, et cogitationes tuæ sint judicia, ita ut seipsum quisque judicet, et omne desiderium probum habeat : Omne quippe justorum desiderium bonum est (Cap. 11. 23); et, Concupiscentia justi accepta est (Cap. 10. 24). Quod autem iracundiam spectat, Ne sis amicus, inquit, viro surioso, et amico irucundo ne cohabites (Cap. 22. 24). Omnem enim iram suam emittit insipiens : sapiens vero illam ex parte recondit (Cap. 29. 11). Oui seipsum ad hunc componit modum, et singulas cujusque partis animæ actiones sanas et innocuas custodit, is demum veram agniturus est justitiam. Judicia vero dirigere est imprimis juste secundum legem Dei judicare, ut ait : « Aperi os tuum verbo Dei, et sane de omnibus judica. Pauperem vero et imbecillem dijudica > (Cap. 31. 8. 9). ( Qui namque dicit de implo, Justus est, exsecrabilis est populis, et odiosus inter gentes. Personam enim in judicio revereri bonum non est » (Cap. 24. 24. 23). Hoc quidem palam et aperte dicendum est : deinde, ut quod judicium în alios quispiam profert, idipsum in sese dirigat, seque ipse examinet : corripiatque si excesserit ira : cohibeat, si vehementior fuerit concupiscentia : excitet, si dormierit vis ratiocinii, dicens: Quousque piger, jaces (Cap. 6.9)? Ita enim se juste gerens, accusatorque sui factus, rectum judicium proferre dicet, nec audiet ab alio : Qui alium doces, teipsum non doces? qui ais, Non mæchaberis, mæcharis (Rom. 2. 21. 22)? Quemadmodum enim qui iter facit, si recta gradiatur via, ad finem viæ pervenit: sic qui recta profert judicia, justus agnoscetur et sapiens. Parabolæ autem dicuntur sermones, quasi imagines eorum

Φάσχοντες είναι σοφεί, έμως άνθησαν. Αίρετικοί δε παιδεύεσθαι νομίζοντες έξεστράφησαν, καλ άμαρτάνουσιν όντες αὐτοχατάχριτο:. Τῶν δὲ θείων λόγων άκούσας σοφός, σοφώτερος Εσται. Τῶν γάρ νομίμων του Θεου άχούσας, χαι ταύτα φυλάξας, επί τε τή παιδεία Κυρίου μή δλιγωρήσας, μηδὲ έλχυσθείς άπάτη, υίος σοφός γενήσεται, και πεπαιδευμένος γενόμενος ταχέως καὶ τὴν παρά Θεοῦ γνῶσιν δέξεται. Ταύτη γάρ οἱ σοφοὶ παιδεύονται. Νόησις δὲ λόγων φρονήσεως ή περί τοῦ μόνου καὶ ἀληθινοῦ ὅντος Θεοῦ διδασκαλία. Έπι γάρ Έλλήνων οι μέν σώμα τον Θεόν είπον, οι δε ειδώλοις αύτον όμοιως ελάτρευσαν. Λίρετικοί δὲ καὶ αὐτοί περί τοῦ ὅντος παρεφρόνησαν. Διά τοῦτο οὕτος την άληθη περί Θεοῦ γνῶσιν ἐξηγείται, το μεν ανέχφραστον αύτου λέγων, Δόξα Θεού κρύπτει λόγον το δέ προνοητικόν αὐτοῦ φησιν . Έr παντί τόπφ όφθαλμοί Κυρίου σχοπεύουσι κακούς τε και άγαθούς. Και πάλιν, Πλούσιος και πτωχός συνήντησαν άλληλοις, άμφοτέρους δέ έποίησεν ο Κύριος. Καλ, Δανειστοῦ καλ χρεωφειλέτου άλληλοις συνελθόντων, έπισκοπην ποιείται άμφοτέρων ο Κύριος. Καλ, Ένώπιον γάρ είσι τῶν τοῦ Θεοῦ ὀφθαλμῶν ὀδοί ἀνδρός • εἰς δὲ πάσας τροχιάς αὐτοῦ σχοπεύει. Καὶ τὸ μὲν χριτιχὸν αὐτοῦ φησι Θυσίαι ἀσεδῶν βδέλυγμα Κυρίου . εύχαι δε κατευθυνόντων δεκται παρ' αυτφ. Και πάλιν · Οίχους ύδριστών κατασπά Κύριος , έστησε δέ δριον χήρας (legebatur in Ms. χώρας). Τὸ δὲ δημιουργικόν αύτου ούχ άπλως, άλλ' ὅτι διὰ τοῦ ίδίου λόγου καλ τής σοφίας πάντα ποιεί · δ μάλιστα χαρακτηρίζει τον άληθινον Θεόν, ζτι Υίου Πατήρ έστι. Λέγει γοῦν ' Ὁ Θεός τῆ σοφία έθεμελίωσε την ηην. Και πάλιν, Ο Θεός εποίησε χώρας και dοιχήτους, και άκρα οἰχούμετα τῆς ὑπ' οὐρατόν. 'Hrixa ήτοίμαζε τόν ούρανόν, συμπαρήμην αὐτῷ, καὶ ὅτε ἀφώριζε τὸν αὐτοῦ θρόνον ἐπ' ἀνέμων, ήνίκα Ισχυρά έποιει τὰ ἄνω νέφη, ήμην παρ' αὐτῷ ἀρμόζουσα. Έγὼ ήμην ή προσέχαιρε, καθ' ήμέραν δε εύφραινόμην έν προσώπω αύτοῦ. Στροφαί λόγων είρηνται, ἐπειδή στρέφων τις αύτους τή διανοία, άνοίγει καὶ εύρίσκει τὸν ἐν αὐτοῖς ἐγκείμενον νούν. Οξά είσι · Διεσώθη άπό τοῦ καύματος υίδς τοήμων : άνεμόφθορος γίνεται έν άμητφ υίδς παράτομος. Και πάλιν, Έπιμελοῦ τῶν ἐν τῷ πεδίφ χλωρών, και κερείς πόαν, και συνάγαγε χόρτον όρεινον, ζνα έχης πρόδατα είς ίματισμόν. Καὶ πάλιν, 'Εὰν καθίσης δειπνείν ἐπὶ τραπέζης δυναστών, νοητώς νόει τὰ παρατιθέμενά σοι· καλ τὰ ὅμοια τούτοις. Δικαιοσύνης ἀληθοῦς [377] νόησις εϊρηται, έπειδή τινες έξειλήφασι το δίχαιον τῶν μὲν λεγόντων , Δίχαιόν ἐστι , τὸ ἀποδιδόναι ἄπερ έλαδέ τις φυλάξαι των δε, το διδόναι κακόν άντι κακού, και άγαθον άντι άγαθού. Συμδαίνει δε μή άχριδείς είναι τους τοιούτους όρους. Μή είπης γάρ, "Ον τρόπον έχρήσατό μοι, χρήσομαι αὐτῷ, τίσομαι δὲ αὐτὸν ἄ με ἡδίκησε. Διὰ τοῦτο οὕτος τὴν ἀληθῆ δικαιοσύνην διδάσκει τούτοις το άληθες δίκαιον, το <del>ἀποδιδόναι ἐ</del>κάστω τὸ ίδιον. Προηγουμένως μέν τίμα τὸν Κύριον ἀπὸ σῶν δικαίων πόνων, καὶ άπάρχου αὐτῷ ἀπὸ σῶν καρπῶν δικαιοσύνης. Επειτα τίμα βασιλέα, καλ τοῖς μέν γονεῦσι τὸ καθηχον ἀποδίδου, τοῖς δὲ πᾶσι τὸ ἴσον. Καὶ οὕτος μὲν είς τύπος. Δεύτερος δε , δικαιούν την ψυχην έαυτού, την ισότητα φυλάττειν, ώστε μη κλίνειν είς άνισό-

τητα άλλά τῷ μὲν λογικῷ, Μή σε καταλάδη βουλή κακή, ή απολείπουσα διδασκαλίαν rεότητος, άλλλ μετά βουλής πάντα ποίει, καλ οι λογισμοί σου έστωσαν χρίματα. ώστε χρίνειν έαυτον έχαστον, χαλ την μέν επιθυμίαν πάσαν έχειν άγαθην. Έπιθυμία γάρ δικαίων πάσα άγαθή, και έπιθυμία δικαίου δεκτή. Κατά δὲ τὸ θυμικόν, Μὴ ἴσθι ἐταῖρος ἀνδρί θυμώδει, φίλφ δε δργίλφ μη συναυλίζου. "Ολον γάρ τὸν θυμὸν ἐκφέρει αὐτοῦ ἄφρων · ὁ δὲ σοφὸς ταμιεύεται κατά μέρος. Οὔτω δὲ ἐαυτὸν ρυθμίζων άνθρωπος, την ίδιαν έκάστου μέρους της ψυχης πράξιν ύγιῆ καὶ ἀσινῆ φυλάττων, ἔσται γινώσκων την άληθη δικαιοσύνην. Κρίματα δὲ κατευθύνειν έστὶ, προηγουμένως μέν χρίνειν διχαίως χατά τὸν τοῦ θεοῦ νόμον, ως φησι Ανοιγε σόν στόμα λόγφ Θεοῦ, καὶ κρίνε πάντας ὑγιῶς. Διάκρινε δὲ πένητα και άσθενη. Ὁ γάρ είπων τὸν ἀσεδη, δίκαιός έστιν, έπικατάρατος τοῖς λαοῖς καὶ μισητὸς εἰς ἔθνη. Αἰδεῖσθαι γὰρ πρόσωπον ἐν κρίσει οὐ καλόν. Τοῦτο μὲν ἐχ τοῦ φανεροῦ ἡητέον • ἔπειτα δὲ ῖνα ὅπερ ἐτέρους χρίνει τις, τοῦτο καὶ εἰς ἐαυτὸν το χρίμα χατευθύνη, χαὶ ἐαυτον δοχιμάζη, ἐπιτιμῶν μεν εαυτώ, εάν πλεονεχτή ο θυμός επέχων δε, εάν περισσεύη ή έπιθυμία · διεγείρων δε, έαν άφυπνοί το λογιστικόν, λέγων "Εως πότε, όκνηρέ, κατάκεισαι; Ουτω γάρ έαυτον δικαίως άγων, και κατήγορος έαυτου γινόμενος, κρίμα κατευθύνειν μαθήσεται, καλ ούχ άχούσεται παρ' έτέρου. Ο διδάσχων έτερον, σεαυτόν ού διδάσκεις; ο λέγων, Μή μοιχεύσης. μοιχεύεις; "Ωσπερ γάρ ο όδεύων και κατευθύνων την όδον φθάνει είς το τέλος ουτως ο κατευθύνων κρίματα, δίκαιος γνωσθήσεται καλ σοφός. Παραδολαλ δὲ λέγονται λόγοι, ὥσπερ εἰχόνες τῶν λεγομένων. Έξ αὐτῶν γὰρ διὰ τὴν ὁμοιότητα τὸ λεγόμενον καταλαμδάνεται. Ούτω γάρ ὁ Κύριος Ελεγεν, ὡς ὁ Μάρχος φησί · Tiri ομοιώσω την βασιλείαν τοῦ Θεοῦ, ἡ ἐν ποία παραδολῆ παραδάλωμαι αὐτήν; ώς των κατά όμοίωσιν λεγομένων παραδολής οδσης. Καὶ γὰρ λέγων, Όμο*ία ἐστὶτ ἡ βασιλεία τοῦ Θεο*ῦ, υστερον επέφερε, Διά τοῦτο έν παραδολαίς αὐτοίς Aalū. Είσιν [378] οὖν τοιαῦται αἰ παραδολαί · "Ωσπερ ξξοδος χιόνος ἐν ἀμητῷ κατάκαυμα ώφελεί, ούτως άγγελος πιστός τούς αποστείλαντας αὐτότ. Και πάλιν · "Οσπερ ἄτεμοι, και τέφη, και ύετοι, οῦτως οι καυχώμενοι ἐπι δόσει ψευδεί: και τὰ όμοια τούτοις. Τήσεις δὲ σοφῶν είσι λόγοι ού σεσοφισμένοι, ούδὲ ἐν τῷ πιθανῷ ἀπατῶντες, ἀλλ' ήχριδωμένοι · ούχ, ώς χατά πρόσταξιν δε λεγόμενοι, άλλ' ώς παρ' αύτῶν γνωσθέντες, καὶ ώς ἀποφάσεις αὐτῶν προσφερόμενοι · οἶοί εἰσι · Καρδίας εὐφραιroμέτης, πρόσωπον θάλλει· εν δε λύπαις ούσης, σχυθρωπάζει. Καλ, Καρδία όρθη ζητεί αίσθησιν στόμα δὲ ἀπαιδεύτων γνώσεται κακά. Καὶ, Μῖσος έγείρει νείχος πάντας δέ τούς μή φιλονεικούντας καλύπτει φιλία. Καὶ, "Ος καταφρονεί πράγματος, καταφρονηθήσεται ύπ' αὐτοῦ ' ὁ δὲ φοδούμετος έττολην, ούτος ύγιαίνει. Των μέν γάρ άλλων άνθρώπων οἱ λόγοι κατά πλεῖστον άμφίδολοι τυγχάνουσιν όντες · οί δὲ τῶν σοφῶν, οἶοί εἰσιν οὖτοι, άληθείς είσιν, και πανταχόθεν ήκρίδωνται, ώστε μηδε άντιλέγεσθαι αὐτούς. Και οι μεν άλλοι άνθρωποι άπό του τέλους γνωρίζουσι το πράγμα ο όδον έστιν, ὅτι ὁ ἄδιχος φαῦλός ἐστι, καὶ ὁ μοιχὸς οὐ καλός τούτο δε και παντί δηλον αν είη. Οι δε σοφοί τάς άρχλε τῶν πράξεων προλέγουσιν, εν ἔκαστος γινώσχων τὰς άρχὰς τῶν χαχῶν φυλάττηται, χα! ώσπερ σύμδολον των τῆς ψυχῆς χινημάτων παραγγέλλουσιν, οξά έστι τὰ προειρημένα • Μίσος έγείρει rείκος, πάντας δε τους μη φιλογεικουντίις κα-Αύπτει φιλία. Ο γάρ φίλερις άπο μίπους έχει την άρχην της τοιαύτης κακίας, και ούκ άν τις είποι άγαπαν τον φιλονειχούντα. Πάλιν δε έχ του εναντίου ό μή φιλονειχών, γνώρισμα άγάπης έχει. Καὶ ούχ αν τις είποι φιλόνεικον τον άγαπώντα · ώς πάλιν το, Έν έπιθυμίαις έστι πας δεργός και πας δξύθυμος πράσσει μετά άδουλίας. Τοῦ γὰρ ἀεργοῦ ἐσήμανε τὴν ψυχήν εν πάσαις επιθυμίαις βεδυθίσθαι, καλ τον όξύθυμον μηδεμίαν έχοντα βουλήν όρθην έδήλωσε. Καλ όλως ούτοι τὰ ἡθικὰ μᾶλλον ἀπαγγέλλουσι, τὴν ἀρχὴν τῆς πράξεως, όθεν συνίστανται, λέγοντες, ότι τῆς μὲν φιλονειχίας προηγείται μίσος · τοῦ δὲ μὴ φιλονειχείν προηγείται άγάπη, καὶ τῆς μὲν ἀεργίας προηγείται ἡδονἡ κακή του δε όξυθύμου προηγείται άδουλία και του μέν έξουθενημένου άρχή έστι το καταφρονείν αύτον του νόμου της δε ύγείας προηγείται ό φόδος του θεου · και της μεν άπωλείας της ψυχης έστιν άρχη τὸ ἀφύλαχτον ἔχειν τὸ στόμα · τοῦ δὲ πτοεἴσθαί τινα προηγείται ή προπέτεια. Ούτω δε έκάστην ρησιν άναλύων, εύρησεις είρημένην καλ γεγραμμένην ύπερ τοῦ τοὺς ἀχούοντας χαὶ μανθάνοντας τὰς ἀρχὰς τῶν χαχων χαι των άγαθων, φεύγειν μέν τά φαῦλα, πράττειν δὲ τὰ ἀγαθά. Αἰνίγματα δὲ καὶ σκοτεινοὶ λόγοι, οίτινες ἀσφαλείς μέν ούτως είσιν, ωστε άνιαν τὸν έντυγχάνοντα το μηδέν εμφαίνειν, μηδέ τινα υπύνοιαν παρέχειν . έρευνώμενοι δὲ δμως δειχνύουσι τὸν ἐν αὐτοῖ; νοῦν. Οἴοί εἰσι · Τῷ βδέλλη τρεῖς θυγατέρες ήσαν, άγαπήσει άγαπώμεναι και αι τρείς αδται \*, καὶ ἡ τετάρτη οὐκ ἡρκέσθη εἰπεῖr, Ἰκανόν. "Αδης, καί έρως γυναικός, και τάρταρος, και γῆ ούκ εμπιπλαμένη [379] ύδατος, και ύδωρ και πῦρ οὺ μὴ εἴπωσιν, ᾿Αρχεῖ. Καὶ πάλιν Τρία δέ ἐστιν άδύτατά μοι τοῆσαι, καὶ τὸ τέταρτον οὐκ ἐπιγινώσκω · Ίχνη ἀετοῦ πετομένου, καὶ όδοὺς ὅφεως έπι πέτρας, και τρίδους νηδς ποντοπορούσης, και όδοὺς ἀνδρὸς ἐν νεότητι· καὶ ὅσα τοιαῦτά ἐστιν αίνίγματα · ἔτερα γάρ τινα δηλοῖ, καὶ ἐτέρων ἔννοιαν παρίστησι : καλ άσαφῆ μέν έστι, κεκρυμμένον δὲ έχει τὸν νοῦν. Καὶ ἡ μὲν περιοχὴ τοῦ βιδλίου τῶν Παροιμιών τούτον έχει τον τρόπον.

Ή δὲ ἀνακεφαλαίωσις ὲν τούτοις. Ἐν προοιμίοις περί αὐτῶν τῶν παροιμιῶν Σολομῶντος υἰοῦ Δαυίδ, δς έβασίλευσε έr 'Iερουσαλημ, τοῦ γrῶraι σοφίαr καί παιδείαν. Καὶ ὅτι ᾿Αρχὴ σοφίας φόδος Κυρίου. Περί του άχούειν νόμους πατρός, και μή άπώσασθαι θεσμούς μητρός. Περί τοῦ μἡ πλανηθῆναι, μηδὲ συμπορεύεσθαι όδοὺς μετά τῶν συντελούντων ἄνομα. χοινόν γάρ βαλάντιον χέχτηνται. "Ότι σοφία εν εξόδοις ύμνεϊται, άσεδείς δὲ ἐμίσησαν αίσθησιν. Ἐπειδή έχάλουν, καλ ούχ ὑπήκουσάν μου, διὰ τοῦτο, ὅταν χαλέσωνταί με, ούχ ύπαχούσομαι αύτῶν. Περὶ τοῦ, Δέχου φήσεις έντολων, καί είσακούσεται σοφίας τὸ οὖς σου, Ιra συνήσης δικαιοσύνην καὶ κρίμα. ້ 🛭 οί καταλιπόντες όδοὺς εὐθείας, καὶ χαίροντες ἐπὶ διαστροφή κακή. Περί του, Μή σε καταλάδη βουλή κακή, Ινα εύρης τρίδους δικαιοσύνης Λείας. Περί του μή επιλανθάνεσθαί σε τήρησιν νόμου, ίνα μακροδιώσης έν είρηνη. Περί του είναι σε πεποιθότα έ. όλη χάρδία επί θεώ, και μή είναι φρόνιμον παρ' έαυτῷ, ἀλλὰ τιμᾶν τὸν Κύριον ἀπὸ τῶν δικαίων πόνων. Περί τοῦ μη όλιγωρείν παιδείας Κυρίου· \*Or γάρ άγαπῷ Κύριος, παιδεύει. Καὶ, Μακάριος ἄνθρωπος δς ευρη σοφίατ. Περί του μή παραβρύεσθαί σε, άλλά τηρείν βουλήν καὶ Εννοιαν, ΐνα Εσται ΐασις τῆ σαρχί σου. Περί του μή ἀποσχέσθαι εὖ ποιείν ἐνδεῆ, ήνίχα αν έχη ή χείρ σου βοηθείν. Καλ, Μή τέχταινε έπι σῷ φίλψ χαχά, ὅτι ἀχάθαρτος ἐνώπιον Κυρίου πᾶς παράνομος. "Οτι, Κύριος υπερηφάνοις άντιτάσσεται, ταπεινοίς δε μεταδίδωσι χάριν. Και περί του άχούειν παιδείας πατρός. Περί του, Υίε, έμη ρήσει πρόσεχε, και πάση φυλακή τήρει σήν καιδίαν, χαλ Κύριος όρθας ποιήσει τας τροχιάς σου. Περί του μή προσέχειν φαύλη γυναικί. Όδους τάρ ζωής ου μετέρχεται, μακράν ποίησον άπ' αυτής σύνοδο. Περί του, Πίνε ύδατα άπο σων άγγείων καί Ή πηγή του ύδατός σου έστω σοι ήδεια. Έν γάρτη ταύτης σοφία συμπεριφερόμενος, πολλοστός έση. "Ιθι πρός τὸν μύρμηκα, ω όκνηρε νεανία, καὶ γίνου σοφώτερος · ότι πολλήν εν τῷ ἀμητῷ ποιείται την παράχυσιν b. Περί του πορεύοντος πρής την μέλισσαν, Και μάθε ώς έργάτις έστί. Περί του, "Εως πότε, όχιτηρέ, κατάκεισαι; `Ολίγον μεν ύπνοις, όλίγον δε κάθησαι. Διά τουτο εξαπίνης Ερχεται ή άπώλειά σου. Περί φυλαχής νόμων πατρός: "Ότι λύχτος έττολωτ καί φως έστι καί ζωης όδός. Περί του, 'Αποθέσει ε τις πυρ έν κόλλπφ, τὰ δὲ ἰμάτια αὐτοῦ οὐ κατακαύσει; ἢ περιπατήσει ἐπ' ἀνθράκων πυρός, τοὺς δὲ πόδας οὐ κατακαύσει οὐτος; Ο είσελθων [380] είς γυναϊκα υπανδρον ουκ άθωωθήσεται. Περί τοῦ, Οὐ θαυμαστὸν ἐὰν κλέπτων άλφ τις κλέπτει γάρ Ινα έμπλήση την ψυχήν αύτοῦ πεινώσαν ο δε μοιχός δι ενδειαν φρενων απολεί την ψυχην αυτού. Περί του, Τίμα τίν θεόν, καὶ Ισχύσεις, καὶ φύλασσε ἐμάς ἐντολάς, και έπιγραψον αὐτάς έπι τὸ πλάτος τῆς καρδίας σου, "ra τηρήσωσί σε άπό γυναικός άλλοτρίας και πόρτης. Περί τοῦ κηρῦξαί σε σοφίαν, οτι έπ' άχρων των ύψηλων έστιν, ότι τιμιωτέρα έστίν άργυρίου, και γνησιωτέρα ύπερ χρυσίον δεδοκιμασμένον, καλ ότι, Φόδος Κυρίου μισεί άδικίαν. Περί του, Κύριος Επτισέ με άρχην όδων αὐτοῦ εἰς Εργα αὐτου. Περί του, ότι ή σοφία φχοδόμησε καυτή olnor. Περί τοῦ, Ελεγχε σοφὸr, και άγαπήσει σε. 'Εάν σοφός γένη, σεαυτῷ ἔση, καὶ τοῖς π.ὶησίον σου · έὰν δὲ κακὸς ἀποδῆς, μόνος ἀντλήσεις τά κακά. "Οτι γυνή άφρων και θρασεία, ένδεής ψωμοῦ γίνεται. Πενία ἄνδρα ταπεινοῖ· υίὸς δὲ πεπαιδευμένος σοφὸς ἔσται. Μνήμη δικαίου μετ**`** έγχωμίων. "Ος πορεύεται άπλῶς, πορεύεται πεποιθώς. "Ος έκ χειλέων προφέρει σοφίαν, ράθδφ τύπτει ἄνδρα ἀκάρδιον. 'Οδοὺς ζωῆς φυλάσσει παιδεία καλύπτουσι δὲ ἔχθραν χείλη δίκαια. "Αφρων πράσσει κακά · στόμα δὲ δικαίου ἀποστά-

versus 28 capitis sexti aliter legitur in Bibliis.

b Ribl. παράθεσιν. Mox legendum videtur περί του, Πορεύθητε, cum Bibl. · Scrib. ἀποθήσει. Bibl. ἀποδήσει et ἀποδέσει. Supre

quæ dicuntur. Ex ipsis enim per similitudinem quod dicitur intelligitur. Ita namque Dominus, ut ait Marcus, dicit : Cui assimilabo regnum Dei ? aut qua parabola adumbrabo illud (Marc. 4.30)? utpote cum parabola sit de rebus per similitudinem dictis. Cum dixisset enim : Simile est regnum Dei, deinde intulit, Ideo in parabolis loquor illis (Matth. 13. 31. 35 et 13). Hujusmodi itaque sunt parabolæ: « Sient emissio nivis ın messe allevat astum, sic nuntius fidelis iis qui miscrunt eum v ( Prov. 25. 13). Et rursum : c Sicut venti, et aubes et pluviæ, sie qui gloriantur in dono mendaci » (Ibid. v. 14), et his similia. Dicta porro sapientum sunt, non sophismata verborum, neque sermones probabilitatis specie decipientes, sed veri ct accurati: non quasi jussione cujusdam habiti, sed per se noti, et quasi sententiæ corum prolati. Quales sunt : « Corde lætante, floret vultus; cum autem in tristitia est, deprimitur > (Prov. 15. 13). Et c Cor rectum quærit sensum; os autem indisciplinatorum cognoscet mala > (Ibid v. 14). Et, c (Idium excitat contentionem: omnes autem eos, qui contentiosi non sunt, contegit amicitia > (Prov. 10. 12). Et, « Qui negotium contemnit contemnetur ab ipso: qui vero mandatum veretur, ille sanus est > (Cap. 13. 13). Aliorum namque hominum sermones ut plurimum ambigui sunt : sapientium vero, quales sunt isti, veri sunt, et omni ex parte accurati, ita ut minime ipsis contradicatur. Et alii quidem homines ex fine operis rem declarant; cujusmodi est illud : Iniquus res est mala; et mœchus pravum quid est, quod cuivis manifestum est. Sapientes autem initium operum prædicunt, et quasi symbola animi motum prænuntiant, ut quisque, agnitis malorum principiis, sibi caveat, qualia sunt superius dieta: Odium suscitat contentionem, omnes autem, qui non contendunt, contegit amicitia. Contentiosus enim ex odio malitiæ hujus principium habet, nec quispiam dixerit contentiosum se diligere. Contra qui contentiosus non est, dilectionis indicium habet. Nec contentiosum quispiam dixerit cum qui diligit, nt rursum dicitur: In concupiscentiis est omnis otiosus (Prov. 13. 4); et, Iracundus absque consilio agit (Prov. 14. 17). Nam otiosi animam significat in omnibus concupiscentiis esse demersam, et iracundum, nulh m rectum habere consilium ostendit. Ili itaque plane mores declarant, et actionis principium, unde erdiatur, dum aiunt, odium præcedere rixas : caritatem esse principium et causam, qua vitantur conu ntiones : otio præire pravam veluptatem ; iracundo præire consilii inopiam : et causam quare quis despiciatur, esse contemptum legis : quod sanitatem præcedat timor Dei: item quod principium perniciei anin æ sit, non custodire os suum, quod terrori præcat temeritas. Si co modo singula dicta expenderis, deprehendes ea ideo esse scripta atque prolata, ut qui : udierint bonorum malorumque principia edocti, prava sugiant, bona operentur. Ænigmata porro et obscuri sermones, ita caute sunt posita, ut cum qui legerit nacerore afficiant, quod nihil statim exhibeant nullumque sensum subindicent : attamen dum accurate expenduntur, suam sententiam indicant. Qualia sunt: a Sanguisugæ tres erant filiæ admodum dilectæ, et hæ tres et quarta non dicunt, Satis est. Infernus, et amor mulieris et tartarus, et terra quæ non saturatur aqua, aqua et ignis numquam dicunt, Satis est. (Prov. 30. 15. 16). Et iterum: a Tria sunt quæ intellectu mihi sunt impossibilia, et quartum non cognosco: vestigia aquilæ volantis, et vias serpentis supra petram, et vias navis in mari euntis, et vias viri in adolescentia. (Ibid. v. 18. 19); et quæcumque ejusmodi sunt ænigmata: alia namque statim indicant, aliam tamen sententiam exhibent: et obscura quidem sunt, absconditum vero sensum habent. Et compendium quidem libri Proverbiorum ad hunc so habet modum.

Recapitulatio autem ejus his comprehenditur. In procemiis agitur de ipsis Proverbiis Salomonis filii David, qui regnavit in Jerusalem, ad sciendam sapientiam et disciplinam (Cap. 1. 1. 2). Quod principium sapientiæ sit timor Domini (Ibid. v. 7). De audiendis legibus patris, et de non respuenda disciplina matris. De non errando, et quod non sit via capessenda cum iis qui operantur iniqua: commune namque marsupium illi possident. Sapientia in exitibus prædicat; impii autem oderunt sensum. Quoniam me vocante, non audierunt, ideo cum vocabunt me, non audiam eos (Ibid. v. 24. 28). Item illud, Accipe dictu mandatorum, et audiet sapientiam auris tua, ut intelligas justitiam et judicium (Cap. 2. 1. 2. 9). Væ qui derelinguunt vias rectas, et delectantur in subversione mala (Ibid. v. 13. 14). Illud ctiam, Ne te apprehendat consilium malum, ut invenias semitas justitiæ planas (Ibid. v. 19. 20). Item, Ne obliviscaris legis custodiam, ut longavus sis in pace. Quod toto corde debeas in Domino confidere, nec esse prudens in temetipso, sed honorare Dominum ex justis laboribus. Quod non negligenda sit disciplina Domini; Nam quem diligit Dominus castigat (Cup. 3. 12). Et, Beatus homo qui invenerit sapientiam. Quod non debeas emolliri ac difflucre, sed servare consilium et intelligentiam; ut sit medela carni tuæ. Quod non debeas desistere a beneficio indigenti præstando, cum habuerit manus tua unde ipsi opem ferat, neque machinari mala adversus amicum tuum, quia immundus coram Domino ommis iniquus crit. Quia Dominus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam (Ibid. v. 34). De audienda disciplina patris. Item illud, Fili, dictis meis attende, et omni custodia serva cor tuum, et Dominus rectas faciet orbitas tuas (Cap. 4. 20. 23. 27). Quod non attendendum pravæ mulieri; Vias enim vitæ non ingreditur; ab ejus consortio te procul remove (Cap. 5. 6. 8). Item illud: Bibe aquas ex vasis tuis; et, Fons aquæ tuæ sit tibi suavis (Ibid. v. 15.18). In ejus cmm sapientia versans, diuturne ages (Ibid. v. 19). Vade ad formicam, o piger adolescens, et esto sapientior : quia multum in messe parat acervum. De eo qui vadit ad apem, Et disce quomodo operatrix sit (Cap. 6. 6. 8). Illud etiam : Usquequo, piger, jaccs (Ibid. v. 9)? Paululum dormis, paululum vero sedes. Ideo repente

veniet pernicies tua (Cap. 6. 10. 15). De custodia legum patris : Quod lucerna mandatorum sint et lux et via vitæ (Ibid. v. 23). Illud etiam : Deponet quis ignem in sinu, vestimenta autem sua non comburet? aut ambulabit super carbones ignis, pedes autem suos non incendet (1bid. v. 27. 28)? Qui ingreditur ad mulierem conjugatam, non innocens erit (Ibid. v. 29). Itom, Non mirum si quis surtum saciens deprehendatur; furatur enim ut impleat animam suam esurientem: mæchus autem ob inopium mentis perdet animam suam (Ibid. v. 30. 32). Item, Cole Dominum, et potens eris, a custodi mandata mea, et describe illa in latitudine cordis tui, ut custodiant te a muliere aliena et meretrice (Cap. 7. 2. 3. 5). Quod debeas prædicare sapientiam, quæ in excelsis verticibus est, quia pretiosior est argento, et generosior auro probato : et quod timor Domini odio habeat injustitiam (Cap. 8. 1. 2. 11. 45). Illud item, Dominus creavit me initium viarum suarum in opera sua (Ibid. v. 22). Item illud: Sapientia ædificavil sibi domum (Cap. 9. 1). Item, Arque sapientem et te diliget. Si sapiens sueris, tibimetipsi eris et proximis tuis; si autem improbus evaseris, solus hauries mala. Mulier stulta et audux cibo indigebit (Ibid.v. 8. 12. 13). Paupertas virum humiliat : filius autem disciplinis educatus sapiens erit. Memoria justi cum laudibus. Qui ambulat simpliciter, ambulat confidenter. Qui ex labiis profert sapientiam, virga percutit virum corde destitutum. Vias vilas custodit disciplina; tegunt autem inimicitiam labia justa. Stultus perpetrat mala; os autem justi stillat sapientiam (Cap. 10. 4. 7. 9. 10. 13. 17. 18. 23. 31). Contra idololatras, qui ex auro, et argento, aut lapidibus aut lignis, idola faciunt. Quod per lignum salus sit credentibus. Circa eos qui idola conflant, et cum qui idola pingit. De malis omnibus per idololatriam partis. De impio cultu, et quanta in co mala. De figulo, et de idolis figlinis. De idolis omnibus quæ coluerunt gentiles. De infestissimis animalibus, serpentibus, felibus, et similibus. Quod Deus beneficus Israeli pro ranis ipsi coturnicem dederit.

Multa, at puto, desiderantur.

#### SYNOPSIS SIRACI.

De timore Dei, quod irasci non oporteat, quod sine hypocrisi accedendum sit ad Deum: de tentationibus et de patientia: de parentibus honorandis, de æquitate: quod non oporteat quærere profundiora iis, quæ jussa sunt, de eleemosyna et pupillorum patrocinio. De sapientia, de pudore noxio et utili: multa hic de noxio edisserit. Quod non oporteat desiderio pecuniarum se dedere, neque putare nos impune peccare, etiamsi non statim pænas demus: patiens enim est Deus, oportetque illum placare. De verborum futilitate, de superbia, de probandis amicis, de disciplina, de rebus utilibus audiendis. De non peccando, de non iterando sermone in precatione; id est, quæ promiseris Deo, ne differas. De muliere, de famulis, peco-

ribus, de filiis, de patre, de pietate erga Deum, de honore sacerdotibus exhibendo, de visitandis afflictis, De non litigando, de non exprobrando, de non despiciendis narrationibus senum sapientium. De temperantia, de amicitia, de non æmulando peccatores. De judice prudente et stulto, de superbia, de æquitate, de non vituperando sine judicio, et sine examine. De vitandis iniquis. De divitum cultu, qui a multis exhibetur, et de quorumdam inter illos avaritia. De parcis, quos θρίπας appellant (a), qui aliis non impertiunt. De possessione sapientix, de libero arbitrio. Melius esse liberis carere, quant improbos habere. Nihil latere Deum. De creaturis, de hominis formatione, de honore quo exornatus est. De lege data, de eleemosyna et pœnitentia, de luxu et lascivia non amplectenda. De custodia mysteriorum seu arcanorum, de stulti pudore noxio. Quod de peccatis pœnitentia sit agenda, de ambitione et avaritia fugiendis, de sapiente et stulto, de filia petulanti, de inconsiderantia stulti, de mente sirma, de non lequendo sine cautela. De compunctione pro peccatis habenda, de non jurando, de sapientia. De muliere mala et bona, de negotiatoribus, de iis qui revelant arcana. De illo qui in faciem laudat, retro irridet. De condonandis proximo delictis. De lingua dolosa, de mutuo dando proximis sine usura, sed egentibus commodando. De educandis accurate liberis, de famulis, de brutis, de somniis. De timentibus Deum, de sacrificiis ex iniquitate partis, de oblationibus ex justitia. De amore pecuniæ, de crapula, de ebrietate. Quod hominibus una naturæ constitutio; voluntatis vero propositum diversum, alios benedici, alios maledici procuret. De medicina, quod non oporteat nimia tristitia teneri. Quod oporteat a lege et a legibus Dei cohiberi. De operibus Dei, de suppliciis, de humana natura, quod ea multis repleta sit cædibus et sollicitudinibus. De operibus Dei.

SYNOPSIS EORUM QUÆ AR ISAIA PROPHETA DICTA SUNT.

Accusatio L. raelis ejusque calamitas; ae reprobations sacrificiorum, adhortatioque ad meliorem vitam. Prophetia de Ecclesia; et de futura pace. Accusatio Israelis, et futura obsidio. Accusatio deliciarum eorum er superbiæ. Reprobatio Israelis per vineæ similitudinem. Criminatur principes Israelis ob avaritiam et elvietatem, ipsis desolationem vaticinatur. Minatur iis qui pseudoprophetas prophetis præferunt. Ascensus hostium illorum. Visionem conspicit, in qua ejus labia purgata fuere. Exercitum admovet Syrorum rex cum Israelitis contra Jerusalem, et vaticinatur Isaias de Christo, et vastitate Jerusalem, deque ascensu Nabuchodonosoris. Prophetia de iis qui in Christum credituri sunt. De fortitudine, superbia et pernicie Assy-

(a) Hunc locum respicit 14, 3: Piro parco non bonce sund dividic. Parcos autem spina; vocabant. Est vero spi genus vermiculi secundum Suidam, quod ligna et cornua corrodebet. Hinc parcos et avaros spira; vocarunt.

ζει σοφίαν. Κατά είδωλολατριύν, έχ χρυσού καί άργύρου, ή λίθων, ή ξύλων ειδώλων (Ι. είδωλα) κατασχευασαμένων. "()τι έστι σωτηρία διά ξύλου τοίς πιστεύουσι. Τά περί είδωλοποιών, ή ζωγραφούντος είδωλα. Περί πάντων τῶν κακῶν τῶν ἐν εἰδωλολατρεία. Περί άσεδους θρησκείας, και όσα εν αυτή χαχά. Περί τοῦ χεραμέως, χαὶ τῶν χεραμιχῶν είδώλων. Περί πάντων των είδώλων τῆς των έθνων λατρείας. Περί τῶν ἐχθίστων ζώων, ὅφεων, αἰλούρων, καλ των όμοιων. "Οτι εύηργέτησεν ό Θεός τὸν Ίσραήλ άντι βατράχων όρτυγομήτραν.

### Σύνοψις τοῦ Σφάχ.

Περί φόδου Θεού , περί του μή θυμούσθαι, περί του δείν χωρίς ύποχρίσεως προσιέναι Θεφ, περί πειρασμών και ύπομονής, περί τιμής τής είς τούς γονείς, περί ἐπιειχείας, περί τοῦ μη δείν ζητείν βαθύτερα τῶν προστεταγμένων, περὶ ἐλεημοσύνης καὶ όρφανῶν προστασίας. Περί σοφίας, περί αἰσχύνης βλαδεράς και έπωφελούς πολλά δὲ περί τῆς βλαδεράς ένταυθα λέγει. Περί του μή δείν δεδόσθαι τῷ πόθῳ τῶν χρημάτων, μηδὲ οἶεσθαι ἀτιμωρητὶ άμαρτάνειν, κάν παραυτίκα μή δώμεν την τιμωρίαν : μακρόθυμος γάρ έστιν ὁ Θεός · δείν δὲ ἐξιλάσασθαι Ε αὐτόν. Περί φλυαρίας, περί ύπερηφανίας, περί φίλων δοχιμασίας, περί παιδείας, περί άχροάσεως έπωφελούς. Περί τοῦ μή άμαρτάνειν, μή ψεύδεσθαι, μή φλυαρείν, μή δευτερούν λόγον εν προσευχή · τουτέστιν, εν οίς αν ὑπόσχη Θεῷ, μὴ ὑπέρθη. Περὶ γυναικός, περὶ οἰκετῶν, [381] περί χτηνών, περί τέχνων, περί πατρός, περί της κατά θεόν εύλαδείας, περί της είς τους ίερεις τιμής, περί τής είς τούς χαχουμένους ἐπισχέψεως. Περί τοῦ μη μάχεσθαι, μη όνειδίζειν, μη παροράν διηγημάτων σοφών γερόντων. Περί σωφροσύνης, περί φιλίας, περί του μη ζηλούν άμαρτωλούς. Περί χριτού συνετού και άφρονος, περί ύπερηφανίας, περί έπιειχείας, περί του μή άχρίτως και άνεξετάστως μέμφεσθαι. Περί τοῦ φυλάττεσθαι τοὺς πονηρούς. Περί-τῆς τῶν πλουσίων θεραπείας, ῆς παρά πολλῶν τυγχάνουσι, καὶ περὶ τῆς ἐνίων αὐτῶν πλεονεξίας. Περὶ μιχρολόγων, ούς θρίπας χαλούσι ς, τούς μή μεταδιδόντας έτέροις. Περί χτήσεως σοφίας, περί τοῦ αὐτεξουσίου. Περί τοῦ ἄπαιδα εἶναι, ἢ πονηρά τέχνα έχειν. "Ότι οὐδὲν λανθάνει τὸν Θεόν. Περί τῶν χτισμάτων, περί τῆς τοῦ ἀνθρώπου πλάσειος, καὶ τιμῆς ής έτιμήθη. Περί τῆς τοῦ νόμου δόσεως, περί έλεημοσύνης καὶ μετανοίας, περὶ τοῦ μὴ ἀσωτεύεσθαι. Περί φυλαχής μυστηρίων, περί ἄφρονος αἰσχύνης βλαδεράς. Περί τοῦ μετανοείν ἐπὶ άμαρτήμασι, περί του μή πλεονεχτείν, περί συνετού χαι άφρονος, περί θυγατρός θυσίας ό, περί άπροσεξίας μωρού, περί διανοίας στερράς, περί του μή άπαραφυλάκτως φθέγγεσθαι. Περί του κατανύττεσθαι τοίς άμαρτήμασι, περί τοῦ μὴ ὁμνύναι, περί σοφίας. Περί γυναικός πονηράς και άγαθης, περί έμπόρων, περί έκλαλούντων μυστήρια. Περί τοῦ είς πρόσωπον ἐπαινοῦντος, υστερον δε χλευάζοντος. Περί του άφιέναι τῷ πλη-

b Coisl. εξιλάσκεσθαι.

σίον τὰ εἰς αὐτὸν πλημμελούμενα . Περί γλώσσης δολίας, περί τοῦ δανείζειν τῷ πλησίον, οὐχὶ τόχους λαδείν, άλλα χιχράν τῷ δεομένφ. Περί τοῦ ἐπιστρό. φως παιδεύειν τέχνα, περί οίχετῶν, περί ἀλόγων, περ! ένυπνίων. Περί των φοδουμένων τον Θεόν, περί τῶν ἐξ ἀδιχίας θυσιῶν, περὶ προσφορῶν τῶν ἐχ δικαιοσύνης. Περί φιλαργυρίας, περί λαιμαργίας, περί μέθης. "Οτι ή μεν κατασκευή τῆς φύσεως τοῖς άνθρώποις μία το δε της προαιρέσεως διάφορον, τους μέν εύλογείσθαι, τούς δέ χαταραθήναι έποίησε. Περί ίατρείας, περί του μή άγαν κρατεϊσθαι λύπη. Περί τοῦ δεῖν τῷ νόμω καὶ τοῖς τοῦ Θεοῦ νόμοις κρατεῖσθαι. Περί τῶν τοῦ Θεοῦ ἔργων, περί τῶν τιμωριῶν, περί τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως, ὅτι πολλῶν ἐμπέπλη σται φόνων καὶ φροντίδων. Περὶ τῶν τοῦ Θεοῦ ἔργων.

## Σύνοψις των τφ προφήτη 'Ησαία είρημένων.

Κατηγορία του Ίσραήλ και συμφορά, και παραίτησις θυσιών, και παραίνεσις βελτίονος βίου. Προφητεία περί τῆς Έχχλησίας, χαι τῆς ἐσομένης εἰρήνης. Κατηγορία του Ίσραήλ, και πολιορκία εσομένη. Κατηγορία της τρυφής αὐτῶν καὶ της ὑπερηφανίας. Άποδολή τοῦ Ίσραήλ διὰ τοῦ παραδείγματος τοῦ άμπελώνος. Διαδάλλει τοὺς ἄρχοντας τοῦ Ἰσραήλ εἰς πλεονεξίαν καὶ εἰς μέθην, καὶ προλέγει αὐτοῖς ἐρήμωσιν. Καλ άπειλεί τοίς προτιμώσι τούς ψευδοπροφήτας [382] τῶν προφητῶν. "Ανοδος τῶν πολεμίων αὐτων. Όρα την όπτασίαν, εν ή έχαθάρθη αὐτοῦ τὰ χείλη. Ἐπιστρατεύει ὁ Σύρων βασιλεύς μετά τῶν Ίσραηλιτών ἐπὶ τὴν Ἱερουσαλημ, καὶ προφητεύει ὁ Ήσατας περί τοῦ Χριστοῦ, καὶ περί τῆς ἐρημώσεως Ίερουσαλήμ, και περί τῆς ἀνόδου Ναδουχοδονόσορ. Προφητεία των είς Χριστόν πιστευόντων. Περί τῆς Ισχύος και ὑπερηφανίας και ἀπωλείας τοῦ 'Ασσυρίου. Περί τῶν πιστευόντων Χριστῷ, περί τῆς κατά σάρκα γεννήσεως του Χριστού · περί τῆς τῶν είς αὐτὸν π:στευόντων επιειχείας. 'Απώλειαν Βαδυλώνος και τών άλλοφύλων προφητεύει. 'Απώλεια Μωαδιτών. Περί Χριστοῦ προφητεία. ᾿Απώλεια Δαμασχοῦ, καὶ τοῦ Ίσραὴλ συμφορά καὶ σωτηρία. Άπώλεια Αἰγύπτου. 'Αλληγορεί κάκωσιν είς τὰ έθνη τὰ μὴ πιστεύσαντα τῷ Κυρίφ, καὶ εἰς τὴν ἐρήμωσιν τῆς ἀσεδείας αὐτῶν. Κελεύεται 'Ησαΐας γυμνός περιπατήσαι. Έπιστρατεία Μήδων καὶ Βαδυλωνίων γενομένη κατά Ίδουμαίας και 'Αραδίας. Πολιορκία 'Ιερουσαλήμ ή έσχάτη ύπὸ Ναδουχοδονόσορ. Πρόρρησις τῷ Σωμνὰ τῷ ταμία περί τῆς ἀπωλείας. Οι δὲ ταμίαι, τουτέστιν, οι φύλαχες τῶν ἐν τῷ ἱερῷ χρημάτων, ἀπὸτῶν ἱερέων ἦσαν. 'Απώλεια Τύρου, καὶ ή μετὰ ταῦτα σωτηρία, καὶ περί τῶν Ἐχχλησιῶν άλληγοριχῶς. ᾿Απώλεια Βαδυλώνος ύπο Μήδων, και έπ' αύτη εύχαριστία τῷ Θεῷ

Sic fere Synopsis Athanasio tributa.

<sup>·</sup> Hunc locum respicit, 11, 3 : ἀνδρὶ μιχρολόγω οὐ χαλὸς δ πλούτος viro parco non bonæ sunt divitiæ. Parcos autem θρίπας vocabant. Est vero θρίψ genus vermiculi secundum Suidam, quod ligna et cornua corredebat. Hine parcos et avaros θρίπας vocarunt. Hesychius : θρίψ, γλίσχρος, φει-

d Legendum θρασείας, ut in Synopsi quæ Athanasio ad-scribitur, quæ Synopsis in Ecclesiasticum sive Siracidem longior hac, pauca habet ad verbum his similia. Cælerorum vero librorum Synopses toto cælo differunt. In Siracide legitur, 22,5, πατέρα και άνδρα καταισχύνει ή θρασεία.

\* Forte πεπλημμελημένα.

οπό του προφήτου. Και περί των Χριστώ πιστευόντων προφητεία, περί της του διαδόλου άπωλείας της ύπὸ Χριστοῦ γενομένης \* περί τῆς τοῦ Χριστοῦ κατὰ σάρχα παρουσίας περί της είς Χριστόν πίστεως. Έγκαλείται ό Ίσραήλ, δτι την έλπίδα άπο Θεοῦ άποστήσας, έπι τους Αίγυπτίους αύτην μετήγαγε καί προαγορεύεται αύτῷ κακά, καὶ εὐθηνία μετά ταῦτα. Προφητεύεται δὲ ἐν τῷ αὐτῷ περὶ τῆς τοῦ Χριστοῦ Έκκλησίας, περί της επιστροφής των έθνων της είς Χριστόν, και περί τῆς ἐρημώσεως Ἱερουσαλήμ. Περί τῆς Έχχλησίας ἰστορία, ώς μὲν χατά τὴν πρόχειρον είς την Ίδουμαίαν καὶ την Ἱερουσαλημ, κατ' ἀναγωγήν δὲ εἰς τὴν ἐρημίαν τῶν Ἰουδαίων, χαὶ εἰς τὴν εύπραγίαν τῆς τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας. Τὰ κατὰ τὸν Σεναχηρείμ. Προφητεία περί Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου, και των είς Χριστόν πιστευόντων. Τῆς τοῦ Θεοῦ δυνάμεως Ενδειξις, και κατηγορία του Ίσραηλ, ώς είδωλολατρούντος, και των είς τον λαόν εύεργεσιων ὑπόμνησις. Περὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς καταστάσεως, χαὶ εἰδώλων ἀσθενείας. Περὶ Χριστοῦ προφητεία, χαὶ των είς αὐτὸν πιστευόντων. 'Ονειδίζει τῷ 'Ισραἡλ άμαρτιῶν ἔνεχεν. Λέγει διὰ τὴν παραχοὴν αὐτῶν ἐπενηνέχθαι αὐτοῖς τὰς συμφοράς. Περὶ τῆς εἰς Χριστόν πίστεως. "Ότι καὶ μὴ θύοντα είασε τὸν λαὸν, καὶ ούχ ἀπήτει την διά θυσιών λατρείαν. Και περί τών είς Χριστόν πιστευόντων προφητεία. Έλεγχος τής των είδώλων ἀσθενείας, καλ Ενδειξις τῆς τοῦ Θεοῦ δυνάμεως. 'Απώλεια Βαδυλώνος, καὶ τῆς σκληροκαρδίας Ίουδαίων Ελεγχος, καλ χρηστών πραγμάτων προφητεία. Περί Χριστοῦ προφητεία καὶ παράκλησις Ιερουσαλήμ. Περί τῶν ἀποστόλων και περί Χριστοῦ προφητεία. Περί τῆς τοῦ Χριστοῦ κατά σάρκα γενγήσεως, και περι πάθους, και άναστάσεως, και πλήθους των είς αύτον πιστευόντων. Περί του Χριστού άμα καί περί [383] του Ίσραήλ κατά Ιστορίαν, κατά άναγωγήν περί των είς Χριστόν πιστευόντων. Κατηγορία 'Ιουδαίων είδωλολατρείας Ενεχεν, καὶ τῆς νηστείας αὐτῶν παραίτησις, καὶ ἐτέρας νηστείας βελτίονος ὑπόδειξις. Εἶτα χατηγορία τῶν δολερῶν αὐτῶν ξργων καί βουλευμάτων, καί προφητεία περί των είς Χριστόν πιστευόντων. Περί Χριστοῦ προφητεία, καί περί των ιάσεων των είς ψυχήν και είς σώμα γενομένων ύπ' αύτου, και περί των άποστόλων και περί των λοιπών τών πιστευόντων αὐτῷ. Περὶ τοῦ πάθους. Καὶ παρά του προφήτου, ώς παρά του λαού, έξομολόγησις, καλ παρά του Κυρίου Ελεγχος εκείνων άπειθείας, καὶ πρόσληψις τῶν πιστευόντων αὐτῷ, καὶ κατηγορία τῆς Ἰουδαίων είδωλολατρείας. Περί τῶν πιστευόντων έξ Ἰουδαίων είς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν. Κατηγορία των άπειθησάντων περί της μελλούσης ζωῆς.

Σύνοψις των τῷ προφήτη Ίερεμία εἰρημένων.

Προαγόρευσις τῶν ἐσομένων κακῶν τῷ Ἰσραἡλ ὑπὸ τοῦ Ναδουχοδονόσορ. Έλεγχος τῆς εἰδωλολατρείας τοῦ Ἰσραἡλ, καὶ ὑπόμνησις τῆς τοῦ Θεοῦ εὐεργεσίας εἰς αὐτοὺς, καὶ τῶν κακῶν, ἃ ἐκ τοῦ πεποιθέναι Αἰγυπτίοις ὑπέμειναν. Τῆς τῶν εἰδώλων ἀσθενείας ἔλεγχος, καὶ τῆς αὐτῶν τῶν Ἰσραηλιτῶν ἀνθρωποθυσίας κατηγορία. Τοῦ Ἰσραἡλ κατηγορία, καὶ ἀπὸ συγκρίσεως τῆς πρὸς αὐτὸν αὐξησις τῶν τοῦ Ἰοραἡλ, τολμημάτων καὶ προσγέρευσις χρηστῶν τῷ Ἰσραἡλ,

εί ἐπιστρέψει πρός τὸν Θεόν καὶ ὑπὸ τοῦ προφήτου, ώς παρά τοῦ λαοῦ, ἐξομολόγησις. Ἡ ἄνοδος τῶν Βαδυλωνίων, και του προφήτου θρηνος έπι τη μελλούση έρημώσει, και αύτης της έρημώσεως ύπογραφή. Κατηγορία τοῦ λαοῦ, ὅτι οὐδένα ἔσχεν οῦτω δίκαιον, ωστε στήσαι του Θεου την όργην, και τής πονηρίας αύτῶν ἔλεγχος. "Ότι οὐ μέχρι θεμελίων ἔχει καταστραφήναι Ίερουσαλήμ ύπο τοῦ Ναδουχοδονόσορ. Καὶ άνοδος τῶν Βαδυλωνίων, καὶ κατηγορία τῆς ἀπειθείας του Ίσραήλ, ότι ούχ ήνείχοντο άχουσαι του προφήτου. Κατηγορία των ψευδοπροφητών παραλογιζομένων τον λαόν του γάρ Ίερεμίου λέγοντος, ότι Πόλεμος ἔσται, αὐτὸς ἔλεγεν, Οὐχὶ, ἀλλὰ εἰρήνη ἔσται. Παραίτησις θυσιών, χαὶ ἄνοδος τοῦ Βαδυλωνίου, χαὶ τῆς άνεπιστρόφου διανοίας Ἰουδαίων Ελεγχος. Παραινεί τῷ Ἰούδα πρὸς τὸ γενέσθαι αὐτοὺς βελτίονας, καὶ ἀπειλεί, εἰ μὴ γένοιντο, τὰ αὐτὰ πείσεσθαι αὐτούς τῷ Ἰσραήλ καὶ κωλύει τὸν Ἱερεμίαν δεῖσθαι ύπερ αύτων. Παραίτησις θυσιών, κατηγορία τῆς άπροσεξίας αύτῶν, καὶ τῆς άνθρωποθυσίας. ἡν ἐποιούντο τοίς δαίμοσι. Καὶ προαγόρευσις του τάφον ξσεσθαι τὸν τόπον τοῦ εἰδώλου αὐτῶν, καὶ τοῦ μηδὲ τάφοις τινάς τῶν ἀναιρουμένων παραδίδοσθα:. Έτ: περί τῆς ἀνόδου τῶν πολεμίων, καὶ θρῆνος Ἱερεμίου έπὶ ταϊς κακίαις αὐτῶν. Κατηγορία τῶν Ἰουδαίων, ώς άπεριτμήτων τη χαρδία, και παραίνεσις πρός το μή είδωλολατρείν, και ώς παρά του λαού θρηνος έπι τοίς μέλλουσι κακοίς, και κατηγορία παρά του Θεού. Παραίνεσις του Ίσραήλ πρός τὸ ὑπακούειν Θεώ, καὶ κατηγορία των πατέρων αὐτων, καλ αὐτων κακά ἐσόμενα. [384] Και κωλύεται πάλιν Ίερεμίας προσεύχεσθαι ὑπὲρ αὐτῶν. ᾿Αποδύρεται ὁ προφήτης Ἐπιδουλευόμενος ύπο Ιουδαίων εν Άναθώθ, και προλέγει διά τοῦτο ἐπόμενον αὐτοῖς ὅλεθρον. Τὸ περίζωμα κελεύεται χρύψαι Ίερεμίας, χαὶ προλέγει πληρωθήσεσθαι αύτους, και μεθυσθήσεσθαι άπο κακῶν. Περί τῆς ἀδροχίας: καὶ κωλύεται προσεύχεσθαι ὑπὲρ αὐτῶν ὁ προφήτης, καὶ παραιτείται ὁ Θεὸς τὰ όλοκαυτώματα αύτων, και τάς νηστείας, και άπειλεί τοίς ψευδοπροφήταις χαχά, ἐπειδή ἔλεγον ὅτι οὐχ ἔσονται συμφοραί τῷ λαῷ. Ίχετεύει τὸν Θεόν ὁ δέ φησιν. ούκ είσακούσεσθαι, ούδὲ ἐὰν Μωῦσῆς καὶ Σαμουλλ πρεσδεύωσιν ύπερ αύτων, άλλα δώσειν αύτούς είς μάχαιραν καὶ θάνατον, καὶ λιμὸν καὶ αἰχμαλωσίαν, και είς διασπασμόν κακών. Και Ίερεμίας εδχεται τιμωρηθηναι τους όνειδίζοντας αυτύν · ό δὲ Θεός φησιν αὐτῷ· Ἐὰr ἐξάγης τίμιοr ἀπὸ ἀrαξίου, ὡς στόμα μου έση. Κελεύεται μη γημαι ό Ίερεμίας, μηδέ θρηνείν, μηδέ του γινομένου τοίς άποθνήσχουςι χοινωνείν τοις Ίσραηλίταις. Περί των άποστόλων, περί Χριστοῦ προφητεία· τοὺς λόγους τῶν ἀπιστούντων αύτῷ ὁ προφήτης προλέγει, καὶ κατεύχεται αὐτῶν. Καλ παραινεί τοις Ἰουδαίοις, ώστε το σάββατον τηρείν. Είς τον οίχον του χεραμέως πέμπεται ο προφήτης. Πέρας λυλήσω, φησίν ο Θεός, επί βασιλείας, ώστε άναιρεῖν αὐτήν · xal ἐὰν ἐπιστρέψωσιν. ού μή ἀνέλω. Και πέρας λαλήσω, φησίν, έπι Εθνος ή βασιλείαν, τοῦ ἀνοικοδομεῖσθαι. Καὶ ἐὰν ποιήσωσι τό πονηρόν, ού ποιήσω κάγὼ περί τῶν ἀγαθῶν ων ελάλησα ποιήται αύτοις. Τούτο δε χρήσιμον πρός Πουδαίους το κεφάλαιον, όταν λέγωσιν ότι έπηγγείλατο αύτοῖς άγαθά ὁ Κύριος. Άπειθήσαντες γάρ τῷ

rii. De iis qui in Christum credituri sunt, de generatione Christi secundum carnem: de mansuetudine credentium in eum. Perniciem Babylonis et alienigenarum vaticinatur. Pernicies Moabitarum. De Christo prophetia. Pernicies Damasci, et Israelis calamitas atque salus. Pernicies Ægypti. Per allegoriam prædicit ærumnas gentibus quæ Domino non crediderint, et de impietate eorum profliganda. Jubetur Isaias nudus ambulare. Bellum Medorum et Babyloniorum contra Idumæam et Arabiam. Postrema obsidio Jerosolymæ a Nabuchodonosore. Prædictio Somnæ penuario de pernicie ejus. Penuarii autem, id est, custodes pecuniarum in templo, ex sacerdotum numero erant. Pernicies Tyri, et salus postea, deque Ecclesiis allegorice. Pernicies Babylonis a Medis, et pro illa gratiarum actio Deo per prophetam. Prophetia de credentibus in Christum, de diaboli pernicie per Christum parta: de Christi secundum carnem adventu: de side in Christum. Accusatur Israel, quod spem suam a Deo avellens, illam in Ægyptios transtulerit : ipsique mala prænuntiantur, ac postea res secundæ. Eodem loco prophetia habetur de Christi Ecclesia, de conversione gentium ad Christum, et de vastitate Jerosolymorum. De Ecclesiæ historia, quæ primo conspectu Idumæam et Jerusalem respicit, sed per anagogen sive reductionem, desolationem Judworum et prosperitatem Ecclesiæ Christi. Historia de Senacherim. Prophetia de Joanne Præcursore, et de iis qui in Christum credituri erant. Dei potentiæ demonstratio, et accusatio Israelis, ut idola colentis, commemoratio beneficio. rum populo collatorum. De ecclesiastica constitutione. deque idolorum infirmitate. De Christo prophetia, deque iis qui in ipsum credituri erant. Israeli exprobrat peccatorum causa. Ait ob eorum inobsequentiam calamitates ipsis illatas fuisse. De fide in Christum. Quod populum non sacrificare permiserit, et quod cultum illum per sacrificia non exigat. Item prophetia de iis qui in Christum credituri erant. Demonstratio imbecillitatis idolorum, et Dei potentiæ probatio. Pernicies Babylonis, et de duritia cordis Judæorum demonstratio, ac de bonis rebus prophetia. De Christo prophetia et consolatio Jerosolymæ. De apostolis et de Christo prophetia. De Christi secundum carnem ortu, de passione, resurrectione, et de multitudine credentium in ipsum. De Christo simul et de Israele secundum historiam, secundum anagogen vero de credentibus in Christum. Accusatio Judæorum idololatriæ causa, jejuniique corum reprobatio, aliusque jejunii melioris declaratio. Deinde accusatio dolosorum operum, et consiliorum eorumdem, ac prophetia de credentibus in Christum. Prophetia de Christo, et de curationibus animarum et corporum ab ipso peractis, deque apostolis et de reliquis in ipsum credentibus. De passione. Et confessio prophetæ, quasi ex persona populi; confutatio a Domino ipsorum incredulitatis, assumptioque credentium in illum, et accusatio idololatri:e Jud.corum. De credentibus ex Judwis in Dominum nostrum Jesum Christum. Accusatio corum qui futuræ vitæ non crediderunt.

SYNOPSIS EURUM, QUÆ IN JEREMIA PROPHETA
DICUNTUR.

Prædictio malorum quæ per Nabuchodonosorem Israeli eventura sunt. Redargutio idololatriæ Israelis, et commemoratio benesiciorum Dei erga illos, et malorum, quæ passi sunt quod Ægyptiis fidem habuerint. Idolorum infirmitatis demonstratio, et reprehensio Israelitarum ob humanas victimas. Israelis accusatio, et ex comparatione cum illo Judæ scelerum exsuperantia prædictioque bonorum Israeli, si conversus fuerit ad Deum: item confessio prophetæ, quasi ex persona populi. Ascensus Babyloniorum, et prophetæ lamentatio de futura vastatione, ipsiusque vastitatis descriptio. Accusatio populi, quod nullum habuerit ita justum, ut iram Dei placaret, et nequitiæ illorum demonstratio. Quod Jerusalem non debeat per Nabuchodonosorem a fundamentis subverti. Ascensus Babyloniorum, et accusatio inobsequentiæ Israelis, quod non sustinuerint audire prophetam. Accusatio pseudoprophetarum qui populum decipiebant : Jeremia námque dicente, bellum fore, ipsi dicebant fore pacem. Reprobatio sacrificiorum, et ascensus Babylonii, animique rebellis Judæorum confutatio. Hortatur Judam nt ad meliorem se frugem revocet; id nisi faciant, paria passuros illos comminatur iis quæ Israel passus est: cohibetque Deus Jeremiam ne precetur pro illis. Reprobatio sacrificiorum, et accusatio inconsiderantiæ eorum, et humanarum victimarum, quas dæmonibus offerebant. Prædictio fore ut locus idoli ipsorum sepulcrum fiat, et ut aliqui occisorum sepulturæ non tradantur. Iterum de ascensu hostium, et lamentatio Jeremiæ de nequitiis corum. Accusatio Judæorum, ut corde incircumcisorum, et admonitio ne idololatriæ dent operam, ac quasi ex persona populi lamentatio de suturis malis, et accusatio a Deo sacta. Ilortatio ad Israelem ut Deo obediant, et accusatio patrum corum, etquæ mala ipsisobventura sint. Cohibetur rursum Jeremias, ne precetur pro illis. Lamentatur propheta, quod insidiis appetatur a Judæis in Anathoth, prædicit ideo futurum ipsis esse interitum. Perizoma abscondere jubetur Jeremias, ac prædicit ipsos satiandos malisque inebriandos esse. De pluviæ defectu : cohibeturque proplicta ne precetur pro ipsis : recusat Deus illorum holocausta, et jejunia, minaturque mala pseudoprophetis, quia dicebant non obventuras populo calamitates. Supplicat Deo: ille vero ait se non exauditurum esse, ctiamsi Moyses et Samuel intercederent pro ipsis: sed daturum se illos in gladium et mortem, famem, captivitatem, et malorum discerptio. nem. Precatur Jeremias ut ultio sumatur de exprobrantibus sibi; Deus autem ait illi: Si eduxeris pretiosum a vili, quasi os meum eris (Jer. 15. 19). Jubetur Jeremias uxorem non ducere, neque lamentari, neque eorum quæ circa mortuos fiebant participem esse cum Israelitis. De apostolis, de Christo prophetia : verba eorum, qui in ipsum credituri non erant, propheta pranuntiat, et contra illos precatur. Pracipitque Judæis, ut sabbatum servent. In domum figuli mittitur

propheta. Finem, inquit Deus, loquar de regno, ut illud auseram; et si conversi sucrint, non auseram. Et finem loquar, inquit, in gentem aut regnum, ut reædificetur. Et si malum secerint, non saciam ego bona quæ loquutus sum ut facerem illis (Cap. 18. 7-10). lloc autem caput contra Judæos utile erit, cum dicent, Dominum ipsis bona promisisse; cum enim non crediderint Domino nostro Jesu Christo, ipsi sibi ipsis in causa fuere præsentium malorum. lasidias sibi a Judæis parandas propheta prædicit, et contra illos precatur, quoniam mala pro bonis retribuerunt. Jubetur Jeremias, accepta laguncula figlina, mala populi testificatus, lagunculam conterere ante oculos eorum, et dicere: Sic conteretur Jerusalem. Et conjectus a Paschore in nervum, prophetat Paschori mala quæ ipsum exceptura erant. Deinde ægre fert eos qui ipsum traducunt, precaturque adversus illos, maledicitque dici suæ. Mittit Sedecias rex, ut discat a Jeremia num abscessurus a se sit Nabuchodonosor. Ille vero respondet, Deum bellaturum esse contra Judæos et contra regem Sedeciam. Si autem voluerit populus libens transire ad Nabuchodonosorem, ipsum salutem consequaturum, regemque non periturum esse, si a sua discedens nequitia, Dei præceptis attendere voluerit. Contra Joachim et Jechoniam et contra pastores prophetia ad Dominum, ac pseudoprophetarum accusatio. Bona Judæ prophetat: relicto autem populo in Jernsalem cum Sedecia per exemplum ficuum ascensum Nabuchodonosoris vaticinatur, omniumque gentium perniciem per hoc poculum significat. Jerosolymæ excidium prædicit. Comprehenditurque Jeremias occidendus a sacerdotibus, hocque periculum evadit. Jubetur propheta se vinculis circumdare, et legatis alienigenarum edicere, ut annuntient regibus suis subjici eos oportere Nabuchodonosori; minarique Deum mortem iis qui se ipsi non subjiciant. Eamdem exhortationem adhibet erga Sedeciam, et populum, et sacerdotes. Ananias vero pseudopropheta obsistebat Jeremiæ prophetæ dicens, vasa sacra reditura esse, necnon Jechoniam, qui erat filius Joachim fratris Sedeciæ. Et contrivit catenas prophetæ. Mittitur ergo Jeremias ut mortem ipsi prædicat, in eo ipso anno futuram, quod etiam evenit. Vaticinatur mala pseudoprophetis Babylone versantibus, populoque longum captivitatis tempus, sed tamen reditum esse futurum. De his indignabatur Sameas, qui increpat sacerdotem, quod non impedierit quominus Jeremias talia vaticinaretur. Ideo minatur Deus se illum esse perditurum. Deinde sermo consolatorius Israeli. Tempus declarat quo futurum est ut revertantur ex Babylone. Illud vero erat tempus Phasec, seu pascha, ut in Esdra reperire est, ipsos nempe in festo Azymorum reversos esse. Itaque manifeste Judæi mendacii convincuntur. Nam bona hic de ipsis descripta adhuc exspectant, quæ jam venerunt. De infantibus ab Herode occisis. De Novo Testamento prophetia. Etiamque descriptam hoc loco urbis reædificationem adhuc exspectant Judæi. At illa sinem accepit, sacta scilicet quando ex Babylone redierunt. Jubetur'Jeremias emere agrum

patrui sui, et cum emisset, ait: Urbs tradita est, et jubes emere agrum. Deus autem ait illi, præsentia quidem mala propter peccata populi evenire : tempusque fore, cum rursum urbs inhabitabitur. Prædicit Sedeciæ, ipsum captum iri, et incusat eos quod servos quos libertate donaverant, rursus servire cogerent: minaturque magnam fore calamitatem. Ideo præcipit filiis Jonadab, ut domum construant. Illi autem recusant. Jubetur Jeremias ea scrihere omnia, quæ vaticinatus erat super Israel, ut vel sic formidarent, rursum audientes ea, quæ ipsos invasura erant mala: ille vero præcipit Barucho, ut hoc faciat, illeque fecit. Et cum scripsisset, Judæis legit, Ut id audiere principes, annuntiaverunt régi Joachim. Ille autem acceptum librum combussit. Jubeturque Jeremias alium scribere librum similem. Regique prophetat calamitates ob tale facinus. Vaticinatur excidium Jerusalem: et comprehenditur, injiciturque in carcerem Jeremias. indeque evocatus a Sedecia, dicit ei, capiendum ipsum fore, rogatque ne remittatur in carcerem. Arreptumque illum principes injiciunt in lacum cœni. Et eduxit eum inde Abdamelec. Ac rursus accersitus a rege, salutem ipsi prænuntiat, si velit sponte ad hostes exire; sin nolit, perniciem urbi toti, et ipsi ingentia mala. Cum autem non persuasisset illi ut exiret, ascendit barbarus, et capta est urbs cum Sedecia. Jeremian vero benigne exceperunt principes Nabuchodonosoris. Abdemeleco salutem prædicit. Cum autem princeps coquorum penes ipsos reliquisset, ut quo velkut irent, venit ad Godoliam, quem constituerat principem corum qui relicti fuerant in Judæa. Convencrunt ad Godoliam qui per agros dispersi erant Judzi-Ismael occidit Godoliam et quosdam alios, et accpiens populum Godoliæ, abiit in regionem Ammonitarum. Ut autem vidit eum Joannan, unus de principibus, bene affectus erga Godoliam, aufugit Ismael cum octo viris tantum, populuinque accepit Joan nan. Qui precatus est Jeremiam, ut pro ipsis Deum rogarct; cum consuleret ipsis Jeremias ne in Ægy ptum ingrederentur; mortem enim minari Deum so eo commigrarent : id eis non persuasit. Cum autor venissent in Taphnas, cohortatus est eos ne idola colerent. Contradicentibus illis præmuntiavit perniciens magnam, et regi Ægyptiorum perniciem Ægypti prædicit, necnon alienigenarum, item Moabitarum, Ammanitarum, Idumæorum, Damasci, et Elam, etiamque Babylonis, reditumque inde Judæorum prænutiat. Quomodo excisa sit Jerusalem narrat, necuon quomodo ex dejecto statu in honorem provectus fucrit Joachim, qui sponte se cum matre sua dediderat Nabuchodonosori.

## SYNOPSIS EORUM QUÆ AB EZECHIELE PROPHETA DICTA SUNT.

Videt propheta visionem Cherubinorum, jubeturque a Deo Israelitis loqui. Deportatur a Spiritu in captivitatem: excitaturque a Deo, ut cum fiducia et impigre tum iniquis tum justis viam ad vitam ducentem annuntiet, et Dei mandata declaret. Jubetur sees

Κυρίω ήμων Ίησου Χριστώ, αύτοι έαυτοίς αίτιοι ἐγένοντο τῶν παρόντων κακῶν. Τὴν κατ' αὐτοῦ γινομένην επιδουλήν ύπο Ἰουδαίων ο προφήτης προλέγει, και κατεύχεται αὐτῶν, ὅτι πονηρά άντι άγαθῶν ἀποδεδώχασι. Κελεύεται ό Ίερεμίας βικόν όστράκινον λαδών, και διαμαρτυράμενος τὰ κακὰ τοῦ λαοῦ, συντρίψαι τον βικόν κατ' όφθαλμούς αύτων, καλ είπειν. Ούτω συντριδήσεται Ίερουσαλήμ. Και εμόληθείς ύπὸ τοῦ Πασχώρ εἰς τὸν καταράκτην, προφητεύει τῷ Πασχώρ τὰ ἐκδεξόμενα αὐτῷ κακά ε. Εἶτα ἀσχάλλει έπλ τοίς διασύρουσεν αὐτὸν, καλ κατεύχεται αὐτῶν, καί καταράται τη ημέρα τη έαυτου. Πέμπει Σεδεκίας ὁ βασιλεύς μαθείν παρά Ίερεμίου, εί ἀπελεύσεται άπ' αὐτοῦ Ναβουχοδονόσορ. 'Ο δέ φησιν, ὅτι ὁ Θεός πολεμήσει τούς Ιουδαίους, και τον βασιλέα Σεδεκίαν. Εί δὲ βούλοιτο ὁ λαὸς ἐκὼν προσχωρῆσαι τῷ Ναθουγοδονόσορ, σωθήσεσθαι αὐτὸν, καὶ τὸν βασιλέα δὲ οὐχ ἀπολείσθαι, εί τῆς οἰχείας ἀποστάς χαχίας, τοις του θεού προστάγμασι προσέχειν εθέλοι. Κατά του Ίωαχελμ καλ του Ίεχονίου, καλ κατά των ποιμένων είς τον Κύριον προφητεία, και των ψευδοπροφητών κατηγορία. Χρηστά τῷ Ἰούδα προφητεύει. Τῷ δε ύπολειφθέντι λαφ έν Ίερουσαλήμ μετά Σεδεχίου διά του υποδείγματος των συχών προφητεύει του Ναδουχοδονόσορ την ἄνοδον, και πάντων του έθνων την άπώλειαν διά του ποτηρίου τούτου δηλών. Προαγορεύει [385] ἀπώλειαν τῆς 'Ιερουσαλήμ. Καὶ συλλαμβάνεται έπλ θανάτω Ίερεμίας ύπὸ τῶν ἱερέων, καλ έχφεύγει τον χίνδυνον. Κελεύεται ό προφήτης περιθείναι έαυτῷ δεσμούς, καὶ τοῖς πρέσδεσι τῶν ἀλλοφύλων είπειν, ώστε άπαγγείλαι τοις βασιλεύσιν αὐτοίς ύποταγήναι τῷ Ναδουχοδονόσορ · ἀπειλείν γὰρ τὸν Θεὸν θάνατον τοῖς μὴ ὑποτασσομένοις αὐτῷ. Παραινεῖ δὲ ταύτην τὴν παραίνεσιν καὶ τῷ Σεδεκία, καὶ τῷ λαῷ, καλ τοίς ἱερεῦσιν. Ὁ δὲ ψευδοπροφήτης 'Ανανίας άνθ-Ιστατο Ίερεμία τῷ προφήτη, λέγων, τὰ σχεύη τὰ lapά επανήξειν, και τον Ίεχονίαν, ος ην υίος Ίωαχείμ άδελφου Σεδεχίου. Και συνέτριψε χαι τους κλοιούς του προφήτου. Πέμπεται τοίνυν ο Ίερεμίας θάνατον αὐτῷ προλέγων ἐν αὐτῷ ἐκείνῳ τῷ ἐνιαυτῷ. ώς και συνέδη. Τά κακά τοίς εν Βαδυλώνι ο ψευδοπροφήταις προλέγει, καὶ τῷ λαῷ μακρὸν τὸν τῆς αἰχμαλωσίας χρόνον, άλλ' διμως Εσεσθαι επάνοδον. Έπλ σούτοις ήγανάκτει Σαμέας, και έπιτιμά τῷ ίερεί, ὅτι ούχ ἐχώλυσε τὸν Ἱερεμίαν τοιαῦτα προφητεῦσαι. Διὰ τούτο άπειλεί ο Θεός άπολέσειν αὐτόν. Είτα λόγος παρακλητικός τῷ Ἰσραήλ. Δηλοί τὸν καιρὸν, καθ' δυ Εμελλον έπανέρχεσθαι έχ Βαδυλώνος. Ούτος δὲ ῆν ό του φασέχ, χαθώς χαὶ έν τῷ "Εσόρα ἔστιν εύρεῖν, ότι τη έορτη των άζύμων έπανηλθον. "Ωστε φανερώς λλέγγονται ψευδόμενοι Ίουδαΐοι. Τὰ γὰρ ἐν τῷ τόπω τούτω γεγραμμένα περί αὐτῶν ἀγαθά ἔτι προσδοχῶσιν, άπερ ήλθον. Περ! των άνα:ρεθέντων παιδίων ύπδ \*Ηρώδου. Περί τῆς Νέας Διαθήκης προφητεία. Καὶ την έν τῷ τόπφ δὲ τούτφ οἰκοδομήν γεγραμμένην τῆς πόλεως έτι προσδοχώσιν Ίουδαΐοι. Καὶ αὕτη δὲ τέλος Εσχεν, ότε άνηλθον έχ Βαδυλώνος γενομένη. Κελεύεται ο Ίερεμίας άγοράσαι τον άγρον τοῦ πατραδέλφου αύτου, και άγοράσας λέγει, ότι ή πόλις παρεδόθη, και

Melius legeretur τὰ ἐκδεξόμενα αὐτὸν κακά.
 Ms. Coisl. male κατά τοῖς ἐν Βαβυλῶνι, etc.

κελεύειν ο άγοράσαι άγρόν. Ο δε Θεός φησι πρός αύτόν Τὰ μὲν παρόντα χαχά διά τὰς άμαρτίας τοῦ λαοῦ - ἔσται καιρὸς, ὅτε πάλιν κατοικηθήσεται ή πόλις. Προλέγει τῷ Σεδεχία, ὅτι ἀλώσεται, καὶ ἐγκαλεῖ τους δούλους, ους ήλευθέρωσαν, πάλιν χαταδουλωσαμένοις, και άπειλει μεγάλην Εσεσθαι συμφοράν. Διά τούτο κελεύει τους υίους Ίωναδάδ ποιείν οίκον. Οί δὲ παραιτοῦνται. Κελεύεται ὁ Ἱερεμίας γράψαι, δσα προεφήτευσεν έπὶ Ἰσραήλ, ἴνα οὕτω γοῦν φοδηθῶσιν, άχούσαντες πάλιν τὰ μέλλοντα αὐτοὺς διαδέχεσθαι κακά. Ὁ δὲ προστάσσει τῷ Βαρούχ, τοῦ ποιῆσαι, καὶ èποίησε. Καὶ γράψας ἀνέγνω τοῖς Ἰουδαίοις. Ώς δὲ ήχουσαν οι άρχοντες, άνηγγειλαν τῷ βασιλεί Ίωαχείμ. 'Ο δὲ λαδὼν τὸ βιδλίον χατέχαυσε. Καὶ χελεύεται Ίερεμίας Ετερον γράψαι βιδλίον τοιούτον. Καλ προφητεύει τῷ βασιλεί συμφοράς διὰ τὸ τόλμημα τούτο. Προφητεύει την άλωσιν Ίερουσαλήμ και συλλαμδάνεται καλ ἐμδάλλεται εἰς δεσμωτήριον ὁ Ἱερεμίας, και μεταπεμφθείς έκειθεν ύπο Σεδεκίου, λέγει αὐτῷ, ὅτι ἀλώσεται, καὶ ἀξιοῖ ὥστε μἡ παραπεμφθηναι είς το δεσμωτήριον. Και λαδόντες αυτον οί άργοντες ενέδαλον είς τον λάκκον τοῦ βορδόρου. Καὶ [386] ανήγαγεν αύτον έχειθεν ο 'Αδδαμελέχ. Καλ μεταπεμφθείς πάλιν ύπο τοῦ βασιλέως, προαγορεύει αύτῷ σωτηρίαν, εἰ βουληθείη ἐχών ἐξελθεῖν πρὸς τούς πολεμίους : εί δε μή βουληθείη, δλεθρον πάση τή πόλει, και αὐτῷ μεγάλα κακά ἔσεσθαι. 'Ως δὲ ούχ Επεισεν έξελθεϊν, άνηλθεν ό βάρδαρος, χαὶ ἐάλω ή πόλις μετά Σεδεχίου. Και τῷ Ἱερεμία εὖ ἐχρήσαντο οι άρχοντες τοῦ Ναδουχοδονόσορ. Τῷ ᾿Αδδεμελὲχ προαγορεύει σωτηρίαν. Αύτοὺς δὲ λαδόντας αῖρεσιν παρά του άρχιμαγείρου, ώστε άπελθειν όπου βούλοιντο, ἔρχεται πρὸς Γοδολίαν, ὂν χατέστησεν ἄρχοντα σοίς ὑπολειφθείσιν ἐν τῇ Ἰουδαία. Συνήχθησαν πρὸς Γοδολίαν οἱ διεσπαρμένοι ἐν τοῖς ἀγροῖς Ἰουδαῖοι. Ίσμαἡλ άναιρεῖ τὸν Γοδολίαν, καὶ ἐτέρους τινάς, καὶ λαδών τον λαόν του Γοδολίου, έπορεύθη είς την 'Αμμωνίτιν χώραν ό Ίσμαήλ. 'Ως δὲ εἶδεν αὐτὸν ό Ἰωάνναν, είς τις των άρχόντων, εύνοιχως διακείμενος πρός Γοδολίαν, έφυγε μετά των όχτω μόνων άνδρων ό Ίσμαὴλ, καλ τὸν λαὸν Ελαθεν ό Ἰωάνναν. Ώστε δεηθήναι του Θεού περι αύτων δεηθείς, και συμδουλεύσας αὐτοίς μή εἰσελθείν εἰς Αίγυπτον (θάνατον γάρ άπειλεϊν τον Θεόν, εί μετοικήσαιεν δέκει), ούκ Επεισεν. Έπει δε ήλθον έως Τάφνας, παραινεί αὐτοις μή είδωλολατρείν. 'Ως δὲ ἀντέλεγον, προαγορεύει αὐτοῖς δλεθρον μέγαν, καὶ τῷ βασιλεῖ τῶν Αίγυπτίων την απώλειαν Αίγύπτου προλέγει, και των άλλοφύλων, την απώλειαν Μωαδιτών λέγει, και 'Αμμανιτών και Ίδουμαίων, την άπώλειαν Δαμασκοῦ και Έλαμ προλέγει, και την απώλειαν Βαδυλώνος, χαι την άνοδον των Ίουδαίων την έχειθεν. Πως έάλω Ίερουσαλήμ προλέγει, και άπο άτιμίας είς τιμήν ήλθε Ίωακείμ, ό έκων προσχωρήσας τῷ Ναδουχοδονόσορ μετά τῆς μητρός αὐτοῦ.

Σύνοψις τῶν τῷ προφήτη 'lεζεκιὴλ εἰρημένων.
'Ορᾳ τὴν ὁπτασίαν τῶν Χερουδιμ ὁ προφήτης, καὶ κελεύεται λαλῆσαι τοῖς 'Ισραηλίταις παρὰ τοῦ Θεοῦ.

c Forte κελεύεις, quanquam κελεύειν ferri potest et legitur in Coisl. d Coisl. μετοικήσειεν.

Φέρεται ὑπὸ τοῦ Πνεύματος εἰς τὴν αἰχμαλωσίαν, καλ παρορμάται ύπο του θεού πρός το μετά παρρησίας και άόχνως τοις τε άνόμοις και τοις δικαίοις την είς την ζωήν φέρουσαν διαγγέλλειν, και τάς τοῦ Θεοῦ προμηνύειν έντολάς. Κελεύεται έγχλεζσαι έαυτόν, χαλ τῆς Ἱερουσαλήμ πολιορχίαν προμηνῦσαι διὰ τοῦ ὑποδείγματος τῆς πλίνθου καὶ τοῦ τηγάνου. Κελεύεται δε και επι εν πλευρόν κοιμηθήναι ήμερῶν άριθμον, φανερών την έν τη αίχμαλωσία έσομένην τῷ λαῷ θλίψιν. Προλέγει διά τῶν ἄρτων, οῦς ἐπὶ βολδίτων ποιεί, και διά του μερισμού των τριχών τον θάνατον αὐτῶν καὶ τὴν διασποράν καὶ τὴν ἐρήμωσιν τῆς πόλεως καλ των ειδώλων προστίθησιν. Όρξ τὰς ἀνομίας του λαού και την είδωλολατρείαν. Μετά ταύτα τους ξως όλέθρου τῆς πόλεως έλθόντας. Όρα δὲ πάλιν τὰ Χερουδίμ, και προλέγει τη πόλει κακά. Περί των είς Χριστόν πιστευόντων. Προμηνύει την αίχμαλωσίαν αίθις τοῦ λαοῦ τὴν ἐπὶ Σεδεκίου, καὶ τὴν αὐτοῦ Σεδεχίου τύφλωσιν την ύπο τοῦ Ναδουχοδονόσορ γενομένην. Προλέγει, μή είς μακρόν χρόνον έκθήσεσθαι τά κακά, άλλ' έγγυς είναι. 'Απειλεί τοις ψευδοπροφήταις, [387] και άπαραίτητα αύτῶν φησι τὰ κακά είναι, άπερ ύποστήσονται · ώς μηδὲ Ἰὼδ, ή Δανιήλ, ή Νῶε τούς υίους αύτων δύνασθαι ρύσασθαι και την είς τέλος ἐρήμωσιν αὐτῶν διὰ τῆς κληματίδος τῆς ἀμπέλου δηλοί. Διηγείται την άσχημοσύνην τοῦ λαοῦ την έξ άρχῆς, πρίν ή προσλαβέσθαι αὐτὸν τὸν Θεὸν, καὶ την εύπρέπειαν την μετά το προσλαδέσθαι · και την είδωλολατρείαν αὐτοῦ, καὶ τὴν διὰ ταύτην αὐτοὺς διαδεξαμένην άλωσιν, καλ μεγάλας δείκνυσιν αύτης τλς άνομίας άπο συγκρίσεως Σοδόμων και Σαμαρείας, ούσας καὶ καθ' ἐαυτὰς μεγάλας. Δύναται δὲ τὰ χρηστά, & προλέγει, τὸ, ἀναστήσω τὴν διαθήκην μου μετά σοῦ, περί τῶν εἰς Χριστόν πιστευόντων λέγεσθαι. Την άνοδον τοῦ Ναδουχοδονόσορ προλέγει. Πρός τους λέγοντας • Οι πατέρες ξφαγον τον δμφακα, nal ol οδόντες των τέκνων ώμοδίασαν. Περί τῆς μητρός τῶν περὶ Σεδεκίαν τὸν βασιλέα. Διαμαρτύρεται τοίς πρεσδυτέροις τὰς ἀνομίας τῶν πατέρων αὐτῶν. Τὸ δὲ, Διότι ἐπὶ τοῦ ὅρους μου τοῦ ἀγίου, ἐπ' δρους ὑψηλοῦ Ἰσραἡλ λέγει 'Αδωναΐ, Κύριε, ἐκεῖ δουλεύσουσί μοι πᾶς οἶκος Ἰσραήλ εἰς τέλος , εἰς τούς πιστεύοντας τῷ Χριστῷ δύνασθαι 🖪 λαμδάνεσθαι. Έπι θεμάν, και έπι Ίσραήλ, και έπι υίους 'Αμμών. Καὶ τὰς ἀνομίας καὶ τὰς άμαρτίας λέγει τοῦ Ἰσραήλ, καὶ τῶν ἰερέων, καὶ τῶν ἀρχόντων καὶ ψευδοπροφητών. Καὶ έζήτουν, φησίν, ἄνδρα άναστρεφόμετον όρθως, καλ έστωτα έν διακοπή φραγμοῦ πρό προσώπου μου έν καιρῷ τῆς γῆς, τοῦ μή είς τέλος έξαλείψαι αὐτόν και οὐχ εὖρον. Περί τῆς είδωλολατρείας τοῦ λαοῦ Ίσραἡλ τῆς ἐν Αίγύπτω, καὶ τῆς μετά ταῦτα, καὶ τῶν συμφορῶν. Καί έτι ούτε πένθος ποιήσαι συγχωρηθήσονται έπί τοίς συμδαίνουσι χαλεπυίς. Κατά Άμμανιτῶν καὶ Ίδουμαίων, καὶ άλλοφύλων, καὶ τῆς Σώρ, ἡν Τύρον λέγουσιν είναι. Προλέγει συμφοράς μεγάλας, κατά τοῦ ἄρχοντος Τύρου και Σιδώνος, και Λίγύπτου, και του Αίγυπτίων βασιλέω;. 'Απειλεί τῷ σκοπῷ τοῦ λαοῦ, εἰ μὴ προείποι τῷ λαῷ, οὖ τέθειται σκοπὸς πρὸς τλς παρά του Θεου έπιφερομένας συμφοράς. Καλ

λέγει, ώς μήτε άνομον ἀπόλλυσθαι διά τάς προτέρο άνομίας, εάν επιστρέψη του ποιήσαι τά άρεστά 🖘 θεφ · μήτε δίχαιον σώζεσθαι , διά τὰς προτέρας 🗞 χαιοσύνας, εάν μεταβληθείς γένηται άνομος χαί 🚵 χος. ΤΗλθέ τις πρός τον προφήτην άπαγγέλλων, 🗞 έάλω Ίερουσαλήμ λέγει δὲ καὶ περὶ τούτου ἐγκαλώς. ότι μη προσέχωσι τοίς προφητευομένοις. **Προφητεύε** δὲ καὶ κατά τῶν ποιμένων τοῦ Ἰσραήλ· καὶ ἐπενγέλλεται δώσειν αύτοζς ενα ποιμένα. ὅπερ ἐπὶ τοῦ Ζοροδάδελ γέγονεν, δπερ και αύτο άναισχυντούντες 'Ιουδαίοι ούπιο γεγενησθαί φασι: γέγονε δε, ώς έφην. έπὶ Ζοροδάδελ. Προφητεύει κατὰ Ίδουμαίων καὶ τοἰς Ίσραηλίταις χρηστά, άπερ φησίν ό Θεός ποιήσειν 'Ιουδαίοις, ούχ ἐπειδή ἄξιοί είσιν, άλλ' ζνα μή τὸ δνομα αύτου βεδηλωθή. "Αγεται ό προφήτης είς τὸ [388] πεδίον, καλ προφητεύει ἐπλ τλ όστα τὰ ξηρά. Προφητεύει δὲ καὶ περὶ τοῦ Ζοροδάδελ, ὅτι εἶς ἄρχων ἔσται Τουδαίων · δύναται δὲ εἰς τὸν Κύριον ήμῶν Ἰηκοῦν Χριστὸν λαμδάνεσθαι. Προφητεύει καλ περί Γωγ καλ Μαγώγ ἐπελθόντων τοῖς Ἰουδαίοις μετὰ τὴν ἐπάνοδον την έχ Βαδυλώνος, χαι ήττηθέντων. Τινές δε άλληγοριχώς λαμβάνουσιν είς τὰς Έχχλησίας, χαὶ είς τὸν διάδολον, και τούς κατά καιρόν διωγμούς ἐπενεχθέντας ύπὸ ἀσεδῶν βασιλέων. Προφητεύει δὲ τοῦ ναοῦ την οίχοδομήν, και την άποκατάστασιν της νομικής λατρείας. ἄπερ καὶ αὐτὰ προσδοκῶσι μὲν ἔτι Ἰουδαίοι · εξέδη δε επί "Εσόρα και Ζοροδάδελ. Την εξ οίχοδομήν τῆς πόλεως, ήν προλέγει, και το ύδωρ το κατά μικρόν εκπορευόμενον και αύξανόμενον, δύναται έπὶ τοὺς ἐπιστρέφοντας ἐπὶ τὸν Χριστὸν λαμδάνεσθαι, νεχρούς δντας πρίν ή πιστεύσαι, μετά δε το πιστεύσαι ζωοποιουμένους.

## Σύνοψις των τφ προφήτη Δανιήλ είμημένων.

Έχλεγονται οί περί τον Δανιήλ, και παραδίδονται τῷ ἀρχιευνούχω, καὶ σιτοῦνται σπέρματα · καὶ πιραστάντες τῷ βασιλεῖ, πάντων ἀνεδείχθησαν σιφώτερι. Όρα το ενύπνιον Ναδουχοδονόσορ, και τους μάγοις άπορήσαντας γνωρίσαι καὶ ἐπιλῦσαι αὐτὸ κελεύει σφαγήναι. Κινδυνεύσαντας δὲ καὶ τοὺς περὶ Δανιήλ Εσωσεν ό Θεός, ἀποκαλύψας αὐτῷ τῷ Δανιλλ τηνείδη σιν τοῦ ἐνυπνίου. Ὁ Δανιήλ είσαχθεὶς λέγει τὸ ἐνίτ πνιον τῷ βασιλεί καὶ τὴν σύγκρισιν αὐτοῦ. Ὁ δὶ λίθος ό τμηθείς άνευ χειρών ό Χριστός έστι • τὸ δὲ άνευ χειρών, το χωρίς συνουσίας έχ της Παρθένου αύτον τεχθήναι. Στήσας την είκόνα Ναδουχοδονόσορ, κελεύει προσχυνείν πάντας, και τούς τρείς παίδας είς την κάμινον εμβάλλει μή προσχυνήσαντος. 'Ως δε οί περλ την χάμινον άνηρέθησαν, χαι υμνουν οι παίδες 🕬 θεόν, χαλέσας αύτους, χαι ίδων σώους, τόν τε θεόν έξεπλάγη, καὶ αὐτοὺς άρχη τη τουν Ἰουδαίων ἐτί. μησε, καλ δόγμα έθηκε, τον βλασφημούντα είς Θεόν απόλλυσθαι. 'Ορά ένύπνιον Ναδουχοδονόπο 🛰 🛋 τῶν σοφῶν Βαδυλῶνος πάλιν διαπορησάντων, ἐπίλ 🚟 αύτο ο Δανιήλ, συμδουλεύει τε τῷ βασιλεί, τὰς ά μίας αύτου έν έλεημοσύναις λυτριύσασθαι. Καί μετ' ού πολύν χρόνον έξέδη τὸ ἐνύπνιον καὶ ϳν τον Θεόν ο Ναδουχοδονόσορ. Των σχευών των Ερ τιχών έξενεχθέντων χατά πρόσταξιν του βασιλέσ υίου Ναδουχοδονόσορ, και των έστιωμένων είς αύπινόντων, έξηλθεν άστράγαλος χειρός, και έγραψ έν τῷ τοίχῳ γραφήν, ήν καὶ αὐτήν τῶν σορῶν Βασ

includere, et Jerosolymæ obsidionem prænuntiare per exemplum lateris et sartaginis. Jubetur item in unum latus dormire certo dierum numero, declarans calamitatem populo futuram in captivitate. Prædicit per panes, quos ex stercore boum facit, et per divisionem capillorum mortemeorumac dispersionem; urbis item atque idolorum devastationem adjicit. Videt iniquitates populi, et idololatriam. Deinde eos qui usque ad exitium urbis devenerunt. Videt rursum Cherubinos, et mala urbi prænuntiat. De iis qui in Christum creditori erant. Prædicit rursum captivitatem populi, quæ sub Sedecia accidit, et Sedeciam excæcatum iri a Nabuchodonosore. Pradicit mala non post diuturnum tempus eventura, sed prope esse. Minatur pseudoprophetis, ipsisque indeprecabilia esse quæ passuri sunt mala denuntiat; ita ut nec Job nec Daniel nec Noe ipsorum silios possint eruere : et extremam illorum vastitatem per lignum vitis declarat. Enarrat populi turpitudinem ab initio, antequam Deum amplexus esset, et decorem postquam amplexus est : idololatriamque ejus, et excidium quod propter eam invasit ipsos; magnas ostendit ejus iniquitates ex comparatione Sodomorum et Samariæ, quæ etiam per seipsas erant ingentes. Possunt autem bona, quæ prædicit, nempe, Suscitabo testamentum meum tecum ( Ezech. 16. 62), de credentibus in Christum intelligi. Ascensum Nabuchodonosoris prænuntiat. Adversus eos qui dicebant : Patres comederunt uvam acerbam, et dentes filiorum obstupuerunt ( Ezech. 18.2). De matre Sedeciæ regis. Testificatur senioribus iniquitates patrum snorum. Illud autem, Quia super montem sanctum meum, de monte excelso Israel dicit: Adonai, Domine, illic servient mihi omnis domus Israel in finem (Ezech. 20. 40. in Græc.), de credentibus in Christum potest accipi. De Theman, de Israel, et de filiis Ammon. Iniquitates et peccata Israelis recenset, sacerdotum, principum et pseudoprophetarum. Et quærebam, inquit, virum recte versantem et stantem in fractura maceriæ (a) ante faciem meam in tempore terræ, ut ne in finem delerem eum : et non inveni ( Ezech. 22. 50). De idololatria populi Israel in Ægypto et postea, ac de calamitatibus. Atque insuper neque luctum agere permittentur super contingentibus malis. Contra Ammanitas et Idumæos, et alienigenas, et Sor, quam dicunt esse Tyrum. Prædicit calamitates magnas contra principem Tyri et Sidonis, et Ægyptum, Ægyptiorumque regem. Minatur speculatori populi. nisi prædixerit populo, cujus constitutus est speculator ad calamitates a Deo illatas. Ac dicit, neque iniquum perire ob priores iniquitates, si conversus fuerit ad faciendum ea quæ Deo sunt placita; neque ju-

(a) Illud, ΥΠΣΠ, in fractura macerue (ἐν διακοπη φραγμοῦ), non est in exemplaribus hodiernis, sed ex Origenis Hexaplis adjunctum fuerat, ut nos in Hexaplis addidimus. Totus locus in Editionibus hodiernis LXX sic habetur: Καὶ ἐζήτουν ἐξ αὐτῶν ἀνδρα ἀναστρεφόμενον ἀρθῶς, καὶ ἐστῶτα πρὸ προσώπου μου ὁλοσγερῶς ἐν τῷ ααιρῷ τῆς ὀργῆς. Melius exemplar Chrysostomi, ἐν τ. κ. τῆς γῆς. In Hebræo autem legitur, ΥΠΚΠ ΤΥΣΑ, pro terru. Septuaginta vero legerunt ΠΥΣΑ, in tempore.

stum salutem consequi ob priorem justitiam, si mutatus, iniquus injustusque evaserit. Venit quispiam ad prophetam, nuntians captam fuisse Jerusalem; dicit autem hac de re incusans, quod non attendant iis quæ a prophetis prædicuntur. Vaticinatur porro contra pastores Israelis: promittitque dandum esse pastorem unum; id quod sub Zorobabele factum est, id quod etiam Judæi impudenter dicunt nondum evenisse; evenit tamen, ut dixi, sub Zorobabele. Vaticinatur contra Idumæos, et Israelitis bona prædicit, qua Deus ideo se Judais collaturum dicit, non quod illi digni sint, sed ne nomen ejus profanctur. Ducitur propheta in campum, et prophetat super ossa arida. Prophetatitem de Zorobabele, quod futurus sit unus Judæorum princeps: potest autem de Domino nostro Jesu Christo accipi. Vaticinatur ctiam de Gog et Magog. qui Judæos invasuri erant post reditum ex Babylone. quique victi fuerunt. Quidam autem id allegorice accipiunt de Ecclesiis, et de diabolo, deque persequutionibus quæ vario tempore illatæ sunt ab impiis Imperatoribus. Vaticinatur item templi constructionem. et restitutionem legalis cultus : quæ etiam exspectant Judæi ; sed ea evenerunt tempore Esdræ et Zorobabelis. Constructio autem templi, quam prædicit, et aqua quæ paulatim egrediebatur et augebatur, potest accipi de iis qui ad Christum conversi sunt, qui mortui erant antequam crederent, viventes autem facti sunt postquam crediderunt.

## SYNOPSIS EORUM QUÆ A DANIELE PROPHETA DICTA SUNT.

Eliguntur Daniel et socii, et traduntur archieunucho, atque leguminibus vescuntur : et adstantes regi omnium sapientissimi deprehensi sunt. Videt somnium Nabuchodonosor, et magos, qui non poterant somnium indicare et interpretari, jubet occidi. Periclitantes quoque Danielem et socios servavit Deus, cum Danieli somnii notitiam per revelationem dedit. Introductus Daniel somnium regi dixit ejusque interpretationem. Lapis autem sine manibus excisusChristus est; sine manibus vero, quia sine concubitu ex virgine natus est. Erectam a se statuam Nabuchodonosor jubet omnes adorare, et tres pueros qui adorare nolebant in fornacem injicit. Ut autem illi qui circa fornacem erant interfecti sunt, et pueri Deum canticis celebrarent, ubi ipsos evocavit rex et incolumes vidit, de Dei potentia stupore perculsus, ipsos principatu Judæorum honoravit, decretumque dedit, ut quisquis in Deum blasphemaret, morte plecteretur. Videt somnium Nabuchodonosor: et cum sapientes Babylonis rursum lærerent, ipsum solvit Daniel, regique auctor est, ut iniquitates suas eleemosynis redimat. Nec diu postea somnii exitus evenit; laudavitque Nabuchedonosor Deum. Sacris templi vasis jussu Baltasaris regis filii Nabuchodonosoris eductis, cum in illis potarent convivæ, exiit articulus manus, qui exaravit in muro scripturam, quam etiam cum non possent sapientes Babylonis explicare, Daniel legit et interpretatus esi; indutusque est purpura, circumposueruntque ei torquem aureum, prædicaveruntque eum esse tertinm principem in regno. Cum regnaret Darius Medus, Daniele principe constituto, cogitur a tribunis et satrapis decretum promulgare, ut quicumque intra triginta dies aliquid vel ab homine quopiam vel a deo peteret, præterquam a rege, in lacum leonum injiceretur. Quo facto, cum observassent Danielem precari Deum, ipsum calumniantur, coguntque regem ad injiciendum illum in lacum. Cum injecisset autem, ubi postca accessit et salvum reperit, illum eduxit e lacu: illos autem qui ipsum in lacum injici curaverant cum uxoribus perdidit, leonibus objectos. Decretuinque promulgavit, ut omnes Deum timerent. Videt ferarum visionem, per leanam, regnum Assyriorum, per ursum, Medorum et Persarum, per pardum, Macedonum, per quartam feram, Romanorum. Vaticinatur etiam de Christo, et de Antiocho impio. Hic enim est cornu parvum, quod excussit tria priora. Vaticinatur quomodo Alexander Macedo regnum Persarum solvit; arietem dicens regem Persarum, hircum Alexandrum Macedonem. Ultima visio hic de regina austri dicitur in libro Machabæorum reperiri. Belum decutit et draconem occidit; in lacum proficitur et servatur, et qui in causa erant, quod conjectus fuisset, injiciuntur et devorantur a loonibus.

#### OSEE.

Jubetur accipere uxorem meretricem, et nascentes infantes vocare Jezrael, Non misericordiam consequutam, et Non populus meus (Osee 1. 4. 6. 9). Et accusat populum de fornicatione, prædicitque illi perniciem, et opes quasdam post perniciem. Illud autem, Disponam testamentum cum bestiis agri, et desponsabo in fide (Osee 2. 18), potest accipi de credentibus in Christum. Jubetur accipere uxorem fornicariam. Indicorum desolationem declarans, ipsosque accusat de multis magnisque peccatis, tam populum, quam sacerdotes. Criminatur quoque eorum ebrietatem, fornicationem, et iracundiam. Incusat quod spem a Deo transferentes, in Assyrios contulerint, et Ægyptiis confisi sint. Vaticinaturque eis ultionem. Dicit Ephraimum cum per auxilia sibi præstita fortis evasisset, rebus secundis citra decorum usum esse. Ostendit Deus suam circa Israelitas sollicitudinem, illorumque erga se ingratum animum : et calamitates ipsis prædicit.

#### JOEL.

Corruptionem fructuum terræ narrat, et hortatur ut Deum sibi propitium reddant. Vaticinatur ascensum Assyrii: postea vero bona quædam prænuntiat. Quod apostolis accidit circa varias linguas prædicit. Vaticinatur etiam gentium perniciem, quæ post reditum ex Babylone sub Zorobabele contigit. Hic porrolocus allegoriam continet.

#### AMOS

Prædicit iniquitates Damasci, Gazæ, Tyri, Idumæorum, Ammanitarum, Moabitarum, Judæ et Israclis, et pænas quæ illos excepturæ sunt. Numerantur beneficia a Deo in Judaos collata, illorumque negligentia et contemptus, atque ærumn.e quæ illos exspectant. Prædicit circa mulieres Samariæ, illas ebrietatis et rapinæ accusans. Vaticinatur famem et dissolutionem eo quod non converterentur, et quod multis affecti plagis non meliores evaderent. Incusat Israelem, quod eos qui se redarguebant moleste ferrent : et hortatur ut convertantur ad Deum. Incredulis comminatur futura mala. De illis porro ait : Væ qui desiderant diem Domini (Amos 5. 18). Aliqui vero id retulerunt ad futurum judicium : ut quidam incredulorum nunc dicunt : Non erit judicium ; quod si futurum est, veniat. Reprobatio festorum illorum, sacrificiorum et psalteriorum. Stellam dei Raphan 1 Saturnum dicit : quoniam gentiles dei sui Saturni stellam esse dicunt in cælo, quam etiam Saturnum vocant. Dicit autem. Num victimas et sacrificia obtulistis mihi annis quadraginta (Amos 5. 25)? Neque enim populus obtulit, sed soli principes, cum stetit tabernaculum. Hic de toto populo loquitur. Accusat ctiam illos de immoderato cibo, et calamitates insis prædicit. Per locustas, et testamentum, et adamantem, eorum necem vaticinatur : cumque hæc Amesiæ regi signisicasset, hic prophetam vi repulit et abegit. lile vero ipsi et populo mala prædicit. Et videt vas aucupis; per hoc autem ipsos capiendos esse indicat. Iniquitates et violentias eorum enumerat, et mala ipsos invasura. Illud autem : Occidet sol meridie (Amos 8. 9), de tempore passionis Christi vaticinatur. Prædicit etiam de credentibus in Christum.

#### ABDIAS.

Ultionem de Idumæis sumendam prædicit, quam subiere, quia cum reliquis hostibus invaserunt Israelitas. De Ecclesia.

#### JONAS.

Jonas propheta narrat fugam in Tharsis, tempestatem, deglutitum se a ceto, et ejectum, pænitentiam Ninivitarum, servatam cucurbitam, crescentem et pereuntem complectitur.

#### MICHEAS.

Futuram desolationem Samariæ et Jerosolymæ prædicit, causamque adjicit. Subjungit etiam eorum reditum ex Babylone, crimina et accusationes principum populi et sacerdotum, atque pseudoprophetarum. De Ecclesia credente in Dominum nostrum, et de Novo Testamento: nam prior lex præteritura crat: et de pace. Mala rursum Judæis prædicuntur. De Christi secundum carnem generatione, et de iis qui in ipsum credituri sunt. Et erit residuum Jacob (Mich. 5. 7): quod ait Paulus apostolus, Quod relictum erit salvabitur (Rom. 9. 27). Judicium Domino adversus populum suum, et beneficiorum ejus enumeratio, re-

<sup>1</sup> In Edit. Rom., Raiphan, legitur. In Hebraico TO exprimitur. Hieronymus vero CHON. Abenezra quoque dicit esse Saturnum, ut Chrysostomus. In Act. Apostolorum legitur, 7, 43, Stdus dei vestri Rempham.

λώνος ἀπορούντων ἐπιγνώναι, ὁ Δανιἡλ ἐπέγνω, καὶ επέλυσε, και ενεδύθη πορφύραν, και περιέθηκαν αὐτῷ μανιάκην χρυσοῦν, καλ ἐκήρυξαν αὐτὸν τρίτον άρχοντα είναι εν τη βασιλεία. Βασιλεύσας Δαρείος δ Μήδος, και καταστήσας άρχοντα τον Δανιήλ, άναγκάζεται ύπο των τακτικών και σατραπών δόγμα κυρώσαι, ώστε τον αίτουντα παρά άνθρώπου ή θεου αίτημα, πλην παρά τοῦ βασιλέως, είσω τριάκοντα ήμερων, έμ6ληθηναι είς τον [389] λάκκον των λεόντων. Καὶ τούτου γενομένου, παρατηρήσαντες τον Δανιήλ εύχόμενον τῷ Θεῷ, διαδάλλουσ:, καὶ καταναγχάζουσι τον βασιλέα εμδαλείν αύτον είς τον λάχχον. Έμδαλών δὲ, καὶ προσελθών, καὶ σῶον εύρων, τὸν μὲν ἀνήγαγε τοῦ λάκκου, τοὺς δὲ βάλλοντας αὐτὸν μετά τῶν γυναικῶν ἀπώλεσε τοῖς λέουσι παραδούς. Καλ δόγμα Εθηχε, πάντας φοδεϊσθαι τὸν Θεόν. 'Ορά την δρασιν των θηρίων, διά μέν της λεαίνης. την 'Ασσυρίων βασιλείαν,διά δὲ τῆς ἄρχτου, τῶν Μήδων καὶ Περσών, διά δε τῆς παρδάλεως, τῶν Μακεδόνων, διά δὲ τοῦ τετάρτου Οηρίου, τῶν Ῥωμαίων. Προφητεύει δὲ καὶ περὶ τοῦ Χριστοῦ, καὶ περὶ 'Αντιόχου τοῦ ἀσεδοῦς. Οὖτος γάρ ἐστι τὸ κέρας τὸ μιχρόν, τὸ ἐχτινάξαν τρία τῶν ἔμπροσθεν. Προφητεύει πῶς ᾿Αλέξανδρος ὁ Μακεδών κατέλυσε τὴν βασιλείαν Περσών · τὸν μὲν χριὸν τὸν βασιλέα Περσών λέγων, τὸν δὲ τράγον ᾿Αλέξανδρον τὸν Μαχεδόνα. Ἡ δὲ έσγάτη δρασις ένταύθα, περί της βασιλίσσης νότου φησίν έν τῷ βιδλίφ τῶν Μακκαδαίων εύρίσκεσθαι. Τὸν Βήλ κατασπά, και τὸν δράκοντα ἀναιρεί είς τον λάκκον εμιθάλλεται και διασώζεται, και οι αίτιοι τοῦ ἐμβληθῆναι αὐτὸν ἐμβάλλονται καὶ ἀναλίσκονται ύπο των λεόντων.

# Όσηέ.

Κελεύεται λαδείν γυναίκα πόρνην, και τά τικτόμενα παιδία δνομάσαι Ίεζραήλ, Ούκ ήλεημέτητ, και Ού λαός μου. Και έγκαλεί τῷ λαῷ πορνείαν: καλ προλέγει αὐτῷ ἀπώλειαν, καλ χρήματά τινα μετά την απώλειαν. Το δε, Διαθήσομαι διαθήκην μετά των θηρίων του άγρου, και μνηστεύσομαι έν πίστει, δύναται λαμβάνεσθαι είς τούς πιστεύοντας τῷ Χριστῷ. Προστάσσεται λαδείν γυναίκα μοιχαλίδα, μηνύων την ερημωσιν των Ίουδαίων, και εγκαλεί αύτοῖς πολλά καὶ μεγάλα άμαρτήματα, τῷ τε λαῷ καλ τοίς Ιερεύσι. Διαδάλλει τε αὐτούς καλ εἰς μέθην, καὶ εἰς μοιχείαν, καὶ εἰς θυμόν. Έγκαλει ότι την έλπίδα ἀπό του Θεού μεταγαγόντες, ἐπὶ ᾿Ασσυρίους ήλπιζον, και Αίγυπτίοις εθάρδουν. Και προλέγει αὐτοῖς τιμωρίας. Λέγει ὅτι διὰ τὸ βσηθεἴσθαι γενόμενος έσχυρός ὁ Ἐφραῖμ, ούχ εἰς δέον ἐχρήσατο τῆ εὐπραγία. Δείχνυσιν ό θεός τήν τε έαυτοῦ περί τούς Ίσραηλίτας χηδεμονίαν, και την έχείνων περι αὐτὸν άγνωμοσύνην και προλέγει αὐτοίς συμφοράς.

Διαφθοράν λέγει των της γης χαρπών, και παραινει εξιλεώσασθαι τὸν Θεόν, Την άνοδον τοῦ ᾿Ασσυρίου προλέγει . προφητεύει δε και μετά ταυτα χρηστά τινα. Το συμδάν έπι των άποστόλων το των γλωσσων προλέγει. Προφητεύει δὲ καὶ των ἐθνων ἀπώλειαν την γενομένην μετά την έπάνοδον την έχ Βαδυλώνος έπὶ Ζοροδάδελ. Έχει δὲ καὶ άλληγορίαν τὸ χωρίον τοῦτο

'Αμώς '.

[390] Τὰς ἀνομίας Δαμασκοῦ, Γάζης, Τύρου, Ίδουμαίων, 'Αμμανιτών, Μωαδιτών, 'Ιούδα και Τσραήλ προλέγει, καὶ τὰς διαδεξομένας αὐτοὺς τιμωρίας.Τὰς εύεργεσίας τάς είς τούς Ιουδαίους γενομένας όπο του Θεοῦ ἀπαριθμείται, καὶ τὴν αὐτῶν όλιγωρίαν καὶ χαταφρόνησιν, καὶ τὰ περιμένοντα αὐτοὺς χαλεπά. Πρός τάς γυναϊχας τῆς Σαμαρείας εἰς μέθην, εἰς άρπαγήν διαδάλλων προλέγει. Προλέγει λιμόν καλ διάλυσιν διά τὸ άνεπίστροφον, καὶ ὅτι πολλὰ πληγέντες, ούχ ἐγένοντο βελτίους. Ἐγχαλεῖ τῷ Ἰσραἡλ, ὅτι πρός τους ελέγχοντας αυτους εδυσχέραινον, και παραινεί ἐπιστρέψαι πρός τον Θεόν. Απειλεί δὲ καὶ τοίς άπιστούσι, ότι ήξει τὰ χαχά. Περί αὐτῶν γάρ φησιν· Oùal ol ἐπιθυμοῦντες την ήμέραν Κυρίου. Τινές δὲ αὐτὸ ἐξέλαδον εἰς τὴν μέλλουσαν χρίσιν · ὡς καὶ b νῦν τῶν ἀπίστων λεγόντων, ὅτι οὐκ ἔσται κρίσις εί δέ έστιν, ελθέτω. Παραίτησις των έορτων αύτων, και των θυσιών και ψαλτηρίων. "Αστρον θεού 'Ραφάν τον Κρόνον λέγει : ἐπειδή οἱ "Ελληνες τῷ θεῷ αὐτῶν Κρόνφ καὶ ἄστρον εἶναί φασιν ἐν οὐρανῷ, καὶ αὐτὸ Κρόνον καλοῦσι. Λέγει δὲ, Μἡ σράγια καί θυσίας προσηγέγκατέ μει έτη τεσσαρίικοντα; Ούδε γάρ προσήνεγκεν ο δήμος, άλλα μίνοι οί άρχοντες, ότε έστη ή σκηνή. Ένταῦθα τὰ περί παντός του λαού λέγει. Διαδάλλει δὲ αὐτούς καὶ είς άμετρον τροφήν, και προλέγει αύτοῖς συμφοράς. Διὰ σών άχρίδων, και τῆς διαθήκης, και τοῦ άδάμαντος. την σφαγήν αύτων προφητεύει, και δηλώσας 'Αμεσία τῷ βασιλεί ταῦτα, βιάζεται τὸν προφήτην καὶ ἀπελαύνει. Ὁ δὲ καὶ αὐτῷ προλέγει κακά καὶ τῷ λαῷ. Καὶ όρξ άγγος Ιξευτοῦ, καὶ διὰ τούτου την σύλληψιν αύτων. Τάς άδικίας αύτων και τάς βίας άπαριθμείται, καὶ τὰ μέλλοντα διαδέξεσθαι αὐτοὺς κακά. Τὸ δὲ, Δύσεται ῆλιος μεσημβρίας, εἰς τὸν χαιρὸν τοῦ πάθους τοῦ Χριστοῦ προλέγει. Περ! τῶν εἰς Χριστὸν πιστευόντων προλέγει.

Άδδιού .

Την τιμωρίαν των Ίδουμαίων προλέγει, ην ύπέστησαν διά τὸ συνεπιθέσθαι τοῖς Ἰσραηλίταις μετά καὶ τῶν λοιπῶν πολεμίων. Περὶ Έκκλησίας.

Ywrac.

Ίωνας ὁ προφήτης την είς Θαρσείς φυγήν, τὸν κλύδωνα, την ὑπὸ τοῦ κήτους κατάποσιν, καὶ την ἐχδολήν, τὴν μετάνοιαν τῶν Νινευϊτῶν, τὴν σωτηρίαν της χολοχύνθης, την ανάδοσιν, χαι την απώλειαν περιέχει.

Miguiac d.

Τήν εσομένην ερήμωσιν Σαμαρείας και Ίερουσαλήμ προλέγει, και την αίτιαν προστίθησι. [391] Συνάπτει δέ και την ανοδον αύτων την έκ Βαδυλώνος, έγκλήματα, κατηγορίας των άρχόντων του λαού καλ των ίερεων, και ψευδοπροφητών. Περί της Έκκλησίας τῆς πιστευούσης εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν, καὶ περὶ τῆς Νέας Διαθήχης. Ὁ γὰρ πρότερος νόμος ἐχεῖνα ἐξῆλθε •• και περί τῆς εἰρήνης. Και κακά πάλιν τοῖς Ἰουδαίοις προλέγεται. Περί τής χατά σάρχα του Χριστού γεννήσεως, και περί των είς αύτον πιστευόντων. Καί έσται τὸ ὑπόλειμμα τοῦ Ἰακώδ · δ λέγει Παῦλος ὁ

 In mss. perperam Μιχαίας.
 His prorsus similia habes supra Comment. in Isalam cap. 5, v. 29.

c in mss. hic Ἰωήλ pro ἸΑδδιού ponitur male. d Hic in mss. perperam ἸΑδδιού ponitur pro Michæa. e Illud, ἐκεῖνα ἐξῆλθε, corruptum omnino est, nec video quomodo possit locus restaurari.

<sup>&#</sup>x27; in mss. male 'Αμώς.

απόστολος, Τὸ ἐγκατάλειμμα σωθήσεται. Κρίσις τῷ Κυρίιρ πρὸς τὸν λαὸν αὐτοῦ, καὶ τῶν εὐεργεσιῶν αὐτοῦ ἀπαρίθμησις, καὶ παραίτησις θυσιῶν. ᾿Αποδύρεται ὁ προφήτης ὡς τῶν δικαίων καὶ ἀγαθῶν ἀνδρῶν ἐκλειπόντων. Καὶ πρὸς τῷ τέλει μετὰ τὸ ἐγκαλέσαι καὶ ἀπειλήσαι συμφορὰς μεγάλας, χρηστὰ προμηνύει τῷ Ἰσραήλ,

Ναούμ.

Περὶ τῆς τοῦ Θεοῦ δυνάμεως διαλέγεται περὶ τῶν ἀποστόλων προλέγει. Προστίθησι δὲ καὶ τὴν ἄνοδον Βαδυλωνίων κατὰ Νινευῖτῶν κατακράτος αἰχμαλωσίαν. Λέγει δὲ καὶ τὴν δύναμιν αὐτῆς καὶ τὸν πλοῦτον, δν εἶχε πρὶν αἰχμαλωτευθῆναι.

"Εως ώδε είχε τὸ άντίγραφον.

## MONITUM

Inter spuria Athanasii opera Homiliam dedimus, p. 410, cujus initium est Græce, Μυστήριον ξένον βλέπω, hoc est, Mysterium novum video, cum titulo, Είς την γέννησιν τοῦ Χριστοῦ, hoc est, In generationem Christi. Initium porro illud idipsum est quod hujus, quæ Chrysostomi nomine circumfertur, homiliæ: nec initium modo, sed etiam alia non pauca hinc et inde ex hac homilia decerpsit is, qui illam Athanasii nomine consarcinavit. Hæc autem de qua nunc agimus homilia ævo certissime Chrysostomi emissa fuit: nam Cyrillus libro ad Reginas, qui inter Ephesinæ Synodi Acta cusus etiam reperitur, ex hac homilia quædam Chrysostomi nomine profert testimonia, quorum primum his verbis effertur: « Joannis episcopi Constantinopolitani de divina generatione. » Loquitur autem de sancta Virgine. « Loco solis, inquit, justitiæ solem incircumscripte complexa fuit. Ac ne quæras quomodo; ubi enim vult Deus, ibi naturæ ordo vincitur. Voluit enim, potuit, descendit, salvavit; omnia Dei nutum sequuntur. Hodie qui est gignitur, et qui est, fit id quod non erat; nam cum Deus esset, fit homo; ab ea tamen, quam habebat, deitate non excidit. Neque enim cum deitatis jactura factus est homo, neque per profectum ex homine factus est Deus: sed Deus exsistens propter impassibilitatem, caro factus est,

Είς τὸ γενέθλιον τοῦ Σωτήρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, Λόγος ...

Μυστήριον ξένον καὶ παράδοξον βλέπω ποιμένες μου περιηχοῦσι τὰ ὧτα, οὐχ ἔρημον (sic) συρίζοντες μέλος, ἀλλ' οὐράνιον ἄδοντες ῦμνον. "Αγγελοι ἄδουσιν, ἀρχάγγελοι μέλπουσιν, ὑμνεῖ τὰ Χερουδὶμ, δοξολογεῖ τὰ Σεραφὶμ, πάντες ἐορτάζουσι Θεὸν ἐπὶ γῆς ὁρῶντες, καὶ ἄνθρωπον ἐν οὐρανοῖς τὸν ἄνω κάτω δι' οἰκονομίαν, καὶ τὸν κάτω ἄνω διὰ φιλανθρωπίαν b. Σήμερον Βηθλεὲμ τὸν οὐρανὸν ἐμιμήσατο άντὶ μὲν ἀστέρων ἀγγέλους ὑμνοῦντας δεξαμένη, ἀντὶ δὲ ἡλίου τὸν τῆς δικαιοσύνης ἀπεριγράπτως χωρήσασα. Καὶ μὴ ζήτει πῶς ὅπου γὰρ βούλεται Θεὸς, νικάται φύσεως τάξις. "Ηδουλήθη γὰρ, ἡδυνήθη, κατῆλθεν, ἔσωσε σύνδρομα τὰ πάντα τῷ Θεῷ. Σήμερον ὁ ὧν

τίκτεται, καὶ ὁ ὧν γίνεται ὅπερ οὐκ ἤν· ὧν γὰρ Θεὸς, γίνεται ἄνθρωπος, οὐκ ἐκστὰς τοῦ εἰναι Θεός. Οὐδὲ γὰρ κατ' ἔκστασιν θεότητος γέγονεν ἄνθρωπος, οὐδὲ πάλιν κατὰ προκοπὴν ἐξ ἀνθρώπου γέγονε Θεός. ἀλλὰ Λόγος ὧν, διὰ τὸ ἀπαθὲς σὰρξ ἐγένετο, ἀμετα-δλήτου μενούσης τῆς φύσεως. 'Αλλ' ὅτε μὲν ἐτέχθη, 'Ιουδαίοι ἡρνοῦντο τὸν ξένον τόκον, καὶ Φαρισαίοι παρηρμήνευον τὰς θείας Βίδλους, καὶ γραμματείς ὑπεναντία τοῦ νόμου ἐλάλουν. 'Ηρώδης τὸν τεχθέντα ἐζήτει, οὐχ ῖνα αὐτὸν τιμήση, άλλ' ἴνα αὐτὸν ἀπολεση. Σήμερον γὰρ πάντα ὑπεναντία είδον. Οὐκ ἐκρύδη γὰρ, κατὰ τὸν ψαλμωδὸν, [393] ἀπὸ τῶν τέκνων αὐτῶν εἰς γενεὰν ἐτέραν. Βασιλείς μὲν γὰρ ἤλθον, τὸν ἐπουράνιον βασιλέα θαυμάζοντες, ὅτι πῶς ἐπὶ γῆς ἤλθεν οὐκ ἀγγέλους ἔχων, οὐκ ἀρχαγγέλους, αἰ

a Cod. Reg. 1832, sic titulum habet, Λόγος εἰς τὸ γενέδλων τοῦ Κυρίου καὶ Θεοῦ καὶ Σωτήρος.
b Hæc sic invertuntur in Reg. τὸν ἄνω κάτω διὰ φιλανξρωπίαν, καὶ τὸν κάτω ἄνω δι' οἰκονομίαν.

c Savil. &f.

385

probatioque sacrificiorum. Luget propheta quasi justis et bonis viris deficientibus. Et în fine post accusationem et comminationem magnarum calamitatum, bona prænuntiat Israeli.

#### NAMUM.

De potentia Dei disserit : de apostolis prædicit.

Adjicit autem invasionem Babylonierum contra Ninivitas, horum captivitatem. Enarrat ejus potentiam et divitias, quas habuit antequam caperetur.

## Hactenus exemplar habebat (a).

(a) thee est librarii Codicis Coisliniani nota qua significatur opus imperfectum esse, et exemplar suum illo desinere.

#### AD HOMILIAM IN NATALEM CHRISTI DIEM.

immutata manente natura. His porro subjungit alia quædam, quæ num. 2 leguntur: Qui in solio sublimi præcelsoque considet, is in præsepio ponitur: impalpabilis, simplex, incorporeus, humanis manibus contrectatur: qui peccatorum vincula disrumpit, fasciis constringitur.

His conspectis testimoniis atque locis, quis non credat rem esse confectam, homiliamque Chrysostomo incunctanter fuisse adjudicatam? Verum secus res cessit. Nam Savilius eam inter dubia locavit. Fronto Ducœus inter spuria edidit. Tillemontius vero putat laudatam a Cyrillo Chrysostomi nomine homiliam, Chrysostomi esse oportere: sed arbitratur hanc, quam nunc habemus, homiliam esse centonem, ubi is qui illam variis ex locis consarcinavit, ut facilius fucum faceret, duo illa loca a Cyrillo allata inseruerit. Quodque observatu dignum est, ait Cyrillus in loco superius allato, justitiæ solum faceremscripte complexa fuit, dici de sancta Virgine, hic autem de Bethlehem dicuntur; quod sane centonem esse suadeat, modo Athanasio, modo Chrysostomo tributum.

Interpretatio Latina est Frontonis Ducæi.

## IN SALVATORIS NOSTRI JESU CHIBISTI NATIVITATEM GRATIO (a).

(b) Mysterium novum et admirabile video: pastorum vocibus aures meæ circumsonant, qui non leni cantu sibilant, sed cælestem hymnum concinunt. Angeli canunt, archangeli modulantur, Cherubim hymnum dicunt, Seraphim glorificant, omnes festum celebrant, dum in terris Deum, et hominem in cælis cornunt: eum qui sursum est, propter dispensationem doorsum versari; eum qui deorsum erat, propter benignitatem sursum aunc versari. Hodie Bethleem cælum imitata est: quæ stellarum quidem loco angelos canentes excepit, solis autem loco justitiæ solem incircumscripte complexa fuit. Neque hic quæsieris, quomodo hoc facture

77. 4). Siquidem reges venerunt, et cælestem Regem

sit: ubi énim Deus vult, ibi naturæ ordo cedit. Voluit

enim, potuit, descendit, salvavit; omnia Dei nutum

(b) Citatur hic locus in Concilio Ephesino.

PATROL. GR. LVI.

sequuntur. Hodie qui est, gignitur, et rursum qui est. fit id quod non erat; nam cum Deus esset, fit home; ab ea tamen, quam habeat, deitate non excidit. Neque enim cum deitatis jactura factus est homo, neque rursum per succedentia incrementa ex homine factus est Deus; sed Verbum exsistens, natura propria ob sui impatibilitatem manente immutata, factum est caro. Quando autem natus est, Judzi quidem inusitatum partum negabant, Phariszi vero perperam sacros libros interpretabantur, et scribæ quæ legi erant contraria loquebantur; Herodes eum qui natus erat, quærebat, non ut eum honore afficeret, sed ut eum interficeret. Hodie namque contraria cuncta cernebant. Non enim occultata sunt, ut cum Psalmorum auctore loquar, a filiis eorum in generationem alteram (Psal.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hæc sic invertuntur in Reg., eum qui sursum est, propter benignitatem deorsum versari; sum qui deorsum erat, propter dispensationem sursum nunc versari.

<sup>(</sup>a) Collata cum Codice Reg. 1832, qui sic titulum habet, Sermo in nativitatem Domini et Dei et Salvatoris.

suspexerunt, quod in terram venerit, non angelos secum habens, non archangelos, non thronos; non dominationes, non virtutes, non potestates, sed nova et minime trita incedens via ex illibato processerit utero: nec tamen angelos suæ gubernationis exsortes dereliquit, neque propter incarnationem suam a sua excidit deitate : sed reges quidem venerunt, ut cæle. stem Regem gloriæ adorarent, milites autem, ut Principem exercitus colerent: mulieres, eum qui ex muliere natus est, ut mulieris dolores in lætitiam commutet : virgines, filium Virginis, admirantes qui fiat ut lactis conditor, qui efficit ut uberum fontes spontanea fluenta diffundant, a Virgine matre pueruli alimentum accipiat : infantes, eum qui factus est infans, ut ex ore infantium et lactentium laudem perficeret (Matth. 21. 16; Psal. 8. 3): pueri, puerum, qui martyres ob Ilerodis insaniam effecit : viri-, eum qui homo factus est, ut servorum malis mederetur : pastores, bonum pastorem, qui animam pro ovibus suis ponit : sacerdotes, eum qui sactus est Pontisex secundum ordinem Melchisedec (Hebr. 7. 17; Psal. 109. 4): servi, eum qui servi formam accepit, ut nostram servitutem honore libertatis ornaret (Philipp. 2. 7); piscatores, eum qui ex piscatoribus hominum efficit venatores: publicani, cum qui ex publicanis selectum evangelistam designat (Matth. 9. 9); meretrices, eum qui lacrymis meretriciis pedes suos exponit; atque ut complectar brevi, peccatores omnes advenerunt, ut agnum Dei cernerent, qui tollit peccata mundi, (a) [magi ut eum satellitio suo cingant, pastores, ut eum benedicant, publicani, ut Evangelium prædicent, meretrices, ent unguenta deferant, Samaritana, ut fontem vitæ sitiat, Chananæa, ut indubitatam fidem exhibeat]. Cum igitur omnes exsultent, mihi quoque placet exsultare, choreas agere volo, festumque celebrare: porro choreas ago, non citharam pulsans, non thyrsum quatiens, non tibias inflans, non faces accendens, sed musicorum instrumentorum loco Christi cunarum fascias gestans. Hæ namque mihi sunt spes, hæ mihi vita, hæ mihi salus, hæ mihi tibiæ, hæ mihi cithara: propterea et ipsas gestans advenio, ut earum virtute facultatem sermonis adeptus cum angelis dicam, Gloria in altissimis Deo; cum pastoribus, Et in terra pax, in hominibus beneplacitum (Luc. 2. 14). Hodie qui ex Patre inessabiliter genitus est, ex Virgine propter me inexplicabili modo nascitur. Sed tum quidem secundum naturam ante sæcula genitus est ex Patre, prout novit ille, qui genuit: hodie vero rursus ex Virgine præter naturam natus est, prout Spiritus sancti novit gratia. Et superna ejus generatio vera est, et inferior cius generatio minime falsa : et vere Deus ex Deo genitus est, et vere homo idem ex Virgine natus est. Sursum solus ex solo Unigenitus, deorsum solus ex sola Virgine idem Unigenitus. Sicut enim in superna generatione matrem intelligere impium est : sic in inferiori generatione patrem and imare blasphemum est. Pater absque defluxu genuft, et Virgo sine corruptione peperit: nam neque defluxum sustinuit Pa-

ter; quippe qui, prout conveniebat Deo, genuit : neque Virgo corruptionem sustinuit pariendo; quippe quæ spiritualiter peperif. Unde neque superna ejus nativitas explicari potest, neque progressus ejus in novissimis temporibus curiose pervestigari se sinit. Nam Virginem quidem hodie peperisse scio, et Deum sine tempore genuisse credo: modum antem generationis silentio didici venerari, non oratione curiose illam inquirendam accepi. Siquidem in Deo non rerum natura est attendenda, sed ejus, qui operatur, virtuti fides habenda. Lex enim est naturæ, cum mulier matrimonio juncta parit : cum vero virum non experta virgo postquam peperit, virgo rursus apparet, tum res naturam excedit. Quod igitur secundum naturam fit, inquiratur: quod vero naturam superat, silentio colatur: non tamquam fugiendum, sed tamquam inenarrabile, dignumque quod silentio veneremur. Sed date mihi, quæso, hanc veniam, ut in exordio finem faciam dicendi. Cum enim rerum sublimiorum investigationem attingere reformidem, quo pacto, aut quam in partem orationis clavum flectam nescio. Quid enim dicam, aut quid loquar? Matrem video, quæ peperit: filium partu editum cerno: modum autem generationis non conspicio : vincitur enim natura , vincitur dedinis limes, quando vult Deus. Non enim secundum naturam res accidit, sed supra naturam miraculum evenit : quievit enim natura, sed Domini voluntas operata est. O incffabilem gratiam! Unigenitus, qui est ante sæcula, qui tangi non potest, qui simplex est et incorporeus, corpus meum subiit corruptioni obnoxium et aspectabile 1. Quam ob causain? Ut conspectus doceat, docens autem, ad ea quæ non cadunt sub oculos, manu ducat. Nam quoniam oculos auribus fideliores esse existimant homines, de eo vero dubitant, quod non vident, propterea dignatus est et per corpus oculis conspectum sui præbere, ut dubitationem tolleret. Et nascitur ex Virgine, quæ rem ignorabat: nam neque cooperata est ad rem gerendam, neque contulit quippiam ad id quod fiebat : sed nudum fuit arcanæ virtutis ejus instrumentum; tantum id noverat quod ex Gabriele sciscitata didicerat : Quomodo mihi fiel istud, quia virum non cognosco (Luc. 1. 34)? Tum inquit ille: Vis hoc scire? Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi (Ibid. v. 55). Et quomodo cum ipsa erat, et paulo post ex ipsa? Quemadmodum artifex, inventa materia utilissima, vas pulcherrimum fabricatur: ita Christus, invento virginis sancto corpore et anima, templum sibi construxit animatum, et hominem qua ratione voluit, efformavit ex virgine, cumque indutus hodie processit, neque naturæ deformitatem erubuit. Neque enim probrosum illi fuit, ut suum opus ipse gestaret: ipsum quoque opificium maxima gloria cumulabatur, quod opificis sui fieret indumentum. Nam quemadmodum in prima formatione sieri non poteçat, ut homo constitueretur, antequam lutum in ejus manus veniret: ita fieri nequit ut vas corruptibile transmutetur, nisi siat Opisicis indumentum.

<sup>(2)</sup> Quæ uncinis clauduntur, desunt in Reg.

<sup>1</sup> Reg., corruptibile et mortale.

**θρόνους, οὐ χυριότητας, οὐ δυνάμεις, οὐχ ἐξουσίας,** αλλά ξένην και άτριδη βαδίσας όδον, έξ άγεωργήτου προηλθε γαστρός, ουτε τους άγγελους αυτου ερήμους της επιστασίας αυτού καταλιπών, ούτε τη πρός ήμας ένανθρωπήσει τῆς οἰχείας θεότητος έκστάς αλλά βασιλείς μεν τον επουράνιον βασιλέα της δόξης ηλθον προσκυνήσοντες, στρατιώται δε τον άρχιστράτηγον τής δυνάμεως θεραπεύσοντες αί γυναϊχες τον έχ γυναικός τεχθέντα, ΐνα τάς λύπας τῆς γυναικός εἰς χαράν μεταδάλλη αί παρθένοι το της παρθένου παιδίον, ότι πῶς ὁ γάλακτος καὶ μαζῶν δημιουργός τὰς πηγάς μαζῶν αὐτόματα ρείθρα φέρεσθαι ποιῶν, παρά μητρός παρθένου παιδίου \* τροφήν Ελαδε · τά νήπια τον νήπιον γενόμενον, ενα έχ στόματος νηπίων χαί θηλαζόντων παταρτίση αίνον οι παιδες τον παιδα μάρτυρας δίὰ τὴν Ἡρώδου μανίαν εἰργασάμενον · οί ανδρες τον ένανθρωπήσαντα και τά τῶν δούλων θεραπεύσαντα χαχά: οἱ ποιμένες τὸν ποιμένα τὸν χαλὸν, τον την ψυχην ύπερ των προδάτων προθέμενον σί ξερείς τον κατά την τάξιν Μελχισεδέκ άρχιερέα γενόμενον οι δοῦλοι τὸν μορφήν δούλου λαδόντα, ἔνα ήμων την δουλείαν έλευθερία τιμήση οι άλιείς τον άπο άλιέων θηρευτάς άνθρώπων έργαζόμενον οί τελώναι τον άπο τελωνών εύαγγελιστήν άναδείξαντα: αὶ πόρναι τὸν τοῖς πορνικοῖς δάκρυσι τοὺς πόδας προϊέμενον και ίνα συντόμως είπω, πάντες οι άμαρτωλοί ήλθον ίδεξν τὸν άμνὸν τοῦ Θεοῦ τὸν αξροντα τὴν άμαρτίαν του κόσμου, μάγοι δορυφορούντες δ, ποιμένες εύλογοῦντες, τελῶναι εὐαγγελιζόμενοι, πόρναι μυροφορούσαι, Σαμαρείτις πηγήν διψώσα ζωής, Χαναγαία πίστιν άνενδοίαστον Εχουσα. Πάντων ούν σχιρτώντων, σχιρτήσαι θέλω χάγω, χορεύσαι βούλομαι, πανηγυρίσαι θέλω ε. χορεύω δέ, οὐ χιθάραν πλήττων, ού θυρσόν χινών, ούχ αύλούς έχων, ού δάδας ἄπτων, άλλ' άντὶ μουσικών όργάνων τὰ τοῦ Χριστοῦ σπάργανα φέρων. Αὐτὰ γάρ μοι ἐλπὶς, αὐτά μοι ζωή, αύτά μοι σωτηρία, αύτά μοι αύλδς, αύτά μοι χιθάρα. Διὸ χαὶ αὐτὰ Ερχομαι φέρων, ΐνα τἢ αὐτῶν δυνάμει ίσχυν λόγων λαδών μετ' άγγέλων είπω. Δύξα εν υψίστοις Θεφ · μετά δε ποιμένων, Και επί γης ειρήνη, έν ανθρώποις εύδοκία. Σήμερον ό γεννηθείς άρρητως έχ Πατρός, έχ παρθένου τίχτεται, άφράστως δι' εμέ. 'Αλλά τότε μεν κατά φύσιν εκ τοῦ Πατρός πρό αιώνων έγεννήθη, ώς ό γεννήσας οίδε: σήμερον δε πάλιν παρά φύσιν ετέχθη, ώς ή τοῦ άγίου Πνεύματος επίσταται χάρις. [394] Καὶ ἡ ἄνω αὐτοῦ γέννησις άληθης, και ή κάτω γέννησις άψευδης, και άληθῶς Θεὸς ἐχ Θεοῦ ἐγεννήθη, χαὶ άληθῶς ἄνθρωπος ό αὐτὸς ἐκ παρθένου ἐτέχθη. "Ανω μόνος ἐκ μόνου Μονογενής, κάτω μόνος έκ παρθένου μόνης Μονογενης ὁ αὐτός. "Ωσπερ γάρ ἐπὶ τῆς ἄνω γεννήσεως ἀσεδές εννοήσαι μητέρα·ούτω βλάσφημόν εστιν ύπολαδείν και έπι της κάτω γεννήσεως πατέρα. Ο Πατηρ άρρεύστως εγέννησε, και ή παρθένος άφθόρως ξτεχεν ούτε γάρ ο θεός βεύσιν υπέμεινε γεννήσας. θεοπρεπώς γάρ εγέννησεν ούτε ή παρθένος φθοράν ύπέμεινε τεχούσα πνευματιχώς γάρ έτεχεν. "Οθεν ούτε ή άνω αὐτοῦ γέννησις ἐξήγησιν ἔχει, ούτε ή ἐν

ύστέροις καιροίς πρόοδος πολυπραγμονείσθαι άνέχεται. "Ότι μέν ο γάρ ετεχεν ή παρθένος, σήμερον οίδα, καὶ ὅτι ἐγέννησεν ὁ θεὸς ἀχρόνως, πιστεύω · τόν δὲ τρόπον τῆς γεννήσεως σιωπἢ τιμάν μεμάθηκα. καλ ού διά λόγων πολυπραγμονείν παρέλαδον. Έπλ γάρ θεού ού δει τη φύσει τῶν πραγμάτων προσέχειν, άλλά τη δυνάμει του ένεργούντος πιστεύειν. Φύσεως χάρ ἐστι νόμος, ὅταν γυνή προσομιλήσασα γάμοις τέχη ε· όταν δὲ παρθένος ἀπειρόγαμος τεχούσα πάλιν παρθένος φανείη, ύπερ φύσιν το πράγμα. Το ούν κατά φύσιν ζητείσθω, τό δὲ ὑπὲρ φύσιν σιγή τιμάσθω, ούχ ώς φευκτόν, άλλ' ώς ἀπόρφητον, καὶ σιωπή τιμάσθαι άξιον. 'Αλλ' άπονείματέ μοι συγγνώμην, παραχαλώ, εν προδιμίοις χαταπαύσαι τον λόγον βουλομένω. Δειλός γάρ ὢν πρός την τῶν χρειττόνων Ερευναν, πώς ή που τρέψω των λόγων τα πηδάλια ούχ έχω. Τί γάρ είπω, ή τί λαλήσω; Τὴν τεχοῦσαν όρῶ, τὸν τεχθέντα βλέπω, τὸν δὲ τρόπον τῆς γεννήσεως ού συνορώ: νικάται γάρ φύσις, νικάται καλ τάξεως δρος, όπου Θεός βούλεται. Ού γάρ κατά φύσιν γέγονε τὸ πράγμα . άλλ' ὑπὲρ φύσιν τὸ θαῦμα. ήργησε γάρ ή φύσις, και ενήργησε τοῦ Δεσπότου τὸ βούλημα. "Ω χάριτος άφράστου! 'Ο πρό αἰώνων Μονογενής, ο άναφής, και άπλους, και άσώματος, ύπεισῆλθέ μου τὸ φθαρτὸν καὶ ὁρατὸν σῶμα ί. Διὰ τί; "Ινα βλεπόμενος διδάξη, διδάξας δὲ πρὸς τὸ μὴ βλεπόμενον χειραγωγήση. Έπειδή γάρ οἱ ἄνθρωποι τὸν όφθαλμὸν τῆς ἀχοῆς πιστότερον ποιοῦσιν, δ δὲ μὴ βλέπουσιν άμφιδάλλουσι, διά τοῦτο ήνείχετο καὶ όφθαλμοίς την έαυτου θέαν διά του σώματος παρασχείν, ίνα λύση την άμφισδήτησιν. Και τίχτεται έχ παρθένου άγνοούσης το πράγμα ούτε γάρ συνήργησε πρός το γινόμενον, ούτε συνεθάλλετο πρός το πραττόμενον, άλλ' ήν ψιλόν δργανον της άποβρήτου αύτοῦ δυνάμεως, μόνον είδυία, δ παρά τοῦ Γαδριήλ ἐρομένή Εμαθεν, ότι Πως έσται μοι τούτο, έπεὶ ἄνδρα οὺ γινώσκω; Καί φησι: Τοῦτο βούλει μαθείν ; [395] Πνεῦμπ άγιον έπελεύσεται έπί σέ, και δύναμις Υψίστου έπισκιάσει σοι. Καὶ πῶς ἡν μετ' αὐτῆς, καὶ μικρὸν ύστερον έξ αύτῆς; "Ωσπερ τεχνίτης εύρων ύλην χρησιμωτάτην, κάλλιστον άπεργάζεται σκεύος ούτω και ό Χριστός εύρων της παρθένου άγιον και τό σώμα και την ψυχήν, ξμψυχον έαυτῷ κατεκόσμησε <sup>8</sup> ναόν, δν έδουλήθη τρόπον πλάσας τον άνθρωπον έν τή παρθένω, και ενδυσάμενος αύτον, σήμερον προήλθεν, ούχ αίδεσθείς το δυσειδές τ τῆς φύσεως. Οὐδὲ γάρ ύδριν ἔφερεν αὐτῷ, φορέσαι τὸ ίδιον ἔργον καὶ τὸ πλάσμα δὲ μεγίστην ἐχαρποῦτο δόξαν, ἔνδυμα τοῦ τεχνίτου γινόμενου. "Ωσπερ γάρ παρά την πρώτην πλάσιν άδύνατον ήν συνεστάναι τον άνθρωπον, πρίν ή τὸν πηλὸν εἰς τὰς χεῖρας αὐτοῦ ἐλθεῖν οὕτω καὶ τὰ φθάρὲν σχεῦος ἀδύνατον μεταποιηθῆναι ί, εἰ μὴ γέγονεν Ενδυμα του ποιήσαντος.

a Reg. παιδίον.

b Hæc, μάγοι δορυφορούντες, etc., úsque ad πάντων

οδν, desunt in Reg.

ο Ita Reg., melius quam editi, qui omittunt πανηγυρίσαι OEXO.

d Reg. πρόοδος παθήτη γέγονεν ότι μέν. Μοτ σήμερον abest a Reg.
ο Reg. γάρ έστι πυρὸς, όταν γυνη ἀρρενικοῖς διμιλήσασα θεσμοῖς τέκχο.

Reg. φθαρτόν καὶ **φητά**ν σώμα.

<sup>8</sup> Reg. xateoxevage. h Reg. τὸ δυσῶδες.

i Reg. παρά την άρχην άδύνατον συστήναι τὸν ἄνθρωπον πρίν ή τὸν Θεὸν τὸν πηλὸν εἰς τὰς χεῖρας τὰς ἐαυτοῦ λαδεῖν, Οῦτω καὶ τὸ διαφθαρὲν ἀδύνατον ήν μεταποιηθήναι.

'Αλλά τι είπω, ή τι λαλήσω; 'Εχπλήττει γάρ με τὸ θαῦμα. Ὁ Παλαιὸς ἡμερῶν παιδίον γέγονεν, ὁ ἐπὶ θρόνου ύψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου καθήμενος ἐν φάτνη τίθεται, ό άναφής, καὶ άπλοῦς, καὶ ἀσύνθετος, καὶ άσώματος χερσίν άνθρωπίναις έλίσσεται, ό τὰ τῆς άμαρτίας διασπών α δεσμά σπαργάνοις εμπλέχεται, έπειδή τοῦτο θέλει. Θέλει γάρ την άτιμίαν ποιῆσαι τιμήν, την άδοξίαν ενδύσα: δόξαν, τον της ύδρεως δρον, άρετῆς δεῖξαι τρόπον. "Οθεν ὑπέρχεται τὸ ἐμὸν σῶμα, ἵνα ἐγὼ χωρήσω τὸν αὐτοῦ Λόγον· καὶ λαδὼν την έμην σάρχα, δίδωσί μοι το έαυτοῦ Πνεῦμα, ίνα διδούς και λαμδάνων θησαυρόν μοι ζωῆς έμπορεύσηται. Λαμδάνει μου την σάρχα, ενα με άγιάση · δίδωσί μοι τὸ Πνεῦμα αὐτοῦ, ἴνα με διασώση. 'Αλλά τί εἴπω, και τί λαλήσω; Ιδού ή παρθένος έν γαστρί έξει. Οὐκέτι λέγεται ώς γενησόμενον, άλλά θαυμάζεται ώς πεπραγμένον. Παρά 'Ιουδαίοις ἐπέπρακτο, παρ' οἶς καλ έλέγετο, ύφ' ήμων δὲ πιστεύεται, παρ' οἶς οὐδὲ ώνομάζετο. Ίδου ή παρθέγος έν γαστρί έξει. Το μέν γράμμα τῆς συναγωγῆς, τὸ δὲ ατῆμα τῆς Ἐκκλησίας. Έχείνη το δίπτυχον εύρεν, αυτή τον μαργαρίτην έφεῦρεν· ἐχείνη τὸ ἔριον ἔδαψεν, αὕτη τὴν ἀλουργίδα ἐνεδύσατο. Ἡ Ἰουδαία γὰρ αὐτὸν ἔτεκε, και ή οίκουμένη αὐτὸν ὑπεδέξατο. Ἡ συναγωγή αύτον Εθρεψε, και έτιθηνήσατο, και ή Έκκλησία κατέσχε και έκαρπώσατο. Παρ' έκείνη το κλημα της άμπέλου, και παρ' έμοι ό βότρυς τῆς άληθείας. Έχείνη τον βότρυν ετρύγησε, και τα έθνη το μυστικὸν πίνει πόμα. Ἐκείνη τὸν κόκκον τοῦ σίτου ἐν τῆ Τουδαία Εσπειρε, και τα έθνη τη δρεπάνη της πίστεως τον ἄσταχυν εθέρισε. Τὰ Εθνη το ρόδον εύσεδώς άπέχειρε, και Ίουδαίοις ή ἄχανθα τῆς ἀπιστίας ἀπέμεινεν b· ο νεοττός ἀπέπτη, και παρακάθηνται οί ἄφρονες τἢ καλιά · τὴν φυλλάδα τοῦ γράμματος οί Τουδαΐοι έρμηνεύουσι, καὶ τὸν καρπὸν τοῦ Πνεύματος τά Εθνη δρέπονται · Ίδου ή παρθένος έν γαστρί Αήψεται. Είπέ μοι, ω Ιουδαίε, είπέ μοι λοιπόν, τίνα έτεκε; Θάρρησόν μοι, κάν ώς τῷ Ἡρώδη. ᾿Αλλ΄ ού [396] θαρρείς α. Οίδα διά τί · διά την επιδουλήν. Έχεινφ γάρ είπας, ίνα αὐτὸν ἀνέλη εμολ δὲ οὐ λέγεις, ΐνα μή αὐτον προσκυνήσω. Τίνα δὲ ἔτεκε; Τίνα; Τὸν Δεσπότην τῆς φύσεως. Κᾶν γὰρ σὺ σιωπάς, ή φύσις βοά· έτεχε γάρ, ώς ό τεχθείς τεχθήναι ήθέλησεν. Ου γάρ υπό της φύσεως έπετρέπετο, άλλ' ώς Δεσπότης τῆς φύσεως ξένον τῆς γεννήσεως εἰσήγαγε τρόπον, ενα δείξη, δτι και άνθρωπος γενόμενος ούχ ώς άνθρωπος τίχτεται, άλλ' ώς θεός γεννάται. Έχ παρθένου ούν σήμερον προήλθε νικησάσης φύσιν, ύπερδάσης γάμον . Έπρεπε γάρ τῷ τῆς άγιοσύνης πρυτάνει έχ χαθαρών χαὶ άγίων προελθείν τόχων. Αὐτὸς γάρ ἐστιν ὁ πάλαι ἐχ παρθένου γῆς τὸν ᾿Αδὰμ πλάσας, άπὸ δὲ τοῦ ᾿Αδὰμ ἄνευ γυναικός γυναϊκα μορφώσας. "Ωσπερ γάρ ὁ 'Αδάμ ἄνευ γυναικός γυναϊκα ήνεγκεν, ουτω και σήμερον ή παρθένος άνευ άνδρὸς ἄνδρα ἔτεκεν. "Ανθρωπος γάρ ἐστι, φησὶ, καὶ τίς γνώσεται αύτόν; Έπειδη γάρ έχρεώστει τὸ γυναιχείον γένος τοίς άνθρώποις την χάριν, ώς τοῦ 'Αδάμ άνευ γυναικός γυναϊκα βλαστήσαντος, διά

Reg. διαβρήξας. Infra idem της υδρεως λόγον.
 Reg. καὶ παρὰ Ἰουδαίοις... ἄἐληνε.
 Reg. καὶ τὸν ἀκρέμονα τοῦ Ἰναθματος τὰ ἔθνη βαστά-

d Reg. άλλ' οὐ θαζόρεις ἐκείνω. Infra μή ante αὐτόν in edit. Mor. deest; sed est in Reg. (et in Sav.), et sic legend.

Reg. νικήσας φύσιν, ὑπερδάς γάμον, non male. Paulo post idem προελθείν παστάδων.

τούτο σήμερον έτεχεν ή παρθένος άνευ άνδρός, ύπλρ τῆς Εύας ἐχτιννύουσα τοῖς ἀνδράσι τὸ χρέος. "Ινα γὰρ μή μέγα φρονήση ο Άδαμ, άνευ γυναικός γυναϊκα βλαστήσας , διά τοῦτο καὶ ἡ παρθένος άνευ άνδρὸς άνδρα Ετεχεν, ΐνα τῷ χοινῷ τοῦ θαύμ**ατος τὸ όμό**τιμον δείξη της φύσεως. "Ωσπερ γάρ άπό του 'Αδάμι την πλευράν άφείλε, και τον 'Αδάμ ούκ έμείωσεούδέν· ούτω και έν τἢ παρθένψ και τον ξμψυχος Επλασε ναδν 5, και την παρθενίαν ούκ Ελυσεν. Σώς έμεινεν ο 'Αδάμ και μετά την άφαιρεσιν της πλε ράς · άφθηρος έμεινε και ή παρθένος μετά τ πρόοδον τοῦ βρέφους. Διὰ τοῦτο δὲ οὐκ ἀλλαχόδος έαυτῷ ναὸν κατεσκευάσατο, οὐδὲ ἄλλο σῶμα πλάσες ἐνεδύσατο, ἴνα μὴ δόξη τὸ τοῦ ᾿Αδὰμ ἐνυδρίζ**ειν φ**ώ ραμα. Έπειδη γάρ άπατηθείς ό άνθρωπος δργανον γέγονε τοῦ διαδόλου, διὰ τοῦτο αὐτὸν τὸν ὑποσκιλισθέντα Εμψυχον άνελάμδανε ναύν, ΐνα διά την πρός τὸν πεποιηχότα συνάφειαν λ ἐχ τῆς τοῦ διαδόλου αύτον αποστήση συνηθείας. "Ομως και άνθρωπς γινόμενος ούχ ώς άνθρωπος τίχτεται, άλλ' ώς θελς γεννάται. Εί γάρ έχ χοινών γάμων προηλθεν, ώσπερ έγω, ψεύδος τοίς πολλόϊς ένομίζετο νύν δε διά πύπ έχ παρθένου τίχτεται, τιχτόμενος δε χαι την μήτραν άναλλοίωτον τηρεί, και την παρθενίαν άζημιον διατυλάττει, ίνα ό ξένος τῆς χυήσεως τρόπος πίπτεώς μα μεγάλης πρόξενος γένηται. "Οθεν καν "Ελλην με, κάν Ἰουδαίος έρωτά, ότι ό Χριστός Θεός ων κατά φύσιν, ἄνθρωπος γέγονε παρά φύσιν, έρω, Ναὶ, μάρτυρα τοῦ λόγου την ἄσπιλον της παρθενίας σφραγίδα καλών· ούτω γάρ έστι Θεός νικών την της φύσικ τάξιν·ούτω γαστρός έστι κεραμεύς, καλ παρθενίας εύρετης, ότι και άμολυντον έσχε ι της γεννήσεις [397] τον τρόπον, και έαυτῷ ἀφράστως ψχοδόμησε ναδν, δν ήδουλήθη τρόπον. Είπέ μοι ούν, ω Τουδαίς έτεχεν ή παρθένος, ή ου; Εί μεν γάρ έτεχεν, όμολό. γησον τον ξένον τόχον εί δε ούχ έτεχε, διά τίτον Ηρώδην ἡπάτησας; Σὺ γὰρ αὐτῷ πυνθανομένψι ποῦ ὁ Χριστὸς γεννάται, εἶπας, ὅτι ἐν Βηθλεὶμ τῆς Ίουδαίας. Μή οὖν ἐγὼ ἤδειν την κώμην, ἢ τὸν τόπο; μή έγω τοῦ γεννωμένου την άξίαν εγίνωσκον; οὐχό Ήσατας ώς Θεοῦ αὐτοῦ ἐμνημόνευσε; Τέξεται τὸρ. φησίν, υίὸν, και καλέσουσι τὸ δνομα αὐτοῦ 👺 μανουήλ. Ούχ ύμεζς άγνώμονες έχθρολ την άλήθων είσηγήσασθε; ούχ ύμεζς οί γραμματείς καὶ Φαρισεία οι άχριδείς τοῦ νόμου φύλαχες πάντα τὰ κατ' αὐτὸν ήμας εδιδάξατε ; μή την των Εδραίων γλώσσαν είδομεν; ούχ όμεζς τὰς Γραφάς ήρμηνεύσατε; Μετά τὸ τεχείν την παρθένον, χαι πρό του τεχείν, ίνα μη δόξη πρός χάριν τοῦ Θεοῦ έρμηνεύεσθαι το λεγόμενον, οὐλ ύμεις έρωτώμενοι παρ' Ήρώδου, μάρτυρα παρηγάγετε Μιχαίαν τον προφήτην, ίνα ύμων τον λόγου χυρώσηται; Και συ γάρ, φησι, Βηθ. Ιεέμ οίκος του Έφραθα οὐδαμῶς ἐλαχίστη ε**ἶ ἐν** τοῖς <del>ἡτεμόσ ε΄</del> 'Ιούδα · ἐκ σοῦ γὰρ ἐξελεύσεται ἡγούμετος. δσε κ ποιματεί τον λαόν μου τον Ίσραήλ. Καλώς 🖅 ό προφήτης, 'Εκ σοῦ. 'Εξ ύμῶν γὰρ ἐξῆλθε, και 🛋 την οίχουμένην ήλθεν. 'Ο γάρ ων, προέρχεται ' 🍎 μή ων, ατίζεται, ή γίνεται. Αύτος δε και ήν, προην, και άει ην · άλλ' ην μέν άει ώς Θεός, διέπου

f Reg. γυναϊκα πλάσας. Mox idem θαύματος, δείξη καινόν τής φύσεως.

5 Έπλασεν άνθρωπον Reg. Δ Reg. διὰ τοῦτο αὐτό τὸ δοχοῦν δργανον, ἔμψυχον ἀνίλ ναόν, ίνα διά της συναφείας.

i Reg. παρθενίας έρευνητής, ότι καὶ ἀνύμφευτον ἐσχε, Hic perpetuse sunt varietates ; præcipuas solum notabim

2. (a) Sed quid dicam, aut quid loquar? Miraculum enim in admirationem me traducit. Antiquus dierum factus est infans, et qui in solio sublimi præcelsoque considet, in præsepio ponitur; et qui impalpabilis et simplex, et incompositus, atque incorporeus est, humanis manibus contrectatur qui peccatorum vincula disrumpit, fasciis, quia vult, stringitur. Statuit enim ignominiam vertere in honorem, infamiam induere gloria, et contumeliæ fines modum virtutis ostendere. Idcirco meum corpus subit, ut ejus Verbi ego capax flam; et meam carnem suscipiens, Spiritum mihi suum largiens, ut largiens et accipiens vitæ mihi thesaurum comparet. Carnem meam suscipit, ut me sanctificet: Spiritum mihi suum largitur, ut salvum me faciat. Sed quid dicam, aut quid loquar? Ecce virgo concipiet (Isai. 7, 14). Non jam dicitur, ut futurum, sed suspicitur ut jam factum. Atque apud Judæos quidem factum est, apud quos dicebatur: a nobis autem creditur, apud quos ne nominahatur quidem. Ecce virgo concipiet. Litera quidem synagogæ est, possessio vero Ecclesiæ. Illa tabellas invenit, hæc margaritam inveniet : illa lanam tinxit, hæc veste purpurea est induta. Siquidem Judæa ipsum peperit, at orbis terrarum ipsum excepit. Synagoga ipsum aluit et educavit : Ecclesiam ipsum tenuit, eoque potita est. Apud illam palmes vitis, et apud me racemus veritatis. Illa racemum vindemiavit, et gentes mysticam potionem bibunt. Illa granum frumenti in Judæa seminavit; et gentes fidei falce segetem messuerunt. Gentes rosam pie decerpserunt, et apud Judæos spina incredulitatis remansit: pullus avolavit, et assident nido stulti: folia literæ interpretantur Judæi, et fructum Spiritus gentes decerpunt. Ecce virgo in utero concipiet. Dic mihi, Judace, die mihi porro, quem peperit? Fide mihi, saltem ut Herodi. Sed non fidis. Scio quam ob causam : propter insidias. Illi enim dixisti, ut eum interficeret: mihi vero non dicis, ut ne eum adorem. Quemnam vero peperit? Quemnam? Naturæ Dominum. Licet enim tu sileas, clamat natura : peperit enim, ut voluit partu edi, qui partu est editus. Non enim id a natura permittebatur, sed ut naturæ Dominus inusitatum nativitatis modum invexit, ut ostendat se hominem factum, non ut hominem partu edi. sed ut Deum nasci. Ex Virgine igitur hodie prodiit, quæ naturam vicit, et nuptias superavit. Etenim sanctitatis Dispensatori conveniebat, ut puro et sancto partu in lucem ederetur. Ipse namque est, qui e terra virgine quondam formavit Adamum, ex Adamo vero sine muliere mulierem efformavit. Sicut enim sine muliere protulit mulierem Adamus, sic etiam Virgo sine viro hominem hodie peperit. Homo enim est, inquit, et quis cognoscet eum? Nam quoniam hominibus genus muliebre beneficium debebat, utpote quod Adam sine muliere mulierem produxerat: propterea virgo sine viro hodie peperit, ac pro Eva

<sup>1</sup> Reg., ... prodiit, naturam vincens, nuptras superans.
(a) Quae sequuntur de Incarnatione Christi concinnata citantur a S. Cyrillo Alexandrino, in libro ad Reginas.

debitum viri persolvit. Ut enim non superbiret Adamus, quod sine muliere mulierem protulisset, idcirco et mulier sine viro peperit virum, ut miraculi communione naturæ æqualitatem ostenderet. Nam quemadmodum ab Adamo costam abstulit, et Adamum nihil imminuit : sic et in Virgine animatum templum effinxit, et virginitatem minime solvit. Salvus et incolumis remansit etiam post costæ privationem Adamus : incorrupta etiam virgo permansit, postquam infans ex ea prodiit. Idcirco autem non aliunde sibi templum exstruxit, neque aliud corpus formatum induit, ne massam Adami contumelia afficere videretur. Nam quoniam deceptus homo, diaboli instrumentum factus erat, propterea ipsum qui supplantatus fuerat 1 tamquam animatum templum assumit, ut propters hanc cum suo Conditore conjunctionem ipsum a diaboli consuetudine ac familiaritate divelleret. Verumtamen dum fit homo, non ut homo partu editur, sedut Deus nascitur. Si enim ex communi conjugio prodiisset ut ego, figmentum a vulgo existimatus esset : jam vero idcirco ex Virgine nascitur, nascens autem. et uterum illibatum conservat, et intemeratam virginitatem custodit, ut inusitatus pariendi modus magnæ mihi fidei conciliator exsistat. Unde sive me gentilis sive Judæus interroget, num Christus cum secundum. naturam Deus esset, homo præter naturam sit factus, dicam, Sic est: et testem inviolatum virginitatis sigillum citabo : ita namque Deus est, qui naturæ ordinem vincat : ita ventris est fictor, et virginitatis inventor, qui et immaculatum habuerit nativitatis modum, et ineffabiliter templum sibi, quo voluerit modo, construxerit. Die mihi ergo, Judae, peperitne virgo, annon? Si enim peperit, inusitatum partum confitere: quod si non peperit, cur Herodem fefellisti? Tu enim ipsi sciscitanti, ubi Christus nasceretur, dixisti, In Bethleem Judae. Num igitur ego pagum noveram aut locum (Matth. 2.5)? num ego dignitatem cjus qui natus erat perspectam habebam? nonne Isaias ipsius tamquam Dei mentionem fecit? Pariet. enim, inquit, filium, et vocabunt nomen ejus Emmanuel (Isai. 7. 14). Nonne vos improbi inimici veritatem introduxistis? nonne vos scribæ et Pharisæi diligentes legis observatores omnes res ejus nos docuistis (Matth. 1, 23)? numquid Hebraicam linguam nos callemus? nonne vos Scripturas interpretati estis? Postquam virgo peperit, et antequam pareret, ne videretur locus ille in gratiam Domini exponi. nonne vos interrogati ab Herode testem Michwam prophetam protulistis, ut sermonem vestrum confirmaret? Et tu enim, inquit, Bethleem domus Ephrata, nequaquam minimu es in principibus Juda: ex te enim exiet dux, qui reget populum meum Israel (Nich. 5. 2; Matth. 2. 6). Recte dixit propheta, Ex te. Ex vobis exiit, et in orbem terrarum venit. Qui enim est, progreditur; qui vero non est, creatur, aut fit. At ipse et erat, et ante erat, et semper erat: sed erat quidem semper ut Deus, mundum gubernans: hodie vero

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Reg. legitur, propter idipsum quod instrumentum esse videatur.

prodiit: ut homo populum regit, ut Deus autem orbem terrarum salvum fecit. O benignos hostes! o modestos ac mites accusatores, qui natum in Bethleem Deum esse imprudentes indicarunt: qui latentem in præsepio Dominum notum fecerunt. qui jacentem in spelunca inviti indicarunt, et beneficio nolentes sua sponte nos affecerunt, revelarunt, cum occultare conarentur! Vides imperitos magistros? Quæ docent ipsi nesciunt : same confecti nutriunt, sitientes potum præbent, egestate pressi ditant. Venite igitur, festum agamus, venite, 'solemnitatem celebremus. Inusitatus enim est festivitatis modus, quandoquidem et incredibilis est sermo nativitatis. Hodie namque vetus solutum est vinculum, diabolus confusus est, dæmones aufugerunt, destructa mors est, paradisus reseratus, maledictio deleta est, peccatum e medio sublatum est, ablegatus est error, veritas rediit, et pietatis sermo undequaque disseminatus est. et cucurrit : conversatio caelitum in terris plantata est: angeli cum hominibus communicant, homines cum angelis intrepide colloquuntur. Quid ita? Quoniam Deus in terram venit, et homo in cælum, omnia passim commixta sunt. Venit enim in terra, cum totus in calo sit: cumque totus in calo sit, totus est in terra. Cum esset Deus, factus est homo, non negans se Deum esse : cum esset Verbum impatibile, factus est caro: ut habitaret in nobis caro factus est. Deus enim factus non est, sed erat. Propterea caro factus est, ut quem cælum non capiebat, hodie præsepium susciperet. Propterea ponitur in præsepio, ut iș a quo nutriuntur omnia pueruli alimentum a virgine matre accipiat. Propterea futurorum sæculorum Pater tamquam ab ubere pendens infans virgineas minime refugit ulnas, ut magis accessu facilis fiat. Siquidem et hodie magi advenerunt, et tyrannum abnegandi initium fecerunt, et cælum gloriatur, dum per stellam Dominum suum indicat, et super nubem levem corporis sui sedens Dominus currit in Ægyptum: et fugere quidem Herodis videtur insidias, re autem vera quod ab Isaia dictum suerat adimplet: « Erit enim, » inquit, « in die illa Israel tertius in Assyriis, et in Ægyptiis benedictus erit populus meus in terra, quam benedixit Dominus Sabaoth, dicens: Benedictus erit populus meus qui in Ægypto et qui in Assyriis et qui in Israel » ( Isai. 19. 24. 25). Quid ais, Judae? qui primus eras, tertius factus es? Ægyptii et Assyrii tibi antelati sunt, et primogenitus Israel numero posterior est? Ita est : merito Assyrii primi crunt : quandoquidem et ipsi primi per magos eum adoraverunt: Ægyptii vero post Assyrios, quandoquidem ipsum Herodis insidias fugientem exceperunt; postremo vero loco numeratur Israel, quandoquidem post ascensum ejus ex Jordane tum demum per apostolos eum agnoverunt. Ingressus est autem Ægyptum, concutiens Ægypti manufacta, non quoquo modo, sed postquam Ægypti vestibula conclusit interito primogenitorum (Isai. 19. 1). Propterea tamquam primogenitus hodie ingressus est ut antiquæ mæstitiæ luctum solveret. Primogenitum vero dici

Christum testatur hodie Lucas evangelista cum dicit: Et peperit filium suum primogenitum, et pannis involvit eum, et reclinavit eum in præsepio, quia non erat eis locus in diversorio (Luc.2.7). Ingressus est igitur Ægyptum ut antiquæ mæstitiæ luctum solveret : et plagarum loco gaudium invexit, et loco noctis atque tenebrarum lumen salutis largitus est. Contaminata tunc fuit aqua fluminis immaturæ ætatis infantium cæde. Ingressus est igitur in Ægyptum is qui aquam rubram reddiderat, et fluminis fluentis vim giguendi salutem indidit, eorumque impuritatem ac sordes Spiritus virtute purgaviti. Afflicti fuerunt Ægyptii, et furore correpti Deum abnegarunt. Ingressus est igitur in Ægyptum, religiosas animas cognitione Dei complens, effecit ut flumen fecundiores spicis martyres aleret. Sed propter angustias temporis hoc loco statui tinem facere dicendi, quod reliquum est negotii vobis in diem sequentem reservaturus: hic autem orationi finem imponam, ubi hoc explevero, quo pacto nimirum, cum impatibile Verbum esset, caro factum sit immutata manente natura. Quid dicam, aut quid loquar? Fabrum et præsepe video et infantem, et cunarum fascias, et virginis partum rebus necessariis destitutum, omnia egestate pressa, omnia plena paupertatis. Vidisti divitias in multa paupertate?quo modo cum dives esset, egenus est nostra causa factus? quo modo neque lectum, neque stragulum habuit. sed in nudo præsepi erat projectus? O paupertatem. divitiarum fontem! o divitias immensas, paupertatis speciem præ se ferentes! In præsepi jacet, et orbein terrarum concutit; fasciis cunarum involvitur, et peccati vincula disrumpit; nondum in vocem articulatam erupit, et magos edocuit, et ad conversionem commovit. Quid dicam, aut quid loquar? Ecce infans fasciis involvitur, et in præsepi jacet : adest autem et Maria quæ virgo et mater est : aderat autem et Joseph, qui pater appellatur. Ilic vir dicitur, illa uxor vocatur : legitima sunt nomina copulatione destituta. Verborum tenus hæc mihi intellige, non rerum tenus. Hic solum desponsavit, et Spiritus sanctus obumbravit ei : unde dubitans Joseph, quid appellaret infantem nesciebat. Ex adulterio natum dicere ipsum non audebat, probrosum in virginem jacere sermonem non poterat, filium ipsum dicere suum refugiebat : probe namque sciebat sibi ignotum esse, quo pacto, vel unde infans natus esset : quam ob causam illi de re dubitanti, de cælo oraculum angeli voce delatum est : Noli timere, Joseph: quod enim ex ea genitum est, de Spiritu sancto est ( Matth. 1. 20 ). Spiritus enim sanctus virgini obumbravit. Quare vero ex virgine nascitur, et virginitatem illibatam servat? Quia quondam virginem Evam decepit diabolus, idcirco ad Mariam, quæ virgo erat, felicem nuntium Gabriel detulit. Sed decepta quidem Eva peperit verbum, quod mortem intulit : at felicem nuntium accipiens Maria Verbur in carne genuit, quod vitam nobis æternam conciliat. Verbum Evæ lignum indicavit, per quod lignum e

<sup>1</sup> Reg., unxit, pro, purgarit.

τον χόσμον σήμερον ός προηλθεν, ώς άνθρωπος μέν τλν λαδν ποιμαίνων, ώς Θεός δε την οίχουμένην διασώζων. "Ο πολεμίων χρηστών! ω κατηγόρων φιλανθρώπων! οι τον εν Βηθλεέμ τεχθέντα λανθάνοντες . θεόν ξδειξαν, οι τον έν φάτνη κρυπτόμενον Δεσπότην έγνώρισαν, οί τον έν σπηλαίφ καθήμενον έμήνυσαν άχοντες, καλ εύηργέτησαν μή θέλοντες, άπεχάλυψαν χαλύψα: βουλόμενοι. Είδες άμαθείς διδασχόλους; "Α διδάσχουσιν, ού γινώσχουσι, πεινώντες τρέφουσι, διψώντες ποτίζουσι, πενόμενοι πλουτίζουσ:. Δεῦτε οὖν, ἐορτάσωμεν, δεῦτε πανηγυρίσωμεν. Ξένος γάρ ὁ τῆς ἐορτῆς τρόπος, ἐπειδή καὶ παράδοξης ό τῆς γεννήσεως λόγος. Σήμερον γάρ ό χρόνιος έλύθη δεσμός, ό διάδολος ήσχύνθη, οί δαίμονες έδραπέτευσαν, ό θάνατος ο ελύθη, παράδεισος ήνεώχθη, ή κατάρα ήφανίσθη, ή άμαρτία ἐκποδών γέγονεν, ή πλάνη άπηλάθη, ή άλήθεια έπανῆλθε, καὶ τῆς εὐσεδείας ὁ λόγος πανταχοῦ διεσπάρη καὶ ἔδραμεν· ἡ των άνω πολιτεία εν τη γη εφυτεύθη, άγγελοι μετά άνθρώπων χοινωνούσι, χαλ άνθρωποι μετά άγγέλων άδεως διαλέγονται. Διά τί; Έπειδή Θεός ἐπὶ γῆς ξίλθε, [398] καὶ ἄνθρωπος ἐν οὐρανῷ · πάντα ἀναμὶξ γέγονε. Ήλθε γάρ ἐπὶ τῆς γῆς, ὅλος ὢν ἐν οὐρανοῖς. ολος δὲ ὢν ἐν οὐρανῷ, ολος ἐστίν ἐπὶ τῆς γῆς. Θεὸς ων, γέγονεν ἄνθρωπος, ούκ άρνησάμενος τὸ είναι Θεός · λόγος ὢν ἀπαθής, σὰρξ ἐγένετο, διὰ τὸ ἐνοιχήσαι ήμιν σάρξ έγένετο. Θεός γάρ ούχ έγένετο, άλλά ήν. Διά τοῦτο σάρξ ἐγένετο, ἴνα ὄν οὐκ ἐχώρει ούρανός, δέξηται φάτνη. Διὰ τοῦτο ἐν φάτνη ἐτέθη, ίνα ὁ τρέφων τὰ σύμπαντα παιδίου τροφήν παρά μητρός παρθένου λάδη. Διά τοῦτο ό τῶν μελλόντων αλώνων Πατήρ ώς υπομάζιον βρέφος παρθενιχών άνέχεται άγχαλῶν, ἵνα χαὶ μάγοις εὐπρόσιτος γένηται. Σήμερον γάρ και μάγοι προσηλθον, άρχην λαδόντες άργεζοθαι τὸν τύραννον, καὶ ὁ οὐρανὸς καυχάται άστέρι τον ίδιον Δεσπότην μηνύων, και ό Κύριος έπλ νεφέλης χούφης τοῦ σώματος χαθεζόμενος έπλ την Αίγυπτον τρέχει, τῷ μὲν δοχείν φεύγων την Ήρωδου επιδουλήν, τη δε άληθεία άποπληρών το παρά του 'Ησαΐου είρημένον Εσται γάρ, φησίν, έν τῷ ἡμέρα ἐκείτη 'Ισραήλ τρίτος ἐτ τοῖς 'Ασσυρίοις, και έν τοῖς Αιγυπτίοις εὐλογημένος ἔσται ό λαός μου έττη τη, ήτ εὐλό ησε Κύριος Σαδαὼθ λέγων · Εὐλογημένος Εσται ὁ λαός μου ὁ ἐν Αἰγύπτφ καὶ ὁ ἐr τοῖς ᾿Ασσυρίοις καὶ ὁ ἐr Ἰσραήλ. Τί λέγεις, ω Ίουδαῖε; ὁ πρώτος τρίτος γέγονας; Αίγύπτιοι καὶ Ασσύριοι προετάχθησαν, καὶ ὁ πρωτότοχος Ίσραηλ ύπαριθμείται; Ναί είχότως 'Ασσύριοι πρώτοι ξσονται c, έπειδή και αύτοι αύτον πρώτοι διά τῶν μάγων προσεχύνησαν. Αἰγύπτιοι δὲ μετά τους `Ασσυρίους, έπειδή και αύτοι φεύγοντα αυτόν τὴν Ἡρώδου ἐπιδουλὴν ἐδέξαντο τελευταίος δὲ Ισραήλ ύπαριθμείται, έπειδή μετά την άνοδον την ἐκ τοῦ Ἰορδάνου διὰ τῶν ἀποστόλων αύτον ἔγνωταν d. Είσηλθε δὲ εἰς Αίγυπτον, σείων τὰ χειροποίητα τῆς Αίγύπτου ούχ άπλῶς, άλλ' ἐπειδή ἀπέκλεισε τῆς Αίγύπτου τὰ πρόθυρα τἢ τῶν πρωτοτόχων ἀπωλεία • Διά τούτο σήμερον είσηλθεν ώς πρωτότοχος, ΐνα τῆς

nal dréndirer er th gatry, bioti oùn hr aitoic τόπος έν τῷ καταλύματι. Εἰσῆλθεν οὖν εἰς τὴν Αίγυπτον, ενα της παλαιάς στυγνότητος διαλύση το πένθος, άντι μαστίγων χαράν επιδαλών, άντι νυχτός καλ σκότους σωτηρίας φέγγος χαρισάμενος. Βέδηλον ήν τότε του ποταμού τὸ ύδωρ τη των άώρων νηπίων σφαγή. Εισηλθεν ούν είς την Αίγυπτον ο πάλαι το ύλωρ φοινίξας, και εποίησε τὰ ρείθρα του ποταμού σωτηρίας γεννητικά, τὸ ἐναγὲς αὐτῶν καὶ βέδηλον δυνάμει καθαρίσας ο του Πνεύματος. Έκακώθησαν οί Αιγύπτιοι, και μανέντες ήρνοῦντο τὸν Θεόν. Εἰσῆλθεν ούν είς την Αίγυπτον, και γνώσεως Θεού ψυχάς θεοφιλείς επλήρωσε τῷ ποταμῷ δε παρέσχε μάντυρας τρέψειν σταχύων εύφορωτέρους. 'Αλλά διά το στενόν τοῦ καιροῦ ἐνταῦθα βούλομαι καταπαῦσαι τὸν λόγον : ώδε ι δε καταπαύσω, τον λόγον πληρώσας, ὅτι πῶς Λόγος ων [399] άπαθής, σάρξ έγένετο, άμεταθλήτου μενούσης τῆς φύσεως. Τί δὲ είπω, ἢ τί λαλήσω; Τέχτονα καὶ φάτνην ὁρῶ, καὶ βρέφος, καὶ σπάργανα, λοχόν παρθένου των χρειών Ερημον, όλα πτωχείας έχόμενα, δλα πενίας γέμοντα. Είδες πλοῦτον έν πενία πολλή; πως πλούσιος ων δι' ήμας έπτώχευσε; πως ούτε κλίνην, ούτε στρωμνήν είχεν, άλλ' έπὶ ξηράς Ερριπτο φάτνης; "Ω πενία πλούτου πηγή! ὧ πλούτε άμετρε, πενίας πρόσχημα φέρων! Έν φάτνη κείται, καί την οίκουμένην σαλεύει εν σπαργάνοις εμπλέκεται, και τὰ τῆς άμαρτίας διαββήσσει δεσμά · οῦπω Εναρθρον Ερρηξε φωνήν, και τους μάγους εδίδαξε, και έκίνησε πρός έπιστροφήν. Τι είπω, ή τι λαλήσω; Ίδου βρέφος σπαργάνοις έμπλέχεται, χαλ έν φάτνη κείται πάρεστι δε και Μαρία παρθένος ούσα και μήτηρ παρήν δε και Ίωσηφ όνομαζόμενος πατήρ. Ούτος άνηρ λέγεται, έχείνη γυνή προσαγορεύεται. ονόματα Εννομα συζυγίας Ερημα. Μέχρι ρημάτων νόησαί μοι, άλλ' ου μέχρι πραγμάτων ε. Μόνον ούτος **ὲμνηστεύσστο, καὶ Πνεῦμα ἄγιον αὐτῆ ἐπεσκίασεν.** "Οθεν άπορῶν ὁ Ἰωσὴφ οὐκ 指δει τί καλέσει τὸ βρέφος. Έχ μοιχείας αὐτὸς εἰπεῖν οὐχ ἐτόλμα, κατὰ τῆς παρθένου βλάστημον καταχέειν λόγον ούκ ήδύνατο. τέχνον αὐτὸ εἰπεῖν ίδιον οὐχ ἡνείχετο. ἤδει γὰρ καλώς, ότι ούχ έγνω πώς ή πόθεν ετέχθη το βρέφος. δθεν άπορουντι αυτώ πρός το πράγμα χρησμός ουρανόθεν διά τῆς τοῦ ἀγγέλου φωνῆς ἐπεφέρετο, ὅτι Μή φοβοῦ, Ἰωσήφ· τὸ γὰρ γεννώμενον έξ αὐτῆς έχ Πνεύματός έστιν άγίου. Πνεῦμα γάρ ἄγιον έπεσχίασεν τή παρθένω. Διά τί δὲ ἐχ παρθένου τίχτεται, και την παρθενίαν άζημιον τηρεί; "Οτι πάλαι παρθένον ούσαν την Εύαν ήπάτησεν ο διάδολος, διά τούτο παρθένον ούσαν την Μαριάμ ό Γαδριηλ εύηγγελίσατο. 'Αλλ' ἀπατηθείσα μὲν ἡ Εύα ῥῆμα ἔτεκε θανάτου αίτιον · εὐαγγελισθείσα δὲ ἡ Μαρία Λόγον έν σαρκί έγέννησε, ζωῆς αίωνίου ήμιν πρόξενον. Τὸ ρημα της Ευας ξύλον έδειξε, δι' ου τον 'Αδάμ έχ του

παλαιάς στυγνότητος διαλύση το πένθος. Και δτι

πρωτότοχος λέγεται ὁ Χριστός, μαρτυρεί σήμερον ὁ Λουχάς ὁ εὐαγγελιστής, λέγων · Καὶ ετεκε τὸν υἰὸν

αίτης τον πρωτότοκον, και έσπαργάνωσεν αύτον,

A Sav. conj. λανθάνοντα.

b Reg. θάνατος, sine articulo, moxque similiter κατάρα.

'Ασσύριοι προτάσσονται.

d Ita Reg. δια των αποστόλων αὐτὸν ἔγνωσαν. In edito Morel. hase corrupta erant: Ιορδανου, ουδέ τότε έχ των ἀποστόλων έγνωρισαν (Savil. 'Ι., ο. τ. διά τ. ά. αυτόν έπ-έγνωσαν) nec quadrabant ad interpretationem Frontonis. Infra non pauca desunt in ms.

e Reg. χρίσας. Γ Reg. ενταύθα χαταπαύσω τον λόγον, το λοιπόν τῆς πραγματείας, τη έξης ύμιν ταμιευσάμενος. '11δε' quæ lectio non spernenda.

g Reg. μέχοι λόγων οι γόμοι άλλ' οὐ μ. π. Deinde Savil pro οὐτος e var. lect. in marg. ὁ ἄγγελος.

παραδείσου εξέωσεν α. ὁ Λόγος δε ό εκ τῆς Παρθένου τὸν σταυρὸν Εδειξε, δι' οῦ τὸν ληστήν εἰς πρόσωπον τοῦ 'Αδάμ εἰς τὸν παράδεισον εἰσήγαγεν. 'Επειδή γάρ οὐκ ἐπίστευον "Ελληνες, οὐκ 'Ιουδαΐοι, οὐκ αἰρετικῶν παΐδες, ὅτι ὁ Θεὸς ἀρρεύστως καὶ ἀπαθῶς ἐγέννησε, διὰ τοῦτο σήμερον ἐκ παθητοῦ σώματος προελθὼν, ἀπαθὲς τὸ παθητὸν διετήρησε σῶμα, ἔνα δείξη, ὅτι ὥσπερ ἐκ τῆς παρθένου τεχθεὶς τὴν παρθενίαν οὐκ Ελυσεν, οὕτω καὶ ὁ Θεὸς ἀρρεύστου καὶ

αναλλοιώτου μενούσης τῆς άγίας οὐσίας, ὡς Θεὸς Θεὸν θεοπρεπῶς ἐγέννησεν. Ἐπειδὴ γὰρ καταλιπόντες αὐτὸν οἱ ἄνθρωποι ἀνθρωπόμορφα ἔγλυφων ξόανα, οἶς καὶ ἐλάτρευον ἐφ' ὕδρει τοῦ κτίσαντυς, διὰ τοῦτο σήμερον [400] ὁ τοῦ Θεοῦ Λόγος, Θεὸς ῶν, ἐν μορφῷ ἀνθρώπου ὡφθη, ἔνα καὶ τὸ ψεῦδος λύση, καὶ λανθανόντως εἰς ἐαυτὸν τὴν λατρείαν ἀπενέγκηται. Τούτῳ οὖν τῷ ἐξ ἀπόρων πόρον ἐργασαμένῳ Χριστῷ δόξαν ἀναπέμψωμεν σὺν τῷ Πατρὶ καὶ τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

Reg. mapadeisou étébalev. Vox étémose in usu SS. Patribus.

## MONITUM

Ad hanc homiliam hæc notat Savilius: « Hanc orationem damus ex Editione Romana, castigatam et aliquot pagellis ex Ms. Cæsareo auctam: quæ sane, absque Photio esset, inter ἀμφιδαλλόμενα, quamvis ex veteribus alicujus fuisse videatur, locari debuisset. Neque vero tanti est apud me auctoritas Photii, qui alia quædam non optimæ notæ recepit, ut inter γνησίας ἀναμφιδόλως annumerandam censcam. Nam primo, stylus est a Chrysostomi charactere alienus. Secundo, tota scatet allegoriis, quas Noster fere, nist veniam præfatus, non solet admiscere. Tertio, quod Ignatius nominatim citetur, quod huic Nostro insolens. Postremo, tota intentionis ratio et saltus potius quam transitus ab una re in aliam, nostrum χρυσορφήμονα non sapiunt. Et certe in decem bis homiliis (loquitur Savilius de decem homiliis, quas cum hac Tomo 6 una serie posuit) « a viris doctis Romæ editis, vix duæ sunt, summum tres γνήσιαι. Paulo tamen illi felicius, quam alii fecerunt, iique viri doctissimi, qui nobis ex decem vel duodecim vix unam dederunt γνησίαν. Hoc idem tamen de unico legislatore argumentum in germanis ejus scriptis sæpe egregie γυμνασθέν reperitur, hic certe vix, idque frigide attingitur. Scripta videtur hæc oratio, ut ex epilogo patet, difficillimis reipublicæ temporibus, et imminentibus exitio Orientalis Imperii barbaris nationibus, quod in tempora Chrysostomi vix quadrare videtur. » De hac porro homilia deque aliis, quæ Chrysostomi nomen præferunt, illiusque γνήσια non sunt, hæc habet Fronto Ducæus, quæ procenii loco præmituntur Notis ad sextum Tomum, qui Spuria omnia continet.

### IN SERMONES S. JOAN. CHRYSOSTOMI

de diversis utriusque Testamenti locis Notæ Frontonis Ducæi Soc. Jesu theologi.

« Quod ab aliis operum sanctorum Patrum editoribus factitatum est, ut dum eorum libros e Græco verterent, vel Latinos emendarent, quos ut legitimos eorum fœtus agnoscebant, suum quoque judicium proferrent de iis quos ob styli dissimilitudinem, vel doctrinæ diversitatem, eorum dignitatem ac famam non sustinere censerent, quorum nomina præ sø ferebant: id mihi S. Joannis Chrysostomi lucubrationes in lucem edenti concedendum nullus opinor justus rerum æstimator negabit. Nam et antea Justini Martyris libros vidimus a Joachimo Periono et Sigismundo Gelenio, et Athanasii a Petro Nannio versos in duas eleksese distinctos: et Historopymi algua Augustini opera a Martyris de lesses distinctos: et Historopymi algua Augustini opera a Martyris de lesses distinctos: et Historopymi algua Augustini opera a Martyris de lesses distinctos: et la caraficia de lesses distinctos: classes distinctos: et Ilieronymi atque Augustini opera a Mariano Victorio et Lovaniensibus theologis sie omendata, ut simul censuram suam adjungerent, qua lectorem de iis quæ genuina erant, quæque falso illis inscripta, seorsim monerent. Quinetiam de hoc ipso Chrysostomo non dubitavit idem præstare Photius in Bibliotheca sua, cum de ejus Homilia in decollationem S. Joannis Baptistæ ita scripsit pag. 832 : ἐπιγράφεται μὲν τοῦ Χρυσοστόμου οὐκ ἐμοὶ δοκεῖ δέ. Τοῖς γὰρ ἐνθυμήμασι καὶ πείρα τῆς γραφής πολύ τὸ ἐνδεὲς τῶν ἄλλων αὐτοῦ λόγων διαφέρεται: Hæc oratio Chrysostomi nomine inscribitur; non tamen mihi ejus esse videtur. Argumentis enim modoque scribendi multum a reliquis ejus orationibus distinguitur. Idem et de tertia ejusdem argumenti fert judicium. Exstat præterea in Augustana Bibliotheca Græcus Catalogus operum Joannis Chrysostomi in Codice manuscripto exaratus, quem olim nobis communicavit v. c. Marcus Velserus Duumvir, antequam in Anglia typis excuderetur, hoc præsixo titulo, of άληθως του Χρυσοστόμου γνήσιοι λόγοι ο δε τούτων Εξωθεν ψευδείς. Quæ vere sunt Chrysostomi genuinæ orationes; quæ vero extre istas reperiuntur, falsæ sunt. Sed non de integris tamen Commentariis, vel de tractatibus amplioribus seatentiam tulit auctor hujus Catalogi, quales sunt in Matthæum, et Joannem, vel de Sacerdotio et contra Judæos libri, verum de Sermonibus sive Homiliis singularibus, quæ unum aut alterum Scripturæ locum exponunt. Horum exemplum sequutus vir doctissimus Sixtus Senensis libro 4 Bibliothecæ sacræ dues exponunt. Horum exemptum sequutus vir docussimus sixtus scenensis intro 4 bibliothece sacre doos catalogos texuit, quorum unus opera complexus est, quæ sine ulla controversia Chrysostomi esse creduntur; alter, corum quæ perperam eidem putantur inscripta. Ut autem utrumque tueretur, in legitimis solere dixit auctorem tres in partes concionem suam dividere, in parasceven, exegeticen, et ethicen. In parasceve seu præparatoria parte nunc argumentum quod tractaturus est, commendans, nunc auditorum frequentiam et alacritatem collaudans, et repetens quæ prius dixerat, auditorum animos ad reliquam dictionem jucundis exordiis disponit. In secunda, quæ expositoria est, in explicat.one Scripturæ versatur juxta historiam, sive literalem intelligentiam, quam pro fundamento substernit, eauque dilucidis paraphrasibus illustrat, nec ad remotas quasdam allegorias detorquet, sed in vera litera sententia persistit, exemplo Eusebii Emiseni et Diodori Tarsensis. În tertia parte, quæ moralis est, digreditur in locos communes de contemptu divitiarum, de vitiis sugiendis, atque exspatiatur nonnumquam in selectis moralis institutionis paradoxis sibi uni propriis, ut. Neminem lædi nisi a seipso; Melius esse injeriam pati, quam inferre. Solct etiam similibus, dissimilibus, collationibus, et metaphoris abundare, admirabili artificio concinnatis. In altero vero catalogo sermones recensentur, qui licet eruditi sint ipsi, et digni qui legantur, ex multis tamen conjecturis apparet, eos non esse Chrysostomi, sed auctorum, qui-bus neque candor, neque illa perpetua facilitas inest, quam in Chrysostomo miramur, sed sermo commaticus, et concisus, atque affectione duriusculus, comparationibus destitutus et abundans similiter desineatibus sententiis, ac vocum argutiis aut etymologiis, a quibus abhorret Chrysostomus, ac sæpe relicto sensu historico, ad allegoricos et anagogicos auctor revolvitur. Assentitur huic Sixti censuræ illustriss. Cardinalis Bellarminus in Catalogo Scriptorum Ecclesiast., ejusque judicium probat de xiv in Marcum sermonibus, quorum auctor monachus fuit sub episcopi potestate constitutus, et ad monachos edidit

paradiso Adamum expulit: Verbum autem quod ex Virgine prodiit, crucem exhibuit, per quod latronem vice Adami in paradisum introduxit. Nam quoniam neque gentiles, neque Judæi, neque hæretici credebant Deum sine passione ac defluxu genuisse, propterea hodie ex patibili corpore progressus, impatibile conservavit corpus patibile, ut ostenderet, quemadmodum ex virgine natus virginitatem non solvit, ita Deum quoque, non defluxa nec mutata manente sacra substantia, tamquam Deum, prout Deo conveniebat,

Deum genuisse. Postquam enim homines eo derelicto statuas sibi humana præditas forma sculpserant, quibus in Creatoris contumeliam cultum deferebant, propterea Dei Verbum, cum Deus esset, hodie in hominis forma apparuit, ut mendacinm dissolveret, et occulte in scipsum cultum omnem transferret. Huic igitur, qui res impeditas ita reddidit expeditas, Christo Domino gloriam offeramus et una Patri et Spiritui sancto, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

#### AD HOMILIAM DE LEGISLATORE.

explanationes suas frequentibus allegoriis intermixtas et interdum violentis. Horum itaque doctorum virorum vestigiis insistentes nos quoque, cum in aliis quinque Tomis Lutetiæ vulgatis cos exhibuissemus libros atque sermones qui nobis legitimi fœtus auctoris nostri videbantur, paucis exceptis in Psalmos, quos in calcem Tomi rejecimus, qui conciones in Psalmos et Isaiam prophetam complectitur, in hunc demum sextum Tomum conjecimus eos, qui non integros Scripturæ libros, sed singularia quædam loca explicant, et stylo conscripti sunt ab aliis Chrysostonio operibus diverso, cum tota dramatica sit oratio, et ex prosopopœis conflata, sæpe commatica et concisa, atque ad allegorias traducta; collationibus carens aliisque leporibus, qui Chrysostomo sunt familiares: auctorum tamen sunt vel Chrysostomo coævorum, vel ex erudita illa antiquitate, quæ ab ejus ætate non multum abfuit.

c Neque vero mirum quosdam ex illis in antiquis etiam Synodis sub nomine Chrysostomi citari, cum jam in usu essent in Ecclesiis, neque soleant Concilia dum testimonia proferunt, in auctores inquirere aut alias quæstiones excutere ab ea diversas quam præ manibus habent, sed quæ passim offeruntur usurpare, et quacumque ratione receptos scriptores hæreticorum commentis opponere, quemadmodum et apostoli, ac reliqui patres apocryphos libros, jut Hernæ Pastoris, et Evangelium Hebræorum ac Nazaræorum citarunt : licet jam ab illorum temporibus mos ille inolevisset, ut patribus supposititios fœtus attribuerent, quemadmodum et ipsis apostolis περιόδους Pauli et Theclæ, et Acta Petri atque Apocalypsim adscripserunt.

reliqui patres apocryphos libros, ut Hermæ Pastoris, et Evangelium Hebræorum ac Nazaræorum citarunt : licet jam ab illorum temporibus mos ille inolevisset, ut patribus supposititios fætus attribuerent, quemadmodum et ipsis apostolis περιόδους Pauli et Theclæ, et Acta Petri atque Apocalypsim adscripserunt.

« Ηæc prima classis eos sermones continet, qui falso Chrysostomo tribuuntur, a prima pagina usque ad 608 : altera vero illos exhibet qui licet ipsius sint, non tamen censendi sunt ab illo habiti, ut scripti occurrunt, sed ἀπανθέσματα potius et flores ex hortis ejus collecti sunt, in corum usum qui ex moralibus digressionibus eos decerpebant, quales sunt illæ LIV conciones, vel potius centones ex diversis concionum laciniis concinnati, et Homiliis XXI ad populum Antiochenum subjuncti; quorum fontes indicavimus, et suis eos natalibus restituimus. Non enim parvi refert intelligere lectorem, nequaquam ita dispositos ab auctore fuisse sermones illos, ne forte falsam existimet Sixti Senensis doctrinam, illos in tres partes dividentis, et allegoricas explanationes ab illis sejungentis : aut idcirco licere putet statim ab ipso exordio vel affectus movere, vel cohortationem moralem adhibere, ut in illis fit centonibus, quos numquam Chrysostomus vir facundissimus ex variis ita fragmentis coagmentasset. Verumtatem hoc nostrum judicium ita non proponimus, ut soli de illius operibus arbitri sedere velimus, sed optimi et eruditi lectoris censuræ illud subjicimus, ut videat num multo satius sit quæ vera sunt et genuina distinguere a supposititis, et suo momento scripta quæque ponderare, quam spuria pro germanis venditare, atque in disputationibus cum adversariis Ecclesiæ, Patroclum sub armis Achillis latentem in aciem mittere, majori cum ignominia cædendum, quam si suis tectus armis prodiisset. »

Hactenus Fronto Ducœus de spuriis Chrysostomi operibus, quæ in sexto Tomo posuit, in quibus agmen ducit hæc de legislatore homilia: Tomumque illum absolvunt ἀπανθίσματα seu Florilegia, quæ in fine hujusce Tomi edentur. Ut spuriam arbitremur suadent illa omnia quæ Savilius supra notavit; styli diversitas tanta, ut sola possit nos ad calculum contra ferendum deducere; allegoriarum usus frequens, contra morem Chrysostomi; Ignatius Martyr allatus; quod nusquam apud Chrysostomum videre esta et vero insolens est apud Chrysostomum SS. patres, qui præcesserunt, in medium nominatim allatos videre. Series intricata, contra Chrysostomi morem; qui quasi amnis sine salebris semper manat. Hæc argumenta confutare frustra conatur Pearsonus de Ignatio Edit. Cantabriensis Tom. 1, pag. 132 et seqq. Felicius refellit illud aliud quod adjicit Savilius, nempe hanc orationem factam esse imminente exitio imperii Constantinopolitani, et difficillimis reipublicæ temporibus. Nam fateamur necesse est hæc esse obscuritatis plena, vixque hinc posse notam vel γνησιότητος, vel νοθείας erui. Sed alia quæ præmisimus satis superque sunt ad homiliam Chrysostomo abjudicandam. Nam quod Photius eam pro genuina habuerit, id non magnum negotium facessit, quandoquidem ille non pauca alia spuria pro veris habuit. Alio item non spernendo argumento ejus γνησίοτης impugnatur, quod nimirum paulo ante finem dicatur, ξχομεν την δέσποιναν ημῶν την θεοτόχον την άγίαν ἀειπαρθένον Μαρίαν: Habemus Dominam nostram Deiparam sanctam semper virginem Mariam, quæ etiam repetuntur. Licet enim B. virgo Maria semper in Ecclesia cum honoris significatione commemorata fuerit, non solebant sancti PP., præsertimque Chrysostomus, hæc sic conglobatim afferre, quod nemo qui SS. PP. primorum quinque sæculorum legerit inficias ibit. Aliud adfertur argumentum ex sequentibus verbis desumptum: Dicamus et nos Paulo, quemadmodum et prisci illi: Cum in Macedonia pertransieris, nobis auxiliare. Hinc arguitur, inquiunt, eum qui hæc concionabatur, in Macedonia fuisse. Verum nescio an quidp

Ex his vero quæ diximus liquet hanc concionem post quintum sæculum habitam fuisse. Tempus assignare quidam sunt conati. Cotelerius putat hunc scriptorem Chrysostomo ætate parem, quod non crediderim. In decursu forte quidpiam ad ætatem consignandam deprehendemus. Interim Usserio in ætatem Justiniani concionem referenti adstipulari malim.

Interpretationem Jacobi Beureri multis in locis emendavimus.

F

[403] Είς τὸ ότι παλαιάς και καιτής Διαθήκης είς ο τομοθέτης και είς τὸ ενδυμα τοῦ Ιερέως ι περί μετανοίας.

α'.Τῆς Χριστοῦ βασιλείας τὸ Εὐαγγέλιον χηρύττουςι προφήται, ερμηνεύουσι δε οι της νέας χάριτος ύπηρέται =, δέχονται δὲ οἱ τοῦ θείου λόγου ἀχροαταὶ καὶ έρασταί και έπαινέται. Ούκ Επτιν έντρυφήσαι τῷ λόγω τῆς ἀληθείας, μὴ διψώντα τὸν λόγον τῆς διδασχαλίας. Και ώσπερ ούχ έστι μη διψώντα και πειγώντα ήδέως ἀπολαύσαι τροφής, ούτως ούχ ἔστιν έντρυφήσαι λόγω άληθείας, μη διψώντα του άγίου Πνεύματος την διδασκαλίαν. Διό φησιν ό Σωτήρ Μαχάριοι οἱ πειτώντες καὶ διψώντες τὴν δικαιοσύτητ, ότι αὐτοί χορτασθήσοτται. Ἡ ἀληθής τῶν ψυχῶν τροφή, ή άληθής τῶν εὐσεδῶν τρυφή, ὁ άληθης των εύσεδων πλουτος ό του θεου λόγος, ό διά του Δαυζό λέγων · ποτέ μέν γάρ ώς πλουτών έναδρύνεtai, potè dè ώς τρυφῶν, καὶ λέγει· 'Ως γλυκέα τῷ Αφυγγί μου τὰ Αόγιά σου, ὑπέρ μέλι καὶ κηρίον τῷ στόματί μου. Ἐνταῦθα τοῦ τρυφῶντος ἀτῆχε φωνήν. Τρυφή γάρ ήν αὐτῷ ο τοῦ Θεοῦ λόγος περί ού πολλάχις έλεγε. Κατατρύφησον τοῦ Κυρίου, καὶ δώη σοι τὰ αἰτήματα τῆς καρδίας σου. 'Αλλαχοῦ δε ούχ ώς τρυφῶν μόνον, άλλά και ώς πλουτῶν έγχαλλωπίζεται τῷ πλούτφ τοῦ νόμου, λέγων 'Αγαθύν μοι ο νόμος τοῦ στόματός σου ὑπὲρ χιλιάδας χρυσίου και άργυρίου. Είδες τρυφήν εύσεδείας, καλ πλούτον εν δικαιοσύνη; Δεί τοίνυν ήμας διψάν τὰ θεία, και πεινάν τὰ οὐράνια, καὶ ἔχειν ἄφθονον την απόλαυσιν έχ της βασιλιχής του Χριστού τραπέζης, αντέχεσθαι δὲ τοῦ Εὐαγγελίου τῆς σωτηρίας, ού νῦν ἀρξαμένου, άλλὰ ἐν τοῖς προφήταις θεμελιωθέντος, και εν τοίς αποστόλοις οικοδομηθέντος . Ού γάρ άφ' οδ εφάνη Χριστός, το Ευαγγέλιον ήρξατο άλλ' ἐρριζώθη μὲν ἐν ταῖς βίδλοις τῶν προφητῶν, έδλάστησε δε εν τῷ κηρύγματι τῶν ἀποστόλων. Διὰ τοῦτο ὁ Παῦλος βουληθείς δεϊξαι, δτι τὸ Εὐαγγέλιον εύχ ἀπὸ τῆς οἰχονομίας ἥρξατο, ἀλλ' ἀπὸ τῶν προφητων Ελαμψε, διά της οίχονομίας αύτο διαγορεύει 4. Παῦλος δοῦλος Ἰησοῦ Χριστοῦ, κλητὸς Ἀπόστολος, άφωρισμέτος είς Εὐαγγέλιοτ Θεοῦ, ὁ προεπηγγείλατο διά των προφητών αὐτοῦ ἐν Γραφαῖς ἀγίαις περί τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ γενομένου ἐχ σπέρματος Δαυίδ κατά σάρκα.

<sup>2</sup> Unus Reg. ὑποφῆται.

Sic duo mss. recte. Morel. et Savil. ἀρξάμενοι... θεμελιωθέντες... οἰχοδομηθέντες.

d Unus οἰχογομίας, ούτω πως διαγορεύει.

Οἶδε Παῦλος ἀδιαίρετον τὴν Παλαιὰν καὶ τὴν Νέ Διαθήκην · διά τοῦτο ποτὲ μὲν αὐτὴν καλεῖ Καιν Διαθήκην , ΐνα δείξη πῶς ἀνεκαινίσθη τῆς οἰκο μένης τὰ πέρατα (οἶδα τοῦτον πρώην γυμνάσας τ λόγον · [404] άλλ' ἐπαναλαμδάνω πρὸς ὑπόμνησι χαλεί τοίνου Καινήν Διαθήχην πρός άντιπαράθει τῆς γεγηραχυίας · κρείττονα, πρός ἀντιδιαστολήν τ έλάττονος, αίώνιον πρός άντιπαράθεσιν τῆς προσχ ρου. Καλεί αὐτην καὶ δευτέραν Διαθήκην. Διὰ τί δ τέραν; "Ινατή γνώμη συνάψη. Το γάρ άπεσχοινισμέ τινός δεύτερον οὐ λέγεται. 'Αλλ' ἐπειδή Θεὸς ἐλάλι καὶ ἐν τἢ πρώτη, καὶ ἐν τἢ δευτέρα, ὁ αὐτὸς κα πρώτην και δευτέραν, τῷ ἀριθμῷ τὴν συμφων ὲργαζόμενος. Διὰ τοῦτο ὁ Παῦλος ἀδιαίρετον χηρ των βασιλείαν Πατρός, καλ Υίου, καλ άγίου Πνεύμ τος, ποτέ μέν καλεί το Εύαγγέλιον του Θεου του! τρός ί, ποτε δε του Υίου, λέγων Παυλος δου. Ίησοῦ Χριστοῦ, κλητός ᾿Απόστολος, ἀφωρισ rog είς Εὐαγγέλιον Θεοῦ. 'Αλλ' ενα μή τις ακ σας, Εὐαγγέλιον Θεοῦ, νομίση τὸν Υίὸν μή ξ αύθεντίαν είς τὸ χήρυγμα, ἐν τἢ αὐτἢ Ἐπιστολἦ χρόν ύποδάς λέγει. Μάρτυς γάρ μοι έστλη ό 🕅 φ λατρεύω έr τφ πrεύματί μου, έr τφ Εὺ**σ**η Alφ τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ. Είδες τὸ θαῦμα τοῦ χήρυι καὶ την άπηρτισμένην διάνοιαν; "Ινα μη νομισθί μέν τῷ νόμφ ἄλλφ Θεῷ δουλεύειν, ἐν δὲ τῷ Εὐ γελίψ πρὸς ἄλλον χωρεῖν, λέγει · Εὐλογητὸς ὁ 🕅 ῷ λατρεύω ἀπὸ προγόνων ἐν καθαρῷ συ**νε**ιδή: Ού γάρ ἀπ' ἄλλου, φησί, πρός ἄλλον ἔδραμον, δν είγον εν άγνοία, προσέλαδον εν γνώσει. Καὶ π ό αύτος βουληθείς δείξαι, ότι τά ρήματα τῆς λαιάς Διαθήχης χαὶ τῆς Νέας ἐνός ἐστι στόματος. ένος Δεσπότου, μίαν μαρτυρίαν άπο Γραφής : ήγαγε, συμπλέξας τῷ εὐαγγελικῷ λόγφ τὴν λαιάν, καὶ λέγει · Γέγραπται · Οὐ φιμώσεις ] άλοῶντα· καὶ, "Αξιος ο ἐργάτης τοῦ μισθοῦ του. Το μέν γάρ, Ού φιμώσεις, Μωυσής είπι δε, "Αξιος ο εργάτης του μισθού αὐτου, ο Χρ έν τοι; Εύαγγελίοις. 'Αλλ' ίνα δείξη ότι έν σ κάκεινα και ταυτα ελάλησε, τά τοις χρόνοις δ μένα συνηψε τή συμφωνία της άληθείας, είπων γραπται. Οὐ φιμώσεις βοῦν ἀλοῶντα καὶ, "λ ό έργάτης τοῦ μισθοῦ αὐτοῦ. Τούτου τοῦ Εὐκ

b Offines mss. γάρ ήν αὐτῷ. Editi γὰρ οὖν αὐτῷ. Ibidem omnes mss. ὁ του Θεοῦ λόγος, Mor. ὁ τοῦ Θεοῦ φόδος καὶ λόγος. Mox duo mss. κατατρύφησον τῷ Κυρίφ, et sic in Bi-blis legitur. Morel. του Κυρίου.

<sup>•</sup> Idem post διαθήκην addit ποτε δε νέαν. Infra post καλεί ex duobus mss. adjicitur.

1 Unus Θεοῦ κὰι Πατρός.

UNUM ET EUMDEM ESSE LEGISLATOREM ET VETERIS ET NOVI TESTAMENTI; ITEM DE VESTE 

CCERDOTALI : NECNON DE POENITENTIA (a).

1. Regni Christi evangelium prophetæ prædicant, ministri vero novæ gratiæ illud ipsum interpretantur, divinæ autem doctrinæ auditores, amatores, atque laudatores, id ipsum amplectuntur. Neque enim fieri potest ut quis sermone veritatis oblectetur, qui doctrinæ sermonem non avidissime expetat. Queniadmodum enim, si quis neque sitiat neque esuriat, nullam ex cibo potuque voluptatem capit : sic veritatis verbo nemo delectatur, qui Spiritus sancti doctrinam non sitit. Itaque Servator ait : Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam, quoniam ipsi satiabuntur (Matth. 5. 6). Verus animarum cibus, veræ piorum deliciæ, veræ piorum divitiæ, sermo Dei est, qui per Davidica oracula loquitur: interdum, velut dives, gloriatur, interdum deliciatur ; et ait : Quam dulcia faucibus meis eloquia tua super mel et favum ori meo (Psal. 118. 103)! Ilæc quidem ejus, qui deliciis fruitur, vox est. Nam Dei verbum ipsi deliciæ erant. Qua de re alibi sæpe : Delecture in Domino, et det libi petitiones cordis tui (Psal. 36. 4). Aliis vero in locis non ut qui deliciis frueretur tantum, sed ut prædives, divitias legis ostentat, dicens, Bonum mihi lex oris tui super millia auri et argenti (Psal. 118. 72). Viden' delicias pietatis, et divitias justitiæ? Ergo et nos par est, siti et same rerum divinarum teneri, et deliciis, e regia Christi mensa, uberrime exsatiari, evangeliumque salutis amplecti quod non nunc primum cœpit : sed in prophetis fundatum atque a SS. apostolis exædificatum est. Neque enim ab eo tempore, quo Christus in carne apparuit, evangelium incepit : sed multo ante in propheticis libris radices egit, tandemque apostolorum prædicatione effloruit. Ideo Paulus, cum propositum haberet demonstrare, evangelium non ab incarnatione incepisse, sed per prophetas eluxisse, per incarnationem idipsum loquitur : Paulus servus Jesu Christi, vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei, quod ante promiseral per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo, qui factus est ex semine David secundum carnem (Rom. 1. 1-3).

Novum Testamentum cur sic appelletur. - Non ignorabat

(a) Collata cum Codicibus Regiis 1965, 1974 et 2545.

Paulus, Vetus et Novum Testamentum individuum esse: eamque ob causam illud interdum Testamentum Novum appellat, ut demonstret, quomodo fines orbis terrarum sint renovati (non ignoro hæc alibi a nobis fuisse explicata; sed tamen hic, ut memoriam vestram refricem. repeto); vocat etiam Testamentum Novum ad distinctionem inveterati indicandam: præstantius scilicet, ad distinctionem inferioris: æternum, comparatione facta ad temporale. Sed et secundum Testamentum ipsum vocat. Quid ita secundum? Ut mutua sententiarum connexione unum efficiat. Nam quod abscissum ab aliquo est, secundum non appellatur. Quoniam vero Deus oracula sua edidit et in primo, et in secundo, idem ille Paulus primum et secundum vocat, atque numero convenientiam utriusque et consensum declarat. Idcirco Paulus, qui indivisum Patris, et Filii, et Spiritus sancti regnum prædicat, modo evangelium Dei Patris, modo Filii appellat : Paulus servus Jesu Christi, vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei (Rom. 1.1). Verum ne quis, cum audiat illud Evangelium Dei, arbitretur Filium nullam ad prædicandum auctoritatem obtinere, in eadem Epistola, paulo post ait : Testis enim mihi Deus, cui inservio in spiritu meo in Evangelio Filii ejus (Rom. 1. 9). Viden' præconis hujus mirum ingenium, et sententiam perfectam? Ne existimaretur in lege quidem alii Deo servire, in Evangelio vero ad alium Deum successionem facere, inquit : Benedictus Deus, cui servio a majoribus in conscientia pura (2. Tim. 1. 3). Non enim, inquit, ab alio ad alium secessi; sed quem inscius colebam, ejus cognitione imbutus, complexus sum. Et alibi cum docere vellet, oracula Testamenti Veteris et Novi ab eodem ore eodemque Domino profecta esse, unum testimonium petit a Testamento Veteri, cui evangelicam sententiam annexuit, cum ait : Scriptum est, Non obturabis os bovi trituranti; et, Dignus est operarius mercede sua (1. Tim. 5. 18). Quorum illud, Non obturabis, Mosis est : hoc, Dignus est operarius mercede sua (Deut. 25. 4; Luc. 10. 7), Christus in Evangeliis effatus est. At ille, ut planum facerct, ab uno et eodem ore hæc et illa edita esse

399 INCERTI

oracula, ideo, quæ distinctis temporibus pronuntiata fuerant, ob veritatis consensionem copulavit, cum ait: Scriptum est, Non obturabis os bovi trituranti; et, Dignus est operarius mercede sua. Ilujus evangelicæ harmoniæ imaginem retia illa Petri, quæ hodie in conspectu vestro laxata sunt, exhibent. Neque enim semel Petrus tantum retia laxavit: sed si historiam spectes, semel tantum; sed vi et efficacia sæpe. Quoties enim evangelium prædicatur, nihil ego aliud intucor, quam Petrum, et Andream, et totum illum chorum apostolicum, evangelicum illud rete laxantem.

2. Et erat sane novum spectaculum Servatorem in mari conspicere, et auditores in littore consistentes: mira res: pisces in terra, piscator in mari versabatur. Immissio illius retis imago erat doctrinæ evangelicæ. Reperit, inquit, piscatores lavantes retia (Luc. 5. 2), ut qui omnem capturæ spem abjecissent. Piscator enim nisi desperct se aliquid piscium posse capere. rete non lavat. Itaque reperit ipsos Servator retia lavantes, ut qui nullos sese pisces capere posse confiderent, et Dominus piscationis adstat, et quid facit? Primum quidem doctrinam veritatis illis proponit : hinc jubet rete laxari. Cum enim verba sine operibus demonstratione corerent, oportebat doctrinam factis confirmare : nam Deo jubente, quæ nuspiam reperiuntur invenies : et quæ non sunt, capies. Laxate, ait, relia vestra (Luc. 5. 4. 5). Cui Petrus : Magister, per totam noctem laborantes, nihil cepimus, sed in verbo tuo laxabo rete. Admiror Petri sidem: qui prima desperata haberet, et nova crederet : In verbo tuo laxabo rete. Cur, In verbo tuo, ait, Quoniam verbo ejus cæli firmati sunt, et terra fundata est, mare separatum est (Psal. 32. 6. et 101. 26): homo propriis suis floribus coronatus est, et omnia verbo tno constiterunt: ut ait Paulus: Qui portat omnia verbo potentiæ suæ (Hebr. 1. 3). In verbo tuo laxabo rete. Et verbum illud quidem rete antecessit : nec pisces adsunt. Nam licet adfuissent, ob tumultum eorum qui piscabantur, fuissent dilapsi. Sed descendit verbum ejus, Qui vocat ea quæ non sunt, ac si essent (Rom. 4. 17): potentia ejus qui jubebat, prius quam rete mare subiit : et magna vis piscium coacta est. Imago hæc fuit universalis Ecclesiæ. Rumpebatur rete: annuerunt sociis, qui in alia navicula erant, ut venirent, et sibi auxiliarentur (Luc. 5. 6. 7). Oportebat enim naves duas concurrere ad illam piscationem. Nisi enim prophetarum chorus apostolicæ manui adsit, et opituletur : et nisi oraculis prophetarum apostolorum eventus respondeat, non capimus quæ venamur. Itaque cum Servator demonstrare vellet, hanc piscationem imaginem esse Ecclesiæ, ut Petrum erudiret; hoc exemplo acuit et incitavit ad fortitudinem, ac dicit ipsi, Ne metuas, ab hoc tempore, homines eris capiens (Luc. 5. 10). Ab hoc tempore, quo potentiæ meze coram vobis periculum factum: idque vobis cognitum et plane perspectum est, etiam bruta verbo meo obedire, omniaque nutum meum segui. Hoc idoneo exemplo ob oculos posito, deinceps capiendis hominibus operam dato. Neque enim dicit, homines

piscaberis, sed Homines vivos capiens eris. Siquid pisces vivi ad mortem solent capi; homines vero piuntur, ut a morte ad vitam transcant : itaque Ab hoc tempore homines eris capiens. Sed cur ait Ne metuas? Esto, promissum splendidum sverit: ait: Ne metuas? Quia illi in mentem venit prior peccatorum, Dominus ait : Ne metuas te ipsi taniquam peccatorem : sed deinceps teipsum e sideres ut apostolum, qui dominico imperio orb quasi sagena complecti juberis. Hanc vocem. metuas, quisque ex Christo audiat; Ne metus modo ab hoc tempore pœnitentiam agat. Ergo re illud, ut ordinem rerum explicandarum prius ins tutum prosequamur, imago fuit evangelicæ Serval ris doctrinæ. Hoc autem evangelium modo Paul evangelium justitiæ, modo evangelium pacis, a quando evangelium potentiæ appellat. Quia cai prædicationis illa gratia poterat bella auferre, sed tionesque hominum circa pietatem non consentie tium dissipare, quia omnes ad salutem invitat eva gelium justitiæ dicitur : quia vero dæmonum bel sedat, evangelium pacis appellatur : ac quia Dei ci guitionem verbis vilibus promulgat, evangelium pe tentiæ dicitur. Audi Paulum dicentem: Non erubi sco evangelium : virtus enim Dei est ad salutem om credenti ( Rom. 1. 16 ). Potentia siquidem tum de mum vere elucescit, cum is qui prædicat, non bu mana rationum serie usus, terminos orbis obtinet ut Servator Paulo dicit : Sufficit tibi gratia mea : vir tus enim mea in infirmitate perficitur ( 2. Cor. 12. 9) Neque enim magnum quidpiam hoc fuisset, si Christus nuda sua divinitate orbem illustrasset ; sed bei mirum, quod corpore suo impassibilem et incorpoream ostenderit gloriam. Neque illud admirabile, si vivus et vivifica gloria resplendens, orbi vitam restituisset : sed potentia Verbi est quod morte morten tollat, et per contumelias immortali gloria refulçul. Alibi etiam Paulus evangelium pacis appellat: Proparate, ait, pedes vestros in præparatione evangeli pe cis ( Ephes. 6. 15 ). Alibi evangelium justitiz nominat, cum ait : Non enim erubesco evangelium : justiis enim Dei in ipso revelatur 1 (Rom. 1. 16. 17). Quid est Justilia Dei ? Posteaguam lex prima solis Judzis suk data, Evangelium vero omnibus, evangelium justitie appellat. Siquidem Deus justus qui omnes perzque procreavit, omnes peræque illustravit : illodque justitiæ erat, non hos quidem servare, illos vero minime: et hos vocare, illos secus. In Veteri quiden Testamento, vocatio justa non fuit : sed œconomica quæ justitiæ viam præmunivit. Neque tamen banc quidem justam, illam vero injustam dixero; sed illam aditum ad hanc patefecisse, et ad hanc appertum quemdam fuisse. Legem Israeli dedit. Hinc Da-

<sup>1</sup> Quæ hæc verba, in ipso revelatur, sequuntur in etem ptis apud Photium paulo ampliora sunt, p. 849: Quanda igitur justitia Dei in ipso revelatur? Quomodo? Cum prince lex Judois solis data sit, licet alti homines ejusden estile rent naturæ et originis, evangelium vero omnibus aquitet gentibus, merito in illo justitia Dei revelatur, et justitia evangelium vocatur. In Veteri igitur Test. Sic notavi Deceus.

Μου είχων τὰ δίχτυα Πέτρου, τὰ σήμερον ἐπ' δψεσιν ήμετέραις και άκοαις χαλασθέντα. Οὐ γάρ ἄπαξ Πέτρος εγάλασε τὰ δίκτυα, άλλὰ τῆ μεν ιστορία ἄπαξ, τή δὲ δυνάμει πολλάχις. Όσάχις γάρ ἐὰν χηρυχθή τὸ Εὐαγγέλιον, οὐδὲν ἔτερον ὁρῶ, ἢ Πέτρον, καὶ 'Ανδρέαν, καὶ τὸν χορὸν τῶν ἀποστόλων, τὸ δίκτυον

άπλοῦντας τὸ εὐαγγελικόν. β'. Καὶ ἢν ξένον θέαμα τὸν Σωτῆρα ίδειν ἐν θαλάττη, καλ τους διδασχομένους παρά τον αίγιαλον έστῶτας. Ξένον πράγμα, οἱ ἰχθύες ἐπὶ τὴν γῆν, καὶ ό άλιεὺς ἐν θαλάττη. Ἡ κάθεσις ε ἐκείνου τοῦ δικτύου είχων ήν του εύαγγελικού λόγου. Εύρε, φησί, τούς άλιεῖς ἀποπλύνοντας [405] τὰ δίκτυα, ὡς ἀπειπόντας τῆς ἄγρας. 'Αλιεύς γὰρ ἐὰν μἡ ἀπαγορεύση τῆς θήρας, ού πλύνει το δίχτυον. Εύρεν ούν αύτους ό Σωτήρ απειπόντας της άγρας, και δφίσταται ο της θήρας Δεσπότης, καὶ τί ποιεί; Πρῶτον διδάσκει τὸν λόγον της άληθείας είτα κελεύει χαλασθήναι τό δίκτυον. Έπειδή γάρ τὰ ρήματα ήν άναπόδεικτα άνευ εῶν ἔργων, ἐχρῆν ἀχολουθῆσαι τῷ λόγφ τὴν διὰ τῶν Εργων ἀπόδειξιν οτι Θεού κελεύσαντος, καλ τά μή εύρισχόμενα θηράται, και τὰ μή δυτα λαμδάνεται. Χυλάσατε, φησί, τὸ δίκτυον ὑμῶν. Ὁ δὲ Πέτρος λέγει · Έπιστάτα, δι' όλης τῆς νυκτός κοπιάσαντες οὐδεν ελάδομεν, επί δε τῷ σῷ ρήματι χαλάσω τό δίπτυον. Θαυμάζω Πέτρου την πίστιν, τὰ πρώτα ἀπογινώσκοντος, καὶ τὰ νέα πιστεύοντος. Έπὶ τῷ σφ ρήματι χαλάσω τὸ δίκτυον. Διὰ τί είπεν, Έπὶ τῷ σῷ βήματι; Έπειδη ἐπὶ τῷ βήματι αὐτοῦ καὶ δ ούρανὸς ἐστερεώθη, καὶ ἡ γἢ ἐθεμελιώθη, καὶ θάλασσα άφωρίσθη, και ἄνθρωπος οίκείοις ἄνθετιν έστεφανώθη, καλ πάντα τῷ σῷ ρήματι συνέστηκεν, ώς φησιν ο Παύλος. Φέρων τε τὰ πάντα τῷ ρήματι της δυνάμεως αυτου. Έπι δε τῷ σῷ ρήματι χα-Adow το δίκτυον. Προκατέδη του δικτύου το ρημαού πάρεισιν οἱ ἰχθύες. Καὶ γὰρ εἰ παρῆσαν, διὰ τὴν δχλησιν τῶν ἀγρευόντων διέφευγον. 'Αλλὰ κατῆλθε τὸ ρῆμα ἐκείνου τοῦ Καλοῦντος τὰ μὴ ὅντα, ὡς δντα προχατηλθε του διχτύου ή δύναμις του χελεύσαντος συνήχθη πληθος ίχθύων. Είχων ήν της οίπουμενικής Έκκλησίας. Διερρήγνυτο το δίκτυον -Ενευσαν τῷ πλοίφ τῷ συμμετόχφ ἐλθεῖν, καὶ συνάρασθαι αύτοις b. "Εδει γάρ δύο σκάφη συνδραμείν είς την άγραν. Έλν γάρ μη παρή χορός προφητών βοηθών τη άποστολική χειρί, και τη προφητική προβρήσει μή ακολουθήση των αποστόλων ή έκδασις, ού θηράται τὰ θηρώμενα. Βουληθείς τοίνυν 6 Σωτήρ δείξαι, δτι ή των ίχθύων άγρα είχων έστι τῆς Έχκλησίας, και βουληθείς παιδεύσαι Πέτρον έτι, τώ ύποδείγματι τούτφ ήλειψεν αύτον είς άνδρείαν καλ λίγει αὐτῷ. Μὴ φοδοῦ, ἀπὸ τοῦ rῦr ἀrθρώπους **ἔ**ση ζωγρών. 'Από τοῦ νῦν, ἀφ' οὖ, φησίν, ἐπειράσθης τῆς δυνάμεως, καὶ Εμαθες δτι καὶ τὰ ἄλογα ύπαχούει λόγφ, χαλ πάντα ξπεται τῷ ἐμῷ γεύματι. Λαδών άρχοῦν τὸ ὑπόδειγμα, χρῆσαι λοιπὸν τῆ θήρα. Και ούχ είπεν, 'Ανθρώπους έση άλιεύων, άλλά, 'Ανθρώπους έση ζωγρων. Έπειδη οι ιχθύες άπο ζωῆς

του είς ζωήν άγρεύονται. 'Από τοῦ νῦν, φησίν, άν θρώπους έση ζωγρών. Διὰ τί οὖν α λέγει αὐτῷ, Μὴ φυδοῦ; "Εστω, ἡ ἐπαγγελία καλὴν εἶχεν δψιν· διά τί ούν, Μή φυδοῦ; Έπειδή προσέπεσε τη μνήμη τῶν πρώτων άμαρτημάτων, Μή φοδοῦ, φησὶ, σαυτον, ώς άμαρτωλον, άλλά λοιπον νόει σαυτον ώς άπόστολον, ρήματι δεσποτικώ κελευόμενος την οίκουμένην σαγηνεύσαι. Μή φοδού, πας άμαρτωλός [406] παρά Χριστοῦ ἀκουέτω · Μὴ φοδοῦ · μόνον ἀπὸ τοῦ νῦν μετανοείτω. Τὸ τοίνυν δίκτυον, ενα εἰς τὴν προλαδούσαν έλθω ἀχολουθίαν, εἰχών ἐστι τῆς εὐαγγελικής του Σωτήρος διδασκαλίας. Το δε Ευαγγέλιον τούτο καλεί Παύλος ποτέ μέν Εύαγγέλιον δικαιοσύνης, ποτέ δὲ Εὐαγγέλιον εἰρήνης, ποτὲ δὲ Εὐαγγέλιον δυνάμεως. Έπειδή γάρ δυνατή ή χάρις τοῦ χηρύγματος καὶ πολέμους άφανίσαι e, καὶ στάσεις άνθρώπων μή συμφωνούντων πρός εύσέδειαν σχορπίσαι, χαὶ διὰ μέν το πάντας καλέσαι προς σωτηρίαν λέγεται Εύαγγέλιον δικαιοσύνης. διά δε το καταστέλλειν τον πόλεμον των δαιμόνων λέγεται Εύαγγέλιον εἰρήνης. διά δὲ τὸ εὐτελέσι βήμασι χηρύττειν Θεοῦ γνῶσιν καλείται Εύαγγέλιον δυνάμεως. "Ακουε Παύλου 'λέγοντος. Οὐ γὰρ ἐπαισχύνομαι τὸ Εὐαγγέλιον. δύraμις γάρ θεοῦ έστιν είς σωτηςlar. Τὸ δυνατὸν γάρ τότε φαίνεται δυνατόν, δταν μη τοίς άχολούθοις χεχρημένον λογισμοίς, χρατήση τῶν περάτων τῆς γής ώς λέγει ὁ Σωτήρ τῷ Παύλφ. Άρκει σοι ή χάρις μου · ή γάρ δύναμίς μου èr ασθενεία τε-Αειουται. Οὐδὲν ἡν μέγα, εί γυμνή τή θεότητι την οίχουμένην ὲφώτισεν, ἀλλ' ὅτι διὰ σώματος τὴν ἀπαθῆ καὶ ἀσώματον έδειξε δόξαν. Οὐδὲν ἢν θαυμαστόν, εἰ ό ζῶν ζωοποιὸν ἀπαστράψας δόξαν, τὴν οἰχουμένην έζωοποίησεν άλλά το δυνατον τοῦ Λόγου, ὅτι θανάτω τον θάνατον άφανίζει, και διά των υβρεων την άθάνατον ἀπαστράπτει δόξαν. 'Αλλαχοῦ λέγει, Εὐαγγέλιον είρηνης. Τούς γάρ πόδας ύμῶν, φησί, παρασχευάσατε εν ετοιμασία του Ευαγγελίου της ειρήνης άλλαχου καλεί δικαιοσύνης, ως φησιν Ού γάρ έπαισχύνομαι τὸ Εὐαγγέλιον διπαιοσύνη γάρ θεοῦ ἐν αὐτῷ ἀποκαλύπτεται <sup>τ</sup>. Τί ἐστι, Δικαιοσύνη Θεοῦ; Ἐπειδή ὁ πρῶτος νόμος Ἰουδαίοις ἐδόθη μόνοις, τό δὲ Εὐαγγέλιον πάσι, χαλεί Εὐαγγέλιον δικαιοσύνης. Δίκαιος γάρ ο Θεος, όμοίως πάντας ποιήσας, όμοίως πάντας έφώτισε. Καλ τοῦτο ἡν δίχαιον, τὸ μή τους μέν σῶσαι, τους δὲ μή σῶσαι τὸ μή τους μέν καλέσαι, τούς δέ μή καλέσαι. Έν τή Παλαιά Διαθήχη ούχ ήν ή κλησις δικαία, άλλ' οἰχονομική. προκατασκευάζουσα όδον τή δικαιοσύνη. Ου γάρ λέγω ταύτην δικαίαν, κάκείνην άδικον, άλλ' ἐκείνην όδον ταύτης, καὶ προκατασκευήν ταύτης. Εδωκε νόμον τῷ Ἰσραήλ. Καὶ λέγει ὁ Δαυΐδ' Ὁ ἀπαγγέλλων τὸ Aórior αὐτοῦ τῷ Ἰακώδ, δικαιώματα καὶ κρί-

είς θάνατον άλιεύονται · οί δὲ ἄνθρωποι άπὸ θανά-

Linus ή χάθεσις γάρ.
 Linus καὶ ευλλαβέσθαι αὐτοῖς.

Sie doo mss., melius quam editi ήλιεύοντο.

d Omnes mss. διατί οδν. (Omittebatur οδν in editis.) Infra

προσέπεσε duo, recte. (Edebatur προσέπεσον.)
e lia recte Regius unus. Antea edebatur ἡφάνισεν, et mox ἐσκόρπισεν. Jure suspicatus errorem erat Savil.

f Quæ sequuntur in excerptis apud Photium paulo amυ que sequintur in excerptus apud rincitum patio ampliora sunt, p. 819: Πῶς οἔν δικαιοσύνη θεοῦ ἐν αὐτῷ ἀποκαλύπτεται; πῶς; Ἐπειδή ὁ πρῶτος νόμος Ἰουδαίοις ἐδέδοτο, καὶ τῶν άλλων ἀνθρώπων τῆς αὐτῆς ὑπαρχόντων δημιουργίας καὶ φύσεως, τὸ Εὐαγγέλιον πἄσιν ὁμιστίμως τοῖς ὁμοφυέσιν, εἰκότως ἐν αὐτῷ δικαιοσύνη Θεοῦ ἀποκαλύπτεται, καὶ καλεῖται δικαιοσύνης Εὐαγγέλιον ἐν τοίνυν τἢ Παλαιά.

ματα αὐτοῦ τῷ Ἰσραήλ. Οὐκ ἐποίησεν οὕτω παντὶ ἔθνει, καὶ τὰ κρίματα αὐτοῦ οὐκ ἐδήλωσεν αὐτοῖς.

γ'. Έπει ουν έχεινην έθνει ἀπεκάλυψεν, ένταυθά δε ζυγοστατήσας τον της άληθείας λόγον, πάσιν αὐτον έξ ίσου εκέρασε. Πρόσεχε, παρακαλώ. Δικαιοσύνη έστι το πάντας όμοιως σώσαι, και μη είναι διαφοράν [407] δούλου καλ έλευθέρου, βαρδάρου ή Ελληνος, γυναικός ή άνδρός · άλλ' δ λέγει Παῦλος, Έν Χριστῷ Ίησοῦ οὺ βάρδαρος, οὺ Σκύθης, οὐκ ἄρσεν, οὺ θηλυ, οὐ δοῦλος, οὐκ ἐλεύθερος. Όρξε ὁμοτιμίαν; Έπειδή γάρ ή φύσις όμότιμος, εί καὶ ταῖς γνώμαις έμερίσθημεν, συνάγει την φύσιν είς το άρχαῖον κάλλος. "Όταν γάρ ἐπλάσθη ὁ "Αδάμ, ούκ ῆν τις άλλογενής, οὐ Σχύθης, οὐ βάρδαρος, οὐχ "Ελλην, οὐ δοῦλος, ούχ έλεύθερος, ούχ άρσεν, ού θηλυ έχ γάρ τοῦ ένδς τὰ δύο ἐπήγαγε. Δουλείαν οὐ φύσις ἐγέννησεν, άλλά προαίρεσις έτεχε. Γίνεται δε καλ δουλεία ήναγκασμένη ή εν συμφορά λιμοῦ, ή αἰχμαλωσίας άνάγκη. "Εστι δὲ καὶ ἐτέρα δουλεία αὐθαίρετος, ή δι' έπιγαμίαν θεραπαινίδων την έαυτης έλευθερίαν πιπράσκουσα, και ύπο ζυγον δουλείας ερχομένη. Ή δὲ πρώτη δουλεία ἀπὸ κακῆς συνέστη γνώμης. Καὶ πόθεν ευρίσκεται ή ρίζα τής δουλείας, άκουε Μετά τὸν κατακλυσμόν ὁ Νῶε πιὼν οίνον, καὶ μἡ κεράσας αύτον τη πρεπούση χράσει, δι' άπειρίαν έμεθύσθη, ού γνώμης νόσον ενδειξάμενος, άλλ' άγνοίας καί έμεθύσθη, και μεθυσθείς έγυμνώθη. Και είσελθών είς των υίων αύτου, είδε την του πατρός γύμνωσιν, και εγέλασε. Τι ούν ο πατηρ εκνήψας λέγει; Επικατάρατος Χαναάν », παίς ολκέτης έσται τοίς άδελφοίς αὐτοῦ. 'Οράς πῶς τὴν δουλείαν ἐγέννησεν ή άμαρτία; Διὰ τοῦτο λέγει ὁ Σωτήρ · Πᾶς ὁ ποιῶν την αμαρτίαν, δουλός έστι της αμαρτίας. Έπει ούν ήλθεν ό έλευθερωτής τοῦ άνθρωπίνου γένους, καλ συνεχώρησε την άμαρτίαν, μάλλον δε ήρεν (έκτεμών γάρ την ρίζαν, συνεξέτεμε καλ τους καρπούς), καλεί δικαιοσύνης Εύαγγέλιον διά τὸ πάντας όμοίως φωτίζειν. Υπελάμδανον ούν οί Ίουδαΐοι, δτι τὸ Εὐαγγέλιον τὸ χηρυττόμενον δι' αὐτοῦ αὐτοῖς δίδοται μόνοις. Έξέδη δὲ παρ' ἐλπίδας ἡ προσδοκία. Διό φησιν ὁ Δαυίδ Υπελάβομεν, ὁ Θεός, τὸ έλεςς σου έτ μέσφ του λαού σου κατά τό δνομά σου, ο Θεός, ούτω και ή αίνεσίς σου έπι τά πέρατα της της. Και ίνα δείξη, ότι τό έλεῆσαι τὰ πέρατα τῆς γῆς, δικαιοσύνη έστλν, επήγαγε · Δικαιοσύνης πλήρης ή δεξιά σου. "Όταν Ε βαθύ τι και προφητικόν άνακύψη ζήτημα, σύνδραμε τῷ λόγφ, μὴ χροτῶν, ἀλλὰ νοῶν, μὴ άπλῶς δεχόμενος τὸν κρότον τῶν ἡημάτων, ἀλλὰ τὴν Ευνοιαν βασανίζων των νοημάτων. Έλν γάρ ἄδης τά του Θεού μετά άληθείας, και μάλιστα την φωνήν ταύτην, ήν ὁ Δαυΐδ εἶπεν ΄ Υπελάδομεν, ὁ Θεὸς, τὸ Ελεός σου ἐν μέσφ τοῦ λαοῦ σου κατὰ τὸ δτομά σου, ό θεὸς, οῦτω καὶ ἡ αἴτεσίς σου ἐπὶ τὰ πέρατα τῆς τῆς. δικαιοσύνης πλήρης ἡ δεξιά σου · εύρίσκη και άδων τὰ τοῦ Θεοῦ, και πληρούμενος Πνεύματος άγίου. Ο γάρ γνησίως ψάλλο άναχαινιζόμενος την ψυχήν, άποτελεϊται ναδς τ άγίου Πνεύματος. Μή γάρ μικρόν νομίσης ψαλμφδί είναι. Δοκεί μέν γάρ την άκοην θέλγειν, τή δε άλ θεία την [408] ψυχην έγείρειν. Ούτω και ό μακάρ Ελισσαίος ό προφήτης παρακαλούμενος παρά τιν βασιλέων προφητεύσαι τὰ μέλλοντα, λέγει Δότε άνδρα είδότα ψάλλειν. ήλθεν ό τῆς μουσικῆς ξ πειρος, και εν τῷ ψάλλειν, φησίν, ἐκείνον, ἡίθε Πνεύμα τὸ ἄγιον ἐπὶ Ελισσαίον. Τί ούν; ἄρα Πνεύμα τὸ ἄγιον φωναίς θέλγεται, καὶ ἐπφδαίς καί έλχεται, εί τη ψυχή έπανεπαύετο τη προφητική "Ηρχει ή καθαρότης του προφήτου προσκαλέσασθ τό Πνευμα τό άγιον. Διά τί ούν λέγει, Δότε άνδι είδότα ψάλλεις; Ούχ ίνα το Πνευμα τερφθή δ της ψαλμφδίας, άλλ' ίνα, ἐχείνου ψάλλοντος, ὁ νοί τοῦ προφήτου ἀνακαινισθελς, ἄξιος γένηται τῆς τι άγίου Πνεύματος ἐπιφοιτήσεως. Διὰ τοῦτο τὸ Πνεῦμ χαλεί, ίνα δείξη, ότι οὐ τῆ ψαλμφδία ἐθέλχθη, ἀλὶ τη ψυχη τη ύπο της ψαλμφδίας διεγερθείση. 0 ήλθεν ἐπὶ τὸν ψάλλοντα, ἀλλ' ἐπὶ τὸν ἀχούοντα. Δ μέν οὖν καθόλου τὰς δυνάμεις τῶν ψαλμῶν έρευνξ έξαιρέτως δε τοῦ σήμερον ήμιν ρηθέντος άγιου ψα μού . Ο Κύριος εδασίλευσεν, άγγαλιάσθω γη, εύφρανθήτωσαν νήσοι πολλαί. Τὸ, Ὁ Κύρα έδασίλευσε, πῶς ὑπολαμδάνεις; ἄρα ὡς πρόσφατ λαδόντα τὸ τῆς βασιλείας άξίωμα; Εί μὲν γὰρ είπ Ο Κύριος βασιλεύει, την άλδιον αὐτοῦ ήρμήνευ άξίαν · νῦν δὲ λέγει, Ὁ Κύριος ἐβασίλευσεν. Είρ ται καλ πρώην ήμεν, καλ νῦν λεχθήσεται. Πρό τ του Χριστού παρουσίας, πρό του ευαγγελικού κηρ γματος, εδασιλεύετο ήμων ή φύσις ύπό του διαβόλο ύπο της άμαρτίας, ύπο του θανάτου. Πόθεν του Λέγει Παύλος. "Ωσπερ γάρ έδασιλευσεν ή όμα τία έν τῷ θνητῷ ἡμῶν σώματι, οῦτω καὶ ἡ χΦ βασιλεύσει διά Χριστοῦ. Ἰδού ή τῆς άμαρτίας β σιλεία. Ποῦ ἡ τοῦ διαδόλου; "Αχουε τοῦ Σωτήρ λέγοντος· El o Σατανάς τον Σατανάν εκballs καθ' έαυτοῦ έμερίσθη: πῶς οὖν σταθήσεται βασιλεία αύτοῦ; Ίδου ή τοῦ διαδόλου βασιλεία Ποῦ ἡ τοῦ θανάτου; "Αχουε Παύλου λέγοντος. "Εδι σίλευσεν ο θάνατος από Άδαμ μέχρι Μωθσέκ και έπι τους μη αμαρτήσαντας. Έπει οδν εκρέτι ή διαδολική τριάς ή κατά της άγίας και άχρόντη Τριάδος τυραννήσασα, τουτέστιν, ό διάδολος, ή άμες τία, ὁ θάνατος · καὶ ὁ μὲν διάδολος ἡπάτα, ἡ δὲ ἀμαί τία Εσφαζεν, ό δὲ θάνατος Εθαπτεν· εὐαγγελίζετα τούς τυραννουμένους ὁ Δαυίδ, και λέγει, ώστε έξελ θείν τον ζυγόν της δουλείας, και δέξασθαι του Χρι στου την δεσποτείαν χηρυττομένην · Ο Κύριος έδα σίλευσε. Πέπαυται τοῦ θανάτου ἡ βασιλεία, πίπου ται της άμαρτίας το χράτος, πέπαυται τοῦ διαδώσ ή εξουσία. 'Ο Κύριος εδασίλευσεν, άγαλλάσθα ή γη. 'Αγαλλιάν γάρ όφείλει ή ποτέ δεδουλωμένη καλ νῦν ἐλευθερωθείσα ή ποτὸ πεπλανημένη, κα νῦν δεδοξασμένη · ή ποτέ εν τάφοις, και νῦν εν θρό-

Χάμ.

L'nus διαν μέν συν. Alius δταν ευν.

<sup>c</sup> Unus post ψαλμοῦ habet ποίου τούτου; Panlo post idem πρόσφατον λαδόντος, et infra ἡρμήνευε βασιλίεν εἰ δι λέγει, <sup>c</sup>Ο Κύριος ἐδασίλευσε, νεωτέραν τινὰ χυριότητα και δεσποτείαν ὁ προφητικὸς λόγος αἰνίττεσθαι βούλεται. Είρηπα τοίνων ὑμῖν καὶ πρώην, καὶ νῶν δὲ λεχθήσεται.

a Sic omnes, atque ita legitur in Bibliis ; unus codex Xáu.

vid: Qui annuntiat verbum suum Jacob, justitias et judicia sua Israel. Non fecit taliter omni nationi, et judicia sua non manifestavit eis (Psal. 147. 8. 9. 19. 20).

3. Justitiæ evangelium; servitutis species diversæ. -Quia ergo uni genti patefecit, hic vero doctrina veritatis tamquam ad stateram appensa, omnibus eam ex æquo communicavit. Adverte, quæso. Justitia est, omnes ex æquo salvos velle : nec differentiam facere servi aut liberi, barbari aut Græci, mulieris vel viri: sed quod Paulus dicit: In Christo Jesu non barbarus, non Scytha: non mas, non femina: nec servus, nec liber ( Coloss. 3. 11 ). Videsne æqualitatem? Quia enim natura æquales sumus, licet sententiis dissideamus, naturam nostram pristinæ illi pulchritudini restituit. Cum enim Adamus e terra formatus fuit, non alienigena, non Scytha, nec barbarus, nec Græcus, non servus, non liber, non mas, nec femina erat : ex uno siquidem duo illa procreavit. Servitutem non natura genuit, sed liberum arbitrium peperit. Sed et alia species servitutis est, ad quam necessitate famis aut captivitatis adigimur. Præter hanc quoque alia est, quam sponte subimus: ut ancillis in uxores ductis, libertatem vendimus, et nos servitutis jugo subjicimus. Ac prima quidem illa animi quadam pravitate constituta est. Tu vero, unde hæc servitus originem duxerit, attende. Post diluvium Noë cum vinum bibisset, nec ut par erat illud temperasset, imperitia quadam inebriatus est : neque voluntatis, sed inscitiæ morbum admisit; et quidem ebrius seipsum denudavit: atque unus e filiis ingressus, patrem nudum conspectum irrisit. Quid igitur pater jam sobrius ad illum? Maledictus Chanaan, servus erit fratribus suis (Gen. 9. 25). Vides peccatum servitutem introduxisse? Hinc Servator : Omnis qui peccatum facit, servus est peccati ( Joan. 8. 34). Postquam ergo Liberator humani generis advenit, veniam peccatis concessit, imo vero sustulit ( siquidem radice excisa, fructus simul excidit), vocat evangelium justitiæ, quod omnes ex æquo homines illustret. Judæi enim arbitrabantur, evangelium, quod per ipsum promulgabatur, ad se solos pertinere. Verum hæc ipsorum exspectatio inopinatum eventum sortita est. Hinc igitur Davidicum illud: Suscepimus, Deus, misericordiam tuam in medio populi tui : secundum nomen tuum, Deus, ita et laus tua in fines terræ ( Psal. 47. 10. 11 ). Et ut demonstraret. quod misericordiam suam declarare in fines orbis terræ, sit illa justitia, subjecit : Justitia plena est dextera tua ( Ibid. ). Quotiescumque profundior aliqua et prophetica sese obtulerit quæstio, eam amplectere: non quidem applausu, sed intelligentia: ne simpli-. citer verborum sonitum admirare, sed sententiam et vim explora. Si enim vere et ex animo divinas laudes celebraveris, maximeque Davidicum illud oraculum cantaveris: Suscepimus, Deus, misericordiam tuam in medio populi tui : secundum nomen tuum, Deus, ita et laus tua in fines terræ: justitia plena est dextera tua: simul et divinas laudes celebrans, et sancto Spiritu repletus deprehenderis. Qui enim inge-

nue et ex animo psallit, animo renovatus, templum Spiritus sancti efficitur. Neque enim parvum quidpiam psalmorum modulationem existimaveris. Videtur illa quidem aures tantum demulcere, atqui reipsa animum quoque excitat. Sic etiam beatus Elisæus propheta, cum a regibus quibusdam, ut futura prædiceret, rogaretur, ait : Date mihi virum, qui sciat psallers (4. Reg. 3. 15): qui cum venisset, et psalleret, inquit, Spiritus sanctus super Elisæum cccidit. Quid igitur? ergone Spiritus sanctus vocibus modulantium oblectatur, et velut incantationibus allicitur, siquidem in prophetæ animo acquievit? Sufficiebat certe prophetæ puritas, ut Spiritum sanctum advocaret. Cur ergo dicit: Date mihi virum, qui psallendi sit sciens? Non sane ut Spiritus sanctus psalmorum modulatione oblectaretur, sed ut, illo cantante, propheta, mente renovata, Spiritus sancti adventu dignus essicerctur. Ideoque Spiritum invocat, ut planum faceret, non psalmodia allici, sed animo per modulationem excitato. Neque ille ad psallentem pervenit, sed ad audientem. Oportet itaque psalmorum vim perscrutari : præcipue vero ejus, qui nobis hodie est recitatus 1: Dominus regnavit, exsultet terra, lætentur insulæ multæ ( Psal. 96. 1 ). Quomodo ergo illud, Dominus regnavit, accipis? num quasi recens ad fastigium illud regiæ dignitatis pervenerit? Si enim dixisset, Dominus regnat : sempiternam illius regiam dignitatem notasset. Jam vero dicit, Dominus regnavit. Dictum est nuper et jam iterum dicetur. Ante Christi adventum, ante Evangelii promulgationem, in naturam nostram imperium obtinebat diabolus, peccatum, mors. Undenam hoc? Paulus explicat : Quemadmodum enim regnavit peccatum in mortali nostro corpore, sic etiam gratia regnavit per Christum (Rom. 6. 12). Ecce peccati regnum. Ubinam diaboli ? Andi Servatorem dicentem: Si satanas satanam expellit, adversus seipsum divisus est : quomodo ergo stabit regnum illius ( Matth. 12. 26 )? Ecce diaboli regnum. Ubinam mortis? Audi Paulum disserentem: Regnavit mors ab Adam usque ad Mosen, super eos, qui non peccaverant ( Rom. 5. 14 ). Cum igitur diabolica trias in sanctam et impollutam Trinitatem tyrannidem suam exercuisset, scilicet, diabolus, peccatum, mors: et diabolus quidem deciperet, peccatum interficeret, mors vero sepeliret: David, hac triplici tyrannide oppressis lætum nuntium affert, monetque, ut sese ex servitutis jugo subducant, et dominatum Christi, quod prædicabatur, amplectantur: Dominus regnavit. Regnum mortis abolitum est, et peccati potentia destructa est, et diaboli potestas fracta est. Dominus regnavit, exsultet terra. Et merito sane exsultare debuit, quæ quondam in servitutem redacta, jam liberata est : quæ olim erravit, jam gloria resplendet :

¹ Unus post has voces, hodie est recitatus, habet : Qualis Psalmus ? Infra.... dignitatem notasset; si autem dicit, « Dominus regnavit, » mentem nostram adducere vult sermo propheticus ad novam quamdam dominationem, novum inperium. Quod igitur maper vobis dictum est, nunc iterum dicetur. Hace porro retulit Photius, sed non verbum de verbo, atque excerpti more.

quæ quondam in sepulcris condita delitescebat, nunc in solio collocata est : quæ quondam ignominia oppressa Jacebat, nunc honore afficitur. Dominus regnavit. Sic etiam alio in loco dicitur ( oportet enim sententias consentaneas inter se in medium afferre): Dominus regnavit, decorem indutus est ( Psal. 92. 1). Nos veste induimur, ut quidquid naturæ nostræ minus decorum est, occultetur. Quare igitur Deus naturam suam, que et corpore vacat, et plena lucis est, imo quæ plus quam lux coruscat, contegit? Sed vocat ille corpus Christi vestem suam: Dominus regnavit, decorem indutus est. Decorem vocat, carnem Christi. Erat enim illa sane decora, nec ulla peccati turpitudine fæda. Neque enim peccatum fecit umquam, nec inventus est dolus in ore ejus ( Isai. 53. 9). Indutus est Dominus virtutem, et præcinxit se (Psal. 92. 1). Quoniam zona regem exornat, zona autem est indicium regis et judicis : inducit ipsum et regem et judicem; ait enim Isaias: « Egredietur virga de radice Jessæ, et flos ex ipsa ascendet, et requiescet super eum Spiritus Dei; et erit justitia eingulum lumborum ejus, et sides cinctorium renum ejus » (Isai. 11. 1. 2. 5).

4. Vestitus pontificis figura Christi. Virtus perfecto ornamentum. — Hujus ipsius vestis Servatoris, in carne dico, latentem figuram præ se tulit pontifex in lege. Et vero diligenter adverte, quomodo umbræ illæ veritatem nobis subindicarent, quomodo item evangelicæ figuræ præluxerint. Leniter loquor, et pro virili me simplicium et imperitorum captui accommedo, ne illi huc vel illuc circumducantur. Pontifex igitur ingrediens in sancta sanctorum, induebat vestem talarem, scilicet vestem a capite usque ad pedes demissam, superhumerale, zonam, femoralia, laminam auream, tiaram, hoc est corybantium (a), et rationale in pectore, et quæ scriptura ibidem explicat, videreque est. Aliæ figuræ, alii sensus. Neque enim Deus omnino hyacintho et purpura, item cocco et

(a) Omnes Mss. habent, κορυδάντιαν. In hanc vero lectionem hæc erudite notat Fronto Ducæus : « Romana Editio, Anglicana et Regius Mediceus constanter retinent lectionem a nonnullis repudiatam, nempe χορυδάντιον, cui ex ingenio substituerant xupbaciar, cyrbasiam, et ex Polluce I. 7, c. 13, καὶ πυρδασία, ην σίδαριν καὶ πίλον καλούσι. Legitur in Lexic. Stephani: Κορυδάντιον περίθεμα κεφαλής έγκόσμιον καλόν. Item: Σίδαρις, κορυδάντιον η πίλος, έστιν είδος καμελαυκίου, δ καὶ τιάρα νοείται. Ηἰεronymus Epist. 128 : Rotundum pileolum, quod Græci et nostri mier, nonnulli galerum vocant. Origenes Hom. 6 in Levit. : Et quia ipre caput est onmium, ideo el ornatus iste super omnia capiti superponitur. Si mitra tibi et lamina au-rea, plenitudo scientiæ Dei caput coronet, scito te, etiamsi apud homines lateas et ignoreris, apud Deum lamen agere pontificatum intra conscientia tua templum. Chrysostomus Persis tiaram tribuit, ut propriam, Homil. 17 in Acta: xel o uspudérses, and the doublefoldes and the brooklyse βαςδαμιά, την άλλην στολήν την ήμιν δαιμόριον θελλόντις, και κυφάμενοι τρό, πρόπτουσι το σχέματι τον αδιμικό: Sicul Persætiara sublata et gladits peculiaribus et calcesmentis barbaricis dimussis, alieno habitu el nostræ regioni usitato induantur, el corpore ad culim tonso, habitu belliamoccultani. Avstopidas interpres gladios esse Persicos putavit; sed Danielis 3, 21, ubi dicuntur tres pueri in em missi, scriptum est, imbilita nav giv tele aan unachus, detrojo, Hieronymus, cum braccis. Pro braccis, quas Symmachus destroja, interpretatus est. Aquila et Theodotio Saraballa dixerunt. Tertullianus e Græco vertens dixit libro de carne Christi, cum braccis suis. » Cum ergo tres Codices nostri non Gártiov habeant, sic restituere visum est. Ibidem et infra quædam hinc excerpit l'hotius, sed aliis demptis, altis mutatis, uti solet.

bysso recreatur: Deus enim animarum puritatem postulat : sed in corporeis illis floribus virtutum ille imagines describit. Si enim Deus revera vestitu illo longe ornatissimo delectabatur, cur non Mosen ante Aaronem hoc modo induit? Sed Moses guidem @ veste carebat, eadem tamen sacerdotes inductat. Moses aqua non fuit lotus, et tamen lavabat : non oleo inunctus fuit, et tamen ungebat : nullam vestem sacerdotalem gestabat, sed sacerdotes induebat : ut inde perspicias, viro perfecto virtutem ad ornamentum sufficere. A capite igitur sacerdotem contemplare. Namque ipsum vocabulum vestimenti ambigum est. et de eo controvertitur : Græco vero sermone transhtum est. Initium ergo fac a capite. Quidnam Igitur erat primum? tiaramne, vel quid primo nominat? quid post tiaram illam, quasi conciliatricem? Loco tiaræ igitur est habitus totius illius vestis. Quandoquidem pontifex caput erat populi, par erat eum, qui caput esset omnium, in capite ejus rei symbolum exhibere. Absoluta siguidem et remissa auctorius ferri nequit : quæ vero sui imperii symbolum impositum gerit, legi subjicitur et paret. Itaque jubet caput minime esse nudum, sed coopertum, ut discat populi caput, se caput habere. Ideirco etiam in Ecclesia, com ordinantur sacerdotes, Evangelium Christi capiti imponitur, ut discat is, qui ordinatur, veram se recipere Evangelii tiaram; atque ut discat, quamvis sit omnium caput, se tamen legibus istis subjici : et eum qui omnibus imperat, legis imperio subesse; eumque qui omnibus dat mandata, a legibus mandatum accipere. Propterea nobilis vir quidam ex veteribus, cui nomen Ignatius, quique sacerdotio simul et martyrio decoratus fuit, ad sacerdotem quemdam scribens dicebat: Nihil sine tua voluntate geratur, neque item to quicquam absque Dei facias voluntate. Quod igitar impositum haberet Evangelium pontifex, signom 🕬 eum esse sub potestate constitutum. Propteres dicit Paulus de muliere quæ velamen habebat. Mulier &bet habere velamen super caput, quod erat imago potestatis (1. Cor. 11. 10). Erat igitur tiara figura potestatis : erat aurea lamina, in qua erat exarata scri· ptura, quæ Dei nomen exprimebat, ac primum indcat potestatem esse Dei nomen Dei. Post tiaram et laminam duo lapides supra humeros erant marigdini, quorum alter hinc sex tribus, totidem alter altera parte continebat. Signum porro hoc est meerdotalis aspectus: attribuit autem sacerdoti smaragdum, cui duplex inest pulchritudo : habet enim el decoram virilitatem et puritatem instar speculi 19diantem. Quoniam igitur sacerdotem pia exercissiese sobrium esse oportet, et vitam suam vuigo tampen speculum exhibere, sacerdotem vult in humeris virtutis imaginem gestare. Quare vero in humeris! (più nomen Dei supra caput erat, articulus superarticulus Cur autem in humeris? Quoniam actionum est signal. Actionis enim potentia ab humeris dependet. Yell igitur veritatis pulchritudinem in actionibus mitere. Propterea sic alloquitur aliquando Jerusalem Domimus : Pone cor tuum super humares tues, filia daspeeta,

νοις: ή ποτέ [409] εν άτιμία, και νον εν τιμή. Ο Κύριος έδασίλευσεν. Ούτω και άλλαχοῦ λέγεται (δεῖ γάρ τὰ συγγενῆ τῶν νοημάτων παράγειν). Ὁ Κύριος έδασί λευσεν, εὐπρέπειαν ἐνεδύσατο. Ἡμεῖς ἐνδυόμεθα εξωθεν εμάτιον, ενα το άπρεπες της φύσεως καλύψωμεν. 'Ο δε Θεός, ίνα τι καλύψη την άσώματον φύσιν, την φωτός γέμουσαν, μαλλον δε φωτός άπαστράπτουσαν \*; 'Αλλά καλεί Ενδυμα αὐτό τὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ · Ὁ Κύριος ἐβασίλευσεν, εὐπρέπειαν ἐνεδύσατο. Εὐπρέπειαν καλεί τὴν σάρκα τοῦ Χριστου. Εύπρεπής γάρ ήν, ούχ έχουσα αίσχος άμαρτίας. Αμαρτίαν γάρ ούκ εποίησε πώποτε, ούδε ηύρέθη δόλος ἐν τῷ στόματι αὐτοῦ. Ἐνεδύσατο Κύριος δύrajur · και περιεζώσατο. Έπειδή τον βασιλέα ζώνη ποσμεί, έστι δὲ ή ζώνη βασιλέως γνώρισμα, καὶ κριτοῦ · εἰσάγει αὐτὸν καὶ βασιλεύοντα, καὶ κρίνοντα · λέγει γάρ Ήσατας. Έξελεύσεται ράβδος έκ τῆς ρίζης Ίεσσαλ, καλ ἄνθος έξ αὐτῆς ἀναδήσεται, και άναπαύσεται έπ' αὐτὸν Πνεῦμα Θεοῦ καί Εσται διχαιοσύνη εζωσμένος την όσφυν αυτοῦ, καὶ άληθεία είλημένος τὰς πλευράς αὐτοῦ.

δ. Τοῦτο τὸ ἔνδυμα τοῦ Σωτῆρος, τὸ τῆς σαρκὸς λέγω, χρυφαίως χαί έν είχονι είχεν ο άρχιερεύς έν το νόμφ. Καλ πρόσεχε άχριδώς, πώς αί σχιαλ την άλήθειαν ήρμήνευσαν, πώς οἱ τύποι τοῦ Εὐαγγελίου προέλαμπον. Λέγω δὲ ἡρέμα, καὶ κατά τὸ δυνατὸν συγχαταδαίνων τη άχοη των άχεραίων χαι των άπείρων, ΐνα μη ώδε κάκεισε περιάγωνται. Ένεδύετο b ό άρχιερεύς είσιων είς τὰ "Αγια τῶν άγίων ποδήρη, τουτέστιν, Ιμάτιον από χεφαλής μέχρι ποδών απήωρημένον, ἐπωμίδα, ζώνην, περισκελῆ, πέταλον χρυσούν, τιάραν, τουτέστι κορυδάντιον, τὸ λόγιον ἐπὶ τοῦ στήθους, καὶ όσα διαγορεύει ή Γραφή, καὶ ἔστιν ίδειν. "Αλλα μέν τὰ σχήματα, ἄλλα δὲ τὰ νοήματα. Ού γάρ πάντως Θεός άναπαύεται ύακίνθω, καὶ πορφύρα, και κόκκφ ε, και βύσσφ. Θεός γάρ ψυχῶν ἀπαιτεί καθαρότητα ' άλλ' εν τοίς σωματικοίς ἄνθεσι διαγράψει τῶν ἀρετῶν τὴν εἰχόνα. Εἰ γὰρ ἀληθῶς ταίς στολαίς έχείναις ταίς ένδόζοις άνεπαύετο, διά τί πρό του 'Ααρών τον Μωυσην ούκ ενέδυσεν; 'Αλλ' ην Μωϋσῆς και γεγυμνωμένος τῆς ἐσθῆτος ἐκείνης, καὶ ἐνδύων αὐτὴν τοὺς ἰερεῖς. Μωῦσῆς οὐκ ἐλούθη ὕδατι, mat Evonen. onn exbiagu eyait var exbren. onn edoσησεν ιμάτιον ιερατικόν, και τους ιερείς ενέδυσεν. Ένα μάθης ὅτι τῷ τελείῳ άρχεῖ ἡ άρετἡ πρὸς χόσμον. [410] Λάδε δὲ ἄνωθεν τὸν ἱερέα. "Εστι γὰρ καὶ αὐτὸ τό τοῦ ἐνδύματος ὅνομα ἀμφίδολον καὶ ζητούμενον, τη δε Έλληνική γλώσση μεταποιούμενον. Λάδε ούν άρχην άπο της κεφαλής. Πρώτον τί ήν; η τιάρα, η τί ονομάζει; τί μετά το πρόξενον d, τιάρα; 'Αντί τοῦ, τιάρα έστι το σχημα τοῦ ἐνούματος. Ἐπειδή ο άρχιερεύς χεφαλή ήν τοῦ λαοῦ, ἔδει δὲ τὸν πάντων χεφαλήν γινόμενον έχειν κατά κεφαλής την έξουσίαν · άπολελυμένη γάρ αύθεντία άφόρητός έστιν . Έχουσα δέ έπικείμενον το σύνθεμα της δεσποτείας, ύπο νόμον άγεται · χελεύει ούν την χεφαλην μη είναι γυμνην, άλλά κεκαλυμμένην, ΐνα μάθη ή κεφαλή τοῦ λαοῦ, ὅτι κεφαλήν έχει. Διά τοῦτο καὶ έν τῆ Έκκλησία έν ταῖς χειροτονίαις των ἱερέων τὸ Εὐαγγέλιον τοῦ Χριστοῦ ἐπὶ πεφαλής τίθεται, ΐνα μάθη ὁ χειροτονούμενος, ὅτι την άληθινην τοῦ Εὐαγγελίου τιάραν λαμδάνει \* καὶ ίνα μάθη, ότι εί και πάντων έστι κεφαλή, άλλ' ύπο τούτους πράττει τούς νόμους, πάντων χρατών, καλ τῷ νόμι πρατούμενος, πάντα λογοθετῶν ο, καὶ ὑπὸ τοῦ λόγου νομοθετούμενος. Διὰ τοῦτο γενναϊός τις των άρχαίων, Ίγνάτιος δὲ ῆν δνομα αὐτῷ, οὖτος ίερωσύνη και μαρτυρίω διαπρέψας, επιστέλλων τινί ίερεί έλεγε. Μηδέν άνευ γνώμης σου γενέσθω, μηδέ σύ άνευ γνώμης θεού τι πράττε. Τὸ τοίνυν Εγειν τόν άρχιερέα το Εὐαγγέλιον, σημείον έστι το ί ἐπ' ἐξουσίαν είναι. Διά τοῦτο λέγει Παῦλος περί γυναικός έχούσης κάλυμμα. Ή γυνή όφείλει έχειν έπὶ τῆς κεφαλης το κάλυμμα, ο ην είκων έξουσίας. Την ούν η τιάρα τὸ σχημα της έξουσίας. ΤΗν τὸ πέταλον τὸ χρυσούν, ῷ ἐπεγέγραπτο τὸ γεγραμμένον, ἐν ῷ ἐχτετύπωτο τὸ τοῦ Θεοῦ δνομα, καὶ πρῶτον δείκνυσιν, ὅτι έξουσία θεού δνομα θεού. Μετά την τιάραν και τὸ πέταλον δύο λίθοι ἐπὶ τῶν ῶμων σμαράγδινοι, ἔχοντες τάς ἔξ φυλάς ἐντεῦθεν, καὶ τάς ἔξ ἐντεῦθεν. Σημεῖον τούτο της ἱερατικής όψεως. Απονέμει δὲ τῷ ἱερεῖ τον σμάραγδον δύο ξχοντα κάλλη. και γάρ ώχρότητα έχει εύπρεπή, και καθαρός ών κατόπτρου δύναμιν ἐπέχει. Έπειδή οὖν τὸν ἱερέα δεῖ καὶ ἀσκήσει νήφειν. και του βίου κάτοπτρου Εγειν τοις πολλοίς, βούλετα: της άρετης την είκονα φέρειν τον ίερέα έπὶ τῶν διμων. Διὰ τί ἐπὶ τῶν διμων; Ἐπειδή τὸ τοῦ Θεοῦ δνομα επί της κεφαλής, το άρθρον επί του άρθρου. Καὶ διὰ τί ἐπὶ τῶν ὤμων; Ἐπειδή γὰρ πράξεώς ξστ: σημείον . ή γάρ πρακτική δύναμις έν τοίς ώμοις ηρτηται· βούλεται οὖν τὸ κάλλος τῆς άληθείας ἐπὶ τῶν πράξεων είναι. Διὰ τοῦτο λέγει ὁ Θεὸς πρὸς τὴν Ίερουσαλήμ ποτε · Θές την καρδίαν σου έπὶ των ωμων σου, θυγάτηρ ήτιμωμένη, ότι Κύριος έχτισε σωτηρίατ. Τὰς χείρας καὶ τούς ώμους εἰς πράξεις λαμδάνει ή Γραφή, ώς δταν λέγη [411] περί τοῦ

PATROL. GR. LVI.

<sup>•</sup> Sic editi, recte, ut videtur. Tres mss. μᾶλλον δὲ φῶς ἐπαστράπτουσαν.

ἀπαστράπτουσαν.
b Duo mss. ἐνδύετο, unus addit τοίνυν.

Duo καὶ κοκκίνω.
 d Sic omnes, uno excepto, qui habet τί μετὰ τὸ πρόσχημα.

Fronto Ducæus et Savil. legendum putant νομοθετών.
 Ibid. omnes mss. καὶ ὑπὸ τοῦ λόγου. Ed. νόμου. Mox Ignatii locus est ex Epistola ad Polycarpum.

f Legendum videtur του. Mox unus όπ' έξουσίαν. Alii ἐπ' ἐξουσίαν. Ibid. quædam deerant in Morel. et Savil. quæ ex mss. prodeunt.

Δαυίδ. Και έν ταῖς συνέσεσι τῶν χειρῶν αὐτοῦ ώδηγησεν αὐτούς. Καὶ ἡ σύνεσις ἄρα ἐν ταῖς χερσίν έστιν; 'Αλλ' έν ταζς συνέσεσι λέγει αὐτῶν τῶν πράξεων. Καὶ ἐπὶ τοῦ στήθους ἐλάμδανεν ὁ ἱερεὺς τό λογείον τούς διύδεκα λίθους έγκεκολαμμένους, τουτέστι, σάρδιον, τοπάζιον, σμάραγδον, ἄνθρακα, σάπφειρον, Ιασπιν, υάχινθον, άχάτην, άμέθυσον, χρυσόλιθον, βηρύλλιον, όνύχιον. Έν τοζς δώδεκα λίθοις τούτοις εμερίζοντο αι δώδεκα φυλαί · βαρύ το ρημα. "Ανω επί τῶν διμων μία ἦν ἡ τῶν λίθων φύσις εν δνομα έχουσα, τον σμάραγδον επί δε τοῦ στήθους κάτω διάφοροι οἱ λίθοι. Τί βούλεται τοῦτο; Ἐπειδή μία φύσις ήμας εγέννησε, διάφοροι δε γνώμαι ήμας έμέρισαν, τὸ μὲν δίδωσι τῆ γνώμη, τὸ δὲ τῆ φύσει. ΤΗν τοίνυν Θεοῦ δνομα ή πρακτική άρετη, ή διά λόγου και άληθείας συνεστώσα. Και ύπο το κράσπεδον τοῦ ἱερέως τὸ λεγόμενον λῶμα, ἄνθη, ρωά, καὶ ροίσκοι \* γρυσοί, και κώδωνες. Τι εδούλετο ταύτα έν τῷ ἱερεῖ; ἄρα Θεὸς ἀνεπαύετο τούτοις τοῖς ἄνθεσιν; άρα εδούλετο γήτνα άνθη είναι περί τὸν ἱερέα; 'Αλλ' εν τῷ σχήματι τοῦ ἱερέως ἐξεικονίζει τὰς ἀρετάς. "Ανω έπὶ τῆς κεφαλῆς δνομα Θεοῦ, ἐπὶ τοῦ στήθους το λογείον b, τὰ κάτω ἄνθη καὶ καρποί, τὰ των άρετων κατορθώματα, άτινά έστιν έλεημοσύνη, δικαιοσύνη, φιλανθρωπία.

ε'. Δεί οὖν ήμᾶς ἔχειν καὶ τὰ ἀνθοῦντα κάλλη καὶ τά πεπληρωμένα. "Ανθη δέ είσιν ίερέως, συντυχία, όμιλία, ήθος άγαθον, λόγος χρηστος, πίστις, δόξα, άλήθεια, δικαιοσύνη καὶ μεταξύ τούτων οἱ κώδωγες, ή συμφωνία των καλών έργων. Πάσα γάρ άρετή ήχον ἀποτελεί. Διὸ λέγει Παῦλος 'Αφ' ὑμῶν γὰρ έξήχηται ο λόγος του Θεού. Πόθεν δὶ ήρξατο 6 ήχος; Και περιήει, φησίν, ο Ίησους διδάσκων πάσαν πόλιν, και πάσαν κώμην, και θεραπεύων πάσαν roσον, και πάσαν μαλακίαν. Και εξηλθεν ήχος περί αὐτοῦ είς πάσαν την γην. Πρόσεχε άκριδώς. Είδες των άρετων τον κόσμον; Έκεινος ό ιερεύς Χριστοῦ ἦν τύπος. Οὐκ ἀλληγοροῦμεν ἐνταῦθα, εἰ μὴ άφορμάς ελάδομεν παρά Παύλου. Εί μη Παῦλος ήρμήνευσε την δύναμιν της δικαιοσύνης, ήμεζς ταύτα μαθείν ούχ ήδυνάμεθα. Διά τούτο ποιεί Παύλος τόν ξερέα έχεινον τύπον του Χριστού, και λέγει • Ού γάρ είς χειροποίητα άγια είσηλθεν ο Χριστός, drtituaa twr dindirwr, dili sic autor tor ouparor, έμφανισθηναι τῷ προσώπω τοῦ Θεοῦ ὑπέρ ημών. Στάσις ούν ην έν τοις τότε Ίουδαίοις, και ζήτημα ξένον. Έπειδη γάρ οἱ άπόστολοι ἐχήρυττον τὸν Σωτήρα, και βασιλέα, και Ιερέα, και προφήτην, έμάχοντο οἱ Ἰουδαΐοι, καὶ ἔλεγον τὰ κατὰ νόμον. "Αλλη, φησί, φυλή βασιλείας, και άλλη ιερωσύνης. 'll Λευῖτική φυλή, ἱερωσύνης, ή δὲ Ἰούδα, βασιλείας, φησίν. Εί ούν ὁ Χριστὸς βασιλεύς ἐστιν, ούκέτι [412] Ιερεύς · εί δὲ Ιερεύς, οὐχέτι βασιλεύς. Παῦλος μαχόμενος, καλ πρός την ἐκείνων ὑπόνοιαν άρμόζων τον λόγον, φησί · Μή γάρ κατά την τάξι της ύμετέρας ιερωσύνης ανέστη Χριστός; Παρ' ύμι διήρηται βασιλεία και ιερωσύνη εν δε τῷ Χριστ συνηπται. Σύ γάρ Ιερεύς, φησίν, είς τόν αίων κατά την τάξιν Μελχισεδέκ. Διά τοῦτο συλλογίζ ται, και λέγει · εί γάρ ή πρώτη ίερωσύνη ήν άμε πτος, τίς χρεία λεχθηναι κατά την τάξιν Μελχισεδ άνίστασθαι ίερέα, καὶ οὐ κατά τὴν τάξιν Άαρώ Μετατιθεμένης γάρ τῆς ἱερωσύνης, ἐξ ἀνάγω και τόμου μετάθεσις γίνεται. Άρχιερεύς τοίνυν. Σωτήρ ήμῶν, οὐ κατά τὸν τῆς θεότητος λόγον, άλλ κατά τὸν τῆς σαρκὸς τύπον άνω σύνθρονος θεοῦ & ήμας, και άρχιερεύς κατά την τάξιν Μελχισιώκ Περί οὖ πολὺς ὁ λόγος, άλλ' οὐ τοῦ παρόντος. Πρόσ εχε, παρακαλώ. ΤΗν έν τῷ νόμω όλοκαυτώματα θυσία περί άμαρτίας, προσφορά: ελθών ο Σωτή παύει τὰς τυπικάς προσφοράς, και ποιεί το σώμα τ ίδιον άντι πάσης θυσίας. Λέγει Παύλος περί του Σω τῆρο; Διὸ εἰσερχόμενος εἰς τὸν κόσμον λέγει θυσίαν και προσφοράν ούκ ήθέλησας · σώμα δι κατηρτίσω μοι ολυκαυτώματα και περι άμαρ τίας ούχ εὐδόχησας ε· τότε εἶποτ· Ἰδού ήχω èr κεφαλίδι βιδλίου γέγραπται περί έμου. Είπο την προφητείαν Παυλος, και είρηκώς, ότι θυσία και προσφοράν και περι άμαρτίας ούκ ήθελησες τότε είπον, Ίδου ήκω, άναιρεί το πρώτον, ίνα το δεύ τερον στήση. Καλ που ή θυσία καλ ή προσφορά εύρί σχεται εν τῷ σώματι τοῦ Χριστοῦ; Καθώς λέγε ό ἀπόστολος Παῦλος· Παρακαλῶ ὑμᾶς, ἀδελφοί διά των οίκτιρμων του Θεου, ώς τέκνα άγαπητά περιπατείτε έν άγάπη, καθώς και ο Χριστός ήγύ πησεν ήμας, και παρέδωκεν έαυτον ύπερ ήμω θυσίαν και προσφοράν τῷ Θεῷ, εἰς όσμην εὐ ωδίας. Διά σε άρχιερεύς, δι' έαυτον Θεός. Μή μιτά δαλλε ρήματα Θεού ζώντος. Είς Πατέρα xal Yibi και άγιον Πνευμα εδαπτίσθης. τι άναιρείς τλ όνό ματα τὰ ζῶντα, καὶ εἰσάγεις ὀνόματα, λογισμῶν γεν νήματα, λέγων, 'Αγέννητος καὶ γεννητός, κτιστός καὶ axtiotos, wu del xal uh wu del; Toutwo delyetsi Θεός τῶν ματαίων ἐημάτων ; "Εν ἐῆμα Ινα μεταθά] προφήτης ποτέ, εχινδύνευσεν άπολέσθαι και βλέπ ρήματος μιχρού άχριδολογίαν Τά ρήματα τών προφητών τινες εκάλουν ύπο άπειρίας, λημμα Κυρίου. Λέγει ο Θεός διά Ίερεμίου. Έαν έρωτήση σε δ λαὸς, ἢ ὁ ἰερεὺς, ἢ ὁ προφήτης, καὶ είπη σα, Ñ τὸ λῆμμα; εἰπὲ αὐτοῖς, ἔτι Τὸ λῆμμα Κυρίου ύμεῖς ἐστε. Λήψομαι γὰρ ὑμᾶς λῆμμα, καὶ ἰάξω ύμας, Γra μη λέγητε λημμα. Έν έτμα ίνα μιαποιηθή, άπειλει ό Θεός · και σύ ολόκληρον δογμ<del>άτων</del> [413] ἀχρίδειαν διαστρέφεις, Πατρός δνομα περαγραφόμενος, Υίου άξιαν άρνούμενος, Πνεύμετος άγίου δόξαν άθετων; "Αρα διαφεύξη τλς του θεω χείρας; Βαρύ και φοδερόν διαστρέψαι λόγον θεού ζώντος, Κυρίου τοῦ Θεοῦ ἡμῶν. Λόγων διαστρέρομένων άγανακτεί Θεός. δογμάτων διαστρεφομένον ούχ άγανακτεί; Μη σοφώτερος εί τοῦ Σωτήρος: 🙌 άχριδέστερος εί του Ευαγγελίου; Φοδήθητι κρίμα

Φ Duo ἀνθη ροιᾶς, καὶ ροίσκοι.
b Tres mss. στήθους λόγος. Sed locus in editis bene habere videtur.

Tres mss. οὐχ ἐζήτησας.

quoniam creavit Dominus salutem (Jer. 31. 21). Manus et humeros pro actionibus accipit Scriptura, ut cum de Davide dicit, Et in intellectibus manuum suarum deduxit eos ( Ps. 77. 72 ). Numquid in manibus est intellectus? Sed in intellectibus dicit ipsarum actio num. Et in pectore accipiebat sacerdos oraculum, in ano duodecim erant lapides insculpti, hoc est, sardius, topazius, smaragdus, carbunculus, sapphirus, jaspis, hyacinthus, achates, amethystus, chrysolithus, beryllus, onychinus. In duodecim lapidibus duodecim tribus dividebantur : grave dictum. Supra quidem in humeris una lapidum erat natura uno designata nomine, smaragdus; in pectore antem infra lapides diversi. Quid hoc sibi vult? quandoquidem una nos natura procreavit, diversa vero nos consilia et opiniones diviserunt, hoc quidem opinioni tribuit, illud vero naturæ. Erat igitur Dei nomen virtus in actione posita, quæ per rationem ac veritatem subsistit. Et in fimbria sacerdotis, quæ dicitur ora, flores mali punici, mala punica aurea, et tintinnabula. Quid hæc in sacerdote sibi volebant? numquid Deus his floribus delectabatur? num terrenis floribus cinctum esse sacerdotem volebat? Sed in vestitu sacerdotis virtutes effin-1 git. Supra quidem in capite nomen Dei; in pectore oraculum: infra vero flores et fructus, virtutum recte facta, quæ sunt eleemosyna, justitia, beniguitas.

5. Flores spirituales sacerdotis. Christus sacerdos et pontifex. - Nos igitur habere oportet et dorentes pulchritudines et completas atque maturas. Flores porro sunt sacerdotis, congressus, colloquium, boni mores, initis sermo, fides, fama, veritas, justitia; et his interjecta tintinnabula, consensio nimirum bonorum operum. Omnis enim virtus sonum quemdam edit. Unde Paulus ait : A vobis ening sermo Dei personuit (1. Thess. 1. 8). At undenam incepit sonus? Circuibat Jesus, ait, docens omnem civitatem et omnem vicum, et curans omnem morbum, et omnem infirmitatem in populo (Matth. 9. 35): et exivit sonus de co in onnem terram. Attende diligenter. Virtutum ornatum vidisti? Ille ipse sacerdos Christi figura erat. Ilic quidem nihil velut per allegoriam explicaremus, nisi Paulus nobis ansam præberet : et nisi Paulus vim illam justitiæ nobis explicasset, nos sane hæc numquam assequi potuissemus. Ilanc ob rem Paulus hunc sacerdotem Christi figuram proponit, et ait : ( Non enim in sancta manufacta introivit Christus, exemplaria verorum, sed in ipsum cælum, ut appareat nunc vultui Dei pro nobis > (Hebr. 9. 24). Atque hæc quidem res seditioni inter Judaios occasionem præbebat, ita ut de inusitata inter se quæstione contenderent. Cum enim apostoli servatorem, et regem, et sacerdotem, et prophetam prædicarent, Judæi inter se contendebant, allatis in medium iis, quæ in lege ipsorum scripta erant. Alia, dicebant, tribus regni, et alia sacerdotii. Levitica quidem, sacerdotii : tribus vero Juda, regni. Si igitur Christus rex, ergo non sacerdos : sin vero sacerdos, ergo non rex. Adversus quos Paulus agens, omni oratione ad evertendam banc opinionem comparata, ait : Num igitur

Christus secundum sacerdotii vestri ordinem surrexit? Apud vos quidem regnum et sacerdotium distincta sunt : in Christo utrumque conjunctum est. Tu enim, ait, sacerdos es in æternum, secundum ordinem Melchisedec (Psal. 109. 4). Itaqué ratiocinatur Paulus, et ait : Si enim primum illud sacerdotium erat irreprehensibile, quid oportebat dicere, secundum ordinem Melchisedec sacerdotem surrecturum: et non secundum ordinem Aaron? Etenim translato sacerdotio, necesse est ut legis translatio fiat (Hebr. 7. 12). Ergo Servator noster summus est pontifex : non ratione divinitatis sux, sed ob figuram carnis: in supernis ad dexteram Dei considens propter nos, et summus pontifex, secundum ordinem Melchisedec (Ibid. 5. 11). De quo multa dici possent, sed non sunt bujus loci. Animum adhibe, quæso. Erant in lege veteri holocautomata, erat sacrificium pro peccato, crat oblatio: Servator autem ubi in hunc mundum advenit, sacrificiis illis figuras referentibus, finem imponit, proprio suo corpore pro omni sacrificio substituto. De quo Paulus : « Et ingressus in mundum, dicit : Sacrificium et oblationem noluisti : corpus autem aptasti mihi: holocautomata et pro peccato non postulasti. Tunc dixi, Ecce venio, in capite libri scriptum est de me > (Hebr. 10. 5.-7; Psal. 39. 7. 8). Paulus ergo cum de prophetico munere dixisset, nec non illud quoque, Cum sacrificium et oblationem et pro peccato repudiasses, tunc dixi, Ecce venio: tollit primum, ut secundum stabiliat. At ubinam sacrificium et oblatio in corpore Christi invenitur? Quemadmodum apostolus Paulus testatur: c Obsecro vos, fratres, per misericordiam Dei ut tamquam filii dilecti ambuletis in caritate : quemadmodum et Christus dilexit nos, et semetipsum pro nobis dedit sacrificium et oblationem Deo, in odorem suavitatis (Ephes. 5. 1. 2). Propter te Christus summus est pontifex: propter seipsum Deus. Noli mutare verba Dei vivi. In Patrem, Filium, et Spiritum sanctum baptizatus es : cur sublatis nominibus viventibus, inducis nomina excogitata dicens, ingenitus et genitus, ereatus et increatus, qui semper est et qui semper non est? Hæccine Deus inania verba tolerat? Unicum vocabulum cum aliquando propheta immutaret, etiam de vita periclitatus est : attende unius voculæ accu rationem. Quidam prophetarum verba imperitia quadam appellabant sumptionem, λημμα, Domini. At Deus per Jeremiam : « Si interrogabit te populus, vel sacerdos, aut propheta, et dixerit tibi : Quænam sumptio, )ημμα? dic ipsis : Vos estis sumptio Domini. Rapiam enim vos rapinam, et rumpam vos, ne deinceps dicatis sumptionem > (Jer. 23. 33). Si itaque unum verbum immutetur, Deus comminatur : tu vero integerrimorum dogmatum accurationem pervertis? Patris nomen circumscribis: Filii dignitatem inficiaris, sancti Spiritus gloriam abrogas? num manus Dei esfugies? Grave est et horribile, verbum Dei vivi, Domini Dei nostri, pervertere. Si verba aliqua pervertantur, Deus indignatur : et dogmatibus subversis non irascetur? Tune Servatore sapientior? tune Evangelio accuratior? Pertimesce judicium Dei: illud tremendum nomen reformida, malitiam aversare, pœnitentiam tibi propone, et sides salutem tibi spondet. Pœnitentia enim salutem parit, et iis, qui in hæresi rersantur, quique adeo in aliis peccatis volutantur.

6. Pænitentiæ laudes. Martyres et angeli orant pro nobis. — Pœnitentia radix pietatis est. Resipiscamus ergo, Deumque per pœnitentiam exoremus, ut bella auferat, barbaros exstinguat, hostium incursiones ad nihilum redigat : et nobis omnibus honis libere frui concedat. Cum quis ex animo pænitens ad Deum sese contulerit, pœnitentia Deum admodum placat. Exempli gratia: peccavit aliquando populus, pænituit, flevit, inquit Deus : « Audiens audivi gemitum Ephraîm lamentantis et dicentis : Castigasti me, Domine, et non emendatus sum, sed factus sum velut vitulus petulans: converte me, et convertar » (Jer. 31. 18). Et quid Deus ad ipsum? Eo quod sermones mei in ipso sunt, nequaquam recordabor ejus, et ipsius miserebor (Ibid. v. 20). Ne quis te conterreat, non fama, non cunci barbarorum, et densa nebula : etiamsi hostes nostri innumerabiles sint multitudine, desensor noster longe fortior est. Si de multitudine suspicans, timeas, Elisœus propheta tibi dicit, Ne metuas, plures nobiscum sunt, quam cum illis (4. Reg. 6. 16). Illic quidem barbarorum multitudo, hic angelorum phalanx est. Nam pro piis hominibus et angelicus exercitus pugnat, et prophetarum chorus, et apostolorum potestas, et martyrum preces. Noli enim existimare, martyres tantum pro nobis orare : quin et angeli, rebus nostris adversis, pro nobis deprecantur; neque solum deprecautur, sed et responsum a benefico Domino accipiunt. Zacharias propheta ait : « Et respondit angelus, qui loquitur in me,et dixit ad Dominum» (Zach. 1. 9. et 12): Hæc autem angeli suit precatio. · Domine exercituum, usquequo tu non misereberis Jerusalem, et urbium Juda, quas despezisti? Iste jam septuagesimus annus est. » Quid igitur? repudiavitne Deus orationem angeli? Minime id quidem. Quid igitur responsi dedit? Respondit, inquit, Dominus ad angelum loquentem in me verba consolatoria, et sermones consolatorios (Ibid. v. 13). Obsecremus ergo et nos Dominum angelorum, et legabit unum ex angelis qui totam phalangem hostium dissipabit. Ego vero et picturam ex cera factam adamavi, pietate refertam. In imagine vidi angelum, barbarorum illam nubem profligantem (a), vidi barbaras gentes conculcari, et Davidem vere exclamare: Domine, in civitate tua ima-

(a) Hic locus habetur in Synodo secunda Nicæna Act. 4, his verbis: Ego et cera perfusum dilexi picturam pietate plenam: vidi enim angelum in imagine pellentem barbarorum cuneos. Pergit Fronto Ducæus: « Altera interpretatio vulgata sic habuit, Ego et ex cera fusilem picturam, quod rectius quam quod apud Joan. Damascenum Orat. 3 de imaginibus, synteram scripturam, aut apud Hadrianum I, Ego et cera infusam dilexi imaginem; aut hoc loco Beurerus, Scripturam ceræ impressam. Græcis enim meoprecia pictura est, quæ fit ex ceris. Solebant enim ex ceris pingere, ac scripturam inurere, ut docet Plinius 1. 55, c. 11: Ceris pingere ac scripturam inurere, quis primus exceptionerst, non constat: quidam aristidis inventum putant: et lib. 11, cap. 14, scribit ceram varios in colores pigmentis trahi ad reddendas similiudines, unde meory est ceram

ginem ipsorum ad nihilum rediges (Psal. 72. 20), Sc et nunc beatus David de nobis dicat : Fiat via ipsoru tenebræ et lapsus, et angelus Domini persequatur ipu (Psal. 54. 6). Deus varias occasiones, ut hostes per sum eant, procurare novit. Acies illa Sennacheril regis Assyriorum, ingens erat, et unus angelus lega tus centum octoginta quinque millia hostium prosta vit (4. Reg. 19). Nos homines humanis rationibe oninia eventa metimur, nobiscumque dicimus: Ouid si in nostris partibus nullus miles inveniatur? quid. si priusquam exercitus dux veniat, omnes nos deva stent? quid faciemus? Num igitur quia tu præveniris, prævenietur Deus? num quia tu non ubique es, Deur non ubique est? num igitur Deus hoc quidem potest. iHud vero non potest? Mare inanimatum ei obtemperavit, et demersit : bruti pisces sese capiendos Petro obtulere, et angelus, si Deus imperet, omnes veritatis hostes non funditus delebit? Nos tantum sobrie et modeste vivamus : tantum Deum rogemus eigne supplicemus. Imperavit and veteres dux præstantissimus, quem ego communi nomine designo, ut omnibus innotescat : fuit , inquam , dux alienigenarum Sisara (Jud. 4): cujus etiam David mentionem facit: Fac ipsis sicut Madian et Sisaræ, sicut Jabim in terrente Cisson (Psal. 82. 10). Jabim quidem rex erat alienigenarum: Sisara vero dux exercitus. Erant artem ipsi currus ferrei octingenti, et manus infinita. Populus itaque Judæorum extimuit, conspexit ingentes illas copias, et exhorruit. Quid igitur amantissimu hominum Deus per prophetissam Deboram desensori pietatis indicat? Ne metuas, ait : ecce tradit ubi ipsum Dominus in manus tuas (Judic. 4. 14), nec ent facinus illud manus tuæ, sed manus muliebris. Adverte, quomodo Deus arrogantiam coercuit. Viri non sustinuerant, et mulier exercitum duxit, Ingressus est Sisara ad mulierem, quæ Jael dicebatur, et cum zu laboraret, aquam ab ipsa petit : illa vero lac ei porrexit. Vide sapientiam mulieris. Cum enim lac refrigerandi vim obtineat, et somnum conciliet, ideo lat ipsi affert, ut Scriptura vere pronuntiat, que ail: Aquam ab ipsa petiit, et illa lac obtulit (Ibid. v. 19), ut simul et sitim restingueret, et consopiret. Deinde dormiente alienigena, arripuit illa mulier clavum el malleum, et ad hostem accurrit. Vide sapientiam molieris. Cur illa non potius gladium aut machæram, sed paxillum arripuit? Metuebat, scilicet, ut mulier, pe ille experrectus deprehenderet illam, gladium mans tenentem. Hanc ob causam îlla nullum virile telus arripuit, sed institutum muliebre assumpsit. Soleni enim mulieres succinctæ paxillum in parietem pangere, et sic suum opus suscipere et aggredi. Rem igiur alia via instituit, ut extra omnem suspicionem essel. Cum vero Deus auxiliaretur, Dei quoque erat, oractlum illud ad exitum deducere : neque enim mulieris hoc stratagema erat, sed Dei oraculum: In mans mulieris erit mors tua (Judic. 4.9). Deus ergo cum

fundere et liquare. » Ut autem hujus Ducsei notæ ratio intelligatur, operæ pretium est notare sic in textu Græd legi: tyù azi riv «γρόχντο» γραφόν ήγώσησα. Θεού, φοδήθητι έχεινο το φοδερον δνομα, και απόδυσαι την κακίαν, και άνάλαδε την μετάνοιαν, και έγγυσταί σου ή πίστις την σωτηρίαν. Μετάνοια γάρ σωτηρίαν ποιεί, και τῶν ἐν αιρέσει, και τῶν ἐν κακαίς πράξεσι τυγχανόντων.

ς. Μετάνοια ρίζα θεοσεδείας. Μετανοήσωμεν ούν και δυσωπήσωμεν τον Θεόν τη μετανοία, ίνα και πολέμους άφανίση, καὶ βαρδάρους σδέση, καὶ τῶν έχθρων τὰς ἐπαναστάσεις θραύση, καὶ δψη ἡμῖν πάντων των άγαθων την άπόλαυσιν. Πολύ Θεόν έξιλεούται μετάνοια, όταν τις γνησίως προσδράμη τή μετανοία. Ο όν τι λέγω • "Ημαρτέ ποτε ό λαὸς ", μετενόησε καὶ ἐδάκρυσε, λέγει ὁ Θεός . Άκούων ήκουσα τοῦ στεταγμοῦ Ἐφραίμ, όδυρομέτου καὶ λέγοντος · Έπαίδευσάς με, Κύριε, καὶ οὐκ ἐπαιδεύθην, άλλ' έγενόμην ώς μόσχος άδίδακτος · έπίστρεψόν με, και έπιστραφήσομαι. Και τί πρός αὐτὸν ὁ Θεός; 'Arθ' ων οι λόγοι μου είσιν εν αυτώ, ου μή draμνησθήσομαι αὐτοῦ, καὶ ἐλεήσω αὐτόν. Μηδείς σε πτοείτω, μή φήμη, μή βαρβάρων γνόφος, μή όμίχλη πολλή χααν άναρίθμητοι ὧσιν οἱ πολέμιοι τῷ πλήθει, ο ήμέτερος υπέρμαχος ἰσχυρότερος. Έλν δειλιάσης το πλήθος υφορώμενος, λέγει πρός σε Ελισσαίος ὁ προφήτης. Μή φοδοῦ π.leloug είσιν οί μεθ' ήμωτ, ή οί μετ' αὐτωτ. Έχει βαρδάρων πλήθος, ὧδε άγγέλων φάλαγξ. Τῶν εὐσεδῶν ὑπερμαχεί άγγελικός ο στρατός, προφητών χορός, άποστόλων δύναμις, μαρτύρων πρεσδείαι. Μή νομίσης, δτι μάρτυρες μόνον πρεσδεύουσιν ύπερ ήμῶν · άλλὰ καί άγγελοι εν ταίς θλίψεσιν ίκετεύουσι τον Θεόν καί ού μόνον ίχετεύουσιν, άλλά χαλ άπόχρισιν δέχονται παρά του Εύεργέτου. Λέγει Ζαχαρίας ὁ προφήτης. Kai anexplon o arrelog, o lulor er euol, xal είπε πρός Κύριον. Αυτή ή εύχη του άγγέλου · Κύριε παντοκράτορ, εως πότε ου μη ελεήσης την 'Ιερουσαλήμ, καλ τὰς πόλεις Ἰούδα, άς ὑπερεῖδες; Τοῦτο ἐβδομηχοστὸν ἔτος. Τί ούν; ἀπεπέμψατο ὁ Θεός την πρεσδείαν τοῦ ἀγγέλου; Μη γένοιτο άλλὰ τί; Άπεκρίθη, φησί, Κύριος πρός τον άγγελον τον λαλουντα έν έμοι ρήματα παρακλητικά, και λόγους παρακλητικούς. Παρακαλέσωμεν τον των άγγέλων Δεσπότην, καὶ ἔνα ἄγγελον ἀποστελεῖ, καὶ πάσαν των έναντίων την φάλαγγα σχορπίσει. Έγω και την χηρόχυτον γραφήν ηγάπησα εύσεδείας [414] πεπληρωμένην. Είδον εν είκονι άγγελον ελαύνοντα νέφη βαρδάρων, είδον πατούμενα βαρδάρων φῦλα, και τὸν Δαυΐδ άληθεύοντα · Κύριε, ἐν τῷ πόλει σου τὴν εἰxóra αὐτῶr ἐξουδενώσεις. Λεγέτω καὶ νῦν περὶ ήμων ο μαχάριος Δαυίδ. Γενηθήτω ή όδος αὐτων σκότος καὶ όλισθημα, καὶ ἄγγελος Κυρίου κατα-

διώκων αὐτούς. Οἶδεν'ό Θεός διαφόρους ἀφορμάς παρασγείν πρός την των πολεμίων καθαίρεσιν. Πολλή ην η παράταξις του Σενναχηρίμ βασιλέως των 'Ασσυρίων, και εξς άγγελος ἀποσταλείς ἐκατὸν ὀγδοήχοντα πέντε γιλιάδας Εστρωσεν. Ήμεζς οἱ ἄνθρωποι άνθρωπίνοις λογισμοίς μετρούμεν τά συμδαίνοντα, χαλ λέγομεν χαθ' έαυτούς. Τί γίνεται, έαν μή εύρεθή στρατιώτης εν τοις μέρεσι τούτοις; εάν πρίν ή φθάση ό στρατηγός, πάντας πορθήσωσι, τί ποιουμεν; Μή γάρ ἐπειδή σὺ προλαμδάνη, καὶ Θεὸς προλαμδάνεται; μη γάρ έπειδη σύ ούκ εξ πανταχού, Θεός ούκ Εστι πανταχού; μή γάρ το μέν δύναται Θεός, το δέ οὐ δύναται; Ἡ ἄψυχος θάλασσα ὑπήχουσε, καὶ ἐδύθισεν · οἱ ἄλογοι ἰχθύες ὑπήχουσαν τἢ ἄγρα Πέτρου · καὶ ἄγγελος, ἐὰν κελευσθή, ὅλους οὐκ ἀφανίσει τοὺς έχθρούς τῆς ἀληθείας; Μόνον νήψωμεν, μόνον παραχαλέσωμεν, μόνον ίχετεύσωμεν. Ένόμισε τις εν τοίς άργαίοις στρατηλάτης άριστος λέγω δή κοινῷ όνόματι, ΐνα πασι χατάδηλος γένηται · ενόμισε τις στρατηγός των άλλοφύλων ό Σισάρα ι μέμνηται δε αύτοῦ xal Δαυΐδ λέγων· Ποίησον αὐτοῖς ὡς τῷ Μαδιὰμ, και τῷ Σισάρα, ὡς τῷ Ἰαθείμ ἐν τῷ χειμάζφφ Κισσων. Ο Ἰαδείμ βασιλεύς ήν των άλλοφύλων, ό Σισάρα άρχιστράτηγος. ΤΗν αύτῷ ἄρματα σιδηρᾶ όχταχόσια, και πληθος ἄπειρον. Έφοδήθη ὁ λαὸς τῶν Τουδαίων, είδε τὸ νέφος, καὶ ἔφριξε. Τί ούν ὁ φιλάνθρωπος Θεός λέγει διά τῆς προφήτιδος Δεδώρας τῷ ὑπερμάχ $\phi$  τῆς εὐσεδείας; Μὴ  $\varphi$ οδη $\theta$ ῆς · ίδο $\dot{v}$ παραδίδωσί σοι αὐτὸν Κύριος εἰς τὰς χεῖράς σου. και έσται το κατόρθωμα ού τῆς χειρός σου, άλλ' είς χείρας γυναικός. Βλέπε πῶς ὁ Θεὸς τὴν ἀλαζονείαν ἐχόλασεν. "Ανδρες ούχ ὑπέστησαν, καὶ γυνή ἐστρατήγησεν. Είσηλθεν ό Σισάρα φεύγων πρός την γυναϊκα Ίαηλ λεγομένην, και καύσωνι κατειλημμένος ε, αίτει παρ' αύτης ύδωρ : ή δε ποτίζει αύτον γάλα. "Ορα σοφίαν γυναιχός. Έπειδη γάρ ην χαταψυχτιχόν τὸ γάλα, καὶ εἰς ὕπνον προκαλούμενον, ποτίζει αὐτὸν γάλα, ΐνα άληθεύση ή Γραφή ή λέγουσα, Ύδωρ αὐτην ήτησε, και γάλα έδωκεν, Iva και ποτίση, και χοιμίση. Είτα χοιμηθέντος του άλλοφύλου, έλαδε, φησίν, ή γυνή έκείνη πάσσαλον καί σφυραν, καί έπέδραμε τῷ πολεμίῳ. Καὶ ὅρα σοφίαν γυναικός. Διὰ τί ούχ Ελαδε ξίφος ή μάχαιραν, άλλά πάσσαλον; Έφοδήθη, ώς γυνή, μή έξυπνος γενόμενος καταλάδη [415] αύτην χατέχουσαν ξίφος. Διά τοῦτο οὐ λαμδάνει ὅπλον άνδρός, άλλ' ἐπιτήδευμα γυναιχεΐον. "Εθος γάρ ταῖς διεζωσμέναις τυναιξί πάσσαλον χαταχρούειν έν τῷ τοίχω, και ούτω μετιέναι την ιδίαν εργασίαν. Κατασχευάζει οὖν ἀπὸ τοῦ ἀνυπόπτου όδὸν δευτέραν. Ἐπειδή δὲ ὁ Θεὸς συνήργησε, καὶ Θεοῦ ἡν ἔργον πληρῶσαι τὰ τῆς προφητείας. ού γὰρ ἡν ἐχείνης τὸ στρατήγημα, άλλά θεοῦ τὸ ἀπόφθεγμα. Έν χειρί γάρ γυναικός έσται ο θάνατος σου. Συνήργησε Θεός, υπνω δήσας του άλάστορα, και λαδούσα ή γυνή τον

d Duo mss. διαζομέναις.

Sic restituimus ex tribus mss.

b Sic unus recte, et sic legit interpres. A'ii εὐαγγελικός.

Unus κατειλημμένος, recte. Alius ἐπειλημμένος. Morel. et Savil. ἀπειλημμένος.

πάσσαλον καὶ τὴν σφῦρα , διήλασε κατὰ τοῦ κροτάφου αὐτοῦ οῦτως ἰσχυρῶς, ὡς καὶ τῆς γῆς ἄψασθαι: καὶ οῦτω μεταξὺ τῶν ποδῶν τῆς γυναικὸς ἀπέθανε.

ζ'. Μή λείπει τῷ Θεῷ πρόφασις, καὶ ὅτε βούλεται, ούχ έμποδίζει τὸ μή παρείναι συμμαχίαν Θεοῦ ὅπλον, θεού στρατιώτης, θεού δύναμις, νεύμα μόνον θεού. Τῷ Χριστῷ τοῦτο είπωμεν Είπε λόγω, καὶ σκορπισθήσονται οί έχθροί σου · είπε λόγω, και έλεήσεις την πόλιν σου είπε λόγω, και οίκτειρήσεις τον κόσμον σου. Είπωμεν αὐτῷ· Ἰδοὺ ol ἐχθροί σου ήχησαr, καί οι μισούντές σε ήραν κεγαλήν. Θέλεις μαθείν καὶ ἄλλης γυναικός στρατήγημα, ἐπειδή τοῦτο ἡθέλησεν ό Θεός; "Αλλος τις ήν, 'Λδιμελέχ δνομα, άνελών έαυτου άδελφους έδδομήχοντα, και χρατήσας άπο τής τοιαύτης άδελφοκτονίας, πάντα τον λαόν έχων ύποχείριον, συνεπάλαισέ τινι πόλει τειγομαχών, καλ πάντων ναρχησάντων πρός την θέαν τοῦ πολέμου, πάλιν ο Θεός γυναικός χείρα νευρώσας, ποιεί τινα γυναϊκα φανήναι έκ τοῦ τείχους, ήτις κλάσμα μύλου λαδούσα, ἐπέρριψε τῆ χεφαλή τοῦ τυράννου, καὶ συνέτριψεν αὐτοῦ τὸ χρανίον. Καὶ ὅρα τοῦ ὑπερηφάνου την άμετρον κακίαν συναποθανούσαν. Λέγει τῷ παρεστώτι δορυφόρφ. Σπάσαι την μάχαιράν σου, καί πληξόν με, lra μη είπωσι· Γυνη αυτόν άπέκτεινε. Τὸ σῶμα αὐτοῦ ἀπέθνησκε, καὶ ἡ ὑπερηρανία Εμενεν · άπετίθετο την ζωήν, καὶ οὐκ ἀπετίθετο την χενοδοξίαν. Και νύν ου λείπει τῷ Θεῷ Δεδώρα, οὐ λείπει τῷ Θεῷ Ἰαήλ. Έχομεν καὶ ἡμεζς την άγίαν Παρθένον καλ Θεοτόκον Μαρίαν πρεσδεύουσαν ύπερ ήμων . Εί γάρ ή τυχούσα γυνή ενίκησε, πόσω μάλλον ή του Χριστού μήτηρ καταισχύνει τους έχθρούς της άληθείας: Πανοπλίαν ένδυόμενος ο δ Έχθρὸς ἐνόμισε γυναϊκα εΐναι χλευαζομένην, καὶ εῦρε

Unus ὑπὲρ ἡμῶν ἀδιαλείπτως.
 b Unus ἀνδεδυμένος, forte melius. Infra idem μνήματος ἄπτεσθαι.

στρατηγόν άγωνιζόμενον. Ούχ ένόμισε μνήματι άπ σθαι, καλ ευρέθη αυτώ τάφος νεκράν ένομισε, κ ένεκρώθη ύπ' αύτης. Έχομεν την δέσποιναν ήμῶν τ άγιαν Μαρίαν την Θεοτόχον·άλλά χρεία και άποσ λων. Είπωμεν Παύλφ, καθώς είπον οί τότε · Διαδ είς Muxeborlar βοήθησον ήμιν. Έγομεν άποσι λους, μη ναρχήσωμεν. [416] Έχομεν την δέσποιν ημών την Θεοτόχον, την άγιαν άειπαρθένον Μαρίς μή όχνήσωμεν. Έχομεν τον χορόν τῶν Μαρτύρε μή ράθυμήσωμεν. Μή μόνον ίχετεύσωμεν, άλλ', δοχεί, και νηστεύσωμεν. Βέλτιον νηστεύσαι νηστεί πόθου, και μη νηστείαν λιμού βέλτιον νηστεύσι νηστείαν άγάπης, και μή νηστείαν άνάγκης. Λέγει Σωτήρ περί των δαιμόνων · Τὸ γένος τοῦτο οὐχ ἐι πορεύεται, εί μη έν προσευχή και νηστεία. Δι μηνας φυγαδεύει εύχη και νηστεία, και βαρδάρου ούχ έλαύνει; Καὶ ήδη είπον, καὶ πάλιν λέγω · Παρα καλέσωμεν την άγιαν ενδοξον Παρθένον και θεστόκο Μαρίαν · παρακαλέσωμεν τούς άγίους καὶ ἐνδόζου αποστόλους, παρακαλέσωπεν τορς άλίους παριοδεί Έάν τις εν άνάγχη καταστάς προσδράμη τινί τώ δυνατών, ού προσέχει αὐτῷ γνησίως. Πρὸ ἀνάγχης φησίν, ούχ ήδεις με τιμήσαι ή θεραπεύσαι, άλλ' έ τη ανάγχη. 'Ανύποπτος τιμή ή έξω ανάγχης. Έλ πρό ἀνάγχης θεραπεύσης τον διχαστήν, εν τη ἀνάγχ ευρήσεις σύμμαχον. Οίδε γάρ, δτι ουχ ή άνάγκη άλλ' ὁ πόθος σε ήγαγε. Γενώμεθα οὖν τῶν μαρτύρω μή ἐν τἢ ἀνάγχη φίλοι, ἀλλ' ἐν τἢ ἀγάπη. Πρὸ χει μώνος, ώς εν χειμώνι, λυπηθώμεν, ΐνα εν καιρ χειμώνος το ξαρ ευρωμεν. Ταύτα λέγομεν ούκ ού θεντοῦντες, άλλά παραχαλοῦντες οὐ νομοθετοῦν τες, άλλά δυσωπούντες : έχετεύομεν πάντας νήψαι Ίχανὸς δὲ ὁ Θεὸς ὑπὲρ πᾶσαν πίστιν, ὑπὲρ πάντ λόγον, καὶ τοὺς ἐχθροὺς καταισχῦναι, καὶ τὴν οἰκου μένην έλεησαι, καὶ τοὺς βασιλείς τιμήσαι, καὶ τή βασιλείαν στησαι, και την αύτοῦ δύξαν φαιδρύναι, έ Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν, ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺ αίωνας. 'Αμήν.

### MONITUM

Hane homiliam ex Cod. Regio 2447 exscriptam prior edidit Cotelerius Tomo 3 Monument. Feel p. 121-157, illamque Chrysostomo asserere conatur in notis, p. 558, his verbis: « Orationem hane genuinum, ut videtur, summi doctoris opus, prolem magno non plane inficiendam parenti, habitam fuiss Antiochiæ illud ostendit, quod ad finem, prout solet, de communi patre seu episcopo loquitur, nemp Flaviano. Exceptam potius crediderim ex ore perorantis, quam a manu componentis profectam; nisi qui interpolatam malit. » Quia vero non parum momenti conferre posse videtur ad explorandum et locun et tempus quo habita concio fuit, id quod numero 6 de duabus posterioribus Joannis Epistolis dicitur, hi notam Cotelerii in locum illum adjicere visum est. « Τῶν δὲ ἐχχλησιαζομένων. Nota diligenter insign testimonium; ut quæratur an et quo modo in variis Joan. Chrysostomi operibus citentur Epistolæ posteriores Joannis, quas ab antiquis in canone Scripturarum positas non fuisse, nec Joanni apostolo tributes testis est locuples Eusebius 1. 3, cap. 25, ac post eum Hieronymus in Catalogo, et OEcumenius in Commentariis. Quinetiam viguisse eam controversiam circa tempora Joannis nostri significatur per Amphilochium in Iambis ad Seleucum, perque Topographiam Christianam, quam citat Allatius Dissert. 1 de Libris ecclesiasticis Græcorum. »

Tres Epistolæ tantum catholicæ commemorantur supra in Synopsi Chrysostomi, nempe Jacobi, Peli

administer illius facinoris esset, somno hostem illum devinxit: et mulier, paxillo arrepto et malleo, adegit per tempora ictu tam forti, ut etiam terram penetraret: et sic quidem ille intra pedes mulieris mortuus est.

7. Non desunt Deo occasiones, et cum ipse vult, nihil resert nos etiam sociorum auxiliis destitui: Dei arma, Dei miles, Dei virtus, solus nutus Dei omuia possunt. Hoc Christo dicamus: Dic verbum, et hostes un dissipabuntur : die verbum, et misericordia civitatem team afficies : dic verbum, et mundi tui misereberis. Dieamus illi, Ecce hostes tui sonuerunt, et qui te oderunt, sustulerunt caput (Psal. 82. 3). Visne alterius ediscere mulieris stratagema, quod et ipsum divina voluntate perpetratum est? Erat alius quispiam, nomine Abimelech, qui interfectis septuaginta fratribus, totoque populo per hoc fratricidium in suam potestatem redacto, oppidum, admotis copiis, oppugnare coepit (Judic. 9): et omnibus ad belli faciem attonitis et stupefactis, Deus iterum mulicris manum roboravit, eamque e mænibus conspici curavit, quæ ubi frustum de lapide molari arripuisset, in caput tyranni projecit, caputque contrivit. Sed observa ingentem superbi illius nequitiam cum ipso commorientem. Dicit satelliti adstanti, Stringe gladium tuum, et me percute, ne dicant, Mulier ipsum occidit (Ibid. v. 4). Corpus moriebatur, superbia manebat: vitam ille quidem cum morte commutabat, vanæ glorize studium non commutabat. Et quidem hac zetate non deest Deo Debora, non deest Deo Jael. Habemus et nos sanctam Virginem ac Dei genitricem Mariam, quæ pro nobis intercedit. Si enim quævis e vulgo mulier victoriam obtinuit, quanto magis Christi mater hostes veritatis confundit! Hostis ille omni armorum genere instructus, putavit mulierem esse risu dignam, et invenit ducem certantem. Non putavit se prope sepulcrum esse, et inventum est illi se-

pulcrum: mortuam illam existimabat, et ab ipsa interfectus est. Habemus Dominam nostram sanctan-Mariam Deiparam : sed et apostolorum precibus opus est. Dicamus et nos Paulo, quemadmodum et prisci illi: Cum in Macedonium pertransieris, nobis auxiliare (Act. 16. 9). Habemus apostolos, ne torpescamus. Habemus, inquam, dominam nostram sanctam Deiparam, et semper Virginem Mariam, ne pigritemur. Ilabemus chorum martyrum, ne desides simus. Neque vero tantum precemur, sed, si videtur, etiam jejunemus. Satlus est jejunare jejunium desiderii, quam famis : satius, jejunium dilectionis, quam necessitatis. Servator de dæmonibus ait : Genus hoc non ejicitur nisi in oratione et jejunio (Matth. 17. 20). Oratio et jejunium dæmones profligat : et barbaros non profligabit? Quod ante dixi rursus dico: rogemus sanctani gloriosam Virginem et Deiparam Mariam : rogemus sanctos et præclaros apostolos : rogemus sanctos martyres. Si quis necessitate quadam adactus, subito ad aliquem potentiorem confugiat, is non libenter ipsum excipit. Ante necessitatem, inquit, nesciebas mihi honorem et cultum præstare, sed necessitate compulsus id agis. Extra necessitatem honor ille suspectus non est. Si ante necessitatem judicem colas, in necessitate adjutorem reperies. Novit enim te non necessitate, sed amore agi. Simus itaque martyrum amici, non ex necessitate, sed ex dilectione : ante tempestatem, ut tempestatibus afflicti doleamus, ut in tempestate ver inveniamus. Hæc dicimus, non imperantes, sed hortantes; non legem ferentes, sed obsecrantes: precamur ut omnes sobrie vivant. Potest autem Deus, præter fidem, præter rationem bostes ignominia afficere, orbis misereri, Imperatores honore afficere, imperium firmare, suamque gloriam Illustrare in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria in sæcula. Amen-

## IN HOMILIAM SEQUENTEM.

prima, et Joannis item prima, quæ erat opinio Syrorum et Ecclesiæ Antiochenæ, id quod ibidem pluribus commonstravimus. Inde vero asseritur hanc homiliam, si non Chrysostomi, cujus nomen præfert, alicujus certe ex presbyteris, ipsius sodalibus, esse; id etiam inde probatur, quod admirandum patrem, id est episcopum Flavianum, quasi præsentem concionator commemoret et contra Anounœos pugnet, qui tum frequentes erant Antiochiæ. Chrysostomi certe non esse arguit omnimoda styli diversitas, tanta scilicet quantam vix alibi umquam deprehendas. Innuit Tillemontius, posse Severiani esse, qui coram Chrysostomo archiepiscopo Constantinopolitano, tunc episcopus, concionaretur; sed non animadvertit Tillemontius hæc in Ecclesia quadam dicta fuisse, ubi Joannis secunda et tertia Epistola inter canonicos libros non admittebantur, id quod de Antiochena Ecclesia verum, certum exploratumque est, ut jam vidimus in Diatriba in Synopsin supra; de Constantinopolitana vero Ecclesia nemo, quod sciam, dixit. Hinc porro certum videtur hanc homiliam Antiochiæ Flaviano episcopo præsente pronuntiatam fuisse. Sub finem homiliæ hic quisquis sit concionator sese purgat a quibusdam sibi objectis. Cum enim aliqua concionando dixisset ab auditoribus male excepta, hinc exorto rumore, in sequenti concione objecta sibi depulit, et se omnia accurate secundum Catholicam fidem dixisse comprobavit.

## SANCTI PATRIS NOSTRI

# JOANNIS CHRYSOSTOMI (\*)

# IN DICTUM ILLUD,

In qua potestate hæc facis (Matth. 21. 23)?

1. Humanæ salutis principium est, timor Dei 1, omniumque bonorum nostrorum radix est lex Dei: neque vero lex Dei sine timore, neque timor sine lege esse possit. Nam lex mandatorum ministrum habet timorem: timor autem præceptorum judicem habet legem. Qui ergo cum timore accedit ad legem, et ad Deum legis datorem, is inter sanctos versatur, et justis adscribitur; contra qui timorem Dei audacter aggreditur, et cum arrogantia ad divinam legem accedit, is gratia non dignatur, imo et a pietate expellitur. Ideo qui cum timore et desiderio ad divinam legem accedunt, hi recte omnino docentur et illuminantur, et ab ipsa veritate ad veram religionem instituuntur: incidunt enim in ipsum veritatis fontem dicentes, Benedictus es, Domine; doce me justificationes tuas (Psal. 118. 12). Verum sancti, qui ita pii, ita religiosi sunt, sic veritatem ab ipsa veritate ediscunt; at veritatis inimici, imo potius vitæ suæ hostes, arrogantiam et fastum simplicitati præferentes, tyrannico habitu veritatis doctorem adeunt. Quod sane fecerunt Judæi, ut ex evangelicis dictis modo audistis. Etenim Dominum nostrum Jesum, Regem sanctorum, in templo versantem, in ipso templo adeunt, non cum eo, quem decebat, timore, non ut famuli herum, non

1 Juxta Cyrill. Alex. edit. adv. Anthropomorphitas cap. 11 : νόμος Κυρίου άγνὸς, τουτέστιν, άγαθοποιός. Rectius Cod. Reg. 1026 : φόδος Κυρίου. Quo in codice liber isie titulo hoc donatur : ἐπιλύσεις δογματικῶν ζητημάτων Κυρίλλου τοῦ ἀγιωτάτου ἀρχιεπισκόπου 'Αλεξανδρείας. ἐπιζητηθέντων παρὰ Τιβερίου διακόνου καὶ τῆς ἀδελφότητος ' aut : τοῦ ἀγίου Κυρίλλου ἐπιλύσεις τῶν προσενεχθεισῶν πεύσεων παρὰ Τιβερίου διακόνου καὶ τῶν ἀδελφῶν aut : Κυρίλλου πρὸς Τιβέριου. Coteler.

(a) Orationem hanc, genuinum, ut videtur, summi doctoris opus, prolem magno non plane inficiandam parenti, habitam fuisse Antiochiæ illud ostendit, quod ad finem, prout solet, de communi patre seu episcopo loquitur, nempe Flaviano. Exceptam potius crediderim ex ore perorantis, quam a manu componentis profectam; nisi quis interpolatam malit. Coteler.

ut homines Deum; sed neque ut discipuli magistrum. Inimici veritatis, et nequitiæ indagatores, suam ostendentes malignitatem, humanis ratiociniis supernam sapientiam circumvenire conabantur. Nam ait : Accesserunt in templo ad Jesum sucerdotes et seniores populi dicentes: In qua potestate hæc facis? et quis tibi dedit hanc potestatem (Matth. 21. 23)? O cor timore destitutum! qualia andet, qualia loquitur! quantum arrogantia extollitur! O improborum insipientiam! o Servatoris clementiam! Hæc loquitur lutum, et id figulus patitur : erigitur contra Opificem opificium. et id tolerat Beneficus nemini obnoxius : rationem et verbum repetunt a Dei Verbo, et potestatem ejus curiose perquirunt, quæ est auctoritatis culmen. Opportune dicamus hæc sapientis verba: O homo, Quid superbit terra et cinis (Eccle. 10. 9)? Deum interrogas, et requiris ab illo rationem eorum quæ operatur, audesque supernam illam potestatem sic affari : In qua potestate hæc facis? Cur illum interrogas, neque ipsam rerum virtutem exploras? Scrutare ipse diligenter in occulto animæ senatu, explorata rerum natura, num quæ fiunt humani consilii sint, an divinæ auctoritatis. præclara nempe illa Domini gesta. Interrega naturæ leges, potestatis terminos, seriemque ratiociniorum : qua potestate suscitare mortuos potest : hominum, an Dei? Quis potest leprosos mundare, morbos pellere, omnemque animæ corporisque morbum solo verbo tollere? Deinde, quis potest ex luto oculos formare, Deus an homo? Cur non ipsam rerum naturam interrogas, sed audacter Opificem exploras dicens, In qua potestate hæc facis? Iterum enim verba repeto eorum, qui omnia facile audent, qui a Verbo Dei rationem repetunt, et ratiociniis circumscribere tentant eum, qui comprehendit sapientes in astutia corum (1 Cor. 3. 19). O dementiam! Deo Verbo experien-

## ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

# ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ

# ΕΙΣ ΤΟ PHTON ΤΟ ΛΕΓΟΝ,

Έν ποία έξουσία ταυτά ποιείς;

α'. `Αρχή σωτηρίας άνθρώπων ό τοῦ Θεοῦ φόδος, καλ ρίζα πάντων των έν ήμιν άγαθων ό του Θεου νόμης, ούτε δὲ Θεοῦ νόμος ἄνευ φόδου, ούτε φόδος ἄνευ νόμου. 'Ο γάρ νόμος των επιταγμάτων ύπηρέτην ξχει τὸν φόδον : ὁ δὲ φόδος τῶν προστεταγμένων δικαστήν έχει τὸν νόμον. Ὁ μὲν οὖν φόδφ τῷ νόμφ προσερχόμενοι, και τῷ τὸν νόμον δόντι Θεῷ, ἀγίοις έμπολιτεύεται, καὶ όσίοις ἀναγράφεται · ὁ δὲ κατατολμών του θείου φόδου, και μετά άλαζονείας προσέρχεται τῷ θείῳ νόμῳ, οὕτε τῆς χάριτος ἀξιοῦται, άλλά και της εύσεδείας εκδάλλεται. Διά τοῦτο οι μεν φόδιο καλ πόθφ προσιόντε; τῷ θείφ νόμφ, μετὰ πάσης εύθύτητος διδάσχονται καλ φωτίζονται, καλ παρ' αύτης της άληθείας αύτην παιδεύονται την εύσέδειαν. ύποπίπτουσι γάρ αὐτή τη πηγή της άληθείας, λέγοντες · Εύλογητὸς εἶ, Κύριε · δίδαξόν με τὰ δικαιώματά σου. 'Αλλ' οἱ μὲν ἄγιοι οὕτως εὐλαδεῖς, οὕτω φιλόθεοι, ούτω παρ' αύτης αύτην μανθάνουσι την άλήθειαν οι δὲ τῆς άληθείας ἐχθροὶ, μαλλον δὲ τῆς έαυτῶν ζωῆς πολέμιοι, ἀλαζονείαν καὶ τῦφον τῆς άπλότητος προτιμήσαντες, τυραννικώ σχήματι προσέρχονται τῷ τῆς εὐσεδείας διδασκάλψ. "Ο δἡ πεποιήκασι καλ Ίουδαίων παϊδες, ώς άρτίως έκ των εύαγγελικών λόγων άκηκόατε. Τῷ γὰρ Κυρίφ ἡμῶν Ἰησοῦ, τῷ βασιλεῖ τῶν ἀγίων, ἐνδιατρίδοντι ἐν τῷ ναῷ, προσέρχονται εν αύτῷ τῷ ναῷ, ού μετὰ τοῦ πρέποντος φόδου, ούχ [418] ώς οίκεται δεσπότη, ούχ ώς άνθρωποι Θεφ, άλλ' οὐδὲ ὡς μαθηταὶ διδασκάλφ. Έχθροι τῆς ἀληθείας, και θηραταί κακίας, την έαυτων ενδειχνύμενοι πονηρίαν, λογισμοίς άνθρωπίνοις ἐπειρῶντο περιγράφειν τὴν σοφίαν τὴν ὑπερκόσμιον. Προση. 10ον γάρ, φησίν, έν τῷ ἰερῷ τῷ Ἰησοῦ ci

leρείς και οι πρεσθύτεροι τοῦ λαοῦ λέγοντες· 'Εν ποία έξυυσία ταῦτα ποιεῖς; καὶ τίς σοι έδωκε την έξουσίαν ταύτην; "Ω της άφόδου χαρδίας! δοα τολμά! δσα φθέγγεται! δσα πρός άλαζονείαν αξρεται! "Ο της τῶν πονηρῶν ἀνοίας! ὢ της τοῦ Σωτήρος άνεξικακίας! Φθέγγεται τοιαῦτα πηλός, καλ άνέχεται ό πλάστης: ἐπαίρεται κατά τοῦ δημιουργοῦ τὸ πλάσμα, καὶ ἀνεξικακεῖ ὁ εὐεργέτης ὁ ἀνεύθυνος • ἀπαιτοῦσι λόγον παρά τοῦ Θεοῦ Λόγου, καὶ τὴν ἐξουσίαν πολυπραγμονούσι, την χορυφήν της αύθεντίας. Είπωμεν εύχαιρως και ήμεις τά του σοφού · ΤΩ άνθρωπε, Τί αλαζονεύει γη και σποδός; Θεὸν ερωτάς, και λόγον άπαιτείς παρ' αὐτοῦ τῶν ἰδίων ἔργων, καὶ τολμάς λέγειν πρός την ύπερχόσμιον έξουσίαν . Έν ποία έξουσία ταῦτα ποιεῖς; Διατί δὲ ὅλως αὐτὸν έρωτάς, και ούκ αύτην την πραγμάτων δύναμιν έρευνάς; Έξέτασον αύτος άκριδως έν τῷ κρυπτῷ τῆς ψυχῆς βουλευτηρίφ, τὴν τῶν πραγμάτων φύσιν ἐπισχεψάμενος, εί ανθρωπίνης έστιν έννοίας τα γινόμενα, ή θείας αύθεντίας τὰ τῷ Κυρίῳ κατορθούμενα. Έρώτησυν καὶ φύσεως νόμους, καὶ ἐξουσίας ὄρους, καὶ λογισμῶν ἀκολουθίαν, ποία ἐξουσία δύναται νεχρούς έγεζραι, άνθρώπων ή Θεοῦ; Τίς δύναται λεπρούς χαθαίρειν, χαι νόσους άπελαύνειν, χαι πάσαν ψυχών καλ σωμάτων άρφωστίαν λόγω μόνω διώκειν; Είτα. τίς δύναται άπο πηλοῦ όφθαλμούς διαπλάσαι, Θεο; ή άνθρωπος; Διατί μή την φύσιν αύτην των πραγμάτων έρωτας, άλλά μετά θρασύτητος τον έργάτην πολυπραγμονείς λέγων, Έν ποία έξουσία ταῦτα ποιεῖς; Ἐπαναλαμβάνω γάρ τὰ ρήματα πάλιν τῶν τὰ πάντα ραδίως τολμώντων, τῶν ἀπαιτούντων λόγον τὸν τοῦ Θεοῦ Λόγον, καὶ περιγράψειν λογισμοίς έπιχειρούντων τὸν δρασσόμενον τοὺς σοφοὺς ἐν τῇ πανουργία αὐτῶν. "Ω τῆς ἀνοίας! Θεῷ Λόγῳ προσάγουσι πεῖραν λόγων, ῷ πᾶσα τέχνη λόγων εὐάλωτος, καὶ πᾶσα λογισμῶν μεμελετημένη πλοκή. Τί γὰρ ἀνθρώπινος ἰσχύει λόγος πρὸς Θεὸν Λόγον; τί δὲ σεσοφισμένη κακία πρὸς ὑπερκόσμιον σοφίαν;

Έν ποια έξουσια ταῦτα ποιεῖς; Ἐριύτησον τὸν παραλυτικόν, διά ποίας έξουσίας είς ρώσιν άνακλίνεται · Ερώτησον θαύματα, καὶ μὴ πολυπραγμόνει του θαυματοποιού την έξουσίαν. Ούκ άποκρίνεται φμίν ή θεία χάρις, άναξίους άποχρίσεως χρίνουσα τους χαχώς έρωτώντας. Τοιούτος γάρ ό του Θεού Λόγος σταν ίδη ψυχήν σχολιάν και διεστραμμένην, άποσείεται αὐτὴν ὡς ἀναξίαν τῆς χάριτος, καὶ πολλά πολλάχις σπουδάζων μανθάνειν, άλήθειαν οὐ τυγχάνει παρά τῆς άληθείας. Έρωτῶσιν Ἰουδαίοι πολλάχις, χαὶ οὐδὲ ἄπαξ μανθάνουσιν, ἐπειδὴ χαχῶς ἐρωτώσιν. Είς τοσούτον αύτῶν τὰς ψυχὰ; ἐδασάνιζεν εἰς όδύνην ή του Σωτήρος σιωπή, ώς είπειν τότε το πονηρόν έχεινο συνέδριον. "Εως πότε την ψυχην ήμων [119] αίρεις; Εί σὺ εί ο Χριστός, είπε ήμιτ πυρβησία. 'Αλλ' οὐδὲ μετά ταύτην αύτοῖς τὴν φωνὴν άποχρίνεται · ἀνάξιοι γὰρ ἦσαν ἀποχρίσεως οἱ χαχῶς έρωτωντες. Τί ούν πρός αύτους ό Σωτήρ; Είπον ύμιτ, και ούκ ηκούσατε τι πάλιτ θέλετε ακούειτ; Τὰ ἔργα, ἄ ἐγὼ ποιῶ, ταῦτα μαρτυρεί περὶ ἐμοῦ. \*Οράς ὅτι βούλεται τὰ ἔργα ἐρωτάσθαι, καὶ μὴ τὴν έξουσίαν πολυπραγμονείσθαι; Έρωτωσιν οί Ίουδαίοι, Εί σὺ εἶ ο Χριστός, είπε ήμῖτ παρρησία. *ἕως πότε τὴν ψυχὴν ἡμῶν αἰρεις;* xal οὐ δίδωσι τή άμφιδολία λύσιν ήρώτων γάρ ούχ ίνα μάθωσιν, άλλ' ΐνα κατηγορήσωσεν. 'Ο δὲ άρχεερεὺς Καϊάφας, ὁ της συναγωγης έχεινης άξιος, είς τοσούτον ήλθε μανίας, ως είπειν. 'Ορκίζω σε κατά του Θεού του ζωντος, είπε ήμιν, εί σύ εί ο Υίος του Εύλογητου. 'Ο δὲ Σωτήρ διδάσχων ήμᾶς τοὺς λόγους μετ' εὐλαδείας δέχεσθαι, πρός μέν τον δρχον αποχρίνεται, πρός δέ τὸ άμφιδαλλόμενον λύσιν ούχ έδωχεν. Είπε, φησίν, ήμιν, εί σύ εί ο Υίος του Ευλογητου. Λέγει πρός αύτον ο Κύριος · Συ είπας · και τον ορκον ετίμησεν όμολογήσας, και την κακίαν ούκ επληροφόρησε, βδελυξάμενος την πανουργίαν. Έζητησαν οι Ἰουδαζοι κακώς, καλ άποκρίσεως ούκ έτυχον καλ μάλα γε είχοτως σχολιοί γάρ λογισμοί χωρίζουσιν άπό θεου. Ούχ ἐπέτρεπεν αὐτοῦ τὴν σοφίαν τοῖς χαχῶς τὴν σοφίαν αύτου πολυπραγμονούσιν. Είς κακότεχτον γάρ ψυχήν ούχ είσελεύσεται σοφία.

β'. Καὶ οἱ μὲν πολλάχις ζητήσαντες, οὐχ εδρον τὸ ζητούμενον · γυνή δέ τις ἀδόλως καὶ γνησία πίστει προσελθούσα, οὐ πειράσασα τὴν ἀχατάληπτον δύναμιν, ἀλλὰ καὶ ἐν ἀπλότητι τῷ Κυρίφ προσελθούσα, καὶ ψιλἢ μὲν τἢ λέξει, γνησία δὲ τἢ πίστει φήσασα πρὸς αὐτόν · Οιδαμεν ὅτι ὅταν ἔιθη Μεσσίας ὁ λεγόμενος Χριστός, αὐτός ἡμῖν ἄπαντα ἀναγγελεῖ · εὐθέως ἡχουσε παρὰ τοῦ ἀγαπῶντος ἀπλότητα · Ἐγώ είμι ὁ λαλῶν σοι. Οὐδέπω ἡρώτησε, καὶ εὐθέως ἔμαθεν · οὐδέπω τὸν τῆς πίστεως ἔσπειρε λόγον, καὶ εὐθέως τὸν καρπὸν τῆς εὐσεδείας ἐθέρισεν · ᾿Αγιος γὰρ ὁ θεὸς, ἀπλοῖς καὶ ἀγίοις ἐπαναπαυόμενος, ὅταν ἀπλότητα ίδη τοῦ προσερχομένου , ἀπλοῖ καὶ αὐτὸς τῆς ἐαυτοῦ σοφίας τὴν εὐεργεσίαν · ὅταν ίδη διεστραμιτές ἀπούπος σοφίας τὴν εὐεργεσίαν · ὅταν ίδη διεστραμιτές και ἐντοῦς δεστραμιτές ἐπαναπανοῦς καὶ ἐντοῦς ἐπανοῦς σοφίας τὴν εὐεργεσίαν · ὅταν ίδη διεστραμιτές ἐπαναπανοῦς καὶ ἐπλοῖς ἐπανοῦς δεστραμιτές ἐπαναπανοῦς ἐπανοῦς δεστραμιτές ἐπαναπανοῦς ἐπανοῦς δεστραμιτές ἐπαναπανοῦς ἐπανοῦς δεστραμιτές ἐπαναπανοῦς ἐπανοῦς δεστραμιτές ἐπανοῦς δεστραμιτές ἐπαναπανοῦς ἐπανοῦς 
μένην κακία ψυχήν, κωλύει την εὐεργεσίαν, και ού προσίεται την διδασχαλίαν. "Αχουε αὐτοῦ λέγοντος διά Μωϋσέως. Έαν ύμεις πορεύησθε πρός με όρθοί, κάγω πρός υμάς όρθος εάν δε υμείς πλάγιοι, κάγω χρήσομαι ύμιν θυμῷ πλαγίφ • ούχ ὅτι τὴν ἐαυτῆς εὐθύτητα πλαγιάζει ή θεία φύσις, άλλ' ὅτι τοῖς πονηροίς κατ' εύθείαν τὰ παρὰ τῆς ἀληθείας οὐκ Ερχεται. Έν ποία έξουσία ταῦτα ποιεῖς; η τίς σοι έδωκε την έξουσίαν ταύτην; 'Ο δε Σωτηρ αύτοις. \*Ενταῦθα πρόσεχε, πῶς ὅρον ἡμῖν καὶ κανόνα δ:δασχαλίας ύποτίθεται ο πάντων Κύριος. Τίς δὲ οὐτός έστι; Βούλεται ήμας ωστε τοίς πονηροίς αίρετιχοίς, Υουδαίοις ή "Ελλησιν, ή έτέροις τισίν άπεσχισμένοις τῆς εὐσεδείας, μὴ ἀποχρίνεσθαι πάντα πρὸς τὰς ἐρωτήσεις. "Εστι γάρ, έστι πολλάχις έρωτησαι άποχρίσεως ούχ άξια · καλ δεί [420] πάντως πρός τὰς φαύλους ταύτας των έπερωτήσεων άντερωτήσει διχαίς λέγειν. Διὰ τοῦτό φησι πρὸς αὐτοὺς & Κύριος · Έρωτήσω ύμᾶς κάφὼ λόγοr, δr är εἴπητέ μοι, κάγω ύμιτ αποκριτούμαι. Τὸ Ἰωάντου βάπτισμα, φησί, πόθεν ήν ; έξ οὐρανοῦ, ή έξ ἀνθρώπων ; "Όρα μοι την πηγην της σοφίας, τη έπερωτησει το ψεύδος έλέγχουσαν . δρα μοι τον του Θεου Λόγον συλλογισμοί; την κακίαν άνατρέποντα · σκόπησον δὲ καὶ την καχίαν, πῶς τοῖς ἰδίοις ἀναλίσκεται βέλεσι, καὶ ταῖς οίχείαις συγχατασπάται χαχοτεχνίαις. Τὸ βάπτισμα 'Ιωάννου πόθεν ην; έξ ουρανοῦ, η έξ άνθρώπων; Έχεινοι παρ' έαυτοις έδασάνιζον του βήματος την δύναμιν, καί φασιν· 'Εάν είπωμεν, 'Εξ οὐρανοῦ, έρει ήμιν, Διατί ουν μή έπιστεύσατε; Οίδεν ή κακία τὸν ἐαυτῆς ὅλισθον : οἶδεν ὅτι οἶς προτείνει, τούτοις άφανίζεται. Έπειδή μή ύπήχουσαν Ίωάννου, έφοδούντο είπειν, ότι έχ θεού, ίνα μή παραπόδας άχολουθήση ο Ελεγγος. Έαν δε είπωμεν, εξ ανθρώπων, φοδούμεθα τὸν ὅχλον, μὴ λιθασθῶμεν. Καὶ γὰρ ἡ περί τον δίκαιον πρόληψις άπαραίτητον καθ' ήμων οίσει την δίχην. Πάς γάρ ὁ λαός είχε τὸν Ἰωάννην ώς προφήτην. Ούχ ήδούλοντο ούν τὸ άληθὲς είπειν, ότι έχ θεοῦ · ἀπεσείσαντο γάρ τοῦ θεοῦ τὴν ἀλήθειαν, καὶ τὸ ψεῦδος εἰπεῖν οὐκ ἐτόλμων · τῆς γάρ ἀναισχυντίας δικαστήν είγον τον φόδον, και τοῦτον οὐ θείον, άλλα άνθρώπινου. Καὶ γάρ οὕτως ἔχει πολλοί πολλάχις Θεοῦ φόδον οὐχ ἔχοντες, ἀνθρωπίνω φόδω δου-λεύουσιν. Έφοδουντο τον λαόν. Είθε τον Θεόν, και μή\_ τὸν λαόν τὸ μὲν γάρ εὐσεδεῖν, τὸ δὲ ἀσεδεῖν. Λέγουσιν αὐτῷ, Οὐκ οἰδαμεν. "Όρα πῶς ἡ κακία τοίς πονηροίς εμφωλεύει . όρα πως εαυτής την άτοπίανή ἀσέδεια χηρύττει. "Ωσπερ γάρ ἔχις, ή τι τῶν πονηροτάτων θηρίων, τοῖς ὑπονόμων \* ἐμφωλεῦον, ήρέμα προχύπτει τῆς χαταδύσεως, χαι τέλεον προσελθείν ούχ έθέλει · ούτω χαλ οί Ἰουδαίοι, τῷ φωλεῷ τῆς χαχίας συζῶντες, εἰς φῶς τὴν ἐαυτῶν οὐ προσφέρουσι γνώμην. Διὸ καὶ ὁ Κύριος πρὸς αὐτούς • Οὐδέ έγω λέγω ύμῖν. "Όρα πῶς ἡ σιωπἡ τὴν ἄτοπον ἐρώτησιν έχολασεν : όρα πώς την χαχίαν ούχ έπληροφόρησεν, άλλ' ἀπέστησεν αύτους έν μέσω τών συλλογισμών. Καὶ ὅπερ Επαθέ ποτε ή δνος τοῦ Βαλαάμ, μή δυνηθείσα ἐχχλίναι δεξιά ή ἀριστερά, διά τον ἄγγελον τον άντιστήσαντα ταύτη ουτως Επαθεν ή Ιουδαίκή

<sup>&</sup>quot;Υπονόμων, νοχ, nt videtar, corrupta. Cotelerius legendum existimat ὑπονόμοις.

tiam verborum offerint, a quo et omne verborum artificium, et omnis præparatus ratiociniorum complexus facile percipitur. Quid enim potest humanum verbum contra Verbum Deum? quid sophismatibus instructa sapientia, contra cælestem sapientiam?

Opera ipsa potestatem Verbi Dei probant. - In qua potestate hæc facis? Interroga paralyticum, per quam potestatem sanus recumbat : interroga miracula, et mirabilium Patratoris potestatem curiose ne perquiras. Non respondet vobis divina gratia, responsione indignos judicans eos qui perperam interrogant. Ita solet Dei Verbum: cum videt animam obliquam et perversam, expellit eam, ut gratia indignam, et cum multa sæpe discere conetur, veritatem non impetrat a veritate. Interrogant Judæi sæpe, ac ne semel quidem discunt, quia male interrogant. Usque adeo illorum animos cruciabat Servatoris silentium, ut tunc diceret malus ille consessus: Quonsque animam nostram tollis? Si tu es Christus, dic nobis palam (Joan. 10. 24). Sed neque post hanc vocem illis respondet, quia responsione digni non erant, qui male interrogaverunt. Quid itaque eis Servator? Dixi vobis, et non audistis ; quid iterum vultis audire (Ibid. 9. 27)? Opera, quæ ego facio, ipsa testimonium perkibent de me (Ibid. 10. 25). Vides velle eum ut opera interrogentur, non ut de potestate inquiratur? Interrogant Judæi: Si tu es Christus, dic nobis palam; quousque animam nostram tollis (Joan. 10. 24)? nec quastioni dat solutionem: interrogabant enim non discendi, sed accusandi causa. Caiphas autem princeps sacerdotum, synagoga illa dignus, in tantam amentiam devenerat, ut diceret : Adjuro le per Deum vivum, dic nobis, si tu es Filius Benedicti (Matth. 26. 63). At Servator docens nos sermones cum pietate accipere, adjuranti quidem respondet, neque tamen dubium solvit. Dic nobis, inquit, si tu es Filius Benedicti (Matth. 26.64). Ait illi Dominus : Tu dixisti : ac juramentum per confessionem bonoravit, neque malitiam certiorem fecit, astutiam abominatus. Male quæsierant Judæi, nec responsum illis est : idque jure merito; nam obliquæ cogitationes a Deo separant. Non emisit sapientiam suam iis qui male illam scrutabantur. In malevolam enim animam non introibit sapientia (Sap. 1. 4).

2. Atque illi post frequentes quæstiones id quod quærebant non invenerunt: mulier vero quædam, quæ sine dolo et cum sincera fide accesserat, non ut tentaret illam incomprehensibilem virtutem, sed cum simplicitate Dominum adiens, dictione tenui, sed pura fide dicens: Scimus quod cum venerit Messias, qui dicitur Christus, ipse nobis annuntiabit omnia (Joan. 4. 25): statim audivit ab amatore simplicitatis: Ego sum qui loquor tecum (Ibid. v. 26). Nondum interrogaverat, et statim fidicit; nondum fidei verbum seminaverat, et statim fructum pietatis decerpsit. Sanctus quippe Deus in simplicibus et sanctis requiescit, cum accedentis simplicitatem viderit; explicat etiam ipse sapientiæ suæ beneficentiam: cum viderit autem animam nequitia perversam, beneficium cohibet, nec

doctrinam emittit. Audi quid ipse dicat per Moysem:. Si vos ambulaveritis erga me recti, et ego erga vos rectus (a) (Levit. 26. 23. 24); si autem vos obliqui, et ego utar vobis furore obliquo; non quod divina natura a recto declinet; sed quod improbis, ea quæ ex veritate proficiscuntur, non recta procedant. In qua potestate hæc facis? aut quis tibi dedit hanc potestatem? Tum Servator eis. Hic attende, quam nobis doctrinæ normam et regulam proponat universorum Dominus. Quænam hæc est? Vult nos improbis hæreticis, Judæis, gentilibus, vel aliis qui a pia religione desciverint, non respondere semper interrogatos. Contingit enim, contingit sæpe, interrogationem non esse responsione dignam : atque par est omnino hujusmodi interrogationibus justas interrogationes opponere. ldeo ait illis Dominus: Interrogubo vos et ego sermonem, quem si dixeritis mihi, et eyo vobis respondebo. Joannis baptismus, inquit, unde erat? ex cirlo, an ex hominibus (Matth. 21. 24. 25)? Vide mihi fontem sapientiæ, ut interrogatione mendacium arguat ; vide mihi Verbum Dei, quod syllogismis nequitiam evertit: vide quoque malitiam, quomodo suis telis confodiatur, ac suis pravis artibus avellatur. Baptisma Joannis unde erat? ex cælo, an ex hominibus? Illi quoque apud se sermonis vim explorabant, et aiunt : Si dixerimus, Ex cælo, dicet nobis, Cur ergo non credidistis (Ibid. v. 26)? Novit improbitas exitium suum; novit se per quæ protendit, per ea destrui. Quia Joanni uon obtemperaverant, verebantur dicere ipsum ex Deo esse, ne e vestigio sequeretur reprehensio. Si autem dixerimus, Ex hominibus, timemus turbam, ne lapidemur (Luc. 20. 6). Nam præoccupata de justo opinio inexorabilem adversum nos feret ultionem. Omnis enim populus habebat Joannem sicut prophetam (Matth. 21. 26). Noluerunt ergo vera dicere, nempe quod ex Deo esset : Dei namque veritatem abjecerunt, ac mendacium dicere non ausi sunt; imprudentiæ enim judicem habebant timorem, huncque non divinum, sed humanum. Nam ita se res habet; multi sæpe Dei timore non præditi, humano serviunt timori. Timebant plebem. Utinam Deum, non plebem! illud namque pietatis est, hoc impietatis. Dicunt ei, Nescimus (Marc. 11. 33). Vide quomodo nequitia in improhis latitet : vide quomodo absurditatem suam impietas prædicat. Nam sicut vipera, aut immanissima quæque fera, in latibulis degens, sensim e specu prodit, nec omnino vult prodire : sic et Judæi in antro pravitatis versantes, sententiam suam in lucem non proferunt. Quamobrem Dominus ait illis: Nec ego dico vobis (Matth. 21. 27). Vide quomodo silentium absurdam interrogationem castigaverit : vide quomodo nequitiæ non fecerit satis, sed averterit eos in medio ratiociniorum. Et quod olim contigit asinæ Balaami. ut nec ad dexteram, nec ad sinistram posset declinare, propter angelum, qui obvius stabat (Num. 22. 26) : id accidit Judaicæ improbitati, quæ nec ad dexteram veritatis ausa est respicere, ob Servato-

(a) Hee non ad verbum ex Scriptura desumpta sunt.

rem abnegatum, neque ad sintstram mendacii, metu plebis

Hæreticis quomodo respondendum. Contra Anomæos agitur. - Oportet igitur nos quoque, fratres, hac regula a Domino accepta, non omnia hæreticis interrogantibus dicere. Cum male interrogaverit hæreticus, altera justa interrogatione absurdam ejus quæstionem solve. Sæpe percontatur hæreticus: Nosti Deum, an non nosti? Si dixeris, Novi, statim reponit : Ergo nosti quod colis? Sane, inquit pius. Quis enim sustineat dicere, se id colere quod non novit? Instat ille: Nosti ergo Dei substantiam? Si te scire negaveris, statim objicit : Ergo non nosti id quod colis. Vide mihi detorta verba; vide malignorum serpentium versutias. Vides: verum turbari non oportet. Illud enim, fratres. sciendum est, multos esse sciendi modos. Potest quis scire Deum esse, nec tamen scire quomodo sit. Quandoquidem etiam apud nos homines multæ sunt eognitionis viæ. Novi hunc hominem in ista urbe manere. nec tamen novi quam artem exerceat : novi alium talem exercentem artem, nec novi unde genus ducat. Partim nempe cognosco, partim ignoro. In summa. particularis cognitio non inducit perfectam scientiam. neque non omnia cognoscere, particularem tollit cognitionem. Quid ergo? Novi esse Deum, illumque bonum, immortalem, incorruptibilem, quem cogitatione capere non possimus, incomprehensibilem, incorporeum, immutabilem. Ilæc omnia novi, et cognoscens adoro. Quomodo autem sit non novi, neque edoctus sum exquirere quomodo sit, sed quod sit. Apostolo enim majorem neminem invenio doctorem, qui possit majorem mihi pietatem suppeditare: qui clara voce usus ad hunc modum docet: Credere enim oportet accedentem ad Deum, quia est (Hebr. 11. 6) : non quomodo est, sed Quia est, et inquirentibus se remunerator est. Itaque quod novi colo. Non didici Dei substantiam explorare. Credere didici, fratres; credere, non scrutari. Lege confessionem tuam, hæretice, in arcano et tremendo mysterio prolatam. Quando ad baptismum accessisti, quid dixisti? an quærens, an curiose explorans, vel credens? Alia conditione venisti, et cum alio pacto (a) dignatus es illa gratia. Ac si hæc sentiens gratia donatus es, sidem et pacta violasti, et in tremendis quidem horrendisque mysteriis sidem obtulisti, extra mysteria vero constitutus, fidem circumscribis, et quæstionen moves.

5. Anomæorum objectio. Opera Dei non capimus, quanto minus Deum.— At vide quid dicat inimicus veritatis. Num frustra Deus ratiocinia nobis indidit? num frustra accepimus judicii facultatem? Oportet rationibus investigare sidem, nec sine examine religionem esse. Recte. Verum examinis normam esse oportet divina eloquia, regulasque pietatis a Deo nobis traditas. Tu vero regulas transgressus, non

inhæres divinis Scripturis, sed divina scrutaris, et vim infers veritati; et ubique affectas rationum magis sequi salebras, quam fidei servire, quasi aliorum peritiam habeas, aut aliorum, nempe quæ cernuntur, experientiam. Renuntia mihi ratiociniorum serie fultus, quomodo cælum stetit, in tanta altitudine, in tam immensa concavitate, et nullum in tanto ambitu fulcrum habens? Quomodo stetit, a quo gestatur, quæ fundamenta sunt quibus nititur? qua ratione per tantum tempus non solvitur pulchritudo, non perit concentus ejus? Ostende columnas quæ fulciant, ostende basim tantæ moli subjectam. Ecquid de cæle loquor, non de terra quam calco? Primum explica mihi terræ constitutionem. Quod enim super aquas fundata sit (Psal. 23. 2), hoc et ego accepi, et tue confiteris. At quomodo super aquas firmata sit, expoue. Ne simpliciter sermonem excipias, sed quæsitorum rationem redde : quomodo tot tantique montes, colles, valles super aquas ferantur. Dic quomodo mare separatum sit; die quo pacto tot fluctibus agitatum, et in immensam surgens altitudinem, cum arcnam attingit solvatur, et legislatoris terminum revereatur. Interpretare, frater, quemodo cum una sit terra, una mater, diversæ plantæ sint, unde radices amaræ, unde dulces, unde fructuum varietates. Una terra germinans est, unus imber alit : unde difserentia? Explica unde prodierunt sontes, et ex quibus abyssis : qua ratione hare possint comprehendi. Verum quando de his dubitaverimus, unam habemus veram et piam quæstionum solutionem. Atque beatus David cecinit his verbis: Quia rectum est verbum Domini, et omnia opera ejus in fide (Psal. 32.4). Opera sine side comprehendi nequeunt, et Deus sine side inveniri poterit? Opera non sine side, et Filius demonstratione? Quia rectum est verbum Domini, et omnis opera ejus in fide. Verum nos, relictis veritatis hostibus, ad sanam tutamque fidem redeamus, piæque religionis regulamostendamus, ipsa veritate effulgentem. Inter veteres Moyse nemo side dignior : in recentioribus nemo Paulo sapientior. Quære veterem statum. et neminem Moyse majorem reperies : nam Nori te, et invenisti gratiam præ omnibus! (Exod. 33. 12). In novo Testamento nemo Paulo perfectior: Vas enim electionis est (Act. 9. 15), Christumque habet in seipse loquentem. Ne prætergrediaris terminos Moysis et Pauli. Quid invenit Moyses, comprehensionem substantiæ, an gloriam Dei? Moyses, fratres, venit in concupiscentiam Dei, ut homo religiosus, et ignoravit se rei impossibilis desiderio teneri : attamen per ea, quæ petiit a Deo, quid desideraret ostendit. Quid enim ait? Obsecro, Domine, si inveni gratiam in conspestu tuo, maniseste videam te, ostende te mihi (Exod. 33. 13). Frater erat is Philippi dicentis: Ostende nobis Patrem, et sufficit nobis (Joan. 14.8). Domine, tu dixisti, Invenisti gratiam in conspectu meo: ostende miki temetipsum, ut manifeste videam te. Vidit quidem euns

416

<sup>(</sup>n) Emendandus per occasionem est Leidradus de Raptismo cap. 6, ut in eo sic legatur: Hus pactiones fideles in curiam profetunt angelicam: nomina profitentium in libro excipiuntur vilæ, non a qualibet homine, sed a superiore cazilus potestate. Veterum Analectorum Tom. 3. Coteler.

¹ Cæsarii Quæst. 176 : πρὸς ἄπαντας (f. παρὰ πάντας > ἀνθρώπους ἔγνων σε, καὶ εὐρες χάριν ἐνώπιόν μου.

κακία, ούτε πρός τὰ δεξιὰ τῆς ἀληθείας τολμήσασα lδείν, διὰ τὴν τοῦ Σωτῆρος ἄρνησιν, ούτε πρός τὰ ἀριστερὰ τοῦ ψεύδους, διὰ τὸν τοῦ λαοῦ φόδον.

Δεί τοίνυν καὶ ἡμᾶς, ἀδελφοὶ, τοῦτον τὸν κανόνα παρά τοῦ Κυρίου λαμδάνοντας, μή πάντα ταῖς ἐρωτήσεσι των αίρετιχών διδόναι. "Όταν χαχώς έρωτήση αίρετικός, άντερωτήσει δικαία λύσον αύτῷ τὴν ἄτοπον πεύσιν. Πυνθάνεται πολλάχις αίρετικός. Οίδας τὸν Θεὸν, ἢ οὐχ οἶδας; Ἐὰν εἴπης, ὅτι Οἴδα, εὐθέως ἐπάγει · Οίδας οὖν δ εὐσεδείς; Ναὶ, φηοὶν ὁ εὐσεδής. Τίς γάρ δπως ύπομένει λέγων, ότι "Ο μή οίδα σέδω; Πάλιν ἐπάγει · Οίδας ούν τοῦ Θεοῦ τὴν οὐσίαν; Ἐὰν είπης, ότι Ούχ οίδα, εὐθέως ἀντιτίθησιν. Οὐχοῦν ούχ οίδας τι σέδεις. "Όρα μοι [421] τὰ σχολιά βήματα . δρα μοι των πονηρών δφεων τάς ποικιλίας. 'Οράς; άλλ' οὐ δεῖ ταράττεσθαι. Έχεῖνο γάρ, άδελφολ, εἰδέναι χρή, ότι τοῦ εἰδέναι πολλοί τρόποι. Δύναταί τις είδεναι ότι έστι θεός, ού το πώς έστι. Έπει και έφ' ήμων των ανθρώπων πολλαί τῆς γνώσεως όδοί. Οίδα τόνδε τὸν ἄνθρωπον ἐν τῆδε τῆ πόλει διάγοντα, οὐ μήν οίδα και ποίαν μετέρχεται έργασίαν · οίδα ετερον τήνδε μετιόντα την έργασίαν, ου μην οίδα και πόθεν φέρει το γένος. Καλ μέρει γάρ γινώσχω, μέρει δε άγνοω. Και πάντως, ούτε ή μεριχή γνωσις δλόχληρον είσάγει γνώσιν, ούτε το μή κατά πάντα γινώσκειν, την μερικήν άναιρεί γνῶσιν. Τί οὖν; Οίδα τὸν Θεὸν δτι Εστιν, ότι άγαθός έστιν, ότι άθάνατός έστιν, ότι άφθαρτός έστιν, δτι άπερινόητός έστιν, ότι άκατάληπτός εστιν, ασώματός εστιν, αναλλοίωτός εστι. Ταῦτα πάντα οίδα, και είδως προσκυνώ. Τὸ δὲ πῶς έστιν ούκ οίδα, ούδε εδιδάχθην πολυπραγμονείν το πῶς ἐστιν, ἀλλ' ὅτι ἔστιν. Τοῦ γὰρ ᾿Αποστόλου οὐδένα ευρίσχω μείζονα διδάσχαλον, δυνάμενόν μοι χρείττονα την εὐσέδειαν ὑποτίθεσθαι . ός λαμπρά χρησάμενος τη φωνή ώδε πη διδάσκει λέγων. Πιστεύσαι γάρ δεί τὸν προσερχόμενον Θεφ, ὅτι ἔστιν · οὐ τὸ πῶς έστιν, άλλ' "Οτι έστι, και τοῖς ἐκζητοῦσιν αὐτὸν μισθαποδότης γίνεται. "Ωστε δ οίδα σέδω. Οὐχ ξμαθον ούσίαν Θεοῦ πολυπραγμονείν πιστεύειν ξμαθον, ἀδελφοί πιστεύειν, ου πολυπραγμονείν. 'Ανάγνωθί σου την όμολογίαν, αίρετικέ, την έν τῷ κρυπτῷ ×αὶ φοδερῷ μυστηρίῳ συμφωνηθείσαν. "Ότε προσῆλθες βαπτισθήναι, τί εξπες; ζητών, πολυπραγμο-¥είαν ἐρευνῶν Α, ἢ πιστεύων; "Αλλως ἦλθες, xαλ **Μετά άλλων** συνθηχών χατηξιώθης τῆς χάριτος έχεί-🛂 ς. Εί γε κατηξίωσαι τοιαύτα φρονών, καὶ παρ-■ 

πόνδησας τὰς συνθήκας, καὶ ἐπὶ μὲν τῶν φοδερῶν **><=** λ φρικτών μυστηρίων την πίστιν προσήγαγες, έξω τῶν μυστηρίων γενόμενος, περιγράφεις τὴν πίστιν, **≥∞** λ προσφέρεις ζήτησιν.

γ'. 'Αλλ' δρα τί φησιν ό ἐχθρὸς τῆς ἀληθείας. Μὴ
Τὰρ ἀργῶς ἡμῖν ὁ Θεὸς δέδωκε λογισμούς; μὴ γὰρ
Απλῶς εἰλήφαμεν τοῦ νοῦ τὸ κριτήριον; Δεῖ καὶ λοΤαμοῖς ἐρευνἄν τὴν πίστιν, καὶ μὴ ἀνεξέταστον εἶναι
Τὴν εὐσέδειαν. Καλῶς. 'Αλλὰ τῆς ἐξετάσεως δρον

είναι [δεί] τὰ θεία λόγια, καὶ τοὺς παρ' αὐτοῦ ήμίν δοθέντας τῆς εὐσεδείας χανόνας. Σὺ δὲ τοὺς χανόνας ύπερδαίνων, ού στοιχείς ταίς θεοπνεύστοις Γραφαίς, άλλα πολυπραγμονείς τα θεία, και βιάζεις την άληθειαν, καὶ πανταχοῦ σπεύδεις καὶ λογισμῶν ἀνωμαλία μάλλον άκολουθήσαι, ή πίστει δουλεύσαι, ώσπερ τῶν ἄλλων χατειληφώς τὴν πείραν, ἢ τῶν ἄλλων ἐν πείρα γενόμενος των όρωμένων. Άπάγγειλόν μοι, λογισμών ἀχολουθία χρησάμενος, πώς ἔστηχεν ὁ ούρανός, είς τοσούτον ύψος χοιλαινόμενος άπειρον, χαλ μηδέν έν τοσαύτη περιγραφή τὸ ὑπερείδον ἔγων, πῶς Εστηχεν, τίνι βαστάζεται, τίνες αι χρηπίδες έφ' ὧν έστηρικται ; πῶς ἐν τοσούτψ χρόνψ οὐ λύεται τὸ κάλλος, ούκ ἀφανίζεται ἡ άρμονία; Δεῖξον τοὺς βαστάζοντας κίονας, [422] δείξον την ὑποδάθραν την τοσούτοις δγχοις ύποχειμένην. Τί δὲ ἐρῶ περὶ ούρανου, και ου περι γης ήν πατώ; Πρώτον έρμήνευσόν μοι τῆς γῆς τὴν κατάστασιν. "Ότι μὲν γὰρ ἐπὶ ὑδάτων τεθεμελίωται, τοῦτο κάγὼ παρέλαδον, καὶ αὐτὸς όμολογείς. Πῶς δὲ ἐπὶ τῶν ὑδάτων ἐστήρικται, ἐρμήνευσον. Μή άπλῶς ἀκολουθήσης τῷ λόγῳ, ἀλλὰ λογιαμόν απόδος των ζητουμένων πως δρη τοσαύτα καλ τηλικαύτα, και βουνοί και πεδιάδες ἐπὶ ὑδάτων φέρονται; Είπε πως ή θάλασσα άφώρισται είπε πως ή τοσούτοις μαινομένη χύμασι χαλ είς υψος ἄπειρον χορυφουμένη, ἐπειδὰν πλησιάση τἢ ψάμμφ, λύεται, αίδεζται τον όρον τοῦ νομοθέτου. Έρμηνευσον, άδελφέ, πῶς μιᾶς γῆς ούσης, μιᾶς μητρός, διάφορα τὰ βλαστήματα, πόθεν αι πικραλ ρίζαι, πόθεν αι γλυκείαι, πόθεν τῶν καρπῶν αἱ διαφοραί. Μία γῆ βλαστάνουσα, εξς δμδρος ο τρέφων, πόθεν ή διαφορά; Έρμηνευσον πόθεν προίεσαν αι πηγαί, και έκ ποίων άθύσσων, πῶς ταῦτα δυνατόν καταλαθείν. 'Αλλ' δταν περί ταῦτα ἀπορήσωμεν, ἔχομεν μίαν άληθῆ καὶ εὐσεδη των απορουμένων την λύσιν. Και ό μαχάριος Δαυίδ εμελώδησεν ώδε πη λέγων . "Οτι εὐθὺς ὁ λόγος τοῦ Κυρίου, καὶ πάντα τὰ ἔργα αὐτοῦ ἐν πίστει. Τά έργα άνευ πίστεως ούχ έστι χαταλαδείν, καλ θεόν άνευ πίστεως εύρειν δυνατόν; Τά έργα άνευ πίστεως, και ο Υίος εν αποδείξει; "Οτι εύθυς ο λόγος τοῦ Κυρίου, καὶ πάντα τὰ ἔργα αὐτοῦ ἐν πίστει. Άλλα γάρ τους έχθρους της άληθείας άφέντες ήμεζς, επί την ύγιη και άσφαλη της πίστεως (sic) ἐπανέλθωμεν, καὶ δείξωμεν τὸν κανόνα τῆς εὐσεδείας, δι' αύτῆς τῆς ἀληθείας ἐχλάμποντα. Οὐδεὶς Μωϋσέως έν τοις άρχαιοις άξιοπιστότερος, ούδεις Παύλου έν τοις νέοις σοφώτερος. Έρεύνησον την παλαιάν χατάστασιν, και Μωϋσέως οὐδένα μείζονα εὐρήσεις · Εγνων γάρ σε, και εδρες χάριν παρά πάντας. Ούδεις Παύλου εν τη Νέα τελειότερος · Σκεῦος γάρ έστιν έκλογης, και λαλούντα έχων εν έαυτῷ τὸν Χριστόν. Μή ύπερδής τους του Μωυσέως δρους και του Παύλου. Τί εύρε Μωυσῆς, κατάληψιν ουσίας, ή δόξαν Θεοῦ; Μωϋσῆς, ἀδελφοὶ, ἡλθεν εἰς ἐπιθυμίαν Θεοῦ, ὡς ἄνθρωπος φιλόθεος, καὶ ἡγνόησε μέν, ὅτι ἀδύνατον ἐπεθύμει ' όμως δε δι' ων ήτησεν τον Θεόν, έδειξεν. Τί γάρ φησι; Δέομαι, Κύριε, εί ευρηκα χάρις ενώπιος σου, γνωστῶς ίδω σε, ἐμφάνισόν μοι σαυτόν.

<sup>\*</sup> Forte πολυπραγμονών, έρευνών. Coteler.

'Αδιλφός ήν ούτος τοῦ Φιλίππου τοῦ λέγοντος · Δεῖξον ημίν τον Πατέρα, και άρκει ήμιν. Κύριε, σύ είπας, δτι Εύρες χάριν ἐνώπιόν μου, ἐμφάνισόν μοι σεαυτόν, δπως γνωστώς ίδω σε. Είδε μέν γάρ αὐτὸν καὶ ἐπὶ τῆς βάτου, εἶδεν αὐτὸν καὶ ἐκ τοῦ ὅρους Σινά, είδεν αύτον και έκ διαφόρων επιφανέντα τόπων, και διαφόρως την επιφάνειαν αύτοῦ ενδειξάμενον. άλλ' ὁ μαχάριος ἐχεῖνος Μωϋσῆς αὐτὸν ίδεῖν ἐπόθει τής φύσεως τον χαρακτήρα. ἄνθρωπος ὢν, άνθρώπινα περί της ύπερχοσμίου δυνάμεως έφαντάζετο. 'Ο δὲ Θεός τὸν μὲν [423] πόθον τοῦ πιστοῦ θεράποντος έδέξατο πείθει την άνθρωπίνην δρεξιν τῶν άδυνάτων ἐπιθυμοῦσαν. Τί γάρ φησι πρὸς αὐτόν; Οὐδείς δψεται το πρόσωπόν μου, καὶ ζήσεται. Οὺ χωρεῖ ποθούμενον ή τῶν ποθούντων δύναμις, οὐ φέρει θνητή δψις τὴν ἀθάνατον φύσιν. Τί οὖν, ὧ Δέσποτα, καταλιμπάνεις τον πόθον άπαραμύθητον, καὶ οὐδὲ σχιάν παρέχεις τῆς ἐπιθυμίας τῷ φανταζομένη τοσούτον πόθον; "Όθεν φησί · Τίθημί σε είς την πέτραν, καὶ σκεπάζω τῆ χειρί μου · καὶ ἐν τῷ παρέρχεσθαι την δόξαν μου δψη τὰ ὀπίσθια, τὰ δε έμπρόσθια ούκ δύη. Έν τῷ παρέρχεσθαι, οὐκ εἶπεν, \*Εμέ, άλλά, Την δόξαν μου ού γάρ ἔστιν, ὑπερδάντα την δόξαν, ούσίαν εύρειν. Μωϋσης ούδεν εύρε πλέον δόξης, και ταύτην ούκ είδεν είς όλόκληρον, άλλά τά νῶτα · οὐχ ἐπειδὴ νώτοις καὶ στήθεσι διαγέγραπται ἡ θεία φύσις · άπλη γάρ έστι καὶ ἀσύνθετος · άλλ' ἐπειδή ό θεὸς έαυτὸν οῦτω γνωρίζει, οὐ κατά τὴν αὐτῷ πρέπουσαν άξίαν, άλλά χατά την δύναμιν τῶν μελλόντων άπολαύειν τῆς δψεως. Μωϋσῆς δόξαν ἔφθασε, καὶ τἡν δόξαν ούχ ύπερέδη. Καὶ σὺ, αίρετικὲ, τὴν δόξαν ὑπερδάς, ούσίαν θεού πολυπραγμονείς; "Ελθωμεν και έπί τὸν μακάριον Παῦλον. Παῦλος ἐν τῆ Νέα Καταστάσει, έγχύψας μερικαίς τισιν οίκονομίαις του Θεού, καί ώσπερ Ιλιγγιάσας τὰ βάθη τῆς ἐννοίας, τὴν μεγάλην έχείνην και έχπλήξεως γέμουσαν άνεδόησε φωνήν, ώδε πη λέγων. Ο βάθος πλούτου σοφίας καί ηνώσεως Θεού! ώς άνεξερεύνητα τὰ κρίματα αὐτοῦ, καὶ ἀνεξιχνίαστοι αἰ όδοὶ αὐτοῦ! Τίς γὰρ ἔγνω rour Kuplou; η τίς σύμβουλος αὐτοῦ ἐγένετο; η τίς προέδωκεν αὐτῷ, καὶ ἀνταποδοθήσεται αὐτῷ; Καλ τὸ τέλος τοῦ λόγου: "Οτι έξ αὐτοῦ καλ δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν τὰ πάντα· αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αίωτας. Όρας ότι είς την δόξαν έλθων του Θεού, τον δρον ούχ ύπερέδη; Καὶ τί περὶ άνθρώπων λέγω; 'Ανά**δηθι πρός τὰ ὑπερχόσμια τῇ ἐννοίᾳ· ἐρώτησον τοὺς** ούρανούς και είπέ. Τί μοι περί θεοῦ άναγγέλλειν δύνασθε; ούρανολ, διηγήσασθέ μοι ποταπός ό Θεός · άπαγγείλατέ μοι τί έστιν ούσία ὁ Θεός. 'Αλλ' ούχ ἀποχρίνονται οι ούρανοι, περί των άδυνάτων έρωτώμενοι. 'Αλλά κάν ταυτα τολμηρώς ἐπερωτήσης, ἀποκριθήσεται διά του θαυμασίου Ίερεμίου το θείον έχείνο λόγιον "Εφριξεν οὐρανός ἐπὶ τοῦτο. Φρίττει γὰρ

ούρανός άληθως, δταν ίδη την θείαν πολυπραγμονουμένην φύσιν. Άντικρούσει δέ καὶ ὁ μακάριος Δαυίδ, την άμετρον πολυπραγμοσύνην χολάζων, χαὶ ἐρεῖ, Οὐχ ήχουσας, ότι Ol oùparol διηγούνται φύσιν θεού, άλλά, Δέξαν Θεού. Ούχ αύτός σοι διά τῆς άγ!ας κιθάρας ἀνεδόησεν, ὅτι Ol οὐρανοὶ διηγοῦνται δόξαν Θεοῦ, οὐ φύσιν Θεοῦ; Οὐχ οὐσίαν ἐρμηνεύουσιν, ἀλλλ δόξαν Θεοῦ άναγγέλλουσιν. Άλλά μη νομίζης τάς ύπερχοσμίους δυνάμεις είδέναι τι πλέον. Έρώτησον άγγέλους, ερώτησον λέγω, ούχ επειδή επιτέτραπταί [424] σοι προσομιλείν ταίς άνω δυνάμεσιν, άλλ' έπειδή έχ τῆς Γραφῆς ἔχεις τὰ φάρμαχα, χαὶ τὰ ἐπιστομίζοντά σου την θρασύτητα. Έρώτησον τους άγγέλους. **ἐρώτησον ὅταν [δῃς αὐτοὺς ἐπὶ γῆς χορεύοντας ἡ** άνυμνοῦντας. Είπε αύτοις Τί καινον διδάσκετε; τί ξένον ἀπαγγέλλετε; καλ εύθέως ὁ θεῖος χορὸς ἀποκριθήσεταί σοι διά των θείων Εὐαγγελίων · Δόξα ἐν ὑψίστοις Θεφ, και έπι της ειρήνη, εν ανθρώποις εὐδοκία. Ἡλθον ἐπὶ Υῆς ἄγγελοι, καὶ τῆς δόξης τοὺς δρους ούχ ύπερέδησαν καλ αίρετικολ τούτους ύπερδαίνειν ούχ ώχνησαν. 'Aλλά μή τι ai άνωτάτω δυνάμεις, αί ὑπὲρ τοὺς ἀγγέλους; λέγω δη αί τῶν ἀρχαγγέλων. Είσι δε έχειναι φύσεις διαχεχριμέναι. Έρώτησον τὰ Χερουδίμ, τὸν βασιλικὸν θρόνον • Ο καθήμενος έπι των Χερουδιμ, έμφανηθι. Έρωτησον τλ Χερουδίμ ώς θρόνον σαπφείρινον, και έν τῷ θρόνψ καθήμενον ώς όμοιωμα Υίου άνθρώπου. Και φωνή ὲγένετο τῶν Χερουδιμ, ὡς ὑδάτων πολλῶ**ν βοῶ**σα: Εὐλογημένη ή δόξα Κυρίου έκ τοῦ τόπου αὐτῆς.

δ'. 'Όρᾶς καὶ τῶν Χερουδιμ τὴν εὐλάδειαν ; "Εφθασεν είς δόξαν, και ούχ ύπερέδη τον δρον. Εύλογημένη ή δόξα Κυρίου. Καὶ πῶς; Έκ τοῦ τόποι: αὐτῆς · ἴνα δείξη σοι, ὅτι καὶ ἐν τοῖς οὐρανίοις τόποι⊆ αὐλίζεται, καὶ πολὺ ὑψηλοτέραν τῶν οὐρανίων δυνάμεων καλ ἀοράτων ὑπέρκειται τὴν ἀξίαν. Οὑ φθέγγονται ώς πλησιάζοντες, άλλ' ώς πόρρω άφεστηκότε της θείας άξιας. Εύλογημένη ή δόξα Κυρίου έχ το Ε τόπου αὐτῆς. Ούχ ὅτι τόπον ἔχει · πάντα γὰρ περιγράφει τόπον άλλα τόπον θεοῦ καλεί την περι αύτλάξίαν. Είδες των Χερουδίμ και φωνήν; Εύλογημένη τ δόξα Κυρίου. Καὶ οὐδὲν πλέον ἀνήγγειλε. Δεῖ γάρ 🗲 κύκλω παρεστώτα, είδέναι τὰ τοῦ Θεοῦ καταγγέλια. Τὰ γὰρ Σεραφίμ εἰστήπει πύπλφ αὐτοῦ. Τί τοίνυν μαθείν έστι παρ' ύμων; Μή χωλύσητε. 'Αλλ' έρεί κάχείνα, ότι χάν ὑπερέχωμεν τὴν ἀξίαν, ἀλλ' ἐπιγινώσχομεν ήμῶν τῆς φύσεως τοὺς δρους, καὶ οὐχ ὑπερπηδώμεν τὰ μέτρα τῆς γνώσεως: οὐ πολυπραγμονούμεν ήμων τον κτίσαντα, ού περιεργαζόμεθα τον τιμήσαντα. Οίδαμεν την άκατάληπτον φύσιν, ότι ούχ ύποδάλλεται ζητήσει , ού δουλεύει λογισμών ακολουθίαις · ὑπερέχει πάσαν όμοῦ καὶ άγγελικήν κατάστασιν καλ ύπερκόσμιον έννοιαν καλ πάσαν ύπερουράνιον δύναμιν ή δόξα του προσχυνουμένου. Διά τουτο καί

<sup>\*</sup> Cod. ζήτησιν. Cotel. conj. ζητήσεσιν.

in rubo, vidit eum ex monte Sina, vidit eum diversis in locis apparentem, et variis modis præsentiam suam indicantem, at beatus ille Movses ipsam videre cupiebat naturæ formam. Nam homo cum esset, humana de superna illa virtute imaginabatur. Deus autem desiderium sidelis famuli approbavit, slexitque humanum affectum impossibilia cupientem. Quid enim alt illi? Nemo videbit faciem meam et viret (Exod. 33. 20). Desideratum non capit virtus desiderantium: non fert mortalis oculus immortalem naturam. Quid ergo, Domine? relinquis sine solatio amorem, ac ne umbram quidem præbes desiderii, ei qui tantum amorem animo concepit? Quamobrem ait: Pono in petra, et protego manu mea : et cum transibit gloria men, videbis posteriora: anteriora vero non videbis (Exod. 33. 22. 23). Non dixit, Cum pertransibo, sed, Cum transibit gloria mea. Non enim licet, prætergrediendo gloriam, essentiam reperire. Moyses nihil plus quam gloriam invenit, neque illam totam vidit, sed dorsum: non quod dorso et pectore delineata sit divina natura: simplex enim est et incomposita; sed quia Deus sic se cognoscendum præbet, non secundum sibi congruentem dignitatem, sed secundum facultatem eorum, qui ipsum visuri sunt. Moyses ad gloriam pertigit, et gloriam non supergressus est : at tu, hæretice, gloriam transgressus, substantiam Dei curiose scrutaris? Veniamus et ad beatum Paulum. Paulus in Novo Testamento, cum consideraret particulares quasdam Dei dispensationes, quasi vertigine captus in profundo cogitationis, stupore plenam vocem entisit his verbis: ( O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, quam incomprehensibilia sunt judicia ejus, et investigabiles viæ ejus! Quis enim cognovit sensum Domini? aut quis consiliarius ejus fuit? aut quis prior dedit illi, et retribuetur ei » (Rom. 11.33-36)? Finisque sermonis: « Quoniam ex ipso per ipsum et in ipso sunt omnia; Ipsi gloria in sæcula. » Viden' eum cum ad gloriam Dei venisset, terminum non excessisse? Ecquid de hominibus dico? Cogitatione ascende ad cælestia; interroga cælos et dic: Quid mihi de Deo narrare potestis? cæli, narrate mihi qualis sit Deus, renuntiate mihi quæ sit essentia Dei. Verum non respondent cæli, de iis quæ eorum facultatem superant interrogati. Sed si hæc audacter quæsieris, respondebit per admirabilem Jeremiam, divinum illud proferens eloquium: Inhorruit cælum super hoc (Jer. 2. 12). Inhorrescit enim vere cælum, ubi viderit naturam divinam indagari. Ex opposito canet beatus David, temerariam coriositatem plectens, et dicet : Non audisti illud, Cæli enarrant, non naturam Dei, sed gloriam Dei. Nonne ipse tibi per sanctam citharam clamavit, Cæli enarrant gloriam Dei ( Psal. 18. 1). Non naturam Dei, non substantiam declarant, sed gloriam Dei annuntiant. Cæterum ne putes cælestes virtutes quid ultra cognoscere. Interroga angelos, interroga, inquam, non quod tibi concessum sit cum supernis virtutibus congredi, sed quia ex Scriptura remedia habes, quæque audaciam tuam reprimant. Interroga angelos: interroga eos cum videris in

terra choreas agentes, aut hymnos canentes. Die illis, Quid novi docetis? quid insoliti annuntiatis? statimque divinus chorus per sancta evangelia respondebit tibi : Gloria in altissimis Deo, et in terra pax, in hominibus beneplacitum (Luc. 2. 14). Venerunt in terram angeli, et gloriæ terminos non prætergressi sunt: hæretici vero hos transgredi non dubitaverunt. Sed num forte supernæ virtutes, quæ super angelos sunt? Archangelos dico: sunt autem illæ naturæ distinctæ. Interroga Cherubim, regium solium: Qui sedes super Cherubim, manifestare (Psal. 79. 2). Interroga Cherubim, thronum sapphirinum, et in throno sedentem, velut similitudinem Filii hominis (Ezech. 10. 1. et 1. 26. 24). Et vox facta est Cherubinorum, quasi aquarum multarum, clamans : Benedicta gloria Domini de loco suo (1bid. 3. 12).

4. Vides Cherubinorum reverentiam? Pervenerunt ad gloriam, et intra terminum manserunt : Benedictu gloria Domini. Quomodo? De loco suo: ut ostenderetur tibi, eam in cælestibus locis commorari, et longe altiorem esse dignitate ipsis cælestibus et invisibilibus virtutibus. Non loquuntur quasi prope stantes, sed ut longe a divina dignitate distantes : Benedicta gloria Domini de loco suo. Non quod locum habeat; omnem enim circumscribit locum; sed locum Dei vocat eam quæ circa eum est dignitatem. Vidisti Cherubinorum vocem? Benedicta gloria Domini. Et nihil amplius annuntiaverunt. Oportet enim te circum adstantem, nosse ea quæ a Deo nuntiantur. Nam Seraphim stabant in circuitu ejus (Isai. 6. 2). Quid ergo a vobis discemus? Nolite prohibere. Verum illa quoque dicent : Quamvis dignitate præcellamus, novimus tamen naturæ nostræ fines, nec cognitionis mensuram prætergredimur: non curiose scrutamur Creatorem nostrum, non exploramus eum qui nos honore affecit. Novimus incomprehensibilem naturam non subjici quæstionibus, nec obnoxiam esse ratiociniorum seriei; superat omnem angelicum statum omnemque vim cælestem gloria ejus qui adoratur. Idco et nos non transcendimus terminos. Non præterierunt Cherubim (a), sed cum omni reverentia cælestem

(a) Totus ordo orationis pustulat Seraphim, quamvis in loco Isaize, et Cherubinos pro Seraphinis posuerit Philastrius Bateresi ult., ac Paulinus Batali 9, p. 605, ipseque Chrysostomus in illud, Pater, si possibile est, etc., et Cherubinos Seraphinis jungat Epiphanius Ancorati cap. 10, 26, cum severiano Orat. 2 de Mundi creatione, et Philastrio Hæresi extrema et penultima, partierque hymnus Cherubicus appellari soleat, qui seraphicus est. Sicut vice versa in locum Cherubinorum Exodi et Paralipom. Seraphini substituuntum Actione 5 synodi VII, seu in disputatione illic prolata Judzie et Christiani (ubi tamen Cod. Reg. 1026, f. 266, Cherubino Paterentimi et alter interpretum) et ab Andrea Cretensi Oratione 3 in dormitionem Deiparæ: necnon thronus Seraphicus instar Cherubici in eodem Andrea legitur Orat. in ramos palmarum, atque in Theophane Cerameo Hom. 53, ac 60. Atque 6 ede. 10 Manuel Illiques Republicum et Seraphim. Epist. 1 Gregorii II ad Leonem Isaurum. Accedit huc, quod notavi ad Constit. Apost., Cherubim et Seraphim coniundi apud Cyrillum Hierosolymitanum Catechesi mystagogica 5, cui aunc addas velim tum cognominem Alexandrinum lib. 9 et 10 de Adoratione in spiritu et veriate, ubi etiam nomini Seraphim dat interpretationem nominis Cherubim, cum rectius interpretetur ad Isaise caput 6, et ad Joannis 12, 41, tum anrationes de inventione 5. crucis, apud Gretserum c. 1697, 1706, 1707, 1714, tum Anastasium Sinaitam 12 in

illum hymnum modulantur: Sanctus, sanctus, sanctus, Dominus Sabaoth, plena est omnis terra gloria ejus (Isai. 6. 5). Non pudore te afficit Paulus et Moyses, qui gloriam non prætergressi sunt? Pudore te afficiet cælum, gloriam enarrans. Sed nec persuadet tibi cælum? Pudorem inferent angeli. At angelos despicis? Reverere Cherubinos. Verum illos etiam audacter prætergrederis? Te Seraphim eo reducant ut sapias. At nec cælestibus nec terrenis documentis morem geris? Extra sacrum chorum mane, sponte exsula a divinis atriis. Non potes enim Deum curiose scrutari, et inter sideles numerari. Ecquid de Deo dico? Nescis sormidandum esse Dei naturam audacter scrutari? Imo ne ipsa guidem opera Dei si volueris accuratius rimari, dignum te putabit Deus familiaritate sua, sed longe repellet, ut qui impossibilia aggrediaris. Moyses talis tantusque vir, tot miraculorum patrator, qui mediator Dei et hominum fuit, cui mare divisum est, qui manna de cælis deduxit : hic ubi unum ex Dei jussis ausus est humana ratione metiri, nec divinæ concessit potentiæ, inexorabilem pænam incurrit. Ut enim pervenit ad petram, dixit ad populum: Popule dure et incredule, num de petra hac potero vobis dare aquam (Num. 20. 10)? Et quid illi Deus : Pro eo quod non glorificasti me coram synagoga, non ingredieris in terram, quam juravi (Ibid. v. 12). Hic mihi mentem diligenter adhibe. Pro eo quod non glorificasti me. Quid erat glorificare? Dicere, Omnia potest Deus. Peccatum enim est contra Deum rationibus gesta ejus examinare, nec divinæ virtuti permittere, quæ super omnia operatur quæ sua sunt. Defensionem instituit David pro Moyse lapso, non mente, sed lingua (Psal. 105. 33). Nam justorum delicta in lingua sunt, impiorum crimina in mente. Ac sicut impius mente quidem a Deo sejungitur, videturque tamen ratione labiorum aliquantum ad eum accedere; nam Populus hic labiis me honorat, cor autem ejus longe est a me (Isai. 29. 13): sic et pius firmo corde præditus, sæpe lingua labitur. Ideo David Moysis desensionem suscipit, propheta prophetam purgat : Et irritaverunt eum ad aquam contradictionis, et vexalus est Moyses propter eos (Psal. 105. 32); non propter se. Quid autem sibi vult illud. Propter eos? Non ex proprio animo incredulitatem exhibuit, sed conturbatus ex contradictione populi, non amplius mentem habuit puram, utpote conturba-

Hexaemeron; tum denique Theodorum Prodromum, in eodem Gretsero c. 2369. Quod autem hoc in loco Chrysostomus Seraphinos ponat supra Cherubinos, Oratione vero tertia de Incomprehensibili contra faciat, quam rationem dabimus? Scilicet in re arbitraria et incerta, variationi opinionis locum esse. Porro ex Oratione Nicetæ Paphlagonis in laudem Bartholomæi apostoli, Novissimi Auctarii Combefisiani p. 397, 398, ubi ordines angelici gradatim enumerantur, excidisse videntur vitio antiquarii, virtutes; et Oratione in Thomam p. 370, Utroni; quemadmodum liquet per consimilem enumerationem Nicetæ Orat. in Petrum et Pautum p. 334, et Orat. in Judam Thaddæum p. 421. Consulere adhuc potes Nota; ad Apostolicorum Opera c. 312, insuperque S. Irenæum lib. I., cap. 1, p. 21, et in Epiphanio Hær. 51, n. 17, p. 184, C. D. Ac demum ad ista Philastrii cap. postremo, Num Cherubim plenitudo scientiæ dicitur, et vir-tus ignea peragrans appellatur, me vide; audacter enim induco, et Seraphim virtus ignea flagrans appellatur. Coteler.

tam. Hæc loquutus sum ab officina iniquitatis prolata. Ubi audisti genitum et ingenitum? ubi audisti novas illas, insanas fastusque plenas dictiones? Circumscripta sunt illa, quæ Spiritus sunt, et inducta vicissim ea quæ sunt diaboli. Si hæc quæris, Paulum quare tibi vindicas doctorem? si hæc curiose exploras, Petrum te habere quid gloriaris? Fidem nega, et profer quæstionem. Sed a Scriptura, inquit, non recedo, absit. Inimicus et \*\*\* (a) discipulus et ratiociniorum magister? Explica mihi qui ratiocinia sectaris, quomodo Christus januis clausis ingressus sit. Quid opus est alia tractare? Nam sæpe et dicentibus et audientibus detrimento sunt. Non dico tibi, invisibilem naturam expone : quomodo genuit Pater, quis divinæ generationis modus; dispensationis (b) modum requiro.

5. Dic quomodo januis clausis ingressus sit Servator, quomodo ingressum fuerit corpus (Joan. 20. 26). Negat natura corporis \*\*\* evangelia. Si sidem sequar, veritas est certissima. Quomodo januis clausis ingressus est? Non erat enim incorporea natura, quæ corpora omnia penetrat; sed erat cum incorporea corpus; idque erat incorporeæ naturæ organum. Hoc quippe corpus humanum Servator habuit. Certe discipuli ad novum miraculum respicientes, existimarunt spiritum esse, quia illud naturam corporis superabat. \*\*\* dubitantibus ait : Palpate me, et videte, quia spiritus carnem, et ossa non habet, sicut me videtis habere (Luc. 24. 39). Quomodo ingressus est? num asseres instar aeris soluti sunt? an forte corpus extenuatum est, sicque permeavit ligni crassitudinem? At neque tu dicere potes, neque ego explanare valeo: nihil horum mihi Scriptura tradidit, rem non curiose perquiro: ea quæ prædicavit sequor, etiamsi nollem. Ingressum esse credo: quomodo autem non exploro. Ne putes \*\*\* clausis januis ingressus est. Non dixit. Rarefacta aut soluta janua ingressus est, sed Janui. clausis. Quod factum est narravit; quis rei modu fuerit non declaravit. Exiit Petrus e carcere; seapertæ sunt ei januæ, idque Scriptura significav his verbis: Porta ferrea ultro aperta est eis (Act. 1 10). Non dixit, Ultro suscepit Petrum transcuntement humanum quippe corpus erat, et ex humana mass-Corpus vero Christi humanum quidem erat, ob c gnationem quam nobiscum habet; divinum aut ob unionem Verbo, et ob admirabilem Virginis para tum (c). Quemodo januis clausis ingressus est? que modo cælis clausis ascendit? O temeritatem talia

 (a) Hic et tribus in locis sequentibus, qui asteriscis r tantur, testificatur Cotelerius desiderari quinque lineassingulos.

singulos.

(b) Per dispensationem (Græc. obsorpties) intelligas in nationem Christi, seu potius totam seriem natalium, or rum, et mortis Christi, quæ in redemptionem humani neris cedunt.

(c) Juxta hunc locum corrigi velim Rusticum, quantotal ad Synodum Chalcedonensem: Nelior interpretatione of undo Deus Verbum incarnatione et inhumantus seconceptione univerit templum; ita ut scribatur, melioterpretutio sil, eo quod Deus Verbum incarnatus et inhumantus sit, et ex conceptione univerit templum. Tom. 1 centis præclaræque Collectionis Baluxianæ col. 1080.

ήμεζε ούχ υπερδαίνομεν τους όρους. Ούχ υπερέδη τλ Χερουδίμ, άλλά μετά πάσης εύλαξείας τον ουράνιον έχεινον ύμνον άναμέλπει - "Αγιος, άγιος, άγιος, Κύριος [425] Σαβαώθ, πλήρης πᾶσα ή τῆ τῆς δόξης αύτου. Ού δυσωπεί σε Παύλος και Μωϋτής, δόξαν μή ὑπερβαίνοντες; Δυσωπήσει σε ὁ οὐρανὸς, δόξαν άπαγγέλλων. 'Αλλ' οὐ πείθει σε ὁ οὐρανός ; Δυσωπήσουσιν άγγελοι. 'Αλλ' άγγέλων καταφρονείς; Φοδήθητι τὰ Χερουδίμ. 'Αλλά καὶ ταῦτα ὑπερδαίνεις τῆ τόλμη; Σωφρονιζέτω σε τλ Σεραφίμ. 'Αλλ' ούτε ύπερχοσμίοις, ούτε ὑποδείγμασιν ἐπιγείοις πείθη; Ἐκτὸς γενού των Ιερών χορών, εξόρισον σεαυτόν των θείων αύλων. Ού δύνη γάρ θεόν πολυπραγμονείν, και έν τρίς πιστοίς άριθμείσθαι. Καὶ τί λέγω περί θεού; Ούκ οίδας, ότι φοδερόν το χατατολμάν και έρευνάν θεού φύσιν; Ούδλ αύτλ τὰ ξργα τοῦ Θεοῦ αν θέλης πολυπραγμονήσαι, άξιόν σε ὁ Θεὸς ἡγεζται τῆς ἐαυτοῦ οίχειότητος, άλλ' εχδάλλει μαχράν, ώς των άδυνάτων κατατολικώντα. Μιουσής ο τοιούτος και τηλικούτος άνήρ, ο τών τοσούτων θαυμάτων έργάτης, ο γενόμενος μεσίτης Θεου και άνθρώπων, ο διηρέθη θάλασσα, ος τὸ μάννα έξ ούρανων ἐπήγαγεν· ούτος, ζν' ἔν τι των ύπο Θεού χελευσθέντων τολμήσας άνθρωπίνω λογισμώ μετρήσαι, και μη τη θεία δυνάμει παραχωρήσαι, άπαραίτητον Εσχεν την δίκην. 'Ως γάρ Εφθασεν έπλ την πέτραν, λέγει πρός τον λαόν. \* Δ λαός σκληρός και όπειθης, μη έκ της πέτρας ταύτης δυνήσομαι ψμῖν δοῦναι ὕδωρ; Καὶ τί πρὸς αὐτὸν ὁ Θεός; 'Ανθ' ων ούχ εδόξασάς με ενώπιον τῆς συναγωγής, ούχ είσε. εύση είς την γήν, ην ωμοσα. Ένταῦθά μοι πρόσεχε τὸν νοῦγ ἀχριδῶς . Άνθ' ὧν ούκ έδόξασάς με. Τί γάρ ήν το δοξάσαι; Το είπειν. Πάντα δύγαται ό Θεός. 'Αμαρτία γάρ έστιν είς Θεόν τό λογισμοίς έξετάζειν τὰ παρ' αὐτοῦ γινόμενα, καλ μή τἢ θεία δυνάμει παραχωρείν, ὑπὲρ πάντα τὰ έαυτης έργαζομένη. Απολογείται Δαυίδ ὑπέρ Μωϋσέως σφαλέγτος, ού διαγοία, άλλα γλώττη. Των γάρ φικαρών φικαθεψικάτα μέδι τά Χειγμ. έχν θε σαεθών τά άδικήματα περί την διάνοιαν. Καί ώσπερ ό άσεδης ἀπεσχοίνισται μέν τἢ διανοίς, δοκεζ δέ πως πλησιάζειν τῷ Θεῷ περί τὰ χείλη. Ὁ μαός γάρ ούτος τοῖς χείλεσι με τιμά, ή δε καρδία αύτου πύρρω ἀπέχει ἀπ' έμου · ούτως ο εύσεδης ερρωμένην έχων την χαρδίαν, όλισθαίνει πολλάχις περλ την γλώφσαν. Διά πούτο ὁ Δαυίδ ἀπολογείτα: ὑπέρ Μωϋσέως, προφήτης ύπλρ προφήτου. Και παρώργισαν αυτόν ές υδατος ἀντιλογίας, καὶ ἐκακώθη Μωθσῆς δι' αὐτούς: ψύ δι έαυτόν. Τί δέ έστι τὸ, Δι' αὐτούς; Οὐ παρά τὴν έδίαν γνώμην την άπιστίαν έδειξεν, άλλά θολωθείς ύπο της αντιλογίας του λαού, ούκέτι εύρε τον λογιgιών καθαρόν, ώς èν συγχύσει. Ταύτα έλάλησα τλ ύπο του έργαστηρίου της άδικίας προσφερόμενα. Πηύ ήκουσας άγέννητον και γεννητόν; που ήκουσας εκεί-PATROL. GR. LVI.

νας τῆς πολυμανοῦς καὶ πολυφαντάστους διαλέπτους» τ Περιεγράφη τὰ τοῦ Πνεύματος, καὶ ἀντεισήχθη [426] τὰ τοῦ διαβόλου. Εἰ ταῦτα ζητεῖς, Παῦλον διὰ τί ἐπιτ γράφεις διδάσκαλον; Εἰ ταῦτα πολυπραγμονεῖς, Πέτ τρον τί σεμνύνει ἔχειν; "Αρνησαι τὴν πίστιγ, καὶ προσένεγκε ζήτησιν. 'Αλλ' οὐκ ἀναχωρῶ, φησὶ, τῆς Γραφῆς. μὴ γένοιτο. 'Εχθρὸς καὶ "" μαθητής καὶ λονισμῶν εἰσηγητής; Έρμήνευσόν μοι λογισμῷ δουλεύσας, πῶς ὁ Ֆωτὴρ κεκλεισμένων τῶν θυρῶν εἰστ ῆλθε; Τίς χρεία περὶ τὰ ἄλλα ἀσχολεῖσθαι; πολλάκις γὰρ ζημίαν καὶ τοῖς λέγουσι καὶ τοῖς ἀκούουσι φέρει. Οῦ λέγω Περὶ τῆς ἀοράτου φύσεως ἐρμήνευσον: πῶς ἐγέννησεν ὁ Πατὴρ, τῖς ὁ τῆς θείας γεννήσεως τρότ πος τὸ τῆς οἰκονομίας ἀπαιτῶ,

ε'. Είπε, πως θυρών κεκλεισμένων είσηλθεν & Σωμ τηρ, πώς είσηλθε το σώμα. Η του σώματος φύρις άρνείται " τὰ Εὐαγγίλια. Έλν τῆ πίστει ἀχολουθήσω, άψευδής ή άλήθεια. Πώς είσηλθε πακλεισμές νων τῶν θυρῶν; Οὐ γλρ ἦν ἡ ἀσώματος φύσις, ἡ πάντων τὰ σώματα τέμνουσα άλλ' ήν μετὰ τής φαρηφεορίες απιτα και ερίες μι εμέ φαρηφεορί φύσεως δργανον. Τούτο γλρ είχε το σώμα το ανθρώπινον ό Σωτήρ. 'Αμέλει γούν οί μεν μαθηταί πρός το ξένον του θαύματος ἀποδλέποντες, ἐνόμισαν [ὅτι] πνευμά έστιν : ἐπειδή τὴν τοῦ σώματος φόσιν ἐνίκα τὸ προκείμενον. 'Ο " μει, λέγει πρός άμφιδάλλοντας: Ψηλαφήσατέ με, και βλέπετε, ότι πνεύμα σάρκα nal dorka oùn kyei, naows kuk oewseite kyorta. Πως είσηλθεν; άρα αξ σαγίδες δίκην άξρος διελύθης σαν ; άλλ' άρα το σώμα έλεπτύνθη, και ούτως διήλθε την τοῦ ξύλου παχύτητα; 'Αλλ' οῦτε σύ δύνη εἰπεῖν, υρες έλιο ξυπηλεδαάι ιαχήσι, οξοςίλ που τοξίτων μαυξομέτεν η Γράτη, οξι πογρώδαλ Κιλος, όξε εκίξε δέξελ άκολουθώ, κάν μή θέλω. "Οτι είσηλθε πιστεψώ, το δέ σῶς οὐ πολυπραγμονῶ. Νή νομίσης … ζῶν θυριῦν 🕚 είσηλθεν. Ούχ είπεν, 'Αραιωθείσης πόριαλυθείσης της θύρας εἰσῆλθεν, ἀλλά, Κεκ. Ιεισμέντων. Το γεγονός έχηρυξε· τίς ὁ τρόπος ποῦ γεγονόπος ούχ ἔδειζεγ. 'Εξηλθε Πέτρος ἀπὸ φυλαχής · ἀλλ' ἡνοίχθησαν αὐσιῦ αί πόλαι, και ή Γραφή επεσημήνατο λέγουσα, ότι Η σιδηρά πύλη αὐτομάτη ήνοίγη αὐτρίς αὐκ εξπεν, Αύτομάτη εδέξατο Πέτρον διερχόμενον, άνθρώπινος γλρ ήν τὸ σῶμα, καὶ ἐξ ἀνθρωπίνου φυράματος. Τὸ δε του Χριστού άνθρώπινου μέν, διά την πρός ήμας συγγένειαν · θείον δε διά τε την πρός τον Θεόν Λόγον ειωσιν, και διά την ξένην ώδινα της παρθένου. Πώς είτηλθε κεκλεισμένων των θυρών; πώς άνηλθε κεκλεισμένων των ούρανων; "Ω της άτοπίας των ταύτα

Sic Ms. perperam. Legendum forte, τὰς πολυμανείς καὶ πολυγαντάστους διαλέκτους. Coreles.

τολμούντων \*! ω της εύσεθείας των πάντα πιστευόντων! 'Αλλά τί φησιν ό άντιλέγων; Ούχ εύρίσκομεν την πίστιν άσφαλη πανταχού · εύραμεν και διολισθαίνουσαν ού δεί πιστεύειν άνεξετάστως, άλλά μετά άχριδούς εξετάσεως. Πολλά δε συντρέγουσιν αὐτοίς τῶν Εξω. 'Αδελφά γάρ τὰ φρονήματα καὶ τῶν αίρετιχῶν χαὶ τῶν Ἑλλήνων · κάκείνα τῶν δαιμόνων εὐρέσεις, καὶ ταύτα τῶν δαιμόνων διδασκαλίαι. [427] Λέγουσιν ούν τινες των άντιπιπτόντων τη πίστει, ότι τὸ ἀλόγιστον αὐτῆς βλαβερόν καν μή ἐξητασμένος λογισμός συνημμένος ή τή πίστει, ούδαμου κέρδος φέρει τῷ πιστεύοντι. Πόθεν γάρ, φησίν, έξετάσαι βούλη τῆς πίστεως τὴν φύσιν; θέλεις ἄνωθεν ἐξ αὐτῆς, φησί, τῆς δημιουργίας; Ζήτησον ον λέγετε πρωτόπλαστω. Εύρίσκω άπο πίστεως πεσόντα. Βλέπε τοῦ πονηρού δαίμονος τὰ βήματα, τοῦ πάντα τολμώντος ραδίως επιχειρείν, οία τολμά, οία φθέγγεται, οία προτείνει. Υμεζς λέγετε, φησίν, ότι δ δφις είπεν αὐτῷ . Ἡ αν ήμέρα φάγησθε, ἔσεσθε ὡς θεοί γινώσχειτες χαλόν και πονηρόν. Επίστευσε τῷ ύφει, πιστεύσας απώλετο. Άρχη ούν των χαχών πίστις. Ταύτα πρός ήμας έχεινοι οι της άληθείας έχθροι, οί της εύσεδείας πολέμιοι. 'Αλλ' ήγνόησαν οι άσεδείς τὸν ἀληθη της πίστεως όρον, ούχ οίδασιν ο προτεί. νουσι. Μή γάρ ήμει; λέγομεν, δτι πάς ό παντί πιστεύων, έχεινος πίστιν έχει, καλ πιστός άναγορεύεται; ούχ ότι ό πιστεύων τῷ τυχόντι, πιστός, άλλ' ὁ Θεῷ πιστεύων άληθινώς. Μή γάρ έδειξας, ότι θεῷ πιστεύσας απώλετο; Διαδόλω πιστεύσας Επέσε, Θεφ απιστήσας ώλίσθησε. Τί διαστρέφεις τὰ ρήματα; "Ακουε 'Ιερεμίου λέγοντος · 'Ακούσατέ μου. οι μισουττες πρίσιτ, οι πάττα τὰ όρθὰ διαστρέφοττες. Καὶ μήν έχρην είπειν 'Αρχή των κάκων άπιστία. Εί γάρ έπίστευσε θεφ λέγοντι, Ή ar ημέρα φάγησθε, θarάτφ ἀποθανείσθε, οὐκ ἄν ώλισθησεν, άλλ' είχεν ἄν την πίστιν, πίστιν άσφαλή προς σωτηρίαν. Ποτέ μή διάδαλε το δνομά της πίστεως. Ου γάρ ο παντί πιστεύων πιστός, άλλ' ό θεῷ πιστεύων, οὐτος μόνος καὶ Εστι και λέγεται. Κατάλειπε ζητήσεις, και άσπασαι πίστιν. Πίστις πάντα φωτίζει, πίστις πάντα άγιάζει, πίστις Πνεύματος άγιου καταξιοί. Στέφανος γάρ π. λήρης πίστεως και δυνάμεως. Εί μη προέλαμπεν ή πίστις, δύναμις ούκ ήκολούθει τῷ ἀγίω. "Οπου πίστις, έχει και δύναμις. όπου άπιστία, έχει και άσθένεια. Άρχη των άγαθων πίστις πηγη των άγαθων πίστις. Λάδωμεν το οπίον της σωτηρίας. Τί λέξεσι δουλεύεις, και την άληθειαν φεύγεις; διατί προσφέρεις & μή τολμφ μήτε των άγγέλων φύσις έρευνησαι; Τί λέγω ή τῶν ἀγγέλων φύσις; ἄ μήτε δαίμονες τολμώσιν. Ου θέλεις αχολουθήσαι Πέτρω; ου θέλεις άκολουθήσαι Παύλιμ; ου τοίς άγγελοις; ου τοίς Χε-

ρουδίμ, ου τοις Σεραφίμ, Γενού κάν μαθητής των δαιμόνων. Είδον οι δαίμονες τον Ζωτήρα, και λέγουσιν αὐτῷ • "Εα, τι ἡμῖτ και σοι, Υιἐ τοῦ Θεοῦ; Οι δαίμονες Υίδν όμολογοῦσι, καλ σύ, αίρετικέ, βλασφημέζς; δαίμονες ίσον ποιούσι, καλ σύ την άνισότητα κατασκευάζεις; Καὶ τί ποιήσω, φησὶν ὁ αἰρετικὸς, τῷ Κυρίω λέγοντι· "Ira γινώσκωσί σε τόν μόνον άληθικόν Θεόν; Μόνον είπε, μόνον έχήρυξε τὸν άληθινον Θεύν τον Πατέρα. Στοιχῶ τૅૅૅૅૅ άληθεία, τૅૅૅૅૅૅૅૅ παρά θεου κατηγγελμένη. Τή φωνή του μόνου [428] άχολουθεῖς, χαὶ τῇ λέξει δουλεύεις; Τήρει μοι τοὺς δρους έπὶ τῶν ἐξεταζομένων. Λέγει ὁ Θεὸς διὰ τοῦν προφήτου · Έγώ είμι πρώτος, καί έγω μετά ταῦια, καὶ ἔτερος πλην έμοῦ οὐκ ἔστι. Δίκαιος καὶ σωτηρ παρέξ έμοῦ οὺκ ἔστι. Καὶ ἐπιστράφητε πρός με, χαὶ σωθήσεσθε ἀπὸ ἐσχάτων τῆς γῆς. Ἐγώ εἰμι ό θεός, καί ούκ έστιν άλλος. Κατ' έμαυτου όμνύω. Έγω πρώτος, και έγω μετά ταῦτα. Και ἐπήγαγε· Καὶ οὐκ ἔστιν ἔτερος πλην έμοῦ. Βλέπετε πῶς δειχνύει μεμονωμένην φύσιν, μηδέν έχουσαν κοινόν πρός έτέραν ἀπεσγοινισμένην φύσιν; Λέγει δὲ ταῦτα ὁ θεός. Έγω είμι, και ούκ έστιν άλλος : ὁ διά του προφήτου λέγων · Έξέτειτα τον ουρανόν μόνος. Πρόσεγε σύ είς τὸ, Μόνος, ἐπειδη προφέρεις Τὸν μόνον dinteror Octr. Έξέτεινα τον ούρανον μόνος · xal ένταῦθα όμοίως τὸ, Ἐρώ είμι, καὶ οὐκ Εστιν ällog · κατ' έμαυτοῦ όμνύω. Πρόσεχε καὶ τἢ αὐθεντία, και τη δυνάμει του λέγοντος. ότι είπεν, Ούκ Ectir allog : xal to, Morog eigh, xal touto, Kan' έαυτοῦ ώμοσα καὶ μηνύει μὴ είναι τινα μείζονα αὐτοῦ λαλοῦντος. Πστε καὶ ὁ ᾿Απόστολός φησιν Ἐπεὶ κατ' ούδενός είχε μείζονος όμοσαι, καθ' καυτου ωμοσεν. Ουχ έχει ουν μείζονα ο λέγων · Κατ' έμαντοῦ όμτύω, εὶ μὴτ ἐξελεύσεται ἐκ τοῦ στόματός μου δικαιοσύνη, οἱ λόγοι μου οὐ**κ ἀποστραφήσον**ται. Καλ τί όμνύεις; "Οτι έμολ κάμψει παν γόνυ , και πάσα γλώσσα έξομολογήσεται τον Θεόν τον άληθικόκ. Τίς ὁ ταῦτα λέγων, αίρετικέ; ὁ Πατήρ ή ό Υίός; Παρ' έμοι τῷ πιστῷ, και παντί εὐσεθεί, τοῦ Πατρός ή άξία, και Υίου ή αύθεντία. Έχεινο γλρ έχε παρατετηρημένον, δτι πολλά τῶν λεγομένων παρ' ήμιν άγωνιστικώς χηρύττεται, ού δογματικώς. Έμολ Εστηχεν ερρωμένον το δόγμα τῆς εὐσεδείας, και παντί πιστώ, ότι όπου μόνος διαλέγεται Πατήρ, συμπαρειληπται καί ο Υίος και το Πνευμα το άγιον. Όπου Υίδς διαλέγεται, Πατρός αύθεντία. όπου Πατήρ αύθεντεί. Υιού έξουσία· όπου το Πνεύμα το άγιον ένεργεϊ, του Πατρός ή ένέργεια. Ου πέμνεται τής άγίας Τριάδος ή δόξα, ἐπειδή οὐ τέμνεται τὸ δόγρε της άληθείας. Μή όμολόγει μίαν βασιλείαν.

a Sic fere ubique pro το)μώντων.

b In Operibus Athanasii sic legitur hic tocus: Kar' ἐμαυτοῦ ὀμνίω, ἢ (vel ἢ) μὴν ἐξελεύσεται ἐκ τοῦ στόματός μου δικαιοσύνη οἱ λόγοι μου οὐκ ἀπογραφήσονται, ὅτι ἐμοὶ κάμψει πᾶν γόνυ. Coiklen.

dentium! o pietatem cuncta credentium! Sed quid ait adversarius? Non invenimus fidem ubique tutam; reperimus eam collapsam: non oportet sine examine credere, sed cum diligenti perquisitione. Multa porro externa iis concurrunt. Sunt enim affinia haraticorum et gentilium sensa : illa dæmonum inventa, hæc dæmonum dogtrina sunt. Dicunt ergo quidam adversariorum sidei, noxium in illa esse id quod ratiociniis non subjiciatur : et nisi fidei adjungatur rationis examen, nulium credenti lucrum afferre. Unde enim vis, inquit, naturam fidei examinare? visne, inquit, a principio, ab ipsa mundi creatione? Inquire de eo, quem vocatis protoplastum. Invenio illum a fide cocidisse. Considera maligni diemonis verba, qui omnia facile audet aggredi, qualia audeat, quænam loquatur, quænam obtendat. Vos dicitis, inquit, serpentem illi dixisse : Quocumque die comederitis, inquit, eritis sicut dii scientes bonum et malum (Gen. 3. 5). Grodidit serpenti, quod credidisset periit. Principium ergo malorum est fides. Hæc ad nos illi veritatis inimici, piæ religionis hostes. Sed ignorant impii veram fidei definitionem, nesciunt quid objiciant. Non enim dicirpus, quemlibet qui omnibus credat, fidem habere, ac fidetem prædicari; neque com qui obvio cuivis credit, esse ildelem; sed eum qui vere Beo credit. Num ostendisti Adamum quod Deo credidisset periisse? Quod diabolo crediderit, lapsus est; quod Deo non crediderit, cecidit, Cur dicta pervertis? Audi Jeremiam dicentem : Audite me, qui odio hobetis judicium, qui omnia rectu perpertitis (Imo Mich. 3.0). Atqui dicere oportuit, Principium malorum incredulitas. Nam si credidisset Deo dicenti, Quocumque die comederitis, morte moriemini (Gen. 2. 17), non lapsus fuisset, sed habuisset fidem, fidem, inquam, tutam ad salutem. Noli umquam fidei nomen calumniari. Non coim ille qui cuilibet credit, fidelis est; sed qui Deo credit, is fidells est et dicitur. Abstine a quæstionibus, et amplectere fidem. Fides omnia illuminat, fides omnia sanctificat, fides Spiritu sancto dignatur. Nam Stephanus plenus gratia et fortitudine (Act. 6. 8). Nisi præluxisset fides, fortitudo in sancto viro non sequuta fuisset. Ubi fides, illic et virtus seu fortitudo; ubi incredulitas, illic infirmitas. Principium bonorum, fides; fons bonorum, fides. Sumamus arma salutis. Cur dictionibus servis, et veritatem fugis? cur profers ea, quæ ne angelorum quidem natura investigare audet? Quid dico angelorum natura? Quæ ne dæmones quidem audent. Non vis sequi Petrum? non vis sequi Paulum? non angelos? non Cherubim? non Seraphim? Esto saltem dæmonum discipulus, Viderunt dæmones Servatorem, et aiebant illi : Sine, quid nobis et tibi, Fili Dei (Matth. 8. 29)? Bæmones Filium confitentur, et tu, liceretice, blasphemas? da-

mones æqualem faciunt, et tu inæqualitatem adstruis. Ecquid faciam, ait hæreticus, cum Domious dicat; Ut cognoscant te solum verum Deum (Joan. 17. 5)? Solum dixit, solum prædicavit verum Deum Patrom. Veritatem sector per Deum annuntiatam. Vocem solius sectaris, et literæ servis? Serva terminos in rerum disquisitione. Dicit Deus per prophetam; Ega sum primus, et ego postea, et alius præter me non est. Justus et salvator præter me non est. Et conpertiming ad me, et salvi critis ab extremis terræ. Ego sum Deus et non est alius. Per memetipsum juro Ego primus, et ego post hæc: atque intulit, Et non est aljus præter me (Isai. 44. 6. a 45. 21. 22. 25). Videte quoppode ostendat solitariam naturam, quæ nihil commune liabeat cum alia natura separata. Hæc porro Desis ait : Ego sum, et non est alius; qui per prophetain ait : Extendi cœlum solus (Isai. 44. 24). Attende tu voci Solus, quandoquidem profers Solum verum Deum. Extendi calum solus. Similiter quoque hic, Ego sum et non est alius : per memelipsum juro. Animum adhiba parifer auctoritati et potentiæ loquentis, quod dixerit, Non est afius; et, Solus sum, et hoc, Per memetipsum juravi; significatque neminem se loquenta majorem esse. Unde ait etjam Apostolus: Quopiant neminem habuit, per quem juraret, majorem, juravis per semstipsum (Hebr. 6. 13). Non habet ergo majorem qui dicit : Per memetipsum juro, si quidem egredictur de ore meo justitia, sermones mai non avertentus (Isai, 45. 23). Et quid juras? Quia mihi curp. bitur omne genu (a), et omnis lingua confitebitur Deum verum (Isai. 45. 24). Quis hac dicit, hæretice? Pater an Filius? Apud me fidelem, cunctosque pios, Patris est dignitas, et Filii auctoritas. Hoc enim observes velim, multa corum quæ dicimus, pugnantium, pen docentium more prædicari. Mihi firmum stat dogma pietatis, et cuilibet fideli, nempe ubi solus loquitur Pater, ibi comprehendi etiam Filium et Spiritum sanctum. Ubi Filius loquitur, iki Patris adest air toritas; ubi Pater anctoritatem exercet, ibi Filij est potestas; ubi Spiritus sanctus operatur, Patris oper ratio est. Non scinditur sanctæ Tripitatis gloria (b),

(a) Hum textum bor pacto citatum invenirs in Operi, bus Athanasii, Dialogo 3 de Trinitate, T. 2, p. 216; seu buxini T. 2, p. 439: Per memetipsum juro, amen egredietur de ore meo justipa; non exitu fraudabuntur sermones mei, quiu mini curvabitur onne gonu. Cotoler.

<sup>1</sup> Post hac verba, illi dixisse, sequentia leguntur apud Lupun, De tribus quasstionibus, sub initium: Adjecto eo, scire Deum (nihil muto), quod si e mirdissent unde prohibiti essent, mox aperirentur oculi eorum, similesque dis susisterent. Ecilicet ut numerositate deorum saltem eorum fidem corrumperet, si ad inobedientium tentati gulæ vitio non cessissent. Coteler.

<sup>(</sup>b) Non ita pridem edita fuerunt cura et studio Stephani Balutti, hominis ad editienum labores nati, lih. 4 Niscellaveorum, duo Theodoreti fragmenta ad Trinitatem pertipenti. La gestit animus cursim lui meliora facere. Unde conjecturas solummodo proponam, conferendas vero el examinandas diligentibus reli. quam. Lego igitur initio prioris fragmenti : Salus antem est scientia existentis; existentis vero scientia, est Dei; Deus antem est trinitas. Sub initium autem posterioris : Ut antem clare intelligatur excemplo quodom tenui (yel tene) istus patefacianus sentum. Ait enum Trinitatem personarum subsistentium esse tromas. Et p. 3, lin. 1, in marg. Deuter. 6, 4. Post per titulum, adversus arrium impium, atque a linea : Sed ne-titulum, adversus arrium impium, atque a linea : Sed ne-titulum, adversus arrium impium, atque a linea : Sed ne-titulum, adversus arrium impium, atque a linea : Sed ne-titulum, adversus arrium impium, atque a linea : Sed ne-titulum, adversus arrium impium, atque a linea : Sed ne-titulum, adversus arrium impium, atque a linea : sed ne-titulum impium paganicam impium contrarium enum sabellio indicanti pergens viam, et fugiens monarchiam, in multorum devium paganicam imputici substantium non intendens, tet naturas et substantium essui jectas alțerutrie, Depum

quia non scinditur doctrine veritas. Ne confitearis unum regnum.

6. Hae a me dieta sunt, quia hostem exerceo, ne forte quidam sycophantæ dicant : Vide quomodo dixerit, omnia esse Filii, et Filium loqui, et ostendit quidem alienam esse prophetiam Patris, propriam vero Filii. Stat mihi inconcussa Filii meta. Certamen est hac exercitatio. Hic ostendo Filium loquentem, et cum tibi persuasero, mihi etiam persuasero, Patrem loqui, Filium prædicare, Spiritum sanctum oracula fundere, ¿ Ego primum, ego et post hæc, et præter me Dens non est. Per memetipsum juro. Quis est qui dicit, • Ego sum et non est alius ? > et, • De ore meo egredictur justitia; et, «Sermones mei non avertentur : quia mihi curvabit se omne genu, et onnis lingua confitebitur Deum verum? • Quomodo ponis dictum? in quem assumis nomen? Sed tu ne dicas ea quæ ignoras; neque ego quod non novi effero. Sequamur magistrum spiritualem, qui nos deducere valeat ad pietatem. Ne igitur ex me audias, sed audi mecum. Ego ecclesiasticorum dogmatum Paulum novi doctorem. Cum Paulum dico, Christum prædico; ipse enim erat qui in Paulo loquebatur, secundum illud dictum : «An experimentum quaeritis ejus, qui in me loquitur (bristi?) (2. Cor. 15.3) Hanc igi ur præmissam Isake prophetiam: e Ego sum et non est alius; > et, « Per memetipsum juro, quia mihi curvabit se emne genu, et omnis lingua confitebitur Deum vernin, > Paulus de Christo accipit. Et ubi hanc invenis demonstrationem? Ad Romanos scribens ait : « Tu autem quid judicas fratrem innm? aut tu quare spernis fratrem tuum? cur invicem judicatis? Omnes enim stabimus ante trihunal Christi. Scriptum est enim : Vivo ego, dicit Bominus, quoniam mihi flectetur omne genu, et omnis-lingua confitebitur Deum verum (Rom. 14.10. 45. f1 ). Ille est qui ait, a Ego sum, et non est alius; per inicmetipsum juro, quia mihi curvabitur omne genu. Si ergo Paulus, prophetiam Christo refert; qui autem apud prophetam loquitur e t Christus;

magnum definiens et parvum et minimum; et iniea, allega-vit; p. vero 5: «it enim canilloquus (rs. 38, 7). Etiam in imagine ambulat homo, non ut consistat usque in hoc, sed juculetur mente a seus ritibus ad intelligibilia. P. 6: Chistianismus autem vere est scientia inenarrabilis sancte Trinitatis : per hanc sanctam scientiam ab ignorantia liberatur homo, gratia filius Dei vocatur : et multis interjectis, de alienus autem a Dei cognitione est, licet ex non exsistentibus, donante Creatore, intellectus autem, et iste secundum interiorem hominem non extra ra tonem agentibus : numque est intellectus rationis. Sed neque extra Spiratum : est enim i uellectus intellig.ns, et ratio ratiocinatrix, et Spiritus palam faciens, et contemplator ; et un m substantia, tria proprietatibus. Mens enim seu intellicius, Pater Verbi, habet enim Verbum, etc. Vide Theodoretum Quaest. 20 in Genesim. At p. 7 : Quia vere Pater est Verbum. 1bi enim vere est unitas Trivitatis, et Trivitas vere est unitalis. Propterea enim Pater exsistens subsisten tia, etc., et post multa, selectissimum scientice profuuditatem; p. denique ultimo, secundum quid unum tria, cundum quid tria unum; secundum quod immutabiliter habet uil semetipsam Trinitas una natura existent, pro ler hoc unum; Tri ntas porro secundum quod non una persona, sed tres. Trinitas vere est unitas, etc. Invenitur, etc. Sap. 1, 2. Atque brevem hanc digressionem amori erga Theo doretum meo postulo condonari; cujus ergo culpam del recari maio, si culpu est, quam culi a vacare. Coseler.

dicit vero Christus, Ego sum solus, et non est alins : ergo Patrem ejicit divinitate? Atqui non ejicit; revera namque non ejicit; individua enim est gloria. Ergo clare demonstratum est, quemadmodum Filius cum dicit, Ego sum solus, non ejicit Patrem; ita neque cum de Patre dicit, Ut cognoscant te solum verum Deum, seipsum sejungere a veritate. Neque hoc so-Iom salubriter docetur ; sed etiam Christum esse verum Deum ex ipso testimenio infertur. Subjungit enim, El omnis lingua confitebitur Deum verum. I'roinde qui dicit, Ego solus, et ego verus, Filius est. Cur ergo contend t de verbis, ubi consentit veritas? Cur itaque dixcrit, Te solum verum Deum, edisce, et ne concerta. Servator praceptor est mundi, corrector orbis. qui lapsa crigit, errantia reducit et inveterata renovat. Quia noverat sermonem suum processurum, et per totum orbem propagandum ad corrigendum gent litium errorem, et ad coarguendam Judaicam incredulitatem, utrinque acuto usus est sermone; ut dum dicit, Verum et solum Deum, plures falsosque deos traduceret, cumque subdit, Et quem misisti Christum, illos qui incarnationem negaverant confutaret. Prædicat solum verum Deum; non separando se, sed instrumenta erroris destruendo. Atque ut discas, frater, ipsum esse et verum Deum, et veri Dei Filium, Joannes evangelista in quo hæc scripta sunt : nam in Evangelio secundum Joannem habetur: Ut cognoscant te solum verum Deum (Joan. 17. 3); idem ille præco. qui hae predicavit, in Epistola sua scribit : prima autem Epistola inter ea quæ in Ecclesia recipiontur. non inter apocrypha recensetur (a): nam secundam et tertiam patres extra canonem ponunt. Primam vero Epi tolam Joannis esse, emnes consentiunt. Quid igitur ille sanctus per epistolam de Deo loquens prædicet animadvertere necesse est. (Scimus.) inquit. quoniam Filius Dei venit, et dedit nobis sensum, at cognoscamus illum qui verus est, et simus in vero. in Filio ejus Jesu Christo. Hic est verus Deus, et vita aterna > (1. Joan. 5. 20). Iste, fratres, et illa dixit, et hase prædicavit. Adhue, si placet, de voce Solus philosophemur et disputemus. Adversus infidelem multie sagittæ mittantur, non ut corpora vulnerent, sed ut sententias corrigant. Emittantur verba ad fideles, sagittæ vero ad infideles. Nam Sagittæ potentis acutæ, populi sub te cadent (b), in corde inimicornum ( Psat. 44. 6 ). Ait ergo beatus Jeremias, sive potius Baruch, qui di cipulus illius fuit, sicut Eliscus Eli.e : 4 Qui 4 rasparavit terram in æternum tempus. replevit cam jumentis et quadrupedibus; emisit humen, et vadit; vocavit illud, et obedivit illi in tremore. Stellie autem fulserunt in custodiis suis, et Letate sunt; vocavit ipsas stellas, i inquit, cet dixerunt, Adsumus : et fulserunt in letitia ei qui fecit illass

(n) Yide supra in Monito.
(b) In mendo est locus Cyrilli Alexandrini Comment. ad Zachariam n. 60, in exquisitione hujus textus: sagiute ejus, Mystagogi, cos qui errant veram Dei naturam ignorantes, percutiunt, illis non mortem afferentes sed charitatem ques est in Christo, ut sub ipso feriant Quinimo, cadant, scut et caco patet. Coteler.

ζ. Έπειδή τον έχθοον γυμνάζω, ταῦτά μοι είρηται, ΐνα μηδέ τινες των διαδάλλειν φιλούντων είποισιν. "Όρα πῶς εἶπεν, ὅτι πάντα τοῦ Υίοῦ ἐστι, καὶ, "Ο Υίος φθέγγεται, και απέδειξεν μεν άλλοτρίαν την προφητείαν του Πατρός. [429] ίδιαν δε του Υίου. "Εστηχέ μοι ἀσάλευτος ὁ ὅρος τῆς πίστεως. 'Αγών ἐστι τὸ γυμναζόμενον. Δείχνυμε ένταῦθα τον Υίὸν φθεγγόμενον, και όταν σε πείσω, τότε έμαυτον πείθω, Πατέρα λαλούντα, Υίλν χηρύττοντα, το Πνεύμα το άγιον θεσπίζον. Έγὼ πρῶτον, ἐγὼ καὶ μετὰ ταῦτα, καὶ **πλ**ην έμοῦ θεός ούκ ἔστιν. Κατ' έμοῦ όμνύω. Τίς έστιν ο λέγων, ότι Έγω είμι, και ούκ Εστικ άλλος; χαλ ότι Έκ στόματός μου έξελεύσεται δικαιοσύνη; και, Οι λόγοι μου ούκ αποστραφήσονται ότι εμοί κάμψει πᾶν γόνυ, και πᾶσα γλώσσα έξομολογήσεται θεόν τὸν ἀληθινόν; Πῶς τίθης τὸ ῥῆμα; εἰς τίνα ἐχλαμδάνεις τὸ ὄνομα; `Αλλὰ μήτε σύ φράζε & μή οίδας, μήτε έγω επαγγέλλομαι & μή ἐπίσταμαι. 'Ακολουθήσωμεν διδασκάλφ πνευ · ματικώ, δυναμένω ήμας στοιχήσαι πρός εύπέθειαν. Μή τοίνυν ἄχουε παρ' έμοῦ, άλλ' ἄχουε μετ' έμοῦ. Έγω των εχχλησιαστικών δογμάτων τον Παύλον οίδα διδάσκαλον. "Όταν Παῦλον είπω, Χριστόν κηφύττω αύτος γάρ ήν ό εν Παύλώ φθεγγόμενος, κατά το είρημένον. Ει δοχιμήν ζητείτε του έν έμοι **λαλούντος Χριστού : Ταύτην τοίνυν την προφητείαν** Ήσαΐου την προειρημένην, τὸ, Ἐρτώ είμι, καὶ οὐκ δστιν άλλος καλ, Κατ' έμαυτοῦ όμνύω, δτι έμολ **πάμψει π**ᾶν γόνυ, καὶ πᾶσα γλῶσσα ἐξομο. Ιογήσεται τόν Θεόν τόν άληθινόν, Παύλος είς Χριστόν άναλαμβάνει. Καὶ ποῦ ταύτην εύρίσκεις την ἀπόδειξιν ; Έπιστέλλων 'Ρωμαίοις φησί· Σύ δέ τι πρίνεις tor doelyor σου; ή και σύ τι έξουθενεῖς τον **άδελφόν** σου; τι άλλήλους πρίνετε; Πάντες γάρ παραστησόμεθα τῷ βήματι τοῦ Χριστοῦ. Γέγραπται γάρ. Ζῶ ἐγὼ, λέγει Κύριος, ὅτι ἐμοὶ κάμψει παν γόνυ, και πασα γλώσσα έξομο.Ιογήσεται τὸν Θεὸν τὸν Δληθινόν. Έχεινος ὁ λέγων 'Εγώ είμι, καὶ οὐκ ἔστιν ἄλλος κατ' ἐμαυτοῦ ὀμνύω, δτι έμοι πάμψει πᾶν γόνυ. Ει τοίνυν ο Παύλος είς Χριστόν άναφέρει την προφητείαν ό δὲ ἐν τῷ προφήτη φθεγγόμενος Χριστός έστι, λέγει δε ό Χριστός. Έρω είμι μόνος, και ούκ Εστιν άλλος ούκουν έκ**δάλλει τὸν Πατέρα τῆς θεότητος; 'Αλλ' οὐκ ἐκδάλλει.** ώσπερ ούν ούχ εχδάλλει : ἀμέριστος γάρ ή δίξα. Ούχοῦν ἀποδέδεικται σαφῶς, ὅτι ῶσπερ ὁ Υίὸς ὅταν λέγει, Έγώ είμι μόνος, ούχ εχδάλλει τον Πατέρα· ουτως, ούδε όταν περί Πατρός λέγει, "Ινα γινώσκωσι σε τον μόνον άληθινον Θεόν, ξαυτόν άφορίζει τζίς άληθείας. Καὶ οὐ τοῦτο μόνον ίσται, άλλά γάρ καὶ τὸ είναι άληθινόν θεόν τον Χριστόν, έξ αύτης της μαρτυρίας προφέρεται: ἐπάγει γάρ : Καλ πᾶσα γλῶσσα έξομολογήσεται τὸν Θεὸν τὸν άληθινόν. Οὐχοῦν ό λέγων, Έγω μόνος, και έγω άληθινός, ό Υίδς έστι. Τί τοίνυν διαφέρει περί τὰ ρήματα, συμφωνούσης τζς άληθείας; Διατί ούν είπε, Σέ τὸν μόνον ά. Ιηθινόν Θεόν, παιδεύου, καὶ μὴ μάχου. Ο Σωτήρ παιδευτής έτι του χότμου, διορθωτής της οίχουμένης, ό τλ

πεπτωχότα έγείρων, ό τὰ πεπλανημένα ἐπιστρίφων, και τά πεπαλαιωμένα άνακαινίζων. Έπειδη ήδει τὸν ἐαυτοῦ λόγον προζόντα καὶ Ισχύσαντα εἰς πάσαν την ύπ' ούρανον, είς διόρθωσιν της Έλληνικής πλάνης, καί είς Ελεγχον της Τουδαϊκής άπειθείας, δίστομον προφέρει τον λόγον τίνα δι έμε Τέν άληθινόν = xal μόνον είπειν τον Θεόν, τούς πολλούς και ψευδωνύμους στηλιτεύση, διά δε το επαγαγείν, Kal δr dπέστει lac Χριστόν, τους ήρνημένους την οίχονομίαν ελέγξη. Κηρύττει μόνον άληθινόν [450] Θεόν: ούν έαυτὸν ἀφορίζων, άλλὰ καὶ δργανα τῆς πλάνης άφανίζων. Καὶ ΐνα μάθης, άδελφὲ, ὅτι αὐτός ἐστι καὶ άληθινός Θεός, και άληθινού Θεού Υίός, Ίω άννης ό Εύαγγελιστής, εν δι ταῦτα γέγραπται (εν γάρ τῷ Εὐαγγελίω τῷ κατὰ Ἰωάννην κείτα: "Ινα γινώσκωσί σετόν μόνον άληθινόν Θεόν), αύτλς έχεζνος ό χήρυξ. ό ταύτα χηρύξας, αύτὸς ἐν τῇ Ἐπιστολῇ τῇ ἐαυτοῦ γράφων· των δὲ ἐχκλησιαζομένων, οὐ τῶν ἀποκρύφων μέν ή πρώτη Έπιστολή, τήν γάρ δευτέραν καλ τρίτην οί Πατέρες άποχανονίζουσε. Την μέντοι πρώτην Έπιστολήν απαντες είναι 'Ιωάννου συμφώνως απεφήναντο. Τί οὖν ἐκεῖνος ὁ ἄγιος διὰ τῆς Ἐπιστολῆς κηρύττει θεολογῶν, προσέχειν άναγκαΐον. Οἶδαμετ, φησίν, ὅτι ό Υίος του Θεου ήκει, και έδωκεν ήμιν διάνοιαν. Ira zirwoxwyer tòr dlybiror xal egyer er tŵ άληθιτφ, έν τφ Υίφ αυτού Ίησου Χριστφ. Οὐτός έστιτ ο άληθιτός Θεός, καὶ ζωὴ αἰώτιος. Ούτος, άδελφοί, κάκεινα είπε, και ταύτα έκηρυξεν. Έπιπλείον εί δοχεί είς τὸ, μόνος, φιλοσοφήσωμεν, χαλ άγωνισώμεθα. Πρός τον άπιστον πολλά τὰ βέλη πεμπέσθω: βέλη, ούχ ένα τρώση τὰ σώματα, άλλ' ενα διορθώση τὰ φρονήματα. Πεμπέσθω βήματα μέν πρός τούς πιστούς, βέλη δὲ πρός τούς ἀπίστους. Τὰ βέλη <sup>b</sup> γὶρ τοῦ δυτατοῦ ἡχοτημέτα, lael ύποκάτω σου πεσούνται, έν καρδία των έχθρων. Λέγει τοίνον ό μακάριος Ίερεμίας, μάλλον δέ Βαρούχ ό μαθητής αύτοῦ, ὡς ὁ Ἑλισσαίος τοῦ Hilou, 'O nataoneváoas thr thr els tor along xperor, erealnour authr athrer to nal tetpaπόδων απέστειλε τὸ φῶς, καὶ πορεύεται έκάλεσεν αὐτὸ, καὶ ὑπήκουσεν αὐτῷ τρόμφ. Ul δè άστέρες ελαμψαν èr ταῖς φυλακαῖς αὐτῶν, καὶ ευφράνθησαν. Έκαι Ιεσεν αυτούς τους αστέρας. φησί, και slπar, Πάρεσμεν και έλαμψαν έν εὐφροσύνη τῷ ποιήσαιτι αὐτούς. Καὶ τοσαῦτα θεολογήσας, φησίν Οὖτος ο Θεός ήμων, οὐ λογισθήσεται έτερος πρύς αυτύν. Πρόσεχε άχριδώς, πώς αποκλείει τῷ ἐτέριο. Οὐ λογισθήσεται ἔτερος πρός αὐτόν. Έξεῦρε πασαν όδὸν ἐπιστήμης, καὶ ἔδωκεν αὐτην Ίακωδ τῷ παιδί αὐτοῦ, καί Ίσραηλ τῷ ἡγαπημένφ ὑπ' αὐτοῦ. Μετὰ ταῦτα ἐπὶ τῆς γῆς

Coteler. conj. διὰ μὰν τὸ τ. άλ. b Cyrill. Alex., in exquisitione hujus textus: Βέλη αὐτοῦ οἱ μυσταγωγοί τοὺς δέ γε πεπλανημένους, καὶ τὸν φύσει τε καὶ ἀληθῶς Θεὸν οὐκ εἰδότσς, πλήττουση οὐκ εἰς δάνατον, ἀλλ' εἰς ἀγάπηναὐτοὺς ἀποφέροντες τὴν ἐν Χριστῷ, Γνα καὶ ὑποκάτω τύπτοιεν αὐτοῦ. Lbi rescribendum essa πίπτοιεν, vel cæcu polet. Coteler.

ωρθη, και τοις ανθιώποις συνανεστρά τη . Ούτος β θεὸς ἡμῶν, πρὸς ζν Οὐ λογισθήσεται ετερος πρὸς μύτον, έπι της γης ώφθη, και τοις ανθρώποις συνurεστράφη μετά ταῦτα. 'Ορặς την άληθειαν ήσφαλισμένην; "Όρα πώς οὐ δίδωσι παρείσδυσιν τῆ πλάνη, Ένα μή Ἰουδαίος συκοφαντήση την άλήθειαν, παί είπη, δτι ό θεός ώφθη τῷ **Μ**ωῦσῆ· ὤφθή γάρ Θεός εν δρει. Παρ' αύτὸν ούχ Εστιν άλλος: παι υύπ ἐχδάλλει τὸν Πατέρα τῆς θεῖχῆς ἀξίας. Πατήρ ἐὰν κληθή μόνος, έξορίζει τὸν Υίδν της έν τῷ ἀξιώματι ποινωνίας; "Όταν λέγη 6 Θεός, αὐτόν είναι καὶ μόνον ένα, 6 Πα-באף, א ל צוֹסׁב, סֹל דֹּאְץ וֹפֿוֹמִץ מַׁרְעוּצוֹדִמּו דֹאָב כְינִיסבּנוּגָ כוֹבּ πειότητα.[431] Ούχ ὁ Πατήρ τὸν Υίον ἐπδάλλει, ούχ δ Υίὸς άθετεί την Πατέρα. άλλ' όταν τὰ τοιαύτα λέγηται, πρός την πλάνην την των είδωλων ο λόγος. Τί κατά του Μονογενούς βλασφημίαν πατασπευάζεις; Ειδώλοις ου δίδωτιν ό Θελς την δόξαν αυτού, ή ουδε τῷ εξ αυτοῦ γεψηθέντι δίδωσι; Καλ δίδωσιν ο, ού κατά χάρ οιν, άλλά και κατά την της φύσεως κοινωνίαν. Και πόθεν ή απόδειξις ότι λαμβάνει δόξαν Πατρός ό Χριστός; Είπε γάρ. Έτερφ την δόξαν μου οὐ δώσω.

ζ'ι "Αχουε πώς αύτης ο Σωτήρ διαλεγόμενος τοίς 'Αποστόλοις φησί· "Otar Ελθη ο Υίος του ανθρώπου έν τη δόξη του Παιρός αὐτου, ἐκείνου προειρηκόές, ότι Την δόξαν μου έτέρω ου δώσω. Έρευνησον τὸ ρημα, κάι εθρήσεις τὸ νόημα. Την δόξαν μου, οὐκ είπε, τῷ Υἰῷ μου οὐ δώσω, ἀλλ', Ετέρφ οὐ δώσω. Τὸ δὶ ἔτερόν ἐστι τὸ τῆς οἰχειότητος ἀλλότριον, καὶ τῆς φύσεως απεσχοινισμένον, ο δε χίος ορχ ξατιν ξτερος. Έγω γλρ και ο Πατήρ εν έσμεν. `Αποδέδεικται τοίψυν σαφώς, τδ, "Ira γινώσ χωσί σε τὸν μόνον ἀληθινόν Bedr. ούπ άναιρεξν το εξναί του Υίον Θεον άληθινου. Αξή συνεχδάλης τον λόγον είς διαδολήν, ώς του νοήματος μετεώρου χαταλειφθέντος. ὅπερ πεπόνθασί τινες των αδελφών περί του ποτηρίου. Ώς γάρ λύσιν μή λαδόντος του νοήματος, ούτως επήγαγον τὰ εγκλήματα. Έπερεμη γάρ, φησί, και μετέωρον πατέλιπε την εξέτασιν. Τί δε ήν, άδελφοι, πλέον είπείν; τί πρός απόδειξιν έδει τοῖς προειρημένοις; Πρώτον μέν γάρ, Εί δυνατόν, παρελθάτω ἀπ' έμοῦ τὸ ποτήριον· και πρός το ύπο της λέξεως υποδαλλόμενον (δοκεί γάρ πως ή λέξις ύφ' έτέραν έξουσίαν τάττειν τον Ικετεύοντα) παρεθέμεθα την φωνήν έκείνην την σου Κυρίου, πάσης ώς άληθως θειχής αύθεντίας γέμουσαν, καὶ την τοῦ λέγοντος ἀξίαν παριστώσαν. Έξουσίαν έχω θείναι την ψυχήν μου, και έξουσίαν έχω λαβείν αὐτήν · καὶ ὅτι τὸ μὲν, Ἔχω, τῆς θέστητος ίδιον, τὸ δὲ, Εἰ δυνατόν, παρελθάτω ἀπ' έμου το ποτήριον τουτο, έκ προσώπου της σαρκός έλέγετο, και ούκ έκ προσώπου της θεότητος · και έπι τούτων αυτήν πάλιν την Δεσποτικήν έστήσαμεν μαρτυρίαν επισφραγίζουσαν · διό Ελεγε, Τό πνευμα πρό-Gryor, ή δέ σάρξ άσθενής· κάλ έπεσημηνάμεθα, έτι δή των άτοπωτάτων έστλν, αύτου του Κυρίου τῆς σαρχός επιγράφοντος, ήμας τη αύθεντίς της θεότητος έπιρρίπτειν του ρήματος την ευτέλειαν. 'Αλλ' ώστε καὶ τὸν σκοπὸν τοῦ Κυρίου παραστήσωμεν, τίνος

ένεπεν έλεγε, Παρε.10άτω άπ' έμου το ποτίριος: ώς ού φεύγων τοῦ στανροῦ τὴν οἰχονομίαν παρητεῖτο έδν θάνατον, άλλά διά το τούς άπείρους τῆ οίχονομί**(** μέλλειν επί τῷ σταυρῷ σκανδαλίζεσθαι, ταύτη κέχρηται τη φωνή. Και πάλιν ηχολούθησε ταύτη τη έννοίς ή μαρτυρία. Προσεύχεσθε , Ίνα μη εἰσέλθητε εἰς πειρασμόν. Έτεροι δε εσυχοφάντησαν, ώς ήμων είρηχότων εί ένδέχεται έτέρω τρόπω θανάτου τήν οίχονομίαν έχπληρώσαι. Τοῦτο δὲ οῦτε εξρηται, οῦτι λεχθήσεται. Οὐχ εἶπον, ἐπέρφ θανάτφ · ἀλλ' εἰπον, ετέκο τρόπο την οικονομίαν πληρωθήναι: τουτέστιν έχτος θανάτου. Το γάρ ποτήριον ήρμήνευσα το δί έτέρως, ώς το έκτος θανάτου. Καλ τοῦτο ἐγένετο, οὐχ ώς άληθως παραιτουμένου τού Κυρίου τον θάνατοι ύπερ του πόσμου, [432] άλλά την της σαρκό; ἀσθέι νειαν πιστουμένου, ότι σάρξ ήν άληθως το δειλιούν, τό ταραττόμενον. Τό γάρ πνεύμα πρόθυμον, ή δέ σάρξ αυθενής. Τη σαρχί τὰ βήματα της ασθενείας ἐπέγράψεν, οὐ τῆς θεότητος την αὐθεντίαν Ετρωσε. Τί διαθάλλεις & μή λέγω; τί συχοφαντείς & μή χηρύττω; ἔτερον τρόπον είπον οὐ θανάτου, άλλ' οἰχονομίας. Ού γάρ εξρηται' Εί δυνατόν, άμειφθήτω το ποτήριον τούτο. Της σαρχός ή άσθένεια, της ένανθρωπήσεως τὸ πάθος. Φθέγγεται τὰ τῆς ἀσθενείες ρήματα, ίνα δείξη ότι ταύτην ενδέδυται την φύση, την δειλιώσαν τον θάνατον. "Ινα δέ μη πάλιν τη λίξε δουλεύθης, έχ περίουσίας χάχεινο παρήγαγον, δα ποίος λόγος, τους μέν ἀποστόλους γενναίως τον θάνατον καταπατείν, τὸν θὲ τῶν ἀποστόλων Κύριον διδιέναι καὶ τρέμειν τὴν τοῦ θανάτου πεῖραν; Έρῶ 🗱 καὶ ταῦτα νῦν, ἀδελφοί. Παῦλος οὐ μόνον δεθῆνει, άλλά καλ άποθανείν ύπερ του όνοματος του Χριστοί νεαγιεύεται, καλ ὁ Παύλου Κύριος παραιτείται τὸν θάνατον; Καλ Παύλου μέν ού συνθρύπτεται ή καρδία, ή δὲ τοῦ Χριστοῦ ψυχή ταράττεται; Νῦν γὰρ, φησίν, ή ψυχή μου τετάρακται. Ταῦτα πάντα ὑπὸ μάρτυσιν θμίν έφθεγξάμην. 'Αλλ' ού πείθει σε ταῦτα; άλλά to, El Surator, Eti axavealicsi de; Nal, onsi. Euέλθωμεν, άδελφοί, τῷ φιλονείχω, φιλονειχήσωμεν τ δυνάμει της άληθείας έγειραι τούς πεσόντας τη άσθινεία τῆς ἀπιστίας. Εἰ εἶχεν ἐξουσίαν ὁ Χριστὸς, οὐκ αν είπε τὸ, Εἰ δυνατόν, παρελθάτω. Οὐχοῦν καὶ τὸν Θεόν αίτίασαι, διά του νόμου χεχρημένον τινὶ λίξει, πολύ της αύτου έξουσίας χεχωρισμένη. Λέγει γάρ πρός του Μωθσέα, ότε ελάλει έχ του δρους Σινά, διά της πελαγιός εκείνης και φορεότε επιφανείας. επ πας δ λαδς Ετρεμεν, ακούων φωνήν Θεου ζώντος δ πάντων έχων την έξουσίαν, καλ πάντα διέπων τοξ πάσι, λέγει τῷ Μωΰσή, ὁ Θεὸς ὁ τὰ πάντα διδούς. Τίς δώσει οϋτως εἶraι τὴr xapδίar aὐτῶr ἐr aὐτοῖς, ὥστε φοδεῖσθαί με καὶ φυλάξασθαι πάσας τὰς ἡμέρας, Ιτα εὖ ἡ αὐτοῖς καὶ τοῖς τέκτοις 🐠 των; Λέγει ὁ Θεό; Τίς δώσει τῷ λαῷ τούτψ κοφ δίαν ; Καλ τίς. ὧ Δέσποτα, ὑπὲρ σὲ στερεὸς, ἴνα 🧖 ού σὺ εἶ ὁ διδοὺς πάντα, καὶ μάλιστα τὰ εἰς ε 🍑 🥫 σειαν συντείνοντα ; Εί μη σύ ησθα ο διδούς xap 🚟 άγαθην τοῖς άγαπῶσί σε, εἰ μη σὸ εἶ ὁ διδοὺς, πὧ= Δαυίδ προσεύχεται, Kapδiar καθαράν κτίσον έμοι, ο Θεός; Καρδίαν καθαράν παρά σου αίτο οί προφήται, και τὰ άλλα δώρα τὰ ἀγαθά, και

<sup>\*</sup> Intolerandum mendum, συνανατρεφόμενος, in Calena Marci, ad cap. 2, vers. 10. Apud Cyrillum lib. 8 contra Julianum p. 286, συνεστράφη pro συνανεστράφη, et Guphyrorum in Exodum lib. 2, p. 296. Curses. b Legcudum videtur Nai, δίδωσιν.

( Baruch 3, 32.-35). Et post tantam theologiam ait : e Hic est Deus noster, non æstimabitur alius ad eum > (Ibid. v. 36.-38). Animadverte diligenter, quo pacto alterum excludat. c Non æstimabitur alius ad eum. Invenit omnem viam scientiæ, et dedit eam Jacob puero suo, et Israel dilecto suo (a). Post hæc in terra visus est, et cum hominibus conversatus est. > Uic Deus noster ad quem non æstimabitur alius, in terra visus est et cum hominibus conversatus est postea. Vides veritatem confirmatam? Vide ut errori aditum intercludat, ne Judæus veritatem calumnictur et dicat, Deus visus est a Moyse; apparuit enim Deus in monte. Præter eum non est alius : nec ejicit Patrem a divina dignitate. Pater si solus nominatus fuerit, exterminabitne Filium a communi dignitate? Quando dicit Deus, sive Pater, sive Filius, se solum unum esse, non negat naturæ suæ consortium. Pater Filium non ejicit, Filius non negat Patrem; sed cum similia dicuntur, contra idolorum errorem sermo habetur. Cur contra Unigenitum blasphemiam apparas? Idolis Deus non dat gloriam suam; an neque ei dat quem genuit? Dat certe non secundum gratiam, sed secundum naturæ consortium. Unde vero demonstratur Christum gloriam Patris accipere? Ait enim : Gloriam meam alteri non dabo (Isai. 42. 8).

7. Audi quid ipse Servator cum apostolis disserens dicat : Cum venerit Filius hominis in gloria Patris sui (Marc. 8. 58); postquam ille prius dixisset, Gloriam meam alteri non dabo. Scrutare dictum, et invenies seusum. Gloriam meam, non dixit, Filio meo non dabo, sed, Alteri non dabo. Alterum autem est id quod est alienum a consortio, et a natura separatum; Filius autem non est alter: Nam Ego et Pater unum sumus. Clare ergo demonstratum est, illud, Ut cognoscant te solum verum Deum (Joan. 10. 30), non auserre a Filio, esse verum Deum. Ne repudies sermonem cum calumnia, quasi sensus suspectus relictus sit : id quod passi sunt quidam e fratribus circa calicem. Ac si enim sententia solutionem non accepisset, sic accusationem intulerunt. Nam dixerunt : Suspensam et sublimem reliquit disquisitionem. Quid autem, fratres, amplius dicendum suppetebat? quid prius dictis deerat ad demonstrationem? Primo quidem, Si possibile est, transeat a me calix iste (Matth. 26. 39): et ad id quod per illam dictionem suggeritur (videtur enim dictio supplicantem sub aliam potestatem redigere), attulinius vocem illam Domini, quæ omni certe divina auctoritate plena est, dicentisque dignitatem exhibet : Potestatem habeo ponendi animam meam, et potestatem habeo sumendi eam (Joan. 10. 18), diximusque illud, Habeo, divinitatis proprium esse; illud vero : Si possibile est, transeat a me calix iste, ratione carnis dictum esse, non ratione divinitatis. atque insuper Domini testimonium adduximus in confirmationem; quamobrem dixit: Spiritus prom-

(a) In Græco, गुरुक्त्म्बर्गक. Itaque electo apud Augustinum lib. 1 contra Faustum Manichæum, cap. 43, et in Vigilio Tajsensi lib. 1 contra Arrium, Sabellium et Photinum n. 15, et lib. 1 contra Varimadum, cap. 2, mauifesta corruptio est. Cotcler.

plus est, caro autem infirma (Matth. 26. 41) : ct annotavimus rem esse absurdissimam, cum ipse Dominus carni adscribat, nos in divinam majestatem dicti vilitatem conjicere. Sed ut Domini scopum declaremus, cur nempe dixerit, Transent a me calix: non quod refugeret crucis dispensationem, mortem recusabat; sed quia imperiti circa dispensationem illam, in cruce scandalum passuri erant, bae usus est voce. Iterumque hanc sententiam sequutum est hoc testimonium: Orale, ut non intretis in tentationem (Ibid.). Alii vero calumniati sunt, ac si dixissemus: Si fieri posset ut alio mortis genere economiam impleret. Hoe porro nec dictum fuit, nec dicetur umquam. Non dixi, alia morte, sed alio modo œconomiam impleri; hoc est, citra mortem. Nam calicem interpretatus sum : illud autem aliter, tamquam, citra mortem. Atque lioc factum est, non quod vere Dominus recusaverit mori pro mundo; sed quod fidem facere volucrit infirmitati carnis, atque ostendere carnem vere fuisse id quod timebat, et turbabatur : nam Spiritus promptus est, caro autem infirma. Carni verba infirmitatis adscribit, divinitatis majestatem non læsit. Cur criminaris quæ non dico? cur calumniaris quæ non prædico? Alium modum dixi; non mortis, sed œconomix. Neque enim dictum est, Si possibile est, mutetur calix iste. Carnis est infirmitas, incarnationis est passio. Profert infirmitatis verba, ut ostendat se hae indutum esse natura, quæ mortem formidat. Ut ne autem rursom dictioni servias, ex abundanti illud quoque adduxi : quæ est ratio, apostolos fortiter mortem conculcare, apostolorum vero Dominum timuisse et horruisse mortis accessum? Ilæc et nune dicam, fratres. Paulus non solum alligari, sed etiam mori propter nomen Christi paratum se strenue pronuntiat, Pauli vero Dominus mori recusat (Act. 21. 13)? Et Pauli quidem cor non mæret, anima vero Christi turbatur ? Nam ait : Nunc anima mea turbata est (Joan. 12. 27). Harc omnia vobis testibus loquutus sum. Verum his non obtemperas? sed illud, Si possibile est, adhuc offendiculo est tibi? Sane quidem. ait. Congrediamur, fratres, cum contentioso, simulque nitamur vi veritatis illos erigere qui incredulitatis infirmitate lapsi sunt. Si potestatem habuisset Christus, non dixisset, Si possibile est, transeat. Accusa ergo etiam Deum, qui in lege iis verbis usus est, quæ ab ejus potestate longe distent. Ait enim Moysi Deus, cum loqueretur in monte Sina, per magnum illud terribileque ostentum : cum omnis tremeret populus. audiens vocem Dei viventis: qui omnium potestatem habet, et omnia omnibus dispensat, ait Moysi Deus omnium largitor : Quis dabit esse cor eorum in eis, ut timeant me, et custodiant omnibus diebus, ut bene sit eis, et filiis eorum (Deut. 5. 29)? Dicit Deus, Quis dabit populo huic cor? Et quis, Domine, te validior, ut det? nonne tu es qui cuncta das, præsertim quæ ad pietatem spectant? Nisi tu es qui cor bonum das diligentibus to, nisi tu es qui largiris, quare David hoc a te petit, Cor mundum crea in me, Deus (Psal. 50. 12)? Cor mundum a te postulant propheta, aliaque bona munera, atque cordis puritatem: et humana utens voce dicis, Quis dabit populo huic cor? Et quis plus dat quam tu? Verumtamen licet tu pre bonitate sie loquutus sis, at beatus Moyses non adbæsit sernioni tuo, sed publicavit majestatein tuam, ost andit auctoritatem, patefecit potentiam. Dicit populs in Deuteronomio: Dedit vobis Dominus Deus cor ad sciendum, et oculos ad videndum, et aures ad audiendum usque in diem hanc (Deut. 29. 4).

8. Vides illum dare cor, oculos, aures et omnia? Qui ergo is qui binnia dat dicebat, Quis dabit populo Alic cor tale? quo pacto rursus, n'si ipse cor daret, diceret per Ezechielein : Et extraham ex eis cor lapitleum, et dalo eis cor carnenn, et scribam legem meam in cordibus eorum (Ezech. 1 l. 19; Jer. 31. 33)? Sicut ergo illic ipse Deus, qui dare potest cor bonum, dicit, Duis dubit? ita et Unigenitus Patris, qui potestate sua replet orbem terrarum, dicitque cum auctoritate: Potestatem habeo ponendi animam meam, et potestalem habeo sumendi eam (Joan. 10. 18); adhuc responde et ex humana forma et ratione carnalis infirmitatis, his verbis: Si possibile est, transvat a me calix (Matth. 26. 39 ). Ne igitur calumnicinimi circa ca quæ dicta non fuerunt, sed inhærete iis, quæ prædicata sunt: ne criminemini doctrinam, qui sensum non percipitis. Scio unde in calumniam prorumpas: scio unde sic affectus sis. Humanus est affectus, invidic morbus. Nam ut oculus si purus sit, cuncta recte videt ac discernit; sin fumus invaserit, et pulchritudinem visus labelactărit , aut si pulvis inciderit , obtundit visum; neque recte videt ut ante : ita nune quoque huditores singuli, donce purum habent sidei oculum, puram caritatis palpebram, rette pureque vident; at si fumus blasphemiæ dicta inväserit, aut invidiæ pulvis animum subierit, turbat intuitum, mentisque pufilatem tollit; ac qua non audivit, audivisse pulat, nuarque audivit, non probe intellexit. Quapropter cum prævideret divina Scriptura offendicula eorum qui in sacris literis coglitatione oberraturi erant, quidam ex prophetis clamavit post impletam divinam prædicationem : Quis sapiens, et intelliget htec ? et vir prudens, et cognoscet hæc? Quia reclæ viæ Domini, justi ambulabunt in eis (Osce 14. 10). Ne itaque. Îrater, verba convertas in offendicula. Nudus sermo, huda veritas. Non unus , non duo , non decem , non centum audicrunt, multitudo est immensa et innumera. Pelagus pietatis est Ecclesia, non fluctibus agitatum, sed fide plenum. Apud nos non patitur naufragium scapha doctrinæ, non pellitur, non turbatur, non tempestatibus agitatur; sed ut ad trait-

quillum portum in animas diligentium Deum appellit. Atque liæc hacienus. Cæterum illud considerare oportet, sauctos Dei in calumnias incidere. Quid mirum si nos viles, bumiles, qui nihil sumus, ut ita dicam, calumniis impetimur? Annon audisti Davidis verba, Eripe me a calumniis hominum (a) (Psal. 118. 134 )? Calumniam passi sunt etiam sancti Servatoris apostoli, ut ait et beatus Paulus : Ét non sicut blasphemamur, el sicul aiunt quidam nos dicere, fuciamus mala, ut veniant bona ( Rom. 3. 8 ). Non mereo; cum sanctis calumnia affectus; etsi indignus sim sanctorum consortio. Judices vos omnes habeo, atque ante vos omnes communem Patrem nostrum, qui non ex præjudicata opinione, sed re cognita judicat. Novit cogitationes nostras, cognoscit et verba, quod ab ipső hæc edocti fuerimus. Postulamus a vobis num reprehenderit dicta, eaque correxerit : verum nibil suspicatus est. Certe si emendasset, non odio, sed caritate motus id fecisset. Quem enim diligit pater. arguit; quem vero non corrigit, aversatur ( Prov. 3. 12). Admirandus autem hic pater et recte dicta comprobat, et errores emendat. Hoc enim patris proprium est, recte dicta ac cum fide pradicata laudibus celebrare. Sufficit ergo omnium instar ejus suffragium, atque in primis sanctissimi Dei. Cæterum piæ adhæreamus religioni, servemus sidem intemeratam. Credite veritati, ne contradicite veritati. Ne sidem adulteres, divinam naturam ne curlose explores, ne mortalibus ratiociniis immortalem dignitatem subjicias. Periculosa est ratiocinationum via; tuta et firma intelligentia confessionis fidei. Vera sapientia est fides. Audi quid dicat divinum oraculum : Nam etst quis erit persectus inter filios hominum, si cb illo absuerit ea quæ a le est sapientia, ad nihilum reputubitur (Sap. 9. 6). Fuge quæstiones, neque verba fidei præleras. Paulum habe magistrum, Petrum tibi adscribe præceptorem: illorum fidem sectare. Audi Petrum dicentem : Tu es Christus, Filius Dei vivi (Matth. 16. 6). Sequere Paulum aperte Filium Dei celebrantem, ac modo quidem dicentem : Loquatus est nobis Deus in Filio, per quem fecit et sæcula : qui cum sit splendor gloriæ, et figura substantiæ, portansque omnia verbo virtutis suæ (Hebr. 1. 2. 3): modo iterum prædicantem , ubi de Judæis agit : Quorum patres nostri, es quibus est Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula sæculorum. Amen. (Rom. 9. 5).

(a) Ita quoque Nilus. De diversis malignis cogitationibus, cap. ultimo. Coteler.

καρδίας καθαρότητα καὶ λέγεις άνθρωπίνη κεχρημένος φωνή. Τις δώσει τῷ λαῷ τούτφ καρδίας; Καὶ τίς ὁ πλεϊόν σου διδούς; Πλην εί καὶ σὸ ὡς ἀγαθος οῦτως ἐφθέγξω, ὀλλ' ὁ μακάριος Μωῦσῆς οὑκ ἡκολούθησέ σου τη λέξει, ἀλλ' ἐκήρυξέ σου την ἀξίαν, ἔδειξε την αὐθεντίαν, ἐγνώρισέ σου την δυναστείαν. Λέγει τῷ λαῷ ἐν τῷ Δευτερονομίφ "Εδωκεν ὑμῦν Κύριος ὁ Θεὸς καρδίαν εἰδέναι, καὶ ὁρθαλμοὺς βλέκειν, καὶ ὡτα ἀκούειν, ἕως τῆς ἡμέρας ταύτης.

η'. 'Οράς ότι καρδίαν, και όφθαλμούς, και ώτα, χαὶ τὰ πάντα ὁ αὐτὸς δίθωσι; Πῶς οὖν ὁ τὰ πάντα διδούς ξλεγε, Τίς δώσει τῷ λαῷ τούτψ καρδίαν τοιπύτηνς [433] πῶς δὲ πάλιν, εἰ μἡ αὐτὸς ἡν ὁ διδούς παρδίαν, έλεγε διά του Ίεζεκιήλ · Καὶ έκσπάσω έξ αυτών την καρδίαν την λιθίνην, και δώσω αύτοις καρδίαν σαρκίνην, και γράψω τὸν νόμον μου εν ταίς καρδίαις αυτών; "Ωσπερ ούν έχει αύτὸς ὁ Θεὸς, ὁ δυνάμενος δοῦναι χαρδίαν άγαθην, λέγει · Τίς δώσει ; δύτως και ό Μονογενής τοῦ Πατρός, ἐν ἐξουσία πληρῶν τὴν δίχουμένην, καὶ λέγων μετά αύθεντίας, 'Εξουσίαν έχω θείναι την ψυχήν μου, και έξουσίαν έχω λαδείν αυτήν, αποκρίνεται πάλιν τῷ ἀνθρωπίνω σχήματι, ἐκ προσώπου τῆς κατὰ σάρχα άσθενείας λέγων. Ει δυνατόν, παρελθάτω ἀπ' έμοῦ τὸ ποτήριον. Μη τοίνυν συκοφαντείτε τὰ μή λεγόμενα, άλλά στοιχείτε τοίς χηρυττομένοις. μή διαδάλλετε την διδασκαλίαν, μη καταλαμδάνοντες την Εννοιαν. Οίδα πόθεν είς διαδολην εξολισθαίνεις. είδα ταυτα πόθεν πάσχεις. 'Ανθρώπινον το πάθος, βασκανία ή νόσος. "Ωσπερ γάρ ὁ όφθαλμὸς, ἐάν ἤ καθαρός, πάντα όρθα βλέπει και διακρίνει, έαν δέ καπνός ἐπεισέλθῃ, καὶ λυμήνηται τὰ κάλλη τῆς δύεως. ή κονιορτός έμπέση, άμβλύνει την δύιν, και ου βλέπει καλιός, ώς πρό τούτου έδλεπεν όρθως · ούτως καλ νῦν τῶν ἀκροατῶν ἔκαστος, ἔως καθαρὸν ἔχει πίστεως διμια, χαθαρόν άγάπης βλέφαρον, όρθως και καθαρώς όρφ. έαν δε καπνός βλασφημίας επεισέλθη τοίς λεγομένοις. ή χονιορτός βασχανίας την ψυχήν ύποδράμη, θολοί την δύιν, και άφανίζει το καθαρόν της διανοίας, και ά μη ήκουσεν, ήκουσεν, και ά ξχουσεν, ού καλώς ένόησεν. "Οθεν προειδυία ή θεία Γραφή τὰ προσχήμματα των μελλόντων τῆ διανοία προσχόπτειν τοίς ιεροίς γράμμασι, και πού τις τιών προφητών έδόα, μετά το πληρώσαι το θείον χήρυγμα: Τίς σοφός, και συνήσει ταῦτα; και άνηρ φρόνιμος, καὶ γνώσεται ταῦτα ; "Οτι εὐθεῖαι οἱ όδοὶ Κυρίου, δίχαιοι πορεύσονται έν αὐταῖς. Μἡ τοίνυν, άδελφέ, μεθάρπαζε φήματα είς προσχόμματα Γυμνός ὁ λόγος, γυμνή ή άλήθεια. Ούχ εξς, οὐ δεύτερος, ού δέκατος, ούχ έκατοστός ό άπούσας, πληθός έστιν άπειρον a, πληθος άναρίθμητον. Πέλαγός έστιν εύσεδείας ή Έχχλησία, ου χυμάτων πεπληρωμένον, άλλά

\* Hunc ad sacras conciones concursum auditorum ωθισμόν, θλίψιν, στενοχωρίαν, sape memorant Patros.pr.ecipue poster; eoque de more cum Christiano Lupo accipio verba Nestorii: Pureo enim, quoniam et ego valde sum !atigutus et vos omnino constricti; seu ex alia versione, constiputione taboratis, græce procul dubio σφιγγόμενοι. In Homitia Pauli

πίστεως γέμον. Ού ναυαγεί παρ' ήμίν το της διόλσχαλίας σχάφος, ού τύπτεται, ού ταράττεται, ού γειμάζεται · άλλ' ώς εύδιον λιμένα είς τὰς ψυχὰς τῶν τον Κύριον άγαπώντων όρμίζεται. Άλλα ταθτα μέν είς τοσούτον. Έχεινο δε δεί σχοπείν, δτι οί άγιοι τού Θεού ύποπίπτουσι συχοφαντίαις. Τί τὸ θαυμασιόν, εξ ήμεῖς οι εύτελεῖς, καὶ ταπεινοί, καὶ τὸ μηδὲν, ὡς είπείν, δντες, συχοφαντούμεθα; "Η ούχ ήχουσας πώς ό Δαυίδ φησι· 'Ρυσαί με άπό συχοφαντίας drθιώπων; Έσυκοφαντήθησαν και οί άγιοι του Σωτήρος ἀπόστολοι, ώς έλεγε καὶ ὁ μακάριος Παῦλος · Καὶ μη, καθώς βλασφημούμεθα, και καθώς φασί τινες ήμιᾶς λέγειτ, ότι Ποιήσωμετ τὰ κακὰ, ἴτα ἔλθη τὰ άγαθά. Οὐ λυποῦμαι μετά τῶν άγίων συχοφαντουμενος, εί και ἀνάξιος είμι των ἀγίων. "Εχω πάντας ύμας χριτάς, χαι πρό πάντων ύμων τον χοινόν ήμων Πατέρα, [434] ού προλήψει χρίνοντα, άλλ' έννοία δικάζοντα. Οίδεν ήμῶν τὰ νοήματα, γνωρίζει καὶ τὰ ρήματα, δτι εξ αύτοῦ επαιδεύθημεν ταῦτα. 'Avtiδάλλομεν πρός ύμας, εί ἐπέλειπτο b των είρημένων, διορθώσαι τὰ εἰρημένα · άλλ' ούχ ὑπελάδετο. Εἰ γὰρ ούν δ.ωρθώσατο, ού μισών, άλλά άγαπών δν γάρ άγαπῷ Πατήρ, ἐλέγχει · ὄν δὲ οὐ διορθοῦται , ἀποστρέφεται. 'Ο δὲ θαυμάσιος οὖτος Πατήρ καὶ τὰ καλως λεγόμενα ἀποδέχεται, καὶ τοῖς ἐσφαλμένοις ἐπάγει την διόρθωσιν. Τούτο γάρ Πατρός ίδιον, βραδεύειν τοίς καλώς λεγομένοις, και μετά πίστεως κηρυττομένοις. Άρκει τοίνυν άντι πάντων ή ψηφος αύτου, και πρό αὐτοῦ πάλιν ή τοῦ παναγίου Θεοῦ. Ἐχώμεθα δὲ τῆς εὐσεδείας, φυλάξωμεν τὴν πίστιν ἀσάλευτον. Πιστεύετε τη άληθεία, καλ μή άντιλέγετε τη άληθεία. Μή παραγράφου την πίστιν, μή πολυπραγμόνει την θείαν φύσιν, μη ύποδάλης λογισμοίς θνητοις την άθάνατον άξίαν. Έπισφαλής ή των λογισμών όδός άσφαλής και βεδαία ή Εννοια της κατά την πίστιν όμολογίας. Ή άληθης σοφία ή πίστις έπτίν. "Αχουε τί φησι τὸ θείον λόγιον " Κάν γάρ ή τις τέλειος έν υίοις ανθρώπων, της παρά σου σοφίας ἀπούσης, είς οὐδὲν λογισθήσεται. Φεῦγε τὰ ζητήματα, καὶ μή προτίμα τῆς πίστεως τὰ βήματα. Παῦλον έχε διδάσκαλον, Πέτρον επιγράφου καθηγητήν. τή πίστει έπείνων έξακολούθησον. "Ακουε Πέτρου λέγοντος: Σύ εἶ ο Χριστός, ο Υίὸς τοῦ Θεοῦ τοῦ ζωντος. 'Ακολούθει τῷ Παύλφ, σαφῶς τὸν τοῦ Θεοῦ Τίδν άνυμνούντι, καλ πη μέν λέγοντι, ότι Έλαλησεν ημίν ο Θεός εν Υίφ, δι' οὐ καὶ τοὺς αίωνας ἐποίησε. δς ων απαύγωσμα της δέξης, και χαρακτήρ της ύποστάσεως, φέρων τε τὰ πάντα τῷ λόγῳ τῆς δυγάμεως αύτοῦ τη δε πάλιν χηρύττοντι, έν τῷ περί Ἰουδαίων ' '' '' ' ' ' ' ' απτέρες ήμων, έξ ων ο Χριστός κατά σάρκα, ο ών έπι πάντων θεός ευλογητός είς τους αιώνας των αιώνων. 'Αμήν.

Emiseni: Στενοχωρία τῶν ἡμετέρων ἀξελτῶν ἔξωσεν ἡμᾶς τῶν σκαμμάτων cui adsonat Gregorius Nyssenus Orationibus in 40 martyres Consuli quoque velim Sozomenum lib. 8, cap. 5, et Vitam Chrysostomi per Anonymum. n. 86, Coteles.

L Coteler. conj. ἐπείληπτο.

#### MONITUM

[435] In Vaticano Codice num. 1500, inque aliis Codicibus ha conciones Joannis Chrysostomi nomine comparent; id curantibus librariis, ut quarstus causa quanto plura possent Chrysostomi nomine inscriberent. At esse Severiani episcopi Gabalorum constat : idque luculenter declarat Cosmas Ægyptius in Topographia sua Christiana a nobis edita anno 1706, ubi p. 320, postquam Theophili Alexandrini aliquot loca ex Epistolis festalibus attulerat, ad Severianum Gabalorum transit, quem Theophili συμμύστην vocat : καλ τοῦτον δὲ παραδραμόντες, ἐπὶ τὸν κατ' ἐκείνο καιροῦ συμμύστην τὸν τῆς Γαδάλων ἐπίσκοπον Σευηριανὸν, τέταρτον, μετέλθωμεν. Verum hoc dimisso (Theophilo) ad alium ipsi æqualem et symmystam, Gabalorum scilicet episcopum Severianum, quartum numero, transeamus. Hine multa longaque fragmenta hujus operis ad verbum refert, quæ nos suis locis contulimus cum textu nostro. Itaque orationes Severiani sine duhio sunt. De his audiendus Savilius in notis p. 871, uhi de quibusdam orationibus ab se cum Chrysostomi operibus editis agens sic ait : « Hasce novem orationes sequentes ideo adjeci, quia in bibliothecis passim reperiantur sub nomine Chrysostomi, cum tamen ipsius non sint; et in aliis correctioribus libris aliis auctoribus, idque vere, adscribantur. De his sex orationibus alia etiam ratio fuit, quod nonabs re putarem exstare publice monumentum eloquentiæ ferreæ illius ætatis, quæ tamen cum nostro aureo flumine judicio aurium ejus sæculi comparanda videretur. Nota enim Joannis nostri et Severiani rivalitas ex bistoria ecclesiastica, nota Imperatricis Eudoxiæ pro Severiano contra Joannem studia.

# IN MUNDI CREATIONEM.

ORATIO PRIMA.

Elç την πρώτην ημέραν τῆς ποσμοποιίας .. α'. [436] Πάσα εύσεδείας ύπόθεσις τῶν ψυχῶν ἐστι των ήμετέρων διόρθωσις. Πρός ταύτην γάρ την των ψυχῶν ἡμῶν σωτηρίαν ὁρᾳ πάντα τὰ τῆς εὐσεδείας παιδεύματα. Ταύτην γουν καί ό του Θεού πραγματεύεται λόγος, ταύτην ὁ Μωϋσέως ὑποτίθεται νόμος. ταύτην χηρύττουσιν αί νοεραί τῶν προφητῶν γλῶσσαι, ύπερ ταύτης άσιγήτοις στόμασι βοώσιν οι άπόστολοι. Πάντα γάρ ὑπὲρ ἡμῶν καὶ δι' ἡμᾶς, ἴνα πρὸς διόρθωσιν δραμόντα τὰ ἡμέτερα τῆς εὐσεδείας χαταξιωθή. Πάσα μεν ούν βίδλος άγία άφορμην έχει την ήμετέραν σωτηρίαν, ώς Εφθην είπών. Αυτη δὲ ή τῆς δημιουργίας βίδλος, άρχη και πηγή και δύναμίς έστι πάντων των έν νόμφ και προφήταις. Και ώσπερ οίχον ούχ οίόν τε στηναι, θεμελίου μή, ύποχειμένου, σύτως ούδε τὰ τῆς δημιουργίας χάλλη λάμψαι, μή της δημιουργίας την άρχην άπολαδούσης. Οίδα μέν ούν, ότι πολλοί των άγίων Πατέρων καθήκαν είς τὸν

• In cod. Vatic. num. 560: τοῦ αὐτοῦ (supple Χρυσοστόμου) εἰς τὴν πρώτην ἡμέραν τῆς κοσμοποιίας. Savilius totum titulum sic concinavit: Σεδηριανοῦ ἐπισκόπου Γασάλων εἰς τὴν κοσμοποιίαν λόγοι ἔξ, Χρυσοστόμφ δὲ ἔν τισιν ἀντιγράφοις ἐπιγραφόμενοι.

τῆς δημιουργίας λόγον, πολλά και μεγάλα και Ενδοξα είρηχότες, ώς ή του άγίου Πνεύματος έπεμέτρησε χάρις. Καὶ πολλῶν καὶ μεγάλων καὶ θαυμαστῶν προειρημένων, ούδεν χωλύει και τὰ παρ' ήμῶν βηθῆναι, ὡς ἄν ἡ τοῦ ἀγίου Πνεύματος χορηγήση χάρις. "Ωσπερ γάρ οἱ πρό ἡμῶν ούχ ἐνεποδίσθησαν ὑπὸ τῶν πρό αὐτῶν, οὕτως οὐδὲ ἡμεῖς ὑπὸ τῶν πρὸ τῆς ἡμετέρας γενεάς. Και γάρ κάκείνοις και ήμιν και τοις πρό έχείνων μία έστιν ή χάρις ή χορηγούσα τοῦ άγίου Πνεύματος την δύναμιν. Ηάντα γάρ, φησίν, ένεργεῖ έr καὶ τὸ αὐτὸ Πrεῦμα, διαιροῦr lồlạ ἐκ**ủ**στφ καθώς βούλεται. Οὐ τοίνυν τὰ παρὰ τῶν Πατέρων ἐκδάλλεται, ἀλλὰ τὰ παρ' ἡμῶν παρατίθεται. Κὰν ἡ μεγάλα τὰ παρ' αὐτῶν, μιχρά δὲ τὰ ἡμέτερα, άλλὰ συνοικοδομείται έκείνοις. "Ωσπερ γάρ λίθον μέγαν χύδου τάξιν φέροντα, εν οίχοδομή παγέντα, χαλ ήρέμα σαλευόμενον, μιχρός ύποδληθείς λίθος στηρίξει. ούτω καὶ τὰ ὑπὸ τῶν Πατέρων εἰρημένα, μικρίς προσθήκας δεχόμενα, μείζονα την οίχοδομην της Έχχλησίας ἀπεργάζεται. Παραχαλώ δὲ τὴν ὑμετέραν άγάπην, ταίς εννοίαις των λεγομένων προσέχειν μή εί ξέναι είσιν άλλ' εί άληθεις υπάρχουσιν. Ούτε γάρ

### AD SEX HOMILIAS SEVERIANI DE MUNDI CREATIONE.

Quam vocat Savilius eloquentiam ferream, ego certe φλυαρίαν dixerim, et loquacitatem; nam vhi factim-diam vult exhibere, ibi futilia loquitur: rerum naturalium perquisitionem plerumque aggreditur, et ad nauseam usque explorat, suoque more, nimirum inepte, edisserit: auditores autem ea de causa conquestos objurgat acriter; ita de mundo, quem rotundum esse negat, de igne, de aqua, plus quam satis esset agit. In rebus seriis aliquando nugatur, ut cum inde probat Adamum habuisse spiritum prophetize quod dixerit, Hoc nunc os ex ossibus meis, etc. Nam quomodo, inquit, scire poterat se ossa habere, qui ossa sua nunquam viderat, nisi spiritum prophetize habuisset? Hæc in oratione quinta. Tolerabilius fortasse est, etsi parvi pretii, id quod in eadem oratione ait: ideo AAAM nomen impositum esse primo homini, quia hoc nomine quatuor climata per primas literas designantur: α, ἀνατολή, δ, δύσις, α ἄρκτος, μ, μεσημερία, oriens, occidens, septentrio, meridies, non advertens hoc nomen Hebraice vel Chaldaico impositum Adamo fuisse, quibus linguis ista climatum significatio per primas literas non indicatur, atque adeo casu, non consilio, factum ut in Græco nomine quatuor climatum primæ literæ deprehenderentur.

Habitæ sunt hæ orationes in Quadragesimo, ut non semel in prima innuit Severianus. Harum interpretationem Latinam novam paravimus.

# SEVERIANI,

GABALORUM EPISCOPI (a),

# IN MUNDI CREATIONEM.

ORATIO PRIMA.



In primum diem creationis mundi.

1. Scripturæ sącræ dignitas utilitasque. Exordio motestiam spirante animos audientium sibi conciliat orator
noster. — Quodvis pietatis argumentum, animarum
nostrarum emendatio est. Ad hanc enim animarum
salutem omnia pietatis instituta respiciunt. Hanc et
Dei sermo operatur, hanc et Moysis lex insinuat, hanc
prædicant spirituales ilke prophetarum linguæ: incessabili voce pro hac clamant apostoli. Omnia siquidem pro nobis, et propter nos: ut dum nostra ad
emendationem properant, pietatem nos assequamur.
Omnis itaque sanctus liber salutis nostræ causa scriptus est, ut modo dicebam. Hic porro creationis liber, origo, fons et virtus est eorum omnium, quæ

(a) In Codice Vaticano num. 560: ejusdem (supple Chrysostomi: nam Chrysostomi sunt ea quæ præcedunt). Infra Bavilius totum titulum sic concinnavit: Severumi, Episcopi Cubelorum, in mundi creationem sermones sex, qui, in quibusdam exemplaribus, Chrysostomo adscribuntur. Combelistus, qui uno savilio est usus (repetens typis sermones bus sex to Bibliothecæ Græcorum patrum suctario novissimo. Fom. 1, p. 211, sqq., Paris. 1672, fol.), hæc postrema de Chrysostomo tacuit.

in lege et in prophetis scripta sunt. Ac quemadmodum non potest dourus sine fundamento stare, sie nec varia creaturarum pulchritudo splendescere, nisi creatio ipsa initium habuerit. Scio-multos ex sanctis patribus de creatione verba fecisse, mukaque et egregia dixisse, ut Spiritus gratiæ mensura ipsis collata tulit. Licet autem multa, eximia et mirabilia dicta fuerint, nihil vetat quominus et nostra dicamus, prout Spiritus gratia subministraverit. Quemadmodum enim eos qui ante nos sucre non cohibuere veteruni scripta, sic nec illi qui nos pracesserunt, nos arcehunt ab instituto. Si quidem et illis et nobis et antiquioribus una es: gratia quæ Spiritus sancti virtutem suppeditet. Umnia enim, inquit, operatur unus et idem Spiritus, dividens singulis prout vult (1. Cor. 12. 41). Non ergo ea quæ a patribus dicta sunt eliminantur, sed nostra illis apponuntur. Quamvis magna sunt i corum dicta, nostra autem exigua, hæc tamen in eanudem structuram aptantur. Ut enim lapidem maguum in cubi formam aptatum, in structuram admotum, et paulum nutantem, subjectus firmat exiguus

lapis : sic ea guæ a Patribus dicta sunt, exiguis accessionibus majus Ecclesia: ædificium constituunt. Precor autem caritatem vestram, ut dictorum sententiis attendatis; non an novæ sint, sed an veræ. Non enim quod usu tritum est, semper verum; neque quod novum, ideo falsum : sed semper exploratur an ea quæ dicuntur vera sint, an falsa. Rogo autem ne quis, ut amicus ad gratiam sine examine sermonem excipiat, neve ut inimicus illa quasi peregrina respuat, sed videat ubique num veritas dictis palmam tribuat.

2. Genesis auctor Moyses et Spiritu sancto revelante. Duplex Moysis scopus. Cur invisibilium creationem tacuit. - In principio, inquit, fecit Deus calum et terram (Gen. 1. 1). Hac historia Moysis legislatoris opus est, et Spiritus sancti revelatio. Continet autem creationem Dei virtute factam, per propheticam vero gratiam Moysi revelatam. Non enim hæc Moyses ut historiographus dixit, sed ut propheta. Illa quippe dixit quæ non viderat, et illa narravit quorum spectator non fuerat. Ut enim pridem tria esse prophetiæ genera esse diximus, primum verbo, secundum opere, tertium opere et sermone : sic et tres jam prophetiæ partes constituimus : prophetiam de præsentibus, prophetiam de suturis, et prophetiam de præteritis. Exempli causa non aderat Isaias propheta iis quæ sub Moyse gesta sunt : sed quia spiritus Moysis erat in ilio, qui ca ipsi revelaret, id prophetia crat. Est item prophetia etiam de præsentibus; ut si quis coram propheta aliquid in animo versans, occultum ei esse velit, et propheta ipsum arguat, ut Elisæus erga Giezi fecit, futura pramuntians et occulta revelans. Moyses quæ præterita erant aperuit : alii quæ futura. Ita igitur est huic historiæ attendendum, non ut narrationi, sed ut historiæ veræ, quæ per Spiritum sanctum prolata sit. Quis porro est prophetæ scopus? Duo Moyses in proposito habet, et doctrinam edere, et leges sancire. Legislator enim cum sit, non tamen a legibus incepit, sed a creatione. Cur autem primo voluit Deum ostendere Creatorem et Dominum universi? Ut Deus esse demonstraretur, qui non alienis, sed suis legem poneret. Nisi enim prius ostendisset eum mundi Conditorem, non side dignus habitus fnisset mundi Legislator. Nam alienis legem dare, violentum; suos autem instituere, consentaneum est. Quemodmodum Joannes evangelista non prins leges a Christo latas posnit, quam ejus dominatum dixisset his verbis: In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus crat Verbum. Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil quod factum est. In ipso vita erat, et vita erat lux hominum. In propria renit, et sui eum non receperunt (Joan. 1. 1. 3. 4. 11). Cum dixisset eum Opificem et Creatorem, tunc inducit illum doctorem et Legislatorem universi. Rursum alius Moysis scopus. Cur beatus Moyses cælum memoravit, terram, mare, aquas et ca que ex illis sunt, angelorum autem, archangelorum, Seraphim et Cherubim nullam mentionem fecit? Quia nimirum legislationem ad temporis illius conditionem aptabat. Noverat enim quibuscum loqueretur, cum iis . Erat. Scimus certe, fratres, has subtiles quaestiones

nempe qui ex Ægypto egressi erant, qui Ægyptiacum errorem, solem, lunam, stellas, fluvios, fontes, aquas didicerant. Invisibilium ergo creatione relicta, de visibilibus verba facit, ut persuaderet eis qui hac adorabant, ut ne illa dros esse putarent, sed opera Dei. Non necesse namque crat, at illis angelorum et archangelorum notitiam daret, ne rorsum illorum ægritudinem aleret. Nam si, etiamsi non viderent, angelos tamen esse dixerunt, multo magis, si audissent angelos aut archangelos, putassent illos esse deos. Sed calum memorat, terrain, montes, aquas, et omnia quie ex illis sunt ; ut visibilibus invisibilem interpretetur, et ex operibus Opisicem produt. Sie ergo etiam tres pueri Babylone fecerunt. Quia enim apud gentem illam versabantur Deo inimicam : nec erat Dei cognitio, sed idola colebantur, in fornace cum essent, dicebant : Benedicite, omnia opera Domini, Domino (Dan. 3. 57). Cur non dicebant, Angeli, cæli, terra, ignis, aqua, frigus, æstus, et similia, sed creationem sigillatim enumerant? Ut creaturam omnem abluerent, et totum opisicium mundarent, nullamque relinquerent impietatis scintillam. Quemadinodum etiam hoc loco Moyses ut omnem Ægyptiacum errorem a Judzis eliminaret, caelum et terram ut creata memoral, ut have facta e-se ostenderet, et Opificem declararet. In principio creavit Deus cælum et terram.

3. Verba Moysis, in principio erat, cum verbis Joannis, in principio secit, comparantur. Arianos et Anomæos redarguit. Duo Testamenta uno Patre orta. - Hic mihi animum adhibe. Ego miror quomodo Joannes et Moyses idem principium habeant. Nam hic dicit : In principio creavit; ille vero ait: In principio erat. Verum et ille utiliter, et hic proprie. Ubi namque creatio erat, dixit Moyses, Fecit; ubi vero Creator, posuit evangelista, Erat. Multum autem est discriminis et intervalli inter illud, Fecit; et illud, Erat : illud enim cum ante non esset, factum est : hic vero semper erat. In principio secit, et, In principio erat. Dei est esse, creaturam vero fieri, ut et evangelista distingnit. Nam de Servatore ait : In principiq erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Hoc erat in principio. In ipso vita erat, et vita erat lux hominum. Sexies dixit, Erat, ut explicaret ejus exsistentiam. De famulo autem, postquam prædicavit eum qui erat, et venit ad servum Joannem, dixit : Factus est homo. Deus erat, home autem factus est. Quod si de Servatore dicere audeant : Servator etiam factus est, nihil differret a terra. Animum adhibe, quæso: si dicat hæreticus: Christus factus erat, non erat antequam fieret, quid ergo plus habebit, quam terra? Nam de terra quoque ait Moyses: Terra autem eral. Si igitur illud : In principio erat, de creatione intelligunt, non de æterna natura ; nihil plus habet, quam terra. Et Deus Verbum erat, et terra erat : sed ille quidem in principio erat, non factus semper exsistens: terra vero facta erat. Non enim prius dixit legislator, Terra erat, donec diceret: In principio fecit Deus cælum et terram; primum dixit, Fecit, postea vero, τό ἐν συνηθεί πάντως ἀληθὲς, οὕτε τὸ ξένον ψευδές.

ἐλλὰ πανταχοῦ ζητεῖται εἰ ἀλήθεια ἢ ψεῦδος τὰ λεγόμενα. 'Αξιῶ δὲ μήτε ὡς φίλον τινὰ χαρίσασθαι ἀνεξετάστως δεχόμενον τοὺς λόγους. μήτε ὡς ἐχθρὸν ξενίζοντα ἐχδάλλειν τὸν λόγον. ἀλλ' ὁρἄν πανταχοῦ [437] εἰ ἀλήθειά ἐστιν ἡ τοῖς λεγομένοις βραδεύουσα.

β'. Έr ἀρχῆ, ψησὶν, ἐποίησεr ὁ Θεὸς τὸν οὐραror και την ηην. Η ιστορικαύτη έστι μέν Μωδσέως σου νομοθέτου σύγγραμμα, καλ Πνεύματος άγίου φωραγημές. μεδιέχει ος ομπιοπολίαν οπλάπει πην Θεοῦ γεναμένην, προφητική δὲ χάριτι Μωῦσεί ἀποχαλυφθείσαν. Οὐ γάρ είπεν ταῦτα Μωϋσῆς ὡς ίστοριογράφος, άλλ' ώς προφήτης. Είπε γάρ ά μή είδε, και διτγήσατο ών θεατή; ούκ έγενετο. "Ωσπερ γάρ τρία είδη προφητείας είρηχαμεν πάλαι, ότι πρώτον μέν είδος προφητείας το είπειν, δεύτερον δε το δι Εργου, τρίτον τό δι' Εργου και λόγου. ούτω και ένταυθα τρία μέρη προφητείας. προφητεία περί των ένεστώτων, προφητεία περί των μελλόντων, προφητεία περί των παρελθόντων. Οἶον, οὐ παρῆν προφήτης, φέρε είπειν Ήσατας, τοις επί Μωυσέως γενομένοις. άλλ' έπειδη το πνευμα Μωυσέως ην εν αυτώ, άποκαλύπτον αύτῷ τὰ γενόμενα, προφητεία ήν. "Εστι δὲ αύθις προφητεία και έπι των παρόντων ως έάν τις και έπι του προφήτου έστως θέλη κρύψαι τι έν τή διανοία, και ό προφήτης ελέγχη αύτον, ώς ό Έλισσαίος τὸν Γιεζί, τὰ μέλλοντα προστμαίνων καὶ τὰ κεκρυμμένα δεικνύων. Μωϋσής είπε τὰ προγεγονότα, άλλοι τά μέλλοντα. Ούτως ούν δεί προσέγειν τπ έστορία ταύτη, ούχ ώς διηγήματι, άλλ' ώς προφητεία έληθινή έχ Πνεύματος άγιου λελαλημένη. Τίς δὲ ό σχοπός τῷ προφήτη; Δύο πρόχεινται Μωϋσεί ποιήσαι, και διδασκαλίαν εκθέσθαι, και νομοθεσίαν υποτυπώσαι. Νομοθέτης γάρ ων, ού πρώτον ήρξατο της νομοθεσίας, άλλά τῆς δημιουργίας. Διατί δὲ πρῶτον ἡθέλησε δείξαι του θεον δημιουργον τοῦ παντός και Δεσπότην; Ίνα δειχθή Θεό; ούχ άλλοτρίοις νομοθετών, άλλλ τοις ίδίοις. Εί μή γάρ πρώτον Εδειξεν αύτον διμιουργόν του χόσμου, ούχ αν αξιόπιστο; εδείχθη νομοθέτης του χόσμου. Το γάρ άλλοτρίοις νομοθετείν, βίας το δε τους ίδιους παιδεύειν, άκολουθίας. Καλ ώσπερ Ιωάννης ὁ Εὐαγγελιστής οὐ πρώτον έταξε τοῦ Χριστού την νομοθεσίαν, εως είπεν αὐτοῦ την δεσποτείαν, ειπών Έν άς χῆ ήν ό Λόγος, καὶ ό Λόγος ην πρός τον Θεύν, και Θεός ην ο Λίησς. Πάντα δί αύτου έγένετο, και χωρίς αύτου έγένετο ούδέ έν, δ réqurer. 'Er αὐτῷ ζωὴ ቭr, καὶ ἡ ζωὴ ቭr τὸ φῶς των ανθρώπων. Είς τα ίδια ήλθε, καί οἱ ίδιοι αὐτόν ου παρέλαδον. "Ότε είπεν αύτον Ποιητήν καί Δημιουργόν, τότε είσαγει αύτον διδάσχαλον χαλ νομοθέτην του παντός. Πάλιν άλλος σχοπός Μωϋσέως. Διατί ὁ μαχάριος Μωϋσής ούρανοῦ μέν έμνημόνευσε, χαι γης και θαλάσσης και ύδάτων, και των έξ αύτων, άγγέλων δε ή άρχαγγέλων, ή Σεραφείμ, ή Χερουδείμ ούχ έμνημόνευσεν; Έπειδή χαι την νομοθεσίαν πρός τούς τότε καιρούς ήρμοζεν. "Ηδει γάρ οίς διελέγετο, τοί; εξελθούσιν έκ της Αίγύπτου, τοίς την Αίγυπτιαχήν πλάνην μαθούσεν, ήλιον και σελήνην και άστρα, πιταμούς και πηγάς και υβατα. Κατέλιπεν ούν την των ἀοράτων δημιουργίαν, και κενοί τον λόγον επί τέ [438] δρώμενα, ένα πείση τούς τούτοις προσκυνοῦντας μη νομίζειν αύτα θεούς, άλλ' έργα Θεού. Καλ γάρ ούχ ξιν άναγχαίον τότε δείξαι έχείνοις περ! άγγέλων και άρχαγγέλων, ϊνα μή πάλιν θρέψη αύτιον την νό-

σον. Εί γάρ μη βλέποντες άγγέλους είπαν ., πολλώ μαλλον, εί ήχουσαν άγγέλους ή άρχαγγέλους, ενόμισαν έχείνους θεούς είναι. 'Αλλά μνημονεύει ούρανού καὶ γῆς, ὀρέων καὶ ὑδάτων, καὶ τῶν ἐξ αὐτῶν πάντωι, ίνα ἀπό τῶν ὁρωμένων ἐρμηνεύση τὸν ἀόρατον, καὶ ἀπό τῶν ἔργων δείξη την τεχνίτην. Οῦτως οὐν καλ οί τρείς παίδες εν Βαδυλώνι εποίησαν. Έπειδη γάρ εν τῷ ἔθνει ἦσαν ἐχείνο τῷ θεομάχο, καὶ οὐκ ἦν Θεοῦ γνώσις, άλλ' είδωλα προσεχυνείτο, έν τἢ χαμίνο δντες λέγουσιν Εύλογείτε, πάντα τὰ έργα Kuplou, τον Κύριον. Διατί ούχ είπον, "Αγγελοι, ούρανοί, γή, πῦρ, ὕδωρ, ψῦχος, καῦμα, καὶ ὅσα τοιαῦτα, ἀλλά την δημιουργίαν άριθμοῦσι κατά μέρος; Ίνα όλην πλύνωσε την κτίσεν, και δλην παθαρίσωσε την δημιουργίαν, και μηδένα καταλ[ε]ίπωσι σπινθηρα τής άσεδείας. "Ωσπερ καὶ ἐνταῦθα Μωϋσῆς θελήσας τῶν Τουδαίων την Αίγυπτιακήν ἀπελάσαι πλάνην, μνημονεύει και ούρανοῦ και γῆς ὡς γενομένων, ἴνα δείξη τά πεποιημένα, καὶ μνημονεύση τὸν πεποιηκότα. Er apzű éxolnosr ó Osóc tór otparór xal thr

γ'. Ωδέ μοι τὸν νοῦν. Έγὼ θαυμάζω πῶς Ἰωάννης καὶ Μωϋσῆς τὸ αὐτὸ προοίμιον ἔσχον. Καὶ γὰρ οὖτος λέγει. Έν άρχῷ ἐποίησε. κὰκεῖνος λέγει. Έν άρχῷ ην. Άλλα κακείνος χρησίμως, και ούτος κυρίως. "Όπου μέν γάρ δημιουργία, έταξε Μωϋσης τό, Έποίησεν οπου δε δημιουργός, έταξε τό, Ήν, ό εύαγγελιστής. Πολύ δὲ τὸ μέσον τοῦ, Ἐποίησε, καὶ τοῦ, ΤΗν το μεν γάρ εγένετο, μή δν, ο δε ήν άει ων. Έν άρχη ἐποίησε· καὶ, 'Er άρχη ήν. Θεου τὸ είναι, κτισμάτων δε το γίνεσθαι, ωσπερ και ο εύαγγελιστής μερίζει. Περί μεν γάρ τοῦ Σωτῆρος λέγει • Έν άρχη ήτ ο Λόγυς, και ο Λόγος ήτ προς τον Θεότ, καὶ Θεὸς ἦτ ὁ Λόγος. Οὖτος ἦτ ἐτ ἀρχῷ. Ἐτ αὐτῷ ζωὴ ἦτ, καὶ ἡ ζωὴ ἦτ τὸ φῶς τῶτ ἀτθρώκωτ. Έξάχις ε λέγει τὸ, Ἡν, ἔνα ἐρμηνεύση τὸ ὅν. Περὶ δὲ τοῦ οἰκέτου, ὅτε ἐκήρυξε τὸν ὅντα, καὶ ἡλθεν εἰς τὸν δούλον τον Ίωάννην, λέγει Έγένετο ἄνθρωπος. Θεός ήν, άνθρωπος οὰ ἐγένετο. Εί δὲ καὶ περὶ τοῦ Σωτῆρος τολμῶσι λέγειν, ὅτι καὶ ὁ Σωτὴρ γενόμενος ἦν, ούδεν διαφέρει τῆς γῆς. Πρόσεχε, παρακαλώ · Έλν είπη ο αίρετικός, ότι Χριστός γενόμενος ήν, πρίν γενέσθαι ούχ ήν, τι πλέον έχει της γης; Και γάρ περι της γης είπε Μωϋσης. Η δέ γη ήν. Εί ούν τὸ, Έν άρχη ήτ, είς ποίησιν λαμδάνουσι, και ού κατά την άτδιον φύσιν, ούδεν πλέον έχει της γης. Και ό θεός Λόγος ήν, και ή γη ήν . άλλ' έκει ε μέν έν άρχη ήν, μή γενόμενος, ἀεὶ ὤν · ἡ δὲ γῆ γενομένη ἦν. Οὐ γὰρ εἶπε πρώτον ο νομοθέτης, Η δε γη ήν, ξως ότε είπεν, [439] 'Er άρχῆ ἐποίησεν ό Θεός τὸν ούρανὸν καὶ τὴν γητ· πρώτον τὸ, Ἐποίησε, καὶ τότε τὸ, Ἡr. Οιδαμεν ούν, άδελφοί, ότι τὰ λεπτά ταῦτα ζητήματα δυσχερή φαίνεται ταίς των πολλών διανοίαις. 'Αλλά δεί έν ήμέρα νηστείας νηφούσαις μάλλον ταίς ψυχαίς περί των βαθυτέρων νοημάτων διαλέγεσθαι. Έν άρχῆ ήν και, Έν άρχῆ ἐποίησε. διὰ τοῦτο τὸ προοίμιον ίσον είπον 4, Έν άρχη, και Έν άρχη, ένα δειχθή

μνημονούση hahet έρμηνεύση.

b Illud έξάκις deest in Savil et in Combells. Sed in Vaticano legitur recte; nam ήν sexies in primis quatuor
Jeannis versibus legitur.

A Combelis. exerves.

d Vatic. ίσον είπειν. Savil. Ισονείπον, melius, ut videtur,

Sic Vaticanus. In Savil. εἰπαν deest, quod hic tamen necessarium, ut iuse subodoratus est. Infra pro ὀρίων Combefis. legit ἀέρων. Ει duabus ante γ' lineis idem pro μνημονώση haltel ἐρμηνεύση.

μία ρίζα τῆς εύσεδείας, ή κάκεῖνον παιδεύσασα τὸν νομοθέτην, καλ τούτον φωτίσασα τον θεολόγον. `Αδελφαί γάρ αί δύο Διαθήκαι, έξ ένδς Πατρός τεθείσαι. διά τούτο και συμφώνως τὸν λόγον προφέρουσι . σχεδὸν γάρ ή αὐτή εἰκών καὶ ὁμοιότης ὑπάργει, Καὶ ῶσπερ εν άδελφαίς εξ ένδς πατρός γεγεννημέναις, πρόσεστι τής όμοιότητος τὰ ιδιώματα, ούτως επειδή αξ δύο Διαθήκαι έξ ένδς Πατρός έγεννήθησαν, πολλήν έχουσι την εμφέρειαν. 'Αμέλει καί εν τη Παλαιά Διχθήχη προηγείται νόμος, και άκολουθούσι προφήται, καὶ ἐν τἢ νέα χάριτι προηγείται τὸ Εὐαγγέλιον, καὶ άχολουθούσιν άπόστολοι. Έχει δώδεχα προφήται, έχαστος \* των δώδεκα · δώδεκα οι περί `Ωσηέ · τέσσαρες, Ήσατας, Ίερεμίας, Ίεζεκιὴλ, Δανιήλ. Έν τῆ Νέα δώδεκα άπόστολοι, και τέσσαρες εύαγγελισταί. Έκεί πάλιν πρώτη κλησις Θεού άπο άδελφων ήρξατο : Ελαδε γάρ τὸν Μωϋσῆν καὶ τὸν ᾿Ααρών πρώτους κήρυκας. καὶ ἐν τῷ Εὐαγγελίφ πρώτην κλῆσιν ποιείται Πέτρου καὶ Άνδρέου. Κάκει μέν άπλη χάρις, ώδε δὲ διπλάσιον. Έχει γάρ δύο άδελφοι έχληθησαν Μωϋσῆς και 'Ααριύν · ένταυθα δε διπλη δυάς άδελφων, Πέτρος και 'Ανδρέας, 'Ιάχωδος και 'Ιωάννης. 'Επειδή ήθέλησεν ό Σωτήρ την κατά τὸ ἄγιον Πνεῦμα ἀγάπην ἐντυπῶσαι ήμίν, και άδελφους ποιήσαι τη διαθέσει και τῷ πνεύpati, έλαδε θεμέλιον την φύσιν, και προσέπηξε τά τῆς φύσεως σπλάγχνα, και έν έπείνη ἐποικοδομεῖ τὸν θεμέλιον τῆς Ἐχχλησίας, Πρώτον σημείον ἐν τῆ Παγαιά ο ποταπός είς αίπα πεταραγγομένος, πρώτολ σημείον έν τη Καινή το ύδωρ είς οίνον. 'Αλλ' ούχ έστι του παρόντος χαιρού πάσαν είπεζν έφεξης την όμοιότητα · είς δὲ τὸ προχείμενον ἐπανέλθωμεν, Έν ἀρχῷ έποίησεν ό θεός τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν τῆν. Ἐν ἐξ ήμέραις ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὰ πάντα. 'Αλλ' ή πρώτη ήμέρα διαφέρει των άλλων των μετ' αύτήν. Τη μέν γάρ πρώτη ήμέρα εποίησεν ο Θεός εκ μή δνεων άπο δὲ τῆς δευτέρας ἡμέρας οὐδὲν ἐποίησεν ὁ θεὸς ἐχ μἡ δντων, άλλ' ών εποίησε τἢ πρώτῃ ἡμέρα, μετέσαλεν ώς ήθέλησε. Σὺ δὲ ὁ σχεψάμενος καὶ ἐρευνήσας, εἰ μέν εύρίσχεις άλήθειαν, συμφώνησον εί δὲ ούχ εύρίσχεις άλήθειαν, χατηγόρει, καὶ δέχομαι την κατηγορίαν- φέρει γάρ μοι πολλήν άπολογίαν.

δ. Τη μεν ούν πρώτη ήμέρα εποίησεν ό θεδς τάς ύλας των κτισμάτων ταζς δὲ ἄλλαις ἡμέραις τὴν μόρφωσιν καὶ τὴν διακόσμησιν τῶν κτισμάτων. Θἶόν τι λέγω · Έποίησε τον ούρανον μή δντα, ού τοῦτον, άλλά τον ύπεράνω. ούτος γάρ τη δευτέρα έγένετο. [440] Έποίησεν ό Θεός τον ούρανον τον άνω, περί όδ και ό Δαυίδ λέγει. Ο ούρανός τοῦ ούρανοῦ τῷ Κυρίφ. Υπερφον δέ έστι τούτο, Καλ ώσπερ έν οίχω διωρόφω μεσολαδεί στέγη μέση ο ουτως ώς ενα οίχον κτίσας ό Κύριο; τὸν χόσμον, μέσην στέγην ἐπέθηκε τὸν ούρανὸν τοῦτον, καὶ ὑπεράνω τὰ ὕδατα. Διὰ τοῦτο λέγει Δαυίδ. 'Ο στεγάζων ύδασι τὰ ὑπερῷα αὐτοῦ. Έποίησεν ούν τον ούρανον μή όντα, την γην μή ούσαν, τάς άδύσσους μή ούσας, άνέμους, άέρας, πῦρ, ὕδωρ. Πάντων των γενομένων την υλην τη πρώτη ημέρτ ἐποίησεν. Άλλὰ πάντως ἐρεῖ τις, Γέγραπται μέν ὅτι ἐποίησε τὸν ούρανὸν καὶ τὴν Υῆν, περὶ δὲ ὕδιετος καὶ

Exactoc deest in Savil., claudicatque sententie.
b Cosmas και ύπερανω δέ έστι τούτου, και ὡς ἐν οἶκῳ διορφφ μεσολαβείται τῆς γῆς μέσον.

πυρός και άέρος οὐ γέγραπται. Πρώτον μέν οὖν, άἰ φοί, ἀφ' οὖ εἶπε τὸν οὐρανὸν χαὶ τὴν Υῆν γεγεν σθαι, έχ τῶν περιεχόντων ἡρμήνευε ε τὰ περιεχόμεν 'Ως γάρ ότε είπεν, 'Εποίησεν ο Θεός τὸν ἄνυρ πον, χοῦν λαβών ἀπὸ τῆς γῆς, εἶπε μὲν τὸ πλ σμα, ούκ ηρίθμησε δε τα μέλη, ούδε είπεν : Έποίησ ό θεὸς όφθαλμοὺς, καὶ ὧτα, καὶ ἔζνα ' άλλὰ τῷ ι πείν τον άνθρωπον όλα συμπεριέλαδε τά μέλη, ούτι είπων, Tor objector και την γην έποιησεν ο Θεό συμπεριέλοδε πάντα, καὶ συνεισήγαγε καὶ τὸ σκότ καί τάς άδύσσους γεγενημένας. Σκότος γάρ ή φησίν, έπάνω της άδύσσου. "Αβυσσος δε καλείτ τὸ πλήθος τῶν ὑδάτων. "Ότι δὲ καὶ ἄδυσσοι ἐγένοντ μαρτυρεί ή Γραφή λέγουσα. Πρό τοῦ τὰς ἀδύο σους ποιήσαι, πρό τοῦ τὴν γῆν γενέσθαι, "Δοτεκι άδυσσοι έγένοντο. Είτα χαὶ ό άἡρ πότε έγένετο, άχουι Καί πνεῦμα Θεοῦ ἐπεφέρετο ἐπάνω τῶν ὑδάτων Πνευμα δε ου το άγιον λέγει ένταυθα · ου γάρ τη κά σει συναριθμείται το άχτιστον . άλλά πνεύμα καλί την του άξρος κίνησιν. Και ώσπερ έν τῷ Ήλία γέ γραπται τῷ προφήτη: Kal d οὐρανὸς συνεσκότασε έν νεφέλη και πνεύματι · ούτω και ένταύδα πκύμι την του άέρος λέγει φύσιν. Λοιπον λείπεται δεξα, πού το πύρ εγένετο. Είπεν ο Θεός · Γενηθήτω κός, και ελεκετο ψ τος πόδρε άλριε. ος λφό προοι τος τό πῦρ ἐστιν, ἀλλά καὶ αὶ ἄνω δυνάμεις πῦρ είπ, καὶ συγγενές ἐστι τὸ ἄνω πῦρ τούτου τοῦ παρ' ἡμίν. Ζητείτε δὲ, ὅτι τὸ μὲν σδέννυται, τὸ δὲ οὐ σδέν νυται. Έπει και τους άγγελους εποίησεν ο θεός πνεύματα, καλ τάς ψυχάς ήμων πνεύματα, άλλά τές μέν ψυχάς ήμων έν σώμασι, τους δε άγγελους έχας σωμάτων. "Ωσπερ ούν έπλ των ψυχών και των άγγέ λων, ούτω και έπι του πυρός έστιν ίδεζν. Το πυρ 🕏 άνω άνευ ύλης, το πύρ το κάτω μετά ύλης το γάρ άνω πύρ συγγενές τούτων έστιν, ώσπερ και ή ψυχή ψηών συγγενής άγγέλων καθό κάκεινοι πνεύματα και αύται πνεύματα, ώς και οι τρείς παίδες λίγουπ' Εύλογεῖτε, πνεύματα καὶ ψυχαὶ δικαίων καὶ κάν λιν. Ο ποιών τοὺς άγγέλους αὐτοῦ πνεύματα. Ούτε ούν ψυχή άνευ σώματος φαίνεται, ούτε πυράκο στυππείου, ή κληματίδος, ή έτέρας ύλης ξστιν ιδείν. "Ινα δε δειχθή ότι το πυρ τουτο ούκ Εστιν άλλοτριον. ή κτίσις διδάσκει. Πολλοί γάρ πολλάκις παρί το ήλίου δανείζονται πύρ, και άπτουσεν εί δι ήν κάλο τριον, πῶς τὸ ἀλλότριον ἐξ αὐτοῦ ἐλαμδάνετο; "Αλλωί [441] δὲ οῦτως ἐν τῷ οὐρανῷ πῦρ ἐστιν ἄῦλον μέτα. ούς και εν τῷ δρει Σινά πῦρ φανῆναι, ὅπερα οὐ ξύλον ύποχειμένων, άλλ' έξ αύτοῦ τοῦ άξλου πυρὸς ήγατον ό θεός είς θέαν και ώς αν εξποι τις είναι του το χρόν τὸ πῦρ παρ' ἐχεῖνο τὸ μέγα, οῦτως οὖν λέγει καὶ Μωϋσῆς. Έξ οὐρανοῦ ἐποίησεν ὁ Κόρος άκουστην φωνην αύτου, και έδειξεν ο θεός <sup>τό</sup> κύρ αὐτοῦ τὸ μέγα. ἴνα δείξη τοῦτο μικρόν. Πάντι ούν πυρ έστι, και άστραπή, και οι άστέρες, και ο קאוסק, אמל הן סבאקייון, אמל דם המף' הווי שניף פיון יוייין έστι. Καὶ βλέπε πως συγγένειαν έχει ή αστρεπή πρός τους αστέρας έχ του ονόματος · αστραπή και Εστρα.

e Vatic. et Cosmas ήρμήνευσε, Sav. indeque Combolis,

ἐμήνυσε. 4 "Όπερ additum e Savil.

multorum animis molestas videri. Verum oportet in die jejunii, com vigilantiores animæ sunt, de altiorihus verba facere. In principio erat, et, In principio fecit; ideo exordium par esse dixi, In principio, et, In principio; ut demonstretur, unam esse pictatis radicem, quæ et illum, nempe legislatorem, instituit, et hunc, theologum scilicet, illuminavit. Germana quippe sunt due Testamenta, uno Patre orta: ideo in sermone consentiunt : fere enim eadem imago, eadem similitudo est. Ac quemadmodum in germanis, uno patre ortis, similes sunt proprietates : sic quia duo Testamenta uno Patre orta sunt, multam habent similitudinem. Saue et in Veteri Testamento præcedit lex, et sequuntur prophetæ, et in nova gratia præcedit Evangelium, et sequuntur apostoli. Illic duodecim prophetæ, et singuli sunt ex numero duodeno: dnodecim sunt Osce et reliqui : quatuor, Isaias, Jeremias, Ezechiel, Daniel. In Novo Testamento duodecim apostoli, et quatuor evangelistæ. Illic rursus prima vocatio Dei a fratribus cœpit : accepit enim Moysem et Aaronem primos præcones : in Evangelio quoque primam vocationem facit Petri et Andrex. Et illic quidem simplex gratia, hic autem duplo auctior. Illic enim duo fratres vocati sunt, Moyses et Aaron; hic autem bis duo fratres, Petrus et Andreas, Jacobus et Joannes. Quia voluit Servator eam que secundum Spiritum sanctum est caritatem nobis insinuare, et fratres affectu simul et spiritu facere, fundamentum sumpsit naturam, inseruitque naturæ viscera, et in illa superædificavit fundamentum Ecclesiæ. Primum signum in Veteri fuit mutatus in sanguinem fluvius; primum signum in Novo fuit mutatio aquæ in vinum. Verum non est præsentis temporis totam similitudinem deinceps persequi : sed ad institutum revertamur. In principio secit Deus calum et terram. Sex dierum spatio fecit Deus omnia. Sed prima dies differt a sequentibus. Nam prima die fecit Deus ex non exstantibus : a secundo autem die nihil fecit Deus ex non exstantibus; sed ex iis quæ prima die fecerat mutavit ut voluit. Tu vero his consideratis et exploratis, si veritatem deprehendis, assensum præbe; sin non deprehendis, incusa, et accusationem admitto : id cnim multam defensionis ansam mihi præbet.

4. Cælorum formatio (a).—Primo itaque die creaturarum materiam fecit Deus; reliquis vero diebus formam et ornatum creaturarum. Exempli causa, fecit cælum, quod ante non erat; non lioc cælum, sed quod suporius est: hoc quippe cælum secundo die factum est. Fecit Deus cælum superius, de quo David: Cælum cæli Domino (Psal. 113. 16). Illud vero quasi supremum tabulatum est. Ae quemadmodum in domo duarum contignationum intercedit tabulatum medium: sic et Dominus mundum creans ceu domum, medium tabulatum posuit hoc cælum, et supra illum aquas. Ideo ait David: Qui tegis aquis superiora ejus (Psal. 103. 3). Fecit igitur cælum quod ante non erat, terram quæ ante non erat, abys-

· (a) Quie sequentur affert Cosmas Ægyptius in Collectione nostra T. 2, p. 320.

sos quæ aute non erant, ventos, aerem, ignem, aquam. Omnium quæ facta sunt materiam prima die fecit. Sed haud dubic dicet aliquis: Scriptum est ipsum fecisse calum et terram, de aqua, igne et acre non scriptum est. Primo itaque, fratres, ex quo dixit calum et terram facta esse, ex iis quæ continent ea quæ continentur indicavit. Sicut enim cum dixit, Fecit Deus hominem pulverem accipiens de terra (Gen. 2. 7), opificium dixit, non membra enumeravit: neque dixit : Fecit Deus oculos, et aures, et nares, sed hominem dicens, omnia simul membra comprehendit : sic cum dicit, Deum secisse calum et terrain, cuncta complexus est, et una tenebras et abyssos factas induxil : nam Tenebræ, inquit, erant super faciem abyssi (Gen. 1. 2). Abyssus vero vocatur aguarum gurges. Quod autem etiam abyssi factæ sint, testificatur Scriptura dicens: Antequam abyssos constitueret, antequam terram crearet ( Prov. 8. 24. 26 ). Itaque factæ erant abyssi. Deinde acr quoque quandonam factus sit audi : Et spiritus Dei ferebatur super aquas (Gen. 1. 2). Hic non Spiritum sanctum dicit; non enim cum creaturis annumeratur id quod increatum est : sed spiritum vocat aeris motum. Ac quemadmodum in Elia propheta scriptum est : Et cælum contenebravit in nube et spiritu (5. Reg. 18. 45); sic el hoc loco spiritum vocat aeris naturam. Demum superest ut ostendamus, ubinam ignis factus sit. Dixit Deus, Fiat lux (Gen. 1. 2), et facta est ignis natura : non solum enim hic ignis exsistit, sed etiam supernæ potestates ignis sunt, affinisque est supernus ille, huic nostro igni. Ouæritur autem, cur hic exstinguatur, ille vero secus. Quia angelos fecit Deus spiritus, animasque nostras item spiritus, sed animas nostras in corpore, angelos autem extra corpora. Quemadmodum igitur in animabus et in angelis, sic et in igne rem se habere cernitur. Ignis supernus sine materia, ignis insernus cum materia: cælestis enim ignis his est affinis, sicut et anima nostra affinis est angelis: ut illi spiritus sunt, sic et hæ sunt spiritus, ut etiam tres pueri dicunt : Benedicite, spiritus et animæ justorum ( Dan. 3. 86); ac rursum, Qui facit angelos suos spiritus (Psal. 103. 4). Neque igitur anima sine corpore apparet, neque ignem sine stuppa, vel sarmento, vel alia materia videre est. Ut autem ostendatur hunc ignem non esse alienum, id docet ipsa natura. Multi namque sæpe ex sole ignem mutuautur, et accendunt : si autem alienus esset, quomodo afienum ex ipso acciperetur? Akoquin tam ingens in cælo ignis est sine materia, ut in monte Sina ignis appareret, quem absque lignis subjectis, sed ex ipso materiæ experte igne ad spectaculum eduxit Deus, ut quispiam dixerit parvum esse hunc ignem cum illo ingenti comparatum. Sic itaque ait Moyses: De ceelo auditam fecit Dominus vocem suam, et sstendit Deus ignem suum magnum ( Deut. 4. 36 ); ut demonstraret hunc esas parvum. Omnia itaque ignis sunt, et fulgur, et stellæ, et sol et luna, illisque noster ignis affinis est. Et vide quam affinitatem habeant άστραπή et åστέρες, fulgur et stellæ, vel ex ipso nomine; ἀστραπή et ἄστρα, fulgur et stellæ. Servator autem, ut ostenderet ignem et fulgur similia esse, ait in Evangelio: Lucerna corporis est oculus. Si oculus tuus fuerit lucidus, totum corpus tuum lucidum erit (Matth. 6. 22). Hee Servator. Deinde subjungit: Ut cum lucerna fulgure illuminat te (Luc. 11. 36); lucernæ fulgur vocans lucernæ fulgorem.

5. Omnia igitur facta sunt ; ignis factus est, abyssi factie sunt, venti, quatuor elementa, terra, ignis, aqua, aer. Nam quæ omiserat quasi hic resumit Moyses dicens: Sex diebus fecit Deus calum et terram, et omnia quæ in eis sunt (Exod. 20. 11). Quemadmodum autem corporis non omnia membra dixit, sic ea qua ad creationem spectant non enumeravit, etiamsi omnia cum mundo sint condita. Si porro non esset ignis in terra, non hodie ignem ex petra educerent, non ex ligno; collisum quippe lignum ignem emittit. Animum ergo diligenter adhibe. Tenebræ, inquit, erant super faciem abyssi (Gen. 1.2). Ergone, inquies, Deus tenebras secit? Scimus altam esse sententiam: sed quia in cœty sæpe sumus eorum, quorum pars amico audiunt animo, pars vero reprehendere satagunt; necesse est verbum non sine examine relinquere, ne post magna promissa, exigua præstemus. Undenam ergo tenebræ? Nam Deus, inquiunt, has non fecit: Deus enim, aiunt, neque tenebrarum neque caliginis opifex est. Quid igitur sunt tenebræ? Multi dixerunt esse carli umbram. Nam, aiunt, cum calum superius conditum est, cum superna lumina nondum essent, nudata erat terra, et factæ sunt tenebræ. At cælum supernum lucidum est, non tenebrosum; atque etiamsi non haberet solem, lunam et stellas, ipsam naturam per se splendentem haberet. Si ergo cælum imminebat, terraque expansa erat, illudque superne lucebat, et hæc lucem excipiebat, undenam tenebrie? Mihi certe videtur, quoniam aqua terræ superficiem tegebat, nebulaque et caligo circa aquas consistebat, quod etiam nunc evenire solet in fluminibus, obscuritatem illam caliginem excitasse: nubesque fecisse, ac nubes obumbrantes tenebras induxisse. Quod antem nubes tenebras excitet, id dicit Scriptura : Et cælum obtenebratum est in nubibus (3. Reg. 18. 45). Hæreticorum autem allegoriæ non ignorandæ sunt. Quidam hæretici dicere ausi sunt, tenebras esse diabolum (a), abyssum vero da:monas: quando antem dixit Deus : Fiat lux; id est Filius, aiunt : Non modo ergo illi honore par est diabolus, sed etiam illo senior. Verum hanc impietatem ne commemorare quidem par est : sed ideo protulimus, ne ca que dicta sunt ignoraretis. Tenebræ ergo tunc illie ex nubibus erant. Sic enim in Ægypto quoque tenebræ erant, non quod nox esset, sed quod caligo esset inducta ( Exod. 10. 22 sqq. ) Sic et in monte Sina factum est; tenebræ eraut non ex nocte, sed

1 Hæc in Savilio additamento aucta leguntur in hunc modum: Quando autem dirit Deus: « Fiat lux, » sic imperavit ut Filius fieret; et non erubescunt diabolum dicere seniorem Filio. Si enim damon sit abyssus, et diabolus tenebra, et si cum jam abyssus et tenebra exsisterent, treus direrit: « Fiat lux, » et lux sit Filius; non modo ergo. etc. (4) the contendedat Origenes.

nabe obumbrante ( Deut. 4, 11 ). Sic etiam in cruet Christi tenebræ factæ sunt, non adveniente nocte. sed umbra et obstructione facta. Ita non oportet divino eloquia temere aggredi. Et spiritus Dei supersere batur super aquam ( Gen. 1. 2 ), Spiritum vocat ventum, ut alibi dicit : In spiritu vehementi conteres navel Tharsis (Psal. 47. 8): spiritum vocans aeris motum Ne putes enim aliud esse aerem, et aliud ventum ipse quippe aer concitatus ventum facit, ut experi mento comprobatur. Sæpe igitur flabello aut sindom tranquillum acrem commovemus, et ex aeris mott ventum facimus. Ut ergo ex ipso spiritu demonstrare tur ventum esse aeris motum, hac de causa dixit. Superferebatur. Proprium enim vento est ut superferatur creationi, Dixit Deus, Fiat lux. Cur non dixit Moyses, Dixit Deus, Fiat cælum, fiat mare, sed ibl quidem, Fecit, hic vero, Dixit, quandoquidem apud nos sermo præcedit opus : nam primo dicinus, deinde facimus? Ostendere volens Doum primo facere; ut omni sermone velociorem creationem esse demonstret; quando materiam virtute sua creat, dicit illud, Fecit; quando antem omnia Deus ornaturus erat, ornatus autem hujusmodi principium lux erat, tunc inducit concinnum sermonem. Et quia rursum primum Dei opus lux, postremum vero homo fuit: prima Deus lucem operatur verbo, postremo hominem opere, a luce in lucem desinens.

6. Homo quomodo lux. — Quomodo autem homo lux sit, audi. Lux res ostendit : lux mundi homo est; ingressus ostendit tibi lucem artis, lucem scientia, Lux ostendit frumentum, intelligentia panem fecit; lux ostendit vineæ uvam; lux intelligentiæ exhibuit vinum, quod in uva continetur, lux monstravit lanam, lux hominis exhibuit vestem : lux ostendit montem, lux intelligentiæ exhibuit lapicidinam. Idro Servator lucem vocat apostolos his verbis: Vos estis lux mundi (Matth. 5. 14). Cur illos Jucem vogat? Non ut illos afficiat honore tantum, sed etiem ut spen resurrectionis ostendat. Quemadmodum enim lux vespere occidens non perit, sed absconditur, et postquam occulta fuit, rursum apparet : sic et homo velut in occasum quemdam in sepulcrum demissus resurrectionis rursum ortui servatur. Fiat lux. Dixă factam esse; quo autem modo, non declaravit, ne que ctiam didicit. Nam quod lux facta sit, inquit, hen novi : quomodo autem facta sit non capio. Ideo Servator apostolis dicebat : Non restrum est nosse tenni pora vel momenta, quæ Pater posuit in sua potestas (Act. 1.7). Atqui non est nostrum nosce tempor= vel momenta, et Dominum temporum Opificemque sæculorum poterunt humana ratiocinia comprehens dere? Dixit Deus, Fiat lux t et facta est lux (Gen. . 3). O sauctam illám magnamque potentiam! o ingentia miracula! Facta est lux: et vocat Deus luces diem, et tenebras noctem (Gen. 1. 5). Cur porro die hulpav vocat? Quoniam quidquid lætum et hilaran πμερον sive dulce dicitur. Ideo etiam benignitates. άμερότητα vocamus, et cicures animantes intour cimus. Et pocarit Deus lucem diem , et tenebras pocaΚαὶ ὁ Σωτήρ δὲ, ἴνα δείξη, ὅτι τὸ πῦρ καὶ ἡ ἀστραπὴ συγγενές ἐστι, λέγει ἐν τῷ Εὐαγγελίῳ · 'Ο Αύχνος τοῦ σώματος ἐστιν ὁ ὁρθαλμός. 'Εὰν οὖν ὁ ὀρθαλμός μός σου φωτεινός ἢ, ὅλον τὸ σῶμά σου φωτεινόν ἔσται. Ταῦτα ὁ Σωτήρ. Εἶτα ἐπάγει · 'Ως ὅταν ὁ Δύχνος τῷ ἀστραπῷ φωτίζη σε · λύχνου ἀστραπὴν εἰπὼν τὴν αὐγὴν τοῦ λύχνου.

ε'. Πάντα οὖν ἐγένετο · πῦρ ἐγένετο, ἄδυσσοι ἐγένοντο, άνεμοι, τὰ τέσσαρα στοιχεία, γῆ, πῦρ, ὕδωρ, άήρ. Και γάρ απερ παρέλειψεν ώς εν παραδόξιρ . άναχεφαλαιούται Μωϋσῆς λέγων· 'Er έξ ήμέραις έποιησεν ό Θεός τόν ούρανόν και την γην, και adrea τὰ ἐν αὐτοῖς. "Ωσπερ δὲ ἐπὶ τοῦ σώματος οὐχ είπε πάντα τὰ μέλη, οῦτως οὐδὲ ἐπὶ τῆς δημιουργίας έξηριθμήσατο, εί και πάντα συγκατεσκευάσθη τῷ χόσμω. Εί δὲ μὴ ἦν ἐν τἢ γἢ πῦρ, οὐχ ἄν σήμερον άπο πέτρας πῦρ ἐξέβαλον, ή άπο ξύλου· παρατριβόμενον γάρ το ξύλον πῦρ γεννά. Πρόσεχε οὐν ἀκριδῶς. Σκότος ήr, φησίν, έπανω της αδύσσου. Αρα οὖν σχότος, φησίν, ό θεός εποίησεν; Οίδαμεν οὖν ὅτι βαθύ το νόημα · άλλ' έπειδή μεταξύ έσμεν πολλάχις χαί των άγαπητως άκουόντων, και των επιλαμβάνεσθαι φιλούντων, άνάγκη μή παραλείπειν άνεξέταστον τὸν λόγον, ενα μή μεγάλη μεν επαγγελία ή, μιχρόν δε το άποτέλεσμα. Πόθεν οὖν τὸ σκότος; 'Ο γὰρ Θεὸς αὐτὸ, φησίν, ούκ έποίησε. Θεός γάρ, φησίν, ούτε σκότους, ούτε γνόφους έστιν έργάτης. Τί ποτε ούν έστι σκότος; Πολλοί ήθέλησαν είπειν, άποσχίασμα είναι τοῦ δύρανου. Ως γάρ εγένετο, φησίν, ο ούρανος ο άνω, καί έλείφθη τὰ φῶτα τὰ ἄνω, ἐγυμνώθη ἡ γῆ καὶ ἐγένετο σχότος. 'Αλλ' ὁ ούρανὸς ἄνω φωτεινός ἐστιν, οὐ σχοτεινός, καν μή είχε τον ήλιον, ή την σελήνην, ή άστρα, αύτην είχε την φύσιν λάμπουσαν. Εί ούν ὁ οὐρανὸς ἐπέχειτο, ἡ δὲ γῆ ἤπλωτο, ὁ λάμπων ἄνωθεν, τὸ φωτιζόμενον κάτωθεν, πόθεν το σκότος; Έμοι ούν δοκεί, ἐπειδή ἐπεπόλαζε τὸ ὕδωρ τῆ γῆ, ἀχλὺς δὲ καὶ γνόφος περί τὰ δόατα συνειστήκει, ο καὶ γίνεται νῦν έπὶ τοῖς ποταμοῖς, ἡ ἀχλὺς γνόφον ἐγείρουσα ἐποίησε νεφέλας, [442] αἱ νεφέλαι ἐπισκιάζουσαι σκότος ἐποίησαν. "Ότι δὲ ἐγείρει νεφέλη σχότος, λέγει ή Γραφή . Kal ο ούρανός συνεσχότασεν έν νεφέλαις. Δεί δὲ μὴ άγνοείν και των αίρετικών τάς άλληγορίας. Αίρετικοί τινες ετόλμησαν είπειν, ότι σκότος ὁ διάδολός έστιν, ή δὲ ἄδυσσος οἱ δαίμονες. ὅτε δὲ εἶπεν ὁ θεός. Γενηθήτω φῶς · τουτέστιν, ὁ Υίός • · οὐ μόνον αὐτοῦ έστιν Ισότιμος, άλλά και πρεσδύτερος. 'Αλλά ταύτης μέν τῆς ἀσεδείας οὐδὲ μνημονεῦσαι δεῖ · ὑπὲρ δὲ τοῦ μή άγνοειν ύμας τὰ λεγόμενα παρηγάγομεν. Σχότος τοίνυν ήν τότε τὸ ἐχ τῶν νεφελῶν. Οὕτω γὰρ ἡν καὶ εν Αιγύπτω σχότος, ού νυχτός ούσης, άλλ' άχλύος γεναμένης. (١ὕτως ἦν καὶ ἐν τῷ ὅρει Σινᾳ · σκότος ἦν ού νυχτός γεναμένης, άλλά νεφέλης σχιαζούσης. Ουτως έγένετο και έπι του σταυρού του Χριστού σκό-

\* Ως ἐν παραδόξφ, sic Vaticanus: sic etiam Savilius, alio tamen exemplari usus. Sed conjicit ἐν παρόδφ. Licet adtem ἐν παρόδφ hic meilus habere videatur, noluimus textum mutare, com alioquin Severianus non raro insolitas verborum rationes sectetur.

b Addit Savil. τουτέστιν, ὁ Γιὸ; ΐνα γένηται εἶπε καὶ οὐχ αἰσχύνωνται τὸν διάβολον πρεσβύτερον λέγοντες τοῦ Υἰοῦ. Εἰ γὰρ δαίμων ἐστίν άβυσσος, ὁ δὲ διάβολος σχότος, μετὰ ταῦσα δὲ εἰπεν ὁ Θεὸς, Γενηθήτω τὸ φῶς, τουτέστιν, ὁ Υἰός, etc. Paulo post idem οὐδὲ ὅλως μν. ἐδει.

PATROL. GR. LVI.

τος, ού νυκτός έπελθούσης, άλλά σκιάσματος καλ άντιφράξεως γεναμένης. Ουτως ού δει άπλως έπιχειρεί, τοίς θείοι; λογίοις. Και πνεύμα Θεού ἐπεφέρετο έπάνω τοῦ ΰδατος. Πνεῦμα καλεῖ τὸν ἄνεμον, ὡς λέγει άλλαχοῦ. Έν πνεύματι βιαίφ συντρίψεις πλοία Θαρσείς τνεύμα καλών την του άξρος κίνησιν. Μή γάρ νομίσης άλλο είναι άέρα, και άλλο άνεμον · αὐτὸς γάρ ὁ άἡρ χινούμενος ποιεί ἄνεμον, ὡς μαρτυρεί τούτοις ή πείρα. Πολλάκις ούν ή βιπιδίω ή σινδόνι ήσυχάζοντα τὸν ἀέρα χινοῦμεν, καὶ ποιοῦμεν άπὸ τῆς χινήσεως τοῦ ἀέρος ἄνεμον. "Ινα οὖν δειχθή έχ τοῦ πνεύματος, ότι ὁ ἄνεμος ἀέρος ἐστὶ χίνησις, διά τούτο είπεν, Έπεφέρετο ίδιον γάρ άνέμου τὸ επιφέρεσθαι τη δημιουργία. Είπεν ο Θεός Γενη- $\theta$ ήτω  $\varphi$ ως. Διατί μη είπε Μωϋσης, ότι Είπεν ό Θεός · Γενηθήτω οὐρανός, γενηθήτω θάλασσα, άλλ' έχει μέν, Έποιησεν, ώδε δέ, Είπεν, έπειδή παρ' ήμιν προηγείται λόγος του έργου πρώτον γάρ λέγομεν, είτα έργαζόμεθα; Βουλόμενος δείξαι τὸν Θεὸν πρώτον έργαζόμενον, ίνα παντός λόγου όξυτέραν παραστήση την δημιουργίαν. ότε μέν τὰς ὕλας έργάζεται δυνάμει, λέγει τό, Έποίησεν· δτε δέ ξμελλε χοσμεῖν τὰ πάντα, ἀρχὴ δὲ τοῦ χόσμου τὸ φῶς ην, εἰσάγει λόγον άρμόζοντα. Καὶ ἐπειδή πάλιν πρῶτον έργον θεου φώς, τελευταίον δε έργον θεου άνθρωπος ήν πρώτον έργάζεται Θεός λόγφ το φώς, υστερον δὲ τὸν ἄνθρωπον ἔργω, ἀπὸ φωτὸς εἰς φῶς συμπληρών.

ς'. Καὶ πῶς φῶς καὶ ἄνθρωπος, ἄκουε. Τὸ φῶς δείχνυσι τὰ δντα τὸ φῶς τοῦ χόσμου ὁ ἄνθρωπος · εἰσελθών έδειξέ σοι φως τέχνης, φως επιστήμης. Το φως έδειξε σίτον, ή σύνεσις επιίησεν άρτον το φως έδειξε τὸν βότρυν τῆς ἀμπέλου, τὸ φῶς τῆς συνέσεως ἔδειξε τὸν οἶνον τὸν ἐν τῷ βότρυῖ τὸ φῶς ἔδειξε τὸ ἔριον. τὸ φῶς τοῦ ἀνθρώπου ἔδειξεν ἰμάτιον · τὸ φῶς ἔδειξεν δρος, το φως της συνέσεως Εδειξε λατομίαν. Διά τούτο και ό Σωτήρ φως καλεί τους άποστόλους, λέγων 'Υμείς έστε τό φως του κόσμου. Διατί καλεί αύτους φως; Ουχ ΐνα αυτους τιμήση μόνον, άλλ' ΐνα καλ την [443] ελπίδα τῆς ἀναστάσεως δείξη. "Ωσπερ γάρ τὸ φῶς ἐσπέρας δῦνον, οὐκ ἀπόλλυται, άλλά χρύπτεται, χαὶ χρυδόμενον πάλιν φαίνεται · οῦτως και ό ἄνθρωπος ώς είς δύσιν τινά τῷ τάφῳ παραπεμφθείς, πάλιν τἢ άνατολἢ τῆς άναστάσεως τετήρηται. Γενηθήτω arphiως. Είπε το γενόμενον, τον δέ τρόπον οὐκ ἐμήνυσεν, ἀλλ' οὐδὲ ἔμαθεν. "Ότι μὲν γὰρ έγένετο φως, οίδα, φησίν το δε πως εγένετο, ού καταλαμδάνω. Διά τουτο και ό Σωτήρ έλεγε τοις άποστόλοις. Ούχ ύμων έστι γνωναι χρόνους ή καιρούς, ούς ο Πατηρ έθετο έν τῆ ιδία έξουσία. Είτα χρόνους ή καιρούς σύκ έστιν ήμων γνώναι, καὶ τὸν Δεσπότην τῶν χρόνων καὶ τὸν ποιητὴν τῶν αἰώνων ἔστι λογισμοῖς χαταλαδεῖν ἀνθρωπίνοις; Είπεν ở Θεός· Γενηθήτω φῶς · και ἐγένετο φῶς. "Ο τῆς ἀγίας έχείνης χαί μεγάλης δυνάμεως ι ω μεγάλων θαυμάτων! Έγένετο φῶς, καὶ καλεῖ ὁ Θεός τὸ φῶς ἡμέραν, και τὸ σκότος νύκτα. Διατί δὲ ἡμέραν καλεί; Έπειδή παν φαιδρόν και ίλαρον, ήμερον λέγεται. Διά τούτο και την φιλανθρωπίαν ημερότητα καλούμεν, καὶ τὰ θηρία τὰ χειροήθη ήμερα καλοῦμεν. Καὶ ἐκάλεσεν ό Θεός τὸ φῶς ἡμέραν, καὶ τὸ σκότος ἐκά.1εσε νύκτα. Νύκτα διατί; "Οτι γυκτί τον άνθρωπον καθεύ-

δοντα είς ὑπόμνησιν θανάτου φέρει, μονονουχὶ λέγων . Μάθε, ἄνθρωπε, τίς εξ. Θνητός εξ. υπνω δουλεύεις. διατί .. τὰ ὑπὲρ σὲ φαντάζη; Ἡ γὰρ νὺξ χατανυγή ἐστιν ὅθεν καὶ Δαυΐο φησιν. "Α λέγετε ἐν ταῖς καρδίαις ὑμῶν, ἐπὶ ταῖς κοίταις ὑμῶν κατανύγητε. ᾿Αμέλει κεῖται ἄνθρωπος εν νυντί, ούτε νεκρός, ούτε ζών. Έρωτησον αίρετικόν. Τί έστι; ζων ή νεκρός; Καὶ ἐὰν μὲν είπη, Ζῶν, εἰπέ· Διατί οὖν οὐκ αἰσθάνεται τῶν λαλούντων ή περιπατούντων; Έλν δὲ είπη, ὅτι Νεκρὸς, εἰπέ · Πῶς ούν άναπνεί; τὸ γάρ έμπνέον ούχ ἔστι νεχρόν · τὸ μἡ αίσθανόμενον ούχ έστι ζών · σαυτόν ού βλέπεις, άλλά τά ύπερ σε φαντάζη. 'Αλλά ταῦτα άρχούντως είς την πρώτην ημέραν εἰρήσθω. Κατέλαδε γάρ ή ἐσπέρα, ώσπερ κάκει τὰ τῆς πρώτης ήμέρας, και κατά δύναμιν, εί καὶ βαθέα ήν τὰ νοήματα, ὅμως ἐξεθέμεθα. Τῶν δὲ πιστῶν ἐστιν ἐρευνῆσαι τὰ λεχθέντα, καὶ ζητῆσαι τὴν ἱστορίαν.

ζ'. Ήμεις δε νηστείας δντες άγιας θρέμματα, καλ ἐν ἀτροφίᾳ σωμάτων τρυφήσαντες τὰ οὐράνια, σπουδάσωμεν την νηστείαν άγίαν φυλάξαι Αγιάσατε γάρ, φησί, τηστείατ. Ήμεῖς αὐτὴν άγιάζομεν, ή ύπ' αὐτῆς άγιαζόμεθα; 'Αλλά άντὶ τοῦ άγίαν αὐτὴν φυλάξαι, τοῦτο είρηχεν ὁ προφήτης. "Δσπερ γάρ ότε εύχόμεθα, 'Αγιασθήτω τὸ ὅνομά σου, οὐχὶ ὅτι ὑπὲρ του όνόματος αύτου εύχόμεθα (τὸ γὰρ δνομα αύτου άγιάζει πάντα), άλλ' ἐπειδή τὸ δνομα αὐτοῦ ἐπικέκληται ήμιν (Χριστιανοί γάρ άπο Χριστοῦ καλούμεθα), λέγει Το δνομά σου έφ' ήμιν άγιασθήτω. Παρά γάρ τῷ άγίῳ πάντα ἄγια · καὶ γὰρ οὐδὲν πλη · σιάζει θεῷ μὴ ὄν ἄγιον ᾶγιος γὰρ ὁ Θεὸς ἐν ἀγίοις άναπαυόμενος. Καὶ ὁ οὐρανὸς δὲ αὐτοῦ ἄγιος · Επ**α**κούσεται γὰρ αὐτοῦ ἐξ οὐρανοῦ ἀγίου αὐτοῦ. Οἰ άγγελοι άγιοι· "Όταν Ελθη ο Υίος τοῦ ἀνθρώπου ἐν τῆ δόξη αὐτοῦ μετὰ τῶν ἀγίων ἀγγέλων αὐτοῦ. Ἡ γῆ Εχουσα την λατρείαν [444] άγια: Και θελήσει, φησὶ, διαστρέψαι διαθήκην ἐπὶ γῆν ἀγίαν αὐτοῦ. Καὶ ό Δαυΐδ, ή αύλη άγία · Προσκυνήσατε τῷ Κυρίφ ἐν αὐλῆ άγία αὐτοῦ. Ὁ Ἡσαῖας, ὁ ναὸς ἄγιος Αγιος γάρ ο rαός σου, θαυμαστός έν δικαιοσύνη. Τά πρόδατα τὰ ἄλογα τὰ τότε θυόμενα ἄγια ἐλέγετο: 'Ως πρόδατα, φησίν, άγια έν 'Ιερουσαλήμ. 'Η διαθήκη άγια. Και δυταμώσει μετά πολλωτ διαθήκην driar αὐτοῦ. Αὐτή ή πόλις άγία ἐλέγετο · Kul έπι την πόλιν την άγιαν την των πατέρων ήμων 'Ιερουσαλήμ. Οὐδὲν γὰρ προσέρχεται Θεῷ μὴ ὄν άγιον. Διό λέγει Παῦλος: Καὶ τὸν ἀγιασμὸν, οὖ χωρίς ούδεις δψεται Θεόν. Ένηστεύσαμεν από άρτου. νηστεύσωμεν καὶ .άπὸ άδικίας. Οὐκ ἐσθίεις ἄρτον; μή φάγης σάρχας πενήτων, ίνα μή είπη καὶ περί σοῦ ὁ θεός: Οἱ κατεσθίοντες τὸν λαόν μου ἐν βρώσει άρτου. Ου πίνεις οίνον; μή μεθύση σε θυμός, ίνα μή ἀχούση[ς] παρὰ τοῦ νομοθέτου. Θυμός αὐτοῖς κατά την ομοίωσιν του δρεως και πάλιν, θυμός δρακόντων ο οίνρς αυτών. "Όταν γάρ θλίψης πένητα, καὶ στενάξη, ἐπὶ τοῦ Θεοῦ εὐρέθη α ἐσθίων ἄρτον δακρύων. Διὰ τοῦτο λέγει καὶ ὁ Θεός · Ἐκαλύπτετε έν δάκρυσι το θυσιαστήριον μου. Έγκαλει ούν ο θεός τοίς κλαίουσιν έπλ του θυσιαστηρίου λέγων: 'Ιερείς, εἰσέλθατε, κλαύσατε. 'Αλλ' ἐγκαλεί, οὐχ

οτι ξχλαιον αύτοι, άλλ' ἐπειδή οἱ ἀδιχούμενοι ἐχεῖ ένετύγχανον έπὶ τοῦ θυσιαστηρίου, δρφανοί τε καὶ χήραι. Και ίνα δείξη, ότι περί έχεινων λέγει, έπήγαγε: Κλαυθμφ, και κοπετφ, και κόπφ. Ετι άξιον ἐπιδλέψαι ἐπὶ τὰς θυσίας ἡμῶν. Πρόχειται οὖν τράπεζα ψυχῆς ό του Θεού λόγος. Σῶμα νηστεύον άγιάζεται, ψυχή μή τρεφομένη φθείρεται. Γένοιτο δὲ τὸ μέν σώμα νηστεύειν άπὸ άμαρτημάτων, τὴν δὲ ψυχὴν έντρυφάν τοῖς θείοις δόγμασιν. Ού δύνη δέ ἐσθίειν άρτον Χριστού καλ άρτον δακρύων, ώς λέγει Παύλος: Οὺ δύνασθε τραπέζης Χριστοῦ μετέχειν καὶ τραπέζης δαιμονίων. Δεί τοίνον τον νηστεύοντα άπέχεσθαι άπό βρωμάτων, καὶ πρώτόν γε άπό άμαρτημάτων. Καλ γάρ καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἄγγελοι σημειούνται, τίς προέθετο ἀπέχεσθαι ἀπό πλεονεξίας, ή πορνείας, ή άδικίας b. Ταύτας γάρ τάς νηστείας καί άγγελοι άναγράφονται, καλ θεός ταμιεύεται. "Ωσπερ γάρ, ἀδελφοί, ἀπό τῶν ἀναφορῶν οἱ ἄρχοντες τῷ βασιλεί πάντα μηνύουσιν, ούτως και οι άγγελοι τῷ Θεῷ πάντα τὰ γινόμενα, οὐχ άγνοοῦντα διδάσχοντες, άλλά την λειτουργικήν τάξιν της δημιουργίας πληρούντες. Έγω εμακάρισα αν μυριάκις τον εσθίοντα, ή τὸν νηστεύοντα καὶ ἀδικοῦντα. Ταῦτα λέγω, οὐ νηστείαν λύων, άλλ' εύσέδειαν χηρύττων. Ού γάρ τὸ φαγείν χαχόν, άλλά το άμαρτάνειν πονηρόν, χαθώς λέγει ὁ θεὸς περί τινος δικαίου. Ο πατήρ σου ούκ Εφαγε, και το θέλημα μου εποίησεν. Ουτω δη κα: άλλαχοῦ · Νηστεία ή τετράς, καί νηστεία ή πέμπτη. [445] και τηστεία ή δεκάτη, έσται ύμιτ είς χαράν καί είς εὐφροσύνην καί είς ἐορτὰς ἀγαθὰς, καί την άληθειαν άγαπησατε. 'Αλλ' ἐπέλαμψε τὸ αίσθητὸν φῶς, ἴνα χηρυχθή ὁ τοῦ φωτὸς ἐργάτης. Κατέλαδεν ή έσπέρα σφραγίζουσα της ήμέρας τον δρόμον. Καλή ή άρχη, προστεθήτω το τέλος. Μη άπώθει κακῶς, ἀλλ' ἄκουε τοῦ Δαυΐο Είς τὸ τέλες, μή διαφθείρης. 'Ο δε Θεός του φωτός τούτου πάντας ύμας φωτίση λόγω, νόμω, πίστει, δικαιοσύνη, σωφροσύνη, εν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν, δι' οδ καί μεθ' οδ τῷ Πατρί δόξα, ἄμα τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, είς τους αίωνας των αίωνων. 'Αμήν.

Τοῦ αὐτοῦ εἰς τὴν δευτέραν ἡμέραν τῆς ποσμοποιίας, καὶ πρὸς τὸν εἰπόντα αὐτῷ · Οὐκ ἔδει ἡμᾶς τοὺς Χριστιανοὺς λέγειν ἐπὶ τοῦ ἀγιάσματος· Κύριος Σαδαώθ.

α'. Ψυχῆς πόθον έγείρει Θεοῦ λόγος, καὶ ῶπερ τινὰ λαμπάδα περιτίθησιν αὐτῆ τὴν χαρὰν, ἴνα καὶ τοὺς λογισμοὺς λαμπρύνηται, καὶ τὴν διάνοιαν φαιδρύνηται, καὶ τὰ ἀμαρτήματα καθαίρηται, καὶ τὰ νοἡματα φωτίζηται. Τοιοῦτός ἐστιν ὁ τοῦ Θεοῦ λόγος. Ὅπερ γάρ ἐστιν ἀκόνη σιδήρῳ, τοῦτο Θεοῦ λόγος τῆ ψυχῆ. Ἡ ἀκόνη οὺχ ἔν τι χαρίζεται τῷ σιδήρῳ, ἀλλὰ πρῶτον αὐτὸν παρασκευάζει ἀποπτύσαι τὸν ἰόν εἶτα παχὺν δντα λεπτύνει, ἀμάλὺν δντα δξύνει, σκοτειιὸν δντα λαμπρύνει, σμήχει, φαιδρύνει, ὁξύνει. Οῦτως οῦν ἐστιν ὁ τοῦ Θεοῦ λόγος, ποιῶν τὴν ψυχὴν ἀποπτύσαι τὸν ἰὸν τῆς ἀμαρτίας, ἀμάλεῖαν οῦσαν ἀξύνων, παχεῖαν οῦσαν λεπτύνων, σκοτεινὴν οῦσαν λεμτουν, παχεῖαν οῦσαν λεπτύνων, σκοτεινὴν οῦσαν λεμτ

Sie Vatie. melius, ni fallor, quam Savil. ἐπὶ τὸν Θεὸν, εὑρέθης.

h Addit Sav. ħ καὶ ἐτέρας ἀμαρτίας.
c 'Αναφορά, relatio ad principem. Vide Canginas in Glossario Græco. Οὶ ἀπὸ τῶν ἀναφορῶν, qui libellos imperatori offerchant.

noctem. Noctem quare? Quia noctu dormientem hominem in mortis memoriam revocat propemodum dicens: Disce, homo, quid sis. Mortalis es, somni virtuti addictus : cur ea quæ supra te sunt imaginaris? Nox enim compunctio est: quamobrem ait David: Quæ dicitis in cordibus vestris, in cubilibus vestris compungimini (Psal. 4.5). Vere jacet homo noctu, neque mortuus, neque vivus. Interroga hærcticum: Quid est? vivusne an mortuus? Si dixerit, Vivus, repone illi: Cur ergo nec loquentes nec ambulantes sentit? Si dixerit, Mortuus, tu dicito: Quomodo ergo respirat? quod enim respirat, non est mortuum; quod non sentit, non est vivum : teipsum non vides, sed quæ supra te sunt imaginaris. Verum hæc satis circa primam diem dicta sint. Venit quippe vespera, ut ctiam illic quæ ad primam diem spectant desinunt, et pro facultate, etsi profundos sensus, explicazimus tamen. Porro sidelium est dicta explorare, et historiam disquirere.

7. Jejunium quomodo sanctificemus; jejunandum maxime a peccatis. — Nos autem sacri jejunii alumni, et in abstinentia corporca deliciis fruentes cælestibus, sanctum jejunium servare conemur : Sanctificate, inquit, jejunium (Joel. 1. 14). Nosne illud sanctificamus, an ab illo sanctificamur? Verum id dicit propheta, ut illud sanctum custodiamus. Quemadmodum enim cum precando dicimus, Sanctificetur nomen tuum (Matth. 6. 9. 14), non pro nomine ejus precamur (nomen quippe ejus omnia sanctificat), sed quia nomen ejus invocatum est super nos (Christiani enim a Christo dicimur), ait, Nomen tuum in nobis sanctisicetur. Apud sanctum enim omnia sancta sunt : ad Deum quippe nihil non sanctum accedit : sanctus enim Deus est, in sanctis quiescens. Quin etiam cælum ejus sanctum est : nam Exaudiet illum de cælo sancto suo (Psal. 19.7). Angeli quoque sancti: Cum venerit Filius hominis in gloria sua cum sançtis angelis suis (Marc. 8. 38). Terra in qua Dei cultus sancta: El volet, inquit, evertere testamentum super terram sanctam ejus. Et Davidi aula sancta est : Adorate Dominum in aula sancta ejus (Psal. 93. 9). Idem quoque templum sanctum dicit : nam Sanctum est templum tuum, mirabile in æquitate (Ps. 61. 5. 6). Oves quoque rationis expertes, quæ tunc immolabantur, sanctæ crant : Ut oves , jnquit , sanctæ in Jerusalem (Ezech. 36. 38). Testamentum quoque sanctum: Et confirmabit cum multis testamentum sanctum suum (Dan. 9. 27). Urbs ipsa quoque sancta dicebatur : Et super civitatem sanctam patrum nostrorum Jerusalem (Ibid. v. 24). Nihil quippe non sanctum accedit ad Deum. Ideo ait Paulus : Et sanctimoniam, sine qua nemo videbit Deum (Hebr. 12. 14). Jejunavimus a pane; jejunēmus et ab iniquitate. Non comedis panem? Ne comedas carnes pauperum, ne de te quoque dicat Deus : Qui devorant plebem meam in cibo panis (Psal. 13. 4). Non bibis vinum? Ne furor incbriet te, ne audias a legislatore: Furor illis secundum similitudinem serpentis (Psul. 57. 5); ac rursum, Furor draconum vinum eorum (Deut. 32. 35). Cum enim pauperem afflixeris

ita ut ingemiscat, is apud Deum inventus est comedens panem lacrymarum. Ideoque ait Deus: Opericbatis lacrymis alture meum (Malach. 2. 13). Reprehenditne ergo Deus cos qui plorarent ad altare., qui dicit, Sacerdotes, intrate, et plorate (Joel. 1. 13)? Verum reprehendit eos, non quod flerent, sed quod ii qui injuriam passi essent, popilli et viduæ, illic ad altare supplicarent. Utque ostendat se de illis sermonem habere, subjunxit: In fletu, et planctu, et dolore (Joel. 2. 12). Insuper æquum est ut ad hostias nostras animum adhibeamus. Proponitur ergo mensa animæ, nempe Dei verbum. Corpus jejunio sanctificatur, anima cibo expers corrumpitur. Utinam corpus jejunet a peccatis, anima vero in divinis documentis convivetur! Non potes comedere panem Christi, ct panem lacrymarum, ut ait Paulus: Non potestis participes esse mensæ Christi, et mensæ dæmoniorum (1. Cor. 10. 21). Debet ergo is qui jejunat abstinere a cibo. sed præcipue a peccatis. Etenim angeli quotidie notant, quis proposuerit abstinere ab avaritia, aut a fornicatione, aut ab iniquitate. Hæc quippe jejunia et angeli perscribunt, et Deus in thesauro recondit. Quemadmodum enim, fratres, illi viri primarii qui a libellis supplicibus sunt Imperatori cuncta declarant: sic et angeli ea quæ fiunt omnia Deo significant, non ignorantem docentes, sed ministrandi ordinem creaturæ implentes. Ego sexcenties beatiorem prædicaverim comedentem, quam jejunantem et inique agentem. Hæc dico, non jejunium solvens, sed pictatem prædicans. Non enim comedere malum, sed peccare prayum est, quemadmodum dicit Deus de justo quodam : Pater tuus nonne comedit, et voluntatem meam fecit (Zach. 8. 19) ? Sic et alibi : Jejunium quartum, et jejunium quintum, et jejunium decimum, erit voois in gaudium et in lætitiam et in solemnitates bonas, et veritatem diligite. Sed illuxit lux sensilis, ut lucis Opifex prædicaretur. Advenit vespera diei cursum obsignans. Bonum principium, finis addatur. Ne male repellas, sed audi Davidem : In finem, ne corrumpas (Psal. 74. titulus). Deus antem lucis hujus vos omnes illuminet, verbe, lege, fide, justitia, castitate, in Christo Jesu Domino nostro, per quem et quicum Patri gloria, simul cum Spiritu sancto, in sæcula sæculorum. Amen.

Ejusdem in secundum diem creationis, et adversus eum qui sibi dixerat, non oportere nos Christianos in sanctificatione dicere, Deus Sabaoth.

1. Efficacia verbi divini. Abstinentia mater piæ mentis. — Animi desiderium excitat divinus sermo, et quasi lucernam quamdam ipsi gaudium circumponit, ut et ratiocinia illustret, et mentem exhilaret, et peccata abstergat, et sensa illuminet. Hujusmodi est Dei sermo. Nam quod cos ferro, id animæ Dei sermo. Cos non unam solum rem ferro confert: nam primo ipsum præparat, ut rubiginem respuat: deinde crassum extenuat, obtusum acuit, obscurum reddit lucidum, abstersum, nitidum, acutum. Sic se habet Dei sermo: efficit ut anima rubiginem peccati respuat, obtusam illam acuit, crassam subtilem reddit,

obscuram splendore afficit. Vult autem Dei sermo nos splendidos esse secundum Apostoli affectum 1 dicentis : Ut sitis sicut luminaria in mundo, verbum vitæ continentes (Philipp. 2. 15. 16). Ecce splendorem! Vult nos esse non obtusos, sed acutos: nam: Vivus, inquit, est sermo Dci, et efficax, et penetrabilior omni gladio ancipiti (Hebr. 4. 12). Vult nos non crassos esse, sed cogitationibus mentem subtilem reddere. Ubi enim crassities, ibi aliena a Dei verbo mens est: ubi autem subtilis est. apta legi divinæ efficitur. Ideo de crassioribus dicit Scriptura : Et comedit Jacob, et saturatus est, et impinguatus, incrassatus, dilatatus est : dereliquit Deum factorem suum (Deut. 32. 15). ! Age ergo, nostram quoque Dei sermo illustret mentem, maxime proposito jejunio, quod extenuat corpora, et mentem exacuit. Est enim abstinentia jejunii omnis sanctificationis nutrix, et mater piæ mentis. Non quæritur quomodo jejunemus tantum, sed quam pie jejunemus. Multi ob publica rerum negotia jejunant; sed non reputatur eis in jejunium. Scopus enim judicatur, non necessitas coronatur. In hoc sancto statu heatus Moyses in monte et legem doccbatur et creationem. Diximus ergo hesterna die Deum, cum legem per Moysem daturus esset, primo se Creatorem ostendisse, ac deinde Legislatorem. Quomodo poterant Judai credere, Deum fecisse cælum et terram et omnia quæ in eis sunt, nisi prius miracula edidisset in Ægypto, quæ ipsum esse orbis Creatorem comprobarent? Docemus nos ut suadeamus: Deus suadet, ut doceat. Quia Moyses expositurus dicturusque erat, Deum fecisse cælum, et terram, et mare, et omnia quæ in eis sunt, nisi prius mirabilia patrasset in Ægypto, et demonstrasset ipsum esse omnium rerum creatarum Opificem, non crediturus erat populus Deum fecisse cælum et terram. Extendit prius Moyses manus suas in cælum, et demisit grandinem et ignem, didicitque populus per sidelem servum, illam mortalem dexteram verbo Dei motam, cælum turbavisse, et creaturant commiscuisse: multoque potiori ratione Dei jubentis dexteram sirmavisse cælum et fundasse terram. Nemo enim creaturam movet qui non auctor ejus sit. Ostendendum ergo erat Deum fecisse terram: extendit Moyses manum in terram, et exierunt sciniphes. Demonstrandum denuo erat Deum fecisse ignem : accepit Moyses favillam de fornace, et sparsit, et Ægyptiorum corpora replevit ulceribus flammæ instar ferventibus. Ostendendum erat Deum fecisse aquam : mutata est aqua in sanguinem. Monstrandum erat fecisse mare: mare ut petra stetit (a), et transivit populus. Primo itaque per opera ostendit eum esse Dominum, deindeque verbis edocuit esse Opificem.

2. Christus ante prædicationem docuit se mundi Opificem esse. Miracula fides sequitur. — Sic etiam Serva1 Juxta Combessium, legendum est, præceptum, pro, assectum.

(a) In Graco, tempos, i seranou. Combessius vertit, dirisum est mare, quasi ab tempos, perforo. At puto tempos, a maybe deducendum esse, in petra naturam muto. Nam ait Scriptura, mare quasi murum suisse; certe si de divisione maris ageretur, aliud quærendum verbum erat, quam temposas.

tor in Evangelio non ante docuit quam mira, ula patrasset. Primum signum, mutavit aquam in vinum, nec ante illud apparet eum docuisse : oportebat enim pracedere opus, et verbum sequi. Ideoque et scriptor ille ait : Primum quidem sermonem feci de omnibus, o Theophile, quæ cæpit Jesus facere et docere (Act.1.1). Ouomodo docuisset Servator se Opificem esse mundi? Nisi enim oculos cæci illuminasset, nulla fides ei habita esset dicenti: Ego sum lux mundi (Joan. 9.5). Nisi Lazarum suscitasset, non credidissent auditores dicenti: Ego sum vita et resurrectio (Joan. 11. 25). Nisi spuens in terram lutum secisset, ac cæcam linivisset, non creditum fuisset ipsum esse, qui accepto de terra pulvere Adamum formaverat. Nisi ambulasset super mare, non visus esset Dominus maris. Nisi increpasset ventum, non demonstratus esset Dominus ventorum. Quamobrem homo quidem videbatur, per miracula autem ut Deus notus et inclytus crat. Servator itaque discipulos obstupesecit, et dicehant : Qualis est hic, quia venti et mare obediunt ei (Matth. 8. 27)? Ostendit primo elementa sibi obsequi, et postea verbis docuit, omnia per ipsum facta e-se. Ostendit primo illa sibi obsequi. Nisi prias creaturam ipsi obsequi ostensum fuisset, non sides habita esset Joanni evangelistæ dicenti: Omnia per ipsum facta sunt (Joan. 1. 3). Quomodo creditum fuisset apostolis, rudi lingua loquentibus, cum de Deo Verbo assirmarent, Creatore, Servatore, sapientissimo, doctore? Verum apostolorum lingua erant miracula; os apostolorum erat mortuus suscitatus, claudus ambulans. Quod autem miracula sequatur sides, testificatur Scriptura dicens: Per manus enim apostolorum fiebant signa magna et prodigia in plebe. Stupebant autem omnes, magisque augebalur quotidie virorum et mulierum multitudo (Act. 5. 12. 14 et 2.7). Prælucebant miracula, et sequebantur dogmata. Sic et in lege, præibant miracula in Ægypto, quæ probarent Deum esse Creatorem. Deus autem, bonus cum esset, noluit ipse solus honorari, sed cum Moyse gloriam partitus est. Quia enim Deus ex operibus suis apparuit, Moyses quoque cum gloria ipsi collata visus est (Exod. 34. 29). Cum enim descenderet legem tenens, ne ipsum tamquam simplicem hominem respicerent, Deus ejus vultum gloria replet, ut quod ex insirmitate naturæ desciebat, per gratiæ plenitudinem impleretur. Cogitabant enim vultum gloria affectum non esse a Deo alienum. Ita quoque Servator vultum Stephani primi martyris splendere curavit. Cur vultum Stephani splendere curavit? Quia ut blasphemus lapidandus erat, cum diceret, Video calos apertos, et Filium hominis stantem a dextris Dei (Act. 7, 55); antevertens Deus angelica forma faciem ejus coronavit; ut ingratis monstraret, non gloria afficiendum fore, si blasphemus esset. Heri ergo diximus Deum primo die ex non exstantibus fecisse omnia. Quodque mirum est, opera non modo creationem Dei ostendunt, sed etiam hæreticorum impietatem coarguunt. Quæro namque, quomodo facta sunt ca quæ non erant, quia ipsi de

πρύνων. Βούλεται δε ήμας ό τοῦ Θεοῦ λόγος λαμπρούς μέν είναι κατά την άποστολικήν διάθεσιν \* την λέγουσ2ν· "Ira ήτε ώς φωστήρες èr κόσμφ, λόγοr ζωῆς ἐπέχοντες. Ἰδού ή λαμπρότης. Βούλεται ήμᾶς είναι μη άμβλείς, άλλ' όξεις. Ζών γάρ, φησίν, ό λόγυς τοῦ Θεοῦ, καὶ ἐνεργής, καὶ τομώτερος ὑπέρ πασαν μάχαιραν δίστομον. Βούλεται ήμας παχείς μή είναι, άλλά λεπτύνειν την διάνοιαν τοίς νοήμασι. "Όπου γάρ παχύτης, άλλοτρία Θεοῦ λόγου " ὅπου δὲ λεπτομερής διάνοια, οίχεία Θεού νόμου. Διά τούτο περί των παχυτέρων λέγει ή Γραφή. Και έφαγεν Ίαχως, και ένεπλήσθη, έλιπάνθη, έπαχύνθη. έπλατύνθη · έγκατέλιπε Θεόν τόν ποιήσαντα αὐτόν. Φέρε τοίνυν καὶ ἡμῶν ὁ θεῖος λόγος καταλαμπέτω την διάνοιαν, και μάλιστα της άγίας ταύτης προκειμένης νηστείας, ή λεπτύνει τὰ σώματα καὶ όξύνει τὰ φρονήματα. "Εστι γάρ καὶ νηστεία παντός άγιασμοῦ τροφὸς, καὶ μήτηρ εὐσεδοῦς διανοίας. Οὐ ζητείτοκ πῶς νηστεύσωμεν μόνον, άλλά πώς εύσεδώς νηστεύσωμεν. Πολλοί και διά δημοσίας χρείας πραγμάτων νηστεύουσιν, άλλ' ού λογίζεται αύτοζς είς νηστείαν. 'Ο γάρ σκοπὸς χρίνεται, ούχ ἡ ἀνάγχη στεφανοῦται. Μετά ταύτης της άγιοπρεπούς καταστάσεως ό μακάριος Μωϋσής τλν νόμον επαιδεύετο εν τῷ δρει, καὶ τὴν δημιουργίαν εδιδάσκετο. Είρηται τοίνον ήμιν τη χθές ήμέρα, ότι ό θεός μέλλων διδόναι τον νόμον διά Μωϋσέως, πρότερον ἔδειξεν έαυτὸν δημιουργὸν, καὶ τότε νομοθέτην. [**446**] Πόθεν ζδύναντο οἱ Ἰουδαΐοι πιστεῦσαι, ὅτι ὁ Θεὸς ἐποίησε τον ούρανον και την γην και πάντα τὰ ἐν αὐτοῖς, εἰ μή πρώτον εποίησε τὰ θαύματα εν Αίγύπτω, δεικνύντα αύτον δημιουργόν της οίχουμένης; Ήμεις διδάσχομεν ΐνα πείσωμεν ό Θεός πείθει ΐνα διδάξη. Έπειδη εμελλε Μωυσής εκτίθεσθαι καλ λέγειν, ότι ό Θεός έποίησε τὸν ούρανὸν, καὶ τὴν Υῆν, καὶ τὴν θάλασσαν, καὶ πάντα τὰ ἐν αὐτοῖς, εἰ μὴ πρῶτον ἐποίησε τὰ θαύματα εν Αίγύπτω, καὶ εδειξεν ὅτι πάντων ἐστὶ τῶν χτισμάτων δημιουργός, ούχ ᾶν ἐπίστευσεν ὁ λαός, ότι ό Θεός έποίησε τον ούρανον και την γην. Εί μή εξέτεινε πρώτον Μωϋσῆς τὰς χεῖρας εἰς τὸν οὐρανόν, και κατήνεγκε χάλαζαν και πύρ, και Εμαθον οί λαοί διά τοῦ πιστοῦ θεράποντος, ὅτι αὕτη ἡ θνητή δεξιά λόγφ Θεοῦ χινηθείσα, τὸν οὐρανὸν ἐτάραξε χαλ την δημιουργίαν εθόλωσε · πολλίο μάλλον ή του Θεού χελεύσαντος δεξιά ήδρασε τον ούρανον χαι έθεμελίωσε την γην. Ούδεις γάρ κινεί δημιουργίαν, ην ούκ ἐποίησεν. "Εδει τοίνυν δειχθηναι, ὅτι ὁ Θεὸς ἐποίησε την γην εξέτεινε Μωϋσης την χείρα είς την γην, καλ έξηλθον σχνίπες. Εδει πάλιν δειχθήναι, ότι ὁ Θεός έποίησε το πύρ· Ελαδε Μωϋσής αίθάλην χαμιναίας. καί Επασε (sic), καί ἐπλήρωσε τὰ σώματα τῶν Aiγυπτίων έλχων φλογός δίχην ζεόντων. "Εδει δειχθήναι, ότι ό θεός τό ύδωρ έποίησε · μετεδλήθη τό ύδωρ είς αίμα. "Εδει δειχθηναι, ότι έποίησε την θάλασσαν" ἐπετρώθη b ή θάλασσα, καὶ παρῆλθεν ὁ λαός. Πρῶτον ούν έδειξε διά των έργων, ότι Δεσπότης, καλ τότε ήρμήνευσε διά των λόγων, ότι Ποιητής.

β΄. Οῦτω καὶ ὁ Σωτήρ ἐν τῷ Εὐαγγελίω οὐ πρότερον έδίδαξεν, ξως έθαυματούργησε. Πρώτον σημείον, μετ-

έβαλε το ύδωρ είς οίνον, και ού φαίνεται προ τοῦ σημείου τούτου διδάξας. έδει γάρ προλαβείν το έργον καλ άκολουθησαι τον λόγον. Διά τοῦτο ὁ συγγραφεύς λέγει Τὸν μὲν πρῶτον λόγον ἐποιησάμην π**ερί** πάντων, ὤ Θεόφιλε, ὧν ἥρξατο ὁ Ἰησοῦς ποιεῖν τε καὶ διδάσκειν. Πῶς ἔμελλε διδάσκειν ὁ Σωτὴρ, δτι ποιητής έστι τοῦ χόσμου; Εί μη γάρ ε έφώτισε τοὺς ὀφθαλμοὺς τοῦ τυφλοῦ, οὐχ ἄν ἐπιστεύθη λέγων· 'Εγώ είμι τὸ φῶς τοῦ πόσμου. Εἰ μἡ ήγειρε Λάζαρον, ούχ αν επίστευσαν οι αχούοντες λέγοντι Έγω είμι ή ζωή και ή ἀνάστασις. Εί μή πτύσας είς την γην εποίησε πηλόν, και έχρισε τον τυφλόν, ούχ αν επιστεύθη, δτι αύτός εστιν ό λαδών χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς καὶ πλάσας τὸν ᾿Αδάμ. Εἰ μἡ περιεπάτησεν ἐπὶ τῆς θαλάσσης, οὐκ ἂν ἐφάνη Δεσπότης τῆς θαλάσσης. Εὶ μὴ ἐπετίμησε τῷ ἀνέμφ, ούχ ἄν έδείχθη Δεσπότης τῶν ἀνέμων. Διὰ τοῦτο ἄνθρωπος μέν ήν φαινόμενος, διά δὲ τῶν θαυμάτων ὡς Θεὸς γνωριζόμενος και δοξαζόμενος. 'Ο Σωτήρ γουν έξέπληττε τοὺς μαθητάς, καὶ Ελεγον · Ποταπός ἐστιν ούτος, ότι οι άνεμοι και ή θάλασσα υπακούουσιν αὐτῷ; "Εδειξε πρῶτον ὑπαχούοντα τὰ στοιχεῖα, χαλ τότε ήρμήνευσε διά τῶν ἔργων, ὅτι πάντα δι' αὐτοῦ **ἐ**γένετο. "Εδειξε πρῶτον ὑπακούοντα. Εἰ μὴ πρῶτο**ν** έδείχθη ή χτίσις ύπαχούουσα, [447] ούχ ἄν ἐπιστεύθη Ἰωάννης ὁ Εὐαγγελιστής λέγων Πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο. Πῶς ἡδύναντο οἱ ἀπόστολοι πιστευθῆναι, ίδιωτικὴν ἔχοντες γλῶσσαν, συνιστάμενοι περί Θεοῦ Λόγου, Δημιουργοῦ, Σωτῆρος, πανσόφου, διδασχάλου; 'Αλλά ή γλώσσα τῶν ἀποστόλων τὰ θαύματα ήν· τὸ στόμα τῶν ἀποστόλων ήν νεχρὸς ἐγειρόμενος, χωλός περιπατών. "Οτι δε τοίς θαύμασιν άκολουθεί ή πίστις, μαρτυρεί ή Γραφή λέγουσα. Διά γάρ των χειρών τών αποστόλων έγένετο σημεία μεγάλα καὶ τέρατα ἐν τῷ λαῷ. Καὶ ἐξίσταντο δὲ πάντες, και μαλλον προσετίθεντο καθ' ήμέραν ανδρών και γυναιχών πλήθη. Προέλαμπε τὰ θαύματα, καὶ ἡκολούθουν τὰ δόγματα. Οὕτω καὶ ἐν τῷ νόμφ, προηγήσατο τὰ ἐν Αἰγύπτιο θαύματα, δειχνύοντα τὸν θεόν δημιουργόν. 'Ο δὲ θεός, άγαθὸς ὢν, οὐχ ἡθέλησεν έαυτον μόνον σεμνύναι, άλλά μερίζεται μετά Μωϋσέως την δόξαν. Έπειδη γάρ ό Θεός έφάνη εξ ων έποίησε, φαίνεται καὶ Μωῦσῆς ἐξ ὧν ἐδοξάσθη. Ώς γλρ κατήλθε κατέχων τον νόμον, ΐνα μή ώς ψιλῷ άνθρώπω προσέχωσε, πληροί αύτοῦ ὁ Θεὸς δόξης τὸ πρόσωπον, ίνα το λείπον τη άσθενείς της φύσεως πληρώση το περιττον της χάριτος. Ένενόουν γάρ ότι δψις δεδοξασμένη ούχ έστιν άλλοτρία Θεού. Ούτω και ό Σωτηρ Στεφάνου του πρωτομάρτυρος εποίησε λάμψαι το πρόσωπον. Διατί δε εποίησε λάμψαι το πρόσωπον Στεφάνου; Έπειδή Εμελλεν ώς βλάσφημος λιθάζεσθαι, είπων, Θεωρώ τους ουρανούς άνεφημέroug, καὶ τὸν Υίὸν τοῦ ἀνθρώπου ἐστῶτα ἐκ δεξιῶν τοῦ Θεοῦ, προλαδών ὁ Θεὸς ἐστεφάνωσεν αὐτοῦ τὴν δψιν άγγελική μορφή, ίνα πείση τοὺς άγνώμονας, ότι εί βλάσρημός έστι, διατί δοξάζεται; Χθές μέν ούν εξρηται ήμεν, ότι ό θεός έχ μή όντων εποίησε τὰ όντα τή πρώτη ήμέρη. Καὶ τὸ θαυμαστόν, ότι οῦ μόνον την δημιουργίαν του Θεού δείχνυσι τά έργα, άλλά και των αίρετικών την άσέβειαν ελέγχουσιν. Έρωτω γάρ Τὰ μὴ ὄντα πῶς ἐγένετο, ἐπειδὴ περὶ τοῦ ὄντος ἐρωτῶσι, πῶς ἐγεννήθη; Εἰ μἡ ἦν, εἴπωσι, τὰ μἡ ὅντα

Combel legendum putat διάταξιν.
 Επειρώθη ή θάλασσα. Combel vertit, divisum est are, quayi ab ἐπιτιτρώσκω, perforo. At puto ἐπετρώθη a mare, quasi ab ἐπιτιτρώσκω, perforo. At puto επετρωση α πετρόω deducendum esse, in petræ naturam mulo. Nam ait Scriptura, mare quasi murum fuisse; certe si de divisione maris ageretur, aliud quærendum verbum crat, quam έπιτιτρώσκω.

c Additum γάρ e Sav.

πως έγένετο, εί μή ήν. Τὸ μή δν οὐ γίνεται ε, δσον κατά λογισμόν άνθρώπινον, ού κατά θείαν δύναμιν. Ένίστε λέγει ὁ αἰρετικός · Είπεν ὁ Θεὸς, καὶ ἐγένετο. Αλλά νῦν τὸ πράγμα εἶπες, οὐ τὸν τρόπον. Εἶπεν ό Θεός: Γενηθήτω φῶς: ἐγένετο τὸ μἡ δν. Ὁ λόγος μετεδλήθη εἰς πράγμα, οἶον αὐτὴ ἡ φωνἡ ἐξελθοῦσα ἐγένετο φῶς. Οὐχοῦν οὐχ ἔστιν ἐχ μὴ ὅντων, ἀλλ' ἐξ δυτος. Τίς γάρ τολμά είπεῖν τὸν Λόγον μὴ δυτα ; Οὐχοῦν οὐδὲν ἐποίησεν ἐχ μὴ ὅντων, ἀλλ' ἐξ αὐτοῦ · καὶ εύρίσκεται τά κτίσματα όμοούσια αύτῷ, καὶ ὁ φεύγουσιν έπλ του Υίου, άρμόζουσιν έπλ των κτισμάτων. 'Αλλά πάλιν στενούμενοι λέγουσιν 'Η βούλησις τοῦ Θεοῦ τὰ μὴ ὄντα ἀπετέλεσεν· εἶτα· Ἡ γὰρ βούλησις τὸ μὴ ὄν ποιεῖ: ἡ δὲ φύσις τὸ ὄν σύ γεννᾳ. Καὶ ἔστι θαυμαστόν. 'Ως έν είχονι λέγω · 'Υπόθου μοι πηγήν καλ πέτραν τί εὐκολώτερον, τὴν πηγὴν ὕδωρ γεννήσαι, η την πέτραν; Η πηγή έὰν γεννήση, Εξ ών Εχει προφέρει ή δὲ πέτρα ἐξ ὧν ούκ ἔχει. Εἶτα τὸ μὴ δν εγέννησεν ή πέτρα εξ δν ούχ είχε, και ή πηγή ούχ [448] εγέννησεν ήν είχεν εν εαυτή πηγήν; Και πῶς εγένετο τὰ μὴ ὄντα; μὴ αὐτοματισμός ἤν; τὸ μὴ ὄν δνομά έστι, ούχ έστι δέ τι ; Μή ἐπειδή λέγω ἐχ μή δντων, νομίσης είναι τι μή δν. Είτα το δν έχ τοῦ μή Εντος ούχ οίδας είπειν πῶς ἐγένετο, χαὶ τὸν ὅντα ἐχ τοῦ δυτος τολμήσεις πολυπραγμονείν πῶς ἐγεννήθη; Πάντα τὰ χτίσματα οὐκ ἡν ἀπ' ἀρχῆς καὶ γέγονεν · ὁ μονογενής Λόγος και Κτίστης τοῦ κόσμου οὐκ ἐγένετο άπ' ἀρχῆς, ἀλλ' ἤν. Ταῦτα οὐκ ἦν, καὶ ἐγένετο · ὁ δὲ ην εν άρχη μη γενόμενος, ταῦτα δε εγένετο εν άρχη μή δντα.

γ'. Η δὲ τῆ ἦτ ἀδρατος, φησί. Τί ἐστιν, Ἀδρατος; θίδα πολλούς των άγίων Πατέρων είρηχότας. 'Αόρατος ήν ή γή, ἐπειδή τῷ ὕδατι ἐχαλύπτετο. Πολλά των νοημάτων έστι μεν εύσεδη, ούχ άληθη δέ. Οίον οί τρείς φίλοι του Ίωδ, θεασάμενοι αύτον εν πειρασμώ, κατέκριναν τὸν ἄγιον ὡς δικαίως πάσχοντα, καὶ ἔλεγον• Εί μή χήρας ελύπησας, εί μή δρφανούς επλεονέχτησας, ούχ ἄν σοι ὁ Θεὸς ἐπήγαγε ταῦτα. Καὶ ὅμως έπειδή ήγνόουν τον σκοπόν του Θεού, είλαντο μάλλον κατακρίναι τούτον ώς δικαίως πάσχοντα, ή καταψηφίσασθαι του Θεου ώς άδίκως επαγαγόντος. Υπέρ. Θεού ἐποίησαν, καὶ ἐλέγχει αὐτοὺς ὁ Θεός · Διατί οὐκ έλαλήσατε όρθα κατά τοῦ θεράποντός μου; "Εστιν ούν νόημα εύσεδες μέν, ούκ άληθες δέ. Τί ούν έστιν, Η δὲ τη ητ ἀόρατος καὶ ἀκατασκεύαστος; Οἱ ἐρμηνευταί ήρμήνευσαν σαφώς. Λέγει γλρ ό 'Ακύλας' 'Η δὲ γῆ ἦr κέrωμα καὶ οὐδέr. 'Αόρατος δὲ λέγεται, ούχ ότι ούκ έφαίνετο, άλλ' ώς αν είποι τις, άκόσμητος. Ούδέπω ήν φαιδρυνομένη τοις φυτοίς, ούδέπω χαρποίς έστεφανωμένη, ούδέπω ποταμοίς χαλ πηγαϊς διεζωσμένη, οὐδέπω τἢ ἄλλη εὐχοσμία πεποιχιλμένη, καὶ ἡν ἀόρατος, μηδέπω κατασκευασθείσα πρός επιτηδειότητα του γεννάν. Λέγει ή Γραφή περί τινος ανδρείου και ευμόρφου. Ούχ ούτος, φησίν, ἐπάταξε τον ἄνδρα τον Αιγύπτιον όρατον ο ; Έστιν ούν άνηρ άδρατος; 'Αλλ' άξιος, φησί, του δράσθαι. "Ωσπερ ούν τον Αίγύπτιον είπεν άνδρα όρατον, ώς άξιον τοῦ όρασθαι, οῦτως τὴν Υῆν τὴν ἄμορφον ἀόρατον εκάλεσεν. Τη ο δευτέρα ήμέρα είπεν ο Θεός · Γενηθήτω στερέωμα έν μέσφ τοῦ ΰδατος, καί ἔστω

διαχωρίζον άναμέσον ΰδατος καὶ ὕδατος. Έποιησεν ούν τον ούρανον τούτον, ού τον ἐπάνω, ἀλλά τον όρώμενον εξ ύδάτων πήξας ώς πρύσταλλον. Βούλοπαι σοι μαδασιμοαι πράλητα, μογγα λαβ ιμ κήει μάλλον ήμων ή τῷ λόγφ παραδίδοται. Τοῦτο τὸ ύδωρ ύπερείχε, φέρε είπειν, της γης πήχεις τριάχονταδ. Είτα είπεν ο Θεός: Γενηθήτω στερέωμα έν μέσω τοῦ ΰδατος και λοιπόν ἐν μέσω τῶν ὑδάτων ἐπάγη πῆγμα κρυσταλλῶδες, καὶ ἐκούφισε τὸ ήμισυ τοῦ ὕδατος ἄνω, κατέλιὰε τὸ ήμισυ κάτω, καθώς γέγραπται. Γενηθήτω στερέωμα έν μέσφ τοῦ ΰδατος, [149] και Εσται διαχωρίζον ἀναμέσον ύδατος και ύδατος. Διατί δὲ αὐτὸ καλεῖ στερέωμα; Έπειδή από άραιῶν ὑδάτων καὶ διαλελυμένων αὐτό έστερέωσε. Διά τουτο και Δαυίδ φησιν Aireire αὐτον έν στερεώματι δυνάμεως αυτού. Και ίνα έτέρφ χρήσωμαι ύποδείγματι • . ωσπερ καπνός, έπειδάν άπο ξύλων και πυρός άναδοθή, ήραιωμένος έστι και κεχαυνωμένος: ἐπειδάν δὲ δράμη εἰς ὕψος, εἰς νεφέλης παχύτητα μεταρρυθμίζεται ούτω των υδάτων ιτῶν ἡραιωμένων ὁ Θεὸς τὴν φύσιν ὑψώσας ἔπηξεν άνω. Καὶ ότι άληθες τὸ ὑπόδειγμα , μαρτυρεί Ή τατας λέγων, ότι 'Ο ούρανδς ώς καπνός έστερεώθη. Παγείς τοίνυν εν μέσω των ύδάτων ο ούρανὸς, ἐχούφισε τὰ ἡμίσε[ι]α τῶν ὑδάτων ἄνω. Διατί δὲ άνω ύδατα ; πρός ποίαν χρῆσιν ; ΐνα τις πίῃ ; ἔνα τις πλεύση; "Ότι μὲν γὰρ ἔστιν ὕδατα ἄνω, μαρτυρεί Δαυλδ λέγων Και το ΰδωρ το ύπεράνω τῶν οὐρανῶν. Πρόσεχε λοιπόν τὴν σοφίαν τοῦ Δημιουργοῦ Κρυσταλλώδης ήν ο ούρανος άπο ύδάτων παγείς: έπειδή γάρ εμελλε δέχεσθαι ήλίου φλόγα καὶ σελήνης. και άστρων άπειρα πλήθη, και είναι όλος πυρός πεπληρωμένος, ίνα μή ύπο της θερμότητος λυθή ή φλε. χθή, ἐπέστρωσε τοῖς νώτοις τοῦ οὐρανοῦ τὰ πελάγη ἐκεῖνα τῶν ὑδάτων, ἵνα λιπαίνη καὶ ἐπαλείφη αὐτοῦ τά νῶτα, καὶ οὕτως ἀντέχη πρὸς τὴν φλόγα, καὶ μὴ φρύγηται. "Εχεις δέ καλ ύπόδειγμα" ώσπερ σήμερον έαν επιθής λέθητα επάνω πυρός, έαν μεν ύδωρ επάνωθεν ή, άντέχει πρός το πῦρ. ἐὰν δὲ μὴ ἔχη, διαλέλυται, ούτως ο Θεός άντέθηκεν άντίπαλον τῷ πυρί τὸ ὕδωρ, ἵνα ἔχη ἀρχοῦσαν τὴν διαμονὴν ἐχ τῶν **δ**νωθεν ἐπαλειφόντων αὐτὸν ὑδάτων. Καὶ βλέπε τδ θαυμαστόν, τοιούτον πεδιασεήει τῷ ορδακίῷ αφπάτι ύγρον, ύπο τοσούτου πυρός πολεμούμενον, ότι και τή γή δανείζει. Έπεὶ πόθεν ή δρόσος; Νεφέλη οὐδαμοῦ, ό άἡρ ὕδωρ οὐχ ἔχει. δηλονότι ό οὐρανὸς ἐχ τῶν περισσευόντων αύτῷ ἀποστάζει. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ πατριάρχης Ίσαλα εύλογων τον Ίακώ6 Ελεγε. Δώη σοι ο θεός από τῆς δρόσου τοῦ οἰρανοῦ, καὶ ἀπό τῆς πιότητος τῆς γῆς.

δ'. Λέγεται δὲ, ἀδελφοὶ, ὅτι ἐν τἢ ἡμέρα τἢς χρίσεως ὑποχωρεῖ τὸ ὕδωρ τὸ ἄνω, καὶ ὁ οὐρανὸς λύεται μὴ ἔχων τῶν ὑδάτων τὴν σύστασιν, καὶ ἄστρα πίπτει μὴ ἔχωντα ὑδὸν ἢ βάσιν. Ταῦτα οὖν οὐ λέγομεν ἀπλῶς, ἀλλ' ἡ Γραφὴ διδάσκει· Εἰλιγήσεται γὰρ ὁ οὐρανὸς ὡς βιβλίον (ἀντὶ τοῦ, φρυγόμενος τὸ γὰρ φρυγόμενον εἰλεῖται), καὶ τὰ ἄστρα πεσεῖται ὡς

<sup>&</sup>quot; Combef. distinguit εἰ μὴ ἦν, τὸ μὴ ὄν οὐ γ., vertitque:

nisi erat, non ens non fit.

b Oparó hoc loco est dignum spectaculo, ut vertit

Vulgatus interpres.

\* Hac apud Cosmam Ægyptium habentur, p. 321 et sqq.

d Cosmas πήχεις πέντε.

Cosmas παραδείγματι.
 Cosmas καὶ ὅτι ἀληθὲς τὸ δεῖγμα.

eo qui erat quærunt, quomodo genitus sit. Si non erant illa non exstantia, dicant, quomodo facta sint. Quod non est, non efficitur secundum humanum ratiocinium, non item secundum divinam virtutem. Aliquando dicit hæreticus; Dixit Deus, et facta sunt. Sed nunc rem dixisti, non modum. Dixit Deus, Fiat lux : factum est id quod non erat. Serino in rem mutatus est; puta, ipsa vox egressa facta est lux. Ergo non est ex non exstantibus, sed ex existente. Quis enim ausit dicere Verbum non exstare? Ergo nihil fecit ex non exstantibus, sed ex illo: sicque reperiuntur creaturæ ipsi consubstantiales, et quod de Filio dicere refugiunt, id creaturis adscribunt. Verum rursus arctati dicunt: Voluntas Dei ea quæ non erant effecit; atqui voluntas id quod non erat producit; natura autem id quod erat non gignit. Ac mirabile utique est. Exempli causa loquor : suppone mihi fontem et petram : quid facilius aquam gignere potest, an fons, an petra? Fons si genuerit, ex iis quie habet, profert, petra vero ex iis quæ non habet. Ergo id quod non erat petra genuit ex iis quæ non habebat : et fons quem in se fontem habebat non genuit. Et quomodo facta sunt quæ non erant? num id casu et per se accidit? id quod non erat, nomen est, nihilque aliud? Quia dico, Ex non exstantibus, ne ideo existimes id quod non exstat aliquid esse. Ergo cum non possis dicere quomodo id quod non erat, ex non exstante seu ex nihilo factum sit, audebisne curiosius inquirere quomodo is qui erat ex eo qui erat genitus sit? Omnes creaturæ non erant ab initio, et factæ sunt: unigenitum Verbum et Creator mundi non factus est ab initio, sed crat. Hæc non erant et facta sunt : hic erat in principio non factus, hæ vero factæ sunt in principio, cum non essent.

5. Terra quomodo invisibilis erat in principio; Firmamenti et cæli ratio secundum Severiani mentem. -Terra autem, inquit, erat invisibilis. Quid est, Invisibilis? Novi multos sanctorum Patrum dixisse: Invisibilis erat terra, quoniam aqua occultabatur (Gen. 1. 2). Multæ sunt sententiæ piæ quidom, sed non veræ. Exempli causa, tres amici Jobi, cum illum in ærumnis viderent, sanctum virum damnarunt, quasi justa patientem, dicebantque: Nisi viduas afflixisses, nisi pupillos oppressisses, nunquam tibi Deus hæc infliaisset. Et tamen quia Dei propositum ignorabant, maluerunt hunc damnare quasi justa patientem, quam Deum, ut injuste mala inferentem. Dei causam agebant, et tamen Deus illos coarguit : Quare non lo junti estis recta adversus servum meum (Job 42. 7). Est igitur sententia pia quidem, sed non vera. Quid est igitur, Terra autem erat invisibilis et incomposita? Interpretes clare exposuerunt. Ait enim Aquila : Terra autem erat inanitas et nihil. Invisibilis autem dicitur, non quod non appareret, sed, ut quis dixerit, inornata. Nondum erat læta plantis, nondum fructibus coronata, nondum fluviis et fontibus cincta, nondum allis variisque ornamentis decora, eratque invisibilis nondum instructa gignendi facultate. Ait Scriptura de quodam viro forti et formoso: Nonne hic percussit virum Ægyptium visibilem (2 Reg. 23. 21)? Num

est ergo vir invisibilis? Sed dignus est, inquit, qui suspiciatur. Quemadmodum igitur Ægyptium dixit virum visibilem, ceu dignum spectàculo : sic terram informem invisibilem dixit. Secundo die dixit Deus : Fiat firmamentum in medio aquæ, et sit dividens inter aquam et aquam (Gen. 1. 6). Fecit igitur hoc cælum, non vero cælum superius, sed illud quod videtur, ex aquis nempe crystalli instar concretis. Velim rem tibi in conspectum dare : multa enim ex visu nostro melius quam verbo traduntur. Ilæc aqua supra terram eminebat, verbi causa, cubitis triginta. Tunc dixit Deus: Fiat firmamentum in medio aqua: demumque in medio aquarum concretio in crystalli morem fuit, levavitque mediam partem aqua sursum, mediam vero inferius reliquit, sicut scriptum est : Fiat firmamentum in medio aquæ, et erit dividens inter aquam et aquam. Cur autem illud firmamentum vocat? Quia nimirum ex rariore et dissoluta aquarum substantia illud firmavit. Ideo David quoque ait : Laudate eum in firmamento virtutis ejus (Psal. 150. 1). Et ut alio utar exemplo: quemadmodum fumus, cum ex lignis et igne emerserit, rarior est atque mollior; cum autem in sublime ascenderit, in nubis densitatem mutatur : sic aquarum illarum rariorum naturam in sublime ductam Deus fixit et consolidavit. Rem auteni esse veram testificatur Isaias dicens; Cælum ut fumus firmatus est (Isai. 51. 6). Cælum itaque in medio aquarum concretum, dimidiam aquarum partem in sublime levavit. Cur autem aquæ illæ supernæ, et cui usui? an ut quis bibat, an ut quis naviget? Nam aquas superne positas esse testificatur David dicens: Et aqua quæ super cælos est (Psal. 148. 4). Animadverte jam Creatoris sapientiam, Crystallinum erat cælum ex aquis concretum: quia enim solis flammam suscepturum erat atque lunæ, necnon infinitam stellarum multitudinem, futurumque erat ut totum igne repleretur, ne ex calore nimio solveretur aut urcretur, dorso cæli constravit illa aquarum maria, ut ejus dorsa emolliret atque liniret, et sic posset resistere flammæ, nec torreretur. Exemplum in manu habes : si hodie lebetem igni imposueris, si aquam habeat, igni resistit; sin non habeat, dissolvitur: sic Deus igni adversariam posuit aquam, ut perdurare posset, ex aquis sursum illud linientibus. Ac vide rem miram : tantum abundat humida substantia calesti corpori imposita, tanto licet adversante igne, ut etiam terræ commodet. Nam unde ros? Nubes nusquam est, aer aquam non habet; nempe cæluni ex superabundanti aqua distillat. Ideo Isaac patriarcha cum Jacobo benediceret, dicebat : Det tibi Deus de rore cæli et de pinguedine terræ (Gen. 27. 28).

4. Aiunt vero, fratres, in die judicii, recessuram aquam illam supernam, cælumque solutum iri, cum non ultra habiturum sit illam aquarum molem, et fore ut stellæ cadant, cum nec viam nec stationem ultra habituræ sint. Hæc porro non temere dicinus; sed Scriptura docet: Cælum enim convolvetur ut liber (1sai. 34. 4); nempe adustum: quod enim aduritur convolvitur: et stellæ cadent sicut folia vitis. Attende,

quaso, et alium usum. Aqua illa, qua super calos sunt, non modo cælum conservant, sed etiam flammam solis et lunæ emittunt. Si enim pellucidum esset cælum, omnis ejus splendor sursum curreret, ignis quippe cum sursum tendat, terram desertam relinqueret. Idcirco igitur totum cælum superius immensis aquis addensavit, ut splendor coactus infra descenderet. Vide Artificis sapientiam. II. bes autem in teipso sapientiæ Artificis imaginem : fecit quippe Deus etiam in te quatuor elementorum effigiem. Animadverte, quæso : cogita mihi caput hoc esse cælum superius; quæ supra linguam sunt, cælum alterum, id est firmamentum: indeque est quod euperlaxes, sive parvum calum vocetur. Superius in locis abditis cerebrum, quod non videtur, inferius lingua, quæ sub aspectum cadit. Quemadmodum igitur cælum superius in invisibilibus est, mundus vero in locis de quibus loquimur : ac quemadmodum in elementis terram comperis esse gravem, aquam vero terra leviorem, igne graviorem; rursumque aerem aquis leviorem, igne graviorem : sic et in nobis sensus, gustus, odoratus, auditus, visus nec omnes similes sunt. Rem comproba : si velis aliquid gustare, nisi linguæ admoveas, nullo gustus sensu afficeris. Crassior quippe sensus est, nec potest procul percipere. Olfactus vero procul percipit; exempli causa, per domum transis, odoris fragrantiam percipis, quam non vides. Rursus visus olfactu celerior est: videt enim ex monte latam planitiem. Visu rursus mens acutior: c:rlum cogitat, terram, mare, et ubique invenitur.

Mens quomodo est imago Dei. Historia cujusdam, qui ex sanctificatione volchat detruncari illud, Dominus sabaoth... - Ideo imago Dei mens est. Mens cogitat, moxque in se fora creat, turbam sibi depingit, et populum. Erubescant hæretici. Mens talia operatur, et mentis Artifex, omni olfactu subtilior, non celeriorem habet operationem, non promptam creandi vim. non incomprehensibilem naturam? Volo autem, fratres, rem vobis dicere insolentem quidem quantum ad impietatem, sed fidei consonam, quantum ad examen; ut discatis quanta et quam nova moveat diabolus, quanta reperiat, quanta suggerat hæreticis, vel hi potius diabolo. Ilodie quispiam hæreticus, præsentibus sanctis viris et patribus, nos conveniens dicebat : hac dico autem, ne res aliter audita, aliter feriat : Pater, aiebat, et Filius et Spiritus sanctus una divinitas, una virtus, unum regnum. Oportet autem, inquit, auferre ab animo 1, non enim ab altari dico, ne in sanctificatione dicatur, Sanctus, sanctus, sancius Dominus Sabaoth. Nisi illud, inquit, abstuleritis, Christiani non estis. Vidistin' tantam audaciam, tantamque diaboli insaniam? vidistin' radicem adversantis Deo impietatis? vidistin' magnitudinem blasphemi.e? Pietatis caput voluit amputare, enervare mysterium, fidem abolere, ejus fundamenta erucre. Et vide diaboli astutiam. Persuasit ei ut dicerct : Pa-

\* Savil. legendum putat, ab oratione, pro, ab animo. Sed stare potest lectio Codicum omnium.

ter et Filius et Spiritus sanctus, una sides (a), una virtus, unum regnum. Venenum melle temperavit. Semper enim mendacium, cum vult sibi fidem haberi. nisi fundamentum posuerit apparentis veritatis, ut falsum rejicitur : et qua ratione, audi : nihil quidem simile, dicam tamen. Rahab meretrix cum excepit exploratores, interrogata: Ingressi sunt ad te viri (Jos. 2. 4. 5)? respondet, Etiam; boc primum verum est: Sed exierunt, inquit; hoc secundum falsum. Si dixisset, Non egressi sunt, domum perscrutati essent. Dixit verum, ut sidem conciliaret : falsum addidit, ut deciperet. Ita et iste : nobis interrogantibus, Cur sanctificationem detruncabimus? dicitis, inquit, Lo. minus Sabaoth: atqui non est nomen Dei, non est Christi, neque Patris. Vidistin' os vile et impurum? Ignoravit, nempe ob inscitiam, Sabaoth non esse nomen Dei, sed nomen exercituum; id est, Dominus virtutum. Causam autem dico : sed ante finem quid fausti evenerit annuntio : peenituit, procidit, anathemata dixit, precatus est, receptus est.

5. Attende igitur : quia sermo incidit, oper e pretium est nos causam dicere, ob quam beatus Isaias hanc sanctificationem Deo emissam audivit. Isaias erat vir mirabilis, zelo plenus, vir audax, audax non procacitate, sed zelo. Ilis temporibus fuit rex, Ozias nomine : is cum regia majestate, sacerdotium etiam invadere tentavit. Sacerdotes quid inde sequeretur noverant; regi tamen plurimum reluctari noluerunt; dignitatem reveriti, solium honore prosequuti sunt, exercitus timnerunt. Ipse quoque Isaias tacuit, non obstitit regi. Ut vidit Deus sacerdotes formidoloses. nutantem prophetam, regem audacter aggressum, immisit ei lepram in vultum, utpote qui sancta attingere ausus esset : 'atque expulsus demum ille est non modo a sacerdotio, sed etiam a regno, et leprosus mansit. Deus porro quod suum erat præstitit, indignatus autem est in saccrdotes, maximeque in prophetam, quod præsens cum esset, pietatem prodidisset. Deus itaque erga prophetam silentium servabat; nec verba cum eo fecit, donec iniquus ille moreretur-Cum autem obiisset impius ille, tum Deus posita indignatione, prophetæ conciliatur. Ait itaque Isaias: Efactum est in anno, in quo mortuus est rex Ozias, vid = Dominum sedentem super solium excelsum et elevatum (Isai. 6. 1). Cur vero Deus apparuit super soliur. excelsum et elevatum? Quia invisibilis est Deus, reautem visus metum incussit; prophetæ cælestem glriam exhibuit; ut ostenderet ei, quo solio despect-1 quod solium honorassent : quod satellitium, nemp a cæleste et angelicum, non honorantes, neque cogitates, humanum satellitium metuissent. Et erat, inque domus plena gloria ejus : et Scraphim stabant in circatu eius (1bid. v. 2). Cherubim solium, Seraphim salitium sunt : Cherubim namque nihil aliud signific quam sapientiam plenam. Quemadmodum autem solium sive aliud quodvis quietem præbet sed-

(a) Vaticanus, Savilius ejusque Codd., μία πίστιςbelisius vero, suo Marte, nulliusque Manuscripli ritate, substituit μία θεότης. Non video cur textus nulla auctoritate mutandus. φύλλα άμπέλου. Πρόσεχε δέ, παρακαλώ, και έτέραν χρείαν Τὰ ΰδατα ἐπάνω τῶν οὐρανῶν, οὐ μόνον συντηρεί τον ούρανον, άλλλ και την φλόγα τοῦ ήλίου και της σελήνης χαταπέμπει . Εί γάρ ην διαφανής ό ούρανός, όλη ή αύγή άνω έτρεχε το γάρ πῦρ άνωφερες δν, ξρημον την γην κατελίμπανε. Διά τουτο γουν ἐπίλησε τὸν οὐρανὸν ἄνωθεν ἀπείροις ὕδασιν, ἴνα ἡ αυγή στενουμένη κάτω πέμπηται. "Ορα του τεχνίτου την σοφίαν. Έχεις δε και εν έαυτῷ τοῦ τεχνίτου τῆς σοφίας την είκονα εποίησεν ο Θεός [450] και έν σοι τών τεσσάρων στοιχείων την είκονα. Καλ πρόσεχε, παρακαλώ νόησόν μοι την κεφαλήν ταύτην τὸν ούρανόν τον άνω, τὰ ἐπάνω τῆς γλώσσης, τον άλλον οὐρανόν, τουτέστι το στερέωμα. όθεν και ούρανίσκος καλείται. "Ανω εν τοίς ἀοράτοις εγκέφαλος μή φαινόμενος, εν τῷ κάτω γλῶσσα φαινομένη. "Ωσπερ οὖν ό ουρανός ό άνω έν τοῖς ἀοράτοις, ό δὲ χόσμος ἐν τοῖς γαγοπήξροις. και φαμεύ ξη τοιζ ατοιχείοις εφύιακεις την μέν γην βαρείαν, το δε ύδωρ της μέν γης χουφότερον, του δε πυρός βαρύτερον πάλιν τον άέρα των ύδάτων χουφότερον, τοῦ δὲ πυρὸς βαρύτερον· οὕτω καὶ ἐν ἡμῖν αἱ αἰσθήσεις, γεῦσις, ὅσφρησις, ἀκοἡ, δύις, και ού πάσαι Ισαι. Λάδε την ἀπόδειξιν Έλν θέλης τινός γεύσασθαι, έὰν μὴ πλησιάζης τη γλώσση, του γευομένου ού λαμβάνεις αίσθησιν. Παχεία γάρ έπτι, καὶ οὐ δύναται πόρρωθεν οὖσα ἀντιλαμδάνεσθαι. ΙΙ δοφρησις δὲ μαχρόθεν ἀντιλαμδάνεται: οξον, παρέρχη δι' οίχίας, δσφραίνη θυμιάματος, δ μή όρξς. Πάλιν ή εψις της δοφρήσεως ταχυτέρα. βλέπει γάρ άπό δρους πλάτη μεγάλα. Τῆς δψεως πάλιν ὀξύτερος ό νοῦς· ἐννοεῖ οὐρανὸν, γῆν, θάλασσαν, καὶ πάντη εὐpisxeta:.

Διά τούτο και είκων Θεού ό νούς. Έννοει ό νούς. καί εύθέως κτίζει παρ' έαυτῷ ἀγοράς, ἀναζωγραφεί δχλον, δήμον. Αίδεσθώσιν αίρετικοί. Νούς τοιαύτα έργάζεται, καὶ ὁ τοῦ νοῦ τεχνίτης, ὁ πάσης ὀσφρήσεως όξύτερος, ού ταχυτέραν έχει έξην ένέργειαν, ού σύντομον την δημιουργίαν, ούχ άχατάληπτον την φύσιν; Βούλομαι δε, άδελφοί, είπειν είς ύμας το ξένον μέν, δσον είς ἀσέδειαν, σύντροφον δὲ τῆς πίστεως, ότον είς εξέτασιν, ενα μάθητε πόσα καινοτομεί ὁ διάδολος, πόσα εύρίσκει, πόσα ύποδάλλει τοῖς αἰρετικοῖς, μαλλον δὲ ἐκείνω οἱ αἰρετικοί. Σήμερον τις ἐπὶ ἀγίων άνδρων και Πατέρων έλθων πρός ήμας αίρετικός έλεγε ( λέγω δὲ ἴνα μήποτε ὁ λόγος ἄλλως ἀχουσθείς, άλλως πλήξη). Πατήρ γάρ, φησί, και Υίος και άγιον Πνεύμα μία θεότης, μία δύναμις, μία βασιλεία. Δεί δὲ, φησὶν, ἐξαιρεθῆναι ἀπὸ τῆς ψυχῆς αὐτοῦ Þ (οὐ γάρ λέγω άπὸ τοῦ θυσιαστηρίου), τό λέγειν εν άγιασμῷ "Αγιος, ἄγιος, ἄγιος Κύριος Σαδαώθ. Έλν τούτο, φησί, μή περιέλητε, Χριστιανοί ούχ έστέ. Είδες τοσαύτην τόλμαν καὶ μανίαν τοῦ διαδόλου; εἴδες έίζαν θεομαχίας; είδες ύπερδολήν βλασφημίας; Αποκεφαλίσαι ήθέλησε την εύσέδειαν, έκνευρώσαι τὸ μυστήριον, ἀφανίσαι τὴν πίστιν, ἐκριζῶσαι τὰ θεμελιωθέντα. Καὶ ὅρα τὸ δεινὸν τοῦ διαδόλου. Προσέπηξεν αύτῷ εἰπείν. Πατήρ και Υίὸ; και ἄγιον Πνεῦ-

μα, μία πίστις, μία δύναμις, μία βασιλεία. Έχέρασε τὸ δηλητήριον μέλιτι. 'Αεὶ γάρ τὸ ψεῦδος, ὅταν θέλη πιστευθηναι, εάν μή πήξη θεμέλιον δοχούτης άληθείας, ού πιστεύεται καὶ όπως, άκουε ούδὲν μέν ομοιον, λέγω δέ. 'Ραάδ ή πόρνη ότε εδέξατο τους κατασχόπους, ήρωτήθη: [451] Είση λθον πρός σε οί ärδρες; Λέγει, Nal. το πρώτον άληθές 'A.L' έξηλθον. φησί το δεύτερον ψεῦδος. Εί εἶπεν, Οὐχ ἐξῆλθον, ήρευνάτο ή οίχία. Είπε τὸ άληθὲς, ἴνα ἐντρέψη· ἐπήγαγε το ψεύδος, ίνα άπατήση. Οθτω και οθτος. έρωτώντων ήμῶν, Διατί ἐξέλωμεν τὸν ἀγιασμόν; λέγετε ε, Κύριος Σαδαώθ άλλ' ούχ έστι Θεοῦ δνομα, ούχ έστιν ούτε του Χριστού, ούτε του Πατρός. Είδες τὸ έξουθενημένον καὶ μιαρόν στόμα; Ήγνόησε δὲ άπὸ ίδιωτείας, ὅτι τὸ Σαδαὼθ οὐκ ἔστιν ὅνομα Θεοῦ, άλλ' δνομα στρατιών τουτέστι, Κύριος τών δυνάμεων. Λέγω δὲ καὶ τὴν αἰτίαν άλλὰ πρὸ τοῦ τέλους εύαγγελίζομαι ύμας μετενόησε, προσέπεσεν, άνεθεμάτισεν, ηθξατο, εδέχθη.

ε'. Πρόσεχε τοίνυν: ἐπειδή παρενέπεσεν ὁ λόγος, δεί ήμας και την αιτίαν είπειν καθ' ήν ό μακάριος 'Ησαίας τλν άγιασμόν τοῦτον ήχουσε τῷ θεῷ ἀναπεμπόμενον• 'Ησαίας εγένετο άντρ θαυμαστός, ζήλου πεπληρωμένος, άνηρ τολμηρός, τολμηρός δε ούχ άπο θρασύτητος, άλλ' άπὸ ζήλου. Κατά τοὺς χρόνους τούτους εγένετο βασιλεύς 'Οζίας δνόματι. ός μετά τῆς άλλης τῆς βασιλικής δόξης ήθέλησε και ιερωσύνην ενδύσασθαι. Οἱ ἱερεῖς μὲν τὴν ἀχολουθίαν ἤδεσαν. βασιλεῖ δὲ ἐπὶ πλείστον άντειπείν ούκ ήθέλησαν: ήδέσθησαν τὸ άξίωμα, ετίμησαν τον θρόνον, εδυσωπήθησαν τὰ στρατεύματα. Ήσατας και αύτος ἐσιώπησεν, ούκ ἀντέστη τῷ βασιλεί. 'Ως είδεν ό Θεός τους ίερεις φοδηθέντας, τόν προφήτην όκλάσαντα, και τον βασιλέα τολμήσαντα, ἐπέδαλεν αὐτῷ λέπραν ἐν τῷ προσώπῳ, ὡς τολμήσαντι άψασθαι των άγίων. και έξεδλήθη λοιπόν ού μόνον τῆς ἱερωσύνης, ἀλλὰ καὶ τῆς βασιλείας, καὶ διέμενε λεπρός. Ο δέ Θεός εποίησε μέν το ίδιον, ήγανάκτει δε τοῖς ἱερεῦσι, καὶ μάλιστα τῷ προφήτη. ότι παρών προέδωκε την εύσέδειαν. Ήν ούν ό Θεός έν παρασιωπήσει πρός τον προφήτην, καὶ οὐ μετέδωκε λόγους, έως ετελεύτησεν ο παράνομος. "Ότε λοιπόν ἀπέθανεν ὁ ἀσεδής, τότε ὁ Θεὸς ἀ ἀποθέμενος την άγανάκτησιν, διαλλάσσεται τῷ προφήτη. Λέγει τοίνυν 'Hoataς· Kal έγένετο έν τῷ ένιαυτῷ, ῷ ἀπέθανεν Όζιας ο βασιλεύς, είδον τον Κύριον καθήμετον έπι θρόνου ύψηλοῦ και ἐπηρμένου. Και διατί Θεός ἐπεφάνη ἐπὶ θρόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου; Έπειδη αόρατός έπτιν ό Θεός, ό δε βασιλεύς όρώμενος φόδον έσχε, δείχνμοι τῷ προφήτη τὴν ούράνιον δόξαν, ΐνα πείση αὐτὸν ποίου θρόνου καταφρονήσαντες, ποίον θρόνον ετίμησαν· ποίαν δορυφορίαν, ούράνιον και άγγελικήν, μή τιμήσαντες, μηδέ έννοήσαντες, δορυφορίαν άνθρωπίνην εδυσωπήθησαν. Καί ην, φησίν, πλήρης ο οίκος της δόξης αυτού, και τὰ Σεραφείμ είστηκεισαν κύκλφ αὐτοῦ. Τὰ Χερουδείμ θρόνος έστί, τά Σεραφείμ δορυφορία τά Χερουδείμ γάρ οὐδὲν άλλο ἐρμηνεύεται, ή σοφία πε-

Cosmas κάτω πέμπει. Infra idem διὰ τοῦτο οὖν συνεπίλησε.

<sup>6</sup> Sav. conj. άπο της εύχης αύτου.

Sic Vaticanus recte: Savil. et Combess. ελεγεν. ὅτι άλλου ἐστι Θεοῦ ὄνομα: οὐκ ἔστιν οὖτε, etc. Yox ἔλεγεν totam perturbat sententiam.

d His assinia dicit Chrysostomus supra Commentario in

d His affinia dicit Chrysostomus supra Commentario i Isaian:

πληρωμένη. "Ωσπερ δε ούτος ο θρόνος ή ετερος άναπαύει τὸν καθήμενον, καί ἐστι τιμή καὶ ἀνάπαυσις, ούτω καὶ Θεοῦ θρόνος σοφία, ἐφ' ἤ ἐπαναπαύεται Θεός. Διὰ [452] τοῦτο ὁ Δαυῖδ φησιν' Ὁ παθήμενος έπι των Χερουδείμ, άντι του, Ο έπι τῆς πεπληρωμένης σοφίας έπαναπαυόμενος. Διά τοῦτο τά Χερουδελμ πλήρη όφθαλμῶν, τὰ νῶτα, τὴν κεφαλὴν, τὰς πτέρυγας, τους πόδας, τὰ στήθη, καὶ πάντα ὀφθαλμών èπεπλήρωτο, èπειδή ή σοφία πανταχόθεν βλέπει, πανταχόθεν ήνεωγμένον έχει το δμμα. Έξ, φησί, πτέρυγες τῷ ἐrì, καὶ ἔξ πτέρυγες τῷ ἐri. Kai ταῖς μὲν δυσί κατεκά Ιυπτον τὸ πρόσωπον, καὶ ταῖς δυσί τοὺς πόδας, ταῖς δὲ δυσίν ἐπέτοντο. Και εκέκραγον ετερος πρός τὸν ετερον "Αγιος, ἄγιος, ἄγιος Κύριος Σαβαὼθ, τουτέστι, Κύριος στρατιών. Έξ πτέρυγες τῷ ένλ, καλ έξ πτέρυγες τῷ ἐrί. Όχτὼ ἡσυχάζουσι, καὶ τέσσαρες βοῶσι. Τί ούν διδάσκει ήμας ή Γραφή; Μή πάντα κινείν λογισμόν περί Θεού άλλά τά μέν σιωπή κηρύττειν, τά δὲ πίστει δοξάζειν καὶ θεολογείν. Διατί δὲ σκεπάζουσι τούς πόδας και την κεφαλήν; Έπειδή ούτε άρχη εύρίσχεται, ούτε τέλος. Ταϊς δὲ δυσὶ χαλύπτουσι τἡν κεφαλήν, ταζς δυσία τους πόδας, δηλονότι ταζς μέσαις πτέρυξι πέτονται, οὐ ταῖς ἄνω, οὐ ταῖς κάτω. Δεῖ γὰρ ήμας περί Θεού λαλούντας τὰ μέσα λαλείν ὅτι Θεός, ότι Δημιουργός, ότι Δεσπότης, ότι εὐεργέτης. Ταῦτα πάντα μέσα. Έλν είπης, Πως έγέννησε ; την χεφαλήν ἐγύμνωσας, ἡν σκέπει τὰ Χερουδείμ. Έλν δὲ εἴπης, Ποῦ τὸ τέλος τοῦ Θεοῦ; τοὺς πόζας γυμνοῖς, οῦς σχέπει τὰ Χερουδείμ. Σχέπει δὲ τὴν χεφαλὴν χαὶ τούς πόδας, ούχ ΐνα κρύψη, άλλ' ΐνα διδάξη, δτι άνεξερεύνητα, ότι άκατάληπτα. Λάδε και τὸν τύπον. "Ησαν εξ καὶ εξ, δώδεκα πτέρυγες: όκτὼ ήσυχάζουσι, και τέσσαρες κινούνται. Τύπος των άποστόλων. Δύδεκα άπόστολοι, άλλά τέσσαρες βοώσιν εὐαγγελισταί. Καλ τί βοώσιν; "Ην ἐσπούδασεν ὁ Σατανάς ἀνατρέψαι φωνήν. Πρόσεχε, παρακαλώ. Ούχ άπλῶς ἔλεγον, ὡς ήμεις. "Αγιος, άγιος, άγιος άλλά είς τῷ ἐνὶ ἀντέδαλ[λ]ον, ώς γέγραπται· Καὶ ἐκέκραγον ἔτερος πρός τον ετερον. "Αγιος, φησίν, απαξ όφειλομεν είπειν. 'Ο άλλος λέγει. "Αγιος: είτα ό έτερος, πρόσθες τό τρίτον, "Αγιος. Έπει ούν τρία ηριθμήσαμεν, μη νομίσης είναι τρείς θεούς. Τί ούν, "Αγιος, άγιος, άγιος Κύριος; Είς γάρ Κύριος, μία πίστις, εν βάπτισμα. Καὶ ώσπερ ἐν ταῖς ψαλμφδίαις ἀντιπέμπουσιν ἀλλήλοις τὰ μέλη, οῦτως αἱ ἄνω δυνάμεις ἀντιχορεύουσιν άλλήλαις, καὶ ώσπερ ἐξ ἀντιφώνου μελφδίας ἀναπέμπουσι την δοξολογίαν. Είτα, Πλήρης, φησίν, ο οίκος της δόξης αὐτοῦ. Καὶ ἐπήρθη τὸ ὑπέρθυςον άπο της πραυγης ης επέπρυγον, και ο οίκος έπληρώθη καπνοῦ.

ς'. Ξένον πράγμα! 'Από τῆς δοξολογίας, δέον προστεθῆναι δόξαν, καὶ ἡ οὖσα ἀπώλετο, καὶ καπνὸς εἰσῆλθε. Καπνὸς δὲ, ἐρημίας ἐστὶν εἰκών. Τί οὖν ἐστι τοῦτο; Προήδει τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, ὅτι τὸ, 'Αγιος, ἄγιος, ἄγιος, ἡρμοσται τῷ κόσμῳ, τῷ κηρύγματι τῶν ἀποστόλων, καὶ οὐ δέχεται αὐτὸ ὁ ναὸς τῶν Ἰουδαίων. Λέγει οὖν, ὅτι μετὰ τὸ κήρυγμα τοῦ Εὐαγγελίου ἐρημίας καὶ καπνοῦ πληροῦται ἡ συναγωγή. 'Επήρθη δὲ οὐχ ἡ θύρα, ἀλλὰ τὸ ὑπέρθυρον. Πρόσ-

εχε. Πάσα θύρα ούδον ύποκείμενον έχει, και ύπέρθυρον [453] επιχείμενον ταϊς παραστάσι καὶ ούτε στήναι δύνανται παραστάδες μή έχουσαι ούδον, οδδέ στηριχθηναι άσάλευτοι δύνανται μη λαδούσα: τδ ύπέρθυρον. Έπήρθη ούν τῆς συναγωγῆς τὸ ἄνω σχῆμα. ούχ όλη μέν ή συναγωγή, θύρας μέν έχουσα. ύπέρθυρον δε ούκ έχουσα. Το ύπέρθυρον έστιν ή άνω **χ**ρατοῦσα δύναμις. Ἐπήρθη τὸ ὑπέρθυρον, ἐγυμνώθη τῆς χάριτος. 'Αφ' οὖ δὲ τὸ ὑπέρθυρον ἐπήρθη, ἀνάγκη τάς παραστάδας και ύπο τῆς τυχούσης χειρός σαλεύεσθαι. Διά τοῦτο πάσα χείρ σαλεύει τὰ Ἰουδαϊκά. Και διά τούτο προφήτης τις έλεγε. Και θήσω την Ίερουσαλημ ώς πρόθυρα σαλευόμενα. Kal ό οἶπος, φησίν, ἐπληρώθη καπτοῦ. Καὶ ποῦ ἡ δόξα ἀπηλθε; Πρόσεχε, παρακαλώ· Λέγει 'Ησαΐας· Καλ πλήρης τῆς δόξης ο οίχος αυτοῦ· είτα λέγει, ζτι Έπλησθη καπνού. Είσελθόντος τοίνυν τοῦ καπνού, άνάγχη ή δόξα μετετέθη. Καὶ ποῦ μετετέθη; Οὐκ ἐν ένὶ οἴχω, ἀλλ' ἐπλήρωσε τὰς Ἐχχλησίας ἀνὰ πᾶταν την οίχουμένην. Καὶ ΐνα δείξη τὰ Χερουδείμ ποῦ άπηλθεν ή δόξα ή εν τῷ ναῷ, λέγει: Π.Ιήρης πῶσα ή γη της δόξης αὐτοῦ. Έγυμνώθη εν έθνος, καὶ **ἐφωτίσθη τὰ πέρατα τῆς γῆς. Ταύτην τὴν ἀγίαν φω**νήν Κυρίου, την βασιλικήν δοξολογίαν, ταύτην την ξνθεον μυσταγωγίαν, έλεγε διαδολικόν στόμα, περίελε άπο του θυσιαστηρίου. "Οτι δέ κατ' αύτου του Χριστοῦ χωρεῖ ή βλασφημία, δήλη ή μαρτυρία. Τίνα εἶδεν Ήσατας εν τῷ θρόνῳ; Λέγει γάρ. Ήχουσα φωrhr Kuplou λέγοντος. Tira ἀποστείλω; και τίς πορεύσεται πρός τόν λαόν τοῦτον; Κατηλλάγη μέν τῷ δούλῳ, ἀχμὴν δὲ Εφερεν ἀγαναχτήσεως. "Ωσπερ ήμεζς εάν διαλλαγώμεν οἰκέτη, ούκ εύθέως αὐτῷ τὸ δλον διμα χαριζόμεθα, άλλά ήρέμα ὑποκλέπτομεν τήν φήιν, ουτως ο Θεός ήμη θέγων δείξαι ογον το πρόσωπον, ἐστῶτος αὐτοῦ, λέγει· Tira ἀποστείλω; "Ωσπερ έλν ωσι δούλοι έστωτες έπι δεσπότου, και θέλη αύτων μέμψασθαι την ράθυμίαν, λέγει: Tira άποστείλω; Είς τήνδε την χρείαν ούχ έχω άνθρωπος ούχ ώς μή έγων, άλλ' ώς σπουδαΐον μή έγων. Ούτω καὶ ό Θεός. Τίνα άποστείλω άντι τούτου; τον σιωπήσαντας. τον πολεμούντα την ιερωσύνην; Τί ούν Ἡσατας; Ὠς οίκέτης εν προσκρούσει γενόμενος, καί δηχθείς, καλ σπεύδων ύπερ των πρώτων άπολογήσασθαι. Ίδου έγω, ἀπόστειλόν με. Πόθεν ούν δείξωμεν, δτι Χριστού ην η δόξα; Λέγει Ἰωάννης ο Εύαγγελιστης· Τοιαῦτα δὲ σημεία πεποιηκότος τοῦ Ἰησοῦ, οὐκ ἐπίστευσαν αὐτῷ Ἰουδαῖοι, ἴνα πληρωθή τὸ ρηθέν διά Ήσαΐου Άχοῃ ἀχούσετε, καὶ οὺ μὴ συτῆτε. Ταῦτα δὲ εἶπεν, ὅτε εἶδεν τὴν δόξαν αὐτοῦ, καὶ έλάλησε περί αὐτοῦ. Είδες το κεφάλαιον ήμων τῆς σωτηρίας τὸν ἀγιασμόν; 'Αγιασμὸς ἐὰν μὴ γέντται, ούδε το μυστήριον τελείται. Έχεις την είκονα. Μόνον είπε τὰ Χερουδείμ. "Αγιος, άγιος, άγιος Κύριος. ήγιάσθη ή θυσία. [454] Καὶ ἀπεστάλη, φησί, πρός με έτ τωτ Χερουβείμ, καί έτ τῆ χειρί αὐτοῦ είχετ άνθρακα, δν τῆ λαδίδι Ελαβεν ἀπό τοῦ θυσιαστηρίου. Μή έλαδεν, εως ού ήγιάσθη. Ήψατο, φηςί,

<sup>\*</sup> Sav. καὶ ταῖς μὲν δυσί... ταῖς δὲ δυσί.

h Sic omnes mss. Sav. legendum putat, ἀντὶ τοῦ, τοῦτον τὸν σιωπ. et hanc lectionem sine auctoritate, nihil monens, in textum invexit Combef. Sed puto seriem optime, ut est, stare posse, cum maxime Severiauus non tanto scrupulo verba hæc vel alia adhibuerit.

estque honori simul et quieti : ita et Dei solium sapientia in qua Deus requiescit. Ideo David ait : Qui sedes super Cherubim (Psal. 79. 3. et 98. 1); ac si diceret, qui in plena sapientia quiescis. Ideo Cherubim plena sunt oculis, in dorso, in capite, in pennis, in pedibus, in pectore, et tota oculis plena erant, quoniam sapientia undique conspicit, et undique apertis est oculis. (Sex alæ,) inquit, ( uni, et sex alæ uni. Et duabus quidem tegebant vultum, et duabus pedes, et duabus volabant. Et clamabant alter ad alterum, Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Sabaoth > ( Isai. 6. 2. 3 ): hoc est, Dominus exercituum. Sex alæ uni, et sex alæ uni. Octo silentium tenent, et quatuor clamant. Quid ergo docet nos Scriptura? Ne omne ratiocinium moveamus circa Deum; sed alia silentio prædicemus, alia side gloriscemus et divina dicamus. Cur autem pedes obtegunt et caput ? Quia nec principium nec finis reperitur. Duabus tegunt caput et duabus pedes, nempe duabus mediis pennis volant, non superioribus, nec inferioribus. Nos enim de Deo loquentes, media declarare oportet: quod nempe sit Deus, quod Creator, quod Dominus, quod beneficus. Hæc omnia media sunt. Si dicas, Quomodo genuit? caput detexisti, quod Cherubim tegunt. Si porro dixeris, Ubi est Dei sinis? pedes nudasti, quos tegunt Cherubim. Tegunt autem caput et pedes, non ut abscondant, sed ut doceant hæc esse inscrutabilia, incomprehensibilia. Accipe figuram. Erant sex et sex, duodecim pennæ: octo quiescunt, et quatuor moventur. Hæc figura sunt apostolorum. Duodecim sunt apostoli, sed quatuor evangelista clamant. Et quid clamant? Eam vocem quain evertere satanas conatus est. Animadverte, quæso. Non simpliciter dicebant, ut nos, Sanctus, sanctus, sanctus, sed alter ad alterum vicissim emittebant, ut scriptum est : Et clamabant alter ad alterum. Sanctus, inquit, semel dicendum nobis est. Alius dicit Sanctus: deinde alius, adde tertio, Sanctus. Quia ergo tres numeravimus, ne putes tres esse deos. Cur ergo: Sanctus, sanctus, sanctus Dominus? Unus enim est Dominus, una sides, unum baptisma. Ac quemadinodum in psalmodiis alii aliis versus transmittunt, sic supernæ potestates mutuos choros agunt, ac veluti ex melodia vicissim habita, glorificationem emittunt. Deinde, Plena erat, inquit, domus gloria ejus. Et elevatum est superliminare a voce qua clumabant, et domus repleta est fumo (Isai. 3. 4).

6. Rem stupendam! Cum post glorificationem gloria addenda videretur, etiam ea que erat periit, et fumus intravit. Fumus autem desolationis est imago. Quid igitur hoc est? Prævidebat Spiritus sanctus, illud, Sanctus, sanctus, mundo esse concinnatum, prædicationi apostolorum, et templum Judæorum non illud accipere. Dicit ergo post prædicationem Evangelii desolatione et fumo replendam esse synagogam. Elevatum est non ostium, sed superliminare. Animum adhibe. Omnis janua solum substratum habet, et superliminare impositum parastatis: neque possunt parastatæ stare, nisi solum habeant; neque firmari immotæque esse possunt, nisi accipiant super-

liminare. Elevata est ergo synagogæ superior forma: non tota quidem synagoga, quæ portas quidem habet, superliminare autem nullum. Superliminare porro est virtus superne continens. Elevatum est superliminare, nudatum est gratia. Ex quo autem superliminare clevatum est, necessarium fuit parastatas vel a debili manu commoveri. Ideo quævis manus Judaica commovet : idcirco propheta quidam dicebat : Et ponam Jerusalem ut vestibula quæ moventur. Et domus repleta est sumo (Zach. 12. 2). Et quonam abiit gloria? Attende, quæso. Dicit Isaias, Et plena erat domus gloria ejus; deinde dicit : Repleta est sumo. Ingresso itaque sumo, necesse suit ut gloria transferretur. Et quonam translata est? Non in unam domum, sed implevit Ecclesias per totum orbem. Et ut ostendant Cherubim quonam abierit gloria quæ in templo erat, dicunt : Plena est omnis terra gloria ejus. Nudata est gens una, et illuminati sunt termini terræ. Hanc sanctam vocem Domini, regiam glorificationem, hanc divinam mysticam institutionem, dicebat os diabolicum, aufer ab altari. Quod autem hæc blasphemia Christum impetat, manifestum testimonium adest. Quemnam vidit in solio Isaias? Ait enim, Audiri vocem Domini dicentis : Quem mittam ? et quis ibit ad populum hunc (Isai. 6. 8)? Reconciliatus est servo, spcciem tamen præferebat indignationis. Ut nos quando servo pepercimus, non statim illi totum vulfum gratiosum exhibemus, sed aspectum tantisper subducimus : ita Deus cum non vellet totum o tendere vultum, stante illo dicebat : Quem mittam? Quemadmodum si servi starent coram hero, et vellet ipse eorum ignaviam incusare, dicerct : Quem mittam ? Ad hoc negotium hominem non habeo; non quod non habeat, sed quod strenuum non habeat. Sic Deus : Quem mittam hujus loco? an cum qui tacuit, videns cum qui sacerdotium impugnabat? Quid ergo Isaias? Quasi famulus in offensa deprehensus, ac compunctus, quique student priora abstergere: Ecce ego, mitte me. Unde ergo ostendemus eam fuisse Christi gloriam? Ait Joannes evangelista: « Com tanta signa fecisset Jesus, non crediderunt ei Judæi, ut impleretur quod dictum est per Isaiam : Auditu audietis, et non intelligetis. Hæc autem dixit quando vidit gloriam ejus, et loquntus est de eo > (Joan. 12. 37.-41). Vidistin'caput salutis nostræ, sanctificationem? Sanctificatio si non fuerit, neque mysterium consummatur. Habes imaginem. Solum dixere Cherubim: Sanctus, sanctus, sanctus Dominus : sanctificata est hostia. Et missus est, inquit, ad me unus de Cherubim, et in manu sua habebat carbonem, quem forcipe tulerat de altari (Isai. 6. 6). Non tulit, donec sanctificatus est. Teligit, inquit, /abia mea (1bid. v. 7). Cur labia? Mysteriorum vestibula. Quid dicimus fideles? Hoc mysterium peccata dimittit. Dicunt etiam Cherubin: Ecce abstuli peccata tua. Vidisti figuram? vidisti splendentem veritatem? Ipsum igitur, qui sedet super solium excelsum et elevatum, sanctificare ne cessemus; gratias vero agamus pro anima quæ seducta fuerat , quam lupus rapuit , quam avulsit pastor, quam rapuit diabolus, sed abstulit ille

clemens ac benignus; ut os omne bæreticum, et lingua blasphema furens, laudet Patrem et Filium et Spiritum sanctum in sæcula. Amen (a).

Ejusdem in diem tertium creationis, et de resurrectione.

1. Mundi Artifex sole, luna, stellis cælum ornavit, terramque floribus et plantis coronavit, atque omnem creaturam variis decoravit ornatibus : nos vero par est, resumpto de creatione sermone, opificia quidem mirari, Opisicem autem adorare. Neque enim bæc scripta sunt solum, ut discamus illa facta esse, sed ut Opificem admiremur. Dictum est illum primo die creaturarum materiam produxisse : secundo die, quomodo ex rariore mollioreque aquarum materia firmamentum constitucrit, ideoque firmamentum vocatum fuerit. Idcirco etiam Christus totum orbem terrarum extenuatum et emollitum, diversoque plurium deorum errore ceu materia dissipatum, collegit, et unam sidem fecit, quam firmamentum vocat Apostolus his verbis: Secundum firmamentum fidei in Christum (Col. 2. 5). Divisa est igitur abyssus; cratque aqua illa quæ infra manebat abyssus, atque etiam illa quæ sursum et sublimis erat abyssus. Unde hoc? Ait David : Abyssus abyssum invocat in voce cataractarum tuarum ( Psal. 41. 8). Divisa est itaque abyssus, et factum est firmamentum : deinceps terra operta erat aqua. Et dixit Deus, inquit, Congregetur aqua quæ sub cælo est in congregationem unam, et appareat arida (Gen. 1. 9).

Contra Anomæos. - Quandoquidem omnia intelligere volunt miseri illi hæretici, et incomprehensibilis naturæ modum scrutantur, dicant quomodo congregata sit aqua, aut congregata quonam recesserit. Non enim, secundum vos, nullo examine vocibus hærendum est, sed res sunt quærendæ. Dixit Deus : Congregetur aqua. Quonam congregata fuit? In mare. An mare tunc plenum non erat? Terra plena erat, utique sane et marc. Quonam igitur congregata est? Qui illa quæ in pedibus habent, quæque videntur non possunt capere, inscrutabilem altitudinem curiose perquirunt, et incomprehensibilem divinitatis abyssum, neque mare, quod est incomprehensibile, deterret eos ab explorando Artifice. Ideo hæreticis dicat propheta: Erubescant hæretici, dixit mare; quemadmodum dixit : Erubesce, Sidon, dixit mare 1 (Isui. 23. 4). Quonam igitur loco congregatæ sunt aquæ? Audi. Quando terram fecit Deus, nondum erant concava montium: sed simul atque dixit, Congregetur aqua, terra dirupta est, ac sinus fecit. Quæ res commonstratur. nempe quod terra dirupta fuerit, ex insulis et montibus hinc inde positis. Ideoque reliquit Deus insulas et montes, ut discas ea a principio conjuncta fuisse: Dei autem verbum hæc segregavit. Congregetur aqua, nudata est terra. Sciendum autem, terram, quæ sic hodie appellatur, a Deo nec terram esse factam, neque hoc nomine vocatam : sed a principio creationis nomen eius suisse, arida, ut ait David : Quoniam ipsius

(a) sic desinit Vaticanus.

est mare, et ipse fecit illud, et aridam formaverunt manus ejus ( Psal. 94. 5). Arida facta est, cognominata autem fuit terra : guemadmodum hoc firmamentum conditum est, et vocatum est cælum. Facto igitur aquarum divortio, prodiit arida, speciem habens incbriatæ terræ : aquæ enim nuperrime recesserant. Ubi ergo detecta fuit terra, jubet Creator: « Germinet terra berbam fæni, seminantem semen secundum genus et secundum similitudinem, et lignum fructiferum, cujus semen in ipso sit, secundum genus et secundum similitudinem > (Gen. 1. 11): Neque hoc pudore afficit hæreticos. Herba et ligna et fænum generant secundum similitudinem, et Deus dissimilem sibi genuit? Et cum quadrupedes rursum, reptilia et aves facta sunt, dicit Deus : Educant uquæ reptilia animarum viventium, et volatilia volantia super terram secundum genus (Gen. 1. 20). Feræ, reptilia, volatilia, natatilia, herba, fænum, ligna, secundum genus et secundum similitudinem generant : solusque Deus dissimilem genuit? Cumque nos creavit Deus, dixit: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram (Gen. 1.26): opus est secundum similitudinem, et artifex dissimilis?

2. Sed rem miram vide : siepe namque hæretica nequitia latibulum reperit. Si, inquit, ita dixeris Filium secundum similitudinem, nt et nos, id admittimus. Enimyero aliud est nature similitudo, aliud gratiæ. Nos secundum similitudinem, ille similitudo est : nam Qui vidit me, vidit Patrem (Joan. 14.9); nos secundum similitudinem. Servos autem Dei oportet dictionum discrimina quærere. Dixit Deus: Germine terra herbam fæni , et lignum fructiferum faciens fructum. Deinde dicit : Educat terra quadrupedes et bestias. Cur ibi , Germinet, hic, Educat, dicit? Germina et ligna fructusque quotannis germinant. Quia igitur semina in terra mansura grant, et ex illa proditura, ideo ait, Germinet. Et circa animalia, Educat, quia cum semel ex terra orta essent, non ultra a terra, sed per successionem gignuntur. Fuctum est ita. Verbum in opus decurrit ; ornata fuit terra ; oportebat demun ornari cælum.

Cur solem et lunam non primo die fecerit Deus -Cur prius terram exornat, quam cælum? Propter € rorem multiplicium deorum, qui exoriturus erat, 4 solem, lunam, stellas coluerunt. Dixit Deus, Faluminaria in firmamento cali (Genes. 1. 14). Cur lem et lunam non primo die fecit? Quia nondum ctum fuerat firmamentum, in quo illa ponenda er = Neque ob hanc tantum causam ; sed quia nondum e 💴 fructus, qui ab illis soverentur. Tertio namque fructus germinarunt. Ac ne putaretur illos ex 🛥 natura germinasse, post absolutam creationem, Deus fecit solem, lunam et stellas. Undenam illa secit? Dictum est enim ipsum primo die e exstantibus cuncta fecisse, reliquis autem dieb exstantibus. Unde ergo sol? Ex luce quæ primfacta fuerat , quam mutavit ut voluit Artifex , 🖫 🗷 🕏 riasque species convertit : illic lucis materians , his stellas : quemadmodum si quis præmitteret auri mas-

<sup>1</sup> Hace, quemadmodum dixit.... dixit mare, neque in Savil. neque in Combelis. leguntur.

τῶν χει. ἐέων μου. Διατί τῶν χειλέων; Τὰ πρόθυρα τῶν μυστηρίων. Τί λέγομεν οἱ πιστοί; Τοῦτο τὸ μυστήριον ἀφίησιν ἀμαρτίας. Λέγει καὶ τὰ Χερουδείμι Ἰδοὺ ἀφήρηκα τὰς ἀμαρτίας σου. Είδες τὸν τύπον; είδες τὴν ἀλήθειαν λάμπουσαν; Αὐτὸν τοίνυν τὸν ἐπὶ θρόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου μὴ διαλείπωμεν ἀγιάζοντες εὐχαριστήσωμεν δὲ καὶ ὑπὲρ τῆς ψυχῆς τῆς δελεασθείνης, ἡν ῆρπασεν ὁ λύκος, καὶ ἀπέσπασεν ὁ ποιμὴν, καὶ ῆρπασεν ὁ διάδολος, καὶ ἀπέσπασεν ὁ φιλάνθρωπος Ἰνα πᾶν στόμα αἰρετικὸν, καὶ πᾶσα γλῶσσα μαινομένη βλασφημίαν, ὑμνήση Πατέρα καὶ Υἰὸν καὶ ἄγιον Πνεῦμα εἰς τοὺς αἰῶνας. ᾿Αμήν.

Τοῦ αὐτοῦ εἰς τὴν τρίτην ἡμέραν τῆς κοσμοποιίας, καὶ περὶ ἀναστάσεως.

α'. 'Ο μέν τοῦ κόσμου τεχνίτης ήλίφ καὶ σελήνη καὶ ἄστροις τὸν οὐρανὸν ἐκαλλώπισε, καὶ τὴν γῆν ἄνθεσι καλ φυτοίς έστεφάνωσε, καλ πάσαν την κτίσιν ριαφόρως εποίχιγγελ. ψήτας ος ρεί τρλ τώς ρυπιουρλίας λόγον άναλαδόντας θαυμάζειν μέν τὰ γεγενημένα, προσχυνείν δε τον τεχνίτην. Ού γάρ εγράφη ταῦτα ίνα μάθωμεν δτι γέγονε μόνον, άλλά καλ θαυμάσωμεν τον ποιήσαντα. Εξρηται ότι τη πρώτη τας ύλας των κτεσμάτων παρήγαγε • τἢ δευτέρα πῶς τὸ στερέωμα έξ ήραιωμένης φύσεως τῶν ὑδάτων συνεστήσατο, καὶ διά τοῦτο στερέωμα ἐκλήθη. Διὰ τοῦτο δὲ καὶ ὁ Χριστός την οίχουμένην πάσαν έξηραιωμένην, καὶ κεχαυνωμένην, διαφόροις πολυθέου πλάνης ύλαις ἐσχορπισμένην, συνήγαγε, καὶ μίαν ἐποίησε πίστιν, καὶ καλεί αὐτὴν ὁ ᾿Απόστολος στερέωμα, λέγων · Karà τὸ στερέωμα τῆς εἰς τὸν Χριστὸν πίστεως. Ἐμερίσθη τοίνυν ή άδυσσος, και ήν το μείναν κάτω ϋδωρ άδυσσος, καὶ τὸ ὑψωθὲν ἄνω ἄδυσσος. Πόθεν τοῦτο; Λέγει Δαυίδ • "Αδυσσος άδυσσον ἐπικαλεῖται εἰς φων ἡν των καταρακτών σου. Έμερίσθη τοίνυν ή άδυσσος, καὶ ἐγένετο στερέωμα · λοιπὸν ἡ γῆ ἐκεκάλυπτο ὕδατι. Kal είπε, φησίν, ο Θεός· Συναχθήτω το ύδωρ το υποκάτω τοῦ ουρανοῦ εἰς συναγωγην μίαν, καί όφθήτω ή ξηρά.

Έπειδή πάντα ε βούλονται οἱ ἄθλιοι τῶν αἰρετικῶν παίδες, καὶ τρόπον ἐρευνῶσιν ἀκαταλήπτου φύσεως, είπωσι πῶς συνήχθη τὸ ὕδωρ, καὶ ποῦ συνήχθη, ή συναχθέν που έχώρησεν. Ού γάρ άκολουθείν δεί, καθ' ύμας, άπλῶς ταῖς φωναῖς, άλλὰ ζητεῖν τὰ πράγματα. Είπεν ο Θεός: Συναχθήτω τὸ ϋδωρ. Ποῦ συνήχθη; Είς την θάλασσαν. Ού γάρ ην τότε πεπληρωμένη η θάλασσα ; Ἡ γῆ ἐπεπλήρωτο, πάντως καὶ ἡ θάλασσα. Ποῦ οὖν συνήχθη; Οἱ τὰ ἐν ποσὶ καὶ ὁρώμενα μὴ δυνάμενοι καταλαδείν, πολυπραγμονοῦσι βυθόν άνεξιχνίαστον, καλ άδυσσον θεότητος άκατάληπτον, καλ ούχ έντρέπει Ε αύτους ή θάλασσα άχατάληπτος ούσα έρευνάν περί του τεχνίτου. Διά [455] τουτο και πρός αίρετιχούς λεγέτω ό προφήτης. Αίσχυνθήτωσαν αίρετιχοί, είπεν ή θάλασσα: ωσπερ είπεν: Αίσχύνθητι Σιδων, είπεν ή θάλασσα . Ποῦ οὖν συνήχθη τὰ ύδατα; "Ακουε·" Ότε την γην εποίησεν ο Θεός, οὐδέπω ην τα χοιλώματα των όρέων αλλ' αμα είπε, Συναχθήτω τὸ ΰδωρ, καὶ ἐρράγη ἡ γῆ, καὶ κόλπους

ἐποίησε. Μαρτυρεί τῷ πράγματι, ὅτι γἢ ἐστιν ἡ σχισθείσα, αι νήσοι, τὰ δρη μεταξύ. Και διὰ τοῦτο κατέλιπεν ο Θεός τας νήσους και τα δρη, ίνα μάθης ότι άπ' άργης συνήπτο. Θεού δὲ λόγος αύτὰ ἔρψηξεν. Συναχθήτω το ύδωρ, εγυμνώθη ή γη. Δεί δε είδεναι, ότι ό θεός την γην, την σήμερον ούτω καλουμένην, ούτε γην εποίησεν, ούτε δνομα αυτή τοιούτον ξόωχεν. άλλ' ήν το δνομα της χοσμοποιίας άπ' άρχης, ή ξηρά, ώς λέγει Δαυίδ. "Οτι αὐτοῦ ἐστιν ἡ θάλοσσα, καὶ αὐτὸς ἐποίησεν αὐτὴν, καὶ τὴν ξηράν αἰ χείρες αὐτοῦ ἔπλασαν. Ξηρά ἐγένετο, ἐπεκλήθη δὲ γῆ: ωσπερ τοῦτο τὸ στερέωμα ἐγένετο, ἐπεκλήθη δὲ οὐρανός. Χωρισθέντων τοίνυν τῶν ὑδάτων, προῆλθεν ἡ ξηρά, δύιν έχουσα γης μεμεθυσμένης · νεωστί γάρ ύπεχώρησαν τὰ ὕδατα. Ώς οὖν ἐγυμνώθη ἡ γῆ, κελεύει ό Δημιουργός. Βλαστησάτω ή γη βοτάτητ χόρτου, σπείρον σπέρμα κατά γένος και καθ' όμοιότητα, καλ ξύλον κάρπιμον, οὖ τὸ σπέρμα αὐτοῦ ἐν αὐτῷ κατά γένος και καθ' όμοιότητα. Ούδε τοῦτο αίσχύνει τοὺς αἰρετιχούς. Βοτάνη καὶ ξύλα καὶ χόρτος γεννά καθ' όμοιότητα, καὶ ὁ Θεὸς ἀνόμοιον ἐγέννησε; Καὶ ότε τὰ τετράποδα πάλιν και τὰ έρπετὰ και πετεινά έγένετο, λέγει ο Θεός. Έξαγαγέτω τὰ ΰδατα έρπετά ψυχῶν ζωσῶν, και πετεινά πετόμενα ἐπὶ τῆς γῆς κατά τένος. Τά θηρία, τά έρπετά, τά πετεινά, τά νηκτά, ή βοτάνη, ό χόρτος, τὰ ξύλα, κατὰ γένος καὶ καθ' όμοιότητα γεννά. και μόνος ο Θεός ανόμοιον έγέννησεν; Καὶ ἡμᾶς μέν δημιουργῶν ὁ Θεὸς εἶπε . Ποιήσωμεν άνθρωπον κατ' είκονα ήμετέραν καί όμοίωσιν το Εργον καθ' όμοίωσιν, και ό τεχνίτης άνόμοιος:

β'. 'Αλλ' δρα τὸ θαυμαστόν · πολλάχις γὰρ ἡ αἰρετική κακία εύρισκει φωλεόν. Έαν ούτω, φησίν, είπης τον Υίον καθ' όμοίωσεν, ώς και ήμας, δεχόμεθα. "Αλλο γάρ φύσεως όμοιότης, άλλο χάριτος. Ήμεῖς καθ' όμοίωσιν, εχείνος όμοίωσις. Ο γάρ έωρακώς έμέ, έώρακε τὸν Πατέρα · ἡμεῖς δὲ καθ' ὁμοίωτιν. Δεῖ οἰε τούς δούλους του Θεοῦ έρωταν τάς διαφοράς των λέξεων. Λέγει ο Θεός· Βλαστησάτω ή γῆ βοτάνην χόρτου, και ξύλον κάρπιμον ποιοῦν καρπόν. Είτα λέγει· Έξαγαγέτω ή τῆ τετράποδα καὶ θηρία. Διατί έκει, Βλαστησάτω, και ώδε, Έξαγαγέτω; Τά βλαστήματα καὶ τὰ ξύλα καὶ οἱ καρποὶ κατ' ἐνιαυτὸν βλαστάνουσιν. Έπειδή οὖν ἔμελλε τὰ ΰδατα ἀ παραμένειν τἢ γἢ, καὶ πάντως ἐξ αὐτῆς προέρχεσθαι, [456] διά τοῦτο, Βλαστησάτω · τὰ μέντοι ζῶα διά τοῦτο, 'Εξαγαγέτω, επειδή απαξ άπο γης γεννηθέντα, ούχέτι πάλιν άπο γης, άλλ' άπο των διαδοχών τίχτονται. Έγενετο ούτως. Έδραμεν είς Εργον ο λόγος, έχοσμήθη ή γη · έδει λοιπόν χοσμηθηναι καλ τον ούρανόν.

Διά τί δὲ προγενεστέραν ποιεῖ τὴν διακόσμησιν τῆς γῆς τοῦ οὐρανοῦ; Διὰ τὴν μέλλουσαν ἀνακύπτειν πολύθεον πλάνην, περὶ ἡλιον καὶ σελήνην καὶ ἄστρα. Εἶπεν ὁ Θεός · Γενηθήτωσαν φωστῆρες ἐν τῷ στερεώματι τοῦ οὐρανοῦ. Τἢ πρώτῃ ἡμέρα διατί οὐκ ἐποίησεν ἡλιον καὶ σελήνην; Ἐπειδὴ οὐδέπω ἦν τὸ στερέωμα γενόμενον, ἐν ῷ ἔμελλε πεπῆχθαι. Καὶ οὐ διὰ τοῦτο μόνον, ἀλλ' ἐπειδὴ οὐδέπω ἦσαν καρποὶ

a Hic desiderari videtur voeiv aut elôévat.

Sav. ἐνετράπη.
c Πισε verba, ἄσπερ... θάλασσα, desunt in Sav. et Combesis.

d Sic omnes mss. Estque lectio baud dubie vitiata. Putat Combessius legendum νὰ σπέρματα, νει τὰ φυτά. Melius fortasse ταῦτα, unde errore librarii τὰ υδατα factum sit.

οι δρείλοντες θάλπεσθαι. - Τή γάρ τρίτη εδλάστησαν οί καρποί. Καὶ ΐνα μὴ νομισθή πάλιν. ότι τή φύσει τοῦ ήλίου ἐδλάστησαν, ὅτε ἀπηρτίσθη ἡ δημιουργία, τότε λοιπόν ποιεί ό Θεός ήλιον, σελήνην, άστρα. Πόθεν τὰ αὐτὰ ἐποίησεν; Είρηται γάρ, ὅτι τῆ πρώτη ἡμέρα έχ μὴ δντων ἐποίησε τὰ πάντα, ταῖς δὲ ἄλλαις ἐξ δντων. Πόθεν ούν ό ήλιος; Έκ τοῦ γενομένου φωτός τη πρώτη ημέρα, δ μετέδαλεν ώς ηθέλησεν ό τεχνίτης, και είς διαφόρους μετεσκεύασεν δψεις, έκει την ύλην του φωτός, ώδε τους άστέρας τως εί τις προδάλοιτο μάζαν χρυσού, καὶ μετά ταύτα νομίσματα καταχόψας, ούτω διαθείη του φωτός την διαχόσμησιν. "Ωσπερ γάρ την ἄδυσσον τότε εν ὕδωρ ὑπάργουσαν έμέρισεν είς τὰς θαλάσσας, είς ποταμούς, είς πηγάς, είς λίμνας, είς φρέατα ούτω και το φως, εν υπάρχον, μονοειδές, κατατεμών ό τεχνίτης, έμέρισεν είς ήλιον καί σελήνην καί άστρα. Θέλω δε ζητήσαι, πῶς έποίησεν ο Θεός τους φωστήρας · φαίνεται γάρ ποιήσας αὐτοὺς ἔξω τοῦ οὐρανοῦ, καὶ τότε πήξας ἄνω. "Ωσπερ τεχνίτης, επειδάν άπαρτίση είχονα, τότε πήγνυσιν αύτην έν τοίχω · ούτως ὁ Θεός πρώτον έποίησε τους φωστήρας έξω τοῦ ουρανοῦ, και τότε έπηξεν άνω, ώσπερ τεχνίτης, ώς μαρτυρεί ή Γραφή : Kal έποίησεν ο Θεός τούς δύο φωστήρας, και Εθετο αύτους έν τῷ οὐρανῷ. Πῶς οῦν αὐτοὺς ἔπηξεν; ἄρα μή όμου ήσαν οι δύο πεπηγμένοι; Ούκ έχει λόγον. \*Αλλά τί; Κατά την φωνήν αὐτοῦ τοῦ Θεοῦ ή πῆξις. "Εθετο, φησίν, ο Θεός τούς φωστήρας, τόν φωστήρα τὸν μέγαν εἰς ἀρχὰς τῆς ἡμέρας, καὶ τὸν φωστήρα τόν έλάσσω είς άρχὰς τής νυμτός. "Ότε ό ήλιος ἐπάγη εἰς ἀνατολήν, ἐπάγη ἡ σελήνη εἰς δύσιν ' έπειδή έχείνη μέν άρχειν τῆς νυχτός έχελεύσθη, ό δὲ τῆς ἡμέρας. Ἐγένετο οὖν ἡ σελήνη, καὶ γεννᾶται τή πρώτη ήμέρα πανσέληνος. Οὐ γάρ ἔδει ἡχρωτηριάσθαι τὸ ἔργον εὐθέως, άλλ' ἔδει δειχθῆναι τὸν φωστήρα οίος εγένετο. Μετά δε ταύτα τη άλλοιώσει έδειξε χρόνους καὶ καιρούς καὶ διαφοράς ήμερῶν. Ποιεί ούν αύτην ο Θεος ώς πεντεχαιδεχαταίαν πεπληρωμένην. Ο ήλιος άνέτελλεν δρθρου . ότε γάρ επάγη ή σελήνη έν τῷ δρθρφ, ἐφαίνετο πρὸς δύσιν. Ώς οὖν έτρεχεν ο ήλιος τον ίδιον δρόμον προς δύσιν, ή σελήνη ήρχετο εύθέως τοῦ ἀνατέλλειν, ἴνα πληρωθή τὸ, ᾿Αρχέτωσαν της ημέρας και της νυκτός.

Λοιπόν ζήτημα ε · Διλ τί [457] ό Θεός πεπληρωμένην εποίησε την σελήνην; Πρόσεχε το γάρ νόημα βαθύ. Έχρην αύτην τη τετάρτη ημέρα γεναμένην, ώς τεταρταίαν φαίνεσθαι. 'Αλλά πάλιν εί ήν τεταρταία, τὸ ἄχρον τῆς δύσεως οὐχ ἀντείγεν. Εὐρέθη οὖν πλεονεκτούσα ξνόεκα ήμέρας · τεταρταία έγένετο, καλ έφαίνετο ώς πεντεχαιδεχαταία. Ενδεχα ήμέρας επλεονέχτει λοιπόν ή σελήνη τον ήλιον, ού τη ποιήσει, άλλά τη φαύσει. Διά τοῦτο άς τότε ἐπλεονέκτησεν ή σελήνη, άποδίδωσε τῷ ἡλίφ. Ο γάρ κατά σελήνην καὶ καθ εκαστον μηνα άπὸ είκοσι εννέα ημισυ ημερων άριθμὸς γιγνόμενος, ποιεί εν τοίς δεχαδύο μησι τοῦ ενιαυτοῦ ήμέρας τριαχοσίας πεντήχοντα τέσσαρας. Έλν γλρ ούτω ψηφίσης τον μηνα άπο είχοσι έννέα ήμισυ ήμερών, γίγνονται του ένιαυτου ήμέραι τριαχόσιαι πεντήχοντα τέσσαρες, ίνα δς επλεονέχτησε τότε ήμέρας ή σελήνη κατ' ένιαυτον ἀποδίδωσι τῷ ήλίῳ. 'Ο ψηφιστης ψηφιζέτω.

γ'. Γετηθήτωσαν φωστῆρες ἐν τῷ στεςεώματι

a Hæc apud Cosmam Ægyptium habentur p. 325, ubi ad
secundum sermonem pertinere male dicuntur in titulo.
b Hæc habes apud Cosmam p. 525

τοῦ οὐρανοῦ, ώστε φαίνειν έπί τῆς γῆς. Έπει ἡ ἡ φύσις τοῦ πυρός ἀνώδρομος ἦν, χαλινόν ἐπιτίθησιν δ Θεός τη φύσει, ώστε μη άνω πέμπειν την αύγην, άλλά κάτω. Πῦρ γὰρ οὐκ ἀνέχεται προσέχειν κάτω, άλλ' ἄνω. Έλν ἔχης δάδα, στρέψον αὐτην κάτω, καὶ όρας ότι καν το δργανον στρέψης, το πύρ άνω τρέχει. Έπειδή οὖν ήδει αὐτοῦ τοιαύτην είναι την φύσιν, ἐπέδησεν αὐτὴν, ΐνα μὴ κατὰ τὴν φύσιν λάμπη, ἀλλὰ κατά το πρόσταγμα. Εί τις ύμων παρατηρησάτω (sic c) Ελαιον άπο λύχνου, πως συγκατασπάται τῷ έλαίω τὸ πῦρ, καὶ ἡ μὲν βία τοῦ έλαίου κάτω ἔλκε:, ή δε φύσις του πυρός άνω τρέχει, και ώσπερ βίαν ύριστάμενον καταδοά εί ποτε γάρ άναγκάζεται πύρ τρέχειν παρά την άχολουθίαν, φωνην άφίησεν ώς βίαν πάσχον, ώς παρά φύσιν όδεῦον. Όταν γάρ τι παρά φύσιν έν τῷ στοιχείφ γένηται, βοᾳ. Διατί; "Όταν ἐπ:δληθή Ελαιον τῷ πυρὶ, φωνήν οὐx ἀφίτσιν· ἐάν δὲ ύδωρ επιδληθή, τρίζει. Καλ τούτο ύγρον, κάκεινο ύγρον. Άλλ' ἐπειδὴ κάκεῖνο ἀπό ξύλου δύον, καὶ ἡ έλαία τρέφουσα, φίλον δε άει τῷ ξύλφι τὸ πῦρ, δέχεται ήδέως τὰ ἀπὸ τοῦ συγγενοῦς. Έλν δὲ ὕδωρ πυρί ἐπιδληθή, τρίζει τῷ γὰρ ἐναντίῳ μάχεται. Τὸ πῦρ ίδιον έστι του άέρος συγγενές γάρ. Φυσάς είς λύχνον, και καπνίζει ό άἡρ τὸ πῦρ, καὶ οὐδαμοῦ εὐρίσκεται το γάρ συγγενές έδραμε. Βλέπε του Τεχνίτου την σοφίαν, βλέπε την δύναμιν. Έθηκε τους φωστήρας έν τῷ οὐρανῷ, ὥστε φαίνειν ἐπὶ τῆς γῆς. Καὶ ἔστωoar, whole, sic officia ral sic flispuc ral sic ἐνιαυτούς.

Τί εστιν, Είς σημεία; Οι μέν ματαιολόγοι περί άστρολογίας ξαυτών ξχένωσαν τὰς ξλπίδας, σημειούμενοι πράγματα άνυπόστατα. Ότι γάρ ούχ έστι τι σημειώσασθαι περί ζωής άνθρώπων άπο άστρων, μαρτυρεί 'Ησαίας λέγων 'Αναστήτωναν οἱ ἀστρολόγοι τοῦ οὐρανοῦ, καὶ οἱ β.lέποντες τὰ σημεία, καί είπάτωσάν σοι τί μέλλει γίνεσθαι. Περ! μέν ούν ζωῆς άνθρώπων ούδὲν σημεῖον δίδωσιν ούρανός. Θέλεις δὲ μαθείν αὐτοῦ τὰ σημεία; Σημαίνει δμόρους, άνέμους, χειμώνα, εὐδίαν. Τὰ ἄστρα ταῦτα σημαίνει, και τούτο διά Θεού φιλανθρωπίαν, ίνα ό ναυτίλος ίδη τό σημείον, καὶ φύγη τὸν κίνδυνον. ἴνα ὁ γεωργός ίδη όσμην α χειμώνος, και προλαδών άροτριάση γην.[458] Γίνεται σημεΐον καὶ πολέμου καὶ εἰρήνης. Ταῦτα ὁ Σωτηρ εδεδαίωσεν, ατινά είσιν απλά και απερίεργα. Λέγει γάρ τοις Ιουδαίοις. Υποκριταί, έαν Ιδητέ . reφέλητ από δυσμωτ ατατέλλουσατ, λέγετε: Χειμών γίνεται· καλ γίνεται οῦτως. Kar lonte oyè πυρράζοττα τὸν οὐρανὸν, λέγετε, Εὐδία, καὶ γίrεται εὐδία. Kār ίδητε όψε στυγγάζοντα τὸν củ- ' ρανόν, λέγετε · Χειμών γίνεται. Καλ επάγει είτα · Τὸ πρόσωπον τοῦ οὺρανοῦ καὶ τῆς γῆς οῖδατε δοκιμάζειτ, τότ δὲ καιρότ τυῦτοτ οὐκ οίδατε; Ταῦτά έστι τά σημεία τά άχινουνα παρατηρήσασθα:, θέρο;, χειμώνα, ύετον, εύδίαν. Ταῦτα και τῆς εύσεδείας ούχ άλλότρια, χαὶ τοῦ Θεοῦ ίδια. Την δὲ περὶ ἀστριλογίας πολύν άποτεϊναι λόγον· άλλά χρείαν έχει καλ τετονωμένης φωνής, καὶ όργάνου μὴ ὁκλάζοντος: συμδαδίζει γάρ τῷ λόγῳ ἡ διάνοια, καὶ συνασθενεί τἦ γλώττη ό λογισμός. Έπι ούν τὰ ἀπλούστερα χωρήσω-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sav. conj. παρατηρήση τό. Combelis. dedit παρετηρήσατο ελ. Fort, leg. παρατηρήσαιτο τὸ ελ.
d Savil. conj. όρμήν.

sam, indeque postea aureos cuderet; sic disposuit lucis ornatum. Quemadmodum enim abyssum, quæ tunc una erat aqua, divisit in maria, flumina, fontes, lacus, puteos : sic et lucem, quæ una uniusque speciei erat, dissecans Artifex divisit in solem, lunam et stellas. Porro libet inquirere, quomodo fecerit Deus Juminaria: videtur enim ea extra cælum condidisse, ac tum superius fixisse. Quemadmodum artifex, cum perfecit imaginem, tunc in pariete infigit illam: sic Deus primo secit stellas extra cælum, tuncque sixit cas sursum, sicut artifex, ut testificatur Scriptura: Et secit I'eus duo luminaria, et posuit illa in calo (Geses. 1. 16. 17). Quemodo autem illa infixit? num ambo simul ante compacta erant? Id rationi est absonum. Sed quid? Secundum Dei vocem ipsa infixio fuit. Posuit, inquit, Deus luminaria, luminare majus in principatus diei, et luminare minus in principatus noctis. Cum sol fixus est in oriente, luna fixa est in occidente : quoniam huic quidem jussum fuerat præesse nocti, illi vero diei. Facta igitur est luna, et primo die plena gignitur. Non enim par erat statim mutilum opus apparere; sed oportebat luminare ostendi quale factum est. Postea vero ex mutatione ostendit tempora et tempestates et dierum vicissitudines. Illam igitur condit Deus quasi decimam quintam plenam. Sol ortus est mane : quando enim infixa fuit luna in matutinis horis, apparuit in occidente. Ubi igitur sol cursum suum ad occidentem conficiehat, luna statim ad ortum veniebat, ut impleretur illud: Dominentur diei et nocti (Ibidem. v. 18).

Deus cur lunam plenam primo fecerit .- Aliud demum quaeritur : cur Deus lunam plenam fecit? Animum adhibe : alta enim est sententia. Oportebat illam quarta die factam, quartam lucere. At si quarta fuisset, summum occidentis non occupasset. Inventa igitur est excedens undecim dies : quarta facta est, et apparebat ut quintadecima : undecim ergo diebus luna solem præcedebat, non secundum creationem, sed secundum lucis splendorem. Quamobrem quibus tunc luna excedebat diebus, eos soli restituit. Lunæ enim ac mensis cujusque numerus, a viginti novem et dimidio diebus, in duodecim anni mensibus, dies habet trecentos quinquaginta quatuor. Nam si ita calculum posucris, ut mensis sit dierum viginti novem et dimidii, anni dies sunt trecenti quinquaginta quatuor, ut quos luna tunc rapuit plures dies, per annum soli reddat. Supputet qui ejus artis peritus est.

3. Fiant luminaria in firmamento cæli, ut luceant super terram (Gen. 1. 14. 15). Quoniam ignis natura sursum tendebat, frenum naturæ Deus imposuit, ut radios non sursum emitteret, sed deorsum. Ignis enim non solet deorsum tendere, sed sursum. Si facein habes, verte deorsum, et videbis etiamsi instrumentum illud deorsum vertas, ignem tamen sursum tendere. Cum sciret ergo eam esse illius naturam, cohibuit illam, ne secundum naturam luceret, sed secundum præceptum. Si quis vestrum observavit oleum n lucerna, qua scilicet ratione cum oleo avellatur,

et vis olci infra trahat, natura vero ignis sursum tendat, ac quasi vim patiatur, clamat : si quando enim ignis cogatur currere, contra morem suum, vocem emittit, ac si vim pateretur, ac si contra naturam tenderet. Si quid enim elemento præter naturam accidat, ipsum clamat. Quare? Oleum cum injectum fuerit in ignem, vocem non emittit; aqua, si injecta fuerit, steidet. Atqui et hoc et illud est humidum. Sed quia oleum ex ligno opsonium nascitur, et olea nutrit ipsum, ignisque semper est ligno amicus, libenter accipit quod ex affini natura est. Sin autem aqua in ignem immittatur, stridet, qued cum contrario pugnet. Ignis aeri amicus est; affinis enim est ei. Insufflas in lucernam, et aer ignem in fumum vertit, ac nusquam comparet : nam quod affine erat abscessit. Vide Artific:s sapientiam, vide potestatem. Posuit luminaria in ca lo, ut lucerent super terram : Bt sint, inquit, in signa, et in dies, et in

Astrologia vana quæ. Discrimen inter xpô.e; et xacpos. Filius non factus est. — Quid est, In signa? Qui astrologiam vane tractant, spem suam evacuarunt, res significantes quæ nusquam exsistunt. Quod enim stellæ nihil significent circa vitam hominum testificatur Isaïas dicens: Surgant astrologi cæli, et qui signa vident; et dicant tibi quid futurum si! (Isai. 47. 13). De vita ergo hominum nullum signum dat cælum. Vis ejus signa discere? Significat pluvias, ventos, hiemes ac tempestates, tranquillum aerem. Hæc significant stellæ, idque per Dei benignitatem, ut nauclerus signum videat, et periculum effugiat; ut agricola hiemis sensum habeat, et antevertens terram aratro sulcet. Est et belli et pacis signum. Ilæc Servator affirmavit, quæ utique sunt simplicia, et exploratu facilia. Ait quippe Judæis : e flypocritæ, si videritis nubem ab occasu orientem, dicitis, Venit tempestas > (Matth. 16.2-4): e et ita fit. Et si videritis vespere rubicundum cælum, dicitis: Serenum; et venit serenum. Et si videritis sero triste cælum, dicitis, Tempestas venit > (Luc. 12. 54-56). Deindeque subjungit : « Faciem cxli et terræ probare scitis , illud autem tempus nescitis? > Hæc sunt signa quie sine periculo observantur, æstas, hiems, pluvia, serenus aer. Ilæc non sunt a pietate aliena, sed Dei propria. Multa potuissemus de astrologia dicere; sed opus fuisset et contentiore voce, et organo non fatiscente : nam cum sermone mens pari gressu procedit, et ratiocinium una cum lingua infirmator. Ad ea ergo quæ sunt simpliciora procedamus. Sint in signa et tempora. Aliud enim est xpovos tempus, et aliud xxipes opportunitas. Χρόνος diuturnitas est, et καιρός opportunitas. Nec est qui dicat, xporos est vindemiæ; nemo dicit, χρόνος est virginem locandi : sed, καιρός est virginem locandi, καιρός sementis et καιρός messis. Salomonque ail : xaipò; pariendi, el xaipò; moriendi, el xaifos ædificandi, et xaifos destruendi ( Eccle. 3. 2 ). Καιρόν dicit opportunitatem. Hæc vero stellæ significant; puta, pleiadum ortum initium esse messis; pleiadum occasum, initium sementis. Haec ab unpie-

tate aliena, pictatique propria sunt. Karfol sive tempora festa quoque vocantur. Ait Deus : Tria anni tempora celebrabitis mihi, festum Azymorum, festum Pentecostes, et festum Scenopegiorum (Deut. 16. 16). Tria tempora. Ecce signa, et tempora. Dies rursus in sabbato et menses facit luna. Sol annorum conversiones observat, vernam, æquinoctialem 1, æstivam, autumnalem. Stant leges immotæ. Dixit, et sixa sunt; mandavit, et fundata sunt. Hic demum animum advertite. Quis horum artifex? quis hæc fecit? Pater? Nemo inficiatur. Filius? Etiam hæretici fatentur, etsi non recte : dicunt enim, Pater Filium fecit, Filius autem omnia. Admittamne impietatem? Quia insolubilia vincula hæreticorum mentem constringunt, interrogemus prophetas : num is, qui omnia fecit, quempiam habeat majorem, an omnibus sit superior: sua enim ipsi propositione cadunt.

4. Dicunt, Omnia fecit Filius, ipsum vero Pater. Propitius nobis sit pro blasphemia: plane edim horror est impiorum verba iterare; attamen medicos imitemur, immittentes in vulnera manus, ut ulcera curemus: coactus etiam fuit Apostolus res turpissimas commemorare, non ut linguam fædaret, sed ut peccata ablueret. Dicunt, Omnia fecit Filius, ipsum vero Pater. Interrogabo prophetas, quis et quantus sit is qui cælum fecit. Ait Isaias propheta : ( Hæc dicit Dominus, qui secit cælum, et sixit illud : qui fundavit terram, et quæ in illa sunt : qui dat spirationem populo qui in illa est, et spiritum calcantibus eam: Ego Dominus > (Isai. 42. 5. 6). Ante me Deus non est, et post me Deus non est. Ego sum, et non est alius > (Isai. 43. 10. 11). Hæc dicit qui fecit cælum et terram Unigenitus, qui secundum hæreticos factus est, ct postea creavit. Verum in sermonibus labiorum suorum Comprehensus est peccator (Psal. 9. 17). Ait heatus Jeremias : Sic dicite. Quibusnam? Gentilibus; Dii qui cælum et terram non secerunt, dispereant de terra (Jer. 10. 11). Dominus, Qui secit cælos in intellectu (Psal. 155. 5), ipse Deus vivus et verus. Si verus est Deus ille qui fecit cælum, ipsi vero hæretici confitentur Filium esse eum qui fecit cælum et terram, quæ pugna cum dicit Christus, Ut cognoscant te solum Deum verum, et quem misisti Jesum Christum (Joan. 17. 5). Cum Servator aut per prophetas, aut per se hæc dicebat, non ad comparationem cum Patre hæc dicebat, Ut cognoscant te solum Deum; sed ad differentiam eorum, qui falso dii appellantur, significandam. Quamobrem Paulus quoque dicit : Conversi estis ab idolis, servire Deo vivo et vero (1. Thess. 1. 9). Verum vocat, ut falsos confutet ; vivum, ut mortua idola traducat. Ego vero puto, imo potius credo, mortuos adversum nos irasci, si audiant nos idola appellare mortua. Injuriam, aiunt, irrogatis nostro ordini. Nos mortui vocamur, qui aliquando viximus : qui numquam vixere, cur mortui appellantur? Dii qui cælum et terram non secerunt, dispereant (Jer. 10. 11).

Dominus, Qui fecit cælos in intellectu (Psalm. 135. 5 ipse vivus Deus et verus. Quis est vivus? Qui fec cælum. Num stant hæreticorum definitiones? anne cadit eorum impietas? annon redarguitur eorum r ligio? annon dissolvitur pravitas? Conditoris ope comprehendere non potes, et Artificem curiose i quiris et exploras? Quid clamat David? Quam magi ficata sunt opera tua, Domine! Omnia in sapientia f cisti (Psalm. 103. 24). Prophetæ opera magnifican hæretici Opificem minuunt. Magnus ille consilio potens operibus, qui cælum formavit et fixit ex aqui non enim a miraculo abscedo. Ex aquis concretu est, et aquam gestat : ex aquis concretum est, abyssum gestat; omnino autem exemplo hæret, no vum, inquam, hoc miraculum. Vidistin' tabulas : aqua gestatas, et desuper nivem gestare? Hiems fecit, et Deus non faciet? Fecit cælum, non ut spha ram (a), ut philosophantur nugaces illi. Non eni sphæram fecit quæ volvatur. Verum, ut ait prophet sol quomodo currit? Qui statuit cælum sicut fornicen et extendit illud velut tabernaculum (Isai. 40, 22 Nemo nostrum ita impius est ut nugacibus illis fide habeat. Prophetæ dicunt cælum initium et finem h: bere. Ideo sol non ascendit, sed procedit. Dicit Scri ptura: Sol egressus est super terram, et Lot ingressa est in Segor (Gen. 19. 23). Palam ergo est ex Scri ptura solem egressum esse, non ascendisse : ac ru sum, A summo cœlo egressio ejus (Psal. 18. 7), inquit non ascensus. Si sphæra est, summum non habet Quod enim undique rotundum est, ubinam summun habet? Num ergo solus David dicit, an etiam Servator? Audi ipsum dicentem : « Cum venerit Filius bominis in majestate sua, mittet angelos suos cum tuba et voce magna, et congregabunt electos ejus a summo cælo usque ad summum cælum » (Matth. 24. 31).

5. Futilis Severiani sphæricam orbis formam negantis opinio. - Quærimus autem ubi sol occidat, et ubi noctu currat. Secundum exteros sub terra; secundum nos autem, qui cælum tabernaculum ese dicimus, quidnam? Animum adhibe, quæso, num sit falsa sententia : sed si habeas signaculum veritatis testimonio firmatum, concurrit cum phrasi et locus. Cogita superpositam fornicem (b). Oriens hic est, ut figura exprimitur: septentrio vero illic, es opposito meridies, illic occidens. Sol oriens cum in occasum vergit, non sub terra occidit, sed egressus ad cæli fines , partes boreales percurrit , quasi 🚥 🕫 quodam occultatus, aquis non sinentibus ut ejus 🕬 sus appareat, curritque per partes boreales, 😅 orientem venit. Undenam hoc palam est? Ait best Salomon in Ecclesiaste, quæ est scriptura cer dei, non adulterata: Oritur, inquit, sol, et coi sol. Oriens pergit ad austrum, et circuit ad bo circuit circumeundo, et in loco suo oritur (Eccle \_ 4.5)

(a) Vide Cosmam Ægyptium p. 325.
(b) De opinione quorumdam veterum circa mundamia fornicis morem structum vide quæ diximus in monito al Cosmam. Sed hec pluribus agitantra Cosma Ægypto in Topographia sua, quam edidimus anno 1706.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic Vatic., Savil. et omnes Mss. Combefisius vero ex conjectura, *equinoctialem*, in, *hybernam*, mutavit: nec de fecta mutatione lectorem monuit.

μεν. "Εστωσαν είς σημεία και είς καιρούς. "Αλλο γαρ χρόνος, καὶ ἄλλο καιρός. Χρόνος μῆκός ἐστι, καιρός εὐχαιρία. Καὶ οὐδεὶς λέγει · Χρόνος ἐστὶ τοῦ τρυλύσαι. ορφείς γελει. Χρολος έστι την παρθέλον λύπαι. άλλά, Καιρός την παρθένον γημαι, καιρός σπόρου, καὶ καιρός θερισμού. Καὶ Σολομών λέγει ' Καιρός τοῦ τεκεῖτ, καὶ καιρός τοῦ ἀποθατεῖτ, καὶ καιρός τοῦ οικοδομῆσαι, και καιρός τοῦ καταλῦσαι. Καιρόν την εύχαιρίαν λέγει. Σημαίνει δὲ τὰ ἄστρα τοῦτο • ο τον, άνατολή πλειάδων, άρχη θερισμοῦ · δύσις πλειάδων, άρχη σπόρου. Ταῦτα άλλότρια μὲν τῆς ἀσεδείας, ίδια δὲ τῆς εὐσεδείας. Καιροί λέγονται καὶ ἐορταὶ τοῦ Θεού. Λέγει ὁ Θεός \* Τρεῖς χαιρούς τοῦ ἐνιαυτοῦ έορτάσετέ μοι· την έορτην των Άζύμων, την έορτην της Πεντηχοστης, την έορτην των Σχηνοπηγίων. Τρεϊς χαιροί. Ίδου σημεία, χαλ χαιροί. Ήμέρας πάλιν ἐπὶ τοῦ σαδδάτου καὶ μῆνας ἡ σελήνη ἐργάζεται. 'Ο ήλιος ένιαυτών τάς τροπάς φυλάττει, έαρινήν, Ισημερίαν , θερινήν, μετοπωρινήν. Έστήχασιν οί νόμοι ασάλευτοι. Είπε, καὶ ἐπάγησαν· ἐκέλευσε, καὶ έθεμελιώθησαν. Λοιπόν ώδε τόν νοῦν Τίς ό τούτων τεχνίτης; τίς ταῦτα ἐποίησεν; ὁ Πατήρ; Οὐδεὶς ἀντιλέγει. Ο Υίός; Καλ αίρετιχολ συντίθενται μέν, ού καλώς δέ · λέγουσι γάρ, ὅτι τὸν Υίὸν ὁ Πατήρ ἐποίησεν, ό δὲ Υίὸς τὰ πάντα. Δέχομαι την ἀσέδειαν; Έπειδή δεσμοίς άλύτοις σφίγγει των αίρετικών τόν λογισμόν, έρωτήσωμεν τους προφήτας. ΤΗ ο ποιήσας τά πάντα έχει τινά μείζω, ή πάντων έστιν άνώτερος; τή γάρ προτάσει τη ίδία πίπτουσιν.

δ. Λέγουσιν, ότι πάντα ἐποίησεν ὁ Υίὸς, αὐτὸν δὲ ό Πατήρ. Ίλεως ήμιν γένηται έπὶ τῆ βλασφημία · ἐπ' άληθείας γάρ φρίκη έστι δευτερώσαι τών άσεδών τά βήματα. όμως δε τους Ιατρούς μιμούμενοι, εμβάλλοντες ο τάς χεϊρας είς τὰ τραύματα, ΐνα χαθάρωμεν τά έλκη · ήναγκάσθη καὶ ᾿Απόστολος μνημονεῦται αίσχρῶν πραγμάτων, οὐχ ἵνα τὴν γλῶτταν μολύνῃ. άλλ' ΐνα τὰ άμαρτήματα γαθάρη. Λέγουσιν, ὅτι [459] πάντα εποίησεν ό Υίὸς, αὐτὸν δὲ ὁ Πατήρ. Ἐρωτήσω τούς προφήτας, τίς ο ποιήσας τον ούρανον και ποταπός έστι. Λέγει ὁ προφήτης Ἡσαΐας · Τάδε λέγει Κύριος, ό ποιήσας τὸν οὐρανὸν, καὶ πήξας αὐτόν. ό στερεώσας την γην, και τά έν αύτη · ό διδούς πroὴr τῷ λαῷ τῷ ἐπ' αὐτῆς, καὶ πrεῦμα τοῖς πατοῦσιτ αὐτήτ · Ἐγὼ Κύριος. Εμπροσθέτ μου Θεός εύκ ἔστι, καὶ μετ' έμε θεὸς ούκ ἔστικ. Έγώ εἰμι, καλ ούκ Εστιν άλλος. Ταῦτα λέγει ὁ ποιήσας τὸν οὐρανόν καλ την γην, ο Μονογενής, ο κατά τους αίρετικους γενάμενος, καλ τότε κτίσας. 'Αλλ' έν τοῖς λόγοις τῶν χειλέων αὐτοῦ Συνελήφθη ό άμαρτωλός. Λέγει ὁ μακάριος Ίερεμίας. Ούτως είπατε. Τίσι; Τοίς "Ελλησι. Θεοί, οί τὸν ούρανον και την τῆν ούκ ἐποίησαν. ἀπολέσθωσαν έχ τῆς γῆς. Κύριος, "Ος έποίησε τον ουρανόν έν συνέσει, αύτος θεος ζων και άληθινός. Εί άληθινός έστιν ό θεός ό ποιήσας τον ούρανον, όμολογοῦσι δε και οι αίρετικοι, ότι ό Υίός έστιν ό ποιήσας τον ούρανὸν καὶ τὴν γῆν, ποία μάχη ὅταν λέγη ὁ Χριστός. "Ira γινώσχωσί σε τὸν μόνον άληθινὸν Θεὸν, χαὶ ον επεμψας Ίησοῦν Χριστόν; "Ότε ὁ Σωτήρ ή διά των προφητών, ή δι' αύτου ταυτα έλεγεν, ού πρός άν-

\* Combesis. lonpepiar in xerpepirir mulavit.

Sav. ἐμβαλόντες, et in marg. conj. ἐμβάλωμεν.

τιπαράθεσιν αὐτοῦ ταῦτα Ελεγεν · Ίνα γινώσκωσί σε τὸν μόνον Θεόν· ἀλλὰ πρὸς ἀντιδιαστολήν τῶν ψευδωνύμιον. "Οβεν καλ ό Παυλός φησιν . Έπεστρέψατε από των είδωλων, δουλεύειν Θεφ ζώντι καί άληθινφ. Άληθινον χαλεί, ΐνα τους ψευδωνύμους έλέγξη · ζῶντα, ῖνα τὰ νεκρὰ εἴδωλα στηλιτεύση. Ἐγὼ μέν νομίζω, μάλλον δὲ πιστεύω, ὅτι ἀγανακτοῦσι καθ' ήμῶν οἱ νεκροὶ, ἐὰν ἀκούσωσιν ὅτι τὰ εἴδωλα νεχρά χαλούμεν. Ύδρίζετε γάρ ήμων την τάξιν, φησίν. Ήμεῖς νεχροί χαλούμεθα οἱ ποτὲ ζήσαντες · οἰ μηδέποτε ζήσαντες διατί νεχροί χαλούνται; Θεοί οί τόν ούρανδη και την γην ούκ έποιησαν, άπολέσθωσαν. Κύριος, \*Ος ἐποίησεν τοὺς οὐρανοὺς ἐν συνέσει, αὐτὸς ζῶν Θεὸς καὶ ἀληθινός. Τίς ὁ ζῶν; 'Ο ποιήσας τὸν οὐρανόν. Μὴ ἐστήκασι τῶν αἰρετικῶν οί δροι; ου πίπτει αυτών ή ἀσέδεια; ουκ ελέγγετα: ή θεοσέδεια; οὐ διαλύεται ή σκαιωρία; Τὰ ἔργα τοῦ ποιητοῦ καταλαβεῖν οὐκ ἰσχύεις, καὶ τὸν τεχνίτην περιεργάζη καὶ ἐξιχνεύεις; Τί βοὰ Δαυίδ; ὑς ἐμεγαλύνθη τὰ ἔργα σου, Κύριε! Πάντα ἐν αοφία ἐποίησας. Προφήται τὰ ἔργα μεγαλύνουσιν αίρετικοί τον τεχνίτην σμικρύνουτιν. Ο μέγας τη βουλή και δυνατός τόζς Εργοις, ό τον ούρανον πήξας εξ ύδάτων • ού γάρ άφίσταμαι τοῦ θαύματος. Έξ ὑδάτων πέπηκται, και ύδωρ φέρει άπο ύδάτων επάγη, και άδυσσον βαστάζει δλως δὲ ἔχεται ὑποδείγματος, τὸ κακὸν τουτο θαυμα λέγω. Είδες πλάκας άπο υδατος βασταζομένας, καλ άνωθεν χιόνα φερούσας; Χειμών είργάσατο Θεός ούχ έργάζεται; Έποίησε τον ούρανον ούχ ώς σφαϊραν, ώς φιλοσοφούσιν οί ματαιολόγοι · ού γάρ ἐποίησε σφαϊραν χυλιομένην, άλλ' ὧς φησιν ό προφήτης, ό ήλιος πῶς τρέχει; 'Ο στεγάσας τὸ:· ούρατον ώς καμάραν, και διατείνας αυτόν ώς σκηγήν. Οὐδεὶς ήμῶν οὕτως ἀσεθης ὥστε πεισθῆναι τοίς ματαιολόγοις. Οἱ προφῆται λέγουσιν, ὅτι ἀρχήν Εχει και τέλος ο ούρανος. Διά τοῦτο και ο ήλιος ούκ άναδαίνει, άλλ' Ερχεται. Λέγει [460] ή Γραφή 'Ο ηλιος έξηλθεν έπὶ τὴν γῆν, καὶ Λωτ εἰσῆλθεν εἰς Σηγώρ. "Ωστε δηλον ότι εξηλθεν ό ηλιος, κατά την Γραφήν, καὶ σύκ ἀνῆλθεν. Καὶ πάλιν, 'Απ' ἄκρου, φησί, τοῦ οὐρανοῦ ἡ ἔξοδος αὐτοῦ, οὐκ ἄνοδος. Εί σφαϊρά έστιν, άκρον ούκ έχει. Τὸ γάρ πανταχόξε, περιφερές, που έχει τὸ ἄχρον; "Αρα ούν ὁ Δαυίδ μόνος λέγει, ή καὶ ὁ Σωτήρ; "Ακουε αὐτοῦ λέγοντος: "Οταν Ελθη ό Υίδς τοῦ ἀνθρώπου ἐν τῆ δόξη αὐτοῦ, αποστελεί τους άγγελους αυτού μετά σάλπιγγος και φωνής μεγάλης, και συνάξουσι τοὺς έκλεκτούς αύτου άπ' άκρου του ούρανου έως άκρου rov ovoarov.

ε'. Ζητούμεν δὲ ποῦ δύνει ὁ ήλιος, καὶ ποῦ τρέχε: την νύχτα. Κατά τους έξω, υπό την γην καθ' ήμας δὲ τοὺς σκηνήν αὐτὸν ὁ λέγοντας, τί; Πρόσεχε, παρακαλώ, εί μη διαψεύδεται το ρημα· άλλ' εί έχεις · σφραγίδα μεμαρτυρημένην ύπο της άληθείας, συντρέχει τή, φράσει καλ ό τόπος τ. Νόμισον είναι καμάραν ἐπιχειμένην. Ἡ ἀνατολή ἐχεῖ ἐστι κατά τὸν τύπον · άρχτος ώδε, μεσημδρία έχει, δύσις έχει. "Ηλιος άνατέλλων και μέλλων δύνειν, ούχ ύπο γήν δύνει, άλλ' έξελθών τὰ πέρατα τοῦ οὐρανοῦ, τρέχει είς τὰ βορρινά ε μέρη, ώσπερ ὑπό τινα τοῖγον χρυπτόμενος, μή συγχωρούντων των δδάτων φανήναι αδτού τον δρόμον,

& Savil. conj. αὐτου. Combelis. dedit λέγοντας τὸν σύρ ::-

νόν, quod Montf. interpretatus est. Edit.

Sie Vatic. Sav. ἀλλ' έχαις.

Sie Cosmas rerte. Alli ὁ τρόπος.

Vatic. τὰ βορρινά hic et infra; Sav. βόρεια, ut Cosmas.

και τρέχει κατά βορρινά μέρη, και καταλαμδάνει την άνατολήν. Καὶ πόθεν τοῦτο δηλον; Λέγει ὁ μακάριος Σολομών έν τῷ Ἐχχλησιαστἢ : γραφὴ δέ έστι μεμαρτυρημένη, ού παραγραφομένη ' 'Aratéllei, φησίν, ό ήλιος, καὶ δύνει ό ήλιος. 'Ανατέλλων πορεύεται είς δύσιτ, και κυκλοΐ πρός βορράτ κυκλοί κυκ.lωr, και είς τὸν τόπον αὐτοῦ ἀνατέλλει. Κατά μεσημβρίαν τρέχοντα, καὶ τὸν βορράν κυκλοῦντα γοιμον παθε εν τΨ τος Χειπώνος καταστασει, εμειομ ούχ ἀπὸ μέσης τῆς ἀνατολῆς ἀνατέλλει, ἀλλὰ περί τὸ κλίμα τῆς μεσημδρίας πλαγιάζει, καὶ ὁλίγον τεμων διάστημα, ποιεί μικράν ήμέραν δύσας δε καί πάλιν χύχλον τρέχων, ποιεί μαχράν νύχτα. Ίσμεν, άδελφοί, ὅτι ὁ ήλιος οὐ πάντως ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ κέντρου προέρχεται. Πῶς οὖν γίνονται μικραὶ αἰ ἡμέραι; Πληπιάζει αύτοῦ ἡ ἀνατολἡ τῷ κλίματι τῆς μεσημδρίας είτα ου την υψηλην έλθων, άλλα την πλαγίαν συντεμών, τάς ήμέρας ποιεί μιχράς. Δύσας δε είς το άχρον τῆς δύσεως, άνάγχην ἔχει χυχλεῦσαι διὰ τῆς νυχτός δύσιν όλην και άρχτον όλην, και άνατολήν όλην, καὶ φθάσαι ἐπὶ τὸ ἄχρον τῆς μεσημδρίας καὶ ἀνάγχη μεγάλην γενέσθαι την νύχτα. "Όταν μέντοι έξισοῦται τῷ μήχει, καὶ ἴσον βῆμα ἔχῃ, ἰσημερίαν ποιεῖ. Πάλιν - χλίνας χατά τὸν βορρά[ν], ὥσπερ χειμῶνος εἰς μεσημδρίαν, xal εἰς τὰ ἄχρα τοῦ βορρά ἀναδαίνων, ὑψοῦται και μεγάλην ποιεί την ημέραν . ολίγον δε μικρόν έχων τον χύκλον, μικράν ποιεί την νύκτα. Οὐ παίδες Έλλήνων έδίδαξαν ήμας ταῦτα · οὐδὲ γὰρ τοῦτο βούλονται · άλλ' ὑπὸ τὴν γῆν φασι τρέχειν τὰ ἄστρα καὶ τὸν ήλιον. Ἡ Γραφή δὲ ήμῶν, ἡ θεία διδάσκαλος, ἡ Γραφή ήμας παιδεύει, φωτίζει. Είτα εποίησε τον ήλιον, αδιάλειπτον φωστήρα, την σελήνην, και άποδυομένην το [461] κάλλος, και άμφιεννυμένην πάλιν. Δείχνυσι δε το Εργον τον τεχνίτην. 'Ανεκλιπής ό τεχνίτης, άτδιον το Εργον. Ου γάρ άναλίσκεται το φῶς της σελήνης, άλλα κρύπτεται. Γίνεται δε και είκων ήμων των θνητών άνθρώπων. Έννόησον πόσους αίωνας έχει άνατέλλουσα. Καὶ ἐὰν ἢ πρώτη, λέγομεν• Σήμερον γεννάται ή σελήνη. Διατί; Έπειδη είχών έστι των ήμετέρων σωμάτων. Γεννάται, αύξει, πληρούται, έλαττούται, μειούται, δύνει : ἐπειδή καὶ ἡμεῖς γεγνώμεθα, αύξάνομεν, πληρούμεθα, παρακμάζομεν, λήγομεν, γηρώμεν, ἀποθνήσχομεν, δύνομεν. Άλλά πάλιν γεννάται, ἐπειδή καὶ ἡμεῖς μέλλομεν ἀνίστασθαι, καὶ μένει ήμας γέννησις άλλη. Διὰ τοῦτο ὁ Σωτηρ βουλόμενος δείξαι, ότι ώς έγεννήθημεν ώδε, πάλιν γεννώμεθα, λέγει · "Οταν Ελθη ο Γίος τοῦ ἀνθρώπου έν τη παλιγγενεσία. Έγγυαται ή σελήνη την άνάστασιν. Έμε, φησί, βλέπετε κρυπτομένην, και πάλιν φαινομέντην, καὶ ἀπαγορεύετε ὑμιῶν τὰς ἐλπίδας; 'Ο ήλιος οὐ δι' ήμας εγένετο; ή σελήνη οὐ δι' ήμας; τὰ γενόμενα πάντα; Τί γάρ ούκ έγγυαται ήμων την ανάστασιν; ή νύξ ούχ Εστιν είχων τοῦ θανάτου; Ερριπται τά σώματα ύπο τῷ σκότει, μορφάς οὐ διακρίνεις; Πολλάκις τῆ χειρί ψηλαφάς τὰ πρόσωπα τῶν κοιμωμένων, καὶ οὐκ οίδας ποῖον τούτου πρόσωπον, ποιον έχεινου, άλλ' έρωτζε, ίνα ή φωνή χήρυξ γένηται των έν σκότει κρυπτομένων. "Δσπερ ούν ή νύξ καλύπτει ήμων τάς μορφάς, κάν πάντες ώμεν έπι το αύτο, και ούδεις τον Ετερον γνωρίζει · ούτως έρχεται θάνατος καὶ λύει τὰς μορφάς, ὡς οὐδεὶς ούδένα γνωρίζη. Παρέρχη μνημεία. Έλν ίδης πολλά κρανία ἐν τάφψ, οἶοας τοῦτο τίνος; 'Αλλ' ὁ σκευάσας οίδεν ο λύσας επίσταται πόθεν προήλθον αύται αί μορφαί. Οὐ θαυμάζεις Θεού δημιουργίαν; Τοσούτων

είς τὰ πέρατα τῆς οἰκουμένης δράμης, οὐδένα δμοιον εἰς τὰ πέρατα τῆς οἰκουμένης δράμης, οὐδένα δμοιον εὐρίσκεις · ἀλλὰ καὶεἰ εὔρης, παρὰ ρίνα ἢ παρ' ὀφθαλμὸν, ἵνα φανἢ τὸ ξένον. Δίδυμοι ἐξέρχονται ἐκ μιᾶς κοιλίας, καὶ τέμνεται ἡ ὁμοιότης.

ς'. Είτα δς μή ούσας τοσαύτας μορφάς παρήγαγε, λύσας άνανεωσαι ού δύναται; Μή ώς ταλαίπωρος άνθρωπος μέτρει τοίς σοίς λογισμοίς Θεού δύναμιν. Μή νόμιζε, δτι τοσαῦτα δύναται ὁ Θεός, όσα σὸ δύνασαι λογίσασθαι. Εί δὲ τοσαῦτα δύναται, ὅσα ἐγὼ νοῶ, τολμῶ εἰπεῖν, πολλῷ μικρὸς ὁ Θεός · ἐμέτρησε γάρ αὐτὸν ή ἐμὴ διάνοια. Εἰ δὲ ὑπερδαίνει διάνοιαν και γικά λογισμόν, άνεξιγνίαστος ό ποιήσας, καί άκατάληπτα τὰ Εργα. Έρωτάσθωσαν αίρετικοὶ ἀπὸ των φαινομένων, ΐνα μάθωσιν έαυτων την άπορίαν. Έπειδη είπεν ό Θεός. Γενηθήτω στερέωμα. καί εύθέως ο λόγος είργάσατο, κατέλιπεν ήμιν ένέχυρον τούτο, ότι αύτος ἐποίησεν. Σήμερον χαταλιμπάνομεν τον ούρανον γυμνον άπο έσπέρας, και άθροον έγερθέντες, ευρίσχομεν άλλο στερέωμα άπο των νεφελών παγέν. Μερικά [462] ενέχυρά έστι τῶν πρώτων, δταν ίδης τον ούρανον έσκοτασμένον, και άλλο στερέωμα ἐχ τῶν νεφελῶν α. Ὁ νῦν συντόμως ποιῶν νεφ**έλας,** δείχνυσι πῶς τότε συντόμως τὸν ούρανὸν ἐποίησε. Καὶ τί ποιεί; πῶς αὶ νεφέλαι βρέχουσιν; Ἐποίησε τάς νεφέλας ώς άσχους, χαι άντλει δι' αυτών τα τῆς θαλάσσης ΰδατα, άλμυρά δντα, καλ πληροί τάς νεφέλας, και μεταδάλλει το ύδωρ, και ποτίζει την γήν. Ειπάτωσαν πως άναφέρεται το βάρος είς ύψος, πως άντλείται, πώς αί νεφέλαι άντλοῦνται. Ούκ εύθέως κενοῦσιν, ἀλλὰ τρέχουσιν ἐπιπολὺ, ὅπου ἄν κελεύση δ Δεσπότης, καὶ ἔστι τὸ πρόσταγμα τοῦ Θεοῦ ὧσπερ δεσμός ἐπιχείμενος ταῖς νεφέλαις, χαὶ μἡ συγχωρ**ῶν** βρέχειν, έως αν νεύση. "Οτι δε άσχοί είσι, μαρτυρεί Δαυίδ. 'Ο συνάγων, φησίν, ώσει άσκον υδατα θαλάσσης. Καὶ ὅρα τὸ θαυμαστόν Συνάγει τὰ ὕδατε, έπίχειται ή χείρ ή άθάνατος, ή άδρατος, μή συγχωρούσα όμου κενωθήναι, άλλά κατά μέρος. "Δσπερ στήμονα λεπτόν γυνή διανήσασα, τέμνει τό έρων είς πολλάς καί διαφόρους δψεις ούτω τον άπειρον βυθόν τής θαλάσσης είς σταγόνας ώσπερ σχήματι 🕨 κατατέμνων, ούτω πέμπει τῆ γῆ. 'Αλλά τὸ θαυμαστόν, εί λέλυται, πῶς οὐ συντόμως κενοῦται; εί δέδεται, διατί βέει; "Εχεις ὑπόδειγμα άσθενὲς μέν, δυνάμενον δέ σε πείσαι. Είδες άρπαγέα ύδάτων; είδες πῶς κατατέτρηται κάτωθεν; Έπικείμενος έχει την φοράν, καὶ φράττεται κάτω διά τὸ ἄνωθεν ἐπικείμενον. Ούτως ο άθάνατος δάχτυλος του Θεού επίχειται 🖚 νεφέλαις, και χαλά όσον βούλεται, και τηρεί 😎 βούλεται, ΐνα κατά πάσης της γης παραπέμπη δωρεάν. Καλ μάλιστα τοῦτο ποιεῖ ἐν τοῖς ὀψ **Ε**-μ<sup>ως</sup> κμόροις, ότε πάσαν μεθυσχει την γην· ότε ποτ 📂 🏴 τούτο, ποτέ δὲ ἄλλο κλίμα ποτίζει. Διὰ τούτο λΕ<sup>-</sup>[ει δ προφήτης. Και βρέξει έπι πόλιν μίαν, έπι δέ 🗷 μίαν οὺ βρέξει. Μερὶς μία βραχήσεται, xal μ έφ' ήν ου βρέξει, ξηρανθήσεται. Έπίχειται δάκτυλος Θεοῦ, ἀλλὰ στολή c. Ἐσχημάτισα 🏍 λόγον είς τύπον ήμέτερον. Έντέλλεται, και ούχουσι. Καλ τούτο λέγει ή Γραφή · Ταίς rege

<sup>a</sup> Hæe, μερικά usque ad νερελών, desunt in Sav.
b Sic mss. Sav. in marg. conj. νημά τι, Combef—τι posuil. Si mutandum sit, mulo Savil. sequi. In παγέα, forte άρκαγα. Sav. in marg. γρ. άρκαγια.
<sup>c</sup> Omnes mss. στολή, Sav. in marg. τοως ένταλή.

bef, evoly, Sed στολή stare potest. Infra post èμε γαλιός Sav. γάρ.

Currentem ad meridiem, ut boream circumeuntem jam disce in hiemis tempestate : quia non a medio oriente oritur, sed circa austri latus oblique pergit, exiguumque intervallum secans, brevem diem facit; cum occidit autem et rursus circulum decurrit, longam noctem facit. Scimus, fratres, solem non omnino ab eodem puncto progredi. Quomodo ergo breves fiunt dies? Accedit ejus ortus ad latus meridiei : deinde non altam tenens, sed obliquam brevi secans viam, breves efficit noctes. Occidens autem in summo occidentis, necessario circuit per noctem totum occidentem et totum boream, totumque orientem, atque ad meridiei summum venit; ac necesse est magnam esse noctem. Quando autem æqualem longitudinem et æqualem cursum habet, tunc æquinoctium facit. Rursus ad boream declinans velut hieme ad meridiem, et ad boreæ summa ascendens exaltatur, et longum efficit diem: brevem autem circulum decurrendum liabens, brevem efficit noctem. Non hæc Græci nos docuerunt : neque enim hoc volunt; sed sub terra dicunt astra currere atque solem. Scriptura vero nostra, divina magistra Scriptura, nos erudit, illuminatque. Deinde fecit solem, non desiciens luminare; lunam, quie decorem exuit et rursum induit. Prodit Artisicem opus. Numquam deficit Artifex; æternum est opus. Neque lunæ lux absumitur, sed occultatur: estque nostrum mortalium hominum imago. Cogita quo seculorum spatio orta sit. Et si prima sit, dicimus: Luna hodie nascitur. Quare? Quia imago est nostrorum corporum. Nascitur, crescit, impletur, decrescit, minuitur, occidit; et nos perinde nascimur, crescimus, ad plenitudinem venimus, marcescimus, declinamus, consenescimus, morimur, occidimns. Verum illa rursus nascitur: et nos perinde resurrecturi sumus, nosque manet alia generatio. Ideo Servator ut ostendat nos, quemadmodum hic nati sumus, rursum nascituros esse, ait : Cum venerit Filius hominis in regeneratione (Matth. 19. 28). Pollicetur luna resurrectionem. Me, inquit, videtis occultari, et rursum apparere, et spem omnem abjicitis? Nonne sol in nostri gratiam factus est? nonne luna? nonne creaturæ omnes? Quid enim nobis non pollicetur resurrectionem? Nonne mortis imago nox est? Projecta sub tenebris corpora, formas non discernis? Sæpe manu contrectas vultum dormientium, nec nosti quænam hæc facies sit, quæ illa; sed interrogas, ut vox præco sit eorum, qui in tenebris occultantur. Quemadmodum igitur nox formas abcondit nostras, etiamsi omnes simul simus, nemoque alterum cognoscit : sic venit nox, et solvit formas, ut nemo alterum noverit. Monumenta pervadis; si multas videas calvarias in sepulcro, nostine cujusnam hæc sit? At novit ille qui struxit : qui solvit, novit unde formæ istæ processerunt. Annon miraris Dei opificium, quod in tot millibus formarum nulla intersit similitudo? vel ,si ad fines orbis properes, neminem alteri similem reperies; sed ≪liamsi repereris, aliquid erit vel in naso vel in ocuto discriminis, ut res stupenda appareat. Gemelli ex uno exeunt utero, et similitudine disgregantur. 6. Ergone qui tot formas, cum non essent, produxit, cum solverit renovare non poterit? Ne ut ærumnosus homo Dei potentiam tuis ratiociniis metiaris. Ne putes Deum tanta (solum) posse, quanta tu cogitare vales. Quod si tanta solum possit, quanta ego cogito, ausim dicere, Longe minor est Deus; metitur enim illum cogitatio mea. Quod si mentem superat, et ratiocinium vincit, inscrutabilis est Conditor, et incomprehensibilia opera. Interrogentur hæretici ex iis quæ conspicua sunt, ut discant ea de quibus quæstiones movent. Quia dixit Deus, Fiut firmamentum, et statim verbum illud effecit, reliquit nobis hoc pignus quod ipse fecerit. Hodie cælum relinquimus nudum a vespera, ac repente surgentes. invenimus alind firmamentum in nubibus concretum. (a) [ Hæ aliæ pignorum partes sunt post primas. cum videris cælum caliginosum, aliudque firmamentum ex nubibus. ] Qui nunc brevi intervallo nubes creat, ostendit quomodo tunc uno momento cælum condiderit. Et quid facit? quomodo nubes pluvias emittunt? Fecit nubes sicut utres, perque illas haurit aquas maris, quæ salsæ sunt, impletque nubes: mutat aquam, et rigat terram. Dicant quomodo efferatur in sublime id quod grave est; quomodo hauriatur; quomodo nubes hauriant. Non statim evacuantur, sed longe current, quo jusserit Dominus, estque mandatum Dei quasi vinculum impositum nubibus, quod non sinit eas pluere, donec ipse annucrit. Quod autem utres sint testificatur David: Congregans, inquit, sicut utrem aquas maris (Psal. 32. 7). Et vide rem miram. Congregat aquas, incumbit manus immortalis, invisibilis, non sinens statim evacuari, sed per partes. Ut mulier subtile stamen nens. lanam dispertit in multa diversaque fila : sic immensam maris altitudinem in stillas quasi fila dividens. ita in terram emittit. Verum quod est admirabile. si soluta est, quomodo non statim evacuatur; si ligata, cur fluit? Habes exemplum, debile quidem, sed quod id tibi suadere valeat. Vidisti aquarum raptorem? vidisti quomodo ab imo perforatus sit? Incumbens continet aquarum copiam, obturatur autem inserius per illud quod superius urget. Sic immortalis Dei digitus imminet nubibus, laxatque quantum vult, et quantum vult servat, ut per universam terram donum emittat. Idque maxime facit in serotinis imbribus, quando totam inebriat terram: quando modo illud, modo aliud clima rigat. Ideo ait propheta: Et pluet super civitatem unam, et super civitatem unam non pluet. Pars una compluetur, et pars, super quam non pluet, exarescet (Amos 4. 7). Incumbit autem non Dei digitus, sed missio (b). Sub figura autem sermonem usui nostro accommodavi. Jubet, et non pluunt. Alque hoc dicit Scriptura : Nubibus, inquit, mandubo ne pluant imbrem (Isai. 5.6). Quam magni-

<sup>(</sup>a) Phrasis inter uncinos posita deest in Savil.
(b) Omnes Mss., missio. Savil. in marg. posuit, « forte, mandatum. » Combefisius nulla auctoritate, nulla apposita nota, mandatum posuit. Sed missio stare potest.

ficula sunt opera tua, Domine! Umnia in sapientia fecisti ( Psal. 103. 24 ). Vidistin' Dei creationem? vidistin' quomodo obstruat hæreticorum ora, qui creationem ignorant, et Creatorem curiose explorant? Omnia Dei legi obsequuntur. Stat cælum, non sua manu gestatum, sed divina lege firmatum. Cum enim dubitavero, quomodo ex aquis cælum concretum sit, dubitationem meam solvit beatus David dicens : Verbo Domini cæli firmati sunt ( Psal. 32. 6). Cur enim firmati sunt? Quoniam ex aquis erant. Numquam de solido et firmo dicitur, Firmatum est. Neque potest quispiam dicere, petram firmatam esse. Aliud est sirmatum esse, aliud esse sirmum. Firmatum dicitur,'quod cum rarum et molle esset, concretum fuit. Ideo Petrus, quando paralyticum sanavit, dixit : « Viri Israelitæ, quid miramini in hoc, aut nos quid intuemini, quasi nostra virtute aut pietate fecerimus hunc ambulare? Deus patrum nostrorum, Deus Abraham et Isaac et Jacob, glorificavit filium suum Jesum: et in side nominis ejus hunc quem videtis et nostis, consirmavit nomen ejus ( Act. 3. 12. 43. 16); nempe paralyticum confirmavit. Ideo Verbo Domini cæli firmati sunt ( Psal. 32. 6); ex raris et dissolutis aquis verbo Domini nubes in sublime tolluntur. Vide, quæso. Aqua quæ amara erat, mutatur. Ex mari hauriunt nubes, et eam quæ ex profundo hauritur amara, dulcem et potabilem efficiunt. De profundis nos abyssis excitavit Christus, et amaritudinem nostram non deponimus.

Christus in omnibus elementis miracula fecit, hinc probatur Deus. - Quis est is qui fecit cælum et terram? Ego dico Christum esse. Et unde hoc? Quia si non esset Dominus omnium, in evangelio non miracula patrasset in omnibus creaturis. Per omnia enim elementa mirabilia fecit; per terram, per mare, per aerem, per ignem; ut conspicuum sit ipsum esse omnium creaturarum Dominum. Diei luci supervenit vesperæ lux. Sol lucet, et lucerna facem præfert : diei finis, ac noctis exordium. Sed tu, cum videris lucernam et solem, dicito: Tuus est dies, et tua est nox; tu fabricatus es jubar et solem ( Psal. 75. 16). Verum fax illa, quæ præfertur, sermonem non interpellat. Oportet enim solem currere ad ejus jussum (nam Sol cognovit occasum suum [Psal. 103.19]), ut ostendatur Christum omnium creaturarum Dominum esse. Id Joannes prædicat, Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil quod factum est (Joan. 1.3). Verum oportebat ipsum non sermone tantum lucere, -sed etiam opere. Dixit mari, Tace, obmutesce ( Marc. 4. 39); et obmutuit, agnovitque opus Opificem. Dixit enim mari, et tacuit; dixit vento, et refrenatus est. Si non obtemperasset, cjus Conditor non fuisse proderetur; nisi Dominus esset aquæ, non illam mutasset in vinum; nisi esset cæli Dominus, non eum stella de cælo prædicasset; nisi esset solis Dominus, non tenebris se ohvelasset in cruce. Christus in cruce, et sol obtenebratus est. O miraculum! Creatura non tulit contumeliam Domini. Obtenebratus est sol, ut in ipsa cruce solis Dominum noveris. Commota est terra, ut discas de ipso Davidem dixisse: Qui respecit terram et facit eam tremere (Psal. 103. 32). Scissæ sunt petræ, ut discas de quonam dixerit propheta: Furor ejus tabescere facit principatus, et petræ perforatæ sunt ab eo (Nahum. 1.6). Monumenta aperta sunt, ut appareret resurrectio, et qui suscitat Deus per cuncta splenderet.

7. Moralis conclusio; sacrificium vespertinum quid? - Operæ pretium vero est ut moralem moveanus sermonem. Lucerna vocat nos, ut dicamus: Lucerna pedibus meis verbum tuum, et lumen semitts meis (Psal. 118. 105). Advenit vespera ut dicamus: Dirigatur oralio mea sicul incensum in conspectu tuo, elevatio manuum mearum sacrificium vespertinum ( Ibid. 140. 2). Cur non matutinum? Ilic animum adhibete : nam quæ psallimus, scire debemus. Dicit David : Psallite sapienter. Elevatio manuum mearum sacrificium vespertinum (1bid. 46. 8). Duo sacrificia jussit fieri Moyses, imo Deus, unum matutinum, et unum vespertinum. Matutina gratiarum actio pro nocte erat. Nam qui in nocte servatus est, in die gratias agit. Vespertinum sacrificium pro die erat. Quia, inquit, in die me servasti, pro toto die gratias ago tibi. Matutinum sacrificium non eum recipit, qui in nocte peccavit. Ideo dicit: Elevatio manuum mearum sacrificium vespertinum. Ingrederis vesperam, expandis manus; si fiduciam habent, expandantur: si non scripserunt iniquitatem, si pauperes non spoliarunt, si pupillos non oppresserunt, ut quæ personam habent extoliantur. Elevatio manuum, mearum; ac si diceret, Vide, Domine, mundæ sunt manus. Quemadmodum enim is qui peccavit vultum extollere non potest, sed a conscientia incurvatur : sic manus polluta, ne audet quidem coram Deo consistere. Vide : si manus sint mundæ ab iniquitate, expandantur. Ideo patriarcha Abraham turpe lucrum recusavit, cum diceret ei rex Sodomorum : Accipe omnia, mulieres tantum dimitte (Gen. 14. 21. 22). Ut itaque siduciam haberet, nihil accepit; sed cum puris manibus esset, dicebat : Extendam manus meas ad Deum, qui fecit calum et terram: et extendit, quia non erant pollutæ injusto lucro. Elevatio manuum mearum. Illud, Elevatio manuum mearum, interpretatur Paulus: Volo igitur viros orare in omni loco levantes sanctas manus sine ira et disceptationibus ( 1. Tim. 2. 8). Vespera a nobis exigit. vesperæ opera. Expandis manus, scrutatur Artifex. Advenit matutinum tempus, et si puram non habeas et manum et mentem, matutinum tempus ne respicere quidem nudes: experientia magistra est. Cogita cum quanta fiducia ingrediatur is qui purus maneat, quasi in propria domo ambulet. Fiduciam dat illi matutinis boris nox in continentia exacta. Ideo David dicit: Si memor sui tui super stratum meum, in matulinis meditabar in te ( Psal. 62. 7 ). Gratias ago Deo: recor der fatiscentem vocem a Dei verbo reparatam esec, non pro nostris meritis, sed pro vestro desiderio. Precemur ergo in veritate cordis, ut pace fruamur, et in matutinis fiduciam habeamus, hæreticorum furorem devitemus, sidem orthodoxam sequamur,

φησίν, έντελουμαι του μή βρέξαι ύετον. Ός έμεγαλύνθη γάρ τὰ έργα σου, Κύριε! Πάντα έν ποφία εποίησας. Είδες θεού δημιουργίαν; είδες πώς έμφράττει τῶν αἰρετιχῶν τὰ στόματα, τῶν τὴν χτίσιν άγνοούντων, και τον κτίστην πολυπραγμονούντων; Πάντα πείθεται Θεοῦ νόμω. 'Ο ούρανὸς Εστηκέν, οὐκ ιδία δυνάμει βασταζόμενος, άλλά θείψ νόμφ στερεούμενος. "Όταν γὰρ ἀπορήσω, πῶς ἐξ ὑδάτων ὁ οὐρανὸς πέπηχται, λύει μου την ἀπορίαν ὁ μαχάριος Δαυίδ λέγων Τῷ Λόγφ Κυρίου οι οὐρανοί ἐστερεώθησαν. Διατί γάρ έστερεώθησαν; Έπειδή άπδ ύδάτων. Οὐδέποτε γάρ τὸ στερεὸν λέγεται, ὅτι ἐστερεώθη· οὐδέ τις δύναται είπεζν. Ἡ πέτρα ἐστερεώθη. Αλλο στερεωθήναι, άλλο είναι στερεόν. Στερεωθέν λέγεται [463], όταν το ήραιωμένον και κεχαυνωμένον παγή. Διά τοῦτο ὁ Ηέτρος, ὅτε τὸν παραλελυμένον ήγειρε, λέγει - "Ανδρες 'Ισραηλίται, τί θαυμάζετε έπι τούτο, η ήμιν τι άτενίζετε, ώς ήμων τη ίδια δυγάμει καὶ εὐσεβεία πεποιηκότων τοῦ περιπατείν αυτόν; 'Ο Θεός των πατέρων ήμων, ο Θεός Άδραὰμ καὶ Ἰσαὰκ καὶ Ἰακὼδ ἐδόξασε τὸν καῖδα αὐτοῦ Ἰησοῦν· καὶ ἐπὶ τῆ πίστει τοῦ ὀνόματος αὐτοῦ τοῦτον, δν θεωρεῖτε καὶ οίδατε, ἐστερέωσε τὸ ἔνομα αὐτοῦ· τὸν παραλελυμένον ἐστερέωσεν. Διά τοῦτο Τῷ λόγῳ Κυρίου οι οὐρανοι ἐστερεώθησαν. Έχ τῶν ἀραιῶν χαὶ διαλελυμένων ὑδάτων τῷ λόγφ Κυρίου αἱ νεφέλαι εἰς ὕψος αἴρονται. Βλέπε, παρακαλώ. Το ύδωρ το πικρον μεταδάλλεται . άπο θαλάσσης άντλοῦσιν αἱ νεφέλαι, καὶ τὸ ἐκ βάθους ἀντληθέν πικρόν, γλυκύ καὶ πότιμον ποιούσιν. 'Από βυθών ήμας ήγειρε Χριστός, και την πικρίαν ήμών ούχ ἀποτιθέμεθα.

Τίς έστιν ο ποιήσας τον ούρανον και την γην; Έγω λέγω, ότι ο Χριστός. Καλ πόθεν τοῦτο; "Οτι εί μη ήν Δεσπότης τῶν ἀπάντων, οὐχ ἄν ἐν τῷ Εύαγγελίφ εποίει τὰ θαύματα δι' δλων τῶν κτισμάτων. Έποίησε γάρ δι' όλων στοιχείων, διά γης, διά θαλάσσης, δι' ἀέρος, διὰ πυρὸς, ΐνα φανή πάντων τῶν **χτισμάτων Δεσπότης. Έπεισῆλθε τῷ τῆς ἡμέρας** φωτί τὸ τῆς ἐσπέρας. "Ηλιος λάμπει, καὶ λύχνος διδουχεί · ήμέρας τέλος, και νυκτός προοίμιον. 'Αλλά σύ, όταν ίδης λύχνον καὶ ήλιον, εἰπέ. Σή ἐστιν ή ήμέρα, καὶ σή έστιν ή νύξι σύ κατηρτίσω φαῦσιτ και ήλιοτ. 'Αλλ' ού διακόπτει τὸν λόγον ή δαδουχία. Δεί γάρ τον ήλιον δραμείν επί την αύτοῦ κέλευσιν ('Ο ηλιος γάρ έγνω την δύσιν αὐτοῦ), ίνα δειχθή, ὅτι Χριστὸς πάντων τῶν δημιουργημάτων Δεσπότης έστί. Κηρύττει μέν Ίωάννης τοῦτο, ὅτι Πάντα έγένετο δι' αὐτοῦ, καὶ χωρίς αὐτοῦ οὐδὲ έν γέγονεν ο γέγονεν. 'Αλλ' έδει μη μόνον τῷ λόγῳ λάμψαι, άλλα και έργω. Λέγει τη θαλάττη · Σιώπα, πεωίμωσο και έφιμώθη, και έγνω το έργον τον τεχνίτην. Είπε γάρ τῆ θαλάττη, καὶ ἐσιώπησεν: εἶπε τῷ ἀνέμω, καὶ ἐφιμώθη. Εἰ μὴ ὑπήκουσε, οὐκ αν εποίησεν αυτόν εί μη ήν ύδατος Δεσπότης, ούχ &ν μετέδαλε τὸ υδωρ είς οίνον· εί μὴ ἦν οὐρανοῦ Δεσπότης, ούχ ἄν αὐτὸν ἀστηρ ἐξ οὐρανοῦ ἐχήρυττεν • εί μή ήν ήλίου Δεσπότης, ούκ αν σκότος ενεδύσατο έν τῷ σταυρῷ. Χριστὸς ἐπὶ σταυροῦ, καὶ ὁ ਜλιος έσχοτίσθη. "Ο τοῦ θαύματος! Οὐδὲ ἡ χτίσις ήνεγχε την υδριν του Δεσπότου. Έσκοτίσθη ό ήλιος, ίνα μάθης και εν αυτῷ τῷ σταυρῷ ἡλίου Δεσπότην. "Κσείσθη ή γη, ένα μάθης, δτι περί αύτου ό Δαυίδ είπεν 'Ο έπιδλέπων έπι την γην και ποιών αυτην τρέμειν. 'Εσχίσθησαν αι πέτραι, ΐνα μάθης περλ τίνος είπεν ο προφήτης 'Ο θυμός αυτοῦ τήκει ἀρχάς, και αι πέτραι ἐθρύδησαν ἀπ' αυτοῦ. Ἡνοίγη τὰ μνήματα, ΐνα φανή ἡ ἀνάστασις, και ὁ ἐγείρων Θεὸς διὰ τῶν πάντων λάμψη.

ζ'. 'Αλλά δεί ήμας και ήθικον κινήσαι λόγον. 'Ο λύχνος ήμας καλεί έπι το είπειν. Λύχνος τοις ποσί μου ο λόγος σου, και φως ταίς τρίδοις μου. Κατέλαδεν έσπέρα ίνα λέγωμεν. Κατευθυνθήτω ή προσευχή μου ώς θυμίαμα ένώπιον σου, έπαρσις τών χειρών μου θυσία έσπερινή. [464] Καὶ διατί μή έωθινή; "11δε τον νούν & γάρ ψάλλομεν, όφείλομεν είδέναι. Λέγει Δαυίδ. Ψάλατε συνετώς. Έπαρσις τών χειρών μου θυσία έσπερινή. Δύο θυσίας έχέλευσε Μωϋσῆς γίνεσθαι, μάλλον δὲ Θεός μίαν ἐωθινὴν, μίαν έσπερινήν. Ἡ ὀρθρινή εὐχαριστία ἦν ὑπὲρ τῆς νυκτός. 'Ο γάρ διασωθείς την νύκτα, εύχαριστεί εν τῆ ἡμέρα. Η έσπερινή θυσία εύχαριστία ῆν ύπὲρ τῆς ήμέρας. Ἐπειδή διετήρησάς με, φησίν, ἐν τἢ ἡμέρα. εύχαριστώ σοι ύπερ όλης της ημέρας. Ή έωθινη θυσία ού δέχεται τὸν άμαρτήσαντα ἐν νυχτί. Διὰ τούτο λέγει Επαρσις των χειρών μου θυσία έσπερινή. Εἰσέρχη ἐσπέραν, ἀπλοῖς τὰς χεῖρας· εἰ Εχουσι παρρησίαν άπλούσθωσαν εί μη Εγραψαν άδιχίαν, εί μή ήρπασαν πένητας, εί μή ἐπλεονέχτησαν όρφανούς, ώς πρόσωπον έχουσαι ύψούσθωσαν. "Επαρσις των χειρών μου · άντι του, Βλέπε, Κύριε, καθαραί αι χείρες. "Ωσπερ γάρ ὁ άμαρτήσας, πρόσωπον έπαραι οὐ δύναται, άλλ' ὑπὸ συνειδήσεως χάμπτεται, ούτω χελο μεμολυσμένη ούδε τολμά άντιπρόσωπος γενέσθαι Θεφ. Βλέπε · εί καθαραί αι χείρες άπο άδικίας, άπλούσθωσαν. Διά τοῦτο ὁ πατριάρχης `Αδραάμ παρητήσατο λαβείν άπο αισχροκερδείας κέρδη, ότε ελεγεν αὐτῷ ὁ βασιλεὺς Σοδόμων· Λάδε πάντα· μόror τὰς γυναϊκας ἀπόλυσον. "Ινα οὖν παρφησίαν Εχη, ούδεν Ελαδεν· χαθαράς δε Εχων τάς χειρας έλεγεν. Έχτενω τὰς χεῖράς μου πρός τὸν Θεόν, ός έποίησε τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν. Καὶ ἐξέτεινεν, έπειδή ούχ ήσαν μεμολυσμέναι χέρδει άδίχφ. "Επαρσις των χειρων μου. Έρμηνεύει τὸ, Έπαρσις των χειρών μου, Παύλος · Βούλομαι οὖν τοὺς ἄνδρας προσεύχεσθαι έν παντί τόπφ, ἐπαίροντας όσίους χείρας χωρίς έργης και διαλογισμών. Ἡ ἐσπέρα άπαιτεί ήμας τὰ τῆς ἐσπέρας ἔργα. 'Απλοίς τὰς χείρας · έρευνά ό τεχνίτης. "Ερχεται ό έωθινός χαιρός, καί έὰν μή ἔχης καθαράν την χείρα ή την διάνοιαν. έωθινὸν χαιρὸν ούτε ίδεϊν τολμᾶς · ἡ πεϊρα διδάσχαλος. Έννόησον όταν τις καθαρός διαμείνη, πῶς εἰσέρχετσι διά παρρησίας, ώς ίδιαν αύλην πατών. Παρρησίαν γάρ αὐτῷ δίδωσιν ἐν τῷ ἐωθινῷ καιρῷ ἡ ἐν νυκτὶ σωφροσύνη. Διὰ τοῦτο Δαυΐδ λέγει · El ἐμνημόνευόν σου έπι τῆς στρωμγῆς μου, ἐν τοῖς ὄρθροις ἐμελέτων είς σέ. Εύχαριστῶ τῷ Θεῷ μέμνημαι, ὅτι κάμνουσαν ήμιν την φωνην ό του Θεου άνώρθωσε λόγος, ου πρός την ημετέραν άξίαν όρων, άλλά πρός τὸν ύμέτερον πόθον. Εὐξώμεθα τοίνυν ἐν ἀληθεία χαρδίας, και είρηνην έχειν, και έν δρθροις παρρησιάζεσθαι, καλ αίρετικήν μανίαν φεύγειν, καλ όρθόδοξον πίστιν μεταδιώχειν, και δόξαν άναπέμπειν τῷ Πατρί και τῷ Υίῷ και τῷ ἀγίφ Πνεύματι, νῦν καί άει, και είς τους αίωνας των αίωνων. 'Αμήν.

[465] Του αυτού είς την τετάρτην ημέραν τῆς ποσμοποιίας.

α'. Κάμνουσαν ήμιν την φωνήν τη προτεραία ή του θεοῦ χάρις διὰ τὰς ὑμετέρας εὐχὰς καὶ τὸν ὑμέτερον πόθον ἐστερέωσεν. Αὐτἢ τοίνυν χρησάμενος τἢ πείρφ διδασκάλφ, δσον Ισχύει πόθος και ζηλος φιλοθείας, ἐπὶ τὴν αὐτὴν παράκλησιν ῆκω, πάλιν ὑμῶν δεόμενος την αύτην ύπερ ύμων αιτήσασθαι χάριν. Εί γάρ το σκεῦος τῆς ἐκλογῆς ὁ Παῦλος, ὁ λαλοῦντα ἔχων ἐν έαυτῷ τὸν Χριστὸν, ὁ Πνεύματι άγίω χυδερνούμενος. την παρά τῶν ἀχροατῶν ἡρραδωνίζετο προσευχην λέγων 'Αδελφοί, προσεύχεσθε περί έμοῦ, Ιτα μοι δοθή λόγος έν ἀνοίξει τοῦ στόματός μου . πόσω μάλλον ήμεις οί ταπεινοί και το μηδέν, ώς είπειν, δντες αιτούμεν την παρ' ύμων πρεσδείαν, ίνα λυθή μεν ο δεσμός της γλώττης, ανοιγή δε της παρρησίας ο λόγος και αυτή δε ή θεία χάρις και το δργανον άνεμπόδιστον φυλάξη, και τῶν νοημάτων περδάνη μόνος, άλλ' ζνα μεθ' ύμῶν τὸν οὐράνιον την χορηγίαν άφθονήση ούχ ζνα ὁ λέγων τὰ θεζα πλούτον άντλήση. Φέρε τοίνυν, της άκολουθίας άψώμεθα. Πρέπει γάρ, οίμαι, ώσπερ αύτὸς ὁ νομοθέτης Μωϋσῆς ἀχολουθία και τάξει τὸν τῆς δημιουργίας συνεπέρανε λόγον, ούτω και ήμας τοίς πρώτοις τά δεύτερα, και τοίς δευτέροις τὰ τρίτα συνάπτοντας εὖ χρίναι, χαλ ἀσύγχυτον ύμιν παραδούναι τοῦ λόγου την είσηγησιν. Πέπηχτο ό οὐρανός, ήδραστο τὸ στερέωμα, άφώριστο ή θάλασσα, γεγύμνωτο ή γῆ, πεποίχιλτο καρποίς, φυτοίς, δένδροις, πηγαίς, και πάσιν άπαξαπλώς οίς έχρην κεκαλλώπιστο. Ούτε γάρ άπλη τις ην η εκ ταύτης άνάδοσις γεναμένη, άλλα διάφορος κα**ι** ποικίλη. Τὰ μὲν γὰρ αὐτὴν ἐκόσμει τὴν γῆν, τὰ δὲ είς διατροφήν τοῖς ἀνθρώποις ή τοῖς ἀλόγοις ἐγίνετο, τά δε έτερα παρείχε την χρήσιν τοίς προλεχθείσιν άνθρώποις. Οὐ γάρ τοῦ παρόντος ἐστὶ χαιροῦ, τῶν διαφόρων \* των έχ της γης άναδοθέντων επεξιέναι, ύπερ του μή τῷ μήχει του λόγου τὰς ὑμετέρας άκολς άποκνείν. 'Απειλήφει και ό ούρανος τον ίδιον κόσμον. Χωρεί λοιπόν ό Θεός ἐπὶ τὰ ὕδατα, καὶ ποιεί ταύτα προσενέγκαι ψυχήν ζώσαν, ο μέγας και πάνσοφος Δημιουργός, ο νεύματι άδιάστω και Λόγω τῷ άγίω τὰ πάντα έργασάμενος, ὡς ἐξ αὐτῆς τοῦ Λόγου της άληθείας των πραγμάτων την άλήθειαν ἐπέγνωτε, δτε ήχούετε αύτοῦ λέγοντος. Συναχθήτω τὰ ύδατα. και εύθέως ήκολούθει το έργον τῷ λόγφ • και πάλιν • Έξυγαγέτω ή γῆ· καὶ, Ἐξαγαγέτω τὰ ῦδατα· και, Γενηθήτωσαν φωστήρες. Και πολύς αν είη νύν ό τοῦ παρόντος χαιρός b, πάσι τοῖς Λόγφ γεναμένοις επεξιέναι. "Ινα γάρ τὰ κατά την παλαιάν δημιουργίαν καταλείψωμεν, ελθωμεν έπλ τὰ ἐν τῆ Νέφ Διαθήχη παρ' αύτου Λόγω μόνον γενάμενα. Οδτος γάρ έστιν ό τὰ παλαιά δημιουργήσας, καὶ τὰ νέα ποιήσας, κατά Ἰωάννην τον λέγοντα · Πάντα δι' αύτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρίς αὐτοῦ ἐγένετο cὐδὲ ἔν. Ποίος άρα έξηγήσασθαι ταῦτα κατ' ἀκρίδειαν δυνήσεται λόγος; 'Αλλά τῆς ἀχολουθίας ἐχώμεθα. Οὕτος τοίνυν ο πάνσοφος Δημιουργός, καθώς [466] φθάσαντες είπαμεν, δ πρώτον έποίησε, τούτο καλ έκόσμησε. ούτος χαὶ τῷ δευτέρφ γενομένφ, δευτέρφ χαὶ τὸν κόσμον άπέδωκεν όμοίως και ιῷ τρίτψ, και τῷ

<sup>e</sup> Savil. conj. τὰς διαφοράς, quod recepit Combelis. Mox Savil. in textu et Combelis. ἐπιξιέναι, in marg. e var. lect.

b Sav. conj. καιρού λόγος. Combeffs. omisso νύν post revouévois addit adoptevos.

τετάρτφ, και τοις λοιποίς έφεξης απασι κατά την τάξιν δημιουργίας και την εύκοσμίαν παρέσχεν. Τί δὲ διὰ τούτου πραγματευόμενος; ἢ τάχα καὶ αὐτῶν των στοιχείων ήμας διδάξαι βουλόμενος δρους τε τιμάν, και τάξιν ἐπιγινώσκειν; Πρώτον τοίνυν ἐποίησε τον ούρανον τον επάνω, δεύτερον την γην, τρίτον το στερέωμα, τέταρτον άφώρισεν τὰ δδατα. Ο πρώτον ἐποίησε, τοῦτο πρώτον ἐκόσμησε. Πῶς οὖν, πάντω; έρει τις των άχριδεστέρων, δευτέραν ούσαν την γην πρώτην έχόσμησε, χαὶ ὡς μαχομένου ἐαυτῷ τοῦ λόγου μου βουλήσεται ἐπιλαμδάνεσθαι. Πρός δυ λεκτέον, ώς οὐδὲν ἐναντίον παρ' ήμῶν ἐπὶ τοῦ παρόντος ελέχθη, άλλά και πάνυ εαυτῷ άρμόζων ὁ λόγος τυγχάνει. Πρό γάρ τοῦ στερεώματος τούτου, τοῦ μετά τον ούρανον τον άνω γενομένου, έχοσμήθη, τοῦ καὶ ἐν τῇ δευτέρα ἡμέρα τὴν σύστασιν ἐσχηκότος. Εδει γάρ τὰ πρεσδεία ο φυλαχθήναι τή ακολουθία. Ότε την γην εκόσμησε φυτοίς και καρποίς, ότε τον ούρανδν έκαλλώπισεν ήλίφ και σελήνη και τῷ λοιπῷ των άστρων χορφ, ήλθεν έπι τὰ υδατα. Και τί δ ίστοριογράφος; Καί είπε, φησίν, ο Θεός Έξαγαγέτω τὰ υδατα έρπετὰ ψυχῶν ζωσῶν, και πετεινά πετόμενα έπὶ τῆς γῆς κατά τὸ στερέωμα τοῦ οὐρανού. Βλέπε Θεού λόγον έργα τοῖς βήμασιν ἐπάγοντος d, καὶ τὰ ρήματα άποτελοῦντα πράγματα. "Ορα Θεοῦ συλλαδὰς καὶ ρήματα μικρὰ θείας πεπληρωμένα δυνάμεως. Έξαγαγέτω τὰ ῦδατα · ὁ λόγος ο του Θεού κόπος. Έγω νομίζω, ότι προελάμδανε τὰ Εργα τὸν λόγον· όξυτέρα γὰρ ῆν τῶν λέξεων ή δύναμις. Οὐδέπω είρητο ὁ λόγος, καὶ τὸ ἔργον τὴν ίδίαν εύχοσμίαν ελάμδανε · χαλ τό θαυμαστόν, έχάστφ των στοιχείων τούτων ό θεός διπλήν εύχοσμίαν παρέσχεν. "Εδωκε τῷ στερεώματι φωστῆρας καὶ δρόσον. 'Αλλά και τούτων πάλιν των φωστήριον ή χρησις διάφορος, ώς και έξ αὐτῶν δηλοντης Γραφής τῶν ρημάτων καθέστηκε, περί ων κατά δύναμιν, εί καί μή κατ' άξίαν διελάδομεν πρώην, ὅτε ὑμῖν τὸν περὶ τούτων εξετιθέμεθα λόγον, περι ων πάλιν λαλείν έπι τοῦ παρόντος οὐ χρήσιμον.

β'. Τἢ γἢ σπαρτά καὶ φυτά, τοῖς ὕδασι • νηκτά καὶ πετεινά. Έξαγαγέτω τὰ ῦδατα έρπετὰ ψυχών ζωσων, και πετεινά πετόμενα. Έρπετά καλεί τούς ίχθύας, επειδή μάλλον έρπει, ή περιπατεί. "Όθεν και ό μακάριος Δαυίδ άκολουθών τῷ νομοθέτη λέγει. Αυτη ή θάλασσα ή μεγάλη και ευρύχωρος · έκει έρπετα ων ούκ έστιν αριθμός. Ξένον πρίγμα, ξένη διάταξις, ξένον τοῦ λόγου τὸ ἐπάγγελμα! Διατί; "Ότι πάντων ποιητής, ουτως έχει πρό όφθαλμων τά τε προλαδόντα, καὶ τὰ ἐνεστῶτα, καὶ τὰ μέλλοντα, ώς ούτε ήμεϊς τοϊς όφθαλμοϊς ήμῶν. Έπει ούν ξμελλε την ζωήν πρώτην διά των ύδάτων χορηγείν τῷ κόσμφ, πρώτοις επιτρέπει τοῖς δδασι ζωογόνον προενέγκαι φύσιν ίνα μάθης πόθεν ή ρίζα τῆς ζωῆς. Έγὼ δταν ίδω τους φωτιζομένους έξερχομένους έχ των άγίων ύδάτων, είσελθόντας μέν είς το βάπτισμα μετά πολλων καχών ώς έρπετά, έξερχομένους δέ μετά ζωής αίωνίου, όρω τον νομοθέτην λέγοντα. Έξαγαγέτω τά [467] δδατα τὰ ποτὲ έρπετὰ, νῦν ψυχὴν ζῶσαν. Πόθεν τουτο δήλον ήμιν γένηται; "Οτι οι προσερχόμενοι τῷ λουτρῷ διὰ τὰς προτέρας άμαρτίας, τὴν τῶν έρπετων λαμδάνουσι κλήσιν. Έξηλθον έπὶ τὸ βάπτισμα Ίωάννου πολλοί λέγει τοίς έλθουσιν . "Ο σεις,

Sav. τὰ παραπρέσβεια. Valic. τὰ πρέσβεια.

d Combells. επάγοντα.

Post udasi Sav. e conj. supplet touxe.

gloriamque referamus Patri, Filio et Spiritui sancto nunc et semper, et in sacula sæculorum. Amen. Ejusdem in quartam diem creationis mundi.

1. Labantem vocem nostram pridie per orationes vestras perque vestrum desiderium Dei gratia firmavit. Ipsa igitur magistra usus experientia, quantum amor divinæque pietatis studium potest, ad eamdem obsecrationem accedo, rursus rogans ut eamdem pro nobis gratiam petatis. Nam si vas electionis Paulus, qui Christum in seipso loquentem habebat, quia a Spiritu sancto regebatur, anditorum precationem mutuabatur dicens : Fratres, orate pro me, ut mihi desur verbum in apertione oris mei (Ephes. 6. 19): quanto magis nos viles, et qui, ut ita dicam, nibil sumus, intercessionem vestram petemus, ut linguæ vinculum solvatur, aperiatur veritatis sermo; ipsaque divina gratia expeditum organum custodiat, sententiarumque copiam suppeditet; non ut solus orator divina lucretur, sed ut vobiscum cælestem hauriat thesaurum. Age ergo, prius dictorum seriei hæreamus. Par est enim, arbitror, ut quemadmodum ipse legislator Moyses serie atque ordine creationis sermonem absolvit, sic et nos primis secunda, secundis tertia copulemus et distinguamus, vobisque non præposteram sermonis enarrationem tradamus. Compactum erat cælum, solide structum sirmamentum, segregatum mare, detecta terra, fructibus, plantis, arboribus, fontibus varie ornata, et ut summatim dicam, omnibus sibi congruentibus decorata erat. Neque enim simplex quædam feracitas fuit, sed distintta et varia. Nam alia ipsam ornabant terram ; alia in escam hominibus et brutis animantibus producta sunt, cætera hominibus usum præbebant. Neque enim præsentis est temporis, diversa illa quæ ex terra producta sunt recensere, ne sermonis longitudo auribus vestris molesta sit. Acceperat etiam cælum proprium sibi ornatum. Procedit jam Deus ad aquas, efficitque ut illæ animanı viventem producant, magnus sapientissimusque Creator, qui libero suo nutu et Verbo sancto suo omnia fecit, ut ex ipsa Verbi veritate rerum veritatem nostis, cum audivistis eum dicentem; Congregentur aquæ; et statim opus sequutum est; ac rursum, Educat terra; et, Educant aquæ; et, Fiant luminaria. Multique fuerit temporis, omnia quæ Verbo facta sunt nunc sermone prosequi. Ut enim antiquam illam creationem mittamus, jam veniamus ad ea quæ in Novo Testamento solo Verbo ab eo sunt facta. Ilic namque est qui vetera creavit, et nova fecit secundum Joannem dicentem: Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil (Joan. 1. 3). Quæ igitur oratio hac accurate prosequi possit? Sed serici insistamus. Hic igitur sapientissimus Creator, ut jam diximus, quod primum fecerat, hoc et ornavit; hic etiam id, quod secundum factum fuerat, ordine secundum exornavit; itemque tertium, quartum et reliqua deinceps omnia secundum ordinem creationis ornatu suo decoravit. Quo autem animo id fecit? num fortasse volens docere nos, ut elementorum terminos colamus, ordinemque agnoscamus? Primo igitur feeit calum superius; secundo terram; tertio firmamentum; quarto segregavit aquas. Quod primum fecit, primum ornavit. Quomodo ergo, dicet quispiam ex studiosioribus, cum secunda esset terra, primam illam ornavit? ac quasi secum pugnante narratione, coarguere volet. Ipsi respondendum, nihil secum pugnans a nobis in præsenti dictum fuisse, sed orationem sibi omnino esse consentientem. Nam ante hocfirmamentum, quod post cælum superius factum est, atque secunda die constitutum, ornata terra fuit. Oportebat enim ordinis seriem servari. Cum terram plantis et fructibus ornasset, cum cailum sole, luna, ac reliquo stellarum choro decorasset, ad aquas processit. Et quid historiæ scriptor? Et dixit Deus, inquit, Educant aquæ reptilia animarum viventium, et aves volantes super terram, secundum firmamentum cæli ( Gen. 1. 20 ). Vide Dei sermonem, opera dictis addentem, et verba in opera vertentem. Vide Dei syllabas verbaque brevia, divina virtute plena. Educant aquæ: sermo labor et opus Dei est. Arbitror ego opera sermonem antevertisse: velocior enim dictis potentia Nondum prolatus sermo fuerat, et opus proprium accipiebat ornatum: quodque mirum est, singulis hisce elementis Deus duplicem præbebat ornatum. Dedit firmamento luminaria et rorem. Imo etiam horum luminarium diversus erat usus; ut ex ipsis Scripturæ dictis constat, de quibus pro vírili, etsi non pro dignitate, nuper verba fecunus, cum vobis horum rationem exponebamus : de quibus iterum in præsenti sermonem habere inutile foret.

2. Deus præterita, præsentia et sutura videt. Baptismus emundat a peccatis omnibus. Baptismi figura et vis. - Terræ semina dedit et plantas ; aquis, natatilia et volatilia. Educant aquæ reptilia animarum viventium, et volatilia volantia. Reptilia pisces vocat, quia potius repunt, quam ambulant. Quamobrem beatus-David legislatorem sequens ait: Hoc mare magnum et spatiosum : illic reptilia quorum non est numerus ( Psal. 103. 25 ). Rem stupendam! stupendum ordinem! stupendi verbi promissionem! Quare? Quia omnium Opifex est; sic præ oculis habet præterita, præsentia et futura, ut neque nos ea ipsa quæ præ oculis sunt. Quia igitur per aquas primo vitam mundo daturus erat, primo aquis præcipit, ut viviparam naturam producant: ut discas unde radix vitte sit. Ego cum video eos qui illuminati fuere ex sanctis aquis exire, qui in baptismum cum multis malis quasi reptilia ingressi sunt, et cum vita æterna sunt egressi, video Legislatorem dicentem : Educant aquæ ea, quatunc reptilia erant, nunc anima vivens sunt. Undenam hoc nobis palam erit? Quia ii qui accedunt ad lavacrum in priora peccata, reptilium nomen accipiunt. Exierunt multi ad baptismum Joannis: accedentibus dicit : Serpentes, genimina viperarum, quis ostendit vobis sugere a ventura ira ( Matth. 3. 7)? Cum anima, quæ multis annis in nequitia vixit, in baptismum intrat, et improbitate deposita egreditur, vide annon operibus resplendeat illa vox dominica, quæ ait, Educant aquæ reptilia animarum viventium, et volatilia vo-

lantia? Duplicem namque gratiam accipit is qui saflutem consequitur, nempe et vivilicatur anima, et volatilis efficitur, et ad cælorum fornices attingit, cum angelis versatur, et cum cælesti ordine locum habet. Et volatilia volantia super terram secundum firmamentum cæli. Super terram, corpore, in cælis, vitæ instituto. Hæc non per allegoriam inducimus, sed in historia conspicimus. Aliud est allegoriam in historiam vi inducere; aliud historia servata allegoriam excogitare. Atque ut ostendat se reptilia dicere volatilia pennata, quæ sunt in mari, subdit; « Et fecit Deus cete grandia, et omnem' animam viventem reptilium, quæ eduxit aqua; et volatile pennatum > (Gen. 1. 21). Estne ergo volatile non pennatum? quid opus erat dicere, Volatile pennatum? Volare hic dicitur id quod est expandere manus. Potest etiam quis manibus πετάσθαι, ut ait propheta : Tota die έξεπίτασα, expandi manus meas ad populum non credentem et contradicentem (Isai, 65. 2): non quod manus pennas habeant, sed quia πετάσθαι expandere significat. Quod repit ergo volatile dici potest, quod repat, seque expandat : unde ct David ait ; Serpentes et volatilia pennata. Fecit ergo Dens cete grandia (Ps. 148. 10); id est, dracones magnos in mari. Reliqui enim interpretes dicunt : Fecit Deus dracones magnos (a). Non dixerunt, Cete, sed, Dracones. Nihil in mari factum est inter viventia prius quam draco. Ideo ait David : « Laudate Dominum de terra, dracones et omnes abyssi > (Ps. 148. 7); et alibi : « Hoc mare magnum et spatiosum, illic reptilia quorum non est numerus; animalia pusilla cum magnis: illic naves pertransibunt. Draco iste, quem formasti ad illudendum ei > ( Ps. 103, 25. 26 ). Et alibi ut ostendat non unum, sed multos ibi dracones esse, ait: Tu contrivisti capita draconum in aqua (Ps. 73. 13). Fecit igitur cete grandia. Et vidit Deus, quia omnia bona. Quare dixit, Bona? numquid bona propter multitudinem? Atqui quando stellas fecit et sotem et lunam, multa licet essent quæ facta fuerant dicit: Vidit Deus quod esset bonum (Gen. 1. 10). Multæ sunt stellæ, earumque millia innumera: neque tamen dixit: Vidit Deus quod bona essent; sed Quod bonum esset. Quare? Quia etsi multa luminaria, ex una tamen luce sunt, et ad eumdem omnia usum : nam ad illuminandum posita sunt. Hic vero quia ingens est reptilium differentia, et volatilium, natatiliumque (alia quippe ratio est natatilium, alia volatilium, alia reptilium), et in singulis generibus multa diversaque sunt, dicit : Vidit Deus quod essent bona. Pro varietate opecum laus sequitur. Et benedixit ea Deus dicens : Grescite et multiplicamini, et replete aquas, et volatilia multiplicentur (Gen. 1. 22).

3. Stellis cur non benedizerit Deus. — Cur cum stellas fecit, non benedizit? cur cum herbas et ligna fecit, non benedizit? Alia benedizit, alia non benedicit. Quæ causa virtutis hujus creaturæ fuit? Attende. Stellæ quot factæ sunt ab initio, tot manent, ac neque numero, neque magnitudine possunt augeri; nempe cum in identi-

(a) Hæc reliquorum interpretum lectio non notatur in hexaplis nostris.

tate naturæ permansuræ essent, benedictione quæ ipsas multiplicaret non egebant. Quæ vero ex successione augentur, nec alio possunt augeri modo, benedictionem necessario accipiebant. Idem rursum dico, ut dictum magis infigatur menti. Neque enim, fratres. planta, quæ temere et perfunctorie in terræ scissuras inducitur, firmam habet sedem; sed quæ in profundum ejus cum omni diligentia immittitur. Stellæ benedictione opus non habebant : neque enim hæc illis multiplicandi vim tribuebat. Volatilia autem et natatilia atque homo hanc benedictionem desiderabant. successionis causa. Atque ubi aliter multiplicatio sieri nequit, ibi locum habet benedictio: ubi nempe pauca multiplicantur, et parva augmentum admittunt. Quia igitur causam agnovimus cur hæc benedictione dignata fuerint, operæ pretium fuerit ad alias demum Scripturarum dictiones nos conferre. Crescite, quia parva; Multiplicamini, quia pauca; Implete aquas, quia in parte. Necesse autem est, ut alio tempore quæramus, cur pisces et volatilia et hominem dumtaxat benedictione dignatus sit; cæteris vero non cam impertierit. Interim autem, ut polliciti sumus, seriei hæreamus. Et dixit Deus : Educat terra animam viventem (Gen. 1. 24). Terram Deus duplici afficit honore. Primo enimilla semina gignit et plantas, et postea animalia; nec sine causa, sed quia hominis domicilium futura erat : neque id tantum; sed quia ex illa ipsa homo alimentum accopturus erat, illam ut nutricem et matrem magni bujus animalis, honore afficit. Hic vide qua ordinis scrie sit usus. Primo alimenta parat; secundo inducit ea quæ alimentis fruantur, ut erga hominem fecit. Primo domum perfecit, et sic patremfamilias introduxit. Educat terra animam viventem. Inanima terra quomodo gignit animam viventem? unde prodiit leo rugiens, aut equus currens, aut bos laboriosus, aut sarcinis aptus asinus? unde animalium differentiæ? unde ex inanima tot animæ? Nec pudet hæreticos (a), quod inanima terra quam non habet animam proferat; Deum vero si genuisse audiant ex propria substantia, statim ratiociniorum tricas moveant, et inferant : Ergo divisus est, ergo dissectus, ergo passus est, et similia quæ dicere solent. Neque enim præsentis est temporis omnia quæ contra Unigenitum, imo contra suam salutem dicunt, confutare. Deus enim nec si laudetur, aliquid lucri percipit, nec si maledictis impetatur, aliquid damni: nisi fortasse dixeris, salutem nostram lucrum esse Dei. Ipse namque plenus est omni bono, nullaque re eget : qui omnes ditet, nulloque opus habeat. Enimvero quis dederit quidpiam ei, qui omnium est fons bonorum, ex cujus unius benignitate omnia pendeant? Quemadmodum ait David: Omnia ad " exspectant, Aperis tu manum tuam, et imples omne enimal benedictione (Ps. 103. 27. et 144. 16). Sed quem aggressi sumus sermonem ad finem ducamus. Hoc enim et nobis gratum est , et ordo postulat. Id quod non habet terra profert, jubentis imperio obsequent; et id quod habet divina et intemerata natura non 🤃 gnit? Verum ne quis rursum vocem habere humano

(a) Arianos intelligit.

γεννήματα έχιδνων, τίς ύπέδειξεν ύμιν φυγείν άπο της μελλούσης οργής; "Όταν είς το βάπτισμα εἰσέλθη ψυχή, ἐπὶ πολλά ἔτη κακία συζήσασα, καὶ ἐξέλθη ταύτην ἀποθεμένη, ὅρα εἰ μὴ δι' αὐτῶν λάμπει των Εργων ή Δεσποτική φωνή ή λέγουσα · 'Εξαγαγέτω τὰ ΰδατα έρπετὰ ψυχών ζωσών, και πετειτά πετόμετα. Διπλην γάρ λαμδάνει την χάριν ο σωζόμενος, και ζωοποιείται την ψυχήν, και πετεινόν γίνεται λοιπόν, άψίδας ούρανων καταλαμβάνων, καί μετά άγγέλων πολιτευόμενος, καί μετά τῆς άνω τάξεως έχων την έαυτοῦ ἀχολουθίαν. Και πετειτά πετόμενα έπλ τῆς γῆς κατά τὸ στερέωμα τοῦ οὐparov. Έπι της γης, διά το σώμα· εν ούρανεζς, διά τὸ πολίτευμα. Ταῦτα οὐκ άλληγοροῦντες εἰσηγάγομεν, άλλ' έθεωρήσαμεν τη Ιστορία. "Αλλο τὸ ἐχδιάσασθαι εἰς ἀλληγορίαν τὴν ἱστορίαν, ἄλλο δὲ καὶ την Ιστορίαν φυλάξαι και θεωρίαν επινοήσαι. Και ίνα δείξη, δτι έρπετά τά πετεινά πτερωτά λέγει τά έν τή θαλάσση, ἐπήγαγε· Καὶ ἐποίησεν ὁ Θεός τὰ κήτη τὰ μετάλα, και πάσαν ψυχήν ζώσαν έρπετών, ά έξήγαγε τὰ δδατα, καὶ πετεινόν πτερωτόν. "Ενιγάρ πετεινόν μή δν πτερωτόν; τίς χρεία ήν είπειν, παν Πετεινόν πτερωτόν; Το πετάσθαι παρά το άπλουσθαι τάς χείρας λέγεται. "Εστι δε πετάσθαι καλ χείρας, καθώς φησιν ο προφήτης. "Ολην την ημέραν έξεπέτασα τὰς χεῖράς μου πρὸς λαὸν ἀπειθοῦντα καὶ ἀντιλέγοντα ούχ ότι πτερά έχουσι χείρες, άλλ' επειδή τὸ πετασθαί έστι τὸ άπλοῦσθαι. Καὶ τὸ ἔρπον τοίνυν πετεινόν έστιν άπο του ξρπεσθαι και άπλουσθαι οθεν καί Δαυίδ φησιν. Έρπετά καί πετεινά πτερωτά. Έποιησε τοίνυν ο Θεός τὰ κήτη τὰ μεγάλα· τουτέστι, τους δράκοντας τους μεγάλους, τους εν τή θαλάττη. Οἱ γὰρ ἄλλοι ἐρμηνευταὶ λέγουσιν Ἐποίησεν ὁ Θεός τους δράκοντας τους μεγάλους. Ουκ είπον . Τὰ κήτη, ἀλλά, Τοὺς δράκοντας. Πρώτον ούδεν εν τη θαλάσση έν τοις εμψύχοις εγένετο, ή δράχων. Διὰ τοῦτο ὁ Δαυίδ λέγει · Airεῖτε τὸν Κύριον έκ τῆς τῆς, δράκοντες και πάσαι ἄδυσσοι· καί άλλαχού. Αυτη ή θάλασσα ή μεγάλη και εύρύχωρος, έκει έρπετα ων ούκ έστιν αριθμός. ζωα μικρά μετά μεγάλων, έχει πλοία διαπορεύονται. Δράκων ούτος, δν Επλασας έμπαίζειν αὐτῷ. Καλ άλλαχοῦ βουλόμενος δείξαι ὅτι οὐχ εἶς, άλλὰ πολλοί δράχοντές είσι, λέγει · Σύ συνέτριψας τάς πεφαλάς των δρακόντων έπὶ τοῦ ῦδατος. Ἐποίησε τοίνυν τὰ κήτη τὰ μεγάλα. Καὶ είδεν ο Θεός, δτι πάντα καλά. Διατί είπε, Καλά; ούχι καλόν b διά τὸ πληθος; 'Αλλ' ὅτε ἐποίησε τοὺς ἀστέρας καὶ ήλιον καὶ σελήνην, πολλών δντων τών γενομένων, λέγει Είδεν ο Θεός δτι καλόν. Πολλοί άστέρες, και άναρίθμητοι τούτων αι μυριάδες και ούκ είπεν, Είδεν ό Θεός ότι καλά, άλλ', "Οτι καλόν. [468] Διατί; "Οτι εί καλ πολλοί φωστήρες, άλλ' έξ ένος φωτός, και τής αὐτής άπαντες χρείας · φωτίζειν γάρ ετάχθησαν. Ένταῦθα δε έπειδη πολλη των έρπετων η διαφορά, και των πετεινών και των νηκτών (άλλος γάρ λόγος νηκτών, άλλος πετεινών, άλλος έρπετών), καὶ ἐν ἐκάστῳ γένει πολλά καὶ διάφορα, λέγει Είδεν ο Θεός δτι καλά. Πρός την ποιχιλίαν των Εργων και ό Επαινός. Και ηύλόγησεν αὐτὰ ὁ Θεὸς λέγων Αὐξάνεσθε καὶ πληθύνεσθε, και πληρώσατε τὰ ύδατα, και τὰ πετεινά **π**ληθυνέσθωσαν.

γ'. Διατί ότε τοὺς ἀστέρας ἐποίησεν, οὐα ηὐλόγησεν;

διατί βοτάνας καλξύλα ποιήσας, ούκ ηὐλόγησεν; Τλ μέν εύλογεϊ, τά δε ούχ εύλογεϊ. Τί το αίτιον τη τούτου άρετή χαθέστηχεν; Πρόσεχε. Οι άστέρες δσοι έγένοντο ἀπ' ἀρχῆς, τοσούτοι καὶ διαμένουσι, καὶ ούτε τῷ ἀριθμῷ αύτῶν, ούτε τῷ μεγέθει δυνατόν προστεθῆναι · οἴον έν τἢ αὐτότητι τῆς φύσεω; μέλλοντες παραμένειν, τῆς πληθυνούσης αὐτούς ούχ ἔχρηζον εύλογίας. Τὰ δε πληθυνόμενα ταϊς διαδοχαϊς, και ούχ ετέρως λαμδάνοντα προσθήχην, άναγχαίως και την εύλογίαν έδέχοντο. Πάλιν αὐτὸ λέγω, ὑπὲρ τοῦ μᾶλλον αὐτὸ τὸ λεχθέν έμπαγήναι τη διανοία. Ούτε γάρ το φυτόν το άπλως και έξ επιδολής ταις τής γής λαγόσι παρατιθέμενον, άδελφοί, βεδαίαν έχει την στάσιν, άλλά τῷ βάθει ταύτης μετά πάσης παρατεθέν τῆς ἀσφαλείας. Οι άστέρες εύλογίας ούχ Εχρηζον· ούτε γάρ αύτοις αύτη τὸν πληθυσμὸν ἐχαρίζετο. Πετεινά δὲ καὶ νηκτά. καλ άνθρωπος της εύλογίας ταύτης έφίετο διά τάς διαδοχάς. Και όπου έτέρως πληθυνθήναι οὐ δύναται, έχει χώραν έχει τὰ τῆς εὐλογίας · ὅπου τὰ όλίγα πληθύνεται, και τὰ μικρά αυξησιν επιδέχεται. Έπειδη τοίνυν Εγνωμεν την αίτίαν δι' ην ταῦτα τῆς εὐλογίας ήξίωται, άναγχαϊον λοιπόν χαλ ταϊς έτέραις έαυτούς των Γραφών λέξεσιν έπιδουναι. Αύξάνεσθε, έπειδή μικρά • Πληθύνεσθε, έπειδη όλίγα • Πληρώσατε τά ύδατα, έπειδή εν μέρει. Άναγχαΐον δε εν ετέρφ καιρώ πάλιν ζητήσαι, διατί τους ίγθύας καί τὰ πετεινά καλ τὸν ἄνθρωπον μόνον τῆς εὐλογίας κατηξίωσε, τοις δε λυιποις ού μετέδωκε ταύτης. Τέως δε καθώς ἐπηγγειλάμεθα τῆς ἀκολουθίας ἐχώμεθα. Καὶ είπεν ό Θεός 'Εξαγαγέτω ή γη ψυχήν ζώσαν. Την γήν ό Θεός διπλή περιδάλλει τιμή. Πρώτον γάρ αύτη γεννά τά σπέρματα καί φυτά, καί μετά ταύτα τὰ ζῶα, οὐχ ἀλόγως, ἀλλ' ἐπειδή οἰχητήριον ἀνθρώπου ξμελλε γίνεσθαι ου μόνον δε τοῦτο, αλλ' èπειδή καὶ èξ αὐτῆς ταύτης ὁ αὐτὸς ἄνθρωπος Εμελλε τρέφεσθαι, ώς τροφόν αύτην και μητέρα τούτου τοῦ μεγάλου ζώου τιμά. "Ορα δὲ καὶ ἐνταῦθα, πῶς τῆ άχολουθία έχρήσατο. Πρώτον γάρ παρασχευάζει τάς τροφάς είθ' ούτως είσάγει τὰ τῆς τροφῆς ἀπολαύσοντα, καθάπερ και επι τοῦ ἀνθρώπου εποίησεν. Πρώτον τον οίχον άπήρτισε, και ούτω τον οίχοδεσπότην είσηγαγεν. Έξαγαγέτω ή γη ψυχήν ζώσαν. Ή ἄψυχος γῆ πόθεν γεννά ψυχήν ζῶσαν; πόθεν προηλθε λέων βρυχώμενος, ή ιππος τρέχων, ή βους έργάτης, ή άχθοφόρος δνος; πόθεν αὶ διαφοραί τῶν ζώων; πόθεν έχ τῆς άψύχου τοσαῦται ψυχαί; Καὶ ούχ αίσχύνονται αίρετιχῶν παΐδες, ὅτι ἡ μὲν ἄψυχος γή ήν ούκ [469] έχει προφέρει ψυχήν. Θεόν δε έάν άχούσωσιν, δτι εγέννησεν έχ της ίδιας ούσίας, εύθέως τῶν λογισμῶν τὰς πλοχὰς χινοῦσι, χαὶ ἐπεισάγουσιν• Ούχοῦν ἐτμήθη, ούχοῦν διηρέθη, ούχοῦν ἔπαθε, χαὶ τοιαῦτα ὅσα ἔθος αὐτοῖς λέγειν. Οὐ γὰρ τοῦ παρόντος έστι καιρού πάσι τοις παρ' αύτων λεγομένοις κατά του Μονογενούς επεξιέναι, μάλλον δε κατά της έαυτων σωτηρίας. Ούτε γάρ εύφημούμενος περδαίνέι Θεός, ούτε βλασφημούμενος βλάπτεται πάντως εί μή ἄν τις τάχα χέρδος λέγοι Θεοῦ την ήμετέραν σωτηρίαν. Αύτος γάρ πλήρης έστι παντός άγαθοῦ, άνενδεής υπάρχων εν απασιν ο αυτός μεν πάντας πλουτίζων, μηδενός δε προσδεόμενος. "Ομως τί γάρ άν τις και δοίη τῷ πάντων τῶν ἀγαθῶν πηγἢ καθεστῶτι, οδ μόνον πάντα τῆς φιλανθρωπίας ἐξήρτηται; Καθώς φησιν ό Δαυίδ. Πάττα πρός σε προσδοκώσιν. Άνοίγεις σύ την χεῖρά σου, καὶ ἐμπιπλῆς πᾶν ζωον εὐδοχίας. 'Αλλά τὸν λόγον τὸν ἐν γερσίν εἰ-

Οὐκ εἰπον rescriptum e Savil. Montf. Οὐκ εἰπε. Εριτ.
 Combefis. καλά.

πέρας άγάγωμεν. Τούτο γάρ και ήμιν φίλον και τή τάξει χαθέστηκεν. "Ο ούκ έχει ή γη προφέρει, τῷ προστάγματι πειθομένη · δ έχει ή θεία καὶ ἄχραντος ούχ ἀπογεννά φύσις; 'Αλλά πάλιν μή τις τὸ ἔχειν άνθρωπικύτερον λαμδανέτω λέγων ' Όρας πως καλ αύτος ο διδάσχαλος έδωχε προγενέστερον υπάρχειν τοῦ Υίοῦ τὸν Πατέρα; άλλὰ μᾶλλον συγγνώμην ἀπόνειμαι τῷ λόγω, ἀνθρώποις ούσι καὶ πηλίνην κεκτημένοις γλώσσαν, καλ πρός άνθρώπους ποιουμένοις λόγον περί θείας και πάντα λόγον υπερδαινούσης φύσεως. "Ανθρωποι γάρ δντες, ώς άνθρωποι λαλείν έδιδάχθημεν. Μή γάρ Ισασιν οί ἄθλιοι, ὅτι περί Θεοῦ διαλέγονται, προφέροντες λόγους τούς έπλ θεοῦ μή άρμόζοντας λέγεσθαι. Καλ δρα κακουργίαν. "Ότε τά ζητήματα προτείνουσιν, άπο τῶν ἀνθρωπίνων λογισμών λαλούσιν · οίον · Πάν, φησί, τό γεννώμενον άρχην έχει τοῦ είναι. Καὶ πόθεν; Τοῦτο εὐθέως λέγουσι · Σὺ γεννηθείς ούκ άρχην ἔσχες; ὁ πατήρ σου, ό πάππος σου; 'Ελν παραστήσης αύτῷ ἐξ αὐτῶν τῶν λογισμών λογισμόν έτερον διαλύσαι αύτου την μανίαν δυνάμενον, εύθυς σοφίζεται. Περί Θεου λόγος, καί άνθρωπίνους μοι λογισμούς παρεισάγεις; καλ την μέν ρίζαν των χαχών άπο χοινών προφέρουσι λογισμών · την δὲ διάλυσιν των κακών οὐ βούλονται άπὸ των αύτων δέχεσθαι λογισμών.

δ'. Λέγει πολλάχις. Δύναταί τις είναι χαὶ γεννάσθαι; Έλν ούν, δείξω την Γραφήν ότι ούχ ἐπὶ Θεοῦ μόνον, άλλά και έπι άνθρώπων είσηγαγε το τοιοῦτον, τί ποιείς; Τούς του μαχαρίου 'Αδραάμ παίδας ούχ ώς μή δντας ή Γραφή λέγει γεννάσθαι, άλλ' ώς προόντας. Ο γάρ Άδραὰμ ἐγέννησε τὸν Ίσαάκ ὁ Ίσαὰκ έγέννησε τὸν Ἰαχώδ ' Ἰαχώδ τὸν Λευὶ, ἐξ οῦ ἡ ίερατική φυλή. Έπειδη τοίνυν τῷ Μελχισεδέκ ἀπήντησεν ούτος, λέγω δη 'Αδραάμ, Παῦλος ὁ ἀπόστολος έρμηνεύων την ποτέ ιστορίαν είς θεολογίαν λέγει . Συνήντησε δε ό Μελχισεδέκ τῷ Άδιμαάμ, καί ηὐλόγησεν αὐτόν. Καὶ ἐπάγει εὐθέως καὶ ὡς έπος είπεῖτ [470], δι' ᾿Αδραὰμ καὶ Λευὶ ὁ δεκάτας λαμβάνων δεδεκάτωται· έτι γαρ έν τῆ όσφύζτοῦ πατρός ήν Άδραάμ. Καὶ ὁ θνητός πρὶν γεννηθῆναι ήν. Έπειδή όλως ή ρίζα έζη, τον καρπόν μετά τῆς ζώσης ρίζης εισήγαγεν. Ένταῦθα δε, οπου οὐ πάθος, ού διαδοχής τρόπος, ού χυοφορία, ούχ άνθρωπίνων παθών άχολουθία, ού θέλει είπειν δντα έξ δντος γεννηθέντα, μένοντα δὲ ἀιδίως. 'Αλλ' εἰ ἐγεννήθη, φησὶ, πως άελ ήν ; Πας γάρ ο γεννώμενος άρχην λαμδάνει. Τὸ δνομα τοῦ πατρὸ; παρ' ήμῶν διὰ πολλῶν Ερχεται περιόδων. Ο ον ύπόθου νεανίσκον έπιθυμοῦντα γάμου. Πρώτον γίνεται μνηστήρ, είτα νυμφίος, είτα άνηρ . κάν τέκη, τότε λέγεται πατήρ . κάν μή τό γεννώμενον αὐτῷτὸ δνομα χαρίσηται, μυρία ἔτη μετά της γυναικός εάν ποιήση, ού καλείται πατήρ. Όμοίως ή μήτηρ, πρώτον παρθένος, είτα μνηστή, είτα νύμφη, είτα γυνή · χυοφορεί , βαστάζει τὸν χαρπόν · καν μή ούτω προέλθη, μήτηρ οὐ λέγεται. Καν βαστάση ή ρίζα τον χαρπόν, έὰν μὴ προελθών ο παῖς χαρίσηται αὐτἢ ἀμοιδὴν τῶν πόνων τὴν προσηγορίαν, οὐ λέγεται μήτηρ. Καὶ τοῦτο ἐποίησεν ὡς σοφὸς ὁ Θεὸς, ίνα μή οί πατέρες κατά των παίδων καυχώνται · ίνα μή λέγη ὁ πατήρ τῷ παιδί, Ἐγώ σοι τὸ ζην έχαρισάμην · δι' έμε έγεννήθης · δι' έμοῦ είς τὸ είναι παρήχθης, άλλ, ίνα κάν είπη ταύτα, εύθεως ακούση. Έγω διά σε έγεννήθην, δι' έμε και συ πατήρ. 'Ομοίως και έπι της μητρός. Έχαρίσω μοι το είναι υίος, έχα-

ρισάμην σοι το είναι μήτηρ. Έφ' ήμων λαμι ταῦτα χάριν τινά καὶ ἀντίδοσιν. Όμοίως καὶ ὁ ούχ εύθέως υίος, άλλά πρώτον σπέρμα, εξτα ξμδ καί δτε γεννηθή, τότε υίός. Ταῦτα χρόνων ἀνάδουλεύει · ταύτα πάθεσιν ύποπίπτει · ταύτα σ τιχῆς έστι καταστάσεως. "Οπου δὲ ἀσώματ φύσις ή γεννώσα, δπου άσώματος ό χαρπός ό νώμενος, ποζον ἐπιδέχεται λόγον, ὅτι ἤν ποτε ὅτι ήν, και υστερον έγεννήθη; Και φαμεν ουτως. άει ούτως έχει θεός, εί μηδέν προσκτάται ποτε έστι και Πατήρ. Εί δὲ ἀεί ἐστι Πατήρ, ἀεί δέ; τον Υίον συναίδιος άρα ο Υίος τῷ Πατρί. Υίο γομεν γεννηθέντα μέν άπαθῶς, τὸν δὲ τῆς γεννή τρόπον έρμηνεύειν ούχ έπιστάμεθα. Ἡ άληθης σις αυτη έστιν, το τὰ ύπερδαίνοντα την φύσιν 1 όμολογείν μή είδέναι. Τό μὲν οὖν γέννημα προσπ μεν, την δε φύσεν ού πολυπραγμονούμεν. Εί μει ήν ανθρωπος ό γεννήσας, άνθρωπίνην εποίησε κα γέννησιν. Εί σώμα είχεν, εγέννησεν ώς σώμα. Ι σώματος ἀπήλλακται, μή περίαπτε σώματος πάθ άσωμάτφ. 'Αλλ' εγέννησε, φησίν, έχ τῆς ίδίας, : πάθος ἐγέννησε, χατὰ τομήν, χατὰ ῥεῦσιν. Πείσω τῶν γηίνων. Γεννά ή άμπελος, γεννά ή έλαία, γ και το ύδωρ, ού κατά την ημετέραν φύσιν, κατά την ίδίαν τάξιν. [471] Πάσα γυνή, έπειδάν τ θεοῦ λάδη τὸ γενέσθαι μήτηρ, χυοφοροῦσα μὲν ὧ ται · άποθεμένη δὲ τὸν χαρπὸν συστέλλεται. Έι των δένδρων τα έναντία έστιν εύρειν. Πρίν γενι ούχ ωγχωται. ὅταν γεννήση, τότε παχύνεται, ὁ: πός αυξεται, και ή ρίζα πληθύνεται, και ουτε μ σις τη γεννώση ρίζη, ούτε ελάττωσις τῷ γενντθ προσγίνεται. Ή ἄμπελος γεννά οὐ καθ' ήμας ( έλν άχούσης ότι εγέννησεν, άνθρώπινα πάθη π άπτεις τῷ πᾶσαν άνθρωπίνην ὑπερδαίνοντι φύσιν

ε'. Καὶ είπεν ὁ Θεός `Εξαγαγέτω ἡ γῆ ψυ; ζώσαν κατά γένος, τετράποδα, έρπετά, θηρία. τετράποδα κτήνη έστίν ερπετά, θηρία, δφις, δ κων · οὐ γάρ μόνον τὰ θηρίσ τὰ ὑποπίπτοντα κτ λέγεται, άλλά καὶ τὰ άχθοφόρα. Πᾶν χορτοφάγ είτε βούς, είτε πρόδατον, χτηνος χαλείται, χτή παρά το κτημα είναι του άνθρώπου. "Οτι & κτί καλείται και πρόδατα και βόες, μαρτυρεί ή Γρας Και έγένοντο αὐτῷ πτήνη προδάτων και κτή βοών. Έπληρώθη ή γῆ, ἐκόμα τοῖς καρποῖς, πρ νεγκε τά ζωα. Ελειπε λοιπόν ο οἰκοδεσπότης. ο ( ρανός έχεχαλλώπιστο, ή γῆ έπεποίχιλτο, ή θάλασ έπεπλήρωτο, ό άἡρ όρνίθων έχεχόσμητο πλή Πάντα ήν ετοιμα, καὶ ελειπεν ὁ ἄνθρωπος. Ούχ ὑδι ζεται δε τῷ είναι τελευταίος, άλλά τιμάται πα σχευάζεται γάρ ο οίχος, και εισάγεται ο οίχοδεσπότη Ούδεν γάρ ό θεός ούτε άχαίρως, ούτε άμέτρως ποι άλλα πάντα δια την χρείαν. Και βλέπε την τάξι Πρώτον εποίησεν ο Θεός βοτάνην και χόρτον. \*\* τότε τὰ θηρία τρεφόμενα. Καὶ εἰ οὐκ ξιν τὰ τρέφοντι ακαιρος ήν ή δημιουργία των ζώων, ζημιουμίνη <sup>το</sup> χαρπών την Ενδειαν. Έποίησε τα τρέφοντα, χαι τό: τά τρεφόμενα προπαρασχευάζει · πρώτον τάς χρία καλ ούτως εἰσάγει τὰ τῆς χρείας μεθέξοντα. Ούπ καὶ ἐπὶ τῶν Γραφῶν ἐποίησε. Προέλαδον τὸν Χριστό αί Γραφαί πρώτον χηρύττουσαι, και τότε ήλβεν μαρτυρούμενος. Προέλαθον αι μαρτυρίαι, ίνα π

A Hic quædam desunt in Vaticano. (Fort. verba zai je μεν... τῷ Πατρί, quæ Sav. uncinis inclusit.)

accipiat more dicens: Viden' quomodo ipse doctor concesserit Patrem Filio priorem esse? sed potius sermoni veniam tribuas, cum homines simus, Inteaque lingua utamur, atque hominibus verba faciamus de divina omnemque rationem superante natura. Ilomines enim cum simus, ut homines loqui didicimus. Non enim sciunt miseri, se de Deo disserere, verba proferentes, quæ de Deo dicere non consentaneum est. Et vide eorum vafritiem. Cum quæstiones proponunt, ex humanis loquuntur ratiociniis; exempli causa: Omne quod gignitur, inquiunt, exsistendi principium habet. Undenam vero? Statim reponunt: Tu qui natus es, annon principium habuisti : num pater tuus? num avus tuus? Si proferas illi ex ipso eorum ratiocinio rationem aliam, quæ insanum illius commentum possit obruere, statim captiose dicit : De Deo agitur, et humana mihi ratiocinia inducis? et illi quidem radicem malorum ex communibus ratiociniis proferunt: malorum vero solutionem nolunt ex iisdem ratiociniis admittere.

4. Ait sæpe hæreticus : An potest aliquis esse et nasci? Si igitur monstravero, Scripturam non de Deo tantum, sed etiam de hominibus simile quidpiam inducere, quid ages? Beati Abrahæ filios, non quasi non sint, sed quasi præexsistant, Scriptura nasci dicit. Nam Abraham genuit Isaac, Isaac genuit Jacob, Jacob Levi, ex quo tribus sacerdotalis. Quia igitur hic, nempe Abraham, Melchisedeco obviam venit, Paulus apostolus id quod tunc gestum fuit theologico more interpretans ait : « Obviam venit autem Melchisedec Abrahæ, et benedixit ei; et statim subjungit : « Et ut ita dictum sit, per Abraham etiam Levi, qui decimas accipit, decimatus est : adhuc enim in lumbis erat Abrahæ > (Hebr. 7. 1. 9. 10). Atque adeo mortalis homo antequam nasceretur erat. Quandoquidem radix vivebat, fructum cum vivente radix induxit. Hic vero, ubi nulla passio, nullus successionis modus, nulla uteri gestatio, nulla humanarum passionum series, non vult dicere eum qui erat ab exsistente gigni, et in æternum manere. At si genitus fuit, inquit, quomodo semper erat? Quisquis enim gignitur, principium accipit. Patris nomen apud nos per multos circuitus decurrit. Verbi gratia, suppone juvenem uxorem ducere cupientem. Primum fit procus, deinde sponsus, postea maritus; si gignat, dicitur pater; sin proles hoc illi nomen non tribuerit, etiamsi sexcentos annos cum uxore vixerit, non pater vocabitur. Similiterque mater, primo virgo hine postulata, postea desponsata, demum uxor; uterum gestat, fructum portat; sed si non prodeat, mater non vocatur. Etiamsi radix fructum ferat, nisi progressa proles laborum mercedem, hanc scilicet denominationem, retulerit, mater non appellatur. Idipsum Deus, utpote sapiens fecit, ne adversus filios gloriarentur patres, neve diceret pater filio, Ego tibi vitam largitus sum, propter me natus es, mea opera in rerum naturam productus es : sed etiamsi hæc diceret, statim audiret: Ego propter te natus sum, tu etiam propter me pater es. Idipsum et matri: Tribuisti mihi ut essem silius, et ego tribui tibi

ut esses mater. Hæc apud nos gratiam quamdam vicemque retributionis præ se serunt. Similiterque filius, non statim silius, sed primo semen, deinde fetus, et cum natus est, tunc est filius. Hæc temporum necessitatibus obnoxia sunt : hac passionibus subjecta: hæc corporeæ sunt constitutionis. Ubi autem incorporea est natura quæ gignit, ubi incorporeus est fructus qui gignitur, qua ratione dicatur illud : Erat quando non erat, et postea genitus est? At nos dicimus: Si Dens ita semper se habet, si nihil umquam acquirat, semper etiam est Pater. Quod si semper est Pater, semper Filium recipit : ergo coæternus est Patri Filius. Filium dicimus sine passione natum, generationis vero modum explicare non possumus. Vera hac est scientia, ut sateamur nos ea non nosse. quæ naturam nostram superant. Prolem itaque adoramus. naturam vero non curiose scrutamur. Si homo esset is qui genuit, humanam certe generationem habuisset. Si corpus habuisset, genuisset ut corpus. Sin vero immunis sit a corpore, ne corporis affectiones incorporeo adscribas. At genuit, inquit, ex propria natura, cum passione genuit, per sectionem, per esfluxum. Ex terrenis contrarium probo. Gignit vitis: gignit olea, gignit etiam aqua, non secundum naturam nostram, sed secundum proprium ordinem. Quævis mulier quando id a Deo consequuta est, ut sit mater. uterum gestat, intumescit : emisso autem fructu, tumorem ponit. In arboribus secus accidit. Priusquam genuerit arbor non intumescit : cum genuerit tum crassior efficitur, fructus augetur, et radix multiplicatur, neque imminutio est gignenti radici, neque nato fructui. Gignit vitis non more nostro: Deumque si audieris genuisse, humanas passiones adscribis naturam omnem humanam superanti?

5. Et dixit Deus: Educat terra unimam viventem socundum genus, quadrupedes, reptilia, bestias (Gen. 1. 24). Quadrupedes jumenta sunt; reptiles, bestiæ, serpens et draco; neque enim bestiæ solum subjugales, sed etiam quie oneribus ferendis, jumenta dicuntur. Quidquid fæno vescitur, sive bos, sive ovis, pecus vocatur: χτηνος sive pecus dicitur, quia est жтяμα sive possessio hominis. Quod autem oves et boves pecora vocentur testificatur Scriptura: Et suerunt illi peccra ovium et pecora boum (Gen. 26. 14). Repleta est terra, vernabat fructibus, protulit animalia; desiderabatur demum pater familias; cælum ornatum fuerat, terra vario decore splendebat, repletum erat mare, aer avium multitudine ornatus erat. Omnia parata erant, et desiderabatur homo. Non illi contumeliæ est, quod sit postremus, sed hoc ilh cedit honori : præparatur enim domus, et inducitur pater familias. Nihil quippe Deus intempestive et sine modo facit, sed cuncta ad certum usum. Ac vide ordinem. Primo fecit Deus herbam et fænum, et postea animalia quæ his nutrirentur. Nisi enim essent alimenta, intempestiva fuisset animalium creatio, quæ penuria fructuum laboraret. Fecit alimenta, et post ea quæ iis alerentur condidit; primo ad usum necessaria, deinde inducit ea quæ illis uterentur.

Eodem modo se in Scripturis gessit. Antecesserunt Christum Scripturæ ipsum prædicantes, et tunc venit is quem prædicabant. Præcesserunt testimonia, ut crederetur ei, de quo testimonium ferebatur. Præcessit lex, ut prædicaret legislatorem. Præcesserunt prophetæ, ut illum declararent, de quo vaticinabantur.

Scripturæ cur Judæis relictæ. — Ac vide sapientiam Dei. Scripturas prophetarum non sivit in Ecclesia solum esse, sed et apud Judæos: ut illi coarguerentur, reliquit eas apud Judzos indignos, Dei hostes, Christi inimicos. Cur ergo id fecit, nec ab illis Scripturas abstulit? Evidens causa est, nec multa probatione opus habet. Ut prædicatio mea non suspecta esset. Si solus prophetas haberem, posset incredulus contradicere. Aususne essem ego dicere, Dixit Moyses, dixit Isaias, aut dixit reliquus prophetarum ordo, de Christo, et de iis quæ tempore adventus ejus eventura erant? Poterat quivis respondere: Undenam scimus Moysem fuissé prophetam, et hæc dixisse, aut prædicasse, quemadmodum vobis Christianis ad confirmationem doctrinæ vestræ blaterare visum est, prophetas nempe fingere, et nomina fabulose comminisci? nosne debemus hanc auctoritatem admittere? Nunc vero contradicenti, etiamsi magnis munitus sit ratiociniis, omnis sublata occasio est, eo quod illa testimonia apud ipsos deposita sint, quæ nos ad dogmatum nostrorum defensionem afferimus. Unde enim coargui non possit eorum levitas? Ne igitur hac dicantur, permisit ut libri Scripturarum apud illos essent, ut si mihi sides negetur, quasi ad propriorum dogmatum gratiam illa confinxerim, illis fides habeatur, qui ab illis dogmatibus abhorrent. Si Judæum interroges, non dico quemdam de plebe ac de turba, sed qui et verbo polleat et legem teneat, Estne Christus? et non dicat non esse, sed esse quidem, at non esse hunc. quem vos dicitis, sed alium : hactenus ille rem non evertit, sed personam in dubium vocavit. Aliud porro est rem negare, aliud vero personam. Ut si quis a me debitum reposcat, aliud est dicere, Non debeo, et aliud dicere, Non tibi, sed alii debeo. Interim debitum in confesso est. Quod igitur Christus sit, id illi confitentur, dubitant autem an hic sit, qui a nobis prædicatur, et eum qui non exsistit admittunt, quia eum qui vere est negarunt. Et advertas velim, ipsum legislatorem Moysem ipsa hominis formatione Filium inducere, ejusque cognitionem. Dixit, Fiat firmamentum: dixit, Germinet terra; dixit, Educant aquæ. Cum autem venit ad hominem ait : Et dixit Deus, Faciamus hominem. Interrogo Judæum: Si solus est, nec est cum eo Filius, quem prædicamus, si non est Spiritus sanctus, quem adoramus, cuinam dixit, Faciamus hominem? Cælum jussu solo facit, terram et religus similiter : cum hominem creat, divinitatem Filii demum volens quasi per fenestras conspiciendam præbere, dicit, Faciamus hominem; ut ostendat illum in prioribus etiam creandis sibi socium fuisse. Aiunt itaque Judæi in angustum redacti, ner valentes ita apertam dictionem mutare, ipsum id angelis dixisse: quoniam

dictionis naturam aperte negare non possunt, al modo negationem illam insinuant. Cuinam igiu dixit, Faciamus? Angelis, inquiunt. Quæro, Utri m jores sunt, angeli, an homines? Sane angeli. Na quando etiam admodum in virtute profecimus, i tunc quidem illos superamus, sed pares eis sumu Nunc vero iis natura longe inferiores sumus, inco poreisque angelis sumus minores.

6. Audi Davidem hac de re testificantem : Quid e homo, quod memor es ejus, aut filius hominis, quonia visitas eum? Minuisti eum paulo minus ab angel (Psal. 8. 5. 6). Certe minores angelis sumus : nos in feriores, angeli majores. Si cum hominem illum m norem faceret, opus habuit angelis consiliariis adjutoribus, cum majores faceret, non unum nem angelum, sed illa millia millium innumerabilium quemadmodum enim luminaria simul omnia fecit, s et angelos et archangelos simul; et tot sunt ut ou nem superent numerum, clamatque Daniel: Decimillies dena millia ministrabant ei, et millia millium a stabant ei (Dan. 7. 10). Dena millia denorum milliu angelorum fecit, milliaque millium archangelorum nec opus habuit consiliario aut adjutore, et cui unum faceret luteum hominem, consilio utitur, se monem confert, consilium init? Quis est homo? none terra et de terra? nonne cinis et favilla? Clamatqu Abraham suam prædicans vilitatem : Ego autem su terra et cinis (Gen. 18. 27). Quid sunt angeli? nons spiritus? nonne ignis? Audi Davidem clamantem Qui facit angelos suos spiritus, et ministros suos igne urentem (Psal. 103. 4). Cum ignis naturam condere intelligentes et incorporeos spiritus, non opus habu consiliario, non socio, non alio quopiam in oper adjutore : et cum eum qui de terra est condit, mist rum illum, vilem, qui brevi postea tempore non fu turus est, qui in sepulcro dissolvetur, qui tempor consumetur, consilium init, consultat? Etiam, in quiet, decet Dominum ob summam suam bonitatem dicere famulis præsentibus, Quid fleri oportet? qui faciemus? Hoc quoque concedo, ac post tantum cer tamen, admitto, illud, Faciamus, ad angelos dictun fuisse. Illud, Faciamus, audisti; illud vero, Secundu imaginem et similitudinem non vidisti? Hoc enim verb Judavorum et hæreticorum ora obstruam. Neque enit Judæus, neque rursum hæreticus, ipse quoque ver Judæus; imo pejor : illi namque corpus visibile cru cifixerunt; hi vero divinitatem invisibilem impe gnant; imo vero ipsorum salutem. Verum et illi impor sibilia aggredi demonstrati sunt. Quapropter partu pœnas hujus facinoris in præsenti dederunt, gent suum videntes per totum orbem dispersum. Demm autem illis extrema ultio est infligenda, quando es tremum omnium judicium reddendum erit. Atqu ab ipsis suo tempore promeritæ repetentur pæns Quid causæ igitur est, cur hos omnes sermones vob proposuerim? Volo enim rursum seriem repeter Non audet hæreticus, nec audet Judæus dicere, una esse Dei et angelorum imaginem. Num angeli, qu facti sunt, adjutores Dei fuerint? Ministri solum eran

στευθή ὁ μαρτυρούμενος. Προέλαδεν ὁ Νόμος, ΐνα κηρύξη τὸν Νομοθέτην. Προέλαδον προφήται, ΐνα έρμηνεύσωσι τὸν προφητευόμενον.

Καὶ ὅρα τοῦ Θεοῦ τὴν σοφίαν. Τὰς Γραφάς τῶν -προφητών ού συνεχώρησεν έν τἢ Έχχλησία μόνον είναι, άλλά και προς Ἰουδαίους · Ινα ελέγχωνται, εξασεν αύτας και παρά 'Ιουδαίοις τοις άναξίοις, τοις θεομάχοις, τοῖς ἐχθροῖς τοῦ Χριστοῦ. Διατί οὖν τοῦτο πεποίηχε, χαὶ μὴ ἔλαβεν αὐτάς παρ' αὐτῶν; Φανερά ή αίτία, και ού πολλής κατασκευής δεομένη. "Ινα άνύποπτον ή το έμον χήρυγμα. Εί μόνος είχον τούς προφήτας, ένην άντειπείν τῷ ἀπιστοῦντι. Ἐτόλμησα είπειν έγω, ότι είπε Μωϋσής, ή είπεν Ήσαίας, ή είπε τὸ λοιπὸν τῶν προφητῶν τάγμα, περί τε Χριστου, και των κατά τὸν καιρόν της παρουσίας αὐτοῦ γενησομένων : Ἐνῆν ἀντειπεῖν τῷ βουλομένω καὶ φάσχειν · Πόθεν τοῦτο, ὅτι Μωῦσῆς ἐγένετό τις προφήτης, και είπε ταῦτα, ή ἐκήρυξεν, ὡς ἡθελήσατε ύμεζς οι Χριστιανοί πρός σύστασιν τῶν οἰχείων δογμάτων και προφήτας πλάσαι, [472] και όνόματα μυθεῦσαι; ήμεις έχ τούτου πρόχριμα όφειλομεν ύπομένειν; Νῦν δὲ πᾶσα τῷ ἀντιλέγειν βουλομένω, κὶν μαχράν έχοντι διχαιολογίαν, περιήρηται πρόφασις, διά τὸ ταύτας τὰς μαρτυρίας παρ' αὐτοῖς τυγχάνειν, άς ήμεζς πρός σύστασιν των οίχείων φέρομεν δογμάτων. Πόθεν γάρ μή δυνατον έλέγξαι την τούτων όμδιουργίαν; "Ινα τοίνυν μή ταῦτα λέγηται, συνεχώρησε παρ' έχείνοις τὰ τῶν Γραφῶν τυγχάνειν βιδλία, ΐνα κάν έγω άπιστηθω ώς πρός χάριν των οίκείων δογμάτων πλαττόμενος διά την οίχειότητα, έχεῖνοι πιστευθώσι διά την άλλοτριότητα. Έαν έρωτήσης Ίουδαΐον, ου λέγω τον χυδαΐον και δημώδη δχλον, άλλά τον έντὸς λόγου καὶ νόμου, "Εστι Χριστός; καὶ οὐ λέγει δτι Ούκ έστιν, άλλ' δτι "Εστι μέν, ούχ ούτος δέ δν ύμεζς λέγετε, άλλ' άλλος τέως το πράγμα ούχ άνέτρεψε, περί δὲ τὸ πρόσωπον ἐδίστασεν. Αλλο δέ ἐστιν άρνήσασθαι πράγμα, άλλο δὲ πρόσωπον. Οἶον ἐάν τις ένάγη μοι περί χρέους, άλλο έστιν είπειν. Ού γρεωστῶ, καὶ ἄλλο ἦν εἰπεῖν, Ού σοὶ χρεωστῶ, ἀλλ' ἄλλφ. Τέως το χρέος ώμολόγηται. Ότι μέν ούν Εστι Χριστός, όμολογούσιν, άμφιβάλλουσι δε εί ούτός έστιν ό παρ' ήμῶν χηρυττόμενος, χαὶ τὸν μὴ ὅντα ἐχδέχονται, έπειδή τὸν δυτα ήρνήσαντο. Καλ πρόσεχε αὐτὸν τὸν νομοθέτην Μωῦσέα αὐτἢ τἢ τοῦ ἀνθρώπου χατασκευή είσαγαγόντα τον Υίον και την γνώσιν αὐτοῦ. Είπε, Γενηθήτω στερέωμα· είπε, Βλαστησάτω ή γη είπε, Έξαγαγέτω τα ύδατα. Ότε ήλθεν είς τον άνθρωπον, λέγει · Καί είπεν ο Θεός, Ποιήσωμετ ἄτθρωποτ. Έρωτῶ Ἰουδαΐον Εἰ μόνος ἐστὶ, καὶ οὐκ ἔστι μετ' αὐτοῦ Υίὸς ὂν κηρύττομεν, εἰ οὐκ έστι Πνεῦμα άγιον δ προσκυνοῦμεν, τίνι εἶπε, Ποιήσωμεν ἄνθρωπον; Τὸν οὐρανὸν ποιεί προστάγματι μόνφ, την γην όμοίως και τὰ λοιπά · ὅτε τὸν ἄνθρωπον δημιουργεί, την θεο γνωσίαν λοιπόν τοῦ Υίοῦ ὡς διά θυρίδων παραχύψαι βουλόμενος, λέγει, Ποιήσωμετάτθρωποτ, ίνα δείξη και των πρώτων αὐτῷ • συνεργόν. Λέγουσι τοίνυν οι Ίουδαΐοι στενούμενοι, μή δυνάμενοι το προφανές μετατιθέναι τῆς λέξεως, ὅτι τοις άγγέλοις είπεν επειδή φανερώς άρνεισθαι ού δύνανται της λέξεως την φύσιν, έτέρω τρόπο πως ταύτην την άρνησιν έπεισάγουσιν. Τίνι τοίνυν εξπε, Ποιήσωμες; Άγγέλοις, φησίν. Έρωτῶ, τίνες μείζους, οἱ ἄγγελοι, ἢ οἱ ἄνθρωποι; Πάντως οἱ ἄγγελοι. Όταν γὰρ πάνυ φθάσωμεν εἰς ἄρετῆς μέτρον, τότε ἐχείνους οὐχ ὑπερδαίνομεν, ἀλλ' ἐχείνοις ἰσούμεθα. Νῦν δὲ πολύ τὴν ἐχείνων ὑποδεδήχαμεν φύσιν, χαὶ ἐλάττους τῆς ἀσωμάτου τῶν ἀγγέλων τυγχάνομεν καταστάσεως.

ς'. "Αχουε περί τούτου Δαυίδ μαρτυρούντος τί έσειν ἄνθρωπος, ὄτι μιμνήσκη αὐτοῦ, ἢ υίὸς ἀνθρώπου, ὅτι ἐπισκέπτη αὐτός; Ἡλάττωσας αὐτόν βραχύ τι παρ' άγγέλους. Τέως ήλαττωμένοι έσμεν παρ' άγγέλους : ήμεῖς ἐλάττους, οἱ ἄγγελοι μείζους. Εί τὸν ἄνθρωπον τὸν ἐλάττονα ποιῶν, χρείαν έσχε συμδούλων τῶν ἀγγέλων ἢ συνεργῶν, ϶ ὅτε τοὺς μείζους εποίει, ούχ ενα άγγελον, άλλ' όμου τάς μυριάδας εκείνας τὰς ἀναριθμήτους • [473] ὥσπερ γὰρ τούς φωστήρας όμου πάντας έποίησεν, ούτω άγγέλους καὶ ἀρχαγγέλους όμοῦ · καὶ τοσοῦτοί εἰσι ὅτι τὴν τῶν άριθμῶν ὑπερδεδήχασι φύσιν, χαλ βοἄ Δανιήλ · Μύριαι μυριάδες ελειτούργουν αὐτῷ, καὶ χίλιαι χιλιάδες παρειστήχεισα**r α**ὐτψ. Μυρίας μυριάδας έποίησεν άγγέλων, και χιλίας χιλιάδας άρχαγγέλων, και ού χρεία συμδούλου ή συνεργοῦ, και Ένα ποιῶν πήλινον άνθρωπον βουλή χέχρηται, λόγον εἰσάγει, συμδουλήν λαμδάνει; Τί έστιτ ἄτθρωπος; οὐ γῆ καὶ ἀπὸ γῆς; οὐ κόνις μόνον καὶ τέφρα; Καὶ βοặ 'Αδραάμ την έαυτοῦ χηρύττων εὐτέλειαν ' Έγὼ δέ είμι γη καί σποδός. Τί είσιν άγγελοι ; οὐ πνεῦμα; ού πῦρ; Καὶ ἄχουε τοῦ Δαυίδ βοώντος · Ὁ ποιών τοὺς ἀγγέλους αὐτοῦ πrεύματα, καὶ τοὺς λειτουργούς αύτοῦ πῦρ φλέγον. Την τοῦ πυρός φύσιν έργαζόμενος, τὰ νοερὰ καὶ ἀσώματα πνεύματα, οὐ χρείαν έσχε συμδούλου, ού συνεργοῦ, ούχ ἐτέρου τινὸς πρός συμμαχίαν των γενομένων και τον άπο γής ποιών, τον οίχτρον, τον εύτελη, τον μιχρόν υστερον ούχ ἐσόμενον, τὸν τάφφ διαλυόμενον, τὸν χαιροίς δαπανώμενον, βουλήν είσάγει, σχέψιν ποιείται; Ναί, φησίν, ἐνδέχετα: Δεσπότην διὰ πολλήν ἀγαθότητα είπειν δούλοις παρεστώσι. Τί δει γενέσθαι; τί ποιώμεν; Συγχωρώ και τούτο, και μετά τον τοσούτον άγῶνα, δίδωμι τὸ, Ποιήσωμεν, πρὸς ἀγγέλους εἰρῆσθαι. Τὸ, Ποιήσωμεν, ήχουσας τὸ, Κατ' εἰκόνα και ομοίωσιν, ούκ είδες; Τούτφ γάρ όφειλω τῷ λόγφ καὶ Ἰουδαίων καὶ αἰρετικῶν ἀπορράψαι στόματα. Ούτε γάρ Ἰουδαίος, ούτε πάλιν αίρετικός ό αύτός κατ' άλήθειαν Ίουδαΐος, μαλλον δέ καλ χείρων· ol μέν γάρ το σῶμα ἐσταύρωσαν το όρώμενον, οἱ δὲ τἡν θεότητα την άδρατον πολεμοῦσι · μάλλον δὲ την ἐαυτῶν σωτηρίαν. 'Αλλά κάκεῖνοι ἡλέγχθησαν ἀδυνάτοις ἐπιχειρήσαντες πράγμασιν. Διὸ καὶ δίκην μερικήν ταύτης τῆς τόλμης ἐπὶ τοῦ παρόντος δεδώχασιν, ἀνὰ πάσαν την οίχουμένην το έαυτών διεσπαρμένον θεασάμενοι γένος. "Υστερον γάρ αύτοις ή τελεία έπαχθήσεται δίχη, ότε το πάνδημον μέλλει συγχροτείσθαι χριτήριον. Καλ αύτολ δὲ τῷ δέοντι χαιρῷ τὰς άξίας παρά τοῦ αὐτοῦ ἀπαιτηθήσονται δίχας. Τοῦτο τί ούν έστι, διὸ πάντας ύμιν τούτους παρεθέμην λό. γους; Βούλομαι γάρ πάλιν τῆς ἀχολουθίας γενέσθαι. Ού τολμά ούτε αίρετικός, ούτε Ίουδαΐος είπειν ότι μία είκων και όμοιωσις θεού και άγγέλων. • Μή γάρ άγγελοι, οί γενόμενοι, συνεργοί ήσαν τοῦ Θεοῦ; Λειτουργοί μόνον, ύμνοῦντες, εὐχαριστοῦντες, εἰδότες

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Sav. αὐτόν. Combelis. αὐτοῦ.

b Sav. in marg. supplendum conjicit πολλῷ μᾶλλον, vel πόσφ μᾶλλον. Sed intercepta series orationis infra continuator.

e Hac apud Cosmam Ægyptium habentur p. 525.

δτι ἐγένοντο, δτι πρό τούτου οὐχ ἡσαν, καὶ πνεύματι ἀγαθότητος ἐγένοντο « καὶ ἐστήκασι θεωροὶ, βλέποντες τὰ γινόμενα μετ' αὐτούς. "Εδλεπον οὐρανὸν ἐχ τοῦ μὴ δντος γινόμενον, καὶ ἐξεπλήττοντο · θάλασαν ἀφοριζομένην, καὶ ἐθαύμαζον · ἐθεώρουν γῆν κοσμουμένην, καὶ ἔφριττον. "Ότι δὲ οὐχ ἡσαν ἄγγελοι συνεργοὶ, ἀλλὰ θαυμασταὶ, λέγει ὁ Θεὸς πρὸς τὸν Ἰώδ · "Ότε ἐποίησα ἄστρα, ἤνεσάν με πάντες ἄγγελοι καὶ ὕμνησαν."

[474] Ποιήσωμεν ἄνθρωπον. Τὸ ῥῆμα δηλοί τὸν λέγοντα καὶ τὸν ἀκούοντα. "Ορα τῆς ὁρθοδόξου πίστεως τὴν ἀκτίνα λάμπουσαν ἀεί· καὶ ἡλιος φαίνων τὴν ἐαυτοῦ ἀκτίνα συνῆψεν. Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' εἰκόνα ἡμετέραν καὶ ὁμοίωσιν. 'Εφύλαξε καὶ τῶν ὑποστάσεων τὴν τάξιν, καὶ τῆς οὐσίας τὸ μονοειδές. Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' εἰκόνα. Οὐ κατ' εἰκόνας · οὐκ ἄλλη γὰρ εἰκὼν Πατρὸς, καὶ ἄλλη Υἰοῦ. Ποιήσωμεν ἴνα τὸ πληθυντικὸν τῶν ὑποστάσεων δείξη · Κατ' εἰκόνα ἡμετέραν ἴνα τὸ ὁμοούσιον δείξη · Κατ' εἰκόνα ἡμετέραν ἴνα τὸ ὁμοούσιον ἐρμηνεύση. Τἰς ἐστι τούτου τοῦ μεγάλου λόγου καὶ τῆς θαυμαστῆς δημιουργίας κοινωνός; 'Ιουδαῖοι ἀντιλέγουσι, καὶ ἐπιστομιζόμενοι ἐπαισχυντοῦσιν αἰρετικοὶ μαίνονται, ἡ ἀλήθεια πολεμεῖται, ὁ τῆς εὐσεδείας λόγος ἀἡττητον ἔχει τὴν ὁμολογίαν.

ζ'. Πόθεν ούν παραστήσομεν τίνι είπεν, Ποιήσωμεν άνθρωπον; ή τίς έστιν αὐτοῦ σύμδουλος; Τὸ γάρ, Ποιήσωμεν, δψιν άπαιτεί συμδούλου. Λέγει τοίνυν ό μακάριος Ήσατας περί του μονογενούς Υίου του Θεού, τού δι' ήμας σχήματι τῷ καθ' ήμας ἐπιδημήσαντος, ότι Παιδίον έγεννήθη ήμιν, υίὸς και νεανίσκος έδόθη. Το μή ον παιδίον έγεννήθη ο δε ων Υίδς έδόθη. Καὶ καλείται τὸ ὅτομα αὐτοῦ μεγάλης βουλής άγγελος, του παιδίου, Υίου μεν διά την θεότητα, παιδίου δὲ διά τὴν άνθρωπότητα. Μεγάλης βουλής άγγελος, θαυμαστός σύμδουλος. Εί δὲ τον σύμδουλον, ῷ εἶπεν, Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' είχονα καί καθ' ομοίωσιν ήμετέραν, μεγάλης βουλης άγγελον χαλείς, οὐδέπω, προφητα, εμήνυσας τὸ άξίωμα τοῦ παρά σοῦ χηρυσσομένου συμδούλου. Ελξιετο λφό και Μροιμία αρπροργος, έρρκει λφό αρπδουλεύειν λέγων. Μή αποκτείνης αύτούς, μήποτε είπωσι τὰ ἔθτη. Διὰ τὸ μὴ δύνασθαι αὐτοὺς τεκνώσαι, απέκτεινεν αύτούς. 'Αλλά μη στήσης το θαύμα πέχρι του συμδούλου. μή κοινοποιήσης τό δνομα. Εί και πολλοι σύμδουλοι, μη ύδριζέσθω ό μόνος. 'Αλλ' οὐδέπω ἐνόησας, φησὶ, τὸ ἄξίωμα τοῦ κηρυττομένου. "Αχουε περί τοῦ θαυμαστοῦ συμδούλου ερμηνεύει γάρ ό Ήσατας άπό του προεξελθόντος τὸ ἐπόμενον. Θαυμαστὸς, φησὶ, σύμβουλος, Θεὸς Ισχυρός. Καλῶς προσέθηκε τῷ Θεῷ τὸ Ισχυρόν. Διατί: "Ωσπερ γάρ ἐγένοντο πολλοί σύμδουλοι, καί ού διά τοῦτο ἔδει τρωθηναι τὸ άξίωμα τοῦ ἐνὸς συμδούλου · ούτως ἐπειδή πολλοὶ ἐγέγοντο θεοὶ (Εγώ γάρ είπα, Θεοί έστε, και υίοι Υψίστου πάντες. και πάλιν είπεν ὁ Θεός τῷ Μωῦσεῖ, Ίδοὺ τέθεικά σε είς θεὸν τῷ Φαραώ), οὕτος ὁ χηρυττόμενος οὐχ ωφειλεν ύδρισθηναι. Καλ ίνα μη νομίσης, ότι θεός, ώς ό Μωϋσής, ή ώς οἱ ἀπόστολοι, ἐπήγαγε, Θεός ίσχυρός. Μωϋσῆς θεὸς, ούχ Ισχυρὸς, ἀλλ' ἐνισχυόμενος. "Αλλο έστιν ένισχυόμενος, άλλο Ισχυρός.

\* Hæc, δτι πρό τ.... έγένοντο, desunt in Savil. Montf. νεύματι legisse videtur. Εφίτ.

"Αλλο δανείζων χάριν, άλλο λαμβάνων. Θεός Ισχι ρός. Μωϋσής θεός ενισχυόμενος, κάν μεγάλι ή θαυμάτων έργάτης, άλλά λαμδάνει την χάρι Υπεξούσιοι οι απόστολοι, έξουσιαστής ο Σωτήρ, κ δίδωσι. Θεός Ισχυρός. Ούκ ήρκέσθη δε ούδε τούτι άλλ' ἐπάγει, Ὁ ἐξουσιαστής, [να παιδεύοη καὶ ἡμί και αίρετικούς, μη ύπεξούσιον λέγειν τον της έξο σίας ἄρχοντα. "Αλλο ὑπεξούσιος, ἄλλο ἐξουσιαστή [475] Θέλεις μαθείν αὐτεξουσίου καὶ ὑπεξουσίου δι φοράν; Οι ἀπόστολοι ὑπεξούσιοι, ὁ Σωτηρ ἐξουσι στής. Παϋλος είδεν εν τη Μαπεδονίμ παιδίσκην έχο σαν πνευμα Πύθωνος, και λέγουσαν έπι πάντων Οδτοι οι άνθρωποι δούλοι τού θεού τού ψψίστι είσιν. Διαπονηθείς δε ο Παύλος και επιστρέψα είπε τῷ πνεύματι, οὐ τῇ ἐνεργουμένῃ, άλλὰ τῷ ἐ εργούντι, Παραγγέλλω σοι έν ἐνέματι Κυρίο Ίησοῦ Χριστοῦ ἐξελθεῖν ἀπ' αὐτῆς. Καλεί Κι ριον, ενα δείξη έαυτον δούλον. Έπειδή το θαύμα ! ύπερ άνθρωπον, το δαίμονας ύπαχούειν άνθρώποι ίνα μή δψις άρπάση την φωνήν, και νομισθώσι θε οί του Θεου ύπηρέται, Παραγγέλλω σοι, φησί èr τῷ ὀrόματι τοῦ Κυρίου. Δούλου τὸ παραγγί λειν, Δεσπότου το έξουσιάζειν. Είδες οίκέτην παραγ γέλλοντα, βλέπε Δεσπότην ἐπιτάσσοντα. Προσηνίχθ τις τῷ Δεσπότη δαιμονιῶν, κωφὸς καὶ ἄλαλος. Οὐ είπεν & Δεσπότης, Παραγγέλλω σοι, τὸ άλαλον κα πωφὸν δαιμόνιον : άλλ', Έγώ σοι ἐπιτάσσω. Τ παράγγελμα Παύλου, τοῦ ἐξουσιαστοῦ τὸ ἐπιτάσσει 'Εγώ σοι ἐπιτάσσω, ἔξελθε ἀπ' αὐτοῦ, καὶ μη κέτι είσελθης. Υπήκουσεν ο δαίμων, επέγνω γλ την εξουσίαν. Λεγέτω ό μαχάριος Ίεζεχιηλ πρός τη αίρετικήν συναγωγήν · Ζω έγω, λέγει Κύριος, έδι καιώθη ή άδελφή σου Σύδομα υπέρ σέ. Kal s έστιν ο λέγει; Έαν γαρ μη μάθης ο λέγει, οὐ δύν έφοδιασθηναι πρός την της θεωρίας χατάληψη. Ο Σοδομίται άπειρημένοι ο τυγχάνοντες, παρανομί γάρ συνέζων · διό και θεηλάτω πατηναλώθησαν πυρί Καὶ ἡν Ἱερουσαλήμ μετά τὴν ἐκείνων άναίριση και της πόλεως αὐτῶν τὴν πυρπόλησιν, μετά πολλά γενεάς, άνθουσα μέν τη δψει, τη δε κακία μείζο ποιούσα. "Ότε τοίνυν την των Σοδόμων υπερίθηση ούτοι κακίαν, δμινυσιν ό Θεός διά του Τεζεκιτλ λέγω ούτως · Ζω έγω 'Αδωναί, Αξγει Κύριος, είπε πρά την ασύνθετον την θυγατέρα Ιερουσαλήμ. Οὐχ ημαρτεν ή άδελφή σου Σόδομα κατά τὰ ήμίσει των άμαρτιων σου, καὶ ἐδικαιώθη Σόδομα ἐκ σοῦ. άντι του, Πρός σύγκρισιν σήν Σόδομα δικαία έσιν. olov el tic Elegen aipetixolo "Edixaiúlnoan xal Touδαίοι άπο της υπερδολής της κατά τους αίρετικώς μανίας : εδικαιώθησαν δαίμονες, ότι οι μέν Υίον λίγουσιν, οί δὲ ποίημα. Εδικαιώθη Σόδομα ἐκ σου. Ζητῶ δὲ ἐν παρόδφ τὴν αἰτίαν δι' ἡν οἱ τὰ Σοδομτων πράξαντες, ούχ ἀπώλοντο ώς Σοδομίται μαίλον δε, εί εδιπλασίασαν τὰ άμαρτήματα, διατί μή έρη. μώθησαν ώς έχεζνοι;

η΄. Ὁ Θεὸς οὖν οὐ μόνον ἔδλεπε τὴν τῶν Τουἐεἰων ἀχμάζουσαν ἀσέδειαν, ἀλλὰ καὶ τὴν μετὰ ταῦτε τῶς πιστῶν εὐσέδειαν τροήδει ὅτι ἔμελλε προίἐνει τῆς Ἰουδαίας ἡ ἀγία θεοτόχος Παρθένος τροσῶν τῶν ἀποστόλων, προέδλεπε τὰ τέγρε τῶν ὁμολογητῶν, τὰς μυριάδας τῶν Ἰουδαίων

b Savil. addit και απηγορευμένοι, conjictique ετών νου, quod Combesis. recepit.

laudantes, gratias agentes, gnari se factos esse, ¹ [et antea non fuisse, ac nutu voluntatis illius creatos fuisse]: stabantque contemplantes, videntesque ea quæ post ipsos facta fuerant. Videbant cælum ex nihilo factum, et stupebant; mare segregatum, et mirabantur; contemplabantur terram ornatam, et exhorrescebant. Quod autem angeli non adjutores fuerint, sed admiratores, ait Deus Jobum alloquens: Quando feci stellas, laudaverunt me omnes angeli et calebraverunt (Job. 38. 7).

Illud, Faciamus, Trinitatem et unitatem subindicat. - Faciamus hominem. Dictum illud et loquentem significat et audientem. Vide orthodoxæ fidei radium semper splendentem : et sol lucens radium suum adjunxit. Faciamus hominem secundum imaginem et similitudinem nostram. Personarum ordinem servavit, et substantiæ unitatem. Fuciamus hominem secundum imaginem. Non secundum imagines: neque enim alia est imago Patris, alia Filii. Faciamus: ut personarum pluritatem ostendat; Secundum imaginem nostram: ut consubstantialitatem declaret. Quisnam vero est magni bujus sermonis et admirandæ creationis socius? Judæi contradicunt, ac vel consutati impudenter se gerunt; hæretici insaniunt, veritas impugnatur, pietatis doctrina invictam præ se fert confessionem.

7. Unde igitur ostendemus cui dixerit, Faciamus hominem? aut quis est ejus consiliarius? Illud enim, Faciamus, præsentiam consiliarii exigit. Ait itaque bcatus Isaias de unigenito Filio Dei, qui propter nos humana venit forma : Puer natus est nobis, filius et juvenis datus est (Isai. 9.6). Qui non erat puer natus est; qui erat Filius, datus est. Et vocabitur nomen ejus, magni consilii angelus, nempe pueri, qui Filius erat propter divinitatem, puer autem propter humanitatem. Magni consilii angelus, admirabilis consiliarius. Si porro consiliarium cui dixit, Faciannes hominem secundum imaginem et similitudinem nostram, magni consilii Angelum vocas, nondum, o propheta, dignitatem ejus qui a te consiliarius vocatur declarasti. Fuit enim et Moyses consiliarius : videbatur enim consilium dare cum diceret: Ne occidas eos, ne forte dicant gentes: Eo quod non posset illos prole augere, occidit eos. Verum ne miraculum ad consiliarium usque statueris : ne commune nomen seceris, etsi multi consiliarii sint, ne contumelia afficiatur is qui solus est. At nondum, inquit, ejus qui prædica tur dignitatem nosti. Audi de admirabili consiliario; Isaias enim id quod sequitur ab eo, quod præcedit. interpretatur : Admirabilis, inquit, consiliarius, Deus fortis. Recte Deo fortitudinem adjunxit. Quare? Quemadmodum enim multi fuere consiliarii, neque tamen ideo unius consiliarii dignitas Jædi debuit, sic quia multi suere dii (nam ait : Ego dixi, Dii estis, et filii Altissimi omnes [ Psul. 81. 6 ]: ac rursum ait Deus Moysi, Ecce posui te in deum Pharaonis [Exod. 7. 1]), hic qui prædicatur non debuit contunielia af-

fici. Ac ne putes eum ita deum esse, ut erat Moyses, ut erant apostoli, addidit, Deus sortis. Moyses Deus erat, non fortis, sed fortitudine donatus. Aliud est fortitudine donatus, et aliud fortis. Aliud gratiam commodans, aliud accipiens. Deus fortis. Moyses deus erat fortitudine donatus, etiamsi grandium miraculorum patrator; verum gratiam accipit. Sub potestate erant apostoli, potens est Servator, et tribuit. Deus fortis. Neque hoc tantum satis habuit, sed adjicit, potens, ut et nos et hæreticos doceret, ne sub potestate diceremus eum qui ipsi potestati imperat. Aliud est sub potestate constitutus, aliud potens. Vis nosse discrimen inter eum qui ex se potens sit, et eum qui sub potestate sit? Apostoli sub potestate, Servator vero potens erat. Paulus vidit in Macedonia puellam spiritum Pythonis habentem, omnibusque dicentem : Hi homines servi Dei altissimi sunt. Ægre autem ferens Paulus, conversus dixit spiritui (Act. 16. 47. 18); non autem puellæ, sed puellam occupanti, Denuntio tibi in nomine Domini Jesu Christi, ut exeas ab illa. Vocat Dominum, ut ostendat se servum. Quia supra hominem hoc miraculum erat, quod dæmones obedirent hominibus, ne visus vocem raperet, neve ii, qui Dei ministri erant, dii esse putarentur, Denuntio, inquit, tibi in nomine Domini. Servi est denuntiare, Dei cum potestate agere. Vidisti samulum denuntiantem, vide Dominum imperantem. Oblatus est Domino quidam dæmoniacus, surdus et mutus. Non dixit Dominus. Denuntio tibi surdo et muto dæmonio; sed, Ego tibi præcipio. I)enuntiatio est Pauli, potentis autem est imperare. Ego tibi præcipio, exi ab eo, nec amplius intraveris (Marc. 9. 24). Obedivit dæmon, novit enim potentiam. Dicat beatus Ezechiel ad synanogam hæreticam: Vivo ego, dicit Dominus, justificata est soror tua Sodoma supra te (Ezech. 16. 52). Quid est illud quod dieit? Nisi enim illud didiceris, non poteris deduci ad spiritualis sensus intelligentiam. Sodomitæ desperati erant; in scelere enim vitam transigebant : ideoque divinitus immisso consumpti sunt igne. Eratque Jerusalem post eorum exitium, urbisque eorum incendium, multis generationibus, specie quidem florens, majora tamen scelera perpetrans. Cum igitur bi Sodomitarum nequitiam superarent, jurat Deus per Ezechielem his verbis : « Vivo ego Adonai, dicit Dominus, die incompositæ filiæ Jérusalem: Non peccavit soror tua Sodoma vel dimidium peccatorum tuorum, et justificata est Sodoma ex te > (Ezech. 16. 48. 52), ac si dicerct, Sodoma comparatione tui justa est; ac si quis hæreticis diceret : Justificati sunt et Judæi ex ingenti hæreticorum furore; justificati sunt dæmones, quia hi Filium ipsum vocant, illi vero opisicium. Justificata est Sodoma ex te. Hic autem obiter quæro causam cur ii qui Sodomitarum scelera perpetrarunt, non perierunt ut Sodomitse, imo etiam, si duplo majora peccaverunt, cur non devastati sunt ut illi?

8. Deus itaque non modo videbat ingentem Judæorum impietatem, sed etiam eam, quæ post futura

<sup>1</sup> Phrasis articulus qui uncinis clauditur deest in Savil.

erat, fidelium pietatem; prævidebat prodituram ex Judæa esse sanctam Deiparam virginem : prævidebat chorum apostolorum, necnon ordines confessorum, et multa millia Judæorum qui credituri erant. Quando enim ascendit Panlus in Jerusalem, dicunt ei coapostoli : Vides, Paule frater, quot millia sunt Judæorum qui crechderunt (Act. 21. 20). Prævidens igitur eos qui credituri erant, pepercit incredulis; non ipsorum gratia, sed propter fructum, qui ex illis nasciturus erat. Id testificatur Isaias : «Et nisi Dominus Sabaoth reliquisset nobis semen, quasi Sodoma fuissemus, et quasi Gomorrha similes facti essemus > (Isai. 1. 9). Verum forte nos dicto vim intulimus, et de alia re loquitur Isaias? At Paulum audi, prophetarum fratrem et interpretem dicentem : « Fratres, non reliquiæ secundum electionem gratiæ factæ sunt; ut reliquiæ salvæ essent. Et sicut dixit Isaias, Nisi Dominus Sabaoth reliquisset nobis semen, quasi Sodoma facti essemus » (Rom. 11. 5. et 9. 29). Omnia siquidem prævidebat Deus, et non perinde atque nos, qui tempore docemur, sic Deus per experientiam discit. Rursus dico, ut sæpe dixi, sæculorum sines videbat : Adamum vidit peccantem, prævidebat etiam eos qui ex illo suturi essent justi, videbat eum ejiciendum ex paradiso: verum prævidebat regnum ei esse paratum. Quodque admirabile est, ante paradisum regnum paratum fuit. Miraris quod Adam ejectus fuerit ex paradiso? Mirare, quod ante paradisum paratum ipsi suerit regnum cælorum. Ait Servator: Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi (Matth. 25. 34).

Contra Arianos. Primogeniti et unigeniti differentia. - Erubescant hæretici, cum abdiunt ea quæ sanctis parata sunt, ante constitutionem mundi, et dicunt, Erat aliquando cum Filius non esset. Specie tantum Unigenitum confitentur, quia Scripturam delere non possunt; vocem largiuntur, et rem subtrabunt. Si dixerimus unigenitum Filium, statim dicunt : Scriptum est etiam, Primogenitus totius orbis terrarum (Col. 1. 15). Ergo secundum hæreticos hæc duo inter se pugnant. Nam si primogenitus, non unigenitus est : primogenitus enim, cum fratres habuerit, primogenitus dicitur: unigenitus vero, si fratres habeat, jam unigenitus non dicitur : unigenitus mippe est is qui unus ex aliquo natus est; quemadmodum et Scriptura testificatur Abrahamum alloquens : Tolle filium tuum unigenitum (Gen. 22. 2). Primogenitus dicitur is, qui fratres habet; ideo enim primus est, quod prior natus sit. Unigenitus vero, ideo dicitur unigenitus, quod fratres non habeat. Alias quoque unigenitus est, qui solus ex aliquo natus est, non qui solus factus est, ut nugantur hæretici. Unigenitus, quia solus talis factus est. Ergo et Elias unigenitus, quia solus talis; quod sane cum ratione pugnat. At in more Scripturæ est, ut unigenitum dicat eum, qui solus ab aliquo genitus est, secundum prius demonstratam vocis significationem. Attende, quæso. Primogenitus, si fratres non habeat, unigenitus est. Ego non unum, non duos, non tres,

sed plurimos reperio primogenitos. Rem novam! Primogeniti quomodo plures? Unum enim esse oportet. Sermonem produxi, ob illas voces, primogenius et unigenitus : difficultatem vero solvanius. Eum, qui primus credat in sua ætate. Deus primogenitum vocat, non quod sit primus inter alios sideles, sed quod in suis temporibus prius apparuerit; verbi gratia, in Ægypto erat populus, dicit Deus per Moysem : Filius primogenitus meus Israel. Dixi : dimitte mihi populum meum (Exod. 4. 22. 23). Ecce populum primogenitum : quia illo tempore prior erat populus, qui Deum noverat. Emersit postes David, post legem, post multas ætates, ac polliretur ei Deus, ex semine ejus Christum oriturum esse, et sic ail : Inveni David servum meum, oleo sancto unzi eum. I pse invocabil me, pater meus es. El ego primogenitum ponam illum (Psal. 88. 21. 27. 28). Quod si primogenitus sit David, primogenitus quoque populus est. Adam primogenitus in generatione sua, Noc, Sem primogeniti, Abraham primogenitus in generatione sua, Moyses, Isaias, quia suis temporibu, pietati se dediderunt. Ex his multis primogenitis congregata est Ecclesia magna, quæ est in cælo. Testificatur Paulus : « Accessistis ad Sion montem, et al civitatem Dei viventis Jerusalem, et ad multorum millium angelorum frequentiam, et Ecclesiam primitivorum, qui conscripti sunt in cælis > (Hebr. 12. 22). Primogenitorum illorum unus est secundum carnem Christus, secundum divinitatem Unigenitus. Quia enim eos qui per singulas ætates profecerant assumit, cum omnibus et ipse primogenitus dicitur. Ideo ait Paulus : Primogenitus in multis fratribus (Rom. 8.29). Verum de homine multa dici poterant: servatur autem enarratio in diem sextam sequentem, in qua formatus est, ut, cooperante divina gratia, clarior, pro virili nostra, oratio evadat; non ex iis quæ cogitatio nostra suppeditabit, sed ex iis quæ didicimus. Communis quippe sons est; communia omnia proposita dona, si modo nos velimus cum omni alacritate studium adhibere. Sermonem antem vertamus ad morum institutionem.

9. Heri ostendimus quomodo esse debeat elevatio manuum pietati fidentium. Qui dat pauperibus, dicat: Elevatio manuum mearum (Psal. 140. 2). Qui lapsom erigit, dicat, Elevatio manuum mearum. Quaramus Psalmi procemium, quandoquidem par est ea mos scire quae psallimus. Cur dicimus, Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo? Non enim incensum omne non dirigitur: Deus quippe unguentorum fragrantia non delectatur. Quid igitur est illud, Dirigatur oratio mea? Articulus deest, ita ut sensus dicti sit talis: Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo. Quale incensum? Duo erant altaria in taberna-

1 Illud membrum phrasis, articulus deest..... sit talis, non legitur in savil. nec in Combelisio, qui habent: Dirigutur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo: quale incensum? Duo erant, etc. Sensus est, ni fallor, articulum ante topiana deesse, ut indicetur incensum quoddata peraliare, quod inse postea indicat. Verum etiam sic sensus claudicat, articulus enim potius peculiare quidpiam indicaret. Rem non majori perquisitione dignam mittimus.

μελλόντων πιστεύειν. Ου γάρ άνηλθεν ο Παύλος είς Ίερουσαλήμ, λέγουσιν οἱ συναπόστυλοι Θεωρείζ, άδελφε Παύλε, πόσαι μυριάδες είσι των πιστευσάντων Ίουδαίων. Προϊδών οὖν τοὺς πιστεύοντας, έφείσατο των άπιστησάντων ού δι' έχείνους, άλλά διά [476] τον έξ αύτων μέλλοντα τίχτεσθαι χαρπόν. Καὶ μαρτυρεί Ἡσαίας · Καὶ εἰ μὴ Κύριος Σαδαώθ έγκατέλιπεν ήμιν σπέρμα, ώς Σόδομα är έγενήθημετ, και ώς Γόμορρα αν ώμοιώθημετ. 'Αλλ' άρα μή ήμεζο έδιασάμεθα το όπμα, και περί άλλου είπεν Ήσατας; 'Αλλ' άχουε ταῦτα Παύλου τοῦ τῶν προφητών άδελφου καὶ έρμηνέως λέγοντος. Άδελgol, rūr λειμμα κατ' έκλογην χάριτος γέγονεν, Tra σωθή τὸ κατάλειμμα. Καὶ καθώς εἶπεν Ήσαΐας. Εί μη Κύριος Σαβαώθ έγκατέλιπεν ημίν σπέρμα, ως Σόδομα är έγενήθημεν. "Απαντα γάρ προείδεν ό θεός, και ούχ ώς ήμεις χρόνο διδασκόμεθα τὰ πράγματα, ούτω καὶ ὁ Θεὸς διὰ τῆς πείρας μανθάνει. Πάλιν, ώς πολλάκ ς είπον, τὰ τέλη τῶν αιώνων Εθλεπεν' τον Αδάμ είδεν άμαρτάνοντα, προεώρα καλ τους έξ αύτου μέλλοντας δικαίους, Εδλεπεν • αύτον ἐχδαλλόμενον τοῦ παραδείσου • άλλά προεώρα, δτι ήτοιμασται αύτῷ βασίλειον. Τὸ δὲ θαυμαστόν, πρό του παραδείσου ή βασιλεία έγένετο. Θαυμάζεις ότι 'Αδάμ έξεδλήθη τοῦ παραδείσου; Θαύμασον ότι πρό του παραδείσου ή βασιλεία των ούρανών αύτῷ ἡτοίμαστο. Λέγει ὁ Σωτήρ· Δεῦτε, οί εὐλογημένοι τοῦ Πατρός μου, κληρονομήσατε την ήτοιμασμένην υμίν βασιλείαν από καταβολής κόσμου.

Αίσγυνθήτωσαν αίρετιχοί, τὰ ήτοιμασμένα b τοίς άγίοις πρό χαταδολής χόσμου, χαλ ό Υίδς ήν ποτε ότε ούχ ήν. Σχήματι όμολογοῦσι Μονογενή, ἐπειδή άπαλεϊψαι το γράμμα ού δύνανται το όῆμα χαρίζονται, και το πράγμα κλέπτουσιν. Έαν είπωμεν μονογενή Υίον, εύθέως λέγουσι. Γέγραπται καί, Πρωτότοχος πάσης τῆς οἰχουμένης. Οὐχοῦν χατά τούς αίρετ: χούς τὰ δύο μάχεται. Εί γάρ πρωτότοχος, ού μονογενής: ό γάρ πρωτότοχος, δταν άδελφούς έχη, πρωτότοχος λέγεται ό δε μονογενής, έὰν ἀδελφούς ἔχη, μονογενής οὐ λέγεται πονογενής γάρ έστιν ο μόνος έχ τινος γεννηθείς καθώς καὶ ή Γραφή μαρτυρεί πρός τον 'Αδραάμ λέγουσα: Λάδε τὸν υίζν σου τὸν μονογενη. Πρωτότοχος λέγεται ό άδελφούς έχων πρωτεύει γάρ τώ γενέσθαι πρώτος. 'Ο δὲ μονογενής τῷ μἡ ἔχειν άδελφούς λέγεται μονογενής. Καὶ ἐτέρως δὲ μονογενής έστιν, ο μονογενής έχ τινος γεννηθείς, ούχ ό μόνος γενόμενος, ώς βαδιουργούσιν αίρετιχοί. Μονογενής, ὅτι μόνος ἐγένετο τοιοῦτος. Οὐχοῦν καὶ ὁ Πχίας μονογενής, ότι μόνος τοιούτος ' όπερ ούκ έχει λόγον. Άλλα μονογενή έθος λέγειν τή Γραφή τὸν μόνον Εχ τινος γεννηθέντα, χατά την προπαρατεθείσαν ἀπόδειξιν τῷ ῥήματι. Πρόσεχε. Ὁ πρωτότοχος, έὰν ἀδελφοὺς μὴ ἔχῃ, μονογενής ἐστιν. Ἐγὼ οὺχ ἔνα, οὐ δύο, οὐ τρεῖς, ἀλλὰ πολλοὺς πρωτοτόχους εὐρίσκω. Ξένον πράγμα. Πρωτότοκοι πώς πολλοί; Είς γάρ όφείλει είναι. Έξέτεινα τὸν λόγον διὰ τὸν πρωτότοχον χαὶ τὸν μονογενη λύωμεν δὲ τὸ ἄπορον. Τὸν πρώτον πιστεύοντα Θεός έν τξ ίδια γενεά πρωτύτοκον καλεί, ούχ ώς πρώτον άλλων πιστών, άλλά έν τοίς ίδίοις χρόνοις πρώτον φανέντα οίον, εν [\$77] Αἰγύπτω Τιν ὁ λαὸς, λέγει ὁ Θεὸς διὰ Μωῦσέως. Υίὸς πρωτότοκός μου Ισραήλ. Είπα 'Εξαπόστειλόν μοι τον λαόν μου. Ίδου λαός πρωτότοχος. ἐπειδή ἐν τῷ καιρῷ ἐκείνῳ πρῶτος ἦν λαὸς ἐπεγνωχώς τὸν Θεόν. 'Ανέχυψε μετά ταῦτα Δαυίδ, μετά τὸν νόμον, μετά πολλάς γενεάς, καὶ ἐπαγγέλλεται λέγων ὁ Θεὸς, ἐχ τοῦ σπέρματος αὐτοῦ τὸν Χριστὸν άναστήσειν, και λέγει ούτως Εύρον Δαυίδ τὸν δουλόν μου, εν ελαίω άγίω έχρισα αυτόν. Αυτός έπικαλέσεταί με , Πατήρ μου εί σύ. Κάγω πρωτότοκον θήσομαι αυτόν. Εί δε πρωτότοκος ό Δαυίδ, πρωτότοχος καὶ ὁ λαός. Ὁ ᾿Αδὰμ πρωτότοχος ἐν τῆ ίδια γενεά, Νώε, Σημ πρωτότοχο:, 'Αδραάμ πρωτότοχος εν τη ιδία γενεά, Μωυσης, Ήσατας, επειδή κατά τοὺς ἐπυτῶν χρόνους προέκυψαν εἰς εὐσέθειπν. Έχ τούτων πολλών πρωτοτόχων συνήχθη μεγάλη Έχχλησία, χαι έστιν έν ούρανῷ. Μαρτυρεί Παῦλος: Προσεληλύθατε Σιων όρει και πόλει Θεοῦ ζωντος 'Ιερουσαλήμ, και μυριάσιτ άγγέλων πανηγύρει, καί Έκκλησία πρωτοτόκων απογεγραμμένων έν οὐρανοῖς. Ἐκείνων τῶν πρωτοτόκων εἶς ἐστι κατλ σάρχα Χριστός, κατά την θεότητα Μονογενής. Έπειδή γάρ τους εν εκάστη γενεά προκόπτοντας προσλαμδάνεται, μετά πάντων καὶ αὐτὸς πρωτότοκος λέγεται. Διά τοῦτο λέγει Παῦλος Πρωτότοχος έτ πολλοῖς ἀδελφοῖς. 'Αλλ' ἔνι περ' τοῦ ἀνθρώπου πολλά είπειν · τηρείται δὲ τὸ διήγημα τῆ ἐξῆς ἐν τῆ έχτη ήμέρα, εν ή και επλάσθη, ΐνα, της του Θεού χάριτος συνεργούσης, εντελέστερον σαφηνισθή κατά δύναμιν την ημετέραν ό λόγος · ούκ εξ ὧν λογιζόμεθα, άλλ' εξ ών παιδευόμεθα. Κοινή γάρ ή πηγή, χοινά πάντα τὰ προχείμενα δώρα, ἐὰν μόνον θέλωμεν ἡμεζς μετά πάσης προθυμίας σπουδάζειν. Τρέψωμεν δε τὸν λόγον έπι την των ηθών έπιμέλειαν.

θ'. Χθές έδείχθη πῶς δεἴ εἶναι ἔπαρσιν χειρῶν πεπαρρησιασμένων εν εύσεδεία. Ο διδούς πένησι λεγέτω, Επαρσις των χειρων μου. Ο έγειρων τον πεσόντα λεγέτω, "Επαρσις των χειρων μου. Ζητήσωμεν δὲ τὸ προοίμιον τοῦ ψαλμοῦ, ἐπειδὴ & ψάλλομεν πάντως είδέναι χρή. Διατί λέγομεν, Κατευθυνθήτω ή προσευχή μου ώς θυμίαμα ἐνώπιόν σου ; Ηδν γάρ θυμίαμα χατευθύνετα: · ου γάρ Θεός εύωδία τέρπεται μύρων. Τί ούν έστι, Κατευθυνθήτω ή προσευχή μου; Το ἄρθρον λείπει, ΐνα ή τὸ λεγόμενον τοιοῦτον· Κατευθυνθήτω ή προσευχή μου ώς θυμίαμα ένωπιόν σου. Ποΐον θυμίαμα; Δύο ἦν θυσιαστήρια ἐν τῇ σκηνῇ · ἔν ἐν τῇ αὐλῇ ἔξω έν ὑπαίθριο Ετερον δὲ εἰς τὰ ἄγια ὑπὸ στέγην. Τὸ έσω θυσιαστήριον θυμιαμάτων ήν μόνον, ούχ αίμάτων χύσεως · τὸ δὲ ἔξω θυσιαστήριον τῶν θυομένων ζώων καὶ ἄρτων προσφορᾶς καί τινων ἄλλων. Καὶ τὸν μὲν ἔξω βωμὸν χελεύει ὁ θεὸς τῷ Μωϊσεῖ ἐχ [478] λίθων ἀπελεχήτων ποιῆσαι τὸν δὲ ἔνδον ἐν

Τοὺς ἐξ αὐτοῦ δικαιοπραγοῦντας, ἔδλεπεν.

b Hic locus non vacat suspicione mendt. Sav. post ήτοιμασμένα, supplet ἀχούοντες ἀγαθά, s. βασίλεια, post καί, δμας λέγοντες.

τή σχηνή, έχ χρυσίου τετοργευμένου. Τι αινίττεται ή του Θεού χάρις διά τούτων, άναγκαΐον ζητήσαι. Δύο λαούς ύπηρετουμένους τἢ τοῦ Θεοῦ δόξη, και τὸν μέν άπαίδευτον λαόν, τον δέ πεπαιδευμένον. Ο περί λέξιν σολοιχίζων ή βαρδαρίζων, τους λόγους έχει λίθους ἀπελεχήτους . άλλ' όμως είς θυσιαστήριον προχωρούνται. Πάλιν τετορνευμένος χρυσός ό έντιμος λέγεται λίθος • καλ ούτε ούτος ύπεραίρεται, ούτε ούτος ἐχδάλλεται. Καὶ γὰρ ἐχεῖ Θεοῦ θυσιαστήριον, χαὶ ένταῦθα Θεοῦ θυσιαστήριον. ΤΗν δὲ ἐχ τεσσάρων εἰδων συγκείμενον το μύρον, στάκτης, δνυχος, χαλδάνης, λιδάνου. Έπεὶ οὖν καὶ τὸ μύρον ἐκ διαφόρων σύγχειται, χαὶ ή άρετη δε έχ διαφόρων, φησὶ, Κατευθυνθήτω ή προσευχή μου ώς θυμίαμα ένώπιον σου · ώς έχεινο τὸ έχ πολλών συγχείμενον, χαι είς μίαν εύωδίαν ἀποτελούμενον. Έπειδή μετά τῆς εύχῆς εἰσέρχεταί τις νηστείαν ἔχων, ἐλεημοσύνην, πίστιν, απειχασθήτω, φησίν, ή τετραπλη αρετή έχείνω τῷ θυμιάματι τῷ ἐνώπιόν σου κατευθύνοντι. Οῦτω καὶ ὁ μακάριος Δαυίδ άλλαχοῦ, Ίδοὺ, φησὶ, τί καλόν, η τι τερπνόν, άλλ' η τό κατοικείν άδελφούς έπὶ τὸ αὐτό; ಏς μύρον έπὶ κεφαλῆς τὸ καταδαῖτον έπλ πώγωνα, τὸν πώγωνα τοῦ Ἀαρών. ἀπεικάζει την άγάπην μύρφ ίερατιχώ, την εύχην θυμιάματι Ιερατικώ.

Έχεις την σωφροσύνην; 'Αδελφός εξ τοῦ ξερέως. Ίερωσύνην (φέρε είπεῖν) ούχ έχω, σωφροσύνην έχω. 'Αδελφή έστιν ή έμη σωφροσύνη της σης ιερωσύνης. Πόθεν τοῦτο; Καὶ γάρ ἐχεῖνον άγνὸν δεῖ εἶναι τὸν ίερουργούντα, καὶ ἐμὲ άγνὸν τὸν λατρεύοντα. Ἐἀν έχω σωφροσύνην, λαμδάνω [ερωσύνην. Πόθεν τοῦτο; Δαυίδ φεύγων τον Σαούλ ήλθε πρός 'Αδιάθαρ τον άρχιερέα, και λέγει αύτῷ. Δός μοι άρτους επειδή έξαίφνης άπεστάλην παρά βασιλέως και έφόδια ούκ έχω. Λέγει δάρχιερεύς ὁ τῶν νόμων ἔμπειρος · Ούκ έστιν ήμιν άρτος άλλος, άλλ' ή άγιος, όν ούκ έξον άλλφ φαγείτ, άλλ' ή τῷ Ιερεί. Έπει ούν εδλεπε την άνάγχην, εφοδείτο δε τους της προθέσεως άρτους προδούναι, ζητεί παρά των μή ούκ δντων Ιερέων χαθαρότητα, χαὶ λέγει Εί Εστι τὰ παιδάρια τὰ μετά σοῦ καθαρά ἀπό γυναικῶν, λάβε. Τὴν γὰρ σωφροσύντιν, άδελφην της Ιερωσύνης ηγείτο. Και ίνα μή τις είς διαδολήν τοῦ ἰερέως ἐκλάδοι τὸ δοθῆναι τούς άρτους τοίς μή ούσιν ίερεῦσιν, άχουε πῶς ό Σωτηρ ώς χαλώς αὐτοῦ γεγονότος μνημονεύει. Ένεκάλουν τοις ἀποστόλοις ποτέ Ἰουδαίοι, ὅτι στάχυας τίλλουσι, και ψώχοντες ταϊς χερσίν εσθίουσι λέγει αὐτοῖς ὁ Σωτήρ. Οὐκ ἀνέγνωτε τί ἐποίησε Δαυίδ δτε έπείνασε, και τους άρτους της προθέσεως έγαγ**εν,** οῦς οὐχ ἐξὸν ἦν φαγεῖ**ν**, οῦτε αὐτὸν, οῦτε τούς μετ' αὐτοῦ, εὶ μὴ τοὺς ἱερεῖς μότοτ; Είδες άδελφην Ιερωσύνης σωφροσύνην; είδες πῶς ὁ Θεὸς ού πρόσωπα βλέπει, άλλ' άλήθειαν δοχιμάζει;

ι'. Παρασκευασώμεθα τοίνυν πρός εὐποιξαν, πρός δικαιοσύνην, ένα ή νηστεία λάδη πτερά. "Ωσπερ γάρ πετεινόν, ἐἀν μή ἔχη τὴν τῶν πτερύγων συνέργειαν, [479] ἔπτασθαι οὐ δύναται · οὕτως καὶ ἡ νηστεία δύο πτερά ἔχει, προσευχὴν καὶ ἐλεημοσύνην, ὧν ἄνευ ἄνω τρέχειν οὐ δύναται. Βλέπε τὸν Κορνήλιον μετά τῆς νηστείας καὶ ταῦτα τὰ πτερὰ κεκτημένον. Διὸ καὶ ψωνῆς αὐτῷ γενομένης ξκουσεν οὐρανόθεν. Κορ-

νήλιε, αι προσευχαί σου και αι ελεημοσύναι σου ürέδησαν πρός τον Θεόν. Υπόθου ζώον είναι την νηστείαν, άγαπητέ πτερά δε πάλιν ταύτης έλεημοσύνην και προσευχήν καθεστάναι, ών άνευ ταύτην άνω μή δύνασθαι τρέχειν. 'Ο τοιούτος, κάν μή λαλή. γλώττη μεγάλη τὸ δίχαιον βοφ. Μεγάλη γάρ διχαιοσύνης συνήγορος άρετή. Διο λέγει Είσακουσον. Κύριε, δικαιοσύνης μου. Πρώτον μέν ούν καλ μέγιστον άγαθὸν προσευχή καὶ έλεημοσύνη καὶ δικαιοπραγία · τὸ δὲ ἀσφαλὲς καὶ ἀσάλευτον καὶ βίζα πάντων ή περί τον Θεόν γνώσις, ή του Μονογενούς προσχύνησις, ή του άγίου Πνεύματος όμολογία, μία πίστις, άδιαίρετος, άσφαλής, ἄσχιστος, άμέριστος. Είρηται ο μέλλω λέγειν, άλλ' δμως πάλιν λέγω. 'Ο θελς σοφός ων συνεχώρησεν άπό των ιδίων έξάργων τάς αίρέσεις έχειν τὰς ἐπωνυμίας τῶν ίδίων δογμάτων, ίνα φανή δτι ού Θεοῦ δόγμα, άλλ' άνθρώπων έσελν ευρεμα τὰ παρ' αὐτῶν δοξαζόμενα · οἶον, Μαχεδονιανοί ἀπὸ Μακεδονίου, 'Αρειανοί ἀπὸ 'Αρείου, Εύνομιανοί άπο Εύνομίου. Όμοίως και αι λοιπαι αιρίσεις. Την μέντοι πίστιν των άποστόλων άτρωτον θίλων φυλάξαι, ού συνεχώρησεν αύτοις άπο άνθρώπου όνομάζεσθαι. Κάν γάρ χαλώσι όμοουσιαστάς, ούχ άγ θρωπον έρμηνεύουσιν, άλλά την πίστιν χηρύττουσιν. "Οτι γάρ το άπο άνθρώπων χαλεϊσθαι ούχ Εστι 🖘στων, άλλ' αίρετιχών, λέγει Παῦλος Κορινθίοις μεμφόμενος . Άπούω έν ύμιν ιτχίσματα είναι · ό μέν τὰρ λέγει, Έγω μέν είμι Παύλου, έγω δε Άπολλω, έγω δε Κηφα. Όρας ότι το άπο άνθρώπων καλείσθαι σχισμάτων έστίν; Ούχ ην άξιοπιστότερος Μακεδενίου Πέτρος; Τὰ ὀνόματα τῶν ἀποστόλων φεύγει παραχωρούντα τἢ δόξη τοῦ Χριστοῦ, καὶ σὰ κατατέμνεις την πίστιν, την άδιαίρετον βασιλείαν, την άμεριστον δόξαν; Άλλα μέχρι τούτου εχομεν γάρ τον λύχνον και το φως. Λύχνος γάρ τοῖς ποσί μου ό νόμος σου, καὶ φῶς ταῖς τρίδοις μου. Διατί λύχνος; διατί φως; Λύχνος γάρ τοις κατηχουμένοις, φῶς τοῖς τελειουμένοις.

Παρακαλώ την ύμετέραν άγάπην, άχραντον ύμῶν την νηστείαν φυλάξαι, άμόλυντον άπο άδικίας, καθαράν άπο πλεονεξίας. Βλέπε ματαιότητα τῶν περὶ she άποχην τῶν βρωμάτων σχολαζόντων, καὶ την άποχὴν τῶν ἀμαρτημάτων μὴ φροντιζόντων. Οὐ πίνω. φησίν, οίνον, ούχ έσθίω έλαιον, ού τρώγω γρέα. Κελώς άληθώς διά Θεόν καλά και ταῦτα • · άλλά ζητή σωμεν το πράγμα. "Αρτος, ϋδωρ, οίνος, χρέα, ελαιονπάντα ταῦτα Θεοῦ δημιουργήματα · πλεονεξία δε κα άδικία και άσέβεια του διαβόλου έργα. Των έργωτου Θεού άφιστασαι διά νηστείαν των έργων το-διαδόλου ούχ άφίστασαι διά νηστείαν; "Αρτος, \*= otvoc, nat kharov, nat oda ahha, Geou elser kerόλα χαλά χαι χαλά λίαν. Λέγει Παυλος · Πατ πείσμ θεοῦ καλὸν, καὶ οὐδεν ἀπόβλητον · [480] μ εύχαςιστίας λαμδάνωμεν 🖰 . άγιάζεται γάρ 🗪 🖈 λόγου θεοῦ και έντεύξεως. Ει ούν εύλογείται. ούν άγιάζεται, διατί άπεχόμεθα; 'Αδικίαι 👪 🖚 πλεονεξίαι και τά τοιαύτα του διαδόλου Εργα ε 🗷 🛣 Των έργων του Θεου άφίστασαι διά νηστείαν, 🗪

<sup>°</sup> Say, et Comheffs, distinguunt x2ல்ல் வி. கி. செல் ஊலிக் xxì ரவராக.

b Sav. et Bibl. λαμβανόμενον.

culo; unum in atrio exteriori sub dio; aliud intra sancta sub tecto. Interius altare ad incensum solum erat, non ad effusionem sanguinis. Exterius autem altare ad animalia quà immolabantur, ad panes propositionis, et ad cætera quædam. Exteriorem aram jussit Dominus Moysi ex impolitis lapidibus struere; interiorem vero in tabernaculo, ex auro polito. Quid divina gratia per hæc subindicet, operæ pretium fuerit explorare. Duos nempe populos Dei gloriæ ministrantes, quorum unus ineruditus, alter probe institutus sit. Qui in dictionibus solœcissat et barbarus est, sermones profert ut lapides impolitos; attamen ii ad altaris structuram conferunt. Rursus aurum expolitum pretiosus dicitur lapis; at neque hic extollitur, neque ille ejicitur. Nam et illic altare Dei, et hic altare Dei. Eratque ex quatuor speciebus unguentum compositum, ex stacte, ex onyce, ex galbano et thure. Quia igitur unguentum variis ex rebus componitur, virtusque item ex variis constat, ideo dicit, I)iriqutur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo: quemadmodum illud ex multis compositum, et unam fragrantiam emittens. Quia cum oratione ingreditur quis jejunio ornatus, eleemosyna, fide, Similis esto, inquit, quadrupla virtus incenso illi, quod in conspectu tuo dirigitur. Sic et beatus David alibi ait : Ecce quam bonum et quam jucu : dum, habitare fratres in unum, sicut unguentum in capite, quod descendit in barbam, barbam Aaron (Psal. 132. 1. 2)! Similem dicit caritatem unguento sacerdotali, orationem incenso sacerdotali.

Continentia sacerdotii soror est. — Continentia præditus es? Frater es sacerdotis. Sacerdotium forte non habeo, continentiam habeo. Soror est continentia mea sacerdotii tui. Unde hoc? Etenim illum esse castum oportet, qui sacerdotio fungitur, et me, qui Deum colam. Si castitatem habeam, sacerdotium accipio. Undenam hoc? David fugiens a Saule venit ad Abiatharum (a) summum sacerdotem, aitque illi : Da mihi panes (1. Reg. 21. 3. 4), quia repente missus sum a rege, et viatica non habeo. Respondet summus sacerdos legum peritus : Non est nobis panis alius, nisi panis sanctus, quem non licet alii, quam sacerdoti, comedere. Quia igitur necessitatem videbat, timebat vero panes propositionis tradere, quarit ab iis qui sacerdotes non erant, an puri essent, dicitque : Si mundi sunt pueri qui tecum sunt ab uxoribus, sume. Continentiam enim putabat esse sacerdotii serorem. Ac ne quis in calumniam sacerdotis trahat illud, quod panes dederit iis, qui sacerdotes non erant, audi quomodo Servator id quasi probe factum commemoret. Incusabant aliquando apostolos Judzei, quod spicas vellerent, et manibus confricantes comederent; quibus ait Servator: Non legistis quid secerit David cum esuriret? panes propositionis comedit, quos non licebat ei comedere, nec iis qui cum illo erant, sed solis sacerdotibus (Luc. 6. 3. 4). Vidistin' sororem esse sacerdotii castitatem? vidistin' quomodo Deus personas non recipiat, sed veritatem exploret?

10. Præparemus nos ergo ad beneficentiam, et ad justitiam, ut jejunium alas accipiat. Quemadmodum enim avis nonnisi alarum ope volare potest : sic ct jejunium duas habet alas, orationem et eleemosynam. quibus destitutum sursum currere nequit. Vide Cornelium cum jejunio his quoque alis instructum; quapropter et vocem audivit de cælo : Corneli, orationes tuæ et eleemosynæ tuæ ascenderunt ad Deum (Act. 10. 4). Finge animal esse jejunium, carissime, ejusque alas esse eleemosynam et orationem; sine quibus ' sursum ferri non possit. Qui talis est, etsi non loquotur, justitiam magna voce clamat. Magna quippe justitiæ patrona virtus est. Ideo dicit: Exaudi, Domine, justitiam meam. Primum itaque maximumque bonum est oratio, eleemosyna et justitia; quod autem tutum est et inconcussum omniumque radix, Dei cognitio, Unigeniti adoratio, Spiritus sancti confessio, una fides indivisa, secura, tuta, nullis partibus scissa. Jam dictum est quod dicturus sum, attamen rursum dicam. Dens sapiens cum sit, permisit ut hæreses a suis auctoribus dogmatibusque nomen haberent, ut hinc liqueret non Dei doctrinam, sed hominum inventum esse illorum opiniones; exempli causa, Macedoniani a Macedonio, Ariani ab Ario, Eunomiani ab Eunomio. Similiter et reliquæ hæreses. Apostolorum vero fidem cum intemeratam servare vellet, non permisit ut ab homine nomen haberet : etiamsi enim nos vocent Homousiastas, non viri tamen nomen proferunt, sed fidem prædicant. Quod enim ab hominibus nomen habere, non sit fidelium, sed hæreticorum, ait Paulus Corinthios redarguens : Audio in vebis schismata esse, nam alius quidem dicit : Ego sum Pauli. ego autem Apollo, ego vero Cephæ (1. Cor. 1. 11. 12). Viden' ab hominibus nuncupari schismatum esse proprium? Annon fide dignior Petrus Macedonio? Apostolorum nomina fugiunt que glorie Christi cedant; tu vero scindis fidem, indivisum regnum, inseparabilem gloriam? Verum hactenus: habemus enim lucernam et lumen : nam Lucerna pedibus meis verbum tuum, et lumen semitis meis (Psal. 118. 105). Cur lucerna? cur lux? Lucerna quippe catechumenis, lux iis qui initiati mysteriis sunt.

Jejunium cum bonis operibus conjunctum esse debet.—Rogo caritatem vestram, ut intemeratum jejunium vestrum servetis, impollutum ab injustitia, purum ab avaritia. Vide stultitiam eorom, qui abstinentiam a cibis sectantur, nec curant a peccatis abstinere. Non bibo, inquit, vinum, non comedo oleum, non edo carnes. Bene sane hæc propter Deum servantur: hæc bona sunt; sed rem quacramus. Panis, aqua, vinum, carnes, oleum, hæc omnia Dei opera sunt avaritia vero, injustitia et impictas opus sunt diaboli. A Dei operibus abstines propter jejunium, et a diaboli operibus non abstines propter jejunium? Panis, vinum, oleum, et si qua alia, Dei sunt opera, cuncta bona et admodum bena. Ait Paulus: Onmis

<sup>(</sup>a) Memoria labitur Severianus. Hic enim non Abiathar, sad Achanelec egus pater erat.

.1εται. Μία βασιλεία Πατρός, Υίου και άγίου Πνεύματος. Μέμφεται δε ό θεός και τοίς άνευ γνώμης Θεού πειρωμένοις τι ποιείν. Λέγει διά του προφήτου. Οὐαὶ, τέχτα ἀποστάται, λέγει Κύριος. Ἐποιήσατε βουλήτ, οὐ δι' έμοῦ, καὶ συτθήκας, οὐ διὰ τοῦ Πτεύματός μου. Τρανώς παριστών την άγίαν Τριάδα έλεγε Ζαχαρίας ὁ προφήτης · Ίσχυέτωσαν al χείρες Ζοροβάβελ, λέγει Κύριος, καὶ Ισχυέτωσαν αι γείρες Ίωσεδέκ τοῦ Ιερέως, και αι χείρες τοῦ Ααοῦ, διότι έγω μεθ' υμων είμι, λέγει Κύριος, καί ό Λόγος μου ό άγαθός και τὸ Πτεῦμά μου ἐτ μέσφ ύμων. "Αλλως δέ, άδελφοί, ή άναγέννησις ήμων μαρτυρεί τη δημιουργία. Εί μη εχοινώνησε Πατρί και Υίφ το Πνευμα είς την δημιουργίαν, ούχ αν εχοινώνησεν είς την αναγέννησιν. Πως βαπτιζόμεθα; Έν δνόματι Πατρός και Υιού και άγιου Πrεύματος.Ποία μείζων ή γέννησις •, ή τῆς δημιουργίας, ή της μυσταγωγίας; Έκει άρχη ζωής είς θάνατον, ώδε άρχη θανάτου είς ζωήν. Πώς τοίνυν ενδέχεται επί μεν τοῦ μείζονος χοινωνόν είναι Πατρός και Υίου το άγιον Πνευμα, έπι δε της σωματικής δημιουργίας ἀποσχοινίζεσθαι τῆς χοινῆς ἀξίας; Ούχ αν έχτισθημεν, εί μη ύπο τοῦ άγιου Πνεύματος έμορφώθημεν. Καὶ ἐπειδή ἐν τἢ πρώτη κτίσει κοινωνόν έστι Πατρός και Υίου, όμοίως και έν τῷ βαπτίσματι χοινωνόν και συνεργόν. Πάλιν έν τη άναστάσει ούχ οίον τε ήμας άλλως άναστηναι, εί μη Πατρός θέλοντος, καὶ Υίοῦ συνεργοῦντος, καὶ άγίου Πνεύματος ἐνδυναμοῦντος. "Αχουε τοῦ Κυρίου λέγοντος : χαλῶς είπον τοῦ Κυρίου εί γάρ και Παύλου έστι φωνή, άλλά του Κυρίου έστι φωνή · αὐτοῦ γάρ ἔστιν ἀχοῦσαι· Εί δοχιμή: ζητείτε λαβείν τοῦ ἐν ἐμοὶ λαλοῦντος Υριστού Λέγει τοίνυν ό εν Παύλφ λαλών. Υμείς δέ ούκ έστε έν σαρκί, άλλ' έν πνεύματι είπερ Πνευμα θεοῦ οἰχεῖ ἐν ὑμῖν. Εὶ δέ τις Πνεῦμα Θεοῦ οὐχ έχει, ούτος ούκ έστιν αύτοῦ. Εί δὲ Χριστός έν υμίν, τὸ μὲν σῶμα νεχρὸν δι' ἀμαρτίαν, τὸ δὲ πreυμα ζωή διά δικαιοσύνηr. Εί δέ τὸ Πreυμα τοῦ ἐγείραττος τὸν Χριστὸν οἰκεὶ ἐν ὑμῖν, d έγείρας τον Χριστον έκ νεκρών ζωοποιήσει καί τὰ θτητὰ σώματα ύμῶν, διὰ τὸ ἐνοικοῦν αὐτοῦ Πνευμα έν υμίν. Έκτος Πατρός και Υίου και Πνεύματος άγίου ούχ ή πρώτη χτίσις, ούχ ή δευτέρα γέννησις, ούχ ή τελευταία ανάστασις. Ποιήσωμεν ärθρωποr.

Υ΄. Ένταῦθα λοιπόν προησφαλισάμην τοὺς μεμφομένους. Ἡ τοῦ ἀνθρώπου προσηγορία τἢ Ἑδρατδι φωνή πύρ ερμηνεύεται. Πρόσεχε, παρακαλώ· ό μεν γνησίως ἀχούων, ώς φίλος και σύντροφος ών τῆς άληθείας, σώζεται · ό δὲ ἐχθρῶς ἔχων τὰς ἀκοὰς, οὐ ζητεῖ τί ώφεληθή, άλλά τίνος ἐπιλάδηται ου ζητεί τί κερδάνη, [483] άλλὰ τί μέμψηται. Ὁ ἄνθρωπος τή Εδραίδι διαλέκτω πυρ λέγεται. Τουτο το δνομα ούκ έδόθη τῷ 'Αδὰμ ἀργῶς ' ἀλλὰ τέσσαρά ἐστι στοιχεία ἐν τῷ χόσμφ (πάλιν φυσιολογῶ, χᾶν μἡ θέλωσιν) : Υῆ, ύδωρ , άηρ, πῦρ. Τῶν ἄλλων στοιχείων ἔκαστον ὡς ξστι μένε: · οίον, ἐὰν λάδης βῶλον γῆς, προσθείναι αὐτῷ ἀπὸ τοῦ κατεχομένου οὐ δύνη αν οὐν λάδης βώλον της, ο έστι μένει. Ύδωρ πάλιν έαν λάδης μέτρω τινλ, μένει το αύτο ύδωρ, προσθήκην ού λαμδάνει. 'Αέρος εάν πληρώσης άσκον, άλλον άσκον πληρώσαι ου δύνασαι άπ' έχείνου. Το δὲ πῦρ ου μένει

Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' είκονα ήμετέραν. Πολλοί ἐνόμισαν τῶν εὐήθων καὶ τῶν τὰς ψυχὰς άπαιδεύτων, δτι κατ' εἰκόνα Θεοῦ ὁ ἄνθρωπος, ώς του θεού ρίνας έχοντος, ή οφθαλμούς τοιούτους, ή ώτι τοιαύτα, ή στόμα τοιούτον · έσφαλμένη δε και άτοπος αύτη ή διάνοια. [484] Καὶ Εστιν αίρεσις Εως σήμερον άνθρωπόμορφον λέγουσα το Θεΐον. Έπειδη γάρ ήχουσαν, Οἱ ὀφθαλμοὶ Κυρίου, καὶ, Τὰ ὧτα Κυρίου, καὶ, 'Ωσφράνθη Κύριος, καὶ, Τὸ στόμα Κυρίου ἐλάλησεν, καὶ, 'Η χεὶρ Κυρίου ἐποίησεν, καὶ, Οι πόδες τοῦ Θεοῦ ἔστησαν, ἐμελογράφησαν τὸ ἀσώματον, άγνοοῦντες τὴν ἄτοπον ἔννοιαν. Λέγει ὁ Θεὸς, ίνα μάθης ότι ούδεμίαν έμφέρειαν άνθρωπος έχει πρός τον Θεον, όσον προς την σωματικήν όψιν. Ου γάρ την φωνήν άναιρώ την λέγουσαν, Ποιήσωμεν άνθρωπον κατ' είκονα. 'Αλλά δείκνυται ο πώς Κατ' είκονα λίyet o beog. Tor obpuror xal thr the eyu xinou. λέγει Κύριος. Πάλιν ὁ αὐτός: Ούρανός μοι θρόνος ή δέ γη υποπόδιον των ποδών μου. 'Αχολουθήσων μεν τη λέξει; δουλεύσωμεν τῷ ρήματι; 'Αλλ' 1 άχολουθία με ελέγχει. Πῶς νοήσω τὸν ούρανὸν θρόνον; Ο θρόγης περιλαμβάνει τον καθήμενον. Θεός δέ ο

οδόν έστι. Μικρός άπτεται λύχνος, καλ μυρίας έξ αύτοῦ ἀνάπτεις λαμπάδας, κάμινον ὅλην, φλόγα πολλήν, και ού μένει εν τη ίδια δύει, άλλ' δσην αν λάδη την ύλην, πλεονάζει το πύρ. Έπει ούν προήδει Θεός, ότι άπό ένδς άνθρωπείου σώματος πληρούται τῆς οίχουμένης τὰ πέρατα (εἶς λύχνος τοσαύτας ἐξάπτει λαμπάδας, καί δύσις, καὶ ἀνατολή, καὶ ἄρκτος, καὶ μεσημορία), έθηκεν δνομα άξιον τοῦ πράγματος. Διά τοῦτο καλ αὐτὸ τοῦ 'Αδάμ τὸ δνομα ἀρραδών ἡν της οίχουμένης. Έπειδή γάρ ξμελλε τά τέσσαρα κλίματα έξ αύτου πληρούσθαι, τίθησι το δνομα του 'Αδάμ · άλφα άνατολή, δέλτα δύσις, άλφα άρκτος, μῦ μεσημβρία. Καὶ τὸ δνομα καὶ τὰ γράμματα μαρτυρεί τῷ ἀνθρώπῳ μέλλοντι πληροῦν τὴν οἰχουμένην. Καλείται τοίνυν τη Έρρατδι φωνή πύρ. Έπει τοίνυν πύρ έγει την προσηγορίαν, ούκ όκνει ή Γραγή και τους άγγέλους άνθρώπους χαλείν. "Ότε γάρ ξίλθον αί περί Μαρίαν είς το μνημα, λέγει· 'Ιδού παρέστησαν αὐταῖς δύο ἄνδρες. Ἡσαν δὲ ἄγγελοι. Κοὶ ἄγγελοι δὲ καλούνται πύρ · 'Ο ποιών γάρ τους άγγέλους αύ. τοῦ πνεύματα, και τοὺς Λειτουργούς αὐτοῦ πῖρ g.leror. Καλεί αὐτοὺς ἄνδρας, ἐπειδή χοινήν ἔχουσ: την έννοιαν τοῦ ἀνθρώπου. Καὶ τί θαυμάζεις; Αὐτὸς ό θεός καλείται πύρ, καλείται άνθρωπος. Λέγει ό Σωτηρ περί του ίδιου Πατρός. "Ανθρωπός τις ήν οίποδεσπότης, δς έφύτευσετ άμπελοτ. Kal ázéστειλε τοὺς δούλους αὐτοῦ, καὶ ἀπεκτάτθησαr ol δούλοι. Καλ ΐνα συντέμω: Καλ είπετ ο άνθρωπος έχεῖτυς· "Ετι **ἔτα** υἰὸ**τ** ἔχω· ἀποστελῶ αὐτὸ**τ**, μήποτε έντραπώσι. Τί βούλεται άνθρωπος περί τὸ ονοίτα το θείον: Ορ λάδ είμε μαδαρογίν. ορκ είμεν. 'Ομοία εστίν άλλ', "Ανθρωπός τις ήν. Διά τοῦτο Μωϋσῆς· Ὁ Θεὸς ήμῶ**r πῦρ καταraλίσκο**r. **Καὶ ὁ** Σωτήρ ελθών λέγει. Πῦρ ηλθον βαλεῖν ἐπὶ τὴν τῆν. Λαμδάνει τοίνυν δνομα άξιον τοῦ πράγματος. Ἐπειδή τὸ πῦρ, ὡς ἔφθην εἰπών, ἀπὸ μικροῦ μέγα γίνεται, και άνθρωπος άπο όλίγου τὰ πέρατα τῆς οἰκουμένης έπλήρωσεν, έκλήθη ό άνθρωπος πῦρο τοῦτο διά τὸ, Ποιήσωμεν τον άνθρωπον τη γάρ Εδραία. Ποήσωμεν πύρ.

<sup>\*</sup> Hic ownes mss. ἡ ἀναγέννησι; habent, sed haud dubie legendum ἡ γέννησις.

b Sav. conj. δείχνυμι. Combefis. δείχνυμαι dedit, verb+= que σύ γὰρ... ὁ Θεό; parenthesi inclusit.

τῶν ἔργων τοῦ διαδύλου οὐ χωρίζη δι' εὐσέδειαν; Καὶ μὴν, ἀδελφοὶ, κατὰ τοῦ μὴ νηστεύοντος κρίσις οὐχ ῶρισται · κατὰ δὲ τοῦ ἀδικοῦντος τιμωρίαν ἡπείλησεν. Τὰ ἀνεύθυνα φεύγομεν, καὶ τὰ ὑπόδικα οὐ φεύγομεν; 'Αγαθὸν ἡ ἐλεημοσύνη · τῆ μὲν γὰρ δψει σκορπίζομένη, τῆ δὲ ἀληθεία συνάγει. 'Ωσπερ γὰρ γεωργὸς τῆ γῆ δανείζει, ἀφ' ἡς ἐκδέχεται τὰ σπέρματα · οὐτως ἡ ἐλεημοσύνη δοκεί μὲν ἄλλοις δίδοσθαι, τῆ δὲ ἀληθεία τῷ δεδωκότι ταμιεύεται. 'Εσκόρπισε γὰρ, φησὶν ὁ Δαυὶδ, ἔδωκε τοῖς πέτησιτ, ἡ δικαιοσύνη αὐτοῦ μέτει εἰς τὸν αἰῶνα. Οὕτω νηστεύσωμεν, οὕτω προσκυνήσωμεν, οῦτω πιστεύσωμεν, τὸν Πατέρα δοξάζοντες, τὸν Υἰὸν ὑμνοῦντες, τὸ Ηνεῦμα τὸ ἄγιον προσκυνοῦντες, ὅτι αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν.

Τοῦ αὐτοῦ εἰς τὴν πέμπτην ἡμέραν τῆς χοσμοποιίας.

α'. Πολλά μὲν και μεγάλα τὰ παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεού τοίς άνθρώποις δεδωρημένα · πρώτη δὲ αύτοῦ και μεγίστη πασών δωρεών ή τών Γραφών διδασκαλία. "Ηλιος μὲν γὰρ καὶ σελήνη, καὶ πᾶς ὁ τῶν άστρων χορός, και ποταμοί και πηγαί και λίμναι πρός την των σωμάτων θεραπείαν γεγένηνται · αί δε άγιαι Γραφαί πρός την των ψυχών διόρθωσιν έδόθησαν · ὄσφ δε σωμάτων άνωτέρα ψυχή, τοσούτφ τῶν άλλων δωρεών άνωτέρα ή των θείων Γραφών. Διά τοῦτο λέγει ὁ Σωτήρ · 'Ερευνᾶτε τὰς Γραφὰς, ἐν αίς δοχείτε ζωήν αιώνιον έχειν. Έρευνήσωμεν τοίνυν τούς θησαυρούς των Γραφών, και της επαγγελίας άψώμεθα, και τοῦ άνθρώπου τὴν δημιουργίαν κατά δύναμεν έξειπείν έπιχειρήσωμεν. Μηδείς δέ πάλιν μεμφέσθω τοῖς μετά ἀχριδείας ζητουμένοις · ίδιον γὰρ των φλυαρείν έπιχειρούντων το μέμφεσθαι ταίς τοῦ θεοῦ διατάξεσι καὶ ἐγκαλεῖν τοῖς μετὰ ἀκριδείας λεγομένοις."Ηχουσά τινων έγχαλούντων, ότι τις χρεία ην είπειν περί πυρός και ύδατος, ότι τρίζει το πύρ υδατος επιδαλλομένου; Ήμεις, φησί, φυσιολογίαν ού θέλομεν μανθάνειν, άλλά θεολογίαν. Δεί δε είδέναι. ότι ταῦτα τὰ ρήματα ἀργῶν ἐστι καὶ ὀαθύμων. Μετά γάρ την θεολογίαν ή φυσιολογία χρηπίδα παρέχει τή εύσεδεία εί δε εκδάλλουσι φυσιολογίαν, εγκαλείσθωσαν τοίς προφήταις, μεμφέσθωσαν τοίς άποστόλοις. 'Ο 'Απόστολος φυσιολογεί · Οὐ πᾶσα σὰρξ ή αὐτή σάρξ : ά.Ι.Ι άλλη μεν σάρξ άνθρώπων, άλλη δε σάρξ πτητών, άλλη δέ ίχθύων, άλλη δέ πετειrῶr· καὶ σώματα ἐπουράτια, καὶ σώματα ἐπίγεια. Διατί φυσιολογεί Παθλος, και άπο μουσικών δργάνων έγχαλεί, χαλ λέγει · Τοσαῦτα εί τύχοι, γένη φωνών έστιν έν κόσμφ, καὶ οὐδὲν ἄφωνόν έστι; Καὶ γὰρ έαν άδηλον φωνήν σάλπιγξ δφ, τίς [481] παρασχευάζεται είς πόλεμον; Είτε αὐλὸς, είτε χιθάρα, έαν διαστολήν τοῖς φθόγγοις μή δῷ, πῶς γνωσθήσεται τὸ αὐλούμετον ἡ τὸ κιθαριζόμετον; Τί χοινόν είχεν ή Παύλου γλώσσα πρός αύλον χαι χιθάραν: 'Αλλά φυσιολογεί άπό των φαινομένων, ίνα παραστήση τὰ νοούμενα. Τίς ῆν χρεία ἐν τῆ βίδλω τοῦ 1ωδ φυσιολογη9ηναι τοσα $\ddot{v}$ τα;  $\Sigma \theta \dot{e} r \sigma_{\mathcal{C}}$  . $1 \dot{e} \sigma r r \sigma_{\mathcal{C}}$  , φωνή Asalrης, γαυρίαμα δρακόντων ἐσδέσθη.

Μυρμηκολέων ωλετο παρά το μή έχειν βομάν. Νεοσσοί δε γυπών τὰ ὑψη.λὰ πέτονται. Διατί ἄλλος προφήτης Ελεγεν. "Ον τρόπον έαν λάδη λέων καί άρπάση, και βοήση έπι τῆ θήρα, και πλησθή τὰ όρη τῆς φωτῆς αὐτοῦ; Καὶ αὐτὸς ὁ Σωτὴρ φυσιολογεί · Όμοια ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν κόκκφ σινήπεως, δ μικρότες ον μεν έστι των άλλων σπερμάτων, αύξηθέν δέ, μείζον πάντων γίνεται των λαχάνων και πάλιν Όμοια έστιν ή βασιλεία των ουρανων, ως έλιν ἄνθρωπος βάλη τὸν σπόρον αύτου, και βλαστάνη και μηκύνηται, ώς ούκ οίδεν αὐτός αὐτομάτη γὰρ ή γῆ βλαστάνει, πρώτον χόρτον, είτα στάχυν, είτα σίτον πληροί έν τῷ στάχυϊ. Φυσιολογεί καὶ τὸν οὐρανὸν ὁ Σωτήρ · Έαν γένηται, φησίν, ο ουρανός όψιας πυζόός, λέγετε, Ευδία, πυβράζει γάρ ο ούρανός· καὶ ὑπὸ τὸν δρθρον, Σήμερον χειμών, πυβράζει γάρ στυγτάζωτ ο οὐρατός. Τίς οὖν χρεία τούτων; Ταῦτα λέγω διά τοὺς ἀπαιδεύτως ἐγκαλεῖν ἐπιχειροῦντας. Περί Θεού χινείται λόγος, και φεύγεις την άκριδή τῶν δογμάτων ἀκρόασιν; Ἐπεὶ τοίνον πρόκειται Θεοῦ χάριτι εἰς την τοῦ ἀνθρώπου δημιουργίαν είπειν, ού κατ' άξίαν τοῦ πράγματος, άλλά κατά δύναμιν την ήμετέραν, άναγκαίω; είς την ὑπόθεσιν χαθήξωμεν.

β'. Ἐχεχόσμητο ό οὐρανὸς, ἐστεφάνωτο τοῖς χαρποῖς ή γῆ, διώριστο τὰ τῆς θαλάσσης ὕδατὰ, ἐδλάστησε βλαστήματα, προήλθε τὰ ἄλογα ζῶα, ἐπεπλήρωτο ἡ οίχουμένη, έχεχόσμητο ό οίχος, Ελειπεν ό οίχοδεσπό. της πάντων τῶν γενομένων. Εἶπεν ὁ Θεὸς, Ποιήσωμετ άτθρωπος κατ' είκοςα ήμετέρας και ομοίωσις. Έδειχθη τή προτεραία τίς ή δύναμις του, Ποιήσωμεν, τίνος ο λόγος, καλ προς τίνα ο λόγος τίς ο σύμδουλος, καλ τίνος ή κοινή σκέψις. 'Αλλ' ἐπειδή ἀπό τῶν Γραφῶν παρεστήσαμεν σύμθουλον τῆς ἀρχαίας βουλῆς τὸν Υίὸν, ἐσιωπήσαμεν δὲ τοῦ ἀγίου Πνεύματος τὴν δόξαν, ίνα μή άφορμάς δέχωνται παρ' ήμῶν ὑγιαινόντων οι νοσούντες, άναγκαΐον ειδέναι, ότι μία δόξα, μία γνώμη, εἶς λόγος ἐνεργῶν τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ άγίου Πνεύματος. Εϊρηται ἐνταῦθα σύμδουλος ό Υίός • άλλαχοῦ εἔρηται, ὅτι τὴν γνῶσιν τοῦ Θεοῦ οὐδεὶς οἶδεν, εἰ μἡ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον. Λέγει Παῦλος, ότι Οὐδείς οἶδε τῶν ἀνθρώπων τὰ τοῦ ἀνθρώπου, εί μὴ τὸ πνεῦμα τοῦ ἀνθρώπου τὸ ἐν αὐτῷ · οὕτω καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ οὐδεὶς οἶδεν, εἰ μἡτὸ Πνευμα του Θεου. Εί το εν σοί πνευμα άλλοτριον της σῆς οὐσίας, καὶ τὸ ἐν τῷ Θεῷ Πνεῦμα ἀλλότριον τῆς τοῦ θεοῦ οὐσίας.

Βούλεται τι Πατήρ; 'Η αὐτή βουλή και Υιοῦ και ἀγίου Πνεύματος. Βούλεται τι Υιός; 'Η αὐτή βουλή Πατρός και Πνεύματος. Βούλεται τι [482] Πνεῦμα; 'Η αὐτή βουλή Πατρός και Υιοῦ. Έγειρει ὁ Πατήρ τοὺς νεκρούς; 'Εγείρει και ὁ Υιός. Λέγει ὁ Σωτήρ ' Ποπερ γὰρ ὁ Πατήρ ἐγείρει τοὺς γεκρούς και ζωοποιεῖ, οῦτω και ὁ Υιός οῦς θέλει ζωοποιεῖ. Ίδοὺ ἡ βουλή συνηγμένη. Ποῦ οῦν ἡ βουλή τοῦ Πνεῦματος; ''Ακουε. Ταῦτα δὲ πάττα ἐγεργεῖ τὸ ἔγ και τὸ αὐτὸ Πγεῦμα, διαιροῦν ιδία ἐκάστω καθὼς βού-

nullam hominis cum Deo esse similitudinem, quantum scilicet ad corporalem speciem. Non enim hanc vocem tollo, Faciamus hominem ad imaginem. Verum demonstratum est, quomodo ad imaginem dicat Deus. Cælum et terram ego impleo, dicit Dominus (Jer. 23. 24). Kursus idem : Cælum mihi solium; terra autem scabellum pedum meorum (Isai. 66. 1). Vocesne sequemur? serviemusne literæ? Sed quæ hinc consequuntur me redarguent. Quomodo cogitabo cadum solium esse? Solium complectitur sedentem; Deus vero non circumscribitur. Nihil est circa Deum; sed ipse ambit omnia et circumcingit. Si ergo cælum habcat solium, quomodo cælum palmo metictur? quomodo sedet in cælo? Cielum mihi sedes est, terra autem scabellum pedum meorum (Isai. 40. 12). Ubinam sedet? in cælo quod cernimus? Stellæ sunt sub firmamento; aque super illud positæ sunt. Si supra sedet, non super cælos, sed in superiore cælo. Si sedet omnino, etiam pedes usque ad terram pendent. Talemne figuram adscribis ci, qui sine figura est? Annon impium est illud ita cogitare? Demum, si ejus pedes terram calcant, quomodo serimus? quomodo metimus? quomodo pertransimus, nec in pedes ejus impingimus? Quomodo cælum palmo mensus est? quam magnos habuit digitos proportione divinitatis? et quomodo talibus digitis exiguas tabulas scripsit. neque illis pluribus? Nos tribus digitis scribimus, reliquis operam conferentibus; Deus uno digito tabulas scripsit. Vidistin' aliquem uno digito scribentem? Sunt hiec magis sententiæ, quam verba.

4. Imago Dei sumus, quomodo. — Faciamus hominem ad imaginem nostram. Vult Deus vt quantum ad virtutem similes ipsi simus. Quid est, Ad imaginem? Deus sanctus est; si sancti fuerimus, ad imaginem Dei sumus. Nam, Estote sancti, quia ego sanctus sum (Levit. 19. 2). Dens justus est; si justitiam sectemnr, imago Dei sumus. Nam Justus Dominus, et justitiam dilexit (Psal. 10. 8). Si misericordes simus, imago sumus Dei. Ait enim Servator: Estote misericordes, sicut Pater vester misericors est (Luc. 6. 36). Vides qua in parte sit imago? Ostendit et Paulus imaginem; ait enim: Exuite vos veterem hominem et induite novum, qui secundum Deum creatus est in agnitione veritatis, secundum imaginem ejus qui creavit eum (Col. 3. 9. 10). Vides virtutibus tribui, quod Scriptura dicit, Ad imaginem nostram? In quo est ratio imaginis? In potestate item: Imperent piscibus maris, et volatilibus cæli, et bestiis, et reptilibus, et jumentis, et universæ terræ (Gen. 1. 26). O Dei consequentem ordinem! o verborum accuratam rationem! Cur dixit prius, Præsint piscibus maris? Secundum ordinem creationis est ordo dominationis. Quia primi ex mari facti sunt pisces et volatilia, postea vero ex terra quadrupedes et reliqua pecora, inducit prius ea quæ priora facta sunt. Præsint piscibus, et volatilibus, et bestiis, et reptilibus, et jumentis. Quamobrem tres pueri benedicentes in fornace ordinem servant : « Benedicite, maria et flumina, Domino. Benedicite, cete et omnia quæ moventur in aquis, Domino. Benedicite, omnes volucres cæli, Domino. Benedicite, bestia: et pecora. Benedicite, fili hominum > (Dan. 2. 78.-82). Alia supererant conside randa; sed ad propositum revertamur. Et formavi Deus hominem (Gen. 2. 7). Non simpliciter dixit, Fc cit; sed, Formavit. Formatio dicitur de decore e ornatu; ut quando aliquis videns formesum vultum quia pulchre efformatum est, dicit, Nihil fecit Deu in corpore præter decorum, sed et decoro et usu prospexit. Exempli causa, oculus duo habet, usum e decorem : nam et videt, et venustum reddit vultum faciemque ornat, omniaque conspicit. Auris usur habet, aspectuque jucunda est: quod enim circum positum est cymbalum animal exornat. Similiter ic nasus olfactu necessario præditus est; sed, secu quam in cæteris animalibus, velut medium parieter efficit ad decorem complendum : id enim uni homir competit: cætera quippe animalia nasum non habent sed unam tantum narium positionem. Hoc vero ear ob rem formavit Deus. Ideo David, Qui plantavit an rem, non audiet? aut qui finxit oculum, non considere (Psal. 93. 9)? Sic terram fecit ad ornatum et : usum. Ac ne plura tibi decora recenseam, postquar unum dixero prætergrediar. Dedit Deus homini, vir scilicet, cum aliis etiam uberum concinnitatem. Vir cur ubera? Decoris causa. Nam esto mulieri conces serit ubera ob naturæ necessitatem, ad lactis submi nistrationem; viro cur ubera? Ad decorum, ad orna tum. Quemadmodum enim in ædisiciis alia fiunt o necessitatem, alia ob decorum: sic Deus et hominen ornavit, et ipsi ad usum necessaria contulit. Formavi eum accepto pulvere de terra. Beatæ Christianorun spes, si intellexerimus ea quæ audimus. Cur no dixit, Accepit glebam de terra? Tantum corpus effor mavit : ac ne gleba quidem opus habuit, sed pulve rem accepit? Deus prævidit futura ac si præsenti: essent. Quia prævidebat hoc animal esse moriturum et in pulverem transmutandum, jam olim in crea tione spem resurrectionis ostendit. Accipit pulverer de terra, ut cum videris in sepulcro pulverem, no veris eum, qui illud efformavit, hoc quoque suscita turum esse. Formavit hominem sumpto de terra pul vere, et insufflavit in faciem ejus spiraculum vitæ (Gen. I 7). Vide discrimen inter homines et bruta. Cæter amnia cum faceret Deus, simul omnia produxit, cut corpore animam. Animadverte, quæso. Fecit natati lia, simul animam et corpus. Educat terra animalia prodit simul cum corpore anima. Hominis prim corpus facit, deinde animam. Cujus spei causa? Qua lis formatio, talis solutio. Ideo animantes spem re surrectionis non habent, quia quo modo factæ sun eodem modo moriuntur. Simul corpus et anima abt lentur. Corpus hominis de terra accepit, animam ip tribuit creando, non ex sua substantia producendo ut cum mortuum fuerit corpus, sive homo, ne de speremus de anima. Quid enim, quod in sepulci depositum sit corpus? Ne putaveris ibi esse animas Non enim de terra sumpta est, nec in terram reve tetur. Spem ergo statuit. Ideo etiam in Ezechiel re

περιγράφεται. Ούδέν έστι περί τον Θεόν πάντα δέ χυχλοί και τειχίζει ο Θεός. Εί ούν ούρανον έχει θρόνον, πῶς μετρήσει τὸν ούρανὸν σπιθαμή ; Πῶς δὲ καὶ κάθηται είς τον ούρανον; 'Ο ούρανος έμοι θρόνος, ή δὲ γῆ ὑποπόδιον τῶν ποδῶν μου. Ποῦ κάθηται ; έπὶ τὸν φαινόμενον; 'Αστέρες ὑποκάτω τοῦ στερεώματος, ΰδωρ ἐπάνω. Εὶ ἐπάνω κάθηται, οὐκ ἐπάνω τῶν οὐρανῶν, ἀλλ' εἰς τὸν ἀνώτερον οὐρανόν. Εί χάθηται πάντως, χαὶ οἱ πόδες χρέμανται έως τῆς γής. Τοιούτον σχήμα περιτίθης τῷ ἀσχηματίστω; Ούχ Εστιν άσεδες χαι τούτο ούτω νοήσαι; Είτα λοιπόν, εί οι πόδες αύτου πατούσι την γην, πως σπείρομεν; πως θερίζομεν; πως διερχόμεθα μή συγχρούοντες αύτοῦ τοῖς ποσίν; Πῶς δὲ ἐμέτρησε τὸν οὐρανὸν σπ:θαμή; πως δακτύλους είχε μεγάλους άναλόγους τή θεότητι; καλ πῶς ἐν ἐκείνοις τοῖς δακτύλοις έγραψε πλάκας μικράς δακτύλοις τοιούτοις, καὶ οὐδὲ πυλλοίς; Πμείς τρισί δακτύλοις γράφομεν, των άλλων συνεργούντων. Θεός ένλ δακτύλφ τάς πλάκας Εγραψεν. Είδές τινα ένὶ δακτύλφ γράφοντα; Νοήματά έστι ταύτα μάλλον ή όξματα.

δ. Ποιήσωμεν άνθρωπον κατ' εlκόνα ήμετέςαν. Βούλεται ήμας όθεὸς μιμητάς αύτοῦ είναι κατ' άρετήν. Τί έστι, Κατ' είκόνα; Θεὸς άγιος εάν γενώμεθα άγιοι, κατ' εἰκόνα ἐσμὲν Θεοῦ. *Γίτεσθε* γὰρ ἄγιοι, ότι έγω άγιός είμι. Θεός δίχαιος· έλν διχαιοσύνην μετέλθωμεν, είχών έσμεν Θεού. Δίχαιος γάρ Κύριος, και δικαιοσύτητ ήγάπησετ. Έλν ωμεν φιλάνθρωποι. έλεήμονες, είχων έσμεν του Θεού. Λέγει γάρ ό Σωτήρ· Γίνεσθε οιπτίρμονες, ώς ο Πατήρ υμών οίχτείρει. Είδες που ή είχων; Δείχνυσι και Παύλος την είχονα λέγει γάρ · Άποδύσασθε τον παλαιόν άνθρωπος, και ένδύσασθε τὸς γέος, τὸς κατά θεόν πτισθέντα είς έπίγνωσιν άληθείας, πατ' είκόνα τοῦ κτίσαντος αὐτόν. Είδες ὅτι ταῖς ἀρεταῖς έπιγράφεται τὸ, Κατ' είχοτα ήμετέρας; Έν τίνι ἡ είχων; Έν τη έξουσία πάλιν Άρχετωσαν των ίχθύων της θαλάσσης, και των πετεινών τοῦ οὐρανού, και των θηρίων, και των έρπετων, και των κτηνων, και πάσης της γης. "Ω της του θεου άκολουθίας · ω τῆς των ἐημάτων ἀχριδείας. Διατί πρώτον ≷ μνημόνευσεν, Άρχέτωσαν τῶν Ιχθύων τῆς θαλάσσης; Κατά την τάξιν της δημιουργίας [485] ή τάξις της δεσποτείας. Έπειδη πρώτοι έχ της θαλάσσης έγέτοντο ίχθύες, και πετεινά, μετά ταῦτα δε ἀπό γης 🔁 πετράποδα και τὰ λοιπά κτήνη, εἰσάγει οῦν τὰ πρώτα γενόμενα. Άρχέτωσαν τῶν ἰχθύων, καὶ τῶν -reteirωr, και των θηρίων, και των έρπετων, και ₹ων πτηνών. "Οθεν και οι τρείς παίδες εύλογούντες ₹ν τἢ χαμίνω φυλάττουσι τὰ,ν τάξιν· Εὐλογεῖτε, Θάλασσαι καὶ ποταμοί, τὸν Κύριον. Εὐλογείτε, ≥ήτη καὶ πάντα τὰ κινούμενα ἐν ὕδασι, τὸν Κύ-🚁 ιον. Εύλογεῖτε , πάντα τὰ πετεινά τοῦ οὐρανοῦ, ₹ὸν Κύριον. Εὐλογεῖτε, τὰ θηρία καὶ τὰ νηκτά ( ί. κτήνη). Εύλογείτε, viol των ανθρώπων. Την μέν ούν και έτερα επιθεωρήσαι · άλλ' είς το προκείμενον ἐπανέλθωμεν. Καὶ ἔπ.λασεν ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπον. Ούχ είπεν άπλως, εποίησεν, άλλ' επιλασεν. Πλάσις

λέγεται επί τῆς εὐπρεπείας ώς ὅταν τις θεασάμενος πρόσωπον εύμορφον, ἐπειδή χαλὸν πλάσμα, λέγη. Οὐδεν εποίησεν ό Θεός εν τῷ σώματι ἀπρεπες, άλλά και πρός την εύπρέπειαν και πρός την χρήσιν. Οίον, δ όφθαλμός δύο έχει, και χρησιν και εύπρέπειαν και γάρ βλέπει, καλ φαιδρύνει το πρόσωπον, καλ κοσμεί την δύιν, και όρα πάντα. Η άκοη έχει την χρησιν, έχει την δύιν • το γάρ περιχείμενον χύμδαλον χοσμεί το ζώον. Όμοίως ή όλς έχει την δοφρησιν άναγχαίαν άλλ' έχει, παρά τὰ άλλα ζῶα, ὥσπερ μεσότοιχον, καὶ πληρούν τὴν εὐπρέπειαν · τοῦτο τῷ ἀνθρώπω ὑπάρχει τὰ γὰρ ἄλλα ζῶα μυκτῆρας οὐκ Εχουσιν, άλλά μίαν καθόλου την θέσιν. Τοῦτο δὲ διὰ τούτο Επλασεν ό Θεός. Διό και Δαυίδ · 'Ο φυτεύσας τὸ εὖς, οὐχὶ ἀκούει; ἢ ὁ πλάσας τὸν ὀφθαλμὸν, ούχι κατανοεί; Ούτω και την γην εποίησε, πρός εύπρέπειαν, πρός χρήσιν. Καὶ ΐνα μή δείξω σοι πολλά εύπρεπη, εν είπων ύπερδήσομαι. "Εδωκεν ό Θεός τῷ άνθρώπη, λέγω δη τῷ ἀνδρὶ, μετὰ τῶν ἄλλων καὶ μαστών άρμονίαν. 'Ανδρί μαστός διατί; Διά την εύπρέπειαν. "Εστω γάρ γυναιαί διά τὸ άναγκαῖον τῆς φύσεως, διά την χορηγίαν τοῦ γάλακτος · άνδρὶ μαστός διατί ; Διά την εύπρέπειαν, διά την εύχοσμίαν. "Ωσπερ γάρ έν τοῖς οἰχοδομήμασι τινά μέν γίνεται διά τὸ άναγχαΐον, τινά δὲ διά τὴν εὐπρέπειαν οῦτως ὁ Θεὸς και έκόσμησε τον άνθρωπον, και πρός την χρήσιν άπήρτισεν. "Επλασεν αύτον χοῦν λαδών ἀπὸ τῆς γῆς. Μαχάριαι αἱ Χριστιανῶν ἐλπίδες, ἐάν ἐπιγνῶμεν & άχούομεν. Διατί ούχ είπε · "Ελαδε βῶλον ἀπὸ τῆς γῆς; Τοσούτον σώμα Επλασε· και ού χρείαν Εσχεν ούδε βώλου, άλλά χοῦν λαμδάνει; 'Ο Θεός προείδε τὰ μέλλοντα ώς δντα. Έπειδή προήδει, ότι μέλλει τελευτάν τὸ ζῶον, καὶ εἰς χοῦν μεταδάλλεσθαι, προλαδών ἐν τη δημιουργία Εδειξε την ελπίδα της άναστάσεως. Λαμβάνει χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς, ἴν' ὅταν ὅξης ἐν τάφφ χοῦν, γνῷς ὅτι ὁ ἐχεῖνο πλάσας καὶ τοῦτο ἀνίστησιν. "Επλασε τὸν ἄνθρωπον, χοῦν λαβὼν ἀπὸ τῆς γῆς. xal ἐrεφύσησεr εἰς τὸ πρόσωποr αὐτοῦ πroἡr ζωης. Βλέπε διαφοράν άνθρώπων και άλόγων. Τά άλλα πάντα ποιών ό Θεός, όμου πάντα έπήγαγε, μετά τοῦ σώματος καὶ τὴν ψυχήν. Πρόσεχε, παρακαλῶ. Έποίησε τὰ νηκτὰ, όμοῦ σῶμα [486] καὶ ψυχήν: Έξαγαγέτω ή γή ζωα προήλθεν όμου μετά των σωμάτων και ή ψυχή. Τον άνθρωπον ποιεί τῷ σώματι πρώτον, είτα τἢ ψυχἢ. Διὰ ποίαν ἐλπίδα; Οἴα ἡ πλάσις, τοιαύτη και ή λύσις τὰ ζῶα διὰ τοῦτο ἀνάστασιν ούχ Εχει, έπειδή ώς έγένετο, ούτω καλ άποθνήσκει\* όμου το σώμα και ή ψυχή άφανίζεται. Το σώμα του άνθρώπου Ελαδεν άπο της γης, την δε ψυχην αύτος δίδωσι χτίσας, δημιουργήσας, ούχ έχ τῆς **ίδιας ού**σίας εχδαλών, ζν' όταν ἀποθάνη τὸ σῶμα, ἢ ὁ ἄνθρωπος, μή ἀπογνώμεν τῆς ψυχῆς. Τί γάρ, ὅτι ἐτάφη ἐν τάφω το σώμα; Μή προσδοχήσης έχει είναι την ψυχήν. Ού γάρ άπό γης ελήφθη, ούδε είς γην άπερχεται. "Εστησεν οὖν την **έ**λπίδα. Διά τοῦ**το καὶ ἐν τῷ** Ίεζεχιὴλ προφητεύει την ἀνάστασιν ούτω λέγων:

\* Combelis. legendum pulat έχειν την τέρψεν. Sed lectio ut est ferri potest.

nallam hominis cum Deo esse similitudinem, quantum scilicet ad corporalem speciem. Non enim hanc vocem tollo, Faciamus hominem ad imaginem. Verum demonstratum est, quomodo ad imaginem dicat Deus. Cælum et terram ego impleo, dicit Dominus (Jer. 23. 24). Kursus idem : Cælum mihi solium; terra autem scabellum pedum meorum (Isai. 66. 1). Vocesne sequemur? serviemusne literæ? Sed quæ hinc consequantur me redarguent. Quomodo cogitabo cadum solium esse? Solium complectitur sedentem; Deus vero non circumscribitur. Nihil est circa Deum; sed ipse ambit omnia et circumcingit. Si ergo cælum habcat solium, quomodo cælum palmo metietur? quomodo sedet in cælo? Cielum mihi sedes est, terra autem scabellum pedum meorum (Isai. 40. 12). Ubinam sedet? in cælo quod cernimus? Stellæ sunt sub firmamento; aquæ super illud positæ sunt. Si supra sedet, non super cælos, sed in superiore cælo. Si sedet omnino, etiam pedes usque ad terram pendent. Talemne figuram adscribis ci, qui sine figura est? Annon impium est illud ita cogitare? Demum, si ejus pedes terram calcant, quomodo serimus? quomodo metimus? quomodo pertransimus, nec in pedes ejus impingimus? Quomodo cælum palmo mensus est? quam magnos habuit digitos proportione divinitatis? et quomodo talibus digitis exiguas tabulas scripsit, neque illis pluribus? Nos tribus digitis scribimus, reliquis operam conferentibus; Deus uno digito tabulas scripsit. Vidistin' aliquem uno digito scribentem? Sunt hec magis sententiæ, quam verba.

4. Imago Dei sumus, quomodo. — Faciamus hominem ad imaginem nostram. Vult Deus vt quantum ad virtutem similes ipsi simus. Quid est, Ad imaginem? Deus sanctus est; si sancti fuerimus, ad imaginem Dei sumus. Nam, Estote sancti, quia ego sanctus sum (Levit. 19. 2). Dens justus est; si justitiam sectemur, imago Dei sumus. Nam Justus Dominus, et justitiam dilexit (Psal. 10. 8). Si misericordes simus, imago sumus Dei. Ait enim Servator: Estote misericordes, sicul Pater vester misericors est (Luc. 6. 36). Vides qua in parte sit imago? Ostendit et Paulus imaginem; ait enim: Exuite vos veterem hominem et induite novum, qui secundum Deum creatus est in agnitione veritatis, secundum imaginem ejus qui creavit eum (Col. 3. 9. 10). Vides virtutibus tribui, quod Scriptura dicit, Ad imaginem nostram? In quo est ratio imaginis? In potestate item: Imperent piscibus maris, et volatilibus cæli, et bestiis, et reptilibus, et jumentis, et universæ terræ (Gen. 1. 26). O Dei consequentem ordinem! o verborum accuratam rationem! Cur dixit prius, Præsint piscibus maris? Secundum ordinem creationis est ordo dominationis. Quia primi ex mari facti sunt pisces et volatilia, postea vero ex terra quadrupedes et reliqua pecora, inducit prius ea quæ priora facta sunt. Præsint piscibus, et volatilibus, et bestiis, et reptilibus, et jumentis. Quamobrem tres pueri benedicentes in fornace ordinem servant : « Benedicite, maria et flumina, Domino. Benedicite, cete et omnia quæ moventur in aquis, Domino. Benedicite, omnes volucres cæli, Domino. Benedicite, bestia: et pecora. Benedicite, filii hominum > (Dan. 2.78.-82). Alia supererant conside randa; sed ad propositum revertamur. Et formæit Deus honinem (Gen. 2. 7). Non simpliciter dixit, Fecit; sed, Formavit. Formatio dicitur de decore et ornatu; ut quando aliquis videns form: sum vultum. quia pulchre efformatum est, dicit, Nihil fecit Deus in corpore præter decorum, sed et decoro et usui prospexit. Exempli causa, oculus duo habet, usum et decorem : nam et videt, et venustum reddit vultum, faciemque ornat, omniaque conspicit. Auris usem habet, aspectuque jucunda est : quod enim circumpositum est cymbalum animal exornat. Similiter ire nasus olfactu necessario præditus est; s.d. secus quam in cæteris animalibus, velut medium parietem efficit ad decorem complendum : id enim uni homini competit: cætera quippe animalia nasum non habent. sed unam tantum narium positionem. Hoc vero eam ob rein formavit Deus. Ideo David, Qui plantarit aurem, non audiet? aut qui finxit oculum, non considerat (Psal. 93. 9)? Sic terram fecit ad ornatum et ad usum. Ac ne plura tibi decora recenseam, postquam unum dixero prætergrediar. Dedit Deus homini, viro scilicet, cum aliis etiam uberum concinnitatem. Viro cur ubera? Decoris causa. Nam esto mulieri concesserit ubera ob naturæ necessitatem, ad lactis subministrationem; viro cur ubera? Ad decorum, ad ornatum. Quemadmodum enim in ædificiis alia fiunt ob necessitatem, alia ob decorum: sic Deus et hominem ornavit, et ipsi ad usum necessaria contulit. Formavit eum accepto pulvere de terra. Beatæ Christianorum spes, si intellexerimus ea quæ audimus. Cur non dixit, Accepit glebam de terra? Tantum corpus efformavit : ac ne gleba quidem opus habuit, sed pulverem accepit? Deus prævidit futura ac si præsentia essent. Quia prævidebat hoc animal esse moriturum, et in pulverem transmutandum, jam olim in creatione spem resurrectionis ostendit. Accipit pulverent de terra, ut cum videris in sepulcro pulverem, noveris eum, qui illud efformavit, hoc quoque suscitaturum esse. Formavit hominem sumpto de terra pulvere, et insufflavit in faciem ejus spiraculum vitæ (Gen. 2. 7). Vide discrimen inter homines et bruta. Cætera amnia cum faceret Deus, simul omnia produxit, cum corpore animam. Animadverte, quæso. Fecit natatilia, simul animam et corpus. Educat terra animalia, prodit simul cum corpore anima. Hominis primo corpus facit, deinde animam. Cujus spei causa? Qualis formatio, talis solutio. Ideo animantes spem resurrectionis non habent, quia quo modo factæ sunt, eodem modo moriuntur. Simul corpus et anima abolentur. Corpus hominis de terra accepit, animam ipse tribuit creando, non ex sua substantia producendo: ut cum mortuum fuerit corpus, sive homo, ne desperemus de anima. Quid enim, quod in sepulcro depositum sit corpus? Ne putaveris ibi esse anunam. Non enim de terra sumpta est, nec in terram revertetur. Spem ergo statuit. Ideo etiam in Ezechiel re-

περιγράφεται. Οὐδέν ἐστι περί τον Θεόν πάντα δὲ χυχλοί χαι τειχίζει ο Θεός. Εί ούν ούρανον έχει θρόνον, πῶς μετρήσει τὸν οὐρανὸν σπιθαμἢ ; Πῶς δὲ καὶ κάθηται είς τὸν ούρανόν; 'Ο ούρανός έμοι θρότος, ή δὲ γῆ ὑποπόδιον τῶν ποδῶν μου. Ποῦ κάθηται; ἐπὶ τὸν φαινόμενον; ᾿Αστέρες ὑποκάτω τοῦ στερεώματος, ΰδωρ ἐπάνω. Εἰ ἐπάνω κάθηται, οὐκ ἐπάνω τῶν οὐρανῶν, ἀλλ' εἰς τὸν ἀνώτερον οὐρανόν. Εί χάθηται πάντως, χαὶ οἱ πόδες χρέμανται ἔως τῆς γής. Τοιούτον σχήμα περιτίθης τῷ ἀσχηματίστος; Ούχ Εστιν άσεδες και τοῦτο οῦτω νοῆσαι; Εἶτα λοιπὸν, εί οι πόδες αὐτοῦ πατοῦσι την Υῆν, πῶς σπείρομεν; πως θερίζομεν; πως διερχόμεθα μή συγχρούοντες αύτοῦ τοῖς ποσίν; Πῶς δὲ ἐμέτρησε τὸν οὐρανὸν σπ:θαμή; πῶς δακτύλους εἶχε μεγάλους ἀναλόγους τή θεότητι; και πῶς ἐν ἐκείνοις τοῖς δακτύλοις έγραψε πλάκας μικράς δακτύλοις τοιούτοις, καὶ οὐδὲ πολλοίς; Πμείς τρισί δακτύλοις γράφομεν, των άλλων συνεργούντων. Θεός ένλ δαχτύλφ τάς πλάχας Εγραψεν. Είδές τινα ένλ δακτύλω γράφοντα; Νοήματά έστι ταῦτα μάλλον ή ρήματας

δ. Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' είκόνα ήμετέςαν. Βούλεται ήμας ό Θεός μιμητάς αύτοῦ εἶναι χατ' ἀρετήν. Τί ἐστι, Κατ' είκονα; Θεὸς ἄγιος ἐὰν γενώμεθα άγιοι, κατ' εἰκόνα ἐσμὲν Θεοῦ. Γίνεσθε γὰρ ἄγιοι, ότι έγω άγιος είμι. Θεος δίχαιος: έαν διχαιοσύνην μετέλθωμεν, είχων έσμεν Θεού. Δίχαιος γάρ Κύριος, καὶ δικαιοσύνην ήγάπησεν. Έλν ώμεν φιλάνθρωποι, έλεήμονες, είχων έσμεν τοῦ Θεοῦ. Λέγει γάρ ό Σωτήρ· Γίνεσθε οίκτιρμονες, ώς ο Πατήρ υμών οίκτείρει. Είδες που ή είκων; Δείκνυσι και Παύλος την είχονα λέγει γάρ · Άποδύσασθε τον παλαιον άνθρωπον, και ενδύσασθε τον νέον, τον κατά BEOR ATIOBÉRTA ELC ÉALTRWOIR ALABELAC, MAT' ELκόνα τοῦ κτίσαντος αὐτόν. Είδες ὅτι ταῖς ἀρεταῖς ἐπιγράφεται τὸ, Κατ' εἰχόνα ἡμετέραν; Ἐν τίνι ἡ είχων; Έν τη εξουσία πάλιν Αρχέτωσαν των ιχθύων της θαλάσσης, και των πετεινών τοῦ οὐparov, και των θηρίων, και των έρπετων, και των κτηνων, και πάσης της γης. "Ω της του Θεου άκολουθίας · ὢ τῆς τῶν ῥημάτων ἀχριδείας. Διατί πρῶτον έμνημόνευσεν, Άρχέτωσαν των Ιχθύων τῆς θαλάσσης; Κατά την τάξιν της δημιουργίας [485] ή τάξις της δεσποτείας. Έπειδη πρώτοι έκ της θαλάσσης έγένοντο ίχθύες, καλ πετεινά, μετά ταῦτα δὲ ἀπὸ γῆς τά τετράποδα και τὰ λοιπά κτήνη, εἰσάγει οὖν τὰ πρώτα χενόμενα. Άρχέτωσαν τῶν ἰχθύων, καὶ τῶν πετεινών, και των θηρίων, και των έρπετων, και των κτηνών. "Οθεν και οι τρείς παίδες εύλογούντες èν τἢ χαμίνω φυλάττουσι τὴν τάξιν· Εὐλογεῖτε, θάλασσαι καλ ποταμολ, τὸν Κύριον. Εὐλογεῖτε, κήτη καὶ πάττα τὰ κινούμενα ἐν ὕδασι, τὸν Κύριος. Εύλογείτε, πάττα τὰ πετεικά τοῦ οὐραγοῦ, τὸν Κύριον. Εὐλογεῖτε, τὰ θηρία καὶ τὰ νηκτά (Ι. κτήνη). Εύλογείτε, υίοι των ανθρώπων. ΤΗν μέν ούν και ξεεδα εμιθεπομοαι, αγγ, εί? το μδοκείπελον επανέλθωμεν. Kal επλασεν ο Θεός τον ἄνθρωπον. Ούκ είπεν άπλιος, εποίησεν, άλλ' Επ. ιασεν. Πλάσις

λέγεται έπι τῆς εύπρεπείας. ὡς ὅταν τις θεασάμενος πρόσωπον εύμορφον, έπειδή χαλόν πλάσμα, λέγη. Ούδεν εποίησεν ό θεός εν τῷ σώματι άπρεπες, άλλά κατ πρός την εύπρέπειαν και πρός την χρησιν. Οΐον, ό όφθαλμός δύο έχει, και χρησιν και εύπρέπειαν και γάρ βλέπει, καὶ φαιδρύνει τὸ πρόσωπον, καὶ κοσμεί την δύιν, και όρα πάντα. Η άκοη έχει την χρησιν, έγει την δύιν • το γάρ περιχείμενον χύμδαλον χοσμεί το ζώον. Όμοιως ή όις έχει την δοφρησιν άναγχαίαν· άλλ' έχει, παρά τὰ άλλα ζῶα, ὥσπερ μεσότοιχον, και πληρούν την εύπρέπειαν · τούτο τῷ ἀνθρώπω υπάρχει τά γάρ άλλα ζωα μυκτήρας ούκ Εχουσιν, άλλά μίαν καθόλου την θέσιν. Τοῦτο δὲ διὰ τούτο Επλασεν ό Θεός. Διό καλ Δαυίδ · 'Ο φυτεύσας τὸ εὖς, οὐχὶ ἀχούει; ἡ ὁ πλάσας τὸν ὀφθαλμὸν, ούχι κατανοεί; Ούτω και την γην εποίησε, πρός εύπρέπειαν, πρός χρησιν. Καὶ ΐνα μή δείξω σοι πολλά εύπρεπη, εν είπων ύπερδήσομαι. "Εδωκεν ό θεός τῷ άνθρώπη, λέγω δή τῷ ἀνδρὶ, μετά τῶν ἄλλων καὶ μαστων άρμονίαν. 'Ανδρί μαστός διατί; Διά την εύπρέπειαν. Έστω γάρ γυναικί διά τό άναγκαΐον τῆς φύσεως, διά την χορηγίαν τοῦ γάλακτος . άνδρι μαστός διατί ; Διά την εὐπρέπειαν, διά την εὐχοσμίαν. "Ωσπερ γάρ εν τοῖς οἰχοδομήμασι τινά μεν γίνεται διά τὸ άναγχαϊον, τινά δὲ διά την εύπρέπειαν οὕτως ὁ Θεός και εκόσμησε του άνθρωπου, και πρός την χρησιν άπήρτισεν. Έπλασεν αύτον χοῦν λαδών άπο τῆς γῆς. Μαχάριαι αἱ Χριστιανῶν ἐλπίδες, ἐὰν ἐπιγνῶμεν & άχούομεν. Διατί ούχ εἶπε · "Ελαδε βῶλον ἀπὸ τῆς γῆς: Τοσοῦτον σώμα Επλασε· και ού χρείαν Εσχεν ούδε βώλου, άλλά γοῦν λαμδάνει; 'Ο Θεός προείδε τὰ μέλλοντα ώς δντα. Έπειδή προήδει, ότι μέλλει τελευτάν τὸ ζῶον, καὶ εἰς χοῦν μεταδάλλεσθαι, προλαδών ἐν τή δημιουργία Εδειξε την ελπίδα της άναστάσεως. Λαμβάνει χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς, ἴν' ὅταν ίδης ἐν τάφψ χοῦν, γνῷς ὅτι ὁ ἐχεῖνο πλάσας καὶ τοῦτο ἀνίστητιν. \*Επλασε τὸν ἄνθρωπον, χοῦν λαβὼν ἀπὸ τῆς γῆς. nal eregionσεν είς το πρόσωπον αύτοῦ πνοήν ζωής. Βλέπε διαφοράν άνθρώπων και άλόγων. Τά άλλα πάντα ποιών ο Θεός, όμου πάντα ἐπήγαγε, μετά τοῦ σώματος καὶ τὴν ψυχήν. Πρόσεχε, παρακαλῶ. Έποίησε τὰ νηχτὰ, όμοῦ σῶμα [486] καὶ ψυχήν: Εξαγαγέτω ή γῆ ζῶα· προῆλθεν όμοῦ μετά τῶν σωμάτων καὶ ἡ ψυχή. Τὸν ἄνθρωπον ποιεί τῷ σώματι πρώτον, είτα τἢ ψυχἢ. Διὰ ποίαν ἐλπίδα; Οῖα ἡ πλάσις, τοιαύτη και ή λύσις τὰ ζῶα διὰ τοῦτο ἀνάστασιν ούχ έχει, ἐπειδή ὡς ἐγένετο, οῦτω χαὶ ἀποθνήσχει. όμοῦ τὸ σῶμα καὶ ἡ ψυχὴ ἀφανίζεται. Τὸ σῶμα τοῦ άνθρώπου Ελαδεν άπό τῆς γῆς, τὴν δὲ ψυχὴν αὐτὸς δίδωσι χτίσας, δημιουργήσας, ούχ έχ τῆς ίδίας ούσίας ἐχδαλών, ἴν' ὅταν ἀποθάνη τὸ σῶμα, ἢ ὁ ἄνθρωπος, μή ἀπογνωμεν τῆς ψυχῆς. Τί γάρ, ὅτι ἐτάφη ἐν τάφω το σώμα; Μή προσδοχήσης έχει είναι την ψυχήν. Ού γάρ ἀπό γης ελήφθη, ούδε είς γην ἀπέρχεται. "Εστησεν ούν την έλπίδα. Διά τοῦτο καὶ έν τῷ Ίεζεχιήλ προφητεύει την άνάστασιν ούτω λέγων:

\* Combess. legendum putat ἔχειν τὴν τάρψεν. Sed lectio ut est serri potest.

, Τοῖς rεκροῖς όστέοις ἐγένετο σῶμα. Εἶτά φησιν, Έκ τεσσάρων ἀνέμων έλθέτω τὸ πνεῦμα, καὶ είσελθέτω είς τοὺς γεκροὺς τούτους, και ζησάτωσαν. Ούτω και Δαυίδ βοφ. 'Arture.leig το πνευμα αὐτῶν, καὶ ἐκλείψουσι, καὶ είς τὸν χοῦν αὐτῶν επιστρέψουσιν. Έξαποστελείς το Πνευμά σου, καί κτισθήσονται, και άνακαινιεῖς τὸ πρόσωπον της γης. Είδες δημιουργόν το Πνευμα; είδες συνεργόν Θεοῦ;

ε'. 'Αλλ' είς τὸ προχείμενον ἐπανέλθωμεν. 'Ενεφύσησεν. Διά τοῦ, Ἐνεφύσησεν, τὸ ἀπλοῦν τῆς ψυχῆς ἔδειξε· διὸ οῦτε πολυαρμόνιος. Πρόσεχε λοιπόν. Έπειδή ἐπαλαιώθη ή δημιουργία, ἀνακαινίζει αὐτήν ό Χριστός ἐπὶ οἰκονομία. Ἐπλάσθη ᾿Αδάμ ἀπὸ γῆς ٠ ἔπλασεν ὁ Χριστὸς τοῦ τυφλοῦ τοὺς όφθαλμοὺς ἀπὸ πηλοῦ, ενα σύ μάθης τὸν λαδόντα χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς και πλάσαντα. Ένεφύσησεν ο Θεός είς το πρόσωπον τοῦ ᾿Αδὰμ πνοἡν ζωῆς · ἐνεφύσησεν ὁ Χριστός εἰς τὸ πρόσωπον των αποστόλων, και λέγει Λάβετε Πνευμα αητον. "Ο ἀπώλεσεν ἐμφύσημα 'Αδάμ, ἐνταῦθα ὁ Χριστός ἀπέδωκε, καὶ ἐγένετο πάλιν ὁ ἄνθρωπος εἰς ψυχήν ζώσαν. Πρόσεχε · ενταῦθα ή σχολουθία 4. Εί γάρ και κάμνει τῆς φωνῆς τὸ δργανον, άλλά τῆ συνήθει έλπίδι προτρέχων καλ τὰς τῶν ἀδελφῶν ἰκεσίας ύποτέμνων, πιστεύω δοθηναί μοι λόγον, ού διλ την άξίαν έμην, άλλά διά την των άχουόντων προθυμίαν. Εί και άνάξιοι των άγίων έσμεν, άλλ' Επαθον κάκεινοι ταύτα, και ύπο της του σώματος άσθενείας ένεποδίζοντο. Μαρτυρεί Δαυίδ λέγων · Έκοπίασα κράζων, έδραγχίασεν ο λάρυγξ μου. Βέλτιον δε βραγχιώντα λέγειν τὰ όρθὰ, ἢ όρθὴν ἔχοντα τὴν φωνὴν, διεστραμμένην έχειν την ψυχήν. Έφύτευσεν ο Θεός παράδεισον έν `Εδέμ κατ' ἀνατολάς.Τί ἐστιν Ἐδέμ; Έδὲμ ἐρμηνεύεται τρυφή, ὡς ἄν είποι τις. Ἐφύτευσε παράδεισον έν τρυφή. άντι τοῦ · έν τόπφ τρυφερῷ, έν τόπφ καλφ. Διά τουτο έπι τέλει λέγει · Και έξέδαλε τὸν 'Αδὰμ, καὶ κατψκισεν αὐτὸν ἀπέναντι τοῦ παραδείσου τῆς τρυφῆς. Έφύτευσεν ό θεὸς παράδεισον έν Έδεμ κατ' άνατολάς. Διατί μη είς άλλο χλίμα, άλλὰ κατ' άνατολὰς ὁ παράδεισος; "Όθεν ἡ άρχὴ τοῦ δρόμου τῶν φωστήρων, ἐκείθεν καὶ ἡ ἀρχή τῆς διαγωγής των άνθρώπων. Προμηνύει ό Θεός το μέλλον. κατ' άνατολάς εν τῷ παραδείσω τίθησι τὸν ἄνθρωπον, ϊνα δείξη, ὅτι ὥσπερ οὖτοι οἱ φωστῆρες ἀνατέλλοντες [487] τρέχουσιν είς δύσιν, καὶ δύνουσιν · οῦτω καὶ τουτον δεί από ζωής είς θάνατον δραμείν και δύσαι κατά τον τύπον τῶν φωστήρων, καὶ ἄλλην ἀνατολήν πάλιν λαδείν εξ άναστάσεως νεκρών. Έδραμεν ό 'Αδάμ εἰς δύσιν, ἔδυσεν εἰς τάφον · ἡχολούθησεν αὐτῷ τά πράγματα τῆς γῆς, καὶ συνετάφη τῷ δύσαντι. Ηλθεν ό Χριστός, καὶ ἐποίησεν ἀνατείλαι τὸν δύσαντα. Διά τοῦτο λέγει ὁ προφήτης περί αὐτοῦ: Ίδου άνηρ, Άνατολή δνομα αυτώ, και υποκάτωθεν αὐτοῦ ἀνατέλλει· τουτέστιν, ἐχ τῶν τάφων. Έν τῷ ᾿Αὸἀμ ἔδυσεν ὁ ἄνθρωπος, ἐν Χριστῷ ἀνέτειλεν. Μαρτυρεί Παῦλος: "Οσπερ γάρ èr τῷ Άδὰμ zárτες ἀποθνήσκουσιν, οΰτω καὶ ἐν τῷ Χριστῷ πάντες ζωοποιηθήσονται. Καὶ έλαβεν ό Θεός τὸν ανθρωπον, ον έποιησε, και έθετο αυτόν έν τφ παραδείσφ. Είσηνεγκεν αύτον είς ετοιμον οίχον. "Ωσπερ ο χαλών τινα είς έστίασιν, πρώτον πορασκευάζει τὸν οἶκον, καὶ τότε εἰσάγει τὸν κεκλημένον. ούτω και ένταυθα παρεσκεύασεν αύτῷ ένδιαίτημα

a Sav. et Combolis. πρόσεχε έντ. τζ ακολουθία.

άξιοπρεπές τον παράδεισον, καί οδτως είσηγαγε το κεκλημένον. Που ἐπλάσθη; Έν τἢ γἢ, ἔξω τοῦ πα ραδείσου. "Ωσπερ γάρ φωστήρες άλλαχοῦ ἐγένονπ καὶ ἐτέθησαν ἐν τῷ οὐρανῷ, οὕτως ὁ ᾿Αδὰμ ἐπλάσθ έξω είς άλλην γῆν, και τότε είσηνέχθη είς τὸν παρό δεισον. Πόθεν τοῦτο ; Λέγει ἡ Γραφή ἐπὶ τέλει, ὅτ εξεδάλλετο ὁ 'Αδάμ· Kal εξαπέστειλεν ο Θεός το Άδὰμ ἐκ τοῦ παραδείσου τῆς τρυφῆς , ἐργάζεσθο την γην, έξ ής έληφθη. Έθετο αὐτόν ἐν τῷ κα ραδείσω της τρυφής, έργάζεσθαι και φυλάττει τον παράδεισον. Έργάζεσθαι. Τί γάρ Ελειπεν Ι τῷ παραδείσφ; εί δὲ καὶ χρεία ἦν ἐργάτου, πόθε άροτρον; πόθεν τὰ άλλα τῆς γεωργίας ὅργανα; Ἐμ γάζεσθαι- καλ φυλάττειν την έντολην του Θεού, κα πιστεύειν τἢ ἐντολἢ , τοῦ Θεοῦ ἔργον ἦν. Λέγει ὁ Σω τήρ. Τοῦτό ἐστιν ἔργον τοῦ Θεοῦ, Ινα πιστεί σητε είς οτ απέστειλεν έχεῖνος. "Ωσπερ ούν τ πιστεύσαι τῷ Χριστῷ ἔργον ἐστίν, οῦτω τὸ πιστεί σαι τἢ ἐντολἢ, ὅτι ἐὰν ἄψηται, ἀποθνήσκει · ἐὰν Ι μή ἄψηται, ζή. Έργον ήν τῶν πνευματικῶν λόγω ή τήρησις. Παύλου έργον ποΐον; μή γεωργός ήν Παῦλος; μή έτέραν ἔσχεν ἐργασίαν; οὐ τὸ πᾶν αὐτί ἔργον λόγος ἤν ; οὐ χήρυγμα ἦν ; Καὶ λέγει τοῖς μα θηταίς. Τὸ ἔργον μου ύμεῖς ἐστε ἐν Κυρίφ. Ἐρ γάζεσθαι, φησίν, αὐτόν καί φυλάττειν. Άπο τίνος Ληστής ούκ ήν, ό παροδίτης ούκ ήν, ό ἐπιδουλεύω ούχ ήν άπο τίνος φυλάττειν; Ίνα φυλάξη αὐτὸ ξαυτώ, ινα ήμ μαδαράς φμογερώ απτον, φγγ, ιν την έντολην φυλάττων φυλάξη έαυτῷ τὸν παράδεισο Συγκάμνει τῆ φωνῆ καὶ ἡ διάνοια · άλλὰ τῶν νοημό των γενώμεθα. Εθημεν αὐτὸν ἐν τῷ παραδείσφ Λοιπόν σχιογραφεί ή Γραφή τὰ μέλλοντα διὰ τῶ προλαδόντων. Ποταμός δε εκπορεύεται εξ Έδεμ ποτίζειν τὸν παράδεισον. 'Απὸ τούτου μάθε, δτιο μικρον \* (sic) ήν ο παράδεισος, μικρον έχων μ τρον. Ποταμός τοσούτος άρδεύει, ώστε άπό του 🖘 ριττεύματος αὐτοῦ τέσσαρας είναι ποταμούς. Ποτα μὸς δὲ ἐκπορεύεται ἐξ Ἐδὲμ, ποτίζειν τὸν παρά δεισον. Έχειθεν μετά το ποτίσαι μερίζεται [488] εἰ τέσσαρας άρχάς · είς τον Τίγριν, είς τον Νείλον, εί τὸν Εύφράτην, εἰς τὸν ἐν τῆ Γραφή λεγόμενον 🖭 σών, ὄν νῦν λέγουσε Δανοῦδεν.

ς'. Βλέπε μέγεθος ποταμού μεριζομένου είς πέσσε. ρας και ό τοιούτος μόνος άρδεύει τον παράδεισον. Διατί τοιούτος; μόνος ήν 'Αδάμ · τίς χρεία ήν τοσούτου ; 'Αλλ' ούχ ένὶ μόνφ ἐγένετο · άλλὰ τοῖς πέρασι τῆς οἰχουμένης. Ἡτοιμάζετο πατριάρχαις, προφήταις, άποστόλοις, εύαγγελισταίς, μάρτυσιν, όμολογηταϊς, άγίοις, πιστοῖς, όρθοδόξοις, εὐσεδῶς πλί. τευομένοις, πάσι τοις δικαίοις. Εί γάρ τῷ ληστή έν μιά ώρα όμολογήσαντι τὸν παράδεισον ὁ Σωτήρ ἐπηί γείλατο λέγων. Σήμερον μετ' έμοῦ ἔση έν τῷ 🗫 ραδείσφ · ὁ κοπιάσας ἐκ νέας ἡλικίας ᾿Αδραδί Ίσαἀκ, Ἰακὼδ, οἱ ἐκ τούτου πατριάρχαι..... Ε 🛣 πρό τούτων πάντων χληρονομεί ό ληστής τον π δεισον. Ποιεί ούν ό Θεός τὰ έργα, οὐ πρός τὸ 🛹 μενον, άλλά πρός το προσδοχώμενον. Διατί τοσο πλάτος γης εποίησεν; διά τον 'Αδάμ, η διά του κατοικούντας; Έκείθεν αφορίζεται είς τέσσ **Ε** άρχάς ούχ είπεν, είς τέσσαρα άπλώματα, 🚄 άρχας, τουτέστι, πηγάς. "Ονομα τῷ ἐνὶ Φειαί»

<sup>\*</sup> Savil. et Combess. κηποῦρις. Savil. conj. κῆπος. leg. κηπούριον, unde hodiernorum κηπούρι. Infra περισσεύματος.
Hic textus deficere videtur.

surrectionem vaticinatur his varhis: Mortuis ossibus corpus factum est (Ezech. 37. 9). Deinde ait: Ex quatuor ventis veniat spiritus, et ingrediatur in mortuos hos, et vivant. Sic et David clamat: Auferes spiritum curum, et deficient, et in pulverem suum revertentur. Emittes Spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis faciem terræ (Psal. 103. 29. 30). Vidisti Spiritum creatorem?

5. Sed ad propositum reversamur. Insufflavit. Per illud, Insufflavit, animæ simplicitatem ostendit: ideo nec multis concinnatur. Attende jam. Quia creatura inveteraverat, illam Christus in dispensatione (a) instaurat. Formatos est Adam de terra : formavit Christus cæci oculos ex luto, ut hinc noveris eum, qui accepit pulverem de terra, et formavit. Insufflavit Deus in faciem Adam spiracula vitæ; insufflavit Christus in faciem apostolorum, et dixit : Accipite Spiritum sanctum (Joan. 20, 22). Eam quæ perierat Adami insulflationem, Christus restituit, et factus est rursus homo in animam viventem. Hic seriei animum adhibe. Etiamsi enim vocis organum deficit, consueta tamen spe præcurrens, fratrumque vota accelerans, credo dandum mihi esse verbum, non meriti mei causa, sed alacritatis auditorum gratia. Etiamsi sanctis non simus comparandi; at illi quoque talia sunt passi, corporisque infirmitatibus impedicbantur. Id testificatur David dicens : Laboravi clamans, rancæ factæ sunt funces meæ (Psal. 68. 4). Mehus porro est rauca voce recta dicere, quam, recta voce, animo perversum esse. Plantavit Deus paradisum in Edem ad orientem (Gen. 2. 8). Quid est Edem? Edem significat delicias; ac si quis diceret, Plantavit paradisum in deliciis, sive in delicioso loco, in pulchro loco. Ideoque in fine dicit : Et ejecit Adam, et collocuvit eum ex adverso paradisi voluptatis. Plantavit Deus paradisum in Edem ad orientem (Gen. 3. 24). Cur non in alio climate, sed ad orientem paradisus ? Unde initium cursus luminarium, inde principium vitæ hominum. Præsignificat Deus futurum : ad orientem in paradiso ponit hominem, ut ostendat, quemadmodum luminaria illa orientia currunt ad occidentem, et occidunt : ita et hunc oportere a vita in mortem currere et occidere, quemadmodum luminaria, aliumque rursum orientem sumere ex resurrectione mortuorum. Cucurrit Adam ad occidentem, occidit in sepulcrum : sequutæ sunt illum res terræ, et cum illo occidente sepultæ sunt. Venit Christus, et eum qui occiderat oriri curavit. Ideo dicit de illo proplicta : Ecce vir , Oriens nomen ejus, et sub illo orietur (Zach. 6. 12); nempe ex sepulcris. In Adamo occidit homo, in Christo ortus est : id testificatur Paulus : « Nam sicut in Adam omnes moriuntur, ita et in Christo omnes vivificabuntur > (1. Cor. 15.22). Et accepit Deus hominem, quem fecerat, et posuit illum in paradiso > (Gen. 2.15). Intulit illum in paratam domum. Quemadmodum is, qui aliquem invitat ad convivium, primo apparat ædes, et tunc inducit eum

(a) Scilicet, in incarnatione sua. Nos est Ecclesiasticis scriptoribus per dispensationem, incarnationem intelligere.

quem invitavit : sic et hic quoque : paravit illi mdes magnificas, paradisum, et sic invitatum induxit. Ubinam formatus est ? In terra, extra paradisum. Quemad modum enim luminaria, alibi facta sunt, et posita sunt in cælo : sic et Adam extra formatus est in alia terræ parte, et tunc inductus est in paradisum. Undenam hoc? Ait Scriptura in fine, quando ejectus est Adam : « Et emisit Deus Adam de paradiso voluptatis, ut operaretur terram, de qua sumptus est. Posuit illum in paradiso voluptatis, ut operaretur et custodiret illum > (Gen. 2. 23). Ut operaretur. Quid in paradiso desiderabatur? sin operario opus erat, undenam aratrum? unde alia agriculturæ instrumenta? Operari et custodire praceptum Dei , illique credere, Dei opus erat. Ait Servator : Hoc est opus Dei, ut credatis in eum, quem misit ille (Joan. 6. 29). Quemadmodum igitur Christo credere opus est. sic ctiam credere præcepto, moriturum esse, si tetigerit; victurum, si non tetigerit. Opus erat spiritualium verborum observatio. Pauli opus quodnam? num agricola Paulus erat ? num aliam habuit vocationem ? nonne totum ejus opus erat, verbum? nonne prædicatio? Dicit tamen discipulis, Opus meum vos estis in Domino (1. Cor. 9. 1). Ut operaretur, inquit, et custodiret illum. A quonam? Fur non erat, viator nullus, insidiator nullus: a quo custodiret? Ut custodiret illum sibi; ne prævaricatus amitteret; sed ut mandatum custodiens servaret sibi paradisum. Una cum voce mens deficit: verum sententiis insistamus. Posuit illum in paradiso. Deinceps Scriptura ex iis quie præcesserunt subindicat futura. Fluvius autem egrediebatur ex Edem, irrigans paradisum (Gen. 2. 10). Hinc disce non hortulum fuisse paradisum, angustis terminis circumscriptum. Fluvius tantus irrigabat, ut ex ejus redundantia quatuor fluvii orirentur. Fluvius autem egrediebatur ex Edem, ut irrigaret paradisum. Deinde postquam irrigaverat, dividebatur in quatuor capita; in Tigrim, in Nilum, in Euphratem, et in Phisonem, sic in Scriptura dictum, quem nunc vocant Danubium.

6. Cur tam late pateret paradisus, sum Adam solus inhabitaret. Fluviorum ex paradiso manantium explicatio singularis. - Vide magnitudinem fluvii divisi in quatuor flumina : hicque solus irrigat paradisum. Quorsum talis? solus erat Adam; quæ necessitas tanti fluvii? Sed non uni tantum paradisus paratus erat, verum finibus terræ. Præparatus erat patriarchis, prophetis, apostolis, evangelistis, martyribus, confessoribus sanctis, fidelibus, pie viventibus, omnibus justis. Si enim latroni una hora confitenti paradisum Servator promisit dicens : Hodie mecum eris in paradiso (Luc. 23. 43); qui a juventute laborarunt, Abraham, Isaac, Jacob, hujus filii patriarchie, (a) [illum utique sunt consequuti.] At ante hos omnes latro paradisum consequitur. Opera ergo Deus edit, non ejus causa quod apparet, sed ejus quod exspectatur. Cur tantam terræ latitudinem fecit? an propter Adamum, an propter eos qui illam nunc inhabitabant?

(a) Quæ uncinis clauduntur, desunt in Græco.

' Inde dividitur in quatuor principia. Non dixit, In quatuor expansa flumina, sed in quatuor principia, id est, fontes. Nomen uni Phison, quem modo dicebamus; deinde Gehon, hic est Nilus. Gehon vetus nomen ejus est : id testificatur Jeremias dicens : Quid tibi et viæ Ægypti, ut bibas aquam Gehon (Jer. 2. 18)? Hic animum adhibe. Cogita hunc esse paradisum. Hac enim melius aspectu quam verbo traduntur. Prodit ingens fluvius, copioso præditus alveo, et rigat paradisum. Inde in subterraceum quemdam hiatum fertur, immensamque sub terra penetrat viam, ut novit is qui viam stravit Dominus. fluxusque diu latet, atque in diversa loca dividitur, inveniturque alius in Æthiopia, alius in occidente, alius in oriente, Deo sie per subterraneum alveum trabente, primoque fluvio extraneos fontes curante. Cur ita? Ne fluviorum vestigia sequentes, paradisum invenirent, ne posset hominibus pervius esse. Nam si eo iter esse posset, nemo ante divites paradisum inveniret : verum Deus occlusit tam pauperibus, quam divitibus, ut sola virtute viam invenirent. Quantum laboris suscepere patriarchæ, prophetæ, sancti, quærentes paradisum, nec invenerunt. Latro, qui in illa via non incesserat, sed credidit, vere viam invenit, eum nempe qui dixit, Ego sum via. Invenit paradisum, quem inobsequentia primo homini occlusit (Joan. 14. 6). Causam autem quaro cur historiographus, commemorato primo fluvio, dixerit : Ibi est aurum bonum, carbunculus et lapis prasinus (Gen. 2. 12). Si prorsus terrarum orbem describeret, oporteret sane in qualibet regione dicere quæ illic bona orirentur, smaragdos, hyacinthos, ubi topazium, ubi diversæ illæ materiæ; sed aurum tantum ac duos lapides assumit, sacerdotii primitias, quia sacerdos auream laminam gestabat, in qua Dei nomen erat inscriptum. Erant duodecim lapides supra sacerdotis pectus, sardius, topazius, smaragdus, carbunculus, sapphirus, jaspis, ligurius, achates, amethystus, chrysolithus, beryllus, onyx (Exod. 28. 17-20). Ex his duodecim lapidibus prasinus segregatus est tribui sacerdotali, et carbunculus regiæ. Quid ita? Quia ignis proprium est urere et illuminare : regisque proprium benefacere et punire. Ponit Ruben primam tribum in sardio, Symeonem in topazio, Levi in lapide prasino, Judam, ex quo Christus, in carbunculo rubicundo. Certe Isaias post multa elapsa tempora dicit Jerosolymie: In manibus meis depinxi muros tuos, et in conspectu meo es semper. Ecce præparo carbunculum lapidem tuum (Isai. 49. 16. et 54. 11), Servatorem significans. Ecce enim, inquit, ponam in Sion lapidem angularem, electum, pretiosum: et qui credet in eum, non consundetur (Isai. 28. 16). Carbunculus ergo segregatus est regiæ tribui ; prasinus sacerdotali : nam sacerdotii est recte πράττειν, agere. A fluvio illo dirimuntur quatuor fontes fluviorum. Cur ergo aqua eorum non æqualis est? Quærunt enim studiosi, si ab uno fluvio, aut ab uno fonte, cur non una omnium qualitas? Quid ergo rei est? Afficiuntur secundum terram, et qualitates locorum, per quæ transcunt. Quemadmodum ipsa aqua unam habet

naturam et qualitatem, sed si absinthium, si anethom, si ruta infundator, aliam acquirit qualitatem; ac natura quidem una, sed materiæ transmutaut. Sie etiam in fluviis, quia per extranea loca manant; alius per terram, quæ diversam habet qualitatem, alius per aliam, a locis inficiuntur.

7. Ubi a positione locorum flumina qualitatibus affecerat, demum in paradiso facit Onne lignum pulchrum visu, et ad escam suave (Gen. 2. 9). Prius trans. gressoris excusationem abstulit. Quia enim de muliere dixit, Vidit mulier lignum, quod pulchrum visu essel, et ad vescendum suave (Gen. 3. 6) : ne quis putaret, inter alia ligna hoc solum decorum fuisse, hanc præstantiam omnibus inesse testificatus est, et visa elegantia, et valde bona, ut discas eum non ex penuria transgressum esse, sed in affluentia cum esset prostratum fuisse. Et lignum vitæ, inquit, in medio peradisi, et lignum scientiæ boni et mali (Gen. 2. 9). Tria lignorum discrimina : alia illi data sunt, ut viveret; alia, ut bene viveret; alia, ut semper viveret. Erat unde bene viveret, ex quibus edere licebat; erat unde bene viveret, ex prohibitis. Poterat enim bene vivere, si teligisset non prohibita, et non teligisset prohibita. Illud erat bene vivere, Deo obsequi. Positum erat lignum vitæ in medio, quasi præmium; lignum scientiæ, ut pakestra, ut gymnasium. Si mandatum serves circa lignum hoc, accipis præmium. Ac vide miraculum. Paradisi ligna omnia, ubique in circuitu vernantia, ubique fructifera : duo tantum in medio erant, ad gymnasium et stadium. Quæ in circuitu alimentum pra:behant. Verum transgressionis et ligai sermo aliud in tempus reservetur; propositum autem hoc jam est : adducit Deus animalia omnia ad Adamum. Audiant hæretici : nec mireris si ad singula dicta, ad singulas voces contra hæreticos agatur; per omnem enim occasionem reprebenduntur ii qui contra gloriosum regnum insurgunt. Lapis es muro clamat (Habac. 2. 11); non dico, verbum es Scriptura, Iota unum, aut unus apex (Matth. 5. 18), hæreticos inculpatos non sinunt; ab omnibus accesantur qui negant omnium Dominum. Animadvette igitur. Videre erat rem stupendam, Adamum stanten, et Deum quasi ministrum ad Adamum adducenten. Adducit enim Deus animalia. Hic attende, non dicta, sed sententiam. Cogita Deum stantem, ct Adamum explorantem. Adduxit Deus omnia, Adamo dixit verbi gratia: Quo nomine bic tibi videtur vocandus esse! Isque ait : Vocetur leo. Hoc Deus sanxit. Ilic ven quo nomine? Taurus vocetur. Recte statnisti. Sira terque singulorum nomina Deus obsignavit. Ait Scriptura: Adduxit ea ad Adam, ut videret, quid caret ea. Et omne quod vocavit Adam, hoc est no ejus. Vide. Quia ad imaginem ipsum creaverat, luit et honorem in conspectum proferre, et osten vere ipsum imaginem sapientiæ ferre. Ac rem m= vide. Deus sibi nomina ante definierat, voleba per imaginem suam ostendere, Adami decreta Dei voluntate consentire. Certe cum vellet oster Scriptura, hac quæ Adamus imposuit nomina,

άρτίως είρήχαμεν · είτα δ Γηών · ούτός έστιν δ Νείλος. Γηών το άρχαϊον αύτοῦ δνομα. Μαρτυρεί Ίερεμίας λέγων Τί σοι και τῆ όδῷ Αιγύπτου, τοῦ πιεῖτ ὕδωρ Γηώτ; Ἐνταῦθα πρόσεχε. Νόμισον τοῦτον είναι τὸν παράδεισον. "Α ε γὰρ δψει μᾶλλον ή λόγφ παραδίδοται. Προέρχεται ποταμός πολύς, πλούσιον νάμα έχων, και άρδεύει τον παράδεισον. Έχειθεν φέρεται είς ύπόνομόν τι χάος, χαλ δύνει ύπο γην άπειρον, ώς οίδεν ο την όδον στρώσας Δεσπότης και λανθάνει επί πολύ το ρεύμα, και είς διαφόρους τόπους άναδίδοται, καλ ευρίσκεται ό μέν είς την Αίθιοπίαν, ό δὲ είς δύσιν, ό δὲ είς άνατολην, του Θεού ούτω δι' ύπόνομον Ελχοντος το βεύμα, καλ ποιούντος ξένας πηγάς τῷ πρώτῳ ποταμῷ. Διατί δὲ τούτο; "Ινα μή τοις ίχνεσι των ποταμών άκολουθούντες εύρωσι τον παράδεισον, ίνα μή ή τοίς άνθρώποις καταληπτός. Εί γάρ ήν όδεῦσαι, ούδεις αν εύρε πρό των πλουσίων τον παράδεισον άλλ' ο Θεος απέκλεισε και πένησι και πλουσίοις, ΐνα άρετή μόνον ευρωσι την όδόν. Πόσα Εκαμον πατριάρχαι, προφήται, άγιοι, ζητούντες τὸν παράδεισον, καὶ ούχ εὖρον; 'Ο ληστής την όδον ούχ όδεύσας, άλλα πιστεύσας, άληθως εύρε την όδον, τον λέγοντα. Έγώ είμι ή όδος. Εύρε τον παράδεισον, δν απέκλεισεν ή παρακοή τῷ πρώτο άνθρώπφ. Ζητῶ δὲ τὴν αἰτίαν δ:ὰ τί ὁ ἰστοριογράφος μνημονεύσας του πρώτου ποταμού είπεν, ότι Έκεί γίνεται το χρυσίον το καλόν, και ο άνθραξ, και ο Αίθος ο πράσιτος. Εί όλως έχωρογράφει την olπουμένην, έχρῆν είπεῖν τὰ ἐν ἐκάστη χώρα γιγνόμενα χαλά, τοὺς σμαράγδους, τοὺς ὑαχίνθους, ποῦ τοπάζιον, που αι διάφοραι τῶν ὑλῶν ὕλαι b· άλλ' ἐπιλέγεται χρυσὸν καὶ δύο λίθους, τὰς ἀπαρχάς τῆς Ιερωσύνης, ἐπειδή ὁ ἱερεὺς ἐφόρει πέταλον χρυσούν, [489] ψ ἐπεγέγραπτο τὸ τοῦ Θεοῦ δνομα. Δώδεκα λίθοι ήσαν έπι τοῦ στήθους τοῦ ἰερέως · σάρδιον, τοπάζιον, σμάραγδος, ἄνθραξ, σάπφειρος, ἰάσπις, λιγύριος, άχάτης, άμέθυστος, χρυσόλιθος, βήρυλλος , όνύχιον. Έχ τῶν δώδεχα λίθων τούτων ὁ πράσινος αφώρισται τη Ιερατική φυλή, ό ανθραξ τη βασιλική. Διατί; Έπειδή πυρός ίδιον το καίειν καί φωτίζειν και βασιλέως ίδιον εύεργετείν και κολάζειν. Τίθησι τὸν 'Ρουδήμ την πρώτην φυλην εν τῷ σαρδίω, τον Συμεών εν τῷ τοπαζίω, τον Λευί εν τῷ πρασίνω λίθω τον Ἰούδαν, έξ οδ ό Χριστός, έν τῷ άνθρακι τῷ πυρρῷ . 'Αμέλει 'Ησαΐας μετά πολλούς χρόνους λέγει τη Γερουσαλήμ. Επί των χειρών μου έζωγράφηκά σου τὰ τείχη, καὶ ἐτώπιόν μου εί διά παντός. Ίδου έτοιμάζω άνθρακα τον Αίθυν σου, τὸν Σωτῆρα λέγων. Ίδοὺ γάρ, φησὶ, τίθημι 🖶 Σιων Albor ακρογωνιαίον, έκλεκτον, εντιμον, , καὶ ὁ πιστεύων ἐν αὐτῷ οὐ μὴ καταισχυνθῆ. Ο τοίνυν άνθραξ άφώρισται τἢ βασιλική φυλή · ό πράσινος τή ἱερατική · τὸ γὰρ πράττειν καλῶς τῆς Εερωσύνης. 'Από τοῦ ποταμοῦ ἐκείνου ἀφορίζονται τέσσαρες πηγαί ποταμών. Διατί ούν το ϋδωρ αύτών 🗫 ύχ Ισον; Ζητούσι γάρ οί φιλομαθείς, εί άπο ένος ποταμού, ή μιας πηγής, διατί μή μία ποιότης πάντων; Τί οὖν ἐστι; Μεταλαμδάνουσι τῆς Υῆς, καὶ τῆς ποιότητος των τόπων, δι' ών παρέρχονται. "Ωσπερ κα!

Τό τὸ δόωρ μίαν μὲν ἔχει φύσιν καὶ ποιότητα, άλλ'
 Sav. in marg. γρ. τινέ.

Forlasse legendum at διαφοραί τῶν ὑλῶν δλαι. Savil.
 Φθ.j. τῶν ξύλων ὑλαι.
 Vaticanus h. bet τῷ πυρῷ, scilicet πυδόῷ rubicundo.
 Savil. τῷ πυρῦ.

έἀν συμδραχή ἀψινθίω, ἄλλην ποιότητα ποιεί · ἐἀν ἀνήθω, ἄλλην · ἐὰν πηγάνω, ἄλλην · καὶ ἡ μὲν φύσες μία, αὶ δὲ ὕλαι μεταποιούσιν · ούτω καὶ ἐπὶ τῶν · ποταμῶν . ἐπειδή διὰ ξένων όδεύουσι τόπων, ὁ μὲν διὰ γῆς ἐτέραν ἐχούσης ποιότητα, ὁ δὲ δι' ἐτέρας, ποιούνται τοῖς τόποις.

ζ. Έπει δε τη θέσει των τόπων εποίωσε τους ποταμούς, λοιπόν ποιεί εν τῷ παραδείσῳ Παν δένδρον nalor είς δρασιν, και ώραῖον είς βρώσιν. Προανείλε τοῦ παραδάτου την ἀπολογίαν. Ἐπειδή γάρ περί της γυναικός είπεν, ότι Είδεν ή γινή το ξύ-Aor, öti xaldr elç öçavir, xal wpaicr elç  $oldsymbol{eta}oldsymbol{
ho}oldsymbol{\omega}$  . σιν ίνα μή τις νομίση, ότι παρά τά άλλα ξύλα έχεινο μόνον ήν εύπρεπές, ταύτην την άρετην έμαρτύρησε πάσιν, ότι ώραία τη όψει και καλή σφόδρα, ΐνα μάθης ότι ού δι' Ενδειαν παρέδη, άλλ' άφθονίαν έχων εξετράπη. Kal το ξύλον, φησί, τῆς ζωῆς έν μέσφ τοῦ παραδείσου, και τὸ ξύ.ιον τοῦ γινώσχειτ καλότ και ποτηρότ. Τρείς διαφοραί ξύλων. τὰ μὲν ἐδόθη αὐτῷ, ἵνα ζῆ · τὰ δὲ, ἵνα εὖ ζῆ · τὰ δὲ, ἴνα ἀεὶ ζἢ. Είχεν οὖν τὸ ζἢν, ἐξ ὧν ἐπέτρεψεν: είχε τὸ εὖ ζἤν, ἐξ ὧν ἐχώλυσεν. Ἡν γὰρ εὖ ζῆσαι, άπτόμενον μεν ων ούκ εκώλυσε, μή άπτόμενον & ών έχώλυσε. Τοῦτο ήν εὖ ζῆσαι, τῷ Θεῷ πεισθῆναι. "Εχειτο το ξύλον τῆς ζωῆς ἐν μέσφ, ὥσπερ βραδείον· τὸ ξύλον τῆς γνώσεως, ώς πάλαισμα, ώς γυμνάσιον. Φυλάξας την εντολην επί τούτω τῷ ξύλω. λαμδάνεις το βραδείον. Και όρα το θαυμαστόν. "Ολα τά ξύλα τοῦ παραδείσου χύχλφ πανταχοῦ χομῶντα, [490] πανταχοῦ βρύοντα τὰ δύο μόνον εν μέσφ γυμνάσιον ήν και στάδιον. Τὰ κύκλω τροφή ήν. 'Αλλ' ό της παραδάσεως και του δένδρου καιρός α ετέρφ ταμιευέσθω καιρώ · τὸ δὲ προκείμενον · ἄγει ὁ Θεός τὰ ζῶα ὅλα πρὸς τὸν ᾿Αδάμ. ᾿Ακουέτωσαν οἱ αἰρισικοί και μή θαυμάσης, εί δι έκάστης λέξεως και δι' έχάστης φωνής δ πρός τούς αίρετιχούς άποτείνεται λόγος · διά πάσης γάρ προφάσεως κατηγορούνται οι κατά της βασιλείας της δεδοξασμένης έπαιρόμενοι. Λίθος έκ τοίχου βοᾶ·οὐ λέγω, λόγος άπδ Γραφής, Ίωτα έν, η μία περαία ου παραλιμπάνει τούς αίρετιχούς άμέμπτους. διά πάντων χατηγορούνται οί τον πάντων Δεσπότην άρνούμενοι. Πρόσεχε τοίνυν. Την ίδειν ξένον, τον Αδάμ έστώτα, και τον θεὸν ὡς ὑπηρέτην προσάγοντα τῷ Ἀδάμ. Ήγαγε γὰρ ὁ Θεὸς τὰ ζῶα. Ὠδε πρόσεχε, μὴ τἢ λέξει, άλλά τῆ ἐννοία. Ἐννόησον τὸν ἐστῶτα Θεὸν, καὶ τὸν Άδὰμ δοχιμάζοντα. Παρήγαγεν ο Θεός όλα, λέγει τῷ 'Αδάμ ' φέρε είπεῖν ' Τί σοι δοχεῖ χληθῆναι τοῦτον; Καλείσθω λέων. 'Ο Θεός, φησίν, ετύπωσεν. Είτα, ούτος τί; Ταῦρος καλείσθω. Καλῶς Εταξας. Όμοίως των χαλουμένων έχαστον ο Θεός εσφράγισεν. Λέγει γάρ ή Γραφή "Ηγαγεν αυτά πρός τον Άδαμ, lδεῖr τί xaléσει aὐτά. Kaì πũr δ ἐxάlεσεr Ἀδάμ, τούτο δνομα αὐτῷ. Βλέπε. Έπειδη ἐποίησεν αύτον κατ' είκονα, ήθέλησεν είς δψιν προσενέγκαι και την τιμήν, και δείζαι άληθως ότι φέρει την είκόνα τής σοφίας. Καλ βλέπε το θαυμαστόν. 'Ο Θεός προετύπωσεν έαυτῷ τὰ ὀνόματα: ἐδούλετο δὲ δειχθήναι διά τής είχονος, ότι συμφωνεί του 'Αδάμ τὰ δόγματα τοῖς τοῦ Θεοῦ βουλήμασιν. 'Αμέλει βουλομ**ένη ἡ** Γραφή δείξαι, δτι ταύτα, & έθηκε, ὁ Θεός προώρισε,

d Putat Combesis. legendum λόγος, recte quidem : sad ααιρός forte ferri potest in tam inaccurato scriptore.

. 481 ςτσί· Kal παν δ έκάλεσεν αὐτὰ ο 'Αδάμ, τοῦτο δνομα αὐτῷ ἀντὶ τοῦ, Προώριστο τοῦτο, ὁ Θεὸς

SEVERIANI

έδόξασεν.

'Αλλ' είς τὸ προχείμενον ἐπανέλθωμεν. Στήχει • ὁ 'Αδάμ, και ό Θεός προήγαγεν αύτῷ τὰ ζῶα, και ούχ ύδρίζεται προσάγων τῷ δούλῳ ὁ Δεσπότης. Καὶ ἐάν άχούσωσιν αίρετιχολ, δτι Χριστός ήμας προσάγει τῷ Πατρί, εύθέως λέγουσιν. Όρας ὅτι δοῦλός ἐστιν; Ήγαγεν αὐτὰ πρός τὸν ᾿Αδάμ. Εἰστήχει ὁ δοῦλος χρίνων, χαλ ό Δεσπότης προσάγων. Καλ ό Θεός μέν τῷ ᾿Αδὰμ προσάγων ούχ ὑβρίζετο ΄ Χριστὸν δὲ ἐὰν ακούσωσε προσάγοντα τῷ Πατρὶ, εἰς ὑπηρέτου τάξιν έλκουσιν. Έαν είπη ό Σωτήρ · Οὐδείς έρχεται πρός τὸν Πατέρα, εἰ μὴ δι' ἐμοῦ· εὐθέως οἱ αἰρετιχοὶ όρθα τὰ ὧτα >, μᾶλλον δὲ στρεδλά.Τῷ ᾿Αδὰμ προσάγων ὁ θεὸς τὰ ζῶα, οἰκ ἔστιν αὐτοῦ ὑπηρέτης · ἄνθρωπον θεός θεῷ ἐὰν ποοσαγάγη, ὑπηρέτου τάξιν ἔχει; Ίνα δὲ μὴ θρέψη σου τὴν νόσον ἡ ἄγνοια τῶν λόγων εγώ οίδα και Υίδν προσάγοντα τῷ Πατρί, καὶ τὸν Πατέρα τῷ Υίῷ. Καὶ γάρ εἰπών · Οὐδείς έρχεται πρός τὸν Πατέρα, εἰ μὴ δι' ἐμοῦ ' ὁ αὐτὸς πάλιν Ούδεις Ερχεται πρός με, εί μη ο Πατήρ μου ο οὐράνιος έλκύση αὐτόν. 'Αλλ', ὅπερ ἔφθην είπων, οδοα προειρηκώς, άλλά συγγενές τη ύποθέσει τό όημα · συμδαίνει δὲ τότε μή ἀχηχοέναι · καὶ νῦν λέγω. Έννόησον πόσα έστὶ τὰ [491] τετράποδα • άλλ' εννόησον τὰ ήμερα, τὰ ἄγρια, τὰ εν ὅρεσι, τὰ έν πεδίοις, τὰ ἐν Γαλλίαις, τὰ ἐν Ἰνδία, τὰ ἐν δλοις τοίς κλίμασι τῆς οἰκουμένης ταάλιν έρπετά, τὰ γένη, τά είδη, τά πετεινά δλα, τά νηχτά δλα τά εν θα. λάσση, τλ έν λίμναις, τὰ έν ποταμοίς. δλα ταῦτα παρηγάγετο, καὶ ἐκάστω δνομα ἐτίθει ὁ ᾿Αδάμ · καὶ ό θεός ούχ άντεῖπεν, άλλ' ἐνέμεινεν. Μυριάδες όνομάτων, καὶ στοιχεί ε ὁ Θεός · Εν δνομα λέγει ὁ Θεός μαρτυρών έχ του ούρανου · Ούτος έστιτ ο Υίος μου, και παραγράφονται οἱ αἰρετικοὶ τὴν φωνὴν ἐνὶ ὀνόματι μαρτυρούσαν : ἐχείνην την άγίαν φωνήν, τὴν μυρία ονόματα δεξαμένην και μή παραχαράξασαν. Προσηνέχθη τὰ ζῶα καὶ ώνομάσθη. Λοιπὸν εἰστήκει ώς βασιλεύς.

η'. "Ωσπερ έὰν στρατευθώσι, σφραγίδι βασιλική σημειούνται ούτως έπειδή ξμελλεν αύτω την δεσποτείαν παραδιδόναι, ποιεί ονόματα θείναι ώς δεσπότην, όνόματα γάρ ού τίθησιν , ή Δεσπότης μόνος καί Πατήρ. Πρόσεχε. Των όνομάτων & μέν έθηχεν ό Θεός. ά δὲ ὁ ᾿Αδάμ. Καὶ ὁ μὲν Θεὸς ἐχάλεσεν οὐρανὸν, Υῆν, θάλασσαν, στερέωμα, ήμέραν, φῶς, νύχτα, χαρπὸν. βοτάνην, χόρτον, ξύλα τά κτήνη δε και τά πετεινά ό `Αδάμ είπεν · ταῶνα, ἀετόν, μόσχον, πρόδατον · ούτος τὰ είδη, ἐχεῖνος τὰ γένη, ἵνα μή ψεύσηται τὸ ρήμα του εἰπόντος · Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' εἰκόνα ήμετέραν. Ὁ Θεὸς ὀνόματα τίθησι τοῖς φωστήρσι · τὴν ἄρχτον, τὸν ώρίωνα, τὴν πλειάδα, τὸν ἔσπερον . τὸν φωσφόρον. Ταῦτα πάντα ὁ Θεὸς ώνόμασεν. Μαρτυρεί Δαυίδ λέγων · 'Ο ἀριθμῶν πλήθη άστρων, και πάσιν αύτοις δνόματα καλών. Θεζς ονοματοποιεί τὰ ἄνω, ᾿Αδὰμ τὰ ἐπὶ γῆς · χαλεί ὁ Θεός ούρανον, γην. πάντα τὰ ἄλλα: καλεί τὸν ᾿Αδὰμ, πύρ, άνθρωπον. 'Ο 'Αδέμ τί καλεί; "Ονομα τοίς κτήνεσι, τοίς πετεινοίς, τοίς έρπετοίς, τοίς θηρίοις.

Καλεί δνομα ξένον ο Άδὰμ, όστοῦν σάρχα, περί

<sup>a</sup> Sav. είστήχει.

της γυναικός λέγων · Τοῦτο νῦν ἀστοῦν ἐκ τί όστων μου, και σάρξ έκ τῆς σαρκός μου. Ὁ γ θεός ότε αύτον ξπλασεν, ούχ εξπεν, ότι εξ όστε αὐτὸν Επλασε καὶ σαρκός. Πάλιν ὁ Θεὸς λέγει, ἄρρι ούτος λέγει, ανήρ · ὁ Θεὸς λέγει. Θῆλυ · ούτος λέγι γυνή. Καὶ τὸ θαυμαστὸν, ἐπειέἡ Πνεύματος ἀγί έπεπλήρωτο, και ούδέπω ήν παραδάς ο άθλιος, ά Εγεμε χάριτος, ή προφητεία, ήν διείλου πρό ήμερι έπὶ τῆς ύμετέρας ἀγάπης, ὅλη ἦν ἐν αὐτῷ. Ἡ γάρ τὰ προλαδόντα, ἤδει τὰ ἐνεστίῦτα, καὶ τὰ μέ λοντα Πώς τὰ παρόντα fide: Έν σώματι έξωθ όστέον ού φαίνεται · άλλ' έπειδή το Πνεύμα είχε, λ γει · Τοῦτο rīr ἀστοῦr ἐκ τῶν ἀστῶν μου. 🛚 🚱 ήδει, εί μη Πνευμα άγιον άπεκάλυψεν; Διατί ο πρώτον όστουν, και τότε σάρξ; Έπειδή πρώτον πλει ράν Ελαβεν έξ αὐτοῦ. Αὔτη, φησὶ, κληθήσεται γι νη, ότι έκ του άνδρος αυτής έληφθη αυτη. Πρ φητεύει τὰ προλαδόντα, εἶπε τὰ παρόντα · λέγει τ μέλλοντα · Άντι [492] τούτου καταλείψει άνθρι πος τον πατέρα αὐτοῦ καὶ την μητέρα. Οὐδίπ γάμος, και πόθεν πατήρ και μήτηρ; πάλιν άκου τωσαν αίρετιχοί. Ἡθέλησεν ὁ Θεὸς ποιῆσαι τῷ ᾿Αδλ την γυναϊκα. Επέβαλεν εκστασιν έπὶ τὸν 'Aδάμ και υπνωσεν. Παν όπμα θεου άρχαιον κανώ έγένετο τῆς φύσεως. Ἐπαίδευσεν ἀπὸ τοῦ πρώτοι πως δει άπομερίζεσθαι άπο του άνθρώπου το κλί σμα. Έπέδαλεν ο Θεός τῷ Άδὰμ ῦπνον. Θευ μαστόν πράγμα. Τον καιρόν λέγει, καθ' ον έ γά μος. "Υπνος έχστασις λέγεται, ἐπειδή ώσπερ Εξι έαυτου στήκει ο άνθρωπος. Έσω ή ψυχή, και ού έσω έστίν. Ούχ αίσθάνεται, ού γρεί, άχούουσα ού άχούει. "Ωσπερ σήμερον λέγομεν" Έχστάσει έχρήσει έξω τῶν πραγμάτων γενόμενος · οῦτως ἡ ψυχἡ, ὅτα · έξω γένηται των αίσθήσεων, έν έχστάσει έστί. Κα υπνωσε, φησί, και έλαδεν ό θεός μίαν τών πλευ ρών αὐτοῦ. Ἐρωτάσθωσαν αἰρετικοί ταῦτα πός έλαδεν ό θεός; πῶς οὐχ ήλγησεν ό 'Αδάμ; πῶς οὐχ ώδυνήθη; Μία θρίξ άποσπάται άπό τοῦ σώματος, καὶ όδυνώμεθα κάν ύπνῶν τις ἢ εἰς τὰ βάθη, ὑπὸ τῆς ορηνώς εξημιίζεται ο χαβερορή. το αρότον πεγος εμαίρεται, τοσαύτη πλευρά σπαράττεται, και ούκ έξυπνίζεται ο καθεύδων; Ούκ ἀπέσπασεν αύτην βία, Ινα έξυπνισθή, ούκ άπεσπάραξεν άλλά θέλουσα ή Γραφή τὸ σύντομον δεῖξαι τοῦ τεχνίτου, λέγει, "Elaber. Έλύθησαν οἱ άρμοὶ, καὶ οὐκ ἤσθετο;

θ'. "Ελαδε την πλευράν, ώσπερ έλαδε τον γουν. Εί ήν άλλος ό άρμόσας, και άλλος όλύσας, μάγη ήν εί & ό δήσας Ελυσεν, ήδέως πως Ελυσεν. Ελαδε την π.Ιπpàr, και άνεπλήρωσε σύρκα άντ' αὐτῆς. Πόθεν άνεπλήρωσεν; έχ τοῦ άλλου σώματος είλχυσεν; 'λλλέ παν σώμα έλκόμενον, λεπτότερον γίνεται. Πώς άνεπλήρωσεν; Και περι σώματος λαλούμεν, και ώ νοούμεν · περί Θεού λαλούμεν, και πολυπραγμένουμεν; Καὶ ψχοδόμησεν ο Κύριος την π. Ιευρέν, Ϋ έλαβεν άπό τοῦ Άδὰμ, εἰς γυναῖχα. Πόθεν όφθαν μοι άπο πλευράς επάγησαν; πόθεν καρδία λημομένη; πόθεν γλώττα φθεγγομένη; πῶς διετάθη ἐπὸ πλευράς έντερον; πῶς ἐγένετο ἀπὸ πλευράς κι Ταύτα πῶς ἐγένετο οὐκ ἰσχύεις καταλαδείν, κεί τὸν τεχνίτην πολυπραγμονείς; 'Αλλά την είχονα Χριστιί βλέπε πανταχοῦ. Οὐ πρότερον Ελαδεν ὁ Θεὸς ἀπό πο 'Αδάμ την πλευράν, ξως ότε υπνον αυτώ ένέδαλε! Διατί; 'Από πλευράς ή άμαρτίο ξμελλε γίνεσθαι ! διά τῆς γυναιχὸς εἰσελθοῦσα. Ἡλθεν ὁ Σωτήρ <sup>ἀπ)</sup> πλευράς φέρων ϋδωρ και αξμα, ϋδωρ άποπλύνο τλ

b Sav. τσ λείπει έχουσι.
<sup>c</sup> Sic Combells. Savil. in textu στοιχεία, in margine στοιχιά.

præfinisse, ait: Et omne quod vocavit Adam, hoc est nomen ejus; ac si dicat, Præfinitum erat, hoc Deus decreverat.

Contra Arianos. — Verum ad propositum revertamur. Stat Adam, et Deus adducit illi animalia, nec dedecori est Domino, quod adducat ad servum. Et si audiant hæretici, Christum nos adducere ad Patrem, statim dicunt : Viden' illum esse servum? Adduxit illa ad Adam. Stabat servus judicans, et Dominus adducens. Ac Deus quidem Adamo adducens non injuria afficiebatur; Christum vero si audiant hæretici ad Patrem adducere, statim in ministri et famuli ordinem trahunt. Si dicat Servator, Nemo venit ad Patrem, nisi per me (Joan. 14. 6) : statim hæretici arrectis, imo perversis stant auribus. Adducens ad Adamum animalia Deus, non est ejus minister; hominem si Deus Deo offerat, ministri habet ordinem? Ne autem morbum tuum alat verborum ignorantia; ego scio et Filium offerre Patri, et Patrem Filio. Cum dixisset : Nemo venit ad Patrem, nisi per me (Joan. 6. 44); idem rursus ait : Nemo venit ad me, nisi Pater meus cælestis traxerit eum. Sed quod jam ante me dixisse scio; verum hoc ad rem jam quadrat : contingit autem sæpe ut non audiatur, et nunc etiam dico. Cogita quot sunt quadrupedes; sed tecum reputa quæ sint mansueta, quæ fera, quæ in montibus, quæ in planitie, quæ in Galliis, quæ in India, quæ in omnibus orbis climatibus: rursum reptilia; eorum genera et species, volatilia omnia, natatilia; quæcumque sunt in mari, quæ in stagnis, quæ in fluviis : hæc omnia adducebantur, et singulis nomina imponebat Adam, Deusque non contradicebat, sed acquiescebat. Innumera nomina sunt, hisque acquiescit Deus: unum nomen dicit Deus ex cælo testisicans: Hic est Filius meus (Matth. 3. 17) : et hanc vocem prave detorquent hæretici, quæ uni tantum nomini testimonium præbet : illam sanctam vocem, quæ innumera suscepit nomina nullumque delevit. Adducta sont animalia, et nomina acceperunt. Jam ille stabat ut rex.

8. Quemadmodum cum milites conscribuntur, regio signaculo notantur : sic quia debebat illi dominium tradere, id efficit ut nomina imponat ut dominus : nomina quippe nonnisi Dominus imponit et Pater. Attende. Nomina alia imposuit Deus, alia Adam. Deus vocavit cælum, terram, mare, firmamentum, diem, lucem, noctem, fructum, herbam, fœnum, ligna; pecora autem et volatilia Adam vocavit, pavonem, aquilam, vitulum, ovem : hic species, illic genera, ne falsum deprehenderetur hoc dictum: Faciamus hominem ad imaginem nostram (Gen. 1. 26). Deus nomina imponit luminaribus, Ursam, Orionem, Pleiadem, Vesperum, Luciferum. Hæc omnia Deus nominavit. Testis est David dicens : Qui numerat multitudinem stellarum et omnibus eis nomina vocat (Psal. 146. 4). Deus nomina indit supernis, Adam terrenis. Nominat Deus cælum, terram, cuncta alia, Adam, ignem, hommem. Adamus vero quid nominat? Imponit nomen jumentis, reptilibus, bestiis.

Adam prophetiæ donum acceperat. - Novum nomen

Adamus vocat, os, carnem, de muliere dicens; Hoc nunc os ex ossibus meis, et caro de carne mea (Gen. 2. 23). Deus enim cum ipsum formavit, non dixit, formasse illum ex ossibus et carne. Rursus dicit Deus, Masculus; hic dicit, Vir : Deus dicit, Femina; hic dicit, Mulier. Quodque mirum est, quia Spiritu sancto plenus crat, nondumque miser transgressus fuerat; sed gratia repletus erat, prophetia, quam paucis ante diebus apud vestram caritatem distinguebam, tota in ipso erat. Sciebat enim præterita, sciebat præsentia et futura. Quomodo præsentia sciebat? In corpore os extra non apparet; sed quia Spiritum habebat, dicit; Hoc nunc os ex ossibus meis. Quomodo sciebat, nisi Spiritus sanctus ipsi revelasset? Cur ergo primum os et tum carnem nominat? Quia primo costam ejus accepit. Hæc, inquit, vocabitur mulier, quia de viro suo sumpta est hæc. Vaticinatur præterita, dixit præsentia; dicit jam futura. Quamobrem relinquet homo patrem et matrem (Gen. 2. 24). Nondum erat matrimonium, et unde pater et mater? Rursum audiant hæretici. Voluit Deus Adamo uxorem efformare: Immisit ecstasim in Adam, et obdormivit (Ibid. 2. 21). Omne Dei verbum antiquum regula naturæ fuit. Docuit primi exemplo, quomodo suscepta proles ab homine dividi debeat. Immisit Deus somnum in Adam. Rem miram! Tempus dicit, quo matrimonium initur. Somnus ecstasis vocatur, quia homo quasi extra scipsum tunc est. Intus asima est, et non est intus. Non sentit, non intelligit, audiens non audit. Velut hodie dicimus, Ecstasi usus est, quod extra negotia fuerit : sic anima, cum extra sensus fuerit, in ecstasi est. Et obdormivit, inquit, et tulit Deus unam de costis ejus. De his interrogentur hæretici : Quomodo tulit Deus? quomodo Adam dolorem non sensit? quomodo non cruciatus est? Si vel pilus a corpore vellatur, dolemus; quamvis alto quis sopore dormiat, doloris vi expergiscitur qui dormit; tantum tollitur membrum, tanta evellitur costa, nec dormiens a somno excitatur? Non vi avulsit, ut expergisceret, non discerpsit; verum Scriptura, ut Artificis celeritatem ostendat, Tulit, inquit. Solutæ sunt compages, et non sensit?

9. Tulit costain, ut tulerat pulverem. Si alius esset qui compegerat, alius qui solvit, pugna esset; sin autem qui ligaverat solvit, is certe placide solvit. Tulit costam, et replevit pro eu carnem. Unde replevit? num ex reliquo traxit corpore? Atqui onne corpus, quod trahitur et distenditur, subtilius efficitur. Quomodo replevit? De corpore loquimur, et non intelligimus; de Deo loquimur, et curiosius exploramus? Et ædificavit Dominus costam, quam tulerat de Adam, in mulierem (Gen. 2. 22). Quomodo oculi ex costa formati sunt? unde cor cogitans? unde lingua loquens? quomodo distensum est ex costa intestinum? quomodo ex costa jecur factum est? Hæc quomodo facta sint capere non potes, et Artificem curiose scrutaris! Verum vide imaginem Christi ubique. Non prius tulit Deus costam de Adamo, quam ipsi somnum immitteret. Quare? Ex costa peccatum oriturum erat; quod nempe per mulierem intravit. Venit Servator e costa

aquam ferens et sanguinem; aquam quæ peccata ablueret, sanguinem qui mysterium nobis traderet. Vide figurain. Doriniente Adamo, costa tollebatur : somno corpori Christi superveniente, costa aperiebatur, ut veterem tragædiam solveret per novam historiam : de somno loquor quo in cruce correptus est. Edificavit costam in mulierem, adduxit eam ad Adam. O benignitatem Domini! Quanta facit, format, quot muneribus afficit? Adducit animalia, sponsam tradit. Quia enim Adam quasi pupillus erat, et Eva virgo, sine patre et matre, qui officium præstarent: Deus patris matrisque functionem obit. Ac vide legem : omnis quippe vox Dei primæva naturæ norma est. Adduxit Dens mulierem ad Adam : et lex illa mansit ad hunc usque diem, ut uxor virum adeat, non virum ad uxorem in sponsum adducit. Erant nudi, et non erubescebant (Gen. 2. 25). Manet regula, lex clamat. Omnes vir erubescit, præter propriam uxorem, omnes uxor erubescit præter proprium virum. Itaque hoc quidem dixi secundum legem : causa autem, cur nudi non crubescerent, erat quod immortalitate essent induti, gloria amicti. Non sinebat gloria, ut nuda viderentur: ipsa enim nuditatem obtegebat. Ubi poteris nudum videre virum non erubescentem? In Christo ipsum invenis. Venit Petrus et Joannes et Jacobus in monumentain, quærentes corpus, et non invenerunt, sed invenerunt vestimenta involuta, ut ostenderetur, post resurrectionem Christi, in ipso servari veterem Adami formam, esseque sine vestimentis, non nudum tamen, sed vestitum. Surrexit Christus, exuitque vestimenta quæ Adamus induerat, cratque nudus, nec nudus cernebatur. Post resurrectionem mulieres vestimenta projecta vident. Martha et Maria vident eum, agnoscunt, procombant, et nudum non vident. Unde vestes induit? Amiserat enim eos in monumento. Priora vestimenta diviserant milites. Undenam induitur? unde qui nudus, non nudus? Aliud quæro : cur vestimenta et sindonem in una parte viderunt, sudarium vero, quo caput Servatoris vinctum fuerat, in alia parte? Ut divina gratia ostenderetur, quodque sine tumultu resurrectio fuisset. Et quia rumorem Judæi sparsuri erant, discipulos ipsum furatos esse, relinquit vestimenta sua in monumento. Nam qui mortuum furatur, ipsum cum vestimentis furatur. Videreque erat Servatorem egredientem ex sepulcro, sicut Josephum ex domo Ægyptiæ. Et vide mihi differentiam : post resurrectionem visus est Christus nudus, et Petrus nudus : verum ille quidem immortalitate præditus erat, hic autem mortalis adhuc erat. Jesus stabat in littore, gloria indutus, dicens : Filii, num quid opsonii habetis (Joan. 21. 5)? Non, inquiunt, non habemus: non enim noverant eum. Deinde dicit ; Mittite in dexteram navigii partem (Ibid. v. 6). Miserunt, ac ingentem piscium multitudinem ceperunt. Agnoscit Joannes, et dicit Petro, Dominus est (Ibid. v. 7). O miraculum! Non agnoverunt ex voce, sed ex operibus. Et sumpsit, inquit, Petrus tunicam : erat enim nudus. Mortale corpus erubescit, immortale non erubescit. Verum ei qui nos gloria induit, et qui orbem induit immortalitate, huic procidamus, huic supplicem ut nos induat fide, spe salutis, gloria in Christo: q niam Patri gloria, cum unigenito Filio et sancto § ritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Am

In diem sextum creationis, et in primos parentes, in pentem, et in lignum scientiæ, de habitotione paradiso, deque Adami cum Deo colloquio. On sexta (a).

1. Age rursus, quod polliciti sumus aggrediamur argumentum de paradiso ad finem usque de lucam Etsi enim intolerabile malum illud fuerit, quod A mus ejectus sit de paradiso, longe majus erit male 'si nos a paradisi memoria eliminemur. Rem aut attingamus, non communibus rationibus eam tract tes, sed ex ipsa sacra Scriptura dubiorum solutio. mutuati. Qui enim pro libito sentit et cogitat, seips decipit : qui vero ex Scriptura quæstionum solution mutuatur, ipsam habet veritatem magis ram. O vero fidelium multi legentes dubitant, et infideli plurimi ignorantes blasphemant, ut et sanctis animi certiorem reddamus, et infideles confutemus, pro rili rem aggrediamur, Deum vobiscum obsecranti ut veritatis nobis copiam subministret. Qua ratio homo conditus fuerit, qua corpore formatus, qua ite a Deo creata anima illius indita corpori fuerit, qu modo paradisum domicilium habuerit, etsi non p rei dignitate, pro facultate certe nostra, satis sup dictum est. Jam ad propositum orationem convert mus. Data quidem Adamo est universa terra, prac puum vero illius habitaculum paradisus erat. Liceb etiam ei extra paradisum ire; verum quæ extra par disum erant hominis habitationi deputata non fueran sed brutis, pecoribus, quadrupedibus, feris, reptil.bu Regia vero et herilis habitatio ipsi erat paradisu ldeo Deus adduxit animalia ad Adam, veluti ab c separata. Non enim semper mancipia hero adstant sed cum illis opus habuerit. Indita animalibus su nomina, et statim ejecta sunt : mansit autem Adami paradiso. Hic vero Scripturæ diligentiam animadverte

Animantium tria genera. — Jussa erant animalit Adamum adire, se illi inclinare, ipsique abblandiri: exempli causa, quemadmodum erant tria lignorum genera, nempe ligna quæ illum alerent, ut viveret. ligna quæ illum probarent, ut bene viveret, et lignum quod ipsum custodiret, ut semper viveret; sic et limtorum animantium tria ipsi concessa sunt genera; unum ad escam, alterum ad obsequium, tertium ad recreandum animum : nimirum ad escam ea que nunt mactantur; ad ministerium, equi, cameli, asini, boves, aliaque similia ipsi ministrantia; ad recreandum animum animalia ad imitationem idonea. Inte roces aeriarum avium, quæ etiam aures oblectant. Quemit. modum enim corpus post labores, nisi defatigationeni expulerit, non potest alios adire labores, sic et anima virtutis laboribus perfuncta, nisi jucundis aspec<sup>tibes</sup> recreetur, ad perseverandum in virtute non sufficil.

(a) Hee sexta homilia non habetur in Vaticano Codice; sed cam savilius edulit.

άμαρτήματα, αίμα παρέχον ήμιν το μυστήριον. "Ορα τὸν τύπον. Υπνώσαντος τοῦ Αδάμ, πλευρά έλαμδάνετο · υπνου γενομένου τῷ σώματ: τοῦ Χριστοῦ, ἡ πλευρά ήνοίγετο, ϊνα λύση την άρχαίαν τραγωδίαν, τἢ νέα ἱστορία. ὕπνψ δὲ λέγω τῷ ἐν σταυρῷ. 泊κοδόμησε την πλευράν είς γυναίκα, ηγαγεν αυτήν πρός τὸν Ἀδάμ. Ὁ τῆς φιλανθρωπίας τοῦ Δεσπότου. Πόσα ποιεί, πλάττει, εὐεργετεί; Παράγει τὰ ζῶα, νυμφαγωγεί. Έπειδή γάρ και ό 'Αδάμ ώς όρφανός ήν, και ή Εδα παρθένος ώσαύτως ούκ έχουσα πατέρα 🐧 μητέρα [495] πληροῦντας την τάξιν ο Θεός πληροί πατρός και μητρός τάξιν. Και δρα τον νόμον πάσα γάρ φωνή θεοῦ άρχαία χανών έστι τῆς φύσεως. Ήγαγεν ό θεός την γυναϊκα πρός τόν Άδάμ · καί ξμεινε τουτο νόμος ξως της σήμερον, την γυναίχα γενέσθαι τῷ ἀνδρί· οὐ τὸν ἄνδρα πρὸς τὴν γυναϊκα νυμφοστολεί. Ήσαν γυμνοί, και ούκ ήσχύνοντο. Κανών μένει, ὁ νόμος βοφ. Πάντας αἰσχύνεται ἀντρ. έκτος της ίδίας γυναικός πάντας αίδεϊται ή γυνή, ἐκτὸς τοῦ ἰδίου ἀνδρός. Καὶ τοῦτο μὲν εἶπον κατὰ τον νόμον το δε αξπιον του μή αξοχύνεσθαι τῷ γυμνφ, άθανασίαν ήσαν ενδεδυμένοι, δύξαν εστολισμένοι. Οὐ συνεχώρει ή δόξα βλέπεσθαι τὰ γυμνά, αῦτη γάρ έσχεπε την γυμνότητα. Ποῦ δύνη πάλιν ίδειν ανθρωπον γυμνόν καὶ μὴ αἰσχυνόμενον; Ἐν τῷ Χριστῷ αὐτὸν εὐρίσχεις. Τλοε Πέτρος καὶ Ἰωάννης καὶ Πάχωδος είς τὸ μνημεΐον, ζητούντες τὸ σῶμα, καὶ ούχ εύρον· άλλ' εύρον έμάτια έντετυλιγμένα, ΐνα δειχθή, ότι, μετά την άνάστασιν του Χριστου, άποσώζεται εν αὐτῷ τὸ ἀρχαῖον σχημα τοῦ ᾿Αδὰμ, καλ γίνεται έχτος ίματίων, ού γυμνός, άλλ' ήμφιεσμένος. Ήγέρθη Χριστός, καὶ ἀποδύεται τὰ ἰμάτια δ ἐνεδύσατο ὁ Άδὰμ, καὶ ῆν γυμνός, καὶ γυμνός οὐκ εδλέπετο. Μετὰ τὴν ἀνάστασιν γυναϊκες τὰ ἰμάτια βλέπουσιν ερριμμένα. Μάρθα και Μαρία όρωσιν αὐτον, γνωρίζουσι, προσπίπτουσι, καὶ γυμνόν οὐ βλέπουσι. Πόθεν ενδέδυται τὰ ἱμάτια; "Ερριψε γάρ εν τῷ τάφφ. Τὰ πρῶτα ἰμάτια ἐμερίσαντο στρατιῶται. Πόθεν ούτως ενδέδυται; πόθεν ο γυμνός ου γυμνός; Καὶ τὸ ἄλλο ζητῶ. Διατί εἶδον τὰ Ιμάτια καὶ τὴν σινδόνα είς εν μέρος, καὶ τὸ σουδάριον παρά μέρος α, 🗗 ή πεφαλή ἐδέδετο ή σωτήριος; "Ινα δειχθή ή άγία χάρις, ότι ου μετά θορύδου ή ανάστασις. Καλ έπειδή έμελλον φημίζειν οἱ Ἰουδαῖοι, ὅτι ἐχλάπη ὑπὸ τῶν μαθητών, καταλιμπάνει τὰ Ιμάτια αύτοῦ ἐν τῷ τάρφ. Ο γάρ κλέπτων νεκρόν, μετά τῶν ἱματίων κλέπτει. "Ην δὲ ἰδεῖν τὸν Σωτῆρα ἐξελθόντα ἐχ τοῦ τάφου, ὡς τον Ίωσηφ έχ τοῦ οίχου τῆς Αἰγυπτίας. Καὶ βλέπε την διαφοράν : μετά την άνάστασιν ώφθη Χριστός γυμνός, και Πέτρος γυμνός άλλ' ό μεν είχε τήν άθανασίαν, ό δὲ ῆν Ετι θνητός. Ἰησοῦς εἰστήκει παρά τον αίγιαλου, και δόξαυ ήμφιεσμένος, λέγων · Παιδία, μή τι προσφάρνον έχετε; Ού, λέγουσιν, ούκ έγομεν. ού γόρ εγνώριταν αύτόν. Είτα λέγει · Βάλετε είς τὰ δεξιά μέρη τοῦ π.λοίου. "Εδαλον, καὶ ἐθήρασαν πολύ πλήθος. Γνωρίζει Ιωάννης, και λέγει τῷ Πέτρῳ. Ό Κύριος έστιν. "Ω του θαύματος! 'Από τῆς φωνῆς οὐκ ἐγνώρισαν, άλλ' ἀπὸ τῶν ἔργων. Καὶ ἔλαδε, φησὶν, ό Πέτρος τον έπενδύτην - ἦν γὰρ γυμνός. Τὸ θνητὸν σώμα αἰσχύνεται, τὸ ἀθάνατον οὐκ αἰσχύνεται. 'Αλλά τῷ ἐνδύσαντι ἡμᾶς δόζαν, τῷ ἐνδύσαντι τὴν οἰκουμένην άθανασίαν, τούτφ προσπέσωμεν, τούτον καθεκετεύσωμεν, ενα ενδύση ήμας πίστιν, ελπίδα σωτη-

\* Sav. conj. παρ' άλλο μέρος.

ρίας, δόξαν τὴν ἐν Χριστῷ· οτι τῷ Πάτρὶ ἡ δόξα, σὸν τῷ μονογενεῖ Υἰῷ καὶ τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

[494] Είς την έκτην ημέραν της ποσμοποιιας, και είς τους πρωτοπλάστους, και είς τον δφιν, και είς το ξύλον της γνώσεως, και είς την έν τῷ παραδείσω διατριδήν και προσομιλίαν τοῦ Θεοῦ μετὰ τοῦ Άδαμ. Λόγος ς'.

α. Φέρε πάλιν της έπαγγελίας άψώμεθα, και την κατά τὸν παράδεισον ὑπόθεσιν εἰς τέλος ἐξανύσωμεν. Εί γάρ και άφόρητον έγένετο κακόν το τον Άδάμ έχθληθήναι του παραδείσου, πολλώ μάλλον έσται κακόν το και ήμας έκδεδλησθαι της μνήμης του παραδείσου. 'Αψώμεθα δὲ τῆς ὑποθέσεως, μή χοινοῖς λόγοις την εξέτασιν επιτρέψαντες, άλλ' άπ' αὐτης της άγίας Γραφής των άπορουμένων την λύσιν λαμδάνοντες. 'Ο γάρ νοῶν καὶ φρονῶν ὡς βούλεται, ἐαυτὸν ἀπατά · ὁ δὲ παρά τῆς Γραφῆς μανθάνων τῶν ἀπορουμένων την λύσιν, αὐτην ἔχει την άληθειαν ἐαυτης διδάσχαλον. Έπει τοίνυν πολλοι και των πιστων άναγινώσχοντες άπορούσι, και τών άπίστων άγνοούντες βλασφημούσιν, ενα και τοις άγιοις δώμεν την πληροφορίαν, καὶ τοῖς ἀπίστοις τὸν ἔλεγχον, ἀψώμεθα κατὰ δύναμιν την ήμετέραν, παρακαλέσαντες τον Θεόν μεθ' ύμῶν χορηγῆσαι τῆς άληθείας τὴν άφθονίαν. Όπως μὲν οὖν ὁ ἄνθρωπος κατεσκευάσθη, <mark>δπως σώ</mark>ματι διεπλάσθη, όπως ψυχή υπό Θεού δημιουργηθείσα, ενεδλήθη αύτου τῷ σώματι, ὅτω; τὸν παράδεισον ἔσχε κατοικητήριον, εί καὶ μή κατ' άξίαν. άλλ' οὖν γε ὅσον κατὰ δύναμιν ήμετέραν, **ἰκανῶς** προείρηται. Λοιπόν δὲ ἐπὶ τὸ προχείμενον τὸν λόγον τρέψωμεν b. 'Εδόθη μέν τῷ 'Αδάμ πάσα ή γῆ · ἤν δὲ έξαίρετον αύτοῦ οἰχητήριον ὁ παράδεισος. Έξῆν δε αὐτῷ καὶ ἔξω τοῦ παραδείσου βαδίζειν : ἀλλά τὰ ἔξω του παραδείσου ού τξ οίκήσει του άνθρώπου άφώριστο, άλλὰ τοῖς άλόγοις, τοῖς πτήνεσι, τοῖς τετράποσι, τοίς θηρίοις, τοίς έρπετοίς. ΤΙν δε αύτῷ βασιλικόν και δεσποτικόν ένδιαίτημα ό παράδεισος. Διά τούτο και ό Θεός ήγαγε πρός τον Άδαμ τά ζώα, ώς χεγωρισμένα αὐτοῦ. Οὐ γάρ πάντοτε παρίστανται τὰ δοῦλα τῷ δεσπότη, ἀλλ' ὅταν αὐτῶν ἡ χρεία. ὑΩνομάσθη τὰ ζῶα, καὶ εὐθὺς ἐξεδλήθη. Εμεινε δὲ δ 'Αδάμ εν τῷ παραδείσω. Λοιπὸν ενταῦθα τὴν ἀκριδῆ κατανόησιν μάθωμεν ς.

Έπετρέπετο τοῖς ἀλόγοις και προσιέναι τῷ 'Αδάμ, και ὑποκλίνεσθαι, και ὑποσαίνειν αὐτῷ. οξόν τι λέγω. ώσπερ ήσαν τρείς ξύλων διαφοραί. ην γάρ ξύλα τὰ τρέφοντα αύτον εἰς τὸ ζην. ην ξύλα τά δοχιμάζοντα αύτον είς το εύ ζην, και ην ξύλον το φυλόττον αύτον είς το άει ζήν ούτω και των ζώων τῶν ἀλόγων πρεῖς ἐδόθησαν αὐτῷ διαφο- ραί: μία είς βρώσιν ούχ αύτῷ δὲ μόνῳ, άλλά και τῷ χοινῷ ἀφώριστο γένει· μία εἰς βρῶσιν, **ἄλλη εἰς** ύπηρεσίαν, άλλη είς ψυχαγωγίαν οίον, είς βρώσιν τά νῦν θυόμενα · εἰς ὑπηρεσίαν ἔπποι, κάμηλοι, δνοι. βόες, τὰ άλλα τὰ ὑπουργοῦντα· εἰς ψυχαγωγίαν τὰ μιμηλά ζωα, αί φωναί των όρνίθων σων άερίων αί φαιδραί, αί και τάς άκολς θέλγουσιν. "Ωσπερ γάρ σώμα μετά [495] τον κάματον, έὰν μἡ ἀποδύσηται τούς πόνους, ούχ άντέχει πρός έτέρους πόνους ουτω

b Hic notat Savil. in marg. γρ. ὁ λόγος χωρείτω.

Hic notat Savil. in marg. γρ. την ἀπρίδειαν κατανόησου.
Ibid. γρ. ἐπετέτραπτο. Μοχ γρ. ὑποκλιθήναι, et ibidem γρ

. καὶ ψυχή τους τῆς άρετῖς πόνους ὑπομένουσα, ἐἀν μή ταϊς ήδείαις δύεσι ψυχαγωγηθή, ούκ άρκει πρός τὸν τόνον τῆς ἀρετῆς. "Όταν ίδη ὁ Θεὸς κάμνουσαν ψυχήν, ψυχαγωγεί αὐτήν διὰ τῶν ἡδέων · οἶον γίνεται καὶ ἐφ' ἡμῶν. Πολλάκις γὰρ ἐξ ἀγορᾶς ἐπανελθὼν ὁ άνθρωπος, και μυρίαις λύπαις περιαντληθείς την διάνοιαν, καὶ συντυχών όψεσι πολλάκις βαρείαις, καὶ άφορήτοις περιπεσών συμφοραίς καὶ ζημίαις ε, ελθών είς την οίκίαν εύρισκει παιδίου ψυχαγωγίαν, καὶ τὸ σχληρόν τῶν πόνων άλείφει τὸ ἀπαλὸν τῆς διανοίας. \*Επειδή γάρ αὐτῷ άθυμοῦντι οὐ γυνή προσέρχεται παραμυθουμένη, ώς άχαιρον έχουσα την παραμυθίαν, ούχ οἰχέτης τολμά παραμυθήσασθαι, εἰσάγει ὁ Θεός την απλαστον φύσιν την συγγνώμης άξιουμένην έξ ων ούχ οίδε, και δι' αύτης άλείφει την έχ των πόνων κεκμηκυΐαν ψυχήν. Οἰκέτης ἐὰν προσγελάση, νομίζεται επιγελάν τη ύδρει του δεσπότου . ή γυνή έὰν γελάση, νομίζεται όναισθητεῖν περλ τὴν συμφοράν το παιδίον ανύποπτον έχει την κολακείαν διά την έχ της φύσεως άχεραιότητα · χαὶ πολλάχις & μή [σχυσαν φίλοι συμδουλεύοντες, σοφοί νουθετούντες, ϊσχυσε παιδίον γελάσαν μόνον, λύσαι την πάσαν συμφοράν. Καὶ λοιπὸν ή ψυχή ἐν αὐτἢ τἢ ἀχμἢ τῆς λύπης, όρα μεν το παιδίον, και τάς άρχας άνανεύει, καὶ ἀπωθείται την ἄκαιρον ψυχαγωγίαν. Ελκεται δὲ τή παραμονή, και όταν πολλάκις ἐπικλίνη τὸ ὅμμα, άρπάζεται την διάνοιαν είτα άναλαδων τὸν παίδα, άποτίθεται την λύπην, καί φησι. Τοῦτόν μοι χαρίσεται ο Θεός μόνον, και ούδείς μοι λόγος των άλλων.

Είδες πῶς καὶ ἀπὸ τῶν τυχόντων ἐγείρει ὁ Θεὸς τῆ ψυχῆ τὴν παραμυθίαν; Ἐπεὶ οὖν μόνος ῆν ὁ ᾿Αδὰμ ἐν τῷ παραδείσψ, οὐ φίλον ἔχων, οὐ γείτονα, οὐ συγγενῆ, εἰσήγαγεν αὐτῷ ὁ Θεὸς τὰ ζῶα εἰς ψυχαγωγίαν αὐτοῦ · οἰον, ὥσπερ ἐστὶ σήμερον τὰ ζῶα τὰ μιμηλὰ, τὰ μὲν μιμούμενα σχήματα, τὰ δὲ φωνήν · οἰον, μιμεῖται τὰ σχήματα τῶν ἀνθρώπων πίθηκος, καὶ δσα τοιαῦτα · φωνήν ψιττακὸς καὶ ἔτεροι στρουθοί. Είχεν οὖν ψυχαγωγίαν τὴν παρὰ τῶν ἀλόγων, τῶν μὲν κελαδούντων, τῶν δὲ ἄλλων ὑποσαινόντων. Πολλῶν τοίνυν ὅντων τῶν πληρούντων αὐτῷ τὴν παραμυθίαν, ὁ ὅφις φρονιμώτατος ῆν ὑπὲρ πάντα τὰ θηρία τῆς γῆς, καθὼς είπεν ἡ Γραφή · 'Ο δὲ ὅφις ῆν φρονιμώτατος πύττων τῶν θηρίων, ὧν ἐποίησε Κύριος ὁ Θεός.

β'. Την ούν και των μιμηλών μιμηλότερος, και των ύποσαινόντων έγγύτερος. Μή πρόσχης τη νῦν δψει, ότι καὶ φεύγομεν, καὶ βδελυττόμεθα ούκ ήν ούτως ἀπ' ἀρχῆς. Φίλος ῆν ὁ ὄφις, καὶ τῶν ὑποσαινόντων τον ανθρωπον έγγύτερος. Τίς οὖν αὐτον έχθρον ἐποίησεν; Ἡ τοῦ Θεοῦ ἀπόφασις Ἐπικατάρατος γάρ σὐ άπο πάντων των θηρίων. Έχθραν θήσω άνά μέσον σοῦ και ἀνὰ μέσον τῆς γυναικός. Έχεινη ἡ Εχθρα την φιλίαν Ελυσε. Φιλίαν λέγω, οὐ την λογικήν, άλλά την άλογον γνωσιν. ωσπερ σήμερον ένδείχνυται κύων [496] φιλίας σχημα, οὐ λόγφ, άλλά φυσική κινήσει ούτω και ό δφις ύπέσαινε τον άνθρωπον. 'Ως οὖν ἔχων πολλήν οἰκειότητα, ὥφθη τῷ διαδόλῳ ὡς έπιτήδειον δργανον. Ίδων ουν 'Αδάμ χαίροντα έπλ τω δφει, κάκείνον ύποσαίνοντα, και πολλά τῶν ἀνθρωπίνων μιμούμενον, ενενόησεν ό της χαχίας τεχνίτης οπερ οι δόλους πλέχοντες, διά των ιδίων νοθεύοντες ποιούσιν · ούδελς γάρ περιγίνεται διά των άλλοτρίων, έαν μη διά των οίχείων καθώς είπεν ό Σωτήρ. Έχθροι τῷ ἀνθρώπφ οι οικιακοί αὐτοῦ. Λαλεί τοί-

b Sav. lo. χαρίσηται.

νυν διά τοῦ δφεως ξιμφασιν παρασχών τῷ 'Αδά Παραχαλώ την ύμετέραν άγάπην, μη παρέργε προσέχειν · τοζ λεγομένοις. Ούχ έστι τὸ τυχὸν ζ τημα πολλοί γάρ ζητοῦσι, πῶς ἐλάλησεν ὁ δφι άρα άνθρωπίνη φωνή, ή συρισμώ δφεως, και ένενό σεν ή Εύα. 'Ο 'Αδάμ πρό της παραδάσεως έπεπλ ρωτο σοφίας καλ συνέσεως καλ προφητείας. Έννό σον όσην είχε σοφίαν, ότι επήρχεσεν ανθρωπος εί διδάσχαλον μή λαδών, παρά μηδενός άνθρώπου διδ χθείς, θείναι ονόματα όλοις πετεινοίς, καὶ τοίς ζώοι καὶ τοῖς ἐρπετοῖς θηρίοις, καὶ πᾶσιν ἀπλῶς. ἀν ζωγράφησον εν τη διανοία σου τα είδη, τα γένη · ί δὲ συντόμως είπω, τοσαῦτα ἔθηχεν ὀνόματα, δι σήμερον ήμεζς μετά την πείραν δευτερώσαι ού δυνι μεθα. "Ότε οὖν προσήνεγκεν ὁ Θεὸς τὰ ζῶα τῷ ἀ θρώπω, ώς σοφός καὶ ἔχων Θεοῦ πνεῦμα, τὴν ἐκ στου ιδιότητα έδλεπε. Προσείχεν ούν τῷ δφει ώς φρ νιμωτέρφ, ώς αίσθησιν έχοντι, ώς νοοῦντι ἀπό νε μάτων τὰ κινήματα. Οῦτως ἔχοντος τοῦ ᾿Αδὰμ, ἐν νόησεν ό διάδολος καὶ τοῦ δφεως τὸ φρόνιμον, κ του 'Αδάμ την πρόληψιν είχε γάρ περί του δφει ώς συνετοῦ. Λαλεί οὖν δι' αὐτοῦ, ζνα ὑπονοήση ὁ 'Αδλι ότι φρόνιμος ών ό δφις κατώρθωσε καὶ τὸ μιμήσασθι την του άνθρώπου φωνήν. Προσέρχεται τοίνυν ό δφι Ούδαμοῦ δὲ ἡ Γραφή εἶπε τοῦτο, ὅτι ὁ διάδολος Ι τῷ δφει ἐλάλησεν, άλλὰ καὶ Μωῦσῆς ἀπλῶς παρῆλθε την Ιστορίαν. Πρόσεχε, παρακαλώ, μετά άκριδεία Παῦλος δεύτερος ων έν τῷ παραδείσφ, οὐδ' αὐτὶ έλυσε την λέξιν, άλλά λέγει · Έμνηστευσάμην ύμᾶ ένι άνδρι, παρθένον άγνην παραστήσαι τῷ Χρι στῷ. Φοδοῦμαι δὲ, μήπως ὡς ὁ ὄφις Εὕαν ἐξηπά τησεν έν τη πανουργία αὐτοῦ · καὶ οὐκ είπεν, δι ό διάδολος. Πιστός ήν των Γραφών φύλαξ, ὑπηρέτηι Γραφών, παιδευτής Γραφών, έρμηνευτής Γραφών Ούχ εθέλησε λύσαι την λέξιν, ενα μη λύση των Γραφων την τάξιν, άλλά τη έννοια την απορίαν Ελυσε Φοδούμαι, φησί, μήπως ώς ό δφις Εύαν έξηπάτησεν έν τη πανουργία αύτου, ουτω φθαρή τὰ νοήματα ύμων. Ουτω πως; μή γάρ έφοδείτο Παύλος, μή πάλιν ό δφις έλθη, και άπατήση τινάς; 'Αλλ' οίδα, φησίν, ότι ό μεν δφις ού φαίνεται έχεϊνος, ό δε έν ἐκείνω ἐνεργήσας φαίνεται. 'Αλλ' ὁ μὲν Παῦλος, ώς πιστός ύπηρέτης, και των άγίων Γραφών φύλεξ, ώ [497] παρέτρεψε την λέξιν, άλλ' ενέφηνε την Εννοιαν" αύτος δε ό των άρχαίων και των νέων και των μελλόντων Δεσπότης ἐσαφήνισε τὴν ἀπορίαν, ΐνα μή Ϝ; έπι τον δφιν άνενέγχη την άμαρτίαν, άλλ' έπι τον ἐνεργήσαντα. Λέγει οὖν ὁ Χριστὸς τοῖς Ἰουδαίσι; ότε είπον αὐτῷ, Ἡμεῖς ἐκ τοῦ Θεοῦ ἐσμεν Εὶ ἡτε έχ τοῦ Θεοῦ, τὰ ἔργα χαὶ τὸ θέλημα τοῦ Θεοῦἐχοιείτε άν · νῦν δὲ ἐκ τοῦ πατρὸς ὑμῶν ἐστε τοῦ δων δόλου. Είπε τον διάδολον, και εύθέως εισάγει τη ιστορίαν · Έκεῖνος, φησίν, ἀνθρωποκτόνος ή ακ άρχης. Καὶ ὁ μὲν οἰχέτης ὡς οἰχέτης ἡρμήνευσεν. ό δε Δεσπότης ώς Δεσπότης εδίδαξεν. Εδειξε τον 90νεύσαντα τὸν ᾿Αδάμ. Οὐκ εἶπεν ἀπλῶς, Φονεὺς Νζ άλλ' ἀνθρωποκτόνος. Ου γέρ ενα ἀνείλεν, ἀλλέ α έχείνου πάντα άνθρωπον. Και έν τῆ άληθείς, ες σίν, ούχ ἔστηκεν, ὅτι ψεύστης ἐστί.

γ. Βλέπε πῶς ἡμμήνευσε, καὶ ὅτι διάδολός ἐστι καὶ ψεύστης ἐστί. Καὶ πῶς ἐψεύσατο; Εἶπεν ὁ ὁμα τί

<sup>·</sup> Hic notat Sav. γρ. καὶ ἀθυμίαις.

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Savil. in marg. γρ. ἀπλῶς προσέχειν. Paulo post idea γρ. συριγμῷ.

d Sic Savil. in textu, in margine autem io. ispection, expectionem suo mare in textu posuit Combensius.

Cum viderit Deus fatiscentem animam, rebus jucundis recreat illam: id quod etiam apud nos fieri solet. Sæpe enim ex foro quis revertens, animo infinitis mœroribus oppresso rerum invisarum aspectu, intolerandis calamitatibus et damnis cruciatus, domum ingressus, infantis solatium invenit, molestiamque laborum tener animus emollit. Quia enim mærentem non adit uxor ad solatium, ejus enim consolatio tum importuna esset, famulus vero consolari non audet, inducit Deus simplicem indolem, inculpata ignorantia præditam, per ipsamque laboribus oppressum animum lenit et solatur. Famulus si arrideat, heri injuriis insultare videtur; uxor si rideat, videtur nullo calamitatis sensu affici : infans ob innocentiam, non suspectis blandimentis emollit animum : ac sape quod nec amici consiliis, nec sapientes monitis efficere potuerunt, id ille ridendo potuit, nempe omnem calamitatis sensum sedare. Jamque animus in ipsa vi mœroris, videt infantem, initio respuit, depellitque importunam consolationem, ex assiduitate tamen cedit, et repetitis aspectibus animus attrabitur; demum accepto infante, mæstitianı deponit, aitque : Hunc mihi solum Deus largitur, nullaque mihi ratio reliquorum.

Animalia ad recreandum hominem apta. — Viden' quomodo ex levissimis Deus animo consolationem indat? Quia igitur solus erat Adam in paradiso, non amicum habens, non vicinum, non cognatum, ad illum recreandum induxit illi Deus animalia; puta, ut sunt hodieque animalia ad imitandum apta, quorum alia gestus, alia vocem imitantur; verbi causa, imitatur simia gestus hominum; et id genus alia: vocem psittacus aliæque aves. Habuit ergo solatium ex brutis animantibus, aliis cantillantibus, aliis blandientibus. Cum multa igitur animalia essent, quæ ipsum solari possent, serpens callidissimus erat inter omnes bestias terræ, ut ait Scriptura: Scrpens autem erat callidior cunctis bestiis, quas fecerat Dominus Deus (Gen. 3. 1).

2. Serpens initio amicus hominis; quomodo ille Evam alloquatus sit. - Erat igitur et imitandi et blandiendi arte cæteris superior. Ne attendas præsenti aspectui, quod nempe ipsum fugiamus et horreamus : ab initio sic non erat. Amicus crat serpens et blanditiis propinquus. Quis ergo illum inimicum fecit? Dei sen-Lentia: Maledictus enim tu præ omnibus bestiis. Imimicitiam ponam inter te et mulierem (Gen. 3. 14. 15). Inimicitia illa amicitiam solvit. Amici iam dico, non quæ Fatione ducatur, sed quæ brutæ animantis cognitione; ut hodieque ostendit canis amicitiæ speciem, non ratione, sed naturali moto : sic et serpens blandiebatur homini. Ut ergo qui multam familiaritatem haberet, visus est diabolo esse idoneum instrumentum. Videns igitur Adamum serpente delectari, serpen-'em illi abbiandiri , multaque ex humanis imitari , excogitavit mali artifex, ut illi qui dolos nectunt, Prique per propria cujusque adrepunt : nemo enim Per extranca, sed per propria res tales conficit; ut ail Servator: Inimici hominis domestici ejus (Matth. 10. 36). Loquitur ergo per serpentem fucum faciens Adamo. Rogo vestram caritatem, ne perfunctorie attendatis.

Non levis est quæstio, quomodo scrpens loquutus sit. an humana voce, an serpentis sibilo, intellexitque Eva. Adam ante transgressionem plenus erat sapientia, intelligentia, ac prophetia. Cogita quanta praditus esset sapientia, qui posset unus nullo homine doctore, nomina imponere volatilibus, reptilibus, feris, uno verbo omnibus. In mente tua depinge sp >cies, genera; utque compendio dicam, tot imposuit, quot hodie nos post experientiam non possumus recolere. Quando igitur Deus obtulit animalia homini, ille ut sapiens ac Dei spiritum habens, singulorum proprietatem videbat. Animadvertit vero serpentem solertiorem esse, sensu pollere, ex nutibus motus animi percipere. Cum sic Adam se haberet, perpendit diabolus et serpentis astutiam, et Adami opinionem: putabat enim serpentem solerteni esse. Per illum ergo loquitur, ut suspicaretur Adam serpentem cum sagax esset, hoc præstitisse ut et humanam vocent imitaretur. Accedit ergo serpens. Nusquam vero hoc Scriptura dixit, diabolum nempe in serpente loquutum esse, sed et Moyses simpliciter rein gestam enarravit. Diligenter, quæso, animadverte. Paulus qui secundus in paradiso fuit, nec ipsi dictum explicavit. sed ait : Despondi vos uni viro virginem castam, exhibere Christo. Timeo autem, ne sicut serpens Evam seduxit in astutia sua (2. Cor. 11. 2. 3): nec dixit, id diabolum fecisse. Fidelis Scripturarum custos erat, Scripturarum minister, Scripturarum doctor, Scripturarum interpres. Noluit dictum solvere, ne Scripturarum ordinem solveret; sed sententia solvit quæstionem : Timeo, inquit, ne sicut serpens Evam seduxit in astutia sua, sic corrumpantur sensus vestri. Sic ; quomodo? nuni metucbat Paulus, ne rursum serpens veniret, ac quosdam seduceret? At, Novi, inquit, illum serpentem non apparere, sed apparet is qui in illo operatus est. Caterum Paulus, ut fidelis minister, et sacrarum Scripturarum custos, dictum non invertit, sed sententiam indicavit: ipse vero veterum, novorum, futurorumque l'ominus, quæstionem liquido solvit, ne quis peccatum in serpentem referat, sed in eum qui in ipso operatus est. Ait itaque Christus Judicis cum dicerent ei, Nos ex Deo sumus: Si ex Deo essetis, Dei utique opera ac ro. luntatem ejus faceretis. Nunc vero ex patre vestro diabolo estis. Dixit diabolum, et statim historiam inducit : Ille, inquit, homicida erat ab initio. Servus ut servus interpretatus est; Dominus autem ut Dominus docuit: ostendit eum qui Adamum occiderat. Non dixit tantum interfectorem, sed homicidam. Non enim unum tantum occidit, sed per illum omnes homines. Et in veritate, inquit, non stetit : quia mendax est ( Joan. 8. 41. 42. 44).

3. Serpens mulierem alloquens mentitus est. — Vida quomodo interpretatus est et quod sit diabolus, et quod sit mendax. Quomodo mentitus est? Dixit serpens mulieri: Cur præcepit vobis Deus, ut non comederitis de omni ligno (Gen. 3. 1)? Vidisti mendacem? Dixerat Deus: De omni ligno comedite, de uno autem ne comedatis; mendax ille ait: Cur dixit vobis Deus, ut de omni ligno ue comedatis? Non mentitur

437

Christi vox: Ille mendax est. Mentitus est autem, et quidem graviter. Cum quis enim dolose aliquid molitur, ant necessitatem simulat, aut ignorantiam, ut non suspectam inducat pravitatem; ac si diceret, Non novi, nullæ sunt insidiæ: simplici animo veni, nihil scio. Nonne multorum talium fecistis periculuin? an ignoramus dolo utentium opera? nonne talia consuunt, et ignorantiam prætexunt? Sic et diabolus. Cur, inquit, dixit vobis Deus? Male et perverse audivi, ut non comederetis de omni ligno. Existimans mulier id ignorantiam esse, sermonem corrigit. Non ita, inquit, loquutus est: non dixit Deus, ut non comederemus de omni ligno; sed de omni permisit, ab uno interdixit; dixit enim nobis: Ne comedatis, ut non moriamini. Visus est dicere quod nesciebat : jam suspicio non erat, quod insidiaretur; aitque illi: Nequaquam morte moriemini (Gen. 3. 4). En aliud mendacium. Deo namque dicente, In quacumque die comederitis, morte moriemini, ait diabolus : Nequaquam moriemini; iterum mentitus est. Sciebat enim Deus, quia qua die comederitis, eritis sicut dii. En tertium mendacium. Vide dolosam diaboli nequitiam. Jam præmeditatur errorem mundo disseminare. Et quia molitur, ut dixi, plures doos in orbe excitare, antevertens quadam narrationis specie, plurium deorum opinionem in auribus mulieris inseruit. Sic certe mali artifex plurium deorum cogitationem prius invexit: Deus vero præscientia sua id curavit, ut futurus error non humano ore proferretur, ne prima loquelæ humanæ vox deos commemoraret, sed vox prima serpentis, ut os omne de idolis loquens illi simile esset. Scio vos huic voci parcere, et sanctam Scripturarum mentem arripere. Nemo igitur vocis pompam attendat; sed sententiarum virtütem.

Deus non prohibuit scientiam boni; Adam ante peccatum scientiam boni habebat. - Sciebat enim Deus, inquit, quod quacumque die comederitis, eritis sicut dii, scientes bonum et malum. Aiunt multi, præcipueque ii, qui Deo inimicum Porphyrium sequuntur, qui adversus Christianos scripsit, multosque a divina side abduxit : ziunt, inquam : Cur Deus scientiam boni et mali prohibuit? Esto, malum prohibuerit; cur etiam bonum? Cum ait enim : De ligno scientiæ boni et mali ne comedatis, prohibet, aiunt, ne sciat malum: cur etiam bonum? Semper malitia contra seipsam machinatur, inque seipsam occasiones præbet. Non prohibuit Deus scientiam boni: illam quippe habuit Adam, etiam antequam comederet. Nisi enim illam ante habuisset, quomodo cognovisset uxorem? quomodo de ejus natura dixisset, Us ex ossibus meis, et caro de carne mea? quomodo futura vaticinatus esset, Hæc vocabitur mulier, quia de viro sumpta est. Propter hoc relinquet homo patrem et matrem (Gen. 2. 23. 24), etc.? tanta sciebat, et bonum non noverat? Deum noverat, quæ sunt Dei servabat, scientiam habebat, tot nomina imposuit; quomodo scientiam boni non habuerit? Quid ergo illud est? Non prohibet Deus scientiam boni, sed vult cum boni scientia non esse scientiam mali. Impietatis sophisma solvo ex Scripturis. Ait Paulus: Non potestis calicem Domini biber et calicem dæmoniorum (1. Cor. 10.21). Non amb prohibuit, sed eum qui sanctus esset sanctificavit, impurum atque profanum abjecit. Ita quoque Serv tor: Non potestis Deo servire et mamonæ (Matth. 6.24 nempe eodem tempore Deo et dæmoni servire impæsibile est. Sic Deus mali cognitionem assumi vetuil ne cum boni scientia mali cognitio admisceretur.

4. Cur lignum scientiæ boni et mali sic dictum es - Hic jam animum adhibeamus. Cur tandem lignu scientiæ boni et mali appellatum est? Non talei naturam habuit, sed tale argumentum tulit. Scriptu rarum proprietatem dico. Exempli causa: fons quis piam in deserto vocatus est aqua contradictionis Probavi te apud aquam contradictionis ( Psal. 80. 8 ) Ergone hujusmodi natura aquæ erat, ut populum a contradictionem excitaret? cur ergo Moyses illa po tatus, Deo non contradixit? Certe vocata est aqui contradictionis, non quod talem haberet naturam sed occasione rei quæ in illa accidit. Quia enim illi contradixit populus, ideo vocata est aqua contradictio nis. Rursus vidit Jacob Deum, ut homo poterat vi dere, et vocavit nomen loci Species Dei (Gen. 52. 30). Locus speciem aut formam Dei non habebat; sed quia visio ibi contigit ipsi, ex re locum appellavit. Alius locus vocatus est Pax Dei. Quando Gedeoni apparvit angelus Dei, ac metu perculsus ille dixit : cHen me, moriar : vidi enim angelum Dei. Ait illi angelus: Pax tibi, ne timeas. Et ædificavit, > inquit, c Gedenn altare, et vocavit ipsum Pax Dei > (Judic. 6. 22.24). Quemadmodum ergo ara, sive altare pacem non habuit, sed initæ et datæ pacis symbolum erat; ac quemadmodum aqua contradictionem non habuit, sed ex eo; quod ibi evenerat, sic appellata est : ita et lignum non scientiam habuit, sed quia quisquis peccat, in notitiam peccati venit. Id quod iterum exemplo confirmo: interdum per loca latrociniis infesta transimus; in moreque est dicere: Hæc loca tremenda sunt. An locus ipse formidinem habet? nonne potius h:ec dicuntur latronum ibi versantium causa! Sic arbor illa non mortiferam scientiam habuit, sed ob habitam illic circa Adamum tragædiam, hoc consequnta nomen est. Rem autem solvo: neque enim divina Scriptura in dubio versatur. Hodie babemus altare, cujus participes sunt fideles. Num ergo donum ipsum naturalem fert salutem, an propter majestatem, quie invocatur, pignus habes ex præsentibus, ne dubites de iis quæ præcesserunt? Illic esca letalis, hic cibus vivificans. Si hoc natura servat, non gratia, illud etiam natura occidit, non transgressione. Ostendam tibi extra paradisum cibum alium mortiferum, idololatriam nempe. Cur recusarunt martyres carnes comedere? cur edere metuebant? an mortui essent, si comedissent? Nequaquam : sed quia idolorum mentio erat, non escam fugiehant, sed exsecrandorum invocationem. Sic nota erat arbor scientiæ boni et mali, non scientiam præbens, sed cam ex transgressione docens. Semper enim experientia insipientem docet malam rem esse transgressionem. Rursum alia

γυναικί · Τί, ότι είπεν ύμιν ό θεός μή φαγείν άπό παντός ξύλου; Είδες τον ψεύστην; 'Ο Θεός είπεν. 'Από παντός ξύλου φάγεσθε, άπό δ' ένός μή φάγητε . ό ψεύστης λέγει. Διά τί είπεν ό Θεός, άπό παντός ξύλου μή φαγείν ύμας; Μή ψεύδεται ή του Χριστού φωνή · Έχεῖτος ψεύστης ἐστίτ. Έψεύσατο δὲ, χαὶ τούτο δεινώς. "Όταν γάρ τις θέλη χαχοηθεύσασθαι πράγμα, είς χρείαν \* προσποιείται άγνοιαν, ίνα άνύποπτον είσαγάγη την σχαιωρίαν, άντι του, Ούχ οίδα, φησίν, ούχ Εστι κατασκευή άπλους ήλθον, ούδεν οίδα. Ο ύχ ἐπειράθητε τοιούτων πολλῶν; ούχ οίδαμεν των δολίων τά ξργα; τοιαύτα ού βάπτουσι πράγματα, καλ προσποιούνται άγνοιαν; Ούτω καλ ό διάδολος. Τί δτι είπε, φησίν, υμίν ο Θεός; άντι του, Παρήχουσα, ού χαλώς ήχουσα, μή φαγείν ύμας άπο παντός ξύλου. Ή γυνή νομίσασα άγνοιαν είναι, διορθούται την λέξιν. Ούγ ούτω, φησίν, είπεν ούκ είπεν ο θεός, μή φαγείν άπο παντός ξύλου, άλλ' άπο παντός μεν ξύλου ἐπέτρεψεν, ἀπὸ δὲ ἐνὸς ἐχώλυσεν · εἶπε γάρ ἡμίν · Μή φάγητε, ΐνα μή ἀποθάνητε. "Εδοξε μανθάνειν δ ούκ ήδει · λοιπόν ούχ ύπωπτεύετο ώς έγκατάσκευος, καὶ λέγει αὐτή · Οὐ θανάτφ ἀποθανεῖσθε. "Ιδε ἄλλο ψεύδος. Τούτο γάρ Θεού εἰπόντος, Ἡ är ἡμέρα φάγητε, θανάτφ άποθανεῖσθε, λέγει ὁ διάδολος, Οὐκ ἀποθανείσθε· τοῦτο δεύτερον ἐψεύσατο. "Ηδει γὰρ ό θεός, φησίν, ότι ή αν ήμέρα φάγητε, έσεσθε ώς θεοί. "Ιδε τρίτον ψεύδος. "Όρα την έγχατάσχευον κακίαν του διαδόλου. Πόη προμελετά κατασπείραι τῷ κόσμφ τὴν πλάνην. Καὶ ἐπειδὴ ἐμελέτησεν, ὡς προείπον, πολυθείαν έγειραι τῷ κόσμῳ, προλαδών ώς έν διηγήματι, κατέσπειρεν είς τὰς ἀκοὰς τῆς γυναικός ξιμφασιν του είναι πολλούς θεούς. 'Αλλ' ό μέν της κακίας τεχνίτης ούτω προκατέσπειρε την Εννοιαν των θεών ο δε Θεός προειδώς φχονόμησε, την πλάστην την μέλλουσαν μη λαληθήναι άνθρωπίνω στόματι, [498] ΐνα μή πρώτη λογική φωνή περί θεων φθέγξηται, άλλά πρώτον σπόμα δφεως, ένα παν στόμα λαλούν περί είδωλων τῷ στόματι ἐχείνου ἀπειχάζηται. Οίδα ότι και τη φωνή συγγινώσκετε, και τάς έννοίας τὰς άγίας τῶν Γραφῶν άρπάζετε. Μηδείς οὖν περί τον χόμπον της φωνής άσχολείσθω, άλλά περί την των νοημάτων δύναμιν.

"Ηδει γάρ, φησίν, ο Θεός, ότι ή ür ήμέρα φάφητε, έσεσθε ώς θεοί, γινώσκοντες καλόν καί ποrncer. Λέγουσι πολλοί, καὶ μάλιστα οἱ τῷ θεοστυγεί Πορφυρίφ άκολουθήσαντες τῷ κατά Χριστιανῶν συγγράψαντι καλ του θείου δύγματος πολλούς άποστήσαντι · λέγουσι τοίνυν · Διά τί ὁ Θεὸς ἀπηγόρευσε την γνώσεν του καλού και πονηρού; "Εστω, το πονηκόν άπηγόρευσε διά τί καὶ τὸ καλόν; Εἰπών γάρ, Από του ξύλου του είδέναι καλόν και πονηρόν 24η φάρητε, χωλύει, φησίν, αύτον τοῦ είδέναι το ≈αχόν· διὰ τί καὶ τὸ ἀγαθόν; 'Aεὶ ἡ κακία καθ' ἐαυτης τεχνάζεται, καὶ τὰς λαθάς καθ' ἐαυτῆς δίδωσιν. 🔘 ο την γνώσιν έχώλυσεν ο Θεός τοῦ χαλοῦ : εἶχε γάρ τὴν ὁ ᾿Αδὰμ, καὶ πρὸ τοῦ φαγείν. Εἰ γὰρ μὴ είχε γνωσιν, πως γνωρίζει την γυναϊκα; πως φυσιολογεί, Όστοῦν ἐκ τῶν όστῶν μου, καὶ σὰς ξ ἐκ τῆς σαρ-≈ός μου; πῶς δὲ καὶ προφητεύει τὰ μέλλοντα, Λῦτη **π.ληθήσεται γυνή, ὅτι ἐχ τοῦ ἀνδρός αὐτῆς ἐλή-**S-θη. 'Arti τούτου καταλείψει άνθρωπος τον πατέρα αὐτοῦ καὶ τὴν μητέρα, καὶ τὰ λοιπά; τοσαῦτα οἶδε, καὶ οὐκ ἤδει τὸ καλόν; Τὸν Θεὸν ἤδει, τὰ τοῦ Θεοῦ ἐτήρει, γνῶσιν εἶχεν, ὀνόματα ἐπέθηκε τοσαῦτα· πῶς οὐκ εἶχε γνῶσιν καλοῦ; Τί οὖν ἐστιν; Οὐ τὴν γνῶσιν κωλύει ὁ Θεὸς τοῦ καλοῦ, ἀλλὰ θέλει μὴ εἶναι μετὰ τοῦ ἀγαθοῦ τὴν γνῶσιν τοῦ κακοῦ. Λύω δὲ τὸ σόφισμα τῆς ἀσεδείας ἀπὸ τῶν Γραφῶν. Λέγει Παῦλος· Οὐ δύτασθε ποτήριον Κυρίου πιεῖν, καὶ ποτήριον δαιμονίων. Οῦ τὰ δύο ἐκώλυσεν, ἀλλ' ἡγίασε μὲν τὸ ἄγιον, ἀπέρριψε δὲ τὸ ἐναγὲς καὶ βέδηλον. Οῦτω καὶ ὁ Σωτήρ· Οὐ δύνασθε Θεῷ δουλεύειν καὶ δαίμονι ἀδύνατον. Οῦτως ὁ Θεὸς ἐκώλυσε λαδεῖν γνῶσιν τοῦ πονηροῦ, ἴνα μὴ μιγῆται μετὰ τοῦ ἀγαθοῦ καὶ ἡ γνῶσις τοῦ κακοῦ.

δ'. Λοιπων ένταυθα προσέχωμεν. Διά τί δε δλως εκλήθη ξύλον γνωστόν καλοῦ καὶ πονηροῦ; Οὐ τοιαύτην είχε φύσιν, άλλά τοιαύτην ήνεγχεν ύπόθεσιν, το ίδίωμα των Γραφων λέγω. Ο όν τι λέγω : ἐκλήθη ἐν τῆ ἐρήμφ μία πηγή υδατος υδωρ αντιλογίας · Έδοκίμασά σε έπὶ ὕδατος ἀντιλογίας. Αρα τὸ ὕδωρ τοιαύτην εἶχε φύσιν, ώς εὶς ἀντιλογίαν φέρειν τὸν λαόν; διὰ τί οὖν Μωϋσής πιών ούκ άντεζπε τῷ Θεῷ; "Ωσπερ οὖν έχλήθη το δοωρ άντιλογίας δόωρ, ου φύσιν έχον τοιαύτην, άλλά διά την έπ' αύτῷ γενομένην ὑπόθεσιν. Έπειδή γάρ έχει άντείπεν ό λαός, διά τοῦτο έκλήθη ύδωρ άντιλογίας. Πάλιν είδεν Ίαχωδ τον Θεον, ως ίδειν άνθρώπφ δυνατόν, και καλεί το δνομα του τόπου Είδος Θεοῦ. Ὁ τόπος οὐχ είχεν είδος Θεοῦ, ή μορφήν Θεοῦ, άλλ' ἐπειδή ἐχεῖ αὐτῷ ή ὁπτασία ἐγένετο, ἐκάλεσε τὸν τόπον ἀπὸ τοῦ πράγματος. "Αλλος τόπος έχληθη Είρηνη Θεού. "Ότε τῷ Γεδεών ἐφάνη ἄγγελος, έφοδήθη, καλ λέγει · Οίμοι, οίμοι, αποθανούμαι · [499] είδον γάρ ἄγγε.Ιον Θεοῦ. Λέγει αὐτῷ ό άγγελος · Ειρήνη σοι, μή φοβοῦ. Καὶ ὡκοδόμησε, φησί, Γεδεών θυσιαστήριον, και έκαλεσεν αύτο Είρηνη Θεού. "Ωσπερ ούν ο βωμός, ή το θυσιαστήριον, σύχ αύτὸ εἰρήνην εἶχεν, ἀλλὰ τῆς γενομένης και δοθείσης ειρήνης ήν σύμδολον: και ώσπερ το ΰδωρ ούχ είχεν άντιλογίαν, άλλὰ διὰ τὴν ἐπ' αὐτῷ γενομένην ύπόθεσιν ουτως έκλήθη: ουτω και το ξύλον ού γνώσεν είχεν, άλλ' έπειδη πας ό άμαρτάνων είς γνῶσιν ἔρχεται ὧν άμαρτάνει. Ο όν τι λέγω, πάλιν έν ύποδείγματι · ένίστε παρερχόμεθα όδεύοντες διά τόπων ληστευομένων, καὶ έθος τοῖς ἀνθρώποις λέγειν, Οἱ τόποι δη ούτοι φοδεροί είσιν. "Αρα ό τόπος έχει φόδον; ή διά τους ληστάς λέγουσι, τους σχολάζοντας έν έχείνω τῷ τόπῳ; Οῦτω καὶ τὸ δένδρον ἐκεῖνο οὐ φύσιν εἶχε θανατοποιού γνώσεως έργαστικήν, άλλ' άπό τῆς περί αύτο γενομένης τῷ 'Αδάμ τραγωδίας έλαδε το δνομα. Λύω δὲ τὸ πράγμα συντόμως · οὐ γάρ ἀπορεί ή θεία Γραφή. Σήμερον έχομεν θυσιαστήριον, οδ μετέχουσιν οί πιστοί. Αρα αύτο το δώρον φυσικήν έχει σωτηρίαν, ή διά την έπιχαλουμένην δόξαν έχεις ενέχυρον άπό τῶν παρόντων, μἡ ἀμφιδάλλης περὶ τῶν προλαδόντων; Έχει βρώμα θανατοποιόν, ὧδε β**ρώμα ζωο**ποιόν. Εί τούτο το βρώμα σώζει φύσει, και ου χάριτι. κάκεινο τη φύσει άναιρεί, και ού παραδάσει. Δείξω σοι άλλο βρώμα έξω του παραδείσου θανατοποιόν, την είδωλολατρείαν λέγω. Διά τι γάρ παρητήσαντο οί μάρτυρες φαγείν χρέα; διά τί ἐφοδούντο φαγείν; άρα, εί Εφαγον, ἀπέθνησκον; Ούδαμῶς · άλλ' ἐπειδή ἐπωνόμαστο τῶν εἰδώλων ἡ μνήμη, ἔφυ**γον, οὐ τἡν** βρώσιν, άλλά την τών μιαρών ἐπίκλησιν. Οϋτω γνωστὸν ἦν κακοῦ καὶ ἀγαθοῦ τὸ δένδρον, οὐ γνῶσιν παρ-

Notat in marg. Savil. legendum esse, ἢ χρείαν προσσειται, ἢ ἀγνοιαν, quam lectionem in textum invexit Combefis. Nos in Græcis nihil mutantes, illam tamen lectionem in versione Latina sequimur.

έγον, άλλ' άπό τῆς παραδάσεως διδάσκον αὐτόν . 'Αεὶ γὰρ ἡ πεῖρα διδάσχει τὸν ἀνόητον, ὅτι χαχὸν τὸ παραδηναι. Πάλιν ετέρα δδώ λυθήσεται το ζητούμενον, ούχ ὡς τῶν πρώτων ἀτονούντων, ἀλλ' ὡς τῆς γάριτος του θεού πλουσίας ούσης. Μή γάρ τις νομιζέτω την επαγωγήν των πολλών νοημάτων δι' άσθένειαν γίνεσθαι των προλαδόντων ή του Θεού γάρ χάρις πλουσία ούσα, έχ τῶν ξαυτῆς θησαυρῶν παρέχει ήμιν, ελν ώμεν άξιοι. Πρόσεχε τοίνυν. Οι μάρτυρες παρητήσαντο βρώσιν είδωλοθύτων, δντως φεύγοντες φαγείν, ώς εί Εφυγεν 'Αδάμ το δένδρον, έσώθη άν. "Οτι δε ού το είδεναι άγαθον και κακόν, τοῦτο μισητόν, ή άλήθεια λάμπει. Έρωτων γάρ ό Θεός, καλ μή πράττων, οίδεν αύτο, ή ού; Τίς τολμά εἰπεῖν ὅτι ούχ οίδεν; Ού γάρ έστιν ή γνώσις, πράξις. "Αρα Παῦλος ὁ λέγων, Φεύγετε την πορνείαν, οἰκ ήδει τί ην ή πορνεία; ό φεύγων μοιχείαν, ούκ ήδει τί ήν ή μοιχεία; 'Αλλ' οὐ κατέκρινεν αὐτὸν ἡ γνῶσις. Αὐτὸς δὲ ό Θεὸς οἶδεν ἡμῶν ὅλας τὰς πράξεις, ἀριθμῶν καὶ λέγων 'Εκ τῆς καρδίας ἐξέρχονται λογισμοί πονηροί, φόνοι, μοιχεῖαι, ἐπιορκίαι; ἀσέλγειαι, φθόroi, π.leorsξίαι. Ταῦτά ἐστι τὰ κοινοῦντα τὸν ἄνθρωπον. Ταῦτα [500] ἀγνοῶν λέγει, ἢ εἰδὼς ὁ Θεὸς καὶ ὁ Άπόστολος ; Οὐχ ὑδρίζει οὖν ἡ γνῶσις τὸν ᾿Αδάμ. "Ε δλαψεν ούχ ή γνῶσις, άλλ' ή παράδασις. Θέλω δὲ έρωτῆσαι αὐτὸν, ποῖον ἔμαθε παρά τοῦ ξύλου καλὸν, ή κακόν; Μετά την βρώσιν έγνω τί έστι φόνος; Ούοξίς ουδέπω ήν ο χολάζων. ου ποιλεία ελιλφακετο. ούδέπω γάρ ήσαν γάμοι ού πορνείαι, ούχ άρπαγή ήνο ούδέπω γάρ ήν πλούσιος καλ πένης · ού συκοφαντίαι καὶ ψευδομαρτυρίαι. Ποΐον οὖν ἔγνω κακὸν, ἢ τοῦτο μόνου, ότι καλου ήν το ύπακούσαι Θεώ, κακου δε το παραχούσαι Θεού; Λέγω δὲ χοινὸν χαὶ περιφερόμενον όῆμα, καὶ μή τις αὐτοῦ ὡς τολμηροῦ καταγνῷ. Είωθαμεν λέγειν τοῖς άμαρτάνουσιν, ἀποιλοῦντες αὐτυίς επιστροφήν. Ποιώ σε μαθείν επιστροφήν. "Αρα γνωσιν λέγει την μάθησιν; Το ούν γνωστον άπο της πείρας των συμφορών. Έπαιδευσεν αὐτὸν γνώναι, πόσοις κακοίς συνεζεύχθη παραδάς.

ε'. Πρόσεχε τοίνον μετά άκριδείας. Εί γάρ και είρηται πρώην, άλλ' ή ὑπόθεσις Ελχει τὸν λόγον. Ὁ δεδωχώς τά πάντα θεὸς ἀόρατος ἢν : ὁ λαδὼν παρά τοῦ Θεοῦ τὰ πάντα ὁρώμενος ῆν. Ὁ λαδὼν ἐφαίνετο, ὁ δεδωχώς ούχ έραίνετο. Μόνος ήν ό άνθρωπος τὰ άλογα περί αὐτόν. Κατά κεφαλής οὐδένα εἶχεν. "Εθηκεν αύτῷ ὁ Θεὸς νόμον, τὸ δένδρον εἰς ὕπόμνησιν ἐν μέσφ, ίνα μη λάθη λαδών την δεσποτείαν. Οξον, περιήει τρύγῶν τοὺς χαρποὺς μετά τῆς γυναιχός. Ἐπλησίαζε τῷ δένδρω Ελεγε, Μὴ ἀψώμεθα τοῦ δένδρου τούτου. περί γάρ αὐτοῦ παρήγγειλεν ὁ Θεός. Καὶ ἡν τὸ ὁρώμενον ὑπόμνησις τοῦ ἀοράτου · οἶα γίνετα: καὶ νῦν. Έννόησον πόσοι είσιν άρχοντες άνα πάσαν την γήν. Καὶ ἐπειδή βασιλεύς πάσιν ού πάρεστι, δεί παραστήναι τὸν χαρακτήρα τοῦ βασιλέως ἐν δικαστηρίοις, ἐν άγοραζς, έν συλλόγοις, έν θεάτροις. Έν παντί ούν τόπφ, εν φ πράττει άρχων, δεί παρείναι, ίνα βεδαιώται τά γινόμενα. 'Ο βασιλεύς μέν ούν παρείναι πανταχοῦ, ὡς ἄνθρωπος, οὐ δύναται - Θεὸν δὲ πάλιν φαίνεσθαι, ώς Θεόν, άνθρώποις, άδύνατον. Δέδωκε τὸ δύνδρον χαρακτήρα της βασιλείας, υπόμνησιν φέρου

b Sav. conj. αὐτήν, quod recepit Combesis.

τῷ 'Αδάμ, ὅτι πάντων Ελαδε τὴν δεσποτείαν. Γνώθι τὸν δεδωχότα τὴν ἐξουσίαν. Καὶ ῖνα μάθης πῶς ὑπε. μίμνησκεν αύτους το δένδρον. ότε ο δρις ήθέλησεν άπατῆσαι την γυναϊκα, εἶπεν αὐτῆ · Διὰ τί εἰπεν ό Θεός μή φαγεῖτ ὑμᾶς ἀπὸ παττός ξύλου; Ἡ γυνη ούχ επελανθάνετο του νόμου, άλλά και διορθούται την άγνοιαν, καί φησιν. Ούκ εξπεν ό Θεός ούτως, άλλ' άπο παντος ξύλου φαγώμεθα · άπο δὲ τοῦ ξύλου τούτου, είπεν ό Θεός, μή φάγητε άπ' αὐτοῦ, μηδέ άψασθε αύτου. Βλέπε την ακρίδειαν. Ο Θεός ούκ είπε · Μή άψησθε. Ούδὲ γὰρ έφερε χίνδυνον τὸ άψασθαι άλλ' έχεινοι σύνεσιν έχοντες θειχήν, των λοιπών άπολαύοντες, ωρισαν παρ' έαυτοις: [501] Είπεν δ Θεύς, Μή γεύσησθε του δένδρου ήμεζς δε μηδε άψόμεθα. Τοσούτον έμελε τῆ γυναικὶ τηρῆσαι τοῦ Θεοῦ τὴν ἐντολήν. Την οὖν τὸ δένδρον ἐν μέσφ χείμενον, εἰς δ ἡπάτησεν αὐτούς. Ξένον άχουε πράγμα. Έχρήσατο όργάνω πρός την άπάτην, πρώγματι έμπεφυτευμένω τῷ ἀνθρώπω. 'Ο γὰρ Θεὸς πλάττων τον ἄνθρωπον, μετά τῆς ἄλλης γνώσεως ἐνέθηχεν αὐτῷ καὶ πόθον Θεοῦ. Ἐπεὶ οὖν ε**ίδεν ἐν** αύτοζς τὸν πυρσὸν τοῦ πόθου, λέγει · Γενήσεσθε ὡς θεοί. Νύν, ώς άνθρωποι, ού δύνασθε είναι πάντοιε μετά θεου. Έλν γένησθε ώς θεοί, πάντοτε μέλλετε είναι μετ' αύτου. Ού γάρ είπεν αύτοις 'Εάν φάγηπ, γίνεσθε πολέμιοι του Θεού. Έπιθυμία ούν τῆς ίσοθείας άπατα την γυναϊκα, κάκείνη τον άνδρα ούκ άπατᾳ, άλλά πείθει. Καὶ μαρτυρεῖ Παῦλος λέγων: Άδὰμ οὐκ ἡπατήθη. Καὶ διὰ τί κατεκρίθη; "Ορα τὸ δεινόν. Ἡ γυνή ἀπατηθείσα Εφαγε • πείθει μετά τό φαγείν και τον άνδρα, ίνα μή μόνη διατραπή και Επεισεν, ούχ ήπάτησεν οίον γίνεται καλ νῦν πολλάκις. Οίδεν άνθρωπος την πίστιν, άγαπα τον νόμον, ζηλοί την όρθοδοξίαν, και πείθεται τη γυναικί, μη δείξαι τον ζηλον, ούκ άγνοῶν την άληθειαν, άλλά πειθόμενος τἢ συμδίφ. Πολλοί γὰρ ἐνόμισαν, ὅτι ἀγνοῶν ὁ ᾿Αδὰμ ἔλαδε παρὰ τῆς γυναικός, ούκ είδὼς πόθεν ήγαγε τὸν καρπόν. 'Αλλ' οὐκ ἔχει ἀπολογίαν' ό γάρ Θεός έλέγχε:, λέγων αὐτῷ· "Οτι ἤκουσας τῆς φωνής τής γυναικός σου. Και ούχ είπεν, Έπειδή Ελαδες παρά τῆς γυναιχός σου · καὶ μὴν ἡδύνατο είπειν, Ήγνόουν, ούχ ήδειν πόθεν ήνεγχε τονχαρπόν. Τὸ ἔγκλημα τοῦ ἀνδρὸς, οὐχ ὅτι ἡπατήθη, ἀλλ' ὅτι έδελεάσθη. "Ελθωμεν λοιπόν έπὶ τὸ δικαστήριον ιδω μεν τὰ ὑπομνήματα τὰ πρῶτα τὰ ἐπὶ τῆς ἀγίας ἐκείνης και άδεκάστου δίκης και φιλανθρώπου γινόμενε, τά γραφέντα γράμμασιν άθανάτοις, ων την μνήμην και την δψιν και την φαιδρότητα ούδε πάς ό είων λύσαι δύναται. Πρόσεχε λοιπόν. "Ηχουσε, φησίν, δ Άδαμ της φωνής Κυρίου περιπατούντος τό δει-Arròr er τῷ παραδείσω. 'Απὸ τοῦ ψόφου ήσθετο, καὶ ἀπὸ τῆς συνηθείας. Καὶ ἀπὸ τοῦ κτύπου είγε θεός φαίνεσθαι; Έφαίνετο ούχ ώς ήν, άλλ' ώς ήδούλες. Εύλογητός ὁ Θεός τῶν ἀγίων, ὅτι τὸ δειλινόν τότε τὸν 'Αδάμ έπεσκέψατο, και νῦν ἐπὶ τοῦ σταυροῦ τὸ δείλινόν. Καὶ γάρ κατ' ἐκείνας τὰς ὥρας ὑπέμεινεν ὁ Σωτήρ το πάθος, καθ' &ς διετέλεσεν ο 'Αδάμ άπο του φαγείν έως τῆς παραδάσεως - και τῆς κρίσεως, άπο έκτης ώρας έως εννάτης. Έκτη ώρα έφαγε· κανών γάρ φύσεως : μετά την έχτην άπεχρύδη. Το δειλιών

Sic exemplaria: verum bæc lectio ferri nequit. Conbessius ex conjectura substituit εως τῆς παραχρύψως. Sie scasus quadrabit. At yox παράχρυψις insulens omain et, neque placet.

via quæstio solvetur, non quod prima non satis sint, sed quod Dei gratia dives sit. Ne quis enim putet rationum additamenta ob priorum imbecillitatem afferri: nam Dei gratia, dives cum sit, ex thesauris suis nobis dona profert, si tamen digni simus. Attende igitur. Martyres recusarunt idolis immolatorum cibum: eo modo cibum hujusmodi fugientes, quo si effugisset Adam lignum, salutem consequuturus erat. Quod autem scire bonum et malum, non odio dignum sit, vere liquidum est. Deus enim interrogans, et non faciens, an rem novit, necne? Quis ausit dicere eum non nosse? Non enim cognitio, ipsa actio est. Num Paulus, qui dicebat, Fugite fornicationem (1. Cor. 6. 18), ignorabat quid esset fornicatio? cavendo adulterium, nesciebat quid esset adulterium? Verum non ideo reus, quod nosset. Quin ipse Deus novit actus omnes nostros, ipsos enumerans ac dicens : De corde exeunt cogitationes malæ, cædes, adulteria, perjuria, impudicitiæ, invidiæ, rapinæ. Hæc sunt quæ coinquinant hominem ( Matth. 15. 19. 20 ). Hæccine ignorans aut sciens dicit Deus, dicit Apostolus? Non ergo scientia Adamo dedecori est. Nocuit illi, non cognitio, sed transgressio. Velim autem ab illo quærere, quid ex ligno didicerit, bonumne an malum. An post esum novit quid esset homicidium? Nemo hactenus erat qui puniret; adulterium nesciebatur, cum nondum essent nuptiæ: non fornicatio, non rapina erat; nondum enim erant dives vel pauper: non sycophantiæ, non salsa testimonia. Quod igitur aliud malum seiebat, nisi hoc solum, bonum nempe esse Deo obsequi, malum ipsi non obedire? Rem dico quæ vulgi ore circumfertur, ne quis me audaciæ incuset. Solemus dicere peccantibus, comminantes ut convertantur: Faciam ut discas resipiscentiam. Ergone qui sic loquitur, hanc disciplinam dicit esse scientiam? Scientia igitur ex calamitatum experientia procedit. Docuit eum ut disceret, quot malis se per transgressionem implicuisset.

5. Animum igitur diligenter adhibe. Quamquam enim prius diximus, argumenti ratio eo orationem deducit. Omnium largitor Deus invisibilis erat ; qui a Deo omnia acceperat, sub aspectum cadebat. Qui acceperat, oculis patebat; qui dederat, non apparebat. Solus erat homo: bruta animantia circa illum erant. Neminem habebat oppositum. Imposuit Deus legem, arborem in medio, quæ commonesaceret, ne sub dominatu se positum esse oblivisceretur. Verbi gratia, circuibat fructus decerpens cum uxore. Accedebat ad arhorem: dicebat, Ne hanc arborem tangamus; de illa namque præceptum dedit Deus. Eratque id quod videbatur, ejus qui invisibilis erat monimentum; id quod etiam nunc accidit. Cogita quani multi per universum orbem præfecti sint. Quia autem Imperator non omnibus adest, necesse est Inperatoris effigiem in tribunalibus, in foris, in cœtibus, in theatris exhiberi. In omni ergo loco, in quo negotia tractat præfectus effigiem esse oportet, ut quæ fiunt auctoritatem habeant. Imperator guidem, utpote homo, ubique præsens esse non potest: Deus

vero rursus, ut Dens est, nullo modo potest ab hominibus videri. Dedit arborem imperii characterem, qui Adamum commonesaceret, accepisse se omnium dominatum. Agnosce eum qui tibi potestatem dedit. Et ut discas quomodo arbor ipsos commonefaceret. cum serpens mulierem decipere voluit, dixit illi: Cur dixit vobis Deus ne comederetis ex omni ligno (Gen. 3. 2)? Mulier nen oblita erat legis, imo etiam ignorantiam corrigit, et ait: Non ita dixit Deus, sed ex omni ligno comedimus; de hoc autem ligno dixit Deus, ne comederitis ex illo, neque tangatis ipsum. Vide accurationem. Deus non dixit : Ne tangatis. Nullum quippe erat in tactu periculum : sed illi, qui divina præditi prudentia erant, reliquis fruentes, id apud se statuerunt : Dixit Deus ne de arbore gustemus; nos ne tangamus quidem. Tanta mulicri cura erat servandi Dei præceptum. Erat igitur arbor in medio posita, qua serpens seduxit eos. Rem audi stupendam. Usus instrumento est ad fraudem, re nempe homini insita. Deus enim hominem formans. cum reliqua scientia, etiam desiderium Dei indiderat. Cum igitur in illis desiderii flammam videret, ait : Eritis sicut dii. Nunc, homines, non potestis semper cum Deo esse. Si fueritis sicut dil, semper cum illo futuri estis. Neque enim dixit illis : Si comederitis. Dei hostes eritis. Desiderium ergo a qualitatis cum Deo mulierem decipit : illaque virum non decipit, sed illi suadet. Id testificatur Paulus dicens : Adam seductus non est ( 1. Tim. 2. 14 ). Cur autem damnatus est? Vide mali gravitatem. Mulier seducta comedit; postquam comederat, viro suadet, ne sola perverteretur: suasit, non decepit; ut jam 'sæpe fieri solet. Novit vir fidem, amat legem, studio plenus est or:hodoxæ religionis, moreinque gerit uxori, ne studium ostendat, non ignorans veritatem, sed conjugi obtemperans. Multi namque putarunt, ignorantem Adamum accepisse ab uxore, cum nesciret unde fructum tulisset. At nulla ipsi excusatio superest : Deus enim coarguit. cum ait : Quia audisti vocem uxoris tuæ (Gen. 3. 17). Non dixit, Quia accepisti ab uxore tua: nam potuisset dicere, Ignorabam, nesciebam unde afferret. Viri crimen est, non quod deceptus, sed quod inescatus sit. Jam ad judicium veniamus: videamus instrumenta prima, quæ in sancto illo, incorrupto et clementi foro allata sunt, descripta literis immortalibus, quarum memoriam, conspectum, conspicuitatem nullum ævum delere poterit. Jam anidmadverte. Audivit, inquit, Adam vocem Domini deambulantis ad vesperam in paradiso (Gen. 3. 8). A strepitu sensit, et a consuetudine. Ergone a strepitu potuit Deus apparere? Apparebat non ut erat, sed ut volebat. Benedictus sanctorum Deus, quod ad vesperam tunc Adamum visitaverit, et nunc in cruce ad vesperam. Illis quippe horis Christus passionem sustinuit, quas egit Adam, ex quo comederat, donec latebras quæreret, ac judicium subiret, a sexta usque ad nonam horam. Sexta hora comedit : hæc enim naturæ regula est ; post sextam abscondit se. Ad vesperam Deus ad ipsum venit. Desideravit Adamus sieri deus; rem impossi-

bilem desideravit: ejus Christus desiderium implevit. Desiderasti id esse, quod non potuisti : desidero ego fieri homo, et possum : ejus errori vicem contrariam Deus retulit. Desiderasti quæ supra te erant, assumo ego quæ infra me sunt. Æqualitatem cum Deo conrupivisti: aqualis homini fio. Ideo ait Paulus: Et habitu inventus ut homo (Philipp, 2. 7). Desiderasti esse Deus, neque ideo indignatus sum : volo enim te abqualitatem cum Deo concupiscere; sed ideo indignatus sum, quod præter Domini sententiam eam dignitatem rapere volueris. Voluisti deus fieri, nec potuisti; homo fio, et quod impossibile erat, possibile reddo. Quod autem ex desiderio ad hoc accederet, ipse testificatur his verbis : cum ipse pascha ederet, ipse alens cum iis qui alebantur, cum mensa apposita illi esset, qui alit universum orbem, inquit apdstolis: Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum (Luc. 22. 15). Num illam cum Deo æqualitatem invidi tibi ? Tu mea usurpare voluisti, cum non posses; ego tua assumo, quod sane possum. Animum adhibe. Descendit ad vesperam, et dicit: Adam, ubi es (Gen. 3. 9)?

6. Ilæc affinia sunt : unius enim Dei sunt et hæc et illa. Numquid enim alius ad passionem venit, alius descendit in paradisum? Abscondit se, sensit, postquam comederat. Aperti sunt enim eorum oculi, et cognoverunt se nudos esse (Gen. 3. 7). Quia diabolus dixerat, Qua die comederitis, aperientur oculi vestri: ecce, inquit, vera dixit satanas. Paulo convenit dicere: Non cnim ejus consilia ignoramus (2. Cor. 2. 11). Norunt sancti diaboli machinas. Vide malitiam. Unde norat diabolus, fore ut, postquam comedissent, aperirentur eorum oculi? num cæci erant? Dicht Scriptura, antequam illi comederent de arbore : Vidit mulier arborem. Non ergo cæca erat. Vidit, inquit, mulier arborem, quod aspectu pulchra esset (Gen. 3. 6). Primo vidit, deinde comedit. Quomodo igitur aperti sunt corum oculi? Attende, quæso; hic enim quæstio sita est. Diabolus de numero eorum erat, qui lapsi seu transgressi fuerant; noveratque quid passus esset post transgressionem, quidque alii transgressores paterentur. Communis autem omnibus est hæc passio. Nam hodieque cum peccamus, velut cæci peccamus: post peccatum tune videmus quid fecerimus. Verbi causa, si quis accusetur, Cur hoc fecisti? is necessitatem prætendit: Vere non videbam quid facerem; non quod excus esset, sed quod inter peccandum ratio obtenebretur, dum totus actui incumberet, in ipso autem opere excacatur. Postca vero in conscienția videt quid fecerit. Exempli causa : ingreditur quis domum ut furctur, ut cæcus intrat; non cogitat de illo, qui obviam futurus est, de eo qui apprehendet, non de judicum metu, de impendente periculo: a morbo namque animi excæcatus est. Cum ingressus fuerit, cum abripuerit, cum furatus egressus fuerit, nemine præsente, metu repletur, sentit quid fecerit. anxiusque cogitat, si perquisitio futura sit, deprehensuros esse quis facinus perpetrarit. Que inter agendum non secum reputabat, post rem gestam cogitat.

Verbi gratia, qui mœchatur, in alienumque torum se injicit, intrat, nec cogitat esse leges, tribunalia, accusatores, gladios acutos: at re peracta, timet, suspectos habet servum, ancillam, vicinum, cognatum, quæque inter agendum non cogitabat, advertit postea. Rursus admonet quis alium ut abstineat a malis, si morem non gesserit, solet ei dicere: Sæpius dixi ei, et non audivit; non quod non audierit, sed quod non obtemperarit. Tum infligendo plagas ait : Doceo te ut audias; non quod auditum illi tribuat, sed quod plaga emendet præoccupatum animum, et ad meliorem frugem reducat. Sic et propheta: Disciplina Domini aperit mihi aures (Isai. 50. 5). Quia ergo diabolus exciderat (non enim argumenti oblitus sum), noverat ubi erat , postquam excidit, tuncque in sensum facinoris sui venit. Didicerat ergo ex iis quorum periculum fecerat, aitque, Si comederitis, aperientur oculi vestri; nempe, ut mei aperti sunt : ex quo peccavi, novi quid passus sim, novi quid amiserim. Deinde comederunt, et aperti sunt oculi eorum, et viderunt quod nudi essent. Ante enim nudi erant et non erubescebant. Exucrant immortalita'em, sublata erat stola gloriæ, nudatum corpus fuerat, et lutum deinceps erat. Statim scaturit inventum artium. Ars prima Adami sartoria fuit. Ante omnem artem sumpsit fienlneæ folia, et consuit. Quis docuit? quis monstravit? Semel a Deo solertiam acceperat, imago erat Dei, et de scientia dubitas? Cum tecum reputaveris, unde primum homo aratrum fecerit, quis lignum aptare, et in medio ferrum inserere et adstringere docuerit, jugum bobus imponere; unde mulier texendæ telæ artem invenerit, sumendi vellus, lavandi, pectendi, nendi, copulata tenuandi, rursusque nectendi: unde hoc? Quis phrygionicam phrygiones docuit? Stat textorium instrumentum, unum est quod mittitur: non manus efficit, sed ratio operatur, ratio formas absolvit. Artifex manus non injicit, artisque ratio vestimentum format, et in figuris, quæ oculis percipiuntur, excitatur artificis voluntas. Jam phrygio non movet manus, et formas excitat. Si autem audieris, Deuin operari, putasne ipsum movere manum ut operetur? et si omnem artem omneque inventum exquisieris, dixerisque, Quomodo hoc et illud invenerunt? recordatus primæ vocis qua dictum fuit, Faciamus hominem ad imaginem nostram, habes quæstionis solutionem. Dei imago est, et non intelligit? Dei imago est, et non imitatur Dominum? Consuit folia ficus.

7. Contra eos qui dicebant paradisum in cæto esse. — Erubescant qui allegorice interpretantes dicunt, paradisum in cæto et spiritualem esse. In cæto quid facit ficus? Verum sit in cæto paradisus : flumina unde exeunt? nonne ex terra? Si paradisus sursum est, haud dubie flumina de supernis fluunt. Num dicit Scriptura : Fluvius descendit ex Edem? At vide sophisma. Irrident nos illi allegoriarum auctores. Induit eos, inquit, Deus tunicas pelliceas (Gen. 3. 21). Num boves et oves mactavit, aperuitque coriarii officinam, ac coriarii artem egit? Respondemus nos totum animal produxit nullo congressu, nulla copu-

ξίθε πρός αὐτὸν ὁ Θεός. Ἐπεθύμησεν ᾿Αδὰμ γενέσθαι θεός · άδυνάτων δὲ ἐπεθύμησεν · ἔλυσεν αὐτοῦ ὁ Χριστός την επιθυμίαν. [502] Έπεθύμησας σύ γενέσθαι, δ ούχ ήδύνω επιθυμώ έγω γενέσθαι άνθρωπος, δ δύναμαι · άντεσήχωσε γάρ αὐτοῦ ὁ Θεὸς τἢ ἀπάτη. Έπεθύμησας τῶν ὑπὲρ σὲ, λαμδάνω τὰ ὑπ' ἐμέ. Υσοθείας έπεθύμησας ισάνθρωπος γίνομαι. Διά τούτο και Παύλος λέγει · Και σχήματι εύρεθείς ώς άνθρωπος. Έπεθύμησας γενέσθαι θεός, καλ ούκ ήγανάπτησα διά τούτο · θέλω γάρ σε ισοθείαν ποθείν · άλλ' ή άγανάχτησις, ότι παρά γνώμην του Δεσπότου ηθέλησας άρπάσαι το άξίωμα. Έπεθύμησας γενέσθαι θεός, και ούκ ήδυνήθης: γίνομαι ανθρωπος, και τό αδύνατον δυνατόν ποιώ. "Οτι δε επιθυμών ήλθε πρός τούτο, μαρτυρεί αὐτὸς λέγων · ὅτε τὸ πάσχα ἡσθιεν ὁ τρέφων μετά των τρεφομένων, καλ τράπεζα προέκειτο - τῷ τρέφοντι πάσαν τὴν ὑπ' οὐρανὸν, λέγει τοῖς ἀποι στόλοις. Έπιθυμία έπεθύμησα φαγείν το πάσχα τ ύτο μεθ' ύμων. Μή γάρ εδάσκηνά σου τη ισοθεία; Σύ τὰ ἐμὰ ἡθέλησας ἀρπάσαι, μὴ δυνάμενος · ἐγώ τά σά λαμδάνω, δυνάμενος. Πρόσεχε. Κατήλθε τὸ δειλινόν, και λέγει 'Αδάμ, ποῦ εί,

ς'. 'Αδελφά έχεινα και ταυτα · ένδς γάρ Θεου κάκείνα και ταῦτα. Μή γάρ ἄλλος ήλθεν ἐπὶ τὸ πάθος, άλλ' ό κατελθών εν τῷ παραδείσω; Έκρύδη, ήσθετο μετά το φαγείν. Διηνοίχθησαν γάρ αὐτῶν οί όφθαλμοί, φησί, και έγνωσαν δει γυμνοί ήσαν. Έπειδη ο διάδολος είπεν, ή αν ημέρα φάτητε, διατοιχθήσονται ψμών οἱ όφθαλμοί · ίδε, φησίν, ήλήθευσεν ό Σπτανάς. Παύλφ πρέπει λέγειν. Οὐ τὰρ αὐτοῦ τὰ τοἡματα ἀγτοοῦμετ. Οῖδασιν οι άγιοι τάς μηχανάς τοῦ διαδόλου. "Όρα κακίαν. Πόθεν ήδει ό διάδολος, ότι μετά τὸ φαγείν άνοίγονται αύτῶν οἱ ὀφθαλμοί; μἡ γὰρ τυφλοὶ ἦσαν; Λέγει ή Γραφή, πρὶν φαγείν αὐτοὺς ἀπὸ τοῦ δένδρου, Είδε, φησίν, ή γυτή τὸ δένδρον. Οὐχοῦν ούχ ήν τυφλή. Είδε, φησίν, ή γυνή το δένδρον, ότι ώραῖον είς όρασιν. Πρώτον είδε, καὶ τότε έφαγε. Πώς οὐν ή νο!χθησαν αὐτῶν οἱ ὀφθαλμοί; Πρόσεχε, παρακαλῶ• ένταῦθά ἐστι τὸ ζητούμενον. Ὁ διάδολος ἀπὸ ἐχπτώσεως ήν, τουτέστι, από παραδάσεως και ήδει τί ξπαθεν ό παραδάς, και τι πάσχουσιν οι παραδαίνοντες. Κοινόν δέ έστι τὸ πάθος πάντων. Καὶ γάρ σήμερον, όταν άμαρτάνωμεν, ώς τυφλοί άμαρτάνομεν. καὶ όταν άμαρτήσωμεν, τότε όρωμεν τί έποιήσαμεν. 📆 Οίον, ώσπερ εί τις έγχαλεϊται, Διά τί τόδε εποίησας, προφασίζεται άνάγκην. Αληθώς ούκ έδλεπον τί έποίουν. ούχ ώς τυφλός ών, άλλ' έπειδή έν τη άμαρτία ό λογισμός πηρούται, όλος γινόμενος του πράξαι, και τυφλούται έν τῷ πράττειν. Βλέπει μετά ταῦτα τἢ συνειδήσει τί πεποίηκε. Λέγω δὲ ώς ἐν ὑποθέσει · εἰσέργεταί τις ληστεύσαι έπι οίκιας, και είσερχεται ώς τυφλός: ού λογίζεται τὸν ἀπαντῶντα, τὸν χρατοῦντα, τον φόδον των δικαστών, τον έπηρτημένον κίνδυνον. τετύφλωται γάρ ύπὸ τῆς νόσου. "Όταν εἰσέλθη, ὅταν λάδη, ὅταν κλέψας ἐξέλθη, μηδενός παρόντος, φόδου πληρούται, αισθάνεται τί έποίησε, και λογίζεται ότι, έλν ζητηθή, νοούσι τὸ πράγμα τίνος ἐστὶν Εργον. [505] Καὶ & μή ελογίσατο πράττων, λογίζεται μετά τὸ πράξαι. Οἶον, ὁ μοιχεύων, καὶ ἐπιρρίπτων ἐαυτὸν άλλοτρίω πυρί, εἰσέρχεται, καὶ οὐ λογίζεται ὅτι νόμοι είσι, δικαστήρια, κατηγορία:, ξίφη ήκονημένα. άλλ' δταν πράξη, δειλιά, ύποπτεύει παίδα, παιδίσκην, γείτονα, συγγενή και ά μή έδλεπεν έν τῷ πράττειν,

βλέπει μετά το πράξαι. Πάλιν παραινεί τις τινί άπέχεσθαι κακών καν άπειθής ή , ή συνήθεια τούτφ λέγει. Πολλάκις αύτῷ εἶπον, καὶ οὐκ ἤκουσεν. οὐχ ότι ούκ ήκουσεν . Επειτα έπαγαγών αὐτῷ πληγάς, λέγει. Διδάσχω σε άχούειν ούχ ότι άχοξν αύτῷ δίδωσιν, άλλ' ότι ή πληγή διορθούται την πρόληψιν, καλ είς σύνεσιν αύτον φέρει. Ούτω και ό προφήτης "Η παιδεία Κυρίου άνοίγει μου τά ώτα. Έπελ ούν έξέπεσεν ο διάδολος (ου γάρ επιλέλησμαι τῆς υποθέσεως), ήδει που ήν μετά το έχπεσείν, και τότε είς αΐσθησιν ήλθεν ὧν έποίησεν. "Εμαθεν οδν έξ ὧν Επαθε, xai λέγει, Έἀν φάγητε, ἀνοίγονται ὑμῶν οἱ ὀρθαλ· μοί · τουτέστιν, ώς καὶ οἱ ἐμοί · οἶοα, ἀφ' οὖ παρέθην, τί Επαθον· Εγνων τί Επαθον, Εγνων τίνος ἀπέτυχον. Elτα έφαγον, και διηνοίχθησαν αὐτῶν οἱ ὀφθαίμοί, καί είδον ότι γυμνοί ήσαν. Πρό γάρ τούτου ήσαν γυμνοί, και ούκ ήσχύνοντο. Άπεδύσαντο την άθανασίαν, περιηρέθη ή στολή της δόξης, έγυμνώθη τὸ σῶμα, καὶ ἡν πηλὸς λοιπόν. Εύθέως βρύει ἡ ἐπίνοια των τεχνών. Πρώτη τέχνη του 'Αδάμ βαπτική. Πρό πάσης τέχνης έλαθε τὰ φύλλα τῆς συκῆς, κοί Ερραψε. Τί; ο διδάξας; τίς ο παιδεύσας; "Ελαδεν ἄπαξ παρά Θεοῦ σύνεσιν, είκων ἥν Θεοῦ, καὶ ἀμφιδάλλεις περί την γνώτιν; "Όταν εννοήσης κατά σεαυτον, πόθεν άνθρωπος άροτρον πρώτον έποίησε, τίς ύπέδειξε ποιήσαι ξύλον, και μεσολαδήσαι σίδηρον, και σφίγξαι, καὶ ζεύγλην ἐπιθείναι τοῖς βουσί πόθεν γυνή εύρε τέχνην ίστουργίας, λαδείν πόχον, πλύναι, ξάναι, νήσαι, το συνημμένον λεπτύναι, καλ πάλιν σχισθέν συνάψαι • πόθεν τοῦτο ; Τίς ἐδίδαξε τοὺς ποικιλτάς την ποικιλτικήν; "Εστηκεν ίστος, εν το παραπεμπόμενον, ού χείρ έργαζομένη, άλλ' ό λόγος έργάζεται, λόγος μορφάς άποτελεί. Ούχ ἐπιδάλλει χείρας ὁ τεχνίτης, και ο λόγος της τέχνης μορφοί το ιμάτιον, καί εν όρωμένοις σχήμασιν εγείρεται το βούλημα του τεχνίτου. Είτα ό ποιχιλτής ού χινεί χείρα, χαὶ έγείρει μορφάς. Καὶ ἐὰν ἀχούσης, ὅτι Θεὸς ἐργάζεται, νομίζεις ότι γείρα κινών έργάζεται; Καλ έλν ζητήσης πάσαν τέχνην, και πάσαν επίνοιαν, και είπης, Πώς ἐνόησαν τόδε ή τόδε; μνημονεύσας τῆς πρώτης φωνῆς της λεγούσης, Ποιήσωμεν άνθρωπον κατ' είκονα ημετέραν, Εσχες τῆς ἀπορίας την λύσιν. Εἰχών Θεοῦ, καλ ού νοεί ; είκων Θερύ, καλ ού μιμείται τον Δεσπότην; Έρβαψε φύλλα συχῆς.

ζ. Αἰσχυνέσθωσαν οἱ άλληγοροῦντες, ὅτι ὁ παράδεισος εν ούρανῷ έστι, καὶ πνευματικός έστιν. Έν ούρανῷ συχῆ τί ποιεί; 'Δλλ' ἔστω ὁ παράδεισος ἐν ούρανῷ · [504] οἱ ποταμοὶ πόθεν ἐξέρχονται; οὐκ ἀπὸ γης; Εί ο παράδεισος άνω, δηλον ότι και οι ποταμοί άνωθεν ρέουσι. Μή γάρ είπεν ή Γραφή. Ποταμός κατέρχεται έξ Έδέμ; 'Αλλά τὸ σόφισμα b. Γελώσιν ήμας οί άλληγορηταί. Ένέδυσε γάρ αὐτούς ο Θεός, φησί, χιτώνας δεμματίνους. Αρα μή βόας ή πρόδατα έθυσε, καὶ βυρσείον ήνοιξε, καὶ τέχνην βυρσέως ἀπετέλεσε ; Λέγομεν ήμεζς, όλον το ζώον παρήγαγεν άνευ συμπλοχής, άνευ συζυγίας. Το μή δν εποίησε, καλ μέρος τοῦ ὅντος ποιείν οὐκ ἡδύνατο; Λοιπὸν φιλοτιμούνται . άλλ, ορφεμότε θεός ποιες περος ζφορ' ορφελ άτελες ποιεί ό Θεός. 'Ακούει δέρμα, και ζητεί πόθεν. Ούχουν άχούω κάγὼ α μα έν Αίγύπτω, και ζητώ πόθεν

Hic, post ούχ ὅτι οὐχ ἥκουσεν, desideratur haud dubie
 ἀ)λ' ὅτι ούχ ὑπήκουσεν, vel quid simile.
 Combeils. dedit ἀλλὰ ἴδε τὸ σόρισμα.

μετέδαλε τον Νείλον είς αίμα, ποία έθυσε ζώα. 'Ο ποταμός γέγονεν αίμα, και ούδεν ετύθη ζώον δέρματα δύο γέγονε, καὶ ζητεί ἀπὸ ποίων ζώων ἐγένετο. 'Αλλά κάκε! έκτὸς ζώου δέρμα. Πρόσεχε τἤ άκολουθία, εί και ή φωνή έκαμε, και ήμεις. 'Αλλ' ίνα μή άχρωτηριασθή ὁ λόγος, όλίγα τρέμα είρηχώς καταπαύσω τὸν λόγον. "Ερραψε φύλλα συκῆς. Είθε ταύτην την τέχνην Εμαθον αίρετιχοί! Άδὰμ παραδάς ράπτειν Εμαθεν · αίρετιχοί έχτραπέντες σχίζειν Εμαθον. 'Αδάμ παραδάς Ερραψεν, ενα σχεπάση το άσχημον αίρετικοί πιστεύσαντες [ [. ἀπιστήσαντες ] σχίζουσιν, ΐνα γυμνώσωσι τὰ ἄγια. Πολλάκις ἀκούομεν τά έπὶ τοῦ σταυροῦ, καὶ θαυμάζομεν ὅτι στρατιῶται έλαδον τοῦ Χριστοῦ τὰ ἰμάτια, καὶ ἐμερίσαντο, καὶ εύθέως ήμων ή διάνοια λέγει · Πολλή ή του Θεού μαχροθυμία, μή χατελθείν χεραυνόν, μή χατελθείν ρομφαίαν. 'Αλλ' ύδρίζετο ό "Αγιος, καλ αξ βέδηλοι χείρες ούχ εχόπησαν; Θαυμάζεις ότι ετόλμησαν εχείνοι οί στρατιώται μερίσασθαι τὰ Ιμάτια; Θαύμασον ὅτι οὕτοι διέρρηξαν τὸ Ιμάτιον τῆς Έχκλησίας. Οἱ στρατιώται είδον τον χιτώνα του Χριστού άρραφον, έχ των άνω ύφαντον δι' όλου, και έφείσαντο τοῦ ίματίου • αίρετικοί δε την εσθήτα του Χριστού, την στολήν τής Έχχλησίας Εσχισαν, έμερίσαντο, χατέτεμον. Άλλ' έπὶ τὸ προχείμενον ἐπανέλθωμεν. "Ερραψε φύλλα συχής. "Ηχουσαν τοῦ Θεοῦ περιπατοῦντος, ώς ξν: ἀχοῦσαι· ήχουσαν, καὶ ἐκρύδησαν. Εὐγνώμων ή φύσις . κάν μυριάκις ώμεν άμαρτωλοί, συνείδησις ήμων έλευθέρα έστίν. Ένίστε τὸ πρόσωπον ἀναισχυντείτ και ή συνείδησις έλέγχει. Ένίστε ή γλώττα. Τί γάρ ημαρτον; και συνείδησις ελέγχει Εσωθεν. Απλούστατοι ήσαν καλ άκέραιοι οί περί τον Άδαμ, ώμολόγουν μετά έλευθερίας. 'Ο Θεός φησι' Ποῦ εί; Πολλοί εύσεδως έθεώρησαν δεί δε προσέχειν τη άκριδεία. Και γάρ και τά έκείνων δέχομαι, έπειδη εύσεδη και ταῦτα λέγω, ἐπειδή ἀληθῆ. ᾿Αδάμ, ποῦ εί; Πόθεν; ποῦ κατηλθες; ἀπὸ ποίας δόξης ἐξέπεσες; "Αληθῶς δέχομαι την Εννοιαν ώς εύσεδη. Έχει γάρ και το εύπρόσωπον, και το συμπαθές. 'Αλλά ζητῶ τὴν ἀκολουθίαν. Άδαμ, που εί; ερωτά ο Θεός. ήδει, ώς πλάστης, του πλάσματος την φύσιν, δτι πας ό άμαρτήσας, ἀπαρρησίαστος, καὶ ὅτι τοῖς ἀμαρτάνουσι ράπτεται τὰ στόματα. Προσέσχεν, ὅτι διὰ τὸ μἡ ἔχειν παρρησίαν Εφυγε. Δούλος τότε μάλιστα άγωνια, όταν αίσθηται ότι Εμαθεν ό δεσπότης αύτοῦ τὸ γενόμενον. έως δὲ ἀγνοεί ὁ [505] δεσπότης, ἐαυτὸν παραμυθείται ώς δυνάμενος λαθείν. 'Ο 'Αδάμ έφυγεν ώς γνωσθείς δ θεός προσεποιείτο άγνοιαν, ίνα τον φόδον αύτοῦ χαταλύση. ὡς λέγομεν ἡμεῖς περὶ φίλου. Έποίησα έμαυτον είς τον μη είδότα, ίνα μη λυπήσω αύτόν. Πολλάκις γάρ γίνεται παρ' ήμιν ταύτα. Εί δέ παρ' ήμιν τοιαύτα γίνεται, πολλφ μάλλον παρά Θεφ τῷ φιλανθρώπῳ. 'Αδάμ, ποῦ εί; άντὶ τοῦ, Οὐκ οίδα. Είτα τοῦ Θεοῦ προσποιουμένου ἄγνοιαν, ἡ εὐγνώμων καλ ελευθέρα ψυχή ούκ Εκρυψε Της φωτης σου ήκουσα, καὶ ἐφοδήθην, ὅτι γυμνός εἰμι, καὶ ἐκρύδην. Διά τί ἐφοδήθης; διά τί ἐχρύδης; Ἐφοδήθην διά την παράδασιν έχρύδην διά την γύμνωσιν. Άληθως έστι κλαύσαι έπὶ τῆ φωνή τοῦ παραδάντος. Της φωνης σου ήκουσα, έχείνης της ποθουμένης, έχείνης τῆς πάντα μοι χαρισαμένης, ἐχείνης τῆς άγαθά μοι γαρισαμένης καί πραγματευσαμένης. 'Πκουσα της φωνής σου. Ένενόησα ποίας φωνής

κατέπτυσα, ποίας φωνής κατεφρόνησα καὶ ἐφοδήθ τοιούτου Δεσπότου έντολην παραδάς και έπρύδ ότι γυμνός είμι. Είτα ό Θεός έπιμένει τἢ προτρο Τίς σοι είπεν ότι γυμνός εί, εί μή άπό τοῦ. λου, οδ έrετειλάμην σοι τούτου μόνου μή : γεῖν, ἀπ' αὐτοῦ ἔφαγες; ἀντὶ τοῦ, Ει μή πάν έκεινο εποίησας, δ εκώλυσα. "Όρα πώς ερωτά άγνοῶν. Εί μή ἐξ ἐχείνου τοῦ δένδρου, οδ ἐγετει μην σοι μή φαγείν, έφαγες. Καλ βλέπε του Θεού φιλάνθρωπον. Τίς σοι είπε; Διά τοῦτο μακρύνει όμιλίαν, ενα λύση τον φόδον, και έγειρη παρβησί Ένενόει γάρ ό Άδάμ πῶς οὐδὲν σχληρὸν, οἰ άπότομον, ούχ ὕδρις, ού πληγαί. Έχεις διδάσκα την συνήθειαν. Δούλος άμαρτήσας έαν προσέλθη δεσπότη, άπο της πρώτης φωνής ή θάρσος, ή φό λαμδάνει. Έλν ἄρξηται άγανακτείν, καλ κλέπ καὶ δόλιον ὀνομάζειν καὶ μυρίων θανάτων άξι παραλύεται • εάν άκούση αύτοῦ όνειδίζοντος, Αθί τί ἐγένετό σοι τοῦτο; διὰ τί ἡμαρτες; εὐθέως Ι οδιάζεται, καὶ θαρρεί τέως ου γάρ ώς δεσπότης λάζει, άλλ' ώς διδάσχαλος γουθετεί. Οῦτω χαὶ ὁ Θε Τίς σοι είπεν ότι γυμνός εί, εί μη άπό τοῦ ί λου οδ έτετειλάμητ σοι μη φαγείτ, απ' αὐι έφαιες; Μή γάρ πολλά ἐχώλυσα; Εν μόνον ἐχώ σα, καὶ τοῦτο οὐ μισῶν, ἀλλά προνοῶν. Τίς ο είπεν ότι γυμνός εί; θύδεν άναίσχυντον είπεν, ( ήδειν· άλλά τ!; Η γυτή, ήτ ξδωκάς μοι, αί μοι έδωκε, και έφαγον άντι τοῦ, Ἡ δοθεῖσά ; πρός βοήθειαν. "Ηχουσα γάρ δτε ἐπλάσθην ἐγ έχείνη δε ούδέπω, λέγοντος · Ποιήσωμεν αὐτῷ βι θὸν κατ' αὐτόν. Ήν ἔδωκάς μοι, αΰτη μοι 🕏 κεν. Ούχ εἶπεν, Ἡπάτησεν, ούχ, Ἐψεύσατο Αῦ μοι έδωκε καὶ έφαγον.

η'. Εξτά φησιν ό Θεός · Καὶ έχρην σε γυναικί πιστι σαι, καὶ μὴ ἐμοί; καὶ ἀξιοπιστοτέρα ἡ γυνή ὑπ έμέ; Έγω τὰ άγαθὰ δέδωκα, πράγμασί σε ἐτίμισ έχείνη ρήμασιν έδελέασε. Καὶ βλέπε · ώσπερ διχ στής έὰν δέξηται ἀπολογίαν τοῦ διχαζομένου, κ μηχέτι έξετάση αύτον, άλλά μεταδή έπὶ τον άλλι εύθέως θαρρεί, και λέγει. Τέως εγώ εξητάσθην ού και ό Θεός μεταδαίνει άπο τοῦ Αδάμ, ενα λύση αὐτ τὸν [506] φόδον, καὶ λέγει τῆ γυναικί Τί τοῦ έποίησας; Λέγει έκείνη· 'Ο δφις ήπάτησέ μ καί έφαγον. Έπειδή όλως άληθη είπεν, ούχ ύδρίζ τῆς ἀληθείας τὴν ἀπολογίαν, ἀλλὰ καταλιμπάν αύτην άνεξέταστον. Ούχ είπε: Καὶ ἐπιστεύθη ἐχείνο ήγουν ό δφις, ύπερ εμέ; Έπηγγείλατο ισοθείαν, κ προεξένησε θάνατον. 'Αλλ' ου κρίνει εύθέως, άλλ μάλλον ώς ἀσθενεστέρου σχεύους ἐφείσατο, χαὶ χωρ έπὶ τὸν ὄφιν, ἴνα πείση κάκεῖνον κάκείνην, ὅτι ἐπ τόν αίτιον χωρεί, και φησι· "Οτι τοῦτο ἐποίησας Είδες θαυμαστόν χριτήν; Τούς ἀπατηθέντας ἐρωτί τὸν ἀπατήσαντα ούχ ἐρωτᾳ. Οὺ λέγει αὐτῷ, <sup>Τ</sup> ἐποίησας; ἀλλ', Ἐπειδὴ τοῦτο ἐποίησας. Κ<sup>ατά</sup> ταύτην την είκόνα Δαυΐδ λέγει, Οὐκ ἀraστήσοπα ἀσεθεῖς ἐν πρίσει· οὐχ ὅτι οὐκ ἐγείρονται, ἀλλ' ὅτι ούχ εξετάζονται. Έπειδή τοῦτο ἐποίησας. Ἡ τρίς τὸν δφιν ἀπειλή ἐχούφισε τὰς πληγάς τῶν ἀπιπ θέντων. Εί μη, φησίν, ἐχείνφ ὁ Θεὸς ἐπέγραψεν<sup>δία</sup>, ούκ αν άνεξετάστως αύτον Εκρινέν. Έπειδή τούτο έποίησας, έπικατάματος σύ άπο πάντων των Μ ρίων τῆς γῆς. Έπὶ τῷ στήθει καὶ τῆ κοιλία 40-

la. Quod non erat fecit, annou partem ejus sacere poterit? Instant: at numquam Deus partem animalis facit, nihil imperfectum facit Deus. Audit pellem, et quærit unde. Audio et ego sanguinem in Ægypto, et quæro, unde mutavit Nilum in sanguinem, quæ animalia mactavit. Fluvius in sanguinem mutatur, et nullum mactatum est animal; pelles duæ fuerunt, et quærit ex quibus animalibus detractæ pelles fuerint. Verum illic sine animali pellis. Attende seriem, quainquam vox laborat, et nos ipsi. At ne mutila sit oratio, paucis lenius prolatis, finem dicendi faciam. Consuit folia ficus. Utinam hæretici hanc artem didicissent! Adam prævaricatus consuere didicit : hæretici perversi scindere didicerunt. Adam transgressus consuit, ut verenda tegeret; hæretici fidem negantes scindunt, ut sancta nudent. Sæpe audimus quæ in cruce contigerunt, miramurque sumpsisse milites vertimenta Christi, et divisisse, statimque mente dicinius: Magna Dei patientia, quod non immiserit fulmen, quod non strinxerit gladium. Sed contumeliis afficiebatur Sanctus, et profanæ manus pon abscindebantur? Miraris quod milites ausi sint vestimenta dividere? Mirare quod hi vestimentum Ecclesiæ disciderint. Certe milites visa Christi tunica inconsutili, a summo contexta per totum (Joan. 19. 23), vesti pepercerunt ; hæretici vero Christi vestem, Ecclesiæ indumentum sciderunt, diviserunt, dissecarunt. Sed ad propositum revertamur. Consuit folia ficus. Audierunt Deum ambulantem, nempe ut audire licet, et se absconderunt (Gcn. 3. 7.8). Proba est natura: etsi sexcentis peccatis simus obnoxii, conscientia nostra libera est. Interdum frons impudens est, et conscientia arguit. Interdum lingua ait : Quidenim peccavi? et conscientia intus reprehendit. Simplicissimus et sincerus erat Adam : libere consitebatur. Deus ait : Ubi es? Multi pie locum intellexerunt : oportet tamen accurate inspicere. Illorum sensa admitto utpote pia; et hæc dico quod vera sint. Adam, ubi es? Unde? quo descendisti? ex qua gloria excidisti? Admitto hanc expositionem ut piam. Habet enim et veri speciem, et miserantis effectum. At seriem quæro. Adam, ubi es? Interrogat Deus. Noverat, ut opifex, opificii naturam quod quisquis peccaverit, fiduciam amittat, quodque consuantur peccantium ora. Animadvertebat ideo fugisse, quod fiducia careret. Servus tum maxime anxius est, cum senserit herum peractæ rei gnarum esse : quamdiu ignorat herus, seipsum consolatur, ut qui latere possita Adam fugiebat ut deprehensus: Deus ignorantiam simulabat, ut metum ejus solveret; ut nos dicimus de amico : Ignorare me simulavi, ne illi molestiam crearem. Hæc enim sæpe apud nos contingunt. Quod si apud nos hæc accidunt, multo magis apud Deum & clementissimum. Adam, ubi es? ac si diceret, Nescio. Tum Deo se nescire simulante, probus liberque animus non celavit : Vocem tuam audivi et timui, eo quod nudus essem, et me abscondi (Gen. 3. 10). Cur timuisti? cur te abscondisti? Timui ob transgressionem: me abscondi ob nuditatem. Vere transgresso-

ris vox lacrymas movet. Vocem tuam audivi, illam desiderabilem, illam quæ mihi omnia largita est, illam quæ mihi bona contulit et operata est. Audivi vocem tuam. Cogitavi qualem vocem respui, quam vocem despexi : et timui, talis Domini mandatum transgressus, et me abscondi, eo quod nudus sim. Exinde Deus monere pergit : Quis indicavit tibi quod nudus esses, nisi quod ex ligno de quo solo præceperam tibi ne comederes, comedisti (Gen. 3. 11)? hoc est, Nisi plane hoc fecisses, quod prohibueram? Vide quomodo sciscitatur ac si nesciret; Nisi quod ex illa arbore, de qua præceperam tibi ne comederes, comedisti? At vide Dei benignitatem. Quis indicavit tibi? ldeo colloquium producit, ut metum solvat, et fiduciam excitet. Cogitabat enim Adam nibil ibi durum, nihil asperum esse, non contumeliam, non plagas. Habes magistram consuetudinem. Servus qui peccavit, si herum adeat, a prima voce aut fiduciam aut metum assumit. Si ille indignari cœperit, furemque illum, fraudulentum, milleque mortibus dignum appellarit, animo deficit; sin illum exprobrantem audiat, Miser, cur hoc fecisti? cur peccasti? statim resumpto animo confidit : neque enim ut herus punit, sed ut magister monet. Sic Deus : Quis dixit tibi quod nudus esses, nisi quod de ligno, de quo præceperam tibi ne comederes, comedisti? Num multa prohibui! Unum prohibui, idque non tui odio, sed quod tibi prospicerem. Quis tibi indicavit, quod nudus esses? Nihil impudenter respondit : non dixit, Nesciebam. Quid ergo? Mulier, quam dedisti mihi, hæc dedit mihi, et comedi (Gen. 3. 12): ac si diceret, Quæ data mihi erat, ut adjuvaret. Audivi enim cum formatus essem, et illa nondum esset, dicentem: Fuciamus illi adjutorem similem ei (Gen. 2. 13). Hæc quam dedisti mihi, dedit mihi. Non dixit, Decepit, non, Mentita est : Hæc mihi dedit, et comedi.

8. Tum Deus: Oportebat te uxori credere, non mihi? num side dignior me mulier? Ego bona tribui, ego te rebus ipsis honoravi : illa verbis inescavit. Et vide : ut judex accepta excusatione rei, si non ultra examinaverit illum, sed transierit ad alium, statim reus cum fiducia dicit, Interim ego examen subii: sic et Deus ab Adamo transit, ut ejus metum solvat, et mulieri dicit, Cur hoc fecisti? Quæ respondit : Serpens seduxit me, et comedi (Gen. 3. 13). Quia vera dixit, veram Deus defensionem non vituperat, sed sine ulteriori examine relinquit eam. Non dixit: Ergone ille, scilicet serpens, me fide dignior habitus est? Promisit æqualitatem cum Deo, et mortem procuravit. Verum non statim judicat, sed ei ut infirmiori vasi magis pepercit; serpentemque adivit, ut et viro et mulieri persuaderet, se auctorem aditurum esse; aitque, Quia hoc secisti. Viden' mirum judicem? Deceptos interrogat, deceptorem secus. Non ei dicit, Quid fecisti? sed, Quia hoc fecisti. Eodem modo David dicit, Non resurgent impii in judicio (Psal. 1. 5); non quia non resurgent, sed quia non examinabuntur. Quia hoc fecisti. Inflicta serpenti pœna, eorum quos seduxerat pænas leviores effecit. Nisi, iu495 SEVERIANI

quit, Deus omnia illi adscripsisset, non sine examine sententiam tulisset. Quia hoc fecisti, muledictus es super omnes bestias terræ. Super pectus tuum et ventrem gradieris (Gen. 3. 14). Quiu hoc fecisti : quia corde cepisti, ac ventri ut cibum gustaret suasisti, Super pectus et ventrem gradieris. Non quod aute pedibus sit usus, decernit Deus ut super ventrem gradiatur, sed quia erectus mulierem alloquutus erat. Non enim poterat alio modo cum Eva colloquium miscere. Alloquendi formam, qua Evam seduxerat, gradiendi super pectus pœna castigat, et a constituto incedendi modo ejicit. Etsi enim sine pedibus a principio formatus erat, at agilibus quibusdam convolutionibus erectus, extenso pectore quasi equitabat. Unde etiam nunc serpens iratus sæpe seipsum erigit, et in circulum convolutus currit : progressus autem quantum satis est, ut antiqui gressus refricct memoriam, rursum ex sententia lege prosternitur. Et terram comedes cunctis diebus vitæ tuæ. Inimicitias ponam inter te et mulierem (Gen. 3. 15). Quid sibi vult, Terram comedes? Id quod Adamum fore procurasti, hoc ipsum comede. Auditorus enim ille est : Terra es, et in terram reverteris. Inimicitias ponam inter te et mulierem (Gen. 3. 19). Quia simulata amicitia seduxisti, tamquam inimicus ejiceris. Sermo iste in legem transiit. Attende igitur: Terram comedes cunctis diebus vitæ tuæ. Vide : non dicit serpenti, Terra tibi cibos erit : non enim serpentes terram semper comedunt, sed carnibus ctiam aluntur et fructibus, semina mandunt, et herbas captant. Hoc autem dicit : Absumes terram, in illa replans.

Si diabolus decepit, cur serpenti maledicitur. — Verum aiunt quidam : Si diabolus decepit, cur serpens maledictionem excipit? Invisibilem dæmonem invisibili plaga afficit; visibile instrumentum visibili supplicio subjicit. Quare? Sicut Deus invisibilis cum sit, visibile monumentum dedit arborem : sic diabolus, invisibilis cum sit, homines per serpentem alloquitur. Subjicit ergo Deus serpentem maledictioni, ut si cui diabolus mali quidpiam fecerit, serpentem quem videt repentem, recordetur olim crectum fuisse, cogitetque, si nequitiæ minister sic plectitur, ejus auctor quanta patiatur? Animadverte igitur. Iluic rei affinia in Evangelio deprehendis. Quemadmodum enim in visibili serpente loquentem una cum eo qui videbatur condemnavit, sic et in Evangelio cum dæmones Christum rogarent, ne mitterentur in abyssum, dicerentque, Permitte nobis in porcos ingredi (Luc. 8. 31. 32): permisit ingredi, ut invisibiles illos cum visibilibus corporibus submergeret. Terram comedes. Inimicitias ponam inter te et mulierem. Amicitiam in odium mutavit, et sermo in legem versus est. Alias quippe bestias student homines cicures reddere: serpentem vero si quis viderit, statim concitatur. Manet quippe decretum : Inimicitias ponam inter te. Etiamsi domi viderit, necare cupit. Si in via viderit, furore ad occidendum fertur. Stimulat eum vetus sententia. Si sexcentas plagas serpenti intulerit, videatque caput non vulneratum, statim monet : Caput ser-

pentis non percussisti, caput feri; quoniam [ dicit: I pse observabit caput tuum, et tu observabis calcaneum. Quid hoc sibi vult? Non dicit, Facian homo a cateris tuis membris feriendis abstin solumque caput cædat. Utitur enim homo plagi omnia serpentis membra, ut ubicumque percusse totum ulciscatur. Id porro quod a Domino serp dictum est, Tu observabis calcaneum ejus, non sig ficat, ipsi concessum esse ut calcaneum adoriat invadit enim quandoque serpens dormientes, v trem non raro occupat, immittit venenum, mani ac reliquis membris morsus infigit, atque in quo membrum incidat, illud damno afficit; verum s tentiæ mens talis est : Non ultra, inquit, scrp libere hondni insidiabitur; sed intus manens ta hominum terrore afficieris, ut in cavernis latita vix ex foraminibus formidolosus respiciens, homin transitus tantum observes, ut citra periculum exc Ilomo autem, inquit, libere ambulabit, caput tuun foraminibus observans, tamquam inimici latitan non amici specie loquentis.

9. Sed quia tempus urget, orationem compleam Interrogavit cam quæ decepta fuerat : transit ad ( ceptorem. Sententia a radice orsa est, nempe a: ductore. Deinde ad deceptam venit et minas intent Prima vox ad serpentem dicta fuit, Maledictus. dixit Deus mulieri: Multiplicans multiplicabo dolo tuos et gemitus tuos (Gen. 5. 16). Non maledicit, pariat, quia jam prius benedixerat : nam cum form vit cos , ait : Et benedixit eos Deus dicens, Crescite multiplicamini, et replete terram (Gen. 1.28). Di vero Paulus, Sine pænitentia sunt dona Dei (Rom. 1 29). Non ergo maledicit quos benedixerat : sed qui Stupendum remedium vulneri adhibet, dolores gemitum. Genus sententiæ est, quæ percutiat, s delicti solutionem promittat. Multiplicans, inqui multiplicabo dolores tuos, et gemitum tuum. Pomitinti remedia. Animum adhibe. Quemadmodum medi eodem remedio mordent et leniunt; itemque ferru eadem sectione eodemque dolore salutem præstat sic Deus peccanti mulieri duo dat pœnitentiæ viatic dolorem et gemitum. Quid juvat dolor et tristitia Audi Paulum dicentem : Quæ secundum Deum est in stitia pænitentiam in salutem stabilem operatur (2. Ca 7. 10). Et quid operatur gemitus ? Audi Isaiam : Cm aversus ingemueris, tunc salvus eris (Isai. 30. 15) Multiplicans multiplicabo tristitias tuas et gemitum tun Tristitia exteriorem vultum desormat ac tristem red dit. Corde lætante floret vultus; cum vero in tristiti versatur, mæstus est (Prov. 15. 31). Quia oculus a borem viderat, æqualitatemque cum Deo mente co taverat, dat Deus cordi gemitum, vultuique tristitiar ut per ea quæ peccaverat puniatur, utque suppliciur imo salus ipsa, mulieri suadeat, Deum non irrita fecisse priorem benedictionem. Nam cum dixisse Replete terram, ait, In dolore paries filios. Partum m tollo: semel enim benedixi; sed paries in laboriba in perturbationibus. Gravissima hæc tristitia. ld L statur Servator: Mulier, cum parit, tristitiam ha

ρείση. Έπειδη τουτο έποίησας επειδή χαρδίαν ήπάτησας, και την κοιλίαν Επεισας βρώματος άψασθαι, Έπι τῷ στήθει και τῆ κοιλία πορεύση. Επειδή τοῦτο ἐποίησας : ἐπειδή καρδίαν ἡπάτησας, και την κοιλίαν Επεισας βρώματος άψασθαι, Επί τῷ στήθει και τῆ κοιλία πορεύση. Οὺχ ὡς ποσί χεχρημένου το πρότερον, νῦν ἀποφαίνεται Θεός τὸν ἐπὶ τῆς χοιλίας περίπατον, άλλ' ἐπειδή ὁρθὸς ἐστηχώς τἢ γυναικὶ διελέγετο. Οὐ γὰρ ἦν ἄλλως αὐτὸν τὴν πρὸς τὴν Εὔαν ποιεῖσθαι διάλεξιν. Αὐτὸ τὸ τῆς διαλέξεως σχῆμα, μεθ' οὖ Εὕαν ἡπάτησε, τῷ χατά [1. ἐπί] τῷ στήθει περιπάτιο χολάζει, καὶ τῆς άνατεταγμένης εκδάλλει βαδίσεως. Εί γάρ και άπους έξ άρχης διεπέπλαστο, άλλά χύχλοις γοργών τινων χάτωθεν έλιγμών άνορθούμενος, τεταμένοις τοίς στήθεσιν ἔππευε. Διό καλ νῦν ὁ δφις πολλάκις θυμούμενος ανίστησιν έαυτον, και κυκλικώς έλισσόμενος τρέχει · προδάς δε όσον δείξαι του παλαιού βαδίσματος την μνήμην, πάλιν τῷ τῆς ἀποφάσεως καταθάλλεται νόμφ. Καὶ τῆν φαγῆ πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωής σου. Έχθραν θήσω ανά μέσον σοῦ και τῆς γυναικός. Τι έστι τὸ, Γῆν φαρῆ; "Ο προεξένησας γενέσθαι τῷ 'Λδάμ, τοῦτο Εσθιε. Μέλλει γάρ οὖτος ἀκούειν· Γῆ εἶ, καὶ εἰς τῆν ἀπελεύση. Έχθραν θήσω απά μέσον σοῦ καὶ τῆς γυναικός. Ἐπεὶ ώς ωίλον ηπάτησας, ώς έχθρος έχδάλλη. Έχεινος ο λόγος νόμος εγένετο. Πρόσεχε τοίνυν Γην φαγή πάσας τάς ήμέρας τῆς ζωῆς σου. "Όρα οὐ τοῦτο περί τοῦ δφεως λέγει, ὅτι "Εσται σοι σιτίον ἡ γῆ · οὐδὲ γὰρ άει τοις δφεσι το έσθιόμενον γη, άλλά και κρέασι τρέφονται, καλ καρποίς εύωχοῦνται, καλ σπερμάτων ἐφάπτονται, καὶ βοτάνας θηρῶσιν. 'Αλλά διὰ τοῦ είπειν, Γητ φαγή, τούτο λέγει · Δαπανήσει[ς], φησί, την γην, έπ' αύτην έντριβόμενος.

Άλλα λέγουσί τινες · Εί ο διάδολος ήπάτησε, διά τί ὁ δοις την κατάραν ἐδέξατο; Τον ἀόρατον δαίμονα φοράτω παστίζει πληγή. το ορώμενον δργανον όρωμένη ὑποδάλλει τιμωρία. Διὰ τί; "Ωσπερ ἀόρατος ων ό Θεός, ἔδωχεν όρώμενον ὑπόμνημα τὸ δένδρον. ούτως αόρατος ων ο διάθολος, άνθρώποις λέγει διά τοῦ δφεως. Υποδάλλει τοίνυν ὁ Θεὸς τὸν δφιν κατάρα, ϊνα χάν τὸν διάδολόν ε τίς τι Επαθε, τὸν [507] δφιν άεὶ βλέπων συρόμενον τόν ποτε διανεστηκότα, είς ύπόμνησιν λάδη, ότι εί ό ύπουργός τῆς χαχίας οῦτω χολάζεται, ο αύτουργός πόσον; Πρόσεχε τοίνυν. Τούτου άδελφά ευρίσκεις εν τῷ Ευαγγελίφ. "Ωσπερ γάρ ἐν τῷ ὀρωμένιο ὄφει τὸν λαλοῦντα κατέκρινε μετά τοῦ όρωμένου, οῦτω καὶ ἐν τῷ Εὐαγγελίῳ, ὅτε οἱ δαίμονες ήξίουν τον Χριστόν μή πεμφθηναι είς την άδυσσον, έλεγον Επίτρεψον ήμιν είσελθειν είς τούς χοίρους επέτρεψεν είσελθείν, ίνα τούς άοράτους σύν τοις όρωμένοις σώμασι καταποντίση. Γην φατή. Έχθραν θήσω απά μέσον σοῦ καὶ τῆς γυναικός. Την φιλίαν είς έχθραν μετέστησε, καὶ νόμος έγένετο ο λόγος. Καὶ τὰ μὲν άλλα θηρία σπεύδουσιν οί άνθρωποι ήμερωσαι. όφιν δε εάν τις ίδη, σφαδάζει. Μένει γάρ ὁ ὅρος: "Εχθραν θήσω ἀνά μέσον σοῦ. Καν εν οίχια ίδη, φονεύσαι θέλει καν εν όδῷ ίδη, μαίνεται φονεύσαι. Νύσσει γάρ αύτον ό άρχαῖος λόγος. Μυρίας εάν δῷ πληγάς τῷ ὄφει, εάν εδη τήν κεφαλήν μή τρωθείσαν, εὐθέως παρεγγυάται τῷ ἐφεστώτι. Την κεφαλήν ούκ ξπληξας του δφεως, κατά

της κεφαλής κρούσον επειδή ό θεός είπεν, Αύτός σου τηρήσει κεφαλήν, και σύ τηρήσεις αὐτοῦ πτέρτατ. Τί δε τοῦτό ἐστιν; Οὐ λέγει, ὅτι Ποιήσω τον άνθρωπον κατά των άλλων του σώματός σου μελών μή καταχρησθαι πληγή, μόνην δε κολάζειν την χεφαλήν. Κέχρηται γάρ ὁ άνθρωπος καὶ ταϊς κατά πάντων των μελών έπι τον δριν πληγαίς, ώς δθεν αν πλήξη, το παν τιμωρούμενος. Και το πρός τὸν ὄφιν δὲ παρά τοῦ Δεσπότου ρηθέν, ὅτι Σὰ αὐτοῦ τηρήσεις πτέρναν, ού τοῦτο χηρύττει το κατά τῆς πτέρνης δεδόσθαι τοῖς δφεσιν ἔφοδον· ἐπέρχεται γάρ έσθ' ότε καλ καθεύδουσιν, επιλαμδάνεται γαστρής πολλάχις, ἐνίησιν ἰὸν, καὶ χερσὶ προσάγει καὶ τοῖς λοιποίς μέλεσι δήγματα. χαι όλως ούδεν αύτων των άνθρωπίνων μελών έμπεσον άχείρωτον μένει άλλ' ή τῆς ἀποφάσεως διάνοια τοιαύτη. Οὐχ ἔτι, φησὶ, πρός ἐπιδουλὴν ἀνθρώπου ὁ δφις παρρησιάσεται, άλλ' είσω μένων, τοσούτον έξεις τῶν ἀνθρώπων τὸν φίδον, ώστε φωλεοίς έγκατακρύπτοιν σαυτόν, καί μόλις έξ όπῶν μετὰ φόδου προχύπτειν, τὰς τῶν ἀνθρώπων παρόδους μόνον τηρούντα πρός ἀχίνδυνον πρόοδον. Ο δε άνθρωπος, φησίν, εν άδεία περιπατήσει, τῆς σαυτοῦ χεφαλῆς ἐν φωλεοῖς τηρουμένης, ὡς έχθροῦ κρυπτομένου, ού φθεγγομένης πρός αύτλν, ώς πρός φίλον.

• 0'. 'Αλλ' επειδή ὁ καιρός επείγει, πληρώσωμεν καὶ ήμεις τον λόγον. Ἡρώτησε τὴν ἀπατηθείσαν, μετα**δ**αίνει ἐπὶ τὸν ἀπατήσαντα. Ἡ ἀπόφασις λοιπὸν ἀπὸ τῆς ρίζης ἥρξατο τοῦ ἀπατήσαντος. Εἶτα ἦλθεν ἐπὶ την άπατηθείσαν, και άπειλεί. Η πρώτη φωνή πρός τὸν ὄφιν, Ἐπικατάρατος. Καὶ εἶπετ ο Θεός τῷ γυraini. Πληθύνων πληθυνώ τάς λύπας σου καί τούς στεναγμούς σου. Ού καταράται, ίνα μή τίχτη, ἐπειδή προφθάσας εὐλόγησεν δτε γάρ ἔπλασεν αύτους, λέγει · Καί εύλόγησεν αύτους ο Θεός λέγων· Αὐξάνεσθε καὶ πληθύνεσθε, καὶ πληρώσατε την γην. Λέγει δὲ Παῦλος, 'Αμεταμέλητα τὰ χαρίσματα τοῦ Θεοῦ. Οἱ καταράται οὖν οὕς εὐλόγησεν · άλλὰ τί ; Ξένον φάρμαχον [508] προσάγει τῷ τραύματι, λύπας καλ στεναγμόν. Σχημά έστιν άποφάσεως πληττούσης, λύσιν δέ τοῦ πταίσματος έπαγγελλόμενον. Πληθύνων, φησί, πληθυνῶ τὰς λύπας σου και τον στεναγμόν σου. Φάρμακα μετανοίας. Πρόσεχε . ώσπερ οἱ ἰατρολ ἐν τῷ αὐτῷ φαρμάχῳ καλ στύφουσι καλ θεραπεύουσι, ή αύτή τομή καλ τό αύτο σιδήριον και ή αύτη όδύνη μετά της τομής σωτηρίαν γεννά: ούτως ο θεός δίδωσι δύο έφόδια μετανοίας τῆ ἀμαρτησάση, λύπην καὶ στεναγμόν. Τί ἀφελεί λύπη; "Αχουε Παύλου λέγοντος. 'Η γάρ κατά Θεόν λύπη μετάνοιαν είς σωτηρίαν άμεταμέλητον κατεργάζεται. Καὶ τί ἐργάζεται στεναγμός; "Axous 'Πσαΐου' "Όταν ἀποστραφείς στενάξης, τότε σωθήση. Πληθύνων πληθυνώ τὰς λύπας σου καί τὸν στεναγμόν σου. Ἡ λύπη άμορφοί τὸ Εξω πρόσωπον καὶ στυγνὸν ποιεί. Κυρδίας εὐφραιroμένης θάλλει πρόσωπον, έν δε λύπαις ουσης σχυθρωπάζει. Έπειδη είδεν ό όφθαλμός το δένδρον, καὶ ἐλογίσατο τἢ διανοία ἰσοθεΐαν, δίδωσιν ὁ Θελς στεναγμόν τἢ καρδία, καὶ λύπην τῷ προσώπω, ενα δι' ὧν ήμαρτε κολασθή, καὶ ΐνα πείση αΰτη ή τιμωρία, μάλλον δέ σωτηρία, την γυναϊκα, ότι ούκ έψεύσατο την άρχαίαν εύλογίαν. Είπων γάρ αύτοῖς, Πληρώσατε την ηην, λέγει, Έν Αύπαις τέξη τέχνα. Τὸ μὲν τίκτειν οὐκ ἀναιρῶ· ἄπαξ γὰρ εὐλόγησα· άλλά όδυνήσεις έν πόνοις, έν ταραχαίς. Έχεινη ή

495 SEVERIANI

quit, Deus omnia illi adscripsisset, non sine examine sententiam tulisset. Quia hoc fecisti, maledictus es super omnes bestias terræ. Super pectus tuum et ventrem gradieris (Gen. 3. 14). Quiu hoc fecisti : quia corde cepisti, ac ventri ut cibum gustaret suasisti, Super pectus et ventrem gradieris. Non quod ante pedibus sit usus, decernit Deus ut super ventrem gradiatur, sed quia erectus mulierem alloquutus erat. Non enim poterat alio modo cum Eva colloquium miscere. Alloquendi formam, qua Evam seduxerat, gradiendi super pectus pœna castigat, et a constituto incedendi modo ejicit. Etsi enim sine pedibus a principio formatus erat, at agilibus quibusdam convolutionibus erectus, extenso pectore quasi equitabat. Unde etiam nunc serpens iratus sæpe seipsum erigit, et in circulum convolutus currit: progressus autem quantum satis est, ut antiqui gressus refricet memoriam, rursum ex sententiæ lege prosternitur. Et terram comedes cunctis diebus vitæ tuæ. Inimicitias ponam inter te et mulierem (Gen. 3. 15). Quid sibi vult, Terram comedes? Id quod Adamum fore procurasti, hoc ipsum comede. Auditorus enim ille est : Terra es, et in terram reverteris. Inimicitias ponam inter te et mulierem (Gen. 3. 19). Quia simulata amicitia seduxisti, tamquam inimicus ejiceris. Sermo isto in legem transiit. Attende igitur: Terram comedes cunctis diebus vitæ tuæ. Vide : non dicit serpenti, Terra tibi cibus erit : non enim serpentes terram semper comedunt, sed carnibus etiam aluntur et fructibus, semina mandunt, et herbas captant. Hoc autem dicit : Absumes terram, in illa replans.

Si diabolus decepit, cur serpenti maledicitur. — Verum aiunt quidam : Si diabolus decepit, cur serpens maledictionem excipit? Invisibilem dæmonem invisibili plaga afficit; visibile instrumentum visibili supplicio subjicit. Quare? Sicut Deus invisibilis cum sit, visibile monumentum dedit arborem : sic diabolus, invisibilis cum sit, homines per serpentem alloquitur. Subjicit ergo Deus serpentem maledictioni, ut si cui diabolus mali quidpiam secerit, serpentem quem videt repentem, recordetur olim crectum fuisse, cogitetque, si nequitiæ minister sic plectitur, ejus auctor quanta patiatur? Animadverte igitur. Iluic rei affinia in Evangelio deprehendis. Quemadmoduni enim in visibili serpente loquentem una cum eo qui videbatur condemnavit, sic et in Evangelio cum dæmones Christum rogarent, ne mitterentur in abyssum, dicerentque, Permitte nobis in porcos ingredi (Luc. 8. 31. 32): permisit ingredi, ut invisibiles illos cum visibilibus corporibus submergeret. Terram comedes. Inimicitias ponam inter te et mulierem. Amicitiam in odium mutavit, et sermo in legem versus est. Alias quippe bestias student homines cicures reddere: serpentem vero si quis viderit, statim concitatur. Manet quippe decretum : Inimicitias ponam inter te. Etiamsi domi viderit, necare cupit. Si in via viderit, furore ad occidendum fertur. Stimulat eum vetus sententia. Si sexcentas plagas serpenti intulerit, videatque caput non vulneratum, statim monet : Caput ser-

pentis non percussisti, caput feri; quoniam D dicit: I pse observabit caput tuum, et tu observabis calcaneum. Quid hoc sibi vult? Non dicit, Facian homo a cateris tuis membris feriendis abstinsolumque caput cædat. Utitur enim homo plagi omnia serpentis membra, ut ubicumque percusso totum ulciscatur. Id porro quod a Domino serp dictum est, Tu observabis calcaneum ejus, non sig ficat, ipsi concessum esse ut calcaneum adoriati invadit enim quandoque serpens dormientes, v trem non raro occupat, immittit venenum, mani ac reliquis membris morsus infigit, atque in quo membrum incidat, illud damno afficit; verum s tentiæ mens talis est : Non ultra, inquit, scrp libere homini insidiabitur; sed intus manens ta hominum terrore afficieris, ut in cavernis latita vix ex foraminibus formidolosus respiciens, homin transitus tantum observes, ut citra periculum exc Homo autem, inquit, libere ambulabit, caput tuun foraminibus observans, tamquam inimici latitan non amici specie loquentis.

9. Sed quia tempus urget, orationem compleam Interrogavit cam quæ decepta fuerat : transit ad ( ceptorem. Sententia a radice orsa est, nempe a : ductore. Deinde ad deceptam venit et minas intent Prima vox ad serpentem dicta fuit, Maledictus. dixit Deus mulieri : Multiplicans multiplicabo dolo tuos et gemitus tuos (Gen. 3. 16). Non maledicit, pariat, quia jam prius benedixerat : nam cum form vit cos , ait : Et benedixit eos Deus dicens, Crescite multiplicamini, et replete terram (Gen. 1.28). Di vero Paulus, Sine pænitentia sunt dona Dei (Rom. 1 29). Non ergo maledicit quos benedixerat : sed qui Stupendum remedium vulneri adhibet, dolores gemitum. Genus sententiæ est, quæ percutiat, s delicti solutionem promittat. Multiplicans, inqui multiplicabo dolores tuos, et gemitum tuum. Poenitenti remedia. Animum adhibe. Quemadmodum medi codem remedio mordent et leniunt; itemque ferru eadem sectione eodemque dolore salutem præstal sic Deus peccanti mulicri duo dat pænitentiæ viatici dolorem et gemitum. Quid juvat dolor et tristitia Audi Paulum dicentem : Quæ secundum Deum est tri stitia pænitentiam in salutem stabilem operatur (2. Con 7. 10). Et quid operatur gemitus ? Audi Isaiam : Cui aversus ingemueris, tunc salvus eris (Isai. 50. 15) Multiplicans multiplicabo tristitias tuas et gemitum tuus Tristitia exteriorem vultum deformat ac tristem reddit. Corde lætante floret vultus; cum vero in tristitit versatur, mæstus est (Prov. 15. 31). Quia oculos arborem viderat, æqualitatemque cum Deo mente cogitaverat, dat Deus cordi gemitum, vultuique tristitiam, ut per ea quæ peccaverat puniatur, utque supplicium, imo salus ipsa, mulieri suadeat, Deum non irritam fecisse priorem benedictionem. Nam cum dixissel, Replete terram, ait, In dolore paries filios. Partum pon tollo: semel enim benedixi; sed paries in laboribus, in perturbationibus. Gravissima hæc tristitia. 14 16statur Servator : Mulier , cum parit , tristitiam habel

(Joan. 16. 2!). Tristatur cum parit, anxia est dum nutrit; ubi puer grandior est, veretur ne socors sit; si peregrinetur, metuit re moriatur, ne in morbo vel in ærumna versetur. His vir non est obnoxius; etsi enim pater sit sollicitus, non perinde tamen atque mater; sed seipsum consolatur dicens: Homo est, scit sibi prospicere; neque anxius est. Quare? Quia non audivit ille: In doloribus paries filios. Insolitum pænæ genus: experientia testis est. Cum dolores partus mulierem invadunt, ne in ipsis quidem laboribus virum despicit. Non dicit, Utinam nuptiæ non essent, utinam non esset liberorum procreatio. Non sinit Deus illam post talem experientiam odisse virum: at licet novit quid passa, quid experta sit, virum tamen diligit. Ideo, In doloribus paries filios, et ad virum tuum conversio tua, et ipse dominabitur tui (Gen. 3. 16). Quia jam male imperasti, et voluntatis tuæ servus affectus est, ordinem solvo: ipse dominus sit, qui non est deceptus. Ideo Paulus ait: Mulieri autem docere non permitto, neque dominari in virum (1. Tim. 2. 12). Nam male primum docuit in paradiso. Neque dominari in virum: male enim dominata est. Hoc ergo sensu jubet Paulus mulierem non docere, ob ea quæ in paradiso evenerant: nec nos sophismate utimur. 'Audi eum : Mulieri autem docere non permitto, neque dominari in virum. Et ut ostendat se, ideo id statuere, subdit : Adam enim non est seductus, mulier vero seducta est in prævaricatione (Ibid, v. 14).

10. Maria virgo pro virgine Eva intercedit. Maria quotidie beata dicitur. - Quid igitur? damnationi obnoxius est mulicris sexus, manetque in doloribus, nec vinculum solvitur? Venit Christus qui vinculum solvit : occurrit ea quæ Dominum peperit, sexui patrocinans, sancta Virgo pro virgine; nam virgo erat Eva cum peccavit; damnatæ dolorem solvit, atque gemitum. Sicut enim si quis in regiam vocetur, suos honoribus augere studet, ac, si in angustia fuerint, liberare: sic sancta Virgo in regiam vocata, ut divinæ generationi ministraret, insolito donata partu, hanc primam gratiam petit, imo accipit. Quia non decebat culpæ obnoxiam feminam innoxium gignere, venit is qui primo Evæ tristitiam per gaudium solvit. Venit angelus Virgini dicens : Ave, gratia plena (Luc. 1. 28). Tum per Ave, seu Gaude illud, tristitiæ vinculum solvit. Ave; venit is qui solvit tristitiam. Ave, gratia plena, quia hactenus maledicto obnoxia. Hic Dei gratiam animadverte. Ave, gratia plena, Dominus tecum. Quia cum illa serpens in tristitia, gaude, quia tecum est Deus. Ac vide angeli vocem, quomodo totam Christi dispensationem explicat. Ave, gratia plena. Quia illa duplicem maledictionem accepit, tristitiam et gemitum partus, inducit partum, qui solvat priorem illum partum. Ecce concipies in utero, et paries filium, et vocabis nomen cjus Jesum (Ibid. v. 31). Ipse enim salvum faciel populum suum a peccatis eorum (Matth. 1. 21). Patrum tuorum peccata solvit qui ex te fructus oritur. Jam mutata res est. Hactenus qui Evam audiebant, miseram prædicabant: Væ miseræ: quantam gloriam amisit! væ miseræ: quanta passa est!

Maria quotidie omnium voce audit, Beata: sane plena Spiritu sancto. Ac demum vaticinans Virgo audi quid dicat : Benedictus Dominus Deus Israel, quia respexit humilitatem ancillæ suæ: ex hoc enim beatam me dicent omnes generationes (Luc. 1.68. et 48). Ut ostendat se personam Evæ gestare, Me ad hoc usque tenipus, inquit, contumeliæ habitam, ex tum beatam dicent omnes generationes. Et quid, inquies, illi prodest, cum non audiat? At revera audit, quod sit in splendido loco, in regione vivorum, mater salutis, fons lucis, quæ et sensu et mente percipitur; sensu propter carnem, mente propter divinitatem. Sic itaque prorsus beata prædicatur. Imo etiam dum viveret in carne, beata prædicabatur: audivit enim beatitudinem illam cum adhuc in carne esset. Illa primo vidit, ac deinde ex arbore gustavit; hæc primo dixit, et tunc beatitudinem audivit. Cum enim Salvator doceret, Extollens vocem quædam mulier de turba (Luc. 11. 27), cunctis audientibus, dicit illi : Beatus venter qui te portavit, et ubera quæ suxisti. Cæterum in Adamo implevit Deus sententiam, imo vero pænitentiæ medelam, aitque : Quia audisti vocem uxoris tuæ, et comedisti de ligno, ex quo præceperam tibi ne comederes, maledicta terra in operibus tuis (Gen. 3. 17). Rursus qui benedictus fuerat, maledictionem non suscipit, sed terra. Alius peccavit, alia cæditur. Ut Evæ maledictio: imo potius emendatio; non enim maledictio erat, sed emendatio: quemadmodum Evæ correctio, In doloribus paries (etcnim omnis mulier in doloribus parit), hactenus mansit : sic et Adami : Maledicta terra in operibus tuis. Nostrum opera iniqua, et terra plectitur. Nos peccamus, et terra maledictionem accipit. Parcit Deus opificio, ut ingenuo filio, terram ut pædagogum plectit. Maledicta terra in operibus tuis. Ne consideres naturam, sed Dei gratiam. Non absolute dixit, Maledicta terra: nam maledicta mansisset, et fructus non tulisset; quemadmodum dixit sicui: Non ultra ex te exeat fructus, et exaruit (Matth. 21. 19): sic et in terra futurum erat; sed ait, In operibus tuis. Quando pecco, percutitur terra; quando recte incedo, illam benedicit. At vide rem miram. Quando creavit Deus terram, mare, volatilia, reptilia, bestias, hominem, omnia benedixit: fructus vero non benedixit, quod nempe sciret hanc terræ servatam esse pœnam, ut peccantibus hominibus sterilitate plecteretur, et probe agentibus, fertilitatem acciperet. Non benedixit fructibus: donum enim erat sine pœnitentia. Spinas et tribulos producet tibi. Magna, inquit, despexisti; minoribus plectaris. Vide quam moderatæ sint castigationes. Spina occidere nequit; cruentare potest. Et comedet terram in doloribus. Illa parit in doloribus; tu comede in doloribus. Nam vetus illa sententia hactenus manet. Et vide mihi divitem, pauperem, principem, magnum, num vita ejus possit sine dolore et cura inveniri. Quare? Quoniam In sudore vultus tui vesceris pane tuo (Gen. 5. 19). Noluisti tranquille; in sudore comede. Non punit illum fame, sed miseriæ atque labori subjicit. Jam tu, fidelis, illud cogita. Si Adam sine sudore panem non comedit, nos quomodo sine laboribus sudoribusque regnum cælorum consequamur? Donec, inquit, revertaris in terram, de qua sumptus es. O sententiam! o clementiam metu plenam! o sententiam consolatione plenam! Nondum expulerat, et revocavit! nondum ejecerat, et resumpsit! Donec revertaris in terram, de qua sumptus es. Non dixit, Donec delearis, donec dissolvaris; sed, Donec revertaris in terram, de qua sumptus es: ut tibi spem resurrectionis substituas. Illo te mitto, unde te accepi; ut te tunc accepi, to rursus possum accipere, Quin terra es, et in terram

ibis. Non, Deleberis, sed, Ibis. Illud, Ibis, quidam interpretati sunt, Reverteris. Quantum igitur per facultatem licuit, per gratiam sancti Spiritus, vobiscum paradisum percurrimus, regia monimenta legimus, vidimus reos libertate donatos, Judicis clementiam; qua utinam a Christo salutem consequamur, ut calestibus illis et sempiternis fruamur bonis, in Christo Jesu Domino nostro: quoniam ipsi gloria et imperium, nunc et semper, et in sacula saculorum. Amen.

## MONITUM

Jacobus Sirmondus ad Ennodium T. 1 postremæ Editionis, p. 1842, de hac homilia sic loquitur: 
« Severianus Gabalorum episcopus a serpente illo, quia symbolum erat crucis Christi, salutem, καὶ ἀπὸ τοῦ ἐπικαταράτου εὐλογίαν fluxisse ait in Orat. II e decem quas Chrysostomi nomine in lucem dedit Card. Sirletus. Sed Severiano hanc asserunt, quam diκi, Damascenus et Hadrianus papa, cum Synodo Parisiensi. » Nihil itaque dubii relinquitur hanc homiliam esse Severiani, hominis certe non elinguis, sed

ORATIO DE SERPENTE, QUEM MOYSES IN CRUCE SUSPENDIT IN DESERTO, DEQUE DIVINA TRINITATE (a).

1. Ileri sermonem instituimus contra hæreticos, et pro gloria Unigeniti concertavimus, non ut arcana quadam in lucem proferremus, sed ut gratiam ex animo profiteremur. Non enim ex verbis nostris Christi gloria augetur, sed præclaris ab éo ornati muneribus, grato animo beneficium prædicamus. Absurdissimum enim esset, nos beneficiis ornatos, silentio munerum vicem persolvere: maxime vero cum David. ut modo audistis, ita jubeat : Omnis terra adoret te, et psallat tibi (Psal. 65. 4). Deum laudamus, non quod ipsi honorem afferamus, sed nobis ipsis honorem conciliemus. Gloriam Deo referimus, non quam ipsi largiamur, sed quam nobis immortalem conferamus: nam Eos, qui me glorificant, glorificabo; et qui contemnunt me, contemnentur (1. Reg. 2. 50). Pro virili nostra docuimus, non licere terminos gloriæ Dei transilire, non hominibus, qui in terra degunt, non angelis qui in cælis, non archangelis, non principatibus, non Cherubinis, non Scraphinis. At meministis, ut bene novi, quotquot estis discendi cupidi auditores, qua ratione his de rebus instituta oratio ad exitum deducta sit. Sed quia hodie, fratres, ip e Rex gloriæ crucem suam pranuntiavit, et Apostolus, regiam sequens Servatoris vocem, de cruce philosophatus est ( nam Dominus discipulis dicebat : Ecce ascendimus Jerosolymam, et Filius hominis tradetur in manus inimi-

(a) Collata cum Codice Reg. 1658.

corum [Matth. 20. 18]; Paulus vero Galatas objurgans scripsit: Quis vos suscinavit, quibus ante oculos Christus præscriptus est in vobis crucifixus? [Gal. 5, 4] ), quoniam igitur et regia Domini vox, et fidelis servi doctrina, regiis insistunt vestigiis, operæ pretium existimo, nos etiam pro virili de dominica cruce consentanca loqui, non ut dignitatem illam attingamus, sed ut pro virili nostra debitum persolvamus. Quid igitur ait Servator? Ecce ascendimus Jerosolyman. et Filius hominis tradetur. Pradicit passionem victor mortis; crucem prenuntiat, qui cruce mortem dissolvit : certamen prænuntiat, ut victoriam prædicet. Hic rursus ad intelligendam Domini vocem animum converte. Vide quanta cum auctoritate dicat : Ecce ascendimus Jerosolymam, et Filius hominis tradetur, ut crucifigatur. Qui hæc prædicit, in ipso certamine jam constitutus dignitatem auctoritatis mutat, negatque dignitatem divinitatis sure dicens : Pater, si possibile est, transeat a me calix iste (Matth. 26. 39). Annoa repugnantiam animadvertis? Incarnationem cogita. Sed ad propositum redeamus. Discipulis ait: Ecce ascendimus Jerosolymam, et Filius hominis tradetur. Vide quam caute loquatur. Cum passionem prædical, humanam ostendit naturam, Filius hominis tradetur. Etenim corpus visibile patitur; divinitatis vero dignitas, quæ intelligendo percipitur, vitam affert. Et figura quidem corporis, fratres, morte solvitur; virtus autem inhabitantis id quod solutum erat excitat. Ipse

άνευ Ιδρώτος άρτον οὐκ ἐσθίει, ἡμεῖς ἀνευ καμάτων καὶ ἱδρώτων πῶς βασιλείαν οὐρανῶν λάδοιμεν; "Εως, φησὶ, τοῦ ἀποστρέψαι σε εἰς τῆτ, ἐξ ῆς ἐλήφθης. "Ο ἀποφάσεως! ῷ φόδου γέμοντος φιλανθρωπίας! ῷ ἀπόφασις γέμουσα ἀνακλήσεως! Οὐδέπω ἐξώρισε, καὶ ἀνεκαλέσατο · οὐδέπω ἐξέδαλε, καὶ προσελάδετο. "Εως τοῦ ἀποστρέψαι σε εἰς τῆτ τῆτ, ἐξ ῆς ἐλήφθης. Οὐκ εἶπεν, "Εως ἀν ἀφανισθῆς, ἔως ἄν λυθῆς, ἀλλ', "Εως τοῦ ἀποστρέψαι σε εἰς τῆτ τῆτ, ἐξ ῆς ἐλήφθης ἰνα ὑποθῆς σεαυτῷ τὴν ἐλπίδα τῆς ἀναστάτεως. Πέμπω σε ἐκεῖ, ὅθεν σε ἔλαδον· ὡς ἔλαδόν σε τότε, δύναμαι καὶ πάλιν σε λαδείν. "Οτι τῆ εἶ,

καὶ εἰς γῆν ἀπελεύση. Οὐκ ἀφανισθήση, ἀλλὶ ἀπελεύση. Τὸ ᾿Απελεύση, Ἐπανελευση τινὲς ἡρμήνευσαν. "Οσον οὖν ἡκεν εἰς δύναμιν ἡμετέραν, τῆ χυρηγία τοῦ ἀγίου Πνεύματος, διἡλθομεν τὸν παράδεισον μεθ' ὑμῶν, ἀνέγνωμεν τὰ ὑπομνήματα τὰ βασιλικὰ, εἴδομεν τῶν ὑπευθύνων τὴν ἐλευθερίαν, τοῦ δικαστοῦ τὴν φιλανθρωπίαν, δι' ἡς δεξώμεθα καὶ τὴν παρὰ τοῦ Χριστοῦ [511] σωτηρίαν, ἵνα καὶ τῶν ἐπουρανίων ἐκείνων καὶ αἰωνίων ἀπολαύσωμεν ἀγαθῶν, ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίφ ἡμῶν ὅτι αὐτῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

## AD HOMILIAM DE SERPENTE.

cujus eloquentia, ut loquitur Savilius, ferrea dici possit. Inventione certe non caret ille : sed persæpe accidit, ut futilia inveniat et expromat. Dictio autem elegans non est; ut uno verbo dicam, stylus hujusce longissimæ homiliæ sex homiliarum præcedentium stylo ita affinis est, ut non sit ovum ovo similius.

Interpretationem Latinam novam adornavimus.

Αόγος περί τοῦ κατά Μωθσέως δρεως, ὂν ἐσταύρωσεν ἐν τῷ ἐρήμφ καί περί τῆς θείας Τριάδος.

α'. Χθές ήμινό λόγος πρός τε την αίρετικήν πάλην, καλ πρός τους ύπερ της δίξης του Μονογενούς άγωνας έσυτον επιδέδωκεν, ούχ ίνα τά κεκρυμμένα γνωρίση, άλλ' ζυπ την χάριν εύγνωμόνως όμολογήση. Ού γάρ έξ ὧν φθεγγόμεθα Χριστός μεγαλύνεται, άλλ' έξ ὧν έμεγαλύνθημεν, εύγνωμόνως την εύεργεσίαν χηρύττομεν. Καὶ γάρ αν είη των άτοπωτάτων, έργοις εὐπαθούντας, άφωνία την εύεργεσίαν άμείψασθαι καλ μάλιστα τοῦ προφήτου Δαυίδ παρακελευομένου, καί λέγοντος, ώς άρτίως άχηχόατε. Πάσα ή γή προσχυrnodzwodr ooi, xal yaldzwodr ooi. Υμνοῦμεν τὸν Θεόν, σὸ τιμὴν αὐτῷ περιτιθέντες, ἀλλά τιμὴν ἐαυτοῖς περιποιούμενοι. Δοξάζομεν τὸν Θεὸν, οὐκ ἐχείνω δόξαν χαριζόμενοι, άλλ' ἐαυτοὺς τἡν ἀθάνατον δύξαν ἐνδύοντες. Τοὺς γὰρ δοξάζοπτάς με, φησὶ, δοξάσω και οι εξουθενούντες με εξουδενωθήσονται. Έδιδαξεν ό λόγος δι' ὧν ἡγωνίσατο κατά δύναμιν, ὅτι τους δρους της δόξης του Θεού υπερβαίνειν ούχ Εξεστιν, ούχ άνθρώποις τοῖς ἐπὶ γῆς, ούχ άγγέλοις τοῖς èν ούρανοῖς, ού» ἀρχαγγέλοις, ούχ ἀρχαῖς, ού τοῖς Χερουδίμ, ού τοις Σεραφίμ. Καὶ μέμνησθε, εὖ οἶδ' ὅτι, οί φιλομαθείς των άχροατων, όπως ήμιν ό περί τούτων διηνύσθη λόγος. 'Αλλ' έπειδή σήμερον, άδελφοί, αύτός τε ὁ βασιλεύς τῆς δόξης τον έαυτοῦ σταυρον προανεφώνησε, [512] και ὁ ᾿Απόστολος τῆ βασιλικῆ φωνή του Σωτήρος άκολουθήσας, τον περί του σταυδου γολολ εφιγοαφάμαελ. (ο πελ λφό Κρόιος εγελε τοις μαθηταϊς. Ίδου drabalroμεν είς Ίεροσόλυμα, καί δ Υίδς του αιθρώπου παραδίδοται είς χείρας

έχθρων ό δε Παύλος Γαλάταις επιτιμών εγραφε Τίς ύμῶς ἐβάσκατετ, οἰς κατ' ὀφθαλμούς Ἰησοῦς Χρ:στός ποεγράφη έν ύμιν έσταυρωμένος;) έπει ούν και ή βασιλική του Κυρίου φωνή, και ή του πιστου θεράποντος διδασχαλία τοῖς βασιλιχοῖς ἔχνεσιν ἡχολούθησεν άναγκαϊον οίμαι την σωτήριον ε καὶ ήμᾶς κατά δύναμιν περί τοῦ Κυριακοῦ σταυροῦ τὰ εἰκότα φθέγξασθαι, ούχ ΐνα τῆς ἀξίας ἐφικώμεθα, ἀλλ' ἵνα την κατά δύναμιν όφειλην άποτίσωμεν. Τί ούν φησι, ό Σωτήρ; Ίδου ἀναβαίνομεν είς Ίεροσόλυμα, καὶ ο Υίος του ανθρώπου παραδίδοται. Προαγορεύει τὸ πάθος ὁ νιχητής τοῦ θανάτου. προαναφωνεί τὸν σταυρόν ο σταυρφ τον θάνατον διαλύων · προαναφωνεί την πάλην, ενα κηρύξη την νίκην. Ένταῦθα πάλιν σαυτόν Ενθες είς κατανόησιν της Δεσποτικής φωνής. "Ορα μεθ' δτης αύθεντίας φησίν. 'Ιδού dručalroμεr είς Ίεροσόλυμα, καὶ ὁ Υίὸς τοῦ ἀνθρώπου παραδίδοται είς τὸ σταυρωθηται. 'Ο ταῦτα προαναφωνων, εν αύτφ γενόμενος τφ άγωνι μεταδάλλει την άξιαν της αύθεντίας, και άρνειται το άξιωμα της θεότητος αύτου, λέγων · Πάτερ, εί δυνατίν, παρελθέτω άπ' έμοῦ τὸ ποτήριον. Ούχ όρᾶς τὴν διαφωνίαν; Έννόει τηνοίχονομίαν. 'Αλλ' είς το προχείμενον έπανέλθωμεν. Λέγει τοις μαθηταίς. Ίδου arabairoμεν είς Ίεροσόλυμα, καὶ ὁ Υίὸς τοῦ ἀνθρώπου παραδίδοται. "Όρα πῶς ἡσφαλισμένη κέχρηται τἢ φωνἢ. "Οπου πάθος χηρύττει, την άνθρωπίνην ενδείχνυται

\* Locus imperfectus etiam in mss. Forte addendum ἀχούς σχντας φωνήν, vel quid simile.

499 · SEVERIANI

edit, nos quomodo sine laboribus sudoribusque regnum cælorum consequamur? Donec, inquit, revertaris in terram, de qua sumptus es. O sententiam! o clementiam metu plenam! o sententiam consolatione plenam! Nondum expulerat, et revocavit! nondum ejecerat, et resumpsit! Donec revertaris in terram, de qua sumptus es. Non dixit, Donec delearis, donec dissolvaris; sed, Donec revertaris in terram, de qua sumptus es: ut tibi spem resurrectionis substituas. Illo te mitto, unde te accepi; ut te tunc accepi, te rursus possum accipere, Quin terra es, et in terram

ibis. Non, Deleberis, sed, Ibis. Illud, Ibis, quidam terpretati sunt, Reverteris. Quantum igitur per fatatem licuit, per gratiam sancti Spiritus, vobisc paradisum percurrimus, regia monimenta legim vidimus reos libertate donatos, Judicis clementia qua utinam a Christo salutem consequamur, utilestibus illis et sempiternis fruamur bonis, in Chri Jesu Domino nostro: quoniam ipsi gloria et i perium, nunc et semper, et in sæcula sæculori Amen.

## MONITUM

Jacobus Sirmondus ad Ennodium T. 1 postremæ Editionis, p. 1842, de hac homilia sic loquitu severianus Gabalorum episcopus a serpente illo, quia symbolum erat crucis Christi, salutem, και ἀ τοῦ ἐπικαταράτου εὐλογίαν fluxisse ait in Orat. Il e decem quas Chrysostomi nomine in lucem dedit Car Sirletus. Sed Severiano hanc asserunt, quam diκi, Damascenus et Iladrianus papa, cum Synodo Pa siensi. > Nihil itaque dubii relinquitur hanc homiliam esse Severiani, hominis certe non elinguis, s

ORATIO DE SERPENTE, QUEM MOYSES IN CRUCE SUSPENDIT IN DESERTO, DEQUE DIVINA TRINITATE (a).

1. Ileri sermonem instituimus contra hæreticos, et pro gloria Unigeniti concertavimus, non ut arcana quaedam in lucem proferremus, sed ut gratiam ex animo profiteremur. Non enim ex verbis nostris Christi gloria augetur, sed præclaris ab èo ornati muneribus, grato animo beneficium prædicamus. Absurdissimum enim esset, nos beneficiis ornatos, silentio munerum vicem persolvere: maxime vero enm David, ut modo audistis, ita jubeat : Omnis terra adoret te, et psallat tibi (Psal. 65. 4). Deum laudamus, non quod ipsi honorem afferamus, sed nobis ipsis honorem conciliemus. Gloriam Deo referimus, non quam ipsi largiamur, sed quam nobis immortalem conferamus: nam Eos, qui me glorificant, glorificabo; et qui contemnunt me, contemnentur (1. Reg. 2. 50). Pro virili nostra docuimus, non licere terminos gloriæ Dei transilire, non hominibus, qui in terra degunt, non angelis qui in cælis, non archangelis, non principatibus, non Cherubinis, non Seraphinis. At meministis, ut bene novi, quotquot estis discendi cupidi auditores, qua ratione his de rebus instituta orațio ad exitum deducta sit. Sed quia hodie, fratres, ip e Rex gloriæ crucem suam prænuntiavit, et Apostolus, regiam sequens Servatoris vocem, de cruce philosophatus est ( nam Dominus discipulis dicebat : Ecce ascendimus Jerosolymam, et Filius hominis tradetur in manus inimi-

(a) Collata cum Codice Reg. 1658.

corum [Matth. 20. 18]; Paulus vero Galatas objurga scripsit: Quis vos suscinavit, quibus ante oculos Ch stus præscriptus est in vobis crucifixus? [Gal. 5. 1] quoniam igitur et regia Domini vox, et sidelis se doctrina, regiis insistunt vestigiis, operæ pretit existimo, nos etiam pro virili de dominica cruce co sentanea loqui, non ut dignitatem illam attingamu sed ut pro virili nostra debitum persolvamus. Qu igitur ait Servator? Ecce ascendimus Jerosolymam, Filius hominis tradetur. Prædicit passionem vict mortis; crucem prænuntiat, qui cruce mortem diss vit : certamen prænuntiat, ut victoriam prædicet. A rursus ad intelligendam Domini vocem animum co verte. Vide quanta cum auctoritate dicat : Ecce acce dimus Jerosolymam, et Filius hominis tradetur, ut ca cifigatur. Qui hæc prædicit, in ipso certamine jar constitutus dignitatem auctoritatis mutat, negrup dignitatem divinitatis sure dicens : Pater, si possibil est, transeat a me calix iste (Matth. 26. 39). Annot repugnantiam animadvertis? Incarnationem orgia. Sed ad propositum redeamus. Discipulis ait: Eat ascendimus Jerosolymam, et Filius hominis tradetur. Vide quam caute loquatur. Cum passionem pradical humanam ostendit naturam, Filius hominis tradetur. Etenim corpus visibile patitur; divinitatis vero dignitas, quæ intelligendo percipitur, vitam affert. Et figuri quidem corporis, fratres, morte solvitur; virtus 24tem inhabitantis id quod solutum erat excitat. Ipse

erat qui corpore solvebatur, et qui secundum Spiritum quod solutum erat excitabat. Nam ait, Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud (Joan. 2. 19). Ecce ascendimus Jerosolymam. Christum sequentium non est umquam descendere, sed ascendere perpetuo. Alioquin vero via Jerichunte Jerosolymam acclivis erat, modo sensibili loquendo, et intelligendi modo passio ad ascensum resurrectionis ducebat. Adamum enim in infernum delapsum in cælum revocabat, et humi jacentem imaginem in sublime efferebat. Ascendimus Jerosolymam. Ubi Deus, ibi et virtutis ascensus; ubi malitia, ibi iniquitatis descensus. Ideo David de iis qui secundum virtutem vivunt ait : c Beati omnes, qui habitant in domo tua : in sæcula sæculorum laudabunt te. Beatus vir cujus est auxilium abs te: ascensiones ture in corde ejus > (Psal. 83. 5. 6). Ascensiones tuæ, hoc est, piæ illæ et in altum evectæ ratiocinationes, quæ in sublime agunt eos, qui recte de Deo cogitant. Est ergo temperantiæ via in sublime erigens, via justitiæ in altum ducens : omnisque, ut ita dicam, pictatis via Dei amantem in altum adducit, de quo dicebant gentiles : Venite, proficiscaenur ad montem Domini, et ad domum Dei Jacob (Mich. 4. 2). Ubi pietatis doctrina, ibi ascensus est 1: ubi vero malitia, ibi plane descensus. Id testificatur David propheta dicens: Libera me a descendentibus in lacum (Psal. 29. 4); et rursus, Qui exaltas me de portis mortis (Psat. 9. 15). Itaque illud, Ascendimus, non frustra dictum est. Ecce ascendimus. Atqui solus ad passionem venit. Cur ergo in communi ait, Ascendimus? Quia passio quidem mea, salus vero omnium hominum communis est. Ideo divinus apostolus in generosam illam et miraculi plenam erupit vocem, ut modo audistis: Cum Christo crucifixus sum. Vivo autem, jam non ego, vivit vero in me Christus (Gal. 2. 19. 20). Alioquin, cum vellet fructum crucis ostendere, subjecit statim in sequentibus : Christus nos redemit a maledicto legis, factus pro nobis maledictum (Gal. 3. 13): scriptum est enim, Maledictus omnis qui pendet in ligno (Deut. 21. 23).

2. Ilic mihi diligenter animadverte, ne abs te veritatis perceptio elabatur. Contradicent enim statim Judæi, de quibus ait Paulus, Inimici crucis Christi, quorum finis interitus ( Philipp. 3. 18. 19 ), et statim simplicibus objicient : Si maledictus qui pendet, quomodo a maledicto tibi benedictionem impertiri exspectas? quomodo ab eo, qui in mortem cecidit, vitam speras? Id quod apparet, ut ipse doctor noster Paulus confitetur, maledictum est : Scriptum est enim. Maledictus omnis qui pendet in tigno (Gal. 3. 13. Deut. 21. 23). Si itaque scriptum est et testimonio firmatum, quomodo benedictio a maledicto datur crucis cultoribus! Hæc semper dicit et objicit Judæus, inimicus crucis Christi. Si itaque Judacus tibi dixerit, Quomodo maledictus dat benedictionem? dic illi, Quomodo in deserto serpentes mordebant progenitores tuos; Moyses autem imagine serpentis facta, et in cruce suspensa, dicit, Quicumque a serpente morsus fuerit, serpentem

1 Reg., Uti veritatis doctrina, ibi etiam piztatis est progressus.

respiciat, et salvus erit ( Num. 21. 8)? Sed ait, quid hoc ad rem? Sane multum ad rem pertinet. Annon audisti Deum dicentem, Maledictus tu præ omnibus bestiis terræ (Gen. 3. 11)? Quomodo igitur maledicti imago vitam attulit progenitoribus vestris? Dictum repeto, ut sententiam firmius statuam. Si quidem difficile tibi videatur ex maledicto benedictionem emanare ( Maledictus enim omnis qui pendet in ligno ), quomodo imago serpentis maledicti, qui audivit, Maledictus tu præ omnibus bestiis, populo in calamitate constituto benedictionem attulit? Annon side dignius suisset dicerc, Si quis ex vobis morsus fuerit, respiciat in cælum að Deum, et sanabitur? vel dimisso cæli aspectu, annon poterat dicere, Si quis morsus fuerit, respiciat in candelabrum luminis, et salvus erit? aut respiciat in mensam propositionis sanctorum panum, et salvus crit? aut in altare, aut in velum, aut in arcam, sive in imaginem Cherubinorum, vel in propitiatorium? At nibil eorum adduxit legislator magnus; verum unam crucis imaginem erexit, et hanc per maledictum serpentem. Cur ergo, Judæe, Moyses hæc facit? cur serpentem constat, qui per legem dixerat, Non facies sculptile, neque susile (Levit. 26. 1)? Sed our hac ingrato loquor? Ipsum legislatorem interrogo: Dic mihi, sidelissime Dei famule, an id facis quod prohibes? an quod reprobas, id operaris? qui dicis, Non facies sculptile, neque susile, sundis et sculpis serpentem? Verum dicet : Illas tuli leges, ut omnem impictatis materiam exscinderem, et hunc populum a quovis idolorum cultu averterem; nunc autem serpentem conflo, ut imaginem dispensationis crucis præfigurem, viam per quam apostoli decurrant complanans, signum illius crucis magnum inauditumque longe antea adhibeo. Quod autem hac explicatio non detorta sit, audi Dominum, qui veterem illam imaginem confirmat ac de scipso interpretatur. Nicodemum enim alloquens ut populi doctorem, virum apud Judæos præcipuum, qui posset œconomiam intelligere, ait : e Et sicut exaltavit Moyses serpentem in deserto, ita exaltari oportet Filium hominis, ut omnis qui credit in ipsum non percat, sed habeat vitam æternam » (Joan. 3. 14. 15). Die igitur, o stupide Judæe, an non æs erat illud? Mortua materies mortem vincere possit, figuram crucis habens, et ipsa crucis veritas non creditur? et hæc post conversionem orbis terræ, post constitutam in toto orbe pietatem, postquam gentiles crediderunt, post excitatas Ecclesias, post tanta certamina, post tantam virtutum exercitationem, post tantam angelici instituti accessionem? Sane luculenter demonstratum est, omnem adversariis crucis aditum præclusum esse, ad exprobrandam nobis figuram maledicti. Et adversus illos quidem hæc satis sint : nos autem fideles nobiscum expendamus, et exploremus verborum accurationem. Cur Dominus imaginem illius œconomiæ non per alium, sed per serpentem præsignificat? Ad certamina cum adversariis suscipienda exemplar illius maledicti serpentis satis est : verum jam persuadendum iis, qui filii pietatis sunt, quo pacto figura illius maledicti serpentis imago fuerit Christi, qui adoratur. Quocirca id nos accurate explicare, et vos studiose audire par est.

3. Figura serpentis, fratres, imago erat economiæ crucis. Quod autem ad modum attinet, sicut illa serpentis figura imaginem quidem et speciem serpentis præ se ferebat, venenum autem nequitiamque serpentis non habebat: sic et Servator, secundum divinum apostolum, in similitudine carnis peccati apparens, extra omne peccatum fuit; sicut et beatus Isaias, cum beato Paulo (a) consonans, ait : Qui peccatum non fecit; nec inventus est dolus in ore ejus (Isai. 53. 9; 1. Pet. 2. 22). Secundum Isaiam imaginem unam habes: ad alteram accede. Contuere veritatem per figuras splendentem. Serpentes mordebant filios Israel, quando populus in perniciem ruit. Petit Moyses a Deo ut medicinam salutarem præberet. Deus famulo medicinam benesicam commonstrat, et ait: Fac serpentem eneum, illumque erige ante tabernaculum testimonis (Num. 21. 8). Quid sibi vult hoc signum? Alii sunt mordentes serpentes, et alius pro illis crucifigitur. Quid significat ænigma? quid præ se fert umbra illa mysterii? Quemadmodum-ıllic in figura aliis mordentibus serpentibus, alius qui non momorderat cruci affixus est: sicaliis peccantibus hominibus pro omnibus passurus est innocens Jesus. Pro serpentibus, qui mordebant, serpens innoxius crucifigitur; pro nobis, qui morti subjicimur, is, qui morti non subjectus fuit, crucifigitur. Quod præclare cum atiis Isaias prædixit in hunc modum: Pro peccatis populi venit in mortem; et, Dominus tradidit seipsum pro peccatis nostris (Isai. 53. 12. 6). Testimonio confirmanda iterum est mysterii ratio. Quemadmodum illic alii serpentes erant, qui mordebant, alius qui suffigebatur : ita et hic omnes peccaverant, et unus pro omnibus crucifigitur. Habes secundam; sed et tertiam imaginem considera. In ore duorum vel trium testium, stabit omne verbum (Deut. 19. 15). Quare crucifigitur serpens æncus? Ut aboleantur morsus serpentium. Aliud ergo est quod in crucem tollitur, et alia quæ abolentur. Annon significationem veritatis animadvertis? annon quasi sub involucro Scripturæ vim economiæ perspicis? Sublatus in crucem est, inquit, ancus serpens, ut abolerentur morsus draconum; crucifixus est Christus, ut dæmonum operationes cessarent. Alius est serpens ille qui erigitur, alii qui comprimuntur dracones; alius quì cruci affixus est Christus, et alii qui abolentur dæmones. Et quemadmodum illic imago serpentis, qui apparchat, morsus serpentium abolevit, ita et hic mors Christi mortem sustulit, et dæmonas profligavit. Merito itaque Servator imaginem sibi adaptans dixit: Et sicut Moyses exultavit serpentem in deserto, ita exaltari oportet Filium hominis, ut omnis, qui credit in ipsum, non pereat, sed habeat vitam æternam (Joan. 3. 14. 15). llabes, mi frater, beatum Moysem alia figura crucem subindicantem; quo autem pacto, audi. Eos enim, qui de cruce loquantur, multas mysterii contemplationes in medium afferre oportet. Israelitis in deserto

. (a) Juxta Savil. legendum est, Petro, et reipsa, apud Petrum verba laudata leguntur.

bellum intulere alienigenæ quidam, Amalecitæ dicti. Meyses autem Jesum Nave, populi ducem, et successorem suum, armatum proficisci jubet, ipso interea in monte manibus expansis manente. Nam ait Scriplura: c Moyses ascendit in montem, et expandit manus suas. Et factum est, cum extenderet manus, vincebat Israel; et cum dimitteret a corporea gravitate victus, vincebat Amalec > (Exod. 17. 11). Quid sibi vult hæc figura? Judæus statim metuens, ne per imaginem gloria crucis Christi effulgeat, ait, Nihil hæc figura pertinet ad ea, quæ tu fabularis. Precationis figura erat illa forma, non imaginis, prout tu opinaris. Quod si ita est, si vere victoria illa fructus precationis fuit, cur Scriptura non precationi victoriam adscripsit (non enim ait Scriptura: Cum precaretur Moyses: illud enim vere significat, victoriam non fuisse precationis fructum), sed adscribit imagini figuraque manuum? Cum enim manus demitteret Moyses, superabatur Israel; cum expanderet, profligabatur Amalec. Nam si id precationi adscribendum erat, dicere oportuisset: Et cum precabatur Moyses, vincebat. Sed, ut dixi, precatione omissa, non quidem ut inutili, sed ut quæ imagini crucis cedere deberet, siguræ et signo victoriam adscribit. Quando enim Moyses expandebat manus, vincebat Israel. Quid sibi vult expansa manus? Depinge tibi manus expansas, ut splendentem adorandæ Crucis imaginem videas. Verum defatigatus est, inquit Scriptura, Moyses; neque enim manus corporea gravitate viciæ illam imaginem sustinere poterant. Quid ergo? Ne, soluta imagine, victoria quoque amitteretur, sustinent Aaron et Or, allevantque manus ejus, ne, evanescente imagine, victoria quoque elaberetur. Cur omnino Aaron et Or manus suffulciunt? Aaron, fratres, sacerdotali munere fungebatur; Or vero regiæ tribus cognationem habebat. Itaque imaginem crucis sacerdotium et regnum instar satellitum stipant. Ac quemadmodum cum transfiguraretur Dominus in monte, visi sunt Moyses et Elias a dextris et a sinistris, ut regiam Christi imaginem quasi satellites stiparent: sic etiam hic Aaron sacerdotii ordinem obtinens cruci adstat, et simil ter Or primum regiæ dignitatis florem habens crucem stipat. Hæc a me dicta sunt, ut ostendam, quomodo priscis illis patribus pietatis imago fuerit proposita, necnon quam honorata ab illis fuerit œconomiæ figura. Si autem illi qui prænuntiabant, tanta cum laude illam prædicarunt, et cum tanto honore præsignificarunt : quo ore nos Domini crucem divinamque illam teconomiam convenit celebrare? Non ignoro vos magno desiderio teneri talium orationum, quibus sacræ theologiæ dogmata explicantur: at quæ nunc dicta sunt illis sunt affinia. Ejusdem enim animi est et crucem prædicare, et unigenitum Deum Verbum laudibus extollere. Quamobrem sive divinitatem Unigeniti celebres, sive ejus œconomiam honores, una eademque est pictatis demonstratio.

4. Cæterum quando crucem, quando corporis œconomiam audis, mentem erige ad sublimitatem potestatis Unigeniti. Ne illa figura, quæ hic tui causa fa-

erat qui corpore solvebatur, et qui secundum Spiritum quod solutum erat excitabat. Nam ait, Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud (Joan. 2. 19). Ecce ascendimus Jerosolymam. Christum sequentium non est umquam descendere, sed ascendere perpetuo. Alioquin vero via Jerichunte Jerosolymam acclivis erat, modo sensibili loquendo, et intelligendi modo passio ad ascensum resurrectionis ducebat. Adamum enim in infernum delapsum in cælum revocabat, et humi jacentem imaginem in sublime efferebat. Ascendimus Jerosolymam. Ubi Dous, ibi et virtutis ascensus; ubi malitia, ibi iniquitatis descensus. Ideo David de iis qui secundum virtutem vivunt ait : c Beati omnes. qui habitant in domo tua : in sæcula sæculorum laudabunt te. Beatus vir cujus est auxilium abs te: ascensiones ture in corde ejus > (Psal. 83. 5. 6). Ascensiones tuæ, hoc est, piæ illæ et in altum evectæ ratiocinationes, quæ in sublime agunt eos, qui recte de Deo cogitant. Est ergo temperantiæ via in sublime erigens, via justitiæ in altum ducens : omnisque, ut ita dicam, pictatis via Dei amantem in altum adducit, de quo dicebant gentiles : Venite, proficiscaenur ad montem Domini, et ad domum Dei Jacob (Mich. 4. 2). Ubi pietatis doctrina, ibi ascensus est 1: ubi vero malitia, ibi plane descensus. Id testificatur David propheta dicens: Libera me a descendentibus in lacum (Psal. 29. 4); et rursus, Qui exaltas me de portis inortis (Psat. 9. 15). Itaque illud, Ascendimus, non frustra dictum est. Ecce ascendimus. Atqui solus ad passionem vemit. Cur ergo in communi ait, Ascendimus? Quia passio quidem mea, salus vero omnium hominum communis est. Ideo divinus apostolus in generosam illam et miraculi plenam erupit vocem, ut modo audistis: Cum Christo crucifixus sum. Vivo autem, jam non ego, vivit vero in me Christus (Gal. 2. 19. 20). Alioquin, cum vellet fructum crucis ostendere, subject statim in sequentibus : Christus nos redemit a matedicto legis, factus pro nobis maledictum (Gal. 3. 13): scriptum est enim, Maledictus omnis qui pendet in ligno (Deut. 21. 23).

2. Ilic mihi diligenter animadverte , ne abs te veritatis perceptio elabatur. Contradicent enim statim Judæi, de quibus ait Paulus, Inimici crucis Christi, quorum finis interitus ( Philipp. 3. 18. 19 ), et statim simplicibus objicient : Si maledictus qui pendet, quomodo a maledicto tibi benedictionem impertiri exspectas? quomodo ab eo, qui in mortem cecidit, vitam speras? Id quod apparet, ut ipse doctor noster Paulus confitetur, maledictum est : Scriptum est enim, Maledictus omnis qui pendet in ligno (Gal. 3. 13. Deut. 21.23). Si itaque scriptum est et testimonio firmatum, quomodo benedictio a maledicto datur crucis cultoribus? Hæc semper dicit et objicit Judæus, inimicus crucis Christi. Si itaque Judacus tibi dixerit, Quomodo maledictus dat benedictionem? die illi, Quomodo in descrto serpentes mordebant progenitores tuos; Moyses autem imagine serpentis facta, et in cruce suspen-Sa. dicit, Quicumque a serpente morsus fuerit, serpentem

1 Reg., Uti veritatis doctrina, ibi etiam pictatis est pro-Gressus.

respiciat, et salvus erit ( Num. 21. 8)? Sed ait, quid hoc ad rem? Sane multum ad rem pertinet. Annon audisti Deum dicentem, Maledictus tu præ omnibus bestiis terræ (Gen. 3. 14)? Quomodo igitur maledicti imago vitam attulit progenitoribus vestris? Dictum repeto, ut sententiam sirmius statuam. Si quidem difficile tibi videatur ex maledicto benedictionem emanare ( Maledictus enim omnis qui pendet in ligno ), quomodo imago serpentis maledicti, qui audivit, Maledictus tu præ omnibus bestiis, populo in calamitate constituto benedictionem attulit? Annon side dignius suisset dicerc, Si quis ex vobis morsus fuerit, respiciat in cælum ad Deum, et sanabitur? vel dimisso cæli aspectu, annon poterat dicere, Si quis morsus fuerit, respiciat in candelabrum luminis, et salvus erit? aut respiciat in mensam propositionis sanctorum panum, et salvus erit? aut in altare, aut in velum, aut in arcam, sive in imaginem Cherubinorum, vel in propitiatorium? At nihil eorum adduxit legislator magnus; verum unam crucis imaginem erexit, et hanc per maledictum serpentem. Cur ergo, Judæe, Moyses hæc facit? cur serpentem constat, qui per legem dixerat, Non sacies sculptile, neque fusile (Levit. 26. 1)? Sed our hac ingrato loquor? Ipsum legislatorem interrogo: Dic mihi, sidelissime Dei famule, an id facis quod prohibes? an quod reprobas, id operaris? qui dicis, Non facies sculptile, neque susile, fundis et sculpis serpentem? Verum dicet : Illas tuli leges, ut omnem impietatis materiam exscinderem, et hunc populum a quovis idolorum cultu averterem; nunc autem serpentem conflo, ut imaginem dispensationis crucis præfigurem, viam per quam apostoli decurrant complanans, signum illius crucis magnum inauditumque longe antea adhibeo. Quod autem hac explicatio non detorta sit, audi Dominum, qui veterem illam imaginem confirmat ac de scipso interpretatur. Nicodemum enim alloquens ut populi doctorem, virum apud Judxos præcipuum, qui posset œconomiam intelligere, ait : c Et sicut exaltavit Moyses serpentem in deserto, ita exaltari oportet Filium hominis, ut omnis qui credit in ipsum non pereat, sed habeat vitam æternam » ( Joan. 3. 14. 15). Dic igitur, o stupide Judæe, an non æs erat illud? Mortua materies mortem vincere possit, figuram crucis habens, et ipsa crucis veritas non creditur? et hæc post conversionem orbis terræ, post constitutam in toto orbe pietatem, postquam gentiles crediderunt, post excitatas Ecclesias, post tanta certamina, post tantam virtulum exercitationem, post tantam angelici instituti accessionem? Sane luculenter demonstratum est, omnem adversariis crucis aditum præclusum esse, ad exprobrandam nobis figuram maledicti. Et adversus illos quidem hæc satis sint : nos autem sideles nobiscum expendamus, et exploremus verborum accurationem. Cur Dominus imaginem illius œconomiæ non per aliam, sed per serpentem præsignificat? Ad certamina cum adversariis suscipienda exemplar illius maledicti serpentis satis est : verum jam persuadendum iis , qui filii pietatis sunt , quo pacto fignra illius maledicti serpentis imago fue-

τος οίχονομίαν, άνάγαγέ σου την διάνοιαν πρός τὸ ύψος τῆς τοῦ Μονογενοῦς ἐξουσίας. Μἡ τὸ σχῆμα τὸ διά σε γενόμενον ταπεινούτω σου το φρόνημα, άλλ' ή φιλανθρωπία τοῦ σώσαντος άναγαγέτω σου την διάνριαν. Σταυρός μέν γάρ διά σέ, άξία δὲ Θεοῦ δι' ἐαυτόν. 'Αξία δὲ Θεοῦ ούχ ὑψοῦται λόγοις, οὐ καθαιρεῖται λόγοις · άλλ' οἱ καθαιροῦντες, ἐαυτῶν ἐργάζονται τὴν καθαίρεσιν οι δε ύψουντες, έαυτων την εύτέλειαν είς υψος ανάγουσιν. "Ωσπερ ούν ξφθημεν εἰπόντες, ότι και ό την οίκονομίαν, και ό την θεολογίαν άνυμνήσας, τῆς αὐτῆς ἔχεται διανοίας· ἀλλ' ἐπειδἡ τοῖς χθές ήμεν γεγυμνασμένοις έλειπέ τι πρός τό, "Ινα τινώσχωσί σε τὸν μόνον άληθινὸν Θεὸν χαὶ Κύριον Ίησοῦν Χριστόν · καὶ πρὸς μὲν τὸν μόνον άληθι**νύν Θεύν άπεδείχθησαν αί προφητείαι καί αί μαρτυ**ρίαι τῷ Υἰῷ, ὅτι καὶ μόνος ἀληθινός · ἀναγκαῖον δὲ οἶμαι κάκείνην έξετάσαι της λέξεως την θεωρίαν. Καίτοι φησίν ο αίρετικός. Τί δη πάλιν έχεις και πρός το άπεσταλμένον είπειν; 'Ρητώς γάρ άναγέγραπται Kal δη ἀπέστειλας Ίησοῦν Χριστόν. Μη ὁ ἀποστείλας τῷ ἀποσταλέντι ὁμότιμον ἔχει τὴν ἀξίαν; Ταῦτα ἐἀν μέν τἢ λέξει δουλεύων ἀναγινώσκης, πολλάκις, ὡς προειρήχαμεν, πολλήν εύρήσεις ώς άληθῶς πρὸς ήμᾶς ἐναντιότητα, καὶ οὐ συμφωνοῦντα τοῖς αὐτοῖς λογισμοίς τὰ χαλῶς μὲν γεγραμμένα, χαχῶς δὲ νενοημένα. έλν δὲ πρός αύτην την άληθειαν άναλάδης την Εννοιαν, ούδαμοῦ σοι πρός ἐναντιότητα περιτραπήσεται τὸ τῆς διανοίας δμμα, ὑπ' αὐτοῦ τοῦ ἀγίου Πνεύματος όδηγούμενον πρός άχριδη χατανόησιν. Τό γάρ, 'Απεστάλη, καὶ Άπέστειλεν, άνθρώπινα μὲν φέρει ρήματα, θεία δὲ χηρύττει νοήματα. Ούτε γάρ ὁ άποστείλας από τόπων είς τόπους απέστειλεν, ούτε ό άποσταλείς άπό τόπων είς τόπους ήλθεν. 'Αλλ' άπέστειλε, φησίν, ό Πατήρ τον Υίον είς τον χόσμον, ώς μή παρόντα τῷ κόσμῳ, πρὸς ὄν ἐπέμπετο. Πῶς ἡ Γραφή φησι περί αὐτοῦ τοῦ Κυρίου, Έν τῷ κόσμφ ην, και ο κόσμος δι' αυτοῦ ἐγένετο; Πως οὖν ήλθεν ὁ παρών, ἐφάνη ὁ λανθάνων; εἰ δὲ άληθῶς, ὡς ἀχούεις, νοείς τὸ, 'Απέστειλε, πάσα ἀνάγκη καὶ τὸν ἀποσταλέντα τούτοις επιστήναι τοίς τόποις, οίς μηδέπω παρήν, και τον άποστείλαντα έκει πέμπειν, όπου μή πάρεστι. Πώς ούν ο εύαγγελιστής έλεγε, Πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρίς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν; 'Er τῷ κόσμφ ἦr, καὶ ὁ κόσμος δι' αὐτοῦ ἐγέrετο; Εί τοίνυν ήν εν τῷ κόσμφ, πῶς ἀποστέλλεται εν τῷ χόσμω; Ούχ ήχουσας αὐτοῦ λέγοντος, Τὸν οὐρατότ και τητ τητ έτω πληρώ, λέγει Κύριος; Τί οῦν βούλεται τὸ, ᾿Απεστάλη; ᾿Αντὶ τοῦ, ϶ῶφθη, ἀντὶ τοῦ, Διὰ σαρκὸς ἔλαμψεν. Ἡ γὰρ ἀποστολή ού την άπο τόπων είς τόπους μετάδασιν σημαίνει, άλλά την έχ τῆς ἀοράτου θεότητης εἰς ἐμφανῆ παρουσίαν. Ούτε γάρ ἐπιδημήσας τῆ γῆ κατά τὴν άνθρωπίνην οίχονομίαν, τούς ούρανούς [518] έχένωσε της έαυτοῦ άξίας, ούτε νῦν ἀναληφθείς κατά την της σαρχός ανάληψιν, την γην ξρημον χατέλιπε τῆς ίδίας ἐπιστασίας. Πάλιν ἐτέρως τὸν λόγον γυμνάσωμεν. Εί χατά την λέξιν, άδελφοί, ό Πατηρ άπέστειλε τον Υέον είς τον χόσμον, δηλον ότι ο άποστείλας του άπεσταλμένου χωρίζεται κατά την ίδιαν στάσιν. Εὶ μὲν γὰρ σὺν αὐτῷ ἐστι, περιττὸν τὸ, ᾿Απέστειλεν: εί δὲ ἀπέστειλεν, ἀνάγκη κεχωρίσθαι, κατά την της λέξεως εμφασιν. 'Αλλ' ού δεί τη λέξει δουλεύειν, άλλά τη πίστει στοιχείν. Και τίς ημίν μαρτυρήσει λόγος, ότι έπὶ γῆς φανείς έν ούρανοῖς ῆν; τίς δέ μαρτυρήσει λόγος, ότι παρά Πατρός άπεσταλμένος

ούχ έχωρίσθη του Πατρός; Εί ἀπεστάλη είς τον χόσμον, κατά την λέξιν, εί ό πέμψας τοῦ ἀπεσταλμένου χωρίζετοι, πῶς ἔλεγεν, Ἐγὼ ἐν Πατρί, καὶ ὁ Πατλρ èr ἐμοί; πῶς δὲ πάλιν Ελεγε, Καὶ ὁ πὲμψας με Πατηρ μετ' έμου έστιν; 'Οράς ότι η φύσις ού χωρίζεται ή δε οίχονομία το σχημα της αποστολης ενδείχνυται. Τί οὖν βούλεται τὸ, 'Arabalrω πρὸς τὸ**ν Πατέρα μου** ; Εί γάρ σύν αὐτῷ ὁ Πατήρ, διὰ τί ἀναδαίνει; Ἡ ἀνάδασις την οίχονομίαν έρμηνεύει, τοῦ σώματος την ἀνάληψιν, οὐ τῆς θεότητος τὴν διάστασιν. Θέλεις δὲ μαθείν, ότι ώσπερ επιδημήσας τἢ γἢ, τοὺς οὐρανοὺς ού κατέλιπεν, ούτε του Πατρός έχωρίσθη, ούτω καὶ είς οὐρανοὺς ἀναληφθείς, τὴν γῆν οὐ κατέλιπεν ἔρημον; 'Ο είπων πρός τους έαυτου μαθητάς. Και ίδου έγὼ μεθ' ὑμῶν εἰμι, ἀλλὰ ἀνέρχομαι, ὅθεν κατῆλθον, πρός τόν Πατέρα μου · ὁ αὐτός πάλιν πρός ἐκείνους λέγει. Και ίδου έγω μεθ' υμών είμι πάσας τὰς ἡμέρας έως τῆς συττελείας τοῦ αίῶνος. Τὸ οὖν, "Ira γινώσχωσί σε τὸν μόνον άληθινὸν Θεὸν, καὶ εν ἀπέστειλας Ίησοῦν Χριστόν, διπλῆν Εννοιαν Εγει. και μάχαιραν διπλην· την μέν κατά της είδωλολατρείας όπλιζομένην, την δε κατά της Ιουδαϊκής άπειθείας παραταττομένην. Μόνον μέν γάρ άληθενόν θεόν λέγει, ίνα τὰ νεχρὰ είδωλα στηλιτεύση · ἀπεσταλμένον δε Ίησοῦν Χριστόν, ΐνα τοὺς τὴν οἰχονομίαν άρνουμένους επιστομίση εκλάμδανε τοίνυν τὰ βήματα πρός την Εννοιαν, και μη υδριζε την άξιαν διλ την λέξιν.

ε'. "Ινα δὲ μάθης ἀχριδῶς, ὅτι τὸ ἀπεστάλθαι παρὰ τοῦ Θεοῦ οὐ τὴν ἀπὸ τόπων εἰς τόπους μετάστασιν σημαίνει, άλλά τῆς οίχονομίας την φανέρωσιν . περί Ίωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ λέγει τὸ Εὐαγγέλιον, τοῦ ἀπὸ γής δντος, και έπι γής φανερωθέντος · Εγένετο ανθρωπος απεσταλμένος παρά θεοῦ. Αρα απ' ούρανων άπεστάλη Ἰωάννης; άρα άνωθεν ελήλυθε; Πως ούν ελήλυθεν; Είτα άνθρωπος μεν αποστελλόμενος ούχ ἀπό τόπων εἰς τόπους μετέστη, ἀλλά τὴν οἰχονομίαν ένεχειρίσθη · ὁ δὲ Θεὸς Λόγος, ὁ πάντα πληρῶν, έλν είπη έαυτον άπεσταλμένον, την φύσιν ϊδρισε, καλ ού την οίχονομίαν εμήνυσεν; "Ορα αύτον, άδελφε, καί πληρούντα της σαρκός την οίχονομίαν, και μη καθαιρούντα τῆς θεϊκῆς δυνάμεως τὴν άξίαν. Καὶ τὸ ἰερατιχὸν σχήμα. 'Arabairω πρός τὸν Πατέρα μου, καὶ παρακαλέσω αύτον, και Παράκλητον πέμψει υμίν [519] τὸ Πνεῦμα τῆς άληθείας. Εἰ ἀναδαίνεις ἄνω, και παρακαλείς, και παρακαλών δυσωπείς, και μετά την παράχλησιν άποστέλλει; τὸ Πνευμα (παραχαλώ γάρ, Εφης, και πέμπω), τίνος Ένεκεν πρό της άναδάσεως λύεις την του Πατρός αύθεντίαν; Εί μη αύθεντείς κατά την θείαν άξίαν, άλλ' άναμένεις άνελθείν πρός τον Πατέρα είς του ούρανου, και παράκλησιν και ίκεσίαν προσάγειν, καὶ οῦτω λαδείν τοῦ Πνεύματος τὴν χάριν, καλ είς πάταν εκπέμψαι την οίκουμένην, τίνος ξνεκεν πρίν άναδής, πρίν παρακαλέσης, οίκείαν ενδείκνυσαι την αύθεντίαν; διά τί πρό τῆς ἀναλήψεως, ἀναστάς έχ νεχρών, ἐνεφύσησας εἰς τὰ πρόσωπα τῶν ἀποστόλων, και λέγεις, Λάβετε Πνεύμα άγιον; "Ο αίτεις παρά Πατρός, πριν ίκετεύσης Πατέρα, δίδως. Ούκοῦν είρωνεύη την αίτησιν; Ούχ είρωνεύομαι, φησίν ούχ ξστι γάρ είρωνεία παρά τη άληθεία άλλά το μέν ηρμοσται τη άξία, το δε πρέπει τη οίχονομία. Διά τί ούν ένεφύσησας είς τὰ πρόσωπα τῶν ἀποστόλων; "Εδει με, φησίν ό Σωτήρ, άναστάντα έχ των νεχρών. την άπαρχην της ζωής τῷ κόσμο χαρίσασθαι. Έπειδή

cta est, sensus tuos deprimat, sed benignitas illa Christi, qui te servavit, mentem tuam extollat. Crux quidem propter te, majestas vero Dei propter ipsum. Majestas divina nulla oratione amplificari, nulla etiam dejici potest : sed qui dejicere student, seipsos dejiciunt; qui vero Deum laudibus evehunt, se licet indignos in altum extollunt. Quamobrem, ut prius dicebamus, qui incarnationem, qui theologiam laudat, in hac sententia versatur: quoniam vero aliquid deerat iis, quæ heri tractavimus, circa illud quidem, Ut cognoscant te solum verum Deum et Dominum Jesum Christum (Joan. 17. 3); ac circa illud quidem, Solum verum Deum, prolatæ sunt prophetiæ et testimonia quod Filius solus verus Deus sit; necessarium existimo illius dicti vim explorare. Atqui, ait hæreticus, quid potes de missione illa dicere? Diserte enim scriptum est, Et quem misisti Jesum Christum. An qui misit parem cum misso sortitur honorem? Hæc si ita legas, ut literæ servias, ut supra diximus, sæpe dissidebis a nobis, neque rationi congruentia deprehendes ea, quæ bene quidem scripta, sed male intellecta sunt; si vero sententiam secundum rei veritatem accipias, nusquam tibi in contrarium vertetur mentis oculus ad accuratam intelligentiam a Spiritu sancto directus. Verba enim hæc, Missus est, et, Misit, humana quidem sunt, at divinos quosdam sensus declarant. Neque enim et qui misit, ex locis in loca misit, neque is qui missus est, ex locis in loca venit. Atqui, ait hæreticus, Pater Filium misit in mundum, quasi qui in mundo præsens non esset, ad quem mittebatur. Quomodo Scriptura de ipso Domino ait, In mundo erat, et mundus per ipsum factus est (Joan. 1. 10)? Quomodo ergo venit qui aderat, apparuit qui latebat? Quod si vere illud, Misit, ita intelligis ut audis, necesse omnino est, eum qui missus fuit, in iis constitui locis, in quibus nondum præsens erat, et mittentem eo mittere, ubi non aderat. Quomodo igitur evangelista dicebat, Omnia per ipsum sacta sunt, et sine ipso sactum est nihil? In mundo erat, et mundus per ipsum factus est (Joan. 1.3). Si itaque in mundo erat, quomodo mittitur in mundum? Non audisti eum dicentem, Cælum et terram ego impleo, dicit Dominus (Jer. 23. 24)? Quid ergo sibi vult illud, Missus est? Id est, visus est; per carnem illuxit. Missio enim nullam de loco in locum profectionem indicat; sed ex invisibili divinitate in conspicuam præsentiam. Neque enim cum in terram secundum humanam naturam et per œconomiam venit, cælos sua majestate vacuos reliquit, neque nunc post carnis assumptionem, terram reliquit sua administratione vacuam. Iterum rem alio modo excutiamus. Si secundum literam, fratres, Pater misit Filium in mundum, palam est mittentem a misso secundum propriam stationem separatum esse. Nam si cum ipso est, supervacaneum est illud, Misit: sin vero misit, necesse est separatum esse, si quidem verbi vim respicias. At nequaquam serviliter oportet verbis hærere, sed cum side procedere. Et quis nobis testisicabitur, eum, qui in terra apparuit, etiam in cælis fuisse? quis sermo testificabitur, cum a Patre missum a

Patre separatum non fuisse? Si missus est in mun. dum, ut scriptum est, si qui misit a misso separatur. quomodo dicebat, Ego in Patre, et Pater in me? ac rursus quomodo dicebat, Et qui misit me Pater, mecum est (Joan. 14. 11. et 8. 16)? Vides naturam non separari : œconomia autem sive incarnatio missionis speciem ostendit. Quid ergo sibi vult illud, Ascende ad Patrem meum (Joan. 20. 17)? Si cum ipso Pater est, cur ascendit? Ascensio illa humanam Christi œconomiam interpretatur, corporis assumptionem, non separationem a divinitate. Visne discere, eum sicut cum in terram venit, cælos non reliquit, neque a Patre separatus est, sic etiam, cum in calos assumptus est, terram non reliquisse? Qui dixit discipulis suis, Et ecce ego vobiscum sum, sed, ascendo, unde descendi, ad Patrem meum: idem ipse ait illis, Et ecce ege vobiscum sum omnibus diebus usque ad consumnationem saculi (Matth. 28. 20). Illud igitur, Ut cognoscant to solum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum, sensum habet duplicem, duplicemque gladium : aliud contra idololatriam armatum, aliud contra Judaicam incredulitatem comparatum. Solum enim verum Deum dicit, ut mortua idola traducat; missum autem Jesum Christum, ut iis qui incarnationem negant, os obstruat. Verha igitur secundum sensum accipe, ac ne propter literam majestati contumeliam inferas.

5. Ut autem accurate discas, missionem a Deo non mutationem a loco in locum significare, sed incarnationem declarare : de Joanne Baptista, qui de terra erat et in terra apparuerat, ait Evangelium : Fuit homo missus a Deo (Joan. 1.6). Num Joannes de civlo missus est? num de supernis venit? Quomodo ergo venit? Atqui homo missus, non a loco in locum translatus est, sed illi aliquid administrandum commissum fuit; et Deus Verbum, qui omnia implet, si dicat se missum esse, naturam suam contumelia afficiet, neque ita incarnationem suam sive œconomiam indicabit? Vide illum, frater, et carnis œconomiam implentem, et divinæ potestatis dignitatem non tollentem de medio. Et sacerdotale munus sic declaratur, Ascendo ad Patrem meum, et rogabo eum, et Paracletum mittet robis Spiritum veritatis (Joan. 20. 17. et 14. 16. 17). Si ascendis sursum, et rogas, et rogans impetras, ac post rogationem mittis Spiritum (nam rogo, ais, et mitto), cur ante ascensionem Patris auctoritatem tollis? Si non cum auctoritate secundum divinam dignitatem agis, sed exspectas donec ascenderis ad Patrem in calum, ut preces supplicationesque offeras, et sic acceptam Spiritus gratiam in totum orbem mittas, cur antequam ascenderes, antequam rogares, propriam ostendisti auctoritatem? cur ante ascensionem, cum resurrexisses ex mortuis, insufflasti in facies apostolorum, et dixisti, Accipite Spiritum sanctum (Joan. 10. 22)? Quod petis a Patre, id das, antequam ab eo petas. Ergo simulas, dum petis: Non simulo, inquit; nulla enim apud veritatem simulatio; sed aliud dignitati convenit, aliud incarnatum decet. Cur ergo insufflasti in facies apostolorum? Me oportebat, inquit Servator, postquam ex mortuis resurrexeram, primiτος οίχονομίαν, άνάγαγέ σου την διάνοιαν πρός τό ύψος τῆς τοῦ Μονογενοῦς ἐξουσίας. Μὴ τὸ σχῆμα τὸ διά σε γενόμενον ταπεινούτω σου το φρόνημα, άλλ' ή φιλανθρωπία τοῦ σώσαντος άναγαγέτω σου την διάνριαν. Σταυρός μέν γάρ διά σέ, άξία δε Θεού δι' έαυτόν. `Αξία δὲ Θεοῦ οὐχ ὑψοῦται λόγοις, οὐ χαθαιρεῖται λόγοις · άλλ' οἱ καθαιροῦντες, ἐαυτῶν ἐργάζονται τὴν καθαίρεσιν οι δε ύψουντες, έαυτων την εύτέλειαν είς υψος ανάγουσιν. "Ωσπερ ούν Εφθημεν είπόντες, ότι καὶ ὁ τὴν οἰκονομίαν, καὶ ὁ τὴν θεολογίαν ἀνυμνήσας, της αύτης έχεται διανοίας άλλ' έπειδή τοίς χθές ήμεν γεγυμνασμένοις Ελειπέ τι πρός τό, "Ira τινώσχωσί σε τὸν μόνον άληθινὸν Θεὸν καὶ Κύριον Ίησοῦτ Χριστότ· καὶ πρὸς μὲν τὸτ μότοτ άληθινύν Θεύν άπεδείχθησαν αι προφητείαι και αι μαρτυρίαι τῷ Υίῷ, ὅτι καὶ μόνος ἀληθινός · ἀναγκαῖον δὲ οἶμαι κάκείνην έξετάσαι της λέξεως την θεωρίαν. Καίτοι φησίν ο αίρετικός. Τί δη πάλιν έχεις και πρός το άπεσταλμένον είπειν; 'Ρητώς γάρ άναγέγραπται' Kal ον απέστειλας 'Ιησούν Χριστόν. Μή ὁ αποστείλας τῷ ἀποσταλέντι ὁμότιμον ἔχει τὴν ἀξίαν; Ταῦτα ἐἀν μέν τἢ λέξει δουλεύων άναγινώσκης, πολλάκις, ώς προειρήχαμεν, πολλήν εύρήσεις ώς άληθῶς πρὸς ήμᾶς έναντιότητα, καὶ οὐ συμφωνοῦντα τοῖς αὐτοῖς λογισμοίς τὰ καλῶς μὲν γεγραμμένα, κακῶς δὲ νενοημένα. έλν δὲ πρὸς αὐτὴν τὴν άλήθειαν άναλάδης τὴν Εννοιαν, ούδαμοῦ σοι πρός ἐναντιότητα περιτραπήσεται τὸ τῆς διανοίας δμμα, ὑπ' αὐτοῦ τοῦ ἀγίου Πνεύματος όδηγούμενον πρός άχριδη χατανόησιν. Το γάρ, 'Απεστάλη, και Άπέστειλεν, άνθρώπινα μέν φέρει ρήματα, θεία δὲ χηρύττει νοήματα. Ούτε γάρ ό άποστείλας άπο τόπων είς τόπους άπέστειλεν, ούτε ό άποσταλείς άπο τόπων είς τόπους ήλθεν. 'Αλλ' άπέστειλε, φησίν, ο Πατήρ τον Υίον είς τον χόσμον, ώς μή παρόντα τῷ κόσμῳ, πρὸς δν ἐπέμπετο. Πῶς ἡ Γραφή φησι περί αὐτοῦ τοῦ Κυρίου, Ἐν τῷ κόσμφ ην, και ο κόσμος δι' αὐτοῦ ἐγένετο; Πῶς οὖν ήλθεν ὁ παρών, ἐφάνη ὁ λανθάνων; εἰ δὲ ἀληθῶς, ὡς ἀκούεις, νοείς τὸ, ᾿Απέστειλε, πᾶσα ἀνάγχη καὶ τὸν ἀποσταλέντα τούτοις ἐπιστῆναι τοῖς τόποις, οἶς μηδέπω παρῆν, και τὸν ἀποστείλαντα ἐκεῖ πέμπειν, ὅπου μἡ πάρεστι. Πως ούν ο εὐαγγελιστής Ελεγε, Πάντα δι' aùtoù eréreto, nal xwplç aùtoù eréreto où de er; 'Er τῷ κόσμφ ἦr, καὶ ὁ κόσμος δι' αὐτοῦ ἐγένετο; Εί τοίνυν ήν εν τῷ κόσμφ, πῶς ἀποστέλλεται εν τῷ κόσμφ; Ούκ ήκουσας αύτοῦ λέγοντος, Tòr οὐραròr καὶ τὴν τῆν ἐγὼ πληρῶ, λέγει Κύριος; Τί ούν βούλεται τὸ, ᾿Απεστάλη; ᾿Αντὶ τοῦ, ϶Ωφθη, άντι του, Διά σαρχός Ελαμψεν. Ή γάρ άποστολή ού την από τόπων είς τόπους μετάδασιν σημαίνει, άλλά την έχ τῆς ἀοράτου θεότητος εἰς ἐμφανῆ παρουσίαν. Ούτε γάρ ἐπιδημήσας τῆ γῆ κατά τὴν άνθρωπίνην οίχονομίαν, τούς ούρανούς [518] έχένωσε της έαυτου άξίας, ούτε νῦν ἀναληφθείς κατά την της σαρχός ανάληψιν, την γην έρημον χατέλιπε τῆς ίδίας ἐπιστασίας. Πάλιν ἐτέρως τὸν λόγον γυμνάσωμεν. Εί κατά την λέξιν, άδελφολ, ο Πατηρ άπέστειλε τον Υόον εἰς τον κόσμον, δῆλον ὅτι ὁ ἀποστείλας του άπεσταλμένου χωρίζεται κατά την ιδίαν στάσιν. Εὶ μὲν γὰρ σὺν αὐτῷ ἐστι, περιττόν τὸ, Άπέστειλεν εί δὲ ἀπέστειλεν, ἀνάγκη κεχωρίσθαι, κατά την της λέξεως εμφασιν. 'Αλλ' ού δεί τη λέξει δουλεύειν, άλλά τη πίστει στοιχείν. Καλ τίς ήμιν μαρτυρήσει λόγος, ὅτι ἐπὶ γῆς φανεὶς ἐν οὐρανοῖς ἦν; τίς δέ μαρτυρήσει λόγος, ότι παρά Πατρός άπεσταλμένος ούκ έχωρίσθη τοῦ Πατρός; Εἰ ἀπεστάλη εἰς τὸν κόσμον, κατά την λέξιν, εί ο πέμψας του άπεσταλμένου χωρίζετοι, πῶς Ελεγεν, Ἐγὼ ἐν Πατρί, καὶ ὁ Πατήρ èr έμοι; πῶς δὲ πάλιν Ελεγε, Καὶ ὁ πέμψας με Πατηρ μετ' έμοῦ έστιτ; 'Οράς ότι ή φύσις ού χωρίζεται. ή δε οίχονομία το σχημα της αποστολής ενδείχνυται. Τί οὖν βούλεται τὸ, 'Αναβαίνω πρὸς τὸν Πατέρα μου; Εί γάρ σύν αὐτῷ ὁ Πατήρ, διὰ τί ἀναδαίνει; ή ἀνάδασις την οίχονομίαν έρμηνεύει, τοῦ σώματος την άνάληψιν, ού της θεότητος την διάστασιν. Θέλεις δέ μαθείν, ότι ώσπερ επιδημήσας τη γή, τούς ούρανούς ού κατέλιπεν, ούτε του Πατρός έχωρίσθη, ούτω καί είς ούρανούς άναληφθείς, την γην ού κατέλιπεν έρημον: 'Ο είπων πρός τους έαυτου μαθητάς, Και ίδου έγω μεθ' υμων είμι, αλλά ανέρχομαι, δθεν κατήλθον, πρός τόν Πατέρα μου · ὁ αὐτὸς πάλιν πρὸς ἐχείνους λέγει. Και ίδου έγω μεθ' υμών είμι πάσας τὰς ἡμέρας ἔως τῆς συττελείας τοῦ αἰῶτος. Τὸ οὖν, "Ira γινώσκωσί σε τὸν μόνον άληθινὸν Θεὸν, καὶ ὸν άπέστειλας Ίησοῦν Χριστόν, διπλην Εννοιαν έχει, χαι μάχαιραν διπλην· την μέν χατά της είδωλολατρείας όπλιζομένην, την δε κατά της 'Ιουδαϊκής άπειθείας παραταττομένην. Μόνον μέν γάρ άληθινόν Θεόν λέγει, ΐνα τὰ νεχρὰ είδωλα στηλιτεύση · ἀπεσταλμένον δὲ Ἰησοῦν Χριστὸν, ἴνα τοὺς τὴν οἰχονομίαν άρνουμένους επιστομίση εκλάμδανε τοίνυν τὰ ρήματα πρός την εννοιαν, και μη υδριζε την άξιαν διλ την λέξιν.

ε'. Ίνα δὲ μάθης ἀχριδῶς, ὅτι τὸ ἀπεστάλθαι παρὰ του Θεού ού την άπο τόπων είς τόπους μετάστασιν σημαίνει, άλλά τῆς οίχονομίας τὴν φανέρωσιν . περί Ίωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ λέγει τὸ Εὐαγγέλιον, τοῦ ἀπὸ γης όντος, και έπι γης φανερωθέντος · Έγένετο άνθρωπος απεσταλμένος παρά θεοῦ. Αρα απ' ούρανῶν ἀπεστάλη Ἰωάννης; ἄρα ἄνωθεν ἐλήλυθε; Πῶς ούν ελήλυθεν; Είτα άνθρωπος μεν αποστελλόμενος ούχ άπο τόπων είς τόπους μετέστη, άλλά την οίχονομίαν ένεχειρίσθη · ὁ δὲ Θεὸς Λόγος, ὁ πάντα πληρῶν, έλν είπη έαυτον άπεσταλμένον, την φύσιν εδρισε, καλ ού την οίχονομίαν εμήνυσεν; "Ορα αύτον, άδελφέ, καί πληρούντα της σαρχός την οίχονομίαν, καλ μη καθαιρούντα της θεϊκής δυνάμεως την άξιαν. Καὶ τὸ ἱερατιχὸν σχήμα. 'Arabairω πρός τὸν Πατέρα μου, καὶ παρακαλέσω αυτόν, και Παράκλητον πέμψει υμίν [519] το Πνευμα της αληθείας. Εί αναδαίνεις άνω, καί παρακαλείς, καί παρακαλών δυσωπείς, καί μετάτην παράκλησιν ἀποστέλλει; τὸ Πνευμα (παρακαλώ γάρ, έφης, και πέμπω), τίνος ενεκεν πρό της αναδάσεως λύεις την του Πατρός αύθεντίαν; Εί μη αύθεντείς χατά την θείαν άξίαν, άλλ' άναμένεις άνελθείν πρός τον Πιτέρα είς του ούρανου, και παράκλησιν και ίκεσίαν προσάγειν, καλ ουτω λαδείν του Πνεύματος την χάριν, καί είς πάσαν έκπέμψαι την οίκουμένην, τίνος ένεκεν ποίν άναθής, πρίν παρακαλέσης, οίκείαν ένδείκνυσαι την αύθεντίαν; διά τί πρό της άναληψεως, άναστίς έχ νεχρών, ένεφύσησας είς τὰ πρόσωπα τών άποστόλων, και λέγεις, Λάβετε Πνευμα άγιον; "Ο αίτεις παρά Πατρός, πρίν ίχετεύσης Πατέρα, δίδως. Ούχοῦν είρωνεύη την αίτησιν; Ούχ είρωνεύομαι, φησίν ούχ ξστι γάρ είρωνεία παρά τῆ άληθεία. άλλά το μέν ήρμοσται τη άξία, το δε πρέπει τη οίχονομία. Δια τί ούν ένεφύσησας είς τὰ πρόσωπα τῶν ἀποστόλων; "Εζει με, φησίν ό Σωτήρ, άναστάντα έχ των νεχρών, την άπορχην της ζωής τῷ κόσμιο χαρίσασθαι. Έπειδή

γάρ 'Αδάμ πλασθείς Ελαδεν έμφύσημα ζωῆς ('Ενεφύσησε γάρ ο θεός είς το πρόσωπον τοῦ Άδαμ, καὶ εγένετο είς ψυχήν ζώσαν), δ λαδών έχεινος ἀπώλεσε, τούτο παρών άνακαλούμαι. Έγείρω τον πεσόντα, άνακαινίζω τον φθαρέντα, ζωοποιώ τον νεκρωθέντα. Μαρτυρεί μου τή οίχονομία και ό προφήτης βοήσας μου την εμφύσησιν. Και τίς ο άναδοῶν προφήτης προαναφωνεί την άγίαν ταύτην έμφύσησιν; "Αχουε, φησί, τοῦ προφήτου λέγοντος ἐν τοῖς δυοχαίδεχα: Ναούμ δὲ τούτψ δνομα · Εόρταζε, Ἰούδα, τὰς ἐορτάς σου, απόδος τῷ Θεῷ τὰς εὐχάς σου. Οὐκέτι μἡ προσθώσιν έλθεῖν πρλς παλαίωσιν· συντετέλεσται τὰ πρώτα, φησίν· οὐκέτι οὐ μὴ προσθώσιν έλθειτ πρός παλαίωσιτ. Την καινήν χάριν εύαγγελίζεται, ότι τὰ παλαιά πέπαυται, τὰ νέα ἀνθοῦσιν. Έσρταζε τὰς ἐορτάς σου. Διὰ τί, Εσρτασον, ὁνομάζει; Έπειδή εν τη έορτη του Πάσχα άνάστασις ημελλεν άνθησαι. Έύρταζε, φησίν, Ίούδα, τὰς έορτάς σου, απόδυς τῷ θεῷ τὰς εὐχάς σου. Οὐχέτι μὴ προσθῶσιτ ἐλθεῖτ εἰς παλαίωσιτ: συντετέλεσται, έξηρται · τουτέστι, τὰ πρώτα τέλος Εχει. Καλ διά τι τέλος Εχει τά πρώτα; Άνέδη γάρ έκ τῆς γῆς ο έμφυσῶν είς το πρόσωπόν σου, καί έξαιρούμενός σε έκ θλίψεως. Άλλα πάλιν έπαναλάδωμεν. Έδρταζε, Ιούδα, τὰς ἐορτάς σου, ἀπόδος τῷ Θεῷ τὰς εὐχάς σου. Οὐκέτι μὴ προσθῶσιν έλθεῖτ εἰς παλαίωσιτ. Tiveς ai ἐορταί; Hoav γάρ έχειναι αι παλαιαλ των νέων φέρουσαι την ειχόνα. Πρώτη τῶν ἀζύμων ἡμέρα, εἰκὼν οὖσα τοῦ πάθους τοίς άχριδῶς ἐξετάζουσι. Μετὰ ταύτην ἡμέρα τῆς Πεντηχοστής, είχων ούσα και αύτη τής του άγιου και προσχυνητού Πνεύματος επιφοιτήσεως. Ή δε των Σκηνοπηγίων είκων και αύτη ήν των σκηνών των ούρανίων. Τούτοις α καλ ό Κύριος ένδεικνύμενος, έπειδήπερ έχειναι ήσαν πρόσχαιροι, βουλόμενος δείξαι, ότι αί σχηναί έχειναι τύπο; είσι τῶν μελλουσῶν σχηνῶν, [520] ἔλεγε πρὸς τοὺς ἐν τῷ κόσμῳ πλουτοῦντας · Ποιήσατε υμίτ φίλους έκ τοῦ μαμμωτά τῆς άδι $κlaς \cdot lr'$  όταr εκλ[ε]ίπητε, δέξωνται ψμᾶς είς τὰς αίωνίους σκηνάς. Αί ούν πρόσκαιροι σκηναί τύπος ήσαν τῶν αἰωνίων σκηνῶν. Ἐπεὶ οὖν ἡ τοῦ Χριστοῦ οίχονομία τούς μέν παλαιούς τύπους έπλήρου, την δὲ νέαν χάριν ἐξήνθει, χαλῶς ὁ προφήτης προαναφωνεί λέγων ' Εόρταζε, Ιούδα, τὰς ἐορτάς σου, απόδος τῷ Θεῷ τὰς εύχάς σου· σημαίνει b τὸ, Οὐκέτι γάρ μὴ προσθῶσιν ἐλθεῖν εἰς παλαίωσιν. 'Ανακεκαίνισται γάρ τὰ παλαιὰ διὰ τῆς χάριτο;, Συντετέλεσται, έξηρται. Άνέδη γάρ ἐκ τῆς γῆς ό έμφυσων είς το πρόσωπον σου, και έξαιρούμετός σε έχ θλίψεως. 'Αλλ' ό μεν προφήτης Ναούμ γυμνώς σοι παρέστησε τον την άγίαν χάριν έμπνεύσαντα Κύριον . Ήσαΐας δὲ καὶ αὐτὸς ἐτέρψ τρόπψ ο τὸν ἐχ νεχρῶν ἀναστάντα χαὶ Πνεῦμα ἄγιον τοῖς έπυτου χαριζόμενον προαναφωνεί λέγων · Έμνήσθη ημερων αίωνίων ο άναδιδάσας έκ γης τον ποιμένα των προδάτων. Και άντι τοῦ, Ἐνερύσησεν είς τὸ πρόσωπον αὐτοῦ, εὐθέως ἐπήγαγεν 'Ο θείς ἐν αύτοις τό Πνευμα τό άγιον. Η θεϊκή άξία, ή θεϊκή προσηγορία, το βασιλικόν άξίωμα, ή άγραντος δόξα, καὶ ή ἀκατάληπτος δύναμις τὸ τῷ Πατρὶ συνδοξαζόμενον, καὶ Υἰῷ συμδασιλεῦον, καὶ ἐνεργοῦν τὰ πάντα, καὶ διαιρούν τὰ θεῖα χαρίσματα ἐκάστω, καθώς βού-

λεται. Ταύτα εύ οίδα ότι στηρίζει μέν τους ίδίους τῆς Έχχλησίας, δάχνει δε τους έχθρους και διαρρήγνυσι, μάλιστα τους έχθρους τῆς εὐσεδείας, τους παραιτουμένους Πατρί και Υίφ συνδοξάζειν το Πνευμα το άγιον. "Ο της άθλιότητος! Οὐδὲ ὧν Ετυχον, καταξιοῦν έθέλουσι τὸ Πνευμα τὸ ἄγιον. Ὁ δὲ ᾿Απόστολος περὶ έαυτοῦ καὶ τῶν κατ' αὐτόν ἔλεγεν, Εἰ συμπάσχομεν, καλ συνδοξασθησόμεθα. Παῦλος συνδοξάζετα: Θεῷ, χαλ τὸ Πνεῦμα οὐ συνδοξάζεται; Ἡ θνητή φύσις τοσούτον άνάγεται, ώς Χριστῷ συνδοξάζεσθαι, καὶ τὸ προσχυνητόν Πνευμα ούδε των αύτων ήμεν χοινωνήσει πλεονεχτημάτων; Καὶ περί μεν άνθρώπων φησίν ό αύτις απόστολος · Εὶ ὑπομένομεν, καὶ συμδασιλεύσομετ · το δε Πνευμα το άγιον ού συμδασιλεύει Χριστῷ; "Ω τῆς πολλῆς ἀγνωμοσύνης! ὧ τῆς πολλῆς xal άφορήτου μανίας! ὧ γνώμης άθέου, καὶ βλασφημίας άμέτρου, καλ πληγής άνιάτου! Ήμεζς προσδοχώμεν συμδασιλεύσαι, και το Πνεύμα το άγιον εν δούλου τάξει χατατάττομεν;

ς'. Ταῦτα δέ φαμεν, ἀδελφοί, ούχ ὡς παραπλησίως ήμιν όφειλοντος τοῦ ἀγίου Πνεύματος τῷ Χριστῷ συνδοξάζεσθαι, άλλά την άσέδειαν ελέγχοντες τῶν μηδέ τοσούτον απονέμειν ανεχομένων. Ίλεως δε ήμιν, Κύριε, έπλ τοϊς λαλουμένοις είης. "Ότι κάν μέχρι ψιλης και επιπολαίου λέξεως δευτερούμεν τά των άσεδων ρήματα, άλλ' όμως μηδείς, άδελφοί, νομισάτω ύβριν είναι του άγίου Πνεύματος το δευτερούσθαι τάς παρ' ἐχείνων ὕδρεις. "Αγομεν γάρ αὐτάς εἰς μέσον, καὶ λέγομεν, ού συνδιατιθέμενοι τῆ ἀσεδεία, άλλὰ τὴν πλάνην [521] στηλιτεύοντες, καλ τούς συντρόφους της εύσεδείας των πονηρών δογμάτων αποτειχίζοντες. Καλ γάρ οι άπόστολοι άγαπιύντες τον Κύριον, καλ ίδόντες αύτοῦ τὴν ἀξίαν, οὐκ ὤκνησαν ἐντάξαι τοῖς ἀγίοις Εὐαγγελίοις τὰς παρά τῶν Ἰουδαίων ὕδρεις. Γέγραπται γούν όσα είπειν ετόλμησαν περί Χριστού, καί ότι άμαρτωλός έστι, καὶ ότι τοῦ Θεοῦ οὐκ ἔστι. Καὶ είς πρόσωπον αὐτοῦ λέγειν οὐκ ὧκνησαν · Σαμαρείτης εί σύ, και δαιμόνιον έχεις. 'Αλλά το γράμμα ού τῶν γραψάντων κατηγορεῖ, ἀλλὰ τῶν βλασφημησάντων. "Αχουε τοῦ Πνεύματος τὴν ἐνέργειαν, ἄχουε των αποστόλων την δοξολογίαν· στοίχει ταις έχείνων διδασχαλίαις, έπου τοίς βήμασι των άγίων • μή πλάνα σαυτόν τοῖς ίχνεσι τῶν βεδήλων • Τριάδα προσχύνει, Τριάδα δόξαζε, Τριάδα χήρυττε. Οῦτω φρονοῦσι προφήται, ούτω χηρύττουσιν άπόστολοι, ούτω πιστεύουσι μάρτυρες. "Αχουε Παύλου την Τριάδα χηρύττοντος " Διαιρέσεις χαρισμάτων, τὸ δὲ αὐτὸ Πνεῦμα· διαιρέσεις διακονιών, ό δὲ αὐτὸς Κύριος · διαιρέσεις ένεργημάτων, ό δὲ αὐτὸς Θεὸς ἐνεργῶν τὰ πάντα έν πᾶσι. Τίνος ἔνεκεν οὐκ ἀπὸ Πατρὸς ἄρχεται; οὐ πρώτον έχεινον χηρύττει, και τότε τον Υίον, και μετ' αύτον το άγιον Πνεύμα; Μεταβάλλεις την τάξιν, ω Παῦλε ; μεταρφυθμίζεις την ἀκολουθίαν ; Τοῦ Σωτῆρος παραδεδωκότος, 'Er όrόματι Πατρός και Υιοῦ και άγίου Πνεύματος, σὸ λύεις τὸν θεσμόν τῆς θεολογίας; 'Αλλά γάρ μή γένοιτο ήμας ποτε ταῦτα περί Παύλου νοῆσαι. 'Ο γάρ ἄγιος έχείνος χαὶ θαυμαστός χήρυξ είδεν άχριδώς, ότι χαν Πνεύματος πρώτον μνησθή, ἄτρωτον φυλάττει την θεολογίαν, και ούχ ύδρίζει την άσύγχυτον φύσιν, ούχ έμμερίζει την άμέριστον άξίαν. Πνεύματος μέμνηται πρώτον, ΐνα δείξη, δτι το τελευταΐον γράφεσθαι το Πνεῦμα, ου τελευταΐον αύτο ποιεί και Εσχατον. Έπειδή γάρ έκεινοι παρερμηνεύουσε κακώς, ού συναρεθμοῦντες, άλλ' ύπαριθμούντες τῷ Πατρίτὸν Υίὸν, και τῷ Υἰῷ τὸ Πνεῦμα

A Hæc vitiata videntur.

b Sav. conj. σήμαινε.

c Ita Reg. optime. Edit. vero èν έτέρφ τόπφ.

tias vitæ mundo largiri. Quia enim Adam formatus acceperat spiraculum vita (Inspiravit enim Deus in facient Adami, et factus est in animam viventem [Gen. 2. 7]), id quod ille acceptum perdidit, hoc ego præsens revoco. Lapsum erigo, corruptum renovo, mortuum vivisico. Testis est incarnationis propheta ille qui meam insufflationem prædicavit. Et quis propheta exclamando hanc sanctam insufflationem prænuntiat? Audi, inquit, prophetam ex illis duodecim cui nomen Nahum, dicentem : Celebra, Juda, festa tua, redde Deo vota tua. Non amplius adjicient venire ad vetustatem (Nahum. 4. 15). Prima illa Consummata sunt, inquit; Non amplius adjicient venire ad vetustatem. Novam ille gratiam annuntiat, quia vetera desierunt : nova florent. Celebra festa tua. Cur dicit, Celebra? Quia in festo Paschæ resurrectio futura erat. Celebra, inquit, Juda, sesta tua, redde Deo vota tua. Non amplius adjicient venire ad vetustatem; consummata sunt, sublata sunt, id est, prima sinem habent. Cur prima sinem habent? Ascendit enim de terra qui insufflavit in facient tuam, et ex omni afflictione liberavit ( Nah. 2. 1 ). Sed ad rem iterum redeamus, Celebra, Juda, festa tua, redde Deo vota tua. Non amplius adjicient venire ad vetustatem. Quænam festa? Illa enim vetera novorum imaginem ferebant. Prima dies Azymorum, quæ accurate explorantibus imago passionis est. Post hanc dies Pentecostes, quæ imago et ipsa fuit adventus sancti et adorandi Spiritus. Festum Tabernaculorum, quod imago tabernaculorum cælestium erat. Hinc Dominus demonstrare volens, quandoquidem illa tabernacula temporanea sunt, esse illa figuram futurorum tabernaculorum, dicebat divitibus hujus mundi: Facite vobis amicos ex mammona iniquitatis, ut cum defeceritis, recipiant vos in æterna tabernacula (Luc. 16. 9). Temporanca igitur tabernacula æternorum figura tabernaculorum erant. Quoniam ergo Christi œconomia seu incarnatio veteres figuras implebat, novamque illam gratiam florentem reddebat, probe propheta prænuntiat dicens : Celebra, Juda, festa tua, redde Deo vota tua; id significat illud, Non amplius adjicient ut veniant ad vetustatem. Renovata sunt enim vetera per gratiam, Consummata sunt, sublata sunt, Ascendit enim ex terra qui insufflat in saciem tuam, et qui te ex ærumnis eripit. At Nahum propheta Dominum gratiam inspirantem tibi nude exhibuit; Isaias autem alio modo eum qui ex mortuis surrexit et Spiritum sanctum suis elargitur, prænuntiat his verbis: Recordatus est dierum æternorum qui eduxit de terra pastorem ovium. Et loco illius, Insufflavit in faciem eorum, statim subjunxit: Qui posuit in eis Spiritum sanctum ( Isai. 63. 11). Divina dignitas, divina nuncupatio, regia majestas, intemerata gloria, incomprehensibilis virtus. qui cum Patre conglorisscatur, cum Filio regnat, qui operatur omnia, et divina munera singulis dividit. prout vult. Hæc bene novi Ecclesiæ domesticos roborare, mordereque ac disrumpere inimicos ejus, maximeque piæ religionis hostes, qui cum Patre et Filio conglorisicare Spiritum sanctum recusant. O miseriam! Ne eo quidem quæ sortiti sant ipsi, volunt tri-

bucre Spiritui sancto. Apostolus autem de se, deque sui similibus dicebat, Si compatimur, etiam conglorificatimur (Rom. 8. 47). Paulus conglorificatur cun Deo, et Spiritus non conglorificatur? Mortalis naturi in tantam sublimitatem evehitur, ut cum Christo glorificetur, et adorandus Spiritus, nec iisdem nobiscum muneribus fruetur? De iisdem hominibus ait iden apostolus, Si compatimur, et conregnabimus (2. Tim 2.12); et Spiritus sanctus non regnabit cum Christo O ingratum animum! o insaniam intolcrandam! o sen tentiam impiam, et ingentem blaspliemiam, plagamqu incùrabilem! Nos exspectamus conregnaturos no esse; et Spiritum sanctum in servi ordinem redigemus

6. Hæc porro dicimus, fratres, non quod Spiritu sanctus ita debeat cum Christo conglorificari, ut no conglorificamur, sed ut impietatem eorum confute mus, qui nec tantum quidem ipsi tribuere dignantur Propitius sis nobis, Domine, circa ea quæ diximut Licet enim impiorum dicta simpliciter et verborus tenus tantum repetamus, attamen nemo, fratres, pu tet hine contumeliam Spiritui sancto inferri, quo eorum contumeliæ repetantur. Illas enim in mediur proferimus, non ut impietati assentiamur, sed ut er rorem traducamus, et pietatis alumnos a prava ili doctrina avertamus. Etenim apostoli, qui Dominus amabant, et ejus majestatem viderant, Judæorus contumelias in sacris Evangeliis referre non dubits runt. Itaque scripta ibi sunt quæcumque ausi sunt il de Christo dicere, quod peccator esset, qued ex De non esset, quodque coram eo ausi sint dicere, Sama ritanus es tu, et dæmonium habes (Joan. 8. 48). Verus Scriptura non scriptores accusat, sed blasphemou Audi Spiritus vim et efficaciam, audi apostolorus laudes, eorum sequere doctrinam, sectare patrus vestigia; ne ex profanorum vestigiis in errorem de ducaris: Trinitatem adora, Trinitatem glorifica, Tri nitatem prædica. Ita sentiunt prophetæ, ita prædican apostoli, ita credunt martyres. Audi Paulum Trinita tem prædicantem : Divisiones gratiarum sunt, iden autem Spiritus; divisiones ministrationum sunt, iden autem Dominus; divisiones operationum sunt, idem ver Deus, qui operatur omnia in omnibus (1. Cor. 12. 4 6). Cur non incipit a Patre? cur non primo illun prædicat, deinde Filium, demum Spiritum sanctum Invertisne ordinem, Paule? mutasne seriem? Dur Servator ita tradiderit, In nomine Patris, et Fili. e Spiritus sancti (Matth. 28. 19), tune solvis theologic legem? Verum absit ne quid tale umquam de Paul cogitemus. Sanctus enim ille et admirabilis præce hoc probe noverat, se etiamsi Spiritus primo memi nisset, nihilominus theologiam illæsam servare, ne que inconfusam naturam contumelia afficere nequ dividere indivisibilem dignitatem. Spiritum prim memorat, ut ostendat, Spiritum, etsi postremu scribatur, non hinc ultimum et postremum effic Quia enim illi prave interpretantur non connume rantes, sed posteriori ordine numerantes post Pa trem Filium, post Filium Spiritum sanctum (pri mus enim, aiunt, Pater, secundus Filius, tertius Spi

ritus sanctus, accuratam illam adorandæ Trinitatis seriem ignorantes, sed mente perversa theologiæ puritatem contumelia afficere conantes), jure Paulus nominum ordinem invertit, ut veritatis vim ostendat, et improborum opinionem confutet. At scio, ait hæreticus, eum Filii quidem et Spiritus sancti obiter mentionem fecisse, sed cum ad Patrem venisset, sublimiorem theologiam adhibuisse. De Spiritu enim dixit, Idem vero Spiritus; de Filio, Idem vero Dominus : sed cum ad Patrem venisset, adjecit: Qui operatur omnia in omnibus. Quid ergo? illudne verbum, operari omnia in omnibus, auctoritatem indicat? Etiam, inquit. Et supereminentem excellentiam prædicat? Sane, inquit. Et ego quoque tuam confessionem recipio, si in conditionibus permaneas. Videamus ergo quid vas illud electionis, ille inquam a Spiritu sancto ductus, circa hanc quæstionem suggerat. Unicuique datur manifestatio Spiritus ad utilitatem. Alii quidem datur sermo sapientiæ secundum eumdem Spiritum; alii sermo scientiæ in codem Spiritu : alii gratia sanitatum in codem Spiritu; alii prophetia; alii interpretatio linguarum; alii fides; alii dona (1. Cor. 12. 7-10). Hæc porre omnia: attende diligenter, vide dictionis et potestatis consonantiam. Qui prius dixerat, Idem autem Deus, qui operatur omnia in omnibus, ubi ad Spiritum venit, camdem ipsi vim inesse testificatur: Hæc autem omnia, inquit, operatur unus et idem Spiritus, dividens singulis, prout vult (Ibid. v. 11). Sic non labefactatur glorificationis ordo seriesque, quando aliquod nomen ex sancta Trinitate, aut primum, aut secundum, aut tertium ponitur. Illud enim, primus, secundus, tertius, non indicat naturæ differentiam, sed theologiæ viam nulli confusioni obnoxiam. Rursus idem apostolus, ut ostendat se nominum ordine ubique indiscriminatim uti, utpote qui recto ordine et caute divinam prædicationem adiret, Thessalonicensibus scribens ait : Ipse vero Dominus noster Jesus Christus, et Deus Pater noster (2. Thess. 2.15). An primum, Paule, Filium, posteaque Patrem prædicas? Tu primum, inquit, quasi ordine et dignitate expromis : ego cum primum et secundum dico, naturam indivisibilem opinor; imo vero non opinor, sed constanter prædico. Ne igitur divinis eloquiis contumeliam inferas, nec cælestia dogmata calumnieris. Par exemplum in Veteri Testamento reperis. Quemadmodum enim hic Paulus a Spiritu orsus, venit ad Filium, et a Filio rursus ad Patrem, et quod nominum ordine tertium erat, primum effecit, non mutans prædicationis ordinem, sed indifferentem theologiæ cognitionem ostendens : sic in Veteri Testamento eamdem figuram invenies, quasi in imagine, prælucentem. Quis nostrum ignorat, fratres, Scripturam primo Abraham ponere, secundo Isaac, tertio Jacob? Nam, Ego Deus Abraham, Deus Isaac, Deus Jacob (Exod. 3. 6). Et jure Scriptura primo parentem, secundo filium, postca nepotem collocat. Verum quia natura indivisibilis erat, licet tempore et serie distingueretur, non dubitavit Deus ordinem mutare ut confessionem ostenderet. Ait enim in Levitico (locum enim indico, ne dicta

calumnieris): Si vero peccarint filii Israel, tradam cos in gentem alienam, et illuc proficiscentur, et servient diis alienis. Prænuntians captivitatem Babylonicam ait, Et illuc proficiscentur, et servient diis alienis. Tunc confundetur cor eorum incircumcisum. Et paulo post, Et recordabor testamenti Jacob, et testamenti Isaac, et testamenti Abraham (Levit. 26. 40-42).

7. Dictum repetam : plausus enim argumentum obscuravit. Illic, inquit, pudore suffundetur cor eorum incircumcisum, et revertentur ad me, et sanabo eos. Nondum comminatus, reconciliationem promittit: Et reducam eos in terram patrum suorum, et recordabor testamenti Jacob, et testamenti Isaac, et testamenti Abraham. Vides quomodo mutet ordinem; ut aqualitatem honoris ostendat? Neque enim Jacobum tempore primum fecit, sed indiscriminatim loguutus est. ut paritatem honoris ostenderet. Verum apud patriarchas tempus distinguit fructum a radice; mortalis quippe natura est et parentum et natorum : sanctæ vero immortalis et adorandæ Trinitatis naturam sermo non dividit, non distinguit tempus, non sæcula separant : nihil enim intercedit inter Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum. Conditor sæculorum est Unigenitus. Audi divinum illum generosumque præconem de Patre sic loquentem : Multifariam multisque modis olim Deus loquutus patribus in prophetis, novissime diebus istis loquutus est nobis in Filio, quem constituit heredem universorum, per quem fecil et sæcula (Hebr. 1. 1. 2). Nihil ergo inter Patrem et Filium et Spiritum sanctum; nullum tempus aut intervallum temporis. Ante sacula Pater, ante sacula Filius; ipse enim sæcula fecit; ante sæcula Spiritus sanctus. Nusquam scinditur natura, nusquam separatur potestas. Animadverte diligenter. Regnat Pater, regnat Filius, regnat Spiritus sanctus. Scio me jam hac usum esse demonstratione; verum eadem ipsa dicere Mihi quidem onerosum non est, vobis autem tutum (Philip. 3. 1). Regnat Pater, secundum illud, Deus rex noster in sæculum (Psal. 73. 12). Regnat Filius : nam, Dabit illi Dominus solium David patris ejus, et regnabit super domum Jacob in æternum (Luc. 1. 32). Regnat Spiritus sanctus : Isaias enim dixit, Et regem Dominum Sabaoth vidi oculis meis sedentem in solio excelso et elevato. Et dixit ad me : Vade et dic populo huic, Auditu audietis, et non intelligetis, et videntes videbitis. e: non perspicietis, etc. (Isai. 6. 1. 9); Apostolus vero de Spiritu sancto prophetæ theologiam explicat. Illo dicente, Vidi regem Dominum Sabaoth, et dixit mili-Vade, et dic populo huic, Paulus per regem Dominum Sabaoth Spiritum sanctum accipiens, cum Romæ contra Judwos disputaret, ait, Bene Spiritus sanctus dixis ad patres nostros per Isaiam prophetam : Vade, die populo huic, Auditu audietis, et non intelligetis (Act. 28. 25), etc. Isaias dixit, Regem Sataoth vidi et dixit mihi, Dic populo huic; Paulusque disserens Spiritui sancto hanc auctoritatem adscripsit. Ergo Spiritus sanctus rex est et Dominus Sabaoth, qui dixit Isaiæ: Vade, et dic populo huic, Auditu audictis, et non intelligetis, et videntes videbitis, et non perspicietis, etc. Et.

τὸ ᾶγιον (Πρῶτος γάρ, φησίν, ὁ Πατήρ, δεύτερος ὁ γίδς, τρίτον το Πνεύμα το άγιον, ού την εύτακτον της γνώσεως άχολουθίαν νοούντες της προσχυνητης Τριάδος, άλλά ψυχή διαστρόφω ύπρίζειν ἐπιχειρούντες την της θεολογίας καθαρότητα), είκότως ο Παυλος άντιστρέφει των όνομάτων την τάξιν, ίνα δείξη της άληθείας την δύναμεν, καλ λύση τῶν πονηρῶν την ύπόληψιν. 'Αλλ' οίδα, φησίν, δτι του μέν Υίου καί του Πνεύματος επιπολαίως εμνημόνευσεν, επί δε τον Πατέρα έλθων, είς υψος την θεολογίαν ήγαγεν. Έπι μέν γάρ του Πνεύματος είπε, Τό δε αὐτό Πνευμα. έπι δε του Υιου, Ο δε αυτός Κύριος είς δε τον Πατέρα έλθων, είπεν. 'Ο ένεργων τὰ πάντα ἐν πᾶσι. Τί οὖν ; αὐτῷ τὸ ῥῆμα, τὸ ἐνεργεῖν τὰ πάντα ἐν πάσιν, αύθεντίαν μηνύει; Ναλ, φησί. Καλ ύπεροχήν ύπερδάλλουσαν χηρύττει; Ναί, φησί. Δέχομαί σου τάς όμολογίας, έάν έμμένης ταίς συνθήχαις. Ίδωμεν τοίνυν τί σαφέστερον τὸ σχεῦος τῆς ἐκλογῆς, ὁ Πνεύματι χυδερνώμενος άγίω, περί αύτης ὑποτίθεται τῆς ζητήσεως. Εκάστφ δίδοται ή φανέρωσις τοῦ Πιεύματος πρός [522] τὸ συμφέροι. Τῷ μὲν γὰρ δίδοται λόγος σοφίας κατά τὸ αὐτὸ Πτεῦμα· ἐτέρω δε λόγος γνώσεως εν αὐτῷ τῷ Πνεύματι : ενερφ δὲ χαρίσματα λαμάτων κατά τὸ αὐτὸ Πνεῦμα: ετέρφ προφητεία· άλλφ δε ερμηνεία γλωσσών· άλλφ πίστις · άλλφ χαρίσματα. Ταῦτα δὲ πάντα· πρόσεχε άχριδως, βλέπε λέξεως συμφωνίαν και δυνάμεως. 'Ο διά των πρώτων είρηχως, 'Ο δέ αὐτός θεός ο ένεργων τὰ πάντα έν πάσιν, έλθων είς τὸ Πνευμα, ταύτην επιμαρτυρεί τῷ Πνεύματι τὴν δύναμιν · Ταῦτα δὲ πάντα, φησίν, ἐνεργεῖ τὸ ἐν καί τό αὐτό Πνευμα, διαιρούν ίδια έκάστω, καθώς βούλεται. Οϋτως οὐ λύεται ή άρμονία της δοξολογίας, όταν τι των όνομάτων τῆς ἀγίας Τριάδος, ἢ πρῶτον, ή δεύτερον, ή τρίτον τίθηται. Το γάρ πρώτον, καί δεύτερον καί τρίτον, ού φύσεως έμφαίνει διαφοράν, άλλά θεολογίας όδον άσύγχυτον. Πάλιν ό αύτος άπόστολος, ΐνα δείξη πανταχοῦ άδιαφόρως έαυτόν κεχρημένον ταίς των όνομάτων τάξεσιν, εύτάκτως δέ καλ άσφαλῶς προσιόντα τῷ θείῳ κηρύγματι, λέγει Θεσσαλονικεύσι γράφων Αύτις δε ο Κύριος ήμων Ίησους Χριστός, και Θεός ο Πατήρ ήμων. Πρώτον, Παύλε, τον Υίον, και τότε τον Πατέρα κηρύττεις; Τὸ γὰρ πρῶτον, φησίν, εἰς τάξιν ἐξέδαλες · ἐγὼ πρώτον καλ δεύτερον έλν είπω, την φύσιν άμέριστον ύπολαμβάνω: μπλλον δὲ ούχ ὑπολαμβάνω, ἀλλ' ἀσφαλώς χηρύττω. Μη τοίνυν ὕδριζε τὰ θεῖα λόγια, μηδὲ συχοφάντει τὰ οὐράνια δόγματα. Εὐρίσχεις εἰχόνα τοιαύτην και εν τη Παλαιά. "Ωσπερ γάρ ενταύθα Παῦλος ἀρξάμενος ἀπὸ τοῦ Πνεύματος, ἤλθεν εἰς τὸν Υίον, και άπο του Υίου πάλιν είς τον Πατέρα, και το τρίτον τἢ τάξει τῶν ὀνομάτων ἐποίησε πρῶτον, οὐ την τοῦ χηρύγματος τάξιν μεταδαλών, άλλά την άδιάφορον της θεολογίας γνωσιν έμφαίνων ούτω και έν τή Παλαιά τὸν αὐτὸν τύπον εὐρήσεις, ὥσπερ ἐν εἰκόνι, προλάμποντα. Τίς ούκ οίδεν ήμῶν, ἀδελφοί, ὅτι τον 'Αδραάμ πρώτον τάττει ή Γραφή, δεύτερον δε τον Ίσαὰκ, καὶ τρίτον τον Ίακώς; Έγω γάρ ο Θεός Άβραὰμ, καὶ ὁ Θεὸς Ἰσαὰκ, καὶ ὁ Θεὸς Ἰακώδ. Καλ είκότως ή Γραφή κηρύττει πρώτον τον γεννήσαντα, είτα τον γεννηθέντα, Επειτα τον εξ εχείνου. 'Αλλ' ἐπειδή ή φύσις ἦν ἀμέριστος, εἰ καὶ τοῖς χρόνοις διετέμνετο διά την άκολουθίαν, ούκ ώκνησεν ό Ηεδς μεταδαλείν την τάξιν, ίνα την όμολογίαν άναδείξη. Λέγει γάρ εν τῷ Λευῖτικῷ (λέγω γάρ καὶ τὸν

τόπον, Ινα μή συχοφαντήσης τὰ λεγόμενα) · 'Eàr ĉὲ ἀμάρτωσι' οι υἰοι Ἰσραή, παραδώσω αὐτοὺς εἰς εθνος ἀλλότριον, καὶ πορεύσονται ἐκεῖ, καὶ λατρεύσουσι θεοῖς ἐτέροις. Προμηνύων την εἰς Βαδυλῶνα αἰχμαλωσίαν φησι· Καὶ πορεύσονται ἐκεῖ, καὶ λατρεύσουσι θεοῖς ἐτέροις. Τότε αἰσχυνθήσεται ἡ καρδία αὐτῶν ἡ ἀπερίτμητος · καὶ μετὰ βραχία, Καὶ μνησθήσομαι τῆς διαθήκης Ἰακώδ. καὶ τῆς διαθήκης 'Αδραάμ.

ζ'. Έπαναλήψομαι τὸ ρῆμα ' ὁ γὰρ χρότος ἐχάλυψε την ύπόθεσιν. Έκεῖ, φησίν, αίσχυνθήσεται ή καρδία αὐτῶν ἡ ἀπερίτμητος, καὶ ἐπιστρέψουσι **πρός** με, και ιάσομαι αὐτούς. Οὐδέπω ἀπειλή, και την καταλλαγήν ἐπαγγέλλεται · [523] Kal ἀrάξω αὐτούς είς την γην των πατέρων αύτων, και μνησθήσομαι τῆς διαθήκης Ἰακώδ, καὶ τῆς διαθήκης Ἰσαάκ, και τῆς διαθήκης `Αδραάμ. ' ὑρᾶς πῶς μεταδάλλει την τάξιν, ενα δείξη την όμοτιμίαν; Ού γάρ πρώτον ἐποίησε τὸν Ἰαχὼδ τοῖς χρόνοις, ἀλλὰ τῇ ἀδιαφορία χατεχρήσατο, Ινα δείξη την όμοτιμίαν. 'Αλλ' επί μίν τῶν πατριαρχῶν χρόνος μερίζει τοὺς καρποὺς ἀπὸ. της φίζης. θνητή γάρ ή φύσις και των φύντων και των γεγεννηκότων της δε άγίας και άθανάτου προσχυνητής Τριάδος την φύσιν ού τέμνει λόγος, ού μερίζει χρόνος, ού διιστώσιν αίωνες · ούδεν γάρ μεταξύ Πατρός και Υίου και άγιου Πνεύματος. Ποιητής τών αίωνων ο Μονογενής. "Αχουε του θείου και γενναίου κήρυκος ὧδέ τι περί τοῦ Πατρός εἰρηκότος. Πολνμερῶς καὶ πολυτρόπως πάλαι ὁ Θεὸς λαλήσας τοῖς πατράσιν ἐν τοῖς προφήταις, ἐπ' ἐσχάτων των ήμερων τούτων ελάλησεν ήμιν έν Υίφ, δν έθηκε κλημονόμον πάντων, δι' οδ καὶ τοὺς alūreς έποίησεν. Οὐδὲν τοίνυν μεταξύ Πατρός και Υίου και άγίου Πνεύματος οὐδεὶς χρόνος ή διάστημα χρόνου. Πρό τῶν αἰώνων Πατήρ, πρό τῶν αἰώνων Υίός : αὐτὸς γάρ ἐποίησε τοὺς αἰῶνας πρὸ τῶν αἰώνων τὸ άγιον Πνευμα. Οὐδαμου σχίζεται ή φύσις, οὐδαμου μερίζεται ή δύναμις. Πρόσεχε άχριδως · βασιλεύει ό Πατήρ, βασιλεύει ό Υίος, βασιλεύει το Πνεύμα το άγιον. Οίδα ταύτη χρησάμενος τη άποδείξει · άλλά πέ αύτλ λέγειν, Εμοί μεν ούκ όκνηρον, ύμιν δε άσρα-.léς. Βασιλεύει Πατήρ, κατά τὸ, Ὁ Θεός ήμῶν βασιλεύς είς τον αίωνα. Βασιλεύει Υίος Δώσει γέρ αὐτῷ Κύριος τὸν θρόνον Δαυίδ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ, και βασιλεύσει έπι τὸν οίχον Ίακὼδ είς τούς αίωτας. Βασιλεύει το Πνεύμα το άγιον ο μέν γάρ 'Ησαίας είπε · Καὶ τὸν βασιλέα Κύριον Σαδούθ είδον τοις δφθαλμοίς μου καθήμενον επί θρόνου ύψη loῦ καὶ ἐπηρμένου. Καὶ εἶπε πρός με · Πορεν θείς είπὸν τῷ λαῷ τούτῳ. Άκοῆ ἀκούσητε, καὶ οὐ μή συνήτε, και βλέποντες βλέψητε, και ού μή Ιδητε, και τὰ έξης ὁ δὲ Απόστολος είς τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον ἐκλαμδάνει τὴν τοῦ προφήτου θεολογίαν. Έκείνου είρηκότος, Είδον τον βασιλέα Κύριον Σαδαὼθ, καὶ εἶπέ μοι, Πορεύθητι, καὶ εἰπὲ τῷ Δοῦ τούτφ, ό Παῦλος βασιλέα Κύριον Σαδαὼθ εί; τθ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐκλαμδάνων, ἐν τῆ 'Ρώμη τοἰς 🍽 δαίοις διαλεγόμενός φησι · Καλώς το Πνευμα το ärior εἶπε πρὸς τοὺς πατέρας ἡμῶν διὰ τοῦ 🗫 φήτου Houtou Aéror · Πορευθείς, είπον τῷ λοῦ τούτω. Άκοῆ ἀκούσητε, και οὐ μη συνήτε, και τλ έξης. Ποπίας έλεγε, Τον βασιλέα Σαβαίοθ είδον. καὶ εἶπε πρός με· Εἰπὸν τῷ λαῷ τούτῳ· καὶ ὁ Παύλος λέγων τῷ ἀγίφ Πνεύματι ἀνέθηκε την αύθεντίαν. Οὐκοῦν βασιλεύς καὶ Κύριος Σαδαώθ τὸ ΙΙνεῦμο

τό άγιον τό είρηκός τῷ 'Πσαία' Πορευθείς είπόν τῷ λαφ τούτω, 'Ακοή ακούσητε, και ου μη συνήτε, καί βλέποντες βλέψητε, καί ού μη ίδητε, καί τά έξης. Καὶ, "Ηκουσα γάρ φωτής Κυρίου Λέγοντος" Πορευθείς είπον τῷ λαῷ τούτφ. Κύριος ὁ Πατήρ, Κύριος ο Υίος: Είπε γαρ Κύριος τῷ Κυρίω μου: Κάθου έχ δεξιών μου. Κύριον το Πνεύμα το άγιον. 'Ο γὰρ Κύριος τὸ Πνεῦμά ἐστιν · ὅπου δὲ τὸ Πνεῦμα [524] Κυρίου, έχεῖ έλευθερία. Μή τις νομίζη, ότι μείζον έστιν δνομα το πρώτος \*, Θεός, δεύτερον δέ δνομα τὸ, Κύριος. Ἐπὶ γάρ τῆς άθανάτου φύσεως καὶ Κύριος καὶ Θεός, καν μή την αύτην δύναμιν έχη ή λέξις, άλλά την αύτην άξίαν χηρύττει. Τί γάρ; ό Θεός δνομα πρώτον; εί δεύτερον δὲ τὸ, Κύριος, οὐκ άν τῷ δευτέρψ ώς πρώτω ὁ Μωῦσῆς ἐχρήσατο, λέγων Κύριος ο Θεός σου, Κύριος είς έστιν εχρήν γάρ, εί άρφ, του πρώτου πρώτον έπιμνησθέντα είπείν. Ο Θεός σου Κύριος είς έστι. άλλ' τνα δείξη τὸ άδιάφορον των όνομάτων, Κύριος είπε πρώτον, είτα Θεός. 'Αλλ' είς τὸ προκείμενον ἐπανέλθωμεν. 'Ο δὲ Κύριος τὸ Πτεῦμά ἐστι. Κύριος τοίνυν ὁ Πατήρ, ὁ Υίδς Κύριος, Κύριος το Πνεῦμα το άγιον. 'Αλλ' ό Παῦλος λέγει, Είς Κύριος. [Εί] είς Κύριος, πῶς Κύριος καὶ Κύριος; Δηλονότι μία ή κυριότης. Οῦτω καὶ είς Θεός, φησίν ὁ Παύλος. Πμίν δε είς Θεός ὁ Πατηρ, έξ οὖ τὰ πάντα, καὶ εἶς Κύριος Ἰησοῦς Χριστός, δι' οδ τὰ πάντα. "Αρα οὖν, φησὶ, τὸν μὲν Πατέρα Θεόν είπε, τον δε Υίον Κύριον. Ίδωμεν ούν, ίδωμεν, άδελφοί, ίδωμεν, παρακαλώ, εἰ τὸ, Κύριος, δεύτερον δνομά έστι της θεϊχης άξίας, χαλ ούχ άληθῶς καὶ πρῶτον καὶ ἀρμόζον ἐστὶ, καὶ ὑπὸ τῆς ἀγίας Γραφής μεμαρτυρημένον. 'Αναγχαΐον γάρ δντως χαί ήμας είπειν μετά σπουδής, και ύμας άκουσαι μετά προθυμίας, και έχείνους παιδευθηναι μετά άληθείας. Τίς ούν ήμιν μαρτυρήσει λόγος, ότι τὸ, Κύριος, όνομα και πρώτον έστι, και της μεγαλοπρεπούς δόξης ίδιον; "Αχουε του προφήτου Δαυίδ Αισχυνθήτωσαν, και ταραχθήτωσαν εἰς τὸν αίῶνα τοῦ αἰῶνος· xal ἐντραπήτωσαν b, καὶ ἀπολέσθωσαν. Kal γνώτωσαν, δει δνομά σοι Κύριος. Ένδέχεται τον έχθρον είπειν περί του Σωτήρος Λόγου δνομα γάρ του Χριστού Κύριος, δνομα του Πατρός Θεός. Πάλιν δρον άπαιτω τῶν προχειμένων. Τῶν αίρετιχῶν στοιχεῖς τῷ λόγῳ; έμμένεις ταζς συνθήχαις ; Φοδοῦμαι γάρ σου τὸ παλίμ-Go[u]λον. "Όταν έλεγχθής, καὶ ἐκ ταύτης τῆς ἀληθείας προσφύγης έτέρα θεωρία, καν έκει συλληφθής, φεύγεις είς έτερον άγνωμοσύνης στοιχείον, δέον μή φεύγειν άλήθειαν λάμπουσαν, φωτίζουσαν ούχ έλαύνει γάρ φωτίζουσα: άλλά γάρ Φεύγει ό άσεδής μηδενός διώχοντος.

η'. Ἡμεῖς δὲ εἰς τὸ προκείμενον ἐπανέλθωμεν. Γνώτωσαν, ὅτι ὅτοιιά σοι Κύριος. Εἰ τοῦ Πατρὸς μέμνηται, οὐχοῦν μάθε ὅτι ὅνομα τοῦ Πατρὸς Κύριος. Καὶ εἰ τοῦ Πατρὸς δνομα Κύριος ἐστι, φησὶν ὁ Παῦλος, Εἰς Κύριος Ἰησοῦς Χριστός. ᾿Αλλὰ Κύριος ὁ Πατὴρ, Κύριος ὁ Υἰός. Οὐχοῦν ὡς κοινωνὸς τοῦ ὀνόματος, κοινωνὸς καὶ τῆς ἀξίας. ᾿Αλλ ὁ Ἰουδαῖος παραιτεῖται εἰπεῖν, ὅτι οὐ περὶ τοῦ Πατρὸς εἴπεν, ἴνα τὸ, Κύριος, τῷ Υἰῷ ἀρμόσας, τηρήση τῷ Πατρὶ τὸ, Θεός. Δέχομαι τὸν ὅρον καὶ τὴν συνθήκην. Οὐ μερίζω τὴν ἀξίαν τῶν ὀνομάτων, ὡς πολλάκις ἔφθην εἰπὸν,

• Sav. ίσ. πρώτον.

της προσχυνητης Τριάδος, δτι ή Έχχλησία άμέριστον έχει την δόξαν : [525] τη δε ση ταλαιπωρία συγκαταδαίνω, καλ λέγω. Δεδόσθω, Γνώτωσαν, δτι διομά σοι Κύριος τι ούν ποιείς τῷ ἐπαγομένφ έἡματι, Συ μόνος "Υψιστος έπλ πασαν την γην, 'Αρα κατά τὴν σὴν ἀσέδειαν, καὶ κατὰ τὴν διδασκαλίαν, ούχ έτι Πατήρ ό "Υψιστος, διότι μόνος "Υψιστος ό Υίός. Ένταῦθα, ἀδελφοί, οὐ χύματα θαλάσσης ἐστὶν, ἴνα συμπνίξη, ἀλλ' ἀγάπης χύματα, ἴνα άγιάση. Πλην Χριστού φθεγγομένου και κηρυττομένου, ήσυχία το σκάφος τοῦτο το θεοφιλές άγέτω. "Ατοπον γάρ την μέν θάλασσαν θεασαμένην τά ίχνη τοῦ Δεσπότου, καὶ ἀκούσασαν, Σιώπα, πεφίμωσο, αίδεσθηναι την αύθεντίαν, την δε Έχχλησίαν μή πεισθήναι τῷ ἐαυτῆς νυμφίῳ τὰ βήματα τῆς ζωῆς φθεγγομένω, και θείαν ώς άληθως χάριν έπι των χειλέων Εχοντι· 'Εξεχύθη γάρ χάρις ἐr χεί.lεσί σου. 'Αλλ' **ἐπὶ τὸ προχείμενον ἐπανέλθωμεν. Γνώτωσαν, ὅτι** δνομά σοι Κύριος. \*Ο θέλεις, ἐπίλεξαι, οὐχ ὡς ἐν τῆ σή έξουσία της έχλογης χειμένης · ούδε γάρ ότε Ίησούς ό του Ναυή είπε πρός τον λαόν, Έκλέξασθε ύμιτ πρός την σήμερον τίνι λατρεύσητε, η τοίς θεοῖς, οίς ἐλάτρευσαν οἱ πατέρες ὑμῶν, ἢ Κυρίφ τῷ Θεῷ ἡμῶν, οὐ πάντως ἐν τἢ ἐξουσίᾳ τῶν ἀνθρώπων έδωκε την έκλογην, άλλ' ίνα δείξη, ότι τη προαιρέσει τῶν ἀγαπώντων τὸν Θεὸν ἀχολουθεῖ ἡ εὐσέδεια. Καὶ άλλαγοῦ ὁ αὐτός· Μάρτυρες ὑμεῖς καθ' έαυτων, δτι ύμεῖς έξελέξασθε τὸν Κύριον, λατρεύειτ αὐτῷ. "Ωσπερ ἐχεῖ ἡ ἐχλογἡ τοῦ Θεοῦ τἡν άξίαν ούχ ύδρισεν, άλλά την προαίρεσιν τῶν εύσεδούντων έδειξεν · ουτω και νύν, εάν δώ τη προαιρέσει την έχλογην, ού την άξιαν ύδρίζω, άλλλ την προαίρεσιν δοχιμάζω. Τὸ, Γτώτωσαν, δτι ἔνομά σοι Κύριος, άρα περί Πατρός εξρηται, ή περί Υίου; Εί μέν γάρ περί Πατρός, καί δνομα τοῦ Πατρός Κύριος, δνομα και του Υίου Κύριος Είς γάρ Κύριος Ίησοῦς Χριστός, δι' οὖ τὰ πάντα· ἄρα τὸ ἀξίωμα ῶσπερ χοινόν, χαὶ τὸ δνομα ε. ᾿Αλλὰ τοῦ Υἰοῦ δνομα τὸ, Κύριος αὐτὸς οὖν μόνος Κύριος ὁ Υίός Σὐ γὰρ εί μόνος "Υψιστος έπι πάσαν την γην. "Αρα ούν ότε είς και μόνος Κύριος ό Υίος, άλλότριος τῆς κυριότητος ό Πατήρ; Μή γένοιτο. Ούδε γάρ ό Πατήρ δτε χηρύττεται μόνος είς ὁ Θεός, ἐχδάλλεται ὁ Υίὸς τῆς θεότητος · Έν άρχη γάρ ην ό Λόγος, και ό Λόγος ην πρός τόν Θεόν, καί Θεός ην ο Λόγος. Ούτε ούν τὸ, Θεὸς ὁ Πατὴρ, ἀφορίζει τὸν Υίὸν τῆς θεότητος. καί γάρ Θεός ο Λόγος · ούτε μήν ο Υίος, όταν λέγηται, Είς Κύριος, άλλότριον δείχνυσι τὸν Πατέρα τῆς χυριότητος: Είπε γάρ ο Κύριος τῷι Κυρίφ μου: Κάθου έκ δεξιών μου. Κύριος ούν ό Πατήρ, Κύριος ό Υίος, Κύριος το Πνευμα το άγιον. Ο γάρ Κύριος το Πνεῦμά ἐστιν. Άλλὰ πάλιν ὁ αἰρετικὸς παροξύνεται άνακύψας, καλ Κύριον άκούσας το Πνεῦμα το ἄγιον, διαρόηγνυται. Καὶ πῶς, φησὶ, τὸ Πνεῦμα Κύριος, όπότε διά του προφήτου Δαυίδ φθεγγόμενον άνυμνεί τὸν Υίὸν, λέγον, Εἶπετ ὁ Κύριος τῷ Κυρίῳ μου: ΌρΑς, φησί, το Πνεύμα το λαλούν διά του προφήτου όμολογείν Κύριον έαυτοῦ καὶ τὸν Πατέρα καὶ τὸν Υίον; Τί ούν, ἀδελφοί; Ίνα μή [526] πλείον ή λέξις προσενεχθείσα άμφίδολος γένηται τοίς άχροαταίς, έπ' αὐτὴν ήξω τὴν ἐξέτασιν τοῦ λόγου, πάσαν ὑμῖν ἀναπτύξω τῆς λέξεως την θεωρίαν.

0'. Ο Σωτήρ ποτε τἢ Τουδαίων συναγωγἢ προσδιαλεγόμενος, καὶ δοκιμάζων ἢν ἔχουσι περὶ αὐτοῦ δόξαν

b Verba και έντραπήτωσαν e Bibl. et Sav. accesserunt. Ipse Sav. in marg. scribit ἀπολέσθωσαν pro var. lect. vocis γνώτωσαν. Ερίτ,

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Sav. in marg. conj. άξίωμα χοινέν, ώσπερ κ. τ. δ.

SEVERIANI

χαὶ ὑπόληψιν οἱ πολλοὶ, λέγει πρὸς αὐτούς · Tira léγετε είναι τὸν Χριστόν; τίνος ἐστίν ὁ υίός; Λέγουσιν οι γραμματείς και οι Φαρισαίοι Τού Δαυίδ. Είτα Κύριος άντιτιθελς αύτων τή ύπονοία, πάλιν επήγαγε. Καὶ πῶς Δαυΐδ ἐν Πνεύματι ἀγίφ καλεῖ αὐτὸν Κύριος : Είπε γὰρ ὁ Κύριος τῷ Κυρίφ μου · Κάθου έπ δεξιών μου. Το δε, Έν Πνεύματι άγίφ, προσέθηκεν, ούχ ίνα τὸ Πνευμα δούλον αποδείξη του χηρυττομένου Χριστοῦ, ἀλλ' ἴνα σαφῶς παραστήση, ότι ό προφήτης εν Πνεύματι άγίω τά μέλλοντα προορών, δ ήμελλεν, υίδν κατά σάρκα. Κύριον όμολογεί κατά άλήθειαν. Οὐ γάρ περί τοῦ άγίου Πνεύματος προέχειτο τῷ Κυρίφ ἐξεταζομένωδ, ἀλλά περὶ αὐτοῦ. Δαυίδ υίον έχει τον Κύριον, ή δεσπότην; 'Αμέλει γοῦν αύτος ο Κύριος προαναιρών την τών αίρετικών συποφαντίαν, και φυλάττων άκέραιον του άγίου Πνεύματος το άξίωμα, τἢ ἐπαγωγἢ λύει τὴν ἀμφισδήτησιν. Τι ούν φησιν; Ει ούτ Δαυίδ καλεί αὐτότ Κύριον, πῶς υίος αὐτοῦ ἐστιν; Οὐκ εἶπεν, Εἰ ούν τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον χαλεί αὐτὸν Κύριον, άλλ', El d Δαυίδ καλεῖ αὐτὸν Κύριον. Διὰ τί οὖν προσέθηκε τὸ, Έν Πνεύματι άγίφ καλεῖ αὐτὸν Κύριον; Έπειδή το είπειν περί Χριστού προ τῆς Χριστού παρουσίας ούχ ήν σώματος βλέποντος, άλλά Πνεύματο; άγίου προδειχνύοντος. Ούδὲ γλρ & Εδλεπε Δαυίδ, ἐχήρυττεν· ἀλλ' & τὸ Πιεῦμα τὸ ἄγιον ὑπέδαλλε, ταῦτα διὰ τῆς πνευματικῆς ἐκρούετο λύρας. Διά τοῦτο τὸ, Κύριος, προσέθηκε Πῶς οὐτ Δαυίδ έτ Πτεύματι άγίφ καλεί αὐτότ Κύριστ; "Ινα δὲ μὴ την βλασφημίαν ο αίρετικός είς το άγιον Πνευμα ἐλχύση, ἐπήγαγε πάλιν, ὡς ἔφθημεν εἰπόντες · Εἰ οὖν Δαυΐδ αὐτὸν καλεῖ Κύριον, πῶς υἰὸς αὐτοῦ έστιν; Οὐχοῦν ὁ Δαυῖδ αὐτὸν ἐν Πνεύματι ἀγίφ καλεί τὸν Χριστὸν Κύριον. Έχεινο δὲ προηγουμένως σκοπήσωμεν, ότι πάς προφήτης έχ Πνεύματος άγίου λαλεί τὰ είχότα. Πάντες γάρ όμολογοῦμεν, ὡς ἐν Πνεύματι άγίω ελάλησαν οί προφήται, ώς καὶ ό Απόστολος μαρτυρεί λέγων Καλώς το Πνεύμα το ατιον ελάλησε πρός τους πατέρας υμών διά τοῦ προφήτου. Και πάλιν καθολικώς ό Θεός · Έκχεω άπό του Πνεύματός μου έπι πάσαν σάρκα, και προφητεύσουσι. Καὶ Μωῦσῆς: Τίς δώσει πάντα τὸν Aadr προφήτας είναι, έν τῷ δοῦναι Κύριοντὸ ᾶγιον **Πνευμα αὐτοῦ ἐπ' αὐτούς; Ένταῦθα προσέχωμεν** άχριδώς, πώς ή θεότης δείχνυται του Πνεύματος του άγίου, ούχ ύφ' ήμῶν ὑψουμένη, άλλ' ὑπὸ τῆς οἰκείας άξίας χηρυττομένη. Καί μοι μιχρόν ἐπιτρέψατε διά πεύσεως και άποκρίσεως σχηματίσαι το προκείμενον. ταῖς γὰρ τοιαύταις ἀντιθέσεσιν εὐμαρεστέρα χαθέσταται τῶν ἀπορουμένων ἡ λύσις. Ἐρωτήσωμεν τοίνυν. Ομολογούσιν, ότι το Πνεύμα το άγιον έλάλησε [327] διά των προφητών, ή άπειθούσιν έτι και άμφιδάλλουσιν; Εί μεν άμφιδάλλουσι, το προειρημένον ύπομνήσωμεν, πώς αύτος μαρτυρεί λέγων ο Θεός. Έκχεω από του Πνεύματός μου έπι πασαν σάρχα, και προφητεύσουσι. Το Πνευμα γάρ έστι τὸ ἐνεργοῦν τὴν προφητικὴν δύναμιν. 'Ως καὶ ὁ Μωῦσης πάλιν, ο θαυμάσιος, βουλόμενος δείξαι. δτι έχ Πνεύματος άγίου προφητεία συνίσταται, την μεγάλην έχείνην και θαυμασίαν Ερρηξε φωνήν· Kal τίς δώσει πάντα τὸν λαὸν Κυρίου προφήτας είναι, èr τῷ δοῦται Κύριοr τὸ Πrεῦμα αὐτοῦ τὸ ἄγιοr έπ' αὐτούς; Εί δὲ ὁμολογοῦσιν άληθῶς, ὥσπερ καὶ

513

\* Ε Bibl. supple λέγων. b Sav. in notis pro έξεταζομένω conj. έξέτασις. έστιν άληθώς, ότι το Πνεύμα το άγιον έλάληπεν έν τοίς προφήταις, άκουε ώς ό μακάριος καὶ θαυμάτιος Ζαχαρίας, ὁ τοῦ προδρόμου πατήρ, Θεόν λέγει τλ Πνεύμα το άγιον το διά των προφητών λαλήσαν. Εύλογητός Κύριος ο Θεός τοῦ Ίσραηλ, ζει έχεσκέψατο, και έποιησε λύτρωσιν τῷ λαῷ αὐτοῦ· και ήγειρε κέρας σωτηρίας ήμιτ έν οίκφ Δαιτί τοῦ παιδός αὐτοῦ · καθώς ἐλάλησε διὰ στόματις των άγίων, των άπ' αίωνος προφητών αὐτού. Ε τοίνυν ο λαλήσας διά στόματος τῶν προφητῶν θελς, έλάλησε δὲ τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον ἐν τοῖς προφήτεις, ως φησιν ο Δαυίδ εν τή βίδλω των Βασιλειών. Πνείμε ràp Kuplou é.lá.lnoer ér épol. Bed; apa xa! Kiριος το Πνευμα το άγιον το διά των προφητών φιεξάμενον. Λάδε δέ μοι σαφή των λεγομένων ἀπόδειξιν. Ο θείος Απόστολος βουλόμενος τη προφητική φωή δείξαι το Πνεύμα το άγιον, φησίν έν τη προς Κορπθίους Έπιστολή. Έαν πάντες προφητεύητε, είςέλθη δέ τις ίδιώτης, ή απιστος, έλέγχεται ίπ πάντων, άνακρίνεται υπό πάντων, τὰ κρυπτάτῆς καρδίας αὐτοῦ φανερά γίνεται καὶ οῦτω πετών έπὶ πρόσωπον αὐτοῦ προσκυνήσει, ἀπαγγέλλω, ότι όττως ο θεός εν ύμιν έστιν. Όρξις ότι τό εν τοίς προφητεύουσι Πνευμα Θεόν διαβρήδην άντγόρευσεν ό τῆς εὐσεδείας διδάσχαλος;

ι'. Τι τοίνυν σχανδαλίζη περί την εύσέδειαν, αίρετικέ; τί συκοφαντείς του Πνεύματος την άξίαν; τί παραδαίνεις της πίστεως την όμολογίαν; 'Ανάγνωλί σου τὰς συνθήκας ἐπὶ τῶν μυστηρίων, πῶς εἶπες Πιστεύω είς Πατέρα και Υίον και άγιον Πνευμα. \*Ο ἐπίστευσας, ἀνεσκεύασας; δ ώμολόγησας, ἀνέτρεψας; δ καθαρώς διεσάφησας, τούτο πάλιν άσεδώς έθόλωτας; πολεμείς τή είρηνη; μάχη σου ταίς συθήχαις; άπηρνήσω την πίστιν; και είσάγεις ζητήσεις; Πιστεύοντι, όμολογούντί σοι παρεδόθη το δώρον, και μετά το δώρον εξορίζεται πίστις, και είσάγεται διάλεξις; Μή ύδριζε την άξίαν της χάριτος. μή παραχάραττε τὰς συνθήκας τῆς φοδεράς ἐκείνης και φρικώδους μυσταγωγίας. Έν δνόματι Πατολς καλ Υίου καλ άγίου Πνεύματος ώμολόγησας πιστεύειν, έδαπτίσθης όμοίως είς Πατέρα και Υίον και άγιον Πνεύμα: ή εύλογία όμοίως εν όνόματι Πατρός κελ Υίου και άγιου Πνεύματος. Ήμιν τὰ δώρα περέ της χάριτος και παρ' ύμων ή βλασφημία τη χέριτι; Παρά του άγίου Πνεύματος ήμεν έλευθερία. καὶ παρ' ὑμῶν δουλεία τῷ Πνεύματι; "Ο τῆς ἀπονοίας! ὢ τῆς ἀγνωμοσύνης! "Η τὴν νέαν ἀπάρνησει [528] χάριν, ή την Παλαιάν αιδέσθητι Διαθήκην, ή πανταχού παρίστα της άγίας Τριάδος την ομοτιμίας ώς πολλάχις διά πολλών ύμιν έγγράφων μαρτυρών άπεδείξαμεν αίς και έτέραν βούλομαι προσθείναι πάλιν απόδειξιν. Προαναπεφώνηται γάρ, ώς πολλάκις Εφθην είπων, εν τη Παλαιά τά νέα. Τί ούν; Προστάττει ὁ Θεὸς τῷ Μωῦσεῖ, λέγων · Λάλησον τῷ 'Αφρών και τοῖς υίοῖς αὐτοῦ' Οῦτως εὐλογήσαιε τούς υιούς Ίσραήλ. Πρόσεχε άχριδώς. Ίνα μή πς άπλως δπολαδών νομίζη καλώς έχειν, προσέταξι τὸ, Οῦτως, ἵνα μηδείς κατά την ίδιαν έξουσίαν τές εύλογίας φέρη, άλλά κατά τον κανόνα τῆς Γραφής τὰ πάντα ποιή. Λέγει, Οϋτω, φησίν, εὐλογήσατε. Ούτω, πώς; Εύλογήσει σε Κύριος, και φυλάξει σε. Καὶ πρόσεχε, πῶς πανταχοῦ τὴν Τριάδα μυπιχῶς εἰσάγει, δι' ής καὶ εὐλογίαι τριπλασιάζονται. Εύλογήσει σε Κύριος, καί φυλάξει σε. Έπιςανεί Κύριος το πρόσωπον αυτού έπι σέ, και ευλο-

nionem pars major haberet, ait illis: Quem dicitis esse Christum? cujus filius est (Matth. 22. 42)? Respondent scribæ et Pharisæi, David. Hinc Dominus corum contradicens opinioni, rursus infert: « Quomodo David in Spiritu sancto vocat eum Dominum dicens, Dixit Dominus Domino meo, sede a dextris meis > ( Ibid. v. 43. 44 )? Illud porro, In Spiritu sancto, adjecit, non ut Spiritum servum declararet Christi, qui prædicabatur, sed ut palam ostenderet, prophetam in Spiritu sancto futura prævidentem, filium suum secundum carnem Dominum confiteri secundum rei veritatem. Neque enim de Spiritu sancto, qui etiam Dominus est, quæstio erat, sed de ipso: an scilicet David filium haberet Dominum, an herum? Sane Dominus hæreticorum sycophantiam diu ante confutans, Spiritusque sancti dignitatem illæsam conservans, objectione controversiam solvit. Quid ergo ait: Si ergo David vocat eum Dominum, quomodo filius cjus est? Non dixit, Si ergo Spiritus sanctus vocat eum Dominum, sed, Si David vocat eum Dominum. Cur ergo addidit illud, In Spiritu sancto vocat eum Dominum? Quoniam de Christo ante adventum Christi dicere non erat corporis intuentis, sed Spiritus sancti præsignificantis. Neque enim quæ videbat David, prædicabat; sed quæ Spiritus sanctus suggerebat, hæc per spiritualem lyram pulsabat. Ideo illud adjecit, Dominus, Quomodo David in Spiritu sancto vocat eum Dominum? Ne vero hæreticus blasphemiam adversus Spiritum sanctum trahat, adjecit rursum, ut diximus, Si ergo David vocat eum Dominum, quomodo filius ejus est ? Igitur David Christum in Spiritu sancto vocat Dominum. Illud vero potissimum consideremus omnem prophetam ex Spiritu sancto, quæ conveniant loqui. Omnes enim consitemur, prophetas in Spiritu sancto loquutos esse, idque Apostolus testificatur dicens, Bene Spiritus sanctus loquutus est ad patres vestros per prophetam » (Act. 28. 25.) Et iterum generatim Deus ait : « Effundam de Spiritu meo super omnem carnem, et prophetabunt » ( Joel. 2. 28). Et Moyses, e Quis dabit omnem populum Domini prophetas esse, cum dederit Dominus Spiritum suum super ipsos : (Num. 11. 29)? Hic attendamus diligenter, quomodoSpiritus sancti divinitas demonstretur, non a nobis exaltata, sed a propria dignitate celebrata. Mihique concedite ut interrogatione et responsione rem propositam tractem; hujusmodi enim quæstionibus facilior evadit dubiorum solutio. Interrogemus ergo: Fatenturne Spiritum sanetum loquutum esse per prophetas, an negant, vel dubitant? Si dubitant, quæ ante dicta sunt in memoriam revocemus, quomodo ipse Deus testisicatur dicens, Effundam de Spiritu mee super omnem carnem, et prophetabunt? Spiritus enim propheticam virtutem excitat. Sie et ille admirabilis Moyses, ut ostendat prophetiam ex Spiritu sancto proficisci et constitui, in hanc magnam mirabilemque erupit vocem : « Et quis dabit omnem populum Domini prophetas esse, cum dederit Dominus Spiritum sanctum suum super eos? > Si autem vere confiteanturid quod verissimum est, nempe Spiritum sanctum

loquutum esse in prophetis, audi ut beatus ille admirandusque Zacharias, Praccursoris pater, Deum dicat Spiritum sanctum, qui per prophetas loquutus est: e Benedictus Dominus Deus Israel, quia visitavit, et fecit redemptionem plebis sum ; et erexit cornu salutis nobis in domo David pueri sui : sicut loquutus est per os sanctorum, qui a sæculo sunt prophetarum ejus > (Luc. 1, 68-70). Si ergo Deus est, ille, qui per os prophetarum loquutus est, et Spiritus sanctus in prophetis loquutus est, ut ait David in libro Regnorum : Spiritus enim Dominus loquutus est in me (2. Reg. 23. 2); ergo et Deus et Dominus est Spiritus sanctus qui per prophetas loquutus est. Verum claram hujus rei demonstrationem accipe. Divinus apostolus per propheticam vocem volens Spiritum sanctuin ostendere, in epistola ad Corinthios ait : c Si autem omnes prophetent, intret autem quis insidelis, vel ldiota, convincitur ab omnibus, dijudicatur ab omnibus ; occulta cordis cjus manifesta flunt : et ita cadens in faciem adorabit, pronuntians, quod vere Deus in vobis sit > (1. Cor. 14. 24. 25). Vides pieta. tis doctorem clare indicare, Spiritum in prophetantihus loquentem Deum esse?

10. Cur ergo, hæretice, scandalizaris circa piam sidem? cur calumniaris Spiritus sancti dignitatem? cur sidei consessionem transgrederis? Lege pacta tua in mysteriis emissa, quomodo dixeris, Credo in Patrem et Filium et Spiritum sanctum. An quod credidisti, eliminasti? quod confessus es, avertisti? quod palam declarasti, hoc impie labefactasti? bellumne cum pace geris ? abnegastine fidem ? et quæstiones moves? Credenti, consitenti tibi traditum est donum, et post donum sides eliminatur, et inducitur disputatio? Ne contumelia afficias dignitatem gratiæ: ne violes pacta tremendæ illius et horrendæ initiationis . eum consessus es te credere, in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, baptizatus es similiter in Patrem et Filium et Spiritum sanctum; benedictio similiter in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Nobis dona gratiæ, a vobis blasphemia in gratiam? Nobis libertas a Spiritu sancto; a vobis servitus Spiritui sancto adscribitur ? O stultitiam ! o logratum animum! Aut novam nega gratiam, aut Vetus Testamentum reverere, vel ubique statue Trinitatis æqualitatem honoris, quam sæpe vobis ex multis Scripturæ testimoniis probavimus : quibus aliam demonstrationem adjungere placet. Nova, ut sæpe dixi, sæpe in Veteri Testamento prænuntiata sunt. Quid igitur ? Imperat Deus Moysi dicens: Loquere Aaron et filiis ejus, Sic benedicite filios Israel (Num. 6. 23). Adverte diligenter. Ne quis simplicius accipiens putaret rem quomedolibet bene se habere, adjecit illud, Sic, ne quis propria auctoritate benedictiones institueret, sed secundum Scripturæ regulam omnia facere jubet. Sic. inquit, benedicite. Sic, quomodo? Benedicet tibi Dominus, et custodiet te (Ibid. v. 24). Attende, quomodo Trinitatem ubique mystice proponat, per quan benedictiones triplicantur. . Benedicet te Dominus, et custodiet te. Ostendet Dominus vultum super te, et

benedicet te. Attollet Dominus vultum suum super te. et det tibi pacem » (Num. 6, 25, 26). Vide sanctam Trinitatem diserte celebratam. Et quænam gratia a Spiritu sancto non proficiscitur? et quod donum non ab illo datur ? quod bonum sine ipso ? quod cæleste bonum sine Spiritus sancti opera hominibus contingere possit? Scrutamini Scripturas, et videte. Itaque Scriptura sacra cum voluerit quidpiam, quod supra naturam factum sit, indicare aut ostendere, Spiritus mictoritati omnia adscribit, Verbi gratia, Samsonem, egregium illom bellatorem, cum egregia illa ac stupenda fortiter gesta Scriptura describit, Spiritus sancti ductu id fecisse præmittit. Venerunt, inquit, Alienigenæ multi et innumeri in Samsonem; solusque ille erat, neque id tantum, sed etiam ligatus, Quæ igitur spes libertatis vincto? quæ salutis captivo? quomodo unus multis superior erit ? Spiritus Domini descendit in Samsonem, et irruit in Alienigenas, repertaque asini maxilla, mille viros interfecit. Ac vide divinæ Scripturæ sapientiam, Cum inexpertis incredibile videretur, vinctum solutos vicisse, et solum inultos superasse, ideo apposite præmisit : Et Spiritus Domini advenit in Samsonem et accepta maxilla asini, mille viros occidit (Judic. 15. 14. 15): ut cum secundum humanam naturam id incredibile videretur, per Spiritus potentiam crederetur. Itaque probe Moyses dixit: Quomodo persequetur unus mille, et duo sugabunt decem millia, nisi quia Dominus tradidit eos, et Deus vendidit illos (Deut. 32. 30) ? Lege Scripturas et in singulis facinoribus Spiritus sancti virtutem antepositam animadvertes. Venerunt Alienigenæ, et Spiritus Domini advenit in Samsonem (Judic. 14. 6). Insiliit leo et discerpsit leonem ut hædum. Vinctus est serreis catenis, et uxor ejus ad eum, Alienigenæ in Samsonem. Sed iterum Scriptura: Et Spiritus Domini venit in Samsonem, et soluta sunt vincula, ut si stuppa sential ignem (Jud. 16. 9). Nullum ejus præclarum facinus inducit, non præmissa Spiritus efficacia. Deinde cum omni virtute nudatus esset, attende animo, quid dicat Scriptura, quæ ubique dixerat, cum aliquod facinus aggrederctur, et vinceret, Spiritus sanctus venit in Samsonem. Postquam caput ejus detonsum est, prodito gratiæ pignore, statim scripsit, Et Dominus discessit a Samsone (Jud. 16. 20). Cum Alienigenæ venerunt, Spiritus Domini descendit in

ipsum : cum autem recessit, ait, Et Dominus discessit ab illo. Et jure quidem : nam Dominus Spiritus est (2. Cor. 3. 17). Nec solum in Veteri Testamento id animadvertes, sed etiam in apostolis. Quando magnam quamdam et præcellentem virtutem divinæ Literæ prædicant, ubique Spiritus auctoritatem præmittit. Inducit rursus Paulum in Cypro exsecrandum illum Elymam magum verbo punientem, quod contra veritatem pugnaret; et quia rem stupendam narraturus erat, oculos nempe verbo exstinctos, ait: Ecce manus Donini in te, et eris cæcus, non videns solem (Act. 13. 11 ). Illud autem et Pauli et omnium mortalium naturam superabat, nempe oculos hominibus verbo exstinguere. Verbum enim hominis non mutat naturam. nec oculos excæcat. Ne quis ergo humana verba respiciens, de re obstupesceret, et commentitium quiddam dici putaret, præmittit iterum Scriptura Spiritas sancti auctoritatem. Tunc, inquit, Paulus Spiritu sancto repletus ait illi (Ibid. v. 9). Habes et aliam circa Spiritum sanctum demonstrationem : si quis homo rudis melius, quam facultas ferat, loquatur : verum hanc rursus operationem Scriptura Spiritui adscribit. Exempli gratia, Petrus et Joannes in Judæorum frequentia concionantur : Et tunc , ait , Petrus plenus Spiritu sancto dixit ad populum: An justum est in conspectu Dei, vos potius audire, quam Deum, vos judicate (Act. 4. 8. et 19). Cur ergo dicitur, Plenus Spiritu sancto? Quia indoctum excedebat hæc loquendi fidecia, ne quis piscatorem respiciens, orationi illi sanctæ cum libertate habitæ fidem non haberet, præmisit Spiritus sancti sapientiam, ne mireris abundantiam. Quod si videtur, alium consideremus, ut magis ac magis dicta confirmentur. Sanctis cælum aperitur, sed sine Spiritu sancto non aperitur; neque enim oculis corporis cælum apertum videtur, sed Spiritus sancti operatione. Vidit Stephanus cælos apertos; verum, ut ait Scriptura, cum esset plenus Spiritu sancto (Act. 6. 5), vidit. Nusquam igitur, fratres, cælum licet apertum videre, sine Spiritu, neque docendi autoritatem sumere, nec miraculorum virtutem exhibere sine sancto et adorando Spiritu. Omnia enim operatur unus et idem Spiritus, dividens singulis, pront vult (1. Cor. 12. 11): cui gloria in secula seculorum. Amen.

mionem pars major haberet, ait illis: Quem dicitis esse Christum? cujus filius est (Matth. 22. 42)? Respondent scribæ et Pharisæi, David. Hinc Dominus corum contradicens opinioni, rursus infert: Quomodo David in Spiritu sancto vocat eum Dominum dicens, Dixit Dominus Domino meo, sede a dextris meis > ( Ibid. v. 43. 44 )? Illud porro, In Spiritu sancto, adjecit, non ut Spiritum servum declararet Christi, qui prædicabatur, sed ut palam ostenderet, prophetam in Spiritu sancto futura prævidentem, filium suum secundum carnem Dominum confiteri secundum rei veritatem. Neque enim de Spiritu sancto, qui etiam Dominus est, quæstio erat, sed de ipso: an scilicet David filium haberet Dominum, an herum? Sane Dominus hæreticorum sycophantiam diu ante confutans, Spiritusque sancti dignitatem illæsam conservans, objectione controversiam solvit. Quid ergo ait : Si ergo David vocat eum Dominum, quomodo filius ejus est? Non dixit, Si ergo Spiritus sanctus vocat eum Dominum, sed, Si David vocat eum Dominum. Cur ergo addidit illud, In Spiritu sancto vocat eum Dominum? Quoniam de Christo ante adventum Christi dicere non erat corporis intuentis, sed Spiritus sancti præsignificantis. Neque enim quæ videbat David, prædicabat; sed quæ Spiritus sanctus suggerebat, hæc per spiritualem lyram pulsabat. Ideo illud adjecit, Dominus, Quomodo David in Spiritu sancto vocat eum Dominum? Ne vero hæreticus blasphemiam adversus Spiritum sanctum trahat, adjecit rursum, ut diximus, Si ergo David vocat eum Dominum, quomodo Alius eius est? Igitur David Christum in Spiritu sancto vocat Dominum. Illud vero potissimum consideremus omnem prophetam ex Spiritu sancto, quæ conveniant loqui. Omnes enim consitemur, prophetas in Spiritu sancto loquutos esse, idque Apostolus testificatur dicens, & Bene Spiritus sanctus loquutus est ad patres vestros per prophetam » (Act. 28. 25.) Et iterum generatim Deus ait : « Effundam de Spiritu meo super omnem carnem, et prophetabunt » ( Joel. 2. 28). Et Moyses, e Quis dabit omnem populum Domini prophetas esse, cum dederit Dominus Spiritum suum super ipsos > (Num. 11. 29)? Hic attendamus diligenter, quomodoSpiritus sancti divinitas demonstretur, non a nobis exaltata, sed a propria dignitate celebrata, Mihique concedite ut interrogatione et responsione rem propositam tractem; hujusmodi enim quæstionibus facilior evadit dubiorum solutio. Interrogemus ergo: Fatenturne Spiritum sanctum loquutum esse per prophetas, an negant, vel dubitant? Si dubitant, quæ ante dicta sunt in memoriam revocemus, quomodo ipse Deus testificatur dicens, Effundam de Spiritu mee super omnem carnem, et prophetabunt? Spiritus enim propheticam virtutem excitat. Sie et ille admirabilis Moyses, ut ostendat prophetiam ex Spiritu sancto proficisci et constitui, in hanc magnam mirabilemque erupit vocem : • Et quis dabit omnem populum Domini prophetas esse, cum dederit Dominus Spiritum sanctum suum super eos? > Si autem verc confiteanturid quod verissimum est, nempe Spiritum sanctum

loquutum esse in prophetis, audi ut beatus ille admirandusque Zacharias, Priecursoris pater, Deum dicat Spiritum sanctum, qui per prophetas loquutus est: e Benedictus Dominus Deus Israel, quia visitavit, et fecit redemptionem plebis suæ ; et erexit cornu salutis nobis in domo David pueri sui : sicut loquutus est per os sanctorum, qui a sæculo sunt prophetarum ejus > (Luc. 1. 68-70). Si ergo Deus est, ille, qui per os prophetarum loquutus est, et Spiritus sanctus in prophetis loquutus est, ut ait David in libro Regnorum : Spiritus enim Dominus loquutus est in me (2. Reg. 23. 2); ergo et Deus et Dominus est Spiritus sanctus qui per prophetas loquutus est. Verum claram hujus rei demonstrationem accipe. Divinus apostolus per propheticam vocem volens Spiritum sanctum ostendere, in epistola ad Corinthios ait : « Si autem omnes prophetent, intret autem quis infidelis, vel idiota, convincitur ab omnibus, dijudicatur ab omnibus; occulta cordis cjus manifesta flunt : et ita cadens in faciem adorabit, pronuntians, quod vere Deus in vobis sit > (1. Cor. 14. 24. 25). Vides pieta. tis doctorem clare indicare, Spiritum in prophetantibus loquentem Deum esse?

10. Cur ergo, hæretice, scandalizaris circa piam sidem ? cur calumniaris Spiritus sancti dignitatem ? cur sidei consessionem transgrederis? Lege pacta tua in mysteriis emissa, quomodo dixeris, Credo in Patrem et Filium et Spiritum sanctum. An quod credidiști, eliminasti? quod confessus es, avertisti? qued palam declarasti, hoc impie labefactasti? bellumne eum pace geris? abnegastine sidem? et quæstiones moves? Credenti, consitenti tibi traditum est donum, et post donum sides eliminatur, et inducitur disputatio? Ne contumelia afficias dignitatem gratiæ: ne violes pacta tremendæ illius et horrendæ initiationis. cum consessus es te credere, in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, baptizatus es similiter in Patrem et Filium et Spiritum sanctum; benedictio similiter in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Nobis dona gratiæ, a vobis blasphemia in gratiam? Nobis libertas a Spiritu sancto; a vobis servitus Spiritui sancto adscribitur? O stultitiam! o ingratum animum! Aut novam nega gratiam, aut Vetus Testamentum reverere, vel ubique statue Trinitatis æqualitatem honoris, quam sæpe vobis ex multis Scripturæ testimoniis probavimus : quibus aliam demonstrationem adjungere placet. Nova, ut sape dixi, sape in Veteri Testamento prænuntiata sunt. Quid igitur? Imperat Deus Moysi dicens: Loquere Aaron et filis ejus, Sic benedicite filios Israel (Num. 6. 23). Adverte diligenter. Ne quis simplicius accipiens putaret rem gnomedolibet bene se habere, adjecit illud, Sic, ne quis propria auctoritate benedictiones institueret, sed secundum Scripturæ regulam omnia facere jubet. Sic. inquit, benedicite. Sic, quomode? Benedicet tibi Dominus, et custodiet te (Ibid. v. 24). Attende, quomodo Trinitatem ubique mystice proponat, per quain benedictiones triplicantur. . Benedicet te Dominus, et custodiet te. Ostendet Dominus vultum super te, et

benedicet te. Attollet Dominus vultum suum super te, et det tibi pacem > (Num. 6. 25, 26). Vide sanctam Trinitatem diserte celebratam. Et quænam gratia a Spiritu sancto non proficiscitur? et quod donum non ab illo datur ? quod bonum sine ipso ? quod cæleste bonum sine Spiritus sancti opera hominibus contingere possit? Scrutamini Scripturas, et videte. Itaque Scriptura sacra cum voluerit quidpiam, quod supra naturam factum sit, indicare aut ostendere, Spiritus auctoritati omnia adscribit, Verbi gratia, Samsonem, egregium illum bellatorem, cum egregia illa ac stupenda fortiter gesta Scriptura describit, Spiritus sancti ductu id fecisse præmittit. Venerunt, inquit, Alienigenæ multi et innumeri in Samsonem; solusque ille erat, neque id tantum, sed etiam ligatus, Quæ igitur spes libertatis vincto? quæ salutis captivo? quomodo unus multis superior erit? Spiritus Domini descendit in Samsonem, et irruit in Alienigenas, repertaque asini maxilla, mille viros interfecit. Ac vide divinæ Scripturæ sapientiam, Cum inexpertis incredibile videretur, vinctum solutos vicisse, et solum multos superasse, ideo apposite præmisit : Et Spiritus Domini advenit in Samsonem et accepta maxilla asini, mille viros occidit (Judic. 15. 14. 15): ut cum secundum humanam naturam id incredibile videretur, per Spiritus potentiam crederetur. Itaque probe Moyses dixit: Quomodo persequetur unus mille, et duo sugabunt decem millia, nisi quia Dominus tradidit eos, et Beus vendidit illos (Deut. 32. 30) ? Lege Scripturas et in singulis facinoribus Spiritus sancti virtutem an-`tepositam animadvertes. Venerunt Alienigenæ , et Spiritus Domini advenit in Samsonem (Judic. 14. 6). Insiliit leo et discerpsit leonem ut hædum. Vinctus est ferreis catenis, et uxor ejus ad eum, Alienigenæ in Samsonem. Sed iterum Scriptura: Et Spiritus Domini venit in Samsonem, et soluta sunt vincula, ut si stuppa sentiat ignem (Jud. 16. 9). Nullum ejus præclarum facinus inducit, non præmissa Spiritus efficacia. Deinde cum omni virtute nudatus esset, attende animo, quid dicat Scriptura, quæ ubique dixerat, cum aliquod facinus aggrederetur, et vinceret, Spiritus sanctus venit in Samsonem. Postquam caput ejus detonsum est, prodito gratiæ pignore, statim scripsit. Et Dominus discessit a Samsone (Jud. 16, 20). Cum Alienigenæ venerunt, Spiritus Domini descendit in

ipsum: cum autem recessit, ait, Et Dominus disce ab illo. Et jure quidem : nam Dominus Spiritus (2. Cor. 3. 17). Nec solum in Veteri Testamento animadvertes, sed etiam in apostolis. Quando u gnam quamdam et præcellentem virtutem divinæ Li ræ prædicant, ubique Spiritus auctoritatem præmit Inducit rursus Paulum in Cypro exsecrandum ille Elyman magum verbo punientem, quod contra ritatem pugnaret; et quia rem stupendam narratui erat, oculos nempe verbo exstinctos, ait: Ecce ma Domini in te, et eris cæcus, non videns solem (Act. 1 11 ). Illud autem et Pauli et omnium mortalium na ram superabat, nempe oculos hominibus verbo e stinguere. Verbum enim hominis non mutat natura nec oculos excæcat. Ne quis ergo humana verba spiciens, de re obstupesceret, et commentitium qui dam dici putaret, præmittit iterum Scriptura Spirit sancti auctoritatem. Tune, inquit, Paulus Spir sancto repletus ait illi (Ibid. v. 9). Habes et aliam e ca Spiritum sanctum demonstrationem : si quis ho rudis melius, quam facultas ferat, loquatur : ven hanc rursus operationem Scriptura Spiritui adscrit Exempli gratia, Petrus et Joannes in Judæorum fi quentia concionantur : Et tunc, ait, Petrus ples Spiritu sancto dixit ad populum: An justum est in a spectu Dei, vos potius audire, quam Deum, vos judic (Act. 4. 8. et 19). Cur ergo dicitur, Plenus Spir sancto? Quia indoctum excedebat hæc loquendi fid cia, ne quis piscatorem respiciens, orationi illi sa ctæ cum libertate habitæ fidem non haberet, præmi Spiritus sancti sapientiam, ne mireris abundantia Quod si videtur, alium consideremus, ut magis magis dicta confirmentur. Sauctis cælum aperitu sed sine Spiritu sancto non aperitur ; neque ea oculis corporis cælum apertum videtur, sed St ritus sancti operatione. Vidit Stephanus cælos apt tos; verum, ut ait Scriptura, cum esset plenus St ritu sancto (Act. 6. 5), vidit. Nusquam igitur, fratre cælum licet apertum videre, sine Spiritu, neque 6 cendi autoritatem sumere, nec miraculorum virtut exhibere sine sancto et adorando Spiritu. Omnia mi operatur unus et idem Spiritus, dividens singulis, pro rult (1. Cor. 12. 11): cui gloria in sæcula sæculoru Amen.

# SPURIA.

#### MONITUM

## IN DUAS HOMILIAS SEQUENTES.

[532] Hasce homilias ejusdem auctoris esse non est quod dubitemus, ita stylo et dictione similes sunt : et alioquin in secunda argumentum primæ ab initio prosequitur. Non esse autem Chrysostomi, quivis emunctæ naris statim percipiat. Sed libentius credam esse cujuspiam ex presbyteris Antiochenis, qui Chrysostomi tempore alternis vicibus coram Flaviano episcopo Antiochiæ concionabantur. Hinc est quod in finem primæ homiliæ, τοῦ κοινοῦ πατρός, communis patris, mentio habetur, tanquam præsentis. Quod forte judicium ferendum est de aliis plurimis orationibus, in queis ille communis pater præsens commemoratur. Hanc autem, ut et innumeras alias Chrysostomo adscriptas reperimus, sive librariis quæstus causa illas tam celebri nomine insignientibus, id quod sæpissime accidit, sive aliis scriptoribus temerario ausu fœtus suos tanto doctori adscribentibus, ut melioribus auspiciis in publicum prodirent. Interpretatio utriusque sermonis est Frontonis Ducæi.

## MONITUM IN EPISTOLAM SEQUENTEM AD THEODORUM MOPSUESTENUM,

## Cujus antiqua versio Latina hic profertur.

[530] Hujus epistolæ, quam Græce et Latine dedimus Tomo tertio, p. 655, interpretatio vetus Latina habetur in Manuscripto quodam Bibliothecæ nostræ Sangermanensis; et in catalogo Manuscriptorum enuntiabatur; sed Manuscripti numerus perperam positus non parum negotii laborisque attulit; notatur enim Codex 727, in quo hujus epistolæ ne vestigium quidem occurrit; demum autem illa post multam perquisitionem in Codice 326 reperta fuit.

Illam autem hic edere visum est, quia circa illam epistolam duæ difficultates exortæ fuerant, ut monumus in notis ad camdem, quibus solvendis difficultatibus magnum affert momentum hæc vetus interpretatio Latina. Prior autem difficultas hinc oritur quod hujus epistolæ, quæ CXII numeratur, titulus in omnibus Mss. atque Editis sic habeat: Θεοδώρφ ἐπισκόπφ, Theodoro episcopo; cujus autem civitatis episcopus esset non enuntiatur. Pene tamen concors eruditorum opinio erat, hunc Theodorum esse Mopsuestenum. At in Concilio V, Tomo V Labbæi, p. 490, negatur, eum cui hæc mittitur epistola esse Theodorum Mopsuestenum. In Manuscripto autem nostro titulus est: Joannis Constantinopolitani ad Theodorum Mopsuestenum episcopum. Hinc videas jam priscis illis temporibus Theodorum illum episcopum pro Mopsuesteno habitum fuisse, id quod etiam confirmatur ex annotatione sequente.

Secunda difficultas ex epistolæ sine exsurgit, ubi sic legitur in Edito nostro: οὐ γὰρ τὴν τυχοῦσαν, καὶ ἐν ἐρημία καθήμενοι, καρπούμεθα τὴν παράκλησιν, δταν τοσοῦτον ἐν καρδία θησαυρὸν καὶ πλοῦτον ἀποκείμενον ἔχωμεν τῆς ἐγρηγορυίας καὶ γενναίας σου ψυχῆς τὴν ἀγάπην: i. e. Neque enim, in hac licet solitudine positi, vulgarem consolationem capimus, cum tantum in corde thesaurum tantasque opes reconditas habemus, hoc est, vigilantis ac generosi animi tui caritatem.

Hunc porro locum ad Frontonis Ducæi et Savilii Editionum fidem edidimus. Ex quatuor autem Manuscriptis, queis usi sumus, duodus nempe Vaticanis, uno Regio et uno Coisliniano, Regius et Vaticanis unus habent, ἐν καρδία θησαυρόν, ut supra; alii autem duo, ἐν Κιλικία θησαυρόν. Quam lectionem confirmat Codex noster Sangermanensis in quo legitur, talem in Cicilia thesaurum. Huic lectioni favet etiam Facundus Hermianensis lib. 7, cap. 7, p. 633, Edit. Sirmondi, fol.; qui Facundus quoque ἐν Κιλικία legerat. Itaque hanc lectionem ἐν Κιλικία, quam ibidem in nota germanam esse suspicabamur, jam veram esse pronuntiamus, sicque prorsus legendum esse censemus. Si porro Theodorus hic in Cilicia episcopus fuerit, haud dubie Mopsuestenus erit, quod etiam in titulo fertur in Manuscripto Sangermanensi, ad Theodorum Mopsuestenum episcopum, cum alioquin nullum alium in Cilicia episcopum Chrysostomi amicum fuisse sciamus, præterquam Theodorum Mopsuestenum.

Hæc itaque lectio pro asserta jam et indubitata haberi debet. Neque tamen omittendum est, id quod observat Tillemontius, etianisi ἐν καρδία legeretur, hunc tamen Theodorum esse Mopsuestenum omnino oportere: nam duos solum Theodoros novimus, ad quos hæc epistola missa fuisse potuerit, Mopsuestenum nempe in Cilicia, et Tyaneum in Cappadocia. Tyaneo autem nulla fuisse consuetudine junctus videtur Chrysostomus; Theodori autem Mopsuesteni a puero amicus fuerat.

Ex vodice MS. num. 326 Bibliothecæ sancti Germani a Pratis, qui none sæculo descriptus fuit.

Incipit Johannis Constantinopolitani ad Theodorum Mopsuestenum Episcopum.

Si esset quidem venire possibile, tuamque reverentiam caritatemque complecti, in ipsa jucundari, cum multa hoc velocitate et studio faceremus: quoniam autem hoc nobis non adjacet, nunc literis hoc implemus. Si enim ad ipsos fines mundi ducamur, tuæ dilectionis integritatem et fervorem, et sine dolo sinceritatem oblivisci non possumus, quæ est antiqua et a principio, quamque nunc monstrasti. Neque enim nos latuit quanta pro nobis et dicere et facere festinasti, meus (sic) honoratissime atque sanctissime. Sed

etsi nihil amplius factum est, Deum tamen habes protuo studio et alacritate debitorem, integramque mercedem. Nos autem non quiescimus, scientes tux gratuam sanctitatis, et tuam reverentiam omnibus producantes, atque poscentes eamdem dilectionem for rentem per omnia conservari. Non enim in deserio sedentes fortuitæ intercessionis fructus habemus, quando talem in Cilicia thesaurum et reconditas divitas possidemus: hæc est enim fortis et vigilans animæ lux dilectio. Explicit.

Λόγος είς τὸ, «Εἴδεν ὁ Θεὸς πάντα ὅσα ἐποίησε· καὶ ἰδοὺ καλὰ λίαν· › καὶ ὅτι τὰ θεῖα λόγια τιμιώτεςα πάντων ἡδέων ».

α. Καλοί τῆς εύσεδείας οἱ λειμώνες, οὐ προσκαίροις χροιαίς χομώντες, άλλ' ούρανίοις άνθεσι βρύοντες. "Ανθη δε είσι τῆς εὐσεδείας, οι χαρποί τῆς εὐθέου πολιτείας. Αι γάρ άρεται άνάγουσιν ήμας είς το θαυμαστον και πρωτότυπον έκεινο κάλλος το κατ' είκόνα θεοῦ γεγενημένον καὶ καθ' όμοίωσιν. Αῦτη τοίνυν ή κατ' άρετην όμοίως [ππον άντι άνθρώπου οὺκ ἐὰ λέγεσθαι. Ταύτην ούν όταν μεταδιώχωμεν, ούχ ετι λύχος και δράκων δίδριν καταφερόμενοι άλλ είκων θεού θαυμαστή και δράκων δράκων και δράκων δράκων δράκων δρακων και δράκων δράκων δράκων και δράκων τιμία, το πρωτότυπον κάλλος του χαρακτήρος σώζουσα, και εσμέν, και λεγόμεθα, και πιστευόμεθα. Δεσπότης ούκ έπειδή φαῦλα τὰ ἄλογα · ούδὲν γὰρ παρά τοῦ άγαθοῦ ούκ έπειδή φαῦλα τὰ ἄλογα · ούδὲν γὰρ παρά τοῦ άγαθοῦ χαχὸν ἐχτίσθη. Μὴ γάρ τις νομιζέτω ἐν χώρα χαχίας τὰ ἄλογα τάττεσθαι, διὰ τὸ εἰχόνα χαχίας παρηχθαι των μὴ κατ άρετην βιούντων. Εἰ γάρ τοῦτο, πῶς εἰπεν ἡ Γραφή, Kal εἰδεν ὁ Θεὸς πάντα ὄσα ἐποίησε, καὶ ἰδοὺ καλά, καὶ ούχ ἀπλῶς καλά, ἀλλά καὶ καλά λίων; ὑπότε οὖν τά γεγονότα είς είκόνα κακίας παρήχθησαν (ό γάρ λέων είχων του τυράννου, και ό όφις του σχολιού και του πονηροτάτου τον τρόπον, και ο σχορπίος του πλήκτου, και ό λύχος του άρπακτικού), που αν είη καλά τὰ γενόμενα, ο λυχος του αρπακτικού), που αν ετη καλα τα γενομενα, εποίν, ούτω προφανώς είς είχονα κακίας παραλαμόα-νόμενα; Δεί δὲ είδέναι τοὺς φιλομαθείς, ότι ταῦτα τῆ εἰχεία φύσει κακά οὕτ' ἔστιν, οὕτε λέγεται, ἀλλὰ τοῖς ἀλόγοις πρέπουσα κατάστασις [550-553] ἐπειδὰν δὲ ἔλθη εἰς τὴν λογικὴν φύσιν, ὑδρίζει τὴν θέαν, καὶ ἀμόλύνει τὴν λογικὴν ἐλευθερίαν. Ἑλαδες, ἄνθρωπε, τὴν δεσπο-τικὴν ἀξίαν · μὴ τὴν ἀτιμον καὶ δουλοπρεπῆ τῶν ἀλόγων μεταδίωχε τάξιν· υδρίζεις γάρ σαυτόν, μιμούμενος εων άλόγων την θηριωδίαν· ούχ ώς των άλόγων χαχών δντων, ή λεγομένων, άλλ' ώς της άτίμου και δουλοπρεπους είκονος ού πρεπούσης τοις έλευθέροις. "Ωσπερ γάρ τις άνηρ επίσημος και επίδοξος, εάν ενδύσηται ή περιδάληται δούλου στολήν, υδρίζεται, και καταισχύνεται, οαληται οουλου στολην, υυριξεται, και καταισχυνεται, ούχ ώς της ἐσθῆτος ούσης φαύλης καὶ ρυπαράς, ἀλλ' ώς δούλοι μὲν πρεπούσης, ἐλευθέριο δὲ μὴ ἀρμοττούσης οῦτως ἐὰν ἡθος σκορπίου καὶ λύκου ἀναλάδης, ούχ ἡ φύσις τῶν ἀλόγων διαδάλλεται, ἀλλ' ἡ σἡ κατάστασις ὑδρίζεται ἡ δεσποτείαν λαχοῦσα h, καὶ τὰ δούλου μετα-διωκουσα. Ταῦτα δέ μοι ἀναγκαίως περῆκται, ἴνα μηδείς είς υδριν της δημιουργίας εκλάδη τὰ είρημένα, του Θεου φαυλόν τι πεποιηκότος πάντα γάρ άληθως καλά, και καλά λίαν, εάν την οίκείαν φυλάττη τάξιν, και τὸν οἰχείον μεταδιώχη νόμον. Ίνα δὲ μάθης, ἀγαπητὲ, καταστάσει. "Η ούκ ήκουσας σήμερον του Παροιμιαστού λέγοντος, Πορεύθητι πρός τον μύρμηκα, όκνηρε, και ζήλωσον τὰς όδους αυτοῦ; Ου συνήκας πῶς την τοῦ μύρμηχος φιλοπονίαν ύποθέμενος, είς δοχνον ήμων προθυμίαν επαιδαγώγησεν; θύχ εδιδάξαμέν σε ρητῶς ἀπὸ μὲν τοῦ μύρμηχος τὸ δοχνον, ἀπὸ δὲ τῆς μελίσσης τὸ φιλότεχνον; Ἐστι γὰρ. ἔστιν, ὡς ἔφθην εἰπῶν, ἀπανθησασθαίτινα καλ των άλόγων πλεονεκτήματα άρμόζοντα δησασσάτα και το δο ήμετέρου λέ-γοντα: αίσχύνην και δνειδος. Έπειδη γαρ θεόν ου κ έμι-μήσω, μίμησαι, φησι, τον μύρμηκα. Ούκ είδές ποτε πατέρα γνήσιον επιτιμώντα τα τέκνα, και μετά πολλήν παιδείαν είς μίμησιν αύτα οίχετων ανάγοντα, και ταυτα προφανώς λέγοντα. Μίμησαι καν τον οικέτην, υποδεέστερον μέν τη άξία, υπερέχοντα δε τη επιστήμη; "Οθεν ό

φιλάνθρωπος θεὸς εἰς ἔνδειξιν τῆς ἡμετέρας ἀγνωμοσύνης προσφέρει τὸν μύρμηχα ἐλέγχοντα ἡμῶν τὸν ὁχονος, καὶ τὴν μέλιτταν ἐλέγχουσαν ἡμῶν τὴν ρὰθυμίαν. Καὶ ὅῆλον ἐχ τούτων, ὅτι οὐοὰν χακὸν ἐγένετο παρὰ τοῦ θεοῦ, ἀλλὶ ἔδωκέ σοι αἰσθησιν καὶ νοῦν διακριτικόν, φεύγεικ μὲν τῶν ἀλόγων τὰ ἤθη, ἀρπάζειν δὲ ἀὐτῶν τὰ πλεονεκτήματα. Δύναται γὰρ καὶ ὁ λέων εἰκών εἶναι ἀρετῆς, ὅταν μὴ εἰς τυραννίδα τὴν εἰκόνα, ἀλλὶ εἰς ἀνδρεἰαν ἐχλάδης. ἄλλο γάρ ἐστι τυραννίς, καὶ ἔτερον ἀνδρεἰα. Διὰ τοῦτο καὶ ἡ Γραφὶ τὸν ἐχ τοῦ Ἰούδα μέλλοντα ἀνατέλλειν εὐαγγελιζομένη Σωτῆρα, φησί · Σκύμνος Λέοντος Ἰούδα · ἐκ βλαστοῦ, νὶὲ μου, ἀνέθης · ἀναππρίκην ὁ θεῖος λόγος ὁμοιότητα κατασκευάζει ἐκ των τοῖς ἀλόγοις προσόντων πλεονεκτημάτων. Εστι τοίνων μιμεῖσθαι λέοντα μετὰ συνέσεως · ἔστι δὲ μιμεῖσθαι καὶ δριν, οὐχ ἐν τῷ ἰοὐολεῖν, ἀλλὶ ἐν ° τῷ σύνεσιν ἀναλαμβάνειν καθὼς καὶ ὁ Σωτὴρ τοῖς ἀποστόλοις φησί · Γίνεσθε φρόνιμοι, ὡς ὁ δρις. 'Όθεν, εὶ φαῦλον ἡν τὸ κτίσμα, οὐχ ᾶν εἰς μἰμησιν τοῦ φαύλου προσεκαλεῖτο τὴν ἑαυτοῦ εἰκόνα, Γίνεσθε, λέγων, φρόνιμοι ὡς όρις · μἰμησαι τοῦ δφεως μὴ τὸν ἰὸν μιμήση, καταδοὰ σου Δαυῖὰ κατηγορῶν καὶ λέγων · θιμὸς αὐτοῖς κατὰ τὴν όμοιωσιν τοῦ είχοις τὰν δὲ τὴν σύνεσιν αὐτοῦ μιμήση, μαθητὴς γίνη Χριστοῦ τοῦ εἰπάντος · Γίνεσθε φρόνιμοι ὡς ὁ δρις · Ἐπειδὴ γὰρ ὁ δρις φρονιμώτερὸς ἐστι πάντων τῶν θηρίων, ὡς ἀρτίως ὑπανεγνώσθη, ἀντέθηκε τῆ φρονήσει φρόνησιν, οὐχ ἴνα μάθης δόλον ποιείν, ἀλλὶ τὸν μάθης δόλον ἐκκλίνειν.

β΄. Βούλεται γάρ ἡμᾶς ὁ φιλάνθρωπος Θεὸς ούχὶ χαχούργους [534] είναι, ἀλλὰ πανούργους · ἔτερον δέ ἐστι τὸ πανούργον, καὶ ἔτερον τὸ χαχούργον. Πανούργος τοίνυν ἐστὶν οἰχ εἰς τὸ μελετᾶν χαχίαν, ἀλλὶ εἰς τὸ φεύγειν καχίαν · καὶ κέχρηται τῆ πανουργία οἰχ εἰς τὸ μηχανορραφεῖν καθὶ ἔτέρων, ἀλλὶ εἰς τὸ τὰ ὑφ' ἔτέρων πλεκόμενα διαφεύγειν · κακούργος δέ ἐστιν ὁ φονεὺς, ὁ δόλιος, ὁ ἔτέροις κακὰ τεκταινόμενος. Τοιοῦτος φρόνιμος ὁ δφις, οἰχ ἰοδόλος ὡς ὁ δρις. Ότα γάρ ἔμελλε συμβάλλειν τῷ ἀδελφῷ αὐτοῦ ' Ησαὺ κακίας γέμοντι καὶ φονοκτονίας, παρεκάλει τὸν Θεὸν λέγων, Κύριε, ρῦσαί με ἀπὸ τοῦ ἀδελφοῦ μου ' Ήσαὺ , ὅτι φοδοῦμαι αὐτὸν πάνυ · καὶ 'κέτευε τὸν Θεὸν, ὡς κατά πονηροῦ τὴν εὐχὴν τιθέμενος. "Ότε δὲ συνήντησε τῷ ἀδελφῷ, ἡθικότητι καὶ κολακεία τὸν θυμὸν ἡμέρωσε, καὶ τὴν πονηρίαν ἔσθεσε. Τὶ γάρ φησι πρός τὸν ' Ἡσαὺ; Είδόν σου τὸ πρόσωπον, ὡς εἰ τις ἱδοι πρόσωπον. Θεοῦ. Καὶ εἰ μὲν ἔλεγεν ὁ ' Ἰακὼδ ταῦτα, [να διὰ τῆς ἀπάτης νικήση τὸν ἀδελφὸν, κακῶς ἐλάλει · εἰ δὲ εἶπεν, [να τὸν φόδον ἐκφύγη, καλῶς ἐχρήσατο τῆ πονουργία. Τίνεσθε οὖν φρόνιμοι, καὶ ἀκέραιοι ὡς αὶ περιστεραί. "Εστι δὲ τὴν περιστερὰν καὶ εἰς κακίαν καὶ εἰς ἀρετὴν ἐκλαδείν · καὶ ὅπως, άκουε · Ἐὰν ῆς ἀλόγιστος καὶ ἀδικριτος, καὶ κάνετον. Ἐφραίμ γὰρ, φησίν, ὡς περιστεραί ἀνους, οὐκ ἔχουσι καρδίαν. Έχν οὖν τὸ ἀνουν ψυγὸν, τὸ ἀκέραιον κατορθώσης, ἔχεις τὴν σύνεσιν τελείαν, οὐ συμμιγνὸς αὐτῆ [ἰ. αὐτὴν] τῆ κακίας ἀλόλφὶ, τὰς Γραφας ἀναγίνωσκε, καὶ τὰς εἰκόνας εἰς κακίας ἐκλάμδανε παρ' αὐτῆς, μερίζουσα [ʃ. μεριζούσης] τοὐτὸ μὲν τοῦτο, τουτῷ δὲ ἔτερον. Θέλεις οὐν μαθεῖν; πρόσεχε ἀκριδῶς, τοῖς τοῦς παρ' αὐτῆς, μερίζουσα [ʃ. μεριζούσης] τοὐτὸ μὲν τοῦτο, τουτῷ δὲ ἔτερον. Θέλεις οὐν μαθεῖν; πρόσεχε ἀκριδῶς, τοῖς τοῦς παρ' αὐτῆς, μερίζουσα [ʃ. μεριζούσης] τοὐτὸ μὲν τοῦτο, τουτῷ δὲ ἔτερον. Θέλεις οὐν μαθεῖν; πρόσεχε ἀκριδῶς, τοῖς τὸς κανοίν τοῦς καρ' ἀναγίνωσκε, καὶ τὰς εἰκόνας εἰς κακίας ἐκλάμδανε παρ' αὐτῆς, ψερίζουσα [ʃ. μεριζούσης] τοῦτος τοῦτος τοῦτος πους καρ' ἀναγίνωσκε, καὶ τὰς εἰκόνας εἰς κακίας ἐκλάμδανε παρ' αὐτῆς μεν τοῦτος τοῦς καρ' ἀναγίνωσκες τὰς καν ἀναγίνωσες κ

<sup>&</sup>quot; Collatus cum cod. Reg. 2342.

b lieg. ή δεσπότου λαχούσα.

c Reg. ໄοδολείν, οὐδ' ἐν τἢ πικρότητι, οὕτε μὲν ἐν τῷ πικρίως γέμειν' ἀλλ' ἐν.

SERMO IN ILLUD, VIDIT DEUS CUNCTA QUÆ FECRRAT, ET ECCE VALDE BONA (Gen. 1. 31); ET DE EO, QUOD DIVINA BLOQUIA JUCUNDIS QUIBUSQUE REBUS ANTECELLUNT.

1. Pulchra sane sunt pietatis prata, quæ non temporariis coloribus nitent, sed calestibus soribus redundant. Flores autem pietatis sunt, divinitus inspiratæ conversationis fructus. Virtutes enim ad admirabilem illam et primigeniam pulchritudinem nos reducunt, quæ ad imaginem et similitudinem Dei creata erat. Hæc itaque secundum virtutem similitudo, equum pro homine dici non sinit. Hanc utique si sectemur, non jam lupus, draco vel scrpens appellamur, ad brutorum naturani dejecti, sed imago Dei stupenda atque veneranda, que primigeniam illam pulchritudinem formæ retinet, et sumus, et dicimur, atque adeo credimur. Factus es dominus bestiarum; noli servorum mores imitari: non quod mala sint bruta animalia; nihil enim mali a bono creatum est. Neque enim existimet quisquam in vitii loco reponendas esse bestias, quod tamquam imagines quædam vitiorum in medium proferantur, quæ in iis regnant, qui non ex præscripto virtutis vitam degunt. Nam si ita esset, cur dixisset Scriptura, Viditque Deus cuncta quæ secerat, et ecce bona (Gen. 1.31), neque simpliciter Bona, sed Valdebona? Quando igitur res creatæ in similitudinem malitiæ adducuntur (nam et leo tyranni imago est, et serpens versuti hominis, quique moribus sit nequissimis, et scorpius percussoris, et lupus rapacis), quomodo res create honæ dicentur, inquit, quæ tam aperte tamquam similitudines vitiorum proferuntur? Verum operæ pretium est intelligant discendi cupidi hace, si spectetur propria corum natura, mala neque esse, neque dici, sed eam potius conditionem et statum, qui rationis expertibus convenit animantibus : postquam autem ratione præditam naturam invaserint, speciem ejus contumelia afficere, et rationalem ingenuitatem obtusiorem reddere. Accepisti, o homo, dignitatem heri ; noli ignominiosam et servis congruam bestiarum conditionem sectari : teipsum enim probro afficis, dum bestiarum immanitatem imitaris : non quasi malæ sint, aut dicantur bestiæ, sed quod ignominiosa et servilis imago liberis non conveniat. Quemadmodum enim si vir quispiam illustris et nobilis servili toga sit indutus aut amictus, probro afficitur et ignominia notatur, non quod vestis illa sit vilis aut sordida, sed quod servum quidem deceat, libero vero non conveniat : ita si scorpii lupique mores induas, non brutorum accusatur natura, sed conditio tua probro afficitur, quæ domini sortem cum nacta sit, ea quæ sunt servilia sectatur. Hæc a me necessario fuerunt in medium allata, ne quis ea forte quæ dicta sunt, ad ignominiam Creatoris traducat, quasi malum aliquod fecerit Deus: vere enim bona sunt omnia. et valde hona, si propriam conditionem conservent, et suam legem sectentur. Atque ut intelligas, carissime, nihil a beo mali creatum esse, si naturam spectes, docuit nos Deus et belluarum similitudinem usurpare. Admonuit enim ut quasdam dotes prærogativasque brutarum animantium imitaremur, ne tamquam mala damnemus et calumniemur quæ creata sunt, non generatim eorum naturam , sed quæcumque rationa-lium conditioni potuerint convenire. Annon hodie Proverbiorum auctorem audisti dicentem, Vade ud formicam, piger, et æmulare vias ejus (Prov. 6. 6)? Non animadvertis quo pacto proposita formicae diligentia nos ad impigrum quoddam studium erudieri.? Nonne te diserte docuinnus a formica diligentiam, ab ape vero artificii amorem ? Licet enim nobis, licet, ut ante dixi, et bestiarum prærogativas et commoda quæ conditioni nostræ conveniunt, ad imitandum decerpere : vernmtamen ista ad pudorem nobis incutien-dum probrumque dicuntur. Quando enim Deum imitari noluisti, imitare formicam. Numquamne patrem

vidisti qui dilectum filium objurgaret, et post multam instructionem ad imitationem famulorum eum traduceret, atque hac palam diceret : Imitare saltem famulum, dignitate quidem inferiorem, at scientia tamen præstantiorem? Quamobrem benignissimus Deus ad coarguendum stuporem nostrum, formicam profert in medium a qua negligentia nostra convincitur, et apein quæ pigritiam nostrain condemnat. Atque hinc satis constat, nihil a Deo malum conditum esse, qui tibi sensum ac mentem indidit, cujus vi possis ista discernere, ut belluarum quidem mores devites, potiores autem earum dotes et commoda consectoris. Potest enim et leo virtutis imago es e, cum non tamquam tyrannidis, sed quasi fortitudinis indicem similitudinem illam accipis : aliud quippe est tyrannis, et aliud fortitudo. Idcirco Scriptura ipsa Salvatoren annuntians exoriturum ex Juda, Catulus leonis, inquit, Juda: ex-germine, fili mi, ascendisti: reoumbens der-mivisti ut leo, et quasi catulus leonis (Gen. 49. 9). Vide cujusmodi similitudinem ex iis quæ belluis insunt potiora, duxerit sermo divinus. Licet igitur leonem sapienter imitari : licet et serpentem quoque, non quidem in veneno fundendo, sed in solertia <sup>1</sup> comparanda : sicut et apostolis Servator ait, Estote prudentes sicut serpe Quamobrem, si mala esset creatura, imaginem suamad ejus imitationem non cohortaretur, dicens, Estate pradentes sicut serpens (Matth. 10.16): imitare serpentis non venenum, non iram, sed prudentiam. Nam si venenum imiteris, clamat in te David, accusans et diceus: Furor illis secundum similitudinem serpentis (Psal. 57.5); sin autem prudentiam ejus imiteris, factus es Christi discipulus, qui dixit, Estote prudentes sicut serpens. Quia enim serpens omnibus animantibus est prudentior, ut paulo ante lectum est, prudentiam oppossit prudentiæ, non ut dolum nectere discas, sed ut dolum discas declinare.

2. Quomodo differant calliditas et malignitas; prudatia quomodo adhibenda. — Vult cnim benignus Deus nos esse non malignos, sed callidos : aliud autem est calliditas, aliud malignitas. Callidus itaque est non ad excogitandam malitiam, sed ad malitiam evitandam : et uti solet calliditate non ut in alios consuat dolos, sed ut ea quie a cæteris in ipsius perniciem contexta sunt effugiat : malignus antem est sicaries, deceptor, qui aliis mala machinatur. Talis prudent Jacob, prudens ut serpens, non venenum sparge: 5 ut serpens. Nam cum in occursum congress migre cum fratre Esaŭ venturus esset, homine sceleribus et parricidiis cooperto, Deum orabat dicens, Domine, erne me de manu fratris mei Esau, quia valde eum times (Gen. 32. 11): Deunique sic precabatur, ut adversus malum orationem opponeret. Quando vero fratri cecurrit, humanitate, cultu et observantia furorem ejus mansuefecit, et malitiam restinxit. Quid enim ait ad Esau? Sic vidi faciem tuam, ut si quis videret vultum Dei (Gen. 33. 10). Ac si hæc quidem dixit Jacob, # 🗷 fraude vinceret fratrem, male loquebatur : sin autem dixit, ut terrorem effugeret, calliditate recte usus & Estate ergo prudentes ut serpens (Matth. 10.16); non ircundi, non venenum ejaculantes, sed prudentes, el simplices sicut columbæ. Potest autem columba et advision et ad virtutem significandam accipi : qua vero ratione, audi. Si sis inconsideratus minimeque discretus, et solius malitiæ peritus, accusat te Scriptura ut impredentem. Ephraim enim, inquit, quasi columba indiana. quæ cor non habet ( Usee 7.11 ). Si ergo insipientim

<sup>1</sup> Reg. sic habet, non quidem in veneno fundendo, uequ' in maluia, neque in plenitudine acerbitais, sed in solertia, etc.

fugiens, simplicitatem cum laude præ te tuleris, halies prudentiam persectam, si eam cum malitia non commisceas; et audis a Domino, Estote prudentes sicut serpens, et simplices sicut columbee. Ne igitur nullo delectu utcumque Scripturam lege, mi frater, ant similitudines ad vitia malamque in partem accipias ab ea prolatas, dum distribuit huic quidem illud, illi vero aliud. Visne hoc intelligere planius? At-tende diligenter iis quæ dicuntur. Vocat leonem Scriptura : Catulus enim leonis, inquit, Juda : ex germine, fili mi, ascendisti: recumbens dormivisti ut leo (Gen. 49. 9). Hic, Ut leo, fortitudinem significat; nam et de justo eamdem proponit similitudinem : Justus enim, inquit, quasi leo confidit (Prov. 28. 1). Fortis itaque est justus, non in male agendo, sed in iis refellendis, quie a sceleratis inferentur. Appellat et Salvatorein leonem, eo quod esset ex tribu regia. Ut enim quadrupedum rex est leo, sic inter Judæos tribus Juda regnabat, ex qua Salvator progenitus est. Neque vero existimes, carissime, Christo indignum leonis imagini comparari : nam et canidem ipsi tribuit Divinitati Scriptura. Audi ergo quid dicat propheta : Leo rugiet, quis non timebit? Dominus Deus loquutus est, quis non prophetabit (Amos 3. 8)? Ergo ratione potentia, et quatenus terribilis est, ac regia majestate pollens, comparatur Iconi Christus. Appellatur et leo diabolus, non at potens, vel at tremendus, sed at percussor, at tyrannus, ut exterminator. De hac re dicit et beatus Petrus apostolus : Ecce inimicus vester diabolus circuit tamquam leo, quærens ut animam devoret (1. Petr. 5. 8). Divide itaque corum que leguntur notiones et intelligentias, ne forte quae in verbis apparent contraria tuam mentem perturbent. Commemoravit Scriptura leonem et leonem; sed hunc quidem secundum regiam dignitatem ac potentiam, illum autem ob vim perdendi atque delendi. Itaque justum simul et impium una similitudine Scriptura exprimit : Justus, inquit, ut palma forebit; sicut cedrus quæ in Libano est, multiplicabitar (Psal. 91. 13). Priori Leo propo-suit imaginem justi, deinde pariter impii. Vidi enim, inquit, impium superexaltatum et elevatum, sicut cedros Libani (Psal. 36. 35). Vide ergo quo pacto eamdem similitudinem in medium attulerit, sed dictionibus notiones diviserit. Nam de impio dicit, Vidi impium superexultatum et elevatum, sicut cedros; de justo autem non dixit, Ut cedrus, quæ in Libano est, efflore-sect, sed, Multiplicabitur. Sic igitur apem imitare, mi homo, quam et Scriptura, ut imiteris in diligentia, te docet. Vade ad apem, et disce quam sit operatrix (Prov. 6. 6). Noli discere quo pacto stimulum habeat, sed quo pacto mel conficiat : nam si apis stimulum fueris imitatus, reprehendet te David, dicens : Omnes gentes circumdederunt me, sicut apes favum et in nomine Do-mini ultus sum eos (Psal. 117. 15). Vides ut percutientes se comparet api pungenti, justos autem assimilet ci, que mel stillet? Labra enim, inquit, justorum stillant sapientium. Et, Favus mellis sermones honesti : dulcedo vero corum sanitas animæ (Prov. 10. 32. et 16. 21). Hanc itaque dulcedinem, dilectissimi, animarum, inquam, desideremus ex tota anima, favumque spiritalem in occulta anima officina conficiamus, et eloquia divina pluris quam mel et favum faciamus. Sæpenumero fit ut si multum mellis comedatur, dulcedinem mutet in amaritudinem, et stomachi vitiet appetitum, omnemque hominis statum evertat : sermo vero divinus etsi multus accipiatur, animam non perturbat, sed potius sanat : Dulcedo enim ejus sanitas anima. Quapropter Sapiens cum vellet mellis et sermonis inter se discrimen opponere, Mel multum, ait, comedere non est bonum, honorare autem oportel sermones gloriosos (Prov. 25. 27). Semper itaque, dilectissimi, tamquam favum quemdam varium, sacra eloquia retineamus: et quemadmodum favus ille diversis quidem conficitur ex generibus, unum autem bonum habet : sic et nobis esto favus Scriptura divina, ex multis quidem ac diversis constans prophetis, unum vero doctrinæ mel stillans. Talis et nobis patrum favus ex

multis quidem ætatibus coacervatus, unam vero gratiam unamque spiritalem doctrinam distillans. Verum hæc quidem hactenus: nobis vero precibus et patrocimis communis patris contingat, ut diligentia nostra sermonem augentes, divinam legem adumpleamus in mente nostra quovis tempore, idque facianus, quod a Davide dictum est, ut Dei legem in medio ventris nostri semper habeamus (Psal. 59. 9), sive divinas sententias ut naturæ terminos statuamus agnoscere, ac veritatem colere, mundum contemnere, Deoque gloriam offerre, nunc et semper, et in sæcula seculorum. Amen.

Ejusdem demonstratio, primum hominem per inobedientiam abjecisse imaginem ad similitudinem Dei factam, et per novum Adamum eam rursus recuperasse.

1. Hominem ad imaginem et similitudinem Dei editum in lucem et procreatum esse cum ipsa Scriptura divina tradidit (Gen. 1. 27), tum doctrina: sermo sensim quodammodo discendi cupidis subindicavit. Ac meministis omnino qui inter auditores utique dili gentiores estis, quo pacto de hoc argumento verba fecerimus, et qua ratione in primis illud, Ad imaginem, ad hominis dominatum et in omnes res creatas imperium referendum sit : similitudo vero imaginis hujus de perfectione virtutum intelligatur. Necessarium vero nunc est, fratres, ut doceanus, ac dilucide exponamus, quo tandem modo is qui cæteris omnibus Dei creaturis honore fuerat autelatus homo a propria primigeniaque divinæ formæ pulchritudine in brutarum animantium naturam et similitudinem fuerit devolutus. Nam cum benigni Dei imago esset, vitiis semetipsum deformavit, et sceleribus labefecit, vereque Jumentis insipientibus comparatus est, et similis factus est illis (Psal. 48. 19). Quo vero pacto jumentis etiam insipientibus assimilatus fuerit homo, ex ipsis operibus intelligamus oportet, non ut que præcesserunt vituperemus, sed ut præsentia corrigamus. Nam et quæ ad Adamum pertinent, omnisque eorum qui prace-serunt historia, non ut eos qui pracesse-runt laudemus, aut vituperemus, lecta sunt, sed ut virtutem imitemur, et vitium declinemus. Hæc autem, inquit admirabilis Paulus, scripta sunt ad correptionem nostram, in quos fines sæculorum devenerunt (1. Cor. 10. 11). Imaginem itaque ad similitudinem Dei factam primus homo per Inobedientiam abjecit, camque demonibus proterendam permisit, et brutarum animantium similitudine varia deturpavit : atque bunc quidem ob crudelitatem ac tyraunidem morum. leonem potius quam hominem reddidit; illum autem lupum ob rapacitatem effecit. Testatur hoc Scriptura. quæ sic ait : Principes vestri quasi leones rugientes, et judices vestri quasi lupi Arabiæ (Sophon. 3. 3) : leones appellans crudeles et tyrannidem exercentes, lupos autem rapaces ad avaritiam et prædam imminentes. Vides ut ad imaginem Dei factus homo in belluarum ordinem sit redactus? Quando ergo tyrami more se gerit homo, leo appellatur : quando rapax est, lupi cognomen invenit : cum impuris libidinibus se coinquinat, et bestiarum in morem ad improba facinora præceps roit, rursus equus invenitur homo: Equi enim. inquit, amatores et emissarii facti sunt : unusquisque ad uxorem proximi sui hinniebat (Jer. 5. 8). Alios potro vitium ex homimbus canes fecit. Canes, curnam? Propter allatrandi consuctudinem, quodque tumultibus ac rixis valde delectentur, de quibus et beatus David ex persona Salvatoris clamat per propheriam : Circumdederunt me canes. Quinam vero canes? Concilium malignantium obsedit me (Psal. 21. 17). Alios rursus porcos appellat Scriptura, qui in fovea pravarum actionum inquinantur, de quibus per evangelistam ait Dominus : Ne mittatis sancta canibus, neque margaritas ante porcos (Mauh. 7. 6). Vides quomodo varius sit homo, et quo pacto imago illa, que ad similitudinem Dei facta crat, ad belluarum similitudinem devoluta sit, non altero quopiam vim afferente, sed homine seipsum præcipitem agente?

λεγομένοις. Καλεί λέοντα ή Γραφή: Σκύμτος γάρ, φησί, λέσττος Ἰούδα έχ βλαστού, υίε μου, ἀνέδης · ἀναπεσων ἐχοιμήθης ὡς λέων. Ὠδε τὸ, Ὠς λέων, τὸ ἀνδρεῖον σημαίνει · χαὶ γὰρ χαὶ περὶ τοῦ διχαίου τὴν αύτην τίθησιν εἰχόνα · Δίκαιος γὰρ, φησίν, ὡς λέων πέποιθεν. ᾿Ανδρεῖος τοίνυν ὁ δίκαιος, οὐκ ἐν τῷ δράν κακῶς, ἀλλ' ἐν τῷ διαπτύειν τὰ παρὰ τῶν πονηρών ἐπαγόμενα. Καλεί και τον Σωτήρα λέοντα, διά το έκ βασι-προφήτης φησί Λέων έρενξεται, και τίς ου φοδηθήσεται; Κύριος ο Θεος ελάλησε, και τίς ου προφητεύσει; Κατά το δυνατόν τοίνυν, και το φοδερόν, και το βασιλικόν, λέοντι άπεικάζεται ο Χριστός. Καλείται δε και ό διάδολος λέων, ούχ ώς δυνατός, ούδ' ώς φοδερός. και ο οιασολος λεων, συζως συστικός. Λέγει άλλ' ως πλήκτης, ως τύραννος, ως άφανιστικός. Λέγει έλλιος Πέτρος ο άπόστολος ' Ίδου δὲ περὶ τούτου ὁ μαχάριος Πέτρος ὁ ἀπόστολος ' Ιδού ὁ ἐχθρὸς ὑμῶν διάδο. λος περιέρχεται, ὡς λέων, ζητῶν καταπιεῖν ψυχήν. Μέριζε τοίνου τῶν ἀναγνωσμάτων τὰς θεωρίας, μήποτε ἐναντία δοχοῦντα τῆ λέξει συγχέη σου την διάνοιαν. Είπεν η Γραφη λέοντα και λέοντα άλλά του μεν κατά το βασιλικόν και δυνατόν, τον δε κατά τὸ ἀφανιστικών καὶ δηλητήριον. Οῦτω καὶ τὸν δίκαιον χαι τον άσεδη διά μιας είχονος σχηματίζει ή Γραφή Δίχαιος, φησίν, ώς φοίνιξ ἀνθήσει, ώς ή κέδρος ή έν τω Λιδάνω πληθυνθήσεται. Έποίη τε πρότερον την είχονα του δικαίου, είθ' ούτως καλ του ἀσεδούς. Είδον τρ, φησι, τον άσεδη ύπερυψούμενον και επαιρόμενο, ως τας κέδρους του Λιδάνου. Όρα τοίνυν πως την μέν αύτην είκόνα παρήγαγε, ταις δὲ λέξεσι τὰς ἐννοίας ἐμέρισεν. Ἐπὶ μὲν γὰρ τοῦ ἀσεδοῦς λέγει· Είδον τὸν ἀσεδῆ ὑπερυψούμενον καὶ ἐπαιρόμενον, ὡς τὰς κέδρους ἐπὶ δὲ τοῦ δικαίου οὺκ εἰπεν, ʿΩσεὶ πέδρος ή εν τῷ Λιδάνω επανθήσεται, άλλά, Πληθυνθήσεται. Ουτως ούν και την μέλιτταν μίμησαι, ω ανθρωπε, εογάζεται. Έαν γάρ μιμήση της μελίττης το χέντρον, πατηγορεί σου Δαυίδ, λέγων Πάντα τὰ ἔθνη ἐκύκλωσάτ με, ώσει μελισσαι κηρίοτ, και τῷ ότόματι Κυ-ρίου ημυτάμητ αυτούς. Όρξε πῶς τοὺς πλήττοντας απειχάζει μελίττη πληττούση, τους δε δικαίους απεικά-ζει τη το μέλι αποσταζούση; Χείλη γαρ, φησίν, αν-δρων δικαίων αποστάζουσι σοφίαν και, Knolov μέλιτες λόγοι καλοί · γλύκασμα δέ αὐτῶν ἴασις ψυχῆς. Αιτες . ιογεί καικοί - τινκαιο μα σε αυτών είνους φυχής.
Τούτο τοίνον, άγαπητοί, τό γλύκασμα τῶν ψυχών λέγω,
ποθήσωμεν ἐξ όλης ψυχής, καὶ τὸ κηρίον ἐργασιόμεθα
τὸ νοερὸν ἐν τῷ κρυπτῷ τῆς ψυχῆς ἐργαστηρίῳ, καὶ τὰ
θεῖα λόγια λάδωμεν ὑπερ μέλι καὶ κηρίον. Μέλι γὰρ
πολὺ ἐσθιόμενον πολλάκις μεταδάλλει τὸ γλύκασμα εἰς πικρίαν, και διαστρέφει τοῦ στομάχου την δρεξίν, και πάσαν άνασκευάζει τοῦ άνθρώπου την κατάστασιν · λόγος δὲ Θεοῦ λαμβανόμενος πολύς οὐ θολοῖ την ψυχήν, άλλὰ θεραπεύει · Γλύκασμα γὰρ αὐτοῦ ἰασις ψυχής. Διά τοῦτο βουλόμενος ὁ σοφὸς ἐκεῖνος ἀντιθεῖναι διαφοράν μέλιτος καὶ λόγου, φησίν 'Εσθίειν μέλι πολύ οὐ καλὸν, τιμᾶν δὲ χρὴ λόγους ἐνδόξους. Έχωμεν οὐν, άγαπητοί, το χηρίον το ποικίλον, τὰ θεία καὶ ἱερά λόγια, διά παντός και ώσπερ το κηρίον έκεινο έκ πολλών μέν καὶ διαφόρων σχημάτων ἀπαρτίζεται, εν δὲ ἔχει καλόν οῦτω καὶ ἡμίν ἔστω κηρίον ἡ θεία Γραφή, ἐκ πολλών μέν και διαφόρων συγκειμένη προφητών, έν δε μέλι διδασχαλίας ἀποστάζουσα. Τοιοῦτον ἡμῖν χαὶ τὸ τῶν Πατέρων χηρίον, εχ διαφόρων μεν ήλιχιών συνηρμοσμένον, μίαν δὲ χάριν καὶ μίαν πνευματικήν διδασκαλίαν ἀποστάζον. 'Αλλὰ ταῦτα μὲν εἰς τοσοῦτον. Γένοιτο δὲ ήμας εύχαις και πρεσδείαις του κοινού Πατρός, τή φιλοπονία του λόγου αυξουτας, του θείου άπεργάζεσθας νόμον εν τῆ διανοία πάντοτε, καὶ ποιείν εκείνο τὸ ὑπὸ του Δαυΐο ειρημένον, το έχειν τον νόμον του Θεου πάντοτε εν μέσω της κοιλίας ήμων, ήγουν τα θεία νοήματα, ωστε νομίζειν φύσεως όρους έπιγινώσκειν, τιμάν τε την

άλήθειαν, καταφρονείν κόσμου, καὶ Θεῷ δόξαν ἀναπέμπειν, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

'Απόδειξις, δτι την εἰκόνα την παθ' όμοίωσιν θεοῦ γενομένην ξερίψεν ὁ ἄνθρωπος ὁ πρῶτος διὰ τῆς παρακοῆς, διὰ δὲ τοῦ νέου 'Αδὰμ πάλιν αὐτην ἀπέλαδεν.

α'. Κατ' είκόνα Θεοῦ καὶ ὁμοίωσιν γεγονέναι τὸν όγθρωπον και ή θεία Γραφή παραδέδωκε, και ό ττς διδασχαλίας λόγος ηρέμα πως τοίς φιλομαθέσιν ὑπέδειξι.
Καὶ μέμνησθε πάντως, οἶ γε φιλόπονοι τῶν ἀκροατῶν,
ὅπως ἡμἴν ὁ περὶ τούτων διηνύσθη λόγος, ὅτι τὸ, Κατ'
εἰχότα, προηγουμένως εἰς τὴν τοῦ ἀνθρώπου δεσποτείαν χαὶ εἰς τὴν πάντων ἀρχὴν ὑπαγορεύεται • ἡ δὲ ὁμοίωπς ταύτης της εἰχόνος εἰς τὴν τῶν ἀρετῶν τελείωσιν ἐχὶαμ δάνεται. 'Αναγχαῖον δὲ δεῖξαι, ἀδελφοὶ, χαὶ σαφῶς πι-ραστήσαι, πῶς ὁ παρὰ πάντα τὰ ποιἡματα τοῦ θεοῦ μειζόνως τιμηθείς ό άνθρωπος έχ του τιμίου χαι πρωτοτύπου κάλλους του θείου χαρακτήρος είς την των άλόγων φύσιν και όμοιότητα κατηνέχθη. Είκων γέρ ω Θεού του φιλανθρώπου, εαυτόν ήμαυρωσε ταις χαχίαις, και ταις παρανομίαις ήμόλυνε, και άληθως Παρασυνε6λήθη τοῖς κτήνεσι τοῖς ανοήτοις, και ώμοιώθη αντοίς. "Όπως ανοήτοις χτήνεσι παρωμοιώθη ο ενθρωπος άναγχαΐον εξ αύτων ίδειν των έργων, ούχ ίνα τα προ λαδόντα μεμψώμεθα, άλλὰ ίνα τὰ παρόντα διορθωπώ μεθα. Και γάρ τὰ κατά τὸν Άδὰμ ἀναγινώσκεται, καὶ πάσα ή τῶν προλαδόντων Ιστορία, ούχ ίναι τοὺς [556] προλαδόντας επαινέσωμεν, ή μεμψώμεθα, άλλ' ίνα την άρετην μιμησώμεθα, και την κακίαν έκκλι ωμεν Ταυτα δε, φησίν ο θαυμάσιος Παυλος, εγράφη πρός νουθεσία ήμων, είς ους τα τέλη των αίωνων κατήντησε. Τίν είχονα τοίνυν την χαθ' όμοίωσιν θεού γενομέντην Ερράκο ό ανθρωπος ό πρώτος διά της παρακοής, και πάτημα έποίησε δαιμόνων, καὶ ταῖς τῶν ἀλόγων ὁμοιώστειν ὕδρισε καὶ τὸν μὲν διὰ τὸ ἀμὸν καὶ τυραννικὸν τῶν τρόπων λέοντα μάλλον ἡ ἄνθρωπον ἐποίησε, τὸν δὲ λύκον διά το άρπακτικου είργάσατο. Και μαρτυρεί ή Γραγή λέγουσα ούτως: Οι άρχοντες ύμων ως Λέοντες ωρυσ μενοι, και ci κριται ύμων ώς λύκοι τῆς 'Αραδίας' λέοντας χαλέσασα τοὺς ώμοὺς χαὶ τυραννιχούς, λύχνις δὲ τοὺς άρπαχτιχοὺς χαὶ πρὸς πλεονεξίαν βλέποντας. 'Όρᾶς πῶς ὁ κατ' εἰκόνα Θεοῦ γενόμενος ἄνθρωπος εἰς τὴν τῶν ἀλόγων τάξιν κατηνέχθη; "Όταν οῦν τυρανηἰό ἄνθρωπος, προσαγορεύεται λέων "ὅταν ἀρπάζη, δέχεται του λύχου την προσηγορίαν οταν ταζ ακολάστοις έπιθυμαίς έμφύρηται, και δίκην αλόγων έπι τλς παρανόμω; πράξει; ἐκφέρηται, εὐρίσκεται πάλιν ἴππος δ ἄνθρωπος Ἰπποι γὰρ, φησί, θη λυμανείς ἐγενήθησαν ἔκασος έπι την ηννιμιά του πλησίον αυτού εχρεμέτων. "Αλλους πάλιν ή κακία άπο άνθρώπων κύνας έποιπ. Κύνας, διά τί; Διά το ύλακτικου, διά το πάντοτε θορώσοις και ταραχαίς χαίρειν περί ων και ο μακάνος Δαυίδ έχ προσώπου του Σωτήρος βοά διά της προτητείας Περιεχύκλωσαν με χύνες. Και τίνες οι χύνες Συναγωή πονηρευομένων περιέσχον με. 'λίως όμοίωσιν θεού γενομένη κατηνέχθη πρός την των αίστων όμοιότητα, ούχ άλλου τινός βιασαμένου, άλλά του άν θρώπου έαυτον ρίψαντος; Ή γάρ Γραφή ού τη άναγη την παράδασιν επέγραψεν, αλλά τη προαφειει πο τιμηθέντος, και την τιμην άγνοησαντος Ανθιωπίς ταρ, φησίν, έν τιμή ων, ου συνήκε. Φέρε πάιν, ε δοχεί, σχοπήσωμεν ώς αύθις έτέρους τινάς ή Γραγή διά το ποικίλον και πανουργικόν και υποκρίσεω τ<sup>μον</sup> τῆς γνώμη; ἐπάγγελμα ἀλώπεκας ὀνομά<sup>ξει, Διά</sup> τουτο γουν τον Ηρώδην ποικίλον δντα ταις γώματή καὶ πανούργον ταῖς ἐνθυμήσεσι, καὶ ἀσεδείμ συνντι εὐσεδεία συσχηματιζόμενον, ὁ Σωτηρ ἀλώπενι προσ-αγορεύει. Ἑλθόντων γάρ τινων, καὶ ἀπαγγελλονισι αυτώ, ότι Βούλεταί σε ιοείν Ήρωδης, ή άγια και με

fugieus, simplicitatem cum laude præ te tuleris, halies prudentiam perfectam, si eam cum malitia non commisceas; et audis a Domino, Estote prudentes sicut serpens, et simplices sicut columbæ. Ne igitur nullo delecto ntcumque Scripturam lege, mi frater, aut similitudines ad vitia malamque in partem accipias ab ea prolatas, dum distribuit huic quidem illud, illi vero aliud. Visne hoc intelligere planius? Attende diligenter iis que dicuntur. Vocat leonem Scriptura: Catulus enim leonis, inquit, Juda: ex germine, fili mi, ascendisti: recumbens dormivisti ut leo (Gen. 49. 9). Hic, Ut leo, fortitudinem significat; nam et de justo camdem proponit similitudinem : Justus enim, inquit, quasi leo confidit (Prov. 28. 1). Fortis itaque est justus, non in male agendo, sed in iis refellendis, quie a sceleratis inferentur. Appellat et Salvatorem leonem, eo quod esset ex tribu regia. Ut enim quadrupedum rex est leo, sic inter Judwos tribus Juda regnabat, ex qua Salvator progenitus est. Neque vero existimes, carissime, Christo indignum leonis imagini comparari : nam et canidem ipsi tribuit Divinitati Scriptura. Audi ergo quid dicat propheta: Leo rugiet, quis non timebit? Dominus Deus loquutus est, quis non prophetabit (Amos 3. 8)? Ergo ratione potentia, et quatenus terribilis est, ac regia majestate pollens, comparatur Iconi Christus. Appellatur et leo diabolus, non at potens, vel ut tremendus, sed ut percussor, ut tyrannus, ut exterminator. De hac re dicit et beatus Petrus apostolus : Ecce inimicus vester diabolus circuit tamquam leo, quærens ut animam devoret (1. Petr. 5. 8). Divide itaque corum que leguntur notiones et intelligentias, ne forte quie in verbis apparent contraria tuam mentem perturbent. Commemoravit Scriptura leonem et leonem; sed hunc quidem secundum regiam dignitatem ac potentiam, illum autem ob vim perdendi atque delendi. Itaque justum simul et impium una similitudine Scriptura exprimit : Justus, inquit, ut palma forebit; sicut cedrus quæ in Libano cst, multiplicabitur (Psal. 91. 13). Priori Leo proposuit imaginem justi, deinde pariter impii. Vidi enim, inquit, impium superexaltatum et elevatum, sicut cedros Libani (Pzol. 36. 55). Vide ergo quo pacto eamdem similitudinem in medium attulerit, sed dictionibus notiones diviserit. Nam de impio dicit, Vidi impium superexultatum et elevatum, sicut cedros; de justo au-tem non dixit. Ut cedrus, quæ in Libano est, essore-scet, sed, Multiplicabitur. Sic igitur apem imitare, mi homo, quam et Scriptura, nt imiteris in diligentia, te docel. Vade ad apem, et disce quam sit operatrix (Prov. 6. 6). Noli discere quo pacto stimulum habeat, sed quo pacto mel conficiat : nam si apis stimulum fueris imitatus, reprehendet te David, dicens : Omnes gentes circumdederunt me, sicut apes savum et in nomine Do-mini ultus sum eos (Psul. 117. 15). Vides ut percutientes se comparet api pungenti, justos autem assimilet ci, quæ mel stillet? Labra enim, inquit, justorum stillant sapientiam. Et, Favus mellis sermones honesti : dulcedo vero corum sanitas animæ (Prov. 10. 52. et 16. 24). Hanc itaque dulcedinem, dilectissimi, animarum, inquam, desideremus ex tota anima, favumque spiritalem in occulta animæ officina conficiamus, et eloquia divina pluris quam mel et favum faciamus. Sæpenumero fit ut si multum mellis comedatur, dulcedinem mutet in amaritudinem, et stomachi vitiet appetitum, omnenique hominis statum evertat : sermo vero divimus etsi multus accipiatur, animam non perturbat, sed potius sanat : Dulcedo enim ejus sanitas anima. Quapropter Sapiens cum vellet mellis et sermonis inter se discrimen opponere, Mel multum, ait, comedere non est bonum, honorare autem oportet sermones gloriosos (Prov. 25. 27). Semper itaque, dilectissimi, tamquam fayum quemdam varium, sacra eloquia -retineamus : et quemadmodum favus ille diversis quidem conficitur ex generibus, unum autem bonum habet : sic et nobis esto favos Scriptura divina, ex multis quidem ac diversis constans prophetis, unum vero doctrinæ mel stillans. Talis et nobis patrum favus ex

multis quidem ætatibus coacervatus, unam vero gratiam unamque spiritalem doctrinam distillans. Verum hæc quidem hactenus : nobis vero precibus et patrociniis communis patris contingat, ut diligentia nostra sermonem augentes, divinam legem adimpleamus in mente nostra quovis tempore, idque faciamus, quod a Davide dictum est, ut Dei legem in medio ventris nostri semper habeanus (Psal. 39. 9), sive divinas sententias ut naturæ terminos statuamus agnoscere, ae veritatem colere, mundum contemnere, Deoque gloriam offerre, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

Ejusdem demonstratio, primum hominem per inobedientiam abjecisse imaginem ad similitudinem Dei factam, et per novum Adamum eam rursus recuperasse.

1. Hominem ad imaginem et similitudinem Dei editum in lucem et procreatum esse cum ipsa Scriptura divina tradidit (Gen. 1. 27), tum doctrina: sermo sensim quodammodo discendi cupidis subindicavit. Ac meministis omnino qui inter auditores utique dili. gentiores estis, quo pacto de hoc argumento verba fecerimus, et qua ratione in primis illud, Ad imaginem, ad hominis dominatum et in omnes res creatas imperium referendum sit : similitudo vero imaginis hujus de perfectione virtutum intelligatur. Necessarium vero nunc est, fratres, ut doceanus, ac dilucide exponamus, quo tandem modo is qui cateris omnibus Dei creaturis honore fuerat antelatus homo a propria primigeniaque divinæ formæ pulchritudine in brutarum animantium naturam et similitudinem fuerit devolutus. Nam cum benigni Dei imago esset, vitiis semetipsum deformavit, et sceleribus labefecit, vereque Jumentis insipientibus comparatus est, et similis factus est illis (Psal. 48. 19). Quo vero pacto jumentis etiam insipientibus assimilatus fuerit homo, ex ipsis operibus intelligamus oportet, non ut que pracesserunt vituperemus, sed ut præsentia corrigamus. Nam et que ad Adamum pertinent, omnisque corum qui præce-serunt historia, non ut eos qui præcesse-runt laudemus, aut vituperemus, lecta sunt, sed ut virtutem imitemur, et vitium declinemus. Hac autem, inquit admirabilis Paulus, scripta sunt ad correptionem nostram, in quos fines sæculorum devenerunt (1. Cor. 10. 11). Imaginem itaque ad similitudinem Dei factam primus homo per Inobedientiam abjecit. camque de monibus proterendam permisit, et brutarum animantium similitudine varia deturpavit : atque bunc quidem ob crudelitatem ac tyraunidem morum. leonem potius quam hominem reddidit; illum autem lupum ob rapacitatem effecit. Testatur hoc Scriptura, quæ sic ait : Principes vestri quasi leones rugientes, et judices vestri quasi lupi Arabiæ (Sophon. 3. 3) : leones appellans crudeles et tyrannidem exercentes, lupos autem rapaces ad avaritiam et prædam imminentes. Vides ut ad imaginem Dei factus homo in belluarum ordinem sit redactus? Quando ergo tyranni more se gerit homo, leo appellatur : quando rapax est, lupi cognomen invenit : cum impuris libidinibus se coinquinat, et bestiarum in morem ad improba facinora præceps ruit, rursus equus invenitur homo: Equi enim. inquit, amatores et emissarii facti sunt : unusquisque ad uxorem proximi sui hinniebat (Jer. 5. 8). Alios porro vitium ex hominibus canes fecit. Canes, curnam? Propter allatrandi consuetudinem, quodque tumultibus ac rixis valde delectentur, de quibus et beatus David ex persona Salvatoris clamat per propheriam : Circumdederunt me canes. Quinam vero vanes? Concilium malignantium obsedit me (Psal. 21. 17). Alios rursus porcos appellat Scriptuta, qui in fovea pravarum actionum inquinantur, de quibus per evangelistam ait Dominus : Ne mittatis suncta canibus, neque margaritas ante porcos (Mauh. 7. 6). Vides quomodo varius sit homo, et quo pacto imago illa, que ad similitudinem Dei facta crat, ad belluarum similitudinem devoluta sit, non altero quopiam vim afferente, sed homine seipsum præcipitem agente?

Scriptura enim non necessitati transgressionem ad-scripsit, sed libero arbitrio ejus, qui honore affectus fueral, et honorem non agnoverat : Homo quippe, inquit, cum in honore esset, non intellexit (Psal. 48. 13). Age vero, rursus, si ita videtur, consideremus quomodo alios etiam quosdam propter varietatem et calliditatem, multæque simulationis plenam animi pro-fessionem, vulpes Scriptura nominet. Ea propter Herodem utique varium in consiliis, et in cogitationibus astutum, in impietate viventem, ac pietatis velo personatum, Salvator vulpem appellat. Cum enim ndvenissent nonnulli, atque ipsi renuntiassent Hero-dem ipsum videre velle, tum sancta illa et magna vox respondens ait : Dicite rulpi isti, Hodie et cras signa facio, et tertia die consummor (Luc. 13. 32). Dicite vulpi isti, quasi dicat, anima ad omnem calliditatem factæ, plenæ dolo, et omni malitia et fallacia. Animadvertis, frater, quo pacto callidos Scriptura vulpes appel'et? Quotiescumque igitur cum psalmista dixeris, Introibunt in inseriora terræ, partes vulpium erunt (Psal. 62. 10. 11), intellige ænigma, neque existimes anigma, haud aliter quam per intelligentiam acc pi. Et rursus alibi dicit, Partes hypocritarum erunt. Qui enim veritatem ignorant, non cum fidelibus, sed cum hypocritis partem accipiunt. Unde et Salvator lanc sententiam obsignans ait de eo qui male dispensatoris munere functus erat : Intrubit dominus servi illius, et dividet eum, partemque ejus ponet cum hypocritis (Matth. 24. 51). Itaque hypocritas appellavit Scriptura vulpes. In tam multas ergo, fratres, dejecta est indecoras figuras et similitudines imago Dei, sic ut non aliis nominibus omnem terrarum orbem appellet Scriptura, priusquam ista cognitio pietatis illucesceret, quam brutorum, jumentorum, et reptilium atque immanium bestiarum. Enimyero ipsum coryphæum apostolorum Petrum, cum benignissimus Deus ad-monere vellet, ut ex alienigenis omnes admitteret, qui se offerrent, admirabilem illam et infisitatam sindonem commonstravit illi, qua de carlo quatuor initiis submittebatur, in qua erant omnia quadrupedia terræ, et volatilia cæli, et bestiæ et reptilia : et ait ad eum, Surge, Petre, occide et manduca. Ait autem apostolus: Absit, Domine: numquam enim manducavi omne commune et immundum (Act. 10. 13. 14). Igno-raus enim ænigma similitudinis Petrus, putansque sensilia esse quie videbat, manducaturum se negat, consuctudinem servans Judaicam, et ait, Absit, Domine: numquam enim manducavi omne commune et immundum. Dominus autem ad eum dixit, Quæ Deus purificavit, tu communia ne dixeris (Ibid. v. 15). Hacc itaque Salvator cum apostolo disserebat de quadrupedibus apparentibus et bestiis ac volatilibus; Christi vero apostolus Petrus intellexit postea, Salvatorem non volatilia et belluas significasse per linteum, sedgentes omnes, aitque Cornelio, cum illo colloquens: Vos scitis quomodo abominatum sit viro Judao con jungi alicui alienigenæ: sed mihi ostendit Deus nemi. nem communem aut immundum dicere hominem (Act.

In ecclesia nulla distinctio divitis et pauperis. — Didicisti, mi frater, quomodo varie belluarum appellationibus fuerinus ignominiose notati? Rursus cum legeris in propheta Isaia, Tunc lupus simul cum agno pascetur, et pardalis cum hædo accubabit, et leo et bos simul pascentur, et simul comedent paleas (Isai, 11, 6, 7, et 65, 25): intellige ænigma, et clare percipe ejus intelligentiam, quod non brutorum animalium conventum significat, sed hominum potius congregationem, planeque pietatis communionem interpretatur, et salutem per gratiam omnibus mortalibus affulgentem. Cum enim in ecclesia pauperem videris cum divite adstantem, cum magistratu privatum, tenuem cum illustri, cumque qui exterius potestatem veretur, considera quid sibi velit illud; Lupus cum agno pascetur. Lupum nimirum appellat divitem, agnum vero pauperem. Unde autem id constat? Quoniam communicabit lupus cum agno, quo modo dives cum pau-

pere. Atque attende diligenter. Adstitit plerumque dives et pauper in ecclesia: comprehendit te hora mysteriorum: expellitur dives, ut minime initiatus mysteriis, permanet autem intra cælestia tabernacula adstatque pauper: neque tamen indignatur dives, quippe qui noverit se a divinis mysteriis alienum. Quinetiam, o divinum beneficium, non modo æqualitas honoris est in ecclesia, quæ a Deo est gratia, sed et cum uterque substitit, plerumque pauper pietate et cum uterque substitit, plerumque pauper pietate runt ad pietatem opes, neque paupertas fideli fraudi fuit, sed eum cum fiducia coram saneto statuit aliari.

2. Hæc autem, dilectissimi, de catechumenis a me dicuntur, non de quibusvis opulentis. Adverte, quaso, animum, mi frater, ac vide quo pacto sæpe dominus excedat ex ecclesia, et servus fidelis sacris assideat mysteriis : egrediatur domina, et maneat ancilla: Non enim accipit hominis faciem Deus (Gal. 2. 6). Non est ergo in Ecclesia servus et liber, sed illum novit Scriptura servum, qui servituti peccati addictus est. Qui enim, inquit, facit peccatum, servus est peccati (Joan. 8. 34). Illum etiam liberum agnoscit, qui a divina gratia in libertatem assertus est. Nam Lex, inquit, spiritus vitæ in Jesu Christo liberavit me a lege peccati (Rom. 8. 2). Cum igitur hæc imago variis modis, ut ante diximus, labefacta et dissoluta esset, venit Salvator, et propriam imaginem restauravit; et quam diabolus dissiparat, eam ipsam tulīt Opilex liomo factus amator hominum, non ut dignitatem suam dedecore afficeret, sed summ erga nos benignitatem demonstrarct. Unde hoc divinum et admirabile indumentum beatus David praenuntians dixit: Dominus regnavit, decorem indutus est (Psal. 92. 1). Neque vero Divinitati principio carenti et incorporeæ datur indumentum (nihil enim est ornatius Deo magisque decorum, quam ut ipse decorem induat), quin hoc humanæ naturæ convenit. Etenim nos homines membrorum deformitatem vestimentorum decore contegimus : verum cum Deus simplex sit, et sine figura, solus habens immortalitatem, lucem habitans inaccessibilem (1. Tim. 6. 16), quo decore eger, aut quo indumento ornatur? Unde perspicuum est prophetam appellavisse decorem, corporis assumptionem. Quinetiam vocat decentiam, propriam carnem, non ob corporis naturam, sed ob virtutum perfectionem. Idcirco decorum corpus Domini, non quod corpus fuerit solum, sed Quod peccatum non fecerit, neque dolus inventus sit in ore ejus. Dominus regnavit, decorem indutus est (Isai. 53. 9). Sic etiam ait Isaias, quod omnes homines induct, et circumdabit quasi ornamento sponsæ (Isai. 49. 18). Indutus est Dominus fortitudinem, et præcinxit se ; et, Accingere gladio tuo super femur tuum, potens (Psal. 92. 1. et 44. 4), et quæ sequuntur. Atque bac tamquam armatum quempiam regem Christum demonstrant, arma quadam terreni corporis indutum : et merito terreni. Non enim similiter atque homines armatur, et audi, quomodo. Nos homines cum plerumque armamur, quod infirmum est tutamur eo quod forte est? sed Deus qui fortis est, et validus, et potens, terrenom et invalidum corpus induit, non dedecorans dignitatem suam, verum potestatis suæ præstantiam per infirmum ostendens: sicut dixit Paulo, qui supplicabat ipsi : Sufficit tibi gratia mea : nam virtus mea in infirmitate per ficites (2. Cor. 12. 9). Unde cum nobilis hic apostolus præ clare percepisset ca quæ sibi dicta erant, ad Corinthios scribens ait, Quod infirmum cst Dei, fortius # hominibus. Indutus est Dominus fortitudinem (1. Cor. 1. 25): hoc est, dispensationem elucentem per carnem. Quid enim illa pretiosa et sancta carne potertius? quid porro fortius? Etenim per corpus corpors expertes et malignos diemones debellavit ; et per en com de adversariis potestatibus triumphavit. Attende diligenter. Indutum et circumamictum esse significal circumscriptum esse. Cum igitur sancta et incircumscripta natura videretur in corpore circumscribi, non circoniscripta quidem secundum propriam naturami

sed ejusmodi existimata ex visione apparente; merito dixit: Indutus est Dominus sortitudinem, et præcinxit se. Et quid est quod mox inducitur? Etenin sirmavit orbem terræ, qui non commovebitur (Psal. 92. 1). Quoniam ergo peccatum concusserat primum orhem terrarum, cum venisset Servator sixit crucem, et orbem terræ sirmavit. Tu es Petrus, et super hanc petramædiscabo Ecclesiam meam, et portæ inseri non prævalebunt adversus eam (Matth. 16. 18). Et Paulus: Sed frmum sundamentum Dei stat, habens signaculum hoc (2 Tim. 2. 19). Duo itaque verba pronuntiavit Dominus: Super hanc petramædiscabo Ecclesiam meam, et portæ inseri non prævalebunt adversus eam. Non usus est magno verborum ambitu; non dixit: Firmalo Ecclesiam, et nec reges, nec principes, neque tyrauni, neque carnisices, neque sapientes, neque rustici, neque oratores superabunt Ecclesiam: nam in-

victum et inexpugnabile est regnum Christi; verum nno verbo vim et potentiam declaravit, ac simplici dictione promissionem munivit: Super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam. Duo verba, non nuda et tenuia verba, sed Dei verba. Nam qui verbo cælum firmavit, et terram fundavit verbo, etiam Ecclesiam ædificavit, et muro cinxit, et firmavit orbem terræ, qui non commovebitur. Procidamus itaque, dilectissimi, illi qui orbem terræ stabilivit, et ploremus, et ad misericordiam inducamus, ut per ipsius benignitatem et ineffabilem potentiam stabiles et incommutabiles in inconcusso et infracto fundamento permanentes, ipsi jugiter gloriam offeramus, et gratiarum actionem, sinul cum Patre et Spiritu sancto, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

## IN SEQUENTEM HOMILIAM.

nescio. Porro hujus orationis tres sunt partes: prima, encomium jejunii; secunda, interpretatio brevis in tria priora capita Geneseos; tertia, invectiva satis frigida, conviciis e trivio petitis, contra improbas nuulieres. Duorum Manuscriptorum ope orationem utcumque sarcire conati sumus. Quorum unus multa hinc inde additamenta præferebat; nimirum librarius, his conspectis nugis, alias subinde nugas adjecit. Quamvis insulsum opus Latine convertimus.

IN PRINCIPIUM JEJUNII, IN EXSILIUM ADAMI, ET DE IMPROBIS MULIERIBUS CONCIO (a).

1. Apponitur nobis, dilecti, mensa spiritualis, divinis Scripturis referta; plena bonis, non cibis fluxis; sed delicize sunt quæ veritatis dogmata effundunt: mensa quæ non temporaneum panem offert, sed quæ lauto insensilium cogitationum apparatu animas nu-trit: vinum quod offert non ebrietatem procurat, sed Spiritus æstu cor incendit: non carnes corruptioni obnoxias affert, sed gaudium voluptatemque carlestem instillat; non citharæ et tibiæ sonum emittit; sed psalmos et hymnos Denm oblectantes concinit : non meretriciis tripudiis oculorum sensilinun visum hebetat, sed oculos cordis ad desiderium regni cælorum inc tat: non mimorum et pravorum hominum tumul-tum exhibet, sed propheticis tubis aures mentis nostræ ad doctrinam utilem deducit; non exteriorem hominem in jactantiam, in risum et in adulationis barathra conjicit, sed interiorem ad divinæ cognitionis amorem accendit, ac secularium omnium inolem commixtuouemque abnegat, atque ad solam perennis regni viam ducit. Porro in sensili mensa, si quis copiosiore cibo sese repleat, ventre dolet, convolutisque visceribus damnum sibi non leve parit; contra vero in spirituali mensa; si te affatim ingurgites, poteris et vitam divigere, et opus Deo placitum perficere : et quanto magis deliciaris, ad tanto majorem te amorem incuas. Rursum in priore mensa si vinum usque ad crapulam banseris, et pedibus incedendi facultatem tollis, et oculis non congruentia vides, et ca quæ nolis lingua profers : crebros ructus ex imo pectore emittis, amicis risum paras, servis despicabilis evadis, utpote qui vino mentem labefactaveris. At in hac

secundo dicta mensa, si inexplebili haustu ejus sensa traxeris, recta via perges ad mandata, quæ a Domino accepisti; mentis oculis en, qua materiæ sunt expertia, contemplaberis; ex intimo cordis tui bona verba eructubis, secundum prophetæ dictum: Eructavit cor meum verbum bonum (Psal. 44. 2); amicis ornatu decenti aderis, domesticisque utilis, mitis et mansuetus evades. Videamus ergo quæ spiritualis mensæ lucra; ejus decora sensa explicemus; mustum ex illa mavans ad satietatem usque hauriamus. Andiamus ejus hymnos et cantica : hujus hymnus dæmonas profligat, hujus cantica principem tenebrarum in fugam vertunt. Buccinemus in neomenia tuba, in insigni die solemnitatis nostræ ( Psal. 80. 4 ). Jejunium prodiit apostolis amabile, jejunium prodiit martyrum decor, jejunium prodiit monachorum socium 1, jejunium prodiit, cujus Dominus in carne obambulans leges servavit. Si vis, dilecte, ejus præclara gesta audi. Quod jejuniom cum non servasset Adam, ex paradiso pulsus, terram spi-nis obsitam colere jussus est. Quod jejunium cum non servassent ii, qui Noe tempore vixerunt, divinam indignationem experti sunt, diluviique universalis vindictam subicrunt. Quod jejunium cum tantillo tempore neglexisset Noe, quasi in triumpho ductus filiis suis nudus expositus est. Quod jejunium cum violas-set Esau, primogenitura honorem amisit, atque a paterna oratione benedictioneque alienus fuit. Jejunio neglecto Israelitæ, a ca lestibus deliciis et a gratia divina exciderunt. Jam didicisti quid passi sint li, qui jejunium non coluerunt; jam disce quantum ho noris, quantum gratiæ consequuti sint ii, qui jejunium servarunt. Jejunii custodito fructu Moyses legem ac-

Apud Savilium post verba, solemnitatis nostræ, hie locus sie habetur: Jejunium prodiit angelorum socium; fajunium prodiit prophetarum mater; jejunium prodiit nuatyrum decor; jejunium prodiit justorum gloriatio; jejunium prodiit monachorum socium; et cætera ut in textu.

<sup>(</sup>a) Collata cum Codd. Regiis 1828, et 2424, qui mirum quantum variant. Insulsi operis eas solum lectiones notavimus que majoris pretii videbantur esse. Savilii textus est admodum vitiatus.

Έκκλησίας δμαχος γάρ καὶ ἀκαταγιόνιστος ἡ βασιλεία Χριστοῦ ἀλλά τῷ ῥήματι τὴν δύναμιν ἐσήμανε, καὶ Διλή λέξει τὴν ἐπαγγελίαν ὡχύρωσεν. Ἐπὶ ταύτη τῆ πέτρα οἰκοδομήσω μου τὴν Ἐκκλησίαν, καὶ πύλια βόρω οὐ κατισχύσουσικ αὐτῆς. Δύο ῥήματα, οὐ ψλλό ῥήματα, οὐ ψλλά θεοῦ ῥήματα. Ὁ γάρ ῥήματι τὸν οὑρανὸν στερεώσας, καὶ τὴν γῆν θεμελιώσας ῥήματι, καὶ τὴν Ἐκκλησίαν ψκοδόμησε καὶ ἐτείχισε, καὶ ἐστερέωσε οἰκουμένην, ἤτις οὐ σαλευθήσεται. Προσπέσωμεν τοίνυν,

άγαπητοί, τῷ τὴν οἰχουμένην στερεώσαντι, κα σωμεν, καὶ ἐκδυσωπήσωμεν, ἔνα διὰ τῆς εὐτι ανθρωπίας καὶ ἀφάτου δυνάμεως ἐδραῖω καὶ κίνητοι ἐπὶ τὸν ἀσειστον καὶ ἀρραγῆ θεμίω ναντες, αὐτῷ τὴν δόξαν ἀναπέμπωμεν καὶ χαριστίαν πάντοτε, ἄμα τῷ Πατρὶ καὶ τῷ ἀγώ ματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν ᾿Αμήν.

#### MONITUM

Æternis dignum tenebris opus in lucem edere ne cogitassemus quidem, nisi jam Savilius publ fecisset. Miror autem eum, qui alia multa opuscula infimæ notæ, in situ et pulvere, optimo consilio, querat, hanc insulsam orationem non paris fecisse conditionis. Cujus hanc ille censuram in notis edidit: c Oratio plena ineptiarum, plena solœcismis et vulneribus, quæ omnia sanasse non est meum operæ quidem pretium fortasse: conati sumus tamen in non paucis aliquid; quam dextro succe

Αέγος είς την άρχην της άγίας Τεσσαρακοστης, και είς έξορίαν τοῦ 'Αδάμ, και περί πονη γυναικών.

α'. Πρόχειται ήμιν. άγαπητοί, πνευματική τράπεζα, έχ των θείων Γραφών πληρουμένη πλήρης άγαθών, ούκ ξοεσμάτων απολλυμένων, αγγα τρυφή προχέουσα τῆς τα· ούχ οίνον μέθην έργαζόμενον, άλλα ζέσει Πνεύμα-δλλά νοημάτων άθλων πανδαισία τάς ψυχάς έχτρέφου-δλομείας διδάγματα· ούχ άρτον φέρουσα πρόσκαιρον, δληθείας διδάγματα· ούχ άρτον φέρουσα πρόσκαιρον, τος την καρδίαν άναφλέγουσα ου κρεών άπολλυμένων, άλλά χαράς στάζουσα \* ήδονην έπουράνιον ου χιθάρας η αύλους αναπέμπουσα, άλλα ψαλμούς και υμνους θεοεερπείς πεγώρορα. οι πορνικοίς ορχήμασι τοίς αισθήτοίς οφθαλμοίς την θεωρίαν εχλύουσα, άλλα τους όφθαλμούς της καρδίας πρός πόθον της βασιλείας των ούραων ριελειδοραα, ος πίπων κας κακούρων ανοδιών αλει θόρυδον, άλλα προφητικάς σάλπιγγας, τὰ ὧτα τῆς διανοίας ήμων πρός διδασχαλίαν ψυχωφελή χειραγωγούσα·
οὐ τὸν ἔξω ἄνθρωπον εἰς μετεωρισμούς καὶ γέλωτας καὶ
εἰς βάραθρα ἀκολασίας ἐμδάλλουσα, ἀλλὰ τὸν ἔνδον πρὸς θεογνωσίας ανάπτουσα έρωτα, και των βιωτικών απάντων άπαρνουμένη την σύνθεσίν τε και σύγκρασιν, πρός μόνην την της βασιλείας ἀείζωον ἀναδιδάζει όδόν. Καὶ ἐπὶ μὲν της αἰσθητης τραπέζης χᾶν βρωμάτων περισσότερον μεταλάδη τις, την χοιλίαν άλγει, χαι των έντοσθίων είλισσομένων βλάθην ου την τυχούσαν έργάζεται. έπλ δέ της πνευματικής τραπέζης τούναντίον εάν αύτην απλήστως έντρυφήσης, δυνήση και βίον κατορθώσασθαι και πράξιν θεάρεστον επιτηδεύσαι και όσον πλείονα τρυφάς, τοσούτον πρός πλείονα πόθον διεγείρεις σαυτόν. Πάλιν ούν έπὶ τῆς πρώτης τραπέζης ἐἀν οίνου εἰς κόρον μετα-λάδης, καὶ τῶν ποδών τὸ βάδισμα κωλύεις, καὶ τοῖς ὁφθαλμοῖς τὰ μὴ προσήκοντα θεωρεῖς καὶ τῆ γλώσση τὰ μή βουλόμενα λαλείς, και συχνούς έρευγμούς έκ κατώτάτου στήθους άναφέρεις, κεί τοις φίλοις καταγέλαστος δείκνυσαι, καί τοις δούλοις εύκαταφρόνητος, ώς εν οίνω τάς φρένας άπολέσας. Έπι δε τής δευτέρας τραπέζης, εάν άπλήστως άντλήσης αύτης τὰ νοήματα, όρθ τρίδους πορεύση πρός τὰς εντολάς. ὡς ελαδες πα Κυρίου χαι τοις [559-540] όφθαλμοις της διανοίας τ κατοπτεύσεις, και έκ του βάθους της καρδίας σου άγαθους ερεύξη, κατά τον προφήτην τον λέγοντ ηρεύξατο η καρδία μου λόγον άγαθὸν, και τοξ κατακεκοσμημένος όφθήση, και τοίς οἰκέταις εὐχ και προσηνής και πραθς ἀναδειχθήση. Ίδωμεν ο πνευματικής τραπέζης τὰ κέρδη ἀναπτύξωμεν των νουμάτων την εφαρέμειαν, καροκεραφίτεν είς χόρον το γλεύχος το άθόλωτον, το άποστάζον της. 'Ακούσωμεν αὐτης τῶν ὕμνων καὶ τῶν ὑδῶι ὕμνος δαίμονας τρέπει καὶ αἰ ὑδαὶ τὸν ἄρχοντα τ τους αποστρέφουσι. Σαλπίσωμεν εν νεομηνί πιγγι, ἐν εὐσήμφ ἡμέρα ἐορτῆς ἡμῶν b. Νηστείι ήχθη ή των αποστόλων φίλη, νηστεία παρήχθη θέλεις, άγαπητε, άχουε αυτής τάς άριστείας. Νι 'Αὸὰμ μη φυλάξας, εξόριστος γέγονε τοῦ παρα και γην άκανθηφόρον εργάζεσθαι έκελεύσθη. Νι μή φυλάξαντες οἱ ἐπὶ τοῦ Νῶε ἄνθρωποι, τῆς ἀγανακτήσεως ἐν πείρα γεγόνασι, καὶ κατακ παγκοσμίου δίκην ὑπέστησαν. Νηστείαν Νῶε πρ γον καταλελοιπώς, θρίαμδος καλ γυμνός τοις υἰκίς προέκειτο. Νηστείαν μη φυλάξας 'Πσαῦ τῶν 1 προέχειτο. Νηστείαν μη φυλάξας Πσαυ των τ τοχίων την τιμην απώλεσε, και της πατρικής άλλότριος έγένετο. Νηστείαν μή φυλάξαντες ( Ίσραήλ, τῆς έπουρανίου τρυφῆς καὶ τῆς χάριτ Θεῖκῆς ἐξέπεσον. Έμαθες τοὺς μή τιμήσαντας αὐ ἔπαθον· γνώρισον καὶ τοὺς φυλάξαντας αὐτὴν, οἰ

b Savil. hic post verba, ξορτής ήμων, addit: νηστε ήχθη ή σύντροφος των άγγέλων, νηστεία παρήχθη ή των των μήτηρ. Μοχ, post καλλονή, addit νηστεία παρήχθι όσίων καυχησις. Paulo post idem ήν καὶ αὐ. ὁ Κ. () marg. ἀσπασάμενος) ἐν σ. περιών ἐγύλαξεν. Αὐτής. hel

Sie Sav. et unus Reg. Alius χορτάζουσα.

sed ejusmodi existimata ex visione apparente; merito dixit: Indutus est Dominus sortitudinem, et præcinzit se. Et quid est quod mox inducitur? Etenim firmavit orbem terræ, qui non commovebitur (Psal. 92. 1). Quoniam ergo peccatum concusserat primum orbem terrarum, cum venisset Servator fixit crucem, et orbem terrie firmavit. Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam ( Matth. 16. 18 ). Et Paulus : Sed firmum jundamentum Dei stat , habens signaculum hoc (2 Tim. 2. 19). Duo itaque verba pronuntiavit Dominus : Super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam. Non usus est magno verborum ambitu; non dixit: Firmabo Ecclesiam, et nec reges, nec principes, neque tyrauni, neque carnifices, neque sapientes, neque rustici, neque oratores superabunt Ecclesiam: nam invictum et inexpugnabile est regnum Christi; verum uno verbo vim et potentiam declaravit, ac simplici dictione promissionem munivit: Super hane perum edificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non provalebunt adversus eam. Duo verba, non nuda et tenuia verba, sed Dei verba. Nam qui verbo cælum firmavit, et terram fundavit verbo, etiam Ecclesiam ædificavit, et muro cinxit, et firmavit orbem terræ, qui non commovebitur. Procidamus itaque, dilectissimi, illi qui orbem terræ stabilivit, et ploremus, et ad misericordiam inducamus, ut per ipsius benignitatem et ineffabilem potentiam stabiles et incommutabiles in inconcusso et infracto fundamento permanentes, ipsi jugiter gloriam offeramus, et gratiarum actionem, simul cum Patre et Spiritu sancto, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

## IN SEQUENTEM HOMILIAM.

nescio. Porro hujus orationis tres sunt partes: prima, encomium jejunii; secunda, interpretatio brevis in tria priora capita Geneseos; tertia, invectiva satis frigida, conviciis e trivio petitis, contra improbas nuulieres. Duorum Manuscriptorum ope orationem utcumque sarcire conati sumus. Quorum unus multa hinc inde additamenta præferebat; nimirum librarius, his conspectis nugis, alias subinde nugas adjecit. Quamvis insulsum opus Latine convertimus.

IM PRINCIPIUM JEJUNII, IN EXSILIUM ADAMI, ET DE IMPROBIS MULIERIBUS CONCIO (a).

-®®3®-

1. Apponitur nobis, dilecti, mensa spiritualis, divinis Scripturis referta; plena bonis, non cibis fluxis; sed deliciæ sunt quæ veritatis dogmata effundunt: mensa quæ non temporaneum panem offert, sed quæ lauto insensilium cogitationum apparatu animas nutrit: vinum quod offert non ebrietatem procurat, sed Spiritus æstu cor incendit : non carnes corruptioni obnoxias affert, sed gaudium voluptatemque exlestem instillat; non cithara et tibiæ sonum emittit; sed psalmos et hymnos Deum oblectantes concinit : non meretriciis tripudiis oculorum sensilium visum hebetat, sed oculos cordis ad desiderium regni cælorum ine tat: non mimorum et pravorum hominum tunul-tum exhibet, sed propheticis tubis aures mentis nostræ ad doctrinam utilem deducit; non exteriorem hominem in jactantiam, in risum et in adulationis barathra conjicit, sed interiorem ad divinæ cognitionis amorem accendit, ac secularium omnium molem commixtiouemque abnegat, atque ad solam perennis regni viam ducit. Porro in sensili mensa, si quis copiosiore cibo sese repleat, ventre dolet, convolutisque visceribus damnum sibi non leve parit; contra vero in spirituali mensa; si to affatim ingurgites, poteris et vuam dirigere, et opus Deo placitum perficere : et quanto magis deliciaris, ad tanto majorem te amorem incitas. Rursum in priore mensa si vinum usque ad crapulam hauseris, et pedibus incedendi facultatem tollis, et oculis non congruentia vides, et ea quæ nolis lingua profers : crebros ructus ex imo pectore emittis, amicis risum paras, servis despicabilis evadis, utpote qui vino mentem labefactaveris. At in hac

secundo dicta mensa, si inexplebili haustu ejus sensa traxeris, recta via perges ad mandata, quæ a Domino accepisti; mentis oculis en, quæ materiæ sunt expertia, contemplaberis; ex intimo cordis tui bona verba eructabis, secondum prophetæ dictum : Eructavit cor meum verbum bonum (Psal. 44. 2); amicis ornatu decenti aderis, domesticisque utilis, mitis et mausuetus evades. Videamus ergo quæ spiritualis mensæ lucra; ejus decora sensa explicemus; mustum ex illa manans ad satietatem usque hauriamus. Audiamus ejus hymnos et cantica : hujus hymnus dæmonas profligat, hujus cantica principem tenebrarum in fugam vertunt. Buccinemus in neomenia tuba, in insigni die solemnitatis nostræ ( Psal. 80. 4 ). Jejunium prodiit apostolis amabile, jejunium prodiit martyrum decor, jejunium prodiit monachorum socium ', jejunium prodiit, cujus Dominus in carne obambulans leges servavit. Si vis, dilecte, ejus præclara gesta audi. Quod jejnninm cum non servasset Adam, ex paradiso pulsus, terram spinis obsitum colere jussus est. Quod jejunium cum non servassent ii, qui Noe tempore vixerunt, divinam indignationem experti sunt, diluviique universalis vindictam subicrunt. Quod jejunium cum tantillo tempore neglexisset Noe, quasi in triumpho ductus filiis suis nudus expositus est. Quod jejunium cum violasset Esau, primogenitura honorem amisit, atque a paterna oratione benedictioneque alienus fuit. Jejunio neglecto Israelitæ, a calestibus deliciis et a gratia divina exciderunt. Jam didicisti quid passi sint ii, qui jejunium non coluerunt ; jam disce quantum ho noris, quantum gratice consequuti sint ii, qui jejunium servarunt. Jejunii custodito fructu Moyses legem ac-

<sup>(</sup>a) Collata cum Codd. Regiis 1828, et 2424, qui mirum quantum variant. Insulsi operis eas solum lectiones notavinus que majoris pretii videbantur esse. Savihi textus est adaodum vitiatus.

Apud Savilium post verba, solemnitatis nostræ, ble locus sic habetur: Jejunium prodiit angelorum socium; jejunium prodiit prophetarum mater; jejunium prodiit murtyrum decor; jejunium prodiit justorum glorialio; jejunium prodiit monachorum socium; et cælera ut in textu.

cepit, dignusque Israelis dux declaratus est. Jejunio custodito Helias curru igneo in cælum est translatus, per quem ovina pellis regia purpura pretiosior eva-sit. Cum jejunium in lacu Daniel coleret, immanium ferarum ora obturavit, et ab iis illæsus exiit. Jejunium amplexati tres pueri, septuplo magis accensam fornacem exstinxerunt, et ignem effecerunt quasi spiritum roris sibilantem. Jejunium amplexus Joannes, major in prophetis declaratus est, et Dominum gloriæ in Jordane baptizare meruit. Eequid prophetas et justos in medium profero ? Jejunium Christus ipse amplexus, hostem dejecit, et nos ejus contemplatores esse dignatus est. Quapropter jejunium suscipianus, donum pretiosum, sanctum cimelium, veritatis simulacrum, pietatis caput, spiritualis doctrina advocatum, animi ægritudinum exitium, peccati destructionem, nequitiæ adversarium, virginitati gloria æquale, dæmonum excidium, diaboli increpa-tionem, idolorum destructionem, Ecclesiarum decorem, Imperatorum robur, sacerdotum ornamentum, virorum prudentiam, mulierum temperantiam, infantium institutionem, servorum liberationem, pauperum consolationem. Quis jejunium amplexus non gloriam adeptus est? quis ipso servato non magnus evasit? quis ejus legibus addictus non beatus dictus fuit ? quis illud amplexus tentationes non superavit? quis ejus auditis promissionibus non modo apud homines honoratus, sed etiam a Dei ira indignationeque ereptus est? Nonne Achab illo armatus a divinitus immissa ira creptus est? Ille, inquam, qui avibus et feris in escain datus est, et In cujus sanguine mere-trices lavabuntur (3. Reg. 22. 38), per jejunium tunc a mortis periculo ereptus est, quod sane jejunium tum ipso propheta validius apparuit. Nonne hoc servato Ninivitæ, tam homines quam jumenta, a tridui comminatione erepti sunt, ac Jonæ prophetæ verbum opere vacuum evasit? Nonne hoc servato prophetæ Dei omnipotentis contemplationibus et visionibus digni habiti fuere, atque futura, velut præsentia, præviderunt atque vaticinati sunt? Nonne apostolis illo armalis, In omnem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terræ verba eorum (Psal. 18. 4)? Nonne et martyres illo muniti, templa, aras, nidorem idolorum dejecerunt, et tyrannorum furorem nibili fecerunt? Nonne sancti ejus amore ducti, mundum et mundana oninia reliquerunt, et in desertis, montibus, speluncis et cavernis terræ secundum apostolum Paulum habitantes, diabolum et ejus exercitus coram positos profligarunt (Hebr. 11. 38)? Hanc et nos servemus animarum tranquillitatem, corporum medicinam, cogitationum pacem, concupiscentiarum ex-stinctionem, quæ ab alienis divitiis rapiendis avertit, quæ orphanos lædi non patitur, quæ viduis luctum ob damna non affert, quie nos sæcularibus curis distineri non sinit, quæ mortalibus angelorum convictum procurat, quæ legem Domini die ac nocte meditari jubet. De illo quippe ait Zacharias propheta, et ejus nium aperiat? Didicistis quomodo clarius ejus virtutem et gloriam annuntiet? Cognoscite quo pacto se suscipientes ad amorem spiritualem erigat. Vultisne ejus hypothesin manifestius ediscere? Aperite aures mentis vestræ, et cogitationibus vestris suscipite spiritualia cantica, perennia fluenta, ex immortalitatis fonte manantia. Quid dicis, propheta? Quem Israe-lem inducis? carnalemne, an mentem Deum viden-tem? pollutumne per illicita sacrificia, an eum qui per apostolorum doctrinam inductus est? cumne qui per sanguinem hircorum et taurorum sacrificat, au eum qui incruente sacrificat, illum, qui tollit peccatum mundi? eumne qui sculptilibus nt Deo sacrificavit, an eum qui ex aris et simulacris ereptus, et m adoptionem spiritualem vocatus est? Palam certe est

novum et per baptismum peculiarem factum populum dici, qui in aqua et igne purgatur. Etenim per Isaiam prophetam manifeste clamat : Neomenias vestras et sabbata et diem magnum non sustineo, jejunium et olium et festa vestra odit anima mea (Isat. 1. 13. 14). Considerate, quod novum populum per prophetam evocet ad jejunii munus exsequendum : non quod Deus eorum jejunium, obsecrationem, neomenias et sabbata respuat, sed quod illis sit plenus. Illi vero per profana opera Deum dereliquerunt 1, et electum populum, qui adventum unigeniti Filii ejus prænuntiahat , inique occiderunt , alium serra lignea , alium in luti lacum deductum. Et cur de prophetis loquor? Ipsi namque Dominum suum quasi reum crucifixe-runt et occiderunt dicentes: Hic est heres: renite, occidamus eum (Matth. 21.38). Vides quo pacto se per indigna opera alienos fecerint? Non Dominus itaque illos repulit; sed illi se a majorum suorum fiducia extraneos fecerunt. Hæc filii İsrael meditati sunt : sic electus Domini populus fremuit, secundum verba Davidis Christi patris: Quare fremuerunt gentes et populi meditati sunt inania, etc. (Psal. 2. 1)? Videtis, fideles, jejunii gratiam? respicitisne præmia quæ ipsum firma mente servantibus procurat? an consi deratis quam dura et aspera pariat iis, qui ipsum despiciunt? Framea destructa est, stans in limine regni Dei, ac perterresaciens eos qui illud eum æquitate et mansuetudine non recipiunt; rursumque placide terga vertit iis qui cum pura conscientia ipsum admittunt, atque ad vitam perennem, latitiam puram, voluptatem dolore carentem deducit, et infinita bona suppeditat. Ac si vis ut ex multis pauca colligamus, quis jejunium observans sæcularibus umquam curis addicus fuit? quis ipsum complexus non recte vias Domini peregit? quis ipsum custodiens non recte navigationem terrenam einensus est? quis illud colens pupillum aut viduam kesit? quis ipsum docens voluptatem aeris non tranquille subiit? quis ipsum amplexus non visionibus et contemplationibus Domini dignatus est? quis ejus dulci fructu gaudens die ac nocte legem Domini meditari cessavit? Videtisne ejus siduciam? videtis honorem quo circumdatur? quomodo a mundi exordio piis dominetur? quomodo mensuram ejus a constitutione mundi servaverint? quomodo sui cultores gloria, contemptores vero ignominia afficiat? Quemadmodum supra dictum est, primum hominem, quod jejunium non servasset, in arminis et in extrema mendicitate, et procul a paradiso constitutum ob ejus contemptum fuisse no-Vinius.

2. Audiamus igitur a principio historiam illam quam Dei inspector Moyses futuris generationibus enarravit, imo potius Moysis Dominus, ut benignus pater, nobis revelavit. At animum, quæso, dictis adhibete: nam paucis volo rem persolvere. In principie fecit Deus cælum et terram : terra autem erat invisibilis et incomposita, et tenebræ supra abyssum : et spiritus Dei ferebatur super aquam. Et dixit Deus : Fiat lux ; et faclu est lux : et vidit Deus lucem, quod esset bona (Gen. 1. 1-4). Vidisti, dilecte, quam claram nobis explicationem Scriptura præbeat? Et vidit Deus, quel esset bona. Antequam enim lux veniret in mundum. naturam ejus bonam esse noverat; sed hoc dicitut mertem nostram concitet ad potentiam Conditoris contemplandam. Nisi enim bona esset, non illam condidisset, neque tenebras ab illa separasset : nisi amabilis esset, non illam lucem vocasset, nec tenebras noctem, ut in lumine eius semper ambulemus, d studia operaque ejus meditemur. Poterat enim Deut uno verbo, simplici nutu, et in ictu oculi, quod sex diebus fecit producere. At locum non dedit post futuris hominibus, Græcis nempe et iis sapiettibus, qui in sapientia sua stutti facti sunt : le gem namque ejus non observarunt; quamobrem 😕

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Savil, sie legitur, sed quod illi expleti operibus mis malis Deum dereliquerunt.

pientia corum insipientia deprehensa est. Quæ enim sex diebus creata fuerant, non dubitarunt ii qui fabulas de conditu mundi commenti sunt, ea dicere ex se et sponte sua facta esse, cælum nempe, terram, solem, lunam et omnia quæ sub aspectum cadunt. Si una hora sapientia Dei hæc fecisset, quem non impudentiæ obtentum opponere potuissent? Verum ipse, utpote qui hæc præsciret, iniquas venenalasque eorum linguas prohibuit, quæ contra Opificem erigebantur, et creaturam pro Creatore colebant. Vernin ad propositum revertamur, seriemque narrationis ulterius producamus. « Dixit Deus, Fiat lux, et facta est lux : et vocavit Deus lucem diem, et tenebras noctem : et facta est vespera, et factum est mane, d'es una. Et dixit Deus : Fiat firmamentum in medio aquæ, et sit dividens inter aquam et aquam. Et vocavit Deus sirmamentum calum > (Gen. 1. 3-7). Vidistin' opus quod mortalium mentes percellit, quod absque columnis, absque vectibus hoc opificium constituat usque ad consummationem sæculi? Quam mirabilia sunt opera Domini, et quis possit investigare illa? « Et vidit Deus, quod esset bonum. Et factum est vespera, et factum est mane, dies secundus. Et dixit Deus: Congregetur aqua quæ sub cælo est in congregationem unam, et apparcat arida : et congregata est aqua quæ sub cælis est in congregationes suas, et apparuit arida: et vocavit Deus aridam, terram, et congregationes aquarum vocavit maria. Et dixit Deus: Germinet terra herbam fæni, seminantem semen se-cundum genus et secundum similitudinem, et lignum fructiferum faciens fructum > (Gen. 1. 8-11). Hæc verbo jubentis statim exhibita sunt, sine obice, sine impedimento. Et facta est vespera, et factum est mane, dies tertius (Gen. 1. 13). Viden' Scripturam nostram aperire mentem ad perfectiora? Ubinam sunt li qui dicunt, Hic fructus amarus, hac herba exitium parit, hae avis carnivora quid nobis boni affert? Alia clamans mortem comminatur; alia vociferans hyemem significat; alia volans calamitatem inducit. Multos enim audivi talia causantes et effutientes. Annon illud est apud Christianos pravus Scripturæ usus? Etenim quæ Deus cum vidit, bona esse dixit, tu ne contumelia afficias. « Et dixit Deus : Fiant luminaria in sirmamento cæli in illuminationem diei, et in facem noctis. Et fecit Dens luminare magnum , nempe solem, ad dominatum diei, et luminare minus ad dominatum noctis, et stellas. Et sint in signa et in tempora, et in dies et in annos » (Gen. 1. 14-16). Quid prius mirabimur nos homines? solisne altitudinem immensam, an magnitudinem, an vehementiam? lucemne ejus sine termino extensam, an æstum insuperabilem? Quomodo ex una lucerna et ex una substantia hæc omnia splendida fiunt; dum ipse cursum conficit, tantum, ut mentem omnem obstupefaciat; ut uno die ab ortu ad occasum perveniens, nullum re-linquat locum, qui se abscondat a calore ipsius? Ubinam sunt Persæ qui colunt illum ut deum, et Opifice relicto, opificio ejus honorem deferunt? Nonne sol ipse perennem quotidianumque cursum suum conficit cum timore et concinno ordine, et modo nubibus obvelatur, modo spirante noto radii ejus minuuntur? Hic est sol ille vester, cui vos sidentes cultum exhibetis. Omnia Dei opera admodum bona, terribilia et stupenda; sed ad ministerium nostrum sunt constituta, non ad dominatum. Quomodo etiam luna in facem noctis jussu Opificis producta est, et modo incrementum, modo imminutionem patitur, et aliquando splendens radios lucis emittit, modo senescens mensuram sine ulla mutatione servat, cum stellarum innumerarum choris? Verum sermonis seriem repetamus. « Et facta est vespera, et factum est mane, dies quartus. Et dixit Deus: Producant aquæ reptilia animarum viventium secundum genus, et volatilia volantia in firmamento cæli. Et fecit Deus cete grandia > (Gen. 1. 19-21). Animadverte diligenter dictum Omnipotentis. Quot genera piscium in mari exhibuit, et quantum volatilium, tum exiguorum, tum magnorum, populum

ın aere paravit; ac mirare sapientire ejus magnitudinem, quomodo omnia uno verbo producta sint. Et facta est vespera, et factum est mane, dies quintus. Et dixit Deus: Educat terra animam viventem secundum genus, quadrupedes, reptilia et feras , et omne jumentum secundum genus, et secundum sini-litudinem » (Gen. 1. 23.-25). O magnam sapientiam! 6 inenarrabilem bonitatem! Omnia jumenta et feras in ictu oculi fecit, leonem, ursum, draconem, bovem, equum, et quotquot ad ministerium hominum deside-rabilia utiliaque sunt. Viden' Creatoris prudentiam? Omnia fecit sex diebus, lucem, carlum, terram, mare, solem, lunam, stellas, montes, colles, planities, ferus, jumenta, pisces, cete; quæ in mari, quæ in arida. Quare insignius consilium iniens, cum vellet opumaximum perficere Pater ille luminum, qui est et qui erat, mens sine principio, qui ingenitus est ad Unigo-nitum : qui genuit ad Filium qui ex ipso sine fluxu genitus est, Verbum nempe, sapientiam incomprehensibilem, Deo dignum et mysticum consilium inducit his verbis : a Faciamus hominem secundum imaginem nostram, et secundum similitudinem : et imperent piscibus maris, et volatilibus cæli, et jumentis, et universæ terræ, et omnibus reptilibus repentibus super terram. Et fecit Deus hominem, pulverem accipiens de terra > (Gen. 1. 26, 27). Et ut ostenderet Spiritum sanctum non alienum a creatione, Inspiravit in faciem ejus spiraculum vitæ, et factus est homo in animam viventem (Gen. 2. 7). Vidistin' eximium opilicium creationis Dei? vidistin' eum constituentem Adamum in creaturarum regem? vidistin' honorem exsuperantem eum qui cjus manu creatus fuerat? Disce etiam dona quæ ipsi Deus post creationem largitus est. «Et plantavit Deus paradisum in Edem ad orientem, et posuit ibi hominem, quem formavit : et produxit ex terra omne lignum pulchrum aspectu , et bonum ad comedendum, et lignum vitæ in medio paradisi, et lignum scientiæ boni et mali » (Gen. 2. 8. 9). Papæ, quantum Deus nobis honorem tribuit ! papæ, quantam clementiam generi hominum exhibuit! papie, quam ineffabilium bonorum consors fuit Adam! Non enim satis fuit ineffabili ejus providentiæ, quod illum ex nihilo produxerit : ex pulvere regem naturæ constituit; ex terra illum angelis honorabiliorem exhibuit; ex inanimato animatum simulacrum induxit. Quam virtutem exhibuerat Adam, ut tanto præmio ab eo donaretur? quæ certamina, quos sudores subierat, ut hujusmodi coronas sit consequutus? quam gloriam Opifici retulit, ut illi in medio paradisi habitaculum constitueret? quod gloriosum opus perfecit, ut vitam sine labore sibi procuraret? Quam Deo placitam servitutem exhibuerat, quod tale sit donum consequutus? Attamen ille hominum amans opificium suum tot donis exornavit, unde ad majus gaudium exsultationemque aliud quoque opus exhibuit. Injecit, inquit, in Adamum Deus mentis excessum, et dormivit, et accepit unam de costis ejus, et sormavit mulierem (Gen. 2, 21). Vere mirabilia opera Domini; vere impervestigabiles viæ ejus; vere inenarrabilis bonitas ejus. Non enim satis fuit ipsi Adamum de pulvere factum, et paradiso voluptatis frui jussum esse, ipsi quoque adjutorium fecit. Quantum gaudium fuit Adamo, cum post somnum vidit sibi assidentem mulierem ! quanta lætitia ejus animus plenus fuit, cum sibi consortem mulierem vidit, et moribus et sententia sibi consonantem! quanta consolatione, quanto prophetiæ munere dignatus est Adam, cum oculis cornoris videret Evam sua forma et figura præditam sibi adstantem ! Eapropter animo exsultans palam vercque prophetavit his verbis : « lloc nunc os ex ossibus meis, et caro ex carne mea. Hac vocabitur mulier, quia ex proprio viro sumpta est > (Gen. 2 23). Vidistin' prophetam clarissime pra dicentem ea quæ post futura erant? vidistin' Adam Spiritus sancti participem, qua gratia dignatum ? vidistin' eximium dictum, post multas generationes et usque in finem confirmaium?

ην χαλόν, ούχ αν αύτο έποίησε, χαλ το σχότος απ' αύτοῦ διεχώρισεν εί μη ποθεινόν ήν, ούκ αν έκαλεσεν αὐτό φῶς, καὶ τὸ σκότος νύκτα, ἵνα ἐν τῷ φωτὶ αὐτοῦ πορευώμεθα διαπαντὸς, καὶ ἐν τοῖς ἐπιτηδεύμασιν αὐτοῦ ἀδολεσχῶμεν. Ἡδύνατο γὰρ ὁ Θεὸς ἐνὶ λόγψ καὶ μια δροπή πάντα & ἐποίησεν ἐν ταῖς ἔξ ἡμέραις ὡς ἐν ἐνπὴ δφθαλμοῦ παραστήσαι. 'Αλλ' οὐκ ἔδωκε χώραν τοῖς με-κέπειτα γινομένοις. "Ελλησι λέγω καὶ τοῖς σοφοῖς, οῖ αποκεχομένοις "Ελλησι λέγω καὶ τοῖς σοφοῖς, οῖ αποκεχομένοις "Ελλησι λέγω καὶ τοῖς σοφοῖς, οῖ αποκεχομένο ἐν τὴ σοφία αὐτῶν τὸν γὰρ νόμον αὐτοῦ αποκεχομένο ἐν τὴ σοφία αὐτῶν τὸν γὰρ νόμον αὐτοῦ αποκεχομένο ἐν τὴ σοφία αὐτῶν τὸν γὰρ νόμον αὐτοῦ αποκεχομένο ἐν τὴ σοφία αὐτῶν τὸν γὰρ νόμον αὐτοῦ αποκεχομένο ἐν τὴ σοφία αὐτῶν τὸν γὰρ νόμον αὐτοῦ αποκεχομένο ἐν τὸ ἐν τοῖς ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ἐν κοι ούχ ἐφύλαξαν, διὸ καὶ ἡ σοφία αὐτῶν εἰς ἀσυνεσίαν κατ-εγνώσθη. Τὰ γὰρ ἐν ἐξ ἡμέραις δημιουργηθέντα οὐχ Συχνησαν οἱ τὴν κτίσιν μυθολογούντες εἰπεῖν αὐτομάτως γενέσθαι, και τὸν οὐρανὸν και τὴν γῆν, ἥλιον και σε-λήνην και πάντα τὰ ὀρώμενα. Εἰ ἐν μιᾳ ώρα ταῦτα ἡ σοφία του θεου εποίησε, τίνα ουχ αν πρόφασιν άναι-σχυντίας προδάλλεσθαι είχον; 'Αλλ' αυτός ώς προνοητής έχώλυσεν αυτών τάς άδίχους γλώσσας και Ιοδόλους, τάς κατά του ποιητού έπαιρομένας, και παρά τον κτίσαντα τη κτίσει λατρευσάσας. 'Αλλ' έπι το προκείμενον έπανέλθωμεν, τον είρμον της διηγήσεως έπι τα πρόσω φέροντες. Είπεν ο Θεός, Γενηθήτω φώς, και έγένετο φώς και εκάλεσεν ο Θεός το φώς ήμεραν, και το σπότος εκάλεσε νύκτα και έγένετο εσπέρα, και έγένετο πρωί, ημέρα μία. Καί είπεν ο Θεός · Γενηθήτω στερέωμα έν μέσφ του ύδατος, και έστω διαχωρίζον ανα μέσον ϋδατος, και ύδατος. Και εκάλεσεν ο Θεός το στερέωμα ουρανόν. Είδες έργον έχπληττον διανοίας βροτών, ότι άνευ στύλων και άνευ μοχλών τὸ δημιούργημα τοῦτο συνέστηκε μέχρι συντελείας τοῦ αἰῶνος; Ὁς θαυμαστά τὰ ἔργα Κυρίου, καὶ τίς ixavòς ἰξιχνιάσαι αὐτά; Καὶ είδεν ὁ Θεὸς, ὅτι καλόν. Και έγένετο έσπέρα, και έγένετο πρωί, ήμερα δευτέρα. Και είπεν ο Θεός. Συναχθήτω το ύδωρ το ύποκάτω τοῦ ούρανοῦ εἰς συναγωγήν μίαν, καὶ όφθήτω η Εηρά· καὶ συνήχθη τὸ ὕδωρ [543] τὸ ὑποκάτω τοῦ οὐρανοῦ εἰς τὰς συναγωγάς αὐτῶν, καὶ ωρθη ή ξηρά και εκάλεσεν ο θεός την ξηράν, τῆν, και τὰ συστήματα τῶν ὑδάτων εκάλεσε θαλάσσας. Και είπεν ο Θεός. Βλαστήσατω ή γη βοτάνην χόρτου, σπείρον σπέρμα κατά γένος καί καθ' ομοιότητα, σπείρον σπέρμα κατά γένος και καθ' ομοίότητα, και ξύλον κάρπιμον ποιοῦν καρπόν. Ταῦτα τῷ ἡἡματι τοῦ προστάσσοντος ἄρδην παρίσταντο· οὐδὲν ὑπῆρχε το κωλύον, οὐδὲν το παρεμποδίζον. Και ἐγένετο ἐσπέρα, και ἐγένετο προῦ, ἡμέρα τρίτη. Όρᾶς την Γραφην διανοίγουσαν ἡμῶν τὰς διανοίας πρὸς τὰ τελειότατα; Ποῦ εἰσιν οἱ λέγοντες, Οὐτος ὁ καρπὸς πικρὸς, αὕτη ἡ βοτάνη δηλητήριον ἐπάγεται, τοῦτο τὸ δρνεον σαρκοδόρον τὶ ἡμῖν καλὸν προξενεί; "Αλλο κράξαν θάνατον ἀπειλεί· ἔτερον φωνῆσαν χειμῶνα σημαίνει· ἄλλο πετάσαν συμφορὰν ἡμῖν παρεισάγει. Πολλών γὰρ ἡκουσα ταῦτα φιλονεικούντων καὶ ληρωδούντων. Οὐκ ἔστι τοῦτο ταύτα φιλονεικούντων και ληρωδούντων. Ούκ έστι τούτο παραγραφή Χριστιανών; "Α γαρ ίδων ό Θεός είπε καλά λίαν, συ αυτά μή ενύδριζε. Και είπεν ό Θεός Γενηθήτωσαν φωστήρες έν τῷ στερεώματι τοῦ ουρανοῦ είς φαυσιν της ημέρας και είς δαδουχίαν της νυκτός. Και εποίησεν ο Θεός τον φωστήρα τον μέγαν, ήγουν τον ήλιον, εἰς ἀρχὰς τῆς ἡμέρας, καὶ τον φωστήρα τὸν ἡλίον, εἰς ἀρχὰς τῆς ἡμέρας, καὶ τον φωστήρα τὸν ἐλάσσω εἰς ἀρχὰς τῆς τυκτὸς, καὶ τοὺς ἀστέρας. Καὶ ἔστωσαν εἰς σημεῖα καὶ εἰς καιροὺς, καὶ εἰς ἡμέρας καὶ εἰς ἐνιαυτούς. Τὶ πρῶτον θπυμάσομεν οἱ ἀνθρωποι; τοῦ ἡλίου τὸ ὑψος τὸ ἀνείκαστον, τὸ μέγεθος, την σφοδρότητα, του φωτός το αμέτρητον, ή της θέρμης το ακατάσχετον; Πως έκ μιας θρυαλλίδος, καί εκ μια; ούσίας ταῦτα πάντα κατηγλάϊσται, δρόμον ανύοντος αὐτοῦ, νοῦν καὶ ἔννοιαν καταπλήττοντα, ὡς ἐν μιὰ ήμέρα ἀπὸ ἀνατολῆς φαινόμενος καὶ πρὸς δύσιν ἐρχόμενος, τόπος οὐδεὶς ἀποκρυδήσεται τῆς θέρμης αὐτού; Ποῦ τῶν Περσῶν τὰ τέχνα, οἱ θρησχεύοντες αύτον ώς θεόν, και τον κτίστην καταλιπόντες, τῷ κτίσματι αύτοῦ την τιμήν προσάγουσιν; Ούχλ αύτος ό ήλιος άεν-νάως καθ' ήμεραν τον αύτοῦ δρόμον διατελεί μετά φόδου μεγίστου και ευταξίας, και ποτέ μέν νέφεσι καλυπτόμενος, ποτέ δὲ νότου πνεύσαντος τὰς ἀκτίνας σμικού-νοντος: Οὖτος ὑμῶν ὁ ἢλιος, εἰς δν ὑμεῖς πεποιθότες νονεος; Ουτος ύμων ο ήλιος, εις ον ύμεις πεπούστες την λατρείαν προσάγετε. Πάντα καλά λίαν τοῦ Κυρίου τὰ ξργα, καὶ φούερὰ καὶ ἐξαίσια· ἀλλὰ προς ὑπηρεσίαν ήμῶν καθεστήκασιν, οὐχὶ δεσποτείαν. Πῶς δὲ καὶ ἡ σελήνη εἰς δαδουχίαν τῆς νυκτὸς τῷ προστάγματι τοῦ ποιγτοῦ παρήχθη, καὶ ποτὲ μὲν αῦξησιν δίχεται, ποτὲ δέ μείωσιν ύπομένει, και ποτέ μεν λάμπουσα μαρμα-

ρυγάς φωτός επαφίησι, ποτέ δε λήγουσα αὐτῆς τὰ μέτρα άπαρασάλευτα διαφυλάττει μετά των άστέρων τῶν πολυαριθμήτων χορῶν; 'λλλά πρὸς τὴν ἀκολουθίαν τοῦ λόγου ἡξωμεν. Καὶ ἐγένετο ἐσπέρα, καὶ ἐγένετο πρωί, ἡμέρα τετάρτη. Καὶ εἶπεν ὁ Θεός 'Εξαγαγέτω τὰ ὖδατά ἐρπετὰ ψυγών ζωσών πατὰ τένος, κυί πετεινὰ πετόμενα πατά τὸ στερέωμα τοῦ οὐρανοῖ. και εποίησεν ο Θεός τὰ κήτη τὰ μεγάλα. Κατάμαθε άκριδως τὸ ρημα τοῦ Παντοκράτορος. Πόσα γένη ίχθυων των εν τη θαλάσση παρέστησε, και πόσον δήμον πετεινών εν τῷ ἀέρι παρεσκεύασε, τὰ μικρά, τὰ μείζονα:

καὶ θαύμασον τῆς σοφίας αὐτοῦ τὴν ὑπερδολὴν, πως ἐνὶ λόγφ τά πάντα παρήχθη. Kal έγένετο έσπέρα, zai έγένετο πρωί, ημέρα πέμπτη. Και είπεν ο θέος Έξαγαγέτω η γη ψυχην ζώσαν κατά γένος, τετράποδα, έρπετά και θηρία, και παν κτήνος κατά γένος και καθ' ομοιότητα. Ο τής μεγίστης σοφίας! ω τής άνεκδιηγήτου άγαθότητος. Πάντα τὰ κτήνη και τὰ θηρία άνεκδιηγήτου άγαθότητος. Πάντα τὰ κτήνη καὶ τὰ θηρία εν ριπή όφθαλμου εποίησε, λέοντα, άρχον, δράκοντε, βοῦν, καὶ ἴππον, καὶ δσα τοῖς ἀνθρώποις πρὸς ὑπηρεσίαν περισπούδαστα καὶ ἀγώγιμα. 'Όρξς τοῦ Δημιουργοῦ τὴν σύνεσιν; Πάντα ἐποίησεν ἐν ἔξ ἡμέραις, φῶς, οὐρανὸν, γῆν, Οάλασσαν, ήλιον, σελήνην, ἄστρα, δρη, βουνοὺς καὶ πεδιάδας, θηρία, κτήνη, ἰχθύας, κήτη, τὰ ἐν τἢ θαλάσση, τὰ ἐν τἢ χέρσω. 'Όθεν τιμιωτέραν βουλὴν καὶ ἔργον μέγιστον θέλων κατεργάσασθαι ὁ Πατὴρ τῶν φώτων, ὁ ῶν καὶ ὁ (sic) ἡν, ὁ νοῦς ὁ ἀναρχος, ὁ ἀγέννητος πρὸς τὸν Μονογενἢ· ὁ γεννήσας πρὸς τὸν γεννηθέντα ἐξ αὐτοῦ ἀρρεύστως τὸν Υίὸν, τὸν Λόγον, τὴν σοφίαν, τὴν ἀκατάληπτον, θεοπρεπῆ καὶ μυστικὴν [544] σοφίαν, την άκατάληπτον, θεοπρεπή και μυστικήν [54] βουλήν επεισάγει λέγων Ποιήσωμεν άνθρωπον και είκονα ήμετέρων, και καθ όμοιωσιν και άρχε τωπαν των Ιγθύων τῆς θαλάσσης, και των πετεινών τοῦ ουρανοῦ, και των πτηνών, και πάσης τῆς τῆς, τριον της δημιουργίας, Ένεχύσησεν είς το πρόσωκον αύτου πνοήν ζωης, καί έγένετο ο άνθρωπος είς ψυχήν αυτου πτοητ ζωης, παι στενετο ο ατορωπος εις ψυχην ζωσαν. Είδες έξαίρετο, πλάσμα της του Θεού δημιουρ-γίας; είδες βασιλέα της κτίσεως καθεστώτα τον 'Αδέμ; είδες τιμήν ὑπερδάλλουσαν τον ἐν τῆ χειρὶ δημιουρ-ηθέντα; Μάθε αὐτοῦ καὶ τὰ χαρίσματα, ὰ παρέσχεν αὐτῷ ὁ Θεὸς μετὰ τῆς πλάσεως. Καὶ ἐφύτευσαν ὁ Θεὸς παράδεισον ἐν Ἑδέμ κατὰ ἀνατολίας, καὶ ἔθειο ἐναϊσλαβούσου λαι ἔνα μοι ἐξαιτον καὶ ἐξαιτον ἐναϊσκοι ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐναιτον ἐν έχει τὸν ἄνθρωπον, δν ἔπλασε· καὶ ἐξανέτει λεν ἐχτῆς της ξύλον ώραιον, ον επιασε και εξανετειλενεκτης της ξύλον ώραιον της ζωης έν μέσω τοῦ παραδείσου, καὶ τὸ ξύλον τοῦ εἰδέναι καλὸν καὶ πονηρόν. Βαδεὶ τῆς τιμῆς τοῦ Θεοῦ τῆς εἰς ἡμᾶς γενομένης! βαδαὶ τῆς φιλαυθρωπίας, ἡς ἐπεδείξατο τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων! βαδαλ των άξρήτων άγαθων, ων μετέσχηκεν ό Ού γάρ ηρχέσθη ή άφατος αύτοῦ χηδεμονία, έχ τοῦ μή έχειροτόνησεν Εποίησεν, έχ χοὸς βασιλέα τῆς κτίσως δνεος αὐτὸν Εποίησεν, έχ χοὸς βασιλέα τῆς κτίσως έχ της άψύχου ξιμψυχον Ινδαλμα ἐπεισήγαγε. Ποίαν άρετην ἐπεδείξατο ὁ ᾿Αδὰμ, ὅτι τοιαύτην ἀμοιδήν αὐτψ ἐχαρίσατο; ποίους ἀγῶνας καὶ ἰδρῶτας ὑπέμεινεν, ὅτι τοιούτων στεφάνων ἐπέτυχε; ποίαν δοξολογίαν ήνετα τὸ ποιήσαντι, ότι μέσον του παραδείσου οἰκιστήν αὐπν άνεδειξε; ποίον Εργον Ενδοξον άπετέλεσεν, ότι άμοχθον ανευτίς, πουν εργον ενουζον απετελεσεν, οτι αμηγών βιον επεσπάσατο; ποίαν δουλείαν θεάρεστον κατειργάσατο, δτι τοιαύτης άπήλαυσε δωρεάς; Αλλ' διμος όφιανθρωπος τοιούτοις έκόσμησε χαράγιασι το πλάσμα. δθεν καὶ πρός περισσοτέραν χαράν, καὶ ἀγαλλίαπν, καὶ ἀλλην ἐργασίαν ἐπεδείξατο. Ἐπέδαιλε γὰρ, σησίν, καὶ τὸν Αδάμι ο Μερός διασταγικ καὶ διπονικ καὶ διαστικ καὶ διασ τον Αδάμ ο Θεός Επστασιν, και υπνωσε, και Llaber μίαν των πλευρών αύτου, και άνέπλασε γυ<mark>νώ</mark>μα. Όντως θαυμαστά τά έργα Κυρίου ! όντως άνεξιχνίαστα αί όδοι αύτου! δντως άνεκδιήγητος ή άγαθότης αίτου! Ού γάρ ήρκέσθη τῷ Αδάμ ἀπό χοὸς γενέσθαι άνθρωπον καὶ ἐν παραδείσω τῆς τρυφῆς ἀπολαύειν κελεύσας, ελλέ καὶ βοηθὸν αὐτῷ ἐποίησε. Πόσην χαράν τότε ῆν εἰητος ὁ ᾿Αδάμ, ἔτε ἐθεάσσος ἀπὸ καὶ δοῦς. ό Αδάμ, ότε εθεάσατο άπο τοῦ υπνου παραχαθιζομίνην αύτῷ τὴν γυναϊκα; πόσης εύφροσύνης αύτοῦ ἡ ψιχή ένεπίμπλατο χοινωνόν θεωρών την γυναϊχα, xal ομότρο 

ψυχής προεφήτευσεν άναφανδύν την άλήθειαν φησί γάρ, Τοῦτο τῦν ἀστοῦν ἐκ τῶν ἀστῶν μου καὶ σὰρξ έχ τῆς σαρχός μου. Αυτη κληθήσεται γυνή, ότι έχ τοῦ ἰδίου ἀντομός ἐλήφθη. Είδες προφήτην τηλαυγέ-στατα προλέγοντα τὰ μετέπειτα γενησόμενα; είδες Πνεύματος ἀγίου χοινωνίας μετέχοντα τὸν ᾿Αδὰμ, χαὶ χάριτος, ἢς ἡξίωται; είδες ἐξαίρετον λόγον τὸν μετά

πολλάς γενεάς εως έσχάτων βεβαιούμενον; δ΄. Άλλ' οὐκ ήνεγκε την μεγίστην παρβησίαν καλ τοῦ Πνεύματος την χορηγίαν ο σκολιώτατος δράκων. Οὐκ Εφερε τοῖς ὀφθαλμοίς αὐτοῦ θεωρεῖν την τιμήν καλ την χάριν τοῦ πλάσματος, ἡν είληφε παρά τοῦ Δημιουργοῦ . 
ἀλλ' ἄπερ ἐμελέτησε, ταῦτα καὶ κατειργάσατο. Εὐρών 
γὰρ δργανον τῆς ἐαιτοῦ σκαιωρίας καὶ κακοδουλίας 
τὸν ὅριγ συνεργὸν ποιεῖται τῆς κακίας αὐτοῦ · καὶ οὐκ 
ἐτόλμησε πρὸς τὸν 'λδάμ εἰσελθεῖν, ἀλλὰ πρὸς τὸ 
σαθρότερον καὶ ἀπαλώτερον, καὶ τῷ φρονήματι καὶ τῆ 
πράξει. Καὶ μηδείς τοῦ Θεοῦ τὴν δημιουργίαν μέμψοιτο. 
"Δσπερ γὰρ τὸν 'λδὰμ ἐποίησεν ὁ Θεὸς, οῦτως καὶ τὴν 
Εξώνινοντλίνισες τοῦ σύτοῦ κοάματος τοῦ σὐτοῦ 
κυκόπράξει. Καὶ μηδείς τοῦ θεοῦ τὴν δημιουργίαν μέμψοιτο. "Ισπερ γὰρ τὸν 'Αδάμ ἐποίησεν ὁ θεὸς, οῦτως καὶ τὴν Εὐαν ὑκοδόμησε, τοῦ αὐτοῦ κράματος, τοῦ αὐτοῦ φυράματος, τῆς αὐτῆς τάξεως. 'Αλλ' ἡ βουλὴ τοῦ ἀντικειμένου ἐποίησε σαθρὸν καὶ τὸ σῶμα καὶ τὴν φρένα τῆς Εὐας. 'Ο γὰρ ἐκ γῆς χοῖκὸς γενόμενος ἀθάνατος, καὶ τὴν ἀξίαν τῆς διαπλάσεως εἰληφὼς χειρὶ τοῦ Παντοκράτορος, καὶ ὁ τῆς ἀνθρωπίνης [545] ἐπωνυμίας διὰ δεαποτικῆς άξίας προσλαδών τὸ δνομα, καὶ τὴν πράξιν εἰληφὼς, εἰς θεότητος ἀξίαν τὸν νοῦν ἐαυτοῦ ἀνεπτέρωτε, καὶ κατὰ τοῦ πλάστου αὐτοῦ πτέρναν ὁ ἄθλιος ἐπῆρε 'καὶ ὁπως άκουε. 'Ο γὰρ κακόδουλος δως προσκλθών, τὶ φησι τῆ γυναικὶ; Τὶ ὅτι ἐπετείλατο ὑμιν ὁ Θεὸς ἐκ τοῦ καρποῦ τοῦ γινώσκειν καλὸν καὶ ποτηρόν μὴ φαγεῖν; 'Η δ' ἀν ἡμέρα φάγητε ἀπ' αὐτοῦ, διανοιχθήσονται ὑμῶν οἱ ὁρθαλμοὶ, καὶ ἔσεσθε ὡς θεοὶ, γινώσκοντες καλὸν καὶ ποτηρόν. Βλέπεις, ἀκροατὰ, τοῦ ἐχθροῦ τὴν ἐπίνοιαν; βλέπεις τοῦ πλάνου τὰ σκάνδαλα; ὁρὰς σίος πολύπλοχος ὧν, διὰ ποίων ρημάτων ἐδελέασε τὴν Εὐαν; 'Η δ' ὰν ἡμέρα φάγητε ἀπό τοῦ ἀπηγορευμένου ξύλου, διανοιχθήσονται ὑμῶν οἱ ὁρθαλμοὶ, καὶ ἔσεσθε ὡς θεοὶ, γινώσκοντες καλὸν καὶ ποτηρόν. Βιάποις ὑμῶν οἱ ὁρθαλμοὶ, καὶ ἔσεσθε ὡς θεοὶ, γινώσκοντες καλὸν καὶ ποτηρόν. Τὸ τῆς κακοδολίας τοῦ πλάνου τὰ σκάνδαλα; ὁρὰς σίος πολύπλοχος ὧν, διὰ ποίων ρημάτων τῆς τιμίας ῆς προσήγαγε διὰ δολίων ρημάτων τῆς τυποικοί τῆς ἐνέδρας, δι' ῆς καταδάλει εἰς ἄδου πυθμένα τὸν εἰς ῦψος ἀπαχθέντα τῆ τοῦ θεοῦ φιλανθρωπία! Καὶ οὐ γυμνὸς προσέρχεται τῆ Εὐφ ὁ δόλιος, ὡς ἡν νοῦνοὶ πρὸς τὸ δελεάσαι αὐτην, καὶ ἀκουτισθηκεί τῆ γυναικὶ πρὸς τὸ δελεάσαι αὐτην, καὶ ἀκουτισθηκεί τοῦ τοῦς ρήμασιν εὐπειθῶς. Εὶ γὰρ ῆλθεν ὡς ῆν μεμορφωμένος, εὐθέως ἡ Εῦα ἀπεπήδα, καὶ πρὸς τὸν ἱδιον ἀνδρα ἀπέτρεχεν. 'Αλλὰ τὴν τοῦ δρεως μορφὴν τουτου τοις ρημασιν ευπειθως. Ει γαρ ήλθεν ως ην μεμορφωμένος, εὐθέως ή Εύα ἀπεπήδα, καὶ πρὸς τὸν ιδιον ἀνδρα ἀπέτρεχεν. 'Αλλὰ τὴν τοῦ ὅρεως μορφὴν ἐνδυσάμενος ὁ πανοῦργος, τοιούτοις λόγοις πρὸς αὐτὴν ἐχρήσατο Προσελθοῦσα ἄψαι τοῦ ξύλου, οὖ ὑμίν ἐνετείλατο ὁ Θεὸς μὴ φαγεῖν ' πρόσχες εἰς αὐτὸ, ὡραῖον εἰς ὅραιν τοῖς ἀφθαλμοῖς σου πρόκειται, καὶ καλὸν εἰς βρῶσιν τῷ στόματί σου γενήσεται. 'Ιδοὺ νῦν φοδερὰ τοῖς θηρίοις καὶ τοῖς πετεινοῖς καθέστηκας, φοδερωτέρα μετὰ τὴν γεῦσιν αὐτοῖς ὁκθήση ' ἀστίως μορφὴν ἀνθουμετά την γεύσιν αύτοις όφθήση αρτίως μορφήν άνθρω-πίνην περικειμένην σε θεωρούσι, νυνί δε γευσαμένη τοῦ ξύλου, θεότητος μόρφωσιν περιβαλήση, και γινώσκουσα γενήση καλόν και πονηρόν. Ούδεν άπο τῶν ὀφθαλμῶν ὑμῶν ἀποκρυβήσεται, ούδε ἐκ τῆς ἀκοῆς ὑμῶν τι λήθη παραδράμη, άλλα πάντα τὰ όρατὰ καὶ τὰ άόρατα ἐν υμίν γενήσεται εύδηλα καὶ φανερά. Δελεάζεται τοίνυν τοῦ πλάνου τοῖς λόγοις ή γυνή · άρχεται τὴν ἐπαγγελίαν τοῦ όφεως ἐν τοῖς στέρνοις ἐγγράφειν, καὶ κατὰ τοῦ πλάστου ἐπαίρει πτέρναν. Είτα πρόσεισι τῷ ἀνδρὶ πλαστού επετρεύ περνάν. Είτα προσείοι τω ανορε τοιαύτα άπαγγέλλουσα τὰ πικρότερα χολῆς ρήματα, καί φησι. Τί ὅτι ἡμῖν ἐνετείλατο ὁ Θεὸς τοῦ μἡ φαγεῖν τοῦ ξύλου τούτου; "Η δ' ἄν ἡμέρα φαγώμεθα, διανοιχθήσονται ἡμῶν οἱ ὀφθαλμοὶ, καὶ ἐσόμεθα γινώσκοντες καλὸν καὶ πονηρόν. "Ο συμδουλίας κακίστης Ι ὧ λόγων πικροτέρων χολῆς! Οὐχ ἐώρακε τοἰς ὀφθαλμοῖς αὐτῆς τὸ φῶς προξίσες οὐν ὑπάννος τοῦς ἀνολη αἰνῆς τοῦς ζῶς προξίσες τὸς ζῶς κακίστης τὸς ζῶς και ἐποξίσες τὸς κα την αχρόασιν, ουχ εχεύσατο τῷ στόματι την γλυχύτητα τῆς ἀληθείας · ουχ ὑπήχουσε τοις ώσιν αὐτῆς τῆς ζωῖς τοῦ φιλανθρώπου οὐχ ἐψηλάφησε ταῖς χεροῖν αὐτῆς τοῦ ςωτὸς τὴν πύλην. Πρὸ τῆς συναφείας ξένον τὸν ἄνδρα τοῦ Θεοῦ ἐποίησε πρὸ τῆς ἐνοιχήσεως πένητα τὸν βασιλέα καθίστησι · πρό τῆς τεκνογονίας τοῖς τέκνοις τήν νατάραν ετεχτήνατο, πρό του τεχείν υίους και θυγατέρας εξορίαν τοις εγγόνοις επεισήγαγε, πρό της συμθιώσεως

τοῦ ἀνδρὸς, ξένον αὐτὸν τοῦ παραδείσου ἐποίησεν. "Ο τῆς κακίας! ὧ τῆς ἀφροσύνης! ὧ τῆς ἀπάτης! Πείθει τὸν ἄνδρα τοῖς λόγοις αὐτῆς, καὶ λαδοῦσα ἀπό τοῦ καρποῦ, φέρει πρὸς τὸν ἀπατηθέντα, καὶ κατάγει εἰς ἄδιυ ταϊς φρεσί του συνεχώς θεώ έντυγχάνοντος παραλύει ταις φρεσι του συνεχώς θεφι εντυγχανοντος παραλυει τάς χείρας τάς εὐλογησάσας τὰ πετεινὰ τοῦ οὐρανοῦ καὶ τὰ θηρία τῆς γῆς, καὶ τούτοις τὰς ἐπωνυμίας ἐπιθησάσας. Γίνεται ὁ βασιλεὺς πένης, ὁ πλούσιος προσδεής, ὁ φιλική συντυχία τῷ Θεῷ διαλεγόμενος ὡς κλέπτης ὑπὸ δένδρον κρυπτόμενος ὁ ἄρχων οἰκέτης, ὁ καθαρὸς τῆ καρδία ῥερυπωμένος δλως, ὁ τῆ ψυχή ὑπέρλαμπρος, σκοτεινὸς καθεστώς. Καὶ ἡν ίδειν τὸν ὡς ἢλιον λάμποντα ἐζοκομιάνον σίσντς: τὸν ποβερὸν τοῦ: δαίμοστος ὡς εζοφωμένον αίφνης τον φοδερον τοις δαίμοσιν, ώς σούλον κρυπτόμενον τον ενδοξον και έντιμον, ώς [546] άδοξον και ρυποειδή κατακείμενον. Διὸ, φιλακροάμονες, άδοξον και ρυποειδη κατακειμενον. Διο, φιλακραμονες, άνακεφαλαιώσαντες την Ιστορίαν ταύτην, ίδωμεν τῆς Γραφῆς την άδυσσον, τὸν εἰρμὸν τῆς διηγήσεως ἐμφαί-νοντες. Καὶ εἰδετ ἡ γυτὴ ὅτι καλὸτ τὸ ξύλοτ εἰς βρῶσιτ, καὶ ὁτι ἀρεστὸτ τοῖς ἀμθαλμοῖς ἰδεῖτ, καὶ ὡραῖότ ἐστι τοῦ κατατοῆσαι. Καὶ λαδοῦσα ἡ γυτὴ τοῦ καρκοῦ αὐτοῦ, ἔμαγε, καὶ ἔδωκε καὶ τῷ ἀπὸρὶ αὐτῆς. 'Ορᾶς τρυφὴν θάνατον προξενοῦσαν; ὁρᾶς τρυφὴν εἰς ἀδην ἐκπέμπουσαν; ὀρᾶς γεῦσιν παραδείσου προῦσαν ξένον τὸν μεταλαμβάνοντα; Καὶ μηδεὶς τῶν ἐνόντων ἀγεραιότερον νοῦν τῷ Εὐλον τὸν μένιλιν προσσοέχοντων άχεραιότερον νοῦν τῷ ξύλφ την μέμψιν προσα-γάγοιτο, άλλα τῷ μεταλαβόντι. "Ωσπ: ρ γάρ τις βασιλεὺς στρατιώτη αὐτοῦ παραγγείλας μη εἰσελθεἴν τινα τῶν ἀρχόντων ἔνδοθεν τοῦ βασιλικοῦ κοιτῶνος, εἰ μη αὐτὸς αρχοντών ενοσεν του ρασιλικού κοιτώνος, ει μη αυτος προστάξει τούτιμ, ή μυστήριον αύτου άναγγείλας μηδένα τών ξξωθεν καταμαθείν πλήν αύτου μόνον, ἐκείνος δὲ ἐξελθών κατάδηλον ποιήση τὸν λόγον οἶς ἄν θέλη καὶ βούληται, εἰπέ μοι, οὐκ ὑποστήσεται δίκην ὁ τοιούτος, ὅτι βασιλικοῦ κατεφρόνησε κράτους; Τοιούτον καὶ ἐπὶ τὸν ᾿Αδὰμ ἐκαινουργήθη. Πάντα δέδωκεν αὐτῷ ὁ Θεὸς εἰς βρῶσιν καὶ ἀπόλαυσιν, τὰ ψυτὰ, τοὺς καρποὺς, τὸ εἰς βρῶσιν καὶ ἀπόλαυσιν, τὰ ψυτὰ, τοὺς καρποὺς, τὸ τὸν παραδείσου τὸν τερπότετα. τὸν ἡλεον, τὸν χερπότετα, τὸν ἡλεον, τὸν καινώς καὶ καὶ καινώς καὶ καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς καινώς και ύδατα, του παραδείσου την τερπνότητα, τον ήλιον, την σελήνην και τους άστέρας ενός δε μόνον ξύλου δέδωκεν αυτώ φυλάσσειν, υπόδειγμα δεσποτικόν είκονίζων και έντολην πρός υπακοήν του πλάστου. Αύτος δε μήτε τούεντολην προς υπακοην του πκαστου. Αυτος δε μητε του των των χαρισμάτων έντος γενόμενος, μήτε τής άξιας την ύπερδολην τιμήσας, μήτε του κράτους αύτου την έλευθερίαν φυλάξας, τῷ παρανόμῳ καὶ ἐχθρῷ τῆς ἀλη-θείας ἐπηκροάσατο, καὶ ἡι¦ατο τῆς παρακοής, καὶ γέγονεν ὁ άθάνατος θνητὸς, ὁ άρχων τοῦ παραδείσου γυμνὸς τῆς τούτου οἰκήσεως, ὁ τρίδους τῆς άληθείας ἐδεμων, τῶν δαιμόνων ἐπίχαρμα γενόμενος, ὁ Πνεύματος ἀγίου ἐμπεπλησμένος. Τουμάτων πονηρῶν πεπληρωμένος. ὁ δαιμόνων ἐπίχαρμα γενόμενος, ὁ Πνεύματος ἀγίου ἐμπεπλησμένος, πνευμάτων πονηρῶν πεπληρωμένος, ὁ προφητεία ἡγλαισμένος, μηδὲ ἐαυτὸν γνωρίζων ὁποίος ἡν. ᾿Απαρτισθείσης τῆς παραχοῆς λοιπὸν τῆς θανατη-φόρου, θεασάμενοι ᾿Αδάμ καὶ Εὐα, ὅτι γυμνοὶ ὑπῆρχον διὰ τῆς παραδάσεως αὐτων · ὅτε γὰρ θεοκόσμητον στο-λὴν τῆς ἀθανασίας ἡσαν περιδεδλημένοι, τὴν ἐαυτῶν γύμνωσιν οὺχ ἐώρων · ὅτε δὲ ἦλθεν ἡ παράδασις, καὶ ἀπηρτίσθη τὸ ἔργον τῆς παραχοῆς, τότε ἐθεάσαντο τὴν ἀσχημοσύνην αὐτῶν. Εἰτα Ἦχουσαν, φησὶ, τῆς φωνης τοῦ Κυρίου περιπατούντος ἐν τῶ παιςαδείσω τὸ τοῦ Κυρίου περιπατούντος ἐν τῷ παραδείσφ τὸ δειλινόν, καὶ ἐκρύδησαν ὅ τε ἀδὰμ καὶ ἡ γυνὴ αὐτοῦ αύτον καθίσταται, καὶ έρυθρια καὶ έντρέπεται, τῆς άμαρτίας αύτον Ενδοθεν διελεγχούσης. Τούτο πέπονθεν ὁ Αδάμ καὶ ἡ Εὐα. Πολλάκις γὰρ τοῦ Θεοῦ περιπαδ Άδαμ και η Ευα. Πολλακις γαρ του Θεου περιπα-τούντος εν τῷ παραδείσῳ, οὐδέποτε αὐτὸν ἡδέσθησαν ἡ ἐνετράπησαν : ἀλλ' ὅτε ἀπετελέσθη τὸ ἔργον τῆς ἀμαρ-τίας καὶ τῆς παρακοῆς, τότε κρύπτονται ἀπὸ προσώπου τοῦ Θεοῦ τοῦ πάντα ἐφρῶντος, κερδάναί τι προσδοκῶν-τες : ἀλλά μάτην αὐτοῖς καθέστηκε ἡ φρόνησις αὕτη. Διὸ ὡς μὴ ἔχοντες ἀπολογίαν ἡ παρρησίαν πρὸς τὸν κρυφιογνώστην, αὐτὸς ὁ ἐτάζων καρδίας καὶ νεφρούς φησι πρὸς τὸν 'Αδάμ. 'Αδάμ, ποῦ εἶ; πρόφοσιν ἀπο531 SPURIA.

3. Verum non tulit tortuosissimus ille draco magnam hujusmodi fiduciam et Spiritus donum. Non potuit oculis perspicere honorem gratiamque opificii, quam ab Opifice acceperat: sed que meditatus fuerat, hæc perfecit. Nam reperto vafritiei nequitiæque suæ instrumento serpente, ipsum malitiæ suæ adjutorem effecit : nec ausus est Adamum aggredi, sed infirmiorem debilioremque tum sensu tum opere adortus est. At nemo Dei creationem arguat. Quemadmodum enim Adamum fecit Deus, ita et Evan ex eadem commixtione, ex eadem massa, eodemque ordine. Sed adversarii consilium et corpus et mentem Evæ prava effecit. Nam qui ex terra terrenus factus immortalis, cum gratiam accepisset ut manu Omnipotentis formaretur, et divina dignatione humanum nomen sortitus esset, ubi audivit appellationem, qua dignus non erat, ejus opere assumpto, ad divinitatis dignitatem mente advolavit, et contra Opilicem calcaneum miser sustulit : quomodo autem audi. Accedens callidus serpens quid ait mulieri? Cur præcepit vobis Dens ne comederells de fructu scientiæ boni et mali? Quacumque die comederitis ex eo, aperientur oculi vestri, et eritis sicut dii, scientes bonum et malum (Gen. 3. 1. 5). Vides, auditor, inimici mentem? vides seductoris offendicula? Vides quam versipellis sit, quibus verbis Evam inescarit? Quacumque die comederitis de ligno vetito, aperientur oculi vestri, et critis sicut dii, scientes bonum et malum. O malum se- ductoris consilium! o infamiam, quam dolosis verbis mulieri conciliavit! o insidias, quibus in profundum inserni dejicit eum, qui per Dei clementiam in sublime deductus fuerat! Non nudus adit Evam dolosus ille, sed serpentis habitu mulierem alloquitur, ut inescet eam, et dictis suis obsequentem paret; nam si sua accessisset forma, Eva statim resiliisset, et ad virum suum aufugisset. Verum indutus serpentisforma versipellis ille, hujusmodi verbis illam affatus est : Accedens ad contingendum lignum, quod vobis comedere vetuit Deus, illud inspice; speciosum oculis tuis offertur, et ad comedendum ori tuo gratum erit. Jam formidabilis es feris et volatilibus, formidabilior ipsis post degustatum fructum videberis: hactenus te forma humana circumdatam conspiciunt, jam vero post degustatum fructum divina forma indueris, et cognosces bonum et malum. Nihil erit oculis occultum vestris, nibil auditui vestro absconditum; sed omnia visibilia et invisibilia vobis erunt manifesta et conspicua. Illaqueatur ergo seductoris verbis mulier: primoque serpentis promissa in pectore describit, et contra Conditorem suum calcaneum extollit. Deinde virum adit, eumque his verbis felle amarioribus alloquitur : Cur nobis præcepit Deus ne comederemus de hoc ligno? Quacumque die comedemus, aperientur oculi nostri, et cogno-cemus bonum et malum. O pessimum consilium! o verba felle amariora! Non vidit oculis suis lumen veritatis, non excepit auribus ipsius vitæ sermonem, non gustavit ore dulcedinem clementis Domini, non contigit manibus suis lucis januam. Ante copulam virum suum Deo alienum fecit ; ante cohabitationem regem effecit pauperem; ante susceptam prolem filiis maledictionem procuravit; antequam filios filiasque pareret, exsilium nepotibus adduxit; antequam cum viro habitaret, ex paradiso illum deturbavit. O nequitiam! o insipientiam! o fallaciam! Verbis suis id vero suadet, illi decerptum fructum offert, eumque in profundum inferni de-jicit, qui feris et volatilibus sublimis videbatur : dejicit mentem omnium quæ sub calo sunt sincerissimanı; exstinguit lumen oculorum Deum quotidie contemplantium : pavorem injicit in eum qui frequenter Deum alloquebatur : dissolvit manus illas , quie benedixerant avibus cæli et bestiis terræ, atque illis nomina indiderant. Rex efficitur pauper, dives, egenus; qui amica consuctudine Deum alloquebatur, quasi for sub arbore occultatur; princeps, famulus, purus corde, totus sordidus, animo splendidus, tenebrosus constituitur. Videre erat cum, qui ut sol splen-

debat, in caligine repente positum; qui dæmor tremendus erat, in ludibrium positum; qui liber matus erat, ut servum absconditum; qui glori et honorabilis erat, ut inglorium sordidumquo centem. Quapropter, auditores benevoli, hanc h riam repetentes, videamus Scripturæ abyssum, rationis seriem exhibentes. « Ét vidit mulier bonum esset lignum ad comedendum, et quod o placidum, et speciosum ad intelligendum. Et accij mulier de fructu, comedit, et dedit viro suo . ( 3. 6). Viden' voluptatem, quæ mortem procurat den' voluptatem quæ in infernum dejicit ? viden stationem, quæ gustantem a paradiso alienum f Nemo cordatus lignum in culpam vocet, sed ( edentem. Quemadmodum enim si quis rex militi cipiat, ne quem principum intra regium cubici ingredi sinat, aut arcanum ipsi revelans, vet quis alius ediscat : ille vero egressus id renuntiet pro lubito; die mihi, an non pœnas dabit ille, regium spreverit imperium? Idipsum in Adame ctum. Omnia ipsi Deus dederat in cibum et volupta arbores, fructus, aquas, paradisi jucunditatem, so lunam et stellas : unius vero ligni fructum servan tradidit, dominii argumentum et imaginem præl præceptumque dans ad obsequentiam opificii sui. vero nondum intra hæc gratiæ dona consistens, dignitatis magnitudinem in pretio habens, neque perii sui libertatem custodiens, iniquum illum et micum veritatis audivit, et inobsequentie se ded factusque est ex immortali mortalis; princeps [ disi ejus habitatione privatus; qui veritatis sei terebat, dæmonum ludibrium effectus ; qui plenus ritu sancto erat, spiritibus malignis repletus; qui phetiæ dono fulgebat, ne sui quidem ipsius gu Completa denique illa mortifera inobsequentia, advertissent Adam et Eva se nudos esse ob præi cationem : quando enim divino immortalitatis ve ornatuque amicti erant, nuditatem suam non i bant, cum autem accessit prævaricatio, et ino quentiæ opus perfectum est, tunc turpitudinem s viderunt. Deinde Audierunt, inquit, vocem Domini bulantis in paradiso circa meridiem, et se occulta Adam et uxor ejus a sacie Domini Dei (Gen. 3. 8) duciæ causa præcisa est : venit prævaricatio, et occultant ab Omnipotente. Tales sunt ii, qui pec sunt onusti et obruti. Cum enim quis scortatus! chatusve fuerit, egressusque ex meretricis janua venerit virum mulieremve, qui occursum hujus narrent, is qui peccatum admisit existimat colloqu circa ipsum versari, tunc pudore ruboreque affic argnente peccati conscientia. Idipsum passi sui Adam et Eva. Nam sæpe Deo in paradiso ambula numquam pudefacti ad ejus occursum fuerant: post peccaium et inobsequentiam sese abscondu facie Dei cuncta perspicientis, hinc se lucri quidt reportaturos sperantes : sed frustra cessit ipso prudentia. Quapropter quasi nullam haberent de sionis ansam aut fiduciam erga occultorum cogr rem, ipse cordis et renum scrutator dicit Adar Adam, ubi es (Gen. 3. 9)? defensionis ansam i præbens : Ubi es ? Jam de ligno comedisti , nec of tum es assequutus : jam in prævaricationem lap es , et a Divinitate excidisti. Adam, ubi es ? Ille ve Vocem tuam audivi ambulantis in paradiso, et timu, q nudus sum, et me occultavi (Ibid. v. 10). Viden dorem peccati? viden' peccati turpitudinem? vid tribunal intra Adamum positum, ipsum incusso quod a Deo se abalienaverit? Dixitque Deus: Quis! indicavit, quod nudus esses, nisi quia ex ligno, es q solo praceperam tibi ne comederes, ex illo comed (Ibid. v. 11)? Dimisisti me Conditoreni, et ad inim cum defecisti : reliquisti me Creatorem, et cem " ductore consensisti. Ego tibi praceperam ut ne es solo comederes, et tu cum diabolo consilium inissi Respondit Adam: Mulier, quam dedisti mihi, si mihi dedit de ligno, et comedi (Gen. 3. 12). O obtenis ratione vacuum ! o desensionem loquenti ad nibil

lem! o dictum amarum dicenti non salutare! Uxorem dedi tibi adjutricem, non heram; consortem, non do-minam; ut consentiret, non ut doceret; conjugem, non imperantem; subditam, non sublimiorem; tibi obsequentem, non te subjicientem. Quamobrem utpote qui inimicum audieris, mibique non obtemperaveris, accipe correptionem, quam diuturna sæcula non mutabunt, cujus terminos nemo transgredietur, quod pelagus non trajiciet quisquis assumpto corpore veniet în mundum. Vide, Adam, « Quia audisti vocem uxoris tux, et comedisti de ligno de quo solo præceperam tibi ne comederes, maledicta terra in operibus tuis : in doloribus comedes illam omnibus diebus vitæ tuæ. Spinas et tribulos germinabit tibi, et comedes fænum agri. In sudore vultus tui vesceris pane tuo, donec revertaris in terram, de qua sumptus es : quia terra es, et in terram abibis ( Gen. 3. 17-19 ). O maledictionem, quæ visibilibus et invisibilibus tre-morem incutit ! o dictum, quod infinita sæcula non mutabunt! o corruptionem, quam mundi diuturnitas non antiquavit! o dictum quod reges et principes, divites et pauperes horrescunt et timent! c Et ejecit Dominus Adam et uxorem ejus ex paradiso voluptatis, ut operaretur terram, de qua sumptus est; et præcepit Dominus Cherubim et flanuneum gladium, ut cu-stodirent paradisum Edem (Gen. 3. 24), et ejus aditum inaccessum servarent, ne quis carne indutus, et corporis mole circumdatus, per ejus ostium transiret. Dominicum vero dictum æternum habnit effectum, hæcque sententia mortem in mundum induxit : regesque ipsi hanc vocem formidant, ac principes tremunt; divites in hac inclusi sunt sententia, pauperes hoc ceu debitum exspectant : exspectant utique obitum mortales omnes, utpote naturæ consortes. Quid enim fecit Adam extra paradisum constitutus? Terram fodiebat, com fletu operabatur, cum gemitu, sudore perfusus, onera bajulans, æstu solis intolerabili, noctisque gelu frigoreque cruciatus, flendi finem non faciebat; mente revolvens cujusmodi voluptate privatus esset, imo pectore gemitus emittebat, oreque verba dolore plena: apertis versus Edem oculis, caput hinc et inde movena, miserabiliter ejulabat, luctuque non consolabili, bæc voce magna clamabat: Heu quantis bonis tuis excidi, felicissime paradise? heu quanto gaudio meus replebatur animus, cum pulchritudinem tuam respi-cerem! o quanta fruebar exsultatione intra te constitutus! Quam lætabar ex odore florum tuorum! quo pacto mihi mensa sine labore parabatur ! quo pacto mihi crater perenni liquore manabat! quomodo aninium recreabat angelorum consortium 1 ! quomodo oculos illuminabat lux splendidissima ! Opificia omnia tamquam regem me in honore habebant. Omnibus feris tremendus eram : cunctis volucribus pro lubito imperabam : creatura omnis me tamquam dominum respiciebat. His bonis excidi per prævaricationem; e voluptate dejectus sum quasi mancipium; a gaudio tno deturbatus quasi improbus; e domicilio tuo detrusus quasi fugitivus. Quid primum lugeam, quid secondum? num pulchritudinis tuæ privationem? an gaudium perenne, vitam curis vacuam, gloriam non Auxam? angelorumne consortium amissum? an archangelorum sublatum colloquium? regni decorem, arborum amœnitatem, luminis tui splendorem, fulgorem perennem? nuditatem meam, turpitudinis reli-quias, exprobrationem angelorum? ferarum rebellionem, jumentorum inobsequentiam? Dei amicitiam erditam, Spiritus recessum? beatitudinem perpetuam? Quo luctu, quo fletu hæc prosequar? quam humiliationem amplexabor? quam trago:diam incipiam? quem ejulatum emittam? quem dolorem senabo, an præsentem, an sequentem, an eum qui in inferis? an sudorem vultus, spinarum germina, terræ increpationem? Non fero doloris reliquias, non fero gemitum, non fero voluptatis tuæ conspectum, co-

1 Col. unus, quomodo oblectabatur animus angelorum melodia!

ram te constitutus. Extrancus tibi domicilioque tuo factus sum, alienusque a perenni usu tui, propria voluntate me alienum a Deo constitui. Alienus dehinc ero a tuo conspectu et contemplatione. Non ultra fruar voluptate tua; non ultra beatitudine tua potiar; non ultra fruar aspectu tuo; non ultra radiis tuis illustrabor; non ultra in te habitabo. Omnia mihi frustra cessere; omnia ut umbra transierunt, omnia velut somnium præterierunt, omnia ab oculis meis abscesserunt, quasi numquam exstitissent. Num potes etiam tu Opificem rogare, ut ne ab habitaculo tuo detrudar? Flecte arbores tuas, et procumbe ante miseratorem illum, sonitu foliorum tuorum fortiter cla-ma. Felicissimus factus es jussu Domini, ac fiduciam habes, utpote domus Dei nostri. Attolle quasi oculos fructuum tuorum speciem et quasi os eloquens plantarum tuarum odorem, ut apertus maneas amanti te. Ecce jam os meum clamando defatigatum est; ecce lingua mea loquendi finem fecit; ecce fauces meæ silentio colligantur. Ut pravi consilii damnatus, ut miser nudatus, ut impius ejectus sum, ut terrenus terræ sum traditus, ex qua exivi; in eam ex qua formatus sum redeo, nec ultra contemplor decoris tui speciem. Deinde conversus ad mulierem, probris est usus, et in amaritudine animæ dixit: Cur mihi immortalitatem decerpsisti, mulier? cur omnium dominum effecisti mendicum? cur regen mundi servum exhibuisti? cur oculos meos lumine fruentes excæcasti? cur me vestitu exuisti, quem non texueras? cur honori meo invidisti? cur archetypum decorem meum obscurasti? cur vitæ nomine donata, mors mihi fuisti? cur me angelis alienum faciens cum dæmonibus habitare coegisti? cur me regno privatum in summam paupertatem redegisti? cur aures meas frequenter Dei vocem audientes obturasti, sicut aspis surda, quæ non exaudiet voces incantantis (Psal. 57. 5)? Non fero increpationem, auto copulam solutionem réquiro; antequam habitaculum statuam, secessum meditor; ante copulam separationem molior; ante conjunctionem abs te discedere me pudet. Abscede a me, mulier. Quandonam terram operabor? quando tribulos evellam? quandonam frumentum mature demetam? quandonam illo in farinam reducto, panem coquam? quandonam sine curis sedens illum comedam? quandonam sine dolore somnum capiam? quandonam ex foliis ficus vestiar? quandonam turpitudinem carnis meæ velabo? quandonam calceis pedes obtegam, ut ne pungar spina divinitus pullulante? quandonam velum consuam, ut abstergam sudorem, quem mihi, mulier, ex insipientia procurasti? Tu sine labore degens calamitatem non perspicis: ubi vero infantem paries, tunc sententiæ damnatio tibi exorictur. Cum proles ex utero tuo egredietur, tunc verborum meorum recordaberis; cum dolore cruciaberis, tunc sententiæ latæ tempus orietur; cum te dolores partus apprehendent, tunc Dei maled ctionis recordaberis. His et similibus uxorem in amaritudine animæ Adam alloquebatur : his verbis Evam quotidie increpans nulla mixtam consolatione canti-lenam tragice emittebat; in hujusmodi ærumnarum pelago primus homo divinitus immissam iram cum multo labore excipiebat. Audistis, o filii, Adami for mationem; nostis dignitatem ipsi collatam; didicistis dona a Deo ipsi collata; vidistis ejus transgressionis exitum; ejus non consolabilem tragœdiam deflevistis; vidistis eum e regione paradisi mœstum ac demissum. Finemne orandi faciemus, an narrabimus odiosissimam illam hereditatem, quam Eva futuris reliquit generationibus? Necesse est sermone ultra progredi, ut omnibus enarremus illam maledictionis plagam divinitus immissam: quomodo nobis damnatio conspicua evaserit, terminosque suos usque in sæculum conservet, et quam veraci ore Deus protulerit illud: Multiplicans multiplicabo dolores tuos et gemitum tuum (Gen. 3. 16): cujus dicti tirmitatem his generationibus declarat. Quemadmodum enim matris formam filia refert, sive per oculos, sive per faciem, sive per staturam : ita et nunc usque in seculum universalis

λογίας αύτοις χαριζόμενος: Πεῦ εί; Ίζου καὶ τοῦ ξύλου καὶ τὴν παράβασιν ἐποίησας, καὶ τῆς θεώσεως ἐξέπεσες. ᾿Αδημ, ποῦ εἶ; ˙θ δὲ, Τῆς φωτῆς σου ήκουσα περιπατοῦντος έν τῷ παραδείσῳ, καὶ ἐμοδήθην, ὅτι γυμνός εἰμι, καὶ ἐκρύθην. Ὁρᾶς τῆς ἀμαρτίας τὴν ἐντροπήν; ὁρᾶς τῆς παραδάσεως τὴν ἀσχημοσύνην; ὁρᾶς τὸ δικαστήριο τὸ ἔνδοθεν γεγενημένον τῷ ᾿λδὰμ, καὶ κατηγοροῦν τὴν προδίκους τὸ ἔνδοθεν γεγενημένον τῷ Ἰλοὰμ, καὶ κατηγοροῦν τὴν Τίν τό ἔνδοθεν γεγενημένον τῷ 'Λόὰμ, καὶ κατηγοροῦν' τὴν αὐτοῦ ἐκ τοῦ Θεοῦ ἀλλοτρίωσιν; Καὶ εἶπεν ὁ Θεός · Τἰς ἀτηγεκι ἐέ σοι, ὅτι γυμκὸς εἔ, εἰ μὴ ἀπὸ τοῦ ξύλου, οῦ ἐκτετειλάμητ σοι, τοὐτου μόκου [547] μὴ φαγεῖν, ἀπ' αὐτοῦ ἔκιγες; 'Αφῆκας ἐμὲ τὸν δημιουργήσαντα, καὶ τῷ ἐχθρῷ προσῆλθες; εἴασας ἐμὲ τὸν δημιουργήσαντα, καὶ τῷ πλάνιψ συγκατέθου; 'Εγώ σοι ἐνετειλάμην τούτου μόνου μὴ φαγεῖν, καὶ σῦ τῷ διαδόλω σύμδουλος γέγονας; Εἰπεν ὁ 'Λόὰμ.' Ἡ γυκὴ, ἢκ ἔδωκας μετ' ἐμοῦ, αὕτη μοι ἔδωκετ ἀπὸ τοῦ ξύλου, καὶ ἔκαγον. 'ὑ πρόφασις εῦλογον μὴ ἔγουσα! ὡ ἀπολογία μὴ ὡφελοῦσα τὸν λάγοντα! Ὁ λέξις πικοὸ, μὴ διατώζουσα τὸν λέγοντα! Τὴν γυναῖκά σοι δέδωκα βοηθὸν, οὐκ αὐθεντοῦσαν συνήγορον, οὐ δέσπειναν · ὁμογνώμονα, οὐ διδάκτριαν συνήγορον, ού δέσπειναν · όμογνώμονα, ού διδάκτριαν · σύζυγον, ούκ άρχουσαν · ύποχείριον, ούχ ύψηλοτεραν · συγκύπτουσάν σοι, ού κατακρατούσάν σου. "Οθεν ώς τῷ ἐχθρῷ ἀκροατάμενος, κάμοῦ παρακούτας, δέχου τελείαν την έπιτίμησιν, ήν ού παρασαλεύσουσι μακροί αίωνες, ήν την επιτιμησιν, ην ου παρασακευσουσι μαχροί αιωνες, ην ούδεις ύπερδήσεται τούτου τοίς όροις; ην ό σώμα " φορών και έλθών είς τον κόσμον, ού περάσει τούτο τό πέλαγος. "Όρα, 'Αδάμ, "Ότι ήκουσας της φωτής της γυναικός σου, και έφαγες άπό τοῦ ξύλου, οῦ ένετειλάμην σοι, τούτου μόνου μή φαγεῖν άπ' αὐτοῦ, ἐπικατάρατος ή γη ἐν τοῖς ἔργοις σου 'ἐν λύπαις φάιη αὐτην πάσας τὰς ἡμέρας της ζωής σου. 'Ακάνμας και τοιδόλους ἀνατειεί σοι, και φάνη τὸν θας και τριδόλους άνατελεί σοι, και φάγη τυν χόιτον του άγρου. Έν ιδρωτι του προσώπου σου ου παρεσάλευσαν! ω της επιτιμήσεως, δι' ής ο πολυγρόνιος χόσμος αυτήν ουχ επιχαίωσεν! ω του βήματος, δ βασιλείς και άρχοντες, πλούσιοι και πένητες φρίττουσι και δεδοίκασι | Και έξέβαλε Κύριος τιν 'Αδάμ και την τυναίκα αυτού έχ του παραδείσου της τρυφής, έρ-γάζεσθαι την ηην, έξ ης έληφθη· και προσέταξε Κύριος τὰ Χερουδίμ και την φλογίνην ρομφαίαν φυλάσσειν τὸν Έδεμ παράδεισον, και άδιάδατον τηρείν την είσοδον, ίνα μή τις τῶν σάρχα φορούντων καλ την παχύτητα τοῦ σώματος περιχειμένων διέλθη ταύτης την πύλην. Το δε δεσποτικόν ρήμα Εργον γέγονε αίώνου, και ή άπόφασις αυτη θάνατον είς τον κόσμον είσήγαγέ και βασιλείς ταύτην την φωνήν δεδοίχασι, και άρχοντες τρέμουσι το ρήμα τούτο, πλούσιοι είς την από-φασιν ταύτην έγκεινται, και πτωχοί ως χρέος τούτο έχδέχονται, καὶ πάντες βροτοί ὡς τῆς φύσεως μέτοχοι τὸν Θάνατον ἀναμένουσι. Τὶ γὰρ ἔπραττεν ὁ ᾿Αδὰμ ἔξω τοῦ παραδείσου καθήμενος; Ἡν σκάπτων, μετὰ κλαυθμοῦ έργαζόμενος, μετά στεναγμού, ίδρωτι περιβρεόμενος, πετάζων, την κάραν τε κινών ένθεν κάκειθεν, γοερώς πετάζων, την καραν τε κινων ενσεν κακεισεν, γοερος άπωδύρετο, καὶ ἐν κλαυθμῷ ἀπαραμυθήτω ἐκραύγαζε φωνή μεγάλη! ὢ πόσων ἀγαθῶν τῶν σῶν ἡλλοτρίωμαι, πανόλδιε παράδεισε! ὢ πόσης εὐφροσύνης ἐνεπίμπλατό μου ἡ ψυχή θεωροῦντος τὸ σὸν κάλλος! ὢ πόσης ἀγραι-λιάσεω; ἀπήλαυον ἔνδοθέν σου καθήμενος. Πῶς εὐφραιλιασεως απήλαυον ενδοθέν σου χαθήμενος. Πως εύφραι-νόμην έχ τῆς όσμῆς τῶν ἀνθέων σου! πῶς προέχειτό μοι ἀμοχθος τράπεζα! πῶς ἀνέδνυζέ μοι ὁ χρατηρ ὁ ἀεί-ζωος! πῶς ἐνήδυνέ μου τὸ πνεῦμα ἡ τῶν ἀγγέλων πο λιτεία b! πῶς περιέλαμπέ μου τοὺς ὀφθαλμοὺς τὸ φῶς τὸ ὑπέρλαμπρον. Πάντα τὰ ποιήματα ὡς βασιλεί τὴν τιμήν μοι προσέφερον! Πᾶσι τοῖς θηρίοις φοδερὸς καθ-ιστάμην πασι τοῖς πετεινοίς οἰς ἡθελον προσέταττον πασι ὁ χρίσις ὡς ὁεσπότη μου ποροπέδιεπεν (Απγίλος) πάσα ή κτίσις ώς δεσπότη μοι προσέδλεπεν. Απηλλο-

\_\_\_\_\_

τρίωμαι τούτων ώς παραδάτης : έξωρίσθην τής τρ κοίπος, φπηγαθην της κατοικίας αυν τος οδαπετής τος φλοράμουσον, εργοχθην της κατάς αυν τος μ κλαύσω πρώτον, τί δεύτερον; την στέρησιν τοῦ καί σου; την χαράν την άληκτον; την άμεριμνον ζωήν άκηρατον δόξαν; τῶν ἀγγέλων την άλλοτρίωσιν; τῶν ἀρχαγγέλων στέρησιν; τῆς βασιλείας το κλέος; δένδρων την τερπνότητα; τοῦ φωτός σου την λα ξουχίαν; την μαρμαρυγήν την απήρατον; την γύμι ην περίχειμαι; της άσχημοσύνης τα λείψανα; τον δισμόν των άγγέλων; των θηρίων το άνυπότακτον; κτηνών τὸ ἄκαμπτον; τοῦ Θεοῦ τὴν φιλίαν; τοῦ Ι ματος τὴν ἀλλοτρίωσιν; τὸν μακαρισμὸν τὸν ἀξ Ποΐον χοπετόν | 548 | χόψομαι; ποΐον πλαυθμόν θρην ποίαν κοπετου ισεοί κογομαι; ποίαν κασομιον σην ποίαν ταπείνωσιν ἀσπάσομαι; ποίαν τραγωδίαν ἀρξι ποίαν στεναγμόν ἀναπέμψω; ποίαν όδύνην καταπα την ἀρτίω; παρεστώσαν; την μετά ταῦτα; την ἐν καταγθονίοις, την ἐν ἰδρῶτι τοῦ προσώπου; τῶν ἀκα την βλάστησιν; τῆς τῆς την ἐπιτίμησιν; Οῦ φέρο λίπτος τὰ λείνανα οι κέκοι την στονομικών κά πείο. λύπης τὰ λείψανα, ού φέρω τον στεναγμόν, ού φέρο έναντι τῆς τρυφῆς σου χαθήμενος βλέπειν σε. Ξένο γέγονα τής σής διατριδής, ξένος τής σής κατοικίας. τριος της οξδίου ἀπολαύσεως, ξένον έμαυτον κατέο του Θεού οίκεία μου βουλή. Ξένος ἀπάρτι γενήσομα σῆς θεωρίας καὶ ὀράσεως. Οὐκέτι σου τῆς τρυφῆς λαύσω, οὐκέτι τῆς μακαριότητός σου ἡδυνθῶ, οὐκέτ τῆς θέας ἀπολαύσω. οὐκέτι σου τῆς μαρμαρυγῆι λαμεθῶ, οὐκέτι ἐν σοὶ κατοικήσω. ἰἰάντα κενά μο γονε · πάντα παρῆλθον ώς σχιά · πάντα διέδη ώς δ πάντα ή φανίσθησαν ώς ανύπαρχτα άπο των όφθα μου. Εί δύνασαι, κλι συ παρακάλεσαι τον πλά δπως μή χωρισθώ της συναυλίας σου. Κατάκαμψ δένδρα σου, και πρόσπεσον τῷ εὐσπλάγχνω, και τῷ τῶν φύλλων σου ἀνάχραξον ἐν ἰσχῦι. Πανόλδιος γέ κελευσματι τοῦ Δεσπότου, καὶ παρρησίαν ἔχεις ὡς τοῦ Θεοῦ ἡμῶν. ᾿Αρον ὥσπερ ὀφθαλμοὺς τῶν κα σου τὰ εἴδη, και ώσπερ στόμα εύλαλον την τών φ εύωδίαν, ϊνα μείνης άνεψγμένος τῷ σὲ ἀγαπής Ίδοὺ νῦν τὸ στόμα μου κράζεν ἐκοπίασε · ἰδοὺ : γλῶσσά μου λαλεϊν ἀπεπαύσατο · ἰδοὺ καὶ ὁ λάρυγ σιγή καταδέδεται. Ως παράδουλος κατακέκριμαι άθλιος γεγύμνισμαι, ώς άνομος έχδέδλημαι, ώς γ τῆ γῆ παρεδόθην, δθεν ἐξῆλθον δθεν ἐπλάσθην, ἀν χαι ούχετι σου θεωρώ του χάλλους την ώραιότητα. στραφείς πρός την γυναίκα, όνειδισμοίς εκέχρητο, ατραφείς ψυχής έλεγε: Τί μου την άθανασίαν έθέρ γύναι; τί τον ύψηλον ἐποίησας ταπετνόν; τί τον άρχην κατέστησας προσαίτην; τί τον βασιλέα τῆς σεως δοῦλον ἀνέδειξας; τί μου τοὺς φωτεινοὺς ἐτὐ σας όφθαλμοὺς; τί με τὴν στολὴν ἔξέδυσας, ἤν οὺι ὑφανας; τί τὴν τιμήν μου ἐφθόνησας; τί τὸ ἀρχέτ μου χάλλος ήμαυρωσας; τί ζωή προσαγορευθείσα, Ι τός μοι γέγονας; τι με των άγγέλων άλλοτριώσασα, δαίμοσ: συγκατεσκήνωσας; τί με τῆς βασιλείας στ σασα εἰς ἄκραν πτωχείαν κατήγαγες; τί τὰ ὑτά μοι φωνῆς τοῦ Θεοῦ διηνεκῶς ἀκούοντα ἀπέφραξας, ὡς ἀ βύουσα ήτις ούχ είσαχούσεται φωνής ἐπάδοντος ; Οὐ ς την έπιτίμησιν, πρό της συναφείας την λύσιν έπιζι χθηναι άποστήναι άπο σου δυσωπω. "Απιθι άπ' έ προ τής κατασκηνώσεως την άναχώρησιν μελετώ. γύναι. Πότε την γην εργάσομαι; πότε τριδολους σπάσω; πότε σττον ώριμον θερίσω; πότε που άλευρον, άρτον κατασκευάσω; πότε καθίσας άμέρμ τουτον έστιασομαι; πότε ανωδύνως ύπνώσω; πάτε φύλλα εχδύσομαι τῆς συχῆς; πότε τὴν ἀσχημοτί τῆς σαρχός μου σχεπάσω; πότε ὑποδύσομαι τοἰς π προς το μη κατακεντάσθαι ύπο της θεόθεν ακτ λάσης μοι ακάνθης; πότε σκέπασμα ποιήσω κ τὸ σπογγίσαι τὸν τοῦ προσώπου μου ἱδρωτα, εν μαι κ εξένησας, γύναι, ἐξ ἀφροσύνης; Σὰ ἀέργως μένουαι ὁρὰς τὴν συμφοράν ὅτε οὲ τέξεις τέχνον, ςότε τῆς ἀι φάσεως ή δίκη έπι σοι άνατελεί. Ότε το έχγονο της κοιλίας σου μέλλει έξέρχεσθαι, τότε μνησήτης ρημάτων μου. ότε εν όδυνη τους πόνους υπομενείς, τ της άποφάσεως ό καιρός σοι έξανθήσει: ότε σε κατα δουσιν αι ιδείνες, τότε του Θεού της κατάρας μημικ σεις. Ταυτα και τά τούτοις δμοια ό 'Αδάμ προς' δμόζυγον εν πιχρία ψυχής προσεφώνει· τούτοις αξι

Sav. ίσ. ής οὐδεὶς ὑπερβ. τούτους τοὺς δρους ἡς ὁ σῶμα b Cod. unus πῶς ἐνηδύνετό μου τὸ πνεῦμα ἐκ τῆς τῶν ἀγγέλων μελωδίας.

ἀπαραμύθητον την φόην έτραγφόει τούτων των θλίψεων δ πρωτόπλαστος τὸ πέλαγος κεκτημένος, τὴν θεήλατον πολυμόχθως ἐξεπλήρου ὀργήν. Ἡκούσατε, ὡ τέκνα, τοῦ ᾿Αδὰμ τὴν διάπλασιν ἐγνώκατε αὐτοῦ τῆς τιμῆς τὴν ἀξίαν: ἐμάθετε τὰ ἐκ Θεοῦ δοθέντα αὐτῷ ἐθεάσασθε αὐτου [519] και της παραδάσεως την εξέωσιν εκλαύτατε αύτου την απαραμύθητον τραγφδίαν εδλέψατε αυτόν απέναντι τοῦ παραδείσου στυγνὸν καὶ κατηφῆ γεγονότα Στήσομεν μέκρι τούτου τὸν λόγον, ἢ διηγησόμεθα ἄπερ ἡμίν ἡ Εῦα κληρονομίαν ἐχθίστην κατέλιπε ταῖς μετ-έπειτα γενεαῖς; 'Αναγκαῖον μηκῦναι τὸν λόγον πρὸς τὸ ὑποδεῖξαι πᾶσι τὴν ἐκ τῆς κατάρας θεόθεν γενομένην πληγήν· πῶς εὐδηλος ἡμῖν ἡ δίκη γέγονε, καὶ τοὺς δρους ἀὐτῆς μέχρις αἰῶνος συντηρεί, καὶ τὸ τοῦ Θεοῦ ἀψευδές στόμα τὸ ἀποφηνάμενον αὐτῆ. Πληθύνων πλη βεδαιοτέραν τὴν λέξιν φανεροῖ ταῖς γενεαῖς ταὐταις. βεδαιοτέραν την λέξιν φανεροί ταϊς γενεαίς ταύταις. Ωσπερ γάρ μορφήν μητρός είχονίζει θυγάτηρ, είτε δι' άφθαλμου, είτε διά προσώπου, είτε διά ήλιχίας: ούτω καὶ νύν μέχρις αἰωνος εἰσηλθε χοσμική ή δίχη, καὶ ἔως της συντελείας τὰ μέτρα αὐτης οὐ παρασαλευθήσονται.

ε'. 'Αλλά τον νουν υμών άναπετάσαντες προς την της διηγήσεως εξέτασιν εμφιλοχωρήσατε, καλ τὰ τῆς άλη-Θείας διηγήματα εν ταϊς ύμων διανοίαις περιθέντες, άσμένως τουτα άκούσατε. Ού γάρ περί σωφρόνων καί δεκαίων γυναικών το θέατρον τοῦ λόγου άνεκοθήραμεν, άλλά περί πονηρών καὶ άκολάστων καὶ βεσήλων ο λόγος της διηγήσεως ανιστορήσει. Ποίαν τάξιν αυτών ο λόγος παραστήσει; των παρθένων, των ανδρών κοίτην μή άγνοούντων; τῶν ἐν γάμω περιελθόντων καὶ τεχνοαγνοσύντων; των εν γαμώ περιελούντων και τεκνοτ γονίαις μητέρων γενομένων; ή τῶν ἐγκαταλιμπανομέ-νων ἐν χηρείαις, καὶ τὸν τοῦ Θεοῦ φόδον μή κεκτημέ-νων; 'Αλλὰ πάντως τὴν πρώτην ἡλικίαν δίκαιον καὶ δσιόν ἐστι πρῶτον ἐξετάσαι, καὶ οῦτως εἰς τὰς μετί-στειτα ἀξίας ἐπεισελθεῖν. Φέρε οῦν τῶν νεανίδων τὸ τάγμα είς μέσον παρεισάξωμεν, των δοχούντων είναι παρθένων, καὶ έγκαυχωμένων τη άγνεία αὐτῶν, καὶ περὶ τοὐ-των τὸν λόγον παραστήσωμεν. Τί αὐτῶν είπω; Τα σχήγιατα, το ήθος, την σύνεσιν, πως άγρεύουσι τους νέους τοίς δικτύοις αύτων και τοίς δελεάσμασι. Πολλάκι: έν **τοίς χουδουχ**λείοις αύτων διερχόμεναι, χαλ τόπου έχ τόπου διατρέχουσαι, διά του βαδίσματος των ποδών κτύστον άποτελούσι, και μειδιάμασιν άσχημοσύνης θορύδων καὶ κρότων b τὰς ἀκοὰς τῶν νέων διηχοῦσι, καὶ èx θυρ!δος είς θυρίδα άναπετώσαι τὰς χεῖρας, μέχρι στέρνων ἀναισχύντως αὐτὰς ἐπιδιδόασι νεύμασι σατανικοίς τοξεύουσαι των άκολάστων τὰς δύεις, χρυσίον ἐπὶ τὸ στῆ-Θος φέρουσαι, καὶ δακτυλίους ἐν ταϊς ἐαυτών χερσὶ περιδεδλημέναι, και έν ταϊς άκοαις αυτών έκ μαργάρων καὶ ὑακἰνθων την της εἰκόνος μορφην ἀλλοιοῦσαι, καὶ τοῦ προσώπου τὸ φυσικὸν κάλλος ψευδόμεναι, διὰ ψιμμειθίου καλ έτέρου έρυθρου τὰς παρειάς ἐπιχρώσασαι, καὶ τῷ τραχήλῷ στίλδουσαι, καθάπερ ἄψυχος στήλη, ၹραν καθ' ώραν καὶ ἡμέρας ἐξ ἡμέρας τὰς τρίχας περι-πλέκουσαι, καὶ μέχρι του μετώπου διαστίλδουσαι, καὶ τάς όφρυας εν μέλανι χρίουσαι, ίδια κακοήθους πράζεως. Ούχι αὐτῶν πονηροί καθεστήκασιν οἱ τρόποι; οὐχὶ αὐτῶν τά έργα άτοπα, και πράξεις αι άνωφελεις; ού α αυτών αι άννητοι ελπίδες; Και όσους εν παρρησία ού δύνανται δελεάσαι, χρυφίως εν έαυταις τὰ τόξα καί τὰ βέλη επι-τείνουσε καθάπερ ή Εύα τὸν 'Αδὰμ εν άποχρύφοις έδελέασε. Πολλάς γάρ αύτων άκήκοα διά τρυμαλιάς σα-νίδος περιόλεπούσας, καί θεωρούσας τους έπι τάς πλατείας ε περιπατούντας, μικρούς τε καλ μεγάλους, καλ του μέν την όδον καταγελασάσας, του όδ την ηλικίαν σμικρυνούσας, τοῦ δὲ τὰς τρίχας καὶ την στολήν έμπαιζούσας, και μίμους καθεστώσας κακοήθων άλλων γυναιχών: ἐν ἀργία διαγούσας ἐν ἐορταῖς καὶ χυριακαῖς, καὶ ουδέποτε αυτάς άνισταμένας, ούτε έπὶ βρώσιν, ούτε έπὶ πόσιν, ούτε έπὶ ύπνον άλλὰ τὸν καθημερινὸν κάματον και την μεριμναν εν ταύτη τῆ ήμερα αναχίσκουσι. και ούτε πατέρας αίδοῦνται, ούτε μητέρας έντρέπονται, ούτε ἀδελφούς αἰσχύνονται, ούτε δούλους εὐλαδοῦνται ή δουλίδας, άλλά πάσιν όμου γεγένηνται παίγνιον, καλ πρός πάντα είσιν ώσπερ ναύς χυμαινομένη. Έγχύψατε έν τοῖς σάφοις, θυγατέρες Σιών, και της άγίας κολυμθηθρας 1550 τέχνα, και θεάτασθε την είχονα, ην καλλωπίζετε,

καί τὰς ἀνωφελείς καὶ ἀκαίρους φαντασίας ὑμῶν καί τὸ σχήματα, πώς πάντα κίνις, πώς πάντα ο πικρότατος θάνατος μαραίνει, πώς πάντα τέφρα, πώς δυσωδίας πεπλησμένα. Καὶ μή μου τὸ τῶν γυναιχῶν σύστημα καταθοάτω ὡς αὐτάς κατηγορούντος. Ἐγὼ γὰρ ἔμπροσθεν τοῦ λόγου εἶπον, ὅτι οὐ περὶ συνετῶν γυναικῶν ὁ λόγος οὖτος γέγονεν, άλλὰ περὶ πονηρῶν καὶ ἀσυνέτων καὶ ἀφρόνων. Πολλὰς γὰρ ἐγὼ οἰδα γυναϊκας σώφρονας καλ άγαθάς καλ έν σωφροσύνη περιπατούσας, άς καλ ό άπόστολος εμνημόνευσεν εν βίδλω ζωής. Άλλα φέρε και των άλλων ταγμάτων τον δήμον ανιστορήπωμεν. Τριών γάρ ταγμάτων είκονας τη ύμων μεγαλειότητι άπηγγειλάμην φράσαι, παρθένων, και των έν συζυγίαις, και των έν χηρείαις καταγομένων. Έπειδη περί των παρθένων δλίγα έκ των πολλών τη άγάπη ύμων έξηγησάμην, άρξωμεθα και περί των έν γάμοις έγκαυχωμένων γυναικών, αϊτινες δίκην άσπίδος τοῖς ἐπυτῶν ἀνδράσι καθεστήκασι. Πόσας γάρ γυναϊκας είδον τοίς ξαυτών συζύγοις θάνατον αἰφνίδιον προσενεγκούσας; πόσας ἐπίσταμαι τοίς έαυτων συνεύνοις μή δυναμένας έπαγαγείν θάνατον, στένοντας καὶ τρέμοντας διὰ κακοηθείας πεποιηχυίας αύτους, χαὶ οὐδὲ ὡς τὰ ζῶα τὴν τιμὴν αύτοῖς προσαγούσας; 'Αλλά καν πλουσία ύπαρχη, έγκαυχω-μένη έν τῷ πλούτῳ αὐτῆς ἡμέρας καὶ νυκτός, ζῆν ἐν εἰρήνη τὸν ὁμόζυγον οὐκ ἐᾳ. Κάν πένης ῆ. διερχομένη ἀπὸ τόπου είς τόπον, καλ είς οίκιαν εξ οίκιας, μάχας άνεγείρει, θυμούς άναρριπίζει, ταραχάς καθεκάστην προσφέρει, ούκ έωσα τον άνορα αυτής ούτε μετά γείτονος, ούτε μετά γνωρίμου είρηνην έχειν, άλλα πάντας ύδρίζει, μετά πάντων δικάζεται, πάντας επιτρέχει, πάντας θορυδεί, εν άρχαις αύτομολούσα άναισχύντως, καὶ εν δικαστηρίοις εύρισχομένη ως άδικηθείσα, καὶ εν βαλανείοις πολυλογούτα, καὶ ἐν ἐκκλησίαις συντυχίας ἀκαίρους προσφέρουσα, καὶ ταῦτα φλυαρούτα. Ἐγὼ τοῦ βίου μου ἡ αὐ-ξησις, ἐγὼ τῶν δούλων ἡ ππιδαγωγία, ἐγὼ τῶν τροφῶν ἡ μεριμνήτρια · μάτην ο σύζυγός μου τλ πρεσδεία φέρει, ούδενος πράγματος φροντίς αύτῷ ὑπάρχει· οὐ γινώσκει τί ἐν τῷ οἴκῷ μου ἐκτελῶ, εἰ μὴ τὸν ἄρτον ὄν ἐσθίει ἀπὸ τῆς τραπέζης, καὶτὸ πόμα ὅπερ πίνει μὴ γινώσκων. "Ω αναισχυντίας προδήλου! Διχαίως ή σοφία βο**φ. Μή** πρόσεχε φαύλη γυναικί · μέλι γὰρ ἀποστάζει έκ χ**ει**λέω**ν**, δ πρόσκαιρον λιπαίνει σου φάρυγγα, υστ**ερον** μεττοι πικρότερον γολής ευρήσεις, και ήκονημένον μαλλον μαχαίρας διστόμου. "Αν δε και γράμματα ή μεμαθηκυία, διπλούν το είδος τῆς νόσου και τῆς κακίας. Πόσαι γὰρ γυναίκες διὰ γραμμάτων ἀπέκτειναν τους ἐαυτῶν ἄνδρας, και τὰ μυστήρια, ἄπερ μόνη ἐγίνωσκε και αύτος, είς εμφάνισιν και πραγμάτων Εκδασιν δι' έπιστολών έγνωρίσθησαν; Πόσας γάρ έγνωκα αποστειλάσας βεδουλλωμένους χάρτας πρός κακοηθεστάτους άνδρας και μοιχούς αύτων, και διά μακρών χειρών τους συζύγους αὐτῶν ἀπέχτειναν; Τοὺς μὲν διὰ δηλητηρίων, τοὺς δὲ ἐν νυχτὶ ἀθρόον περιπατοῦντας, πολλούς δὲ χαὶ ἐν άγρῷ ἀπιόντας, ἢ μετὰ ξίφους, ἢ μετὰ λίθου, ἢ μετὰ ξύλου χρούσας τις χατὰ τοῦ μήνιγγος, ἢ χατὰ χεφαλῆς, ἢ χατὰ τοῦ νώτου, αἰφνίδιον τέλος ἐπήγαγε. Προσέρχονται γὰρ ἀναιδῶς ταῖς ἐχκλησίαις, προφάσει προσευχής, και όμνύουσι κατά του σώματος του άχράν-του καί του αίματος του Υίου του Θεου, ή κατά τής αύτου μητρός, είτε κατά τινος άγίου πολλαί γάο καί έπι του ζωοποιού ξύλου, του μή άθετησαι τάς μυσαράς αύτων πράξεις, άλλα τας συναλλαγάς αύτων βεθαίας Εχειν καλ άδιαλύτους. Ὁ παναθλία! το φοδερον δνομα του Κυρίου συνεργόν ποιείς τῆς σῆς μοιχείας; "Αφρον του Κυρίου συνεργόν ποιεί; της σής μοιχείας; Αφρον και άνοητε, την παρθένον και θεοτόκον Μαρίαν την άμίαντον συνεργάτιν καθιστάς του ποντρού σου βουλεύματος; Θηρίον άνήμερον, και κόραξ τρώγων σάρκας, άθφους των άγίων τους οίκους ληστήριον και αιμάτων ενό-χους άποτελείς; 'Αλλ' ό ναλς Κυρίου ό ήγιασμένος και καθαρός ού μολύνεται, σύ δὲ τῆς άφροσύνης σου τους καρ-πους τρυγήσεις εν καιρῷ ἐπιτηδείῳ, κατὰ τὸν ἀπόστο-λον Παυλον βοῶντα: Εἰ εις τὸν καὐν τοῦ Θεοῦ φθείρει, φθερεί τοῦτον ὁ Θεός ὁ γὰρ ναὸς τοῦ Θεοῦ ἄγιός ἐστι. Βούλεσθε καὶ ἔτερα λέξωμεν πρὸς τὴν αὐ· τῶν γνώμην ; Αὐτη γὰρ κὰν γείτονας [551] ἔχη σώγρονας, ημέραν εξ ημέρας αυτάς σχοπεύει, ταύτας επιτρέ-χει, χάν τινας των γνωρίμων χαὶ των συγγενών θεάσηται είσερχομένους είς τὰς οίχίας σύτουν, αύτοις τὰ έαυτης κακά προαναφωνούσα, μοιχαλίδας καλ μαινάδας άποκαλεί, τά; έλευθέρας και τῷ σώματι και τῷ πνούματι. Κάν

Sav. conj. άγνοουσῶν et περιελθουσῶν.
 Sav. couj. θορύδοις καὶ κρότοις.
 Savil. τῆς πλατείας.

illa damnatio procedit, et mensura ejus usque in sæculum non commovebitur.

4. Verum aperta mente ad narrationis examer accedite, et animo perceptis veritatis eloquiis, his placide aures adhibete. Non enim de temperantibus et frugi mulieribus verbi theatrum purum exhibebimus, sed de improbis, lascivis et profanis agemus. Quem earum ordinem oratio prosequetur? Virginumne, quæ viros non sunt expertæ? an earum quæ in nuptiali toro liberis operam dantes matres sunt effectie? an earum, quie in viduitate relictæ, Dei timore non sunt ornata? Verum operie pretium est prius de prima ætate disserere, et ad cæteros deinde gradus pertransire. Agedum, juvencularum ord:nem in medium producamus, quæ virgines esse videntur, et de castitate sua gloriantur, deque iis verba facia-mus. Quid earum commemorem? Habitum, mores, solertiam, quomodo juvenes illecebris suis capiant (a), in corum sæpe cubicula se ingerentes, et ex alio in alium locum discurrentes, incessu strepitum, risu tumultum edentes, sicque in illorum aures sese insi-nuant, atque ex fenestra in fenestram procedentes manusque expandentes, usque ad pectus illas impudenter protendunt; satanicis nutibus ceu telis lascivorum oculos impetunt : auro pectus exornant, annulis manus, aures inauribus gemmarum et hyacinthorum; naturali vultus pulchritudini fucum addunt, cerusa et vermiculo genas liniunt, et collo fulgentes velut statua inanimata, singulis horis, singulis diebus cincinnos plectunt et crispant, usque ad frontem nitent, supercilia nigro colore perungunt; malæ certe consuctudinis opus. An non improbi istiusmodi mores sunt? an non hac absurda opera sunt, resque inutiles? nonne spes earum insana? Quosque palam non possunt inescare, in hos clam arcus et tela intendunt: quemadmodum Eva Adamum clam inescavit. Audivi quippe carum multas per tabulæ foramen dispicere, et cos qui per plateas ambulant explorare, parvos et magnos; et hujus quidem viam irridere, illius staturam parvi facere, illius capillitio vel vestitui illudere, ac sese mimos præstare non frugi mulieribus; dies festos dominicasque in otio transigere, neque a torpedine umquam surgere, vel ad cibium, vel ad potum, vel ad somnum sibi conciliandum; sed quotidianum laborem et curam unius diei limitibus circumscribere : nulla apud patrem et matrem reverentia, nullo apud fratres pudore, nulla apud servos et ancillas verecundia uti ; sed omnibus ludos facere, et ad omnia navi fluctibus agitatæ similes esse. Respicite sepulcra, silim Sion, et sacræ piscinæ proles, et contemplamini imaginem illam, quam exornatis, necnon inancin intempestivumque vestrum cultum et habitum, quomodo omnia pulvis sint, quomodo omnia per mortem amarissimam marcescant, quomodo omnia cinis, quamodo omnia fœtore plena. At ne mihi mulierum cœtus dicam impingat, ac si ipsas vituperem. Jam enim ante monui, me non de prudentibus et frugi mulieribus verba facere, sed de pravis, imprudentibus et vesanis. Nam multas novi mulieres temperantes et probas, quarum meminit Apostolus in libro vitæ. Sed age aliorum ordinum turbam exploremus. Tres quippe ordines me vestræ magnificentiæ exhibiturum pollicitus sum, virginum nempe, connubio junctarum , et viduarum. Quia vero jam de multis pauca circa virgines vestræ caritati recensui, jam de mulieribus quæ de conjugio gloriantur agamus; quæ sane viris suis instar aspidis sunt. Quot enim mulieres vidi quæ suis conjugibus repentinam mortem procurarunt? quot novi, quæ cum viris inferre mortem non possent, eos per nequitiam suam in genitu et tremore degere cogunt, neque tantum ipsis honoris exhibent, quantum bruta animalia? Sane si sit dives, suas nocte dieque jactans divitias, conjugem in pace vivere non

(a) Multa hic adduntur apud Savil. quæ in Ms. nostro non exstant, quæque consulto mittimus, ne tot nugas multiplicemus.

sinit. Si sit inops, ex loco in locum, ex domo in domum pervadens, lites excitat et jurgia, turbasque quotidie movet; non patitur virum suum vel cum vicino vel cum noto pacem habere; sed omnes contumelia afficit, cum omnibus litigat, in omnes insilit, omnes conturbat; ad magistratus se sponte confeit impudenter, ad tribunalia ut læsa comparet, in belneis verba profundit, in ecclesiis colloquia miset importuna, et bæc futilia fatur : Ego vitæ fortunisque meis accessionem facio, ego famulis pardagogi lee sum, quæ ad victum spectant curo : frustra conjux meus primas tenet, nullum ille negotium curat; nesci quid domi agam; unum novit panem, quem e mem comedit; ne vinum quidem novit, quod ebibit. O menisestam impudentiam! Jure clamat sapientia: Ke attendas improbæ mulieri: mel enim prostuit ex laim ejus, quod ad tempus dulce erit gutturi tuo, postes ver felle amarius reperies, et acutius gladio ancipiti (Pre. 5. 2. 4). Quod si literis imbuta fuerit, jam duples morbi et improbitatis genus est. Nam quot muliers per literas viros suos occiderunt, dum arcana, qu ambo soli noverant, per epistolas ejus in notiti venerunt, et inde rei eventus accidit. Quot novi melieres, quæ sigillatas chartas ad nequissimos viros et mœchos suos miserunt, ac prælongis manibus co-juges suos interfecerunt? Hos per pharmaca, alies noctu ambulantes, multos in agrum concedentes, sive gladio, sive lapide, sive fuste, cum quis vel tempera, vel caput, vel dorsum cædens, repentinum exitum attulit. Impudenter illæ ecclesias adeunt quasi orandi causa, et jurant per corpus intemeratum et sanguinem Filii Dei, vel per Matrem ejus, vel per aliquem sanctorum; multæ etiam per vivificum lignum, se nefaria sua acta non violaturas, sed pacta sua firma servaturas esse. O miserrima! tunc tremendum Demini nomen in adulterii tui adjutorium usurpas! Stulta et insana, Virginem et Deiparam Mariam i meratam, adjutricem pravi consilii tui statuis? O fin immanis, et corve carnes comedens, innoxiasne si ctorum domos, furis latibulum sanguine cruentatum efficis? At templum Domini sanctum et purum see fædatur, tu vero in tempore opportuno insanie ter fructum reportabis, secundum apostolum Palim clamantem: Si quis violaverit templum Dei, disperdet illum Deus; templum enim Domini sanctum est (i. Cor. 3. 17). Vultis et alia dicamus adversus illarum ( silia? Hæc si vicinas habeat probas, quotidie illis observat, in eas invehitur, et si quos ex notis et consanguineis viderit in earum domos introire, ipsis sa vitia exprobrat, scorta et mænadas appellans, esi illæ sint liberali et corpore et animo. Si liberes bbeat, quasi feras illos respicit; si famulos vel ancillas. nulla utitur mansuetudine, sed servitutis nomine illa interdiu verberat, per nociem vero operandi mole stiam infert. Non est timor Dei ante oculos ejus (Pal. 35. 1). Cum autem juxta virum in lecto recumbit, non ipsi facultatem dormiendi relinquit, sed incital adversus domesticos, incendit ad lites vicinis movendas. Ilic servus me despicit, hæc ancilla mihi ilindit, hic vicinus mihi perpetuo conviciatur in ecclesis, apud amicos, in foro: me ulciscere; alioquia nos sedebo ultra tecum ad mensam, non comedam coram te panem, non dormiam tecum : quia nullam mei 13tionem habent hic et illa, sed ut lutum despicional. Quod si putas id me conjectando dicere, respice mihi Ægyptiam, quæ in Josephum laqueos tetendit, et rrum suum furore iraque incendit : justumque demm occidere meditabatur, nisi insomnis ille ocales can pravertisset, ipsumque servasset. Respice Hendisdem , quæ Joannem interfecit. Dicebat enim Prediomus Ilerodi : Non licet tibi habere uxorem fretris ini Philippi (Marc. 6. 18); illa vero vinctum eum, inter natos mulierum majorem, in convivio recumbentum amicorum, caput ejus abscidit (a) : et quod non popul Herodias vivente viro facere, ea inique post ejus ob-

(a) Hac Evangelio adversantur.

tum perpetravit. Quid autem Dalidas? nonne speciosissimum et fortissimum Samsonem per scortationem detondens ac vinciens, alienigenis tradidit et occidit? Ecce jam tres side dignos testes in medium adduxi. An non illos ex Scriptura tantum protuli? Sed In ore duorum vel trium testium stabit omne verbum (Matth. 18. 16); ne longior sim. Quapropter nos Dominus Deus, ex errore, turpitudine et opprobrio hujusmodi reductos, temperanter degere curabit: vosque pura conscientia erga conjuges, liberos, servos et proximos, mites hilaresque effecit, ut digni sitis qui regni cælorum consortes efficiamini. Verum quia tertium quoque ordinem, nempe viduarum, me repræsentaturum pollicitus sum, illum quoque paucis pro more verbis expediam. Viduam mulierem talem oportet esse se-cundum apostolum Paulum (1. Tim. 5. 10): filiorum altricem, sanctorum usibus communem operam dantem, hospitum ministerio vacantem, nec studiis cogitationum suarum sese ingerentem. Ait enim : Induta post mortem viri vestimento viduitatis, compuncta, seque apud omnes talibus exhibens moribus. Incomposita autem vidua immanis est fera, perque domos discurrens, indecora profert verba: hiops sum, et domo carens; divitiæ olim multæ mihi erant in agris, domibus, quadrupedibus et vestimentis, conjuxque meus artis secularis imperitus, hæc absumpsit; ampla mihi dos erat; dictis ille meis non obsequebatur; ejus vero consilia vel invita sequebar; nibil mihi reliquit. Sic quem viventem ulnis suis complectebatur, mortuum triumphat apud amicos et cognatos. Talis vidua circumspicit ut concubinum sibi clam asciscat, atque obtentu orandi curandæque familiæ, multorum fabula evadit : nefariaque perpetrans, conceptum utero fœtum

clam retinet; nullas non movet machinas, ut abortum faciat, seu venesicio seu improbarum mulierum ministerio. Timorem omnia speculantis Dei in corde non habet: non crubescit peccatum, sed crubescit fructum ex se prodeuntem. Quot vidi heros nequissimarum hujusmodi mulierum servos? quot liberos filios cum timore et metu ipsis adstantes, cosque manus ad pectus ligatas habentes velint nolint, etiamsi illi cum aureo cingulo et serica veste ambularent? Audistis, o Christi amantes, narrationem? nostis rei quam tractavimus hypothesin? Lascivarum insipientiumque mulierum tropæa enarravi. Hos Eva mores docuit : hincejus increpatio, et cibi vetiti degustatio. Postquam vero de frugi et honorabilibus mulicribus paucis egerimus, finem orandi faciemus. Vide mihi frugi mulicrem Sarephthanam, quæ prophetam Heliam tempore famis aluit. Vide mihi Sunamitidem, que Eliscum hospitio recepit, uhi ille puerum ejus in vitam revocavit. Vide mihi Annam, quæ sterilitatis vinculum dissolvit, et Samuelem peperit, perque orationem et obsecrationem mater est effecta. Vide mihi Saram et Rebeccam, puramque illam et intemeratam cohabitationem cum patriarchis. Vide mihi Susannam quæ per castitatem iniquos seniores morte damnavit. Has mulieres imitamini, illius scilicet puritatem, hujus orationem; hujus hospitalitatem, illius castitatem, illiusque Deo placendi studium, ut regnum calorum consequamini: quod nos omnes consequi contingat. gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi, quicum Patri honor et gloria, cum sancto et vivifico Spiritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

## MONITUM

AD SERMONEM SEQUENTEM.

Hoc otiosi hominis opusculum ut spurium edidit Savilius, inter alia multa quæ Chrysostomi nomine variis temporibus emissa sunt. Nos Latine interpretati, argumenti ratione habita, suo ordine ponimus.

#### IN ABRAHAM ET ISAAC.

#### 4X (13) (10) (13) (13)

Justum Abrahamum Deus transfert a cognatis suis, et ab omnibus qui ad ipsum pertinebant, eratque in aliena terra in ærumnis perseverans, spem promissionis exspectans. Multæ probationes patriarchæ admoventur, queis ejus secundum Deum firmitas ostenderetur. Multum transactum est tempus : juventus quasi flos demum marcescebat : senectus in janua. Natura, ut ipsi proprium est, declinabat ad senium vergens. Ob senectutem in illo et in uxore exstincta erat vis et facultas procreandi liberos : amborum corpus nature cedebat, juventute in illis jam ante consumpta. At spes in Deum in illis vigebat, nec modo non senescebat, sed etiam invicta erat. Unde etiam præter spem Isaacum genuit, qui in omnibus typum gerebat Domini. Non naturae opus erat, quod vulva emortua conciperet, et mamma arida lac præberent Isaaco : non naturæ opus erat sine viro concipere virginem Mariam, et sine corruptione parere Servatorem universorum. Saram matrem fecit in senectute, et Mariam ostendit post partum Virginem. Angelus in tabernaculo dixit patriarcha: Hoc tempore erit Saræ filius (Gen. 18. 10); angelus in Bethlehem Mariæ dixit : Ecce pariet filium gratia plena. Risit Sara sterilitatem respiciens, emortuam vulvam cernens, verbo non credens: Quomodo, inquit, hoc erit, me et Abrahamo inutilibus effectis ad prolem emittendam? Dubitabat et Maria virginitatem respiciens, cujus signacula infracta servabat : Quo-

modo enim mihi hoc crit, quæ virum non cognovi (Luc. 1. 34)? Promissio quippe contra naturam est; sed qui præter spem Saræ dedit Isaacum, ipse ex Virgine secundum carnem natus est. Leti erant Sara et Abraham, nato Isaaco, quemadmodum dixerat Dens: keti erant Maria et Joseph, nato Jesu, quemadmodum dixerat Gabriel. Largiter manabant lactis fontes exvetula in os Isaaci; largiter stuebant ubera Virginis lac emittentia in cum qui terminos omnes alit. Quis dixisset Abrahamo lactaturam Saram alium in senectute? clamabat sterilis: Quis hominibus dixerit, me virginem enixam lac præbere? dicebat Maria. Non propter Isaacum risit Sara, sed propter cum qui ex Maria natus est : ac sicut Joannes exsiliendo, sic Sara ridendo gaudium indicavit. Crevit puer, ac secundum adolescentium ætatem floruit. Lætus erat et speciosus, animi virtutes simulque corporis formam quotidie adaugens, suavis erat parentibus. Quotquot filios habetis, hunc imitamini. Quantum læfatur pater filium videns ludentem? quantum gaudet pater videns filium juveniliter : gentem? et quantum gaudet videns proficientem, aut circa disciplinas studiosum? Sed quando hæc videns Abraham lætatus est, tentatio et ærumna ipsi gravis offertur, ut manifestum fieret a quo magis detineretur, an a naturæ affectu, an ab amore Dei. Hujus tentationis immanitatem dum recenseo, fratres, horreo et tremo. Deus enim rursus oraculum immittit Abrahamo, atque

τέπνα έχη, ὡς θηρία ταῦτα βλέπει κᾶν οἰκέτας κέκτηται, κᾶν δούλας, πραότης ἐν αὐτῆ οὐκ ἔστιν, ἀλλὰ καὶ την ημέραν προφάσει δουλείας αυτές μαστιγοί, καλ έν νυκτί ἐπὶ τη ἐργασία αυτές θορυδεί. Οὐκ ἔστι φόδος Θεοῦ ἀπέταντι τῶν ὀφθαλμῶν αὐτῆς. Εἶτα ὅταν ἐπὶ κλίνης τῷ ἀνὸρὶ αὐτῆς προσέλθη, οὐκ ἐᾳ αὐτὸν ὑπνῶσαι, άλλά θυμοι αύτον κατά τωνοίκετων, έγείρει αύτον πρός μάχας χατά των πλησίον. Ούτος ο δούλος χαταφρονεί καὶ ἐν ταῖς ἀγοραῖς, ποίησον τὴν ἐκδίκησίν μου, οὐ τος ὁ πλησίον οὐ μαὐεται λοιδορῶν με καὶ ἐν ἐκκλησίαις, καὶ ἐπὶ ψίλων. καθίσω έτι μετά σοῦ ἐπὶ τραπέζης, οὐκ ἐσθίω ἄρτον ἐπὶ σοῦ· οὐ καθευδήσω τοῦ λοιποῦ μετά σοῦ· ὅτι ἐμοὶ τή γυναικί σου ούκ έρυθρια ό δείνα καλ ή δείνα, άλλ' ώς πηλόν με λογίζονται. Καὶ εἰ στοχαζόμενος ταῦτα ὑμῖν λέγω, βλέπε μοι την Αἰγυπτίαν, την καταπλέζασαν τὸν Ἰωσηφ, καὶ τὸν ἄνδρα αὐτῆς εἰς θυμὸν καὶ μάχην ἐγείρασαν τελευταῖον δὲ καὶ θανατώσαι ἡπείλει τὸν δίκαιον, εί μη δ άχοίμητος όφθαλμός προέφθασε, χαὶ έξείλετο αύτον έχ τοῦ πιχροῦ θανάτου. "ίδε μοι χαὶ την Ήρω-διάδα την τὸν Βαπτιστην ἀποκτείνασαν. Φησὶ γὰρ δ Πρόδρομος, Ουκ Εξεστί σει Εχειντήν ηυναϊκά Φιλίπ-που του άδελ ρεύ σου, πρός του Ἡρώδην καὶ αυτη δεσμεύσασα του εν γεννητοίς γυναικών μείζονα, εν τώ συμποσίω μέσον των άνακειμένων φίλων, την κεφαλήν ή Την παραίω και δ μή ίσχυσεν ή Ήρωδιάς ποιήσαι ζωντος του άνδρος αυτής, ταυτήν την παρανομίαν ετέλεσε μετά θάνατον. Τί δε και ή Δαλιδάς; ούχι τον ώραιστατον καὶ δυνατώτατον Σαμψων διὰ μοιχείας ξυρίσασα καὶ δήσασα, τοῖς ἀλλοφύλοις παρέδωκε καὶ ἐθανάτωσεν; Ἰδοὺ τρείς μάρτυρας άξιοπίστους παρήγαγον ούχὶ τούτους μόνου εν τη Γραφή εγπειμένους. 'Αλλ' Επὶ δύο καὶ τριών μαρτύρων παν ρήμα σταθήσεται, Ίνα μη μα-κρον τον λόγον της διηγήσεως έφαπλώσωμεν. Διο ήμας Κύριος ο Θεός εκσπάσας έχ της πλάνης ταύτης και της αίσχύνης καί του όνειδισμού, καί εν σωφροσύνη διάγειν είκονομήσει καί ύμας εν καθαρφ συνειδότι πρός τους συζύγους είναι, και τά τέχνα και τους δούλους, και τους πλησίον προσηνείς και ίλαρους άπεργάσαιτο, όπως και της βασιλείας των ουρανών άξιωθήσησθε συμμέτοχοι γενέσθαι. Άλλ επειδή και τρίτον τάγμα επηγγειλάμην το της χηρείας είπειν, τούτο και ποιήσομαι, μικροίς και περί αύτων χρησάμενος βήμασι. Χήραν γυναϊκα κατά τον άποστολον Παύλον τοιαύτην είναι χρή τεκνοτρόφον, των άγίων ταϊς μνείαις κοινωνούσαν, ξένοις την διακονίαν έχτελείν, χαι μή επιτρέχειν εν επιτηδεύμασι των εαυτής λογισμών. Φησί γάρ, περιδεδλημένη, μετά θάνατον του ανδρός αὐτής, χιτώνα χηροσύνης, καὶ κατανενυγμένη, πάσι δεικνυομένη τοίς ήθεσιν. Ατακτος δὲ χήρα άγριον θηρίον ὑπάρχει, καὶ κατ' οίκους διερχομένη, ἡήματα απρεπή προδάλλεται. Ητωχή ὑπάρχω, χήρα ἀπερί-

A Sav. legendum putat ταίς χρείαις.

στατος πλούτος πολύς υπήρχε μοι εν τε αη ο κοις, και τετραπόδοις και ίματισμοίς, και ό μου άμύητος ών τέχνης χοσμικής, αύτά χατη ήγορος ὑπήρχε μοι πολυτελής, δοα αὐτῷ ελάλουν προὶξ ὑπήρχε μοι πολυτελής, δοα αὐτῷ ελάλουν ζετο και ήγκαλίζετο, τουτον μετά θάνατον θρίαμ φίλοις και τοίς συγγενέσιν εποίησεν. Η τοιαύ θάνατον τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς, περιδλέπεται ἔνθεν χ ποῦ παράχοιτον εὐρη κρύφιον, καὶ προφάσει πε ἡ ἐπιμελείας τοῦ οίκου αὐτῆς θρίαμδος τοῖς καὶ ὑταται καὶ πράξεις ἀθεμίτους ἐκτελοῦσα, : γαστρός συλλαμδάνουσα, χρύφιον αυτό χατέχε τεχνάσματα πρὸς ἐαυτὴν περιποιοῦσα, πρὸς τ σαι το βρέφος έχ της χοιλίας αύτης, είτε διά ρίου, είτε δι' έτέρων παρανόμων γυναιχών. Καί ξαυτής χαρδία: ἀλλά την άμαρτίαν πράττουσα ο δον τοῦ Θεοῦ τοῦ ἐφορῶντος τὰ πάντα οὐ κατέ) έρυθριά, και τον καρπόν τον γινόμενον έξ αυτή νεταί και έντρέπεται. Πόσους γαρ έώρακα δούλου τας διά φιληδονίαν κακοήθων τοιούτων γυναικό έλευθέρους παίδας μετά φόδου, καλ τρόμου παρ αύτοις, τὰς χείρας ἐν τοίς στέρνοις αὐτών ἀ ἔχοντας, κὰν μη θέλωσι, καὶ τούτους χρυσοςώ σηρικοφόρους ὁ περιπατοῦντας; Ἡκούσατε, φιλ του λόγου την εξήγησιν; εγνωρίσατε την ύπόθ Ιστορίας; Έδιηγησάμην τῶν γυναικῶν τῶν ἀκ καὶ ἀφρόνων τὰ τρόπαια. Τούτους τοὺς τρόποι εδίδαξε, και ή ταυτης επιτίμησις, και της παρ γεύσις. 'Αλλά των σωφρόνων και ενδόζων η μνημονεύσαντες όλίγον, καταπαύσομεν τον λόγ μοι σώφρονα γυναϊκα την Σαραφθίαν, την σόν π 'Ηλίαν θρέψασαν εν καιρῷ λιμοῦ. 'Ίδε μοι την τιν, ήτις ἐφιλοξένισε τὸν 'Ελισσαϊον ἐν τῷ οἰκο ἐψ' ῷ καὶ τὸν παϊδα αὐτῆς ἀνέστησεν. 'Ίδε μωι 1 ναν, την της στειρώτεως δεσμά διαλύσσαταν, κ σαν τον Σαμουήλ, και δια προσευχής και δετο τέρα άναδειχθείσαν. "Ιδε μοι την Σάρραν και δέχχαν, την χαθαράν χαι άμιαντον αύτῶν συν ήν ἐπεδείξαντο τοῖς πατριάρχαις. Ίδε μοι την Σα την διά σωφροσύνης κατακρίνασαν θανάτω πρεπ άδίχους. Ταύτας τάς γυναϊκάς ζηλώσατε, τῆς άμιαντον, τῆς δὲ την προσευχήν άλλης τὸ φι έτέρας την σωφροσύνην, άλλης το θεάρεστον, βασιλείας των ούρανων επιτύχητε. Τς γένοιτο ήμας επιτυχείν, χάριτι και φιλανθρωπία του ήμων Ίησου Χριστου, μεθ' ου τῷ Πατρι τιμή κ σύν τῷ ἀγίω καὶ ζωοποιῷ Πνεύματι, νῦν καὶ ι είς τους αίωνας των αίωνων. 'Αμήν.

b Hic multa habet codex unus, quæ nec in alter nec apud Savil. leguntur. De cætero insanam perot ut poluimus, vertimus.

### Είς τὸν `Αδραάμ καὶ 'Ισαάκ.

"Αποικίζει ό Θεός τον δίκαιον 'Αδραάμ εκ τῶν συγγεκῶν αὐτοῦ, καὶ πάντων τῶν ἰδίων, καὶ ἦν ἐπ' ἀλλοδαπῆς
εγκαρτερῶν τοῖς δεινοῖς, τὴν τῆς ὑποσχέσεως περιμένων ἐλπίδα. Βάσανος προσάγεται πολλὴ τῷ πατριάργη,
δι' ἡς ἡ βεδαιότης ἡ πρὸς Θεὸν ἐδείχθη. Χρόνος διεδη
πολύς ἡ νεότης ὡς ἄνθος λοιπὸν ἐμαραίνετο · τὸ γῆρας
ἐπὶ θύραις. Ἡ φύσις τὸ ίδιον πάσχουσα ἐνήρατο, πρὸς
γῆρας καμπτομένη. ᾿Απεσδέσθη τὸ γῆρας ἄμα τῆ
ὁμοζύγψ ἡ πρὸς παιδοποιίαν ἰσχύς τε καὶ δύναμις τὸ
σῶμα τῶν θατέρων ὑπέκυπτε τῆ φύσει, τῆς νεότητος
αὐτοῖς προσυπαναλωθείσης. ᾿Αλλὶ ἡ πρὸς Θεὸν ἐλπὶς ἐν
εὐτοῖς ἀκμάζουσα οὺ μόνον ἀγήρως ἡν, ἀλλὰ καὶ ἀήττητος. "Οθεν καὶ παρ' ἐλπίδα ἔτεκε τὸν Ἰσαάκ, δς τύ-

a Hie suspicatur legendum Savil. τῷ γήρα. Paulo ante pro arigaro Boisius proponit εξενευρούτο, vel εξενευρίζετο.

πον εν άπασιν έφερε του Λεσπότου. Οἱ φύσεως ἡ συλλαδεῖν μήτραν νεχράν, καὶ μαστούς ξησού παρασχεῖν τῷ Ἰσαάκ οἱ φύσεως ἡν ἔργον ανα συλλαδεῖν τὴν παρθένον Μαρίαν, καὶ άνευ φύ κεῖν [553] τὸν Σωτῆρα τῶν δλων. Τὴν Σάρμαν μητέρα ἐν τῷ γήρει, καὶ Μαρίαν ἀνόδειξε με παρθένον. Άγγελος ἐν τῆ σκηνῆ εἰπε τῷ παρ Κατά τὸν καερὸν τοῦτον ἔσται τῆ Σάρμα νός λος ἐν Βηθλεὲμ ἔφη πρὸς τὴν Μαρίαν Ἰδού τἡ κεχαριτωμένη. Ἐγέλασεν ἡ Σάρμα τὴν Κικουσα, τὴν νέχρωσιν ὁρῶσα, τῷ λόγῳ ἀπί Πῶς, φησὶν, ἔσται τοῦτο, ἐμοῦ καὶ τοῦ λόξε ενεργήτιον δυτων πρὸς τὴν κας παγονίαν; Ἡπά Μαρία παρθενίαν ὁρῶσα, καὶ ταὐτης τὰς σὰ ἀλύτους κατέχουσα. Πῶς γάρ μον ἔσται τοῦτο,

tum perpetravit. Quid autem Dalidas? nonne speciosissimum et fortissimum Samsonem per scortationem detondens ac vinciens, alienigenis tradidit et occidit? Ecce jam tres side dignos testes in medium adduxi. An non illos ex Scriptura tantum protuli? Sed In ore duorum vel trium testium stabit omne verbum (Matth. 18. 16); ne longior sim. Quapropter nos Dominus Deus, ex errore, turpitudine et opprobrio hujusmodi reductos, temperanter degere curabit: vosque pura conscientia erga conjuges, liberos, servos et proximos, mites hilaresque effecit, ut digni sitis qui regni caclorum consortes efficiamini. Verum quia tertium quoque ordinem, nempe viduarum, me repræsentaturum pollicitus sum, illum quoque paucis pro more verbis expediam. Viduam mulierem talem oportet esse secundum apostolum Paulum (1. Tim. 5. 10): filiorum altricem, sanctorum usibus communem operam dantem, hospitum ministerio vacantem, nec studiis cogitationum suarum sese ingerentem. Ait enim : Induta post mortem viri vestimento viduitatis, compuncta, seque apud omnes talibus exhibens moribus. Incomposita autem vidua immanis est fera, perque domos discurrens, indecora profert verba: knops sum, et domo carens; divitiæ olim multæ mihi crant in agris, domibus, quadrupedibus et vestimentis, conjuxque meus artis sacularis imperitus, hac absumpsit; ampla milii dos erat; dictis ille meis non obsequebatur; ejus vero consilia vel invita sequebar; nibil mihi reliquit. Sic quem viventem ulnis suis complectebatur, mortuum triumphat apud amicos et cognatos. Talis vidua circumspicit ut concubinum sibi clam asciscat, atque obtentu orandi curandæque familiæ, multorum fabula evadit : nefariaque perpetrans, conceptum utero fœtum

clam retinet; nullas non movet machinas, ut abortum faciat, seu venesicio seu improbarum mulierum ministerio. Timorem oninia speculantis Dei in corde non habet : non crubescit peccatum, sed crubescit fructum ex se prodeuntem. Quot vidi heros nequissimarum hujusmodi mulierum servos? quot liberos filios cum timore et metu ipsis adstantes, eosque manus ad pectus ligatas habentes velint nolint, etiamsi illi cum aureo cingulo et serica veste ambularent? Audistis, o Christi amantes, narrationem? nostis rei quam tractavimus hypothesin? Lascivarum insipientiumque mulierum tropæa enarravi. Hos Eva mores docuit : hine ejus increpatio, et cibi vetiti degustatio. Postquam vero de frugi et honorabilibus mulicribus paucis egerimus, finem orandi faciemus. Vide mihi frugi mulicrem Sarephthanam, quæ prophetam Heliam tempore famis aluit. Vide mihi Sunamitidem, quæ Elisæum hospitio recepit, uhi ille puerum ejus in vitam revocavit. Vide mihi Annam, quæ sterilitatis vinculum dissolvit, et Samuelem peperit, perque orationem et obsecrationem mater est effecta. Vide mihi Saram et Rebeccam, puramque illam et intemeratam cohabi-tationem cum patriarchis. Vide mibi Susannam quæ per castitatem iniquos seniores morte damnavit. Has mulicres imitamini, illius scilicet puritatem, hujus orationem; hujus hospitalitatem, illius castitatem, illiusque Deo placendi studium, ut regnum cælorum consequamini : quod nos omnes consequi contingat. gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi, quicum Patri honor et gloria, cum sancto et vivifico Spiritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

# MONITUM

### AD SERMONEM SEQUENTEM.

Hoc otiosi hominis opusculum ut spurium edidit Savilius, inter alia multa quæ Chrysostomi nomine variis temporibus emissa sunt. Nos Latine interpretati, argumenti ratione habita, suo ordine ponimus.

#### IN ABRAHAM ET ISAAC.

### 4X (23) (X) (42) (B)

Justum Abrahamum Deus transfert a cognatis suis, et ab omnibus qui ad ipsum pertinebant, eratque in aliena terra in ærumnis perseverans, spem promissionis exspectans. Multæ probationes patriarchæ admoventur, queis ejus secundum Deum firmitas ostenderetur. Multum transactum est tempus : juventus quasi flos demum marcescebat : senectus in janua. Natura, ut ipsi proprium est, declinabat ad senium vergens. Ob senectutem in illo et in uxore exstincta erat vis et facultas procreandi liberos : amborum corpus nature cedebat, juventute in illis jam ante consumpta. At spes in Denin in illis vigel at, nec modo non senescebat, sed etiam invicta erat. Unde etiam præter spem Isaacum genuit, qui in omnibus typum gerebat Domini. Non naturæ opus erat, quod vulva emortua conciperet, et mammæ aridæ lac præberent Isaaco : non naturæ opus erat sine viro concipere virginem Mariam, et sine corruptione parere Servatorem universorum. Saram matrem fecit in senectute, et Mariam ostendit post partum Virginem. Angelus in tabernaculo dixit patriarcha: Hoc tempore erit Saræ filius (Gen. 18. 10); angelus in Bethelehem Mariæ dixit: Ecce pariet filium gratia plena. Risit Sara sterilitatem respiciens, emortuam vulvam cernens, verbo non credens: Quomodo, inquit, hoc erit, me et Abrahamo inutilibus effectis ad prolem emittendam? Dubitabat et Maria virginitatem respicions, cujus signacula infracta servabat: Quo-

modo enim mihi hoc crit, quæ virum non cognovi (Euc. 1. 34)? Promissio quippe contra naturam est; qui practer spem Saræ dedit Isaacum, ipse ex Virgine secundum carnem natus est. Læti erant Sara et Abraham, nato Isaaco, quemadmodum dixerat Dens: licti erant Maria et Joseph, nato Jesu, quemadmodum dixerat Gabriel. Largiter manabant lactis fontes ex vetula in os Isaaci; largiter suebant ubera Virginis lac emittentia in cum qui terminos omnes alit. Quis dixisset Abrahamo lactaturam Saram alium in senectute? clamabat sterilis : Quis hominibus dixerit, me virginem enixam lac præbere? dicebat Maria. Non propter Isaacum risit Sara, sed propter eum qui ex Maria natus est : ac sicut Joannes exsiliendo, sic Sara ridendo gaudium indicavit. Crevit puer, ac secundum adolescentium ætatem floruit. Lætus crat ct speciosus, animi virtutes simulque corporis formam quotidie adaugens, suavis erat parentibus. Quotquot filios habetis, hunc imitamini. Quantum lætatur pater filium videns ludentem? quantum gaudet pater videns filium juveniliter : gentem? et quantum gaudet videns proficientem, aut circa disciplinas studiosum? Sed quando hæc videns Abraham lætatus est, tentatio et œrumna ipsi gravis offertur, ut manife-stum fieret a quo magis detineretur, an a naturæ affectu, an ab amore Dei. Hujus tentationis immanitatem dum recenseo, fratres, horreo et tremo. Deus enim rursus oraculum immittit Abrahamo, atque

Ipsum ex nomine vocat dicens : Accipe uniqueitum tuum Isaac, quem diligis, et offer illum in sacrificium per te ipsum, in uno montium, quem ego tibi dicam (Gen. 22. 2). Cum autem dixit ei, Abraham, Abraham (Ibid. v. 1), alacriter audivit, præstantiorem exspectans gratiæ accessionem. Omnino sperans aut nuptias facturum, aut thalamum se paraturum esse, ut benedictio circa futurum semen multamque prolem impleretur, quemadmodum promiserat. Sed additamentum sermonis ediscamus : Accipe primogenitum dilectum tuum. Viden' sermonis stimulos? quomodo patrem pungit, et flammam naturæ succendit? quomodo excitat amorem patris erga filium, unigenitum simul vocans et dilectum, ut per hujusmodi vocabula amor erga illum fervens probarct animum? Et offer illum in holocaustum nuhi super unum mon-tium, quem monstravero tibi. Quid ergo patimini hæc audientes? quomodo non caligine replemini dum hæc narrantur, quotquot patres estis et naturæ erga filios amorem clare educti estis? Nostis enim, nostis quo-modo patris aures excipiant cædem unigeniti filii. Quis non obstupuisset ad talem vocem? quis non statim faciem avertisset? quis non ad tale præceptum mori maluisset, quam sermonem excipere? aut quis non disceptavisset adversus eum, naturam sibi causæ patronam sic evocans : Cur hæc præcepisti, Domine? cur stupendam illam emisisti vocem? Ideone me patrem facere voluisti, ut filii interfectorem statim efficeres? ideone tam dulce donum degustare me vo-luisti, ut me toti mundo fabulam ostenderes? propriisne manibus filium jugulabo? fœdatane proprio sanguine dextera filii interfector efficiar? Hæccine pracipis, et talibus gaudes sacrificiis? jubes interfiacere dilectissimum filium, a quo me sperabam cum Sara sepulturæ mandandum esse? talemne ipsi, dic mihi, thalamum parabo? tale nuptiis gaudium procurabo? accendam ipsi non facem nuptialem, non lucem gaudii, sed ignem funebrem? num coronabo? an lectum nuptialem ponam? an choreas ad eam rem evocabo? an pater ero, ut dixisti, gentium, qui ne uno quidem filio sum dignatus? At nihil eorum obsistendo dixit vir justus: sed obtemperans, igne ferventiorem accendit caritatem, acutiorem gladio exhibuit amorem : illo enim succidit vincula natura, naturalis affectus sarcinam relinquens et abjiciens; se ipsum alacriter obtulit, et filii occidendi manda-tum suscepit. Neque uxori quidpiam ea de re dixit, neque rem ipsi communicavit; idque admodum prudenter, putans mulierem ad id negotii nec sat firmam, nec sat utilem ad consilium dandum fore. Neque euim utile suit, imo nocuit Adae consilium Evae. Ne igitur quidpiam muliebre pateretur Sara, neve, utpote mater, ferventem suum sincerumque erga Deum amo-rem frangeret, rem ipsi latere curavit. Quibus enim rem frangeret, rem ipsi latere curavit. lamentis non usa esset Sara tum erga filium, tum erga patrem? quid non factura erat videns filium suum ad necem violenter abduci? quomodo non ipsum ulnis complexa ad se illum attraxisset? quibus alloquuta esset verbis Abrahamum, et lamentabili voce clamasset? Parce, parce natura, parce filio, Abraham, parce. Ne sis hominum generi fabula. Unigenitus est partus, ipse primus est, primus et ultimus quem parturiam Isaac : ne reseces uvam illam unam, quam tulimus, quando demum nulla in monte vitis amplius est: ne falce decerpas spicam unam, quam tulimus, quie ex nobis prodiit, cum senio pene emortui essemus : ne conteras baculum, quo fulcimur : ne frangas virgam nostram in qua requiescimus : ne excæces oculum quem ambo possidemus, ne tollas memoriale nostrum ex orbe : ne agnum quem habemus mactes ut ovem : ne tollas gaudium nostrum, nec nos luctu repleas. Quem in mensa post hune videbimus? quis nominabit matrem? quis senectuti servict? quis circumornabit mortuos? quis in sepulcro corpus deporet? quis orborum monumentum postea servabit? Vides speciem et formam adolescentis, florem juventutis, quem si in inimico videres, misericordia pror-

sus movereris, hiccine mihi diuturnæ precation fructus datur? Hiccine successionis ramus relinqu tur? hæ reliquiæ generis? hiccine senectutis baculu harcoine sola spes quibus non alia spes superest? gladium in dilectissimi jugulum impulsurus es, i priorem confodias : maximam mihi tribues gratian communis sit tumulus, commune sepulcrum, ca munis pulvis amborum corpora operiat : commu mors sit sterilis, et prolis illius : communis cipi amborum calamitatem enarret. Ne videat Saræ ocu Abrahamum filii interfectorem, neque Isaacum ma patris mactatum. Hac et similia fecisset Sara, dilectissimum mactatum iri scivisset. Ideo uibil l rum Abraham ipsi nuntiavit, ne peragendi operis ol foret. Imposuit filio fasciculos lignorum, quia Sertor crucem portavit. Perrecturum Isaacum ad cade sequebantur asinus et pueri; et perrecturus Chris ad passionem, pullum asinæ conscendit, signific: gentium vocationem : sequebantur autem eum dis puli, præmia certaminis tenentes, et Hosanna c mantes. Gestans Isaac ligna ascendebat in monte ut ceu agnus innocens ibi immolaretur; gestans qu que Servator crucem exibat, ut in Calvaria qu agnus pro nobis immolaretur. Gladium cernens, cog lanceam; aram considerans, cogita Calvariam; ca ligna videns, cogita crucem; ignem videns, amon tecum reputa. Respice arietem hærentem duobus o nibus arbusto, quod vocabatur Sabec; vide mihi Christum, agnum Dei, duabus in cruce manibus ( tentum. Lignum illud Sabec, remissionem interp tamur; senis enim filium remisit et redemit a mac tione, crucem præsignificans, quæ mundo pecc remisit, vitamque præbuit. Aries in ligno Saben pe dens Isaacum solum mystice liberavit; Agnus ve Dei suspensus in cruce, servavit nundum ex mo et inferno. Avulsus est Isaac a filiis suis¹, ventui in montem ad mortem subcundam; avulsus est Ch stus a discipulis suis, venturus ad necem pro nol tolerandam. Reliquit pueros suos justus Abraha ne quis ex ipsis impedimentum sacrificio afferret, secum assumpto Isaaco, solus solum adducit, igne gladium et ligna simul ferens. Sed quid Isaac? Di cissima voce compellat et ait : Dic, pater, Ecce ign et ligna, ubi est oris ad holocaustum (Gen. 22. 7 Rursus vox pueri patris viscera exagitat ; iterum a tentatio terribilis invasit eum; iterum alius cruciat justum occupavit, non minor nec levior priore. quomodo non in lacrymas prorupit Abraham, qui m ultra sperabat se patrem vocatum iri? Nihil luctu sum, nihil miserabile dixit; sed imperterrito anu et inflexibili mente suavissimam filii vocem excep ipsique respondit, ac sic eum affatur : Deus provid bit, fili, oven ad sacrificium (Ibid. v. 8). Id ait Abr ham sive filio addens fiduciam, sive id quod futura erat prædicens. Ubi autem ad locum sibi mandatu pervenit, aram construit, et altere parat, gladiu adornat, paterque filio ignem et ligna admovel. A greditur postea filium pater, nihilque obicis natu affert. Sese Isaac patri obtulit, ut pro lubito suo s cum ageret. Quem primum mirabor, aut de quo sir pore percellar? quomodo laudum coronam nectam an eum qui ex amore et affectu erga Deum manu immittit in dilectissimum, an eum qui usque ad met tem patri obsequitur, et cælestem mactationem a eo accipit? Ille enim sese supra naturam extulit, De præceptum naturæ anteferens; hic vero usque at mortem patri obedivit, morte deterius esse esisti mans si dolorem inferret patri. Iline Abraham filim vinctum arripiens, non obtorpuit manu, non mente excessit. Quoties vidi hujusce pueri imagines, manquam potui temperare a lacrymis, arte mihi ob oculos ponente hujus historiæ claram repræsentationen. l'rope altare jacebat Isaac, ante patrem iu genus pro ~us, manibus a tergo reductis, Abrahamo pone gent

1 Pro, filiis suis, quod absurdum est, fortasse legendos, servis ants.

flexum filium stante. Deindé altera manu coma pueri ad se reducta respicit eum, videtque faciem Isaaci se miserabiliter intuentis, et ictum exspectantis : armatam gladio dexteram habens, ad necem se comparat, corpus contingit; jam gladii acies jugulum petit, contra propria viscera ensem impulsurus erat, tunc a Deo vox emittitur, animum cohibens, opus impediens: Abraham, Abraham, inquit, ne injicias manum tuam in Isaacum, neque mali quidpiam facias silio tuo. Nunc enim vere cognovi quod timeas Deum, et non pepercisti propter me dilecto tuo (Gen. 22.12). Ecce aries alligatus est virgulto Sabec : accipe et offer illum pro Isaaco, ut certior flas me acceptum ha-buisse sacrificium tuum, fervensque propositum. Mirati sunt angeli, principatus, potestates, throni, dominationes et omnes exercitus; obstupuere cæli, sol, luna, stellarum choreæ in tam mirabili spectaculo Deo autem satis fuit voluntas vere fidelissimi et sancti Abrahæ, aitque illi : Benedicens benedicam, et multiplicans multiplicabo semen tuum super terram sicut stellas cæli, quia obediisti alacriter voci meæ (Ibid. v. 17. 18), et festinasti implere præceptum meum. Deditque Deus arietem de petra pro puero ad perficiendum sacrificium. Non enim delectatur Deus in mortua victima per nidorem et fumum ipsi oblata; sed hostiam viventem, sanctam, beneplacentemque, rationabilem cultum expetit a nobis, quemadmodum Apostolus pracipit omnibus, probe sciens hoc Deo placere (Rom. 12. 1). Non enim quod vellet Deus Abrahamum filii interfectorem reddere, præcipit ei ut filium offer-

ret; sed ut omnibus per orbem ostenderet, quam ferventer Deum amaret Abraham, cum propter eum non pepercerit Isaaco, etiamsi unigenitus puer ejus esset. Quamobrem Deus Abrahamo ut amico mysterium exhibuit magnum et mirabile. Per sacrificium enim sacerdos factus est, in figura autem propliciam illum effecit; docuitque illum Deus altissimus daturum se quoque esse unigenitum Filium suum pro mundo, ut Deus incarnatus ab errore genus hominum servaret. Illud enim significavit, cum pro Isaaco dedit ovem ex Sabec ad sacrificium. Quia enim futurum erat ut increduli homines sanctæ Virginis partni non crederent, quomodo videlicet politisset sine concubitu viri filium parere, quasi res fieri non potuisset, ideo de petra produxit arietem, ut per hoc rei incredibili fidem faceret, nempe voluntate ejus divinitatis omne mandatum statim impleri. Quemadmodum ergo ibi Verbum arietem protulit, sic in Virgine Verbum caro factum est. Ac quemadmodum aries in virgulto alligatus erat, sic Unigenitus in cruce assixus suit. Ideo clamat Isaias dicens : Sicut oris ductus est ad occisionem sine voce (Isai. 53. 7). Rursumque Dominus Judicis dicebat, Abraham desiderabat videre diem meum, et vidit, et gavisus est (Joan. 8.56), nempe diem passionis in figura Isaaci, in monte sancto. Benedictus Deus, qui præfiguravit nobis omnia ad salutem in Scripturis sanctis, et cum venisset implevit prophetarum sermones, et ascendit in gloria ad Patrem suum, ut in omni loco adoremus Patrem et Filium et Spiritum, in sæcula. Amen.

## **MONITUM**

## IN SEQUENTEM HOMILIAM.

Circa hanc sive homiliam, sive orationem, hæc notat Savilius: « Orationis hujus præfationem Chrysostomi esse res ipsa dicit. Est enim sumpta tota ad verbum ex Oratione tertia in Davidem et Saül, quam vide p. 89 (Tomo 4 hujus Editionis, col. 695). Ipsa vero oratio Chrysostomi non est, quamvis per omnes pene bibliothecas sub ejus nomine descripta reperiatur. Nec enim stylus tumidum quiddam et inflatum sonans, nec inventionis ratio, frigida satis et inepta, Chrysostomum omnino refert. Longissimus in periodis, audacissimus in metaphoris ( quæ debent esse ve-

recundæ) est, quisquis eum habuit: et humano capiti cervicem pene equinam junxit, quicumque procemium hocoperi suo præposuit. Itaque poterat rectius inter dubia rejici, aut etiam ad spuria detrudi. Hie per errorem locum inter genuina occupavit, » etc.

Nugacis sane Græculi commentum hoc in tenebris reliquissem, nisi prior edidisset Savilius. Ilic enim scriptor, etiamsi aliquam eloquentiæ et inventionis speciem utcumque saltem præ se ferat, puerilia multa admiscet: ne quid tamen prætermisisse videar, eam Latine translatam inter Spuria ablegavi.

QUOD NON SIT ACCEDENDUM AD THEATRA, QUODQUE ID PLANE ADULTEROS REDDERE SOLEAT SPECTATORES, SITQUE DISSENSIONUM AC LITIUM CAUSA; ET DE ABRAHAMO.

ज्ञान

1. Multos puto eorum, qui nos nuper deseruerunt et ad illa iniquitatis plena theatra accesserunt, lodie adesse. Optaremque illos clare nosse, ut a sacris liminibus expellerem, non ut semper extra manerent, sed ut emendati rursus intrarent. Quandoquidem patres lapsos filios sæpe e domo exigunt, et a mensa arcent, non ut sic perpetuo his priventur, sed ut hac castigatione ad meliorem frugem redacti, cum pari decore honoreque ad paternam hereditatem revertantur. Hoc et pastores faciunt: scabie plenas oves a sanis sequestrant, ut deposito morbo, rursus ad illas reducantur, ne morbo laborantes totum gregem inficiant. Ideireo nos vellemus illos nosse: sed etiamsi illos corporeis oculis discernere non valeamus, sermo illos ntique dignoscet, et eorum tacta conscientia suadebit illis ut egrediantur, docens illum solum intus esse, qui dignum hoc loco gerit animum; illum vero qui corruptis moribus in hoc cœtu versatur, etiamsi corpus introduxerit, tamen expellitur et magis eliminatur, quam ii qui exclusi

sunt, ac nondum potucrunt sacræ mensæ consortes esse. Illi enim qui secundum divinas leges expulsi sunt et extra manent, interim tamen bona spe sunt: si enim velint peccata corrigere, per Ecclesiam, a qua exciderunt, potucrunt cum pura conscientia rursum redire. Qui autem semetipsos deturparunt, jussique sunt non prius accedere, quam sordes ex peccatis contractas deposuerint: deinde impudenter agentes, gravius vulnus, majusque ulcus efficiunt. Non enim ita peccare grave est, ut post peccatum impudenter agere, nec obtemperare sacerdotibus hujusmodi præcepta dantibus. Et quod tantum peccatum admiserunt, inquies, ut a sacris hisce septis ejiciantur? Ecquod quæras aliud peccatum gravius, quam, cum se plane adulteros fecerint, impudenter tamquam rabidos canes ad sacram mensam insilire? Ac si vis discere adulterii modum, non meum proferam sermonem, sed ejus qui nos de tota vita judicaturus est. Qui respexerit, inquit, mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est eam in corde sum

•

Είπε, φησίν, ὧ πάτερ, 'Ιδού τὸ πῦρ καὶ τὰ ξύλα, ποῦ ἐστι τὸ πι όξατον τὸ εἰς όλοκάρπωσιν; Πάλιν φωνή τοῦ παιδὸς δριμύσσει σπλάγχνα πατρός 'πάλιν άλλος πειρασμὸς ἔσχεν αὐτὸν φοδερός πάλιν άλλη βάσανος συνέσχε τὸν δίκαιον οὐκ ἐλάττων τῆς πρώτης, οὐδὲ φιλανθρωποτέρα. Καὶ πῶς ὰν οὐ κατεπλάγη δάκρυσιν ὁ 'Αδραάμ, μηκέτι προσδοκήσας λοιπόν πατὴρ ἀκοῦσαι; Οὐ λέγει τι γορολν, οὐ θορνώδες αθέγγεται 'ἀλὶ' ἀτοριεί Ού λέγει τι γοερόν, ου θρηνώδες φθέγγεται άλλ' άτρεμεί τη ψυχή και ακλινεί λογισμῷ ἐδέξατο την φωνην τοῦ παιδός την ηδίστην, και άνταποκρίνεται, και λόγους μεταδιδοί. Ο Θεός δύεται, τέκνον, πρόβατον είς θυσίαν. Είτε παραθαρρύνων τὸν παθοά τοῦτο ἔφη, είτε και προφητεύων το μέλλον ο ᾿Αδρράμ. Ἐν οὲ τῷ φθάκαι προφητεύων το μελλον ο Αρρααμ. Έν σε τω φθάσαι σπουδή τον προσταχθέντα τόπον, οἰχοδομεῖ τον βωράν, το θυσιαστήριον έτοιμάζει, μάχαιραν εὐτρεπίζει, καὶ τὸ πῦρ καὶ τὰ ξύλα ὁ πατήρ παρατιθεί τῷ παιδί. Απτεται μετὰ τούτου τοῦ υἰοῦ ὁ πατήρ, καὶ οὐδὲν ἀντιπράττει ἡ φύσις προς κώλυμα. Έξεδωκεν έαυτον ὁ Ἰσαὶχ τῷ πατρὶ, ἴνα χρήσηται αὐτῷ καθ δν τρόπον βούληται. Τίνα πρῶτον θαυμάσω, ἡ τίνα καταπλαγῶ; ποιω τρόπον στέσανον πλέξοι τῶν ἐγνονιμον τολυ ἐπλος τὸ πλος καθι πρόπον στέσανον πλέξοι τῶν ἐγνονιμον τολυ ἐπλος τὸ κλος τολος και τολος και τολος και τολος τον ἐγνονιμον τολυ ἐπλος τὸν ἐγνονιμον τολυ ἐπλος τολος το και τολος και τολος και τολος τολος το πρώτος και ἐγνονιμον τολος το πλος τολος τολος τολος το πλος τολος τολος τολος τολος τολος τολος τολος τολος το πλος το πλος τολος οίφ τρόπο στέφανον πλέξω των έγχωμίων; τον έπι τον φίλτατον χείρας επιδαλόντα διά την πρός τον Θεόν άγάπην και εύνοιαν, ή τον μέχρι θανάτου πατρι ύπακούσαντα, καὶ οὐράνιον σφαγήν παρ' αὐτοῦ δεχόμενον; 'Ο μέν γάρ τῆς φύσεως ὑπερῆρεν ἐαυτὸν, τοῦ Θεοῦ τὴν έντολην τής φύσεως προτιμών ο δε μέχρι θανάτου έντολην της φύσεως προτιμών δ δὲ μέχρι θανάτου ὑπήχουσε τῷ πατρὶ, χεῖρον θανάτου εἰδῶς τὸ λυπησαι πατέρα. Έντεῦθεν ὁ ᾿Αδραὰμ λαδὼν δέσμιον παῖδα, οὐ ναρχεῖ τὴν χεῖρα, οὐχ ἐξίσταται τὸν νοῦν. Ὑστάκις ίδω τοὐτου τοῦ παιδὸς τὰς εἰκόνας, οὐδέποτε [σχυσα ἀδα-κρυτὶ παρελθεῖν, ἐνεργοῦς μοι τῆς τέχνης ὑπ' διν ἀγα-γούσης τῆ ἱστορία ταὐτη σαρῆ κατανόησιν α. Πλησίον προέκειτο τοῦ θυσιαστηρίου ὁ Ἰστάκ, τῷ πατρὶ ἐπὶ γονι ὁκλάσας, περιηγμένας τε ἔχων εἰς τοὑπίσω τὰς χεῖρας, κατόπιν τοῦ ᾿Αδραὰμ τὴν ἀγκύλην πατοῦντος. ἔἶτα τῆ μιὰ χειρὶ τὴν κόμην πρὸς ἐαυτὸν τοῦ παιδὸς ἀνακλάσας, ἐπικύπτει πρὸς αὐτὸν, καὶ βλέπει τὸ πρόσω-πον τοῦ Ἰσαὰκ πρὸς αὐτὸν ἐλεεινῶς βλέποντα, καὶ τὴν ανακασας, επικυπτει προς αυτον, και ρεεπει το προσω-πον τοῦ Ἰσαάκ πρὸς αὐτὸν ἐλεεινῶς βλέποντα, καὶ τὴν κληγὴν μένοντα μ. καθωπλισμένην ἔχων τῷ ξίφει τὴν δεξιὰν κατευθύνει τὴν σφαγὴν, ἄπτεται τοῦ σώματος. ὅξη πρὸς φάρυγγι ἡ ἀκμὴ τοῦ ξίφους. ἡν ώθησαι τὴν ἡς καὶ τοῦς καὶ τοῦς σπλάγχνων αὐτοῦ, καὶ τότε δὴ θεόθεν ἡ κωνὴ ἐγίνετο. τὴν ὀργὴν ἐπέγουσα, καὶ τὸ θεόθεν ή φωνή έγίνετο, την όργην έπέχουσα, και το Εργον χωλύουσα 'Αδραάμ γάρ, 'Αδραάμ, μή έπιδάλης, φησί, την χείρα τῷ Ίσαὰκ, μηδέ τι κακόν πράξης είς τον σον υίον. Νύν γαρ ξηνων αληθώς, ότι φοδή τον

• Congruenter diceretur βλέποντος... μένοντος.

θεόν, και ούχ έφείσω δί έμε του σου ά 'ίδου κριος ιδέδεται έν τῷ φυτῷ τοῦ Σαδέκ' ἀνένεγκε αὐτὸν άντι τοῦ 'Ισαλκ, φησίν, ὅπως ρηθῆς ὅτι προσεδεξάμην ἐγὼ τὴν 6υσίαν, τὴ προαίρεσιν. Έθαύμασαν ἄγγελοι, ἀρχαὶ καὶ θρόνοι, χυριότητες, καὶ πάσαι αἰ στρατιαί το ούρανοὶ, ήλιος καὶ σελήνη, καὶ ἀστέρων χος 550) τῷ παραδύξῷ θεάματι το δὲ Θεὸς ἡρκέπθι προαιρέσει τοῦ πιστοτάτου δντως καὶ ὁσίου και έφησε πρός αὐτόν Εὐλογών εὐλογήσω,: θύνων πληθυνώ τὸ σπέρμα σου έπὶ τῆς γι ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ, ἐπειδή ὑπήκουσας τῆ μου προθύμως, και Εσπευσας πληρώσαι το τη το έμον. Και Εδωκεν ο Θεος προβατον έκ τη άντι του παιδαρίου τελέσαι την θυσίαν. Ου γ Θεός επί νεκρά θυσία διά κνίσσης και καπνοῦ μένη αυτώ, αλλά θυσίαν ζωσαν, άγίαν, εὐάρε λογικήν λατρείαν επιζητεί παρ' ήμῶν, καθὼς ό λος παραινεί πάσι, σαφώς επιστάμενος τουτο ε Θεφ. Ου γάρ θέλων ο Θεός παιδοχτόνον πο Αδραάμ, έλεγεν άνενεγκείν τον υίον, άλλ ίνα δ τοίς τον κόσμον οίκοῦσιν, ὅτι σφόδρα ἡγάπα τ 'Αδραάμ, ότι ούκ έφείσατο δι' αύτὸν του 'Ισαί μονογενες έχων το παιδάριον. Διο καλ μυστής δείξεν ο Θεός ὡς φίλω τῷ ᾿Λδραὰμ μέγα κ δοξον. Διὰ γὰρ τῆς θυσίας ἰερεὺς ἐγένετο, ἐν δὶ αύτον προφήτην έποίησε και έγνώρισεν αύτῷ υψιστος, ότι μέλλει και αύτος τον μονογενή Τι ύπερ του χόσμου, Γνα σώση εχ της πλάνης το άνθρώπων θεός ενανθρωπήσας. Τοῦτο γάρ εκ άντι Ισαάκ δεδωχώς πρόδατον έκ τοῦ Σαδέκ είς θυσίαν. Έπειδη γάρ έμελλον οι δύσπιστοι άπιστείν τῷ τοχετῷ τῆς ἀγίας Παρθένου, τλ ήδύνατο δίχα κοίτης άνδρικής κυοφορήσαι υίδν, χανον δν. διά τοῦτο ἐκ πέτρας παρήγαγε τὸν κ τὸ παράδοξον έχ τούτου πιστώσηται, δτιπερ β της αύτου θεότητος πάν το προσταττόμενον εύθ σταται. 'Ως ούν έχει δ λόγος πρόδατον ὑπέστι τως εν τἢ παρθένω ὁ Λόγος σάρξ ἐγένετο ' κι τὸ πρόδατον εν τῷ φυτῷ ἐδέθη, οῦτως ὁ Μον σταυρῷ καθηλώθη. Διὰ τοῦτο ἐδόα ὁ 'Hoataς λί πρόδατον ήχθη έπλ σφαγήν δρωνος. Πάλιν ριος Ίουδαίοις Ελεγεν 'Αδραάμ έπεθύμει τη μου ίδεϊν, καλ είδε καλ έχάρη, την του πάθου εν τῷ τύπφ Ἰσαὰκ, ἐν δρει τῷ ἀγίω. Εὐλι Θεός ό προτυπώσας ήμεν πάντα πρός σωτηρία άγιαις Γραφαίς, και έλθων έπλήρωσε τους λό: προφητών, και άνηλθεν εν δόξη πρός τον αύτου ενα έν παντί τόπιρ προσχυνώμεν τις Πατρί σύν τῷ Πνεύματι, εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν.

[557] Είς τὸ μὴ πλησιάζειν θεάτροις, καὶ ὅτι μοιχοὺς ἀπηρτισμένους ποιεῖ, καὶ ὅτι ἀθυμίας αἰτι πολέμου τοῦτο, καὶ είς τὸν `Αδραάμ.

ἄπασαν ἐμπλήση τῆς ἀρόωστίας ἐκείνης. Διά π
καὶ ἡμεῖς ἐδουλόμεθα τούτους εἰδέναι ἀλὶ ἐι
τοῖς αἰσθητοῖς ὀφθαλμοῖς αὐτούς διακρίναι δυκὶ
λόγος αὐτοὺς ἐπιγνώσεται πάντως, καὶ τοῦ ͼν
αὐτῶν ἐπιλαδόμενος, πείσει ράδίως ἐκόντας
ὑπεξελθεῖν, διδάσκων ὅτι ἐκεῖνος ἔνδον ἐστὶ μόκε
ἐνταθθα διατριδῆς ἀξίαν παρέχων τἡν γνώμτν
μετὰ πολιτείας διεφθαρμένης τοῦ ἰεροῦ τούτου μ
απλόγου, κὰν τὸ σῶμα ἐνταθθα εἰσάγη, ἐκδέ
καὶ τῶν ἀποκεκλεισμένων ἔξω καὶ μηδέπω δυκ
τῆς ἱερᾶς μετασχείν τραπέζης μάλλον ἀπαλι
Έκεινοι μὲν γὰρ οἱ κατὰ τοὺς τοῦ Θεοῦ νόμους
δέντες, καὶ μένοντες ἔξω, τέως χρηστάς ἔχω
ἐλπίδας κὰν γὰρ θέλωσι διορθώσασθαι τὰ παραπέ

Bois:us propouit ἐναργῶς μοι τ. τ. ὑ ŏ. άζ. τῆς ἱστορίας ταὐτης σ. χ.

α΄. Πολλούς οίμαι τῶν πρώην καταλιπόντων ἡμᾶς καὶ πρὸς τὰ θέατρα τῆς παρανομίας αὐτομολησάντων παρείναι τήμερον. Καὶ ἐδουλόμην εἰδέναι τούτους σαφῶς, ὅστε αὐτούς τῶν ἰερῶν ἐκδαλεῖν προθύρων, οὐχ ἴνα μένωσιν ἔξω διηνεκῶς, ἀλλ ἵνα διορθωθέντες ἐπανέλθωσι πάλιν. Ἐπεὶ καὶ πατέρες παίδας σφαλλομένους τῆς σἰκίας ἐκδάλλουσι πολλάκις, καὶ τῆς τραπέζης ἀπείργουσι, οὐχ ἴνα διὰ παντὸς τούτων ἐκπέσωσιν, ἀλλ' ἴνα βελτίους τῆ νουθεσία ταὐτη γενόμενοι, μετὰ τῆς προσηκούτης δόξης καὶ τιμῆς ἐπὶ τὸν πατρῷον ἐπανέλθωσι κλῆρον. Τουτο καὶ ποιμένες ποιοῦσι τὰ ψώρας ἐμπεπλησμένα πρόδατα τῶν ὑγιαινόντων ἀπείργουσιν, ἴνα ἀποθέμενα τὴν ἀρβωστίαν, μετὰ ἀσφαλείας πρὸς τὰ ὑγιαίνοντα ἐπανέλθη πάλιν, καὶ μὴ νοσοῦντα τὴν ἀγέλην

flexum filium stante. Deindé altera manu coma pueri ad se reducta respicit eum, videtque faciem Isaaci se miserabiliter intuentis, et ictum exspectantis : armatam gladio dexteram habens, ad necem se comparat, corpus contingit; jam gladii acies jugulum petit, contra propria viscera ensem impulsurus erat, tunc a Deo vox emittitur, animum cohibens, opus impediens : Abraham, Abraham, inquit, ne injicias manum tuam in Isaacum, neque mali quidpiam facias silio tuo. Nune enim vere cognovi quod timeas Deum, et non pepercisti propter me dilecto tuo (Gen. 22.12). Ecce aries alligatus est virgulto Sabec': accipe et offer illum pro Isaaco, ut certior fias me acceptum habuisse sacrificium tuum, fervensque propositum. Mirati sunt angeli, principatus, potestates, throni, dominationes et omnes exercitus; obstupuere cæli, sol, luna, stellarum choreæ in tam mirabili spectaculo : Deo autem satis fuit voluntas vere fidelissimi et sancti Abrahæ, aitque illi : Benedicens benedicam, et multiplicans multiplicabo semen tuum super terram sicut stellas cæli, quia obediisti alacriter voci meæ (Ibid. v. 47. 18), et sestinasti implere præceptum meum. Deditque Deus arietem de petra pro puero ad perficien-dum sacrificium. Non enim delectatur Deus in mortua victima per nidorem et fumum ipsi oblata; sed hostiam viventem, sanctam, beneplacentemque, rationabilem cultum expetit a nobis, quemadmodum Apo-stolus præcipit omnibus, probe sciens hoc Deo placere Rom. 12. 1). Non enini quod vellet Deus Abrahamum Alii interfectorem reddere, præcipit ei ut filium offer-

ret; sed ut omnibus per orbem ostenderet, quam ferventer Deum amaret Abraham, cum propter eum non pepercerit Isaaco, etiamsi unigenitus puer ejus esset. Quamobrem Deus Abrahamo ut amico mysterium exhibuit magnum et mirabile. Per sacrificium enim sacerdos factus est, in figura autem prophetam illum effecit; docuitque illum Deus altissimus daturum se quoque esse unigenitum Filium suum pro mundo, ut Deus incarnatus ab errore genus hominum servaret. Illud enim significavit, cum pro Isaaco dedit ovem ex Sabec ad sacrificium. Quia enim futurum erat ut increduli homines sanctæ Virginis partui non crederent, quomodo videlicet poluisset sine concubitu viri filium parere, quasi res fieri non potuisset, ideo de petra produxit arietem, ut per hoc rei incredibili fidem faceret, nempe voluntate ejus divinitatis omne mandatum statim impleri. Quemad-modum ergo ibi Verbum arietem protulit, sie in Virgine Verbum caro factum est. Ac quemadmodum aries in virgulto alligatus erat, sic Unigenitus in cruce affixus fuit. Ideo clamat Isaias dicens: Sicut oris ductus est ad occisionem sine voce (Isai. 53. 7). Rursumque Dominus Judicis dicebat, Abraham desiderabat videre diem meum, et vidit, et gavisus est (Joan. 8.56), nempe diem passionis in figura Isaaci, in monte sancto. Benedictus Deus, qui præfiguravit nobis omnia ad salutem in Scriptur's sanctis, et cum venisset implevit prophetarum sermones, et ascendit in gloria ad Patrem suum, ut in omni loco adoremus Patrem et Filium et Spiritum, in sæcula. Amen.

## MONITUM

### IN SEQUENTEM HOMILIAM.

Circa hanc sive homiliam, sive orationem, hace notat Savilius: « Orationis hujus præfationem Chrysostomi esse res ipsa dicit. Est enim sumpta tota ad verbum ex Oratione tertia in Davidem et Saül, quam vide p. 89 (Tomo 4 hujus Editionis, col. 695). Ipsa vero oratio Chrysostomi non est, quamvis per omnes pene bibliothecas sub ejus nomine descripta reperiatur. Nec enim stylus tumidum quiddam et inflatum sonans, nec inventionis ratio, frigida satis et inepta, Chrysostomum omnino refert. Longissimus in periodis, audacissimus in metaphoris (quæ debent esse ve-

recundæ) est, quisquis eum habuit: et humano capiti cervicem pene equinam junxit, quicumque procemium hocoperi suo præposuit. Itaque poterat rectius inter dubia rejici, aut ctiam ad spuria detrudi. Hie per errorem locum inter genuina occupavit, » etc.

Nugacis sane Græculi commentum hoc in tenebris reliquissem, nisi prior edidisset Savilius. Ilic enim scriptor, etiamsi aliquam eloquentiæ et inventionis speciem utcumque saltem præ se ferat, puerilia multa admiscet: ne quid tamen prætermisisse videar, eam Latine translatam inter Spuria ablegavi.

QUOD NON SIT ACCEDENDUM AD THEATRA, QUODQUE ID PLANE ADULTEROS REDDERE SOLEAT SPECTATORES, SITQUE DISSENSIONUM AC LITIUM CAUSA; ET DE ABRAHAMO.

田田

1. Multos puto corum, qui nos nuper deseruerunt et ad illa iniquitatis plena theatra accesserunt, hodie adesse. Optaremque illos clare nosse, ut a sacris liminibus expellerem, non ut semper extra mane-rent, sed ut emendati rursus intrarent. Quandoquidem patres lapsos filios sæpe e domo exigunt, et a mensa arcent, non ut sic perpetuo his priventur, sed ut bac castigatione ad meliorem frugem redacti, cum pari decore honoreque ad paternam hereditatem re-vertantur. Hoc et pastores faciunt : scabie plenas oves a sanis sequestrant, ut deposito morbo, rursus ad illas reducantur, ne morbo laborantes totum gregem inficiant. Ideireo nos vellemus illos nosse : sed etiamsi illos corporeis oculis discernere non valeamus, sermo illos ntique dignoscet, et eorum tacta conscientia suadebit illis ut egrediantur, docens illum solum intus esse, qui dignum hoc loco gerit animum; illum vero qui corruptis moribus in hoc coetu versatur, etiamsi corpus introduxerit, tamen expellitur et magis eliminatur, quam ii qui exclusi

sunt, ac nondum potucrunt sacræ mensæ consortes esse. Illi enim qui secundum divinas leges expulsi sunt et extra manent, interim tamen bona spe sunt: si enim velint peccata corrigere, per Ecclesiam, a qua exciderunt, potucrunt cum pura conscientia rursum redire. Qui autem semetipsos deturparunt, jussique sunt non prius accedere, quam sordes ex peccatis contractas deposuerint: deinde impudenter agentes, gravius vulnus, majusque ulcus efficiunt. Non enim ita peccare grave est, ut post peccatum impudenter agere, nec obtemperare sacerdotibus hujusmodi præcepta dantibus. Et quod tantum peccatum admiserunt, inquies, ut a sacris hisce septis ejiciantur? Ecquod quæras altud peccatum gravius, quam, cum se plane adulteros fecerint, impudenter tamquam rabidos canes ad sacram mensam insilire? Ac si vis discere adulterii modum, non meum proferam sermonem, sed ejus qui nos de tota vita judicaturus est. Qui respezerit, inquit, mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est eam in cerde sme

543

(Matth. 3. 28). Quod si mulier que forte in foro occurrit, quoquovis modo sit vestita, se curiosius intuentem sarpe solo conspectu cepit : qui non simpliciter nec fortuito casu, sed tanto studio, ut ipsam Ecclesiam despiciant, ideo illuc ascendunt, bidenque diu manent, et infamibus illis mulieri-bus delixi sunt oculis, quomodo poterunt dicere se non ad concupiscentiam vidisse, ubi verba lasciva et cantica meretricia, et vox multæ plena voluptatis, et oculorum pigmenta, et miniatæ genæ, vestis accurate composita, habitusque lenocinio plenus, alixque multre illecebræ ad fallendum demulcendumque spectatores compositæ: ignaviaque animi intuentibus, multaque effusio, atque vel ipsius loci, nec non corum quæ prius, quæ postca recitantur ad lasciviam suasio, cantus demolcens fistularum, tibiarum et similium, qui animi robur frangit, sedentiumque corda meretricum insidis invadenda apparat, captuque facilia reddit, carumque opera a Christo separat? Si euim hic, ubi psalmì, et orationes, divinorumque eloquiorum conciones, Dei timor et pietas multa, sæpe quasi quis-piam fur callidus, concupiscentia clam ingreditur : quomodo ii, qui in theatro sedent, qui nilul sani vident vel audiunt, sed multa turpitudine, multa lascivia pleni, ac per omnia obsessi, per aures, per oculos. possint malam illam concupiscentiam superare? cum non possint autem, quomodo poterunt ab adulterii crimine innoxii esse? qui vero ab adulterii crimine liberi non sunt, quomodo poterunt sine pænitentia hæc sancta limina ingredi, et hujus præclari cœtus consortes esse? Ideoque admoneo et precor, ut postquam confessione et pœnitentia aliisque omnibus peccatum hujusmodi spectaculo contractum abluerint, sic divina cloquia audiant. Non enim leve peccatum admisistis: id quod exemplis clare ostenditur. Si quis enim servus in arcam, ubi heri vestimenta pretiosa et aurea jaco-bant, servilem vestem sorde pediculisque plenam deponeret, an, quæso, contumeliam hanc æquo animo terres? Quid vero, si quis in vas aureum, quod unguenta perpetuo habere soleret, stercus et lutum infunderet, nonne eum qui id perpetrasset plagis oncrares? Ergone arcularum, vasorum, vestium, unguentorum tantam curam habebimus, animam vero nostram illis omnibus viliorem esse censebimus? et ubi spirituale unguentum infusum est, diabolicas pompas immittemus, satanica colloquia, et cantica fornicatione referta? Et quomodo Deus hac ferat, die mihi? Quamquam non tantum sit intervallum unguentum inter et lutum, vestimentaque herilia et servilia, quantum inter spiritualem gratiam et hanc malam operationem. Non times, o homo, dum iisdem oculis lectum in orchestra vides, ubi exsecranda adulterii spectacula repræsentantur, et hanc sacram mensam, ubi horrenda mysteria consummantur? dum iisdem auribus meretricem audis turpia loquentem, et prophetam Apostolumque te mysteria docentem : dum codem corde letifera pharmaca et tremendum sacrificium excipis? Annon hinc familiarum eversiones, counubiorum corruptiones, bella, lites in domibus? Cum enim ex illo spectaculo emollitus fueris, atque remissior factus, lascivior omnisque continentiæ inimicus, reversusque videris uxorem tuam, ingratius plane illam videbis, quæcumque tandem fuerit. Incensus enim concupiscentia ejus, quam in theatris vidisti, et externi illius spectaculi illecebris captus, pudicam, ornatam, totiusque vitæ consortem despicis, contumelia afficis, mille probris oneras, cum ni hil prorsus coarguendum habeas, sed pudeat te et morbum fateri, et vulnus ostendere, quod inde reversus attulisti, alias nectis causas, occasiones odii quæreus absurdas, et omnia quæ domi sunt contemuens : ad illam bane unam impuram concupiscentiam, qua vulneratus es, animum adjicis, menteque circumfers sonitum vocis, habitum, aspectum, motus, omniaque meretricia simulacra, nihil domi cum voluptate vides. Et cur dicam uxorem et ædes? Ipsam quoque eccle-

siam injucundius respicies, invitoque animo audi verba de castitate. Neque emm bæc tibi doctrina, s accusatio crunt, atque in desperationem paulati detractus, te demum totum ab hac doctrina absci des. Ideirco rogo vos omnes, ut fugiatis prava il theatrorum spectacula, et eos qui his vacant absu hatis. Neque enim recreatio sunt illa, sed exitiu supplicium, pernicies. Quid prodest illa temporan voluptas, quando perpetuus hinc dolor paritur : die noctuque stimulatus, a concupiscentia omnib molestus et durus evadis? Teipsum ergo examir qualis nempe sis, cum ab ecclesia recedis, qua cum a theatris : atque utriusque dies mutuo confe nihilque opus habebis sermone nostro. Satis en erit utriusque comparatio, ut ostendatur quid magi quid utilitatis bine accedat, et quantum inde deti menti. Hæc jam vestræ caritati dixi, et numqua finem dicendi faciam. Sic enim ægrotantium mon medebimur, eos autem qui sanitate gandent confirm bimus. Utrisque enim hujusmodi sermo utilis es illis, ut abscedant, his, ne labautur. Verum quia opi tet eos qui increpant, id moderate facere; hic adm nitionem finiemus, et quæ supercrant ex præceder argumento reddemus, atque ad patriarcham nostra Abraham redibimus. Etenim pictoribus mos, cum a curatam volunt depingere imaginem; uno, duob tribusve diebus, eos quos depingere volunt coram sedentes constituere, ut ex frequenti aspectu accur tius formam exprimant. Quia igitur nobis jam prop situm est, non corpore forme modum depinger sed animæ pulchritudinem, intelligibilem format florentem justi virtutem, ejus mansuetudinem, anii magnitudinem, ejusque cæteras omnes virtutes; l diutius par est immorari, ut perfrequentem sermon conspectum ab archetypi similitudine non aberreme Si enim corporeæ imagines aliquid solatii videntib afferunt, multo magis animæ imagines. Illas por non ubique conspicere possumus; necesse quippe e ut uno in loco constituantur; hanc vero quocumqu volueris circumferre potes. Nam si illam in men penuario recondas, ubicumque fueris, frequent respicere poteris, et magnam hine referre utilitater Ac quemadmodum ii, qui oculis laborant, si spongi et cœrulei coloris pannos teneant, et frequenter in il respiciant, aliquid solatii ex hujusmodi colore perc piunt: ita et tu si patriarchæ Abrahæ imaginem e oculos habueris, ac frequenter in cam respecericiamsi sexcenties ira, sive alius quivis pravus aff ctus mentis oculum agitaverit aut turbaverit, illud it tuens virtutis exemplar, perfectam accipies sanit tem, puramque philosophiam. Demum, si placet, a propositum sermonem reducamus.

2. Beatus Moyses, dilecte, qui per pia opera De familiaris fuit, qui præ omnibus prophetis, qui pæ illum fuerunt, peculiaribus dignatus est Creatori colloquiis, utpote cum Deus ipsum os ad os alloqui tus sit in specie, non per ænigmata, qui divinigne, illuminandi solum, non urendi vim liabente, a Dei contemplationem institutus est, qui divino con silio deus Pharaonis appellatus est, et veneranda appellationis consortio, præ iis omnibus qui tunt erant, ornatus est, qui divinitus immissarum Egyptiis plagarum minister terribilissimus constitutus est et operatricis Dei virtutis velocissimus famulus visus est, qui Spiritus sancti lucerna illustratus est, secundum spiritualem mentis oculum, et antiquorum omnipotentis artificis operum enarrator sero licel fuit, hie vir beatus post enarratam pulchram illam et bene ordinatam mundi creationem, ad priscore illorum hominum historiam venit, partim prob-rum, partim improborum, et bonorum quidem [elicissimum exitum, malorum vero exsectandum finesi descripsit, ut ex mundi creatione circa Dei culum erudiamur, ex priscorum vero vita, nequitiam arasari , virtulemque colere doceamur , sicque facile religiosam et beatam vitam ducamus. Multa certe

file priscorum gesta, virtute probitateque plena scripto tradidit: ipsaque ut exemplar conspicuum posteris ad imitandum proposuit. Docet nos utique Abel, copiosorum Dei munerum, antequam eis utamur, primitias esse Deo offerendas, neque brutam ventris voracitatem esse Dei honori anteferendam. Nam ei, qui antiquissimus omnium erat, beatus hic Abel ovium primogenita immolabat, nihil postremo-tum ad cultum primi proferens, sed fructuum primitiis primum genitorem glorificans. Post illum ad justitiam instituit admirandus Noe, qui toto inique agente mundo, solus justitiæ lancem in bonis justitiæ operibus non declinantem servavit. Magnum castita-tis exemplar juvenibus proponitur beatus Joseph, qui in juvenili corpore castitatis canitie floruit, et in servili habitu strennus carnis voluptatum dominus apparuit. Verum hi beati viri peculiares forte quædam sunt bonorum imagines; sed unius viri mentionem facit Abrahæ progenitoris, in una persona toti orbi cippum erigens, omnis virtutis specimen, ad imitationem. Sane justi omnes, sancti omnes, fidelem Abrahamum patrem se habere gloriantur, et hanc cognationem honori sibi ducunt. Per hunc enim fidelibus zelus fidei inest; hospitalibus ipse hospitalitatis doctor est, idque operibus, non verbis; religionis athletæ coronantur, ejus fortitudinem imitantes; hujus archetypi imagines sunt omnes magnanimi; ejus imitandi studium tantam justorum multitudinem peperit ; ex hac Dei amante radice, omnes pullularunt Dei amantes. Et cur singula persequor ? Omnes enim, ut ita dicam, quorum lux fulget coram hominibus, ex fideli progenitoris lucerna accensi fuerunt, lan-tosque ei probos filios pii mores pepererunt. Mentiri enim non potest is qui dicit, Patrem multarum gen-tium posui te (Gen. 17. 5). O beata anima, quæ tantam præclarorum operum copiam in unum collegit! Tu feracissinsus vere ager, tu planities fructuosissima piorum operum, tu pratum floridum omnigenis justitiæ floribus vernans; tu corona speciosa, mediam continens camque fulgentem fidei margaritam. Præcepit Deus: Egredere de terra tua (Gen. 12. 1): tu vero non neglexisti, sed iter capessivisti, antequam mandatum compleretur. Addidit dicto, Egredere de terra tua, illud, Et de cognatione tua : tu vero non emollitus es ex amore generis tui, generi ejus auctorem antese-rens. Dixit Deus, Egredere de terra tua et de cognatione tua, quodque his gravius est, Et de domo patris tui : sed ex iis, quæ Deus præcepit, nihit durum existimasti. Non cohibuit animi tui alacritatem honor patris, non amor matris, non affectus erga cognatos. Non cogitasti quot lacrymas vetula mater ob te fundet, non quot te fletibus senex pater prosequuturus sit. Non enim putasti te humaniorem illo esse debere, qui le vocavit. Erat tibi pater venerandus, sed non quantum omnium Pater : amabas matrem, sed magis Dei cultum. Paternam domum, et divitias progenitoris sprevisti. Sciebas enim solas fidei divitias animæ competere, immortalem possessionem, thesaurum numquam expilandum. O qualis stella, Lucifero splendidior, ex oriente in Palestinam effulsisti! In tenebroso multorum deorum saculo, latos emisisti piæ religionis radios. Te Deus bonum pietatis ferculum in acerbam Chananæorum gentem immisit. Tu tamquam sal benignitatis, improbæ vitæ condimen-tum fuisti. Tu tranquillus apparuisti hospitalitatis portus in medio tempestatis, in media alienigenarum immanitate.

3. Quomodo, o vir beate, benignum tuum describam tabernaculum? quomodo non mirabor quercum Mambre (Gen. 18. 1) quam tu bonis moribus tuis mitem effecisti? Hoc tabernaculum commune erat viatoribus domicilium, unum hospitibus omnibus lautum convivium: totius orbis paudocheum sine mercede: non in remoto loco situm, ut requiei lucrum interet, sed in deserto quidem, sed media in via, et prope communi totius Palæstinæ diversorio. Tu sub

quercu totam diem transigebas bonus viatoribus requiei capiende nuntius. Visus est tibi Christus, o vir admirande, a duobus angelis stipatus, et propter hospitalitatem factus es et Dei et angelorum contubernalis. O beatum tabernaculum, quod Deum cum angelis per comomiam excepit! Visus est tibi Christus hominis forma divini sui et salutaris adventus mysteria enuntians : attamen præsentis gloriam nequaquam te ob servilem formam latuit. Habebas enim alios oculos quibus Dominus cognoscitur. Noveras igitur mediatorem Dei Filium, qui in medio duorum anima-lium appariturus erat. Miror certe tuam, o vir beate, erga eos qui tibi adstiterunt diligentiam : poteras enim jubere famulo, et jussu officium præstare ; cucurristi tu senex ad boves, ardenti desiderio senile corpus fulciens. Operum consors alacris erat uxor, et panum azymorum copia mensam coronabat : neque enim fermentationem exspectavit hospitalitatis studium. Omnia porro agebantur cum timore et veneratione, non quasi viros excepisset hospitio, sed quasi Deo sacrificium obtulisset. Ideo praclarus est, o vir beate, tuæ hospitalitatis fructus, præclara amoris erga Deum merces. Solvuntur enim præter omnem spem sterilis vulvæ vincula, emortuaque senis mem-bra ad germani filii semen florent, et ab unigenito Deo unigeniti filii nuntium accipis. Circa hoc tempus inquit, veniam, et erit Saræ filius (Gen. 18. 10). Quo-modo tuam pro merito laudabo fidem, o beatissime? Neque enim circa promissionem disseruisti, neque circa pollicitationem claudicasti, neque cogitasti corpus tuum emortuum, cum centenarius prope esses : neque respexisti in sterilitatem vulvæ Saræ; sed corroboratus es side, sciens Deum quæ promisit im-plere posse. Neque enim naturæ affectionibus servit naturæ Creator, quia naturæ necessitati non subjacet Deus in operibus suis, cum omnis naturæ sit Opifex: sequitur autem natura ad omnem mutationis speciem liberam Opificis voluntatem. Itaque non a spe lap-us es, o vir beate, sed pater in constituto tempore, et in emortua senectute vocaris. Ac primus vides ex Sara fructum, ac miraris quomodo vetulæ præter spem lactis fontes emanent : pauloque postea cum prole balbutis, filiumque doces te vocare patrem, hanc postulans a filio appellationem, quam prius gratia per promissionem firmaverat. Quomodo ea que subsequita sunt gesta narrabo, vir admirande? quomodo excelsam tuam et celebratam fidem annuntiabo? Supra fidem est fides tua, supra auditum omnem sancta illa tua erga Deum obsequentia. Quis enim credet umquam, quod pater filium suum in hostiam sincere Deo obtulerit? Forte nos soli credimus, qui patres non fuimus, qui prolis amorem a natura non didicimus. Accedat hujus dicti testis divina Scriptura, quasi præco excelsus, religiosum beati animum ex-clamans. Post hæc, inquit, tentavit Deus Abruham (Gen. 22. 1). Tentavit autem non ut per tentationem èdisceret id quod ignoraret, teste usus obsequentia ad animum viri explorandum : nibil enim umquam ignoravit Deus, sed ipse sibi sufficit ut per sui contemplationem omnia cognoscat : sed ut eum quem clare prienoscebat per tentationem ediscerent homines, præclarumque haberent ad imitationem pietatis exemplar. Quænam porro sint tentationis verba, age consideremus. Abraham, inquit, Abraham. Ille inquit, Ecce ego. Ait illi : Accipe filium tuum dilectum, quem diligis, Isaac, et vade in terram excelsam, et offer mihi illum in holocaustum (Ibid. v. 2). O quantum Deus per hæe verba fidei progenitoris fecit experimentum? Satis erat dixisse, Accipe I-aac, et offer mihi illum in holocaustum, non memorato tilio, nec per dilecti me-moriam commotis paternis visceribus. Verum quia iis, qui bonis affluunt, repentinus malorum incursus graviorem parit dolorem, ideo ait, Accipe filium tuum, et addit, Dilectum, ac rursum, Quem diligis, ut hisce bonis appellationibus, in bonarum promissionum spem senem prolis amantem erigeret, inductoque

όμιλίας, ώς καὶ στόμα κατά στόμα λαλήσαντος αὐτῷ τοῦ Θεοῦ ἐν είδει, καὶ οὐ δι' αἰνιγμάτων, ὁ θείψ πυρὶ, φω-τίζειν μόνον, οὐ καίειν εἰδότι, πρὸς τὴν τοῦ Θεοῦ μυστα-γωγηθείς θεωρίαν, ὁ θείμ βουλή θεὸς είναι Φαραὼ χρηματίσας, και μετοχή σεδασμίου προσηγορίας παρά πάντας εξαιρέτως τοὺς τότε κοσμούμενος, ὁ τῶν ἐν Αἰγύπτω γεγενημένων θεηλάτων πληγῶν διάκονος προχειρισθεὶς φοδερώτατος, καὶ τῆς τοῦ Θεοῦ δραστηρίου δυνάμεως φανεὶς ὑπηρέτης ὀξύταξος, ὁ δαδουχία Πνεύματος αγίου φανείς υπηρέτης οξυταξος, ο οξοουχία Πνευματος αγιου τον νοητόν τῆς ψυχῆς φωτισθείς όφθαλμόν, καὶ τῶν ἀργαίων τοῦ Παντοκράτορος ἔργων ἔξηγητὴς γενόμενος διμικος, οῦτος ὁ μακάριος μετά τὴν εῦτακτον καὶ καλὴν τῆς κοσμοποιίας διήγησιν, ἐπὶ τὴν τῶν παλαιῶν ἀνδρῶν ἱστορίαν ἐχῶρησεν, ἰδία μὲν τῶν ἀγαθῶν, ἰδία δὲ τῶν πονηρῶν, καὶ τῶν μὲν ἀγαθῶν τρισμακάριον δντως τὸ τέλος, τῶν δὲ ἐναντίων τούτοις ἐπάρατον ἀνεγράψατο, τὰ πεοὶ τὰν τὰν τὰν σχαμοποιίας τὰ πεοὶ τῶν δε ἐναντιών τουτοις ἐπάρατον ἀνεγράψατο, τὰ πεοὶ τῶν δε ἐναντιών τουτοις ἐπάρατον ἀνεγράψατο, τὰ πεοὶ τῶν δὲ ἐναντες ἐχ μὲν τῆς κοσμοποιίας τὰ πεοὶ τῶν θεοσεζνα Εχοντες έχ μέν τῆς χοσμοποιίας τὰ περί τῆς θεοσε**δείας παιδε**ύεσθαι δόγματα, έχ δὲ τῶν προλαδόντων τοῦ βίου καὶ μισεῖν πονηρίαν, καὶ τιμᾶν ἀρετήν, ραδίως τὸν Θεοφιλῆ καὶ μακάριον διανύωμεν βίον. Πολλά μὲν οῦν σεσφική και μακαριον οιανυσίμεν ριον. Πολλα μεν συν άρετης και καλοκάγαθίας παλαιῶν ἀνδρῶν ἀνεγράψατο κατορθώματα, προθείς ὧσπερ ὑπογραμμὸν τηλαυγή ταῦτα τοῖς ὁψιγόνοις πρὸς μίμησιν. Παιδεύει τοιγαροῦν ἡμᾶς "Αδελ τῶν ἀφθόνων [560] παρὰ Θεοῦ δωρεῶν πρὸ τῆς χρήσεως ἀπάρχεσθαι τῷ Θεῷ, καὶ μὴ προκρίνειν Θεοῦ τιμῆς ἄλογον πάθος γαστρός. Τῷ γὰρ πρεσδυτάτω τῶν δντων ὁ μακάριος οῦτος "Αδελ τῶν προδάτων ἔθυε πο ποιντότονα, ρύδὲν μὲν τῶν ὑπτάτων εἰς τὴν τοῦ πρώτου πρωτότοχα, ούδὲν μὲν τῶν ὑστάτων εἰς τὴν τοῦ πρώτου προσφέρων λατρείαν, ταῖς δὲ τῶν γενομένων ἀπαρχαῖς τὸν πρῶτον δοξάζων γεννήτορα. Μετ' ἐκεῖνον παιδεύει πρὸς διχαιοσύνην ὁ θαιμάσιος Νῶε, παντὶ παρανομούνει πρὸς διχαιοσύνην ὁ θαιμάσιος Νῶε, παντὶ παρανομούνει πρὸς διχαιοσύνην ὁ θαιμάσιος Νῶε, παντὶ παρακομούνει παρακομούνει και καιστικών ἀναστικών ἀνασ προς δικαιοσυσήν ο θαυμασιος Νωε, παντι παρανομούντις κόσμφ μόνος αύτδς άκλινη φυλάξας έν πράξεσιν άγαθαζε της δικαιοσύνης την πλάστιγγα. Μέγα σωφροσύνης τοις νέοις πρόκειται παίδευμα Ίωσηφ ό μακάριος, έν νέφ σώματι λευκήν άγνείας άνθήσας πολιάν, καὶ σχήματι δουλίφ σαρκός ήδονῶν δεσπότης γενναίως φανείς. Αλλ' ούτοι μέν οί μακάριοι μερικαί τινες ίσως άγαθῶν Εργων είχόνες είσίν ενδς δε πεποίηται μνήμην ανδρός, 'Αδραάμ του προπάτορος, εν ενί μόνω προσώπω παντί τῷ χόσμω στήλην ὑψώσας πανάρετον πρὸς μίμησιν. Τοιγαρούν πάντες δίχαιοι, πάντες ὅσιοι τὸν πιστόν 'Αδραάμ αύχουσι πατέρα, και κλέος περίσεμνον τίθενται "Αδραάμ αύχουσι πατέρα, και κλέος περισεμνον τισενται την πρός αύτον οίκειότητα. Πιστοίς μέν γάρ διά τοῦτον ό ζῆλος ὑπάρχει τῆς πίστεως · φιλοξένοις οὐτος φιλοξενίας καθηγητής, ἔργοις, οὐ λόγοις τὸ πρακτέον δεικνύς οἱ θεοσεδείας ἀθληταὶ στεφανηφοροῦσι, τὴν ἀνδρείαν τὴν τούτου ζηλώσαντες · τοῦ ἀρχετύπου τούτου ἐμφερεῖς εἰκόνες πάντες οἱ μεγαλόψυχοι ἡ πρός τοῦτον ἄμιλλα τῶν τοσούτων δικαίων πλῆθος ἡνεγκεν · ἐκ ταύτης τῆς πώντες ἐδλάστηπαν οἱ φιλόγοιστοι. Καὶ φιλοθέου ρέζης πάντες εδλάστησαν οι φιλόχοιστοι. Καὶ τι τὸ κατὰ είδος ἐπαριθμοῦμαι; Πάντες γὰρ, ὡς Επος εἰπεῖν, ὡν λάμπει τὸ φῶς ἔμπροσθεν τῶν ἀνθρώπων, ἐκ τῆς πιστῆς τοῦ προπάτορος λαμπάδος ἀνήφθησαν · τοσούτους αύτῷ παίδας άγαθούς ὁ κατ' εὐσέδειαν τρόπος εφόρησεν. 'Αψευδής γαρ ο είπων, ότι Πατέρα πολλών δθνών τέθεικά σε. 'Ω μακαρία ψυχή, τοσούτον πλήθος κατορθωμάτων ύφ' εν χωρήσασα! Συ πάμφορος άληθως χώρα, σὺ πεδίον πάγκαρπον τῶν κατ' εὐσέδειαν ἔργων, συ λειμών ευανθής παντοίοις δικαιοσύνης άνθεσι βρύων, σὺ καὶ στέφανος εὐπρεπής, μέσον ἔχων τῆς πίστεως μαργαρίτην προλάμποντα. Προσέταττεν ὁ Θεός: "Εξελθε ἐκ τῆς τῆς σου: σὺ δὲ οὐκ ἡμέλησας, ἀλλ' είχου τῆς όδοῦ, πρὶν τελεσθῆναι τὸ πρόσταγμα. Προσετίθει τῷ, "Εξελθε ἐκ τῆς τῆς σου, τὸ, Καὶ ἐκ συγγενείας σου: σὸ δὲ οὐκ εθηλύνου τη πρός το γένος στοργή, του γένους γενε-σιουργόν προτιμών. Είπεν ο Θεός, Εξελθε έκ της γής σου και έκ της συγγενείας σου, και το τούτων βαρύτερον, Και έχ τοῦ οίκου τοῦ πατρός σου άλλ' οὐδὲν ήγήσω βαρύ, ὧν προστάσσει Θεός. Οὐκ ἐπέσχε σου τῆς ψυχής την προθυμίαν οὐ τιμή πατρός, οὐ πόθος μητρός, οὐ στοργή συγγενών. Οὐχ ἐνενόησας οἶα ἐπὶ σοὶ θρηνήσει μήτηρ γηραλέα, οία έπι σοι κλαύσεται πρεσδύτης πατήρ. Ού γάρ ψήθης δείν είναι φιλανθρωπότερος τοῦ τὴν κλί σιν ἐπάγοντος. Ἡν σοι πατήρ αἰδέσιμος, ἀλλ' οὐχ ὡς πάντων Πατήρ · ἐπόθεις μητέρα, ἀλλὰ θεοσέδειαν μάλλον. Οίχου κατεφρόνησας πατρικού, καλ πλούτου προγονιχού. Μόνον γάρ ήδεις τη ψυχή πρέποντα τον διά πίστεως πλούτον, το άθάνατον κτήμα, τον άσυλον θησαυρόν. Το οίος άστηρ, έωσφόρου φαιδρότερος, έξ άνατολών είς Πολαιστίνην έξελαμψας, εν άφεγγεί πολυθείας βίψ

φαιδράς ἐκλάμιμας θεοσεδείας ἀκτίνας! Σὲ Θεὸς ἀγαθὸ θεοσεδείας γλύκασμα τῆ πικρά καὶ Χαναναίαν ἐνέδαὶε πολιτεία. Σὸ, καθάπερ ἄλας φιλανθρωπίας, γέγονας πονηρού βίου παράρτυμα. Σὸ γαληνὸς πέφηνας φιλοξενίας λιμήν ἐν μέσφ κλυδωνίου τῆ τῶν ἀλλοφυλων μισανθρωμία.

θρωπία.

γ'. Πώς σου, μακάριε, τὴν φιλάνθρωπον διαγράψω πη-νήν; πώς ου θαυμάσω τὴν δρῦν τὴν καλουμένην Μαμδρή, ήν συ τοις άγαθοις τροποις ήμερωσας; Κοινον ήν ορη, ήν συ τοῖς άγαθοῖς τρόποις ἡμέρωσας; Κοινὸν ἡν ἡ σκηνή τοῖς ὁδεύουσιν οἰκητήφιον, μέα πάντων ξένων ἄφθονος ἐστία, πάσης τῆς οἰκουμένης πανδοχεῖον ἄμισθον, οὐκ ἐν παρασύστω κειμένη, ῖνα λάθη τὸ κέρὸς τῆς ἀναπαύσεως, ἀλλ' ἐν ἐρήμω μὲν, ἐν ὁδῷ δὲ μέση, καὶ κοινῷ σχεδὸν πάσης τῆς Παλαιστίνης ἀφετηρίμ Ηὐλίζου δὲ σὺ πανημέριος ὑπὸ τῆ [561] δρυῖ, ἀγαθος τοῖς ὁδεύουσι προφαινόμενος ἀναπαύσεως ἄγγελος. Ὅρθη σοι Χριστὸς, ὧ θαυμάσιε, ὑπ' ἀγγέλων δορυφορούμενος δύο, καὶ γέγονας διὰ φιλοξενίας καὶ Θεω καὶ ρούμενος δύο, καὶ γέγονας διὰ φιλοξενίας καὶ θεψ καὶ άγγέλοις όμόσκηνος. Ὁ μακαρία σκηνή, ἡ θεὸν μετ' άγγέλων δι' οἰκονομίαν χωρήσασα! "μφη σοι Χοισός ἐν ἀνθρώπου σχήματι, τῆς θείας αὐτοῦ καὶ σωτηρών εν ανθρωπου σχηματι, της σείας αυτου και σωτηρια ἐπιδημίας παραφαίνων σοι τὰ μυστήρια· δμως οὐκ ἐἰαθί σε του παρόντος ἡ δόξα διὰ τὸ δουλικόν σχημα. Είχε γὰρ ὀφθαλμούς ἄλλους, οἶς Δεσπότης γνωρίζεται. Επί-γνως τοιγαροῦν μεσίτην Θεοῦ, τὸν ἐν μέσω δύο ζώων γνωρίζεσθαι μέλλοντα Υίόν. Θαυμάζω μέν σου, μακέρι, τὴν περὶ τῶν φανέντων σπουδήν ἐξὸν γὰρ ἐπιπέρα θεράποντι καὶ πληρῶσαι τὴν χρείαν προστάγματι, ἐβρικος τὸ εἰς τὰς δόας ποεσθύτης, ἀκιμάζοντι πόθου πλαθύ μες τὰς δόας ποεσθύτης, ἀκιμάζοντι πόθου πλαθύ \*\*\* μες σύ είς τάς βόας πρεσδύτης, άκμάζοντι πόθω παλαίν σῶμα στηρίζων. Ἐκοινώνει δέ σοι προθύμως τῶν ἔργων ή σύζυγος, καὶ πλήθει άζύμων άρτων έστεφάνου την τράπεζαν ου γάρ άνεμεινε την ζύμωσιν ή της φιλοξετραπεζαν το γαρ ανεμείνε την ζομωσιν η της φιαστινίας σπουδή. Πάντα δὲ ἡν φόδου και σεδάσματος τὶ πραπτόμενα, ούχ ὡς ἄνδρας ξενίζοντος, ἀλλ' ὡς θεῦ θυτίαν προσφέροντος. Καλός σου, μακάριε, διὰ ταῦτα τῆς φιλοξενίας ὁ καρπὸς, καλὴ και τῆς φιλοθείας ἡ ἀμοιδή. Λύεται γὰρ παρὰ πάσας ἐλπίδας μήτρας ἐστινορωμένης δεσμὰ, και νεκρὰ πρεσδύτου μέλη πρὸς τάκνον μουρία, σπόρου ἀνθεί και λένα παρὰ ποροσώσεω. γνησίου σπόρου άνθεί, καὶ δέχη παρὰ μονογενοῦς θευ περὶ μονογενοῦς υἰοῦ εὐαγγέλια. Κατά τὸν καιρόν γὰς, φησὶ, τοῦτον ἐἰεὐσομαι, καὶ ἔσται τῷ Σάζὸς υἰος. Πῶς σου κατ' ἀξίαν ἐπαινέσω τὴν πίστιν, πανόλδιε; Οὐ γάρ διεκρίθης πρός την υπόσχεσιν, ουδέ περί ἐπαγγελίαν ἐχώλανας, ουδέ κατενόησας το ἐαυτοῦ σῶμα νενεκρωμίνον, έκατονταετής που ύπάρχων, ούδε άπέδλεψας είς την στείρωσιν της μήτρας Σάρρας, άλλ' ένεδυναμώθης τη πίστει, είδω; ότι δ επήγγελται ό Θεός, δυνατός έση και πληρώσαι. Ου γάρ δουλεύει φύσεως πάθεσιν δ φ σεως δημιουργός, δτι ούχ υπόχειται φύσεως άνάγκη Θεός εν οίς εργάζεται, πάσης φύσεως υπάρχων δημιουρ γός άχολουθεί δε πρός παν είδος μεταδολής ή φύσις το έλευθέρω τοῦ πεποιηχότος θελήματι. Τοιγαροῦν οἰα έψεύσθης τῶν ἐλπίδων, μαχάριε, ἀλλ' ὀνομάζη πατηρ ἰν προθεσμία ρητή, ἐν ἡλιχία νεχρά. Καὶ πρῶτον βλέπες έκ Σάρρας καρπόν, και θαυμάζεις πῶς ἐπιρρέουσι 🖚 ελπίδας τη γεγηραχνία του γάλακτος αι πηγαί, κε μετ' όλίγον προσψελλίζεις τῷ τόκῳ, καλείν πατέρα εξέ σχων τὸ γένημα, ταύτην αίτῶν παρά τοῦ τέχνου την χλησιν, ην προλαδούσα δι ἐπαγγελίας η χάρις ἐχύρωπ. Πώς τὰ μετὰ ταῦτά σου διηγήσομαι κατορθώματα, θαυμάσιε; πῶς ὑψηλήν σου καὶ περιδόητον ἀπαγγιλῶ πίστιν; Ύπὲρ πίστιν ἡ πίστις σου, ὑπὲρ ἀκοὴν πάσεν ἡ πρὸς Θεόν σου καθοσίωσις. Τίς γὰρ πιστεύσει πολ. ότι πατήρ οίχειον τέχνον θυσίαν προσήνε**γχε γνησίας 👎** Θεψ: Τάχα μόνοι πιστεύομεν οι μη γεγονότε; πατέρες οι τέχνιον στοργήν μη δεδιδαγμένοι παρά της φυσική άπερ χήρυς ύψτλος, εκδοώσα του μαχαρίου την φιλίων γνώμην. Μετά ταῦτα, φησίν. Απείου την φιλίων γνώμην. Μετά ταῦτα, φησίν, ἐπείραζεν ο θεός τὸν Αδριαάμ. Ἐπείραζε δὲ, οὺχ ἴνα μάθη διὰ πείρες τὸ ἀγοοούμενον, μάρτυσι τῆς γνώμης τοῦ ἀνδρὸς τος ἐπελέσμασι χρώμενος ἡγνόμας γὰρ οὐδὲν οὐδέπω ὁ θείς. αύτος τη έαυτου θεωρία πάντοτε προς την πάντων [ σιν άρχούμενος άλλ, όπως όν σαφως προεγίνωσα, το διά πείρας μαθόντες οἱ άνθρωποι, καλὸν έχωσι κρίς μη μησιν θεοσεδείας ὑπογραμμόν. Τίνα δὲ καὶ τὰ του πίρασμού ρήματα, φέρε σχοπήσωμεν. Άδραλμ. Τητν. Άδραλμ. Ο δὲ εἶπεν, Ίδοὐ ἐγώ. Εφη αὐεῷ Αἰδε τις vier oov tor dranner, or hrannoac, tor loads και περεύθητι είς την γην την υψηλην, και απέτει!

μοι αυτόν είς ολοχάρπωσιν. "Ο πόσην ο Θεός διά των ούτως είρημένων ρημάτων τῆς πίστεως τοῦ προπάτορος είργάσατο βάσανον! Ήρχει μὲν γὰρ μόνον εἰπεῖν, Λάδε τὸν Ἰσαὰκ, καὶ ἀνένεγκε αὐτὸν εἰς όλοκάρπωσιν, μήτε υἰὸν εἰ-πόντα, μήτε τἢ του ἀγαπητοῦ μνήμητὰ πατρῷα σπλάγχνα κινήσαντα. 'Αλλ' ἐπειδή τοῖς ἔνδον τῶν ἀγαθῶν διακεχυμένοις ήτων κακών αἰφνίδιος φορά βαρυτέραν ἐπάγει τήν αλ-γηδόνα, [562] διά τοῦτό φησι, Λάβε τὸν υίον σου, καὶ προστίθησι, Τὸν ἀγαπητὸν, καὶ πάλιν, "Ον ἡγάπησας, ενα ταίς άγαθαίς ταύταις έπωνυμίαις είς χρηστών ύποσχέσεων ελπίδας μετεωρίσας τον φιλόπαιδα γέροντα, άθρόαν ατών εκπισας μετεωρίσας τον φικοπαισα γεροντα, μοροαν αυθις έπαγαχών τοῦ άγαπημένου τὴν ἀναίρεσιν, τοῖς παρ' ελπίδα προστάγμασι πλέξη τὰ σπλάγχνα τοῦ γεγεννηκότος βαρύτερον, οὐ μισών τὸν δίκαιον, φανῆναι δὲ λαμπρότερον τῷ κόσμῳ τὴν τούτου πίστιν βουλόμενος. Τοιτρότουν τῷν εἶπη, 'Ανέγεγκα αὐτόν εἰς ολοαφπωστιγαν Ανμάτων τῷν εὐσήμων πολλά πριεί και πρώτουν πολλά πριεί γαρουν πριν ειπη. Ανενεγκε αυτον εις ολοκαρπωστικ, εκ των πρώτων φημάτων των εὐφημων πολλά ποιεί χρηστά τῷ δικαίῳ φαντάζεσθαι. 'Ακούσας γάρ καλοῦντος τοῦ θεοῦ καὶ λέγοντος, 'Αδραάμ, 'Αδραάμ, εὐθὺς ἐγήθη-σεν ὁ φιλόθεος πρὸς τὴν κλῆσιν, διεχύθη πρὸς τὴν φωνὴν, ἐνθυμούμενος, ὡς εἰκός ' ᾿Αρά με ὁ θεὸς ἄξιον πάλιν ἡγείται τῆς θαυμαστῆς πρὸς αὐτὸν ὁμιλίας; ἄρά με τοῖς θεἰος αὐτοῦ καθαγιάσαι θέλει ῥήμασιν; ἡ μεταστῆσαι πάλιν εἰς νώρον βούλεται κοείσσονα: ἡ τοὺς πονπορὸς πάλιν εἰς χώραν βούλεται κρείσσονα; ή τοὺς πονηροὺς ἀπολέσαι θέλει Χαναναίους, ὡς Σοδομίτας, καὶ τὸν οἰκείον δούλον, ώς έπὶ Σοδόμων, άγνοείν οὐ θέλει τὸ τῆς κρίσεως βούλημα; ἄρά μοι δευτέρου τέκνου μετά τον Ίσαάκ χρηστά φιλοτιμείται παρασχείν εὐαγγέλια,όφθαλμοίς δύο τέχνων τὸ εμόν θέλων διματώσαι Υῆρας; 'Ως δε ήχουσε, Αάδε, πριν άχούση, Τόν υίόν, ψήθη περί θυσιών αὐτῷ τὸν Θεόν διαλέξεσθαι, αἰτοῦντα παρ' αὐτοῦ τιμήν εύλογιῶν ἀντὶ τῆς δόσεως τοῦ παιδός. ᾿Ακούσας δὲ,
Τὸν υἰόν σου, τέως τὸν Ἰσμαἡλ ἐνενόει, οἰόμενος λελύσθαι τὴν ζηλοτυπίαν τῆς Σάρρας, καὶ διὰ τοῦτο πρὸς
τοῦ φιλανθρώπου ἀποκαθίστασθαι πάλιν εἰς τὴν πατρώμαν δστίαν. Έπειδή δὲ σαφως ήχουσε. Τὸν ἀγαπητόν δν ήγάπησας τὸν Ἰσαὰκ, ἔζεσεν εύθὺς τἢ καρδία, ἡγαλ-λιάσατο τἢ ψυχἢ, νομίσας ὅτι περὶ μνηστείας αὐτῷ δια-τάξεται, ἀρμόζων ὡς Θεὸς εἰς ἐπίδοσιν τοῦ γένους γυναίκα τῷ νέῳ εὕφορον εἰς τέχνου φυήν. Εἰς δὲ τὴν Υῆν αὐτὸν ὁ Θεὸς καλεί τὴν ὑψηλήν. Διὰ τί; "Η πάντως ἴνα έξ ἀπόπτου και μετεώρου τόπου πάσαν ώς κληρονόμφ της επαγγελίας άποδείξη την γην, η πάντως αύτον είς πατριάρχην θέλει χρίσαι, ζώντος έμοῦ, η ενώπιος ένωπιώ διαλεχθήναι, και Ιφωνή ζώση παραδούναι νόμους Θεοφιλούς βίου, οίς όδευων εύαρεστήσει τῷ κτίσαντι.

δ. Ταῦτα μέν οὖν καὶ τοιαῦτα ἀκούσεσθαι παράθεοῦ προσεδόκησεν ο μακάριος ο δε θεός τί; Ανένεγκε, φησίν, αὐτόν εἰς όλοχάρπωσιν. Φορτικόν τὸ ἐπίταγμα καὶ τῷ τυχόντι ἀνδρί, μήτιγε πατρί, καὶ ταῦτα φιλόπαιδι. 'Αλλ', ὢ τῆς ἀνυπερδλήτου πίστεως! ὢ τῆς φιλοθέου ψυχής! Οὐδέπω Θεὸς ἐπαύσατο χαλῶν, καὶ πρός τὴν ὑπα-ἀοὴν 'Αδραὰμ ὑπῆρχεν εὐτρεπὴς, τὸ τέλος τοῦ προστάγματος άρχην ήδη της όδοιπορίας ποιούμενος. Τίς ούν των άλλων πατέρων ήνεγκεν αν την τοιαύτην φωνήν, και ου παραγημα κατέπεσεν είς γην, άθυμία τα μέλη λυθείς; ή τάχα παρ' αὐτῷ διεφθάρη τῷ προστάγματι, όπο πατρικής διαθέσεως πυρπολούμενος; Το γάρ του προστάγματος ἀπαραμύθητον ἄχουε. Ούχ είς σφαγήν ἀπλῶς ήτησε τὸν νέον ὁ Θεὸς, ἵνα ἔχοι τὸ λείψανον ὁ γέρων παραμυθίαν τοῦ πάθους τῷ τάφω παρακαθήμενος. ἀλλ' εἰς ὁλοκάρπωσιν, εἰς ἐμπρησμὸν, εἰς ἀφανισμὸν παντελή, δπως μηδὲ προχέειν ξχη τής χαρδίας την άλ-γηδόνα ἐπιδαχρύων τῷ σώματι. `Αλλ` δμως εἰ καὶ ἀφόρητον ήν το πρόσταγμα, και μόνω τῷ ρηθῆναι πλῆξαι Ουνάμενον, ἀλλ' οὐκ ἐξέστησε τον ἄνορα τοῦ θείου φροσυναμένον, αλλ ουχ έξεστησε τον ανορα του σείου φρο-νήματος πάν γάρ ήπίστατο συμφέρον είναι καὶ άγαθον, δ προστάσσει Θεός. Τοιγαροῦν προθύμως ὑπομένει τὸ πρόσταγμα, καὶ μεθ' ἡδονῆς ἀφράστου τὴν θυσίαν ἐργά-ζεται, ταῦτα λογισάμενος, ὡς εἰκός "Ατεκνος ἀπὸ τοῦ νῶν, ἀλλ' ἔγὼ τέκνον Θεοῦ δι' ὑπακοῆς γίνομαι · ἀπολ-λύιο τὸν κληρονόμον, ἀλλὰ κληρονομῶ τὰ μέλλοντα · οὺκ δυρμαι τὸν υίδν, ἀλλ' δψομαι τὸν Θεόν · οὐ γηροδοσκήσει \*\*\*\* παῖε. ἀλλὰγηροτροφήσει Θεός μεμφθήσομαι παρὰ τῶν τε μαϊς, αγγαλυδοτδοφίαει θεος. πεπάθμαοπαι μαθα των άνοήτων, άλλ' ἀποδεχθήσομαι παράτου Πανσόφου ' λυπή-σω την Σάρραν, άλλ' εὐαρεστήσω τῷ κτίσαντι ' ἔχω πολλην παραμυθίαν . λυπεί με θανών, άλλ' Ιερέα του 'Υψίστου ποιεί· άπαιδα καθίστησιν, άλλά πατέρα πρωτομάρτυ-ρος. Μή γάρ ἀπόλλυται 'Ισαάκ ; Καθαίρεται τῷ πυρὶ τὸ σω μα, [563] λύεται των της σαρχός ήδονών, εκδημήσει τοῦ

βίου, άλλ' ενδημήσει πρός Κύριον.Τοιούτοις λογισμοίς τά τῆς φύσεως νευρώσας συμπτώματα, ἐπὶ τὴν θυσίαν ἐπείγεται, επισάξας την δνον, θηξάς την μάχαιραν, τὰ ξύλα, τὸ πῦρ εὐτρεπίσας, τὸν υἰὸν ὡς ἀμνὸν ἐπαγόμενος, καὶ οὐδινὶ τὴν θείαν ἐξείπε φωνὴν, οὐκ ἀνεκοινώσατο φίλους, ούδι αὐτή κοινωνῷ τῆς γονής, οὐ μισῶν τὴν σύζυγον, άλλὰ τὸν δφιν φοδούμενος, μὴ προφάσει φιλοτεκνίας άμδλύνη θεοσεδείας σπουδήν. Ὁ πίστεως ἄκρας ! ὡ σοφίας άνυπερδλήτου! Ἐνενόησεν ὁ πατριάρχης πόσα συμδήσεται κακά, εκπύστου γινομένου του θείου προστάγματος, πόσος ἔσται θρῆνος, πόσος κλαυθμός, πόσα δάκρυα. Διά τουτ' έχεμυθεί, σιωπή σδεννύων μεγάλην όδυρμων φλόγα. Τί γάρ οίει δράσαι την Σάρραν άκούσασαν περίτης άναιρέσεως τοῦ τέχνου; οὐ περιεπλάκη ἄν εὐθὺς τῷ της αναιρεσεως του τεχνου; ου περιεπλακη αν ευσυς τφ Ίσαλα, ενδον αυτόν πάλιν, εί οδόν τε ήν, τή γαστρί κα-τακρύψαι μηχανωμένη, τέκνον φίλτατον ἀπόλλυσα, λέ-γουσα, εν θυσίαις πολιορκούμεθα; Θάττον ἀν ἀφήκεν, οξιαι, την ιδίαν ψυχήν, ή τὸν παίδα προέδωκε καὶ ήν ἀνάγκη δυοῖν θάτερον, ή μή γενέσθαι την θυσίαν, ή την μητέρα συγκαρπωθήναι τῷ τέκνψ. Εἶπε δ' ἄν καὶ πρὸς τὸν ᾿Αδραὰμ τοιούτους τινὰς λόγους ˙ Σωφρόνησον, ὧ ἄνεο, συρφόνησον, ὑποφήτα φιλανθοώπου Θεοῦ. Οὐδὲν άνερ, σωφρόνησον, ὑποφήτα φιλανθρώπου Θεού. Οὐδὶν κατὰ ἀνθρώπου προστάσσε: Θεία φωνή · βασκαίνει σοι τῆς εὐπαίδιας πονηθος δαίμων, και τὴν τοῦ Θεοῦ χάριν άνατρέψαι βούλεται, εν εύσεδείας προσχήματι παιδο-κτονίας προσάγων άράν. Ούκ οίσθα τον θαυμάσιον Μελχισεδέχ τον Ιερέα του Θεού του ύψίστου; Μάθε παρ' αὐ-τος οδν ήσαν αὐτῷ καὶ οἰνος, εὐαγεῖς προσφοραὶ, ἀναίμαπτοι καὶ καθαραὶ θυσίαι; μὴ μόσχος; μὴ πρόδατον; μὴ τέκνον; Αἴματι γὰρ Θεὸν ὅλως οὐκ ῷετο τέρπεσθαι Μὴ φάγεται Θεὸς κρέα ταὐρων, ἢ αἴμα τράγων κίεται; Θῦσον τῷ Θεῷ θυσίαν αἰνέσεως, καὶ ἀπόδος τῷ 'Υψίστῳ τὰς εὐχάς σου. Εἰ δὲ ὁ Θεός ἐστιν ἀληθῶς ὁ φανείς, σύνες. ἄνερ, τοῦ φανέντος τὸ βούλημα. 'Αποπειράταί σου ὁ Θεὸς τῆς περὶ τὸν παίδα ὁιαθέσεως, γνωσθηναί σε θέλει, πῶς ἔχεις περὶ γέννημα · εὶ φιλεῖς τὸν υἰὸν, εὶ διάκεισαι πατρικῶς, εὶ τοῦς σπλάγχνοις τῆς φύσεως ἥττησαι, εὶ θανεῖν ἀντὶ τοῦ τέκνου προήρησαι. Θέλει σε καὶ φιλοτεκνίας καλὸν γενέσθαι τοῖς Χαναναίοις παράδειγμα, τοιγαροῦν οὐχ ὑπακοῦσαι, ἀντειπεῖν σε παράδειγμα, τοιγαρούν ούχ ύπαχούσαι, άντειπείν σε μάλλον περὶ τῆς σφαγῆς τοῦ τέχνου, ίδεῖν πολιάς τιλ-λομένας, πικρά ρέοντα δάχρυα, φανῆναι διὰ τούτων φι-λόπαιδα. Δέδοικα μὴ τεχνοχτονίας μέμψεις ὑποσχῆς παρά τῷ φιλανθρώπῳ διὰ μόνην τὴν συγχατάθεσιν. Ανερ, τῷ φιλανθρώπφ διὰ μόνην την συγκατίθεσιν. Ανερ, πείσθητί μοι, Μη γίνου δίκαιος πολύ. Ταύτην σου την παρακοήν Θεὸς ἐπαινέσεται. Εἰ δὲ καὶ Θεὸς ἀληθῶς θέλει χαρπωθήναι τον Ίσαάκ, στέναξον πικρώς, ίκέτευσον, πρόσπεσον, επιδάχρυσον τῆς Ικετηρίας τοις ρήμα-σιν. ᾿Αγαθός ἐστιν ὁ τὴν θυσίαν αἰτών, πολὺ Πατρὸς φιλανθρωπότερος ἀλλάξει τὴν ψῆφον, ἀλλάξει τὴν κρίσιν. Ούχ αν άπώλετο χαταχλυσμῷ το γένος τῶν ἀνθρώ-πων ποτὲ, εἰ δάχρυσιν ἰχετηρίοις οἰ παρανομοῦντες ἐλούσαντο. Την αν έτι τὰ Σόδομα, εί στεναγμώ χαρδίας τὸν κριτήν εξιλάσαντο. Εί ουν έλεει παρανόμους, πολλώ πλέον τον δίκαιον σέ. "Εσωσάς ποτε τον Λωτ του θεηλάτου πυρός, εύξάμενος τῷ κριτή σῶσον καὶ νῦν τόν παίδα τοῦ ἰλαστηρίου πυρός, δεηθείς τοῦ Θεοῦ. Υπέρ Σοδομιτῶν ἰκέτευσας, ἀνδρῶν ἀδίκων, καὶ πολλάκις ἀπολωλέναι μελλόντων δικαίως, και ύπερ παιδός ούχ ixe-τεύσεις άμώμου; Χρησαι πάλιν τη παρρησία: είπε, Μηδαμῶς ὁ κρίνων πᾶσαν την ηῆν, ου ποιήσεις κρίσιν; Οὐκ ἀπολέσεις δίκαιον μετά ἀσεδοῦς. Υπομνήσθητι της παλαιάς φιλοτεκνίας, ης είχες, ότε ούκ είχες τέκνον. Πριν γάρ λάδης του Ίσαάκ, υποσχέσεις αυταί σου τοῦ Δεσπότου λαμπραί . Υῆς κατάσχεσις γλυκείας. γένους τοσαύτη, [564] ώς και ταϊς άναριθμήτοις αύτδ συναριθμετσθαί φύσεσιν, ἄμμω παραλία, καλ ἄστροις ούρανοῦ : ἀλλ' ὅμως τοσούτων ὅντων τῶν ἐν ἐπαγγελίαις χρηστών, χλεύην ήγου τὰ λεγόμενα, και μετά παρρη-σίας ἐδόας, τὴν ἀπαιδίαν ὁλοφυρόμενος και λέγων Τ΄ μος δώσεις, Κύριε, ἐγὼ δὲ ἀπολλυμαι ἄτεκνος. Ταύτην άφεις την φωνην, έλαδες τέχνον. Γενοῦ πατηρ, ταύ-την άφες νῦν, ίνα σώσης το τέχνον. Είπε πάλιν, Τί μος δώσεις, Δέσποτα, άναιρών μου τὸν κληρονόμον; Οίμοι, τάχα τότε φιλότεχνος ής, ότε ούχ ής πατήρ. Ταύτα λεγούσης της Σάρρας, τι πνιείν ίδει τιν

'Αδραάμ; Δηλονότι ἀφέμενον τοῦ θείου προστάγματος. τους περί θεοσεθείας ποιεϊσθαι λόγους, και πείθειν την Σάρδαν, ότι, τούτον αν λάδη θεός, δίδωσί σοι χρείσσονα. Καὶ πῶς ἄν ἔπεισε γυναῖχα τῷ πάθει μεθύουσαν ; ᾿Αλλὰ δη πέπεικε. Θεοσεδής γάρ ή γυνή, και άνδρος πιστο-τάτου σύνοικος πάντως γουν άκόλουθον πεισθείσαν αυ-την προπέμψαι τον υίον επί την θυσίαν όδεύοντα, στέγειν μεν ίσως τον πόνον βιαζομένην διά το δοχούν τῷ Θεῷ, ὑπὸ δὲ τῆς φύσεως αὐτῆς πρὸς θρήνους ἀδουλήτως ἐξαγομένην. Πόσοι θεράποντες έχει τῷ πόθῳ τοῦ νέου δαχνόμενοι; πόσαι θεράπαιναι τη δεσποίνη συμπάσχουσαι ; Χαναναίοι πόσοι, συνήθεις και γείτονες, οί επί τοίς τούτω συμδεθηκόσι θαυμάζοντες; Θόρυδος έχ τούτων πολύς, και οίμωγη, και θρήνος, και δάκρυα, ως επί προπεμπομένω νεκρώ. Είπε δ' αν ή μήτηρ άνακωκύσασα μέγα. Δός μοι, τέχνον, τελευταίας περιπλοχάς. Έγω μεν ήλπιζον ύπο σου προπεμφθήναι, τέχνον, καί τον έμον θάνατον τοίς σοίς κοσμηθήναι δακρύοις . έπελ δὲ ψῆφος τοῦ κτίσαντος τὰς ἐμάς ἐλπίδας νενίκηκε, καὶ θρηνο τοῦτον, ὑφ' οὐ θρηγηθήναι προσεδόκητα, τοῦτό σε μόνον αἰτῷ, ἐπιδαίνων τῷ τῆς θυσίας πυρὶ, πρέσδευσον πρὸς τὸν θεῖον ὑπὲρ ἐμοῦ, ἀπελθεῖν με τοῦ βίου πρὶν ἐπανελθεῖν τῆς θυσίας τὸν ἰερέα. Δεξιὰν γὰρ πατρὸς αῖματι παιδὸς ἰδεῖν ἡμαγμένην οὐ δύναμαι. Ἡ μὲν οὄν μήτηρ τοσαῦτα. Τίς δ' ἀν ἡνεγκε τὰ παρὰ τῶν Χαναναίων ὁνείδη, τῶν ἐπὶ τῆ θέα τότε συνδεδραμηκότων; "Ο μὲν γὰρ εἶπεν ἄν "Ω, ἐφ' οἰον θάλαμον τὸν υἰὸν ὁ καλλς ἄγει πατήρ! "Ο δὲ, "Εκ ποίας ἄρα ποίμνης αὐτῷ τὸ ἰερεῖον; 'Ο δὲ, Καλῶς αὐτῷ ὁ Θεὸς πληθύναι θέλει τὸ γένος, ὡς τὰ ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ. "Αλλος, "Ω πόσοι γέροντες ὡς υἰὸν θρηνοῦσι τὸν ἄθλιον, οὖτος δὲ ἡλίθιος γέρων οὐδὲ δακρυει τὸ ίδιον τέκνον! Ταῦτα μὲν οί Χαναναϊοι: τῶν δὲ θεραπόντων ὁ μὲν ἀνοιμώξας εἶπεν ' Ω παιδίον ἄθλιον, καὶ γενόμενον δψιμον, καὶ ἀπολλύμενον ἄωρον! Σοῦ καὶ παράδοξος ἡ γέννησις, καὶ παράδοξος ἡ δὲ ψῆφος τοῦ κτίσαντος τὰς ἐμὰς ἐλπίδας νενίκηκε, καὶ παιοίου αυλιού, και τενομένου οψιμού, και απολομένου δωρου! Σοῦ καὶ παράδοξος ἡ γέννησις, καὶ παράδοξος ἡ τελευτή. Μόνος ἐκ πάντων ἐξ ἀγόνου μήτρας, μόνος ἐκ πάντων ἀκούων τὸν ἐπὶ τἢ ταφἢ σου θρηνον. "Ω, οἴαν ὁ δεσπότης αὐτοῦ εἰκόνα ἐξαλείφει τοῦ βίου! Ταῦτα μὲν οὖν οἱ καθ' ἔκαστον· ὁμοῦ δὲ πάντες ὑποστρέψαντες εἶκαδε, ὡς ἀφ' ἐνὸς στόματος εἶπον ὰν' "Οδευε λοιπὸν, ὡ εἶκαδε, ὡς ἀφ' ἐνὸς στόματος εἶπον ὰν' "Οδευε λοιπὸν, ὑ πρεσδύτα, τουτο μόνον ένθυμούμενος, ότι τουτον αν θύσης, άλλον υίδν άπο Σάρρας ούχ έξεις. Ταϋτα λογισμώ σώφρονι προειδόμενος 'Αδραάμ, ταϋτα σχοπήσας ό μαχάριος, εμδύθιον έχρυψε το πρόσταγμα, ούτω διατεθείς, ώς άχούσας άρρητα ρήματα, α ούχ έξον άνθρωπω λα λήσαι. ΤΩ θησαυρέ χρύφιε δεσποτικών έντολών! ὧ ταμιείον ἀπορρήτων, ταμιείον ἱερῶν Θεοῦ λόγων! Ταῦτά σε τὰ μυστήρια χαθ' όλης τῆς οἰχουμένης ἀνεχήρυξεν. "Οδεύει διὰ ταῦτα σιγή μετὰ τοῦ Ἰσαὰχ ὁ πατήρ, δύο "Οδεύει διά ταῦτα σιγή μετά τοῦ Ἰσαὰχ ὁ πατήρ, δύο πας τῆς θυσίας τὸν τρόπον · όδεὐει δὲ τριῶν ἡμερῶν δδόν. Σὸ δὲ μάνθανε τὴν δοκιμασίαν τῆς γνώμης τοῦ προπάτορος, καὶ τοῦτ ἐχ τοῦ διαστήματος τῆς όδοῦ. Οὺ γὰρ ἐγγὸς αὐτῷ Θεὸς δείχνυσι τὸ θυσιαστήριον, ἴνα μὴ τἢ θερμότητι τῆς πίστεως κλαπἢ φύσεως τὴν στοργήν · ἀλὸ ὅπως μακράν βαδίζων όδὸν, καὶ τὸν υἰὸν ἐπὶ πλείστον θεώμενος χρόνον συνήθως προσπαί-ζοντα, ταῖς ἀγκάλαις προστρέχοντα, τἢ ἐννοία τοῦ πρα-πτέου, καθάπερ χρυσὸς ἐν πυρὸ, τῷ πόθῳ πολλῷ χρόνος δοκιμασθεὶς, λαμπροτέραν τῆς ὑπακοῆς ἐπιδείξηται τὴν δοκιμασθείς, λαμπροτέραν της ύπακοης Επιδείξηται την προαίρεσιν. "Ω, ποσάκις εν τω τριημέρω τούτω διαστήματι καθ' ξαυτόν ο πατηρ άνετυπώσατο τοῦ υἰοῦ την σφαγήν! [565] ποσάκις ἐπέθηκε τη πυρά τοῦ τέκνου τὸ σφαγηνί [350] ποσακές επεσικέ τη πυρά του τέκνου το λείψανον, τοσαυτάκις την καρδίαν πληγείς, όσάκις αν την θυσίαν άνελογίζετο! Το μέν γάρ πεπραγμένον κακόν εύθυς προς λήθην όρα, το δε εν έλπίσι λυπεί τοσαυτάκις, όσάκις αν έλπισθη. Όρα λοιπόν ο μακάριος πόρρωθεν της λειτουργίας τον τόπον, άρρητου φωνής προσδειξάσης αύτῷ, καὶ μόνον παραλαμδάνει τὸν υίὸν ὁ πατήρ, ἀπολιπών μετά τῆς δνου τοὺς δούλους · μόνος όδεὐει λοιπό· μετά μόνου τοὺ Ἰσαάκ, οὺχ ὡς πατήρ μετά τέκνου, ἀλλ' ὡς Γερεὺς μετά θύματος. Ἐπιτίθησι δὲ καὶ τῷ Ἰταάκ τῆς θυσίας τὰ ξύλα, αὐτὸς φέρων τὴν μάχαιραν καὶ τὸ κορ. Βαρύνει τῷ φορτίῳ τὸν νέον, ἴνα ἐφιδρώσας ὁ παῖς τῷ καμάτψ, καὶ τεῖς τῆς φύσεως λουτροῖς καθηράμενος, εὐαγεστέρα γένηται τῷ Θεῷ προσφορά. Ένταυθα δὲ γενομένου τοῦ λόγου, τὸν τύπον Ιδῶν, ἀνεμνήσθην τῆς ἀληθείας. Ἰδῶν γὰρ πῶς Ἰσαὰκ ἐαυτῷ βαστάζει τῆς θυσίας τὰ ξύλα, δοξάςω τὸν Χριστὸν τὸν διὰ τὴν τῶν άνθρώπων σωτηρίαν έαυτου τον σταυρόν βαστάσα: θ:-

λήσαντα. "Όλης γλο τῆς κατά Χριστόν οἰκονομίας τὰν σκιάν ἐνταῦθα προλαδοῦσαν ὁρῶ. "Ως πρόδατος ἐπὶ σφαγὴς ήχθη ὁ Χριστός τούτου τύπος Ἰσαἰκ εἰς ὑισίαν ἀγόμενος. Ἐν ὁφθαλμοῖς ἡ σφαγὰς καὶ οὺκ ἀπειθεῖ τῷ γεννήσαντι Ἰσαἰκ τύπος γὰρ ἤν Χριστοῦ. "Θς ὑπήκουσε Πατρὶ μέχρι θασίτου, θασίτου δὲ σταισοῦν Ἰσαὶκ καὶ καιστάτου, δε σταισοῦν ἢσαὶκ καὶ καιστάτου δὲ σταιστοῦν ἐπικουσε Πατρὶ μέχρι δεν ἐπικοῦν ἐπὶ καιστάτου δὲς σταιστοῦν ἐπικοῦν ἐπὶ καιστάτου δὲς σταιστάτου δεν ἐπικοῦν σαάκ και τέκνον ήν εν ταύτι και θύμα. Όμοιος και ό Χριστός Υίὸς Θεού, και άμνος ό αίρων την άμες-τίαν τοῦ κόσμου. Οὐ φείδεται τοῦ Ἰσαλκ ὁ πατήρ, ἀὐ΄ οὐδὲ Θεὸς τοῦ Χριστοῦ. "Ως (sic) γὰρ τοῦ ίδιου Υοῦ οῦκ ἐφείσατο, ἀλλ' ὑπὲρ ἡμῶν πάντων παρέδωκο αυτόν. Τριήμερον μετά την θυσίαν ή μήτης ορά ζώντι τριήμερον και ή Έχκλησία άφθαρτον έρί τον Σωτήρα. Και ταύτα μέν περι τύπων, ώς εν παρίκ. 'Αδραάμ δε εφέστηκεν ήδη το τόπο τῆς λειτουργίας, αίσω λοιπόν του άγωνος γενόμενος, έν το φύσις μέν π: προαίρεσις μάχεται, στεφανούται δέ γνωμη κατά π: φύσεως, καὶ φέρει φιλοθεία δικαίως κατά φιλοτεκνίας τι νικητήρια. ΤΗλθεν ο πατήρ μετά τοῦ τέκνου, μόνς ε ἱερευς μετά μόνου τοῦ θύματος. Πάντα δὲ ἡν ὁ πείς το πατρί, και λειτουργός πρός ύπηρεσίαν, και θύμα πρέ εερουργίαν. ς'. Έγω δε και του νέου θαυμάζω την σύνεπν, δικ

αίδεσίμως προσέρχεται τῷ πατρί, καί φησι Πάπη, δουλεύοντας διά γέλωτα το πρόδατον ποῦ; Οὐ πταγελὰ τῆς λήθης τοῦ πατρός εἶδε γὰρ Χαναναίνες Αντικού το ποῦς τοῦς τὰρ Καναναίνες τοῦς καιναίνες τοῦς τὰρ Καναναίνες τὸς καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίνες το καιναίν ματι πεύσεως λήθης διορθούμενος σφάλμα. Πάτερ. αίν, ίδου τὰ ξύλα καὶ τὸ πύρ τὸ πρόδατος ποῦ; ΙΙὰς ἀρχέσει λόγος πρὸς παράστασιν τῆς τοῦ ἀνδρὸς μετε-λοψυχίας; Οὐκ ἐχάλασεν αὐτὸν πρὸς δάκρυα τοῦ πεικ: ή φωνή, ούχ ώλοφύρατο την ήλιχίαν του νέου άνειθή-τουσχν τῆς οίχείας σφαγής, άλλ ξμείνε διαπαντός έτροτος και άδαμάντινος, της πατρικής διαθέσεως έκλαθίμενος. Φησίν ούν πρός αύτον εύσταθώς • Ο Θεός ζίτεπα έπυτφ πρόδατον, τέκνον. Οὐ προαπαγγέλλει τῷ νῦν τὸ ἐπ' αὐτῷ τοῦ Θεοῦ βούλημα, ἴνα μὴ ἀπαλἢ ἐμνει ἐπιτῷ ἐπιθρηνήσας ὁ νέος, δάκρυσι σπιλώση τὸ θῖμα. Πῶς ὑμίν, ἀδελφοὶ, ἀδακρυτι τὰ μετὰ ταῦτα ἔιγήπ. μαι; Ηέπονθά τι πρός την των Εργων διήγησιν, ώς -τήρ. Μόνης γάρ ην της του 'Αδραάμ γλώττις, ώς
οίμαι, άδαχρυτι τὰ γινόμενα διηγήσασθαι, και τοιαίπο δείξαι έπι των λόγων μεγαλοψυχίαν, οίαν έχεινες έπ των εργων έδειξε την στερρότητα. Το γαρ οη θαιμιτων ερίων εσειξε την στερροτητα. 10 γαρ οη συνμιστόν και τίμιον του άνδρός, ότι δ έκεϊνος εύσταθως είρατος του όμεις οδό τοις λόγοις είπειν άπωξε; ύπομένομεν. 'Αλλ' όμως πειρατέον, κάν μη λίαν έπ κα τής του προπάτορος άρετης έφικώμεθα, φιλοθείας κύμν τὰ πάθη νικήσαντας κοινωνήσαι αὐτῷ τῆς θυσίας, τὸ μέρει τῆς διηγήσεως. 'Ανακαύσας τοίνων λαμπρον επό διαμώ το που συματίζει πολο πόν θυσίας κάνου και πολο που καιναστάς τοίνων λαμπρον επό διαμώ το που συματίζει πολο πόν θυσίας και δεσία. τῷ βωμῷ τὸ πῦρ, σχηματίζει πρὸς την θυσίαν, ἐκκεν νόμῳ, τὸν υἰὸν ὁ πατηρ, τὸν ἀγαπητὸν, τὸν μονογενέ καί θείς ώς είς προσκύνησιν έπὶ τὰ γόνατα, δπίσθε κετι κησεν ή δεξιά. [566] Τίς αν ήνεγκε παρεστώς τοις γινομένοις; τίς ούχ άνεστράφη; τίς ούχ ξφυγε τοῦ πετά; γενόμενος συμπαθέστερος; Διὰ τοῦτο τοὺς δούλους & σφός γέρων ου παραλαμδάνει μεθ' έαυτου, άλλλ μεχρίν φος γερών ου παραπαμού μη συμπαθήσαντες τη στιή του δεσπότου, φιλοθέου γνώμης πράξιν χωλύσωπ. Τίνα γάρ οίει παρόντας τους παίδας λαδείν εννοιαν περί πο δεσπότου, βλέποντας αὐτὸν ἀπλῶς οὕτως ὁρμῶντα πελέ του καιδώς οῦτως ὁρμῶντα πελέ του καιδώς οῦτως ὁρμῶντα πελέ του καιδώς συμπαρά τους ἐπισκοῦς στος ἐπισκοῦς ἐπισκοῦς στος ἐπισκοῦς ἐπι την του ήγαπημένου παιδός σφαγήν; τίνας αν πρός έπτούς λόγους είπειν; "Ωτης δεινης ταύτης και άπευκτείες συμφοράς! 'Ο δεσπότης ήμων τάχα μαίνεται, καί ο γνωρίζει τον περιπόθητον υίον, άλλ' εν τε τών είς θ αχώμεν τοίνυν τὸ τάχος αυτώ ου τὰρ ἀναμένει τὸ πράγμα βραδυτήτα · κρατήσωμεν τέως τὸ ξίφος, ἐπισίαν τὸν τὸν δεξιάν, μὴ φθάση τὴν παραίνεσιν ἡ πλητή. οχωμεν την οξείαν, μη γνωσεί την παιρατνεστν η παιχ... Μη γάρ φαινούνον το προσελθείν ; πως φαίσεται δούλων, ο υίου μή φαιδόμενος φιλτάτου ; Παραπινδυγεύσωμεν δι διμως. Ευκλεής ήμων ο θάνατος, άν τύχη · ύπερ γάρ νέου έσται δεσπότου. Φθεγξώμεθά τι παρά το προσίκω,

quomodo suasisset mulieri affectu inebriata? Sed esto, suasisset. Religiosa enim mulier erat, et fidelissimi viri conjux : consequens omnino erat ut illa morem gerens filium præmitteret ad sacrificium procedentem, amoremque vi obrueret, quod ita Deo placeret, sed vi naturalis affectus vel invita in fletus prorumperet. Quot famuli istic juvenis amore cruciati fuissent? quot ancillæ in partem mæroris cum hera venissent? quot Chananæi, familiares et vicini, circa hae mirati fuissent? Hinc tumultus ingens, gemitus, fletus, lacrymæ, ac si mortuus efferretur. Dixisset mater alto clamore lugens: Da mihi, fili, extrenium amplexum. Ego sperabam, fili, me a te efferendam esse, et mortem meam tuis ornandam esse lacrymis: quia vero Creatoris decretum spem meam vicit, eumque lugeo, a quo me lugendam sperabam esse, hoc solum abs te postulo, ut cum in ignem sa-crificii ascendes, Deum pro me preceris, ut ex hac vita discedam antequam sacerdos revertatur a sacrificio. Dexteram enim patris, filii sanguine cruenta-tam, videre nequeo. Hæc quidem mater. Quis vero tulisset Chananæorum ad hoc spectaculum accurren-tium opprobria? Alius enim forte dixisset: 0, in quem thalamum filium bonus pater ducit? Alius, Ex quo ovili hanc victimam profert? Alius, Pulchre Deus vult multiplicare genus ejus sicut stellas cæli. Alius, O quot senes hunc miserum ut filium plorant, hic vero senex amens ne suum quidem filium plorat! Hæc Chananæi; ex servis autem alius ingemiscendo dixisset: O puerum miserum, qui tarde venit, et imma-ture discessit! Tuus vero inexspectatus natalis dies est, inexspectata etiam mors. Unus inter omnes ex sterili vulva, solus inter omnes luctum ad sepulturam tuam audisti. O qualem dominus ejus delet imaginem vitæ! llæc itaque singuli : simul autem omnes domum revertentes, quasi uno ore dixissent : Vade de reliquo, o senex, hoc solum tecum reputans; si bunc immolaveris, alium filium a Sara non suscipies. Hæc sapienti ratiocinio prævidens Abraham, his consideratis beatus ille, intra se præceptum occultavit, sic affectus, ac si audivisset arcana verba quæ non liceret homini loqui. O thesaure abscondite divinorum præceptorum! o receptaculum arcanorum! receptaculum sacrorum Dei verborum! llæc tibi mysteria per totum orbem prædicavit. Ideo tacitus incedit pater cum Isaaco, duos solum secum ducens famulos, qui sacrificii hujusce modum ignorabant, progreditur autem trium dierum itinere. Tu vero disce probatum progenitoris animum, idque in tanto itineris intervallo. Neque enim Deus ipsi altare prope ostendit, ne fidei ardore naturalis affectus averteretur; sed ut in longo itinere, filium diu conspiciens ibi pro more ludicra agentem, in ulnas suas accurrentem, rei persiciendæ cogitatione, velut aurum in igne, in amore sæpe exercitatus atque probatus, splendidius obe-dientiæ propositum ostenderet. O quoties in triduano illo viæ intervallo pater in seipso cædem filii mente versavit? quoties intra se filii cadaver rogo imposuit, toties in corde vulneratus, quoties sacrificium in mentem revocabat? Malum enim quod jam contigit statim fere in oblivionem venit, quod autem exspectatur, totics mœrore afficit, quoties succurrit in mentem. Videt demum procul beatus ille sacrificii locum, ineffabili quadam voce indicante, solumque filium pater secum assumit, relictis cum asino servis : solus de-mum cum solo Isaac progreditur, non ut pater cum tilio, sed ut sacerdos cum hostia. Isaacum sacrificii lignis onerat, gladium et ignem ipse gestat. Sarcina onerat juvenem, ut ex labore puer sudorem emittat : ut illo naturali balneo ablutus, sanctior fiat Deo hostia. Postquam huc sermo pervenit, ut vidi figuram, veritatem in mentem revocavi. Videns enim quo pacto Isaac sibi sacrificii ligna gestat, Christum glorifico, qui propter hominum salutem crucem suam gestare voluit. Totius enim Christi œconomiæ umbram hic præoceupantem video. Sicut ovis ad occisionem ductus est (Isai. 53. 7). Christus : hujus typus Isaac ad mactationem ductus est. Præ oculis est cædes, neque obsequium negat Isaac parenti: typus enim erat Christi, Qui obedivit Patri usque ad mortem, mortem zutem crucis (Philipp. 2. 8). Isaac simul filius erat et victima. Similiter etiam Christus Filius Dei et agnus qui tollit peccatum mundi. Non parcit Isaaco pater, sed neque Deus Christo; nam Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. 8. 32). Triduo post sacrificium mater videt viventem Isaacum; post triduum Ecclesia incorruptum videt Servatorem. Ixc de figuris carptim dicta sunto. Abraham vero jam pervenit ad locum sacrificii, in certamine demum constitutus, in quo natura et voluntas pugnant, coronatur autem animus naturæ victor, atque jure Dei amor de amore filii triumphat. Venit pater cum filio, solus sacerdos cum sola hostia. Omnia autem erant filius patri, sacrificus ministerio, hostia sacerdotio.

6. Ego vero adolescentis miror prudentiam, quam reverenter patri dicat: Pater, ecce ignis et ligna, ubi-nam ovis (Gen. 22. 7)? Non irridet immemorem pa-trem: sciebat enim Chananæos ob risum Chami ser-vituti esse addictos; sed interrogat, Ubinam? interrogantis specie lapsum memoriæ corrigens. Pater, inquit, ecce ligna et ignis; ovis ubi? Quis sermo sussiciat ad viri magnanimitatem declarandam? Non lacrymas illi excussit filii vox: non deflevit adolescentem proximam sibi cædem non sentientem, sed mansit semper invulneratus et adamantinus, paterni affectus oblitus. Illi ergo firmiter respondet: Deus providebit sibi ovem, fili (Ibid. v. 8). Non prænuntiat juveni Dei circa illum voluntatem, ne tenero animo seipsum deplorans juvenis, lacrymis hostiam macularet. Quomodo vobis, fratres, ea quæ sequuntur sine lacrymis enarrabo? Ac si pater essem, aliquid patior in rei gestæ recensione. Ad solius enim, ut puto, Abrahæ linguam pertinebat, sine lacrymis hæc enarrare, tantamque in verbis præferre magnanimitatem, quantam ille in opere ostendit firmitatem. Quod enim in hoc viro mirabile et existimatione dignum est, id quod ille fortiter fecit, nos enarrare sine miserationis sensu non possumus. Attamen id tentandum est, etiamsi ad illius progenitoris virtutem non prope accedamus, ut ex divini amoris lege affectum ita vincamus, ut pos-simus sacrificii ejus esse participes, illud scilicet enarrando. Accenso igitur splendido in ara igne, vi-ctimæ more ad sacrificium adaptat filium pater, dilectum unigenitum; deinde genibus nixum quasi ad adorationem retro et a tergo alligat, aversum consti-tuens puerum; deinde propriis impositum genibus a tergo, coma versum se reducta, dexteram extendit, audetque superne gladium ad jugulum admovere. C vim divini amoris! o immotam animi fortitudinem t Filium alligavit ad mactationem, nec solutæ sunt na-turæ compages. Gladius in manibus est, nec obtorpuit dextera. Quis rem præsens tulisset? quis non aversus fuisset? quis non fugisset miseratus magis quam ipse pater? Ideo sapiens senex servos non secum assumpsit, sed procul exspectare jussit, ne commiseratione affecti erga heri filium jugulandum, di-vini amoris opus impedirent. Quo erga herum animo futuros putas servos, videntes ipsum ita simpliciter ad cædem dilecti filii properantem? quos putas sermones habituros fuisse? O gravem proculque abigendam calamitatem! Herus noster forte insanit, nec agno-scit dilectum filium, sed aliquam se victimam tenere putat, vitulum aut ovem. Accedamus ergo diligenter ad eum; res enim moram non patitur; arripiamus interim gladium, retineamus dexteram, ne hunc hortatum plaga præoccupet. An sine periculo acceda-mus? quomodo servis parcet, qui dilectissimo filio non parcit? Attamen periclitemur. Gloriosa mors nobis erit, si accidat; nam pro hero juvene moriemur. Aliquid etiam præter decorum proferamus, increpemus furentem, num forte in sensum veniat. Honore dignus est herus, sed cum sapit; reverentia item, sed non si necem moliatur. Si furens contunctiam

'Αδραάμ; Δηλονότι ἀφέμενον τοῦ θείου προστάγματος. τούς περί θεοσεβείας ποιείσθαι λόγους, και πείθειν την Σάρδαν, ότι, τούτον αν λάδη θεός, δίδωσί σοι κρείστονα. Καὶ πῶς ἄν ἔπεισε γυναῖκα τῷ πάθει μεθύουσαν; 'Αλλὰ δη πέπεικε. Θεοσεδής γὰρ ἡ γυνή, καὶ ἀνδρὸς πιστοτάτου σύνοικος : πάντως γοῦν ἀκόλουθον πεισθεῖσαν αὐτην προπέμψαι τὸν υἰὸν ἐπὶ τὴν θυσίαν ὁδεὐοντα, στέγειν μέν ίσως τον πόνον βιαζομένην διά το δοχούν τῷ Θεφ, υπό δε της φύσεως αυτης πρός θρήνους αδουλήτως Εξαγομένην. Πόσοι θεράποντες έχει τφ πόθφ του νέου δακνόμενοι; πόσαι θεράπαιναι τη δεσποίνη συμπάσχουσαι; Χαναναΐοι πόσοι, συνήθεις και γείτονες, οι επί τοίς τούτω συμδεθηκόσι θαυμάζοντες; Θόρυδος εκ τούτων πολύς, και οίμωγή, και θρήνος, και δάκρυα, ώς έπι προπεμπομένω νεχρώ. Είπε δ' αν ή μήτηρ αναχωχύσασα μέγα. Δός μοι, τέχνον , τελευταίας περιπλοχάς. Έγω μεν ήλπιζον ύπο σου προπεμφθήναι, τέχνον, καὶ τὸν ἐμὸν θάνατον τοῖς σοῖς χοσμηθήναι δαχρύοις . ἐπεὶ δὲ ψῆφος τοῦ κτίσαντος τὰς ἐμάς ἐλπίδας νενίκηκε, καὶ δὲ ψῆφος τοῦ ατίσαντος τὰς ἐμάς ἐλπίδας νενίκηκε, καὶ θρηνο τοῦτον, ὑφ' οῦ θρηνηθῆναι προσεδόκητα, τοῦτό σε μόνον αἰτῶ, ἐπιδαίνων τῷ τῆς θυσίας πυρὶ, πρέσδευσον πρὸς τὸν Θεῖον ὑπὲρ ἐμοῦ, ἀπελθεῖν με τοῦ βίου πρὶν ἐπανελθεῖν τῆς θυσίας τὸν ἱερέα. Δεξιάν γὰρ παττρὸς αἰματι παιδὸς ἰδεῖν ἡμαγμένην οὐ δύναμαι. Ἡ μὲν οῦν μήτηρ τοσαῦτα. Τἰς δ' ἀν ἡνεγκε τὰ παρὰ τῶν Χαναναίων ὁνείδη, τῶν ἐπὶ τῆ θέα τότε συνδεδραμηκότων; 'Ὁ μὲν γὰρ εἶπεν ἄν' ՝ Ὁ, ἐφ' οἰον θάλαμον τὸν υἰὸν ὁ καλλς ἄγει πατήρ ! 'Ὁ δὲ, Ἐκ ποίας ἄρα ποίμνης αὐτῷ τὸ ἱερεῖον; 'Ὁ δὲ, Καλῶς αὐτῷ ὁ θεὸς πληθυναι θέλει τὸ γένος, ὡς τὰ ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ. ΄ Άλλος, 'Ὁ πόσοι γέροντες ὡς υἰὸν θρηνοῦσι τὸν ἄθλιον, οὕτος δὲ ἡλίθιος ροντες ώς υίδν θρηνούσι τον άθλιον, ούτος δὲ ἡλίθιος γέρων ούδὲ δαχρύει τὸ Ιδιον τέχνον! Ταῦτα μὲν οί Χα-στασε, ως αφ ενος στοματός είπου αν ' Οδευε λότιον, ω πρεσδύτα, τοῦτο μόνον ἐνθυμούμενος, ὅτι τοῦτον ἄν θύ-σης, ἄλλον υίδν ἀπὸ Σάρρας οὐχ ἔξεις. Ταῦτα λογισμῷ σώφρονι προειδόμενος 'Αδραάμ, ταῦτα σχοπήσας ὁ μα-χάριος, ἐμδύθιον ἔχρυψε τὸ πρόσταγμα, οῦτω διατεθεὶς, ὡς ἀχούσας ἄρρητα ρήματα, ἄ οὐχ ἔξὸν ἀνθρώπῳ λα-λησαι. 'Ω θησαυρὲ χρύψιε δεσποτιχῶν ἐντολῶν! ὧ τααησαι. μι υησαυρε κρυφιε οεσποτικών εντολών! Ο ταμιείον άπορρήτων, ταμιείον ίερων Θεοῦ λόγων! Ταῦτά
σε τὰ μυστήρια καθ' όλης τῆς οἰκουμένης ἀνεκήρυξεν.
'Οδεύει διὰ ταῦτα σιγῆ μετὰ τοῦ 'Ισαὰκ ὁ πατήρ, δύο
μόνους θεράποντας ἐπαγόμενος, καὶ τούτους οὐκ εἰδύτας τῆς θυσίας τὸν τρόπον ὁδεύει δὲ τριῶν ἡμερῶν
και. Σὶ δὲ μέμβανε τὸν δονικαίου σῶς καιώνης. τας της συσιας τον τροπον οσευει σε τριων ημερων δδόν. Σύ δὲ μάνθανε την δοχιμασίαν τῆς γνώμης τοῦ προπάτορος, χαὶ τοῦτ' ἐχ τοῦ διαστήματος τῆς όδοῦ. Οὐ τὰρ ἔγγὺς αὐτῷ Θεὸς δείχνυσι τὸ θυσιαστήριον, [να μή τῆ θερμότητι τῆς πίστεως χλαπῆ φύσεως τὴν στοργήν ἀλλ ὅπως μαχράν βαδίζων όδὸν, χαὶ τὸν υἰὸν ἐπὶ πλείστον θεώμενος χρόνον συνήθως προσπαίσντα, ταῖς ἀγκάλαις προστρέχοντα, τῆ ἐννοία τοῦ πραχτέου, χαθάπερ γρυσὸς ἐν πυοὶ. τῷ πόθω πολλῷ γρόνου πτέου, καθάπερ κουσός εν πυρί, τῷ πόοῷ πολλῷ χρόνιο ποραιμασθείς, λαμπροτέραν τῆς ὑπαχοῆς ἐπιδείζηται τὴν προαίρεσιν. τῶ, ποσάκις ἐν τῷ τριημέρῳ τοῦτψ διαστήματι καθ΄ ἐαυτὸν ὁ πατὴρ ἀνετυπώσατο τοῦ υἰοῦ τὴν σφαγήν! [565] ποσάκις ἐπέθηκε τἢ πυρὰ τοῦ τέννου τὸ λείμαρον, ποσακτάκις ἔπυ καρίζου πλειδε ἀράνου τὸ καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή καρισκή λείψανον, τοσαυτάκις την καρδίαν πληγείς, όσακις αν την θυσίαν άνελογίζετο ! Το μέν γάρ πεπραγμένον κακόν εύθυς προς λήθην όρξ, το δε έν έλπίσι λυπεί τοσαυτάκις, όσάκις αν έλπισθη. Όρξ λοιπόν ο μακάριος πόρριυθεν της λειτουργίας τον τόπον, άρβητου φωνής προσδειξάσης αύτῷ, καὶ μόνον παραλαμβάνει τὸν υίὸν ὁ πατήρ, ἀπολιπών μετά της δνου τους δούλους · μόνος όδευει λοιπό· μετά μόνου του Ίσαάκ, ουχ ώς πατήρ μετά τέκνου, άλλ' ως Ιερεύς μετά θύματος. Ἐπιτίθησι δὲ καὶ τῷ Ἰσαλκ τῆς θυσίας τὰ ξύλα, αὐτὸς φέρων τὴν μάχαιραν καὶ τὸ κῶρ. Βαρύνει τῷ φορτίῳ τὸν νέον, ἴνα ἐφιδρώσας ὁ παῖς τῷ καμάτω, καὶ τοῖς τῆς φύσεως λουτροῖς καθηράμενος, εὐαγεστέρα γένηται τῷ Θεῷ προσφορά. Ένταυθα δὲ γενομένου τοῦ λόγου, τὸν τύπον ἰδῶν, ἀνεμνήσθην τῆς ἀληθείας. Ἰδῶν γὰρ πῶς Ἰσαὰκ ἐαυτῷ βαστάζει τῆς θυσίας τὰ ξύλα, ὁοξάςω τὸν Χριστὸν τὸν διὰ τὴν τῶν άνθρώπων συντηρίαν έαυτου τον σταυρον βαστάσα: θ:-

λή ταντα. "Ολης γλο της κατά Χριστόν οἰκονομίας τ σκιάν ἐνταύθα προλαδούσαν όριο. "Ως πρόδατος ἐ συντήν ήχθη ὁ Χριστός τούτου τύπος Ίσαὰ εἰς ἡ σίαν ἀγόμενος. Ἐν όφθαλμοῖς ἡ σφαγή, καὶ οὐκ ἐπειξ τῷ γεννήσαντι Ἰσαάκ τύπος γὰρ ἡν Χριστοῦ, '( ὑπήκουσε Πατρὶ μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ στα Ίσαλα και τέκνον ήν εν ταυτώ και Ούμα. Όμοι καὶ ὁ Χριστός Υἰὸς Θεοῦ, καὶ ἀμνὸς ὁ αἰρινο την άμα τίαν τοῦ κόσμου. Οὐ φείδεται τοῦ Ἰσαὰκ ὁ πατηρ, ἀ οὐδὰ Θεὸς τοῦ Χριστοῦ. "Ως (sic) γὰρ τοῦ ἰδίου Υι οῦκ ἐφείσατο, ἀλλ' ὑπὸρ ἡμῶν πάντων παρέδων αυτόν. Τριήμερον μετά την θυσίαν ή μήτης ορά ζων τον Ίσαάκ · τριήμερον καὶ ή Έκκλησία άφθαρτον 6: τόν Ίσαάκ τριήμερον καὶ ἡ Έκκλησία ἄφθαρτον ὁ; τόν Σωτῆρα. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τύπων, ὡς ἐν παρλι ᾿Αδραὰμ δὲ ἐφέστηκεν ἡδη τῷ τόπῳ τῆς λειτουργία εἰσω λοιπὸν του ἀγώνος γενόμενος, ἐν ῷ φύσις μὲν κ προαίρεσις μάχεται, στεφανοῦται δὲ γνόμη κατὶ τ φύσεως, καὶ φέρει φιλοθεία δικαίως κατὰ φιλοτεκνίας νικητήρια. Ἡλθεν ὁ πατὴρ μετὰ τοῦ τέκνου, μόνος ἱερεύς μετὰ μόνου τοῦ θύματος. Πάντα δὲ ἡν ὁ παῖς: πατοὶ, καὶ λειτουργές πρός ὑπροεσίαν, καὶ θῦμα ταποι. πατρί, και λειτουργός πρός ύπηρεσίαν, και θύμα πρ ispoupylav.

'. Έγω δε και του νέου βαυμάζω την σύνεσιν, δπ αίδεσίμως προσέρχεται τῷ πατρι, καί φησι Πάτε Ιδού τὸ πῦρ, καὶ τὰ ξύλα τὸ πρόδατον ποῦ; Οὶ κ ταγελὰ τῆς λήθης τοῦ πατρός εἶδε γὰρ Χανανείο δουλεύοντας διὰ γέλωτα Χάμ ἀλλ' ἐρωτὰ, Ποῦ; σχ ματι πεύσεως λήθης διορθούμενος σφάλμα. Πάτερ, φ σὶν, Ιδού τὰ ξύλα καὶ τὸ πῦρ τὸ πρόδατον ποῦ; Πο κονέπει λίνος πολο ποιότης το πρόδατον ποῦ; Πο άρκέσει λόγος πρός παράστασιν τῆς τοῦ ἀνδρός μεγ λοψυχίας; Οὐκ ἐχάλασεν αὐτὸν πρὸς δάκρυα τοῦ παιί ή φωνή, ούχ ώλοφύρατο την ήλικίαν του νέου άναιθ τουσαν της οίχείας σφαγής, άλλ' ξιμείνε διαπαντός άτο τος κεὶ ἀδαμάντινος, τῆς πατρικῆς διαθέσεως ἐκλπθιμ νος. Φησὶν οῦν πρὸς αὐτὸν εὐσταθῶς: Ὁ Θεὸς ἔψει ἐπυτῷ πρύδατον, τέκνον. Οὐ προαπαγγέλλει τῷ κ τὸ ἐπὶ αὐτῷ τοῦ Θεοῦ βούλημα, ἴνα μἡ ἀπαλἢ διαν ἐαυτῷ ἐπιθρηνήσας ὁ νέος, δάκρυσι σπιλώση τὸ θῦμ Πῶς ὑμέν, ἀδελφοὶ, ἀδακρυτὶ τὰ μετὰ ταῦτα δηγή: μαι; Ηέπονθά τι πρός την των έργων διήγησιν, ώς = τήρ. Μόνης γάρ ην της του Αδραάμ γλώττης... οίμαι, άδακρυτι τὰ γινόμενα διηγήσασθαι, και τοιαύτ δείξαι έπλ των λόγων μεγαλοψυχίαν, οΐαν έχείνος έ σειζαι επι των λόγων μεγαλοψυχιαν, οίαν εκείνος ε των έργων έδειξε την στερβότητα. Το γάρ δή θαυμ στον και τίμιον τοῦ ανδρὸς, ότι δ έκείνος εὐσταθῶς εἰ γάσατο, τοῦτο ήμείς οὐδὶ τοῖς λόγοις εἰπεῖν ἐπεἰν ὑπομένομεν. 'Αλλ' ὅμως πειρατέον, κᾶν μη λίαν ἔτι π τῆς τοῦ προπάτορος ἀρετῆς ἐψικώμεθα, φιλοθείας κόρ τὰ πάθη νικήσαντας κοινωνήσαι αὐτῷ τῆς θυσίας, π μέρει τῆς διηγήσεως. 'Ανακαύσας τοίνων λαμπρόν τοῦ Βωμιῦ τὸ πῶρ, συνιατίζει πολο τοίνων λαμπρόν τοῦ Βωμιῦ τὸ πῶρ, συνιατίζει πολο τὸν θυσίαν ἐκράς. τῷ βωμῷ τὸ πυρ, σχηματίζει πρὸς τὴν θυσίαν, ἱερεκ νόμιρ, τὸν υἰὸν ὁ πατήρ, τὸν ἀγαπητὸν, τὸν μονερική καί θείς ώς είς προσκύνησιν έπί τα γόνατα, δπισθε κα τον νωτον περιειλεί, το έναντίον σχήμα περιπιθείς το παιδί είτα τοις οίχείοις άντιστηρίξας γόνασεν δπισθεν παιδί είτα τοῖς οἰχείοις ἀντιστηρίξας γόνασαν δπισθεν καὶ την χόμην πρὸς ἐαυτὸν ἀντανακλάσας, ἀνατιένει την δεξιὰν, τολιμά φέρειν ἀφ' ὑψηλοῦ κατὰ τοῦ λαιμε την σφαγήν. Ὁ τόνος φιλοθείας! Οἱ ψυχῆς ἀνίκτητς ἐνδρεία! Ἑδησε πρὸς σφαγήν τὸν υἰὸν, καὶ οὐκ ἰλύθησι τῆς φύσεως οἱ ἀρικοί. Τὸ ξίφος ἐν χερσὶ, καὶ οὐκ ἐνὐθενα κησεν ἡ δεξιά. [566] Τἰς ἀν ἡνεγκε παρεστώς τοἰς γινεμένοις; τἰς οὐκ ἀνεστράφη; τἰς οὐκ ἔφυγε τοῦ πετλές γενόμενος συμπαθέστερος; ἐιὰ τοῦτο τοὺς δοιλιά μεκρίν φὸς γέρων οἱ παραλμάνειε μεθ' ἐαυτοῦ, ἀλλὰ μεκρίν τοῦ δεσπότου, φιλοθέου γνώμης πράξιν κυλύσωπ. Γίνε γάρ οἶει παρόντας τοὺς παίδας λαδείν ἔννοιαν περί τοὺς δόγους εἰπεῖν; Ὁ ταῖδς σφαγήν; τίνας ἀν πρὸς την τοῦ ἡγαπημένου παίδος σφαγήν; τίνας ἀν πρὸς τοὺς λόγους εἰπεῖν; Ὁ Τῆς δεινῆς ταὐτης καὶ ἀπικπιπίς τοὺς λόγους εἰπεῖν; Ὁ Τῆς δεινῆς ταὐτης καὶ ἀπικπιπίς τοὺς λόγους εἰπεῖν; Ὁ Τῆς δεινῆς ταίνα μαίνεται, κὰ οι γνωρίζει τὸν περιπόθητον υἰὸν, ἀλλ' ἔν τι τῶν ιἰςθεσίαν κατέχειν φαντάζεται, μόσχον ἢ πρόδατον. Προποίαν κατέχειν φαντάζεται, μόσχον ἢ πρόδατον. Πιοποίαν κατέχειν φαντάζεται, μόσχον ἢ πρόδατον. Πιοποίαν κατέχειν φαντάζεται, μόσχον ἢ πρόδατον. Πιοποίαν κατέχειν φαντάζεται, μόσχον ἢ πρόδατον. τράγμα βραδυτήτα · κρατήσωμεν τέως το ξίρες το τάχος αυτώ ου γάρ αναμένει το τάχος αυτώ ου γάρ αναμένει το δίρες το τάχος το τέως το ξίρες το τάχος χώμεν την δεξιάν, μη φθάση την παραίνεσιν η ελην.
Μη γάρ άκινουνον το προσελθείν ; πως φείσετα θουνοι ο υίου μη φειδόμενος φιλτάτου ; Παρακινουνού πομεν δ μιος. Εύκλεης ή μων ο θάνατος, άν τύχη ι ύπερ γίο νέου έσται διαπότου. Φθει ξώμεθά τι παρά το προσμέν,

quomodo suasisset mulieri affectu inebriatæ? Sed esto, suasisset. Religiosa enim mulier erat, et fidelissimi viri conjux : consequens omnino erat ut illa morem gerens filium præmitteret ad sacrificium procedentem, amoremque vi obrueret, quod ita Deo placeret, sed vi naturalis affectus vel invita in fletus prorumperet. Quot famuli istic juvenis amore cruciati suissent? quot ancillæ in partem mæroris cum hera venissent? quot Chananæi, samiliares et vicini, circa hæc mirati fuissent? Hinc tumultus ingens, gemitus, fletus, lacrymæ, ac si mortuus efferretur. Dixisset mater alto clamore lugens : Da mihi, fili, extrenium amplexiim. Ego sperabam, fili, me a te efferendam esse, et mortem meam tuis ornandam esse lacrymis: quia vero Creatoris decretum spem meam vicit, eumque lugeo, a quo me lugendam sperabam esse, hoc solum abs te postulo, ut cum in ignem sacrificii ascendes, Deum pro me preceris, ut ex hac vita discedam antequam sacerdos revertatur a sacrificio. Dexteram enim patris, filii sanguine cruentatam, videre nequeo. Hæc quidem mater. Quis vero tulisset Chananæorum ad hoc spectaculum accurren-tium opprobria? Alius enim forte dixisset: 0, in quem thalamum filium bonus pater ducit? Alius, Ex quo ovili hanc victimam profert? Alius, Pulchre Deus vult multiplicare genus ejus sicut stellas cæli. Alius, O quot senes hunc miserum ut filium plorant, hic vero senex amens ne suum quidem filium plorat! Hæc Chananzei; ex servis autem alius ingemiscendo dixisset: O puerum miserum, qui tarde venit, et imma-ture discessit! Tuus vero inexspectatus natalis dies est, inexspectata etiam mors. Unus inter omnes ex sterili vulva, solus inter omnes luctum ad sepulturam tuam audisti. O qualem dominus ejus delet imaginem vitæ! Ilæc itaque singuli : simul autem omnes domum revertentes, quasi uno ore dixissent : Vade de reliquo, o senex, hoc solum tecum reputans; si bunc immolaveris, alium filium a Sara non suscipies. Hæc sapienti ratiocinio prævidens Abraham, his consideratis beatus ille, intra se præceptum occultavit, sic affectus, ac si audivisset arcana verba quæ non liceret homini loqui. O thesaure abscondite divinorum præceptorum! o receptaculum arcanorum! receptaculum sacrorum Dei verborum! Ilæc tibi mysteria per totum orbem prædicavit. Ideo tacitus incedit pater cum Isaaco, duos solum secum ducens famulos, qui sacrificii hujusce modum ignorabant, progreditur autem trium dicrum itinere. Tu vero disce probatum progenitoris animum, idque in tanto itineris intervallo. Neque enim Deus ipsi altare prope ostendit, ne fidei ardore naturalis affectus averteretur; sed ut in longo itinere, filium diu conspiciens ibi pro more ludicra agentem, in ulnas suas accurrentem, rei perficienda coglitatione, velut aurum in igue, in amore sæpe exercitatus atque probatus, splendidius obedientiæ propositum ostenderet. O quoties in triduano illo vice intervallo pater in seipso cædem filii mente versavit? quoties intra se filii cadaver rogo imposuit, toties in corde vulneratus, quoties sacrificium in mentem revocabat? Malum enim quod jam contigit statim fere in oblivionem venit, quod autem exspectatur, totics mærore afficit, quoties succurrit in mentem. Videt demum procul beatus ille sacrificii locum, ineffabili quadam voce indicante, solumque filium pater secum assumit, relictis cum asino servis : solus demum cum solo Isaac progreditur, non ut pater cum filio, sed ut sacerdos cum hostia. Isaacum sacrificii lignis onerat, gladium et ignem ipsc gestat. Sarcina onerat juvenem, ut ex labore puer sudorem emittat : ut illo naturali balneo ablutus, sanctior fiat Deo ho-stia. Postquam huc sermo pervenit, ut vidi figuram, veritatem in mentem revocavi. Videns enim quo pacto Isaac sibi sacrificii ligna gestat, Christum glorifico, qui propter hominum salutem crucem suam gestare voluit. Totius enim Christi œconomiæ umbram hic præoceupantem video. Sicut ovis ad occisionem ductus est (Isui. 53. 7). Christus : hujus typus Isaac ad

mactationem ductus est. Præ oculis est cædes, neque obsequium negat Isaac parenti : typus enim erat Christi, Qui obedivit Patri usque ad mortem, mortem autem crucis (Philipp. 2. 8). Isaac simul filius erat et victima. Similiter etiam Christus Filius Dei et agnus qui tollit peccatum mundi. Non parcit Isaaco pater, sed neque Deus Christo; nam Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. 8. 32). Triduo post sacrificium mater videt viventem Isaacum; post triduum Ecclesia incorruptum videt Servatorem. II:cc de figuris carptim dicta sunto. Abraham vero jam pervenit ad locum sacrificii, in certamine demum constitutus, in quo natura et voluntas pugnant, coronatur autem animus naturæ victor, atque jure Dei amor de amore filii triumphat. Venit pater cum filio, solus sacerdos cum sola hostia. Omnia autem erant filius patri, sacrificus ministerio, hostia sacerdotio.

6. Ego vero adolescentis miror prudentiam, quam reverenter patri dicat: Pater, ecce ignis et ligna, ubi-nam ovis (Gen. 22. 7)? Non irridet immemorem pa-trem: sciebat enim Chananæos ob risum Chami servituti esse addictos; sed interrogat, Ubinam? interrogantis specie lapsum memoriæ corrigens. Pater, inquit, ecce ligna et ignis; ovis ubi? Quis sermo sussiciat ad viri magnanimitatem declarandam? Non lacrymas illi excussit filii vox: non deflevit adolescentem proximam sibi cædem non sentientem, sed mansit semper invulneratus et adamantinus, paterni affectus oblitus. Illi ergo sirmiter respondet : Deus providebit sibi ovem, fili (Ibid. v. 8). Non prænuntiat juveni Dei circa illum voluntatem, ne tenero animo seipsum de-plorans juvenis, lacrymis hostiam macularet. Quomodo vobis, fratres, ea quæ sequuntur sine lacrymis enarrabo? Ac si pater essem, aliquid patior in rei gestæ recensione. Ad solius enim, ut puto, Abrahæ linguam pertinebat, sine lacrymis hæc enarrare, tantamque in verbis præferre magnanimitatem, quantam ille in opere ostendit firmitatem. Quod enim in hoc viro mirabile et existimatione dignum est, id quod ille fortiter fecit, nos enarrare sine miserationis sensu non possumus. Attamen id tentandum est, etiamsi ad illius progenitoris virtutem non prope accedamus, ut ex divini amoris lege affectum ita vincamus, ut possimus sacrificii ejus esse participes, illud scilicet enarrando. Accenso igitur splendido in ara igne, vi-ctimæ more ad sacrificium adaptat filium pater, dilectum unigenitum; deinde genibus ulxum quasi ad adorationem retro et a tergo alligat, aversum constituens puerum; deinde propriis impositum genibus a tergo, coma versum se reducta, dexteram extendit, audetque superne gladium ad jugulum admovere. U vim divini amoris! o immotam animi fortitudinem t Filium alligavit ad mactationem, nec solutæ sunt naturæ compages. Gladius in manibus est, nec obtorpuit dextera. Quis rem præsens tulisset? quis non aversus fuisset? quis non fugisset miscratus magis quam ipse pater? Ideo sapiens senex servos non secum assumpsit, sed procul exspectare jussit, ne commiseratione affecti erga heri filium jugulandum, di-vini amoris opus impedirent. Quo erga herum animo futuros putas servos, videntes ipsum ita simpliciter ad eædem dilecti filii properantem? quos putas sermones habituros fuisse? O gravem proculque abigendam calamitatem! Herus noster forte insanit, nec agnoscit dilectum filium, sed aliquam se victimam tenere putat, vitulum aut ovem. Accedamus ergo diligenter ad eum; res enim moram non patitur; arripiamus interim gladium, retineamus dexteram, ne hunc hortatum plaga præoccupet. An sine periculo acceda-nus? quomodo servis parcet, qui dilectissimo filio non parcit? Attamen periclitemur. Gloriosa mors nobis erit, si accidat; nam pro hero juvene moriemur. Aliquid etiam præter decorum proferamus, increpemus furentem, num forte in sensum veniat. Honore dignus est lierus, sed cuin sapit; reverentia item, sed non si necem moliatur. Si furens contunctiam

patiatur, gratiam habebit cum sapiet, et nos ut benelicos remunerabit, ut servatores pueri. Ilæc dicentes statim accurrissent, atque primo gladium a dextera, Isaacum a morte abripuissent; deinde sermonibus usi suissent, tum qui ipsum ad resipiscentiam reducerent, tum qui heri impetum in scipsos potius transferrent, dicentes : Te ad mentem revoca, here; filium tenes manibus, dilectum, sterilis partum, tardum Dei donum, hospitalitatis fructum, vitulum pro vitulo datum, propter quem solum natale sestum celebrasti, et salutares Altissimo hostias obtulisti, quem in spe aluisti ut haculum senectutis, propter quem suaviter vivebas, cujus obnixe precabaris non videre mortem, sed illum relinquere optabas heredem et herum nostrum : hunc manu tenes. Vide pueri formam, here, tuam agnosce imaginem. Talis enim tu quoque eras, cum juvenis esses. Isaac, tu quoque alloquere patrem, ut per vocem prolem suam agnoscat. Hie est, here, non hostia, sed pro quo plurimæ hostiæ, plurimæ precationes ad Deum, ut ad viri ætatem perveniat, et talem ducat vitæ consortem, qualis secundum virtutem est hujus mater, præter sterilitatem tamen. Optabas enim ejus maturos videre fructus, et de iis latari rursum, ut de lactente Isaaco delectabaris. Sed o ingentes calamitates, in quos ipsum dies deduxisti! pro coronis vincula, pro uxore gladius. Apparet ignis, non quo quis uxorem ducat, sed quo sepeliatur. Adest juvenis, non nuptialibus coronatus, sed ad aram vinctus, gestansque non vestem nuptialem, sed habi-tum funcbrem. Non adest pronubus, qui conjungat cos qui genere disjuncti sunt, sed adest pater, qui per necem illa separat, quæ natura conjunxerat. Hoc circa filios ne Chananæi quidem patres cogitaverint. Talesne hactenus Altissimo offerebas hostias? talesne gratiarum actiones pro ejus incolumitate? Annon arietes et hircos maclabas, bruta animantia, cum ra-tionalium et irrationalium Dominum placares? nunc vero victima qualis? O intoleranda mala! Similis est sacerdoti victima, cognatum est ei, qui Deum placat, id quod ad placandum adhibetur; non ex ovili, sed ex ipsa sacerdotis natura hostia proficiscitur. Tales non accipit Deus hostias : clemeus enim cum sit erga homines, in hostiam non suscipit hominem. Quo te nomine nunc appellabimus, here? an sacerdoten ob hostiam, an filii interfectorem ob filium? Stupendus vere est sacrificii modus, qui nec verbo explicari possit. Omnia quippe sacrificia, pro salute persolvun-tur, filius vero tuus per sacrificium perit. Quid vero dicemus id quod jam agitur? cædem, an sacrificium? exsecrationem, an oblationem? incendium, an holocaustum? Ita enim contra jus fasque, ita contra legem est id quod agitur, ut ne nomen quidem oblationis habent. O qualia nos visuros sperabamus, et qualia nunc videmus! Sperabamus certe nos ipsum visuros tibi subministrantem ad sacrificia, operam dantem ad sacerdotii munia: nunc autem, o intoleranda mala! non adest sacerdoti victimam tenens, sed ipse jacet vinctus ad victimam; neque vocem emittit ut agnus, sed sine voce et mutus jacet, oveque simplicior solam videt dexteram, quam sæpe ut amantissimi patris osculatus est, forteque nunc etiam, cum videt eam gladio munitam vult osculari. Multi tibi sunt greges ovium, here, multa boum armenta; iis sacrificium imple, quæ sunt in victimas deputata, non iis, quæ nec im-molari, nec comedi possunt. Omnes, si libet, greges immola, non contradicimus : legitima quippe esset hujusmodi in sacrificiis offerendis liberalitas; quod autem nunc agitur, bellum magis est, quam sacrifi cium; obsidio, non oblatio. Illa enim precantes patimur, qua in bello ne videamus, precamur; et hæe in sacrificiis sustinemus, qua ne sustineamus, pre-ces offerre solemus. Quod nunc agitur, bello perniciosius est. Fortassis enim hostis, juvenis formam ætatemque miscratus, pepercisset ei. Quomodo jam in terra Chananæorum babitaturus es, quando ferarum crudelitatem superasti? Forte omnes Chananxo-

rum filii in te irruent: Occidamus, inquient, interfectorem, ne in cadis hujusmodi exemplom patribus nostris. Exscinde tu quoque hospitalem lam quercum, benignum illud tabernaculum, ince illud ut filium incendisti. Nullus enim viator te ad audebit, utpote suspectum, qui ne filio quidem peperceris. Quomodo ergo misera Sara, hera nost conjux tua, Eujus mater, te respiciet, quæ filium sacrificio sanctiorem venturum exspectabat? Q putas passuram illam esse, cum orbum filio patr conspiciet? Annon in terrain decidet mærore solut annon statim delapsa periclitabitur? annon per cum filio uxorem? Quomodo alium Isaacum sen here noster, cum superveniente obitu terra in petr versa erit? Utinam Saræ sterilitas numquam sol esset, ut tu neque pater, neque filii interfector vo reris. Quod ævum ita longum erit, ut possit tale cinus oblivione delere? Non potuit præterit tempus fratricidii odium delere; sed etläm nunc tuperatur Cain, ut qui naturam non agnoverit, ej que genus per diluvium funditus periit, fratric vero memoria ne tantarum quidem aquarum co deleta fuit. Longe autem deterior fratricida est i interfector, et tantum quantum pater fratre conju ctior. Cur ergo, here, religiosæ et mirabili v infamiam affers immortalem, quæ nec tempore, i aquarum exundantia deleri possit? Age denium, a nos, et filii vincula solve, abjice gladium, exsting mus ignem, ipsam aram subvertamus; ne vestigi quidem in terra relinquas incredibilis facinoris. Qu si post tantam monitionem non obtemperas, et n ligno dæmoni ministrare contendis, hoc solum p camur, nos primum interfice, libenter necem p mur. Melius quippe nobis est hic cadere, quam int fectoris proprii filii servos vocari. Quomodo igi servis talia insano more loquentibus et agentibu progenitor Domini præceptum exsequutus fuisa quomodo in toto mundo præclarum divini ame opus effulsisset? quomodo sublimis sidei colum erecta suisset? quomodo ipsis operibus didicis mundus, timorem Dei vel filii aniore pretiosion esse? Ideo solus ad sacrificium accedit, unus uni nitum per Unigenitum uni Deo offerens. Didicist carissimi, per ea quæ dicta sunt progenitoris amor erga Deum ; discite per ca quæ sequuntur Dei in fabilem clementiam : discite quomodo ii qui præs tia despiciunt et in virtute proficiunt, a temporan non excidant. Jacebat itaque Isaac compeditus, i dum præbens patri jugulum ad necem, manus aut sacerdotis erecta properabat ad plagam inferenda statimque de cælo defertur vox misericordiæ, que admodum manus, quæ manum cohiberet, et ve cissimo jussu sacerdotis alacritatem retineret. Ne jicias, inquit, manum tuam in puerum (Gen. 22. 1 Sufficit mihi prompta voluntas, etsi opus absit. No bam jugulari filium tuum, sed volebam fidem tu in toto mundo declarari. Quia enim Non pepere filio tuo dilecto propter me, sed quantum in te fi periit Isaac, Sara filio orbata est, tuque pater a ultra vocaris: ex hoc tempore ob tuum erga amorem, salvum accipe filium tuum, qui grandæt erit, et multo tempore vivet. Opus enim erga jam peractum est, qui affectum animi respicio. M cedem tibi horum tribuam, o famule, congrue scilicet munere fructuosaque appellatione te ornal quivis sanctus te patrem vocabit. Hoc opus mult tibi justos filios gignet, tu omnium in me credenti dibus filios excitabo. Unum filium despexisti, in meros ex hoc tempore habebis filios : patrem en multarum gentium te posui. Et hæc quidem Den nos autem omnes, carissimi, exemplari divini am ris progenitore Abrahamo usi, nullum ex temper neis bonis fide in Deum pretiosius esse existin nus, non genus, non patriam, non divitias, non gi riam, non dilectum lilium, etsi sit unigenitus: similitudine fidei filii progenitoris Abrahæ effecti, in splendido ejus sinu cum Isaaco requiescamus, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi,

quicum Patri gloria, cum saneto Spiritu, nune et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

### AD HOMILIAM SEQUENTEM.

mus Antiochenum presbyterum, alium a Chrysostomo, contra Anomœos in homilia sua concertantem. Alioquin vero Severianus, qui fusiore stylo res prosequitur, futilia admiscere solet, id quod hic non observo. Ut ut res est, antiquum est opus, et Chrysostomi tempora sapit.

Interpretationem Joannis Jacobi Beureri, utpote non satis accuratam et salebrosam, rejecimus, novamque paravimus.

IN ILLUD ABRAHÆ DIETUM, PONE MANUM TUAM SUB FEMUR MEUM (Gen. 24. 2); ET IN DIVERSOS MARTYRES (a).

-回回-

 Miratus sum vobiscum, o viri Christi amantes , nova evangelicæ gratiæ mysteria per Vetus Testamentum prædicari : mente vobiscum illustratus sum, in propheticis vocibus apostolicas notas contemplatus effulgentes. Lucrum fateor, ut mercedem acci-piam. Vidi stopenda Veteris Testamenti mysteria prædicari : Abraham jurantem per femur, femur, inquam, proponentem, ac call terraque Conditorem dictum illud testimonio suo comprobantem. Nam ait: Pone manum tuam sub semur meum, et jura mihi per Deum, qui secit cælum et terram (Gen. 24. 2). Ilinc exsurgit quastio. Si enim dicitur, per semen exoriturum ex femoribus Jacobi, secundum illud, Non deficiet princeps ex Juda, neque dux ex femoribus ejus (Gen. 49. 10), quomedo de Servatore loc jusjurandum intelligetur? Nam Isaac jam natus erat, et semen exierat, et cum juramentum factum est, nulla spes seminis erat in femore Abraha. Abraham enim in seipso semen salutare habebat, de quo Paulus, Dictum est Abrahæ, et semini ejus : et hunc locum expendens interpretansque ait in epistola ad Galatas: Non dictum est: Seminibus tuis, quasi in multis; sed quasi ir. uno, Et semini tuo, qui est Christus (Gal. 5. 16). Demonstratum est ergo Christum secundum carnem semen Abrahæ esse : ac merito juramentum factum est per semen. Sed quæritur quomodo juravit per femur, ac si jam flos salutaris prodiisset. Verum quia membrum illud instrumentum erat, ibique aliquando habitavit divinum semen, quasi per templum jurat. Qui vero per templum jurat, per inhabitantem in templo jurat. Quis hoe testificatur? Ipse Servator noster Pharisais dicit : Væ vobis, Pharisæi stulti et cæci, quia dicitis. Si quis juraverit per templum, nihil est; si quis vero juraverit per aurum templi, debitor est. Et quid statim? Stulti ac cæci; quid enim majus est, aurum, an templum quod sanctificat aurum? Propterea dico vobis, quicumque juraverit per templum, jurat per sum qui habitat in eo (Matth. 23. 16. 17. 21). Quemadmodum enim domus regia postquam regem excepit semel, secundo et tertio, si rex discedat ab ædibus, locus tamen sanctificatur eo quod regem exceperit: sic et patriarchæ membra, quod semel instrumenta fuissent futuræ incarnationis, templum erant promissi beneficii. Neque iniquum fuit juramentum, sed testimonium verum erat. Jurat igitur per semen, et interpretatur quid sit semen : Pone

(a) Collata cum Codicibus Regg. 1974, 2345.

manum tuam sub femur meum, et jura per Dominum Deum cæli et terræ. Ergo Servator noster est Deus cæli et terræ. Ideo et in Zacharia propheta, cum diversæ soncto viro inimissæ sunt visiones, suit etiam hæc pars quædam visionis: Et rexpexi, inquit, oculis meis, et vidi : et ecce candelabrum, aureum totum. et septem lucernæ supra candelabrum, et septem infusoria lucernarum, et septem lampades, et a dextris candelabri et sinistris duo rami olivarum. Et dixi angelo qui loquebatur mihi: Domine, quid hæc sunt (Zach. 4. 2-4)? Quia visio erat, quæ alia exhiberet. alia ad interpretandum proponeret, nec ea quæ ap-parebant, seipsa significabant, sed alia subindica-bant, interrogat propheta: Domine, quid hæc sunt? St de eo quod apparet interrogat, male interrogat. An ignoras quid sit candelabrum, quid oliva? Sed quærit propheta non ea quæ apparent, sed ea quæ specula-tione attinguntur. Quid hæc sunt? Cui angelus, Non nosti quæ sint hæc? Non, domine (Ibid. v. 4. 5). Probe fatetur ignorantiam, et a veritate eruditur. Frater hic est eunuchi, qui a Philippo audivit : Num intelligis quæ legis? Ille grato animo, Quomodo, nisi quis me ducat (Act. 8. 30. 31)? Non nosti quid hæc sint? Noquaquam, domine. Quinam sunt duo rami olivarum, qui sunt a dextris et a sinistris lucernæ? Hi sunt, inquit, olivas interpretans: simulque cum olivis lucernam quoque interpretatur. Attende diligenter. Lucerna stabat, rami lucernæ adstabant: angelus vero interpretans non ostendit lucernæ adstantes olivas, sed Deo, ita ut lucerna figura Dei esset; imo potius Servatoris, et ejus in carne dispensationis. Non nosti quid hæc sint? Non, domine. Ait: Hi duo rami sunt duo filii pinguedinis, qui adstant Domino uni-versæ terræ (Zach. 4. 13. 14): non autem candela-bro, ut apparebat; sed Domino universæ terræ. Septem luminum candelabrum inducit propter carnalem Domini dispensationem. Candelabrum enim vere erat caro dominica, quæ Spiritus sancti illuminationes septemplici gratia osiendebat. Nam ait Isaias : Egredietur virga deradice Jesse, et flos deradice ejus ascendet, et requiescet super eum Spiritus Dei (Isai. 11. 1. 2). Quisnam? Ille multiplex operationibus, et natura magnus. Requiescet Spiritus Dei. Hic substantiam intelligit, ipsum Spiritum sanctum; quod autem. subjungitur, operationes Spiritus declarat: Spiritus Det, Spiritus sapientiæ et intellectus, Spiritus consilii et fortitudinis, Spiritus scientiæ et pietatis, Spiritus ti-moris Dei (Ibid. v. 3): septem gratias Spiritus san553 SPURIA.

αναπαυσώμεθα, χάριτι και φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ά ημών Ἰησοῦ Χριστοῦ, μεθ' οῦ τῷ Πατρι δόξα, ἄμα τῷ αἰ

άγιφ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰώνο αιώνων. ᾿Αμήν.

#### MONITUM

Circa hanc homiliam boc judicium affert Savilius: « Stylus concisus, spinosa disputatio liberum il Chrysostomianæ eloquutionis flumen non sapiunt. Utcumque certe eruditum est opus, et antiquita sapit. Dupinius opinatur esse Severiani Gabalorum episcopi: si quid vero id suadere posset, freques sunt illæ contra Anomæos et Arianos velitationes. Sed cum sive Antiochiæ, sive Constantinopoli, dis ptationes illæ tum ferverent, tam potuit alius, quam Severianus, hasce disputationes aggredi. Supra v

Είς τὸ ρητὸν τοῦ Ἀβραάμ τὸ λέγον, «Θές την χεῖρά [569] σου ύπὸ τὸν μηρόν μου » καὶ είς διαφ μάρτυρας.

α. Εθαύμασα μεθ' ύμῶν, ὧ φιλόχριστοι, τὰ νέα εὐαγ-γελικῆς χάριτος διὰ τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης κηρυττόμενα: ἐφωτίσθην μεθ' ὑμῶν την διάνοιαν, θεασάμενος τὸν ἀποστολικόν χαρακτήρα εν ταϊς προφητικαϊς φωναίς εκλάμ-ποντα. Όμολογω το κέρδος, ενα δέξωμαι τον μισθόν. Βίδον ξένα μυστήρια της Παλαιάς κηρυττόμενα τον 'Αδραάμ όρχοῦντα κατά τοῦ μηροῦ, καὶ μηρὸν μὲν προ-έξ Ἰούδα, ούδὲ ἡγούμενος ἐκ τῶν μηρῶν αὐτοῦ, πῶς ούν κατά του Σωτήρος ευρεθήσεται ο όρχος; Έπειδη ο Ίσαακ τεχθείς ήν ήδη, και το σπέρμα προεληλύθει, και ότε ὁ δρχος εγένετο, ούχ ην έλπις τοῦ οπέρματος ἐν τῷ μηρῷ 'Αδραάμ. 'Αδραάμ γὰρ είχεν ἐν ἐωτῷ τὸ σπέρμα τὸ σωτήριον, περὶ οῦ φησιν ὁ Παῦλος: Είρηται τῷ 'Αδραάμ και τῷ σπέρματι αὐτοῦ · και ἀναλογιζόμενος τὸ γράμμα καὶ έρμηνεύων φησίν ἐν τἢ πρὸς Γαλάτας Ουκ εξρηται, Τοις σπέρμασί σου, ώς έπὶ πολλώς, Δλλά ώς έφ' έτὺς, Καὶ τῷ σπέρματί σου, ὅς έστε Χριστός. ᾿Αποδέδεικται τοίνυν ὅτι σπέρμα ᾿Αδραὰμ ὁ Χριστός κατά σάρκα καὶ εἰκότως ὅρκος ἐγένετο κατά τοῦ σπέρματος. ᾿Αλλὰ τὸ ζητούμενον, πῶς ώμνυε κατά τοῦ μηροῦ, ὡς ἡδη τοῦ σωτηρίνυ ἄνθους προελθόντος. ᾿Αλλ ἐπειδή ἄπαξ αὐτὸ τὸ μέλος δργανον ἐγένετο, καὶ ῷκησέ ποτε ἐκεἴ τὸ θεἴον σπέρμα, ὡς ἐν ναῷ ὁμνύει. Ὁ δε κατά του ναού όμνύων, κατά του ένοικήσαντος όμνύει. Τίς ὁ τούτψ μαρτυρών τῷ λόγψ; Αύτὸς ὁ Σωτηρ ήμῶν λέγει τοις Φαρισαίοις ' Οὐαλ ὑμῖτ', Φαρισαίοι μωρολ καί τυφλοί, ότι λέγετε, Έαν τις όμόση έν τῷ ναῷ, οὐδέν ἐστιν · ἐάν δέ τις όμόση εἰς τὸν χρυσὸν τοῦ ναοῦ, όφείλει. Καὶ τί εὐθέως ; Μωροί καὶ τυφλοί · τίς γάρ μείζων, ο χρυσός, η ο rαός ο άγιάζων τόν χρυσόν; Αιό λέγω υμίν · ο όμόσας έν τῷ ναῷ, όμνυει έν εῷ οἰκήσαντι έν αὐτῷ. "Ωσπερ γὰρ οἴκος βασιλικός, ἐπειδὰν ἄπαξ δέξηται βασιλέα, κὰν δεύτερον, κὰν τρίτον, καν άποστη ο βασιλεύς των οικουμένων, ο τόπος άπαξ άφιέρωται τῷ δέξασθαί ποτε βασιλέα · ούτω και τὰ μέλη τοῦ πατριάρχου, τῷ ἄπαξ δργανα γενέσθαι τῆς μελλούσης οἰκονομίας, ναὸς ἡν τῆς ἐπηγγελμένης εὐεργεσίας. Καὶ οὐκ ἄδικος ὁ δρκος, ἀλλά ἀληθινή ἡ μαρτυρία. "Ομνυσι τοίνυν κατὰ τοῦ σπέρματος, καὶ ἐρμηνεὐει τί

τὸ σπέρμα. Θές τὰρ τὴν χεῖρά σου ὑπὸ τὸν μου, καὶ ὅρκωσαι Κύριον τὸν Θεὸν τοῦ οὐρανο της γης. Ούχοῦν ό Σωτηρ ήμῶν Θεός ούρανοῦ κα Διά τούτο και εν τῷ Ζαχαρία τῷ προφήτη, ότε διά άπεστάλησαν όπτασίαι και δφθησαν κῷ ἀγίφ, ἐχ έν τι τουτο είς όπτασίας μέρος · Kal drέθλεψα, τοῖς όφθαλμοῖς μου, και είδον · και ἰδοὺ λυχνία ση όλη, και έπτα λύχτοι επάτω της λυχνίας έπτὰ ἐπαρυστρίδες τῶν λύχνων, καὶ ἐπτὰ λαμπ και έκ δεξιών της λυχνίας, και έξ ευωνύμων κλάδοι ελαιών. Και είπον τῷ ἀγγελφ τῷ λαλι μοι Κύριε, τι ἐστι ταῦτα; Ἐπειδή δψις ἡν, ἄλλι χνύουσα, χαὶ άλλα εἰς έρμηνείαν παράγουσα, χα αύτὰ ην τὰ φαινόμενα ἐαυτῶν σημαντικά, ἀλλ' ἐι ύποδεικτικά, ερωτά ο Προφήτης, Κύριε, τί έστι τα Εί το φαινόμενον ήρώτα, χακώς ήρώτα. Ούκ οίδ λυχνία, και τί έλαία; 'Αλλά ζητεί ο Προφήτης ού τλ νόμενα, άλλὰ τὰ θεωρούμενα. Τι εστι ταῦτα; Ι νόμενα, άλλά τὰ θεωρούμενα. Τι εστι ταυτα; θάγελος, Οὐχ έπιγινώσκεις τι έστι ταῦτα; Οὐχὶ ριε. Εὐγνωμόνως ὁμολογεῖ τὴν ἀμάθειαν, καὶ παιδε: [570] παρά τῆς ἀληθείας. 'Αδελφὸς καὶ οὖτος τοῦ εἰ γου τοῦ ἀκούοντος παρὰ Φιλίππου 'Αρα γινώσκε ἀναγινώσκεις; 'Ο δὲ εὐγνωμόνως, Πῶς γὰρ, ἐὰ τις ὀδηγήση με; Οὐ γινώσκεις τι ἐστι ταῦτα; φησιν, Οὐχὶ, κύριε. Τίνες εἰσὶν οἰ ἐῦῦ κλάδα ἐλαιῶν, οἱ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμποῦ ἐλαιῶν, οἱ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμποῦ ἐλαιῶν, οἱ ἐκς δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμποῦ ἐλαιῶν, οἱ ἐκς δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμποῦ ἐλαιῶν, οἱ ἐκς δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμποῦ ἐλαιῶν, οἱ ἐκς δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμποῦ ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν ἐλαιῶν Ούτοι είσι, λέγει, τὰς ἐλαίας ἐρμηνεύων · ἐρμηνεύει ταίς ελαίαις και την λυχνίαν τί έστι. Πρόσεχε άκρι Η λυχνία έστηκει, οι κλάδοι παρεστηκεισαν τη λυχ ό δε άγγελος έρμηνεύων ου δείκνυσε τάς ελαίας λή παρεστώσας, άλλα Θεώ, ως είναι την λυχνίαν τ Θεου, μαλλον δε του Σωτήρος ήμων, και της ενοφαύτου οίκονομίας. Ου γινωσκεις τι έστι ταυτα; οψ κύριε. Λέγει· Ούτοι οι κλάδοι οι δύο είσλη α δ υίοι τῆς πιέτητος, οι παρεστήκασι τῷ Κυρίφ 🕬 της της ου τη λυχνία, κατά το φαινόμενον, ελλά Κυρίφ πάσης της της. Έπτάφωτον είταχει λυχάν την του Κυρίου Ενσαρχον οίχονομίαν. Λυχνία 14 την του Αυρίου ενσαρκον οικονομιαν. Αυχνία 14 άληθης ή σάρξ ή δεσποτική, ή του άγίου Πνεύμανς ἐλλάμψεις ἐπταπλασίους γάριτι δείξασα. Ἐξελάνσι γάρ ράδδος, φησίν Ἡσαΐας, ἐκ της ρίζης Ἱεσσα, κ άνθος ἐξ αὐτῆς ἀναδήσεται, καὶ ἐκανακαύσται ἐ αὐτὸν Πνεῦμα Θεοῦ. Ποίον; Τὸ πολυμερές τὰς ἐνε αυτόν Πνευμα Θεου. Ποίον; Το πολυμερές τως ένε γείαις, καὶ πολύ τη φύσει. Έπαναπαύσεται Πνευ Θεου. Ένταυθα την ούσίαν έρμηνεύει, αὐτὸ τὸ Πκυ

similitudine fidei filii progenitoris Abrahæ effecti, in splendido ejus simi cum Isaaco requiescamus, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi,

quicum Patri gloria, cum saneto Spiritu, nune et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

### AD HOMILIAM SEQUENTEM.

mus Antiochenum presbyterum, alium a Chrysostomo, contra Anomœos in homilia sua concertantem. Alioquin vero Severianus, qui fusiore stylo res prosequitur, futilia admiscere solet, id quod hic non observo. Ut ut res est, antiquum est opus, et Chrysostomi tempora sapit.

Interpretationem Joannis Jacobi Beureri, utpote non satis accuratam et salchrosam, rejecimus, no-vamque paravimus.

IN ILLUD ABRAHÆ DICTUM, PONE MANUM TUAM SUB FEMUR MEUM (Gen. 24. 2); ET IN DIVERSOS MARTYRES (a).

. चाप-

1. Miratus sum vobiscum, o viri Christi amantes , nova evangelicæ gratiæ mysteria per Vetus Testamentum prædicari : mente vobiscum illustratus sum, in propheticis vocibus apostolicas notas contemplatus effulgentes. Lucrum fateor, ut mercedem acci-piam. Vidi stopenda Veteris Testamenti mysteria prædicari : Abraham jurantem per femur, femur, inquam, proponentem, ac cali terræque Conditorem dictum illud testimonio suo comprobantem. Nam ait: Pone manum tuam sub femur meum, et jura mihi per Deum, qui fecit cælum et terram (Gen. 24. 2). Ilinc exsurgit quastio. Si enim dicitur, per semen exoriturum ex femoribus Jacobi, secundum illud, Non deficiet princeps ex Juda, neque dux ex femoribus ejus (Gen. 49. 10), quomodo de Servatore hoc jusjurandum intelligetur? Nam Isaac jam natus erat, et semen exicrat, et cum juramentum factum est, nulla spes seminis erat in femore Abralia. Abraliam enim in seipso semen salutare habebat, de quo Paulus, Dictum est Abrahæ, et semini ejus : et hunc locum expendens interpretansque ait in epistola ad Galatas: Non dictum est: Seminibus luis, quasi in mullis; sed quasi tr. uno, Et semini tuo, qui est Christus (Gal. 5. 16). Demonstratum est ergo Christum secundum carnem semen Abrahæ esse : ac merito juramentum factum est per semen. Sed quæritur quomodo juravit per femur, ac si jam flos salutaris prodiisset. Verum quia membrum illud instrumentum erat, ibique aliquando habitavit divinum semen, quasi per templum jurat. Qui vero per templum jurat, per inhabitantem in templo jurat. Quis hoc testificatur? lpse Servator noster Pharisæis dicit : Væ vobis, Pharisæi stulti et cæci, quia dicitis, Si quis juraverit per templum, nihil est; si quis vero juraverit per aurum templi, debitor est. Et quid statim? Stulti ac cæci; quid enim majus est, aurum, an templum quod sanctificat aurum? Propterea dico vobis, quicumque juraverit per templum, ju-rat per eum qui habitat in eo (Matth. 23. 16. 17. 21). Quemadmodum enim domus regia postquam regeni excepit semel, secundo et tertio, si rex discedat ab adibus, locus tamen sanctificatur eo quod regem exceperit : sic et patriarchæ membra, quod semel instrumenta fuissent futuræ incarnationis, templum erant promissi beneficii. Neque iniquum fuit juramentum, sed testimonium verum erat. Jurat igitur per semen, et interpretatur quid sit semen : Pone

(a) Collata cum Codicibus Regg. 1974, 2545.

manum tuam sub femur meum, et jura per Dominum Deum cæli et terræ. Ergo Servator noster est Deus cæli et terræ. Ideo et in Zacharia propheta, cum diversæ sancto viro immissæ sunt visiones, fuit etiam hæc pars quædam visionis : Et rexpexi, inquit, oculis meis, et vidi : et ecce candelabrum, aureum totum, ct septem lucernæ supra candelabrum, et septem infusoria lucernarum, et septem lampades, et a dextris candelabri et sinistris duo rami olivarum. Et dixi angelo qui loquebatur mihi: Domine, quid hær sunt (Zach. 4. 2-4)? Quia visio erat, quæ alia exhiberet. alia ad interpretandum proponeret, nec ea quæ ap-parebant, seipsa significabant, sed alia subindicabant, interrogat propheta : Domine, quid hæc sunt? Si de eo quod apparet interrogat, male interrogat. An ignoras quid sit candelabrum, quid oliva? Sed quærit propheta non ea quæ apparent, sed ea quæ speculatione attinguntur. Quid hac sunt? Cui angelus, Non nosti qua sint hac? Non, domine (Ibid. v. 4. 5). Probe fateur ignorantiam, et a veritate eruditur. Frater hic est eunuchi, qui a Philippo audivit: Num intelligis quæ legis? Ille grato animo, Quomodo, nisi quis me ducat (Act. 8. 30. 31)? Non nosti quid hæc sint? Nequaquam, domine. Quinam sunt duo rami olivarum. qui sunt a dextris et a sinistris lucernæ? Hi sunt, inquit, olivas interpretans: simulque cum olivis lucernam quoque interpretatur. Attende diligenter. Lucerna stabat, rami lucernæ adstabant: angelus vero interpretans non ostendit lucernæ adstantes olivas, sed Deo, ita ut lucerna figura Dei esset : imo potius Servatoris, et ejus in carne dispensationis. Non nosti quid hac sint? Non, domine. Ait: Hi duo rami suni duo filii pinguedinis, qui adstant Domino universæ terræ (Zach. 4. 13. 14): non autem candelabro, ut apparebat; sed Domino universæ terræ. Septem luminum candelabrum inducit propter carnalem Domini dispensationem. Candelabrum enim vere erat caro dominica, quæ Spiritus sancti illuminationes septemplici gratia osiendebat. Nam ait Isaias : Egredietur virga deradice Jesse, et flos deradice ejus ascendet, et requiescet super eum Spiritus Dei ( Isai. 11. 1. 2 ). Quisnam? Ille multiplex operationibus, et natura magnus. Requiescet Spiritus Dei. Hic substantiam intelligit, ipsum Spiritum sanctum; quod autem. subjungitur, operationes Spiritus declarat : Spiritus Det, Spiritus sapientiæ et intellectus, Spiritus consilit et fortitudinis, Spiritus scientiæ et pietatis, Spiritus timoris Dei (Ibid. v. 3) ; septem gratias Spiritus san515 SPURIA.

όμιλίας, ώς καὶ στόμα κατὰ στόμα λαλήσαντος αὐτῷ τοῦ Θεού εν είδει, και ου δι' αίνιγμάτων, ο θείω πυρί, φωτίζειν μόνον, ου καίειν είδοτι, προς την του Θεού μυσταγωγηθείς θεωρίαν, ο θεία βουλή θεός είναι Φαραώ χρηματίσας, και μετοχή σεδασμίου προσηγορίας παρά πάντας εξαιρέτως τους τότε χοσμούμενος, ό των εν Αιγύπτω γεγενημένων θεηλάτων πληγών διάχονος προχειρισθείς φοδερώτατος, και της του Θεού δραστηρίου δυνάμεως φανείς ύπηρέτης όξυταεος, ό δαδουχία Πνεύματος άγίου τον νοητόν τῆς ψυχῆς φωτισθείς όφθαλμόν, καὶ τῶν άρχαίων τοῦ Παντοκράτορος ἔργων ἐξηγητὴς γενόμενος ὑιμος, οῦτος ὁ μακάριος μετά τὴν εῦτακτον καὶ καλὴν τής χοσμοποιίας διηγησιν, ἐπὶ τὴν τῶν παλαιῶν ἀνδρῶν Ιστορίαν ἐχώρησεν, ἰδία μὲν τῶν ἀγαθῶν, ἰδία δὲ τῶν πονηρῶν, καὶ τῶν μὲν ἀγαθῶν τρισμαχάριον ὅντως τὸ τέλος, τῶν δὲ ἐναντίων τούτοις ἐπάρατον ἀνεγράψατο, ΐνα ἔχοντες ἐχ μὲν τῆς χοσμοποιίας τὰ περὶ τῆς θεοσεδείας παιδεύεσθαι δόγματα, èx δè τῶν προλαδόντων τοῦ βίου και μισείν πονηρίαν, και τιμάν άρετην, ραδίως τὸν θεοφιλή και μακάριον διανύωμεν βίον. Πολλά μεν ούν άρετῆς και καλοκάγαθίας παλαιῶν ἀνδρῶν ἀνεγράψατο κατορθώματα, προθεις ὥσπερ ὑπογραμμὸν τηλαυγῆ κατορυώματα, προσεις ωσπερ υπογραμμον τηκαυγη ταῦτα τοῖς ὀψιγόνοις πρὸς μίμησιν. Παιδεύει τοιγαροῦν ἡμὰς ᾿Αδελ τῶν ἀφθόνων [560] παρὰ Θεοῦ δωρεῶν πρὸ τῆς χρήσεως ἀπάρχεοθαι τῷ Θεῷ, καὶ μὴ προκρίνειν Θεοῦ τιμῆς ἄλογον πάθος γαστρός. Τῷ γὰρ πρεσδυτάτῳ τῶν ὄντων ὁ μακάριος οῦτος ᾿Αδελ τῶν προδάτων ἔθυε τὰ πρωτότοχα, ούδὲν μὲν τῶν ὑστάτων εἰς τὴν τοῦ πρώτου προσφέρων λατρείαν, ταϊς δε των γενομένων απαρχαϊς τον πρώτον δοξάζων γεννήτορα. Μετ' έκεινον παιδεύει πρός διχαιοσύνην ό θαυμάσιος Νώε, παντί παρανομούντι κόσμιρ μόνος αύτος άκλινη φυλάξας εν πράξεσιν άγα-θαϊς της δικαιοσύνης την πλάστιγγα. Μέγα σωφροσύνης τοις νέοις πρόκειται παίδευμα Ιωσήφ ό μακάριος, εν νέφ σώματι λευχήν άγνείας άνθήσας πολιάν, και σχή-ματι δουλίφ σαρχός ήδονων δευπότης γενναίως φανείς. Άλλ' ούτοι μεν οί μαχάριοι μεριχαί τινες ίσως άγαθων Εργων είχονες είσιν ενός δε πεποίηται μνήμην ανδρός, 'Αδραάμ του προπάτορος, εν ενι μόνω προσώπω παντι τῷ κόσμιο στήλην ὑψώσας πανάρετον πρὸς μίμησιν. Τοιγαρούν πάντες δίκαιοι, πάντες ὅσιοι τον πιστόν 'Αδραάμ αύχοῦσι πατέρα, και κλέος περίσεμνον τίθενται την πρός αυτόν οίκειότητα. Πιστοίς μέν γάρ διά τουτον ὁ ζηλος υπάρχει της πίστεως · φιλοξένοις ούτος φιλοξε-νίας καθηγητής, Εργοις, οὐ λόγοις τὸ πρακτέον δεικνύς· οί θεοσεδείας άθληταλ στεφανηφορούσι, την άνδρείαν την των τοιούτων οικαίων αγήθος ήνελκεν εκ ταυτής τής εικόνες πάντες οι πελαγοήνλοι ή πόρς τοῦτον απιγγα τούτου ξπώεδες? φιλοθέου ρίζης πάντες εδλάστησαν οι φιλόχριστοι. Καί τί το κατά είδος επαριθμούμαι; Πάντες γάρ, ώς Επος είπειν, ών λάμπει το φως εμπροσθεν των άνθρώπων, εκ της πιστης του προπάτορος λαμπάδος ανήφθησαν τοσούτους αύτῷ παίδας ἀγαθούς ὁ κατ' εὐσέδειαν τρόπος εφόρησεν. 'Αψευδής γαρ ο είπων, δτι Πατέρα πολλών εθνών τέθεικά σε. 'Ω μακαρία ψυχή, τοσούτον πλήθος κατορθωμάτων ύφ' εν χωρήσασα! Συ πάμφορος άληθως χώρα, σὺ πεδίον πάγκαρπον τῶν κατ' εὐσέδειαν ἔργων, σύ λειμών εύανθης παντοίοις δικαιοσύνης άνθεσι βρύων, σὺ καὶ στέφανος εὐπρεπής, μέσον ἔχων τῆς πίστεως μαργαρίτην προλάμποντα. Προσέταττεν ὁ Θεός: "Εξελθε έκ τῆς τῆς σου· σύ δὲ οὐκ ἡμέλησας, ἀλλ' είχου τῆς όδοῦ, πρὶν τελεσθῆναι τὸ πρόσταγμα. Προσετίθει τῷ, "Εξελθε ἐκ τῆς τῆς σου, τὸ, Καὶ ἐκ συγγενείας σου· τὸ δὲ οὐκ εθηλύνου τη πρός το γένος στοργή, του γένους γενε-σιουργόν προτιμών. Είπεν ο Θεος, Εξελθε έκ της γής σου και έκ της συγγενείας σου, και το τούτων βαρύτερον, Kal έκ τοῦ οίκου τοῦ πατρός σου άλλ' οὐδὲν ήγήσω βαρύ, ὧν προστάσσει Θεός. Ούχ ἐπέσχε σου τῆς ψυχής την προθυμίαν ου τιμή πατρός, ου πόθος μητρός, ου στοργή συγγενών. Ουχ ενενόησας οια επί σοι θρηνήσει μήτηρ γηραλέα, οία έπι σοι κλαύσεται πρεσδύτης πατήρ. Ου γαρ ψήθης δετν είναι φιλανθρωπότερος του την κλί σιν επάγοντος. Ήν σοι πατηρ αιδέσιμος, άλλ' ουχ ώς πάντων Πατήρ : ἐπόθεις μητέρα, άλλὰ θεοσέδειαν μαλλου. Οξχου κατεφρόνησας πατρικοῦ, καὶ πλούτου προγο-νικοῦ. Μόνου γὰρ ἡδεις τἢ ψυχἢ πρέποντα τὸν διὰ πί-στεως πλοῦτου, τὸ ἀθάνατου κτῆμα, τὸν ἄσυλου θησαυ-ρόυ. Ὁ οἶος ἀστὴρ, ἐωσφόρου φαιδρότερος, ἐξ ἀνατολῶν είς Πολαιστίνην ἐξέλαμψας, ἐν ἀφεγγεῖ πολυθείας βίω φαιδράς εκλάμ μας θεοσεδείας άκτινας! Σε θεός άχ θεοσεδείας γλύκασμα τη πικρά και Χαναναίων ενέ πολιτεία. Σύ, καθάπερ άλας φιλανθρωπίας, γέη πονηρού βίου παράρτυμα. Σύ γαληνός πέφηνας φι γίας λιμήν εν μέσω κλυδωνίου τη των άλλοφυλων μ

θρωπία. γ'. Πώς σου, μακάριε, την φιλάνθρωπον διαγράψω νήν ; πώς ου θαυμάσω την δρύν την καλουμένην Ι δρή, ήν σύ τοις άγαθοις τρόποις ήμερωσας; Κοινί σχηνή τοις οδεύουσιν οίχητή βιον, μία πάντων ξ η σκηνη τοις οοευουστι οικητηφιου, μια παντων ; άφθονος έστία, πάσης τῆς οίκουμένης πανδοχεῖον σθον, οὐκ ἐν παραδύστῳ κειμένη, ῖνα λάθη τὸ κι τῆς ἀναπαύσεως, ἀλλ' ἐν ἐρήμῳ μὲν, ἐν ὁδῷ δὲ ; καὶ κοινῷ σχεδὸν πάσης τῆς Παλαιστίνης ἀφετι Ηὐλίζου δὲ σὰ πανημέριος ὑπὸ τἢ [561] δρυὶ, ἀη τοῖς ὁδεὐουσι προφαινόμενος ἀναπαύσεως ᾶγγ "Φφθη σοι Χριστὸς, ὧ θαυμάσιε, ὑπ' ἀγγέλων δος ρούμενος δύο, καὶ γέγονας διὰ ωιλοξενίας καὶ θει ρούμενος δύο, καὶ γέγονας διὰ φιλοξενίας καὶ Θει άγγέλοις όμόσκηνος. 'Ο μακαρία σκηνή, ή Θεὸν άγγέλων δι' οἰκονομίαν χωρήσασα! 'Ορθη σοι Χο ἐν ἀνθρώπου σχήματι, τῆς θείας αὐτοῦ καὶ σωτ επιδημίας παραφαίνων σοι τὰ μνστήρια. δμως οὐχ σε του παρόντος ή δόξα διά το δουλικόν σχήμα.
Τάρ όφθαλμούς άλλους, οίς Δεσπότης γνωρίζεται.
Υνως τοιγαρούν μεσίτην Θεού, τον έν μέσω δύο
γνωρίζεσθαι μέλλοντα Υίόν. Θαυμάζω μέν σου, μακ την περί των φανέντων σπουδήν έξου γάρ έπ: μες σύ είς τές βόας πρεσδύτης, άχμάζοντι πόθο πα σῶμα στηρίζων. Ἐχοινώνει δέ σοι προθύμως τῶν ἔ τράπεζαν ου γάρ ανέμεινε την ζύμων έστεφανι ή σύζυγος, και πλήθει αζύμων άρτων έστεφανι τραπεςαν του ταρ ανεμείνε την ζυμωσίν η της φι νίας σπουδή. Πάντα δὲ ἡν φόδου καὶ σεδάσματι πραττόμενα, ούχ ὡς ἄνδρας ξενίζοντος, ἀλλὶ ὡς θυσίαν προσφέροντος. Καλός σου, μακάριε, διὰ 1 τῆς φιλοξενίας ὁ καρπὸς, καλή καὶ τῆς φιλοθεί ἀμοιδή. Λύεται γὰρ παρὰ πάσας ἐλπίδας μήτρας Ι ρωμένης δεσμά, και νεκρά πρεσδύτου μέλη πρός τη γνησίου σπόρον άνθει, και δέχη παρά μονογενούς περι μονογενούς υίου εὐαγγέλια. Κατά τζη καιρόη ησι, τούτον ελεύσομαι, και έσται τῆ Σάζρα Πώς σου κατ' άξιαν έπαινέσω την πίστιν, πανόλδα γάρ διεκρίθης πρός την υπόσχεσιν, ούδε περί επαγγ εχώλανας, ούδε κατενόησας το έαυτου σωμα νενεκρ νον, έχατονταετής που ὑπάρχων, οὐδὲ ἀπέδλεψα τὴν στείρωσιν τῆς μήτρας Σάρρας, ἀλλ' ἐνεδυναμ τἢ πίστει, εἰδὼς ὅτι δ ἐπήγγελται ὁ Θεὸς, δυνατός καὶ πληρώσαι. Οὐ γὰρ δουλεύει φύσεως πάθεσιν ὁ σεως δημιουργός, δτι ούχ υπόχειται φύσεως άν Θεός εν οίς εργάζεται, πάσης φύσεως υπάρχων δημ γός άχολουθεί δε πρός παν είδος μεταδολής ή φύσ έλευθέρω του πεποιηχότος θελήματι. Τοιγαρούν έψευσθης των έλπίδων, μαχάριε, άλλ' όνομάζη πατί προθεσμία ρητή, εν ήλικία νεκρά. Και πρώτον βλι έχ Σάρρας χαρπόν, χαι θαυμάζεις πως επιρρέουση ελπίδας τη γεγηραχυία του γάλαχτος αι πηγαί, μετ' όλίγον προσψελλίζεις τῷ τόχω, καλείν πατέρα σχων τὸ γένημα, ταύτην αίτῶν παρά τοῦ τέχνου χλησιν, ην προλαδοῦσα δι ἐπαγγελίας η χάρις ἐχύρ Πώς τά μετά ταυτά σου διηγήσομαι κατορθώμ θαυμάσιε; πῶς ὑψηλήν σου καὶ περιδόητον ἀπαγη πίστιν; Ύπὲρ πίστιν ἡ πίστις σου, ὑπὲρ ἀκοὴν π ἡ πρὸς Θεόν σου καθοσίωσις. Τίς γὰρ πιστεύσει \* τι πατήρ οίχειον τέχνον θυσίαν προσήνεγκε γνησίος Θεώ; Τάχα μόνοι πιστεύομεν οι μη γεγονότες πετέ οί τέχνων στοργήν μη δεδιδαγμένοι παρλ τής φύσε Ήχετω δε των ειρημένων μάρτυς και θεία Γραφ. άπερ χήρυξ ύψηλος, εχδοώσα του μαχαρίου την φιλά γνώμην. Μετά ταυτα, φησίν, επείραζεν ο θεός Αδραάμ. Έπειραζε δε, ούχ ϊνα μάθη δια πέρες άγνοούμενον, μάρτυσι της γνώμης τοῦ ἀνδρὸς τοίς τελέσματι χρώμενος ήγνόησε γάρ οὐδεν οὐδέπο θε αύτος τη ξαυτού θεωρία πάντοτε πρός την πάνων [ σιν άρχουμενος, άλλ, όμως δι σαφως προεχίνωσα, τ διά πείρας μαθόντες οι άνθρωποι, χαλον έχωσι πρά μησιν θεοσεδείας υπογραμμόν. Τίνα δε και τά του 1 ρασμού ρήματα, φέρε σχοπήσωμεν. Άδραόμ. 916 Άδραάμ. Ο δὲ εἶπεν, Ίδου ἐγώ. Εφη αὐτῷ Αἰδεί vior σου τον άγαπητον, ον ηγάπησας, τον loa

και περεύθητι είς την γην την υψηλην, και artis

quomodo suasisset mulieri affectu inebriatæ? Sed esto, suasisset. Religiosa enim mulier erat, et fidelissimi viri conjux : consequens omnino erat ut illa morem gerens filium præmitteret ad sacrificium pro-cedentem, amoremque vi obrueret, quod ita Deo placeret, sed vi naturalis affectus vel invita in fletus prorumperet. Quot famuli istic juvenis amore cruciati fuissent? quot ancillæ in partem mœroris cum hera venissent? quot Chananæi, familiares et vicini, circa hac mirati fuissent? Hinc tumultus ingens, gemitus, fletus, lacrymæ, ac si mortuus efferretur. Dixisset mater alto clamore lugens : Da mihi, fili, extrenium amplexum. Ego sperabam, fili, me a te efferendam esse, et mortem meam tuis ornandam esse lacrymis: quia vero Creatoris decretum spem meam vicit, eumque lugeo, a quo me lugendam sperabam esse, hoc solum abs te postulo, ut cum in ignem sacrificii ascendes, Deum pro me preceris, ut ex hac vita discedam antequam sacerdos revertatur a sacritam, videre nequeo. Hæc quidem mater. Quis vero tulisset Chananæorum ad hoc spectaculum accurrentium opprobria? Alius enim forte dixisset: O, in quem thalamum filium pone pater ducit? Alius, Ex quo ovili hanc victimam profert? Alius, Pulchre Deus vult multiplicare genus ejus sicut stellas cæli. Alius, O quot senes hunc miserum ut filium plorant, hic vero senex amens ne suum quidem filium plorat! Hæc Chananæi; ex servis autem alius ingemiscendo dixisset: O puerum miserum, qui tarde venit, et imma-ture discessit! Tuus vero inexspectatus natalis dies est, inexspectata etiam mors. Unus inter omnes ex sterili vulva, solus inter omnes luctum ad sepulturam tuam audisti. O qualem dominus ejus delet imaginem vitæ! llæc itaque singuli : simul autem omnes domum revertentes, quasi uno ore dixissent : Vade de reliquo, o senex, hoc solum tecum reputans; si hunc immolaveris, alium filium a Sara non suscipies. Hæc sapienti ratiocinio prævidens Abraham, his consideratis beatus ille, intra se præceptum occultavit, sic affectus, ac si audivisset arcana verba quæ non liceret homini loqui. O thesaure abscondite divinorum præceptorum! o receptaculum arcanorum! receptaculum sacrorum Dei verborum! Hæc tibi mysteria per totum orbem prædicavit. Ideo tacitus incedit pater cum Isaaco, duos solum secum ducens famulos, qui sacrificii hujusce modum ignorabant, progreditur autem trium dierum itinere. Tu vero disce probatum progenitoris animum, idque in tanto itineris intervallo. Neque enim Deus ipsi altare prope ostendit, ne fidei ardore naturalis affectus averteretur; sed ut in longo itinere, filium diu conspiciens ibi pro more ludicra agentem, in ulnas suas accurrentem, rei perficiendæ cogitatione, velut aurum in igne, in amore sæpe exercitatus atque probatus, splendidius obe-dientiæ propositum ostenderet. O quoties in triduano illo viæ intervallo pater in seipso cædem filii mente versavit? quoties intra se filii cadaver rogo imposuit, toties in corde vulneratus, quoties sacrificium in mentem revocabat? Malum enim quod jam contigit statim fere in oblivionem venit, quod autem exspectatur, totics mærore afficit, quoties succurrit in mentem. Videt demum procul beatus ille sacrificii locum, ineffabili quadam voce indicante, solumque filium pater secum assumit, relictis cum asino servis : solus de-mum cum solo Isaac progreditur, non ut pater cum tilio, sed ut sacerdos cum hostia. Isaacum sacrificii lignis onerat, gladium et ignem ipse gestat. Sarcina onerat juvenem, ut ex labore puer sudorem emittat : ut illo naturali balneo ablutus, sanctior siat Deo hostia. Postquam huc sermo pervenit, ut vidi figuram, veritatem in mentem revocavi. Videns enim quo pacto Isaac sibi sacrificii ligna gestat, Christum glorifico, qui propter hominum salutem crucem suam gestare voluit. Totius enim Christi œconomiæ umbram hic præoceupantem video. Sicut ovis ad occisionem ductus est (Isai. 53. 7). Christus : hujus typus Isaac ad

mactationem ductus est. Præ oculis est cædes, neque obsequium negat Isaac parenti: typus enim erat Christi, Qui obedivit Patri usque ad mortem, mortem autem crucis (Philipp. 2. 8). Isaac simul filius erat et victima. Similiter etiam Christus Filius Dei et agnus qui tollit peccatum mundi. Non parcit Isaaco pater, sed neque Deus Christo; nam Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. 8. 32). Triduo post sacrificium mater videt viventem Isaacum; post triduum Ecclesia incorruptum videt Servatorem. Ilæc de figuris carptim dicta sunto. Abraham vero jam pervenit ad locum sacrificii, in certamine demum constitutus, in quo natura et voluntas pugnant, coronatur autem animus naturæ victor, atque jure Dei amor de amore filii triumphat. Venit pater cum filio, solus sacerdos cum sola hostia. Omnia autem erant filius patri, sacrificus ministerio, hostia sacerdotio.

6. Ego vero adolescentis miror prudentiam, quam reverenter patri dicat: Pater, ecce ignis et ligna, ubi-nam ovis (Gen. 22. 7)? Non irridet immemorem patrem : sciebat enim Chananæos ob risum Chami servituti esse addictos; sed interrogat, Ubinam? interrogantis specie lapsum memoriæ corrigens. Pater, inquit, ecce ligna et ignis; ovis ubi? Quis sermo sufficiat ad viri magnanimitatem declarandam? Non lacrymas illi excussit filii vox: non deflevit adolescentem proximam sibi cædem non sentientem, sed mansit semper invulneratus et adamantinus, paterni affectus oblius. Illi ergo sirmiter respondet: Deus providebit sibi ovem, fili (Ibid. v. 8). Non prænuntiat juveni Dei circa illum voluntatem, ne tenero animo seinsum deplorans juvenis, lacrymis hostiam macularet. Quomodo vobis, fratres, ea quæ sequuntur sinc lacrymis enarrabo? Ac si pater essem, aliquid patior in rei gestæ recensione. Ad solius enim, ut puto, Abrahæ linguam pertinebat, sine lacrymis hæc enarrare, tantamque in verbis præferre magnanimitatem, quantam ille in opere ostendit firmitatem. Quod enim in hoc viro mirabile et existimatione dignum est, id quod ille fortiter fecit, nos enarrare sine miserationis sensu non possumus. Attamen id tentandum est, etiamsi ad illius progenitoris virtutem non prope accedamus, ut ex divini amoris lege affectum ita vincamus, ut pos-simus sacrificii ejus esse participes, illud scilicet enarrando. Accenso igitur splendido in ara igne, victimæ more ad sacrificium adaptat filium pater, dilectum unigenitum; deinde genibus nixum quasi ad adorationem retro et a tergo alligat, aversum consti-tuens puerum; deinde propriis impositum genibus a tergo, coma versum se reducta, dexteram extendit, audetque superne gladium ad jugulum admovere. Ú vim divini amoris! o immotam animi fortitudinem! Filium alligavit ad mactationem, nec solutæ sunt naturæ compages. Gladius in manibus est, nec obtorpuit dextera. Quis rem præsens tulisset? quis non aversus fuisset? quis non fugisset miseratus magis quam ipse pater? ideo sapiens senex servos non secum assumpsit, sed procul exspectare jussit, ne commiseratione affecti erga heri filium jugulandum, di-vini amoris opus impedirent. Quo erga herum animo futuros putas servos, videntes ipsum ita simpliciter ad cædem dilecti filii properantem? quos putas sermones habituros fuisse? O gravem proculque abigendam calamitatem! Herus noster forte insanit, nec agnoscit dilectum filium, sed aliquam se victimam tenere putat, vitulum aut ovem. Accedamus ergo diligenter ad eum; res enim moram non patitur; arripiamus interim gladium, retineamus dexteram, ne hunc hortatum plaga præoccupet. An sine periculo acceda-mus? quomodo servis parcet, qui dilectissimo filio non parcit? Attamen periclitemur. Gloriosa mors nobis erit, si accidat; nam pro hero juvene moriemur. Aliquid etiam præter decorum proferamus, increpemus furentem, num forte in sensum veniat. Honore dignus est herus, sed cum sapit; reverentia item, sed non si necem moliatur. Si furens contunctiam patiatur, gratiam habebit cum sapiet, et nos ut bene-ficos remunerabit, ut servatores pueri. Hæc dicentes statim accurrissent, alque primo gladium a dextera, Isaacum a morte abripuissent; deinde sermonibus usi suissent, tum qui ipsum ad resipiscentiam reducerent, tum qui heri impetum in scipsos potius transferrent, dicentes : Te ad mentem revoca, here; filium tenes manibus, dilectum, sterilis partuni, tardum Dei donum, hospitalitatis fructum, vitulum pro vitulo datum, propter quem solum natale festum celebrasti, et salutares Altissimo hostias obtulisti, quem in spe aluisti ut baculum senectutis, propter quem suaviter vivebas, cujus obnixe precabaris non videre mortem, sed illum relinquere optabas heredem et herum no-strum : hunc manu tenes. Vide pueri formam, here, tuam agnosce imaginem. Talis enim tu quoque eras. cum juvenis esses. Isaac, tu quoque alloquere patrem, ut per vocem prolem suam agnoscat. Ilic est, here, non hostia, sed pro quo plurimæ hostiæ, plurimæ precationes ad Deum, ut ad viri ætatem perveniat, et talem ducat vitæ consortem, qualis secundum virtutem est hujus mater, præter sterilitatem tamen. Optabas enim ejus maturos videre fructus, et de iis latari rursum, ut de lactente Isaaco delectabaris. Sed o ingentes calamitates, in quos ipsum dies deduxisti! pro coronis vincula, pro uxore gladius. Apparet ignis, non quo quis uxorem ducat, sed quo sepeliatur. Adest juvenis, non nuptialibus coronatus, sed ad aram vinctus, gestansque non vestein nuptialem, sed habitum funebrem. Non adest pronubus, qui conjungat cos qui genere disjuncti sunt, sed adest pater, qui per necem illa separat, que natura conjunxerat. Hoc circa filios ne Chananæi quidem patres cogitaverint. Talesne hactenus Altissimo offerebas hostias? talesne gratiarum actiones pro ejus incolumitate? Annon arietes et hircos maciabas, bruta animantia, cum rationalium et irrationalium Dominum placares? nunc vero victima qualis? O intoleranda mala! Similis est sacerdoti victima, cognatum est ei, qui Deum placat, id quod ad placandum adhibetur; non ex ovili, sed ex ipsa sacerdotis natura hostia proficiscitur. Tales non accipit Deus hostias: clemeus enim cum sit erga homines, in hostiam non suscipit hominem. Quo te nomine nunc appellabimus, here? an sacerdotem ob hostiam, an filii interfectorem ob filium? Stupendus vere est sacrificii modus, qui nec verbo explicari possit. Omnia quippe sacrificia, pro salute persolvun-tur, filius vero tuus per sacrificium perit. Quid vero dicemus id quod jam agitur? cædem, an sacrificium? exsecrationem, an oblationem? Incendium, an holocaustum? Ita enim contra jus fasque, ita contra legem est id quod agitur, ut ne nomen quidem oblationis habent. O qualia nos visuros sperabamus, et qualia nunc videmus! Sperabamus certe nos ipsum visuros tibi subministrantem ad sacrificia, operam dantem ad sacerdotii munia: nunc autem, o intoleranda mala! non adest sacerdoti victimam tenens, sed ipse jacet vinctus ad victimam; neque vocem emittit ut agnus, sed sine voce et mutus jacet, oveque simplicior solam videt dexteram, quam sæpe ut amantissimi patris oscula-tus est, forteque nunc etiam, cum videt eam gladio munitam vult osculari. Multi tibi sunt greges ovium, bere, multa boum armenta; iis sacrificium imple, quæ sunt in victimas deputata, non iis, quæ nec im-molari, nec comedi possunt. Omnes, si libet, greges immola, non contradicimus : legitima quippe esset hujusmodi in sacrificiis offerendis liberalitas; quod autem nunc agitur, bellum magis est, quam sacrifi cium; obsidio, non oblatio. Illa enim precantes patimur, quæ in bello ne videamus, precamur; et hæc in sacrificiis sustinemus, quæ ne sustineamus, pre-ces offerre solemus. Quod nunc agitur, bello perniciosius est. Fortassis enim hostis, juvenis formam ætatemque miseratus, pepercisset ei. Quomodo jam in terra Chananæorum habitaturus es, quando ferarum crudelitatem superasti? Forte omnes Chananxo-

rum filii in te irruent: Occidamus, inquient, filii intersectorem, ne in cadis hujusmodi exemplum sit patribus nostris. Exscinde tu quoque hospitalem illam quercum, benignum illud tabernaculum, incende illud ut filium incendisti. Nullus enim viator te adire audebit, utpote suspectum, qui ne filio quidem tuo peperceris. Quomodo ergo misera Sara, hera nostra, conjux tua, kujus mater, te respiciet, quæ filium ex sacrificio sanctiorem venturum exspectabat? Quid putas passuram illam esse, cum orbum filio patrem conspiciet? Annon in terram decidet mærore soluta? annon statim delapsa periclitabitur? annon perdes cum filio uxorem? Quomodo alium Isaacum seres, here noster, cum superveniente obitu terra in petram versa erit? Utinam Saræ sterilitas numquam soluta esset, ut tu neque pater, neque filii interfector vocareris. Quod avum ita longum erit, ut possit tale facinus oblivione delere? Non potuit przeteritum tempus fratricidii odium delere; sed etlam nunc vituperatur Cain, ut qui naturam non agnoverit, ejusque genus per diluvium funditus periit, fratricidii vero memoria ne tantarum quidem aquarum copia deleta fuit. Longe autem deterior fratricida est filii interfector, et tantum quantum pater fratre conjunctior. Cur ergo, here, religiosæ et mirabili vitæ infamiam affers immortalem, quæ nec tempore, nec aquarum exundantia deleri possit? Age denium, audi nos, et filii vincula solve, abjice gladium, exstingua-mus ignem, ipsanı aram subvertamus; ne vestigium quidem in terra relinquas incredibilis facinoris. Quod si post tantam monitionem non obtemperas, et maligno dæmoni ministrare contendis, hoc solum precamur, nos primum interfice, libenter necem paimur. Melius quippe nobis est hic cadere, quam interfectoris proprii filii servos vocari. Quomodo igitur servis talia insano more loquentibus et agentibus. progenitor Domini præceptum exsequutus fuisset? quomodo in toto mundo præclarum divini amoris opus effulsisset? quomodo sublimis fidei columna erecta fuisset? quomodo ipsis operibus didicisset mundus, timorem Dei vel filli amore pretiosiorem esse? Ideo solus ad sacrificium accedit, unus unigenitum per Unigenitum uni Deo offerens. Didicistis, carissimi, per ea quæ dicta sunt progenitoris amorem erga Deum; discite per ea quæ sequentur Dei incfsabilem clementiam : discite quomodo ii qui prasentia despiciunt et in virtute proficiunt, a temporaneis non excidant. Jacebat itaque Isaac compeditus, nudum præbens patri jugulum ad necem, manus autem sacerdotis erecta properabat ad plagam inferendam. statimque de cælo defertur vox misericordiæ, quemadmodum manus, quæ manum cohiberet, et velo-cissimo jussu sacerdotis alacritatem retineret. Ne injicias, inquit, manum tuam in puerum (Gen. 22. 12). Sufficit mihi prompta voluntas, etsi opus absit. Nolibam jugulari filium tuum, sed volebam fidem tuam in toto mundo declarari. Quia enim Non pepercisti filio tuo dilecto propter me, sed quantum in to fuit, periit Isaac, Sara Illio orbata est, tuque pater non ultra vocaris : ex hoc tempore ob tuum erga me amorem, salvum accipe filium tuum, qui grandavas erit, et multo tempore vivet. Opus enim erga me jam peractum est, qui affectum animi respicio. Mercedem tibi horum tribuam, o famule, congruenti scilicet munere fructuosaque appellatione te ornabe. quivis sanctus te patrem vocabit. Hoc opus mulus tibi justos filios gignet, tu omnium in me credentium pater vocaberis; ego tibi per prærogativam ex lapi-dibus filios excitabo. Unum filium despexisti, innemeros ex hoc tempore babebis filios : patrem enim multarum gentium te posui. Et hæc quidem Deus: nos autem omnes, carissimi, exemplari divini ameris progenitore Abrahamo usi, nulluin ex temperaneis bonis side in Deum pretiosius esse existimemus, non genus, non patriam, non divitias, non gloriam, non dilectum silium, etsi sit unigenitus : ut

επιτιμήσωμεν ώς μαινομένο, εί άρα και αίσθοιτο. Τιμής άξιος ό δεσπότης, άλλ' εν σωφροσύνη αίδους, άλλ' ούκ είς θάνατον. 'Υδρισθείς εν μανία, χάριν είσεται σωφρονήσας, και ώς εὐεργέτας άμείψεται, ώς σωτῆρας τοῦ τέχνου. Ταῦτα λέγοντες προσέδραμον αν εύθυς, καὶ πρῶτον μὲν τῆς δεξιας χειρός ἐξείλοντο τὸ ξίφος, καὶ τοῦ θανάτου τὸν Ἰσαάκ ἔπειτα καὶ λόγοις αν ἐχρήσαντο, τοῖς μὲν πρὸς νῆψιν ἄγουσι, τοῖς δὲ πρὸς ἐαυτούς μαλλον τὴν ὁρμὴν τοῦ δεσπότου μετάγουσι, λέγοντες 'Ἐπίστησον, δέσποτα, τῆ διανοία : τὸν υἰὸν ἐν χεροίν ἔχεις, τὸν ἀγαπητὸν, τὸν τῆς στείρας τόχον, τὸ παρά θεοῦ δύιμον δῶρον, τον της φιλοξενίας καρπόν, τον ἀντὶ μόσχου μόσχον, δι' δν μόνον γενεθλίους ἐτέλεσας ἐορτάς, καὶ σωτηρίους τῷ Υὐίστῳ θυσίας προσήνεγκας, δν ἐλπίσιν ἀνέθρεψας ὡς βακτηρίαν τοῦ γήρως, δι' δν ἔζης ἡδέως, οῦ ὑπερηύχου μὴ ἰδεῖν θάνατον, ἀλλὰ κληρονόμον ἀπολιπεῖν καὶ δεσπότην ἡμέτερον τοῦτον ἐν χερσίν έχεις. Ίδὲ τοῦ παιδός την μορφήν, δέσποτα, την σήν γνώρισον εἰκόνα. Τοιοῦτος γὰρ ής καὶ σύ ποτε, δτε ής νέος. Ἰσαάκ, φθέγξαι τι καὶ συ πρός τὸν πατέρα, δπως διά της φωνής γνωρίση το γέννημα. Οὐτός ἐστι, δέσποτα, ούχ ή θυσία, άλλ' ύπερ οὐ πολλαὶ θυσίαι, ὑπερ οὐ πολλαὶ δεήσεις προς τον Θεον, εἰς ἀνδρῶν ἡλικίαν ελθείν, και τοιαύτην άγαγέσθαι κοινωνόν του βίου, οία κατά άρετην ή τούτου τυγχάνει μήτηρ, δίχα μέντοι τῆς στειρώσεως. Ἐπόθεις γάρ αὐτοῦ και πρωτμους ἰδέσθαι καρπούς, και τούτοις τέρπεσθαι πάλιν, ώς έπι θηλάζοντι τῷ Ἰσχάκ. 'Αλλ' ὤ τῶν ἀπευκταίων συμφορῶν, εἰς οῖας αύτον ήγαγες ημέρας Γ Άντι στεφάνων δεσμά, άντι γυναιχός μάχαιρα. Φαίνεις δε και πύρ, ούχ ῷ γήμη τις, άλλ' ῷ θάπτεται.. Παρίσταται δε και ὁ νέος, οὐ παστοῖς έστεφανομένος, άλλα βωμώ δεδεμένος, και φορών ούκ έσθητα γαμήλιον, άλλα σχήμα θανάσιμον. Ου παρέστη δε χηδεστής γάμου, συνάπτων τὰ διωρισμένα τῷ γένει, αλλά παρέστη πατήρ, σφαγή χωρίζων τά ήνωμένα τή φύσει. Ούτω περι τέχνων μηδε Χαναναίων πατέρες βουλεύσαιντο. Τοιαύτα μέχρι νύν τῷ Ύψίστω προσέφερες θύματα; τοιαύτα προσήγες ύπερ τῆς σωτηρίας τοῦ τέανου χαριστήρια; Ούχὶ χριούς καὶ τράγους ἐδιχοτόμεις. ἄλογα ζῶα, τὸν τῶν λογικῶν καὶ ἀλόγων Δεσπότην ἐλασκόμενος; τὸ δὲ νῶν σφάγιον ὁποῖον; "Ἡ τῶν ἀνυποί-στων κακῶν ! "Ομοιον τῷ ἱερεῖ τὸ ἱερεῖον, συγγενὲς τῷ Ιλασχομένω το Γλασμα · ούκ έχ ποίμνης, άλλ' έχ φύσεως αυτής του ιερέως το θύμα. Τοιαύτας ο θεός ού λαμβάνει θυσίας φιλάνθρωπος γάρ ων , άνθρωπον είς θυσίαν οὐ δέχεται. Τί σε καλέσομεν άπο τοῦ νῦν, ὧ δέσποτα ; ἰερέα διά την θυσίαν, ή τεχνοχτόνον διά τὸ τέχνον; Ξένος τις ούτος άληθως ό της θυσίας τρόπος, και οὐδὶ λόγψ ρητός. Πάσαι γάρ αι θυσίαι ὑπὸρ σωτηρίας τελοῦνται, ὁ δὲ σὸς Πασαι γαρ αι συσίαι υπερ σωτηρίας τελουνται, ο δε σός υίος διά θυσίας ἀπόλλυται. Τι δε και καλέσομεν το πραττόμενον; φόνον, η θυσίαν; άράν, η προσφοράν; ἐμπρησμόν, η όλοκάρπωσιν; [567] Ούτω γάρ Εκθεσμον, οὐτως Εκνομόν ἐστιν, ὅτι οὐδὲ προσηγορίαν ἔχει προσ-φοράς το γινόμενον. "Ο, οἶα ιδείν ηλπίσαμεν, καὶ οῖα νον θεώμεθα! Ήλπίσαμεν αὐτόν ὑπουργοῦντά σοι πρὸς φωνήν ἀφίησιν, ὡς ἀμνὸς, ἀλλ' ἄφωνος κεῖται καὶ ἄλα-φωνήν ἀφίησιν, ὡς ἀμνὸς, ἀλλ' ἄφωνος κεῖται καὶ ἄλαλος, και άφελέστερος και προδάτου πρός μόνην βλέπει την δεξιάν, ην πολλάκις ώς φιλοστόργου πατρός κατεφίλησε, τάχα δὲ καὶ νῦν, μετὰ τοῦ ξίφους ἐχομένην αὐσὴν δρών, καταφιλήσαι θέλει. Πολλαί σοι ποιμναλ προδάτων, δέσποτα, βοών άγέλαι πολλαί εκ τούτων πλήρωσον την θυσίαν τῶν θυσίμων, τῶν νενομισμένων, οὐ τῶν ἀθύτων καὶ άδρώτων. Πάσας είς εν όλοκάρπωσον, εί βούλει, τάς άγέλας. ούκ άντιλέγομεν. Εννομος γάρ τῆς θυσίας ταύτης ή φιλοτιμία το δε νον πραττόμενον πόλεμος μαλλον ή θυσία, πολιορχία τις, ού προσφορά. Ταῦτα γάρ εύχόμενοι ύπομένομεν, ἄπερ εύχόμεθα μή ίδειν πολεμούμενοι · καλ τοιαύτα πάσχομεν έν θυσίαις, οία ϊνα μή πάθωμεν εύχόμεθα. Το νῦν Εργον όλεθριώτερον καλ πολέμου. Τάχα γάρ αν έφείσατο και πολέμιος, του νέου την μορφήν, την ήλιχίαν αύτου χατελεήσας. Πώς οίχησεις έτι των Χαναναίων την χώραν, νικήσας ούτω καί θηρίων ώμότητα; Τάχα πάντες ἐπιστήσονταί σοι τῶν Χαναναίων οι παϊδες, ανέλωμεν λέγοντες, τον τεχνοκτόνον, μή πονηρόν γένηται ποιδοκτονία; παράδειγμα τοίς ήμετέροις πατράσιν. Έκκοψον δέ καὶ σύ την φιλόξενον δρουν, την φιλάνθρωπον σχηνήν, ξιμπρησον αυτήν, ως τον παίδα. Ουδείς γαρ έτι πλησιάσαι σοι των όδευοντων τολμήσει, ὖποπτος αὐτοζε ὑπάρχων, ὁ υἰοῦ μὴ φεισάμενος. Πῶς οῦν ἡ ἀθλία σε Σάρρα, ἡ ἡμετέρα δέσποινα, ἡ σὴ μέν σύνοικος, ή τούτου δέ μήτηρ, δψεται, άγιώτερον έχ τῆς θυσίας τὸν παϊδα προσδεχομένη; Τι γὰρ νομίζεις παθείν αυτήν Ερημον του τέχνου τὸν πατέρα θεασαμένην; Ούχὶ πεσείται εἰς γῆν ἀθυμία λυθεῖσα; ου παραχρήμα χινδυνεύσει πεσούσα ; ούχ ἀπολέσεις μετά τοῦ υίου και την σύνοικον ; Πως ούν άλλον Ίσαλκ γεωργήσεις, δέσποτα, πετρωθείσης τῷ θανάτῳ τῆς χώρας; Ως είθε μηδὲ τὴν ἀρχὴν ἐλύθη τῆς Σαρρας ἡ στείρωσις, ἴνα σὸ μήτε πατὴρ, μήτε παιδοκτόνος ἐκλήθης. Ποῖος αἰὼν οῦτω μακρὸς λήθη καλύψαι δυνήσεται τὸ πραττόμενον; Ούχ έσχυσεν ό παρελθών χρόνος το της άδελφοκτονίας άπαλεϊψαι μίσος , άλλ' έτι και νῦν ψέγεται Κάϊν ώς μή γωρίσας την φύσιν, και πρόξριζον μεν άπαν αύτου διά κατακλυσμού το γένος άπόλωλεν, ή δε μνήμη της άδελφοκτονίας ούδε πλήθει τοσούτων ύδάτων εκπέπλυ-τας Παρά πολύ δε τεκνοκτόνος άδελφοκτόνου βαρύτερον, καὶ τοσούτον όσον άδελφού πατήρ οίκειότερος. Τι τοίνυν, δέσποτα, θεοσεδεί καὶ θαυμαστῷ βίῳ αἰσχύνην ἐπάγεις ἀθάνατου, οὐ χρόνῳ δυναμένην ἐξαλειφθῆναι, οὐχ ὕδασι. Δευρο δή, λοιπόν ἄχουσον ήμων, καὶ των δεσμών τὸν υἰδν ἄφες ἐλεύθερον, ρίψον τὸ ξίφος, σδέσωμεν τὸ πῦρ, αὐτὸν τὸν βωμὸν κατασκάψωμεν μηδὲν δλως [χνος ἐάσης ἀπίστου τολμήματος ἐπὶ γῆς. Εἰ δὲ ἀπειθείς μετὰ τοσαύτην παραίνεσιν, και πονηρώ φιλονεικείς διακογή-σασθαι δαίμονι, τούτο μόνον δεόμεθα, πρώτους άπό-κτεινον ήμας, και ήδέως δεχόμεθα την σφαγήν. "Αμει-νον γαρ ήμιν ένταύθα πεσείν, ή δούλους κληθηναι παιδοκτόνου δεσπότου. Πῶς οὖν, τοιαῦτα καὶ λεγόντων καὶ πραττόντων έξ άνοίας των δούλων, ό προπάτωρ καθωσιώθη τῷ τοῦ Δεσπότου προστάγματι; πῶς ἄν οὕτως ἐν ὅλῳ τῷ κόσμιο ἀγαθή φιλοθεῖας Ελαμψε πρᾶξις; πῶς ἄν ὑψηλή πίστεως ἀνωρθώθη στήλη; πῶς ἄν ἔργοις **ἔμαθε χόσμος, ὅτι φόδος Θεοῦ πόθου παιδὸς τιμιώτερος;** Διά τοῦτο μόνος ἐπὶ τὴν θυσίαν παραγίνεται, μόνος τὸν μονογενῆ διὰ Μονογενοῦς τῷ μόνῳ προσφέρων θεῷ. Ἐμάθετε, ἀχαπητοί, διὰ τῶν εἰρημένων τοῦ προπάτορος την φιλοθείαν · μάθετε διά των έξης και του Θεου την άφατον φιλανθρωπίαν · μάθετε πῶς οἱ διὰ τὸν Θεὸν των παρόντων καταφρονήσαντες καλ προκόπτουσιν είς άρετην, καλ των προσκαίρων ούχ άμαρτάνουσιν. Έκειτο τοίνυν [568] συμπεποδισμένος ο Ίσαάκ, καλ γυμνον τῷ τοτον [ουδ] συμπεπουσίενος ο Ισααχ, και γυμνον το πατρί παρέχων τον λαιμόν είς σφαγήν, ή δὲ χείρ του ἱερέως ὑψηλή την πληγην ἐπισπεύδουσα, καὶ παραχρή-μα φέρεται οὐρανόθεν ἐλέου φωνή, καθάπερ χείρ την χείρα κωλύουσα, καὶ ταχυτάτω προστάγματι την προ-θυμίαν τοῦ ἱερέως ἐπέχουσα, Μή γάρ, φησίν, ἐπιδάλης τὴν χείρά σου ἐπὶ τὸ παυδάριον. Αρχοῦμαι τῆ προτην χεϊρά σου έπι το παιδάριον. Αρχούμαι τη προθυμία, κάν η πράξις άπείη. Ουκ ήθελον σφαγήναι τὸν παίδά σου, άλλ ήθελον φανήναι τὴν πίστιν σου ἐν ὅλωౖ τῷ χόσμιο. Έπειδη γάρ οὐκ ἐφείσω τοῦ υίοῦ σου τοῦ ἀγαπητοῦ δι' ἐμὲ, ἀλλὰ, τὸ σὸν μέρος, ἀπόλωλεν 'Ισαὰκ, ὅσον ἐπὶ σοὶ, ἡτέχνωται Σάρρα, καὶ οῦτε σὸ ὁνομάζη πατήρ, ἀπὸ τοῦ νῦν διὰ την ἀγάπην την εἰς ἐμὲ σῶον άπολάμδανέ σου τὸν υίὸν, μαχρόδιόν τε xal πολυχρόν**ιον.** Τὸ γὰρ ἔργον ἐμοὶ πέπρακται τῷ τὰς διαθέσεις τῶν ἐννοιῶν βλέποντι. 'Αμείψομαι δέ σε πρός τούτοις, θέραπον, πάντη καταλλήλφ δωρεά, και προσφόρφ προσηγορία τιμήσω σε, πας δσιός σε καλέσει πατέρα. Ἡ πράξις αύτη πολλούς σοι δικαίους ἀπογεννήσει παϊδας, σù πάντων των είς εμε πιστευόντων κληθήση πατήρ εγώ σοι κατ' έξαίρετον έκ λίθων έγερω τέκνα. Ένος υίου κατ--φρόνησας, έξεις ἀπείρους ἀπὸ τοῦ νῦν πατέρα γάρ πολλών έθνών τέθεικά σε. Καὶ τὰ μὲν παράθεοῦ τοιαῦτα ήμεζς δὲ ἄπαντες, ἀγαπητοί, ὑπογραμμῷ φιλοθείας τῷ προπάτορι `Αδραάμ χρώμενοι, μηδέν τι τῶν προσκαίρων άγαθων της είς θεόν πίστεως ήγώμεθα τιμιώτερον, μή πατρίδα, μή γένος, μή πλούτον, μή δίξαν, μή τέχνον άγαπητον, καν μόνον τυγχάνη γενόμενον όπως όμοιότητι πίστεως τέχνα γενόμενοι τοῦ προπάτορος Άδραάμ, είς τούς φωτεινούς αύτου κόλπους μετά Ίσαἀκ

'Αδραάμ; Δηλονότι ἀφέμενον τοῦ θείου προστάγματος. τους περί θεοσεδείας ποιείσθαι λόγους, και πείθειν την Σάρδαν, ότι, τουτον αν λάδη θεός, δίδωσί σοι κρείστονα. Καὶ πῶς αν ἔπεισε γυναῖκα τῷ πάθει μεθύουσαν; 'Αλλὰ δἡ πέπεικε. Θεοσεδής γὰρ ἡ γυνἡ, καὶ ἀνδρὸς πιστοτάτου σύνοικος 'πάντως γοῦν ἀκόλουθον πεισθείσαν αὐτην προπέμψαι τὸν υἰὸν ἐπὶ τὴν θυσίαν ὁδεύοντα, στέγειν μεν ίσως τον πόνον βιαζομένην διά το δοχούν τῷ θεφ, υπό δε της φύσεως αυτης πρός θρηνους αδουλήτως εξαγομένην. Πόσοι θεράποντες έχει τφ πόθφ του νέου δακνόμενοι; πόσαι θεράπαιναι τη δεσποίνη συμπάσχουσαι ; Χαναναίοι πόσοι, συνήθεις και γείτονες, οί επί τοίς τούτιο συμδεδηχόσι θαυμάζοντες; Θόρυδος έχ τούτων πολύς, και οίμωγή, και θρήνος, και δάκρυα, ως έπι προπεμπομένω νεκρώ. Είπε δ΄ αν ή μήτηρ άνακωκύσασα μέγα · Δός μοι, τέχνον , τελευταίας περιπλοκάς. Έγω μεν ήλπιζον ύπο σου προπεμφθήναι, τέχνον, καὶ τὸν ἐμὸν θάνατον τοῖς σοῖς κοσμηθήναι δακρύοις · ἐπεὶ δὲ ψήφος τοῦ κτίσαντος τὰς ἐμὰς ἐλπίδας νενίκηκε, καὶ θρηνο τοῦτον, ὑφ' οῦ θρηνηθήναι προσεδόκησα, τοῦτό σε μόνον αἰτῶ, ἐπιδαίνων τῷ τῆς θυσίας πυρὶ, πρέσδευσον πρὸς τὸν θεῖον ὑπὲρ ἐμοῦ, ἀπελθεῖν με τοῦ βίου πρὶν ἐπανελθεῖν τῆς θυσίας τὸν ἰερέα. Δεξιὰν γὰρ πατρὸς αἴματι παιδὸς ἰδεῖν ἡμαγμένην οῦ δύναμαι. Ἡ μὲν οὄν μήτηρ τοσαῦτα. Τἰς δ' ἀν ἡνεγκε τὰ παρὰ τῶν Χαναναίων ὀνείδη, τῶν ἐπὶ τῆ θέα τότε συνδεδραμηκότων; Ὁ μὲν γὰρ εἶπεν ἄν ˙ Ὠ, ἐφ' οἰον θάλαμον τὸν υἰὸν ὁ καλλς ἄγει πατήρ! Ὁ δὲ, Ἐκ ποίας ἄρα ποίμνης αὐτῷ τὸ ἐκρεῖον; Ὁ δὲ, Καλῶς αὐτῷ ὁ θεὸς πληθυναι θέλει τὸ γένος, ὡς τὰ ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ. ᾿Αλλος, Ὁ πόσοι γέρωνο οὐδὲ δακρύει τὸ ἱδιον τέχνον! Ταῦτα μὲν οἱ Χαναναῖοι τῶν δὲ θεραπόντων ὁ μὲν ἀνοιμώξας εἶπεν ˙ Ὠ τλν εμόν θάνατον τοις σοις κοσμηθήναι δακρύοις . έπεί ναναΐοι· τῶν δὲ θεραπόντων ὁ μὲν ἀνοιμώξας εἰπεν · Ὁ παιδίον ἄθλιον, καὶ γενόμενον δψιμον, καὶ ἀπολλύμενον παιούν αυλιόν, και τενομένου σγιμένος και παράδοξος ή πελευτή. Μόνος έχ πάντων έξ άγόνου μήτρας, μόνος έχ πάντων άχούων τον έπὶ τἢ ταφἢ σου θρηνον. "Ω, οίχν ό δεσπότης αυτοῦ εἰχόνα ἐξαλείφει τοῦ βίου! Ταῦτα μὲν οχκαρε' ης φά, εκρε ατοίπατος είμον αν. "Ορεπε γοιμόν η ορν οι καθ, εκαστον. οίπου ος μαντες ημοστός ήσντες πρεσδύτα, τούτο μόνον ένθυμούμενος, ότι τούτον αν θύσης, άλλον υίδν άπο Σάρρας ούχ Εξεις. Ταῦτα λογισμῷ σώφρονι προειδόμενος 'Αδραάμ, ταῦτα σκοπήσας ὁ μα-κάριος, ἐμδύθιον Εκρυψε τὸ πρόσταγμα, οῦτω διατεθείς, ως αχούσας άρρητα ρήματα , α ούχ έξον ανθρώπω λα-λήσαι. 'Ω θησαυρέ χρύφιε δεσποτιχών έντολών! ω ταμιείον ἀπορόήτων, ταμιείον Ιερών Θεοῦ λόγων! Ταῦτά σε τὰ μυστήρια χαθ' όλης τῆς οἰχουμένης ἀνεχήρυξεν. 'ὑδεύει διὰ ταῦτα σιγῆ μετὰ τοῦ Ἰσαὰχ ὁ πατήρ, δύο μόνους θεράποντας επαγόμενος, καὶ τούτους οὐκ εἰδότας τῆς θυσίας τὸν τρόπον ὁδεύει δὲ τριῶν ἡμερῶν ὁδόν. Σὰ δὲ μάνθανε τὴν δοκιμασίαν τῆς γνώμης τοῦ προπάτορος, καὶ τοῦτ' ἐκ τοῦ διαστήματες τῆς όδοῦ. Οὰ γὰρ ἐγγὺς αὐτῷ Θεὸς δείκνυσι τὸ θυσιαστήριον, Ος γάρ έγγυς αυτή θεος οειχνυσι το υυσιαστηριον, Ινα μή τή θερμότητι της πίστεως χλαπή φύσεως την στοργήν άλλ όπως μαχράν βαδίζων όδον, χαὶ τὸν υἰὸν ἐπὶ πλεῖστον θεώμενος χρόνον συνήθως προσπαί-ζοντα, ταῖς ἀγχάλαις προστρέχοντα, τἢ ἐννοία τοῦ πρα-πτέου, χαθάπερ χρυσὸς ἐν πυρὶ, τῷ πόθῷ πολλῷ χρόνῷ δοχιμασθείς, λαμπροτέραν τῆς ὑπαχοῆς ἐπιδείξηται τὴν προαίρεσιν. Ὁ, ποσάχις ἐν τῷ τριημέρῷ τοὑτῷ διαστή-εντι καθ' ἔνυτὸν ὁ πατὸς ἀνετυπώσατο τοῦ υἰοῦ τὸν ματι καθ' έαυτον ο πατήρ ανετυπώσατο του υίου την σφαγήν! [565] ποσάκις ἐπέθηκε τἢ πυρὰ τοῦ τέκνου τὸ λείψανου, τοσαυτάκις τὴν ακρδίαν πληγεὶς, ὁσάκις ἀν τὴν θυσίαν ἀνελογίζετο ! Τὸ μὲν γὰρ πεπραγμένον κακὸν εύθυς πρός λήθην όρα, τό δε εν ελπίσι λυπεί τοσαυτάκις, όσάκις αν ελπισθή. Όρα λοιπόν ο μακάριος πόρριυθεν τής λειτουργίας τον τόπον, άρρήτου φωνής προσδειξάσης αὐτῷ, καὶ μόνον παραλαμδάνει τὸν υίὸν ὁ πατήρ, ἀπολιπών μετά της δνου τους δούλους · μόνος όδευει λοιπό· μετά μόνου του Ίσαλκ, ούχ ώς πατήρ μετά τέκνου, άλλ' ώς Γερεύς μετά θύματος. Ἐπιτίθησι δὲ καὶ τῷ Ἰσαλκ τῆς θυσίας τὰ ξύλα, αὐτὸς φέρων τὴν μάχαιραν καὶ τὸ πύρ. Βαρύνει τῷ φορτίω τὸν νέον, ἴνα ἐφιδρώσας ὁ παῖς τῷ καμάτῳ, καὶ τείς τῆς φύσεως λουτροίς καθηράμενος, εὐαγεστέρα γένηται τῷ Θεῷ προσφορά. Ένταυθα δὲ γετου του του λόγου, τον τύπον Ιδών, άνεμνήσθην τῆς ἀληθείας. Ἰδών γὰρ πῶς Ἰσαὰκ ἐαυτῷ βαστάζει τῆς θυσίας τὰ ξύλα, δοξάζω τὸν Χριστὸν τὸν διὰ τὴν τῶν άνθρώπων σωτηρίαν έαυτου τον σταυρόν βαστάσα: θ .-

λήσαντα. "Όλης γλο τῆς κατὰ Χριστὸν οἰκονομίας τὴν σκιὰν ἐνταῦθα προλαδοῦσαν όριῦ. "Ως πρόδατον ἐπὶ σωρὴν ἡχθη ὁ Χριστός τούτου τύπος Ἰσαὰκ εἰς θυσίαν ἀγόμενος. "Εν ὁφθαλμοῖς ἡ σφαγὴ, καὶ οὐκ ἐπειθεῖ τῷ γεννήσαντι Ἰσαάκ τύπος γὰρ ἡν Χριστοῦ, "Θς ὑπήκουσε Ππτρι μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ σταιροῦ. Ἰσαὰκ καὶ τέκνον ἦν ἐν ταιρτῷ καὶ θῦμα. "Ομοίως καὶ ὁ Χριστὸς Υἰὸς θεοῦ, καὶ ἀμνὸς ὁ αἰριον τὴν ἀμαρτίαν τοῦ κόσμου. Οὐ φείδεται τοῦ Ἰσαὰκ ὁ πατὴρ, ἀῦ οιὰκ θεὸς τοῦ Χριστοῦ. "Ως (sic) γὰρ τοῦ ἰδίου Υίοι οὐκ ἐφείσατο, ἀλλι ὑπὲρ ἡμῶν πάντων παρέδωκεν τὸν Ἰσαὰκ τιριήμερον μετὰ τὴν θυσίαν ἡ μήτηρ ὁρὰ ζῶντα τὸν Ἰσαὰκ τριήμερον καὶ ἡ Ἐκκλησία ἄφθαρτον ὁρῖ τὸν ∑ωτῆρα. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τύπων. ὡς ἐν παρόὰρ. ᾿Αδραὰμ δὲ ἐφέστηκεν ἡδη τῷ τόπφ τῆς λειτουργίας, εἰσω λοιπὸν τοῦ ἀγωνος γενόμενος, ἐν ῷ φύσις μὲν πιροαίρεσις μάχεται, στεφανοῦται ἐν γνώμη κατὰ τῆς φύσεως, καὶ φέρει φιλοθεία δικαίως κατὰ φιλοτεκνάς τὶ νικητήρια. "Ηλθεν ὁ πατὴρ μετὰ τοῦ τέκνου, μόνος ἱ ἱερεὺς μετὰ μόνου τοῦ θύματος. Πάντα δὲ ἡν ὁ παῖς τῷ πατρὶ, καὶ λειτουργὸς πρὸς ὑπιρεσίαν, καὶ θῦμα πρὰ

ρουργίαν.

ς'. Έγω δε και του νέου βαυμάζω την σύνεσιν, δπως αίδεσίμως προσέρχεται τῷ πατρί, καί φησι Πάτερ, ίδου το πῦρ, καί τὰ ξύλα το πρόβατον ποῦ; Ου κεταγελά της λήθης του πατρός είδε γάρ Χαναναίος, δουλεύοντας διά γέλωτα Χάμ άλλ έρωτα, Ποῦ; σχιματι πεύσεως λήθης διορθούμενος σφάλμα. Πάτερ, στο διο, Ιδού τά ξύλα και το πύρ το πρόδατον ποῦ; Πάς άρκέσει λόγος πρός παράστασιν τῆς τοῦ ἀνδρός μεγελοψυχίας; Οὐκ ἐχάλασεν αὐτὸν πρός δάκρυα τοῦ πειδιή φωνή, οὐκ ἀλοφύρατο τὴν ἡλικίαν τοῦ νέου ἀναισθιτούσαν τῆς οἰκείας σφαγῆς, ἀλλ ἔμεινε διαπαντὸς ἄτου του σαν της οίχειας σφαγης, άλι εμεινε διαπαντός έτρωτος καὶ ἀδαμάντινος, τῆς πατρικῆς διαθέσεως ἐκλεθόμενος. Φησίν ούν πρός αὐτόν εὐσταθῶς · Ο Θεός διρεπει
ἐπιτῷ πρόδατον, τέκνον. Οὐ προαπαγγέλλει τῷ νέυ
τὸ ἐπ΄ αὐτῷ τοῦ Θεοῦ βούλημα, ἴνα μὴ ἀπαλἢ διανεί
ἐχυτῷ ἐπιθρηνήσας ὁ νέος, δάκρυσι σπιλώση ἐν θῦμα.
Πῶς ὑμἴν, ἀδελφοὶ, ἀδακρυτὶ τὰ μετὰ ταῦτα διηγένμαι; Πέπονθά τι πρὸς τὴν τῶν ἔργων διήγησιν, ὡς πετήρ. Μόνης γὰρ ἡν τῆς τοῦ 'Αδραάμ γλώττις, ὡς
οἶμαι, ἀδακρυτὶ τὰ γινόμενα διηγήσασθαι, καὶ τοκοίκοι
δείξαι ἐπὶ τῶν λόγων μεγαλομινίαν οἶκω ἐκεὶνε ἐκὶ
δείξαι ἐπὶ τῶν λόγων μεγαλομινίαν οἶκω ἐκεὶνε ἐκὶ
δείξαι ἐπὶ τοῦν λόγων μεγαλομινίαν οἶκω ἐκεὶνε ἐκὶνε
ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐκεὶνε ἐ οιμαι, ασακρύτε τα γενομένα στηγησασσαι, και τοκένης δείξαι έπὶ τῶν λόγων μεγαλοψυχίαν, οίαν ἐκείνος ἐπὶ τῶν ἔργων ἔδειξε τὴν στερρότητα. Τὸ γὰρ δὴ θαυμεστὸν καὶ τίμιον τοῦ ἀνδρὸς, ὅτι δ ἐκείνος εὐσταθῶς ἐπράσατο, τουτο ἡμεῖς οδὸὲ τοῖς λόγοις εἰπεῖν ἀπαθος ἀσακτο, τουτο ἡμεῖς σὸδὲ τοῖς λόγοις εἰπεῖν ἀπαθος ἀσετῆς ἐκεινόμεθα πελοθείες κάτι το ποστάτορος ἀσετῆς ἐκεινόμεθα πελοθείες κάτι. τής του προπάτορος άρετής έφικώμεθα, φιλοθείας νέμι τὰ πάθη νικήσαντας κοινωνήσαι αὐτῷ τῆς θυσίας, τὰ μέρει τῆς διηγήσεως. 'Ανακαύσας τοίνου λαμπρινί: τῷ βωμῷ τὸ πυρ, σχηματίζει πρὸς τὴν θυσίαν, ἰρκῶν νόμῳ, τὸν υἰὸν ο πατὴρ, τὸν ἀγαπητὸν, τὸν μονετιῖ, καί θείς ώς είς προσκύνησιν έπί τα γόνατα, δπίσθε κείλ דטע עשייםע הבףיבואבו, דט בעמעדוטע סאקונת הבףודומון שי τον νωτον περιείλει, το εναντιον σχημα περιτικες το παιδί: είτα τοις οίκείοις άντιστηρίξας γόνασαν δεισθε, καὶ την κόμην πρός έαυτον άντανακλάσας, άναπικες την δεξιάν, τολμά φέρειν άφ' ύψηλοῦ κατά τοῦ λεμεί την σφαγήν. Το τόνος φιλοθείας ! Τό ψυχῆς άνίκητες άνδρεία! Έδησε πρός σφαγήν τὸν υίὸν, καὶ οἰκ ἰὐθηπι τῆς φύσεως οἱ άρμοί. Τὸ ξίφος ἐν χεροί, καὶ οἰκ ἰὐθηπι κησεν ἡ δεξιά. [Βίδ] Τίς ἀν ἡνεγκε παρεστώς τῶς γιν μένοις: τἱς οὐκ ἀνεστράφη: τὶς οὐκ ἔσινκε τοῦ καλεστράση: τὸς οὐκ ἔσινκε τοῦ παπελί. κήσεν ή σεςία. [300] τις αν ήνεγκε παρεστως τως τως γενόμενος συμπαθέστερος; Διά τοῦτο τοὺς δούλως ὁ συρός γέρων οὐ παραλαμβάνει μεθ' ἐαυτοῦ, ἀλλὰ μεκρίν περιμένειν κελεὐει, ἴνα μή συμπαθήσωντες τῷ σραϊ] τοῦ δεσπότου, φιλοθέου γνώμης πράξιν κωλύσωτ. Τω γάρ οῖει παρόντας τοὺς παΐδας λαδείν ἔννοιαν πρί πυ δεσπότου, βλέποντας αὐτὸν ἀπλῶς οὕτος ὁρμώνα πρί τὸ τοῦ ἡγαπημένου παιδλο σωαγήν τίνας ἀν πολέξεν. δισπότου, βλέποντας αὐτὸν ἀπλῶς οῦτοις ὁρμῶντα τοὐτ τοῦ ἡγαπημένου παιδὸς σφαγήν; τίνας ἄν πρὸς ἐπυτοὺς λόγους εἰπεῖν; Ἡτῆς δεινῆς ταὐτης καὶ ἀπυπαίς συμφοράς! Ὁ δεσπότης ἡμῶν τάχα μαίνεται, κιὶ οῦ κατέχει τὸν περιπόθητον υἰὸν, ἀλλ. ἔν τι τῶν εἰθυτοίν κατέχειν φαντάζεται, μόσχον ἢ πρόβατον Προξέλου κατέχειν φαντάζεται, μόσχον ἢ πρόβατον Προξέλομεν τοίνυν τὸ τάχος αὐτῷ οῦ γὰρ ἀκμένει τὸ πράγμα βραδυτῆτα κρατήσωμεν τέως τὸ ξίρως ἐπισράγμα βραδυτῆτα κρατήσωμεν τέως τὸ ξίρως ἐπισράγμα βραδυτῆτα κρατήσωμεν τέως τὸ ξίρως ἐπισράγμα βραδυτῆτα κρατήσωμεν τέως τὸ ξίρως ἐπισράγμος ἐπισρ

quomodo suasisset mulieri affectu inebriatæ? Sed esto, suasisset. Religiosa enim mulier erat, et fidelissimi viri conjux : consequens omnino erat ut illa morem gerens filium præmitteret ad sacrificium procedentein, amoreinque vi obrueret, quod ita Deo placeret, sed vi naturalis affectus vel invita in fletus prorumperet. Quot famuli istic juvenis amore cruciati fuissent? quot ancillæ in partem morroris cum hera venissent? quot Chananæi, familiares et vicini, circa hæc mirati fuissent? Hinc tumultus ingens, gemitus, fletus, lacrymæ, ac si mortuus efferretur. Dixisset mater alto clamore lugens: Da mihi, fili, extrenium amplexum. Ego sperabam, fili, me a te efferendam esse, et mortem meam tuis ornandam esse lacrymis : quia vero Creatoris decretum spem meam vicit, eumque lugeo, a quo me lugendam sperabam esse, hoc solum abs te postulo, ut cum in ignem sacrificii ascendes, Deum pro me preceris, ut ex hac vita discedam antequam sacerdos revertatur a sacrificio. Dexteram cnim patris, filii sanguine cruenta-tam, videre nequeo. Hæc quidem mater. Quis vero tulisset Chananæorum ad hoc spectaculum accurren-tium opprobria? Alius enim forte dixisset: 0, in quem thalamum silium bonus pater ducit? Alius, Ex quo ovili hanc victimam prosert? Alius, Pulchre Deus vult multiplicare genus ejus sicut stellas cæli. Alius, O quot senes hunc miserum ut filium plorant, hic vero senex amens ne suum quidem filium plorat! Hæc Chananæi; ex servis autem alius ingemiscendo dixisset: O puerum miscrum, qui tarde venit, et imma-ture discessit! Tuus vero inexspectatus natalis dies est, inexspectata etiam mors. Unus inter omnes ex sterili vulva, solus inter omnes luctum ad sepulturam tuam audisti. O qualem dominus ejus delet imaginem vitæ! liæc itaque singuli : simul autem omnes domum revertentes, quasi uno ore dixissent : Vade de reliquo, o senex, hoc solum tecum reputans; si hunc immolaveris, alium filium a Sara non suscipies. Hæc sapienti ratiocinio prævidens Abraham, his consideratis beatus ille, intra se præceptum occultavit, sic affectus, ac si audivisset arcana verba quæ non liceret homini loqui. O thesaure abscondite divinorum præceptorum! o receptaculum arcanorum! receptaculum sacrorum Dei verborum! Hæc tibi mysteria per totum orbem prædicavit. Ideo tacitus incedit pater cum Isaaco, duos solum secum ducens famulos, qui sacrificii hujusce modum ignorabant, progreditur autem trium dicrum itinere. Tu vero disce probatum progenitoris animum, idque in tanto itineris intervallo. Neque enim Deus ipsi altare prope ostendit, ne fidei ardore naturalis affectus averteretur; sed ut in longo itinere, filium diu conspiciens ibi pro more ludicra agentem, in ulnas suas accurrentem, rei perficiendæ cogitatione, velut aurum in igne, in amore sæpe exercitatus atque probatus, splendidius obe-dientiæ propositum ostenderet. O quoties in triduano illo viæ intervallo pater in seipso cædem filii mente versavit? quoties intra se filii cadaver rogo imposuit, toties in corde vulneratus, quoties sacrificium in men-tem revocabat? Malum enim quod jam contigit statim fere in oblivionem venit, quod autem exspectatur, totics morrore afficit, quoties succurrit in mentem. Videt demum procul beatus ille sacrificii locum, ineffabili quadam voce indicante, solumque filium pater secum assumit, relictis cum asino servis : solus demum cum solo Isaac progreditur, non ut pater cum filio, sed ut sacerdos cum hostia. Isaacum sacrificii lignis onerat, gladium et ignem ipse gestat. Sarcina onerat juvenem, ut ex labore puer sudorem emittat : ut illo naturali balneo ablutus, sanctior flat Deo hostia. Postquam huc sermo pervenit, ut vidi figuram, veritatem in mentem revocavi. Videns enim quo pacto Isaac sibi sacrificii ligna gestat, Christum glorifico, qui propter hominum salutem crucem suam gestare voluit. Totius enim Christi acconomiæ umbram hic præoceupantem video. Sicut ovis ad occisionem ductus est (Isai. 53. 7). Christus : hujus typus Isaac ad

mactationem ductus est. Præ oculis est cædes, neque obsequium negat Isaac parenti : typus enim erat Christi, Qui obedivit Patri usque ad mortem, mortem autem crucis (Philipp. 2. 8). Isaac simul filius erat et victima. Similiter etiam Christus Filius Dei et agnus qui tollit peccatum mundi. Non parcit Isaaco pater, sed neque Deus Christo; nam Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. 8. 32). Triduo post sacrificium mater videt viventem Isaacum; post triduum Ecclesia incorruptum videt Servatorem. II c de figuris carptim dicta sunto. Abraham vero jam pervenit ad locum sacrificii, in certamine demum constitutus, in quo natura et voluntas pugnant, coronatur autem animus naturæ victor, atque jure Dei amor de amore filii triumphat. Venit pater cum filio, solus sacerdos cum sola hostia. Omnia autem erant filius patri, sacrificus ministerio, hostia sacerdotio.

6. Ego vero adolescentis miror prudentiam, quam reverenter patri dicat: Pater, ecce ignis et ligna, ubi-nam ovis (Gen. 22. 7)? Non irridet immemorem pa-trem: sciebat enim Chananæos ob risum Chani servituti esse addictos; sed interrogat, Ubinam? interrogantis specie lapsum memoriae corrigens. Pater, inquit, ecce ligna et ignis; ovis ubi? Quis sermo sufficiat ad viri magnanimitatem declarandam? Non lacrymas illi excussit filii vox : non deflevit adolescentem proximam sibi cædem non sentientem, sed mansit semper invulneratus et adamantinus, paterni affectus oblitus. Illi ergo firmiter respondet: Deus providebit sibi ovem, fili (Ibid. v. 8). Non prænuntiat juveni Dei circa illum voluntatem, ne tenero animo seipsum deplorans juvenis, lacrymis hostiam macularet. Quomodo vobis, fratres, ea quæ sequuntur sine lacrymis enarrabo? Ac si pater essem, aliquid patior in rei gestæ recensione. Ad solius enim, ut puto, Abrahæ linguam pertinebat, sine lacrymis hæc enarrare, tantamque in verbis præferre magnanimitatem, quantam ille in opere ostendit firmitatem. Quod enim in hoc viro mirabile et existimatione dignum est, id quod ille fortiter fecit, nos enarrare sine miserationis sensu non possumus. Attamen id tentandum est, etiamsi ad illius progenitoris virtutem non prope accedamus, ut ex divini amoris lege affectum ita vincamus, ut possimus sacrificii ejus esse participes, illud scilicet enarrando. Accenso igitur splendido in ara igne, vi-ctimæ more ad sacrificium adaptat filium pater, dilectum unigenitum; deinde genibus nixum quasi ad adorationem retro et a tergo alligat, aversum constituens puerum; deinde propriis impositum genibus a tergo, coma versum se reducta, dexteram extendit, audetque superne gladium ad jugulum admovere. U vim divini amoris! o inimotam animi fortitudinem t Filium alligavit ad mactationem, nec solutæ sunt naturæ compages. Gladius in manibus est, nec obtorpuit dextera. Quis rem præsens tulisset? quis non aversus fuisset? quis non fugisset miseratus magis quam ipse pater? Ideo sapiens senex servos non secum assumpsit, sed procul exspectare jussit, ne com-miseratione affecti erga heri filium jugulandum, di-vini amoris opus impedirent. Quo erga herum animo futuros putas servos, videntes ipsum ita simpliciter ad cædem dilecti filii properantem? quos putas sermones habituros fuisse? O gravem proculque abigendam calamitatem! Herus noster forte insanit, nec agnoscit dilectum filium, sed aliquam se victimam tenere putat, vitulum aut ovem. Accedamus ergo diligenter ad eum; res enim moram non patitur; arripiamus interim gladium, retineamus dexteram, ne hunc hortatum plaga præoccupet. An sine periculo acceda-nus? quomodo servis parcet, qui dilectissimo filio non parcit? Attamen periclitemur. Gloriosa mors nobis erit, si accidat; nam pro hero juvene moriemur. Aliquid etiam præter decorum proferamus, increpemus furcutem, num forte in sensum veniat. Honore dignus est herus, sed cum sapit; reverentia item, sed non si necem moliatur. Si lurens contunctiam

patiatur, gratiam habebit cum sapiet, et nos ut benelicos remunerabit, ut servatores pueri. Hæc dicentes statim accurrissent, atque primo gladium a dextera, Isaacum a morte abripuissent; deinde sermonibus usi suissent, tum qui ipsum ad resipiscentiam reducerent, tum qui heri impetum in scipsos potius transferrent, dicentes: Te ad mentem revoca, here; filium tenes manibus, dilectum, sterilis partum, tardum Dei donum, hospitalitatis fructum, vitulum pro vitulo datum, propter quem solum natale festum celebrasti, et salutares Altissimo hostias obtulisti, quem in spe aluisti ut baculum senectutis, propter quem suaviter vivebas, cujus obnixe precabaris non videre mortem, sed illum relinquere optabas heredem et herum nostrum : hunc manu tenes. Vide pueri formain, here, tuam agnosce imaginem. Talis enim tu quoque eras, cum juvenis esses. Isaac, tu quoque alloquere patrem, ut per vocem prolem suam agnoscat. Ilic est, here, non hostia, sed pro quo plurimæ hostiæ, plurimæ precationes ad Deum, ut ad viri ætatem perveniat, et talem ducat vitæ consortem, qualis secundum virtutem est hujus mater, præter sterilitatem tamen. Optabas enim ejus maturos videre fructus, et de iis latari rursum, ut de lactente Isaaco delectabaris. Sed o ingentes calamitates, in quos ipsum dies deduxisti! pro coronis vincula, pro uxore gladius. Apparet ignis, non quo quis uxorem ducat, sed quo sepeliatur. Adest juvenis, non nuptialibus coronatus, sed ad aram vinctus, gestansque non vestem nuptialem, sed habitum funebrem. Non adest promubus, qui conjungat cos qui genere disjuncti sunt, sed adest pater, qui per necem illa separat, que natura conjunxerat. Iloc circa filios ne Chananæi quidem patres cogitaverint. Talesne hactenus Altissimo offerebas hostias? talesne gratiarum actiones pro ejus incolumitate? Annon arietes et hircos mactabas, bruta animantia, cum rationalium et irrationalium Dominum placares? nunc vero victima qualis? O intoleranda mala! Similis est sacerdoti victima, cognatum est ei, qui Deum placat, id quod ad placandum adhibetur; non ex ovili, sed ex ipsa sacerdotis natura hostia proficiscitur. Tales non accipit Deus hostias : clemeus enim cum sit erga humines, in hostiam non suscipit hominem. Quo te nomine nunc appellabimus, here? an sacerdotem ob hostiam, an filii interfectorem ob filium? Stupendus vere est sacrificii modus, qui nec verbo explicari possit. Omnia quippe sacrificia, pro salute persolvuntur, filius vero tuus per sacrificium perit. Quid vero dicemus id quod jam agitur? cædem, an sacrificinm? exsecrationem, an oblationem? incendium, an bolocaustum? Ita enim contra jus fasque, ita contra legem est id quod agitur, ut ne nomen quidem oblationis habent. O qualia nos visuros sperabamus, et qualia nunc videmus! Sperabamus certe nos ipsum visuros tibi subministrantem ad sacrificia, operam dantem ad sacerdotii munia: nunc autem, o intoleranda mala! non adest sacerdoti victimam tenens, sed ipse jacet vinctus ad victimam; neque vocem emittit ut agnus, sed sine voce et mutus jacet, oveque simplicior solam videt dexteram, quam sæpe ut amantissimi patris oscula-tus est, forteque nunc etiam, cum videt eam gladio munitam vult osculari. Multi tibi sunt greges ovium, bere, multa boum armenta; iis sacrificium imple, quæ sunt in victimas deputata, non iis, quæ nec im-molari, uec comedi possunt. Omnes, si libet, greges immola, non contradicimus: legitima quippe esset hujusmodi in sacrificiis offerendis liberalitas; quod autem nunc agitur, bellum magis est, quam sacrificium; obsidio, non oblatio. Illa enim precantes patimur, quæ in bello ne videamus, precamur; et hæc in sacrificiis sustinemus, quæ ne sustineamus, pre-ces offerre solemus. Quod nunc agitur, bello pernciosius est. Fortassis enim hostis, juvenis formam ætatemque miscratus, pepercisset ei. Quomodo jam in terra Chananæorum babitaturus es, quando ferarum crudelitatem superasti? Forte omnes Chananxo-

rum silii in te irruent : Occidamus , inquient , f intersectorem, ne in cadis hujusmodi exemplum patribus nostris. Exscinde tu quoque hospitalem lam quercum, benignum illud tabernaculum, incen illud ut filium incendisti. Nullus enim viator te ad audebit, utpote suspectum, qui ne filio quidem t peperceris. Quomodo ergo misera Sara, hera nosti conjux tua, kujus mater, te respiciet, quæ filium sacrificio sanctiorem venturum exspectabat? Qu putas passuram illam esse, cum orbum filio patre conspiciet? Annon in terram decidet mærore solut annon statim delapsa periclitabitur? annon pen cum filio uxorem? Quomodo alium Isaacum sere here noster, cum superveniente obitu terra in petri versa erit? Utinam Saræ sterilitas numquanı soh esset, ut tu neque pater, neque filii interfector voi reris. Quod ævum ita longum erit, ut possit tale cinus oblivione delere? Non potuit præteriti tempus fratricidii odium delere; sed etlam nunc tuperatur Cain, ut qui naturam non agnoverit, eji que genus per diluvium funditus periit, fratrici vero memoria ne tantarum quidem aquarum coj deleta fuit. Longe autem deterior fratricida est i interfector, et tantum quantum pater fratre conju ctior. Cur ergo, here, religiosæ et mirabili vi infamiam affers immortalem, quæ nec tempore, s aquarum exundantia deleri possit? Age demum, au nos, et filii vincula solve, abjice gladium, exstingu mus ignem, ipsanı aram subvertamus; ne vestigit quidem in terra relinquas incredibilis facinoris. Qu si post tantam monitionem non obtemperas, et m ligno dæmoni ministrare contendis, hoc solum pi camur, nos primum interfice, libenter necem pa mur. Melius quippe nobis est hic cadere, quam inte fectoris proprii filii servos vocarl. Quomodo igit servis talia insano more loquentibus et agentibu progenitor Doniini præceptum exsequutus fuisse quomodo in toto mundo præclarum divini amo opus effulsisset? quomodo sublimis fidei colum erecta suisset? quomodo ipsis operibus didiciss mundus, timorem Dei vel filli annore pretiosiore esse? Ideo solus ad sacrificium accedit, unus uni nitum per Unigenitum uni Deo offerens. Didicisti carissimi, per ea quæ dicta sunt progenitoris amore erga Deum; discite per ea quæ sequuntur Dei im fabilem clementiam : discite quomodo ii qui prase tia despiciunt et in virtute proficiunt, a temporant non excidant. Jacebat itaque Isaac compeditus, n dum præbens patri jugulum ad necem, manus aute sacerdotis erecta properabat ad plagam inferendan statimque de cælo defertur vox misericordiæ, que admodum manus, quæ manum cohiberet, et vel cissimo jussu sacerdotis alacritatem retineret. Ne i jicias, inquit, manum tuam in puerum (Gen. 22. 19 Sufficit mihi prompta voluntas, etsi opus absit. Noi bam jugulari filium tuum, sed volebam fidem tua in toto mundo declarari. Quia enim Non peperti filio tuo dilecto propter me, sed quantum in to sui periit Isaac, Sara filio orbata est, tuque pater at ultra vocaris: ex hoc tempore ob tuum erga # amorem, salvum accipe filium tuum, qui grandæu erit, et multo tempore vivet. Opus enim erga = jam peractum est, qui affectum animi respicio. Mel cedem tibi horum tribuam, o famule, congruen scilicet munere fructuosaque appellatione te ornabi quivis sanctus te patrem vocabit. Hoc opus multo tibi justos filios gignet, tu omnium in me credeniu pater vocaberis; ego tibi per prærogativam ex lap dibus filios excitabo. Unum filium despexisti, iss meros ex hoc tempore habebis filios : patrem en multarum gentium te posui. Et hæc quidem Des nos autem omnes, carissimi, exemplari divini ame ris progenitore Abrahamo usi, nullum ex temp neis bonis side in Deum pretiosius esse existint mus, non genus, non patriam, non divitias, non gi riam, non dilectum lilium, etsi sit unigenitus: 1

σο άγιον το δε έπαγομενον τάς ενεργείας του Πνεύματος λέγει Πνεύμα Θεού, Πνεύμα σορίας και συνέσεως, Πνευμα βουλής και Ισχύος, Πνευμα γνώσεως και ευσεδείας, Πνευμα φόδου Θεού · κάι ἐπτὰ χάρι-τας του άγιου Πνευματος, τὰς ἐπτὰ ἀναπαυσαμένας τῷ σώματι τῷ δεσποτιχῷ, ἐχεῖνα σχηματίζει ἐν τύπφ ἐπτὰ

σώματι τῷ δεσποτικῷ, ἐκεῖνα σχηματιζει εν τους λύχνων.
β΄. Διὰ τί δὲ ἐπτὰ λύχνοι; Διὰ τὸ φωτεινὸν τῆς ἐνεργείας τοῦ ἀγίου Πνεύματος. 'Εντεῦθεν ὑποδάς φησιν' Οὖτοί εἰσι οἱ ἐπτὰ ἀφθαλμοὶ Κυρίου, οἱ ἐπδλέποντες ε ἐπὶ πᾶσαν τὴν γῆν. 'Όρᾶς αὐτὴν καθ' ἑαυτὴν σαφτινίζουσαν τὴν ἀλήθειαν, καὶ οὐ δεομένην λογισμῶν ἀνθρωπίνων; 'Αλλ' αὐτοὶ Παρεστήκασι τῷ Κυρίφ πάσης τῆς τῆς. 'Ο Ζαχαρίας Κύριον καλεῖ τὸν Σωτῆρα πάσης τῆς τῆς κατὰ τὴν ἐνσαρχον οἰκονομίαν. Πέτρος διαλεγόμενος Κορνηλίφ, ἡ κορυφἡ τῶν ἀποστόλων, λέγει 'Ημεῖς οἰδαμεν τὸ ρῆμα τὸ γενόμενοτ ἐπὶ τῆς 'Ιουδαίας,' 'Ιησοῦν τὸν ἀπὸ Ναζαρὲτ, ὁν ἔχρισεν ὁ Θεὸς Πνεύματι ἀγίφ. Καὶ πάλιν ὁ αὐτός 'Τὸ ρῆμα τὸ γενόμενοτ ἐν ὅλη τῆ 'Ιουδαία, καὶ, Τὸν Λόγον, ὁν ἀπεστειλεν ὁ Θεὸς, εὐαγγελιζόμενος εἰρήνην τοῖς υἰοῖς Ίσραἡλοῦτός ἐστι πάντων Κύριος. 'Ο προφήτης Κύριον τῆς καὶ ἀντιν Κύριος. 'Ο προφήτης Κύριον τῆς καὶ τὰν σάντων Κύριον λέγει τῶν πάντων. ούτος έστι πάντων Κύριος. Ο προφήτης Κύριον τῆς γῆς, ὁ εὐαγγελιστής Πέτρος Κύριον λέγει τῶν πάντων γης, ο ευαγγελιστής Πέτρος Κυριον λέγει των πάντων . Οδτός έστι πάντων Κύριος, πάντων, καλ τῶν ἐν οὐρανῷ, καλ τῶν ἐν ἐπὶ τῆς γῆς, καλ τῶν ἀν τὴν γῆν, καλ τῶν ὁρωμένων, καλ τῶν ἀοράτων · Οδτός ἐστι πάντων Κύριος. 'Όθεν καλ συνφόὰ φθέγγεται 'Ιωάννης' λέγων · Ό ἄνωθεν ἐρχόμενος, ἐπάνω πάντων ἐστίν. 'Αναγκαῖον ὁλ ζητῆσαι ἀκριόῶς καλ λῦσαι τὴν αἰρετικὴν ζυγομαχίαν ἐπειδὴ τῆ λέξει τῆ ἀποστολικῆ κακῶς ἀκολουθήσαντες, οὐ νοἡσαντες εὐσεδῶς, ἀλλά παραγραψάμενοι δυσσεδῶς αἰρετικὴν παιδες οἰονται. ἔχι μισθὸν τοῦ σπανε δυσσεδώς αίρετικών παίδες οδονται, ότι μισθόν του σταυοοῦ Ελαδε τὸ γενέσθαι ὑπεράνω πάντων, καὶ διὰ τὸ παρου εκαύε το τενευσια υπερανώ παντών, και σια το πα-θείν, και διά το ύπομείναι σταυρόν, ό Θεός αὐτόν ύπερ-ύμωσεν. 'Ακολουθούσι τῆ φωνῆ τοῦ Αποστόλου, μη νοη-σαντες την δύναμιν· καὶ ἡκολούθησαν μὲν τῆ λέξει. την θεωρίαν μη βασανίσαντες. "Εχει δε οῦτως: Εταπείνω-σεν ἐαυτόν μέχρι θανάτου, θανάτου δέ σταυροῦ: διο καὶ ό θεὸς αὐτόν ὑπερύψωσε ὁιὰ τὸ πάθος, ὡς μισθὸν τοῦ πάθους δεδωκὼς αὐτῷ τὴν ὑψωσιν. Πάντως λέγεις, αἰρετικέ Καὶ ἔδωκεν αὐτῷ ὄνομα ὑπὲρ πᾶν ὄνομα, αιρετικε · παι εσωκεν αυτφ ονομα υπερ παν ονομα, Ινα έν τῷ όνόματι ' Ιησοῦ πᾶν γόνυ κάμψη, ἐπουρα-νίων, καὶ ἐπιγείων, καὶ καταγόνονίων. ' Όρξο, φησὶ, μετὰ τὸν σταυρὸν ὑψώθη; ὁρᾶς, φησὶ, μετὰ τὸ πάθος μισθὸν Ελαδε τὴν ὑψωσιν; Εἰ τοίνυν μετὰ τὸν σταυρὸν ὑψώθη, ὡς ὑμεῖς φατε, διὰ τί ὁ βαπτιστὴς Ἰωάννης πρὸ τοῦ πάθους, πρὸ τοῦ σταυροῦ Ελεγεν ' Ο ἄνωθεν ἐρχό-μενος ἐπάνω πάντων ἐστὶν, ούχὶ γίνεται; Διὸ καὶ Ἰουδαίος διαλεγόμενος ὁ Ἰησοῦς Ελεγεν : [571] ' Αμὴν, ἀμὴν λέγω ὑμίν. ποὶν ' Αδοαλμ κενέσθαι. ἐκὸ εἰνί. αμην λέγω ύμεν, πριν Αδραάμ γενέσθαι, ένω είμε. Έστι γάρ άει, και ήν, και έσται, και πέρας ουχ έξει. Δει δὲ ήμας, άδελφοι, την όφειλην άποδουναι, και μή Αεῖ δὲ ἡμᾶς, ἀδελφοί, την όφειλην ἀποδουναι, και μη προφάσει τῶν παρεκδάσεων ἀρνεῖσθαι τὰς ὑποσχέσεις. Κηρυττέσθω Χριστοῦ δέξα, και Πατρὸς ὑψος · κηρυττέσθω Πνευμα ἄγιον · ὑψούσθω Μονογενης , δοξαζέσθω ὁ Πατήρ. Μηδεὶς ἀνατετράφθαι την ἀξίαν νομιζέτω, εἰ Πνεύματος πρώτου μνημονεύομεν, εἰτα Υίοῦ, εἰτα Πατρός ἢ Υίοῦ πρῶτον, εἰτα Πατρός. Οὺ γὰρ ἔχει τάξιν, σὸχ ὡς ἄτακτος, ἀλλ' ὡς τάξιν ὑπερδαίνουσα. "Ποπερ σύχ ὡς ἄτακτος, ἀλλ' ὡς τάξιν ὑπερδαίνουσα. "Ποπερ γάρ οὐκ ἔστι σχήμα ὁ Θεὸς, οὐχ ὡς ἀσχήμων, ἀλλ' ὡς ἀσχημάτιστος καὶ ὡσπερ οὐκ ἔχει μορφήν Θεὸς, οὐ ὑς ἀμορφος, ἀλλ' ὡς ἀσψηματος οῦτως οὐκ ἔχει τάξιν ἡ Θεία φύσις, οὐχ ὡς ἄτακτος, ἀλλ' ὡς τάξιν ὑπερδαίνουσα. Αέγω Πατέρα πρῶτον, οὐ τῆ τάξει πρῶτον, ἀλλὰ τῆ ἔννοία, ἐπειδή γεννήτωρ τοῦ Μονογενοῦς, ἐπειδή ἡ ἱζα τοῦ ἀγίου καρποῦ, ἐπειδή φῶς ἀίδιον φωτὸς γεννημα. "Αρα, ἀδελφέ μου, εἴ τις τῶν καθ' ἡμᾶς ἐπεχείρησε σήμερον ἔν Έκκλησία, ἐν λαῷ ὁρθοδόξψ, ἐθ λαῷ πεπληρωμένψ πάσης ὀρθῆς γνώσεως προτάξαι τὸν Υἰὸν τοῦ Πατρὸς, οὐκ ἐδλασφημεῖτο παρ' αὐτῶν τῶν ὀρθοδόξων; "Αρα εἴ τις ἐτόλμησεν εἰπεῖν ἐν Έκκλησία, ὁ Χριστὸς ὁμᾶς εὐλογήσει καὶ ὁ Πατήρ αὐτοῦ, οὐχ ὡς ἄτακτος ἐνοδμᾶς εὐλογήσει καὶ ὁ Πατήρ αὐτοῦ, οὐχ ὡς ἄτακτος ἐνοδμάς εύλογήσει και ό Πατηρ αύτου, ούχ ώς άτακτος ένο-μίζετο, ότι μη προέταξε την ρίζαν, και τότε επηγαγε τον καρπόν; "Αρα εί τις είπεν, ό λίος ήμάς σώσει και δ Πατήρ, οὐ σύγχυσιν ένομίζετο έργάζεσθαι καὶ παραδαίνειν την τάξιν. Αλλά ταύτα ούτω; ενομίσθη παρά άγνώμοσι κριταί; παρά δε άληθείς δικαζούση, καλ

άποστολική ψήφω την νίκην φερούση, ἀδιάφορον καὶ υίοῦ πρώτον μνησθήναι καὶ Πατρός καὶ Πνεύματος. "Ακουε Παύλου τοῦ μεγάλου κήρυκος Θεσσαλονικεῦσι γράφοντος, δς λέγει <sup>b</sup> Αὐτός δε ὁ Κύριος ήμων Ίησούς ο Χριστός, και ο Θεός ο Πατήρ ήμων άγιάσει συνς ο Αριστος, και ο Θεος ο Πατηρ ημων αγιασει υμας. Πρώτον Υίδς, και λαμπάδος άγιας πεπληρωμένη ψυχή. "Οτι ούκ ενι τάξις εν τή άγια φύσει: άλλ' δπερ αν πρώτον θής ε, όμότιμον νοείται: και το δεύτερον ούκ ελαττοῦται: και το τρίτον ούχ ύδρίζεται άδιαφόρως προ-φέρει τὰ όνόματα, ἐπειδή οίδε τὴν φύσιν ἀμέριστον, και τὴν βασιλείαν ἄτμητον. Έρωτήσωμεν δὲ τὸν ἄγιον Παῦλον, πόθεν είληφε τὰς ἀφορμὰς τοι οῦτω θεολογείν, ἢ οῦτω δοδολογείν. ἢ προτάσσειν τὸν Υίδν τοῦ Πατοδο. η ούτω δοξολογείν, ή προτάσσειν τὸν Υίδν τοῦ Πατρὸς, οὐ τάξει, οὐ δυνάμει, ἀλλὰ τῆ λέξει. Διὰ τί πρῶτον Υἰοῦ ἐμνήσθη . καὶ ούτω Πατρός; Λεγέτω Παῦλος ἐαυτῷ συνηγορῶν, καὶ τὴν Ἐκκλησίαν παιδεύων, οὐδὲν ἐξ ἐμαυτου φθέγγομαι, Χριστὸς δι' ἐμοῦ τὰ δόγματα ὑπανορείει ἐκκυν. Εἰ δονικὸς ἐκκονος ἐκκινοὶς ἐκκονος ἐκκινοὶς ἐκκονος ἐκκ ούχ αν ό Σωτήρ αύτος αλήθεια ων συνέχεε τον της αλη θείας λόγον. Καὶ ποῦ ὁ Σωτὴρ ἐαυτὸν πρῶτον ἐμνημό-νευσε, καὶ εἶτα Πατρός (sic); Εάν τις, φησὶ, τὰς ἐντο-Αάς μου τηρή, έγω και ο Πατήρ έλευσομεθα, και μο-την παρ' αυτώ ποιήσομεν. Έπειδη τάξει ὑπερέδη, λέγουσιν αιρετικών παίδες, και ώσπερ Επαρχόν τινα βασιλέως βούλονται είναι τον Υίον τῷ Πατρι, ἐρωτάσθωσαν, εί ετόλμησεν είπειν επαρχος περί βασιλέως, ότι εγώ και ο βασιλεύς διατάσσομαι.

Πατήρ, το οιαφορον των ονοματών ερείζε το δε δε τος Ελευσόμεθα, και μοτήτ ποιησόμεθα, τό δμότιμον της ένεργείας έδειξεν. Ούτω και εν ετέρω χωρίω Φιλίππου τοῦ ἀποστόλου λέγοντος, Κύριε, δείξον ήμιτ [572] τὸν Πατέρα, και ἀρκεῖ ήμιτ, ἀποκρίνεται ὁ Σωτήρ Τοσοῦτον χρόνον μεθ ὑμων είμι, και οὐκ ἔγνωκάς με, Φίπον τον χρόνον μεθ ὑμων είμι, και οὐκ ἔγνωκάς με, Φίπον στολ Λιππε; Έναντία ή ἀπόχρισις τῆ ερωτήσει. Μή γάρ περλ σοῦ ἡρώτησα; Είπον, Δείξον ήμεν τον Πατέρα ο δε άποχειμένης. Έγω έν τω Πατρί, και ο Πατηρ έν έμοι. Ου σωμάτων λέγει συνθήκην, άλλα νοημάτων θεωρίαν. Ου σωματων κεγει συνηκην, ακλα νοιματων τεωριώς - 
'Εγώ έτ τῷ Πατρί · Πατὴρ γὰρ ἄνευ Υἰοῦ οὐ γνωρίζεται. Καὶ ὁ Πατὴρ ἐτ ἐμοί · Υἰὸς γὰρ ἄνευ Πατρός οὐ 
φαίνεται · ὥσπερ ὁ νοῦς ἐν τζ λόγω, καὶ ὁ λόγος ἐν τῷ 
νῷ θεωρεῖται. Πόθεν δύναμαι τὴν ἐννοιάν σου εἰδέναι, ἡ 
δι ἀν φθέγγη; Παριστά σου ὁ λόγος τὸν νοῦν · ὁ νοῦς ὁ 
σὸς πάλιν ἐρμηνεύει σου τὸν λόγον. "Εστιν ἰδεῖν λόγον 
καταιστών καταιστών καταιστών καταιστών ἐννοιάν ἐννοιὰν ἐννοιάν ἐννοιὰν ἐννοιάν ἐννοιὰν ἐν μη την Εννοιαν, χαταμαθόντα, ούτε την Εννοιαν χαταλασείν, μη του λόγου έρμηνευθέντος. Δια τουτο ο Εύαγ-

Unus ms. et Bibl. οἱ ἐπιβλέποντες.

Duo mss. γράφοντος, πῶς λέγει.

c Omnes mss. πρώτον θη, sed θης Editionum quadrat ad

d Tres mss. εὶ ἀνόμοιος, τὸ ἀνόμοιον πῶς.

άναπαυσώμεθα, χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, μεθ'οῦ τῷ Πατρὶ δόξα, ἄμα τῷ

553

άγίφ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶ αἰῶνων. ᾿Αμήν.

#### MONITUM

Circa hanc homiliam hoc judicium affert Savilius: « Stylus concisus, spinosa disputatio liberum illud Chrysostomianæ eloquutionis flumen non sapiunt. Utcumque certe eruditum est opus, et antiquitatem sapit. Dupinius opinatur esse Severiani Gabalorum episcopi: si quid vero id suadere posset, frequentes sunt illæ contra Anomæos et Arianos velitationes. Sed cum sive Antiochiæ, sive Constantinopoli, disceptationes illæ tum ferverent, tam potuit alius, quam Severianus, hasce disputationes aggredi. Supra vidi-

Είς τὸ ρητόν τοῦ Ἀβραάμ τὸ λέγον, «Θές την χεῖρά [569] σου ύπο τον μηρόν μου · › καὶ είς διαφόρου μάρτυρας.

α. Έθαύμασα μεθ' δμών, ὧ φιλόχριστοι, τὰ νέα εὐαγγελικής χάριτος δια τής Παλάιας Διαθήκης κηρυττόμενα. εφωτίσθην μεθ' ύμων την διάνοιαν, θεασάμενος τον άποστολικόν χαρακτήρα εν ταϊς προφητικαϊς φωναίς εκλάμ-ποντα. Όμολογω το κέρδος, ενα δέξωμαι τον μισθόν. Βίδον ξένα μυστήρια τῆς Παλαιάς κηρυττόμενα τον 'Αδραάμ όρχοῦντα κατά τοῦ μηροῦ, καὶ μηρὸν μὲν προδαλλόμενον, τὸν δὲ ποιητήν οὐρανοῦ καὶ τῆς ἐπιμαρτυ-ρούμενον τῷ λόγιφ. Θὲς τὰρ, φησὶ, τὴν χειρά σου ὑπὸ τόν μηρόν μου, και δμοσόν μοι τον Θεόν τον ποιήσαντα τον ουρανόν και την γήν. 'Ανακύπτει γλρ ζήτημα. Ει γλρ διά το σπέρμα είρηται το μέλλον έχ των μηρών 'Ιαχώδ άνθείν , χατά τὸ, Οὐκ ἐκλείψει ἄρχων ἐξ 'Ιούδα, οὐδὲ ἡγούμενος ἐκ τῶν μηρῶν αὐτοῦ, πῶς ούν κατά του Συτήρος εύρεθήσεται ό δρχος; Έπειδή δ Ίσαἀχ τεχθελς ήν ήδη, καὶ τό σπέρμα προεληλύθει, καὶ ὅτε ὁ ὅρχος ἐγένετο, οὐκ ἡν ἐλπὶς τοῦ σπέρματος ἐν τῷ μηρῷ 'Αδραάμ. 'Αδραάμ γὰρ είχεν ἐν ἐχυτῷ τὸ σπέρμα σωτήριον, περί ου φησιν ό Παύλος. Είρηται τφ 'Αδραάμ και τῷ σπέρματι αὐτοῦ · και ἀναλογιζόμενος τὸ γράμμα καὶ ἐρμηνεύων φησὶν ἐν τῆ πρὸς Γαλάτας ·
Οὐκ εἰρηται, Τοῖς σπέρμασι σου, ὡς ἐπὶ πολλῶν,
ἀλλὰ ὡς ἐφ' ἐνὸς, Καὶ τῷ σπέρματι σου, ὅς ἐστι
Χριστός. ᾿Αποδέδεικται τοίνυν ὅτι σπέρμα ᾿Αδραὰμ ὁ Χριστός κατά σάρκα καὶ εἰκότως δρκος ἐγένετο κατά τοῦ σπέρματος. ᾿Αλλὰ τὸ ζητούμενον, πῶς Ϣμνυε κατά τοῦ μηροῦ, ὡς ἡδη τοῦ σωτηρίου ἄνθους προελθόντος. ᾿Αλλὶ ἐπειδή ἄπαξ αὐτὸ τὸ μέλος δργανον ἐγένετο, καὶ ῷχησέ ποτε ἐχεῖ τὸ θεῖον σπέρμα, ὡς ἐν ναῷ ὁμνύει. Ὁ δὲ χατὰ τοῦ ναοῦ ὀμνύων, χατὰ τοῦ ἐνοιχήσαντος ὀμνύει. δέ κατά του ναου ομνών, κατά του ενοικησαντός ομνώς. Τίς ὁ τούτφ μαρτυρών τῷ λόγφ; Αὐτὸς ὁ Σωτήρ ἡμῶν λέγει τοῖς Φαρισαίοις · Οὐαὶ ὑμῖτ , Φαρισαίοι μωροί καὶ τυφλοί, ότι λέγετε, Έἀτ τις ὁμόση ἐτ τῷ ταῷ, οὐδέτ ἐστιτ · ἐἀτ δὲ τις ὁμόση ἐς τὸτ χρυσότ τοῦ ταοῦ, ὀφείλει. Καὶ τὶ εὐθέως; Μωροί καὶ τυφλοί · τίς γάρ μείζων, ο χρυσός, η ο ναός ο άγιάζων τον χρυσόν; Διό λέγω ύμιν · ο όμόσας έν τῷ ναῷ, όμνύει έν τῷ οἰκήσαντι ἐν αὐτῷ. "Ωσπερ γάρ οἰκος βασιλικός, ἐπειδὰν ἄπαξ δέξηται βασιλέα, κὰν δεύτερον, κὰν τρίτον, κὰν ἀποστῆ ὁ βασιλεὺς τῶν οἰκουμένων, ὁ τόπος ἄπαξ ἀφιέρωται τῷ δέξασθαί ποτε βασιλέα · οὕτω καὶ τὰ μέλη τοῦ πατριάρχου, τῷ ἄπαξ ὅργανα γενέσθαι τῆς μελούσης οἰκονομίας, ναὸς ἡν τῆς ἐπηγγελμένης εὐεργεσίας. Καὶ οὐκ ἄδικος ὁ ὅρκος, ἀλλά ἀληθινή ἡ μαρτυρία. ৺μνυσι τοίνυν κατὰ τοῦ σπέρματος, καὶ ἐρμηνεύει τί

τὸ σπέρμα · Θὲς γὰρ τὴν χεῖρά σου ὑπὸ τὸν μηφό μου, καὶ ὅρκωσαι Κύριον τὸν Θεὸν τοῦ οὐρανοῦ κε της γης. Ούχοῦν ὁ Σωτήρ ήμῶν Θεὸς ούρανοῦ καὶ τῆς Διά τούτο και εν τῷ Ζαχαρία τῷ προφήτη, ότε διάς άπεστάλησαν όπτασίαι και ωφθήσαν τώ άγιω, εγένες εν τι τούτο είς όπτασίας μέρος · Καὶ ἀνέδλεψα, φιπ τοῖς όφθαλμοῖς μου, καὶ είδον · καὶ ἰδοὺ λυχνία χρι σῆ ὅλη, καὶ ἐπτὰ λύχτοι ἐπάτω τῆς λυχτίας. έπτα έπαρυστρίδες των λύχνων, και έπτα λαμπάδες και έκ δεξιών της λυχνίας, και έξ εύωνύμων δώ κλάδοι έλαιων. Και είπον τῷ ἀγγέλφ τῷ λαλοῦνι μοι· Κύριε, τί ἐστι ταῦτα; Ἐπειδή δψις ἤν, ἄλλα ἔι χνύουσα, χαὶ ἄλλα εἰς ἐρμηνείαν παράγουσα, χαὶ οἰν αὐτὰ ῆν τὰ φαινόμενα ἐαυτών σημαντικὰ, ἀλλὶ ἐτέρων ύποδεικτικά, ερωτά ο Προφήτης, Κύριε, τί έστι ταυτε, Εί τὸ φαινόμενον ἡρώτα, κακώς ἡρώτα. Οὐκ οἰδας τί λυχνία, και τί ελαία; 'Αλλά ζητεί ὁ Προφήτης οὐ τὰ çοινόμενα, άλλά τὰ θεωρούμενα. Τι έστι ταῦτα; Κα.ό νόμενα, άλλά τὰ θεωρούμενα. Τι εστι ταυτα; Κα-θ άγγελος, Οὐκ ἐπιγινώσκεις τι ἐστι ταῦτα; Οὐχὶ, κὐριε. Εὐγνωμόνως ὁμολογεῖ τὴν ἀμάθειαν, καὶ παιδείσται [570] παρὰ τῆς ἀληθείας. 'Αδελφὸς καὶ οὐτος τοῦ εὐκύγου τοῦ ἀκούοντος παρὰ Φελίπκου ' 'Αρα γινώσκεις ἀναγινώσκεις; 'Ο δὲ εὐγνωμόνως, Πῶς γὰρ, ἐἀν μὴ τις όδηγήση με; Οὐ γινώσκεις τι ἐστι τιῦτα; 'Οἰ φησιν, Οὐχὶ, κύριε. Τίνες εἰσιν οἱ τδύο κλάθει τῶν ἐλαιῶν, οἱ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμπαθου ἐλαιῶν, οἱ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμπαθου ἐλαιῶν, οἱ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμπαθου ἐλαιῶν, οἱ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμπαθου ἐλαιῶν, οἱ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμπαθου ἐλαιῶν, οἰ ἐκ δεξιῶν καὶ ἐξ εὐωνύμων τοῦ λαμπαθου ἐλαιῶν ἐκοιμπαθού ἐκοι ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιμπαθού ἐκοι ἐκοιῶν ἐκοιμπαθού ἐκοι ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκοιῶν ἐκο Οὖτοί είσι, λέγει, τὰς ελαίας ερμηνεύων ερμηνεύει εντ ταίς ελαίαις και την λυχνίαν τί έστι. Πρόσεχε ακριδώς Η λυχνία έστηκει, οι κλάδοι παρεστηκεισαντή λυχνή ό δὲ άγγελος έρμηνεύων οὐ δείχνυσε τὰς ελαίας λυγνα παρεστώσας, ἀλλά Θεῷ, ὡς είναι τὴν λυχνίαν τύπον Θεοῦ, μάλλον δὲ τοῦ Συτήρος ἡμῶν, καὶ τῆς ἐναέρκου αύτοῦ οἰχονομίας. Οὐ γινώσχεις τί έστι ταυτα; Οὐχί κύριε. Λέγει· Ούτοι οι κλάδοι οι δύο είση οι δύο υίοι τῆς πιέτητος, οι παρεστήμασι τῷ Κυρίφ πίσης γάρ ράδδος, φησίν 'Hoatas, έχ τῆς ρίζης 'Ieσσεί, κα άνθος εξ αυτής άναθήσεται, καὶ εκανακάνεται επαυτόν Πνευμα Θεού. Ποίον: Το πολυμερές καίς ένεραὐτὸν Πνευμα Θεοῦ. Ποῖον; Τὸ πολυμερές ταῖς ἐνερ-γείαις, καὶ πολὺ τῆ φύσει. 'Επανακαύσεται Πνεϊμό Θεοῦ. Ἐνταῦθα τὴν οὐσίαν ἐρμηνεὐει, αὐτὸ τὸ Πνεϋμί

Lum erga Patrem : quodque mirum est (quædam enim jam præmissa repetam), nuper dicebamus, ex iis quæ ad nos spectant, ea quæ supra nos sunt ediscere et loqui possumus. Sermo noster intus est cum mente. quæ ipsum generavit. Num visibilis est cum visibili? Invisibilis est cum invisibili, intelligibilis cum intelligibili, incorporeus cum incorporeo. Cum proditurus est sermo, in os venit, ibique voce induitur; non alia natura vocem ipsi suppeditante, sed ipse sermo sibi dictionem texit. Et invisibilis natura cum patre, cum mente dico, indutus voce exit, et omnibus sit notus qui ante ignotus erat. Deinde cum prodiit, et omnia implet, et a mente quæ ipsum genuit non separatur. Quis enim hominum, cum loquutus fuerit verbum, aliosque docuerit, seipsum sermone vacuum reddit? An si quid loquar quod in aliorum aures perveniat, mentem meam desertam reliqui? annon sermo exiit et intus mansit? annon sexcentas aures implevit, et a generante mente non abscessit? Jam vero humanus sermo a generante mente emissus, et foras prodit, et generantem non relinquit? Deus autem Verbum, quia propter nos in mundo apparuit, paternos sinus vacuos reliquerit? nequaquam: sed quod admirabile est, innumeri unum ipsum Deum Verbum audiunt, et cum ipsum ad tot tantosque per-vadat, non tamen dividitur, sed est totum in singulis nostrum audientium, totum cum omnibus, et si Pater fluxu quodam et sectione genuit, ac divisus sectusque est, ut aiunt, dicat illis Servator : Scrutamini Scripturas (Joan. 5. 39). Scrutamini, ne corrumpatis. Scrutamini, non simpliciter legentes, sed profundum sententiarum investigantes. Deus Scripturas dedit, scd altam earum mentem non patefecit, verum medi-tationis tuæ cursui reliquit, ut probitatem tuam exploraret, et diligentiam perspiceret, videretque an Scripturis inservias, an vini ipsis inferas. Quemadmodum etiam naturas rerum proposuit Deus, artes vero occultavit: et omnia a Deo in medio posita sunt, ars vero ab humana mente originem duxit: sic et in Scripturis evenit. Rem planius declaro. Dedit Deus lapides, dedit Deus lapidum naturam, non ædificia parata: dedit frumentum, non panem; dedit uvam, non vinum; dedit lanæ naturam, non vestimentum; dedit terrain auro fecundani, non aurum. Quare? Quia ad irraginem Dei fecit hominem, creationis opus parti-tur: ipse creat, et illius arte creaturam concinnat et ornat. Quoniam ad imaginem suam fecit hominem, opiliciorum nobilitatem cum ipso communicat. Ipse operatur ut Creator et Deus, ex non exstantibus om-nia producens; ille naturam educit, quæ non exsi-stebat : imagini vero suæ id concedit, ut opificia exornet. Cogita quis primus homo aratrum compegit, quomodo excogitaverit lignum secare, ferrum medium immittere, concinne constringere, jugum adinvenire, tenionem dirigere, boves jungere. Lignum jam erat, ferrum erat, sed ars non aderat. Quis tibi dixit, o homo, aratrum hoc modo confici? quis suggessit tibi indomitam ferri naturam igne emolliri? quis monstravit tibi ex tanta crassitudine exiguam acum fabricari? quis excogitavit ex lapidibus januarum apparatum construere? die mihi, homo, tectorum inventum unde edidicisti? Multum stupes, inquiet, utpote imperitus. Imaginem Dei vides, et sciscitaris? Ideo, frater, natura humana Dominum imitatur suum, et arte naturam exornat. Verum quamdiu modum servat, pulchra est, ubi autem modum excedit, immoderati usus causa contumeliæ est obnoxia. Exempli causa, excogitavit quomodo subjiceret bovem, equum, camelum, et quæ-cumque alia animantia ad ministerium data sunt : ex avaritia autem excogitavit illa miscere quæ natura diversa erant. Miscuit asinum equo præter Dei voluntatem, qui ab initio dixerat : Educat terra quadrupedes et reptilia secundum genus (Gen. 1. 24). Avaritia mi-scuit ea quæ natura diversa erant. Deus autem immoderatam illam concupiscentiam castigans, commentum infecundum reddidit. Ideo mula non parit, quia non est ex numero corum quæ tunc facta sunt, et audierunt, Crescite et replete terram (Gen. 1. 28). Attamen prius quam faciat, imagini concedit ut ea faciat quavelit, ut ejus potentiam ostendat, et immederatum utum estigat.

usum castiget. 4. Rursus immoderata cupiditas-suggessit homini ut formam essingeret hominis, Deum, ut ait, operantem imitans imaginem corporis essicit, et arte sua vim naturæ infert. Et quia audivit Deum e terra fecisse formasseque hominem, cum non possit ars illa secundum rei veritatem Dominum suum imitari, solertia sua rem, quæ sieri nequeat, quodammodo exprimit : radices colligit, colores miscet, imitalurque oculum videntem, et non videntem, licet apertum, aures apertas, et non audientes: nares rectas, sed quæ respirare non possint, os efformatum, sed voce privatum, pedes recte concinnatos, sed ad cursum inhabiles: ut demonstret quid ille imagini concesserit, et hinc divina vis ostendatur. Non permisit autem, ut omnia aggrederctur, ne in arrogantiam elata de se suaque salute postea desperaret. Attamen permisit ut pictores de terra id exprimerent, ut pudore afficeret eos qui negarent Deum de terra hominem efformasse. Attamen ars imitata est Creatorem. Vidit corpus Terro sectum; exempli causa, amputata ferro fuit carnis aliqua pars : oportet impleri excavatum illud, oportet ædificari consumptam carnem : Creator non adest, qui carnes efformet. Quid igitur? Imaginis ars Domini naturam imitata, ad terram cucurrit, ex qua corpus, medicamenta parat, emplastra conficit: et illa quidem expurgat, hæc autem ædificat. Et vide rem mirabilem. Deus sedet quasi pater et magister, imaginis suæ opera videns. Ac quemadmodum pater interrogat filium, Quid sibi vult hee cogitatio? non ut discat, sed ut exploret: ita quoque semper fons ille bonorum, imaginem suam instituens, quæstiones ipsi proponit. Adduxit ad Adamum bruta animantia et volatilia, ut videret quid vocaret ea ( Gen. 2. 19 ), non ut edisceret is qui omnia prospicit, sed ut probaret imaginem num apta esset ad excogitandum. Ingressa est ars ædificandi domos, ingressa est architectonica, nautica, æraria ¹, scientia astrorum, non illa curiosa, sed quæ eorum positionem explorat, quæ navigantibus utilis est, quæ observat stellarum ortus, et tempus navigationis indicat, non quæ genesim fingit: et fatum fabulatur, sed quæ sequitur vocem Domini. Faciamus luminaria in cœlo, et sint in signa et in dies et in tempora (Gen. 1.14). Prodiit imago illa, et naturam investigat : quærit herbas, invenit : quærit radices, deprehendit, omnium artifex atque inventor deprehenditur. Verum ne putet se ex seipsa invenisse, non autem virtute ejus qui naturæ virtutem indiderat, uno verbo demonstrat naturæ nostræ unum doctorem fuisse Deum. Prodiit beatus Salomon dicens : Inse enim dedit mihi rerum cognitionem certam, ad sciendam constitutionem mundi, et elementorum efficaciam, fines, principia et media temporum, anni circulos, et stellarum positiones, naturas animalium, et surores serarum, dis-ferentias plantarum et virtutes radicum, quæ sunt aperta et occulta, novi ego homo (Sap. 7. 17-21). Imago quomodo cognovit? Omnium enim Opisex docuit me sapientiam. Docuit te quæ secundum mensuram erant, non quæ secus. Attende enim in quanta modum excedentia effudit se ars humana, quæ erat imago Dei. Excogitavit quomodo vocis organum datum sit, et intellecta natura arte naturam imitatur. Excogitat organi naturam, organi, inquam, multis tibils, multis fistulis instructi. Et vide mihi quid faciat, quomodo ars ad naturam exprimendam sese comparet. Invenit utres, qui non ex seipsis spiritum et sonum ederent, sed qui explicati externum accipiant flatum. Deinde ex duobus utribus in flatus canalem , inque omnes calamos flatum emittens , excogitavit ut flatu etiam prodeunte nulla vox esset, donec digitus sonum efformaret. Et unde hoc, mi homo? unde concinnasti organum et receptaculum spiritus? cur effluens flatus

Post, araria, duc aklunt, ars suendi.

runt : illa per figuram septem lucernarum exprimit. 2. Cur septem lucernæ? Propter splendorem operationis sancti Spiritus. Unde sub hæc dicit: Hi sunt septem oculi Domini, qui universam terram respiciunt (Zach. 4. 10). Videsne ipsam veritatem seipsam declarare, nec egere humanis ratiociniis? Sed ipsi Adstant Domino universæ terræ. Zacharias Dominum vocat Servatorem universæ terræ secundum carnalem dispensationem. Petrus apostolorum caput cum Cornelio disserens ait: Nos scinus verbum quod fa-ctum est in Judwa, Jesum de Nazaret, quem unxit Deus Spiritu sancto (Act. 10. 58). Et rursus idem: Verbum, quod in tota Judæa sactum est; et, Verbum, quod misit Deus, annuntians pacem siliis Israel: hic est omnium Dominus (Ibid. v. 37. 36). Propheta Dominum terræ, evangelista, Petrus Dominum omnium dicit : Hic est omnium Dominus, omnium quæ in cælo, et in terra, et sub terra, visibilium et invisibilium; Ilic est omnium Dominus. Unde his consona loquitur Joannes dicens: Qui de cælo venit, super omnes est (Joan. 3. 31). Operæ pretium autem est diligenter ex-pendere, solvereque hæreticorum objectionem : quoniam apostolicum dictum perperam sequentes, neque pie intelligentes et perperam explicantes, hæretici, inquam, illi, putant eum crucis præmium accepisse, quod supra omnes suerit, et quod passus sit, et quod crucem sustinuerit, idcirco a Deo superexaltatum fuisso. Verbum apostoli consectantur, dictum sequuti sunt, mentem non explorantes. Res autem ita habet : Humiliavit semetipsum usque ad mortem, mortem autem crucis: propterea Deus exaltavit illum (Philip. 2.8); ob cruciatum nempe, mercedem ipsi supplicii tribuens exaltationem. Ita plane dicis, hæretice : « Et dedit illi nomen super omne nomen, ut in nomine Jesu omne genu flectatur, exelestium, terrestrium et infernorum (Ibid. v. 9. 10). Viden', inquit, post crucem exaliatus est? viden', inquit, post passionem merce-dem accepit, nempe exaliationem? Si ergo post crucem exaltatus est, ut vos dicitis, cur Joannes Baptista ante passionem, ante crucem dixit: Qui de cælo venit, super omnes est (Joan. 1. 31), non sit? Idcirco Judieos alloquens Jesus dicebat : Amen, amen dico vobis, antequam Abraham fieret, ego sum (Joan. 8. 58). Est enim ille semper, et erat, et erit; et finem non habebit. Oportet autem, fratres, debitum reddere, nec occasione digressionum promissa negare. Prædicetur Christi gloria, Patrisque celsitudo: prædicetur Spiritus sanctus, exaltetur Unigenitus, glorificetur Pater. Nemo putet dignitatem everti, si primo Spiritum commemoremus, deinde Filium, postea Patrem: vel primo Filium, deinde Patrem. Hæc quippe dignitas ordinem non habet, non ut inordinata, sed ut ordinem superans. Ut enim Deus figuram non habet, non quod sit informis, sed quod per figuram exprimi non possit; et sicut Deus formam non habet, non ut informis, sed ut incorporeus : sic divina natura ordinem non habet, non quod sit inordinata, sed quod ordinem superet. Patrem dico primum, non ordine primum, sed intelligendi modo, quia genitor est Unigeniti, quia radix sancti fructus, quia æternum lumen eterni luminis soboles est. Ergo, mi frater, si quis etate nostra auderet hodie in Ecclesia, in populo orthodoxo, in populo vera scientia imbuto, Filium ante Patrem ponere, non male audiret apud orthodoxos? Ergo si quis auderet in Ecclesia dicere, Christus vobis benedicet et Pater ejus, non ordinem pervertere putaretur, quod radicem non prius quam fructum poneret? Ergo si quis diceret, Filius nos servabit et Pater, non confusionem inducere existimaretur, neque ordinem prætergredi? Verum hæc apud iniquos rerum æstimatores ita videntur : sed veritate judice, et apostolica sententia superante, nihil interest, si Filius ante Patrem et Spiritum comme-moretur, Audi Paulum magnum præconem Thessalonicensibus scribentem his verbis : Ipse vero Dominus woster Jesus Christus, et Deus l'ater noster sanctificabit

cti, septem illas quie in dominico corpore requieve-

vos (1 Thess. 5. 25). Primo Filius, et sancta luce impleta anima. Neque enim in divina illa natura est ordo: sed quod primum posueris, æqualis esse hono-ris intelligitur; quod secundum, non inde minus; quod tertium, non contumelia afficitur: Paulus indiscriminatim nomina profert, quia novit naturam indivisibilem, et regnum inseparabile. Interrogemus vero Paulum, undenam occasiones acceperit sic de Deo loquendi, aut sic glorificandi, aut ponendi Filium ante Patrem, non ordine vel potestate, sed verbo tantum. Cur Filium primo commemoravit, deinde Patrem? Ipse Paulus loquatur in sui defensionem, et in Ecclesiæ institutionem : Nihil ex meipso loquor, Christus per me hæc dogmata dictat : An experimentum quæritis ejus qui in me loquitur Christi (2 Cor. 13. 3)? Christus per me loquitur, ne accuses dominican vocem, ne reprehendas. At non potes forte intelligere Christum per me loquentem? Audi illum simpliciter de seipso loquentem. Si enim nomina sanctæ Trinitatis ordini subjecta essent, et si quod primum profertur, primum esset virtute, secundum vero secundum ordine, tertium inferiori loco, Servator qui ipsa veritas est, veritatis ordinem non miscuisset. Et ubinam Servator seipsum primum commemoravit, deindeque Patrem? Si quis, inquit, mandata mes servaverit, ego et Pater veniemus, et mansionem apud eum faciemus (Joan. 14. 23). Quandoquidem Pater ordine antecellit, ut aiunt hæretici, Filiumque quasi præfectum quemdam regium apud Patrem esse volunt, hoc quæranius ab ipsis, num præfectus aliquis de rego dicere audeat : Ego et rex decerno.

3. Ex iis quæ apud nos geruntur ea, quæ supra nos sunt, intellige. An creata natura increatæ spipsam prætulerit? Creata natura, ut vos dicitis, ausa est dicere, incomparabili excellentiæ sese annumerans : Veniemus, et mansionem apud eum faciemus? Per illud enim, Ego et Pater, nominum differentiam ostendit; per illud autem, Veniemus, et mansionem faciemus, aequalitatem operationis demonstravit. Sic et alio in loco, cum Philippus apostolus diceret, Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis (Joan. 14. 8), respondet Servator: Tanto tempore vobiscum sum, et non cognevisti me, Philippe (Ibid. v. 9. 10)? Contraria est responsio interrogationi. An de te interrogavi? Dixi, Osiende nobis Patrem; ille vero ait, Tanto tempere vobiscum sum, et non cognovisti me? Si dissimilis est, quomodo per dissimilem dignoscitur? quomodo per parvum major conspicitur? quomodo per minorem is qui dignitate supereminet? quomodo per ministrum Creator? Tanto tempore vobiscum sum. Non dixit, Vobiscum est Pater, sed, Sum. Me enim exsistente, Pater est. Tanto tempore vobiscum sum, et non cogi visti me? Pulchre illud, Non cognovisti me? Ille dicit, Ostende; Servator autem, Non cognovisti me? ut do ceret Deum non visu, sed cognitione apprehendi. Non ceredis quia ego in Patre? Rursus, Ego, et postea Pater: Ego in Patre, et Pater in me. Quomodo erge tu dicis, Ostende nobis Patrem? ac si diceret, Cur quasi alium te visurum sperasti? Ego in Patre, et Pater in me. Cognosciiturgus Filius per Patrem et Pater nes me. Cognosciturque Filius per Patrem, et Pater per Filium. Quomodo tu dicis, Ostende nobis, quasi alian a me Patrem videre quaras? Ego in Patre, et Peter in me; non quasi natura sit confusa, neque quasi phiala in phiala reposita. Ego in Patre, et Pater in me. Non corporum conjunctionem dicit, sed sensorum animi contemplationem. Ego in Patre; Pater enim sine Filio non cognoscitur. Et Pater in me; Filius enim sine Patre non apparet: quemadmodum mens in sermone, et sermo in mente consideratur. Undenam mentem tuam seire possunt, nisi per sermonem tuam! Sermo tuus mentem tuam declarat : mensque tua vicissim sermonis tui interpres est. Fieri potest si quis sermonem percipiat, neque sententiam intelligat. neque sensum percipiat, nisi sermo explicet. Me evangelista ait, In principio erat Verbum (Joan. 1. 1). ut generationis impassibilitatem ostenderet. Quod est verbum erga mentem, illud est unigenitus Deus Ver-

τῶν αὐλῶν ἡνεψγμένων; Πολὺ, φησὶ, ξενίζη, ὡς ἄπει-ρος. Εἶπον προλέγων εἰκών εἰμι, τὴν ἐμαυτοῦ φύσιν ἔδον, καὶ ἐμιμησάμην ἐμαυτόυ. Πῶς ἐμιμήσω ἐαυτόν; Είδον και έν εμαυτώ το πνεύμα τουτο δεδανεισμένον. μενος δέχεται την είσροην του πνεύματος. Βλέπω δύο άρτηρίας πεμπούσας το πνεύμα παραχωρείν ως ένὶ σω-ληνι α τῷ στόματι. Όρῶ ὅτι τὸ πνεύμα προχωρεί, κα ὁ λόγος οὐ γίνεται, ἐἀν μὴ ἡ γλῶσσα τὸν φθόγγον σχη-ματίση. Εἰδον ἐμαυτὸν, καὶ ἐζήλωσα ἐμαυτὸν, ἐξ ἐμοῦ κατέλαδον την τέχνην τοῦ Δεσπότου, ὡς λέγει Δαυίδ "Εθαυμαστώθη ή γνῶσίς σου ἐξ ἐμοῦ. Ἐμαυτὸν εἶδον, καὶ τὸν τεχνίτην ἐπήνεσα ; ἐμιμησάμην τὸν ἔμαυτοῦ Δεσπότην τη τέχνη την φύσιν παρέστησα. Οὐδὲ γὰρ φαῦλον το δργανον, άλλ' ἐπειδάν αἰσχρῶν ἀσμάτων γένηται δργανον · ώσει θεία έλέγετο ἀπ' ἀρχῆς · οὐκ ήν βέδηλα, εί και τη άμετρια επενοήθη είς τρυφήν άλλ δμως εί καθιέρωτο, ώσπερ άπ άρχης, ούκ ήν βέδηλα. Διο και ο Δαυίδ, Alrεite αυτόν έν ψαλτη-ών αν επενότισε, τούτων τους καρπούς εί απεδίδου τώ Θεῷ, οὖχ ἄν ἐμέμφθη ἡ ἐπίνοια τῆς τέχνης, εἰ τὸν Δεσπότην ἐγνώρισεν. Οὐχ ἄν ἐμέμφθη ἡ χιθάρα, εἰ Θεὸς διὰτῆς χιθάρας ἐχηρύττετο, Διὰ τοῦτο ὁ μαχάριος Δαυίδ, [575] ἐπειδή κιθάραν ἐπήξατο, διά δὲ τῆς κιθάρας οὐκ αἰσχροὺς ὅμνους ἤτεν, ἀλλ' ἱεροὺς ἔμελψε λόγους, ἐγένετο ἡ κιθάρα καὶ Θεῷ καθωσιωμένη, καὶ δαιμόνων φυγαδευτήριον. "Ότε γὰρ τὸν Σαοὺλ τὸν βασιλέα δαίμων κατέκρουε, καὶ ἐρράπιζε καὶ κατεστρώννυεν, ἡνίκα, φητίν, δ μακάριος Δαυΐδ άνέκρουε την κιθάραν, καλώς Εγίνετο τῷ Σαουλ, καὶ ἐκουφίζετο. Όρᾶς ὅτι πᾶσα τέχνη, εἰ πρός ἀρέσκειαν ἥρμοσται Θεοῦ, οὐδὲν ἄν ῆν φαῦλον,

 άλλὰ πάντα κατὰ γνώμην ὰν ἡμῖν ἀπήντησεν;
 ἐ. ᾿Αλλὰ τί βουλόμενος ἤλθον ἀπὸ θεολογίας εἰς τέχνην καὶ μίμησεν εἰκόνος; Ίνα την Δεσποτικήν φωνήν κατά τῶν αἰρετικῶν ἀποδώσωμεν. Ποίαν; Υποκριταί, τὸ πρόσωπον τοῦ ουρανοῦ, καὶ τῆς τῆς οἰδατε δοκίμα-ζειν τέχνας ευρατε, ἐπινοίας πολλάς ἐπενοήσατε, καὶ τον πάντων Δεσπότην και τεχνίτην υδρίζετε; Συ τη τόν παντων Δεσποτην και τεχνιτην υδρίζετε; Συ τη τέχνη εμιμήσω τον Δεσπότην, και διριος άπηγγέλθης κατ' είκόνα και διριοωπιν, κάμε τον δημιουργόν άν-διριον τῷ γεννήσαντι κηρύττεις; Έγὼ ὑμᾶς ὑποτετα-γμένους τῇ ἀμαρτία ἡλευθέρωσα, κάμε τὸν ἀπάντων Δεσπότην εἰς ὑποταγήν καλείτε; Ναι, φησι, γέγραπται, δτι Κοί ο Υίος ύποταγήσεται. Είρηται μέν, κατά δύναμιν Θεοῦ. Οὐδὲ γὰρ ἡμέτερα τὰ λεγόμενα, ἀλλὰ Θεοῦ τὰ κηρυττόμενα. Είτα ῖνα τἢ λέξει ἀκολουθήσω, συγχωρῶ τοῖς ἀκούσασιν είδέναι τὰ λεγόμενα. "Ιν' οὖν τἢ λέξει ἀκολουθήσω, ἐν τἢ μελλούση δημιουργία, ἐν τἢ άναττάπει ὑποταγήσεται τότε; Σὐ δὲ γίνη τότε ἰσποταγήσεται τότε; Σὐ δὲ γίνη τότε ἰσποταγήσεται τότε; χῶν σενοῦω λίνοι ὁ ποῦ ἀναστάπει ὑποταγήσεται τότε; χῶν σενοῦω λίνοι ὁ και δικοι ὁ και δ άγγελος. Έν γάρ τη άναστάσει των νεχρών, λίγει δ Σωτήρ, ούτε γαμούσιν, ούτε γαμίσκονται, άλλ' είσιν ώς άγγελοι θευυ. Σύ άπο της σεαυτού τάξεως ανάγη, και ο Υίος άπο δεσποτείας είς υποταγήν έρχεται; Ούχ ηπουσας Παύλου λέγοντος, Τη γαρ ματαιότητι η κείσις ύπετάγη, ότι και αυτή ή κείσις συστενάζει και συνωδίνει άχρι του γυν; Η κείσις, ουρανός, γη, και τὰ δίλα πάντα. Τῆ τὰρ ματαιότητι ἡ ατίσις ὑπετάτη, σὺχ ἐκοῦσα. Ποία ματαιότητι ; Τἢ ἀνθρωπίνη. Ματαιό-τητα αὐτὸν διὰ τί καλεί ; Ἐκτραπέντα τῆς εἰκόνος εἰς τητα αυτον οια τι καλει; Εκτραπενία της είκονος εις διμούτητα άλόγων. Ματαιότης, τάρ ματαιότητων, τά κάντα ματαιότης, Και ό Δαυίδ · Πλην τά σύμπαντα ματαιότης, πᾶς ἄνθρωπος ζῶν. Τῆ οῦν ματαιότητι ταύτη, τῷ ἀνθρώπῳ τῷ παραφθαρέντι ὑπετάγη ἡ κτίσις. Πῶς ὑπετάγη; 'Ανατέλλει ὁ ἡλιος τοῖς ἀναξίοις, βρύουσιν al πηγαί τοις άχαριστοις, φέρει ή γη τους καρπούς τοις άγνωμοσιν. Υπετάγη ούν η κτίσις τη Ματαιότητι, ούχ έχουσα. Εί γάρ χατά γνώμην, ούχ άν ὑπετάγη τοῖς ἀναξίοις ἐχουσα · άλλὰ διὰ τὸν ὑποτάξαντα χαὶ ὑποτάσ-σεται. Ποίφ σχοπῷ; 'Ελπίδι. Ποία ἐλπίδι; 'Ότι καὶ αὐτὴ ἡ χτίσις (ταὐτά φησι Παῦλος) ἐλευθερωθήσεται. από της δουλείας της φθοράς είς την έλευθερίαν της δόξης των τέκνων τοῦ Θεοῦ. Η κτίσις τότε Ελευθεροῦται, και ὁ Υίος καταδουλοῦται; Έρευνατε τὰς Γραφάς, μή συχοφαντείτε ερευνάτε, μή πολυπραγμο-

νείτε · έρευνάτε πιστεύοντες, μή άντιλέγοντες. Πόθεν Εμαθες λέγειν, Ών έγεννήθη, ή ούχ ών; πόθεν Εμαθες λέγειν, Το γεννήσαι και το κτίσαι παρά θεῷ ταὐτόν έστι; Πέτρος σε ταυτα έδίδαξε; Παῦλος ὑπέθετο; 'Αλλ' ὁ Σωτηρ ταυτα ήμιν παρέδωχεν. 'Ανάγγωθι την Γραφήν, δ Σωτήρ ταῦτα ἡμῖν παρέδωκεν. 'Ανάγνωθι τὴν Γραφὴν, καὶ δυσωποῦ τὸν νόμον. Πλὴν οὐδὲ οῖς λέγει ἐμμένει. "Όταν γὰρ ἐρωτήση, "Ων ἐγεννήθη, ἤ οὐκ ὧν ; ψεὐδεται. "Ο γὰρ μὴ ὁμολογεῖ, ἐξετάζει. Πρῶτον ὁμολόγησον, ὅτι ἐγεννήθη, καὶ τότε ἐρωτα, ὧν, ἢ μὴ ὧν. Τὸ πράγμα ἀρνἢ, τὸ ἐῆμα βασανίζεις; "Ον μὴ δίδως γεγεννήσθαι, τούτου τὴν ἔρευναν τί ζητεῖς, "Ων ἐγεννήθη ἢ μὴ ὧν; τότε ζήτει. 'Αρνἢ τὴν φύσιν, καὶ τὴν λέξιν ἐξετάζεις; Τὸ κτίσαι καὶ τὸ γεννήσαι ταὐτόν; Πόθεν ὁ Ἰ'ίος; λεγέτω τις αὐτῶν. 'Εὰν μὴ ἢ πρῶτον φανερὰ ἡ τάξις τῶν δύο, καὶ τὸτε ἡ διάνοια συμφωνῆ, οὐ δύναμαι εἰπεῖν τὸ ἱδεῖν καὶ τὸ βλέπειν ταὐτόν - ἔν γὰρ εἶπον. 'Ελν δὲ εἶπω, Τὸ ἀκοῦσαι 'καὶ ἰδεῖν ταὐτόν ἐστι, τότε δοκῶ τὰ διαφέροντα, οὐ μὴν καὶ τῆ δψει, συμφωνοῦντα δὲ τἢ διαφέροντα, οὐ μὴν καὶ τῆ δψει, συμφωνοῦντα δὲ τῆ διαφέροντα, ου μήν καὶ τἢ δψει, συμφωνοῦντα δὲ τἢ ἀχοἢ λέγειν, δτι ταὐτόν ἐστι παρά Θεῷ. Πόθεν οἶδας ὅτι ακόη λεγείν, ότι ταυτον εστι παρά θεφ. Πούεν οίδας ότι το κτίσαι [576] καὶ τὸ γεννῆσαι ταὐτόν; Εἰ μὲν γὰρ ἐγέννησε καὶ ἔκτισε, καλῶς λέγεις ταὐτόν. Εἰ δὲ μηδέποτε ἐγέννησε, κατὰ σὲ, ἀλλ' ἔκτισε, ποῦ τὸ γεννῆσαι καὶ κτίσαι ταὐτόν; 'Ρημάτων κενοδοξία, ρήματα κενὰ, πραγμάτων ἀλήθεια. Διὰ τί δὲ τὸ γεννῆσαι καὶ τὸ κτίσαι σοφίζονται; 'Ο Θεὸς, φηολν, ἀπλοῦς ἐστι, καὶ οἰχ κίπτες ἡνείς τιέρες μέν κενοδικών μέρες ἐνείς κοινούς και καὶ τὸ κτίσους και το και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ καίνους και τὸ και τὸ καίνους και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τὸ και τ ωσπερ ήμεζς μέρει μέν γεννώμεν, μέρει δὲ κτίζομεν οίον, τοῖς μὲν γεννητικοῖς γεννώμεν, τή δὲ χειρὶ κτίζομεν. Ούχ ούτω δὲ ὁ Θεὸς, φησίν ἀπλοῦς γὰρ καὶ ἀσχημάτιστος ἀλὰ ἡ τρόπω γεννὰ, τούτω καὶ κτίζει. Επειδή περὶ ἀοράτων ἐπαγγέλλη, πεφυσιωμένος ὑπὸ από τος ἀναίζονται; υποσιώς καὶ τοῦς καὶ τ της άχαίρου ταύτης καὶ ματαίας φιλοσοφίας, ἔν τῶν όρωμένων σε πεισάτω, ὅτι τῷ αὐτῷ τρόπω τὰ γενόμενα μὴ καλὸν τὴν αὐτὴν ἔχειν δύναμιν. Λάδε χείρα τὴν ἔμὴν τὴν φαινομένην, ἴνα ἀπὸ τῶν φαινομένων ὁ ἔλεγχος δράμη τῶν ἀοράτων. Ἡ χεὶρ αὖτη μία οὖσα καθ᾽ ἔαυτὴν, καὶ ἐργαζομένη διάφορα, οὐ δύναται τὰ ἀποτελούτος. την, και εργαζομενη διάφορα, ού δυναται τα άποτελουμενα είς μίαν θεωρίαν δείξαι. ΟΙον, τή αὐτή χειρὶ κτίζω
καὶ καταστρέφω · οὐκοῦν, ἐπειδὴ τή αὐτή ἐστι τὸ κτίσαι
καὶ τὸ καταστρέψαι, ταὐτὸν ἀρα; 'Αλλ' οὐ ταὐτόν.
'Επειδὴ λέγουσιν, δτι ἡμεῖς ἄλλως γεννῶμεν, καὶ δλλως κτίζομεν · λέγω κὰγὼ, τῷ αὐτῷ τρόπω κτίζω, τἤ
αὐτή χειρὶ, καὶ καθαιρῶ τἤ αὐτή γειρὶ, καὶ τύπτω καὶ
θεραπεύω. "Εσται οῦν τὸ τύψαι καὶ τὸ θεραπεῦσαι ταὐτόν. Τῆ αὐτή κειρὶ καὶ ἐθῶ πλυ στόγοντα κοὶ ἐκείου, πλυ τόν; Τἢ αὐτἢ χειρὶ καὶ ἀθῶ τὸν στήκοντα, καὶ ἐγείρω τὸν πεσόντα· τἢ αὐτἢ χειρὶ καὶ ψηφίζω, καὶ λύω τὴν ψῆφον. Έσται οὖν καὶ τὸ ψηφίσαι καὶ τὸ λῦσαι τὴν ψῆφον ταὐτόν; Ταῦτα οὖν οὐκ ἔστι μωρολογίας ἔπέκεινα; ταῦτα οὖ μῦθοι, καὶ ἀκαιρίαι; 'Αρα οὐ στένει ἡ ψυχὴ Παῦλου; οὐκ ἀγανακτεὶ Πέτρος, τοιούτων ρημάτων κωμαζόντων κατὰ τῆς θείας διδασκαλίας; 'Απέγνως τὸν Χριστὸν þ, καὶ ἔμαθες τὰ ἐτέρων. Οὐκ ἡκουσας τοῦ Κυρίου λέγονος; 'Ος ἀν αἰσχυνθῆ με, καὶ τοὺς ἐμοὺς λόγους αὐτοῦ αἰσχύνονται. 'Ομολογεὶ Χριστὸν ἀμολογοῦσι, τοὑς δὲ λόγους αὐτοῦ αἰσχύνονται. 'Ομολογεὶ Χριστὸν ἀμολογοῦς κρὶ εἰς τὸν λόγον Πατρὸς καὶ Υἰοῦ, καὶ αἰσχύνεται τὸ ρῆμα, καὶ λέγει· 'Εγέννησε γὰρ ὁ ἀπαθής; Ούκοῦν κατὰ ρεῦσιν, οὐκοῦν κατὰ ποίησιν. τόν; Τἢ αὐτἢ χειρὶ καὶ ώθῶ τὸν στήκοντα, καὶ ἐγείρω τὸν

ούν κατά βεύσιν, ούκουν κατά ποίησιν. ς'. 'Οράς δτι αἰσχύνη τὸ βήμα; 'Ω τῆς ἀνοίας! 'Εγένον-το λέξεων θηραταλ, καὶ οὐ τῆς δυνάμεως ἀκριδεῖς ἐξετα-σταί· πάντα γὰρ ἔφθειρεν ἡ ματαιότης. 'Ο δὲ πολλάκις είπου, των αίρετικών αι άρχαι αύται και αι πηγαι δήλαι. Ή Έκκλησία αίρετικήν έχει διδασκαλίαν. • Είπε τὸν ἡγησάμενον γεγεννῆσθαι τοῦ προειρημένου. Τίς ἐστιν ὁ ταύτην καθ' ἡμᾶς, ἡν σὰ καλεῖς αῖρεσιν, γεννή-σας; 'Απ' ἀρχῆς οἱ ἀπόστολοι ἐκήρυξαν μετὰ τοὺς ἀποστόλους ἡ ἐν Νικαία σύνοδος ἐδεδαίωσε. Καὶ Ινα δειχθή, ότι οίκουμένης ήν ή πίστις, τοσούτων συναχθέντων, έπτλ μόνοι διεφώνησαν, οί και απεκηρύχθησαν. Πάσα ή οίχουμένη συνεφώνησεν, έπειδή του φυράματος ήν τοῦ ἀποστολιχοῦ. Καὶ ὅρα τὸ θαυμαστόν καὶ ἐμιμή-σατο ἡ Νέα δι' οίχονομίας τὴν Παλαιάν "Ότε οἱ βασιλείς 'Ασσυρίων ἐπῆλθον ἐπὶ τὴν τῆν τῆς Παλαιστίνης, ἐξῆλθεν Άδραὰμ κατά των άλλοφύλων, κατά πέντε βασιλέων ἐξηλθε μόνος ὁ πιστός. Καὶ πόσους στρατεύει κατ αὐτων; Δούλους τριακοσίους οἰκογεγεῖς καὶ δεκαοκτώ.

b Duo mss. ἀπέγνως τὰ τοῦ Χριστοῦ.

Hæc omnino corrupta esse videntur : et tamen omues mss. sic babent.

γελιστής, Έν ἀρχῷ ἦν ὁ Λόγος, ΐνα τὸ ἀπαθὲς τῆς γεννήσεως δείξη. Όπερ ἐστὶν ὁ λόγος πρὸς νοῦν, τοῦτο 6 μονογενής Θεὸς Λόγος πρὸς τὸν Πατέρα : καὶ τὸ θαυ-μαστὸν (ἐπαναλήψομαι γάρ τινα τῶν προειρημένων), πρώην ἡμῖν ἡν ὁ λόγος, ὅτι ἐκ τῶν καθ' ἡμᾶς τὰ ὑπὲρ ἡμᾶς μαθήσεις εἰπεῖν. Ὁ λόγος ὁ ἡμέτερης ἔσω μετὰ τοῦ γεννήσαντος αὐτόν ἐστι νοῦ. Μὴ ὁρατός ἐστι μετὰ ὁρατοῦ; ᾿λόρατός ἐστι μετὰ ἀοράτου, νοητὸς μετὰ νοη-τοῦ, ἀσώματος μετὰ ἀσωμάτου. Ὅταν δὲ μέλλῃ προέρ-χεσθαι ὁ λόγος, χωρεί ἐπὶ τὸ στόμα, κάκείθεν αὐτῷ ἐν-δυεται φωνὴν, οὐχ ἔτέρας αὐτῷ φύσεως τὴν φωνὴν παρ-εχούσης, ἀλλ' αὐτοῦ τοῦ λόγου ἐσυτῷ τὴν λέξιν ὑφαίνον-τος. Καὶ ἀόρατος τὴν φύσιν μετὰ τοῦ πατρὸς ὧν, τοῦ τος. Και άδρατος την φύσιν μετά του πατρός ων, του νοῦ λέγω, την φωνην ενδυσάμενος προέρχεται, καλ γίνεται πάσι δήλος ο προ τούτου άδηλος. Είτα προελθών καλ πάντα πληροί, και του γεννήσαντος αυτόν νου ούκ άφισταται. Τίς γάρ άνθρώπων, ἐπειδάν λαλήση λόγον καλ Δλλους διδάξη, ἐαυτὸν κενοί τοῦ λόγου; Αρα ἐάν τι άλλους διδάξη, ξαυτόν κενοί τοῦ λόγου; Αρα ξάν τι φθέγξωμαι, και προέλθη εἰς άλλων ἀκοάς, τὸν ἐμὸν νοῦν ἔρημον κατέλιπον ὑ; ἄρα οὐ προῆλθεν ἔξω ὁ λόγος, καὶ ἔμεινεν ἔσω; οὐ μυρίας ἀκοὰς ἐπλήρωσε, καὶ τοῦ γεν-νήσαντος νοῦ οὐκ ἀνεχώρησεν; Εἶτα ὁ μὲν ἀνθρώπινος λόγος παρά του γεννήσαντος νου αποστελλόμενος, καί Εξω προέρχεται, και τον γεννήσαντα ου καταλιμπάνει ὁ δὲ Θεὸς Λόγος, ἐπειδή δι' ήμας ἐφάνη εἰς τὸν κόσμον, τοὺς πατρφούς κόλπους ἐρήμους κατέλιπεν; Οὐδαμῶς άλλά και το θαυμαστον, μυριάδες άκούουσιν ένος αύτοῦ του Θεού Λόγου και είς τοσούτους χωρών ου μερίζεται, άλλ' όλος έστι μεθ' έχάστου ήμων των άχουόντων, όλος μετά πάντων. Και εί ο Πατήρ έγέννησε χατά ρευσιν χαι τμησιν, χαι έμερισθη χαι διηρέθη, ως λέγουσι, λεκαὶ τμῆσιν, καὶ ἐμερίσθη καὶ διηρέθη, ὡς λέγουσι, λεγέτω πρὸς αὐτοὺς ὁ Σωτήρ ' Έρευνατε τὰς Γραφάς., Ερευνατε, μὴ παραφθείρετε. 'Ερευνατε, μὴ ἀπλῶς ἀναγινωσκοντες, ἀλλὰ τὰ βάθη ε τῶν νοημάτων ἐξιχνιάζοντες. Ό Θεὸς τὰς Γραφάς ἔδωκε, τὰς δὲ θεωρίας οὐχ ἐγὑμνωσεν, ἀλλὰ κατέλιπε τῷ δρόμῳ τῷ σῷ, ἴνα σοῦ τὴν εὐγνωμοσύνην πειράση, καὶ τὴν σπουδὴν ίδη, ἴνα ίδη σε, εἰ δουλεύεις Γραφαίς, ἡ βιάζη Γραφάς. "Μππερ τὰρ τὴν φύσιν τῶν [573] πραγμάτων προέθηκεν ὁ Θεὸς, τὰς δὲ τέχνας ἔκρυψε καὶ πάντα μὲν προέθλήθη ὑπὸ τοῦ Θεοῦ, τέχνη δὲ ἐξ ἀνθρωπίνης ἐννοίας ἀπετέχθη οῦτω καὶ ἐπὶ τῶν Γραφῶν. 'λλλ' ἴνα σαφηνίσω, ἔδωκεν ὁ Θεὸς λίθους ἔδωκεν ὁ Θεὸς λίθους ἔδωκεν οῦτον, οὐχ ἀρτον ἔδωκε βότρυν, οὐχ οἰνον ἔδωκε βότρυν, οὐχ αἰνον εδωκε βότρυν, οὐχ οἰνον ἔδωκε βότρυν, οὐχ αρτον ἔδωκε βότρυν, οὐχ οἰνον ἔδωκε βότρυν, οὐχ αρτον ἔδωκε βότρυν, οὐχ οἰνον ἔδωκε τὰν τῶν ἐρίων φύσιν, οὐν μάτιον εδωκε οίνον εδωχε την των ερίων φύσιν, ούχ ξιάτιον εδωχε γην γεωργούσαν χρυσόν, άλλ' ού χρυσόν, Διά τί; Έπειδη εν είχονι Θεού ποιεί τον άνθρωπον, μερίζεται την δη-μιουργίαν αὐτός χτίζει, χάχείνου τη τέχνη ρυθμίζει την δημιουργίαν. Έπειδη κατ' είχονα έαυτοῦ ποιεί τον ανθρωπον, μερίζετα: πρός αυτόν τῶν γενομένων τὴν εὐ-γένειαν 4. Αὐτός ἐργάζεται ὡς δημιουργός καὶ ὡς Θεός, έχ μή δντων είς το είναι τὰ πάντα παραγαγών αύτος επάγει την φύσιν την μη ούσαν παραχωρεί δὲ τῆ είχονι κοσμείν τὰ γεγενημένα. Ἐννόησον τίς ην ο ἄνθρωπος ὁ πρώτον ἄροτρον πηξάμενος, πῶς ἐνενόησε τεμείν ξύλον, παρεμδαλείν μέσον σίδηρον, τή άρμονία σφίγξαι, ζυγόν έπινοήσαι, ρυμόν εύθυναι, βόας συναγαγείν. Εὐ-λον ήν, σίδηρον ήν, άλλ' ή τέχνη οὐ παρήν. Τίς σοι εἶπεν, ἄνθρωπε, ότι άροτρον οὐτω πήγνυται; τίς ὑπ έδαλέ σοι την άδάμαστον φύσιν τοῦ σιδήρου πυρλ μαλάτεδαλε σοι την αδαμαστον φυσιν του σιόηρου πυρί μαλάττειν; τίς ὑπέδειξέ σοι ἐκ τοσαύτης παχύτητος ῥαφίδα μικρλν ἐργάσασθαι; τίς ἐπενόησεν ἐν τῆ διανοία ἐκ λίθων κατασκευάσαι θυρῶν κατασκευήν; ὀρόφων ἐπίνοιαν πόθεν ἔμαθες, εἰπί μοι, ἄνθρωπε; Πολὺ, φησὶν, ὡς ἄπειρος, ξενίζη. Εἰκόνα Θεοῦ ὀρῆς, καὶ ἐρωτῆς μανθάνειν; Διὰ τοῦτο, ἀδελφὲ, πανταχοῦ ἡ ἀνθρωπίνη φύσις τὸν ἐαυτῆς Δεσπότην μιμουμένη, τῆ τέχνη τὴν φύσιν κοσμεί. ᾿Αλλ' ἔως μὲν τῷ μέτρφ μετρείται, καλή · ἐκ-δαίνουσα δὲ τὰ μέτρα ἐν τῆς ἀμετρίας ὑδοίζεται. Οἶκον δαίνουσα δὲ τὰ μέτρα, ἐχ τῆς ἀμετρίας ὑδρίζεται. Οἶον, ἐπενόησε πῶς ὑποτάξει βοῦν καὶ ἴππον καὶ κάμηλον, καὶ όσα τῶν ἀλόγων εἰς ὑπηρεσίαν ἐδόθη · ἀπὸ δὲ πλεο-νεξίας ἐπενόησε μίζαι τὰ παρὰ φύσιν. "Εμιξεν ὅνον ἔππφ, τοῦ Θεοῦ τοῦτο μὴ θελήσαντος, ἀλλ' ἀπ' ἀρχῆς εἰρηκότος · Ἐξαγαγέτω ἡ γῆ τεξράποδα καὶ ἐρπετὰ κατὰ γένος. Ἡ πλεονεξία ἔμιξε τὰ παρὰ φύσιν. ὑ Θεός χολάζων την άμετρίαν, άγονον εποίησε την επί-

Savi . conj. αὐτῷ.

Duo κατέλιπεν.
 Sic duo recte. In editis τῷ βάθει.
 Sic unus recte. Editi εὐμένειαν.

νοιαν. "Οθεν ήμιονος οὐ τίκτει, διότι οὐκ Εστιν έξ ἐκεί. νων τῶν τότε γενομένων, τῶν ἀκουσάντων, Αὐξάνεθε, καὶ πληρώσατε τὴν γῆν. "Ομως καὶ πρὶν ποιήση, σιγ. χωρεί τἢ εἰκόνι ἄ βούλεται, ἴνα τὴν δύναμιν αὐτῆς ἐἰː;;,

καί την άμετρίαν αυτής κολάση. δ'. Πάλιν ή άμετρία της επιθυμίας επεδάλετο ποιξου ανθρώπου μορφήν, μιμουμένη, φησί, Θεον εργαζόμενον και ποιεί σώματος είκονα, και βιάζεται τη τέχνη τη φύσιν, και έπειδη ήκουσεν, δτι ο Θεος άπο γης έποιης τον άνθρωπον, και Επλασεν, άποροῦσα ή τέχνη μιμίσισθαι τον ξαυτής Δεσπότην κατά την άλήθειαν, ταις ίπνοίαις πορίζεται το άμηχανον, και συνάγει ρίζας, κι νους, άλλά προς δρόμου ούχ Εγοντας Επιτηδειότητε 'ικ δείξη, δ τι συνεχώρησε τη είχόνι, ΐνα δειχθη ή τοῦ θεώ ενέργεια. Πάντων δὲ ἄψασθαι οὐ συνεχώρησεν, ΐνα μη εἰσελθοῦσα εἰς ἀλαζονείαν, ἐαυτῆς ἀπογνῷ καὶ τῆς ἰαιτης σωτηρίας. "Ομως συνεχώρησεν άπο της γής ζωτης σωτηριας. Ομως συνεχωρησεν απο της γης ωγράφοις ποιείν, Ινα έντρέψη τους άρνουμένους, ότι άπο γής Επλασεν ό Θεός ανθρωπον. 'Αλλ' ή τέχνη έμιμήτετο του δημιουργόν. Είδε σώμα κατατμηθέν στδήρω, οίω, άπεκόπη τῷ σιδήρω μέρος τι τῆς σαρκός ' δεί ἀναπληρωθήναι τὸ κοιλανθέν, δεί οίκοδομηθήναι τὸν βρωθείσεν σάρκα ' δημιουργός ούκ Εστιν, Ινα σάρκας πλάση. Τι σάνα της εξιχύρος τὸν κώσεν τοῦ Ακστέσω με σάρχα· δημιουργός ούχ ἔστιν, ΐνα σάρχας πλάση. Τι ούν; Ή τέχνη τῆς εικόνος τὴν φύσιν τοῦ Δεσπότου μιμουμένη, ἔδραμεν ἐπὶ τὴν γῆν, ἐξ ῆς τὸ σῶμα, χατασχευάζει φάρμαχα, ποιεῖ τὰς ἐμπλάστρους, καὶ ἡ μὶν καθαίρει, ἡ δὲ οἰχοδομεῖ. Καὶ ὅρα τὸ θαυμαστόν. Ὁ θεὸς κάθηται ιὅσπερ πατὴρ καὶ παιδευτὴς, ὁρῶν τῆς ἐαυτο εἰχόνος [ῦ74] τὰ ἔργα. Καὶ ιὅσπερ πατὴρ ἐρωτῷ τὸν υἰδν, τόδε τὸ νόημα τί βούλεται; ούχ ἔνα μάθη, ἀλλ τὸς δοχιμάση· οῦτως ἀεὶ ἡ πηγὴ τῶν ἀγαθῶν τὴν ἐκυπῷ εἰχόνα παιδεύουσα, προσάγει αὐτῆς ζητήματα. Πρόπρηστε τῷ ᾿λόλμ τὰ ζωα τὰ ἄλογα, τὰ πετεινὰ, ἰδεῖν τὶ καλεῖ αὐτὰ, οὐχ ἕνα μάθη ὁ πάντα προϊδῶν, ἀλλ τὰ καλεῖ αὐτὰ, οὐχ ἕνα μάθη ὁ πάντα προϊδῶν, ἀλλ τὸς καλεί αύτὰ, ούχ ἵνα μάθη ὁ πάντα προϊδών, άλλ' ἵνα δοχιμάση την είχονα, εί επιτηθεία πρός κατανότην. Είσηλθεν οίχοδομική, ήλθε τεκτονική, ναυτική, χαλκιντιχή ε, κατανόησις άστρων, ούχ ή περίεργος, αλλ' ή την θέσιν όρωσα, ή τοις πλέουσιν επιτηδεία, ή παρετηρουμένη ἄστρων άνατολάς, και τον καιρον της ευπλείς πηθογολούσα' σχχ, μ' σχογοηθούσα εξι δονλίζ εος σε απρει. Ακοιδίζου α' ορχί λεκε εικ μγατεοποα' και είπαδη εμί. Hoιήσωμεν φωστήρας έν τῷ οἰρανῷ, καὶ ἔστωσαν είς σημεία και είς ημέρας και είς καιρούς. Προτίδο η είκων, και εξιχνιάζει την φύσιν ζητεί βοτάνας, εύρι-σκει ζητεί ρίζας, καταλαμβάνει πάντων εύρισκτα τεχνίτης, και πάντων επινοητής. 'Αλλ' [να μη νομίση τεχντης, και παντών επινόητης. Μαλ τνα μη νόμισς ότι αύτη εύρεν έξ έαυτης, και ού παρά την δύναμν του ένθέντος τη φύσει την δύναμιν, δι ἐνὸς λόγου δείκνωτιν, ότι πάντων τούτων διδάσκαλος της ημετέρας φύσεως Θεός. Προηλθεν ό μακάριος Σολομών λέγων - Αύτός τόρ μοι δέδωκε τών ότιων την γνωσιν άψευδη, είδιναι σύστασιν κόσμου, και ἐνέργειαν στοιχείων, άρχοι και τέ τη και μεσάτητα γρόγουν έγχουσων τίνους. και ην είχων του Θεού. Εννόσησε πως το της φωνής δργανον άποδίδοται, καὶ κατανοούσα την φύσιν, μιμίτιι τη τέχνη την φύσιν. Έπινοεί την του δργάνω γεσιν, τούτου του πολυδόνακος δργάνου, του ἐκ πιλων καλάμων ύφασμένου. Καὶ δρα τί ποιεί, πῶς ἡ τίπ πρὸς την φύσιν ἐαυτην ἡκρίδωσεν. Ἐπενόησεν ἐπικός καὶς ἐξινούτου ἐποτοδούτους καὶς ἐπικός ἐπι ούχ εξ έαυτων προφέροντας το πνεύμα, άλλά άναπος σομένους καὶ δανειζομένους πνεῦμα ἀλλότριον. Επαλη των δύο ἀπκῶν εἰς σωληνοδοχείον τοῦ πνεύμαπ, ιξ πάντας τους καλάμους παραπέμπων το πνευμα, και ικενότσε και το πνευμα ρείν, και φωνήν μή είνει τως αν ό δάκτυλος σχηματίση του φθόγγου. Καὶ πόθεν πόπο, άνθρωπε; πόθεν κατασκεύασας δργανου, καὶ κιτών πνεύματος; διὰ τί ρέον το πνεύμα ήχου ούκ ἀπακεί

e Post χαλκευτική duo addunt pantikhe

bum erga Patrem : quodque mirum est (quædam enim jum præmissa repetam), nuper dicebamus, ex iis quæ ad nos spectant, ea quæ supra nos sunt ediscere et loqui possumus. Sermo noster intus est cum mente, quæ ipsum generavit. Num visibilis est cum visibili? Invisibilis est cum invisibili, intelligibilis cum intelligibilis incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum incorporaus cum in telligibili, incorporcus cum incorporco. Cum proditurus est sermo, in os venit, ibique voce induitur; non alia natura vocem ipsi suppeditante, sed ipse sermo sibi dictionem texit. Et invisibilis natura cum patre, cum mente dico, indutus voce exit, et omnibus fit notus qui ante ignotus erat. Deinde cum prodiit, et omnia implet, et a mente quæ ipsum genuit non separatur. Quis enim hominum, cum loquutus fuerit verbum, aliosque docuerit, seipsum sermone vacuum reddit? An si quid loquar quod in aliorum aures perveniat, mentem meam desertam reliqui? annon sermo exiit et intus mansit? annon sexcentas aures implevit, et a generante mente non abscessit? Jam vero humanus sermo a generante mente emissus, et foras prodit, et generantem non relinquit? Deus autem Verbum, quia propter nos in mundo apparuit, paternos sinus vacuos reliquerit? nequaquam: sed quod admirabile est, innuneri unum ipsum Deum Verbum audiunt, et cum ipsum ad tot tantosque pervadat, non tamen dividitur, sed est totum in singulis nostrum audientium, totum cum omnibus, et si Pater fluxu quodam et sectione genuit, ac divisus sectusque est, ut aiunt, dicat illis Servator: Scrutamini Scripturas (Joan. 5. 39). Scrutamini, ne corrumpatis. Scrutamini, non simpliciter legentes, sed profundum sententiarum investigantes. Deus Scripturas dedit, sed altam earum mentem non patefecit, verum meditationis tu:e cursui reliquit, ut probitatem tuam exploraret, et diligentiam perspiceret, videretque an Scri-pturis inservias, an vim ipsis inferas. Quemadmodum etiam naturas rerum proposuit Deus, artes vero occultavit: et omnia a Deo in medio posita sunt, ars vero ab humana mente originem duxit : sic et in Scripturis evenit. Rem planius declaro. Dedit Deus lapides, dedit Deus lapidum naturam, non ædificia parata: dedit frumentum, non panem; dedit uvam, non vinum; dedit lanæ naturam, non vestimentum; dedit terram auro fecundam, non aurum. Quare? Quia ad imaginem Dei fecit hominem, creationis opus partitur : ipse creat, et illius arte creaturam concinnat et ornat. Quoniam ad imaginem suam fecit hominem, opificiorum nobilitatem cum ipso communicat. Ipse operatur ut Creator et Deus, ex non exstantibus omnia producens; ille naturam educit, quæ non exsistebat : imagini vero suæ id concedit, ut opificia exornet. Cogita quis primus homo aratrum compegit, quomodo excogitaverit lignum secare, ferrum medium immittere, concinne constringere, jugum adinvenire, temonem dirigere, boves jungere. Lignum jam erat, ferrum erat, sed ars non aderat. Quis tibi dixit, o homo, aratrum hoc modo confici? quis suggessit tibi indomitam ferri naturam igne emolliri? quis monstravit tibi ex tanta crassitudine exiguam acum fabricari? quis excogitavit ex lapidibus januarum apparatum construere? dic mihi, homo, tectorum inventum unde edidicisti? Multum stupes, inquiet, utpote imperitus. Imaginem Dei vides, et sciscitaris? Ideo, frater, natura humana Dominum imitatur suum, et arte naturam exornat. Verum quamdiu modum servat, pulchra est, ubi autem modum excedit, immoderati usus causa contumeliæ est obnoxia. Exempli causa, excogitavit quomodo subjiceret bovem, equum, camelum, et quæcumque alia animantia ad ministerium data sunt : ex avaritia autem excogitavit illa miscere quæ natura diversa erant. Miscuit asinum equo præter Dei voluntatem, qui ab initio dixerat : Educat terra quadrupedes et reptilia secundum genus (Gen. 1. 24). Avaritia miscuit ea quæ natura diversa erant. Deus autem immoderatam illam concupiscentiam castigans, commentum infecundum reddidit. Ideo mula non parit, quia non est ex numero corum quæ tunc facta sunt, et audierunt, Crescite et replete terram (Gen. 1. 28). Attamen prius quam faciat, imagini concedit ut ea faciat quavelit, ut ejus potentiam ostendat, et immoderatum usum castiget.

4. Rursus immoderata cupiditas-suggessit homini ut formam essingeret hominis, Deum, ut ait, operantem imitans imaginem corporis efficit, et arte sua vim naturæ infert. Et quia audivit Deum e terra fecisse formasseque hominem, cum non possit ars illa secundum rei veritatem Dominum suum imitari, solertia sua rem, quæ sieri nequeat, quodammodo exprimit : radices colligit, colores miscet, imitalurque oculum videntem, e: non videntem, licet apertum, aures apertas, et non audientes: nares rectas, sed quæ respirare non possint, os efformatum, sed voce privatum, pedes recte concinnatos, sed ad cursum inhabiles: ut demonstret quid ille imagini concesserit, et hinc divina vis ostendatur. Non permisit autem, ut omnia aggrederetur, ne in arrogantiam elata de se suaque salute postea desperaret. Attamen permisit ut pictores de terra id exprimerent, ut pudore afficeret eos qui negarent Deum de terra hominem efformasse. Attamen ars imitata est Creatorem. Vidit corpus ferro sectum; exempli causa, amputata ferro fuit carnis aliqua pars : oportet impleri excavatum illud, oportet ædificari consumptam carnem: Creator non adest, qui carnes efformet. Quid igitur? Imaginis ars Domini naturam imitata, ad terrain cucurrit, ex qua corpus, medicamenta parat, emplastra conficit: et illa quidem expurgat, hac autem ædificat. Et vide rem mirabilem. Deus sedet quasi pater et magister. imaginis suæ opera videns. Ac quemadmodum pater interrogat filium, Quid sibi vult hæc cogitatio? non ut discat, sed ut exploret : ita quoque semper fons ille bonorum, imaginem suam instituens, quæstiones ipsi proponit. Adduxit ad Adamum bruta animantia et volatilia, ut videret quid vocaret ea ( Gen. 2. 19 ), non ut edisceret is qui omnia prospicit, sed ut probaret imaginem num apta esset ad excogitandum. Ingressa est ars ædificandi domos, ingressa est architectonica, nautica, æraria 1, scientia astrorum, non illa curiosa, sed quæ eorum positionem explorat, quæ navigantibus utilis est, quæ observat stellarum ortus, et tempus navigationis indicat, non quæ genesim fingit: et fatum fabulatur, sed quæ sequitur vocem Domini, Faciamus luminaria in cælo, et sint in signa et in dies et in tempora (Gen. 1. 14). Prodiit imago illa, et naturam investigat : quærit herbas, invenit : quærit radices, deprehendit, omnium artifex atque inventor deprebenditur. Verum ne putet se ex scipsa invenisse, non autem virtute ejus qui naturæ virtutem indiderat, uno verbo demonstrat natura nostræ unum doctorem fuisse Deum. Prodiit beatus Salomon dicens : Ipse enim dedit mihi rerum cognitionem certam, ad sciendam constitutionem mundi, et elementorum efficaciam, fines, principia et media temporum, anni circulos, et stellarum positiones, naturas animalium, et surores ferarum, differentias plantarum et virtutes radicum, quæ sunt aperta et occulta, novi ego homo (Sap. 7. 17-21). Imago quomodo cognovi.? Omnium enim Opifex docuit me sapientiam. Docuit te quæ secundum mensuram erant, non quæ secus. Attende enim in quanta modum excedentia effudit se ars humana, quæ erat imago Dei. Excogitavit quomodo vocis organum datum sit, et intellecta natura arte naturam imitatur. Excogitat organi naturam, organi, inquam, multis tibiis, multis fistulis instructi. Et vide mihi quid faciat, quomodo ars ad naturam exprimendam sese comparet. Invenit utres, qui non ex seipsis spiritum et sonum ederent, sed qui explicati externum accipiant flatum. Deinde ex duobus utribus in flatus canalem, inque omnes calamos flatum emittens, excogitavit ut flatu etiam prodeunte nulla vox esset, donec digitus sonum efformaret. Et unde hoc, mi homo? unde concinnasti organum et receptaculum spiritus? cur effluens flatus

<sup>1</sup> Post, æraria, duo aklunt, ars suendi.

sonum non emittit apertis tibiis? Multum inquit, obstupescis, quia imperitus es. Paulo ante dicebam ; Imago sum, naturam meam perspexi, et imitatus sum meipsum. Quomodo teipsum imitatus es? Vidi etiam in meipso flatum illum, quem mutuo accepi : sæpe namque thorax expansus et compressus aeris flatum accipit. Video arterias duas flatum emittentes, per os quasi per canalem. Video fistum prodire, neque verbum proferri, nisi lingua sonum conformaverit. Meipsum, inquam, vidi, et æmulatus sum, ex meipso artem Domini deprehendi, ut ait David: Mirabilis sacta est scientia tua ex me (Psal. 138. 6). Meipsum vidi, et Artiscem laudavi: in Nicola sum Dominum meum: arte naturam expressi. Neque enim organum turpe est, nisi cum turpium cantilenarum instrumentum efficitur : quemadmodum divina olim emittebantur; non erant profana, nisí cum postea talia adinventa sunt ad voluptatem; attamen si sacra fuissent, ut ab initio, profana non essent. Quamobrem David, Laudate eum in psalterio et cithara, in chordis et organo, in cymbalis bene sonantibus, in cymbalis jubilationis, in tympano et choro ( Psal. 150. 3. 4 ). Ulinam ergo inventum illud non in voluptatem et lasciviam versum esset, neque in idolorum cultum! Sed si eorum, quæ excogitaverat homo, fructum Deo obtulisset, non reprehensa fuisset artis solertia, si ad Domini notitiam usurpata fuisset. Non reprehensa fuisset cithara, si Deus per citharam prædicatus fuisset. Ideo beatus David, cum citharam compegisset, nec per citharam turpes hymnos caneret, sed sacros cantus modularetur, id consequutus est ut ejus cithara Deo consecrata, dæmonas fugaret. Cum enim Saulem regein dæmon exagitaret, cæderet, prosterneret, quando, inquit, beatus David citharam pulsabat, bene se habebat Saûl, et allevahatur (1. Reg. 16. 23). Viden' artem omnem, si ad Dei placitum concinnetur, nibil habere

mali, imo sic omnia nobis secundum lubitum proces-

sura fuisse? 5. Sed quo consilio ex theologia in artem et imaginis imitationem progressus sum? Ut dominicam vocem contra hæreticos (contra Anomæos) usurpemus. Quamnam? Hypocritæ, faciem cæli et terræ nostis judicare (Luc. 12. 56): artes invenistis, inventa multa protulistis, et omnium Dominum Opificemque contumelia afficitis? Tu per artem tuam imitatus es Dominum, et similis ipsi renuntiatus es secundum imaginem et similitudinem, et me Creatorem dissimilem Genitori prædicas? Ego vos peccato subjectos liberavi, et me omnium Dominum in subjectionem vocatis? Etiam, inquit, scriptum est, quod Filius subjicietur (1. Cor. 15. 28). Dictum quidem est, sed secundum Dei pole-statem. Neque nostra illa dicta, sed a Deo prædicata sunt. Jam vero, ut dictum illud sequar, concedo iis qui audierunt, ut illud ipsum intelligant. Ut itaque dictum illud sequar, num in futura illa creatione, in resurrectione subjicietur? At tunc tu angelis eris æqualis. Nam ait Servator, In resurrectione neque nubunt, neque nubuntur, sed sunt ut angeli Dei (Matth. 12. 25). Tu ex ordine tuo in altiorem es erigendus, et Filius ex dominatu in subjectionem veniet? Non audisti Paulum dicentem : Vanitati enim creatura subjecta est, quia et ipsa creatura simul ingemiscit et par-turit usque nunc (Rom. 8. 20. 22). Creatura, cælum, terra et catera omnia. Vanitati enim creatura subjecta est, non volens. Cui vanitati? Humanæ. Cur ipsum vo-cat vanitatem? Quia ex illa imagine in similitudinem brutorum degeneravit. Nam Vanitas vanitatum, omnia vanitas (Eccle. 1. 2). Et David : Verumtamen universa vanitas, omnis homo vivens (Psal. 58. 6). Iluic ergo vanitati, homini corrupto creatura subjecta est. Quomodo subjecta? Oritur sol indignis, scaturiunt fontes ingratis, terra fructus suos profert improbis. Subjecta ergo est creatura vanitati non volens. Si enim ex ejus arbitrio, non lubens subjiceretur indígnis; sed propter eum qui se subjecit subjicitur. Quo scopo? Spe. Qua spe? Quia, teste Paulo, liberabitur a servitute corruptionis in libertatem gloriæ filiorum Dei (Rom.

8. 21). Creaturane tunc liberatur, et Filius in ser tutem redigitur? Scrutamini Scripturas (Joan. 5. 5 ne calumniemini; scrutamini ne curiosius perqui tis; scrutamini credentes, non contradicentes. Ur hæc dicere didicisti. Qui erat genitus est, an qui r erat? unde dicere didicisti, Gignere et creare as Deum idipsum est? num Petrus hæc te docuit? m Paulus suggessit? At Servator, inquies, hæc no tradidit. Lege Scripturam, et legem reverere. Cæ rum neque in dictis suis sibi constat. Cum enim terrogat, Cum esset, genitus est, an cum non ess mentitur. Nam id quod non confitetur examinat, Pri consitere, quod genitus sit, et tunc interroga, (erat, an qui non erat? Rem negas, et verba exp ras? Quem non confiteris genitum esse, cur de i quæstionem moves? Qui erat, genitus est, an qui r Primum pone genitum esse, et tunc quæ Naturam negas, et verba exploras? Creare et gignidipsum est? Undenam Filius? dicat aliquis eoru Nisi prius duorum ordo constitutus palam sit, mei que consonet, non possum dicere, quod cernere videre unum sit : unum namque dixi. Si autem xero, audire et videre unum esse, tunc videor dis rata dicere, quantum ad visum, consentanea ve quantum ad auditum : quoniam apud Deum idips est. Unde nosti creare et gignere idipsum esse! enim genuit et creavit, probe dicis idipsum esse vero secundum te numquam genuit, sed creavit, q modo gignere et creare idipsum sit? Verha fui verba vana, rerum veritas constat. Cur circa il gignere et creare argutantur? Deus, inquiunt, si plex est, et non sicut nos, qui per partem aliam gig mus, per aliam condimus; verbi gratia, genitali membris gignimus, manu condinus. Sed non Deus : simplex enim est et figuræ expers : at (
modo gignit, codem condit. Cum de invisibili edisseras, importuna illa et vana philosophia in tus, vel una ex rebus quæ sub aspectum cadunt, r tibi persuadeat : nempe eodem plane modo, non p chrum fore, si quæ facta sunt camdem haber virtutem. Accipe manum meam quæ sub aspect cadit, ut ex visibilibus ad invisibilia argumentum catur. Manus hæc cum per seipsam una sit, et dive operetur, non potest ea quæ perficiuntur sub uno gitandi genere exhibere. Exempli causa, cadem na efficio et destruo; ergone quia cjusdem manus efficere et destruere, utrunique idipsum est? At non idipsum est. Quandoquidem dicunt illi, nos: modo gignere, alio operari : dicam et cgo, eod modo, eadem manu condo, eadem destruo, et v bero, et curo. Eritne igitur verberare et curare ipsum? Eadem manu stantem impello, et lapsum eri eadem manu calculum pono, eadem resolvo. Eri ergo calculum ponere et resolvere ideni? Annon i omnem insaniam superant? annon hæc fabulæ et eptiæ? Annon Pauli animus ingemiscit? annon Pet indignatur, cum tot verbis contra divinam doctrin debacchentur? Christum repudiasti, et aliorum ctrinam amplexus es. Annon audisti Christum dic tem, Qui me erubuerit et sermones meos (Marc. 8. 3 Multi sæpe Christum consitentur, quos tamen pu doctrinæ ejus. Confitetur Christum hæreticus, monem autem movet de Patre et Filio, et pudet ill dicti, altque : Num genuit, qui passionis est expe Ergo per essum, ergo per operationem.
6. Viden' quam ipsum verbi pudeat? O stultitia

Verba aucupantur, et virtutem non accurate exa nant : omnia quippe labefactavit vanitas. Qued v sæpe dixi, hæreticorum hæc principia, hi fontes t nifesti sunt. Hanc hæreticam doctrinam Ecclesia bet, inquiunt. Dic, quis existimaverit genitum es Quis hujusce, quam tu putas hæresin esse, auc est? A principio apostoli prædicarunt; post aposto Nicæna synodus confirmavit. Ut autem palam es hanc totius orbis esse sidem, ex tot congregatis: ptem tantum dissenserunt, qui etiam abdicati so Totus orbis consensit, quia ex massa apostolica er

οῦτος τί ἡλθε; Τί ἡλθε πρὸς σὲ ὁ ἐπίληπτος οῦτος; Οῦτω ἀπ' ἀρχῆς ὑδρίζοντο οὶ προφήται, οῦτως οὶ ἀπόστολοι. Τί ἡλθεν ὁ ἐπίληπτος ἐκεῖνος πρὸς σέ; Φο- Θούμενος μὴ ἐξάχουστον ποιήση τὸ ὅνομα τῆς βασιλείας, καὶ κινδυνεύση (βασιλέως γὰρ βασιλεύοντος ἐπικίνδυνον τὸ εἰς ἔτερον μετενεχθῆναι [579] τὴν ἀρχὴν), λέγει: Υμεῖς οἴδατε τὴν ἀδολεσχίαν αὐτοῦ καὶ τὴν αλυαρίαν αὐτοῦ. Ευνέθετο οὐ τῆ γνώμη, ἀλλὰ τῆ φωνῆ. Οἴ- ὅτε αὐτοῦ τὴν ἀδολεσχίαν. Εἰτα ἐκεῖνοι συνιέντες, ὅτι οὐδέποτε ἡ ἀλήθεια γελάται, αὐτοὶ οἱ καταγελάσαντες σπουδάζουσι μαθεῖν τὴν ἀλήθειαν: "Αδικον ἐστιν, Ἰηοὺ, ἐὰν μὴ ἀπαγγείλης ἡμῖν. 'Αδικεῖς τὰ τῶν φίλων: καικῶς ποιεῖς κρύπτων τὸ μυστήριον. Εἰ ἐπίληπτός ἐστι, τὶ ζητεῖς τὰ τοῦ ἐπιλήπτου; 'Αδικεῖς, Ἰηοὺ, ἐὰν μὴ ἀπαγγείλης ἡμῖν. 'Η κακία καταφρονεί τῆς ἀρετῆς, καὶ ἀγωνιὰ αὐτὴν. Καὶ ὡς δαιμονιῶντος κατεψηφίσαντο, καὶ

ιὺς ἀληθεύοντος τὰς λέξεις ἑδασάνισαν. Τὶ ἀπήγγειλέ σοι, λέγε. Ἑλαδέ με ἰδία. Βλέπε ἰσχὺν τῆς ἀληθείας, πῶς ἡ γελασθεῖσα προσεχυνήθη δόξα, πῶς ὁ προφήτης ὁ ἐπίληπτος, καὶ νόμων ἰσχυρότερος ἐγένετο.Λέγει· Ἑλαδέ με ἰδία, καὶ ἐπέχεξ μοι τὸ κέρας τοῦ ἐλαίου· καὶ ἐπῆραν φωνὴν οἱ ἄρχοντες, λέγοντες· Ζήτω ὁ βασιλεύς. Όρᾶς πῶς κατὰ τὸ αὐτὸ ἐγέλασαν τὴν προφητείαν καὶ ἐβαῦμασαν, καὶ κατεψή γίσαντο καὶ ἐπίστευσαν; Λαιμονιῶντα ἐλεγες, καὶ τὸν ὑπὸ τοῦ δαιμονιῶντος χειροτονηθέντα βασιλέα καλείς; Οῦτως οὐ δεῖ ξενίζεσθαι οὐδὲ ἡμᾶς, οὐδὲ τοὺς ἡμῶν πατέρας, οὐδὲ τοὺς μεθ' ἡμᾶς, ἐὰν παρ' ἀἰρετικῆς γλώσσης ἀκούπωμέν τι τῶν εἰς ὕδριν συντεινών των. Γένοιτο δὲ ἡμᾶς ὑπὲρ Χριστοῦ δοξάςεσθαι, ἔνα ἐν Χριστῷ δοξασθῶμεν, ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας. ᾿Λμήν.

### AD QUATUOR HOMILIAS IN JOBUM.

stremus esse illas spurias, et Joanne nostro indignas. Interpretationem tamen Latinam Lælii Tifernatis, quod ea intricata esset, rejecimus, novamque paravimus.

Ele tor dinator nal panapier Tol. Livor a'.

α'. Ήχεν ήμιν ενιαύσιος σήμερον ό της οίχουμένης αθλητής. ήχεν ήμιν ο ξένος και των άγγέλων ομότεμος άγωνεστής, ο πολλά παρά του διαδόλου τυπτόμενος, και πολλά παρά τοῦ θεοῦ μαρτυρούμενος ὁ πολλά παρά τοῦ διαδόλου πληττόμενος, καὶ πολλά βραδεῖα παρά τῶν θεατῶν ἀγγέλων ὑποδεχόμενος ὁ πολλά ὑπὸ τοῦ Ἑχθροῦ μαστιζόμενος, και μέγας στεφανίτης ύπο του Θεου είς την οικουμένην άναδειχθείς. Ούτω γάρ αύτος αύτῷ διατην οικουμενην ανασειχητες. Ουτω γαρ αυτος αυτος οιαλεγόμενος έλεγεν · Olsi δέ με άλλως σοι πεγρηματικένωι, άλλ' ή Ινα άναφανης δίκαιος; Τίς ούν τὸν τοιουτον άριστεα κατ' άξιαν εύφημησα: δύναται; τίς άντάξια των άνδραγαθημάτων αύτου βραθεία πλέξαι κατατολμήσει; τίς έπιχειρήσει πρὸς άπειρον πέλαγος έγκωμίων άναδηναι; 'Ος γάρ ούκ άν τις των νούν έχόντων κατατολμήσειε ποτε τής θαλάσσης τὸ πέλαγος βήμασιν άντολμήσειε διαπεράσαι, ούτης οιδές τις τών σορών και Ορωπίνοις διαπεράσαι, ούτως ούδέ τις των σοφων καλ λίαν διδασκάλων επιχειρήσει ποτέ τους κατ άξιαν επαίνους τῆς γενναίας έκείνης καλ τρισολδίου ψυχῆς τοῖς [580] ἀκροαταῖς διηγήσασθαι. Πάσαν γάρ ἀνθρωπίνην δπερδάλλει σοφίαν τὰ τούτου κατορθώματα πάσαν υπερδάλλει στεφανηφορίαν τὰ τούτου παλαίσματα. Ούχούν άγγελικής επιδεόμεθα γλώσσης, ίνα δικροις, ώς είπείν, τοίς δακτύλοις έφαψάμενοι της μυροθήκης έκείνης, πάσαν όμου την έχκλησίαν πληρώσωμεν. Μόνον γάρ έάν ἐπιχειρήσωμεν άψασθαι του άγγείου του Ἰωό, καλ μιχρόν αυτό διασαλεύσωμεν, εύθυς της εύωδίας του μύρου η έχχλησία πληρούται. Άχούσωμεν τοίνον τῆς Ιστορίας περὶ αὐτοῦ λεγούσης. Έν πάσι τούτοις τοῖς συμβε-Εηχόσιν αὐτῷ οὐδὲν ήμαρτεν Ἰωδ τοῖς χείλεστος. Erartlor Kuplou. Είδες μαρτυρίαν την ευσημίαν των άγγέλων διεγείρουσαν; είδες μαρτυρίαν τον διάδολον μετά των έπιχειρημάτων αυτού καταισχύνουσαν; Έν πασι τούτοις τοῖς συμβεθηκόσιν αὐτῷ οὐδεν ήμαρ-τεν. Αῦτη ἡ τοῦ θεοῦ μαρτυρία κατὰ πάσαν εκκλησίαν, τους μύρον πολυτίμητον, τοὺς ἀχούοντας εὐφραίνει. "Ω ἀγγείου πολυτίμου εἰς ἔνα τόπον κατά τὴν 'Αραδίαν ἀποκειμένου, καὶ κατά πάσαν τὴν οἰκουμένην τὴν εὐ-ωδίαν τοῦ μύρου διαπεμπομένου! ὡ ἀγγείου μυρίοις λί-θοις καὶ πληγαῖς καὶ βέλεσι παρά τοῦ διαδόλου τυφθέν-κος, καὶ τὸ μυρον μὴ ἐκχέαντος! Πόλὺς ἐγένετο τῷ δια-

δόλφ κάματος, ίνα τὸ άγγεῖον συντρίψη, καὶ τὸ μύρον τῆς εὐσεδείας άφανίση καὶ ἐσπούδαζε διὰ τῆς δυσωδίας των τραυμάτων άμαυρωσαι τοῦ μύρος την εὐωδίαν. Καλ γάρ και το σώμα αύτου άπώζεσεν άπο της έλκώσεως των τραυμάτων . άλλ' ξμεινε χαλ το άγγειον τραυματιζόμενον, καὶ τὸ μύρον μὴ ἀπολύμενον, ἴνα καὶ ἡμεῖς προσφόρως εἶπωμεν αὐτῷ. Μύρον ἐκκετωθἐν ὄτομὰ σοι. Δέον οῦν αὐτὸν γυμνὸν, ὡς ἐπάλαιεν, ἀναστῆσα: τὸν ἀθλητὴν, ἴνα εἰς ἐκείνην τὴν εἰκόνα τὴν θαυμασίαν ὁρῶντες, πληροφορηθώμεν διὰ τῆς ψύσεως τῶν πραγμά. των, ότι ο Θεός δείξαι βουλόμενος τῷ διαδόλω, ότι ἐπὶ της γης ανθρώπους δικαίους έχει, ουκέτι διά κολακείας της γης ανθρωπους οικαιους εχει, ουκετι σια κολακειας κατά τον 'Αδάμ άπατωμένους, άλλά διά μυρίων βασά-νων καὶ μαστίγων στεφανουμένους, ταύτην συνεχώρησε γενέσθαι την δραματουργίαν. 'Αποστάτα, φησί, μεγαλο-φρονείς, ότι τον 'Αδάμ άπατήσας, καὶ την γυναίκα κο-λακεύσας, έξεδαλες τοῦ παραδείσου · ίδοῦ ἄνθρωπος δίχα προσταγμάτων Γραφής βιώσας, και τον άγραφον τής φύσεως νόμον διανοίτ κατορθώσας. Προσάγαγε μυρίας θωπείας, μυρίας κολακείας, μυρίας βσσάνους, εί δύνασαι την άριστην ταύτην παρασαλεύσαι ψυχήν. Ίδου, τον πρώτον άνθρωπον έξεθαλες του παραδείσου. Βλέπε νύν, έπιχείρησον, εί δύνασαι, κάν άπο κοπρίας του άθλητην ύποτκελίσαι. Άλλ, εί δοκεί, άνωθεν όλίγον είς αύτην την ໂστορίαν ἀναδράμωμεν "Ανθρωπός τις ήν ἐν χώρα τη Αυσίτιδι, ψ ύνομα Ἰώδ. Καὶ ήν ὁ ἄνθρωπος ἀκεῖνος άμεμπτος, δίκαιος, θεοσεδής, άληθινές, άπεχόμενος σεν ούτος ίνα μή πεισθή τή γυναικί, και της κοπρίας και των πληγών την έλευθερίαν ειαθέ, και την εών ούρανών εκληρονόμησε βασιλείαν. Έκεινος άπολογούμενος. GA SPURIA.

"Οσους ἐστράτευσεν 'Αδραάμ κατά άλλοφύλων, ἐστράτευσε Χριστός κατά τῶν αἰρέσεων. ὅσους ἐστράτευσεν 'Αδραάμ κατά άλλοφύλων, μάλλον δε δσους έαυτῷ συν-εστράτευσε, τοσούτους ὁ Χριστός μεθ' ἐαυτοῦ ῶπλισε κατά τῶν αἰρέσεων. Τριακόσιοι δεκαοκτὼ ἐπίσκοποι ἐν Νικαία · κάκει τριακόσιοι δεκαοκτώ οἰκέται του 'Αδραάμ οίχογενείς. Διά τί οίχογενείς είπεν; Είχε γάρ και άργυρωνήτους άλλά το γνήσιον έδειξε της οίκίας. Καὶ νῦν ωνήτους · άλλά το γνησίον εδείξε της δικίας. Και νου Χριστός ἐστράτευσεν ούχ ἀπλῶς πάντας, ἀλλά τοὺς οἰκογενεῖς, τοὺς κηρύττοντας τὸν ὅντα τὸν ἐξ ὅντος, τὸν ζῶντα τὸν ἐκ ζῶντος, τὸ φῶς τὸ ἐκ φωτός. Τί λέγεις φῶς καὶ φῶς ; ποία διαφορὰ ζωή καὶ ζωή ; ποίον τὸ διάφορον ; Καὶ τὸ θαυμαστὸν, ὁ Πατήρ φῶς ἐλέχθη, ὁ δὲ Υἰὸς μετὰ προσθήκης. Λέγει 'Ἰωάννης 'Ο Θεὸς φῶς ἐστι' περὶ δὲ τοῦ Υἰοῦ' Ην τὸ φῶς τὸ ἀληθικόν. 'Ο Πατήρ ἀπολελυμένως ἐκλήθη φῶς. [577] Ἐπειδή γὰρ κατὰ τῆς ποῦλελυμένως ἐκλήθη φῶς. [577] Ἐπειδή γὰρ κατὰ τῆς ποῦ Παρακό βεάτητος οὐ παγέως στοσιεύονται αἰρετικαὶ απολελυμένως έχλήθη φῶς. [577] Έπειδη γὰρ κατὰ τῆς τοῦ Πατρὸς θεότητος οὐ ταχέως στρατεύονται αἰρετικαὶ τόλμαι, εἰ καὶ τὰ μάλιστα κατὰ Χριστοῦ τολμώμενα εἰς Πατέρα ἀναφέρει την ὕδριν, ἀλλ' ὅμως τὸ ωμολογημένον ἀπλῷ κατασκευάζει λόγω ἡ Γραφη, τὸ ἀμφιδαλλόμενον όχυροῖ τῆ ἀληθεία. Φῶς ὁ Πατηρ, καὶ οὑ μετὰ προσθέχης· ἀρκεῖ γὰρ κηρυχθεὶς γνωρισθῆναι. Φῶς ὁ Υἰός. Τνα μή τις εἰπη, ὅτι φῶς μὲν νοερὸν ἐκεῖνο, τὸ δὲ ἔτερον νόθον, Φῶς ἀληθιτόν. Πάλιν ἴνα μή τις εἶπη, ὥσπερ ςῶς ὁ ἡλιος, καὶ φῶς ἡ σελήνη, ἀλλὰ τὸ μὲν μέγα φῶς, τὸ δὲ μικρὸν φῶς· οὕτω καὶ ὁ Πατηρ φῶς λάλὰ μέγα οῦτω καὶ Υἰὸς φῶς, ἀλλὰ μικρόν· ἰνα μή ταῦτα λὲγη, 'Hσαῖας προλαμδάνει· Γῆ Ζαδουλων, καὶ τῆ Νεφθαλείμ, όδὸς θαλάσσης, πέραν τοῦ Ἰορδάνου, Γαλλιαία λείμ, όδος θαλάσσης, πέραν τοῦ Ιορδάνου, Γαλιλαία των έθνων, ο λαός, ο καθήμενος έν σκότει, φως είδε μέγα. Εί δ θεὸς φῶς ἐστι, καὶ φῶς μέγα, ὁ θεὸς μέγας. Εὶ ὁ θεὸς çῶς ἐστιν, ὡς γέγραπται παρὰ Ἰωάννου, ὅτι Ὁ Θεὸς çῶς ἐστιν· εἰ ὁ θεὸς τὸ çῶς μέγα, θεὸς την μακαρίαν ελπίδα και επιφάνειαν της δύξης τοῦ μεγάλου Θεοῦ, και Σωτήρος ημών Ίπσοῦ Χρωτοῦ. Μέγας ὁ Θεὸς, μέγας Κύριος, ὡς φησι Δαυίδ· Μέγας ὁ Κύριος ημών, και μεγάλη ἡ Ισχύς αὐτοῦ. ᾿Αλλ ἐπειδη Ισχύς και δύναμις ταὐτὸν (Χριστὸς γὰρ Θεοῦ δύναμις), Μέγας ὁ Κύριος ημών · ὡςεὶ Ελεγε· Μέγας ὁ Πατήρ, μεγάλη και ἡ δύναμις αὐτοῦ. Μεγαίη Ισχύς ὁ Τὶὸς, ἐπειδή μεγάλη δύναμις καὶ το Πνευμα τὸ άγιον, ὡς φησιν ὁ Σωτήρ τοῖς ἀποστόλοις · Καθίσατε εἰς Ίεσυσαλήμ, ἔως οῦ ἐνδύσησθε δύναμιν ἐξ ῦψους. Ἦλλ ὅρα τὶ σοφίζονται τὴν δύναμιν. Ἐστι, φησίν, σύναμις, ὡς πλούτου Εχουσα ἐπαγγελίαν. Τὸ γὰρ Πνεϋμα οὐκ είρηται, φησί, Θεος, ἀλλά ἀρβαδών Θεοῦ · καὶ πῶς ἄκουε· Ὁ ἀρβαδών μέρος ἐστὶ δώρου, οὐδὲ ὁλόκληρον δῶρον, ἀλλὰ μέρος τοῦ ὅλου. Γέγραπται γάρ, φησί, περὶ την μακαρίαν ελπίδα και επιφάνειαν της δόξης του άχουε. Ο άρραδών μέρος έστι δώρου, ούδι δλόκληρον δώρον, άλλά μέρος τοῦ δλου. Γέγραπται γάρ, φησί, περί τῶν ἀποστόλων Σφραγισθέντες ἐν Πνεύματι τῆς ἐπαγελίας τῷ ἀγίφ, δ ἐστιν ἀρραδών τῆς κληρονομίας ἡμῶν. Όρα, φησίν, ὅτι δῶρον ἐστι Θεοῦ, καὶ οὐ Θεός. "Ωστε οῦν δῶρον καὶ ἀρραδών μέρος ἐκ τοῦ ὅλου. 'Εὰν οῦν ἱδης καὶ τὸν. Θεὸν μέρος λεγόμενον, καὶ οὐχ δλον· καὶ δῶρον, καὶ οὐχ ὅλον· τὶ λέγει γάρ; 'Ο δὲ ἀρραδών τῆς κληρονομίας. Τίς ὁ ἀρραδών τῆς κληρονομίας; 'Η κληρονομία; τίς ὁ ἀρραδών τῆς κληρονομίας; 'Η κληρονομία δῶρόν ἐστι τοῦ τὴν κληρονομίας; 'Η κληρονομία δῶρόν ἐστι τοῦ τὴν κληρονομίαν ὅεδικότος, οὐκ αὐτὸς ὁ κληρονομούμενος. Λέγει τοίνυν· 'Ο ἀγραδών τῆς τὸς ὁ κληρονομούμενος. Λέγει τοίνυν 'Ο άρραδών τῆς **πληροτομίας ήμων το Πνεύμα. Εί το κληθήναι το** Πνεύμα άρβαδώνα σκανδαλίζει σου την ψυχήν, εάν ίδης και τον Θεόν κληρονομίαν λεγόμενον, τι ποιείς; Πρόσεχε ἀχριθῶς, πος οὐ μόνον χληρονομούμενον, ἀλλά καλ αὐτον κληρονομίαν λεγόμενον. Ακουε τοῦ Δαυΐο λέγοντος, Κύριος μερίς της κληροτομίας μου. Ό θεός μερίς κλη-ρονομίας το Πνευμα άρραδών κληρονομίας. Εί ποιεί ελάττονα τον Υίον η τον Πατέρα το λέγεσθαι μερίδα κληρονομίας, έλαττοί και του Πνεύματος την άξιαν το καλεϊσθαι άρραδων κληρονομίας. Λέγει Δαυίδ άλλαχου 🕆 Κύριος μερίς μου έτ τη ζώττωτ. Μερίς μου, τίνος μερίσαντος; Εί γαρ είς, ούχ όλος. Εί λέξεων εί θηρατής, και ού νοημάτων έξεταστής, ούδεν κωλύει σε και τον Πατέρα Θεον βλασφημήσαι, όν δοκείς σέδεσθαι. Κύριος και της της κάριος μου ταί, Μερίς μου εί έν

γη ζώντων. Διά τι δε λέγεται ή αὐτογενής δύνας ρίς και κληρονομία; Έπειδή τον Θεόν αιρέσει δεχόμεθα, και ξκαστος, ό μεν την πλάνην αιρείπτον Θεόν δέγεται, και γίνεται μερίς τοῦ πιστοῦ θείς Θεός. Οίον τι λέγω. Γέγραπται τοῖς Λευται Εσται σοι μερίς έπι τῆς γῆς. Κύριος γὰρ μερίς Ει ὁ Θεός λεγόμενος μερίς οῦ σκανδαλίζει σε. τὸ ι τὸ ἄγιον ἀρραδών λεγόμενον διὰ τί σκανδαλίζει ς

ζ'. Περιέλωμεν πάσαν σύγχυσιν άπιστίας, και δε ζ. Περιέλωμεν πάπαν σύγχυσιν άπιστίας, καὶ δεί την ἀσύγχυτον πίστιν. Έως πότε βαρυνεῖς σου τὸ δίαν, αἰρετικὲ, ὡς Φαραώ; ἔως πότε οὐ [578] ζυ τεῖς τὰ θεῖα ρήματα ; "Εχεις λογισμὸν ζυγὸν ἐν ἰς τὰ θεῖα ρήματα τοῦ Σωτῆρος · νόει ποἰὰ ὶ περὶ σαρκὸς, ποῖα τὰ περὶ θεότητος · νόει τὰ πε ὰξίας, νόει τὰ περὶ τῆς οἰκονομίας, ἴνα μὴ λεχ περὶ σοῦ τὰ ἐν τῷ προφήτῃ περὶ τοῦ Χαναάν λεγ Χαναάν, ἐν χειρὶ αὐτοῦ ζυγὸς ἀδικίας, ἡ γαναδυναστεῦς εν. Καὶ Λανίδ. Πέλην μάτμου. καταδυναστεύειν. Και Δαυίδ, Πλην μάταιοι των ανθρώπων· των αίρετικών εν ζυγώ του δε Κατέχεις ζυγόν, καὶ φθείρεις τὸ δίκαιον; Βλέπε γὸν του Σωτῆρος Εγώ καὶ ο Πατὴρ εν έσμε τὸ ἄνισον; Βλέπε τὰς πλάστιγγας του θείου λόγ έωραχως έμε, εώραχε τὸν Πατέρα μου. Ποῦ 1 άγον, που το άνάγον; Βλέπε τον Πατέρα έλευθε και τον Υίον έλευθερουντα, ως αυτός λέγει 'Εά Υίὸς ὑμᾶς ελευθερώση, δουλοί έστε και Παι γοντος: 'Ο νόμος τοῦ Πνεύματος τῆς ζωῆς ἐν Ἰησοῦ ἡλευθέρωσε με. Εἰ Πατηρ ἐλευθεροῖ, σιν, άλλὰ τὸν Ελεγχον φεύγοντες. ᾿Αληθῆ διόρθα λεις; Ἡκουσας πολλάκις τῆς μεγάλης διόσσι ἡκουσας περὶ ἡθῶν · διώρθωσά σου τὸ ἡθος · ἀλλὰ τρένον ὑπὸ τοῦ Κυρίου · Ἡλθεν Ἰωάντης, μήτ' ἐμήτε πίτων · λέγουσι, Δαιμότιον ἔχει · ἤλθεν τοῦ ἀνθρῶπου ἐσθίων καὶ πίτων · λέγουσι, Ἰαπο σάσος καὶ σίνον · λέγουσι, Τος σάσος καὶ σίνον · διόλυ ἀσλένου ἐσθιων καὶ σίνον · λέγουσι, Ἰ πος φάγος και οινοπότης ούδεν άρεσκει τή Έαν είπης περί ήθους, λέγει, Έγω περί πίστευς Εν είπης περί ηθους, λεγει, Έγω περί πίστεως περί τρόπων ἀχούσαι. Διά τοῦτο τὸ παιδιώδες τ κίας ραπίζων ὁ Σωτηρ Ελεγεν. Ηὐλλησαμεν ὑμ οὐχ ὡρχησασθε · ἐθρηνησαμεν, καὶ οὐχ ἐχό Ηὐλησαμεν · λόγω ἀγίω, λόγω φωτεινῷ τὴν τῶ κατάστασιν ἡκούσατε · Εθρηνησαμεν · λόγω ἐι ὁδυνωμένω, θρηνοῦντι ὑμῶν τὴν ἀπιστίαν · χ ἡκούσατε, οὐτε τὰ περί ὑμῶν ἀχούσαντες, ὡρχι οῦτε τὰ χηθ ἀιράσεων ἀχούσαντες ἐπτυθέσσες οῦτε τὰ χηθ ἀιράσεων ἀχούσαντες ἐπτυθέσσες στο δίσε τὰ καθ ἀιράσεων ἀχούσαντες ἐπτυθέσσες και διαθέσεων ἀχούσαντες ἐπτυθέσσες και διαθέσων και διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθέσων ἐν διαθ ούτε τὰ καθ' αίρέσεων ἀκούσαντες, ἐπενθήσατε. ο Βαπτιστής · λέγουσι · Δαιμόνιον έχει · και ούκ κτεί ὁ Βαπτιστής, άλλά τοῦ έργου έχεται. Όρξι τον και τὰ αὐτὰ πάσχοντα τῷ Σωτῆρι. Περὶ τοῦ ρος έλεγον οὶ Ἰουδαίοι Δαιμόνιον έχει, καὶ μαὶ αὐτοῦ ἀκούετε; Οὐχὶ μακάριός ἐστιν ὁ Χρι έχεινος, ότη ίση ύδρει ύποπίπτων τη Δεσποτική λος χηρύττει άλήθειαν, και λέγει αύτῷ Φηστος. Ι Παῦλε, τὰ πολλά σε γράμματα εἰς μα**riar z**i πει. Μανία γάρ φαίνεται τοῖς μη καθεστηκόσι τ φρονα. Ὁ δὲ, Οὐ μαίνομαι, φτσὶ, κράτιστε 4 αλλά ρήματα σωφροσύτης καὶ δικαιοσύτης φ μαι. Όρας την Ενθεον παρρησίαν, την μανίαν μεν σθείσαν, σωφροσύνης δε λαμπροτέραν; 'Ακούει Ια ό Βαπτιστής, ότι δαιμόνιον έχει, ως ήχουσαν οί ά προφήται δαιμονιώντες. 'Απέστειλέ ποτε Έλισε προφήτης ίδιον μαθητήν προφήτην, καὶ λίγιι δ "Απελθε καὶ ευρήσεις 'Ιηού τον άρχοντα' λίδι τὸν ἰδία, καὶ εἰπέ αὐτῷ' Τάδε λέγει Κύριος δ 'Ισραήλ' 'Ιδού κέχρικά σε εἰς βασιλέα' καὶ κ έπ' αὐτὸν τὸ κέρας τοῦ έλαίου, καὶ χρῖσον κὸτὸ επ αυτον το περας του επικου, ποι χρισο βασιλέα. 'Αποστέλλει προφήτης μαθητήν προφ λαμδάνει τον άρχοντα τότε γάρ ούκ ήν βασιλεύς άλλ' άρχων του βασιλεύοντος λέγει αὐτῷ 'ΕΝΕ καὶ λαδών αὐτον ίδία, καὶ τὰ βήματα λέγει, πεὶ τὰ καὶ λαδών αὐτον ίδία, καὶ τὰ βήματα λέγει, πεὶ τὰ ρατι χρίει και ως έχρισεν, έφυγεν, άνεχώρησε. Μ σιν οι συνάρχοντες τῷ Ἰηοῦ πρὸς αὐτόν Τι 11817 τος πρός σε ο επίληπτος; άντι του, 'Ο δαιμονιώ

in hereditatem consequetus est. Ike apud Deum sese purgans dicebat, Mulier quam dedisti mihi, hæc mihi dedit, et comedi (Gen. 3, 12). O defensionem veniam non habentem! Ilia dixit: Comede; ego dixi, Ne comedas. Cur mulierem audisti, Deumque despexisti? Sed non talis fuit beatus Job. Qualis ergo? Cum incropatione dixit: Quasi una ex insipientibus mulieribus logunta es. Vir erat in terra Ausitide, nomine Job (Job 2. 10). Cur etiam regionem nominavit? Propter te, ut discas, ne peccatorum quidem contubernium justum posse ad peccatum deducere, sed piorum propositum firmum stabilemque animum postulare. Est enim hæc Arabia: regio plena incolis improbis et corruptis. Omnes iniqui erant, omnes Dei hostes, omnes profani, omnes superbi, ab Esaŭ orti, peccatis scatentes; sed tantum impietatis pelagus pietatis facem non potuit exstinguere: regio improborum non potuit perseverantiæ decorem suffocare. Ideo ad hunc accedere diabolus tentavit. Quare? Quia videbat eum eleemosynis magis quam divitiis abundare. Audi enim eum sine mendacio dicentem : Oculus fui cæcorum, et pes claudorum (Job 29 15); et iterum : Ego super impotente flevi, ingemui autem virum videns in necessitatibus (Job 50. 25). Nec modo verbis , sed etiam operibus ditescebat, thesaurus beneficentiæ deprehensus erga egenos. Quid cuim alibi ait? Non exivit de domo mea egenus sinu vacuo: os viduæ benedixit mihi: de vellere autem ovium meurum calefacti sunt humeri pauperum (*Ibid*. 31. 34. *et* 29. 13. *et* 31. 20). Manifestum itaque est ipsum omnino divitem fuisse, thesaurum totum, verbis, operibus, eleemosyna, patrocinio pauperum, auxilio egenorum. Sed vide quid faciat diabolus. Primo omnes illius facultates abripit, ac demum liberos aufert. Camelorum greges primo sustulit, secundo greges ovium, asinos magno numero, boum maximum armentum; omnia abstulit, demumque liberos. Quare? Diligenter attende. Primo abstulit ei omues facultates, postmodum liberos; hereditaria bona, et postea heredes ipsos sustulit, ut omni ratione ipsum ctiamque per filios affligeret. Primo facultates abstulit, primo hereditaria bona heredibus viventibus abripuit; nt filis filiabusque superstitibus, per possessionum jacturam, letale acciperet justus moestitiæ vulnus. Cogitabat enim malignus dæmon, ne, si liberi periissent antea, de jactura facultatum nullum sensum haberet. Sed ille vere adamas et generosus athleta, qui multum cæsus, in omnibus coronatus est, qui multa accepit in se tela, et per eadem ipsa tela diaholum confodit, qui armis justitize a dextris et a sinistris instructus, non doluit, non lacrymas fudit, non commotus est; sed neque de bonorum pernicie fractus est, neque in liberorum morte pietatis jacturam fecit, sed mansit quasi turris firma, altis nixa fundamentis, atque ad ipsos firmiter attingens cælestes fornices. Venit prior nuntius et dixit Jobo: Juga bomm arabant, et venerunt prædones, et tulerunt ea, et pueros intersecerunt gladio. Adhuc eo loquente venit alius nuntius, et dicit ci : Ignis cecidit de cælo, et oves tuas pastoresque consumpsit (Job 1. 14-16).

2. Vide guid facial diabolus. Ut enim vidit eum ad primam et secundam plagam fortiter stantem, neque omnino cruciatibus dimotum ; oppugnatum, nec vulneratum : tale quid machinatur. Ignem ex aere jacit, nt opinetur is ignem de culo mitti, et putans Deum se de celo impugnare, in ipsum blasphemaret, qui se sine ullo peccato suo sic injuste oppugnaret. *Ignis* , inquit, de celo cecidit, et oves tuas pastoresque consumpsit. Adhuc eo loquente venit alius mantius, et dixit Jobo : Equites fecerunt tres turmas , et circumdederunt camelos, ceperunique illos, et pueros occiderunt gladiis (Job 1. 17). Sed in his cliam omnibus perstitit hea-tes Job quasi columna immobilis, quasi turris firma, quasi athleta invictus, immotus, firmus, magis percutiens, quam percussus. Cum quis cuim inutiliter lahorat, sepe pugnans nullo fructo, sepe dimicans, munquam superaus, ipse est qui flagella magis contra fritos conatus euos excipit. Adhuc co loquente renit

alius nuntius. Assiduum bellum, sed vanum inferenti; frequentiora tela, sed splendidiora præmia. Non sinit eum vel usque ad boram respirare, ne quid pro insita pictate luctator saplenter exengitet. Immisit omnia tela , neque athletam vicit : evacuavit pharetram suam, nec ipse dolore evacuatus est. Confandantur iniqua agentes supervacue ( Psal. 24. 4). Quandoquidem ille aversus est, humiliatus, pudefactus, qui multum dimicavit, et in omnibus victus est. Misit enim adversus pastores, adversus bucolia, adversus oves, adversus camelos, adversus filios, adversus filias, adversus domum, adversus corpus; per ami-cos, per famulos, per vermes, per ulcera, per saniem. Omnia evacuavit, nec tamen pietatem læsit. Murum perfodit, nec thesaurum abstulit. Quotquot habuit mundi tyrannus jacula emisit, per ignem, per gladios, per ruinam, per captivitatem, per sanguinem. Omnia tetendit, et pugilem fortiorem reddi-dit. Quamobrem propheta exclamat dicens : *I nimici de*secerunt frameæ in finem (Psal. 9. 6). Fortassis et ad ipsum dicitur : Durum tibi contra stimulum calcitrare (Act. 9. 5). Diripuit omnes pecunias et facultates, substantiamque. Et quid ultimus nuntius? Filiis et filiabus tuis comedentibus et bibentibus in domo fratris sui senioris, repente ventus venit ex deserto, el concussit quatuor angulos domus, quæ corruens oppressit li-beros tuos, ct mortui sunt (Job 1.18.19). Et ut discas, dilecte, hominem non fuisse eum, qui hare Joho narrabat, sed ipsum diabolum in hominis speciem transformatum, diligenter adverte quod dicitur. Filiis tuis et siliabus tuis comedentibus et bibentibus apud fratrem suum seniorem, derepente venit ventus ex deserto, et concussit quatuor angulos domus, quæ corruens op-pressit liberos tuos, et mortui sunt. Unde nosti, dic milii, ventum venisse ex deserto, et concussisse quatuor angulos dómus? Homo es, et quomodo vidisti ventum? quibus oculis percepisti? quomodo quatuor angulos concussit ventus? Si homo es, et intra domum cras, omnino te domus cum aliis oppressisset : quod si foris eras, quomodo ea quæ intus sint, gesta vidisti? Si autem spiritus es, quisnam sis indica, acque hominis formam præ te feras. Filiis, inquit, et filiabus tuis comedentibus et bibentibus apud fratrem suum seniorem. Vide quomodo omni sapientia intelligentiaque repletus erat beatus Job, et quo pacto filiorum amicitiam stabiliebat. Cogitabat enim Cainum et Abelem duos fuisse fratres, solos in orbe exsistentes, nullas habentes belli causas : omnis enim terra communiter in utriusque potestate crat : et tamen honori Abelis Cain invidens, interfecit fratrem. Idcirco beatus Job pro occultis filiorum Deo sacrificium quotidie offerebat, mane surgeus ac dicens : Ne forte cogitaverint mala filii mei adversus Deum in cordibus suis (Job 1. 5); pro iis vero, qua vel contentione verborum vel rixa contingerent, quotidie simul epulari curabat, existimans, si quid simultatis enatum esset, fore ut mensæ ciborumque consortium inter illos amicitiam conciliaret, dissidiaque eliminaret, marus frequenti mensæ consortio simultates deponi. Verum honi osor diabolus in hujusmodi tempore pucros nulli peccato obnoxios perdere moliebatur: tem pore scilicet meridiano, cum omnes simul congregati crant, quando pace mutua fruebantur, tunc implacabile contra eos bellum excitat. Illi amicitiam, hic gladium acuebat : illi caritatem ædificabant, hic domum subvertebat. Factaque est endem hora domus sepulcrum, mensa calamitatis cymba, et pastoralis caula maufragium, ovesque cuncta a feris capta sunt. Quid ergo strepuns ille? Non confusus est, non concidit. Quod ejus facinus laudabo? qualis sermo sufliciet, qualis sufficiet ad hac recensenda conatus? O generosam et beatam animam! o patientiam ingentem! Vere, dilecti, confundor spiritu, conscientia turbor, coronatum videns Johani. Sed magis confundor enau videns coronatum, quam tunc ille cum filiorum casum respiceret : confundor anima ; puto autem et vos itidem affectos esse. Quomodo ergo talem tantamque

563 SPURIA.

beat, quemadmodum prisci illi prophetæ dæmoniaci sunt appellati. Misit aliquando Elisæus propheta discipulum suum prophetam, his verbis: Vade, et invenies Jehu principem : abduc eum seorsim, et dic illi: Hac dicit Dominus Deus Israel: Ecce unxi te in regem; et effunde super illum cornu olei, et unge eum in regem (4. Reg. 9. 2. 3). Mittit propheta discipulum prophetam; principem adit. Tunc enim rex non erat Jehu, sed sub rege princeps, Ait illi : Veni seorsum, et abductum his alloquutus est, et ex cornu unxit: post-quam unxerat, aufugit, secessit. Dicunt ad Jebu car-teri principes: Qua de causa lymphatus ille te adiit (Ibid. v. 11)? ac si dixissent, Cur venit hic dæmomiacus? Cur te lymphatus ille adiit? Sic ab initio pro-I hetæ contumeliis afficiebantur, sic et apostoli. Cur ad te venit ille lymphatus? Ille metuens ne de regno verba facienti sibi periculum esset (rege enim solium occupante, non sine periculo regnum in alium transfertur), respondit: Vos scitis ejus garrulitatem et nu-qacitatem (1bid.). Assentiebatur ille non sententiæ, sed voci. Nostis ejus garrulitatem. Deinde illi intelligentes, veritatem numquam irrideri, qui irriserant,

veritatem ediscere satagunt: Non æquum est bant, id nobiscum non communicari. Injuria amicos, arcanum illud perperam celas. Si lymp est, cur quæris lymphati dicta? Inique agis, J nisi nobis id renunties. Malitia virtutem des et anxie persequitur illam. Ut dæmoniacum da verant, ita dicta ejus ut vera explorahant. Quid indicavit, dicito. Abduxit me seorsum, et effu me cornu olei. Veritatis vim adverte, quomodo ria, quæ prius irridehatur, ad sui adorationem xerit : quomodo propheta ille lymphatus ipsis bus fortior fuerit. Dicit, Abduxit me seorsum, fudit super me cornu olei : altaque voce prin dixerunt, Vivat rex Viden' quomodo illi simul phetiam irriserint, et admirati sint : damnaver crediderint? Dæmoniacum vocabas, et a dæmo unctum regem appellas? Sic neque nos, neque p nostros, neque posteros obstupescere par est, si contumeliosum ab hæreticis audire contingat. nam nos pro Christo glorificemur, ut cum Ci glorificemur, cui gloria et imperium in sæcula. A

#### **MONITUM**

e Hisce quatuor in Johum orationibus perineptis, inquit Savilius, quæ tamen per omnes fere bi thecas reperiuntur, Lælius Tifernas interpres quintam addit, quæ nihil aliud est quam ἀπάνθισμα ὑπομονῆς, suo demum loco repræsentandum. > Ineptas jure dicit Savilius, nec est quod plurimus dei

## IN JUSTUM ET BEATUM JOB, SERMO PRIMUS (a).

1. Annuus nobis hodie venit orbis athleta, venit nobis stupendus ille angelisque par certator, qui multas a diabolo plagas, multa a Deo testimonia accepit, multisque præmiis a spectatoribus angelis donatus est. qui multis vulneribus affectus ab inimico, magnifice coronatus a Deo in orbe ostensus est. Ita enim ipsum alloquitur : Putas me aliter tibi responsum dedisse, quam ut justus appareres (Job 40. 8)? Quis ergo bellatorem hujusmodi pro merito laudaré possit? quis paria ge-stis ejus bravia nectere audeat? quis tentabit immensum laudum pelagus ingredi? Quemadmodum enim nemo sanæ mentis tentaverit pelagus gressibus humanis trajicere, sic nemo sapiens etiam inter doctores ausit umquam tentare promeritas generosæ beatissimæque illius animæ laudes auditoribus efferre. Illius enim gesta humanam omnem exsuperant sapientiam: illius certamina omnes coronas superant. Angelica ergo egemus lingua, quo summis, ut ita dicam, digitis vas unguentarium illud tangentes, totam simul ecclesiam repleamus. Nam si vas illud Jobi vel tangere aggrediamur, vel paulisper movcamus, statim ex unguento odoris fragrantia impletur ecclesia. Audiamus igitur historiam de illo dicentem : In omnibus his quæ ipsi acciderunt nihil peccavit Job labiis contra Dominum (Job. 1. 22). Vidistin' testimonium angelorum laudes excitans? vidistin' testimonium diabolum cum conatibus ejus confundens? In omnibus his quæ ipsi contigerunt nihil peccavit. Hoc Dei testimonium per omnem ecclesiam, quasi unguentum pretiosum, auditores letificat. O vas pretiosum in uno Arabiæ loco reconditum, ac per totum orbem bonum unguenti odorem emittens! o vas sexcentis lapidibus, et plagis ct telis a diabolo impetitum, non effuso unguento!

(a) Hic sermo et tres sequentes collati sunt cum Codicibus Regiis 1819, 1963, 1964, Colbertino 974.

Plurimus fuit diabolo labor, ut vas illud conte unguentumque pietatis perderet : curavit nemi tetrum ulcerum odorem unguenti fragrantiam o rare. Nam et illius corpus ex sanie vulnerum u emittebat odorem; sed mansit vas vulneratum amisit unguentum, ut et nos opportune illi dica Unquentum effusum nomen tuum (Cant. 1. 2). ( pretium ergo est nudum athletam, ut certavit, dere, ut in admirabilem illam imaginem respicie ex ipsa rerum natura intelligamus, Deum, ut ost ret se in terra homines justos habere, qui noi per adulationem sicut Adam seducerentur, se mille cruciatus et verbera coronarentur, hoc s culum permisisse. Apostata, inquit, altum sapis, Adamum deceptum, et mulierem blanditiis sedu ex paradiso ejecisti : ecce hominem, qui sine pturæ mandalis vixit, et non scriptam naturæ k ex animi vi servavit. Adhibe mille blandimenta, lationes mille, tormenta totidem, non poteris opti hanc animam dimovere. Ecce primum hominem cisti ex paradiso. Vide nunc, tenta si potes, sterquilinio athletam supplantare. Sed paulo all si placet, repetamus historiam. Vir quidam eral h gione Ausitide, nomine Job. Et erat vir ille irrepre sibilis, justus, pius, verax, abstinens ab omni re a (Job 1. 1). Talis erat Adam antequam mulici temperaret. Ideo hic uxori non morem gerit, parem incidat casum. Ille indutus erat incorruptio ut noverat is qui formavit illum, et quia uxori por gessit, nudus, et damnatus fuit. Hie nudus en non credidit uxori, et quia uxori non credidit. licis coronis vestibusque indutus est. Ille qui m morem gessit, ex paradisi deliciis excidit, terras nas parientem effecit, mortemque in hereditaten cepit; hic quia uxori non obtemperavit, et a steri linio et a plagis liberatus est, regnumque calor

οῦτος τὶ ξίδε; Τι η 10ε πρός σε δ επίληπτος οῦτος: Οῦτω ἀπ' ἀρχῆς ὑδρίζοντο οὶ προφῆταὶ, οῦτω; οὶ ἀπόστολοι. Τι η 10εν ὁ επίληπτος ἐκεῖνος πρός σε; Φοσούμενος μὴ ἐξάχουστον ποιήση τὸ δνομα τῆς βασιλείας, καὶ κινδυνεύση (βασιλέως γὰρ βασιλεύοντος ἐκεῖκίνδυνον τὸ εἰς ἔτερον μετενεχθῆναι [579] τὴν ἀρχὴν), λέγει 'Υμεῖς οἰδατε τὴν ἀδολεσχίαν αὐτου καὶ τὴν φλυαρίαν αὐτοῦ. Ευνέθετο οὐ τῆ γνώμη, ἀλλὰ τῆ φωνῆ. Οἰδατε αὐτοῦ τὴν ἀδολεσχίαν. Εἰτα ἐκεῖνοι συνιέντες, ὅτι οὐδέποτε ἡ ἀλήθεια γελάται, αὐτοὶ οἱ καταγελάταντες πουδάζουσι μαθεῖν τὴν ἀλήθειαν ' Αδικόν ἐστιν, Ἰηού, ἐὰν μὴ ἀπαγγείλης ἡμῖν. 'Αδικεῖς τὰ τῶν φίλων κακώ; ποιεῖς κρύπτων τὸ μυστήριον. Εὶ ἐπίληπτός ἐστι, τί ζητεῖς τὰ τοῦ ἐπιλήπτου; 'Αδικεῖς, Ἰηού, ἐὰν μἡ ἀπαγγείλης ἡμῖν. 'Η κακία καταφρονεῖ τῆς ἀρετῆς, καὶ ἀγωνιὰ αὐτήν. Καὶ ὡς δαιμονιώντος κατεψηφίσαντο, καὶ

ιὸς ἀληθεύοντος τὰς λέξεις ἐδασάνισαν. Τὶ ἀπήγγειλὲ σοι, λέγε. Ελαδέ με ἰδία. Βλέπε ἰσχὺν τῆς ἀληθείας, πῶς ἡ γελασθείσα προσεχυνήθη δόξα, πῶς ὁ προφήτης ὁ ἐπίληπτος, καὶ νόμων ἰσχυρότερος ἐγένετο.Λέγει: Ελαδέ με ἰδία, καὶ ἐπέχεξ μοι τὸ κέρας τοῦ ἐλαίου · καὶ ἐπῆραν φωνήν οἱ ἄρχονέες, λέγοντες· Ζήτω ὁ βασιλεύς. Ὁρᾶς πῶς κατὰ τὸ αὐτὸ ἐγέλασαν τὴν προφητείαν καὶ ἐθαϋμασαν, καὶ κατεψήγείσαντο καὶ ἐπίστευσαν; Δαιμονιῶντα ἐλεγες, καὶ τὸν ὑπὸ τοῦ δαιμονιῶντος χειροτόνηθέντα βασιλέα καλεῖς; Οῦτως οὐ δεῖ ξενίζεσθαι οὐδὲ ἡμᾶς, ὁὐδὲ τοὺς ἡμῶν πατέρας, οὐδὲ τοὺς μεθ' ἡμᾶς, ἐἀν παρ' ἀἰρετικῆς γλώσσης ἀκούπωμεν τι τῶν εἰς ὕδριν συντεινόντων. Γένοιτο δὲ ἡμᾶς ὑπὲρ Χριστοῦ δοξάςεσθαι, ἴνὰ ἐν Χριστῷ δοξασθῶμεν, ῷ ἡ δύξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν.

# AD QUATUOR HOMILIAS IN JOBUM.

stremus esse illas spurias, et Joanne nostro indignas. Interpretationem tamen Latinam Lælii Tifernatis, quod ea intricata esset, rejecimus, novamque paravimus.

Ele tor bixator nat paxapier The Algor a's

c'. ΤΗχεν ήμιν ενιαύσιος σήμερον ο τῆς οἰχουμένης εθλητης: ἡχεν ήμιν ο ξένος καὶ τῶν ἀγγέλων ομότιμος καινιστης, ο πολλά παρά τοῦ διαδόλου τυπτόμενος, καὶ πολλά παρά τοῦ διαδόλου πληττόμενος, καὶ πολλά βραδεῖα παρά τοῦ διαδόλου πληττόμενος, καὶ πολλά βραδεῖα παρά τοῦ θεατῶν ἀγγέλων ὑκιδεχόμενος ὁ πολλά ὑπὸ τοῦ Τεχθροῦ μαστιβόμενος, καὶ μέγας στεφανίτης ὑπὸ τοῦ Θεοῦ εἰς τὴν οἰχουμένην ἀναδειχθείς. Οὕτω γὰρ αὐτὸς αὐτῷ διαλεγόμενος έλεγεν · Οἰει δέ με άλλως σοι κεχρηματικένται, ἀλλὶ ἡ Ἰνα ἀναφανῆς δίκαιος; Τἰς οῦν τὸν τοιοῦτον ἀριστέα κατ' ἀξίαν εὐφημῆσαι δύναται; τἰς ἀντάξια τῶν ἀνδραγαθημάτων αὐτοῦ βραδεῖα πλέξαι κατατολμήσει: τἰς ἐπιχειρήσει πρὸς διαειρον πέλαγος ἐγκωμίων ἀναδηναι; 'ῶς γὰρ οὐκ ἄν τις των νοῦν ἐχόντων κατατολμήσει ποτε τῆς θαλάσσης τὸ πέλαγος ἐγκωμίων ἀναδηναι; 'ῶς γὰρ οὐκ ἄν τις των σοφῶν καὶ λὶαν διδασκάλων ἐπιχειρήσει ποτὲ τοὺς κατ' άξίαν ἐπαίνου; τῆς γενναίας ἐκείνης καὶ τρισολδίου ψυῆς τοῖς [580] ἀκροιταῖς διηγήσασθαι. Πάσαν γὰρ ἀνθρωπίνην διερδάλλει στεφανηφορίαν τὰ τούτου παλαίσματα. Οὐκοῦν ἀγγελικῆς ἐπιδεόμεθα γλώσσης, ἴνα ὅκροις, ὡς εἰπελεντόλοις ἐφαψάμενοι τῆς μυροθήκης ἐκείνης, πασαν ὁμοῦ τὴν ἐκκλησίαν πληρώσωμεν. Μόνον γὰρ ἐκπιχειρήσωμεν ἄψιαθαι τοῦ ἀγγείου τοῦ 'Ἰώδ, καὶ μεκρὸν αὐτὸ διασαλεύσωμεν, εὐθος τῆς εὐωδίας τοῦ μύρου ἡ ἐκκλησία πληρούται. 'Ακούσωμεν τοίνυν τῆς ἱστορίας περλ αὐτὸ διασαλεύσωμεν, εὐθος τῆς εὐωδίας τοῦ μύρου ἡ ἐκκλησίαν πλυτώνους εὐθος τῆς εὐωδίας τοῦ μύρου διατοκισμου κατά πάσαν την εὐφημίαν τῶν ἀγγέλων διεγείρουσαν; εἴδες μαρτυρίαν τὸν διάδολον μετὰ τῶν ἐπιχειρημάτων αὐτοῦ καταισχύνουσαν; Ένπασι τούτοις τοῖς συμβεδηκόσιν αὐτῷ οὐδἐν ἡμαρτεκεμένου πολυτίμου εἰς ἔνα τόπον κατά τὴν 'Αραδίαν τωῦ ἀγγείων πολυτίμου εἰς ἔνα τόπον κατά τὴν 'Αραδίαν ἀποκειμένου, καὶ κατά πάσαν την οἰκουμένην τὴν εὐσιον πολυτίμου εἰς ἔνα τόπον κατά τὴν 'Αραδίαν τοῦ μύρου διαπεμπομένου! ὧ ἀγγείου μυρίοις λίθις καὶ πληγείς καὶ βέλεσι παρά τοῦ διαδόλου τυφθέντος, καὶ πληγείς καὶ βέλεσι παρά τοῦ διαδολου τοῦ διασος καὶ πληγείνου τῷ διασος την διασόνου τοῦ διαδολου τοῦ διασον τὸν διασον τὸν τ

δόλω κάματος, ίνα τὸ άγγεῖον συντρίψη, καὶ τὸ μύρον τῆς εὐσεδείας άφανίση καὶ ἐσπούδαζε διὰ τῆς δυσωδίας των τραυμάτων άμαυρωσαι του μύρος την εύωδίαν. Καὶ τών τραυμάτων άλλ ξμεινε χαι το άγγείον τραυματιζόμενον, και το μύρον μη απολλύμενον, ίνα και ημείς προσφόρως είπωμεν αυτῷ Μύρον έκκενωθέν δνομά σοι. Δέον ουν αυτὸν γυμνον, ως ἐπάλαιεν, ἀναστῆσα: νων καὶ μαστίγων στεφανουμένους, ταύτην συνεχώρησε γενέσθαι την δραματουργίαν. Άποστάτα, φησὶ, μεγαλοφονεῖς, ὅτι τὸν Ἰλδὰμ ἀπατήσας, καὶ την γυναίκα κολακεύσας, ἐξέδαλες τοῦ παραδείσου τὸδοῦ ἄνθρωπος δίγα προσταγμάτων Γραφής βιώσας, και τον άγραφον της φύσεως νόμον διανοία κατορθώσας. Προσάγαγε μυρίας θωπείας, μυρίας κολακείας, μυρίας βασάνους, εί δύνασαι την αρίστην ταύτην παρασαλεύσαι ψυχήν, ίδου, τον πρώτον άνθρωπον εξέδαλες του παραδείσου. Βλέπε νύν, έπιχείρησον, εί δύνασαι, κάν άπο κοπρίας του άθλητην ύπο τκελίσαι. Άλλ', εί δοκεί, ανωθεν όλίγον είς αύτην την Ιστορίαν αναδράμωμεν "Ανθρωπός τις ήν δυ χώρα τη Αυσίτιδι, ψ όνομα Ίωδ. Και ήν ο άνθρωπος **έκεινο**ς άμεμπτος, δίκαιος, θεοσεδής, ά. Ιηθινές, άπεγόμενος άπό παντός πονηρού πράγματος. Τοιούτος ήν και ό 'Αδάμ πρό του πειθήναι τη γυναικί Αιλ τούτο ούτος ού πείθεται τη γυναικί, την γένηται κατ' έκείνοι εκτίνος ένδεδυμένος ην άφθαρσίαν, ώς οίδεν ό πλάσας αύτον, και ίνα πεισθή τη γυναικί, γυμνός έγένετο, και κατεκρίθη. Ούτος γυμνός ήν, και ούκ έπείσθη τη γυναικί, και ένα μη πεισθή τη γυναικί, την τῶν ἀγγέλων στεφανηφορίαν ένεδύσατο. Έκείνος ίνα πεισθή τη γυναικί, και της τού παραδείσου τρυφης έξέπεσε, και την γην μητέραν άκανθών ποίησε, και θάνατον έκληρονόμησεν ούτος ίνα μή πεισθή τη γυναικί, και της κοπρίας και τῶν πληγών την έκουβερίαν έλαδε, και την εῶν ούρραν έκληρονόμησε βασιλείαν. Έκείνος άπολογούμανος. άμεμπτος, δίκαιος, θεοσεδής, αληθινός, απεχόμενος ρανών έκληρονόμητε βατιλείαν. Εκείνος άπολογούμενος

τῷ Θεῷ Ελεγεν. Η γυνή, ήν Εδωκάς μοι, αδτη μοι Εθωκε, και έφαγων. "Ο άπολογίας συγγνώμην ούκ έχούεδωκε, και έφαη: ν. ' Δ άπολογίας συγγνώμην ουκ έχου σις! 'Εκείνη είπε, Φάγε' εγώ είπον, Μή φάγε Διά τι ούν της γυναικός ήκουσας, και τοῦ Θεοῦ παρήκουσας; 'Αλλ' ούχ οῦτως ήν ο μακάριος 'Ιώδ. 'Αλλά πώς; Μετ' ἐπιπήξεως έλεγεν' "Ποπερ μία τῶν ἀφρόνων γυναικῶν ελάλησας. ' Ανθρωπος ήν ἐν χώρα τῷ Αὐσίτιδι. ῷ δνομα 'Ιώδ. Διά τί δὲ τὴν χώραν ἀνόμασε; Διά σὲ, ἵνα μάθης, ὅτι οὐχ ἡ συνουσία τῶν ἀμαρτωλῶν τὸν δίκαιον δύναται ποιῆσαι ἀμαρτησαι, ἀλλ' ἡ προαίρεσις τῶν εὐσεδούντων ὁφείλει στάσιμον και βεδαίαν Εχειν τὴν γώρ μην. Αῦτη γάρ ἡ χώρα τῆς [581] 'Αραδίας ἐστὶ μοχθηρῶν καὶ διεθαρμένων ἀνθρώπων οἰκιτήριον. Πάντες ἦσαν καλ διεφθάρμενων άνθρώπων οίκητηριον. Πάντες ήσαν παράνομοι, πάντες θεοστυγείς, πάντες βέδηλοι, πάντες υπερήφανοι, και του Ήσαυ ἀπόγονοι, και ταίς άμαρείαις χομώντες, άλλα τοσούτον πέλαγος τῆς άσεβείας ούχ ήδυνήθη κατασδέσαι τὸν λαμπτῆρα τῆς εὐσεδείας: ή τοσα τη χώρα των κακών ούκ ήδυνήθη το ώραζον απο-πνίξαι « της καρτερίας. "Οθεν τούτω προσπελάσαι ο διάδολος επεχείρησε. Διά τί; Έπειδήπερ Εθλεπεν αὐτον ταίς έλεη 1000ναις μαλλον ή τοίς χρήμασι πλουτούντα. "Αχουσον γάρ αυτού λέγοντος άψευδώς: "Ο εθαλμές ήμην των τυχλών, πους δε χωλών" και αυθις, "Εγώ έτι άδυτάτη ξελαυσα, έστέταξα δε ίδωτ άνδρα έν ἀνάγκαις. Καὶ οὐ μόνον διὰ των λόγων, άλλὰ καὶ διὰ των ξογων ύπερεπλούτει, θησαυρός όλος εύποιίας τοῖς διομένοις εύρισκόμενος. Τί γάρ φησιν άλλαχοῦ; θύκ ἐξήλθεν ἐκ τοῦ οίκου μου ἐπιδεόμενος κόλπω κενῶν ετόμα χήρας εὐ.λόγητε με άπό δε κουράς των προ-δάτων μου εθερμάνθησαν ώμοι πενήτων. "Ωστε δήλον, ὅτι διὰ πάντων ἐπλούτει θησαυρλς ὅλος, καὶ διὰ τῶν λόγων, καὶ διὰ τῶν ἔργων, καὶ διὰ τῆς ἐλεημοσύνης, καί διά τῆς προστασίας των πενήτων, και διά τῆς ἐπικουρίας των δεομένων. 'Λλλ' ὅρα τι ποιεί ὁ διάδολος: 'Αφαρπάζει πάντα τὰ ὑπάρχοντα αὐτοῦ ἀπ' αὐτοῦ πρότερον, και τελευταίον τα τέχνα λαμβάνει. "Ελαβε πρώτον τὰς ἀγέλας τῶν χαμήλων, ἔλαδε τὰ ποίμνια τῶν προδάτων, τὸν πολύν ἀριθμόν τῶν ὅνων, τὴν μεγίστην ἀγέλην των βοών πάντα άψείλετο, και το τέλευταϊον τά τέκνα. Διά τί; Πρόσεχε λοιπόν μετά πάση; άκριδείας Πρώτον Ελαβεν αυτοῦ πάντα τὰ υπάρχοντα, Επειτα τὰ τέκνα: έναδε τὰ κληρονομιαία πράγματα, Επειτα τούς κληρονόμους ήφάνισεν, ένα παντοίως αύτον καλ διά των τέκνιον πλήξη. Πρώτον ήρξατο την υπαρξιν άφανίζειν, πρώτον ξρέατο τὰ κληρονομιαϊα πράγματα ζώντων τῶν κληρονόμων άρπάζειν, ίνα των υίων και των θυγατέρων έστηχότων, διά την άπωλειαν των χτημάτων χαιρίαν λάδη ό δίκαιος της άθυμίας πληγήν: Ένενόει γάρ ὁ πονηρός δαίμων, μήποτε, των τέχνων προαπολλυμένων, μηδέ είς αίσθησιν Ελθη της άπωλείας των χτημάτων. 'Αλλ' ό δντως άδάμας και γενναίος άθλητης, ο πολλά τυπτόμενος, καὶ διὰ πάντων στεφανούμενος, ὁ πολλὰ βέλη δεχό-μενος, καὶ δι' αὐτῶν τῶν βελῶν τὸν διάδολον κατακοντίζων, ό διά τῶν ὅπλων τῆς δικαιοσύνης τῶν δεξιῶν καὶ άριστερών χαθοπλιζόμενος, ούχ ἐπόνησεν, ούχ ἐδάχρυσεν, ολκ ἐσαλεύθη, άλλ' ούτε πρός τὴν ἀπώλειαν των κτημάτων ἐκάμπτετο, οὐδὲ πρός τὸν θάνατον των τέχνων την εύσέδειαν εσυλάτο, άλλ' εμενεν ώσπερ πύργος άτίν νακτος, κάτωθεν επί της γης ερρίζωμένος και τεθεμε-λωμένος, και μέχρι αύτων των ούρανίων άψίδων ήσφα-λισμένος. Ήλθε πρώτος άγγελος, και λέγει τῷ Ἰώδ. Τὰ ζεύγη τῶν βοων ήροτμία, καὶ ελθύντες οἱ αίχμα λωτεύοντες, ήχμαλώτευσαν αυτά, και τους παίδας ἀπέκτειναν εν μαχαίραις. Έτι τούτου λαλοῦντος, ήλθεν ἔτερος ἄγγελος, και λέγει τῷ Ἰώδ. Πῆρ ἔπεσεν έλ τοῦ ουρανοῦ καὶ κατέκαυσε τὰ πρόσατά σου, καὶ τούς ποιμέτας κατέμιητε ομοίως. β'. Βλέπε τι ποιεί ό διάδολος. Έπειδη γλο είδει αὐτον

β΄. Βλέπε τί ποιεί ὁ διάδολος. Ἐπειδή γὰρ είδει αὐτὸν είς την πρώτην καὶ δευτέραν πληγήν γενναίως ἐστηκότα, καὶ μηδ δλως ἐκ τῶν βασάνων αὐτοῦ διαταλευθέντα, πλεμούμενον, καὶ μἡ τιτρωσκόμενον, μηγανάται τι τιοῦτον ποιήσαι. Ἐπιδάλλει πῦρ ἐξ ἀέρος, ἐνα δόξη τὸ πῶρ ἐξ οὐρανοῦ καταπέμπειθαι, καὶ ἔνα νομίσας, ὅτι ὁ θεὸς ἐξ οὐρανῶν αὐτὸν πολεμεί, βλασφημήση τὸν θεὸν, τὸν οὕτω ὀίγα τινὸς ἀμαρτήματο, ἀδίκω, αὐτὸν πολεμοῦνται Πύρ, φησιν, ἐκ τοῦ οὐρανοῦ ἔπευτε, καὶ κατε τῶν καὶ τοὺς ποιμένας. Ἐτι τούτου ελευντος, ἡιθεν ἔεερος ἀγγειος, καὶ είπε τῷ Ἰώσ

Ol Ιππείς ἐπείησαν ήμιν κεφαλάς τρείς, και ἐκύnlwour τὰς καμήλους, και ήχμαλώτευσας αὐτὰς, καὶ τοὺς παίδας ἀπέκτειταν μαχαίραις. 'Αλλὰ καὶ ἐν παι τοὺς παίδας ἀπέκτειταν μαχαίραις. 'Αλλὰ καὶ ἐν παι τούτοι; ἔμενεν ὁ μακάριο; 'Ιως, ωσπερ στύλος ἀπάλευτος, ωσπερ πύργος ἄπειστος, ωσπερ ἀγωνιστής ἀήττητος, ἀκαμπης, ἀνένδοτος, βαλλων μαλλον, ἢ βαλλόμενος, "Όταν γάρ [582] τις ἀνόνητα κάμνη, πολλά πολεμών καὶ μπολέ τοὶς ἀνονητα κάμνη, πολλά πολεμών καὶ μπολέν ἀκελον πολλάντιαν καὶ ἐκελον μών, καὶ μηδὲν ώφελων, πολλάκις μαχόμενος, καὶ μηδ' όλως περιγινόμενος, αὐτὸς μάλλόν ἐστιν ὁ τὰς μάστιγας κατὰ τῶν ματαίων αὐτοῦ πόνων ὑποδεχόμενος. Ετι τούτου λα λούντος, ή λθεν έτερος άγγελος. Συνεχής ὁ πόλεμος, άλλα ματαίος τῷ κάμνοντι πυκνότερα τὰ βέλη άλλά φαιδρότερα τὰ βραδεῖα. Οὐκ ἀφίησιν αὐτὸν οὐλ πρός ώραν άναπνευσαι, ένα μή τι κατά την ξιμφυτον ευσέδειαν του παλαιστού σοφόν τι λογίσηται. Επεμψεν όλα τὰ βέλη, καὶ ούκ ἐνίκησε τὸν ἀθλητήν - ἐκένωσεν αύτου την φαρέτραν, και ούκ εκενώθη της άλγηδόνος. Αίσχυνθήτωσαν οι άνομοῦντες διά κενής. Ἐπεὶ οῦν κάκείνος ο άπεστράφη τεταπεινωμένος, κατησχυμμένος, ο πολλά παλαίσας, καλ διά πάντων ήττηθείς. Έπεμψε γάρ κατά ποιμένων, κατά βουκολίων, κατά τῶν προδάτων, κατά τῶν καμήλων, κατά τῶν υἰῶν, κατά τῶν θυγατέρων, κατά της οίκίας, κατά του σώματος, διά τῶν φίλων, διά των οίκετων, διά των σχωλήκων, διά των φειλών, οια των οικετων, οια των σκωληκών, οια των τραυμάτων, διά τῶν Ιχύρων. Πάντα ἐξεκένωσε, καὶ τὴν εὐεδειαν οὐκ ἐλυσε. Τὸν τοῖχον διώρυξε, καὶ τὸν θησαυρόν οὐκ ἐξεκένωσεν. "Όσας εἰχεν ὁ τῆς οἰκουμένης τύραννος ρομφαίας ἐκίνησε, διὰ πυρὸς, διὰ ξιφῶν. διὰ χωματος, διὰ ἀίχμαλωσίας, διὰ αἴματος. Πάντα διέτεικε, καὶ τὸν ἀθλητὴν μαλλον ἀνδρειότερον ἐποίησε. Δι' ὁ δή καὶ ὁ προφήτης ἀνεδόα λέγων Τοῦ Ἐχθροῦ ἐξέλιποι al ρομφαίαι είς τέλος. Τάχα δε καλ πρός αυτόν λέγει Σκληρόν σοι πρός κέντρα λακτίζειν. Έλαδε πάντα τὰ χρήματα, τὰ κτήματα, τὴν ὑπαςξιν. Καὶ τί ὁ τελευταίος ἄγγελος; Τῶν υίῶν σου καὶ τῶν θυγατέρων σου ἐσθιζητων καὶ πινόντων εἰς τὸν οίκον τοῦ ἀδελφοῦ αύτων του πρεσθυτέρου, έξαίςνης ήλθε πνευμα έχ τῆς ἐρήμου, καὶ ῆψατο τῶν τεσσάρων γωνιῶν τῆς οἰκίας, καὶ κατέπεσεν ἡ οἰκία ἐκὶ τὰ καιδία σου, καὶ ἀπέθανον. Καὶ ἵνα μάθης, ἀγαπητὲ, ὅτι οὐκ ἡν ἄνθρωπος ὁ ταῦτα διαγορεύων τῷ 'ἰὼδ, ἀλλ' αὐτὸς ἡν ὁ διάδολος εσχηματισμένος εν άνθρώπου μορφή, μάθε μετά πάσης ακριθείας. Των υίων σου και των θυγατέρων σου έσθιόντων καὶ πινόντων παρά τῷ ἀδελοῷ αὐτῶν τῷ πρεσθυτέρω, ἐξαίφνης ἡλθε πνεῦμα ἐκ τῆς έρήμου, και ήψατο των τεσσάρων γωνιών της olzieς, και έπεσεν ή vixia έπι τα παιδία σου, και απέθανον. Πόθεν οίδας, είπέ μοι, ὅτι ἡλθεν ἐκ τῆς ἐρήμου, καὶ ἥψατο τῶν τεσσάρων γωνιῶν τῆς οἰκίας; "Ανθρωπος εί, καλ πως είδες το πνεύμα; ποίοι; οφθαλμοίς έθεασω αύτο τως δὲ καὶ ἡἡατο τῶν τεσσάρων γωνιών τὸ πνεῦμα; Εἰ ἄνθρωπος εἰ, καὶ ἔνδον ἡς ἐν τῆ οἰκία, πάντως ὅτι καὶ σὲ περιελάμδανεν ἡ οἰκία : εἰ δὲ ἔξω ἡς, πῶς ἔδλεπες τὰ ἔτω γιγνόμενα; Εἰ δὲ πνεῦμα εἰ, δεῖξον ὅστις εἰ, μὴ σχηματίζου εἰς ἀνθρωπου μορφήν. Τῶν νιῶν σου, ττὰ, καὶ ἐνθεωπου μορφήν. Τῶν νιῶν σου, ττὰ, καὶ ἐνθεωπου μορφήν. καί των θυγατέρων σου έσθιόντων και πινόντων καρέ τῷ ἀδε.ἰψῷ αὐτῶν τῷ πρεσσυτέρω. Βλέπε πῶς πάσης συνέσεω; και σοφίας πεπληρωμένος ήν ο μακάριος 'ιώ, καὶ πίος ἡσφαλίζετο την φιλίαν τῶν τέκνων. Έλογίσατο γάρ, ὅτι Κάϊν καὶ "Αδελ δύο ἡσαν ἀδελφοὶ, μόνοι κατά την οίχουμένην τυγχάνοντες, ούδεμίαν Εχοντες άφορμήν πολέμου, πασα γαρ ή γη κοινώς αμφοτέροις επ έξω σίας προέκειτο, και ούτω διά την τιμήν του "Αδελ φο νήσα; ὁ Κάῖν, ἀναστὰς ἐφόνευσε τὸν ἀδελφόν. Διὰ τοῦ τ ό μαχάριος 'Ιωό περί μεν των αδήλων θυσίαν χαθ' έχέστην ή μέραν προσέφερε τῷ Θεῷ, ἀνιστάμενος τὸ προί xx: λέγων. Μήποτε κακά ένενδησαν οι viol μου ε τη παρδία αυτών πρυς τον θεύν περί δε τών συμβεινίν των αύτοις, ή είς λόγον, ή είς φιλονεικίαν, έποιει αύπό; καθ, έκάστην ήμέραν μετ' άλλήλους έχωσι μικροψυχάν, ή οτι κάν τινα πρός άλλήλους έχωσι μικροψυχάν, ή τράπεζα και ή διάθεσις των άρτων ποιεί αυτούς είς ει λίαν μεταποιηθήναι, και την κακίαν την προσπεσώπο έξορίσαι, είδως ότι διά της τραπέζης της συνεχούς πάνα λύεται αύτοις τά προσπεσόντα μοχθηρά. 'Αλλ' ό μισκαλο; διάθολος εν τοιούτω καιρώ παρετήρει άπολίπι 13 trugen itrabilikota warota, en xarbin eut brauthobe:

h Sie tres mss. recte. Morel, and yap nanivos. Saril la

<sup>·</sup> Cuus τό ώρχιον άνθος άποπ.

in hereditatem consequitus est. Ille apud Deum sese purgans dicebat, Mulier quam dedisti mihi, hæc mihi dedit, et comedi (Gen. 3, 12). O defensionem veniam non habentem! Ilia dixit: Comede; ego dixi, Ne comedas. Cur mulierem audisti, Deumque despexisti? Sed non talis fuit beatus Job. Qualis ergo? Cum increpatione dixit : Quasi una ex insipientibus mulieribus loquata es. Vir erat in terra Ausitide, nomine Job (Job 2. 10). Cur etiam regionem nominavit? Propter te, ut discas, ne peccatorum quidem contubernium justum posse ad peccatum deducere, sed piorum propositum firmum stabilemque animum postulare. Est enim hæc Arabiæ regio plena incolis improbis et corruptis. Omnes iniqui erant, omnes Dei hostes, omnes profani, omnes superbi, ab Esaŭ orti, peccatis scatentes; sed tantum impietatis pelagus pietatis facem non potuit exstinguere : regio improborum non potuit perseverantiæ decorem suffocare. Ideo ad hunc accedere diabolus tentavit. Quare? Quia videbat eum eleemosynis magis quam divitiis abundare. Audi enim eum sine mendacio dicentem : Oculus fui cæcorum, et pes claudorum (Job 29 15); et iterum : Ego super impotente fleri, ingenui autem virum videns in necessitatibus (Job 50. 25). Nec modo verbis, sed etiam operibus ditescebat, thesaurus beneficentiæ deprehensus erga egenos. Quid enim alibi ait? Non exivit de domo mea egenus sinu vacuo : os viduæ benedixit milu : de vellere antem ovinin mearum calefacti sunt humeri pauperum (Ibid. 31. 34. et 29. 13. et 31. 20). Manifestum itaque est ipsum omnino divitem fuisse, thesaurum totum, verbis, operibus, eleemosyna, patrocinio pauperum, auxilio egenorum. Sed vide quid faciat diabolus. Primo omnes illius facultates abripit, ac demum liberos aufert. Camelorum greges primo sustulit, secundo greges ovium, asinos magno numero, boum maximum armentum; omnia abstulit, demunique liberos. Quare? Diligenter attende. Primo abstulit ei omnes facultates, postmodum liberos; hereditaria bona, et postca heredes ipsos sustulit, ut omni ratione ipsum etiamque per filios affligeret. Primo facultates abstulit, primo hereditaria bona heredibus viventibus abripuit; nt filis filiabusque superstitibus, per possessionum jacturam , letale acciperet justus moestitie vulnus. Cogitabat enim malignus dæmon, ne, si liberi periissent antea, de jactura facultatum nullum sensum haberet. Sed ille vere adamas et generosus athleta, qui multum cæsus, in omnibus coronatus est, qui multa accepit in se tela, et per eadem ipsa tela diaholum confodit, qui armis justitiæ a dextris et a sinistris instructus, non doluit, non lacrymas fudit, non commotus est; sed neque de bonorum pernicie fractus est, neque in liberorum morte pietatis jacturam fecit, sed mansit quasi turris firma, altis nixa fundamentis, atque ad ipsos firmiter attingens cælestes fornices. Venit prior nuntius et dixit Jobo: Juga boum arabant, el venerunt prædones, el interunt ea, el pueros intersecerunt gladio. Adhuc eo loquente venit alius nuntius, et dicit ci : Ignis cecidit de cælo, et oves tuas pastoresque consumpsit (Job 1. 14-16).

2. Vide guid facial diabolus. Ut enim vidit eum ad primam et secundam plagam fortiter stantem, neque omnino cruciatibus dimotum ; oppugnatum , nec vulneratum : tale quid machinatur. Ignem ex aere jacit, nt opinetur is ignem de culo mitti, et putans Deum se de cælo impugnare, in ipsum blasphemaret, qui se sine ullo peccato suo sie injuste oppugnaret. Ignis, inquit, de cælo cecidit, et oves tues pastoresque consumpsit. Adhuc eo loquente venit alius mintius, et dixit Jobo : Equites fecerunt tres turmas, et circumdederunt camelos, ceperunique illos, et pueros occiderunt gladiis (Job 1. 17). Sed in his cliam omnibus perstitit beatus Job quasi columna immobilis, quasi-turris firma, quasi athleta invictus , immotus , firmus , magis percutiens, quam percussus. Cum quis enim inutiliter lahorat, sa pe pugnans nullo fructo, sæpe dimicans, nninquam superais, ipse est qui flagella magis contra fritos conatus ouos excipit. Adhuc eo loquente renit

alius nuntius. Assiduum bellum, sed vanum inferenti; frequentiora tela, sed splendidiora præmia. Non sinit eum vel usque ad boram respirare, ne quid pro insita pictate luctator saplenter exengitet. Immisit omnia tela, neque athletam vicit: evacuavit pharetram suam, nec ipse dolore evacuatus est. Confinedantur iniqua agentes supervacue ( Psal. 24. 4). Quandoquidem ille aversus est, humiliatus, pudefactus, qui multum dimicavit, et in omnibus victus est. Misit enim adversus pastores, adversus bucolia, adversus oves, adversus camelos, adversus filios, adversus filias, adversus domum, adversus corpus; per ami-cos, per famulos, per vermes, per ulcera, per saniem. Omnia evacuavit, nec tamen pietatem læsit. Murum perfodit, nec thesaurum abstulit. Quotquot habuit mundi tyrannus jacula emisit, per ignem . per gladios, per ruinam, per captivitatem, per sanguinem. Omnia tetendit, et pugilem fortiorem reddidit. Quamobrem proplieta exclamat dicens : I nimici desecerunt frameæ in finem (Psal. 9. 8). Fortassis et ad ipsum dicitur : Durum tibi contra stimulum calcitrare (Act. 9. 5). Diripuit omnes pecunias et facultates, substantiamque. Et quid ultimus nuntius? Filiis et filiabus tuis comedentibus et bibentibus in domo fratris sui senioris, repente ventus venit ex deserto, el concussit quatuor angulos domus, quæ corruens oppressit li-beros tuos, ct mortui sunt (Job 1. 18. 19). Et ut discas, dilecte, hominem non fuisse eum, qui hare Joho narrabat, sed ipsum diabolum in hominis speciem transformatum, diligenter adverte quod dicitur. Filiis tuis et filiabus tuis comedentibus et bibentibus apud fratrem suum seniorem, derepente venit ventus ex deserto, el concussit quatuor angulos domus, quæ corruens op-pressit liberos tuos, et mortui sunt. Unde nosti, dic mihi, ventum venisse ex deserto, et concussisse quatnor angulos domus? Homo es, et quomodo vidisti ventum quibus oculis percepisti? quomodo quatuor angulos concussit ventus? Si homo es, et intra domum cras, omnino te domus cum aliis oppressisset : quod si foris eras, quomodo ea quæ intus sınt, gesta vi-disti? Si autem spiritus es, quisnam sis indica, ac-que hominis formam præ te feras. Filiis, inquit, et filiabus tuis comedentibus et bibentibus apud fratrem suum seniorem. Vide quomodo omni sapientia intelligentiaque repletus crât beatus Job, et quo pacto fi-liorum amicitiam stabiliebat. Cogitabat enim Cainum et Abelem duos fuisse fratres, solos in orbe exsistentes, nullas habentes belli causas : omnis enim terra communiter in utriusque potestate crat : et tamen honori Abelis Cain invidens, interfecit fratrem. ldcirco beatus Job pro occultis filiorum Deo sacrificium quotidie offerebat, mane surgens ac dicens: Ne forte cogitaverint mala filii mei adversus Deum in cordibus suis (Job 1. 5); pro iis vero, qua vel contentiono verborum vel rixa contingerent, quotidie simul epulari curabat, existimans, si quid simultatis enatum esset, fore ut mensæ ciborumque consortium inter illos amicitiam conciliaret, dissidiaque eliminaret, gnarus frequenti mensæ consortio simultates deponi. Verum boni osor diabolus in bujusmodi tempore pucros nulli peccato obnoxios perdere moliebatur: tem pore scilicet meridiano, cum omnes simul congregati erant, quando pace mutua fruebantur, tunc implacabile contra eos bellum excitat. Illi amicitiam, bic gladium acuebat : illi caritatem ædificabant, hic donium subvertebat. Factaque est endem hora domus sepulcrum, mensa calamitatis cymba, et pastoralis caula naufragium, ovesque cuncte a feris captæ sunt. Quid ergo strenuns ille? Non confusus est, non concidit. Quod ejus facinus laudabo? qualis sermo sufticiet, qualis sufficiet ad hare recensenda conatus? O generosam et beatam animam! o patientiam ingentem! Vere, dilecti, confundor spiritu, conscientia turbor, coronatum videns Johani. Sed magis confundor enm videns coronatum, quam tunc ille com filiorum casum respiceret : confundor anima ; pute autem et vos itidem affectos esse. Quomodo ergo talem tantamque

tragordiam explicem non novi, ctiamsi laudum culmen in ore feram. Parentes secondum carnein, cum filium habent extremum halitum emittentem, ipsi assident, ultima verba excipiunt, manus complecturtur, constitutiones de rebus inexspectatis concinnant, os deosculantur ultimo parentum osculo. Exinde cum filius animam efflaverit, jussu ejus qui dederat, parentes illum componunt, manus extendunt, oculos elaudunt, caput concinnant, pedes extendunt, lavant, dignis funeralibus amiciunt, atque propriam calamitatem solantur. Sed quid simile generoso huic athletae? Abiit ad domum quæ ipsis una cademque hora domus et sepulcrum, convivium et tumulus, festum et fletus facta est. Circumfodit et quæsivit liberorum membra, et invenit vinum et sanguinem, panem et manum, oculum et pulverem. Et excepit, modo manum, modo pedem, mox caput cum ruderibus, lapidibus et lignis : modo ventris, mox intestinorum partem, viscera cum macerie confusa. Sedebat autem athleta, virtute ad carlum usque assurgens, dispersa liberorum membra videns. Sedebat coaptans membra membris, manum brachio, caput pectori, genu femori. Neque enim vulgaris erat calamitas, sed diabolica operatione et tyrannide omnem sermonem excedens vicissitudo. Sedebat ergo beatus Job, vere fortis adamas, discernens liberorum suorum membra, cavens ne masculinis membris feminea conjungeret, ne formam virilem femineis membris coaptaret. Ogenerosam animam angelorum laudes superantem! Quare? Quia in omnibus sibi accidentibus nihil peccavit Job in conspectu Domini. Sed pro his omnibus perfectam gratiarum actionem sacrificii loco obtulit Deo dicens: Sit nomen Domini benedictum (Job 1. 21), nunc ct semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

#### In justum et beatum Job, sermo secundus.

1. Res magnæ magnis opus habent narrationibus, splendidægne justorum historiæ splendidam linguam mentenque postulant; mentem divinas Scripturas sin-cere contemplantem, linguam divina interpretantem, idque potissimum in præsenti sermone de beati Jobi laboribus, quorum fama universum orbem peragravit, et exemplum patientiæ splendidum effert. Cæterum tametsi argumentum nostram vincit infirmitatem, hene novi Dei gratiam verbum nobis præbituram esse, non oh dicentis dignitatem, sed ob patrum intercessionem. Verum ad rei narrationem veniamus. Vir erat in regione Ausitide (Job 1. 1). Operæ pretium est prîmo explorare quæ sit vis hujus exordii, et cur historiae scriptor ab hoc dicto sit orsus, Vir quidam erat. Quia vitam virtute insignitam narraturus erat, quæ nostrum vitæ institutum longe antecelleret, ne quis ad certaminum sublimitatem respiciens, putaret insolitam quamdam esse naturam, non humanam, primo naturam declarat, ut admireris propositum, quod nempe homo cum esset, institutum homines excedens susceperit, ae communi omnium natura instructus, universo mundo superiorem animam effecerit. Vir erat in regione Ausitide. Prædicat eum a natura, prædicat et a regione, ut, quemadmodum hominem ipsum audiens, miraris quod supra hominem vixerit, sie et si discas regionem unde talis fructus exortus est, reipsa admireris qualis rosa in medio spinarum pullulaverit. Animum diligenter adhibe. Ausitis regio Esaŭ erat : nam ab Esau Ausitis. Nominat autem profani et improbi Esaŭ regionem, ut ait Apostolus, Ne quis fornicator aut profanus ut Esau (Hebr. 12. 16), ut mireris ex quibus nequitiæ ludis qualis veritatis fructus effloruerit. Sed non modo ipsum tulit Esaŭ regio, verum etiam ejus radix erat Esaü : abnepos enim erat illius infa-mati hominis. Narrat enim Scriptura Johum esse quintum ab Abrahamo. Quo autem pacto, audi. Abraham genuit Isaacum, Isaac Esau, Esau Raguelem, Raguel Zaram, Zara Johum (Gen. 36, 33). Successionem ergo ab Abrahamo habuit per Esau, ex quo originem duxit. Ostendit itaque radicem, ut fructum mireris. Quis autem erat Esau? Fornicator et profanus.

Quis erat Job? Ex fornicatore, hie ipse tamen vir temperans et admirandus, cujus gesta suscepimus enarranda; qui ait: Si sequutus est oculus meus alienam mulierem, placebit alieno viro uxor mea (Job 31. 9. 10). Esaŭ cum multis commixtus est mulieribus, insatiabili astuans luxuria : Job mores pro lege vita habuit, tantumque abfuit ut alienam formam curiose inquireret; atque a fornicatione et adulterio tantum abhorruit, ut neque feminas nondum desponsatas inspiceret, nempe innuptas virgines, ut clariore utar dictione. Tantum abfuit ut alienis toris insidias pararet, ut ne innuptam quidem virginem, in qua nihil erat periculi, oculis ad libidinem intueretur. Ecquis hæc testificatur? Ipse Job, Pepigi, inquit, fædus cum oculis meis, ut ne cogitarem quidem de virgine (Job 31. 1). Vide ad quani usque disciplinæ severitatem pietatis studium duxerit. Oculum ad pietatem in-tituit, membra ad justitiam componit, et cum a fornicatore ducat originem, maxima pudicitia claruit. Esaŭ fratricida, quantum ad propositum fuit : ctianisi enun actus non prodierit, at propos tum accusatur. Nam sit : Dixit Esau in corde suo : Appropinquent dies luctus patris mei, et occidam Jacob frutrem meum (Gen. 27. 41). Radix itaque fratricida fuit : qui vero ex radice floruit, justitize victor pugil. Ille bellum gessit adversus naturam, et fratrem suum alienum ducebat : hic al enos ctiam fratres suos existimal at, qui dixit : Eram orphanis quasi pater, et loco viri matri eorum. Judicium, quod non noveram, exquisivi et iniquos compescui (Job 29. 12. 16). Omniaque aliena ut sibi propria reputat hic qui originem ducit ab Esau, qui aliena sua faciebat. Esaŭ Jacobum occidere animo cogitabat; Job autem sacrificia offerebat pro filiis, cogitans num quid mente peccassent. Quia enim ille necem animo machinabatur, metuens hic magnus strennusque athleta, ne hi quoque peccati virus animo perciperent, sacrificium offerebat et vitulum unum pro peccatis. Dicebat enim Job : Ne forte filii mei mala cogitaverint adversus Deum (Job 1. 5). Cogita in quantum ille studium venerit instituendorum morum. Ecquid agit? Quia majores sui mutuo rixati sunt, nempe Esaŭ et Jacob, non quod Jacob nequitiæ causa fuerit, sed quod Esaŭ malitiam primus adierit, majorem discordiam mensæ consortio solvi, curatque ut filii sui quotidie una conviventur, ut assucta mensa resolvat malitiæ virus. Sese mutuo adibant filii Jobi, ad concordiam a primæva ætate instituti, pacem curantes, ad consensum mutuum comparati, unaque omnes edebant et bibebant. Accersebant autem, ait, tres sorores suas in partem convirii et compotationis (Job 1. 4). Ecquid hinc utilitatis auditori? et cur adjecil sororum convivium? Ut ostenderetur cum quanta pudicitia convivarentor : neque ibi locum habuisse risum effusum vel cachinnos, vel immodestiam quæ mensie dedecori esset. Ideo virgines inducit convivantes, ut mensæ modum ostendat, non ebriefate dehonestatæ, sed concordia coronatæ. Vir quidem erat in regione Ausitide (Job 1. 1); columba in medio accipitrum, ovis in medio luporum, stella in medio nubium, lilium in medio spinarum, germen justitiæ in vico iniquitatis. Et erat vir ille irreprehensibilis.

2. Attende diligenter. Externi sic hominem definire consueverunt: Quid est homo? Homo est, inquit, animal rationale, mortale. Sic placet philosophis definire: Scriptura autem non tales dat definitiones; sed quid? Homo irreprehensibilis, justus, verax. Si quis te interroget, definitionemque postulet: quid est homo? dic illi, Irreprehensibilis, justus, verax, abstinens ab omni re mala: ita ut qui de hujusmodi officiis testimonium non habeat, vere homo non sit. Eusenim naturæ formam præferat, si illam propositiuequitia dehonestet, a propheta audit: Homo enn is honore esset, non intellexit, somparatus est jumenis insipientibus, et similis factus est illis (Psal. 48. 15). Et erat vir ille irreprehensibilis. Non parva laus hujusmodi. Dictum explora, et propositum miraberis. Alime est accusatio, aliud reprehensio: accusatio enim de

ντες ήσαν συγκεκροτημένοι, ότε πρός είρηνην συνήπτοντο. τότε τον άσπονδον πόλεμον κατ' ίπι. [583] Έχεινοι φιλίαν, ούτος μάχαιραν ήχόνει: άγἀπην ψχοδόμουν, και ούτος τον οίκον κατ-.. Και έγένετο κατ' αυτήν την ώραν ο οίκος τάφος, ράπεζα συμφοράς σχάφος, καὶ ναυάγιον μάνδρα κὴ, καὶ πάντα θηριάλωτα. Τί ουν ό γενναίος έκεισυνεχύθη, οὐ κατέπεσε. Τί αὐτοῦ ἐπαινέσω; ποίος σει λόγος; ποίος εξαρχέσει πόνος α πρός την ν διήγησιν; "Ο γενναίας και μακαρίας ψυχης! ω ς υπομονής υπερδολήν ουκ έχουσης ! "Οντως, άγασυγκέχυμαι την ψυχήν, διαταράττομαι το συνει-ίγε στεφανούμενον βλέπων τον Ίώδ. Αλλά συγε τη ψυχή νῦν μαλλον έγω, τον στεφανίτην όρων, κείνος τότε την συμφοράν των τέχνοιν ἐπ' δύεσι · συγκέχυμα: τη ψυχή · νομίζω δε και ύμας ούτω θαι.Πῶς ούν εξείπω την τοσαύτην τραγφδίαν, ούκ ιαι, χαίγε την χορωνίδα των εγχωμίων έπι γλώσουν. Οι κατά σάρκα γονείς, όταν έχωσιν υίον ταίς ις άναπνοαίς συνεχόμενον, περικαθέζονται, λόγων ιών άκροώνται, χείρας αύτου περιπτύσσονται, λε περί των άδοκήτων συνάπτουσι, στόμα φιλούσι, ιυταία των πατέρων φιλήματα. Είτα άποδέδωκε γήν ό παίς, ως ό δεδωχως εχέλευσεν, οι γονείς ίζουσι. Χείρας άποτείνουσιν, όφθαλμούς άπο-ι, την χεφαλήνδιορθούσι, τούς πόδας άποτείνουσιν, ουσι, τοίς άξίοις άμφιάζουσιν ένταφίοις, καλ την ουτον άθλητην; 'Απηλθεν είς τον οίκον τον κατά και την κατά μίαν και την αυτήν ώραν οίκον τον κατά και μίαν και την αυτήν ώραν οίκον και τάφον, κον και χώμα, έρρτην και πένθος γενόμενον. καπτε καὶ ἐζήτει τῶν τέχνων τὰ μέλη. καὶ ηῦρι-νον καὶ αίμα, ἄρτον καὶ χείρα, ὀφθαλμόν καὶ Καὶ ἐλάμδανε ποτὲ μὲν χείρα, ποτὲ δὲ πόδα, ἄλφαλήν άνέσπα μετά του χώματος, και των λίθων, ν ξύλων χαι ποτέ μέν μέρος χοιλίας, άλλοτε των ν τά σπλάγχνα μετά των χωμάτων άναφυρόμενα. ζετο δε ο ουρανομή κης εκείνος άγωνιστης, δι-γμένα βλέπων τὰ μέλη των τέκνων. Ἐκαθές ετο λς μέλη πρός μέλη, χείρα πρός βραγίονα. άνα-να κεφαλήν πρός στήθος, γόνατα πρός τους μη-Τό γάρ ήν μία των συμβάντων ή συμφορά, άλλ. ιόλικης ενεργείας και τυραννίδος ή πάντα λόγον είνουσα καταστροφή. Έκαθέζετο 'Ιώδ τοίνυν, ό ; καρτερικός ἀδάμας, ό μακάριος, διακρίνων των αύτου τὰ μέλη, μήπου τῶν θηλειῶν τὰ μέλη κατὰ ροενικῶν διαπλάση μελῶν, μήπου τὸ ἀρσενικὸν είς τὰ τῆς θηλείας μέλη συναρμοσθή. "Ο γενναίας την των άγγέλων εύφημίαν ύπερδαινούσης! Διά ιι έν πάσι τούτοις τοίς συμβεθηχόσιν αυτίν ουδέν ιν 'Ιωδ εναντίον Κυρίου, αλλ' άντι τούτων απάνόκληρον εύχαριστίαν άντι θυσίας ήνεγκε τῷ Θεῷ, Είη το δνομα Κυρίου ευλογημένον, νύν και λείς τους αίωνας των αίωνων. Άμην. ιὶ εἰς τοὺς αἰωνας τῶν αἰωνων. ᾿Αμήν.
· τὸν δίκαιον καὶ μακάριον Ἰωδ, Λόγος β΄. 'λ μεγάλα των πραγμάτων μεγάλων δείται διηγη και αι λαμπραί των δικαίων ιστορίαι λαμπράς ι και γλώττης και διανοίας διανοίας μέν είλικριις θείας Γραφάς θεωρούσης, γλώττης δε τρανώς ις θείας Γραφάς θεωρούσης, γκωττης δε τρανως ε έρμηνευούσης, και μάλιστα έπὶ της προκειμέ-τοθέσεως, λέγω δε τῶν τῷ μακαρίῳ Ἰωό πεπο-ν, ἃ διὰ πάσης φοιτῶντα της ὑπ' οὐρανὸν, τὸν τομονης ἀπαστράπτει λόγον. Πλην εί και νικὰ ετέραν ἀσθένειαν ὁ τῆς ὑποθέσεως λόγος, ἀλλ' ι. ὅτι παρέχει ἡ τοῦ θεοῦ χάρι; λόγον, οὐ διὰ νῶ λέγοντος ἀξίαν, ἀλλὰ διὰ τὴν τῶν Πατέρων ἰαν. ἸΑλλ' ἐπ' αὐτην ἐλθωμεν τὴν διήγησιν ᾿Αν-ς τις ῆν ἐν χώρα τῆ Αὐσίτιδι. ἸΑναγκαῖόν ἐστι ν σκοπησάι τὸ προοίμιον ποίαν ἔχει [581] δύναμιν, νος ἔνεκεν ἀπὸ ταῦτης τῆς λέξεως τὸ προοίμιον νος Ένεκεν άπό ταύτης της λέξεως το προοίμιον ται ο Ιστοριογράφος, Ανθρωπός τις ήν: Έπειδη βίον ενάρετον διηγήσασθαι, και πολύ την ήμετέραν τασιν νικώντα, ΐνα μή τις είς την ύπερδολην των « ἀποδλέψας, νομίση ξένην είναι φύσιν, καὶ οὐκ πίνην, προλαδών Εδειξε την φύσιν. ἔνα θαυμάσης όθεσιν, ότι άνθρωπος ων ύπερ άνθρωπον επολιτε καλ μέν κοινής φύσεως άπασι κοινωνήσας, άνωτέτου πόσμου την ψυχήν άναγαγών. Ανθρωπός τις χώρα τη Αυσίτιδι. Κηρύττει αυτόν και άπο τζς unus codex. Alius ποίος έξ. λόγος. Editi male ρόδος.

φύσεως. κηρύττει αὐτὸν καὶ ἀπὸ τῆς χώρας. ἔν', ῶσπερ ἀκούσας αὐτὸν ἄνθρωπον, θαυμάζεις ὅτι ὑπὲρ ἄνθρωπον ἐτολιτεύσατο, οὕτως ἐὰν μάθης καὶ τὴν χώραν, ἐξ ὁ τοσοῦτος καρπὸς ἡνθησε, θανμάσης ἀληθῶς ὁποῖον ἐν μέσω τῶν ἀκανθων ἐδλάστησεν. Πρόσεχε ἀκριτολοῦν ἐν μέσω τῶν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθοῦν τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἀκανθων ἐν μέσω τοῦν ἀκανθοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἀκανθοῦν τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τοῦν ἐν μέσω τ δῶς. Ἡ χώρα τοίνυν ἡ τῆς Αὐσίτιδος, χώρα ἡν τοῦ Ἡσαῦ· ἀπὸ γὰρ τοῦ Ἡσαῦ ἡ Αὐσῖτις. ὑνομάςει δὲ τοῦ βεδήλου καὶ πονηροῦ Ἡσαῦ τὴν χώραν, ὡς φησιν ὁ ᾿Απόστολος · Μὴ τις πόρνος ἢ βεθηλος , ὡς Ἡσαῦ ㆍ ἐνα θαυμάσης ἐκ ποίων παιδευτηρίων κακίας οἰο; καρπὸς ἀληθείας ἤνθησεν. ᾿Αλλὰ οὐ μόνον αὐτὸν ἡ χώρα τοῦ Ἡσαῦ ἡνεγκεν, ἀλλὰ καὶ αὐτὴ ἡ ρίζα τοῦ Ἡσαῦ · ἀπόγονος γὰρ ἢν τοῦ διαδαλλομένου. Λέγει γὰρ τὸν Ἰωδ ἡ γονος γαρ ην του διασαλλομενου. Λεγει γαρ τον Ίωδ η Γραφή πέμπτον είναι άπό τοῦ 'Αδραάμ. Καὶ ὅπως πέμπτος, ἄχουε: 'Αδραάμ ἐγέννησε τὸν 'Ισαὰχ. 'Ισαὰχ τὸν 'Ησαῦ, 'Ησαῦ τὸν 'Ραγουὴλ, 'Ραγουὴλ τὸν Ζαρὰ, Ζαρὰ δὲ τὸν 'Ἰώδ. Είχεν οῦν τὴν διαδοχὴν ἀπὸ τοῦ 'Αδραάμ διὰ τοῦ 'Ησαῦ εἰς αὐτὸν κατερχημένην. Δείχνυσιν οὖν τὴν βίζαν, ἴνα τὸν καρπὸν θαυμάσης. Τίς δὲ ῆν 'Ησαῦ τοῦ πόρονος καὶ βέδηλος. Τίς δὲ ἡν καὶ 'Ἰώδ; 'Ο ἀπὸ τοῦ πόρονος καὶ βέδηλος. Τίς δὲ ἡν καὶ 'Ἰώδ; 'Ο ἀπὸ τοῦ πόρονος καὶ ρώτες αὐτὸς ὁ σεινὸς καὶ θαυμάσιος ἀνὰο ὁ νῦν πόρνου, ούτος αύτος ό σεμνός και θαυμάσιος άνηρ, ό νῦν πορχείμενος ήμίν είς διήγησιν · διέγων · Εί έπηχο-Λούθησεν ὁ όρθαλμός μου γυναιχί άλλοτρία, άρέσω καὶ ή γυνή μου άλλοτρίω άνδρί. Ἡσαῦ περὶ πολλάς ἔσχε μίξιν ἡ γυναϊχας, ἄπληστος ὧν είς ἀσέλγειαν · ὁ δὲ Ἰώδ τὸν τρόπον νόμον είγε τοῦ βίου, καὶ τοσοῦτον ἀπέτχε, ώττε αλλότρια κάλλη μή περιεργάζεσθαι καλ πορνείας και μοιχείας τοσούτον άπείχεν, ώς μηδε ταίς μηδέπω κατεγγυωμέναις γυναιξι προσέχειν, τουτέστι. ταίς άμνηστεύτοις παρθένοις · δεί γάρ τη τρανοτέρα λέξει χρήσασθαι. Τοσούτον άπείχεν άλλοτρίοις γάμοις έπιδουλεύειν, ότι ούδὶ τῆ ἀμνηστεύτω παρθένω, ἐφ΄ ἦ ούδεὶς ἢν κίνδυνος, ἀπέτεινε τὸ διμα πρὸς ἀκολασίαν. Καὶ τίς ὁ ταῦτα μαρτυρῶν: Αὐτὸς ὁ Ἰώδ Διαθήκην, φησὶ. διεθέμην τείς οφθαλμοίς μου, και ου συνήκα επί παρθένφ. Βλέπε μέχρι τίνος παιδαγωγίας ήχμασεν αύτο τά της εύσεδείας. Παιδαγωγεί τον οφθαλμόν είς εύσέδειαν, παιδαγωγεί και τὰ μέλη είς δικαιοσύνην, και άπο σείαν, παισαγωγεί και τα μετή εις σικαισσονήν, και απο τοῦ πόρνου τὴν διαδοχήν φέρων, μεγίστη σωφροσύνη διέλαμψεν. Ήσαῦ καὶ ἀδελφοκτόνος ὑπῆρχεν, ὅσον εἰς πρόθεσιν εἰ γὰρ καὶ μὴ ἐξέδη ἡ πρᾶξις, ἀλὰ κατηγορείται ἡ πρόθεσις. Εἶπε γὰρ, φησίν, 'Hσαῦ ἐν τῆ καρδία αὐτοῦ 'Εγγισάτωσαν αὶ ἡμέραι τοῦ πένθους καρδία αὐτοῦ 'Εγγισάτωσαν αὶ ἡμέραι τοῦ πένθους καρδία και καὶ και καὶ ἐνεδῦ 'Ισκὸιδ τὸν ἀδελκόν μεν. του πατρός μου, και άνελω Ίακωδ τον άδελφόν μου. Ἡ τοίνυν ρίζα, ἀδελφοκτόνος · ὁ δὲ ἐκ τῆς ρίζης ἀνθή-σας, δικαιοσύνης βραδευτής. Ἐκεῖνος τῆ φύσει ἐπολέ-μησε, και τὸν ἀδελφον ἀλλότριον ἡγεῖτο· οὐτος και τοὺς ἀλλοτρίους ἀδελφοὺς ἐνόμιζεν, ὁ λέγων · Ἐγενόμην ορφανοῖς ώς πατηρ, και άντι άνδρος τῆ μητρι αὐτών. Δίκην ήν οὐκ ἤδειν , ἐξιχνίασα, και κατέπαυσα ἀδίκους. Και πάντα τὰ ἀλλότρια ἰδιοποεῖται ὁ ἀπὸ τοῦ Ήσαῦ φέρων την διαδοχήν, τοῦ τὰ ἀλλότρια ίδια τιθε-μένου. Ήσαῦ ἐν τῆ διαγοία ἐλογίζετο ἀνελεῖν τὸν Ἰακώδ· Τώς δὲ προσέφερε θυσίας ὑπὲρ τῶν υἰῶν, ἐννοῶν, Μή τι κατά διάνοιαν ήμαρτον. Ἐπειδή γὰρ ἐκεῖνος κατά διάνοιαν ἡμαρτον. Ἐπειδή γὰρ ἐκεῖνος κατά διάνοιαν ἐμελέτησε τὸν φόνον, φοδηθεὶς οὐτος ὁ μέγας καὶ γενναῖος ἀθλητής, μή καὶ οὐτοι ἐν τῆ διανοία παραδέξωνται τὸν ἰὸν τῆς ἀμαρτίας, προσέφερε θυσίαν καὶ μόσχον ἔνα περὶ ἀμαρτίων. Ἐλεγε γὰρ ὁ Ἰωδ. Μηποπον οί υίοι μου κακά ένενθησαν πρός τέν Θεόν; Έννδησον είς δσην άκρίδειαν αυτῷ ἔφθασεν ἡ παιδιγωγία τοῦ τρό-που. Καὶ τί ποιεῖ; Ἐπειδή Ἡταῦ καὶ Ἰακὼδ οἱ πρόγονοι ἐξεπολεμώθησαν [585] πρὸς ἀλλήλους, οὐ τοῦ Ἰακὼδ εἰς κακίαν συμφωνήσαντος, ἀλλά τοῦ Ἡταῦ εἰς κακίαν άρξαντος, την διαφωνίαν των προγόνων διαλύει τή όμόνοιαν παιδευόμενοι έχ νέας ήλικίας, εξοήνην άσκούμενοι, συμφωνίαν παιδευόμενοι, καλ μετ' άλλήλων ήσθιον και Επινον. Παρελάμθανον δέ, φητι, και τὰς τρείς ἀδελφὰς ἐσθίειν και πίνειν μετ' αυτών. Και τί τουτο είς ευφέλειαν τῷ ἀκροατῆ ; καὶ διὰ τί προσίθηκε τῶν ἀδελφῶν τὴν συνεστίασιν ; "Ινα δειχθῆ, εἰς ὄσον σωφροσύνης ὴνέχθη αὐτῶν τὸ συμπόσιον, καὶ ὅτι οὐκ ῆν γέλως άταχτος και έχχεγυμένος, και άχολασία την τράπεζαν ύδρίζουσα, διά τούτο παρεισάγει και τλς παρθένους εύωχουμένας, ίνα δείξη το πρόσχημα του συμποσίου ου μέθη ύδριζόμενον, άλλά συμφωνίε στεφανούμενον. "Ανb Mikiv deest in uno cod

θρωπός τις ἢν ἐν χώρα τῷ Αὐσίτιδι · περιστιρὰ ἐν μέσω ἰεράκων, πρόδατον ἐν μέσω λύκων, ἀστήρ ἐν μέσω τῶν νεφελῶν, κρίνον ἐν μέσω τῶν ἀκανθῶν, τὸ βλάστημα της δικαιοσύνης εν τη κώμη της άδικίας. Και ην ό ανθρωπος έκεινος άμεμπτος.

β'. Πρόσεχε αχριδώς: Οἱ ἔξωθεν ὅρον ἔθεντο ἀνθρώπου:
Τί ἐστιν ἄνθρωπος ; "Ανθρωπός ἐστι, φησὶ, ζῶον λογικὸν, θνητόν. Ταῦτα βούλονται τῶν φιλοσόφων οἱ ὅροι: ή δέ Γραφή ου τοιούτους δρους δίδωσιν . άλλα τί; Ορωπος δμεμπτος, δίκαιος, άληθικός. Έἀν τίς σε ερωτήση, καὶ δρον ἀπαιτήση, Τί ἄνθρωπος; εἰπὲ πρὸς αὐτὸν, Αμεμπτος, δίκαιος, άληθικός, ἀπεχόμενος ἀπό παντὸς ποντηροῦ πράγματος: ὡς δ γε τοῖς τοιούσος καντος κοντίμου κραγματος το ο ο τε τος τοικος κατορθώμασι μή μεμαρτυρημένος, οὐδὲ ἄνθρωπος ὑπάρχει. Ἐὰν γὰρ ἔχη μὲν τὸν χαρακτῆρα τῆς φύσεως, ὑδρίζη δὲ αὐτὸν τῆ κακία τῆς προαιρέσεως, ἀκούει παρὰ τοῦ προφήτου · Ανθρωπος ἐν τιμῆ ῶν οὐ συνῆκει του προφητου Ανομωκος εν τιμή ων ου συνηκε παρασυνεδ. 1ήθη τοῖς κτήνεσι τοῖς ἀνοήτοις, καὶ διμοιώθη αὐτοῖς. Καὶ ἦν ὁ ἄνθρωπος ἐκείνος ἄμεμπεος. Οὐ μικρὸν τὸ ἐγκώμιον. Βασάνισον τὴν λέξιν, ἴνα θαυμάσης τὴν πρόθεσιν. "Αλλο ἐστὶν ἔγκλημα, καὶ ἄλλο μέμψις : ἔγκλημα μὲν γάρ ταῖς βαρυτάταις ἐπάγεται των άμαρτιών ἡ δὲ μέμψις ἐπὶ τῶν κουφοτάτων γίνεται πταισμάτων. "Ηθέλησεν οῦν δείξαι ὁ συγγρακοὶς ὅτι οῦ μόνον ἐγκλημάτουν μακολύ ἦν ὁ δίκαιος. φεύς, δτι ου μόνον έγκλημάτων μακράν ήν ο δίκαιος, άλλά και μέμψεων. Οὐδείς αὐτῷ ἐνεκάλεσεν ὡς μεγάλα δράσαντι, δπουγε ούδε εμέμψατο ώς μικρά πράζαντι. Τοῦτο δε μέγα τεκμήριον, ου μέσος ό βίος, ἀνέγκλητος. Ὁ γάρ μη έχης περι μοιχείας εγκαλείν, η περι φόνων, ε τοιοῦτος ἀνέγκλητος : ῷ δε μέμψεις προσάγεις ῦδρεως, διαδολής, ή λοιδορίας, ή μέθης, ό τοιουτος έγκλημάτων μέν έκτὸς, ὑπὸ μέμψιν δε τρέχει. Ἡθέλησεν οὐν δεῖξαι, δτι καὶ τῶν μικρῶν καὶ ἐλαχίστων πταισμάτων μακράν καὶ φησιν. Ἡν ἄμεμπτος, δίκαιος, ἀληθινός, θεοσεθής, απεχόμενος από παντός ποντήρου πεά-γματος. Όθεν και ο Θεός τῷ Αθραάμ βουλόμενος δείξαι, δτι τὸ πρώτου κατ' άρετην το άμεμπτόν εστι, λέγει αὐτῷ · Σὐ δὲ εὐαρέστει ἐτώπιοτ μου, καὶ τίτου ἄμεμπτος. Τὸ , "Αμεμπτος, εἰς ἀκρότητα τρόπων ἐκλαμδάνεται. () δὲ ἀπόπτολος Παῦλος, ἐπειδὴ πρὸς τὰ ἔθνη εἰχε τοὺς ἀπὸ πολυθείας ἀπεσπασμένους, τοὺς ἀπὸ πολυθείας ἀπεσπασμένους, τοὺς ἀπὸ πολυθείας καὶ ποριέσες καὶ μοιχείας. κακίας συνειλεγμένους, τους άπο πορνείας και μοιχείας συνηθροισμένους, ου προσέθηκε το άκρον της άρετης, άλλ. ως ήλθεν είς την οίχουμένην πεπληρωμένην πορνείας και μοιχείας, ηθέλησε και ποιμένας καταστήσαι της οίπουμένης, έπειδη τότε έσπανίζε τα καλά της άρετης, καθιστών έπισκότους, Τίτω λέγει Κατάστησον έπισκόπους, ώς έγώ σοι διεταξάμην, εί τίς έστιν άνέγ-κλητος. Τλ, Αμεμπτος, ούκ είχε τότε χώραν, έπειδη, ώς προείπον, έσπάνιζεν άκμην τὰ τῆς εὐσεδείας. Μέγα το άμεμπτον, μέσον δε το άνεγκλητον · μέγα δε εν καχοίς και το μικρον άγαθόν.

Διά τουτο είπει Μιᾶς γυναικός ἄνδρα. Οὐκ ἐπειδή τοῦτο νῦν φυλάττεται ἐν τἢ Ἐκκλησία · δεί γὰρ παντελεί [586] ἀγνεία καὶ ἀγιωσύνη ἐστέφθαι τὸν ἰερέα · αλλ' ἐπειδη τότε πρὸς τοὺς ἐν πορνεία μέγα ἢν, λέγει · Κατάστησον ἐπισκόπους, ὡς ἐγώ σοι διεταξάμην, εί τίς ἐστιν σον επισκοπους, ως εγω σοι οιεταξαμην, ει τις ευτιν ανέγκλητος, μιᾶς γυναικός άνής· οὐκ ἐπειδη νόμον δθηκε τοῦτο, ἀλλ' ἐπειδη τῆ πλάνη συνέγνω. "Ηδει γλρ δτι ἀνθοῦντος τοῦ λόγου τῆς εὐσεδείας, εὐθαίρετον αὐτη φύσις ἔξει τὸ ἀγαθὸν, καὶ ἡ ἐκλογὴ γενήσεται τῶν πρειττόνων. "Αμεμπτος, δίκαιος. Οὐ πρότερον οὐν ἔστι γενέσθαι δίκαιον, ἄμεμπτον μὴ γενόμενον. 'Αληθινός. 'Ο ἀληθινός τὶ βούλεται; 'Ο μἡ ἐσχηματισμένος τὴν δψιν, καὶ ἄλλην ἔχων τὴν κατάστασιν ' ὁ μὴ σωφροσύνην πριματιζόμενος, ἀγολατίαν δὲ ἐνδεδυμένος ' ὁ μὴ τὴν καταστιζόμενος ' ἀγολατίαν δὲ ἐνδεδυμένος ' ὁ μὴ τὴν σχηματιζόμενος, άχολασίαν δὲ ἐνδεδυμένος · ὁ μὴ τὴν δικαιοσύνην ἐν τῷ σχήματι δειχνύων, τὴν δὲ ἀδιχίαν ἐν τἢ καρδία φέρων. Οῦτος ἀληθινὸς, καὶ εὐθέως θεοσεδής.

"Όταν γαρ ἡ τὸ ἄμεμπτον, δταν τὸ δίχαιον, δταν τὸ άληθινον, τότε ή άληθης άπαρτίζεται θεοσέδεια. Απεχόμενος από παντός πονηροῦ πράγματος. Έπειδη πολλο! απέχονται από πολλῶν αμαρτημάτων, πάντων δὲ ούχ ἀπέχονται, τὸ ἄχρον πάλιν της ἀρετης βουλόμενος ὁποθέσθαι, φησίν 'Απεχόμενος ἀπό παντός πονηρού πράγγιατος. 'Οθεν καὶ ὁ Δαυτό φησιν 'Οι ἀγαπώντες Κύριον, μισείτε πονηρά. Οι γάρ οίον τε και θεοσεδείν καί πονηρεύεσθαι. Έκτίθεται οι αύτου και την υπαρξιν, ότι είχε πρόδατα έπτακισχίλια, καμήλους τρισχιλίας, ζεύγη βοων πεντακόσια, δνους νομάδας πεντακοσίας. Διά τί ταυτα έκτίθεται; Ού τὸν πλούτ ν θαυμάζων του Ἰώδ,

άλλά σοι τῷ ἀκροατῆ καταλιμπάνων το πλῆθος τῆς οἰ σίας, ἔν', ὅταν αὐτὸν ἰδης μετά ταῦτα γεγυμνωμένον τῷν ὑπαρχόντων, καὶ μὴ στένοντα, θαυμάσης, ὅτι τόσος στερούμενος ἀγαθῶν, οὐκ ἀθετεῖ τὸν εὐεργέτην, οὐχ ὑδρίζει τὸν Δημιουργόν. Ταῦτα τοίνυν ἐγράφη, οὐχ ὑνα τὸ πλούτον θαυμάσης, άλλα ενα την χαρτερίαν και τή υπομονήν επαινέσης του δικαίου, και πρό οφθαλμών έχς, πάντοτε τον φόδον του Θεού. Ἡ δε άκολουθία την θεωρίαν εἰς ἔτερον καιρὸν ταμιεύσεται. Ὁ γὰρ διάδολος, ἀδελφολ, ἐπειδὴ εἰδεν αὐτὸν πλουτοῦντα τοὐτῷ τῷ πλούτω τῷ προσχαίρω, και ἐκ τούτου τοῦ πλούτου τοῦ προκαίρου τον αιώνιον πλούτον ταμιευόμενον. ένενότσεν, δθ' ώσπερ πλουτούντι αὐτῷ συνεπλούτησεν ή δικαιοσύη, ούτω και πτωχεύοντι συμπτωχεύσει και άρετή. Πειρίπι ούν αλι πτωχευοντί συμπτωχευσει και αρετή. Πειριπε σύν αλτόν γυμνώσαι τῶν χρημάτων, Για γυμνώση κεί τῶν πλεονεκτημάτων. Ένταυθα δὲ προσεχέτωσαν ἀκρ-Ϭῶς οἱ λέγοντες · Μἡ ὁ Ἰὼδ οὐκ ἡν πλούσιος; μἱ ὁ ᾿Αδραὰμ οὐκ ἡν πλούσιος; διὰ τὶ οὖν ὑποτίθης ἡμὶν ἀκτημοσύνην; Ἐρω κάγὼ πρὸς σέ · Γενοῦ κατὰ τὸν Ἰὼδ πλοίσιος καὶ ἐπρώνουμε σεν πλείονα κτέστηθει · κενῦ πλούσιος, καὶ ἐπεύχομαὶ σοι πλείονα κτήσασθαι · τενώ κατὰ τὸν ᾿Αδραὰμ, καὶ πάσα ἡ τῆ συνεύξεταὶ σοι το πλούτου. Εἰπὲ καὶ σὸ, ὡς Ἰιὸδ, Ἡ θύρα μου ἀτξωκτω παντὶ θλιθομένο · εἰπὲ, Ὠμους πενήτων ἐθέγμανα · είπε, Έκ τῆς κουράς των προβάτων μου έθερμαν θησαν ώμοι πενήτων είπε, Καί στομα χήρας εῦ λόγησε με· και πλούτει πλούτον δν θέλεις. Ευριθής γάρ ου σαυτῷ πλουτῶν, ἀλλὰ τοῖς πέντσιν οἰχονομον. Η θύρα μου γάρ, φτσιν, ἀπέφκται παντί θλιδομένο. Μίμησαι την άκροτητα ταύτης της φιλοπτωχίας ενδυσει τά Γσα φρόντσον. Άλλά ταῦτα μέν εἰς τοσοῦτον. Γένοπο δὲ ἡμᾶς τὸν ζῆλον καὶ τὴν ὑπομονὴν Εχοντας Εναυλον, Εχειν καὶ τὴν ἀκολουθίαν τῶν λειπομένων, καὶ ὑμᾶς παρ ήμων απαιτείν τα λειπόμενα, και ήμας ύμιν τιννύτιν των θεωρημάτων την ακολουθίαν. Και γένοιτο ήμε γνησίως και την εορτήν επιτελέσαι, και τοις παθήμασι των άγίων χοινωνή σαντας, χοινωνήσαι χαὶ τῷ πάθει χριστου. Άληθως γάρ, άδελφοι, δικαίως προέλαμψε του πάθους του Χριστού τὰ πάθη τῶν ἀγίων. Προέλαμψα γάρ, ῶυπερ ἀστραπαλ, τὰ πάθη τῶν δικαίων, ἴνα μετὶ ταύτα φανή δ Χριστός, ως φησιν δ Παύλος, δ πάσι συμπάσχων, καλ πάσι συνδοξαζόμενος. Εύχαζς ούν καλ πρεσθείαις των άγων Πατέρων, καλ τοίς εξρημένος στοιχήσαντες, και τὰ λειπόμενα προσδοκήσαντες, εξην άναπέμψωμεν τῷ Πατρι, και τῷ Υίῷ, και τῷ ἀτῷ Πνεύματι, εἰς τοὺς αἰώνας τῶν αἰώνων. Ἀμήν.

Elç tir dixator xal paxáptor Twb, Adroc T.

α' |587 | Φέρε, και ήμεζς αψώμεθα της υποθέσεως καὶ ὑμεῖς τῆς ἀκροάσεως· καὶ πάντες γινώμεθα τῆς ἐσπερινῆς ἀκολουθίας τοῦ Ἰως, καὶ μετα πίστεως τὰ γὰρ τὸν μὲν Ἰως ἐπὶ κοπρίας καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον μὶ ναρήσει καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενον καὶ καθήμενο καὶ καθήμενο καὶ καθήμενο καὶ καθήμενο καὶ καθήμενο καὶ καθήμενο καὶ καθήμενο καὶ πρός την ευσέδειαν, ήμας δε εν εχχλησία χορεύοντας, όχνειν πρός την άλήθειαν χαι τον μεν μυρίοις εδιρμάς ναι την ψυχήν της ξαυτού συμφοράς, μή κατακλατή; περιηγούμενον της ξαυτού συμφοράς, μή κατακλατή; και θείαις Γραφαίς περιαδομένους προδιδόναι βαθυμία την προθυμίαν. Το ύπο σκωλήκων διεσθιόμενος κ σώμα, άτρωτον διεφύλαττε την ψυχην πρός εὐσέδειαν έχεινον σχώληκες ούχ ένλησαν, και ήμας ίδρωτες x2. ταπαλαίσουσι; Γενώμεθα καὶ ήμεζς άνθρωποι, άνθρωπ κατά τον όρον τον προαποδεδομένον. Τον γάρ δυθρωπον γαρακτηρίζει το άμεμπτον, το δίκαιον, το άληθιών, πο θεοσεδές. Καὶ ώσπερ ἐπὶ τῆς κοινῆς συνηθείας ἐπιδίν τις τον έαυτοῦ οἰκέτην ή τον υίον ἐπὶ πραξίν τιν έσο στέλλη, παρακελεύεται, λέγων. Ως ἄνθρωπος λίαι το δε της πράξεως, και το κοινόν δνομα ίδιον ποιείται θαύμα, ούτω κάν πάντες λέγωνται άνθρωποι, μόν έχεινος άληθης άνθρωπος, ό την είχονα σώζων, χαί π πρωτότυπον κάλλος μη άφανίζων. Είπεν αύτον Μορ πον, ίνα άπο της κοινής φύσεως την πρόθεσιν επισ-σης. Είπεν αυτον άπο της χώρας της Αυσίτιος, ία άπο της χώρας της κομώσης την άσεσειαν , τον καραίν άνυμνήσης. Είπεν αυτού τὰ κτήματα, Ινα θαυμάτις μ πλεονεκτήματα. Είπεν φύτου τον πλούτον, ούχ ινα τη περιουσίαν έπαινέσης, άλλ' ενα γεγυμνωμένων εύπι βαμμάτας Πάτωνική θαυμάσης. Πάντων γαρ άπεδύθη, και την εὐσίδεισ ως άπεδύετο, άλι ήν ωσπερ τις πόλις πολιορχουμένη, ששע עלא דשע בנשפבע ובייטעאטעלאק, עלאי פל דש יוולם

gravissimis peccatis intentatur : reprehensio autem de levissimis delictis. Voluit ergo scriptor ostendere, non modo procul ab accusationibus justum fuisse, sed ctiam a reprehensionibus. Nemo illum accusavit quod magna flagitia admisisset, quandoquidem ne de minimis quidem delictis reprehendebat. Hoc autem magnum est probitatis ejus argumentum, cujus vita sine crimine est. Quem enim nec de adulterio, nec de ciedibus accusare potes, hic sine crimine est; is vero quem reprehendis de contumelia, de calumnia, de convicio vel de ebrictate, si crimine quidem vacuus est, sed in reprehensionem incurrit. Voluit ergo ostendere ipsum a minimis etiam delictis procul fuisse, aitque : Erat irreprehensibilis, justus, verax, Deum colens, abstinens ab omni re mala (Gen. 17. 1). Unde etiam Deus Abrahamo volens ostendere, id in virtute primum esse, si quis sit irreprehensibilis, ait illi : Tu vero acceptus sis in conspectu meo, et esto irreprehensibilis. Illud Irreprehensibilis, pro summa morum perfectione accipitur. Apostolus vero Paulus, quia cum gentilibus versabatur, quorum alii a multiplicium dec-rum errore abstracti fuerant, alii ex malitia collecti, alii ex fornicatione et adulterio coacti erant, non adjecit virtutis culmen, sed ut venit in mundum plenum fornicatione et adulterio, cum vellet pastores orbis terræ constituere, quia tune egregia illa virtus perrara erat, circa episcoporum ordinationem hace Tito dicit: Constitue episcopos, sicut ego tibi disposui, si quis est sine crimine (Tit. 1. 5. 6). Illud, Irreprehensibilis, tunc locum non habebat, quia, ut ante dixi, pietas illa admodum rara erat. Magnum est, irreprehensibilem esse; medium autem sine crimine esse: magnum quidpiam in malis est parvum bonum.

Sacerdos calebs esse debet. — Ideo ait, Unius uxoris virum. Non quod hoc jam in Ecclesia observetur; onortet enim sacerdotem omni castitate et sanctimonia coronari; sed quia tunc id magnum erat iis qui in fornicatione vixerant, ait: Constitue episcopos, ut ego tibi disposui, si quis est sine crimine, unius uxoris vir : non quod eam legem poneret, sed quod, errori parceret. Sciebat enim fore ut florente pictatis lege, natura sua sponte suoque arbitrio bonum aditura esset, et meliorem electionem saceret. Irreprehensibilis, justus. Non potest ergo fieri ut sit instus, qui non ante sit ir-reprehensibilis. Verax. Quid sibi vult illud, Verax? Qui non specie tantum, sed re talis sit; qui non castitatem simulet, dum incontinentiæ dat operam; qui non justitiam præ se ferat, et iniquitatem in corde fovent. Hic verax atque adeo Deum colens. Com enim irreprehensibilis quispiam est, cum justus, cum verax, tunc verus Dei cultus persicitur. Abstinens ab onini re mala. Quia multi a plurimis peccatis abstinent, sed non ab omnibus abstinent; virtutis culmen volens ostendere ait: Abstinens ab omni re mala. Quamobrem et David ait: Qui diligitis Dominum, odite madum (Ps. 96. f0). Non enim possumus Deum diligere et malum operari. Ejus porro substantiam recenset, septem millia ovium, tres mille camelos, juga boum quin-genta, asinas pascuales quingentas. Cur hæc recenset? Non ut Jobi divitias mirabiles prædicet, sed ut tibi auditeri facultatum copiam ostendat, ut, cum ipsum postea facultatibus nudatum videris, nec ingementem, admireris, quod tantis privatus bonis beneficium non coarguat, Creatorem non contumelia afficiat. Hiec itaque scripta sunt, non ut divitias mireris, sed ut justi patientiam perseverantiamque laudes, timoremque Dei præ oculis semper habeas. Ordinis porro series rem alio tempore considerandam amandat. Etenim diabolus, fratres, quia illum temporalibus divitiis opulentum vidit, ex hisce temporalibus divitiis æternas divitias recondere putavit, quemadmodum ditescenti illi, justitiæ simul divitiæ inerant, sic et eo ad paupertatem redacto, inopiam pariter virtutis ipsum coniitaturam esse. Tentavit ergo ipsum divitiis nudare, ut nudaret meritis. Hic attendant diligenter il qui dicunt: Annon Job dives erat? annon Abraham dives c. at ? cur ergo paupertatem nobis proponis? Reponem

et ego tibi : Esto dives ut Job fuit, et ego plures etiam divitias apprecabor; esto dives ut Abraham, et totus orbis tibi divitius apprecabitur. Die tu quem-admodum Job, Janua men aperta suit omni oppresso (Job 31. 32. 20); dic : Humeros pauperum calcfeci; dic : Ex vellere ovium mearum calefacti sunt humeri pauperum ; dic : Et os viduæ benedixit mihi (Job 29. 13); et divitias posside quantum volucris : de rehenderis enim non tibi ipsi dives, sed pauperibus erogans, Janua mea, inquit, aperta fuit omni oppresso (Job 31. 32). Imitare hunc summum pauperum amorem : indue te patientia studio , viriliter age contra adversarios : pari animo esto. Verum de his hactenus. Contingat autem nobis ut zelo patientiaque instructi, ca quæ restant persequamur, et ut vos ca quae supersunt explananda postuletis, nosque vobis explicationum seriem persolvamus. Contingat etiam nos festum digne celebrare, ut postquam passionibus sanctorum communicavimus, passiones etiam Christi participemus. Vere enim, fratres, aute Christi passionem jure merito fulserunt sanctorum passiones. Præfulserunt enim quasi fulgura passiones justorum, nt post hac appareret Christus, ut ait Paulus, qui omnibus compatitur, et omnibus cenglorificatur (Rom. 8.17). Orationibus igitur et intercessionibus sanctorum Patrum, et jam dicta sequentes, et dicenda exspectantes, gloriam referamus Patri, et Filio, et Spiritui sancto, in sacula saculorum. Amen.

#### De justo et beato Job, sermo tertius.

1. Age, et nos argumento hæreamus, et vos audire pergite : nosque omnes vespertinæ serici gestorum Jobi hæreamus, fideque instructi sermoni de patientia nos sistamus. Absurdum enim esset Johum in sterquilinio sedentem non segnem esce ad pietatis exercitium, nosque in ecclesia choros agentes, segnes esse ad veritatem audiendam: illumque mille calamitatis suæ lamentis circumseptum non frangi animo; nos vero, hymnis, canticis spiritualibus, divinisque Scripturis e reumsonantibus, ignaviæ alacritatem prodere. Job dum corpus a vermibus corroditur, illæsam circa pietatem servat animam. Illum vermes non vicerunt, nosque sudores prosternent? Simus et nos homines; homines nempe secundum datam paulo ante definitionem. Hominem quippe designat, quod sit irreprehensibilis, quod justus, quod verax, quod Deum coleus. At quemadmodum usu frequenti si quis aut samulum aut silium ad quodpiam opus miserit, jubet his verbis : Ut hominem decet, hoe opus aggredere, communeque nomen ut mirabile quodpiam profert : sic etiamsi omnes homines dicantur, solus ille vere homo, qui imaginem servat, et primigeniam pulchritudinem non delet. Eum dixit hominem, ut a communi natura propositum laudes. Dixit cum ex regione Ausitide esse, ut ex regione impictate referta, talem fructum celebrares. Ejus possessiones enarravit, ut mireris virtutis excellentiam. Divitias exposuit, non ut opulentiam laudares, sed ut eum denudatum obstupesceres. Omnibus enim nudatus est, et pictatem non abjecit, sed crat quasi urbs obsessa, externis omnibus rebus privata, soloque muro cincta. Nudatus liberis, pictatis fructus non amisit. Pro filiis enim habuit pios mores : filias habuit virtutes. Tres ipsi filize erant secundum carnem, tresque virtutes secundum spiritum, ut ait Paulus: Manent autem tria hac, fides, spes, caritas: major autem horum est caritas (1. Cor. 15. 13). Nudatus est omnibus, et naturæ Creatorem non negavit : sciebat enim liberos solatium esse successionis, Dema vero radicis esse agricolam. Non ægre ferebat fructus videns dejectos : sciebat enim radicis Agricolam in zternum manere. Nudatus est ovibus, et ipse ovis erat sub Dei tutela; nudatus est bobus, et juga boum auferebantur, jugum autem animæ et corporis noo discindebatur, sed caro cum anima consentiens aratrum trahebat ad pictatem. Patientiæ autem mores accipiebat ut fructum virtutis, et fructus petienter

louge majores proferret. Erant igitur illi camelorum tria millin, asin:e pascuales quingenta. Ego autem existimo eum, quæcumque possederit, pauca tamen possedisse. Si enim singulis pauperibus dabat, quemadmodum ipse ait, Oculus eram cæcorum, pes claudorum (Job 29. 15), modicæ facultates erant ad tantum propositum : major erat hospitalitatis sumptus, quam proventuum ubertas. Pauper erat Job, neque tanta alacritati sufficere poterat : divesque erat possessione, pauper autem quantum ad vim propositi. Erant autem ci, inquit, et opera magna super terram (Job 1 3). Ournam hare? Amor pauperum, hospitalitas, summa humilitas, incomparabilis eleemosyna, et quiccumque ad virtutein conducunt. Sed ille quidem sie florebat, non divitis temporaneis tantum, quantum pietate. Verum aliquis forte sapiens, communi more dictum amplexus, opera magna existimat esse, vineas, oliveta, sata jugera, et similia. Vere opera magna ipsi erant super terram, dum floreret cælestibus divitiis. Diabolus autem, ut hesterna die dixi, scelestus ille, suspicatus ipsum, sicut cum opibus floreret, dives crat virtute, ita cum ad paupertatem redactus forct, virtute pauperem futurum esse, ipsum nudat facultatibus, ut nudaret virtutum prastantia, petitque a Deo, ut ipsum tentare liceret, ut hinc tu fiduciam haheas, sciasque diabolum nullam habere potestatem contra Christianum, neque contra hominem Deum timentem, nisi id ipsi de cælo permittatur, vel ad castigationem, vel propter concessionem veniæ. Deus enim cum correctionem infert, aut peccatorum pienas exigit, aut virtutem exercet ad divina exsequenda opera. Non potuit ergo diabolus impugnare Jobum, donec id ipsi a Deo permissum est. Nec mireris, dilecte, si contra Johum non habuerit potestatem donoc licentiam accepisset. Neque enim contra porcos potestatem habet. Audi quomodo Legio rogabat cum, dicens : Si ejicis nos, permitte nos abire in porcos (Matth. 8.31. Marc. 5.12). Si contra porcos nihil potuit sine permisso, quomodo non jussus potestaiem habeat contra eos qui ad imaginem Dei facti sunt? Factum est, inquit, ut eodem die angeli Dei venirent, ut adstarent Domino : et diabolus stetit in medio eorum (Job 1. 6). Ergone cum angelico ministerio adstat ctiani diabolus, et in medio sanctorum spirituum im-mundus spiritus adest? Verum neque sancti angeli Deo corporaliter adstiterunt, neque item satanas corporaliter: sed omne ministerium pro statione dicitur. Quemadmodum enim Elias in terra versans Deo adstare dicebatur, ut ille ait : Vivit Dominus, in cujus conspectu hodie adsto (3. Reg. 17. 1), non quod in celum ascendens adstiterit : sed quod Dei pracepto ministraret : sic diabolus stetit, non in cælesti loco, neque cum supernis virtutibus, sed ut creatura Dei jubetur congruentia sibi facere : quo autem pacto, audi. Neque cnim meum dictum excipiens dicas: An Deus ministro usus est diabolo? Sicut in militaribus copiis sunt manifesti milites qui ad honores ministrant, suntque etiam vere milites, qui ad supplicia segregati sunt : sic etiam ad ministeria bona, et ad hominum dispensationem, angeli sancti mittuntur; ad supplicia vero de iniquis hominibus sumenda dæmones mittuntur : quomodo antem, audi. Cum sanctos angelos memorat Paulus, ait : Nonne omnes sunt administratorii spiritus, ad ministerium missi propter eos qui hereditatem capiunt satutis (Hebr. 1. 14)? Quamobrem palam est sanctos angelos ad hominum salutem ministrare; acerbos autem damonas ad supplicia de peccatoribus sumenda. Misit enim, inquit David, in Ægyptum indignationem et iram et tribulationem, immissionem per angelos malos (Psal. 77. 49).

2. Mal gni ergo et impuri da mones, etsi proposito defecerunt, jugo tamen servitutis subjacent, jubenturque ut carnifices jussa complere. Neque mireris, si Deus da monibus praccipiat. Apostoli diabolo utuntur ut carnifice. Ait Paulus: Quoniam quidam circa fidem exciderunt, hos tradidi satana, ut discant non

blasphemare (1. Tim. 1. 19. 20). Ac rursum de gadam qui fornicatus, pœnæque obnoxius erat, quid a inse Paulus? Congregatis vobis et spiritu meo, cum vi tute Domini Jesu judicavi eum, qui hoc sic operatus es tradere satance in interitum carnis, ut spiritus salei sit in die Domini (1. Cor. 5. 4. 5). Ne putent coi dæmones, se contra divinam auctoritatem tyrannide exercere, jubentur vel inviti mandata sibi exsequ non res quidem faustas et lætas, sed res quæ ad sur plicia spectant. Nonne principes apud nos vidist quando quosdam cum honore accersi jubent, que modo mitant cursores, ita Latine vocant; cum at tem alios cum infamia accersunt, alies emittunt ace hos durosque milites? Sic quoque Deus sanctis m nistros angelos mittit ad salutem; cum autem vu supplicium sumere, dæmonibus imperat. Ideo Dei cum sententiam proferret adversus Achaab, dicebat Quis ibit, et decipiet Achaab, et cadet (5 Reg. 22. 20 Et respondit spiritus malus : Ecce ego. Sciebat eni diabolus, se ad id deputatum esse. Dæmones ers (ignoscite mihi, quæso; nam de rebus invisibilibu non sensilibus loquor : sed ne ab initio quidem d hujusmodi rebus dicere aggressus essem, nisi ex sa cra Scriptura occasionem accepissem : neque enit humanæ mentis est invisibilia a sensibilibus separare sed quia iis quæ Deus dixit refragari non licet, ca qui scripta sunt sectemur, velimus, nolimus); pessin itaque dæmones mittuntur proprie ad exigendas a improbis pœnas : mittuntur etiam ad justos, non i puniant, sed ut tentent. Quia enim sanctus angele tentationi ministrare non jubetur (neque enim Deu angelo mandat quid illo indignum), idcirco dæmoni bus hæc tentatio permittitur. Nec mireris si ad justo mittantur dæmones : nam ductus est aliquando uni versorum Dominus a Jordane in desertum, ut tenta retur a diabolo. Si igitur Dominum et Servatorer omnium diabolus tentavit, quid miraris, si conti justum ad patientiæ exercitium dæmon mittitur? Mit titur porro, non jubente, sed permittente Deo. Con cinnat autem Scriptura sermonem quasi in prosopo pœia. Neque enim vox a Deo ad malum dienionen procedit, neque ea dignatur pravaricatrix illa pre sumptio. Natura quippe bona est, propositum ven malum : nec est diabolus impolluta illa voce dignus Quod si reponas illud, Dixit Dominus diabolo (Job 17): dicam tibi illud Davidis, Peccatori autem dixi Deus, Quare tu enarras justitias meas (Psal. 49. 16) Num in vocem erupit peccatori emissam? Nequaquam sed dum loquitur, per res ipsas indignis loquitur Præcepit Dominus ceto (Jon. 2. 1). An vocem emisit an præceptum quoddam extulit? Mandavit Deus verm matutino (Jon. 4. 7). Ita si per figuram quamdam di catur, Deum alloquutum esse diabolum, ne hoc in honoratum propositum diaboli quasi honore paris ad ducas in conspectum Domini. Sed stant angeli secun dum deputatum sibi ordinem; venit autem diabolus et stetit in medio angelorum, ut discas eum angel naturam accepisse, proditoris autem propositum ostendisse. Diabolus enim, fratres, non nature no men est, sed propositi. Quare diabolus? Neque enin diabolus factus est ab initio, sed angelus creatus est diabolus porro sive calumniator vocatus est, quia ca lumniatur Deum apud homines, et hominem aput Deum; et utpote qui committat Dominum adversu servum, et servum adversus Dominum. Cum enin suggerit nobis diabolus et ait : Quot mala in mundo ubinam Deus? cur non res moderatur? calumniatu apud nos Creatorem: nam hoc negotium ejus fuit al initio. Calumniatur Deum a; ud Adamum, dicens Sciebat Deus, quod quacumque die comederitis ex ligno eritis sicut dii (Gen. 3. 5). Invidens, inquit, vetui Deus ne manducarctis. Ibi Deum calumniatur appe Adamum; hic Jobum apud Deum: Num gratis coli Job Deum (Job 1. 9)? Id est, Spe mercedis hoc facil non ex virtute; mercedem tibi beneficii rependit aufer ei pecuniam, ejusque propositum denudatur

πτήρ τῆς εὐπεθείας. Ὁ Κύριος ἔδωκεν, ὁ Κύριος ἀρειΛετο· ὡς τῷ Κυρίφ ἔδοξεν, οῦτω καὶ ἐγένετο· εἰη
τὸ ὅνομα Κυρίου εἰλις ημένον εἰς τοὺς αἰῶνας.
Ὁ γενναίας ψυχῆς! Αὐτη ἡ φωνὴ βέλος ἐγένετο κατὰ
τοῦ διαδόλου, αὐτη ἡ φωνὴ βέλη κατὰ τοῦ διαφόλον
ἀπέστειλεν, ἔρὸηξε τὴν φάλαγγα τῶν ἐναντίων. Γυμνὸς
ἔξῆ. Νον ἐκ κοιλίας μητρός μου, γυμνὸς καὶ ἀπελεύσομαι. ᾿Αποστολικὴ ἡ φωνὴ πρὸ τῶν ἀποστολικῶν χρόνων ἀνδριζομένη· Γυμνὸς ἔξῆ. Νον ἐκ κοιλίας μητρὸς,
γυμνὸς καὶ ἀπελεύσομαι· ὡς ὁ ᾿Απόστολος Οὐδὲν
ἔπηνέγκαμεν εἰς τὸν κόσμον δῆ. λον, ὅτι οὐδὰ ἔξενεγικῶν τι δυνάμεθα. Ὁ Κύριος ἐδωκεν, ὁ Κύριος
λονίλοτο

dyellero. δ. Πάντων περιηρέθη, ΐνα συντέμω, καλ ή γυνή μόνη υπελέλειπτο, το άρχαϊον δργανον του διαδόλου. Η γυνή ὑπελέλειπτο, οὐ φεισαμένου τοῦ διαδόλου, ἀλλ' ἐαυτῷ τδ σπλον τηρή σαντος. Έπειδη γάρ ήδει, ότι διά γυναιχος τον πρώτον άνθρωπον κατηγωνίσατο, φυλάττει την γυναϊκα, ένα τω όμοιω όπλω χρήσηται προς την έπιδουλην. 'Αλλ' έκει μέν εύρε τον 'Αδάμ, ώδε δὲ τον 'Αδάμ ούχ εύρισκει. 'Εκεί τον 'Αδάμ εύρε καὶ την Εύαν ώδε δὲ την μέν Εύαν εύρε, τον δὲ 'Αδάμ ούχ εύρε. Λέγει αὐτῷ ή γυνή: "Εως τίνος καρτερήσεις; Τα ρήματα άληθως τοῦ διαδόλου. Το γάρ, "Εως τίνος, βασανιζομές και άν ή σωνή. 'Εγὼ βασανίζομαι, και οῦ λέγεις, "Εως πίνας και το κένεις, ίνας και το κένεις "Ενώ βασανίζομαι, και οῦ λέγεις, "Εως πίνας και το κένεις "Ενώ βασανίζομαι, και οῦ λέγεις πίνας και το κένεις και το κένεις και το κάνεις και το κένεις και το κάνεις και το κάνεις και το κένεις και το κάνεις και το νου ήν ή φωνή. Έγω βασανίζομαι, και συ λέγεις, "Εως τίνος; Εγω τύπτομαι, και συ ναρκάς προς τάς πληγάς τοῦ βασανίζομένου; "Εως τίνος [592] κάθησαι περιμένων ήμέραν εξ ήμέρας την σωτηρίαν; "Ακων ο διάδολος την άρετην τοῦ δικαίου άνυμνεῖ, κηρύττει αὐτοῦ την ύπομοντν, δτι ἐλπίδι ηγωνίζετο. "Εως τίνος; Είτα βλέπε τὸ σοφὸν τοῦ συγγραφέως. Καὶ ἐμελέψας αὐτῆ, φησίν, Ἰωσ είπεν. Οὐκ είπε, προσχών αὐτῆ, ἀλλ', ἐμελέψας. Έμελέψας, διά τί; ηγνόει γάρ την έαυτου γυναίχα; ούχ αὐτή συνέζησεν; οὐχ έξ αὐτής ἐτεχνώσατο; διὰ τί εὐν ἐνέδλεψε; Τὸ Ἐμελέψας δείχνυσιν, ὅτι οὐχ αὐτήν βλέπει, ἀλλὰ τὸν ἐν αὐτή. Ἐνέδλεψε τῷ διαδόλιο ὁ Ἰωδο. είδε τὸν ἐν τῷ δρει λαλήσαντα, καὶ νῦν ἐν τῆ γυναικὶ λαλοῦντα. Καὶ λέγει 'Ως μία τῶν ἀρρόνων ἐιἰάλησας. Διὰ τί οὐκ είπεν, 'Ως μία τῶν ἀσεδῶν; ὡς μία τῶν ἀθέων; ''Ηδει αὐτὴν οὐκ ἄθεον οὐσαν, ἀλλ' ὑπ ἀφορσύνης συναρπασθεῖσαν. ''Αλλως δὲ, ἀδελφοί, κυρίως τῷ τὰν θελν ἀρανιτένο ἡ τοῦ ἔπουνος ἔίδοσες στοῦς τοῦ τὸν θελν ἀρανιτένο ἡ τοῦ ἔπουνος ἔίδοσες στοῦς ἐνλοθείνος ἐκλοσες ἐ τὸν θεὸν ἀρνουμένο ή τοῦ ἄφρονος δίδοται φωνή. Εἶπε γάρ, φησίν, ἄφρων έν τῆ καρδία Οὐκ ἔστι Θεός. Ϣς μία των άφρονων : ώς είτις έλεγεν : 'Ως ή Ευα ελάλησας. ΕΙ τὰ ἀγαθὰ ἐδεξάμεθα ἐλ χειρὸς Κυρίου, τὰ κακὰ οὐχ ὑποίσομεν; Ὁ γενναίας ψυχῆς! Ἐνταῦθά μοι δοκίμασον αὐτοῦ τὴν ψυχήν. Οὐκ ἦδει Ἰὰι, ὅτι ὑπὲρ ἀρετῆς ἡγωνίζετο οὐκ ἦδει ὅτι ὑπὲρ ὑπομονῆς στέφεται άλλ' ενόμιζεν απλώς συμφοράν είναι θεήλατον. κακά είναι ενόμισε, και κακά νομίσας, ούχ ως ύπερ κακῶν εδλασφήμησεν. Εί δε κακά νομίσας ούτως ήγωνίσατο, εί ξοεί τον στέφανον, ου πολλώ μάλλον ήγωνί-ζετο; 'Αλλά διά τί ου προλαδών είπεν αυτώ ό Θεος, "Ορα ζετο; Αλλ2 οια τι ου προλασούν είπεν αυτώ ο Θεος, Όρα τι ποιείς; 'Ο διάδολος μέλλει παραπάπτεσθαί σοι, μέλλει καπά σου όπλίζεσθαι άγωνίζου, ισχυε, ένα μή σου παραπρέψη την διάνοιαν, ίνα μή σου συλήση τους λογισμούς, ένα μή σου πολιορκήση την ψυχήν ίσχυε, και μή νομίσης, ότι άνοίκειον θεώ το παραγγείλαι τώ άθλητη την πάλην. Τώ γάρ Πέτρω λέγει ο Κύριος Πέτρε, Ιδού ο Σατανάς έξητήσαιο ύμας, τοῦ συνιάσαι ώς σλα αίτον Τοῦς άποστόλος πουλέχει τοῦς πειραπμούς. τον σίτον. Τοίς αποστόλοις προλέγει τούς πειρασμούς τῷ δὲ Ἰὼδ οὐ προλέγει τοὺς πειρασμούς, οὐδὲ τὴν ἄθλη. σιν. Μή αδικία παρά τῷ Θεῷ; Μή γένοιτο. Τους μέν παραθαρσύνει, τους δε καταλιμπάνει. Διά τί μη λέγει αὐτῷ, ὡς τοῖς ἀποστόλοις; "Ἡδει ὁ Θεὸς τοῦ διαδόλου τὴν κακουργίαν, ἤδει τὸν φθόνον, ἦδει τὴν ὑπόνοιαν δυνα-μένην ἀμόλῦναι τὴν ἀρετήν. Εἰ εἰπεν αὐτῷ ὁ Θεὸς, Πρόσεγε σεαυτώ, και άγωνισαι · εάν ύπομείνης είς τέλος, τα υπάρχοντά σοι είς το διπλάσιον αποδίδωμι, βασιλείαν ουρανών κληρονομήσεις, στεφάνους άθανασίας δέξη, μεστή των έγχωμίων των σων και των έπαίνων ή οίχουμένη πάσα γενήσεται εί ταῦτα είπεν, ήγωνίζετο μέν αν ὁ δίκα:ος · ὁ δὲ διάβολος πάλιγ άφορμήν ἐλάμδανε · καὶ εί μεν άγωνισάμενος ούτως ενίκησεν, έλεγε τῷ Θεῷ Μὴ γάρ δωρεάν ἡγωνίσατο; Ἐπηγγείλω αὐτῷ άθανασίαν, έπηγγείλω βασιλείαν, έπηγγείλω στεφάνους. Εί τοίνυν των προσκαίρων λαδών την απόλαυσιν, ύπενοήθη ούχ ώς δίχαιος, άλλ' ώς ὑπομίσθιος εἰ Ελαδε των αιωνίων την ύπζοχετιν, ού πολλφ μιλλονό διάδολος άφορμην ελάμ-δανεν; 'Αλλά χρύπτει τούς στεφάνους, ενα γυμνώση τούς

άθλους χρύπτει το βραβείου, ίνα δείξη του άθλητην. Διά τι ούν, φησί, και τοῖς ἀποστόλοις οὐκ ἔκρυψεν; εξ γάρ διὰ τούτο οὐκ εἴπε τῷ Ἰὼδ, διὰ τι μη τῷ αὐτῷ τρόπιο καὶ ἐπὶ τῶν ἀποστόλων ἐσιώπησε τὸν ἄλλον; Ἰὼδ μόνος ήγωνίζετο, ὑπὲρ ἐαυτοῦ ἔχαμνεν, ὑπὲρ ἐαυτοῦ ἡγωνίζετο· οἱ δὲ ἀπόστολοι, κήρυκες ἦσαν τῆς γῆς καὶ διδάσκαλοι τῆς οἰκουμένης. Αὐτοῖς μὲν οὖν κρύψαι ἡδύνατο, άλλα τῷ κόσμῳ ζημία το πράγμα ἐγίνετο. Ἡδύνατο Παύλος άνευ στεφάνων επαγγελίας άγωνίσασθαιήδύνατο Πέτρος άνευ ἐπαγγελίας ἀνδρίσασθαι, ήδύναντο οι απόστολοι μη δεξάμενοι επαγγελίαν άγαθων ύπερ άρετης άγωνίσασθαι άλλ' ού πανταχού Παθλός, ου πανταχού Πέτρος πολλών άσθενοθαιν αί ψυχαί, πολλών τάχου Πέτρος πολλών άσθενουσιν αι ψυχαί, πολλών ἀχλάζουσιν αι διάνοιαι. Ει χάρ σήμερον βασιλείας κηρυττομένης, μελλόντων άγαθων απολαύσεως, συνδιαιτήσεως άγγελικής, τής εν παραδείσφ τρυψής, καταφρ νούσι των επηγγελμένων πολλοί. προστεσηχότες προς τὰ παρόντα εἰ πάντως ἐσιωπήθη, τίς ἄν προσέδραμε τἢ εὐσεδεία; Εἰχότως οὐν, ἀδελφοί, τῷ μὲν Ἰὼδ [593] ού δείχνυσι τὰ μέλλοντα, ἵνα στερεωτέραν δείξη την πρό-θεσιν: τοῖς δὲ ἀποστόλοις ἐπαγγέλλεται τὰ μέλλοντα, ἴνα τῶν ἀχροατῶν διεγείρη τὰς ψυχὰς, ἵνα τῆς οἰχουμένης νευρώση τὴν διάνοιαν. Πολλοί γῦν ἀχούουσι περί βασιλείας, κ.λ καταφρονούσι πολλοί Χριστόν εκδέχονται, καί πονηρίαν ενδύονται πολλοί κακίας ούκ άγαχωρούσ: ε: μῶσι πολλοι σήμερον τὰς νηστείας, και λέγουσι. Σήμεπάθους τοῦ Χριστοῦ, καὶ γυμνάζω την δίκην, ἐκδικῶ την ὕδριν, ποιῶ πολλά. Οὐκοῦν ἀδελφὸς εἶ τοῦ Ἡσαῦ, ταῦτα ἐνθυμούμενος ταὐτὰ λέγεις, ἀεἶπεν Ἡσαῦ. Καὶ γὰρ Ἡσαῦ ήθελησε φονεῦσαι τον ἀδελφον, άλλὰ τον πατέρα ήδεῖτο. Καὶ τί εἶπεν; Ἐργισάτωσαν al ἡμέραι τοῦ πένθους τοῦ πατρός μου, καὶ τότε φονεύσω τὸν άδελφόν μου του πατρος μου, και τοτε φονευσω τον αυεμφον μου παρέλθη ο θάνατος του πατρός μου, και τότε άναιρῶ. Και συ τί λέγεις; Παρέλθη το πάθος του Χριστου, και τότε στρατεύσμαι κατὰ του έχθροῦ μου. Βλέπε μὴ άδελφος εἶ τοῦ 'Ησαῦ. 'Ακουσον τί λέγει ὁ Παῦλος 'Μή τις πόρνος, μὴ βέδηλος, ὡς 'Ησαῦ ' Ιτα μὴ δι' αὐτου μιανθῶσιν οἱ πολλοί. Ταῦτα εἴρηταί μοι, οὐκ εἰς παρποίαν. οξυσμόν, άλλ' εἰς ἀντίληψιν τῶν ἀδελφῶν καὶ σωτηρίαν. Γένοιτο δε ήμας και λόγιο παιδευομένους, και Ιστορίαις παιδαγωγουμένους, ταζετών άγίων Πατέρων καλ προφητών άθλή τεσι κατορθούντας, δόξαν πάντοτε τῷ Θεῷ ἀναπέμπειν, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν. Είς τὸν δίκαιον καὶ μακάριον Ἰὼδ, Λόγος δ'

α'. Πανταχού μέν και έπι πάντων, ώς είπειν, τών θείων διηγημάτων κατώτεροι τών πραγμάτων οι λόγοι, και άσθενέστεραι αι λέξεις των υποθέσεων εξαιρέτως δε έπι των τῷ μακαρίῳ Ἰωδ κατωρθωμένων. Οὐδεὶς οὐδεπώποτε δύναται τῷ λόγῳ τῆς ὑποθέσεως παρισῶσαι τὸν λόγον τῆς ἐαυτοῦ εὐτελείας. Κᾶν γὰρ μυρία περὶ αὐτοῦ λέγηται, τῆς κατ' ἀξίαν δυνάμεως ὁ λόγος ἀπολιμπάνεται. Έπεὶ ούν είρηται ήμίν τὰ κατά δύναμιν μετρίως, ούδὶν κωλύει καὶ σήμερον τῶν αὐτῶν ἄψασθαι διηγημάτουν. Καὶ μηδεὶς νομιζέτω ὑδρίζεσθαι τὴν ὑπόθεσιν, εἰ κατατέμνωμεν τὸ διήγημα. Οὐ γὰρ ἀλγεῖ Ἰῶδ τεμνόμενος είγχρ το σωμα τεμνόμενος ούκ ήλγει, τῷ διηγή-ματι τεμνόμενος άλγήσει; Εγνωμεν ἀπό τῶν προειρήμένων διηγημάτων, ως απώλετεν απαντα, μαλλον δε εύρεν άπαντα. Πάντα γάρ τὰ φαιδρὰ ἀπολέσας, τὴν βί-ζαν τῆς φαιδρότητος οὐκ ἀπώλεσεν. Ἀπώλεσε τὴν λύ-ραν, ἀλλ' ἔμενεν ὁ τεχνίτης · ἀπώλεσε τοὺς καρπούς τῆς ε θηνίας, άλλ' εμενεν ο γεωργός της ευπραγίας. μνώθη πάντων των χτημάτων, και ούκ έγυμνώθη της άρετης. Προέρρεψε του διαβόλου τα κτήματα, απορροφάμενος τον βίον, ώσπερ ο 'Ιωσήφ το Ιμάτιον τη άτιμφ. 'Εν τῷ πάσχειν οὐκ ἔπασχε. Δει γὰρ και τῆς ψύσεως όμολογείν το πάθος, και της ψυχής άνυμνείν την άνδρείαν. Έδειχθη τῆς φύσεως τὰ γνωρίσματα, ἐδείχθη καὶ τῆς ἀρετῆς τὰ πλεονεκτήματα. Ήχουσε τῶν παίδων τὴν συμφοράν, καὶ διέροηξε τὰ Ιμάτια, Ινα τῆς φύσεως δείξη τὴν συμπάθειαν. Εί μὴ γαρ Επαθεν, οὐκ ἄν ἐθαυμάζετο ως φιλάρετος, άλλα κατεγινώσκετο ως αναίσθη-τος. 'Αλλ' έπαθε μέν ως άνθρωπος, ύπέμεινε δὲ ως φι-λόθεος: καὶ τῆς φύσεως τὴν ἀσθένειαν ἡλεγξε, καὶ τῆς εύσεδείας τον τρόπον ου προέδωκε. Διερρηζε τὰ Ιμάτια, άλλά προσεχύνησεν. Ού τοσούτον ούν Επληξεν ο διάδολος, οσον επλάγη ου τοσούτον έτρωσεν, όσον έτρώθη. Αλλά τὸν πρῶτον άγῶνα χαλῶς διαθλήσαντα τὸν Ἰὼδ πάλιν είς ξτερον άχινα δίδωσιν ό θεός, ϊνα λαμπρότερον αψεφ

\$73 SPERIA.

άλλά προαιρέσεως. Διά τι διάθολος; (10 γάρ διάθολος ξτένετο απ' άρχης, ελλά άγγελος έχτίσθη διάδολος δε ευφμάσθη, ως διαδάλλων και Θεόν άνθρώποις, και άνθρωπον Θεώ καλ ως συγκρούων Δεσπότην πρός οίκετην, καλ οίκετην πρός Δεσπότην. Όταν γαρ ύποδαλλη ήμεν ό διάδολος, και είπη Νόσα κακά εν τῷ κόσμω; που ό Θεός; διά τι μή προτσταται; διαδάλλει τον Δημιουργόν πρός ήμας Εργον γαρ τουπο έξ αρχής τῷ διαθόλω. Δία-Ελλει Θεόν πρός του 'Αδάμ , λέγων 'Ήδει ο Θεός, ὅτι ή διν ημέρα φάνησθε άπό τοῦ ξύλου, έσεσθε ώς θεοί. Βασκαίνων, φησίν, εκώλυσεν ύμας ὁ Θεὸς τῆς βρώσεως. Έκει τὸν Θεὸν διαδάλλει πρὸς τὸν 'Αδάμ' ώδε τὸν 'Ιώδ πρλς τον Θεόν· Μή γαρ δωρεάν σέδεται Ιωδ την Θεόν; Τουτέστω, ὑπομίσθιός ἐστιν, οὐκ ἐνάρετος· μισθόν σοι τελεί τῆς εὐπραγίας · περίελε τὰ χρήματα , καὶ γυμνοῦ-ται αὐτοῦ ἡ πρόθεσις. Ἐπεὶ οῦν είδεν ὁ Θεὸς τὸν δίκαιον τἢ ὑπονοία ἐκείνου ὑδριζόμενον, περιαιρεί τὰ κτήματα, τνα περιέλη την ύποψίαν, και γυμνην δείξη την εύσε-δειαν. Και βλέπε του πονηρού δαίμονος την πρόθεσιν Είπε, φησί, ο Κύριος τῷ διαδόλφ. Πόθεν παραγέγονας; Είτα ὁ ὑπερήφανος καὶ ἀλαζών, καὶ μέτε τήν έσυτοῦ τάξιν είδως, μήτε τοῦ ἐρωτῶντος τὴν ἀξίαν, λέγει Περιελθών την την, και έμπεριπατήσας την ύπ' ουρανόν, πάρειμι μονονουχί βοῶν και βουλόμενος ουρανόν, πάρειμι μονονουχί βοῶν καὶ βουλόμενος δείξαι, δτι κρατεί τῆς ὑπ' ούρανον, ὅτι πάντα αὐτῷ ποπάτηται γήδνα, ότι πάντας ύπο πόδας έχει τους άνθρώπους. Περιελθών, Εφη, την γην, καί έμπεριπα-τήσας την ύπ' ούρανον, πάρειμι. Έκκόπτεται τοῦ διαδόλου ή άλαζονεία. Έπειδη γάρ ενόμισε κρατείν τῆς του Θεού είκόνος, ἐκθάλλεται τῆς τῆς, ὥττε μηκέτι ἐμπεριπατεῖν· καὶ ἐξορίζει αὐτὸν ὁ πάντων Δεοπότης. Αύτος γάρ έστιν ο επαγγειλάμενος, ότι Ένοικήσω έν αύτοις, και εμπεριπατήσω, και έσομαι αυτών Θεός.

Υ. [590] Τὰ πρῶτα ἐμπεριεπάτει ὁ διάδολος. "Οτε μέν γλρ ή είδωλολατρεία έκέχυτο, ότε ή άσέδεια έκράτει, δτε πάντα τὰ τῆς κακίας ἡκμαζεν, ὁ διάδολος ἐμπερι-επάτει · ὅτε δὲ ἀγιωσύνη καὶ δικαιοσύνη καὶ ἀλήθεια παρὰ τοῖς φυλάττουσι τὴν ἀλήθειαν, ὁ Θεὸς ἐνοικεί καὶ καρά τοις φυλαττουτι την αλημείαν, ο σευ, ενώλει λαι ξμπεριπατεί. Προσέσχες οὖν τῆ διανοία σου, φητί, κατά τοῦ θεράποντός μου Ἰωδ, ὅτι οὐκ Εστι κατ' αὐτόν των ἐπὶ τῆς ἡῆς, ἄμεμπτος, δίκαιος, Δληθινός, ἀπεχόμενος ἀπὸ παντός πονηροῦ; Ἐπει-δη εἶπε, Πάσαν περιῆλθον τὴν ὑπ' οὐρανόν, καὶ ἡλαζονεύετο ώς πάντων χρατών, παραλύων αύτου την άλαζονείαν ο λόγος τῆς ἀληθείας, φησὶ πρὸς αὐτόν Εἰδες τὸν ἀνθρωπον τὸν ὑπὸ τοῦ μὴ πεπατημένον, ἐπειδὴ πάντων, ώς έφης, χρατείς; είδες τον πάσης σου τῆς κακίας κρα-τήσαντα; είδες τον πατήσαντά σε τον πατούντα πάντας; είδες τον εχλύσαντά σου την τυραννίδα, και την άδικίαν εκλύ ταντα τη δικαιοσύνη, και την άπέθειαν τη εύσεθεία; 'Ο δε άνθίσταται τῷ Θεῷ, και λέγει: Οὐ δωρεάν σέ-δεται. Προπέθηκε τὰ κτήματα, ἐνα ὑδρίση αὐτοῦ τὸν τρόπον, ἴνα ὑδρίση αὐτοῦ και τὸ ἡθος, ἴνα ταῖς ὑπονοίαις νόθον δείξη την άρετην. Συ δέδωκας αυτώ, φησί, την φρθονίαν περίελε την άφθονίαν, και γυμνούται η ύπο-κοισις. Λέγει αὐτῷ ὁ Θεός "Αψαι πάντων ων έχει. Ήδει γάρ ό Θεός, ότι άχορεστον έχει την πρόθεσιν είς πλεονεξίαν και λέγει Ίδου, πάντων δίδωμί σοι την έξουσίαν, αύτου δε μόνον μη άψη. Όροις περιορίζει την κακίαν του διαδόλου. Βλέπε λοιπόν οίον άποτείνει τόξον κατά του δικαίου, οία πέμπει βέλη. Έξηλθε, και πρώτον εχηματίζεται αύτος ο των κακών εργάτης, αύτος έαυτον εγγελον τών κακών παραστήσας, αύτος έπληξε τὰ κτή-νη, καὶ αύτος ἀπαγγέλλει τὴν πληγήν. Είπε γὰρ, φησίν, • διάδολος τῷ Ἰώδ Τὰ ζεύγη των βοών σου ἡροτρία, nal al θήλειαι broi èréporto, και ήλθον οι αίχμ της πίστεως, τον δυνάμενον πάντα τα βέλη του ποντρού κά πεπυρωμένα σδέσαι. Τά ζεύγη των βοων άπώλετο, καὶ ή ψυχή ούκ εμερίζετο. Αί δνοι άπώλοντο. καὶ ο εὐγενής πώλος τον χαλινόν της εύσεδείας ούχ ήρνήπατο. Είδεν άγγελίαν πικράν της άπωλείας των χτημάτων, και εμείνεν ώς ασφαλής πύργος και ακαταγώνιστος. Ο διάθολος πικρός ών τη κακία, και πικρός ών την προαίρεσιν, μετεμελήθη ούτως απαγγείλας. Καὶ πρότεχε άκριόως, παρακαλώ, μή σε διαφύγη ή του Πονηρού έννοια, ήν κελ Απόστολος άκριδως κατοπιεύσας, φησίν θυ γάρ αὐ-

τοῦ τὰ νοήματα άγνοοῦμεν. 'Ως οὖν ἀπήγγειλ: δτι Τὰ ζεύγη των βοων ήροτρία, και αι θήλει ėrėμοντο, και ήλθον οι αιχμαλωτεύςντες, είδ Ίωδ ψυχή γενναία φέροντα την άγγελίαν, μετι ότι κακώς απήγγειλε, καὶ μονονουχὶ εἶπε πρὸ; ὁ διάδολος: Χακώς ἀπήγγειλα, εἰπὼν αὐτῷ ὅτι ἄ αυτῷ ἐπολέμησαν · δύναται λογίσασθα:, ὅτι εἰ ἄ ἐπολέμησαν καί με ἡδίκησαν, τί πρός τον Θεόν; φησίν, έτόξευσα, οὐ κατά σκοποῦ Εδαλον, ἀπέτυ τοξείας, άπεπλανήθη τὰ βέλη. Εἶπον ὅτι ἄνθρωπο αλώτευσαν· δύναται οὕτος εἰπεῖν· Τί οῦν τὴν τῶν πων άδικίαν θεῷ ἐπιγράψω; "Αλλοι οἱ †δικηκό άλλος ἔσται ὁ βλασφημούμενος; "Ινα οῦν μεταγ του την διάνοιαν από των ανθρώπων είς Θεόν, χ αὐτῷ οὐχ ἀνθρώπους καταδλάπτοντας, ἀλλὰ Θε μοῦντα, λέγει αὐτῷ "Πῦρ ἔπεσεν ἐκ τοῦ οἰραι δύνη εἰπεῖν, ὅτι ἐχθροὶ ἔρριψαν ἄνωθεν; "Υδρι άδιχήσαντα, βλασφήμησον τὸν πολεμήσαντα. Π σεν έκ τοῦ οἰρανοῦ. Διὰ τί λατρεύεις τῷ ἀδιχ διά τι προσχυνείς τον άναλίσκοντά σου τά κτή μα: Επεσεν έκ τοῦ ουρανοῦ. "Η κουσεν ό Ἰωδ, κα ηνεγκε γενναίως. Η γάρ ύπομονη έκείνου άληθι μονή ήν, μέχρι τέλους παρατεταμένη, περί ής Σωτήρ 'Ο δὲ ὑπομείτας εἰς τέλος, οὐτος σωθ Πῦρ ἐπεσετ ἐκ τοῦ οὐρατοῦ. Καθ' ἡμέραν ἔκαμ ἡνερων θυσίας ὑπὶρ τῶν τέκκων 'ὰ καθ' ἡμέραν προσέφερεν, άθρόως ό θεός είς θυσίαν Ελαδε. Π σεν έκ τοῦ οὐρανοῦ. Εἰ ἐγὼ μόνος ἐνεδυόμην, ἡλγουν: εἰ δὲ πένητες ἐνεδύοντο, [391] μὴ δύνα: σπότης ἀμελῆσαι τῶν πτωχῶν; Οἰδα ὅτι ἄ ἔω Δυσία: ἀπελῆσαι τῶν πτωχῶν; Οἰδα ὅτι ἄ ἔω θυσίαν, αποδίζωσιν είς το πενταπλάσιον. Μή άδικίας συνήχθη τὰ κτήματα; μὴ γὰρ ἀπὸ πλι εχτησάμην τὰ πρόβατα; Έχ της χουράς των των μου έθερμανθησαν ώμοι πενήτων, καί χήρας ευλόγησε με. Οίδε τι ποιεί ο Θεός. Νο μου την υπαρξιν, ώς θυσίαν πολλαπλασιάζει την ούσίαν είς πλεονασμόν άρετης. Ού σαλεύε Εξωθεν βέλη τοις Εσωθεν όχυρούμενου στηρίζε μάλλον ενδοθεν τὰ τοῦ Θεοῦ βέλη. Τὰ γλρ βέ δυνατοῦ ηκονημένα περί ὡν Ελεγε Δαυίδ, δτ. 1 σου ένεπάγησαν μοι· Τα βέλη, ποῖα; Βέλος εὐκ θέλος δικαιοσύνης, βέλος πόθου πρός Θεόν, βέλο άρετης τούτοις τοίς θείοις βέλεσιν ή ψυγή τιτρώ άρετης τούν πάσαν πείραν προσαγαγών ό διάδολος, ι κτημάτων γυμνώσας, της άρετης ούκ ἐγύμνως ρεί λοιπόν ἐπὶ τὴν φύσιν, καὶ τὴν γεωργί φύσεως βιάζεται, καὶ ἀποσπὰ τοὺς κλάδους ἀ ρίζης, και συντρίδει τους παϊδάς του καλού άγω περιαιρεί του καρπου, ενα λυπήση του γεννι Και τι ποιεί; Βλέπε και την άγγελίαν του Πο πῶς μεστή μέν ἐστιν εἰρωνείας, καὶ εἰς γοητε πουσα, καὶ κατακλάσαι την ψυχην τοῦ γενναίν μένη. Λέγει οῦν αὐτῷ Τῶν υἰῶν σου καὶ ε γατέρων σου έσθιόντων και πινόντων έν τι τοῦ πρεσθυτέρου σου νίοῦ, ήλθε πτεῦμα μι τῆς ἐρήμου, καὶ συτέσεισε τὸν οἶκον, καὶ ἰ ἐπὶ τὰ παιδία σου, καὶ ἐτελεύτησαν. Καὶ πὶ ύποχοριστικόν, δυνάμενον έγειρα: πένθος. Ούχ Έπὶ τὰ τέκνα σου, ἀλλὰ, Ἐπὶ τὰ παιδία, ῖνα τῶ δων άχούσας, εἰς οἶχτον ἔλθη, ἴνα καμφθή πρὸ πάθειαν. Ἡ.ἰθε πνεῦμα μέγα ἐκ τῆς ἐρήμου. τὸν κριτὴν διαδάλλει τινεῦμα τὰρ οὐκ ἀνθρώπ ακούει, ἀλλὰ τῷ Θεῷ. Επεσεν ἐπὶ τὰ παιδία καὶ ἐτειλεὐτησαν. Τότε Ἰωδ ἀνέστη · οὐτω χ γραπται. Καλὸν τὸ, ἀνέστη : οὐ γὰρ κατέπεσε τῆ γή, άλλ' άνέστη τή δυνάμει τής εύσεδείας. Ήν και προσεκύτησε. Μισθός συμφορών ή προσκύ Τυπτόμενος εύλόγει συμφοραίς βαλλόμενος εύχερ Και περιεκείρατο την κόμην. Νύν έφ' ήμων τω θούντων πολλοί τρέφουσι κόμην, έκείνος δε πρ Διά τί ; Τῷ πενθούντι τὸ σπουδαζόμενον, εἰς τὸ ἐτε σχήμα περιστήσαι την κατάστασιν. "Οπου ουν τη κόμη, σημείον πένθους τὸ μὴ κείρεσθαι. Παναχώ τὸ εναντίον ζητείται σχήμα ἀπὸ τῶν πενθούντω. διέξιψηξε τὰ ἰμάτια: τῷ μὲν σχήματι πρὸς τὰ ἀποσυρόμενος, τῷ δὲ πράγματι πρὸς τὴν ἀρειτο δυόμενος. Αποδύεται το Ιμάτιον, ΐναι ώς γυμνος τής περιπλακή τῷ ἀντιπάλιο, καὶ ἐξ ἀναντιρόήσο λης βραδεύση την δικαιοσύνην. ᾿Απεδύσατο τὸ ὑ ὁ ἐνδεουμένος τὴν δικαιοσύνην · καὶ ψησιν ὁ μέτκ

Quia igithe vidit Deus justum hac illius suspicione injuria affectum, aufert facultates, ut suspicionem illam tolleret, undamque pietatem ostenderet. Et vide maligni diemonis propositum. Dixit, inquit, Dominus diabolo, Unde renis (Job 1. 7)? Deinde superbus ille et arrogans, qui ne ordinem quidem suum noverat, neque interrogantis dignitatem, dicit : Postquam circuivi terram, et perambulavi orbem, adsum (Ibidem); quasi clamaret ac vellet ostendere, se omnibus quie sub carlo sunt imperare, omnia terrena ab se calcari, seque omnes homines sub pedibus habere. Postquam circuivi, inquit, terram, et perambulavi orbem, adsum. Nescinditur diaboli superbia. Quia enim putavit se imagini Dei imperare, ejicitur ex terra, ut non jam ikum perambulet; eliminatque illum omnium Domimus. Ipse enim est qui promisit : Inhabitabo in illis et inambulabo, et ero illorum Deus (Levit. 26. 12).

573

3. Antea perambulabat diabolus. Quando enim idololatria diffusa erat, cum impietas obtinebat, quando omnia ad nequitiam spectantia florebant, diabolus perambulabat; cum autem sanctimonia est et justita et veritas apud eos qui enstodiunt vernatem, func Deus inhabitat et inambulat. Attendistine, inquit, mente tua, servum meum Job, quod non ei similis sit super terram, irreprehensibilis, justus, verax, abstinens ab omni re mala (Job 1. 8)? Quia dicebat, Totum circuivi orbem, et arroganter agebat, quasi omnibus imperaret, arrogantiam ejus solvens veritatis verbmir, ait ad illum : Vidistin' hominem a te minime calcatum, quia omnibus, ut ait, imperas? vidistin' hominem qui totam malitiam tuam vicerit? vidistin' qui te calcarit, qui calcas omnes? vidistin' qui tuam solvat tyranni-dem, et injustitiam justitia, impietatem pietate eliminet? Hic autem Deo contradicit, et ait : Non gratis colit te. Proponit possessiones, ut et ejus mores et virtutem vituperet, ut suspicionihus spuriam ostendat virtutem. Tu dedisti, inquit, illi abundantiam; aufer abundantiam, et nudatur hypocrisis. Dicit et Deus: Tange universa quæ habet (Job 1.11). Sciebat enim Deus ipsum insatiabile propositum circa avaritiam habere, aitque: Ecce omnium do tibi potestatem, tantum eum ne tangas. Terminis circumscribit malitiam diaboli. Vide deinceps qualem tendat arcum adversus justum, quæ vibret tela. Exivit, et primo ipse malorum artifex in varias se figuras transformat, ipse sese malorum nuntium præbet, ipse percussit jumenta, ipse plagam nuntiat. Dixit, inquit, diabolus Jobo: Juga boum tuorum arabant, et asinæ pascebantur, et venerunt qui ea abducerent, et occiderunt pueros tuos, et relictus sum ego solus, et v.ni tibi nuntiaturus (Ibid. v. 14. 15). Prima diaboli tentatio, primum telum contra strenuum athletam. Sed opposuit Job ex adverso fidei clypeum , qui posset ignita omnia maligni tela restinguere. Juga boum periere , et anima dissecta non est. Asinæ perierunt, pullusque ille nobilis frenum pictatis non negavit. Vidit nuntium acerbum perditarum possessionum, mansitque ut turris firma et inexpugnabilis. Diabolum nequitia acerbum amarumque animo pœnituit sie nuntiasse. Animadverte, quæso, diligenter, ne te fugiat maligni consilium, quod cum recte prospiceret Apostolus ait : Non enim ejus consilia ignoramus (2. Cor. 2. 11). Ubi ergo nuntiavit illi : Juga boum arabant, et asinæ pascebantur, et venerunt qui abducerent, viditque Johinn strenuo animo nuntium ferentem, pœnituit eum quod male nuntiasset, et in seipso hac propemodum dixit diabolus : Male nuntiavi, quando dixi homines ipsum impugnare: potest ille coguare: Si homines impugnarunt et injuste la serunt, quid hoc ad Deum? Male, inquit, jaculatus sum, non scopum attigi, sagittas frustra emisi, aberrarunt tela. Dixi homines abduxis e: potest hic dicere: Cur hominum iniquitatem Deoad. sombam? Alu sunt qui læseruat, et alius erit qui bia-phemabitur? Ut itaque ejus animum et iram ab hominibus ad Deum transferret, et ostenderet illi non homines sed Deum ipsi damna intulisse, ait illi: Ignis decidit de calo (Job 1. 16). Num poteris dicere ini-

micos illum superne immisisse? Contumeliam infer ci qui te liesit, blasphema in eum qui te oppugnat. Ignis decidit de cælo. Cur te lædentem colis? cur adoras cum qui tibi facultates abstulit? I gnis decidit de cælo. Audivit Job, et rursum fortiter tufit. Patientia enim illius vere patientia erat, ad finem usque perdurans, de qua Servator ait : Qui autem perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Mauth. 10. 22). Ignis decidit de cœlo. Quotidie laborabat offerens sacrificia pro filiis : quae quotidie laborans offerebat, ea Deus confertim in sacrificium accepit. Ignis decidit de cælo. Si ego solus indutus essem, jure dolerem; si autem pauperes induebantur, an poterit Dominus pauperes negligere? Novi enm, illorum que in sacrificium accepit, centu-plum redditurum. Num ex iniquitate partæ sunt opes? num per avaritiam oves acquisivi? Ex velleribus ovium mearum calesacii sunt humeri pauperum, et os viduæ benedixit milii (Job 31. 20. et 29. 13). Seit quid faciat Dens. Nune accepit meam substantiain, ut sacrificium: exindem mihi multiplicabit per virtutis augmentum. Non me movent exteriora tela, interius munitum; imo vero me magis interius confirmant Dei sagittæ ; nam Sagittæ poientis acutæ (Psal. 119. 4); de quibus ait David: Sagittæ tuæ infixæ sunt miki (Psal. 37. 3). Sagittæ quæ? Sagitta pietatis, sagitta justitiæ, sagitia amoris Dei , sagitta studi erga virtutem : his divinis sagittis anima vulneratur. Cum ergo diabelus experimentum omne sumpsisset, et facultatibus nudatum, virtute non undasset, naturam demum aggreditur, in nature culturam violentiam infert, ramos avellit a radice, optimi athletæ fl.ios opprimie: anfert fructum, ut genitorem dolore afficeret. Et quid facit? Vide maligni nuntiationem, quam sit plena ironia et prastigiis proxima, que possit strenui viri ammum frangere, Ait ighur illi : c Filiis tuis et shialus tuis comedentibas et bibentibus in domo primogeniti tui, venit ventus vehemens ex deserto, et concussit domum, quas corruens oppressit pueros tuos et mortui sunt (Joh 1.18. 19). Verbum diminativum, quod possit luctum excitare. Non dixit, super filios tuos, sed, Super pueros, ut pueros audiens, misericordia commotus esset. Venit ventus vehemens ex deserto. Iterum judicem calumniatur; ventus enim non hominibus, sed Deo obsequitur. Cecidit super pueros tuos, et mortui sunt. Tunc Job surrexit (Job 1, 20): sie enim scriptum est. Bonum verbum, Surrexit, non enim ex pluga concidit; sed surrexit vi pietatis: Surrexit, et adoravit. Merces calamitatum, adoratio. Percussus benedixit, calamitatibus impetitus gratias egit. Et comum totondit. Nunc inter nos lugentes multi comam mutriunt, ille autem abstulit. Quare? Id nimirum curat is, quem luctus opprimit, ut in contrariam formam caltum mutet. Nam ubi coma colitor, signum luctus tensio est. Semper enim ingentes contrarium quarunt habitum. Et scidit restimenta : figura quidem ad dolorem tractus, re autem ad virtutem expeditus. Exuit vestimentum, ut undes luctator adversarium circumplectatur, et ex conspicua lucta justiciam in præmium, accipiat. Exuit vestimentum qui induerat justitiam : aitque magna illa pietatis lucerna : Dominus dedit, Dominus abstulit : sicut Donnno placuit, ita factum est; sit nomen Domini benedictum in sacula (Ibid. v. 21). O strenuam animam! Hac vox telum fuit contra diabolum : hac vox tela emisit in damones, fregit hostium phalangas. Nudus egressus sum ex utero matris meæ, et nudus revertar (Ibid.). Apostolica vox ante ap stolica tempora, caque virilis: Nudus egressus sum ex utero matris, et nudus revertar : quemadmodum Apostolus : Nihil meutimus in hunc mundum, marifestum quod milit possumus efferre. Dominus dedit, Dominus abstulit ( 1. Tim. 6. 7 ).

4. Omnibus, ut paucis dicam, privatus est, soloque uxor relicta est, antiquam i liud diaboli instrumentum. Uxor relicta est, non parcente diabolo, sed telum situ reservante. Qua emm sciebat, se per mulierem primum hommem expugnavisse, inniferem reserval, ut lisdem utater armis ad insidas. Sed ilike invent Ada-

mum; hic Adamum non reperit. Illic Adamum et Evam invenit; hic Evam invenit, sed non Adamum. Ait illi uxor: Quousque sustinebis (Job 2. 9)? Verba vere diabolica. Illud enim, Quousque, vox crat ejus qui torqueretur. Ego torqueor, et tu dicis. Quousque? Ego verberor, et tu ad plagas verberati obtorpescis. Quousque sedes exspectans de die in diem salutem? Invitus diabolus virtutem justi celebrat: prædicat ejus patientiam, quoniam cum spe decertabat. Quousque? Hinc vide scriptoris sapientiam. Et prospiciens in eam, inquit, Job dixit (Ibid. v. 10). Non dixit, Attendens ipsam, sed, Prospiciens. Prospiciens, quare? ignorabatue uxorem? nonne cum ea vixerat? nonne ex ea liberos susceperat? quare ergo prospexit? Illud, Prospexit, declarat eum non illam vidisse, sed eum qui in illa erat. Respiciebat diabolum Job; noverat eum qui in servente loquutus fucrat, et qui nunc in muliere loquebatur, et ait : Ut una ex insipientibus loquuta es. Cur non dixit, Ut una ex impiis, ut una ex atheis? Sciebat illam non impiam esse, sed insipientia abreptam. Alioquin vero, fratres, ei, qui Deum abnegaverit, insipientis nomen datur. Nam, Dixit insipiers in corde, Non est Deus (Psal. 13. 1). Quasi una ex insipientibus: ac si quis diceret, Sicut Eva loquita es. Si bona suscepimus de manu Domini, maia non sustinebimus? O strenuam animam! Hic mihi ejus animum explora. Nesciebat Job se pro virtute certare : nesciebat se pro patientia coronari : sed solum existimabat calamitatem esse a Deo immissain: mala esse putabat, neque ideo quasi de immissis malis blasphemabat. Si autem cum mala existimaret esse ita certavit, si novisset coronam, annon multo magis certasset? Sed cur Deus non ante monuit illum dicens, Vide quid facturus sis. Futurum est ut diaholus aciem contra te instruat, adversumque te arma sumat : decerta, strenue age, ne mentem tuam evertat, ne tuos diripiat cogitatus, ne animam tuam obsideat : confortare, neque alienum Deo putes certamen athletæ nuntiare. Petro namque dicit Dominus : Petre, ecce satanas expetivit vos, ut cribraret tamquam triticum (Luc. 22. 31). Apostolis tentationes prænuntiat; Jobo autem non prædicit tentationes et certamina. Num injustitia apud Deum est? Absit (Rom. 9. 14). Nam his animum addit, hos vero relinquit. Cur non ei prædicit, ut apostolis? Sciebat Deus diaboli vafritiem, scicbat invidiam, sciebat calliditatem qua posset virtutem obtundere. Si dixisset ei Deus, Attende tibi, et decerta; si usque in linem sustinueris, duplicatas tibi facultates restituam, regnum cælorum bereditate consequeris, coronas immortalitatis accipies, orbis totus plenus erit laudibus tuis : si hæc dixisset, concertasset utique justus; sed diabolus hinc occasionem arripuisset : ac, si ita decertans vicisset, dixisset Deo, Num gratis decertavit? Promisisti ei immortalitatem, promisisti regnum, promisisti coronas. Si itaque cum temporalium fructum accepisset, in suspicionem vocatus est non quasi justus, sed quasi mercenarius : si æternorum bonorum promissionem accepisset, annon multo magis hine diabolus occasionem arripuisset? Sed occultat coronas, ut certamina patefaciat : oc-cultat bravium, ut athletam ostendat. Cur ego, dices, etjam apostolis non occultavit? si enim ea de causa Jobo non prædixit, cur non eodem modo apostolis præmium tacuit? Job solus decertabat, pro semet-ipso laborabat, pro semetipso pugnabat : apostoli vero pracones terra: erant et doctores orbis, lpsis certe occulture poterat, sed mundo res detrimento fuisset. Poterat Paulus sine coronarum promissione certure; poterat l'etrus sine promissione viriliter agere; poterant apostoli non accepta bonorum promissione pro virtute pugnare : sed non ubique Paulus, non ubique Petrus; multorum animæ imbecillæ sant, multorum mentes vacillant. Si enim hodie, postquam regnum promissum est, futurorumque bonorum possessio, atque angelorum consortium, et paradisi voluptas, multi promissa contemnunt, præsentibus inhiantes : si omnino silentium de iis fuisset, quis ad pietatem accurreret? Jure ergo, fratres, Joho non

ostendit futura, ut firmius illius propositum exhibeat: apostolis vero futura promittit, ut auditorum animos excitet, ut orbis terrarum mentem confirmet Multi nunc regnum audiunt, et contemnunt; multi Christum exspectant, et malitiam indount; multi a nequitit non recedunt; multi hodie jejunia honorant, et dicunt : Ilodie adversario men nihil dico : transeat passionis Christi dies, et litem agam, ulciscar injurias, multa faciam. Ergo frater es illius Esaŭ qui talia cogites : hæc profers quæ dixit Esau. Etenim Esau fratrem occidere voluit, sed patrem reverebatur. Et quid dixit? Appropinquent dies luctus patris mei, at tunc occidam fratrem meum (Gen. 27. 41): praterest mors patris mei, et tunc occidam. Et tu quid dicis? Transeat Christi passio, et tunc contra hostem meun litigabo. Vide ne frater Esaŭ sis. Audi quid dicat Paslus: Ne quis fornicator, nec profunus, ut Esau: ne per eum multi contaminentur (Hebr. 12. 16. 15). Hæc a me dicta sunt , non ad iram concitandam , sed ad open et salutem fratribus serendam. Contingat autem nobis et verbo instructis, et historiarum exemplo institutis, sanctorum Patrum et prophetarum certamine roboratis, gloriam semper Deo referre, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

576

In justum et beatum Job, sermo quartus.

1. Ubique et in omnibus fere divinis narrationibus inferiora rebus sunt verba, et materia inferiores dictiones; præcipue vero in præclaris beati Jobi gestis. Nemo umquam potest huic argumento tenuitatis sua sermonem aquare. Etiamsi enim sexcenta de illo quis dicat, a dignitate rei longe retro relinquitur. Quoniam igitur pro virili, etsi mediocriter, diximus, nihil vetat quominus hodie eidem argumento hæreamus. Nemoque arbitretur rem tractatam injuria affici , si narrationem præscindamus. Neque enim Job incisus dolet: nam si inciso corpore non dolebat, an incisa narratione dolebit? Novimus ex præmissis narrationibus, ipsum omuia amisisse , imo potius omnia invenisse. Cum enim læta omnia amisisset, lætitiæ radicem non amisit. Perdidit lyram, sed mansit artifex; perdidit ubertatis fructus, sed mansit agricola abundantiæ auctor : nudatus est omnibus facultatibus, sed non nudatus est virtute. Abjecit diabolo opes, abjectis vita commodis, quemadmodum Joseph pallium impudica mulieri. Patiendo non patiebatur. Oportet enim et naturæ passionem fateri , et animi virtutem celebrare. Exhibita sunt naturæ indicia , et virtutis magnitudo apparuit. Audivit filiorum calamitatem, et scidit vestimenta, ut naturæ ostenderet commiserationem. Nisi enim passus esset, non ut virtutis cultor admirationi habitus fuisset, sed velut insensilis damnatus fuiset. Sed passus est ut homo, et nt Dei amans sustinuit, naturæque infirmitatem vicit, piosque mores non prodidit. Discidit vestimenta, sed adoravit. Igitar diabolus non tam percussit, quam percussus est; non tam vulneravit, quam vulneratus est. Scd postquam in primo agone bene certavit Job, rursus illi alium agonem offert Deus, ut splendidiorem ipsi neciat patientiæ coronam. Rursum enim adstant angeli, et diabolus în medio interrogatur ab eo qui omnia noverat, Unde venis (Job 2, 2)? Vide sapientiam Dei, vide vafritiem diaboli. Deus quidem sciebat unde veniret, quodque superatus a justo veniret : vult autem Deus videre, num ingenue se victum fateatur. Unde venis? Diabolus vero se victum esse non confitens, pudore enim arcebatur, eadem usus est, qua prius, voce: Postquam circuivi terram et perambulati orbem, adsum. Nuth ea de causa exivisti? an hoc postulasti? nonne tu dixisti : Da mihi ea quæ Job posidet? cur certamen taces, ut victoris coronam aulera! Dic certamen, maledicte, narra luctam, ur prædicts victoriam. Sed quod per invidiam diabolus occuluvit, id in honorem eximize philosophiæ celebrat om nium Dominus. Animo intentus suisti contra somulem meum (Ibid. v. 3)? Quod tu celas, ego palam lacia. Sape namque Deus interrogat, non ut discat, sed # corum qui interrogantur propositum exploret, num imθην, καὶ η νὐξ ἐκείνη εἰη τκότος. [596] Ταῦτα λέγει καὶ ὁ Ἱερεμίας · Οἰμοι, ὧ μῆτερ, ὡς τίνα με ἔτεκες ἀνδρα κρινόμενον καὶ δικαζύμενον; Ἐπικατάρατος ἡ ἡμέρα ἐν ἢ ἐγεννήθην. Ταῦτα δὲ πάντα ἐκτραγοδοῦσιν οἱ ἄγιοι, ἶνα σὸ μετὰ ταῦτα μάθης, ὅτι οὺ τρυφῶντες διῆλθον τὸν βίον, ἀλλά μυρία κακά ὑπομείναντες, τοὺς ἀγῶνας διεξῆλθον. ᾿Απεκλαύσατο οὐν καὶ Ἱερεμίας λέγων · Οἰμοι, ὧ μῆτερ, ὡς τίνα με ἔτεκες; καὶ ἔπαθε μὲν ὡς ἄνθρωπος, ὑπέμεινε δὲ ὡς φιλόθεος. Μωῦταϊς ὁμοίως, ὁ μέγας καὶ θεῖος τοῦ θεοῦ νομοθέτης, ὁ τὰς πλάκας τὰς ἱερὰς διξάμενος, ὁ πρῶτος εἰσηγητής τῶν συμφερόντων τῷ βίω, καὶ αὐτός φησι τῷ θεοῦ βαρούμενος τῷ πλήθει τῶν συμφορῶν · Κύριε, σὰ εἶπας, δτι Εὔρηκας χάριν παρ' ἐμοὶ, καὶ οἰδά σε παρὰ κάντας · καὶ εἰ εῦρηκα χάριν ἐνῶπόν σου, ἄφελε τὴν ψυχὴν μου ἀπ' ἐμοῦ · οὐ δύναμαι γὰρ εξρειν τὸ βάρος τοῦ λαοῦ τοὐτου. Μικρὸν, καὶ λιθοδολήσουσί με. Μὴ ἐγὼ αὐτοὺς ὼδίτησα; μὴ ἐγὼ αὐτοὺς ἔτεκον δτι λέγεις μοι Βάστασον αὐτοὺς ὅν τρόπον βαστάζει ἡ τιθηνοῦσα τὸν παῖδα; Οὺ δύναμαι φέρειν τοῦ λαοῦ τὰ ἐλαιτώματα. "Ομως καὶ ἀποδυρέμενος καὶ πενθῶν ὡς ἄνθρωπος, οὑκ ἑδλασγήμησε ὡς ἄθεος, ἀλὶ' ἐδείκνυε τὰ πάθη τῆς φύσεως, ὑπ' αὐτῶν τῶν παθῶν ἐλεγχόμενος. Οὕτω δὲ όμοίως τῶν προφητῶν ἔκαστος ἀποδύρεται, καὶ δ΄ Αμδακούμ φησιν. Τνα τί μοι ἔδειξας κόπους καὶ πόνους; ἔταιπκωρίας ἀνθρώπων; "Εδλεπε γὰρ τὴν ἀδικίαν ὁ προφητικὸς χορὸς, καὶ οὐκ ἔφερεν, ἀλὶ' ἐδὰ ᾿Αμδακούμ λένων. Ἰνα τί μοι ἔδειξας κόπους καὶ πόνους; Ἐντώπιόν μου τέγονε κρίσις, καὶ δ κριτής λαμβάνει, καὶ διὰ τοῦτο ἐξέρχεται τὸ κρῖμα διεστραμμένον. 'Ο άρχων αἰτεῖ, καὶ ὁ κριτής λαμβάνει, καὶ διὰ τοῦτο ἐξέρχεται τὸ κρῖμα διεστραμμένον. 'Ο ἄρχων αἰτεῖ, καὶ ὁ κριτής λαμβάνει, καὶ ἔιὰ τοῦτο ἐξέρχεται τὸ κρῖμα διεστραμμένον. 'Ο ἄρχων αἰτεῖ, καὶ ὁ κριτής λαμβάνει, καὶ ἔς κριτά ὁ κριτής λαμβάνει, ναὶ ἔς κριτά ὁ κριτής λαμβάνει, ναὶ ἔςουδενεῖται ὁ νόμος.

γ΄. Οὐτω πάντες Επασχον οἱ δίκαιοι, καὶ ἀπεδυσπέτουν πρός την δυσκολίαν του κόσμου. Άλλα μη ταύτα λαδών εχλάδης είς συμφωνίαν της σης προαιρέσεως μη είπης. Μή βελτίων έγω είμι του Ίερεμίου του χαταδοή-σαντος τοῦ κόσμου; μή τὰ ρήματα τῆς ἰάσεως γένηταί σοι τραύματα. Ταῦτα δὲ γέγραπται, ἴνα μάθης ὅσον ἀγῶνα διήθλησαν, ὅσων χινδύνων μεστὸν τὸν βίον δι-εξῆλθον. Θέλεις μαθεῖν οἴος ὀφείλεις είναι; Μάθε τὰ μετὰ τὴν χάριν. "Επαθον προφῆται, ἔπαθον δὲ καὶ οἰ ἀπόστολοι · ἀλλ' οἱ μὲν πάσχοντες ῆλγουν, οἱ δὲ πάσχον-τες ἐχαυχῶντο. Ἡλθε Παῦλος εἰς μέσον, πάσχων μὲν, οὐ κλαίων δὲ · τυπτόμενος, ἀλλ' οὐχ ἀποδυρόμενος. βα-σανιζόμενος, ἀλλὰ χαυχώμενος. Καὶ τί φησιν; Οὐ μό-γον δὲ. ἀλλὰ καὶ χαυχώμενος. Καὶ τί φησιν; οἰ μό-γον δὲ. ἀλλὰ καὶ χαυχώμενος. Καὶ τί φησιν; εἰror δέ, άλλα και καυχώμεθα έν ταῖς θλίψεσιν, εlδύτες δτι ή θλίψις ύπομοτητ κατεργάζεται, ή δε υπομοτή δοκιμήτ, ή δε δοκιμή ελπίδα, ή δε ελπίς ού καταισχύτεται. Και πάλιν, τυπτηθέντες οι απόστοου καταισχυνεται. Και πάλιν, τυπτηθέντες οἱ ἀπόστολοι, Ἐπορεύοντο γαίροντες ἀπὸ προσώπου τοῦ συνεεδρίου. ὅτι κατηξιώθησαν ὑπέρ τοῦ ὀνόματος τοῦ Κριστοῦ ἀτιμασθήναι. Μὴ τοίνυν τὰ πρὸ τῆς γάριτος ἐκλάδης εἰς ἀκολουθίαν τῆς γάριτος. Εἰρηται γὰρ ἡμίν ταῦτα, ἴνα μάθης ἐκ τῶν πόνων τὴν ἐλπίδα. Οὕτω καὶ ὁ Ἰωδ καταράται τὴν ἡμέραν, καὶ πάσχει τὴν ψυχὴν, καὶ οὺ βασανίζει τὴν ψυχὴν τἢ ἀσεδεία, ἀλλὶ ἀνέχεται τῶν τραυμάτων, καὶ οὺ τραυματίζει τὴν ψυχὴν τἢ βλασφημία. Εἶτα, ἐπειδὴ δεῖ συντεμεῖν, συντήμος ὑμῖν ἀνακεφαλαιώσομεν τὴν ὑπόθεσιν. Ἐν τῷ ἀγῶνι τῷ κατὰ τὸν Ἰωδ. πλὴν τοῦ Θεοῦ, πάντες ἡγνόουν τὸν σκοπόν τον Ίωδ, πλην του Θεου, πάντες ηγνόουν τον σκοπόν του άγωνος. Ἰωδ ούκ ήδει επιτίνι ηγωνίζετο, ούκ ήδει έτι είς γυμνασίαν αυτώ προδέδληται τὰ παλαίσματα. Οι φίλοι ήγνόουν τον σχοπον τοῦ Θεοῦ, ὁ διάδολος ήγνόει τὸ μέλλον. Εἰ γὰρ ήδει ὅτι ἐνικᾶτο, οὐκ ἄν ἐπεχείρησεν. "Ο Ἰωσ οὐκ ήδει το ἀποσησόμενον ἐκ τοῦ ἀγωνος. "Οτι μέν ό θεός κατά συγχώρησιν εκδέδωκεν, ήδει ό Ίωδ, ού προγινώσκων, άλλά μαθών παρά θεου. Ο δε διάδολος ούκ ήδει είς ποῖον τέλος άπαντήσει τὰ παλαίσματα. Εί γάρ ήδει, ούχ αν έπεχείρησεν, ίνα μη χείρονα την αίσχύνην έφελχύσηται · άλλ' δ Επαθεν έπι των μαρτύρων, τοῦτο Επαθε και ἐπι τοῦ Ἰώδ. ᾿Ανείλε μάρτυρας, ίνα σδέση την Έχκλησίαν, ούκ εἰδιὸς, δτι μετά τοὺς μάρτυ-ρας ἀνθήσει ἡ Ἐκκλησία. Πάντες ούν ήγνόουν, πλην τοῦ Θεοῦ. Οἱ φίλοι ἀγνοοῦντες τὸν σκοπὸν τοῦ Θεοῦ. ἀγνοοῦντες καὶ τοῦ Ἰωδ τὴν δοκιμασίαν, είλοντο ὡς ἐν συγκρίσει άγνοίας μάλλον καταδικάται τον Ίωδ ώς άξια πάσχοντα, ή καταγνώναι του θεου ώς άναξίως δικάσαντος. Πρόσεχε άχριδώς: [597] Είλοντο χαταχρίναι άνθρωπον ώς άξια πάσχοντα της έαυτου άμαρτίσς, η είπειν

κατά τοῦ Θεοῦ, ὅτι ἀναξίως ἐδίκασε. Καὶ ἐνὶ μὲν μέρει κατά σκοποῦ ἐφέροντο, τὸν Θεὸν ἀδικίας ἐκτὸς λέγοντες· ένὶ δὲ μέρει διημάρτανον, χαταχρίνοντες τὸν ἀθῶον. Ἡ δὲ ἄγνοια ἀπολογεϊται ὑπὲρ τῶν ἀγνοούντων, καὶ άπόδεκτοι, ότι εν άγνοία φιλοσοφούσι, και ου καταψη-φίζονται. βλέποντες την Θεού δικαιοσύνην. Την μεν του Τωδ δικαιοσύνην παραγράφονται, την δε του Θεού άνυμνούσιν. Είτα Ιωδ άρχεται παρά των φίλων ελέγχεσθαι καί φασι πρός αυτόν έχείνοι. Πότε άληθικοί πρόξους απολλυμένους; Ε! μή ήμαρτες, φησί, καὶ ἄξια άμαρτίας ἐποίησας, οὐκ ἀν ἀδίκως ἡδίκησέ σε ὁ δίκαιος. Πολλαί σου εἰσιν άμαρτίαι. Εἰ δὲ σὺ οὐχ ήμαρτες, πόθεν τοῦτο, εἰ μὴ οἱ υἰοί σου ήμαρτον; Πολλάκις δὲ χήραν ἡδίκησας, ὀρφανοὺς ἔθλιψας. Εἰ δὲ ταῦτα γέγονε, καὶ ὁ Θεὸς δίκαιως ταὐτην τὴν ψῆφον ἐπήγαγεν. Ο Ἰωδ συνήδει μεν έαυτῷ μηδεν τοιούτον πεποιηχότι, συνήδει δε και τῷ Θεῷ μή ἀδίκως χρίνοντι. Έπει ουν είδεν ὁ Ἰωδ, ὅτι παρὰ τοῖς ἀνθρώποις μεν καταχέχριται, ἡ δὲ συνείδησις αύτον ού κατακρίνει, και ό Θεός αύτου ού καταγινώσκει, έπειδή ούκ είχε πείθειν άνθρώπους, μεταφέρει τὸν λόγον ἐπὶ τὸν κριτήν, καὶ στρέφει τὸ δμμα τῆς ψυχῆς πρὸς τὰ ἄνω οὐ βλασφημῶν, ἀλλὰ δυσωπῶν, καὶ φησι πρὸς αὐτόν · Ο ἐπιστάμενος τὸν νοῦν τῶν άrθρώπων, tra τί με έθου κατεντευκτήν σου; ἐποίησάς με κατεντυγγάνειν τῆς σῆς δικαιοσύνης · οἰδάς μου τὴν καρδίαν. Εἰτα μέγα τι φθέγγεται Ἰὼδ, οὐκ ἀπλ κακίας, ἀλλ' ἀπ' ἀκακίας · καὶ, ἴνα τὰ πολλὰ εἰς ὀλίγα συντέμω (πολλή γάρ ή ύλη τῆς δικαιολογίας), λέγει Τίς δώσει χριτήν άνα μέσον έμου και σου . ΐνα γνώ το πόσαι είσιν αι άμαστίαι μου, δτι ούτω με ξχρινας; Φοδερον τὸ ἔῆμα, άλλ' ἀπ' ἀχσχίας. Προλαδών γὰρ εἴπεν ὁ Θεὸς, ὅτι Οὺκ ἔστι κατ' αὐτὸν ἄκακος τῷ ἔὲ άκάκψ ούδεις το ρήμα είς ποντρίαν λογίζεται. 'Αεί γάρ. άδελφοί, πάντες ήμεζς οἱ ἄνθρωποι, μήτι γε Θεός, οὐ τοῖς πράγμασι διχάζομεν, άλλὰ τῆ προθέσει τῶν ποιούντων. Ὑδρίζει υἰὸς πατέρα καὶ τὸ πράγμα ἀφόρητον, αὶ τῷ πάσχοντι, καὶ τῷ ἀχούοντι καὶ πατραλοίας δ τοιούτος καλείται, και μητραλοίας, και άνόσιος και πα-ράνομος, ότι φωνήν έναντίαν Ερρηξε πατρι, ότι ετόλ-μησε δυσφημήσαι την έαυτου ρίζαν. Ταύτα δε πάσχει και κατακρίνεται ό επι των τελείων ων λογισμών παικαὶ κατακρίνεται ὁ ἐπὶ των τελείων ων λογισμων παι-δίον δὲ ἄκακον, κὰν τύπτη τὸν πατέρα, ἢ τὴν μητέρα, ἢ καὶ ὑδρίση, πάσης εὐφροσύνης ποθεινότερον. Πολλά-κις μητέρες ἔρεθίζουσι τὰ τέκνα εἰς ὕδριν φέρουσαι, οὐ τἢ ὕδρει, ἀλλὰ τἢ ἀκακία καὶ τῷ ἀκεραίψ καὶ ἀφελεί τοῦ ἡθους ἐπαγαλλόμεναι. Οῦτω καὶ ὁ Θεὸς εἰδώς, ὅτι οὐκ ἐκ κακίας, ἀλλὶ ἐξ ἀκακίας φθέγγεται (μαρτυρεί γὰρ αὐτῷ λέγων, Ἔτι δὲ ἔχεται ἀκακίας), δέγεται τὰ παρὰ τοῦ Ἰώδ, εἰς κρίσιν κολούμενος παρὰ αὐτοῦ. Θο δερλυ τὸ όῆμα, οἰκέτην Λεσπότην καλείν εἰς κρίσιν. δερον το ρήμα, οικέτην Δεσπότην καλείν εις κρίσιν ανθρωπον, Θεόν το πλάσμα, τον πλάσαντα τον πηλόν, τον κατασκευάσαντα άλλ όμως, ώς ξφθην είπων, άκακίας το ρήμα, ου πονηρίας. Πλην όμως, άδελφοι, ή άκακία ουκ ήν έκτος συνέσεως, άλλ έντος πάσης σοφίας. Θέλεις γάρ το άκριδέστερον μαθείν; Ούδεν ήτησεν ό Τωδ δενεις γάρ το άκριδέστερον μαθείν; Ούδεν ήτησεν ό Τωδ ών μή εποίησεν. "Ηδει έαυτον οίκέτην τοῦ Θεοῦ, ήδει τον Θεον έαυτοῦ Δεσπότην. 'Αλλ' ἐπειδή καὶ αὐτὸς πολλάκις κρινόμενος πρὸς τοὺς ἐαυτοῦ δούλους, ἔδωκεν αὐτοῖς ἰσηγορίας ἀξίαν, καὶ εί ποτε ἐδοκιμάζετο πρὸς αὐτῷ δοῦλος, οὺχ ὡς δοῦλον ἔπεστόμιζεν, άλλὰ τὴν δικαιολογίαν ἐλάμδανεν. δ ἐποίησεν, ήτησε, πειθόμενος τῶ λόνω, ἔτι Το μέτου μετρείτε ἀπτιμετοπράμπετας. δικαιολογίαν ελάμοανεν · ο εποιησεν, ητησε, πετουμενος τῷ λόγῳ, ὅτι 'μ μέτρφ μετρείτε, ἀττιμετρηθήσεται ὑμῖν. Καὶ φησι · Τίς δώσει κριτήν; Καὶ πότε δούλφ ἐφύλαξας ἰσηγορίαν; 'Ακουε αὐτοῦ ὅτε τὰς ἀρετὰς ἀπ-αριθμεῖται, καὶ τοῦτο οὐκ ἀπὸ φιλοτιμίας, ἀλλ' ἀπ' ἀκα-κίας, λέγοντος · Οὐκ ἀπεποιησάμην κρῖμα θεράποντός μου, καί θεραπαιτίδος μου, κρινομένων αυτών πρός με. Δώσω απόκρισιν τῷ Θεῷ. Μὴ οὐχί ὡς ἐγὼ  $\dot{\epsilon}$ π $\dot{A}\dot{a}\sigma heta\eta$  ; Ταῦτα ἐννοῶν, τῷ χοινῷ τῆς φύσεως παρείχε

τό χοινόν τῆς ἰσηγορίας.

δ΄. Ἡμεῖς δὲ, ἀδελφοὶ, οὐ τοιοῦτοι. Θαυμάζεις τὸν [598]
δίκαιον; Σαυτοῦ καταγίνωσκε. "Οτι πολλάκις ἐάν τις ἐγκαλῆ, οὐ λέγω δοὐλω, ἀλλ' ὀλίγον ὑποδεδηκότι, ἐάν ἀποκρίνηται τὰ δίκαια, ὡς ἀναισχυντοῦντα καὶ τολμῶντα ὲξ ἰσοτιμίας φθέγξασθα: ἐπιστομίζει. "Όλως. φησὶ, καὶ τολμᾶς ἐξ ἰσοτιμίας φθέγξασθαι; ἀπαιτεῖς τὸ δίκαιον; Δέχου τὴν δικαίαν ἰσηγορίαν. "Εγκαλεῖ ὁ ὑπερ-

a Sententia hæc, τίς δώσει κριτήν ἀνὰ μέσον ἐμοῦ καὶ σοῦ, in Jobi libro non legitur. πλέξη τῆς ὑπομονῆς τὸν στέφανον. Πάλιν γάρ ἐκ δευτέρου παρίστανται οἱ ἄγγελοι, καὶ ὁ διάδολος εἰς τὸ μέσον ἐκοτίται παρά τοῦ πάντα εἰδίτος. Πόθεν σὐ ἔρχη; Εκιτίται παρά του πάντα ειόντος, μουση συ ερχη, Βιέπε τοῦ Θεοῦ τὴν σοφίαν βλέπε τοῦ διαδόλου τὴν πανοιργίαν. Ὁ μὲν Θεὸς ἦδει πόθεν ἦλθεν, ὅτι ἦττηθεὶς παρά τοῦ διασίου ἦλθεν βούλεται δὲ ὁ Θεὸς ἰδεῖν, εἰ εὐ-γνωμόνως ὁμολογεῖ τὴν ἦτταν, Πόθεν σὰ παραγέγονας; Ο διάδολος κρύιας τὴν ἦτταν, ἡσγύνετο γάρ, τἢ αὐτἦ κέχρηται φονῆ τἢ πρώτη. Περιελθών τὴν γῆν, καὶ ἐμπεριπατήσας [594] τὴν ὑπ' οὐρανόν, πάρειμι. Εἰς ποῦτο κὸο ἐξεῖλθεν: τοῦτο ἦτνακο: οὐ σὰ εἶπας, Έκδος σούτο γάρ έξηλθες; τούτο ήτησας; ού ου είπας, μοι τὰ ὑπάργοντα τοῦ Ἰώδ; διὰ τί χρύπτεις τὸν ἀγῶνα, ἐνα ἀφανίσης τὸν στέφανον τῆς νίκης; Εἰπὰ τὸν ἀγῶνα, καττραμένε, είπε και την πάλην, ΐνα κηρύξης την νίκην. 'Αλλ' δ έχρυψε φθονών ὁ διάδολος, άνυμνεί τη έναρέτω σιλοποφία ὁ πάντων Δεσπότης. Προσέσχες τη διανοία στον κατά τοῦ θεράποντός μου; 'Ο κρύπτες, ἐγὼ γωρίζω. 'Ερωτά γαρ ὁ Θεὸς πολλάκις, οὺχ ἴνα μάθη, ἀλλ' ἴνα τῶν ἐρωτωμένων γυμνάση τὴν πρόθεσιν, εἰ εὐγνωμόνως όμολογοῦσιν. Οῦτως ἡρώτισε τὸν Κάτν Ποῦ ''Αδελ ὁ ἀδελφός σου; 'Ηδουλήθη αῦτὸν τὸν τὸ κακόν δράσαντα κάν κατήγορου έχυτού στηναι, ίνα ή αύτου κονηγορία άμδλύνη το μέγεθος τοῦ εγκλήματος. Η Ε γάρ έαυτου κατηγορών πράθνει του δικαστού την άγανάκτησιν. "Ωσπερ ούν τότε ήριύτα τον Κάϊν Που "Ακελ ό άδελφός σου; ό δε νομίσας την ερώτησιν άπλ άγνοιας είναι, λέγει. Ουκ οίδα μη φύλαξ του άδελφου μου είμι; και δτε έδοκίμασε την πρόθεσιν, τότε ήλεγξε την άνο τιουργίαν λέγων Φωνή αξματος του άδει ξού σου θοῦ πρός με έκ τῆς γῆς · οῦτως ἐὰν ἐρωτήσας ίδη ἀγνωμονοῦντα, ἐλέγχει κακουργοῦντα. Καὶ νῦν ἐπ ιδή έρωτων τον διάδολον ου μανθάνει παρ αυτού την ήττεν, ην υπέστη, αυτός στηλιτεύει αυτού την ήτταν, καὶ αυυμνεί του δικαίου την νίκην. Προσέσχες τη διανοία σου κατά του θεράποντός μου Ιωθ, ότι ουκ έστιν κατ' αυτόν ἄκακος ἐπὶ τῆς τῆς; Ένταθα πρόσεχε άχριδώς, παρακαλώ, και μή παρέρχου τὰ βήματα τών θείων Γρατών. Έν τη πρώτη μαρτυρία ούδαμου ελέχθη τὸ, "Ακικος, ἀλλ' εν τη δευτέρα. Έν τη πρώτη ὁ Θεός: Προσέσχες τῆ διατοία σου κατά τοῦ θεράποντός μου Υώδ, ὅτι οὺκ ἔυτι κατ' αὐτόν ἐπὶ τῆς γῆς, ἄνθρωπος δμεμπτος, δίκαιος, δίληθικός, ἀπεχόμενος ἀπό παντός πυνηρού πράγματος; Τυ, "Ακακος, έκει ού προσέθηκε · μετά δὲ τὴν νίκην καὶ τὸν άγωνα προστίθησ. ν αὐτῷ ῶσπερ στέφανον τὴν εὐφημίαν συνάδουσαν αὐτῷ ῦσπερ στέφανον τὴν εὐφημίαν συνάδουσαν αὐτοῦ τοῖς άγωνίσμασιν. Ἐπειδή γάρ μυρία πάσχων, ἀκάκως ἡνεγκε τὴν συμφοράν, μὴ βλασφημήσας κατά τοῦ Δευπότου, άλλ ἀγαθότητι κρίνας τὰ πάντα, καὶ εἰρηχώς. Ει τὰ άγαθα έδεξαμεθα έχ χειρός Kuplou, τὰ κακά ούχ υποίσομεν; επειδή άκακίας ήν το βήμα, άκακίας αὐτοῦ πλέκει τὸν στέφανον, ὅτι Οὐκ ἔστι τῶν κατ' αὐιὸν ἄνθρωπος ἄκακος. Σὐ δὲ δίὰ τί εἶπας ἀπολέσαι τὰ ὑπάρχοντα αὐτοῦ διὰ κενῆς; ἀνκὶ τοῦ, Μάτην αύτου τη περιουσία έφθονησας; Είπες προφάσει σον χρημάτων εύσεθείν τον άνδρα εγυμνώθη των κτη-μάτων, και ούκ εγυμνώθη της άληθείας. Σύ ούν, διά-δολε, είπες άπολέσαι τὰ ύπάρχοντα αύτοῦ διὰ κενῆς. θύκ άπορει ή κακία τῆς ἐαυτῆς πονηρίας. Εὐρίσκει πάλιν ύπόνοιαν άλλην δυναμένην σδέσαι του έναρέτου την άνδρείαν. Λέγει ούν τῷ Θεῷ· Δέρμα ὑπὲρ δέρματος , καὶ πάντα, όσα δχει άνθρωπος, δώσει ὑπὲρ τῆς ψυχῆς αὐτοῦ. Οὐδὲν, φησὶ, μέγα, εἰ ἀπώλεσε κτήματα τόξεως πάντων κατεφρόνησεν, ῖνα ἐαυτὸν σώση. 'Αλλ' εἰ βούλει δοκιμάσαι αὐτὸν, Των σαρκών αὐτοῦ ἄψαι τ ή μην είς πρόσωπόν σε εύλογήσει. Το Εύλογήσει, ἀντι τοῦ, Καταράσεται. Ἡ γὰρ Γραφή τῆ εὐφημία την

δυσφημίαν ξχάλυψε.

β'. Καὶ διὰ τί ταῦτα γέγραπται; "Ινα σῦ ὁ πιστὸς μάθης, ὅτε τῶν ἀλλοτρίων χακῶν διηγή τὰ αἰσχρὰ, καλύπειν αὐτὰ τή σεμνότητι τῶν λέξεων. Μὴ σεμνύνου
εἰσχρὰ πράττων, ἀλλὰ σεμνύνου ὅταν τῶν αἰσχρῶν
ἐιαφύγης τὴν ὁμιλίαν. Διὰ τοῦτό φησιν ὁ ᾿Απόστολος:
Πῶν ρημα αἰσχρὸν μὴ ἐκπορευἐπίνω ἐκ τοῦ στόματος ὑμῶν. Εἶτα ὁ Θεὸς παραδίδωσιν εἰς δευτέραν πείραν τὸν ἀγωνιστὴν, οὐχ αὐτὸ; ἐχ τῆς πείρας μανθάνων
εἶος ἡν ὁ ἀγωνιστὴν, ἀλλὰ τὸν διάδολον χαταισχύνων ἐκ
τῆς πείρας. Θεὸς γὰρ πρὸ των ἀπάντων οἶδε τὰ πάντα.

'Κξηλθε δὲ ὁ διάδολος ἀπὸ προπώπου Κυρίου, καὶ
ἐπαισε τὸν Ἰωδ ἔλκει πονηρῷ ἀπὸ ποδῶν ἔως κεφαλῆς. "Ολον αὐτοῦ τὸ σῶμα ἔν τραῦμα ἐποίησ ν, ἔνα

μώλωπα. "Εδει γάρ δίον δι' δλου στεφανωθήναι αύτλη άγωνιστήν. Άπο ποδών Εως κεφαλής το τραύμα το συ-τήριον, το Ελκος το επινίκιον. Ελκος κατά μεν το φανόμενον ίχῶρας ρέον, κατὰ δὲ τὸ νοούμενον εὐφημία; γέμον. Οἱ ἰχῶρες τοῦ ἔλκους ἐν όλίγοις χρόνοις ἐγίνούτο, αἱ δὲ εὐφημίαι. '595] &ς ἀπέτεκεν ἡ ἄθληπ, εἰς πάντα τὸν αἰῶνα οὐκ ἀναλίσκονται. "Επαισεν αὐτὸν είχει πονηρῷ ἀπὸ ποδῶν εως κεφαίῆς, ίνα εἰκ ἀ εἰλου τῶν μελῶν στεφανίτης ἀναδειχὖή. Είτα ἐπιδή τδο ούτω δυαπραγήσαντα τῷ σώματι τόπος ἐντείχος ούκ εδέχετο, άλλά πάσα ή οίκία εξωθείτο τούτου ώς μλωδημένου (ού γάρ ήν τι έτερου το τραύμα τού Ίως, εί μή λώδησις), εξτλθεν έξω της πόλεως ο τού κότμω άλλότριος εξτηλθεν έξω της πόλεως και εκάθητο in χοπρίας · εξήλθεν έξω τῆς πόλεως, οὐ χοσμικόν Ερω τὸν ἀχώνα, ἀλλ' ὑπερδαίνοντα τὴν παρούσαν χατάσισιν. Τὸ γὰρ ἔξω της πόλεως είναι καὶ τοῦ τείπος, εἰκὸν ἡν τοῦ σταυροῦ τοῦ Χριστοῦ. Διὰ τοῦτο ὁ Πεῦκς λέγει \* Ων δὲ εἰσφέρεται ζώων τὸ αίμα εἰς τὰ ἄτω, τούτων τὰ σώμιτα κατακαίεται ἔξω τῆς παρεμβολῆς. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Ἰησοῦς, ἴνα ἀγιάση τὸν λαὸν, ἔξω τῆς πύλης ἔπαθε. Χριστὸς ἔξω τῆς πύλης . Ἰωδ ἔξω τῆς πόλεως ἐκάθισεν ἐπὶ κοπρίας. ὁ τῆς εὐσεδείας σπόρες, ὁ σπόρος τῆς ὑπομονῆς, ἐπὶ τῶν θλίψεων κοπριζόμενες, ἐκάθισεν ἐπὶ κοποίας. ἀναμιάνων πλω ἐνείσουν ἀπὶ κοποίας. ἀναμιάνων πλω ἐνείσουν ἀπὶ κοποίας. ἀναμιάνων πλω ἐνείσουν ἀπὶ κοποίας. έκάθισεν έπλ κοπρίας, άναμένων τον έγείροντα από γ πτωχόν, και άπο κοπρίας άνιστάντα τον πένητα. Κδιεπεν, αδελφοί, το σωμα διαρρέον, την δε ψυχην έσπικγμένην Εδλεπε το σωμα σχώληχας φέρον, την δε ψιχήν ευσέδειαν αποτίχτουσαν. Εδλεπε το γήτνον σκένες φθειρόμενου, καὶ ἐμέμνητο πρό τοῦ Παύλου τῶν τῶ Ηαύλου ρημάτων Επρεπε γὰρ αὐτῷ λέγειν "Οσον ὁ ἔξωθεν ἡμῶν ἄνθρωπος διαφθείρεται, τοσοῦταν ὁ έσωθεν ανακαινίζεται ημέραν καθ' ημέραν. Εκοβει δετρακον, ΐνα τὸν ἰχῶρα ξέση, τῷ ὀστράκῳ τὸν ἰχῶρι άποξέων, τη ύπομονή τον άνταγωνιστήν εκλύων. Έκρεπ καλ αυτώ λέγειν κατέχοντι το δοτρακον Έχομεν δι τον θησαυρόν τουτον εν όστρακίνω σκεύει. Εκάθη έπὶ χοπρίας ὁ πολλούς ἀπό χοπρίας ἐγείρας. Εἰα-δεν δοτραχον, ἴνα τὸν ἰχῶρα ξέση, τῷ νεχρῷ πηλή τὸν ζῶντα πηλὸν ἔξεεν. Ἡλθον οἰ τρεῖς φίλοι χαλουπ τον ζωντα πηλον εξεεν. Ηλυον οι τρεις φιλοι κλιουσ γάρ αι συμφοραί τους φίλους είς παραμυθίαν ήλθει Ελιφάζ, Σοφάρ, και Βαλόλό, τρείς βασιλείς προς το βασιλέα. Βασιλεύς γάρ ην πρό τούτου ο λέγων "Προτο δέ έν αυτοῖς ὡς βασιλεύς ἐν μονοζώνους. Καὶ ἐκόνωση, φησίν, ἐναντίον τοῦ 'kɨσ ἐκπὰ ήμέρας καὶ και κάνασα. και κάλου διά μεσακ καὶ κάνασα. τοιαν, φήσιν, εναντίον του κου εκτά τιμέν γάρ με τριαι συμφοραν δέχονται παραμυθίαν τά δε μετάξι των συμφορών τξι σιωπξι τιμάται. "Εστι γάρ, άδελγκ, δτε νική παραμυθίαν το πάθος" και ωσπερ τὰ καξι ματα εν άχυ η πάσαν θεραπείαν άποπεμπεται, ούτω κα τά πάθη εν τη άκμη των συμφορών πάσαν νουθεσίεν εκδάλλει. Έσιώπησαν, τη σιωπη κοινωνούντες το πέ-θει. Καλ τί ποιεί; Έπειδη εκείνους εγίκησεν ή συμφορά, και ούδεις επόλμησε ρήξαι φωνήν παραμυθίες, πρώτος άρχεται των λόγων 'Ιώδ άνοίγει θύραν τώς μη πάσχουσιν ό πάσχων. "Ισμεν γάρ, άδελφοι, ότι έν ταίς συμφοραίς, ή εν τοίς πένθεσιν, ή εν άλλω τολ κατηφείας πράγματι, ξεκαστος αίδειται πρώτος βήξει φωνήν, ενα μή δόξη άκαιρός τις είναι άρετης ή γωμς είσηγητής εάν δε ίδη άλλον άρξάμενον, άκολοθεί άκινδύνως. Τοῦτο, άδελφοι, και ή πεῖρα διδάσκει, και τά πράγματα ὑποτίθεται. Ως οῦν είδεν ἀποκείσεν τ πάθος την παραμυθίαν των φίλων, άνοίγει θύραν ο πέcywy, και άρχεται εύθέως έκτραγωδείν την συμ<del>φιρί</del>ν πανταχού βλασφημίας φεύγων την ὑπόνοιαν Πρώη φωνή τοῦ Ἰώδ· Επικατάρατος ή ήμέρα, ἐτ ἦ τῆν τήθην, καὶ ή τὺξ ἐκείτη εἰη σκότος. Οἰκ ἀκῶν ταῦτα λέγει, ἀλλὶ πάσχων. Καὶ βλέπε τί ποιι! Τοπο ἐπειδάν τις δεινῷ ἀποστήματι περιεχόμενος τέμητει σιδήρο παρὰ τοῦ ἰατροῦ, οὐκ ἔχων πῶς ἀντισή Ὁ τέμνοντι, τῶν περιεστώτων ἄπτεται, καὶ δάκκι πός παρεστώτας, έχείνοις μέν έγχαλείν ούδεν έχων, ψ παρεστωτας, εκεινοις μεν εγκαλείν ούδεν έχων, πρέ α ἱατρὸν ἐκτεῖναι τὴν χεῖρα οὐκ ἰσχύων · οὕτω κεὶ ἐ Ἰοἰ φοδούμενος τῆς βλασφημίας τὸ μέγεθος, ὑδρίζιι τὰ ἄψυχα, καὶ πληροῖ τοῦ πάθους τὴν πληροφορίαν, ὡ πῶ Θεοῦ κατατολμών, ἀλλὶ ἐαυτοῦ καὶ τῆς ἡμέρας πτηῦ ρῶν · καταράται γὰρ, οὐ τὴν κτίσιν, ἀλλὰ τἡν ἐυτοῦ ἡμέραν. Ἐξουσίαν γὰρ ἔχω. φησὶ, τῆς ἐμῆς ἡμέρας οῦ καταρῶμαι τὴν ἔημιουργίαν. τὴν ἐμωυτοῦ ἡμέραν ού καταρώμαι την δημιουργίαν, την έμαυτου ημέραν καταρομαι. Έπικατάρατος η ήμερα, έν ή έπετή

hiec dicere, cum scias Jesum pro te descendisse? Contra hujusmodi animum, talemque superbiam, decet cum Isaia semper clamare: Quid superbit terra et cinis (Eccli. 10. 9)? Verum ad propositum revertamur. Quis dabit judicem inter me et te? Apparet in fine justus Judex, apparetque illi de turbine et nubi-bus. Apparet Jobo de nubibus, imbrem benedictionis infusurus. Apparet ipsi ex nubibus, qui semen fimo opertum irrigaturus est, excitat que Johum, nutuque solo cruciatus dissipat, nutu solo lapsum excitat, aitque illi : Surge, accinge quasi vir lumbos tuos. Interro-gabo autem te : tu vero mihi responde (Job 40. 2). Quandoquidem me ad judicium vocasti, et dixisti, Quis dabit judicem inter me et te? surge, strenne athleta, qui ex calamitatis plaga non lapsus es, surge. Si quis enim castigatus strenue ferat calamitatem et castigationem, a Deo audit illud, Surge, ut quando ad Jerusalem dicit: Exsurge, Jerusalem, quæ bibisti calicem iræ meæ. Accinge sicut vir lumbos tuos. Interrogabo autem te, ru vero responde mihi (Isai. 51. 17). Non dixit, Judicabo te, tu vero responde mihi. Non enim vocasti me, inquit, ad judicium, sed vocasti me, ut tecum judicarer (a). Judicem petiisti inter me et te : tu esto judex. Putas me aliter tibi responsum dedisse, quam ut appareas justus (Job 40. 3)? Existimas me hanc tibi immisisse calamitatem, nisi ut justum te ostendam? Et satage ut horum verborum accurationi diligenter attendas. Non dixit, Putusne me aliter tibi responsum dedisse, quain ut justus fieres? Neque enim calamitas ipsum justum effecit, sed justum demonstravit. Putasne me aliter tibi responsum dixisse, quam ut justus appareres? Mili enim, inquit, etiam ante certamina notus eras : mundo autem per calamitatem notus evadis, in mundo ob luctam prædicaberis. Propterea te visitavi, non ut nocerem, sed ut coronarem; non ut deturparem, sed ut illustrarem. Verum quia ex innocentia naturæ mensuram egressus es, tuæ sinceritati poperci. Nam etsi quis ex simpli-citate peccaverit, Deus corrigit ea quæ per sinceritatem admissa sunt. Quia vero Deum in judicium vocasti, die mihi qualem apud me habens honoris paritatem vocasti me? Ubi eras cum ponebam fundamenta terræ (Job 38. 4)? an coætaneus eras Opifici, ut illum vocares ad judicium? Ille ante sæcula, tu post multa sæcula. Cum formarem terram, non aderas; cum mare, non aderas; cum alia hujusmodi, non aderas. Omnis creatura facta est, et tu nusquam eras. Antiquiorem ergo sæculis, Creatorem universi ad judicium vocasti? Cum extenderem funiculum super terram, cum columnas ejus fundarem, cum eduxi de ventre matris ejus, cum pariebatur mare, uhi eras? cum ipsum nube operirem, et caligine circumdarem, ubi eras? Reprehendit quasi indigne loquutus sit, ex simplicitate quidem, verum ex ignorantia. Et quid facit? Non coram omnibus Illum increpat, sed ut amicum privatim corrigit. Postquam igitur hac et his similia dixit (non enim vacat omnia dicta minutatim interpretari), et Job in sui cognitionem veniens ( nam justus post primam redargutionem lapsum corrigit), ait : « Domine, auditu auris audivi te prius, nunc autem oculus meus vidit te, et eximanivi meipsum; puto me terram et

(a) Sic Mss. recte. Editio Morel., non enim vocașii me, ul tecum judicarer, intermediis omissis.

cinerem » (Job 42. 5. 6). « Semel loquutus sum, et secundo non addam > (Job 40. 5). Vide quomodo peccatum revocat, qui reprehensionem recte suscepit. Semet loquutus sum, idque ex simplicitate, non ex malitia; secundo non addam. Quis enim sum ego in judicium veniens in conspectu Domini? Quæ prius non noverat Job ob simplicitatem, post correptionem discit. Hinc quid Deus? Non concedit ei recusare judicium, sed nit: Non; sed accinge sicut vir lumbos tuos. Sta, inquit, ut vir. Ne putes me ideo te perterruisse potentia mea, ut justitiam fugerem, sed simplicitatem tuam correxi. Judicium non recuso : judica me juste, rationemque gestorum expostula. Judicatns es ut coroneris, judicatus es ut sis admirationi per totum orbem. Ante calamitatem unus te angulus noverat, post calamitatem te totus orbis cognoscei. Sterquilinium tuum omni regio diademate illustrius erit. Qui diademata gestant, cupiunt videre agonem tuum, et laborem certaminum. Sterquilinium tuum paradisum effeci, ad pietatem excolui, plantam cælestem exhibui. Accepisti cælestia, accipe terrena, accipe omnia duplicata. His disce, quisquis Christianus es, spem tuam, excellentiam promissionis tuæ. Jobo dupla promittit, et dupla tribuit (Job 42. 10); Servalor autem discipulis suis ait: Qui reliquerit patrem, aut mairem, aut fraires, aut sorores propier me, centuplum accipiet, et vitam æternam possidebit (Matth. 19. 29). Sed illud diligenter attende, quomodo amicum privation corrigat, amicos vero Jobi publice arguat. Dixitque illis Deus: Ut quid non estis recta loquuti adversus servum meum Job (Job 42. 8)? Sed, o juste judex, pro te sermonem fecimus, justitiam tuam pradicavimus, hominem condemnavimus, tuam vero justitiam innoxiam ostendimus. Hic ergo justum bei judicium attende. Nam si-pro se contra justum loquentem non recipit, num cos qui contra justum præter justitiam loquuntur, recipiet? Redarguit igitur ejus amicos, et ait: Et nunc nisi propter servum menm Job, vos sorte perdidissem (Ibid.). Simul ergo redarguit et servat. Servat quidem, quod nihil mali contra Denn dixissent ; redarguit vero justum, simplicitatem ejus corrigens : honoratque propter illum amicos ejus, justum quoque honorat propter certamen, duplumque dat ei, atque ex tenebris ei lux resplenduit et tunc et nunc. Uno autem superaddito, rei excellentiam ostendemus. Accepit oves in duplum, boves, camelos et asinos in duplum; sed cum filios decem amisisset, non accepit vicenos (*Ibid. v.* 12. 13). Hic quarendum, cur jumenta in duplum, silios non item. Quia jumenta et facultates quidem funditus perierunt, homo autem etiam mortuus in vitam servatur, et ad resurrectionem suscitatur. Non dat illi filios in duplum, ne eorum qui decesserant spem tolleret, sed ut ostenderet ei, etiam illos, etsi prærepti fuissent, vivere tamen. Et illi quidem omnes ipsi dantur : non dat autem illi plus quam decem, ut inveniretur Job non a vita ad mortem, sed a domo in domum transiens. Decem namque cum vitam finivit, ad usque sepulcrum illum extulerunt: decem iterum in die resurrectionis. a sepulcro in regnum excipient, atque simul omnes inessabilibus illis et æternis bonis fruentur: quibus nos omnes dignos fieri contingat, gratia et hu-manitate Domini nostri Jesu Christi, cui gloria et imperium, nunc et semper et in sæcula. Amen.

# **MONITUM**

#### IN SEQUENTEM HOMILIAM.

Severiani esse hane homiliam putat Dupinius. Verum etsi nugacem quandoque Severianum deprehenderimus, nescio an technas illas, queis usum Deum erga Eliam pluribus demonstrare conatur hic quis-

quis sit orator, Severiano adscribere liceat. Incptum esse quempiam Graculum libentius credam. Interpretationem Latinam novam adornavi. 879 SPURIA.

Num ego illos parturici? num ego illos peperi, quia dicis mihi, Ge ta eos, quemadinodum nutrix gestat puerum? Non possum ferre populi defectus (Num. 11. 12. 14). Tamen ingemiscens et flens ut homo, non blasphemavit ut impius, sed natura: affectus ostendebat, ab ipsis affectibus permotus. Similiter ex prophetis quisque ingemiscit, aitque Habacue: Ut quid mihi labores ostendisti et dolores, ut inspicerem miserius chomium (Hab. 1. 3)? Videbat enim propheticus chorus iniquitatem, nec ferebat, sed clamabat Habacue dicens: Ut quid ostendisti mihi labores et dolores? In conspectu meo factum est judicium, et judex accipit, et ideo, egreditur judicium perversum (Ibid. v. 4). Princeps posiulat (Mich. 7. 5), et judex accipit, et contemnitur lex.

3. Sic patiebantur omnes justi, et indigne serebant mundi difficultates. Verum hæc ne ad arbitrii tui commodum trabas; neque dicas, Num ego melior sum Jeremia contra mundum clamante? ne medelæ verba vulnera tibi fiant. Hæc autem scripta sunt, ut ediscas quantum certamen certaverint, quantis periculis plenam vitam duxerint. Vis discere qualis esse debeas? Disce ea quæ post gratiam fuere. Passi sunt prophetæ, passi sunt apostoli : sed illi dum paterentur dolebant, hi contra gloriabantur. Venit Paulus in medium; patiens, sed non ingemiscens; verberatus, sed non dolens; tortus, sed glorians. Quid vero dicit? Non solum autem, sed gloriamur in tribulationibus, scientes quoniam tribulatio patientiam operatur, patientia autem probationem, probatio vero spem, spes autem non confundit (Rom. 5. 3 5). Ac rursum verberati apostoli Ibant gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Christi contuneliam pati (Act. 5. 41). Ne itaque illa quæ ante gratiam fuere, in serie gratiæ accipias. Hæc quippe nobis dicta sunt ut ex laboribus spem ediscas. Ita et Job maledicit diei, et animo patitur, neque animam torquet impie-tate, sed vulnera tolerat, nec animam blasphemia vulnerat. Deinde, quia compendio dicendum est, breviter argumentum repetenius. In certamine Jobi omnes, præter Deum, certaminis scopum ignorabant. Job ignorabat qua de causa certaret : ignorabat certamina sibi ad exercitationem esse proposita. Amici scopum Dei nesciebant, diabolus futurum ignorabat. Si enim scivisset fore ut vinceretur, non rem tentasset. Joh nesciebat quid ex certamine eventurum esset. Quod enim id ex Dei permissione accideret, sciebat Job, non præsciens, sed a Deo edoctus. Diabolus autem ignorabat qui futurus esset certaminis finis. Si enim scivisset, utique non tentavisset, ne majorem inde sibi turpitudinem pertraheret : sed id quod in martyribus, idipsum in Jobo passus est. Occidit martyres, ut exstingueret Ecclesiam, nesciens futurum, ut post martyres floreret Ecclesia. Omnes itaque rem ignorabant præter Deum. Amici scopum Dei ignorantes, ignorantes et Jobi probationem , malebant compara-tione per ignorantiam facta dannare Johan, ut digna patientem, quam damnare Deum, ut injuste judicantem. Diligenter attende. Malebant danmare hominem, ut qui peccato promerita pateretur, quam dicere Deum injuste judicasse. Et secundum unam partem recte agebant Deum injustitia vacuum dicentes; secundum alteram autem aberrabant, innocentem damnantes. Ignorantia porro ignorantes excusat , quia ignoranter philosophantur, neque contra Dei justitiam calculum ferunt. Jobi justitiam reprobant, Dei justitiam deprædicant. Hine Job ab amicis reprehenditur, qui dicunt ei : Quandonam veraces radicitus perierunt (Job 4.7)? quandonam vidisti justos funditus percuntes? Nisi peccasses, inquiunt, et digna supplicio fecisses, non te injuste lasseset qui justus est. Multa sunt peccata tua. Si vero non peccasti, unde hoc, nisi filii tui peccaverint? Supe viduam Lusisti, pupillos oppressisti. Si autem hace facta sint, juste Deus hanc in te sententiam tulit. Job sibi conscius erat se ninii hujus-modi unquam fecisse, sciebat Deum non injusie judicare. Quia igitur vidit Job se ab hominibus da-

muari, a sua vero conscientia se minime dam Demnque etiam se non damnare, quia non po id persuadere hominibus, sermonem transfert ac dicem, animaque oculum ad superna dirigit, blasphemans, sed deprecans, aitque illi : Qui mentem hominum, cur me posuisti ut loquerer a sum te (Job 7, 19)? Tu me fecisti contra justi tuam loqui; nosti cor meum. Hic magnum quid le tur, non ex malitia, sed ex innocentia, et ut p multa complectar (multa enim materia est sem de justitia), ait : Quis dabit mihi jud cem inte et le (a) (Job 10. 2), ut cognoscat quanta sunt cata mea, quia sic me judicasti? Horrendum dic sed ex innocentia. Prius enim dixerat Deus: N est sicut ille sine malitia (Job 2. 3) : ci autem sine malitia est, nemo verbum in malitiam reput Semper coim nos homines, fratres, quanto magist non de rebus, sed de operantium proposito ju mus. Injuria afficit filius patrem? Res intolerand et patienti, et audienti : ipseque parricida voc et matricida, scelestus et iniquus, quod patri col riam in vocem eruperit, quod ausus sit rad.cem s vituperare. Hoc autem patitur et dammatur, qui per atlatem sapere potest. Infans vero sine mal licet patrem vel matrem percusserit, vel in eos tumeliam dixerit, omni latitia desiderabilior est. 9 matres filios provocant ad injuriam, non de inju sed de innocentia et simplicitate corum delectata et Deus sciens eum non ex malitia, sed ex innoce loqui (id enim testificatur de illo dicens, Adhuc ret innocentiæ [Job 2. 3]), ca quæ a Jobo dicum accipit, ad judicium ab illo vocatus. Horrendum bum, Dominum a servo in judicium vocari. Do ab homine, Opificem ab opificio, figulum a luto: tunen, ut dixi, innocentie dictum illud est, non litie. Caterum, fratres, innocentia illa non sme ti liigentia erat, sed cum omni sapientia. Visne i accuratius scire? Nihil petiit Joh quod non fect Sciebat se Dei samulum esse, sciebat Deum esse minum suum. Sed quia ipse sæpe cum servis: litigans, parem illis sui juris defendendi licenti dederat, atque si quando cum ipso servus discej ret, non illi ut servo os obstructat, sed defension ejus admittebat : id quod ipse fecerat postula lat, l dicto obtemperans: Qua mensura mensi sucritis, metietur vobis (Matth. 7. 2). Et ait : Quis dabit ju cem? Et quandonam servo pari jure tecum dis ptandi potestatem fecisti? Audi etim quando v.rte dinumerat, idque non g'oriandi causa, sed ex in centia: Non respui judicium cum servo meo et c ancilla mea, cum disceptarent adversum me. Di responsionem Deo. Annon sicul ego formalus est (1 31. 13 15). Ilac cogitans, communi natura pan tribuit litigandi potestatem.

4. Nos autem, fratres, non tales sumus. Mira justum? Te ipsum damna. Quomam sæpe cum qu accusat, non dico servum, sed se paulo inferiore si respondent justa, quasi impudentem et audacen quod pari jure loqui audeat, silere jubet. Itane, i quit, pari jure loqui audes? justum repetis? Accij par jus litigandi. Accusat superbus, neque jus defen sioms admittit, neque silentium reveretur. Si tace is qui accusatur, Damnatus est, inquit, labra sesci aperire; si loquatur, Au-us est, inquit, contra dominum vocem emittere. Deinde alius superbia pless, si pro justo, pro nobili viro suadetur rogatus ra reddere ad alium, pacem conciliare, malitiame caritatem sedare, statim superbia elatus dicit; Ero ad hunc descendam? O superbiam! Quo loco stat, # descendas? Egone ad hunc descendam? Ita legi ac si culum et nubes calcaret. Eamdem torran calcas, ex cadem ipsa nutriris, in camdem reverters, ipsir tumularis; et quo descendis? non revereris, 1001 ernbescis passionem Domini? non te pudet 24 tuo dicere, Egone in hoc descendant? non te p

(a) Nec. Onis dubit judicem inter me et te, in the los

η νίξ έχείνη είη σχότος. [596] Ταῦτα λέγει εμίας · Οἰμοι, ὧ μῆτερ, ὡς τίνα με ἔτεκες ινόμενον καὶ δικαζόμενον; Ἐπικατάρατος ἡν ἡ ἐγεννήθην. Ταῦτα δὲ πάντα ἐκτραγατος ἡν ἡ ἐγεννήθην. Ταῦτα δὲ πάντα ἐκτραγατος ἡν ἡ ἐγεννήθην. Ταῦτα δὲ πάντα ἐκτραγατος, ἰνα σὺ μετὰ ταῦτα μάθης, ὅτι οὐ τρυ
ἱλθον τὸν βίον, ἀλλὰ μυρία χαχά ὑπομείναντες, ας διεξῆλθον. 'Απεκλαύσατο οὐν καὶ 'Ιερεμίας μοι, ὧ μῆτερ, ὡς τίνα με ἔτεκες; καὶ ἔπαθε 

ἱνθρωπος. ὑπέμενε δὲ ὡς φιλόθεος. Μωῦς, ὁ μέγας καὶ θεῖο; τοῦ θεοῦ νομοθέτης, ὁ 

τὰς ἰερὰς δεξάμενος, ὁ πρῶτος εἰσηγητής 

ερόντων τῷ βίῳ, καὶ αὐτός φησι τῷ θεοῦ βα
ῷ πλήθει τών συμφορῶν · Κύριε, σὐ εἶπας, 
κας χάριν παρ ἐμοὶ, καὶ οἶδά σε παρὰ 
καὶ εἰ εῦρηκα χάριν ἐνώπιόν σου, ἄφελε 

ν μου ἀπ' ἐμοῦν οὐ δύναμαι γὰρ σέρειν 

τοῦ Λαοῦ τοὐτου. Μικρόν, καὶ λιθοδολή
Μὴ ἐγὼ αὐτοὺς ὡδίνησα; μὴ ἐγὼ αὐτοὺς 

τι λέγεις μοι Βάστασον αὐτοὺς δν τρόπον 

ἡ τίθηνοῦσα τὸν παῖδα; Οὐ δύναμαι φέ
πενθῶν ὡς ἄνθρωπος, οὐκ ἐδλασήμησε ὡς 

ι' ἐδείχνυε τὰ πάθη τῆς φύσεως, ὑπ' αὐτῶν 

ν ἐλεγχόμενος. Οῦτω δὲ όμοἰως τῶν προφητῶν 

ποδύρεται, καὶ ὁ 'Αμβακούμ φησιν' "Ινα τί 

ἐας κόπους καὶ πόνους, ἐπιδλέπειν ἐπι 

ἐας κόπους καὶ πόνους, ἐπιδλέπειν ἐπι 

ἐας κόπους καὶ πόνους, ἐπιδλέπειν ἐπι 

ἐας ἀπθρώπων; "Εδλεπε γὰρ τὴν ἀδικίαν ὁ 

> χορὸς, καὶ οὐχ ἔφερεν, ἀλλ' ἐδόα 'Αμβα
»ν "Ινα τί μοι ἔδειξας κόπους καὶ πόνους; 

μου γέγοτε κρίσις, καὶ ὁ κριτής λαμβάνει, 

τοῦτο ἐξέρχεται τὸ κρίμα διεστραμμένον 

παὶτεῖ, καὶ ὁ κριτής λαμβάνει, καὶ ἐξουδε
διως.

υ πάντες Επασχον οι δίχαιοι, χαλ ἀπεδυσπέτουν δυσκολίαν τοῦ κόσμου. `Αλλὰ μὴ ταῦτα λαδὼν ές συμφωνίαν της σης προαιρέσεως · μη εξ-βελτίων έγω είμι τοῦ 'Ιερεμίου τοῦ καταδοήῦ χόσμου; μὴ τὰ ρήματα τῆς ἰάσεως γένηταί κατα. Ταῦτα δὲ γέγραπται, ἔνα μάθης όσον ἡθλησαν, ὅσων χινδύνων μεστὸν τὸν βίον διηθάησαν, όσων κινούνων μεστον τον ριον οι-θέλεις μαθείν οΐος όφείλεις είναι; Μάθε τὰ χάριν· Έπαθον προφήται, Επαθον δὲ καὶ οἰ · ἀλλ' οἱ μὲν πάσχοντες ήλγουν, οἱ δὲ πάσχον-τῶντο. Ἡλθε Παῦλος εἰς μέσον, πάσχων μὲν, ἰδέ· τυπτόμενος, ἀλλ' οὐκ ἀποδυρόμενος βα-πο ἀλλ' κουνόμενος Καὶ σι στος το και. ος, άλλα καυχώμενος. Καὶ τί φησιν; Οὐ μό-Διά καὶ καυχώμεθα ἐτ ταῖς ὐλίψεσιτ, εἰι ή θλίψις ύπομονήν αυτεργάζεται, ή δε δοαιμήν, ή δε δοαιμή ελπίδα, ή δε ελπίς σχύνεται. Καὶ πάλιν, τυπτηθέντες οἱ ἀπόστορεύσττο χαίροττες άπό προσώπου τοῦ συντι κατηξιώθησαν ὑπέρ τοῦ ὀκόματος τοῦ ἀτιμασθῆναι. Μὴ τοίνον τὰ πρό τῆς χάριτος εἰς ἀκολουθίαν τῆς χάριτος. Εἰρηται γὰρ ἡμῖν τ μάθης ἐκ τῶν πόνων τὴν ἐλπίδα. Οῦτω καὶ αταράται την ημέραν, και πάσχει την ψυχην, σανίζει την ψυχην τη άσεδεία, άλλ' άνέχεται μάτων, και ού τραυματίζει την ψυχην τη βλασίζει έπειδη δεί συντεμείν, συντόμως ύμιν κατά κατά την ύπόθεσιν. Έν τῷ άγῶνι τῷ κατά πλην του Θεού, πάντες ηγνόουν τον σκοπόν ος. Ἰωδ ούκ ήδει ἐπὶ τίνι ηγωνίζετο, ούκ ήδει υμνασίαν αὐτῷ προδέδληται τὰ παλαίσματα. γνόουν τὸν σκοπὸν τοῦ Θεοῦ, ὁ διάδολος ἡγνόει
Εἰ γὰρ ἥδει ὅτι ἐνικᾶτο, οὐκ ἄν ἐπεχείρησεν.
ὑκ ἥδει τὸ ἀποδησόμενον ἐκ τοῦ ἀγῶνος. "Οτι ς χατά συγχώρησιν εκδέδωκεν, ήδει ό Ἰώδ, οὐ χων, άλλά μαθών παρά θεοῦ. Ο δὲ διάδολος είς ποίον τέλος άπαντήσει τα παλαίσματα. Εί , ούχ αν επεχείρησεν, ίνα μη χείρονα την αί , ελχύσηται · άλλ' δ έπαθεν επί των μαρτύρων, εθε και επι του 'Ιώδ. 'Ανείλε μάρτυρας, ίνα ν Έχχλησίαν, ούχ είδως, ότι μετά τούς μάρτυσει ή Έχκλησία. Πάντες οὖν ήγνόουν, πλήν . Οἱ φίλοι άγνοοῦντες τὸν σκοπὸν τοῦ Θεοῦ. ις καὶ τοῦ Ἰωδ τὴν δοκιμασίαν, εῖλοντο ὡς ἐν ι άγνοίας μάλλον καταδικάται τον Ἰωδ ώς άξια ., ή καταγνώναι του Θεού ώς άναξίως δικάσανεχε άχριδως [597] Είλοντο καταχρίναι άνθρωξια πάσχοντα τῆς ἐαυτοῦ ἀμαρτίος, ἢ εἰπεῖν

κατά του Θεού, δτι άναξίως εδίκασε. Καλ ένλ μεν μέρε: κατά σκοπου έφέροντο, τον Θεόν άδικίας έκτος λέγοντες: ένι δε μέρει διημάρτανου, χαταχρίνοντες του άθῶου. Ἡ δε άγνοια ἀπολογεϊται ὑπερ τῶν ἀγνοούντων, χαὶ Π δε άγνοια απολογείται υπερ των αγνοουντων, και απόδεκτοι, δτι ἐν ἀγνοία φιλοσοφοῦσι, καὶ οὐ καταψηφίζονται, βλέποντες την θεοῦ δικαιοσύνην. Την μὲν τοῦ 
Ἰωδ δικαιοσύνην παραγράφονται, την δε τοῦ θεοῦ ἀνυμνοῦσιν. Εἶτα Ἰωδ ἄρχεται παρὰ τῶν φίλων ἐλέγχεσθαι καὶ φασι πρὸς αὐτὸν ἐκείνοι Πότε ἀληθινοὶ 
πρόβρίζοι ἀπώλιστο; πότε είδες δικαίους όλοβρίζους 
ἀπολυμένους; Εἰ μη ἡμαρτες, φησί, καὶ ἄξια ἀμαρτίας ἐποίησας, οὐκ ἀν ἀδίκως ἡδίκησε σε ὁ δίκαιος. 
Πολιμίσου εἰσιν ἀνασσίας. Εἰ δι δι κὰν προστε πότίας εποίησας, ούχ αν αδίχως ήδίκησε σε ό δίχαιος. Πολλαί σού είσιν άμαρτίαι. Εί δὲ σὺ οὐχ ήμαρτες, πόθεν τοῦτο, εί μὴ οἱ υἰοί σου ήμαρτον; Πολλάκις δὲ χήραν ἡδίκησας, όρφανοὺς ἔθλιψας. Εἰ δὲ ταῦτα γέγονε, καὶ ὁ Θεὸς δικαίως ταύτην τὴν ψῆφον ἐπήγαγεν. Ὁ Ἰωδ συνήδει μὲν ἐαυτῷ μηδὲν τοιοῦτον πεποιηκότι, συνήδει δὲ καὶ τῷ Θεῷ μὴ ἀδίχως κρίνοντι. Επεὶ οῦν είδεν ὁ Ἰωδ, ὅτι παρὰ τοῖς ἀνθρώποις μὲν κατακέκριται, ἡ δὲ συνείδησις αὐτὸν οῦ κατακοίνει. καὶ ὁ Θεὸς αὐτου οῦ συνείδησις αύτον ου κατακρίνει, και ο Θεός αύτου ου καταγινώσκει, έπειδη ούκ είχε πείθειν άνθρώπους, μεταφέρει τον λόγον έπὶ τον κριτην, καὶ στρέφει το διμια τῆς ψυχῆς πρός τὰ ἄνω οὐ βλασφημῶν, ἀλλὰ δυσωπῶν, καὶ ψησι πρός αὐτόν 'Ο ἐπιστάμενος τὸν νοῦν τῶν άνθρώπων, Ira τί με έθου κατεντευκτήν σου; ἐποίησάς με κατεντυγγάνειν τῆς σῆς δικαιοσύνης · οἰδός μου τὴν καρδίαν. Εἰτα μέγα τι φθέγγεται Ἰωδ, οὐκ ἀπλ κακίας · καὶ, ἴνα τὰ πολλὰ εἰς όλίγα κακιας, άλλ' άπ' άκακίας καλ, ΐνα τὰ πολλά εἰς όλίγα συντέμω (πολλή γάρ ή ῦλη τῆς δικαιολογίας), λέγει Τίς δώσει κριτήν ἀνά μέσον ἐμοῦ καὶ σοῦ «, ἴνα γνῷ τὸ πόσαι εἰσὶν αὶ ἀμαρτίαι μου, ὅτι οὕτω με ἔκρινας; Φοδερὸν τὸ ἔῆμα, ἀλλ' ἀπ' ἀκακίας. Προλαδών γάρ εἶπεν ὁ Θεὸς, ὅτι Οὐκ ἔστι κατ' αὐτὸν ἀκακος τῷ δὲ ἀκάκω οὐδεὶς τὸ ἔῆμα εἰς ποντρίαν λογίζεται. 'λεὶ γάρ, ἀδελφοὶ, πάντες ἡμεῖς οἱ ἄνθρωποι, μήτι γε Θεὸς, οὐ τοῖς πράγμασι δικάζομεν, ἀλλά τῆ προθέσει τῶν ποιούντων. 'Υδρίζει υἰὸς πατέρα καὶ τὸ πράγμα ἀφόρητον, καὶ τῷ πάσγοντι, καὶ τῷ ἀκούντι' καὶ πατραλοίας ὅ τοιοῦτος καλεῖται, καὶ μητραλοίας, καὶ ἀνόσιος καὶ πατοιούτος χαλείται, χαὶ μητραλοίας, χαὶ ἀνόσιος χαὶ πα-ράνομος, ὅτι φωνήν ἐναντίαν ἔρρηξε πατρὶ, ὅτι ἐτόλ-μησε δυσφημήσαι τὴν ἐαυτοῦ ρίζαν. Ταῦτα δὲ πάσχει χαὶ χαταχρίνεται ὁ ἐπὶ τῶν τελείων ῶν λογισμῶν· παιδίον δὲ ἄχαχον, κὰν τύπτη τὸν πατέρα, ἡ τὴν μητέρα. δίον δὲ ἄκακον, κὰν τύπτη τὸν πατέρα, ἢ τὴν μητέρα, ἢ καὶ ὑδρίση, πάσης εὐφροσύνης ποθεινότερον. Πολλάκις μητέρες ἔρεθίζουσι τὰ τέκνα εἰς ὕδριν φέρουσαι, οὐ τἢ ὕδρει, ἀλλά τἢ ἀκακία καὶ τῷ ἀκεραίψ καὶ ἀφελεί τοῦ ἡθους ἐπαγαλλόμεναι. Οὕτω καὶ ὁ Θεὸς εἰδως, ὅτι οὐκ ἐκ κακίας, ἀλλὶ ἐξ ἀκακίας φθέγγεται (μαρτυρεί γὰρ αὐτῷ λέγων, "Ετι δὲ ἔχεται ἀκακίας), δέχεται τὰ παρὰ τοῦ Ἰωδ, εἰς κρίσιν καλούμενος παρ' αὐτοῦ. Φο-δερὸν τὸ ρῆμα, οἰκέτην Δεσπότην καλεῖν εἰς κρίσιν ἀνθρωπον, Θεόν τὸ πλάσμα, τὸν πλάσαντα τὸν πηλὸν, τὸν κατασκυάσαντα ἀλλὶ ὅμως, ὡς ἔφθην εἰπὼν, ἀκακίας τὸ ρῆμα, οὐ πονηρίας. Πλὴν ὅμως, ἀδελφοὶ, ἡ ἀκακία οὐκ ἡν ἐκτὸς συνέσεως, ἀλλὶ ἐντὸς πάσης σφίας. Θέλεις γὰρ τὸ ἀκριδέστερον μαθεῖν; Οὐδὲν ἤτησεν ὁ ακακία ούκ ήν έκτος συνέσεως, άλλ' έντος πάσης σοφίας. Θέλεις γάρ το άκριδέστερον μαθείν; Ούδεν ήτησεν ό Τώδ ών μή έποίησεν. Ήδει έαυτον οικέτην τοῦ Θεοῦ, ήδει τον Θεον έαυτοῦ Δεσπότην. 'Αλλ' ἐπειδή καὶ αὐτὸς πολλάκις κρινόμενος πρὸς τοὺς ἐαυτοῦ δούλους, ἔδωκεν αὐτοῖς ἰσηγορίας ἀξίαν, καὶ εἴ ποτε ἐδοκιμάζετο πρὸς αὐτῷ δοῦλος, οὐχ ὡς δοῦλον ἐπεστόμιζεν, ἀλλὰ τὴν δικαιολογίαν ἐλάμδανεν 'δ ἐποίησεν, ήτησε, πειθόμενος τῷ λόγῳ, δτι 'Ω μέτρω μετρείτε, ἀττιμετρηθήσεται ὑμῖν. Καὶ φησι Τίς δώσει κριτήν; Καὶ πότε δούλω ἐφύλαξας ἰσηγορίαν; 'Ακους αὐτοῦ ότε τὰς ἀρετὰς ἀπαριθμεῖται, καὶ τοῦτο οὐκ ἀπὸ φίλοτιμίας, ἀλλ' ἀπ' ἀκακίας, λέγοντος Οὐκ ἀπεποιησάμην κρῖμα θεράπονκίας, λέγοντος. Ούκ απεποιησάμην κρίμα θεράποντός μου, και θεραπαινίδος μου, κρινομένων αυτών πρός με. Δώσω απόκρισιν τῷ Θεῷ. Μὴ οὺχί ὡς ἐγὼ  $\dot{\epsilon}\pi A d\sigma heta\eta$  ; Ταῦτα ἐννοῶν, τῷ χοινῷ τῆς φύσεῶς παρείχε

επλασση; Γαυτα εννοων, το κοινόν της φυσεως παρειχε το κοινόν της Ισηγορίας.

δ΄. Ήμεις δὲ, ἀδελφοι, ού τοιοῦτοι. Θαυμάζεις τον [598] δίκαιον; Σαυτοῦ καταγίνωσκε. "Οτι πολλάκις ἐάν τις ἐγκαλη, ού λέγω δούλφ, ἀλλ' όλίγον ὑποδεδηκότι, ἐάν ἀποκρίνηται τὰ δίκαια, ὡς ἀναισχυντοῦντα καὶ τολμῶντα ἐξ Ισοτιμίας φθέγξασθα: ἐπιστομίζει. "Ολως, φησί, καὶ τολμᾶς ἐξ Ισοτιμίας φθέγξασθαι; ἀπαιτεῖς τὸ δίκαιον; Δέχου τὴν δικαίαν Ισηγορίαν. "Εγκαλεῖ ὁ ὑπερ-

a Sententia hæc, τίς δώσει χριτήν άνα μέσον έμου καί σου, iu Jobi libro non legitur.

ήφανος, καλ ούτε δικαιολογίαν δέχεται, ούτε σιωπήν δυσωπείται. Έλν σιωπήση ό έγχαλούμενος, χατεγνύσθη, δυσωπείται. Έλν σιωπήση ὁ ἐγκαλούμενος, κατεγνώσθη, φησίν, οὐχ οίδε διάραι τὰ χείλη: ἐὰν λαλήση, ἐτόλμησε, φησίν, πρός τὸν δεσπότην ρῆξαι φωνήν. Είτα ἄλλος ὑπερηφανίας μεστὸς, ἐὰν ὑπὲρ τοῦ δικαίου, ὑπὲρ εὐγενοῦς ἀνδρὸς πείθηται, παρακαλούμενος θείναι λόγον πρὸς τὸν ἔτερον, καὶ συμιδηναι εἰς εἰρήνην, καὶ τὴν κακίαν καταπαῦσαι τῆ ἀγάπη, εὐθέως τῆ ὑπερηφανία φερόμενος λέγει. Ἐγὼ εἰς τοῦτον κατέρχομαι; Ἡ τῆς ὑπερηφανίας! Ποῦ γὰρ ἔστηκας, Γνα κατέλθης; Ἐγὼ εἰς τοῦτον κατένην καὶ τὰς νεφέλας, οῦτω φθέγγεται. Τὴν αὐτην γῆν πατεῖς, ἀπὸ τῆς αὐτῆς τρέφη, εἰς αὐτην ὑποστρέφεις, ἐν αὐτῆ θαπτη, καὶ ποῦ κατέργη; οὺχ αἰδείσαι, οὺ δυσωπείσαι της αυτης τρεφη, εις αυτην υπουτρεφεις, εν αυτη Ο πιτη καὶ ποῦ κατέρχη; οὐκ αἰδείσαι, οὐ δυσωπείσαι τὸ πάθος τοῦ Κυρίου; οὐκ αἰδείσαι λέγων πρὸς τὸν ὁμότιμον Εγώ εἰς τοῦτο κατέρχομαι; οὐκ αἰδείσαι ταῦτα λέγειν, ἐννοῶν ὅτι Ἰησοῦς διὰ σὲ κατῆλθε; Πρὸς τὰς τοτάὐτας γνώμας καὶ τὰς τοιαὐτας ὑπερηφανίας πρέπει σὺν τῷ Ἡσαῖα πάντοτε βοὰν Τί ἀλαζονεύεται τῆ καὶ Το ποροδιάτος καὶ τὰς τοικοίνος καὶ τὸς τοικοίνος τὸν τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τη τοικοίνος τα τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τα τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοικοίνος τοι σποδός; "Ομώς δε είς το προχείμενον επανέλθωμεν" Τίς δώσει κριτήν άνλ μέσον έμου και σου: Επιφαίνεται ἐπὶ τέλει ὁ δίκαιος κριτής, και φαίνεται αὐτῷ ἀπὸ λαί-λαπος και γεφών. Φαίνεται Ἰώδ ἀπὸ νεφών, ὁ τὸν ὅμ**δρον τῆς εὐλογίας μέλλων χέειν. Φαίνεται αὐτῷ ἐχ νε**φων, ο μελλων τον σπόρον τον χοπριζόμενον άρδεύειν, χαλ διεγείρει τον Τωδ, και νεύει μόνον, και διασκορπίζει τά πάθη νεύει μόνον, και έγειρει τον πεπτωκότα και λέγει αύτω 'Ανάστηθι, και ζωσαι ώσπερ drhp thr όσφύν σου. Έρωτήσω δέ σε, συ δέ μοι αποκρίθητι. Έπειδη είς κρίσιν με εκάλεσας, και εξπας, Τίς δώσει κριτήν άνλ μέσον έμου και σοῦ; ἀνάστηθι, ὁ γενναῖος ἀγωνιστής, ὁ μη πεσών τῆ πληγῆ τῆς συμφορᾶς, ἀνάστηθι. Ἐἀν γάρτις παιδευθείς, γενναίως ἐνἐγκη τὴν συμφορὰν καὶ τὴν παιδείαν, ἀκούει παρὰ τοῦ Θεοῦ τὸ, ᾿Ατάστηθι. ὑς ὅταν λέγη τῆ Ἰερουσαλημ. ἡ πιοῦσα τὸ ποτήριον τοῦ θυμοῦ μου. Περίζωσαι ὡς ἀτηρ τὴν ὀσφύν σου. Έρωτησω δέ σε, σὸ δέ μοι ἀποκρίθητι. ὑικ εἶπε· Χρινῶ σε, σὸ δέ μοι ἀποκρίθητι. Οὐ γὰρ ἐκάλεσάς με, φησίν, εἰς κρίσιν, ἀλλὶ ἐκάλεσάς με εἰς τὸ συγκριθῆναί σοι ᾿. Δικαστήν ἤτησας μεταξὸ ἐμοῦ καὶ σοῦ· σὸ γενοῦ δικαστής. Οἰει ἀλλως σοι κεχρηματικέναι με, ἡ ἴτα ἀταφατῆς δίκαιος; Νομίζεις, φησὶ ὁ, δὶ ἄλλο τι τὴν συμφορὰν ἐπήγαγον ταύτην, ἡ ἴνα δίκαιὸν σε ἀναφαίνω; Καὶ βλέπε τῆ ἀκριδεία των τοιούτων ρημάτων προσέχων. Οὐκ εἶπεν· Οἰει με ἄλλως σοι κεχρηματικέναι, ἡ ἴνα γένη δίκαιος; Οὺ γὰρ ἡ συμφορὰ μέσον έμου και σου; ανάστηθι, ο γενναίος άγωνιστής, ο πεχρηματικέναι, ή ΐνα γένη δίκαιος; Ου γάρ ή συμφορά αυτον δίκαιον εποίησεν, άλλα δίκαιον εγνώρισεν. Οἰει αυτον οικαίον εποιησεν, αλλά οικαίον εγνωρίσεν. Οτει με άλλως σοι κεχρηματικέται, ή Ira draφατής δί-καιος; Έμοι μεν γάρ, φησί, καὶ πρό τῶν ἀγῶνων ἡσθα γνώριμος: τῷ δὲ κόσμφ διὰ τῆς συμφορᾶς γνωρίζη, τῷ κόσμφ διὰ τῆς πάλης κηρύττη. Διὰ τοῦτό σοι ἐχρημά-τισα, ούχ ἴνα βλάψω, ἀλλ' ἴνα στέψω: ούχ ἴνα καταισχύ-νω, ἀλλ' ἴνα λαμπρύνω. Πλην ἐπειδή διὰ τὴν ἀκακίαν ΔΕΣΙΘΑ. νω, άλλ ΐνα λαμπρύνω. Πλην έπειδη διά την άκακιαν ξεξίλθες τῶν μέτρων τῆς φύσεως, συνέγνων σου τῆ ἀκεραιότητι. Κὰν γάρ τις ἀπὸ ἀκακίας ἀμάρτη, ὁ Θεδς διορθοῦται τὰ ἀπὸ ἀκακίας γινόμενα. Ἐπειδη δίως ἐκά-λεσες Θεὸν εἰς κρίσιν, εἰπέ μοι, ποίαν ἔχων πρὸς ἐμὲ ὁμοτιμίαν ἐκάλεσάς με; Ποῦ ῆς ἐν τῷ θεμελιοῦν με τὴν τῆν; σύγχρονος ἐγένου τοῦ ποιητοῦ, ἴνα καλέσης αὐτὸν εἰς κρίσιν; Ὁ μὲν πρὸ τῶν αἰωνων, σὸ δὲ μετά πολλοὺς αἰωνας. Ὅτε ἔπλαττον τὴν τῆν, οὐ παρῆς. ὅτε τὴν θάλατταν, οὐ παρῆς: ἢ ὅσα τοιαῦτα, οὐ παρῆς. Πᾶσα ἡ κτίσις ἐγένετο, καὶ σὸ οὐδαμοῦ ἤσθα. Τὸν οὐν ἀρχαιό-τερον τῶν αἰωνων, τὸν κτίστην τῆς δημιουργίας εἰς η κτοις εγενετό, και το ουσαμού ησοά. 100 ούν αρχαιό-τερον τῶν αἰώνων, τὸν κτίστην τῆς δημιουργίας εἰς κρίσιν ἐκάλεσας; "Οτε ἔτεινα σπαρτίον ἐπὶ τῆς γῆς, ὅτε τοὺς στύλους αὐτῆς ἤδρασα, ὅτε μετήγαγον ἐκ κοιλίας μητρὸς αὐτῆς, ὅτε ἐτίκτετο ἡ θάλασσα, ποῦ ἦς; ὅτε αὐ-τὴν ἐσκέπασα νεφέλῃ, ὁμίχλῃ δὲ αὐτὴν περιέδαλον, ποῦ ἦς; [599] Καθάπτεται αὐτοῦ ὡς ἀναξίως φθεγξαμένου,

\* Sic mss. recte. Editio Morel. οὐ γὰρ ἐκάλεσάς με, φησὶν, sic τὸ συγκριθῆναί σοι, intermedits omissis δι' ὁμοιοτέλευτον. Savil. in textu οὐ γὰρ ἐκάλεσά σε εἰς κρίσιν, ἀλλ' ἐκάλεσά σε εἰς τὸ σ. σ. lu marg. nostram lectionem e cod. affert.

• Sav. addendum conj. ὅτι.

άπό άκακίας μέν, πλην άπ' άγνοίας. Και τί ποιεί ; θύκ έπι πάντων αύτον έλέγχει, άλλ' ώς φίλον ιδία διορθού-Ω; ούν είπε ταύτα, και τὰ τούτοις παραπλήσια (ού γάρ χαιρός έστι χατά μέρος πάσαν λέξιν έρμηνεῦσαι), χαι ό Ἰωδ έπιγνόμων έαυτοῦ γενόμενος (ό γάρ δίσ καιος έκ πρώτου ελέγχου διορθούται το σφάλμα), λέγει Κύριε, ἀκοῆ μέτ ώτος ήκουότ σου το πρότεροτ, τυτί δε ο όφθαλμός μου είδε σε, και εξουδέτησα εμαυτότ ήτημαι δε έμαυτοτ τητ και σποδότ. Και, Απαξ ελάλησα, επί δε τώ δευτέρω ου προσθήσω. Άπαξ έλάλησα, έπι δέ τῷ δευτέρω οὐ προσθήσω. Βλέπε πῶς ἀνακαλεἴται τὸ σφάλμα ὁ καλῶς τὴν μέμψιν δεξάμενος. "Απαξ ἐλάλησα, καὶ τοῦτο ἐπὸ ἀκακίας, οὐκ ἀπὸ πονηρίας: ἐπὶ δὲ τῷ δευτέρω οὐ προσθήσω. Τίς γάρ εἰμι ἐγὼ πρινόμενος ἐναντίον Κυρίου; "Α μὴ προέγνω ὁ Ἰωδ δι' ἀκακίαν, μανθάνει μετὰ τὸν ἔλεγχον. Εἴτα τί ὁ Θεός; Οὐ συγχωρεῖ αὐτῷ παραιτήσασθαι τὴν κρίσιν, ἀλλά φησιν: Οὐχὶ, ἀλλά ζωσει ῶσπερ ἀπὴρ τὴν ἐσφύν σου. Στῆθι, φησίν. ὡς ἀνήρ. Μὴ νομίσης, ὅτι διὰ τοῦτό σε κατέπληξα τῆ δυναστείν, φεύγων τὸ δίκαιον, ἀλλά διωρθωσάμην σου τὴν ἀκακίν. Τὴν μέντοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κοῖνόν με ἐντοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ προαιτοῦμαι: κρίνοι κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρίσιν οὐ κρί φεύγων τό δίκαιον, άλλά διωρθωσάμην σου την άκακι ν. Την μέντοι κρίσιν οὐ παραιτούμαι κρίνόν με δικαίω;, καὶ ἀπαίτει λόγον τῶν γινομένων. Ἐκρίθης ἴνα στεφθής, ἐκρίθης ἴνα ἀγασθής ἐν πάση τῆ ὑπ' οὐρανόν. Ηρὸ τοῦ πάθοις μία σε γωνοία ἐγνώριζε μετὰ τὸ πάθος πὰθος καικικοῦ διαδήματος λαμπροτέρα γίνεται. Οἱ τὸ διάδημα φέρουτες ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν πόρουτες ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν πόρουτες ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν πόρουτες ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν πόρουτες ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν καικικοῦς ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν καικικοῦς ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν καικικοῦς ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν καικικοῦς ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν καικικοῦς ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγῶνα καὶ τὸν καικικοῦσιν ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν καικικοῦσιν ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν καικικοῦσιν ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν καικικοῦσιν ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀγανοῦσιν ἐπιθυμοῦσιν ἰδεῖν σου καὶ τὸν ἀχωνοῦσιν ἐπιθυμοῦσιν ἐπιθυμοῦσ ροντες επιθυμούσιν ίδειν σου και τον άγωνα και την πόνον των άθλημάτων. Παράδεισόν σου εποίησα την κοπρίαν, έγειργησα πρός εὐσέδειαν, φυτόν ἐπουράνιον ἀνέδειξα. Έλαδες τὰ ἐπουράνια, δέχου καὶ τὰ ἐπίγεια, λάμδανε τὰ πάντα εἰς τὸ διπλάσιον. Ἐνταῦθα μάθε, πᾶς Χριστιανὸς, τὴν σὴν ἐλπίδα, τὴν ὑπεροχὴν τῆς σῆς ἐπαγγελίας. Τῷ Ἰωῦ μὲν γὰρ διπλασίονα ἐπαγγέλλετει, καὶ διπλάσια δίδωσιν ὁ δὲ Σωτήρ τοῖς ἐαυτοῦ μαθητείς. φησιν: Ός άφηκε πατέρα, η μητέρα, η άδελφάς έτε κετ έμου, έκατοτταπλασίοτα λήψεται, καί ζών αιώτιστ κληροτομήσει. 'Αλλ' έκεινο πρόσεχε άκριδως, όπως τον μέν φίλου ίδια διορθούται, τούς δε φίλους του Ιωό ελέγχει παρρησία. Και λέγει αυτοίς ο Θεός "Irazi ούκ ελαλήσατε όρθα κατά του θεράποντός μου Τάς; 'Αλλ', ω δικαιοκρίτα, ύπερ σου τον λόγον εθέμεθα, τη σην δικαιοσύνην εκηρύξαμεν, κατεψηφισάμεθα άνδρώπου, την δε σην δικαιοσύνην άθωαν εδείξαμεν. Έντευθα ούν πρόσεχε τη δικαιοκρισία του Θεού. Εί γαρ τὸν ὑπὸρ δωσιν αὐτῷ διπλάσιον, καὶ ἀπὸ σκότους αὐτοῦ τὸ çῶς Ελαμψε καὶ τότε καὶ νῦν. "Εν δ' Ετι εἰρηκότες, δείξωμαν τὴν ὑπεροχήν. "Ελαδε τὰ πρόδατα εἰς τὸ διπλάσων, διαφυλάττεται, καὶ είς ἀνάστασιν ἐγείρεται. Οὐ δίδωπν αὐτῷ είς τὸ διπλάσιον τὰ τέχνα, ἴνα μἡ ἐχχάξη τἡν ἰλ-της αναστάσεως ημέρα από τοῦ τάφου είς βασιλία παραδέξονται, και των απορρήτων εκείνων και αίνών άγαθων απολαύσουσιν όμοθυμαδόν. ων γένοιτο πάντι ήμας καταξιωθήναι, χάριτι και φιλανθρωπία τοῦ Κυρώ ήμων Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῷ ἡ δόξα και τὸ κράτος, τῶ καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας. ἀμήν.

hiec dicere, cum scias Jesum pro te descendisse? Contra hujusmodi animum, talemque superbiam, decet cum Isaia semper clamare: Quid superbit terra et cinis (Eccli. 10. 9)? Verum ad propositum revertamur. Quis dabit judicem inter me et te? Apparet in fine justus Judex, apparetque illi de turbine et nubibus. Apparet Jobo de nubibus, imbrem benedictionis infusurus. Apparet ipsi ex nubibus, qui semen fimo opertum irrigaturus est, excitat que Johum, nutuque solo cruciatus dissipat, nutu solo lapsum excitat, aitque illi : Surge, accinge quasi vir lumbos tuos. Interrogabo autem te : tu vero mihi responde (Job 40. 2). Quan-doquidem me ad judicium vocasti, et dixisti, Quis dabit judicem inter me et te? surge, strenue athleta, qui ex calamitatis plaga non lapsus es, surge. Si quis enim castigatus strenue ferat calamitatem et castigationem, a Deo andit illud. Surge, ut quando ad Jerusalem dicit: Exsurge, Jerusalem, quæ bibisti calicem iræ meæ. Accinge sicut vir lumbos tuos. Interrogabo autem te, ru vero responde mihi (Isai. 51. 17). Non dixit, Judicabo te, tu vero responde mihi. Non enim vocasti me, inquit, ad judicium, sed vocasti me, ut tecum judicarer (a). Judicem petilsti inter me et te : tu esto judex. Putas me aliter tibi responsum dedisse, quam ut appareas justus (Job 40. 3)? Existimas me hanc tibi immisisse calamitatem, nisi ut justum te ostendam? Et satage ut horum verborum accurationi diligenter attendas. Non dixit, Putasne me aliter tibi responsum dedisse, quam ut justus fieres? Neque enim calamitas ipsum justum effecit, sed justum demonstravit. Putasne me aliter tibi responsum dixisse, quam ut justus appareres? Mibi enim, inquit, etiam ante certamina notus eras : mundo autem per calamitatem notus evadis, in mundo ob luctam prædicaberis. Propterea te visitavi, non ut nocerem, sed ut coronarem; non ut deturparem, sed ut illustrarem. Verum quia ex innocentia naturæ mensuram egressus es, tuæ sinceritati peperci. Nam etsi quis ex simplicitate peccaverit, Deus corrigit ea quæ per sinceritatem admissa sunt. Quia vero Deum in judicium vocasti, die mihi qualem apud me habens honoris paritatem vocasti me? Ubi eras cum ponebam sundamenta terræ (Job 38. 4)? an coætaneus eras Opifici, ut illum vocares ad judicium? Ille ante sæcula, tu post multa sæcula. Cum formarem terram, non aderas; cum mare, non aderas; cum alia hujusmodi, non aderas. Omnis creatura facta est, et tu nusquam cras. Antiquiorem ergo sæculis, Creatorem universi ad judicium vocasti? Cum extenderem funiculum super terram, com columnas ejos fondarem, cum eduxi de ventre matris ejus, cum parichatur mare, ubi eras? cum ipsum nube operirem, et caligine circumdarem, ubi eras? Reprehendit quasi indigne loquutus sit, ex simplicitate quidem, verum ex ignorantia. Et quid facit? Non coram omnibus illum increpat, sed ut amicum privatim corrigit. Postquam igitur hac et his similia dixit (non enim vacat omnia dicta minutatim interpretari), et Job in sui cognitionem veniens ( nam justus post primam redargutionem lapsum corrigit), ait : « Domine, auditu auris audivi te prius, nunc autem oculus meus vidit te, et eximanivi meipsum; puto me terram et

(a) Sic Mss. recte. Editio Morel., non enim vocasti nie, ut tecum judicarer, intermediis omissis.

cinerem » (Job 42. 5. 6). « Semel loquutus sum, et secundo non addam > (Job 40. 5). Vide quomodo peccatum revocat, qui reprehensionem recte suscepit. Semel loquutus sum, idque ex simplicitate, non ex malitia; secundo non addam. Quis enim sum ego in judicium veniens in conspectu Domini? Quæ prius non noverat Job ob simplicitatem, post correptionem discit. Hinc quid Dens? Non concedit ei recusare judicium, sed nit: Non; sed accinge sicut vir lumbos tuos. Sta, inquit, ut vir. Ne putes me ideo te perterruisse potentia mea, ut justitiam fugerem, sed simplicitatem tuam correxi. Judicium non recuso : judica ine juste, rationemque gestorum expostula. Judicatus es ut coroneris, judicatus es ut sis admirationi per totum orbem. Ante calamitatem unus te angulus noverat, post calamitatem te totus orbis cognoscei. Sterquilinium tuum omni regio diademate illustrius erit. Qui diademata gestant, cupiunt videre agonem tuum, et laborem certaminum. Sterquilinium tuum paradisum effeci, ad pietatem excolui, plantam cælestem exhibui. Accepisti cælestia, accipe terrena, accipe omnia duplicata. His disce, quisquis Christianus es, spem tuam, excellentiam promissionis tuæ. Joho dupla promitti, et dupla tribuit (Job 42. 10); Scr-vator autem discipulis suis ait: Qui reliquerit patrem, aut matrem, aut fraires, aut sorores propter me, centu-plum accipiet, et vitam æternam possidebit (Matth. 19. 29). Sed illud diligenter attende, quomodo amicum privatim corrigat, amicos vero Jobi publice arguat. Dixitque illis Deus: Ut quid non estis recta loquuti adversus servum meum Job (Job 42. 8)? Sed, o juste judex, pro te sermonem fecimus, justitiam tuam prædicavimus, hominem condemnavimus, tuam vero justitiam innoxiam ostendimus. Hic ergo justum Dei indicium attende. Nam si pro se contra justum loquentem non recipit, num cos qui contra justum præter justitiam loquuntur, recipiet? Redarguit igitur ejus amicos, et ait: Et nunc nisi propter servum meum Job, vos sorte perdidissem (Ibid.). Simul ergo redarguit et servat. Servat quidem, quod nihil mali contra Denn dixissent; redarguit vero justum, simplicitatem ejus corrigens: honoratque propter illum amicos ejus, justum quoque honorat propter certamen, duplumque dat ei, atque ex tenebris ei lux resplenduit et tunc et nunc. Uno autem superaddito, rei excellentiam ostendemus. Accepit oves in duplum, boves, camelos et asinos in duplum; sed cum filios decem amisisset, non accepit vicenos (Ibid. v. 12. 13). Hic quærendum, cur jumenta in duplum, filios non item. Quia jumenta et facultates quidem funditus perierunt, homo autem etiam mortuus in vitam servatur, et ad resurrectionem suscitatur. Non dat illi filios in duplum, ne corum qui decesserant spem tolleret, sed ut ostenderet ei, etiam illos, etsi prærepti fuissent, vivere tamen. Et illi quidem omnes ipsi dantur : non dat autem illi plus quam decem, ut inveniretur Job non a vita ad mortem, sed a domo in domum transiens. Decem namque cum vitam finivit, ad usque sepulcrum illum extulerant: decem iteram in die resurrectionis, a sepulcro in regnum excipient, atque simul omnes inessabilibus illis et æternis bonis fruentur: quibus nos omnes dignos fieri contingat, gratia et hu-manitate Domini nostri Jesu Christi, cui gloria et imperium, nunc et semper et in sæcula. Amen.

# MONITUM

# IN SEQUENTEM HOMILIAM.

Severiani esse hanc homiliam putat Dupinius. Verum etsi nugacem quandoque Severianum deprehenderimus, nescio an technas illas, queis usum Deum erga Eliam pluribus demonstrare conatur hic quis-

quis sit orator, Severiano adscribere liceat. Ineptum esse quempiam Græculum libentius credam. Interpretationem Latinam novam adornavi.

#### LN ELIAM PROPHETAM SERMO.

#### 000000000

1. Judæorum olim populus prophetarum possessione ornabatur, eratque ille prophetica agricultura; nunc autem per Ecclesiam hac ipsa gloria privatus est. Ecce nainque apud nos prophetarum corpora sunt. Infructuoso enim populo non competebant prophetici agricole, eis nempe non competebat prophetas possidere, qui eum, qui per eos prophetaverat, crucifixerunt, in gratiam scilicet mortuorum, quos apud illos suscitavit, caecorum quos apud illos visu donavit, famelicorum quos apud illos aluit; in gratiam item violentiæ, qua propter eos universorum Dominus Deus usus est in beatum Eliam prophetam, ut solveret sententiam contra illos latam. Ad beatum Eliam me ducit is qui prius vos instituit. Beatus Elias videns Judaicum populum contra clementem Deum sese efferentem, Deumque illorum contra se pervicaciam perpetuo tolerantem, dum illi ejus patientia ad ignaviam semper uterentur, hujusmodi quidpiam excogitat adversus Dei erga illos benignita-tem; sententiam fert in eos. Deinde, cum sciret Deum justorum zelum revereri, cum vellet Judwos castigare, metuensque Dei benignitatem, que modicis lacrymis statim medelam admovet, supplicium contra illos decernit, quod et juramento confirmat, ut juramentum reveritus Deus illam contra ipsos sententiam non solveret. Benignus, aiebat, erga illos est Leus; et modicis lacrymis placatur ab ipsis, id quod illos ad idololatriam deducit. Vivit Dominus, singuit, non erunt per annos istos ros et pluvia ( 3. Reg. 17.1). Deinde, quasi Deus ipsi contra responderet : Quid ergo, si illi mihi per pænitentiam adblandiantur, o Elia, si illos videam lacrymantes, si de peccatis poe-nitentes, annon statim pluviam dabo? Non, vivit Dominus, nisi per os meum. Non, vivit Dominus. Illi, inquit, idolis se addixerunt; ego vero per tuam juro deitatem. Ostende mihi juramentum per te factum prævalidum esse, ut etiam per hoc discant idolorum vanitatem. Non, vivit Dominus, non erit, inquit, per istos annos ros et pluvia, nisi per verbum oris mei. Neque etiam cum id tibi visum fuerit, tolletur supplann (tibi enim semper placet clementer agere) : sed quando pro ipsis supplicabo cum me judicante, cum sufficientem ostenderint animi poinitentiam. Propheticam sententiam reveritus est Deus, juramentum per se factum in honore habuit. Detinebatur ergo Deus et prophetæ reverentia, et populi fame af-flicti miseratione. Quid ergo facit? Una punit et populum et prophetam, ut ipse quoque famis supplicio affectus quid humanius circa juramento firmatam sententiam cogitaret; et una punit quidem prophetam cum populo, sed prophetie pœnam lenit, illam clementiæ viam non sine sapientia emensus. Prophetam enim alit per aves, quibus invisa proles : corvus enim prolem odit, et quæ parit non nutrit. Illud ergo subindicans propheta David dicebat : Et pullis corvorum invocantibus eum (Psal. 146. 9). Quia enim pulli corvorum, imo quilibet pulli, infirmiores sunt, quam ut cibum sibi parent, sed alii a parentibus enutriuntur, hoc autem subsidio privantur pulli corvorum, qui a parentibus non aluntur, et licet parentes non nutriant, manet tamen genus corvorum : Dei benignitatem ostendens David, eorum alimenta Deo adscribit. Hiantes enim in aerem pulli corvorum, parentibus nihil alimenti præbentibus, habent quædam animalcula, que mittenti providentiæ divinæ ministrant, et sic ab acre accipientes, aluntur et crescunt. Ideo dicit, Pullis corvorum invocantibus eum. Quia igitur prolis odium Elias susceperat contra Judæos, ut filios inutiles, per patres prolis osores Deus rem cum illo tractat, tantum non clamans ad Eliam, etsi silenter: Ne tanto prolis odio erga Judæos teneare, quanto corvi erga pullos suos. Sed vide nunc muta-

tos corvos : vide, o Elia, eorum benignitatem : qui nulla utuntur erga proprios pullos, tibi sunt hospites officiosi. Absurdum est, o Elia, corvos conciliatores esse inter te et meam benignitatem, te vero non conciliatorem Judæis esse, ut non pæna a me ipsis irrogetur. Corvorum mutationis rationem habe, et esto erga Judæos clementior: ego enim et sententiæ tuæ rationem habeo, et miseror afflictos. Ut autem vidit Deus Eliam non cedentem, rursus revocat ali-mentum per corvos allatum, ut illum ad reconcilia-tionem vi deduceret, utque fame coactus, sententiam contra ipsos latam solveret vel in sui gratiam. Verum ille corvorum ministerio destitutus, id toleravit, et ait : Famem patiar, dummodo impios castigatos videam : pereat corpus meum cum his fame castigatum. Deficiente igitur corvorum commeatu, multoque elapso tempore, iterum correptus Elias in alium transfertur locum, et fame pressus gentilem et famelicam pauperemque viduam supplex adit. Dens autem volens illum esse indulgentiorem, cum tunc Judzis interdictum essét omne cum gentibus commercium, id quod suturum crat prædicit ei: Surge, inquit, et vade in Sarephtha Sidoniæ, et præcipiam ibi mulieri viduæ gentili, ut te alat (3. Reg. 17. 8); ut illo audito, Genuli, alimentum exosum haberet, et a Deo pluviam peteret. Ille autem neque ad hanc vocem mitior factus est, sed cucurrit ad gentilis mulieris alimoniam: et quod majus est, excitat Deus viduam, ut esurienti verba dura loquatur, undique illum ad benignitatem compellens. Quid ergo gentilis ad ipsum: Vivil Deminus Dens tuus (Ibid. v. 12). Undenam mulierem subiit dicere, Vivit Dominus Deus tuus? Præoccuraverat Deus per visionem viduz prophetam ostendere : hoc enim est quod Deus propheta dicebat : Procipium illi mulieri vidua, ut le alat. Ostenderat Deus mulieri habitum, formain et staturam prop tæ, futuramque petitionem. Unde postquam adstitit propheta, visionis recordata est mulier : vidit ipsu talein, qualis ipsi visus fuerat. Hinc igitur cognoscess divinam esse revelutionem, statim adstante et cibam petente propheta, clamabat : «Vivit Dominus Dess tuus : non est mihi subcineritius panis, sed pe-gillus farinæ in hydria et parum olei in lecythe: et ingressa faciam hanc mihi et filiis meis, et cumedemus, et moriemur » (Ibid.). Statim despera-tionis potius quam largitionis verba. Non est mili subcineritius panis, sed pugillus farince : hanc ingresse faciam mihi et filiis meis, et comedemus, et moriemur. Nihil, inquit, nobis relictum est aliud, pugillo farina absumpto, quam ut moriamur. Hac voce alfici cœpt Elias. Majore, inquit, quam ego, hac fame premiter: ego solus esurio, illa cum filiis. Ne sim hospitæ mortis auctor. Quid igitur? Ad hanc vocem, ut dixi, l-ntur, coepit tandem indulgentiam cogitare : Non defciel, inquit, lecythus olci, neque hydria farina, donce det Dominus pluviam super terram (Ibid. v. 14). Jan tandem panculam pluviam dandam subindicat. Antequam fame domaretur, non permittebat Deum in plevia concedenda clementiam suam ostendere; sel dicebat : Non erit hisce annis pluvia aut ros super terram, nisi per verbum oris mei. Nunc autem permite tit, et jam liberationis initium subindicat; sed subindicabat tantum, petitionemque tamen nondum 26hibebat. Quid ergo fons ille clementiæ? Tertiam misericordiæ machinam rursus adhibet : jubet enim animam lilii viduæ e corpore migrare. Cum cuin prophetam in honore haberet, benedictionem non abrogavit, neque lecythum delicere jussit; ita s propheta in misericordia necessitatem reducerette. Illud enim dedecori fuisset propheta, si benedicio. quam ipse dederat, secus cessisset : illudque genilis vidux fidem læsisset, utpote quæ parum ex 🗯

[60i] Είς τὸν Ίωσημ και περί σωμροσύνης.

εί έχ πελάγους μεγάλα σαλεύοντες χυδερνήται, οίς ούκ ήπειρος, ούκ όρος, ού βουνός, ού σκόπελοί τινες την χέρσον σημαίνουσι, πρός τινας άστέρας άποδλέπον-άστέρας τινάς άποδλέποντες, άλλά πρός τους πατέρας το δνομα τῆς διανοίας τείνοντες, και τοι; έχεινων Τχνεσι πόθω ψυχῆς ἀχολουθοῦντες, εἰς τὸν αὐτὸν λιμένα της βασιλείας ελαύνουσι. Διά τουτο γάρ τοι και ό Κύριος ήμων εν ταίς Ιεραίς Βίβλοις του βίον αυτών άνεκήρυξεν, ίνα μη μόνον ἀχούοντες ἐπαινώμεν, άλλ' ίνα καλ ποθήσαντες την αύτων πολιτείαν ζηλώσωμεν. Φύσει γάρ φιλόχαλον ούσαν την φύσιν των άνθρώπων είδω; ὁ Κυριος, και άει των κρειττόνων διά φιλοτιμίαν έφιεμένην, ριος, και αει των κρειττονων στο γιαντικών πατέρων άσπερ κόσμιά τινα προτέθεικε τοὺς τών πατέρων άθλους, ΐνα έκαστος ήμῶν πρὸς ήν αν βούληται άθλη τιν έαυτὸν μεταρρυθμίζη. Υπομονής οὐν διδάσκαλος αριξαυτόν μεταρρυθμίζη. Υπομονής ουν διδάσκαλος αριστος ό του μακαρίου Ἰωδ βίος, ανεξικακίας ό του Μωσσέως, πραότητος ό τοῦ Δαυίδ, νηστείας καὶ προσευχής ό τοῦ Δανιὴλ, σωφροσύνης ό τοῦ 'Ιωσήφ καὶ τῆς μακαρία; Σουσάννης. Πρέπων δὲ καὶ ἐπέραστο; τοῖς νέοις ὁ τοῦ Ἰωτήφ βίος, καὶ ταῖς νέαις, μάλιστα ταῖς ἐν γάμφ βιούσαις, ἡ τῆς μακαρίας Σουσάννης ἐνάρετος ἄθλησις ἐσοστάσιος γάρ ἀμφοτέροις ὁ ἀγών. Ο μὲν γάρ δεσποί-της φόδον δια σωφροσύνην ἐπάτησεν, ἡ δὲ ἀρχόντων άπειλλε θανατηφόρους διά σωφροσύνην παρελογίσατο. \*Αλλά πρότερον ήμιν ο του μαχαρίου 'Ιωσήρ βίος διαγεγράφθω επειδή και άρχαιότερος ο πατήρ είθ ούτω; ο της μακαρίας Σουσάννης. 'Ο μακάριος τοίνυν Ίωσηφ εξ εύγενων γονέων δριμμενος, νέος ετι υπάρχων, άρτι των Ιούλων των τριχών έν ταϊς παρειαϊς άναθαλλόντων, βόδου δίκην άνθηρου άνα μέσον της ξανθης γενειάδος το της μορφης άνθος πυκάζων, δου έαρινου πορφυρίζοντος εν ταϊς χόραις των όφθαλμων αποσώζων την δύιν, λευκούς έχων όδοντας ως γάλα, πυρίζων τοις χείλεσιν, όφρυας έχων ήπλωμένας υπό κρινοχρόφ μετ ῶπῳ δασύτητι τῶν τριχῶν ἀλλήλαις συνεζευγμένας. Καὶ τί πειρώμαι τον νέον τῷ κάλλει διαγράφειν, ον ἡ Γραφή υπεράγαν επήνεσεν είρηχυία, Καλός τῷ είδει, καλ ώραῖος τη δψει σφόδρα; Ούτος πιπράσκεται διλ βισκανίαν άδελφων, ώς μέν αυτοίς έδόκει, πρός δουλείαν, ώς δὲ τῷ Θεῷ προώριστο, πρὸς βασιλείαν καλ ήγετο είς Αίγυπτον τὸ παιδάριον ως μειράχιον εύτε-λές ούπω γαρ έωρων αύτου οἱ πριάμενοι τὸν πλούτον των άρετων, και ήγνόουν αύτον μέλλειν διά σωφροσύνης χοσμιότητα όλης Αίγύπτου δεοπόζειν, και όλην αὐτήν όλλυμένην λιμφ διασώζειν. Άγεται ούν είς Αίγυπτον, καλ πιπράσκεται δεύτερον, καλ ούδ' απαξ δουλούται. 'Ο γάρ τη γνώμη ελεύθερος, κάν μυριάκις πραθή, ούδ' απαξ δουλούται ωσπερ πάλιν δούλος τοις τρόποις, κάν μυριάχις έλευθερωθή, ούδ' άπαξ έλευθερουται δυ γάρ δ ίδιος τρόπος [605] ούχ έλευθερου, τουτον μυρίοι χάρ-ται και μέλανα γράμματα έλευθερωσαι ού δύνανται. "Αγεται ούν είς Αίγυπτον, πιπράσκεται είς οίκον Αιγύπτιον, φιλεϊται ύπο δεσπότου, φιλεϊται ύπο δεσποίνης άλλ' ο μεν του δεσπότου πόθος άγαθός, ο δε της δεσποίνης έρως πονηρός. Ο μέν γάρ αύτον έφίλει δι' εύλά-δειαν, ή δε δι οιστρον ακολασίας και δσον έμηκύνετο δ χρόνος, καὶ τὸ τῆς μορφῆς κάλλος ἐπήνθει, τοσοῦτον ἐκείνης ὁ περὶ αὐτὸν δεινὸς ἔρως ἐπηύξανε, καὶ ἔμφυτον τὸ αύρ του φίλτρου την καρδίαν αυτής διενέμετο. Και δη άπατησαι τὸν νέον σχεπτομένη διά πάντων των άπατώντων τὰς δψεις των νέων έχώρει. την μέν δψιν ωσπερ λειμώνα διανθίζουσα, φύκει τὰς παρειλς ἐρυθραί-σουσα, ψιμμυθίω δὲ τὸ μέτωπον λευκαίνουσα, καὶ μέλανι τούς δφθαλμούς ύπογράφουσα, χρυσέοις δε κόσμοις τον τράχηλον αυτής και τάς χείρας καλλωπίζουσα, και την μαλακήν αυτής εσθήτα μυρίσμασι διαφόροις κα-πυίζουσα και ήν άπλως παγίς θανατηφόρος, διά πασών των αισθήσεων, ώς ενόμιζεν, απατήσαι τον νέον, την μέν δψιν έχ του φαινομένου χαλλωπισμού, την δε άχοην ταις χολαχείαις μαγεύουσα, την δε δοφρησιν τοις μυ-φίσμασι γυητεύουσα. 'Αλλ' όρα μοι γενναίου άθλητοῦ

την ανδρείαν οίμαι γάρ ότι ό θεός συνεχώρει κατά του παιδός φέρεσθαι τον πειρασμόν, ενα όμου τε χρυπτομένην άρετην εν νέφ φανερώση, και τη Έκκλησία παιδευτήριον μέγιστον τον έχείνου βίον χαταλείψη. Ουδεν γάρ έστιν ύπο των πατέρων γεγονός άγαθον, ο μη έν τη Έχχλησία ώσπερ στήλην υπόμνημα φέρουσαν του βίου χαθίδρυσεν Θεός. "Όρα ουν μοι γενναίου άθλη-που την άνδρείαν, όσα ήν αυτώ τα μαχόμενα. Η ίδια νεότης αὐτῷ ἐπολέμει, ἡ ἡδονἡ ἔσωθεν ἐγαργάλιζε, καὶ ἡ γυνἡ ἔξωθεν προσεπάλαιεν τἢ ἐπαγγελία θωπεύουσα, καὶ τἢ θωπεία κολακεύουσα τὰ ἐπιπεμπόμενα γύναια εμόχλευε, και ή κολακεία την άκοην αυτῷ και την αίσ σθησιν Εκνιζεν άλλ' ούδεν τούτων κατισχύσαι αυτοῦ ήδυνήθη. Οδτε γάρ ταῖς κολακείαις χαυνούμενος τὰς ήνίας ἐνεδίδου, οδτε ταῖς ἐπαγγελίαις φυσώμενος κατ-εφρόνει τῆς σωφροσύνης, οδτε ταῖς ἀπειλαῖς ταπεινούμενο; προεδίδου τὸν πλούτον τῶν ἀρετῶν ἀλλὰ πάντα τὰ τοῦ σώματος αὐτοῦ μόρια τῷ σώφρονι λο-γισμῷ ἐχαλίνου. Καὶ ἐπεὶ οὐκ ἡδυνήθη τὸν νέον διὰ τοσούτων οργάνων άπατησαι των έν αύτη, δι' έαυτης έν οίκισχω τιν λαθραίως και βιαίως κατείχεν αὐ-τὸν πρὸς ἄτακτον εὐνήν. Ἡν οὐν ἰδεῖν θέατρον μέ-γιστον, οὐκ ἐπίγειον, ἀλλ' οὐράνιον. Ἡν γὰρ ὁ Ἰωπήφ εν τῷ σχάμματι τοῦ πειρασμοῦ μαχόμενος. τὸ στάδιον ήπλωτο, οι άγωνες επετελούντο, ή σάλπιγξ εδία, ο άγωνοθέτης άνωθεν επείδε τη πάλη, και ο δήμος των άγγέλων επικεκυφώς εθεώρει οι δαίμονες κάτω τά βραδεία προετίθουν τη Αίγυπτία, και οι άγγελοι άνω Επλεκον τῷ 'Ικυσήφ τοὺς στεφάνους τη γάρ Αίγυπτία συνέτρεχον δαίμονες, καὶ τῷ Ἰωσήφ συν-έπνεον ἄγγελοι. Πολύς ἡν ὁ ἀγὼν, τίς τίνα νικήσει φροντίς ἡν τοῖς ἀγγέλοις πολλή περὶ τοῦ Ἰωσήφ, μή πότε άρα τὰ μυρίσματα τοῦ γυναίου χαυνώση τὸν νέον, μη τὰ μαλακὰ ἰμάτια, μη τὸ βλέμμα, μη τὸ σχημα, μη τὸ βημα, μη ή ἀκοη, μη ή ὑνπεία, μη ή κολακεία ἐκνευρώση τὸν νέον ΄ πολλή ήν φροντίς τοῖς ἀγγέλοις, πολλή ή ἐλπὶς τῶν δαιμόνων. 'Ο 'Ἰωσήφ περὶ στεφάνου ήγωνίζετο, ή Αίγυπτία περί αισχύνης εμάχετο ό μεν περί ζωής, ή δε περί θανάτου. Καί οία ήν τά ύπο Αίγυπτίας λεγόμενα; Τά μεν εν άπειλαίς, τά δε εν χολαχείαις ταίς μεν άπειλαίς πτοούσα τον νέον, ταίς δέ xoyaxelais halenonaa. xaj zais hen queiyais yelonea. Δέσποινά σού είμι, άργυρώνητός μου γέγονας ταύτης ενεκα της χρείας μοι πέπρασαι καν άντείπης, δεσμά καί φυλακαί σε μενούσι, καί μετά ταύτα απαραίτητος θάνατος έαν δε πεισθής, τιμαί, και δορυφορίαι, καί παντός τοῦ οίχου μου ἡ έξουσία ἐν τη χειρί σου δοθή-σεται. 'Αλλά φοδή τον ἔλεγχον; Δυνατόν λαθείν τον τε σεται. Άλλά φοθη τον ελεγχον; Δυνατόν λαθείν τόν τε ἄνδρα τον έμον και τους εν τῷ οἰκο, μόνον πείσθητι, μόνον σύνθου τἢ πράξει, και πάντων ἔση δεσπότη;. Ταυτα ἀκούσας ὁ Ἰωσὴφ τἢ Αἰγυπτία εἰπεν· Ὁ γύναι, δοῦλος μὲν γέγονα οὐδέποτε· [606] εὐγενῶν γὰρ γονέων εἰμὶ ἀπόγονος 'Ἀδραὰμ γὰρ καὶ Ἰσαὰκ οὶ τῷ Θεῷ ὁμιλήσαν-τε; ἐμοῦ πάπποι γεγόνασιν, Ἰακὼδ δὲ ὁ μετ' ἀγγέλου παλαίσας ἐμὸς πατήρ· δι' δ καὶ θαρρῶν σοι παλαίων πέπραμαι δὲ σοι διὰ βασκανίαν ἀδιὸφῶν· ἀλλ' οὐδεν πέτραμαι δὲ σοι διὰ βασκανίαν ἀδιὸφῶν· ἀλλ' οὐδεν βλάψει την της ψυχης μου ευγένειαν το δνομα της δουλείας. Και γάρ αχινις πολλάκις βάσκανος επελθούσα τὸς τοῦ ἡλίου φαιοράς ἀκτίνας πρὸς όλίγου άμαυροι, άλλ ερηρό εξεγαηνεται. φασητώς και το ρλοίτα τως σουγείας ορκ είς τεγος ακοτίζει. τω λφό φρίτω του ψητακού φωτος ού σβέσει την της εύγενεία; μου αίγλην μετ' ού πολύ γάρ ύπο της άκτινο; των τρόπων μου διαχυθήσεται, καλ άνα πάσαν την Αίγυπτον έχλάμψει το της εύγενείας μου κάλλος. Πέπραμα: σοι, σύμφημι κάγὼ, οὐκ άρνουμαι δουλείας την πρέπουσάν σοι ύπηρεσίαν έξεπλήρωσα: άψευδής σοι γέγονα, άδλαθής, άμεμπτος, άδολος, άπρόσχοπος, άκατηγορος ούδεμία σοι κατ' έμου άταξίας κατ-ηγορία γεγένηται και νύν συμδουλεύεις μοι ποιήσαι πράγμα άνόσιον, καλ λαθραίως μοι, ώς δφις, ύποψιθυρίζεις, οιομένη με δελεάζειν, και άπειλαίς θανατηφόροις κατακάμπτειν πρός το ποθούμενον σοι της ακολαίσας δράμα; Μή άπετω, γύνει, μή πρόσεχε μου τη νεότητι. δύνατα: καὶ νέος άπκλς οίνον φέρειν πελειόν, καὶ βελάν-

ἐπιτυχούσης μικρόν. Διὰ τοῦτο ὁ Θεὸς τὴν μὲν εύλοσεως. Ή γάρ χήρα, τεθνηκότος του τέκνου, περιέστη κίαν ούκ άνατρέπει, τρίτην δὲ προσάγει μηχανήν τω προφήτην εἰς ἀνάγκην ιὐθων τῆς πρὸς αὐτὸν ἀξιώ-κίαν του τέκνου, περιέστη τον προφήτην σύν δάκρυσιν. Είθε, φησι, λιμώ προ απολώλειν, και πρό τῆς σῆς εὐλογίας αποτεθνήκειν, ἢ τοῦ υἰοῦ ἐγεγόνειν θεατίς τεθνεῶτος. Ἡσχύνετο τὸ συμκνός · μετά την δεξίωσιν την έμην περί τέχνον το συμ-ξενοδοχίας οι · μισθοί; Πρό της έμης δεξιώσεως, εύτελούμενον παρ' αυτή θρηνωδία. Αίσχυνόμενος το συμδάν ο 'Ηλίας, και καθ' έαυτον περιστρέφων το πράγμα, βοθετο τέχνην ούσαν του πάντων Δεσπότου το γεγενη μένον, ήσθετο την τέχνην την θείαν. Και τι φησιν; Οίμοι, Κυριέ, ο μάρτυς της χήρας, μεθ ής έγω κατοικώ μετ' αυτής! Τι δέ έστιν ο βούλεται λέγειν; Παρλ σοῦ, φησίν, ή περί τῆς γυναικός πρός με μαρτυρία · σὺ, φησίν, εἶπας· Ἐντελοῦμαι γινταικὶ χήρα τοῦ δια-Ορέψαι σε, πάντως τη της γυναικός μαρτυρών ώς ευσεδεί προαιρέσει. Πρός ταύτην εξ έχείνων με τών τόπων μετέστησας, και ήν τετίμηκας τη παρά σου μαρτοπων μετεστήσας, και ην τετιμηκας τη παρα σου μαρ-τυρία, ταύτην νῦν τῷ τοῦ τέχνου τιμωρῆ θανάτῳ; Οἰ-μοι, Κύριε, ὁ μάρτυς τῆς χήρας, μεθ' ῆς ἐγὼ κατ-οικῶ μετ' αὐτῆς, σὐ ἐθανάτωσας τόν υἰόν αὐτῆς! Οὐκ ἔστι, φητὶ, τὸ συμέὰν τῆς φύσεως θάνατος τῆς τέχνης τῆς σῆς τὸ γεγανημένον, μηχανάσαι κατ' ἐμοῦ φιλανθρωπίας ἀνάγκην, ἴν' ὅταν εἴπω πρὸς σὲ, Κύριε, τὸν υἰὸν τῆς χήρας τὸν νενεκρωμένον ἐλέησον, ἀντι-φθέγξη καὶ σὺ πρός με Τὸν υἰόν μου τὸν Ἰσραὴλ ἐλέη-σων. Ποὸς κιλανθρωπίαν ώθεἰς με : αἰσθάνομαί σου τῶν σον. Πρός φιλανθρωπίαν ώθεις με αίσθάνομαι σου των τεχνασμάτων, ὧ Δέσποτα, ΐνα όταν είπω σοι, Τὸν υἰὸν τής χήρας του τεθνεώτα διάσωσου, αντιφθέγξη και αυ-τος πρός με Του Ίσραηλ συ τῷ λιμῷ νενεκρωμένου πατοίκτειρου. Αἰτεῖς με χάριν, ἀνταιτήθητι χάριν λῦσον τοῦ λιμοῦ την ἀπόφασιν, και λύω τοῦ θανάτου την ψήφον. 'Ως οῦν είδεν ὁ Θεὸς 'Ηλίαν, πολλοίς ἐκδαμασθέντα, και γεγενημένον φιλανθρωπότερον, τότε λοιπόν προσάγει φανερώτερον πρός αύτον τῆς φιλανθρωπίας τους λόγους, ως οὐκέτι λοιπόν τὴν τῆς τιμωρίας λύσιν λογιζόμενον ὕδριν. Πορεύθητι, φησί. Πρεσδείας τοῦ θεού πρός τον δούλον ρήματα αύτος δι' ξαυτού ο θεος περι φιλανθρωπίας προς τον δούλον πρεσδεύει. Πορεύθητι, φησίν. Έπειδή έγένου, φησί, φιλανθρωπότερο,,

δέξαι μου και της φιλανθρωπίας τούς λόγους: έ με ταῖς τῆς φιλανθρωπίας ιδοῖσι συνεχόμενον ε άκουε μου λοιπον φανερώτερον. Ώδίνω τῆς τιμ τὴν λύσιν, ἐπείγομαι πρὸς χορηγίαν καταλλαγω σχύνομαι τῶν κολαζομένων τὰ δάκρυα. Πάντες ε τωλοί, ω προφήτα, κρατουσί μου φιλανθρωπίας γραφου μή με ποιήσης παρ αυτοίς ψευδολόγον σανήναι. Ακουε δε και των του γραμματείου φι δούλομαι τον θά τοῦ ἀμαρτωλοῦ, ὡς τὸ ἐπιστρέψαι καὶ ζῆν α
Υπέταξεν ὁ Ἡλίας τὰ ὡτα, ὑπέθηκε τὴν ψυχή παρά του Θεου λαλουμένοις. Πορεύθητι, φησί δύθητι τῷ Άχαάδ. Οὐ καταλλασσόμενος χωρλ καταλλάσσομαι το παράσχου τοῖς κολαζομένοι γάριν. Έγω λάθρα πρός σε υπέρ έχείνων πρεσδεύ συ δε γενού των καταλλαγών χορηγός φανερός. Π θητι, και δφθητι τῷ Αχαάδ, και δώσω υετὸ της ητίς. Σύ τάς καταλλαγάς καταμήνυσον, σύ τή δμόρων χορηγίαν απόφηναι έγω δε ταϊς σαίς & σεσιν ύπογράφω. Έτρεχεν ούν και άκων και έι Ήλίας, και τους δμόρους ευηγγελίζετο άλλά την αυτών ασέδειαν θεασάμενος, έμελέτα τινά ρίας κατ' αύτων ἀπόφασιν λυπηράν. Τί ούν ό Όρων αύτον μη χωρούντα προς φίλανθρωπίαν τη πταιόντων, χωρίζει τον 'Ηλίαν τῆς μετά τῶν άμι λῶν κατοικήσεως. Ἐγὼ, φησίν, ὡ 'Ηλία, οἶδά οι ζήλον, δυσωπουμαί σου την πολιτείαν ελεώ δε κα άμαρτωλούς, ήνίχα αν ύπερ το μέτρον χολάζωντα δὲ δεινός εἴ ἔκδικος τῆς εὐσεδείας, τὸ δὲ τῶν ἀνθρ γένος συνεχῶς πλημμελοῦν. Χωρίζω τοίνυν ὑμὰ μετ' ἀλλήλων κατοικήσεως. 'Ανάδηθι ὡς εἰς οὐς φέρειν ἀμαρτωλοὺς μή δυνάμενος · ἐγὼ δὲ ἐπιδη τη τη. "Αν επί πολύ, φησί, συμμένης άμαρτωλεί, τριδήσεται έχεινο των άνθρώπων το τένος, παρί συνεχώς χολαζόμενον. Τί ούν; Μετάστηθι ως ε! ρανούς, ω 'Ηλία · ού δύναται γάρ πῦρ συνοιχείν τρι ούρανοι , είφι ες απαρτωγοις ενουπτισπ ο φ άγγενων σε συγκατοικίζω χοροίς. Μετάστηθι ου γάπη. Δίδωμί σοι συνοικούντας αναπαρτήτους τοί, έπὶ τῶν ὤμων τὸ πεπλανημένον δυνάμενος πρόδας λέγων πρός πάντας τοὺς άμαρτωλούς. Δεύτε πρός πάντες οι κοπιῶντες, εγώ ου κολάσω υμᾶς, άλλ' παύσω υμᾶς. Αυτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώ 'Αμήν.

# MONITUM

In hune sermonem hæc loquitur Fronto Ducæus in Notis: « Chrysostomo tribuit hune sermonem non Codex solum Mediceus, sed et catalogus quidam manuscriptus ejus concionum, Mediolano ad nos missus, et ita inscriptus, πίναξ όμιλιῶν τῆς βίδλου τῶν μαργαριτῶν, inter quas quinquagesimæ titulum addit, είς τὸν Ἰωσήφ. Nacti sumus et veterem interpretationem Latinam in membranis collectis ex ruderibus Ablatiæ cujusdam in Tarbellis dirutæ. Huc accedit similitudo et quasi germanitas initii, multarumque partium ejus et Orationis septimæ Basilii et Seleuciensis nuper editæ, Εἰς τὸν Ἰωσήφ, p. 70, τοῖς μὲν τὰ μακρὶ πελάγη διαπερῶσιν. Cum merito scripserit Photius in Bibliotheca, ideireo hune potius Seleuciensem videri Chrysostonii fuisse contubernalem, quam illum Cæsariensem episcopum: πολλὰ γὰρ ξχνη τῶν ἐπίπο λόγων καὶ νοημάτων, καὶ μάλιστα τοῦ κατὰ τὴν θείαν Γραφὴν, ἐν τοῖς τοῦ Βασιλείου λόγος ἐπφαίνεται: Multa enim in Basilii orationibus vestigia illius orationum, et sententiarum illius apparami: eorum præsertim quæ sunt ex sacra Scriptura deprompta. Sed aliter tamen censet de contubernali Chrysostomi illustrissimus Annalium Ecclesiasticorum auctor, Tom. 4, diversum nimirum a Seleuciens fuisse.

contubernio benedictionis accepisset. Ideo Deus benedictionem non abrogat, sed tertiam machinam prophetie admovet : curat enim ut viduæ filius moriatur, atque in sui precandi necessitatem prophetam deducit. Nam vidua, filio mortuo, prophetæ circum adstabat cum lacrymis. Utinam, inquit, fame pridem mortua essem, et ante tuam benedictionem mortua essem, ne mortui filii spectatrix essem! Pudefactus propheta dicebat : Hæccine viduæ merces pro hospitalitate, quam erga me exhibuit? Antequam me cxciperet, prole gaudebat; me excepto, luctus adest de amisso dilecto filio. Pudore affectus Elias, et rem secum reputans, sensit id arte universorum Domini factum esse, sensit divinam artem. Et quid ait? Heu mihi. Domine, testis vidua, apud quam ego habito (3. Reg. 17. 20)? Quid sibi vult illud? A te, inquit, testimonium ad me prodiit circa hauc viduam; Tu, inquit, dixisti, Præcipiam mulieri viduæ ut te nutriat, testificans mulicris piam voluntatem. Ad hanc ex illis me occis transtulisti, et quam testimonio tuo coronasti, hanc nunc tilii morte punis? Heu mihi, Damine, testis mulieris, apud quam ego habito, tu occidisti filium ejus. Non est, inquit, id quod accidit mors naturalis; id ex techna tua proficiscitur, me in clementiæ necessitatem arte deducis; ut cum dixero tibi, Domine, filii viduæ mortui miserere, tu contra mihi reponas, Israelem filium meum miserare. Ad clementiam me impellis : artes tuas sentio, Domine, ut cum dixero tibi, Filium vidure mortuum suscita, tu vicissim respondeas, Israelem tu fame enecatum miserare. Gratiam postulas, gratiam vicissim abs te peto : solve famis sententiam, et solvo mortis decretum. Ut vidit ergo Deus Eliam tandem domitum, et benigniorem effectum, tunc demum ipse cum eo benigniores confert sermones, utpote qui demum supplicii solutionem non esse continueliam existimet. Vade (5. Reg. 18. 1), inquit : verba sunt legationis Dei ad servum facta : ipse Dens per se de clementia apud servum intercedit. Vade, inquit. Quia factus es benignior, a me verba misericordize excipe : quia me novisti miseri-

cordiam parturire, audi me demum clarius. Parturio vindictæ solutionem, urgeor ad reconciliationem perficiendam, revereor lacrymas corum qui puniontur. Omnes peccatores, o propheta, misericordize mea chirographum habent : ne me facias apud illos mendacem videri. Audi ipsas rescripti voces, quas et ipse nosti : Nolo mortem peccatoris, sed ut convertatur, et vivat (Exech. 33. 11). Subject aures Elias, dictis Dei animum subdidit. Vade, inquit, et siste te in con-spectum Achab (5. Reg. 18. 1). Reconciliari cis volo, sed non sine te; tu gratiam confer iis qui castigan-tur. Ego clam apud te pro illis intercedo: tu este reconciliationis auctor manifestus. Vade, et siste te in conspectum Achab, et dabo pluviam super terram. Tu reconciliationem significa, tu pluvia subministrationem declara : ego sententiis tuis subscribam. Cucurrit ergo volens nolens Elias, et pluviam annuntiavit; sed rursus eorum impietate conspecta, tristera quamdam vindictæ meditabatur sententiam. Quid ergo Deus? Videns eum non cedere ad misericordiam eorum qui lapsi fuerant, ipsum segregat a contubernio peccatorum. Ego, inquit, o Elia, novi zelum tuum, revereor institutum tuum : sed peccatores miseror, cum supra modum puniuntur; tu vero severus es pietatis ultor, hominum vero genus frequenter delinquit. Vos ergo a mutuo contubernio sejungo. Ascende quasi in cælum, quando peccatores ferre non vales : ego vero peregrinabor in terra. Si diu cum hominibus maneas, hominum illud genus, quod a te sæpe punitur, penitus atteretur. Quid ergo? Transmigra quasi in cælos, o Elia : non potest enim ignis cum calamo habitare. Do tibi contubernales impeccabiles, cum angelorum choris te constituo habi-tatorem. Transmigra tu in cælum : ego vero apud peccatores peregrinabor, qui possim ovem errantem hungeris ferre, qui peccatoribus omnibus dico: Venite ad me omnes qui laboratis (Matth. 11. 28), ego non puniam vos, sed Requiescere vos curabo. Ipsi gloria in sæcula sæculorum. Amen.

# IN SERMONEM DE BEATO JOSEPH.

Quod ex Socrate lib. 6, c. 3, constet Maximum Seleuciæ Isauriæ fuisse episcopum, et Joannis Chrysostomi in vitæ monasticæ exercitatione collegam. Cæterum quam libenter in laudes sancti hujus Patriarchæ digredi soleat auctor noster, cum ex multis ejus sermonibus, tum ex Homil. 4 de Lazaro, Homil. 70 in Joannem, Homil. 4 in Epistolam ad Titum, et Epistola 7 ad Olympiadem lector intelliget.

Ejusdem porro scriptoris est sequens in Susannam, cujus bæc de patriarcha Josepho: ut ex sine prioris et ex initio posterioris homiliæ arguitur. Quæ vero hic Σουσάννα scribitur, in Biblicis libris et alibi solet Σωσάννα vocari. Utramque orationem Severiano adscribendam censet Dupinius: at nullam hic video styli affinitatem. Stylus quippe Severiani totus ferreus est, ut cum Savilio loquar: hic autem scriptor non ita strigosus est. Ad hæc solet Severianus argumenta sua susius persequi, ut ex illis quæ supra dedimus Severiani operibus deprehendere est. Insuperque sine ulla vel scriptoris vel Manuscripti enjuspiam anctoritate non licet hæc Severiano adscribere, multoque minus Chrysostomo.

Utriusque orationis interpretatio Latina est Frontonis Ducæi.

SPURIA.

#### DE JOSEPH ET DE CASTITATE ORATIO.

#### 

Qui mari in magno fluctuant gubernatores, quibus non continens, non mons, non collis, non ulli scopuli terram indicant, conversis ad stellas quasdam oculis, ad eas cymbam dirigentes a naufragio sese vindicant; qui vero in hujus vitæ pelago versantur Ecclesize discipuli, non ad stellas aliquas oculos convertentes, sed ad patres mentis oculos intendentes, eorumque vestigiis animæ studio insistentes, in ejusdem regni portum feruntur. Propterea namque Dominus etiam noster in sacris literis vitam illorum promulgavit, ut non modo audientes laudemus, sed etiam corum conversationem adamantes imitemur. Cum enim sua sponte naturam hominum studiosam honestatis esse sciret Dominus, semperque propter honoris cupiditatem optima quæque appetere, tamquam ornamenta quædam proposuit patrum certamina, ut unusquisque nostrum ad quam volucrit certationem seipsum conformet. Itaque patientiæ magister est optimus beati Jobi vita; tolerantiæ, Mosis; mansuetudinis, Davidis; jejunii et orationis, Danielis; pudicitiæ, Joseph ac beatæ Susannæ vita. Conveniens autem et expetenda juvenibus vita Joseph, et juvenculis, præcipue quæ in matrimonio vivunt, beata Susanna susceptum pro virtute certamen : par enim utrisque certaminis laus est. Nam hic quidem domina timorem pudicitiæ cau-a calcavit; illa vero letiferas magistratuum minas pudicitize causa contempsit. Verumtamen prius beati Josephi vitam describamus; quandoquidem hic etiam antiquior est pater; ac deinde beatæ Susannæ vitam explicabinus. Beatus igitur Joseph ex nobilibus ortus parentibus, cum juvenis adhuc esset, tum primum pilorum lanugine in genis ejus efflorescente floridæ rosæ in morem, flavæ barbæ in medio pulchritudinis densum florem effundens, in oculorum pupillis purpurascentis violæ vernæ speciem præ se ferens, candidis instar lactis dentibus, labiis igneo colore rubentibus, tum expansis lactea sub fronte superciliis pilorum inter se densitate connexis. Sed quid ego juvenis pulchritudinem conor describere, quem supra modum Scriptura laudavit, cum dixit, Pulcher facie, et decorus aspectu valde (Gen. 59. 6)? Hic ob fratrum invi-diam venditur, ut ipsis quidem videbatur, ad servitutem; ut autem Deus prædestinarat, ad regnum, et abducebatur puerulus in Ægyptum, ut vilis pusio: nondum enim virtutum ejus opes viderant emptores, cumque propter castitatis decus Ægypto universæ dominaturum nesciebant, et eam totam same pereuntem servaturum. Ducitur ergo in Ægyptum, rursusque venditur, neque semel tamen fit servus. Qui enim animo liber est, licet millies venditus fucrit, nec semel fit servus : ut rursus qui moribus servus est, etsi millies libertate donetur, ne semel quidem sit liber; quem enim proprii mores liberum non efficient, hunc sexcentæ chartæ nigræque literæ nequeunt liberum reddere. Ducitur ergo in Ægyptum, in Ægyptia domo venditur, amatur a domino, amatur a domina : sed domini quidem bonus amor, dominæ autem pravus amor erat. Nam ille quidem eum propter modestiam amabat; hac autem, quod estro libidinis esset percita : tum vero quantum progressu temporis formæ quoque pulchritudo efflorescebat, tantum illius in cum impotens amor augebatur, et intimus ignis cupidinis cor ejus depascebat. Enimvero juvenem perdere cum studeret, omnia quibus oculi juvenum falli possunt, tentabat, dum vultum quasi pratum quoddam multiplici varietate decorahat, fuco ruborem genis, cerussa fronti candorem oblinebat, oculos stibio pingebat, monilibus aureis collum et m mus exornabat, moiles vestes suas variis suffunigabat unguentis : letifer denique laqueus erat, ad juvenem per omnes sensus, ut existimabat, fallen-

dum, cum oculos quidem apparentis ornatus, a autem adulationum præstigiis irretiret, olfactum guentis fascinaret. Sed vide, quæso, generosi ath fortitudinem : sic enim arbitror permisisse D ut tentatio puero inferretur, ut simul et latenter juvene virtutem patefaceret, et ejus vitam Eccle tamquam maximam quamdam scholam relinque Nibil enim boni est a patribus gestum quod no Ecclesia Deus velut columnam quanidam vitæ me mentum ferentem erexerit. Considera ergo gene athletæ fortitudinem, quam multa essent quæ oppugnarent. Juvenilis ætas ei sua bellum infere interius libido titillabat, et mulier exterius oppuţ bat promissis blandiens, et blanditiis assentans : missæ mulierculæ commovehant, et adulatio a ejus sensusque sollicitabat : sed nihil horum potuit superare. Nam neque adulationibus emoli habenas remittebat, neque promissis inflatus ca tatem negligebat, neque minis perterrefactus virtu divitias prodebat : sed omnes corporis partes pu cogitatione frenabat. Cum vero juvenem tot much quas apud se habebat, minime fallere potuisset domicilio quopiam furtim atque ad violenter nefar concubitum pertrahens, eum tenuit. Itaque videre eximium spectaculum, non terrenum, sed cæleste. quidem crat Joseph in scammate temationis deceria patefactum fuerat stadium, certamina conficiebant clangebat tuba, agonotheta de cælo luctam intuc tur, et angelorum turba cernua prospectabat ; infe dæmones Ægyptiæ præmia proponebant, angeli t sum coronas Josepho nectebant : nam Ægyptiæ fa bant dæmones, et cum Joseph angeli conspirab Uter victoriam obtineret, multa contentione certa tur: multum de Joseph solliciti erant angeli, ne fe mulierculæ unguenta juvenem emollirent, ne ve menta mollia, ne adspectus, no habitus, ne incessus auditus, ne blanditiæ, ne adulatio juvenem enervare multum solliciti erant angeli, multum dæmones spe bant. Joseph pro corona certabat, Ægyptia pro igno nia pugnabat : ille quidem pro vita, hæc autem pro n te. Quamam porro erant qua ab Ægyptia dicebant Partim ut minaretur, partim ut blandiretur, dum nis juvenem terreret, et blanditiis deliniret. Ac m tans quidem aichat : Domina tua sum, pecunia r coemptus es : in hos mihi usus venumdatus es : q si contradixeris, vincula et carceres te manebunt, post hae mors inevitabilis : sin autem morem ges ris, honores et stipatorum obsequia, totiusque dor meæ dominatus in manu tua tradetur. At enim ne prehendaris, times? Atqui potes et virum meum domesticos omnes latere : tantum obsequere, tant in actum assentire ; tum tu dominus omnium e His auditis Ægyptiæ dixit Joseph: Servus quidem mulier, numquain fui; nobilibus enim sum parcutit procreatus ; Abraham nimirum et Isaac, quos De colloquio dignatus est, avi mei fuerunt: Jacob aute qui cum angelo luctatus est, meus pater : quapr pter et tecum luctor audacter : cæterum tibi ob fr trum invidiam venditus fui; verumtamen nihil anim meæ nobilitatem servitutis nomen lædet. Nam et inv da sæpe nebula splendidos solis radios tantisper o scurat, sed in perpetuum non obtenebrat; siquide impetu solaris luminis confestim discutitur : pari n tione servitutis quoque nomen nobilitatis mez sple dorem non exstinguet; paulo post enim radiis more mecrum dissipabitur, et per Ægyptum universimez pulchritudo nobilitatis effulgebit. Venditus su tibi, fateor equidem, neque nego; conveniens tibise vitutis obsequium explevi; mendax non fui, nosi non fui; inculpatus, expers doli, sine offendicule sine crimine fui; nulla adversum me insolentie acci

φυλαττομένη συφροσύνη ύποφθαρείσα τοίς άπαλοίς δελεάσμασι πρός ήδονάς σκελισθείη. Τά γάρ πλείστα των άμαρτημάτων έχ των αισθήσεων της ψύχης ημών περι-γίνεται. Έστι γάρ ή ψυχή, χαθάπερ παρθένος έν θαλάμφ τινί, εν μέση τη καρδία ήσυχάζουσα, και ύπο των πέντε αισθήσεων, ωσπερ ύπό τινων θεραπαινίδων, δορυφορου-μένη. Ποίων αισθήσεων; Όράσεως, γεύσεως, οσφρήσεως, άχοῆς, καὶ ἀφῆς 'Εὰν οὖν μηδεμία αἰσθησις ὑποφαρεῖσα πλανηθείη, φυλάττεται ἀχεραία καὶ ἀδλαδής ἡ ψυχή : ἐὰν δὲ συμδή τὴν ὅρασιν ἀχυδέρνητον μείνασαν πρὸς νειστεριχοῦ κάλλους θέαν ἀεμφθήναι, καὶ λάδρον τὸ χύμα της επιθυμίας διά των όφθαλμων είς το βάθος της καρδίας εισδέξασθαι, εύθυς, λαίλαπι ήδονών ριπισθείσα, προς την άμαρτίαν υποδρύχιος φέρεται περί την σωφροσύνην ναυαγήσασα καὶ πάσχει λοιπόν έχεινο, όπερ καὶ ὁ Δαυίδ παθών Ελεγεν. Η 10ον είς τὰ βάθη τῆς θαλάσσης, και καταιτίς κατεπόντισέ με. Όμοίως δέ και ή άκοή ἐάν άναπετασθεῖσα δέξηται τὰ τῆς καλλιφω-νίας θέλγητρα, πρὸς ἐκεῖνα τὴν διάνοιαν τείνασα, δλην ξαυτήν τοις πορνικοίς ἄσμασι συνελκύσασα καταστρέφει. Η δὲ γεῦσις ἀδηφαγία καὶ οίνω πολλῷ ἐμφορηθεῖσα πρὸς μέθην καὶ κοίτας τὴν ψυχήν καταφθείρει. Η δὲ δσφρησις τοῖς περιέργοις μυρίσμασι τῶν νέων ἀποδεθεῖσα, καὶ τὴν ψυχὴν μεθ ἐαυτῆς συναπέδησεν. Οὕτως οῦν:ὡς παρθένος τις ἡ ψυχὴ ὑπὸ ἀφρόνων θεραπαινίδων, τῶν αἰσθήσεων, άλίσκεται πρός την της άκολασίας άμαρτίαν προδιδομένη. Η γάρ άμαρτία πάσας τὰς αἰσθήσεις χαρώσασα, δίκην κλέπτου λαθραίως είς το ταμιείον της καρδίας επεισέρχεται είτα είσελθουσα όλην αυτήν γυμνοί την ενθήκην τῆς σωφροσύνης αποσυλήσασα. Ήσφαλίζετο γουν ή μαχαρία εχείνη το βλέμμα, το σχῆμα, το βῆμα, την αχοήν, την δρασιν, την δσφρησιν, την γεῦ-σιν, την αφήν και ην αληθώς, χατά την σοφίαν την λέγουσαν, Κήπος κεκλεισμένος, πηγή έσφραγισμένη. "Ωσπερ γάρ κήπος, μηδενός αυτόν συλαγωγήσαι δυναμένου, ετύγχανεν ή μακαρία, πηγάζουσα τὰ τῆς σωφροσύνης αρώματα, και ώσπερ πηγή ήν τη πίστει ἐσφραγισμένη, ἐξ ής οὐδεις των ατάκτων το της σωφροσύνης χάλλος άντλησαι ήδύνατο. Ταύτης εν επιθυμία γεγόνασι δύο πρεσδύτεροι τοῦ λαοῦ, οἱ δοχοῦντες χυ-δερνὰν τὸ ποίμνιον, καὶ ἔκαστος αὐτῶν φλογὶ τῆς ἐπι-θυμίας καιόμενος, θάτερος θατέρω τὸ ἔγκρυφον τῆς καρδίας πῦρ φανερῶσαι ἡσχύνετο. Καὶ ἐν μιὰ τῶν ἡμε-ρῶν ἐκάτερος αὐτῶν λάθρα τοῦ ἐταίρου αὐτοῦ ἀπῆει κατασχοπεύσαι την Σουσάνναν και εύρηχότες αλλήλους. και ανετάσαντες ψμολόγησαν αλλήλοις [609] δι' ήν παρησαν αίτιαν τότε χοινωνίαν θέμενοι εν τη της άμαρτίας πράζει, της κακίας εποιούντο έρευναν εκμελή, και παρετήρουν καιρόν, όπως αύτης κατατύχωσι μόνης. Συνέδη ούν εν μιά των ήμερων κατά το είωθος την Σουσάνναν είσελθειν είς τον παράδεισον του άνδρος, λούσασθαι κατά τὸ καῦμα· καὶ ἐξαποστειλάσης αὐτῆς τὰς παιδίσκας έπι το κομίσαι σμήγμα, επιδραμόντες αυτή άφνω οι πρεσδύτεροι ώσπερ λύκοι άμνάδα κατείχου, τῷ οίστρο τής ἀχολασίας σπαράξαι βουλόμενοι και ήν μόνη Σουσάννα ἀνὰ μέσον των δύο λεόντων, και ούδεις δ βοηθών, ου παιδίσκη, ου δούλος, ου συγγενής, ου φίλος, τύ γείτων, εί μη μόνος ούρανόθεν προσείχε θεός ό χω-λύειν μεν δυνάμενος, συγχωρών δε γίνεσθαι την πάλην Κνα χρυπτομένας γνώμας ἐλέγξη, καὶ τῆς μὲν Σουσάννης την σωφροσύνην, των δε πρεσθυτέρων την ακολασίαν δημοσιεύση, όμου δε ταϊς γυναιξι παιδευτήριον μέγιστον την Σουσάννης ενάρετον άθλησιν επιδείξη. Μεγάλη ήν τό σχάμμα ήνέψχτο εν παραδείσω, όπου ό δφις την Εύαν ἡπάτησεν. Ώς ούν ξτοιμος γέγονεν ἡ πάλη, ἡνοί-χθησαν οι ούρανοι, ἡ σάλπιγξ ἐδόα, ὁ ἀγών ξτοιμος, ὁ ἄγωνοθέτης ούρανόθεν προσείχε τῆ πάλη, καὶ ὁ δῆμος των ἀγγέλων ἐπικεκυφως ἐθεώρει · ὁ ὅφις ἐν τοῖς παραγόμοις, ή δὲ πίστις ἐν τῆ σώφρονι. Πολλή ἡν φροντίς ἀμφοτέροις περὶ τῆς νίκης τοῖς μὲν πρεσδυτέροις τὸ ἡ ὑπὸ γυναικὸς ἡττηθῆναι, τῆ δὲ Σουσάννη τὸ μὴ ἀπολέσει την σωφροσύνην έχεινοις τὰ όψωνια της νίκης οι δαίμονες ήτοίμαζον, τη δε Σουσάννη τὰ Επαθλα της σωφροσύνης ήτοίμαζον άγγελοι. Κατέχουσι την Σουσάν-

ναν οι παράνομοι · και πρώτον μεν διά λόγων επάλαιον αύτη · τι λέγοντες; Πρεσδύτεροι έσμεν του λαού, ημίν νόμος πεπίστευται, του λύειν και δεσμείν έξουσίαν είλη-φαμεν. Οὐδείς έστιν ένθάδε κατάσκοπος · Γενού μεθ' ημών εν επιθυμία σου γάρ εσμεν. Εάν δε μη βουληθής, καταμαρτυρήσομέν σου, ετι ήν μετά σου **νεα**rίσχος, και διά τούτο απέστειλας τα κοράσια από σοῦ. Και ὅρα πόσα ἡν τὰ συνέχοντα την Σουσάνναν συχοφαντία άχολασίας, φόδος θανάτου, χατάγνωσις έπλ τοσούτου λαού, μίσος άνδρος, μίσος συγγενών, πένθος οίχετων, και άπαξαπλώς παντός του οίχου κατάκλυσις. 'Αλλ' ούδὲν τούτων τὸν λογισμὸν νικῆσαι ίσχυσε τῆς σώφρονος · ή γάρ έλπις της καρδίας αὐτης ήν εις θεόν. Στενάζουσα γουν έλεγε · Στενά μοι πάντοθεν · έάν τε γὰρ πράξω, θάνατός μοί ἐστιν ἐάν τε μὴ πράξω, οὐχ έκρουξομαι τὰς χείρας ύμων. Αίρετον μοί έστι μη πράξασαν έμπεσείν είς τὰς χείρας ὑμων, ἡ άμαρ-τεῖν ἐνώπιον Κυρίου. Οἰμοι, οῦς ἐδόχουν είναι ποιμένας, λύχους όρῶ · οῦς ἐδόχουν εἶναι τῶν χειμαζομ**ένων** λιμένας, ούτοι ναυάγιον γεγόνασιν. Ού μιανείτέ μου την αώρροσύνην του καταισχύνω μου τους γονείς τουκ άτιλύω μου την προς αύτον συζυγίαν έχ της προς ύμας άτάκτου όμιλίας αίρουμαι θάνατον άνομον ήπερ θάλαμον άτακτον. Έμολ δὲ καλ πάρεστιν ὁ ἀνήρ, οὐ τή τοῦ σώ-ματος παρουσία, ἀλλὰ τή της ψυχης διαθέσει, καλ τοὺς τῶν γονέων μου χαρακτήρας μεθ ἐαυτής περιφέρω. Φοδήθητε τον ορώντα Θεόν αισχύνθητε τους παρόντας άγγελούς · νοήσατε ο έστε · γνώτε ον άναγινώσκετε νόαργελούς νουστα: Ούκ έπιθυμήση την τυναίκει του πλησίον σου. Ταυτα είρηκυία άνεδόησε, μάρτυρας τῆς άταξίας αύτῶν συγκαλούσα: ἀνεδόησαν δὲ καὶ οἰ δύο πρεσδύτεροι · εἰσέδραμον οἱ τῆς Σουσάννης δοῦλοι, καὶ παιδίσκαι· όρωσι μετ' αυτής τους δύο πρεσδυτέρους. 'Ηνίκα δε είπον οι πρεσδύτεροι τους λόγους κατά Σουσάντης, κατησχύνθησαν οι δούλοι σφόδρα, ότι ουκ έρρηθη λόγος τοιούτος [610] περί Σουσάντης ποτέ. Έγένετο δὲ τη ἐπαύριον συνέδριον μέγιστον. Ετι • ποτέ. Έγένετο δὲ τἢ ἐπαύριον συνέδριον μέγιστον ετι γὰρ ἡ κρίσιμος πάλη, ἡ περὶ στεφάνου νίκη. Συνήχθη πας ὁ λαὸς ἀνδρῶν, γυνακῶν, νηπίων · πάλιν συνηθοισθη τὸ θέατρον οἱ κάτω ἄνθρωποι οὐκ ἢδεισαν τὶ ἐθεώρουν · οἱ δὲ ἐν οὐρανῷ ἄγγελοι ἐπεγίνωσκον τὸ πρᾶγμα. Ἡλθον οἱ πρεσδύτεροι γέμοντες τῆς ἀνομίας · καλουσι τὴν Σουσάνναν, ὡς μὲν ἐκείνοι ἐνόμιζον, πρὸς αἰσχύνην καὶ θάνατον · ὡς δὲ τῷ δικαίψ κριτἢ προώριστο, πρὸς ζωὴν καὶ δόξαν αἰώνιον. Καὶ φασι πρὸς τὸν λαόν · Αποστείλατε πρὸς Σουσάνταν θυγατέρα Κειλαίου · οἱ δὲ ἀπέστειλατ. Ἡλθεν αὐτὴ, καὶ οἱ γονεῖς αὐτῆς, καὶ ὁ ἀνὴρ μὐτῆς, καὶ τὰ τέκνα αὐτῆς. Καὶ αὐτῆς, και ό ότηρ αὐτῆς, και τὰ τέκτα αὐτῆς. Καὶ ἡλθεν ἡ Σουσάννα ὡς θανείν ὀφείλουσα διὰ σωφροσύνην, ημετά πολλης εύλαθείας στενάζουσα, θλιδομένη, ούχ ότι πελλεν άποθνήσκειν, άλλ' ότι δνομα κακόν κατελίμπανε τοῖς γονεῦσιν, ὅτι ἡμελλεν όνειδισμόν τῷ γένει κατα-λιπεῖν οὐδένα γὰρείχε μάρτυρα τοῦ γεγονότος πράγμα-τος ἐν τῷ παραδείσῳ. Πολλοὶ ἡσαν οἱ δακρύοντες ὑπὲρ αύτης, οἱ φίλοι, οἱ συγγενείς, οἱ γονείς, οἱ γείτονες · ὁ ἀνηρ ἐπένθει, ὁ οἶχος αὐτῆς ἐθρήνει · κάκείνη αὐτὴ κατωδύνος, σχυθρωπή, δακρύουσα, θλιδομένη, εν πολλή ταπεινότητι καρδίας Ισταται εν τῷ μέσῳ. Πάνδημος ήν ή θέα, Θεοῦ, ἀγγέλων, ἀνθρώπων. Ανίστανται οι δύο πρεσδύτεροι, οἱ εν σχήματι ποιμένων λύκοι ἐπιτιθέασιν αυτή τὰς χείρας, καὶ ἐν αυτοῖς ὁ συκοφάντης δφις ἐλάλει. Τί ἐλάλει; Περιπατούντων ἡμῶν χθὲς ἐν τῷ παραδείσω μόνων, εἰσῆλθεν αῦτη, καὶ ἀπέλυσε τὰς παιδίσκας αὐτῆς, καὶ ή lus πρὸς αὐτὴr ὁ rearloxoς, ος ητ κεκρυμμέτος, και άτέπεσε μετ' αὐτης. 'Ημείς δε όττες ετ τη γωτία του παραδείσου, και ίδόττες την droular γινομένην, εδράμομεν έπ' αὐτούς κάκείνου μεν εγκρατείς ούκ ήδυνήθημεν γενέσθαι, διά τὸ lσχύειν αὐτὸν ὑπέρ ἡμᾶς, καὶ ἀνοίξαντα τὰς θύρας ἐκπεπηδηκέναι ταὐτης δὲ ἐπιλαβόμενοι ἡρωτῶμεν, τίς ἡν ὁ rearlσκος, καὶ οὐκ ἡθέλησεν ἀπαγγείλαι ἡμῖν. Ταὐτα μαρτυροῦμεν. Καὶ ἐπίστευσεν αυτοίς ή συναγωγή, ως πρεσδυτέροις του λαού και κριταίς: καί κατέκριναν αυτήν αποθανείν. Καὶ ἀπήγετο ή Σουσάννα πρός θάνατον, καὶ οὐδεὶς ἡν δ ἐκδικητής τῆς ἀληθείας, καὶ μάρτυς, εἰ μἡ μόνος δ Θεός · καὶ συνεχώρει γενέσθαι τὸ γινόμενον, ἴν ἀμφοτέρων τελεία δειχθή ἡ πράξις, τῶν μὲν παρακόμων τ

539 SPURIA.

τιον καινόν μαργαρίτας άρχαίους βαστάζειν. Νεαράν όρφς μου την χλόην, άλλά πολιόν περιδλέπου το ήθος νεωτέραν μου την δύιν η φύσις παρέσχετο πολιάν δέ μου την καρδίαν ό νόμος είργάσατο. Μή άπατω, γύναι, ού νικήσεις μου την άρετην ού νικήσεις Ίωσηρ τον τοῦ Ἰαχὼδ υίον, Ἰαχὼδ έχείνου τοῦ ἔτι ἐν χοιλία ὅντος καί πτερνίσαντος, και μετά ταῦτα μετά άγγέλου Ισχύσαντος παλαϊσαι ' μή άπατῶ, τὰ αὐτὰ τῷ πατρί μου πα-λαίω. 'Αλλά καὶ ἐπαγγελίαις θωπεύειν με νομίζεις. Τί τοιούτον, είπε μοι, δύνασαί μοι επαγγείλασθαι, οδόν έστιν ή σωφροσύνη; Ποία βασιλεία Ισόρροπος αυτή έστι, ποίος θησαυρός ισοστάσιος αύτη έστιν; άγνοείς, ότι ή σωφροσύνη ουράνιον έστι κτήμα, άγγελικον πράγμα, θεού γάρισμα; "Εχε σου τὰς ἐπαγγελίας αὶ σαὶ τιμαὶ ἀτι-μίας είσὶ πρόξενοι αἱ σαὶ τιμαὶ, ὰς ἐπαγγέλλη, αἰσχύμιας είσι προζενοι αι σαι τίμαι, ας επαγγελή, αισχυ-νης είσιν άπαρχαι ο σός χρυσός γης έστι γέννημα, και Ιοῦ δαπάνη ο όξιμος δὲ χρυσός Θεου έστι γέννημα, άζδιον βλάστημα. 'Αλλά λανθάνειν οίει το πράγμα. 'Αγνοείς του Θεοῦ ἀχοίμητον όφθαλμον, τον πάντα τὰ ἐν τῷ εκότει γινόμενα έφοριώντα πράγματα; πόσους δε οίει νῦν ἐνθάδε ἐστάναι ἀγγέλους; ὑπὸ πόποις δὲ μάρτυσι γίνεσθαι τὰ πραττόμενα; Ἐννόησον, γύναι, τὸν ἀνδρα σου, τοὺς ἀδελφούς σου, τοὺς φίλους, τοὺς γείτονας, τοὺς συγγενείς, τοὺς ἐπὶ τῆ σεμνότητί σου καυχιομένους. **ἐννόησον τοὺς παρόντας ἀγγέλους, καὶ ἢ αὐτοὺς αἰσχύν**θητι, ή τους ἀπόντας ἀνθρώπους αιδέσθητι. Ποίοις δὲ διμμασιν ἐπὶ τὸν ἄνδρα σου δψει, ῷ ἐπιδουλεῦσαι προ-είλω; ποίας δὲ ἀγχάλας ἀπλώσεις αὐτῷ, ὄν θανατώσαι \$θέλησας; ποίοις ρήμασιν αύτον κολακεύσεις, οδ την εύνην, τὸ ὄσον ἐπὶ σοὶ, ἐμίανας; Μνήσθητι, ὅσα αὐτῷ ὑπέσχου - πῶς τῆς σωφροσύνης τὴν πίστιν φυλάττειν αὐτῷ, εώς πλείον έαυτης έχεινον μεθ΄ δρχων άγαπαν διεδε-δαιού. Μίμησαι, γύναι, την τρυγόνα έχεινη γάρ ένλ Δυδρὶ μιγείσα, έτέρι οὐχ έτι μίγνυται κάν συμδή τὸν ταύτης άρρενα ὑπὸ ίξευτοῦ ὑηραθηναι, ἡ ὑπὸ ἀκτοῦ ἀναλωθηναι, ἐτέρι ἄρρενι οὐχ ἐπιμίγνυται, ἀλλὶ μένει εχδεχριμένη ἀεὶ τὸν ποθούμενον, καὶ τἢ ἐκείνου μνήμη ἐναποθνήσκει. Παιδευσάτω σε, γύναι, ἢ ὁ τοῦ Θεοῦ φόδος, ἢ ὁ τῶν Ἐδραίων νόμος, ἢ ἡ τῶν ἀρχαίων σεμνή πολιτεία. Ταῦτα εἰρηκώς ὁ Ἰωσήφ, καὶ ἰοῶν αὐτὴν ἔτι άνα:δῶς κατέχουσαν αὐτοῦ τῶν ἱματίων, καὶ καιομένην πλείον πρός τον οίστρον (οί γάρ ξρωτες τότε πλείον πρός κὸ ποθούμενον εξάπτονται, όταν αύτοῦ εφικέσθαι μή δυνηθώσιν), ώσπερ γενναίος άθλητης, άποδυσάμενος τά ξμάτια, και δλην αυτήν συν τοις ίματίοις είς το χαμαί κενώσας, γυμνός του μύσους έκ του σκάμματος έξήλα-

το, τῆς σωφροσύνης τὴν νίχην βαστάζων. Καὶ ἡ μὲν γυπτία κατείχε τὰ φύλλα [607] τῆς ἀταξίας, ὁ δὲ Ἰω τὸν καρπὸν τῆς δικαιοσύνης ἐδάσταζε. Χαρὰ ἡν ἐν τον καρπον της οικαισσύνης εσασταζε. Λαρα ην ει ούρανω έπι τη νίκη του Ίωσήφ · έχαιρον άγγελοι, έκλ δαίμονες, έστεφανουτο Ίωσήφ, ήσχυνετο ή λίγυπ ήψατο αὐτῆς ἡ νίκη · τρέπεται πρὸς συκοφαντίαν. διαδάλλει τὸν Ίωσήφ πρὸς τὸν ἄνδρα τὸν Ιδιον, αἶ αὐτῷ ἐπιφημίσασα, Τί, λέγουσα, εἰσήγαγες ὥδε π Ἐδραῖον ἐμπαίζειν ἡμῖν; 'Αγανακτεῖ ὁ ἀνὴρ, καὶ δάλλει αὐτὸν εἰς φυλακήν. 'Αναγκαῖος γὰρ ἡν ὁ λὐ τοῖς ἐν σκότει, ὁ σιτοδότης ποὸς τοὺς πεινώντας, ὁ λ τοίς εν σχότει, ό σιτοδότης πρός τους πεινώντας, όλ πρός τους χειμαζομένους, ὁ Ιατρός πρός τους άσθει τας. Έμβάλλονται καὶ δύο εὐνοῦχοι του Φαραω εἰς γακήν, όδωαιν ενημεία, ορθείς μλ ο απλκυίλων, αν ρουσι τῷ Ἰωτήφ · σαφηνίζει τὸ ἐγκεκαλυμμένον. δάλλονται οἱ εὐνοῦχοι τῆς φυλακῆς · ἀποδαίνει α καθ' ὰ συνέκρινεν ὁ Ἰωσήφ · Ορὰ ὁ βασιλεὺς Φαραί ὑπνιον · οὐδεὶς ἡν ὁ σαφηνίζων · ἀναγγέλλει ὁ εὐκ περὶ τοῦ Ἰωτήφ · ἐκδάλλεται ἐκ τῆς φυλακῆς διὰ τ ὑπνιον Καὶ ὄρα μοι μυστήριον Δι' ἐνύπνιον ἐπριδι' ἐνύπνιον ἡλευθερώθη. Τὶ γάρ; Συγκρίνει τοῦ Φ: τὸ ἐνύπνιον, ὀρὰ αὐτοῦ ἀγχίνοιαν ὁ βασιλεὺς, καὶ ἱ θέρωσεν αὐτὸν βασιλεύειν, πάσαν ἐξουσίαν αὐτῷ Αἰγύπτου ἐμπιστεύσας. Λαδών τὴν ἐξουσίαν ὁ Ἰω ἐν τῷ καιρῷ τοῦ λιμοῦ πάντας εὐεργέτει, ἀποδήὶ ἐνδήμους, φίλους, ἐγθροὺς, ξένους · ἔργεται ὁ πατή ρουσι τῷ Ἰωσήφ σαφηνίζει τὸ ἐγχεκαλυμμένον. ενδήμους, φίλους, έχθρους, ξένους · Εργεται ο πατή του είς Αίγυπτον · προσχυνεί αυτώ και ή μήτηρ ευ πατρί. Εί γάρ και κατά την όδον ετελεύτησεν έρχοι ενδεκα, προσκυνούσιν αύτψ καὶ ἐπληρώθη τὸ όρα ἀλλ' ούν γε ἐν τῷ ἀνδρὶ προσκύνησεν άλληρώθη τὸ όρα ξνόεκα, προσκυνουσιν αυτώ · και εππηρωση το ορα είδεν 'Ιωσήφ · "Ωμην γάρ, φησίν, δει δ ήλιος, κα λήνη, και δνόεκα ἀστέρες προσεκύνουν μοι. Δ ξνόεκα; Έπει δ 'Ιουδας ἀπήγξατο · σύμξολον γάρ πραθεί; 'Ιωσήφ τοῦ πραθέντος ὑπὸ 'Ιουδα Χρι 'Όρλς πῶς διά σωφροσύνην ἐδικαιώθη, διά σωφρος ἐν οὐρανοῖς βασιλεύει; Ταῦτα δὲ ἡμίν είρηται, [ν: ύμεζε την αυτην πολιτείαν ζηλώσαντες, την αυτην ί παρά Θεού χομίσησθε. Άλλ' έδει ήμας και περί π; καρίας Σουσάννης είπειν, μάλιστα επαγγειλαμέν άλλ επειδή βέλτιον έστι μάλλον διψωντας άναχωρ και μή τους κορεσθέντας και α εδέξαντο εκπτύσι άλλη τηρήσαντες ήμερα την διήγησιν, Θεού βουλ γύν επί τον χρατήρα της μυσταγωγίας έχδράμωμε Κριστῷ Ἰησου τῷ Κυρίῳ ήμῶν, ῷ ἡ δόξα και το κε είς τους αίωνας των αίωνων. 'Αμήν.

Είς την Σουσάνναν.

"Ηχομεν ύμιν εὐγνώμονες ὀφειλέται τοῦ λόγου, οὐχ δσον ὀφείλομεν πληροῦντες, ἀλλ' ὅσον ἔχομεν ἀποδιδόντες. Ἡ μὲν γὲρ προθυμία δαψιλής και πλείω τοῦ ὀφειλομένου ἤπλωται διδόναι ἡ δὲ τοῦ λόγου πενία ἐστένωται δι' ὁ δλίγα ὑμιν ἀντὶ πολλῶν παρακαλοῦντες διδόαμεν. Εἰ δὲ τις ὑμῶν βουληθείη τὰ όλιγοτὰ τῶν λόγων ἡμῶν τῆ προθυμία τῆς καρδίας συμπαρεκτεῖναι, οὐδὲν ἐλλείπον μέρος τῶν λόγων ἀναπληρούσης. Καὶ γὰρ ὁ Βελς ὅταν πένητος ίδη βραχείας προσφοράς καὶ πλουσίου βαψιλεῖς, οίδεν ἐξ ἱσου δέχεσθαι τὰς τιμάς πολλάκις δὲ μειζόνως τὰς τοῦ πένητος ὑποδέχεται οὐ γὰρ τῷ δγκῳ τῶν χρημάτων, ἀλλὰ τῆ προθυμία τῆς καρδίας ἐμδλέπει. (608) 'Απόδειξις δὲ τῶν λεγομένων ἡ περὶ τὴν πενιχρά χήραν τὴν τὰ δύο λεπτὰ εἰς τὸ γαζοφυλάκιον βαλοῦσαν ὑπερεταλάντευσε γὰρ παρά Κυρίψ ἡ ταύτης βραχεία προσφορὰ τῶν τὸν χρυσὸν βεδληκότων πλουσίων ἐπειδὴ οὐ χρημάτων χρήξει ὁ Θεὸς, ἀλλ' εἰλικρινοῦς καὶ εὐπροαιρέτου καρδίας. Φέρε τοίνυν καὶ ἡμεῖς ἀπλώσαντες ἡμῶν ἐν εἰλικρινεία τὰς καρδίας, οῖον παρὰ Θεοῦ κεκτήμεθα λόγον, ὥσπερ ἔν τισι γαζοφυλακίοις Θεοῦ ἑμψυ-

satio delata est : et nunc consulis ut nefarium facinus admittam, ac furtim mihi quasi serpens insusurras, inescare me posse existimans, ac letalihus minis ad expetitum tibi intemperantiæ actum inflectere? Ne fallaris, mulier, ne adolescentiam meam attendas : potest et novus uter vinum votus ferre, novaque crumena uniones antiquos gestare. Juvenilem meam vi-des ætatis viriditatem, at canos circumspice mores meos: juniorem vultum natura præbuit, at canum cor meum lex reddidit. Ne fallaris, mulier, virtutem mean non vinces: Joseph filium Jacob non vinces, illius Jacob, qui adhuc in ventre cum esset supplantavit, ac deinde cum angelo potuit colluctari: ne fallaris, non minus valide quam pater luctor. At enim promissis etiam demulceri posse me putas : quid, queso, tantum potes polliceri, quanta res est pudicitia? Quod regnum æqualis est illi dignitatis? quis thesaurus paris est pretii? an nescis caelestem esse possessionem pudicitiam, rem angelicam, Dei donum? Tibi habe tuos honores: tibi habe tua promissa; honores tui pariunt ignominiam : honores tui, quos promittis, opprobrii sunt primitize : tuum aurum terræ fetus est, et rubiginis esca : meum vero aurum Dei fetus est, germen æternum. Sed arhitraris facinus latere posse. An insomnem Dei oculum ignoras, qui cuncta quæ in tenebris patrantur facta contue-tur ? quam multos autem hic adstare nunc angelos censes? quam multis testibus consciis sieri, quæ geruntur? Obversetur animo tuo maritus tuus, tui, amici, vicini, cognati, qui pudicitia tua gloriantur: obversentur præsentes angeli, et vel ipsos erubesce, vel absentes homines reverere. Quibus autem oculis virum tuum intuebere, cui parare insidias statuisti? quas illi ulnas expandes, quem interficere voluisti? quibus ei verbis blandieris, cujus torum, quantum in te fuit, polluisti? Recordare quam multa sis illi pollieita, quomodo te castitatis sidem illi servaturam, quomodo te illum plus quam te ipsam dilecturam interosito jurejurando confirmaris. Imitare turturem, muher : illa enim uni viro commixta, non amplius alteri commiscetur: quod si acciderit hujus marem a venatore intercipi, vel ab aquila devorari, nequaquam alteri mari commiscetur, sed perseverat dilectum suum exspectans, ac recordationi ejus immoritur. Erudiat te, o mulier, vel Dei timor, vel lex Hebræorum, vel easta veterum conversatio. Hæc com dixisset Joseph, et illam videret adhuc ipsius vestes impudenter te-nentem, majorisque libidinis facibus inflammatam ( tum enim acrius cupiditates exardescunt, et in rem cupitam feruntur, cum cam non potuerint obtinere),

tamquam athleta generosus, vestes exuens, illamque cum vestibus totam abjiciens in terram, a scelere nudus a scammate castitatis victoriam reportans exsiliit. Atque Ægyptia quidem petulantiæ folia tenebat, Joseph autem justitiæ fructum gestabat. In cælo gaudium erat ob victoriam Joseph : gaudebant angeli, lugebant dæmones, coronobatur Joseph, pudefiebat Ægyptia : urebat illam victoria : ad calumniandum se convertit, et apud maritum suum Joseph accusat, turpitudinem illi improperaus. Quid tandem, inquiens, introduxisti hunc puerum Hebræum, ut illuderet nobis? Excandescit maritus, et in carcerem eum conjicit. Quippe necessaria fuit iis, qui in tenebris versabantur, lucerna, ad esurientes frumenti largitor, portus ad eos qui tempestate jactabantur, medicus ad ægros venit. Conjiciuntur et eunuchi duo Pharaonis in carcerem : vident somnia : nullus erat qui conjectaret : referent Josepho : declarat quod occulium erat : eunuchi e carcere educuntur : quemadmodum Joseph conjecturat, illis evenit. Somnium videt rex Pharao : nullus erat quid declararet : renuntiat eunu-chus de Joseph : educitur de carcere propter somnium. Ac vide, quæso, mysterium. Propter somnium venditus est, propter somnium est libertate donatus. Itaque interpretatur somnium Pharaonis; sagacitatem illius rex videt, et libertate donato potestatem illi in totam Ægyptum dominandi committit. Hac accepta potestate Joseph famis in tempore bene de omnibus merebatur, de inquilinis, de indigenis, de amicis, de inimicis, de peregrinis : venit ejus pater in Ægyptum, adorat eum et cum patre mater. Licet enim in itinere mortem obierit, cum veniret, at in viro tamen adora vit : vir enim et uxor una sunt caro. Veniunt et undecim ejus fratres, ipsum adorant; et visio est impleta, quam Joseph viderat : Putabam enim, inquit, solem et lunam et undecim stellas adorare me (Gen. 37. 9). Cur tandem undecim? Quoniam Judas suspensus fuit: siquidem figura venditus Joseph venditi a Juda Christi suit. Vides ut propter castitatem justificatus sit, propter castitatem in calls regnet? Hac autem a nobis dicta sunt, ut vos eamdem conversationem imitantes, camdem a Deo gloriam reportetis. At enim opertebat, ut de beata ctiam Susanna verba faceremus, præsertim cum id essemus polliciti : verum queniam satius est ut sitientes discedant auditores, quam ut exsatiati quæ acceperunt etiam despuant, narrationem in alium diem reservantes, Deo bene volente, nunc ad sacrorum mysteriorum craterem accurramus, in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria et potestas in sæcula sæculorum. Amen.

#### DE SUSANNA SERMO.

### -**3∭⊝**|∭€-

Adveninus vobis spontanei debitores sermonis, non ut quantum debemus impleamus, sed ut quantum in nostra situm est potestate, reddamus. Nam munifica quidem est animi promptitudo, ac plura quam debeantur parata est dare, sed penuria sermonis in angustias est redacta : quocirca pauca pro mul-tis cohortantes largimur. Sin autem voluerit quis vestrum exiguum sermonem nostrum ex animi nostri promptitudine ac studio metiri, nihil penitus eorum quæ debentur omittemus: quandoquidem animi stadium defectum omnem nostræ orationis supplebit. Nam et Deus cum exiguas pauperis oblationes, et divitis viderit copiosas, honores ex æquo solet susci-pere, ac sæpenumero etiam dona pauperis propensius admittit : quippe qui non pecuniarum vim, sed promptitudinem cordis ac studium respicit. Fidem autem iis que dixinus adstruit, quod de paupere vidus memoratur, que minuta duo in gazophylacium misit: nam hujus oblatio perexigua, illi divitum, qui aurum miserant, præponderavit: quoniam pecuniis non indiget Deus, sed sincero et spontaneo cordis affectu. Age ergo, nos quoque in sinceritate corda nostra reserantes, qualis a Deo nobis obtigit, sermonem tamquam in animata quædam gazophylacia mittentes, debitum vobis sermonis exsolvamus. Memini enim pridie me vobis beatæ Susannæ castitatis certamen ad multorum utilitatem prædicaturum esse pollicitum; quo tempore Jo eph quoque cum Ægy-ptia decertabat, et vobis omnibus castitatis luctas exbibebat. In hoc igitur publico ac celebri theatro etiam Susanna decertet, ubi et Dens, et angeli, et viri, et mulieres spectant : decertet et doceat, quo pacto juvenculas ad mortem usque pro castitate oporteat de-certare. Hæc itaque beata Susanna cum genere nobilis esset, et a teneris unguiculis in conclavi domi recondita, cumque eleganti forma esset, et castis moribus prædita, juvenili florens ætate, legitimis matrimonii vinculis copulata est. Et vero cum illæsum nuptiarum sacramentum marito suo conservaret, non oculos incompositos ad novam peregrinamque formain spectandam circumferebat : non patentibus auribus concinnos meretriciorum cantuum sonos excipiebat : non ad odoratum sinebat novorum vestimentorum suffitus obrepere: nec ullum alium sensum temere ferri permittebat, ne pudicitia, quæ in ejus corde conservabatur, fallacibus illecebris labefactata in voluptates devolveretur. Siquidem pleraque peccata sensuum opera nostram animam vincunt. Est enim anima, tamquam virgo in thalamo quodam, in medio corde conquiescens, et a sensibus quinque velut ab ancillis quibusdam stipata. Quibus tandem sensibus? Visu nimirum, gustu, odoratu, auditu et tactu. Si nullus igitur sensus labefactatus seducatur, anima integra et illæsa conservatur : sin autem contigerit adspectum absque regimine derelictum ad juvenilem formam spectandam vagari, ac vehementes libidinis fluctus per oculos in intimis partibus cordis exceperit, confestim turbine voluptatum raptata in peccati vortices delata submergitur, et pudicitise facto naufragio patitur id, quod et David passus dicebat: Veni in altitudinem maris, et tem-pestas demersit me (Psal. 68. 3). Pari ratione si auditus adapertus illecebras elegantis vocis admiserit, ubi ad eas mentem intenderit, totam scipsam mere-triciis cantibus delinitam pervertit. Gustus autem voracitate vinoque multo saturatus ad compotationes et stupra corruptam animam trahit. Olfuctus demum exquisitis juvenum unquentis illectus et devinctus animam etiam secum solet irretire. Sic igitur anima tainquam virgo quiedam ab insipientibus ancillis, a sensibus intercipitur, atque intemperantiæ peccato proditur. Peccatum enim sensibus omnibus consopitis furis in morem clain conclave cordis ingreditur; tum ingressum totam pudicitiæ arcam deprædatur, et exhaurit. Itaque beata illa custodiebat oculos, habitum, incessum, auditum, visum, olfactum, gustum et tactum, eratque vere secundum sapientiæ dictum, Hortus conclusus, sons signatus (Cantic. 4. 12). Quasi hortus enim crat beata, quem nemo poterat deprædari, pudicitiæ suaves effundens odores; quasi fons erat fide signatus, ex quo nemo petulans pudicitiæ pulchritudinem poterat haurire. Hujus in concupiscentiam exarscrant duo populi seniores, qui po-pulum regere videbantur, et eorum quisque libidinis ardens flamma alter alteri occultum cordis ignem erubescebat aperire. Ac die quodam corum uterque clam socio suo Susannami observatum abibat: cumque se invicem offendissent, ac sciscitati essent, confessi sunt mutuo causam, ob quam aderant: tum inita societate ad peccatum patrandum, commoditatem sceleris indagabant, ac tempus observabant, quo solam possent offendere. Accidit autem die quodam, ut Susanna de more in pomarium ingrederetur mariti, ut lavaretur, cum æstus esset : et cum ancillas emisi-set illa, ut snicgma deferrent, ad eam repente seniores accurrentes tamquam lupi agnam tenuerunt, œstro libidinis dilaniare cupientes : eratque sola Susanna duorum leonum in medio, nec ullus aderat qui succurreret, non ancilla, non servus, non propinquus, non amicus, non vicinus, nisi solus qui de cælis attendebat Deus, qui prohibere quidem poterat, sed fieri luctam sinebat, ut occultos animorum sensus patefaceret, et tum Susannæ castitatem, tum seniorum impudicitiam divulgaret, simulque ut mulieribus maximam scholam Susannie susceptum pro virtute certamen exhiberet. Magna erat pugna, certamen vehemens Susannæ in-gruebat, ac majns illo Josephi. Nam ille quidem, vir cum esset, cum muliere una pugnabat : hac vero mulier cum esset, cum duobus viris luctabatur. Maximum erat spectaculum ac jucundum, mulier cum viris duobus decertabat: atque hoc mirum videbitur, cum audieritis, ubi esset scamma reseratum : in pomario, ubi Evam serpens seduxerat. Ut igitur parata fuit lucta, aperti sunt cæli, sonabat tuba, paratum erat certa-men, agonotheta de cælo luctam attendebat, et angeforum turba prona spectabat : in iniquis serpens, in pudica fides vigebat. Multum utrique de victoria sol-liciti erant; seniores quidem ne a muliere vincerentur, Susanna ne pudicitiam perderet : illis victoriæ

stipendium dæmones præparabant, Susannæ angeli castitatis præmia præparabant. Corripiunt Susannam nefarii: ac primum quidem cum ea verbis luctabantur: quibus tandem verbis usi? Seniores populi sumus, credite sunt nobis leges, solvendi ac ligandi accepi-mus potestatem. Nullus hic adest spectator: Commiscere nobiscum; tui enim ardemus cupiditate. Quod si nolueris, dicemus contra le testimonium, quod suerit tecum juvenis, et ob hanc causan emiseris puellas a te (Dan. 13. 20. 21). Ac vide quam multa e-sent qua Susannam obsidebant : intemperantia calumnia, metus mortis, coram tanto populo condemnatio, mariti et cognatorum odium, luctus famulorum, et in universum totius domus eversio. At nihil horum pudicæ feminæ propositum potuit superare : quippe cujus spes cordis in Deo erat collocata. Ingemiscens igitur dice-bat : Angustiæ mihi sunt undique : sive enim hoc egero, mors mihi est: si autem non egero, nequaquam effugiam manus vestras. Melius mihi est absque opere incidere in manus vestras, quam peccare in conspectu Domini (Ibid. v. 22. 23). Hei mihi! quos pastores arbitrabar, lupos video: quos arbitrabar corum qui tempestate jactantur esse portus, hi naufragium excitarunt. Non inquinabitis pudicitiam meam : parentes meos probro non alficiam : generi meo labem infamiæ non aspergam : marito meo dolorem non inuram : copulam cum illo meam inhonesto congressu non dirimam: mortem potius injustam quam thalamum eligam inhonestum. Mihi vero maritus etiam adest, non præsentia corporis, sed animi affectu, parentumque imaginem ipsa merum circumfero. Timete Deum qui hac videt : præsentes angelos reveremini; cogitate quid sitis; cognoscite legem quam legitis, cujus hæc verba sunt, Non concupisces uxorem proximi tui (Deut. 5. 21). Ilæc cum dixisset, exclamavit, ut illorum petulantia testes advocaret : exclamaverunt autem et duo seniores; accurrerunt Susannæ servi et ancillæ; duos cum ea seniores cernunt. Cum autem verba illa seniores in Susannam protulissent, erubuerunt servi vehementer, quia numquam dictus suerat sermo hujusmodi de Susanus (Dan. 13. 27). Convocatum est autem postero die concilium maximum: adhuc enim erat sub judice lucta, et ad coronam obtinendam victoria. Convenit populus omnis virorum, mulierum, infantium; rursus congregatum est theatrum; qui inferius erant homines, quid cernerent nesciebant: angeli vero in calis rem noverant. Venerunt sceleribus cooperti seniores: vocant Susannam, ut illi quidem arbitraban. tur, ad ignominiam et mortem : ut autem justus Judex prædestinarat, ad vitam et gloriam immortalem. Tum populo inquiunt: Mittite ad Susannam filiam Chelciæ; illi vero miserunt. Venit ipsa, et parentes ejus, et maritus ejus, et filii ejus (Ibid. v. 29.30). Et venit Susanna, ut mortem castitatis causa obitura, multa cum verecundia gemens, et afflicta, non quod obitura mortem esset, verum quod parentibus famam sinistram relinqueret, quod infamise notani generi suo essei inustura: nullum enim rei in pomario gestæ testem habebat. Multi erant qui ejus causa lacrymabantur, anici, cognati, parentes, vicini : maritus lugebat, domus cjus lamentabatur: tum illa ipsa mærens, tristis, collacrymans, et afflicta in multa cordis humilitate in medio sistitur. Publicum erat spectaculum, Dei, angelorum, hominum. Exsurgunt duo seniores, in habite pastorum lupi : manus illi suas imponunt, et in illis calumniator serpens loquebatur. Quid loquebatur? Cum deambularemus in pomario soli, ingressa est hæs. et dimisit filias suas, venitque ad eam adolescens, que erat absconditus, et concubuit cum ea. Porro nos cum essemus in angulo pomarii, et videremus iniquilatem quæ fiebal, cucurrimus ad eos: et illum quidem no quivinus comprehendere, quia viribus nos vincebal, et apertis ostiis exsilivit; hanc autem cum apprehendissemus, interrogarimus quisnam esset adolescens, et noluit indicare nobis. Ilæc testificamur. Et credidit eis multitudo quasi senioribus populi, et judicibus : et condemnaverunt eam ad mortem (Ibid. v. 36-41). Et ab.

καὶ ή τοῦ θεοῦ μακροθυμία, φέρρυσα μὲν ἀνεξικάκως τοὺς ἀπεθοῦντας, συγχωροῦσα δὲ πάντα γενέσθαι πρός γυμιασίαν τῶν εὐσεθούντων. Ἐπρίησε δὲ ὁ παράνομος είκονα χρυσήν, τουτέστιν ανδριάντα χρυσούν, και τούς κατ' είκονα Θεού γενομένους προσκυνείν ηνάγκαζεν ήν εποίησεν είχονα. Πολλή δὲ τῆ φιλοτιμία χρησάμενος, ῦψος μὲν αὐτῆ δίδωσι πηχῶν εξήχοντα, εὐρος δὲ πηχῶν ἔξ: εὐάρμοστον δὲ χαὶ εὐρυθμον ε τὸ ἄγαλμα χαταες ευχριμοτον οι και ευρουμον το αγακμα κατα-σκευάζει, ἴνα ἢ τῷ μεγέθει, ἢ τῷ κάλλει τῆς συνθέσεως ἐχνικήση τὸ ψευδος, βιασάμενον τὴν ἀλήθειαν. Ἐστιλδε μὲν ούν ἡ τέχνη, Ελαμπεν ὁ χρυσός, ὁ κήρυξ ἐδόα, ὁ τύραννος ἡπείλει, ἡ κάμινος ἐφλέγετο, καὶ πρὸς τούτοις πᾶσι τὰ λεγόμενα τῆς μουσικῆς ὁργανα τοὺς ἄφρονας δεινῶς εἰς ἀθεταν ἐξεδάκχευε, καὶ ὅλως πάντων ἔκλεπτε τῶν ὁρώντων τὴν ἔννοιαν ἡ φαντασία τῶν ὁρωμένων. 'Αλλ' οὐκ ἔμελλε καὶ τῶν ἀγίων ἐπικρατέστερον είναι τὸ της άσεδείας πρόσταγμα πάντων δε, ώς είπειν, ώσπερ υπό τινος χειμάρδου του σφοδρού της άπάτης ρεύμα-τος είς τον της είδωλολατρείας χρημνόν κατασυρομέ-νων, οί τρεϊς ούτοι καὶ καλοὶ b νεανίαι ώσπερ ἐπὶ τινα πέτραν την ευσέβειαν πιστώς έαυτους έπερείσαντες, ουχ πετραν την ευσεδείαν πιστως έσυτους έπερείταντες, ούχ ὑπεσύρησαν [ Ισ. ὑπεσυρήσαντο] τῷ ρεύματι τῆς ἀδι-κίας. Ἐπρεπε γὰρ λέγειν αὐτοῖς: Εἰ μὴ ὅτι Κύριος ἦr ἐτ ἡμῖτ, ἄρα ζωττας ἀτ κατέπιοτ ἡμῆς. Ἐτ τῷ ἀρ-γισθῆται τὸτ θυμὸτ αὐτῶτ ἐφ' ἡμᾶς, ἄρα τὸ ὕδωρ ἀτ κατεπόττισετ ἡμᾶς. Χείμαρροτ διῆλθετ ἡ ψιχὴ ἡμῶτ ἄρα διῆλθετ ἡ ψυχὴ ἡμῶτ τὸ ὕδωρ τὸ ἀτ-υπόστατοτ. ἀλλὶ ούτε τῷ ρεύματι κατεποντίσθησαν, οὕτε τοῖς βρόχοις ἐάλωσαν, ἀλλὰ καλῶς δραμόντες εἰς εὐσέδειαν, καὶ ὑήηλῷ τῷ πτερῷ τῆς πίστεως κεχρημέ-κοι διετώζοντο, κατὰ τὸν παροιμιαστὴν, "Ωσπερ δορκὰς ἐκ βρόχωτ, καὶ ὡσπερ ἔςτεστ ἐκ παγίδος. Καὶ μονονέκ βρόχων, και ωσπερ έρνεον έκ παγίδος. Και μονονουγί τὰ τοῦ διαδόλου δίκτυα κατὰ πάσης ἡπλωμένα τῆς ανθρωπότητος δρώντες, την εύσεδη φωνήν εδευτέρουν κατά του ύμνογράφου λέγοντες. Πεσοῦνται ἐν ἀμφι-Ελήστρφ αὐτῶν οἱ ἀμωρτωλοί. Καὶ οὐκ ἀπέθλεψαν εἰς την ἐαυτῶν βραχύτητα οι τρεῖς ε αιχμάλωτοι, και ὑπὸ τοσούτων ἐλαυνόμενοι, ἀλλ' ἤδεισαν ἀκριδῶς, ὅτι και ὁ βραχύτατος της εύσεθείας σπίνθηρ ίχανός έστιν άπασαν την ἀσέδειαν καταφλέξαι και ἀφανίται. Διά τοῦτο καίτοι τρείς ὅντες, ἀλλήλοις ἐστερεοῦντο και συνεσφίγγοντο. Ἡδεισαν γάρ, ὅτι Στενή καὶ τεθλιμμένη ἡ ἀδὸς ἡ ἀπά-Ποεισαν γαρ, στι Στενη και τευλιμμενη η ουος η απα-γουσα είς την ζωήν, και όλιγοι είσην οι εύρισκοντες αυτήν. Ἐμέμνηντο τοῦ πατριάρχου ᾿Αδραάμ, ὅτι μόνος ὧν ἐν πάση τῆ γῆ προσκυνητής τοῦ Θεοῦ, οὐκ ἡκολούθησε τῷ πλήθει των ἀσεδούντων, ἀλλὰ νόμος ἡν αὐτῷ εὐσε-δείας και δικαιοσύνης ἔπαθλον ὅθεν εἰκότως ἐξ αὐτοῦ δειας και οικαιοσυνης επασκον συεν εικοτως ες αυτου τε οίον έχ τινος ρίζης άγαθης εδιλάστησαν ούτοι οι της εύσεδείας καρποί. Έξ αὐτοῦ γὰρ και πατριάρχαι, και δ νομοθέτης Μωῦσης δ, και οι προφηται, και πάντες οι θεολόγοι εξ αὐτοῦ δὲ προηγουμένως και το σωτήριον έχεινο και άδανατον τῆς δικαιοσύνης ἄνθος, ή τοῦ Σωτηουκ ήρνήσαντο την ερλένειαν, επεπνηλίο κας του Υφιτ ρος άνανθρώπησις, εξ εκείνης κας οι τρείς παίδες ούτοι παροιχούντος μέν εν Σοδόμοις, μακράν δὲ τοῖς τρόποις ἀπιρχισμένου ελάμδανον εν νῷ καὶ τὸν Ἰωσῆφ μόνον εν Αίγύπτω σωφροσύνης άντιποιούμενον, καλ εὐσεδείας Εντα φροντιστήριον ε. "Οθεν καλ ούτοι έν τοσαύται; μυριάσιν ἀπειλημμένοι τους πολλούς μεν όρωντες έλογί-ζοντο, ὅτι Πλατεία και ευρύχωρος ἡ όδυς ἡ ἀπάγουσα είς την απώλειαν, και πολλοί είσιν οι ευρίσκοντες αὐτή»· πρός έαυτούς δὲ πάλιν βλέποντες καὶ τὴν κάμινον, ἐμέμνηντοί καὶ τῆς σοφίας ὑδέ που λεγούσης, ὅτι Ὠσπερ δοχιμάζεται εν χαμίνο γρυσός, ούτως εχλέγεται χαροδία; ο Θεός. [614] Δια τούτο ούτε σάλπιγξ αύτους τδ πολεμικόν ήχουσα μέλος ἐφόδησεν, οῦτε λύρα τὰς ἀχοὰς Θέλγουσα τοὺς τόνους τῆς εὐσεδείας διέλυσεν, οῦτε μὴν ἡ λοιπὴ πᾶσα συμφωνία τῆς μουσικῆς τὴν καλὴν καὶ ἐναρμόνιον τῆς εὐσεδείας συμφωνίαν διέλυσεν, καλί άντέστησαν τη καλή συμφωνίχι ε την καλήν όμολο-γίαν. Ὁ δὲ κακόφρων ἐκεῖνος καὶ δυσσεδής τύραννος, ὡς και ἐκερρονίαν οἱ περὶ τὸν ᾿Ανανίαν ἀπειθοῦντες τῷ

Cod. εὐάριθμον

Cod. οί τρείς ούτοι μόνοι.
 Cod. ώς τρείς.
 Μωϋσής deest in cod. illo Scorial.

Εὐσεβείας φροντίζοντι. Sic Scorial. et Savil. Έμυουντο Scorial.

κ Scorial. κακή σορία. Forte κακή συμφωνία, quod Savil. habet in textu.

προστάγματι της άνομίας, διαδολική τύφη την ψυχήν πεπιεσμένος, καὶ αὐτὴν, ὡς εἰπεῖν, τοῦ ἄρχοντος τῆς κακίας τὴν δψιν ἀναλαδών, προσκαλεσάμενος αὐτούς φησιν: Εἰ ἀἰηθῶς, Σιδρὰχ, Μισὰχ, καὶ Ἀδδεταγώ, τοις θεοίς μου ου λατρεύετε, και τη εικότι τη χρυσή ή Εστησα ου προσκυτείτε; Ένόμισε σχήμα είναι την εὐσέδειαν, καὶ ἐρωτὰ εἰ ἀληθῶς βασιλικοῖς προστάγμασιν ἀντιπίπτειν τολμῶσιν οἱ τὴν εὐσέδειαν ἐπαγγελλόμενοι · ἔμελλε δὲ παρ' αὐτῆς τῆς πείρας διδάσκεσθαι, μενοι · τοῦ Θεοῦ ἄνθρωποι οὐ μόνον τοῦ τυράννου τὰς άπειλάς διαπτύουσιν, άλλά καί αύτου του πυρός την άχμην τη δυνάμει της εύσεδείας καταπατήσουσι. Νύν ούν ώς αν ακούσητε της φωνής της σάλληγος, σύριγγός τε και κιθάρας, σαμβύκης τε και ψαλτηρίου, καί συμφωνίας, και παντός γένους μουσικών κ, πίπτοντες προσκυνείτε τη είκονι χρυσή, ή έστησα.

β. Καλῶς ἡρμήνευσε τὴν τῶν δαιμόνων προσχύνησιν, Πεσόττες προσχύντετε. 'Αμήχανον τοὺς δαίμονας προσχύντας μὴ πεσεῖν μὲν εἰς δλεθρον, ἐχπεσεῖν δὲ τῆς ἀληθείας. 'Εἰν δὲ μὴ, ψησι, προσχυνηθητε, αὐτη τη ώρα εμεληθήσεσθε είς την κάμινον του πυρός την καιομένην. Πάντως εί κάμινός έστι, δήλον ότι πυρ την καιομετην. Πουτώς ει καμινός εστι, όξαν νει πορ έστιν, εί δὲ πῦρ ἐστιν, δῆλον καὶ καιομένη· ἀλλὰ μεγαλύνει καὶ πλατύνει τὴν ἀπειλὴν, ῖνα κάμψη τὴν γνώμην τῆς εὐσεδείας· Αὐτῆ τῆ ώρα ἐμβληθήσεσθε εἰς 
τὴν κάμινου τοῦ πυρὸς τὴν καιομένην. Καὶ φορητά 
μὲν μέχοι τούτου τὰ τῆς ἀλαζονείας i· ὄρα δὲ τί μετά ταῦτα προστίθησιν· Καὶ τὶς ἐστι θεὸς, δς ἐξειἐιται τνῶτα προστίθησιν· Καὶ τἰς ἐστι θεὸς, δς ἐξειἐιται τνῶς ἐκ τῶν χειςῶν μου; "Αλλος οὕτος Φαραιώ· καὶ γὰρ ἐκεῖνος πρὸς τὸν Μωῦσῆν φησι· Τἰς ἐστι θεὸς, σδ ἐπακούσομαι; Οἰκ οἰδα, φησιν ὁ δυσσεθής, τὸν Κύριον, καὶ τὸν λαὰν οὐκ ἐξαποστειῶ. "Ω τῆς πολλῆς τῶν ἀνθρώπων ἀλαζονείας! ὧ τῆς μεγάλης τοῦ Θεοῦ μακροθυμία;! Φθέγγεται ἀνθρωπος, καὶ ἀνέχεται Θεὸς λαλεῖ ὁ πρὶλς, καὶ μακροθυμιεί ὁ πλαστουργός Ι· φθέγκεται ἐνθρώνος καὶ ἀνθρώνος καὶ ἀνθώνος καὶ ἀνθονος καὶ γεται γλώσσα σαρχίνη, και σπλαγχνίζεται ό τὧν άσωμ**ά-**των άγγέλων Δεσπότης, 'Ο ποιῶν τοὺς ἀγγέλους αὐ**τοῦ** πτεύματα, καλ τους λειτουργούς αυτοῦ πυρός ελόγακ. Εύκαιρον ἐπὶ τούτου μνησθήναι του Ήσατου λέγοντος, Τ΄ αλαζονεύεται τη και σποδός; Θέλεις θαυμάσαι Θεού μακροθυμίαν; Έννόησον την είς σε γενομένην ϋδριν πος αφόρητός σοι είναι νενόμισται. Υδρίζεται τις πολλάκις υπό οικέτου, και εύθεως της έλευθερίας την ϋδριν προδαλλόμενος, δίκην άπαιτεϊ τοῦ τολμήματος, άπαραιτήτω θανάτω κολάζων τον υδρίζοντα υδρίζεται πάλιν τις υπό ευτελούς καλ ιδιώτου, αυτός εν ταίς τοῦ χόσμου πολιτείαις έξεταζόμενος και εύθέως ύπο της ύδρεως δαχνόμενος έπὶ τιμωρίαν σπεύδει, εἰς μὲν τὴν χοινὴν φύσιν καὶ τὸ πάντων Ισότιμον οὐκ ἀφοροῦν, εἰς κοινην φυσιν και το παντων ισστιμον δυκ αφοριον, εις δε την περικειμένην άξιαν άποδλέπων, ής περιαιρε-θείσης μίαν ξστιν ίδειν την του γένους Ισοτιμίαν, δτι πάντες έκ γης έπλάσθημεν, και είς γην διαλυόμεθα · μία δε ή όδος ή είς του βίου, έξοδός τε ίση, 'Εκ πηλού, τησι, διήρτησαι σύ, ως κάγω. 'Αλλ' ο μέν πηλός τοιαυτην άπαιτεί παρά των όμοτίμων την ύπεροχην ο δε Θεό; πάντων ύπερέχων, καὶ φύσει, καὶ νόμῷ, καὶ τοσοῦτον ἀνώτερος ῶν, ὅσον ὑψηλότερον δεῖ νοεῖν τὸν ποιητήν τῶν ποιημάτων, [615] βλασφημούμενος καλ εξουθενούμενος παρά των άγνωμόνων, ού παροξύνεται μέν άπαθή; γάρ · τιμωρείται οξ μικρόν υστερον τους επιμένοντας τῆ άφροσύνη, διότι δικαστής Εστιν άληθείας και κριτής άδυσώπητος. "Ινα μη Ι άθρόως απαντες οι άμαρτάνοντες έξολοθρεύωνται, ύπερτίθεται την τιμωρίαν, καλ προσ-\_ φέρει την άνεξικακίαν, ΐνα έφελκύσηται πρός μετά-νοιαν. 'Αλλ' έπλ το προκείμενον έπανέλθωκεν. Έτόλμησεν είπειν άνθρωπος σάρκα περικείμενος. Τίς έστι θεύς, ες εξελείται ύμας έχ των χειρών μου; Οι δε τρισμαχάριοι παΐδες τούτων άχούσαντες ούχ εξανέστησαν έν τῆ βλασφημία: σύντροφοι γὰρ ήσαν καὶ αὐτοὶ τῆς Θεοῦ μακροθυμία: ἀλλὰ πρὸς τὰ τῆς ἀπιστίας ρήματα πίστεως φωνήν άναλαδόντες άντεφθέγγοντο τῷ τυράννω, νόμω την άνομίαν εκλύοντες, και ελευθερία δικαιοσύνης την άπειλην της άδικίας εκνικώντες, Γνωστόν σοι έστω, βασιλεύ, λέγοντες, ότι τοῖς θεοῖς σου οὐ λατρεύομεν, και τη εικόνι τη γρυση, ή έστησας, ού

h Scorial. μουσιχού.

Φέρε... τας άλαζονείας Scorial. Scorial. πλάστης ρτο πλαστουργός.

k Scorial. πύς φλέγον. 1 Scorial. και ίνα μη.

της άχολασίας χαχία και συχοφαντία, της δε μαχαρίας Σουσάννης ή Εως θανάτου Ενστασις τής σωφροσύνης. 'Οράς Εως πότε ό Θεὸς εγκαταλιμπάνει; 'Εγκαταλιμπάνει δὲ ὡς χρυσὸν ἐν χωνευτηρίω δοκιμάζων ἐν τοῖς πειρασμοῖς τοὺς δικαίους : ὥσπερ καὶ ἐπὶ τοῦ 'Αδραὰμ πεποίηκεν. 'Απήγετο ὁ 'Ισαὰκ εἰς όλοκάρπωσιν, τὸ θυσιαστήριον ψχοδόμητο, τὰ ξύλα ἐπετέθη, καὶ ούδαμοῦ τὸ πρόδατον. Λαμδάνει την μάχαιραν πατήρ, καὶ οὐδαμοῦ πρόδατον. ὧρμησε τοῦ σφάξαι, καὶ τότε ὁ Θεὸς τἢ φωνἢ τὴν χεῖρα αὐτοῦ ἐχαλίνωσε. Ταῦτα δὲ εἰ-πον, ἴνα ἔκαστος ὑμῶν ὅταν πειράζηται, κὰν ἐξγὺς τοῦ θανάτου γένηται, μη απελπίση την από τοῦ Θεοῦ ἀντίληψιν, αλλ τως τέλους απεκδέξηται. Απήγετο γοῦν η Σουσάννα θανείν οὐδείς ην ὁ βοηθῶν. Ότε λοιπόν είδε την άνθρώπων άντίληψιν μη υπάρχουσαν, άνατρέχει τή διανοία πρός τον εν ουρανώ πιστόν μάρτυρα, πρός τον ακοίμητον όφθαλμόν, και λέγει μετά φωνής \* ' Ο Θεός δ αλώνιος, ό τῶν κρυπτῶν γνώστης, ό ελδώς τα πάντα πρὶν γενέσεως αὐτῶν, σὺ ἐπίστασαι, ὅτι ψευδῆ μου καταμαρτυρούσιτ· και ιδού έγω αποθτήσκω μηδέν πράξασα, ωτ ούτοι και' έμου έποτηρεύσαττο. Και είσηκουσεν αυτής ο είρηκως "Ετι σου λαλουττος έτω πάρειμι. Kal άπαγομέτης αὐτῆς ἀπολέσθαι, ἐξήγει-per ο θεὸς τὸ πrεῦμα παιδαρίου rεωτέρου, ῷ ὅroμα ρετ ο θεος το πνευμα παιδαρίου νεωτέρου, φ ονομα Δανιήλ. Καὶ ἐδόησε φωτῆ μεγάλη · Καθαρὸς ἐγὼ ἀπὸ τοῦ αἰματος ταύτης. Ἐπέστρεψε δὲ πᾶς ὁ λαὸς, καὶ εἰπε· Τἰς ὁ λόγος οὖτος, δτ λελάληκας; Ὁ δὲ στὰς ἐν μέσφ αὐτῶν ἔφη · Οὕτως μωροὶ νίοὶ Ἰσραὴλ, οὐκ ἀνακρίναντες, οὐδὲ τὸ σαφὲς ἐπιγνόντες κατεκρί-νατε θυγατέρα Ἰσραήλ; Ἀναστρέψατε εἰς τὸ κρι-τήριον · [611] ψευδῆ γὰρ οὖτοι κατεμαρτύρησαν αὐ-τής. Καὶ ἀνέστρεψε πᾶς ὁ λαὸς μετὰ σπουδῆς. Καὶ εἶπε Ασνιήλ: Λανωρίσσες αὐτοὺς ἀπὸ ἀλλήλων. Καὶ εἶπε Ασνιήλ: Λανωρίσσες αὐτοὺς ἀπὸ ἀλλήλων. Καὶ είπε Δανιήλ. Διαχωρίσατε αὐτούς ἀπ' ἀλλήλων. Καὶ ἐπαρώτησε τὸν ένα, λέγων Πεπαλαιωμένε ήμερων κακῶν, νῦν ήκασιν αι άμαρτίαι σου, ας ἐποίεις. Είπε ούν μοι, υπό ποιον δένδρον είδες αυτούς όμι-E Bibl. adde μεγάλης.

λοῦντας ἀλλήλοις; Ὁ δὲ εἶπεν Υπὸ σχοῖνοι εἶπε Δανιήλ. Ὀρθῶς ἐψεύσω εἰς τὴν ἐαυτοῦ: λήν μέλλει γὰρ ὁ ἄγγελος τοῦ Θεοῦ τὴν μάχ έχων σχίσαι σε μένον. Καὶ μεταστήσας τούτοι Δεῖ τὸν ἔτερον, καὶ Δέγει· Επέρμα Χαναάν, καὶ 'Ιούδα, τὸ κάλλος ἐξηπάτησέ σε, καὶ ἐπιθυμίι οφθαλμών διέστρεψε την χαρδίαν σου. Είπε το ύπὸ ποῖον δένδρον είδες αὐτοὺς όμιλοῦντας; είπεν Ύπὸ πρῖνον. 'Ο δέ Δανιὴλ πρὸς αὐτόν ( καί σύ έψεύσω είς την σεαυτού κεφαλήν. μέλλ ό άγγελος του Θεού έχων την ρομφαίαν πρίσ μέσον. Και ανεβόησεν πας ο λαός φωνή μεγαί δεξιά σου · αὐτοί δὲ εἰς μάτην ἐζήτησαν τὴν ἡ μου, οἱ παράνομοι πρεσδύτεροι · εἰσελεύσονται κατώτατα της γης. παραδοθήσονται είς χείρα φαίαν σπαράττειν αὐτούς. Μερίδες αλωπέκων ται. Ό δε βασιλεύς εύφρατθήσεται επί τῷ Θ ἀνὴρ τῆς Σουσάννης. Έπαινεθήσεται πᾶς ὁ ὁ; ἐν αὐτῷ, τουτέστιν, ὁ πιστεύων αὐτῷ · ὅτι ἐνε; στόμα λαλούντων άδικα: τὰ τῶν παρανόμων π τέρων άδικα στόματα. Τότε μετεστρέφετο το πένθ γονέων αυτής είς χαράν · ο άνηρ ηγαλλιάτο δοξάς Beon . of andleneit exarbon . of deftonet enginem ό οίκος αυτής ευφραίνετο, και απαξαπλώς πάνδη έορτη Θεού, άγγέλων, άνθρώπων. Είδες εν γυν σώματι ανδρείαν ψυχήν; είδες γυναικός σωφρο ής ή μνήμη μένει ἀθάνατος μετὰ νίκης; Αυτή πα θρώπων ἐδοξάσθη, παρὰ ἀγγέλων ἐμεγαλύθη. Θεῷ ἐστεφανώθη ταύτην ζηλώσατε, τυναίκες, ἔ αὐτῆς καὶ ὑμεῖς τιμῆς ἀξιωθῆτε παρὰ Θεοῦ ἐν ὶ Ἰηροῦ τῷ Κυρόν ἀνῶν. Ίησοῦ τῷ Κυρίω ἡμῶν, ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράι τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

#### MONITUM

[612] Jure hanc homiliam Savilius in ἀμφιδαλλομένοις, sive dubiis, posuit: inter spuria vero Fro Ducæus, cujus hæc sunt verba: « Quam frequenter B. Joannes Chrysostomus et quam libenter in lau trium puerorum Babylone in ignem missorum digrediatur, ex Homil. 18 in Epistolam 1 ad Corinthios, ξ Epist. ad Ephesios, 4 ad populum Antiochenum, et in dictum illud, Quod nemo læditur nisi a seigaliisque pluribus cognosci potest. Quo minus lectori mirum videri debet hunc etiamnum tractatum antiquariis præfixo ejus nomine inter ipsius opera descriptum reperiri, qui uberem Cantici trium pue rum continet explicationem ab aliis ejus homiliis nonnihil discedentem, sed veteris tamen alicujus ancientes.

Elς τούς τρείς παίδας, και εις την Βαθυλωνίαν κάμινον λόγος ..

b Codex noster δδεται mendose.

α. Καινὸν, ὡς ἀληθῶς, καὶ μέγιστον εὐσεδείας θέατρον ἡ τῶν τριῶν παίδων συνεστήσατο χορεία, ἐν Βαδυλῶνι μὲν τὸν ἀγῶνα τὸν καλὸν ἡγωνισμένη, κατὰ πᾶσαν δὲ τἡν εἰκουμένην συγκροτοῦσα τὸ θαῦμα τοῦ μαρτυρίου. Θὸ γὰρ περιγράφεται τόπιο ἡ τῶν ἀγίων δόξα, οὐδὲ περιορίζεται χρόνοις ἡ τῶν δίκαίων μνήμη · Εἰς μνημόσυντον γὰρ αἰώνιον ἔσται δίκαιος. "Θθεν εἰ καὶ ἐν τοῖς παλαιστάτοις χρόνοις ἐτελειώθη τὸ μαρτύριον, ἀλλ' εἰς πάντα τὸν αἰῶνα τῆς ὑπομονῆς ἄδεται ὑ τὸ στρατήγημα. πάντα τὸν αἰὰ τῶν ἀναγνωσμάτων τὰ πράγματα, οίδαμεν διὰ τῶς μνήμης τἡν ἱστορίαν, οίδαμεν ὡς ἐν εἰκόνι τῷ λόγψ καὶ του συράννου τὴν παρανομίαν, καὶ τῶν ἀγίων

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Cotelerius in Notis ad Homilias Chrysostomi anno 1661 cusas, hanc orationem cum codice quopiam Scorialensi contuit. Varias hic lectiones damus.

την όμολογίαν, καὶ φλεγομένην μὲν τῷ πυρὶ τὴν:
νον, ἀντιλάμπουσαν δὲ τῷ θυμῷ τοῦ τυράννου, κ
ἀπειλἢ τοῦ πυρὸς ἄσδεστον ε τὴν τῶν μαρτύρων ἡ
γίαν ἐπιδειχνυμένην· μαλλον δὲ τῖ τὸ κωλύω ἐν
ἀναλαδόντας τῶν θεοφιλῶν ὡς ἀληθῶς καὶ τρισματοὺς ἀγῶνας εἰπεῖν; Ναδουχοδονόσορ ὁ βασιλευς, μ
δὲ ὁ τύραννος (τοῦτο γὰρ οἰκεῖον δνομα τῷ παραἐκράτει μὲν τῆς Βαδυλωνίας ἡ ν δὲ καὶ τῆ ψ
βάρδαρος, καὶ τὸν τρόπον ἀνήμερος. Οἶτος ἀδικὶ
πολλἢ καὶ πλούτφ καὶ ἀσεδεί μεθύων ἡγνότα μ
ἐκυτοῦ φύσιν, καὶ οὐδὲ ἀνθρωπον ἐαυτὸν ὑπονοπ
Θεὸς προσκυνείσθαι προσεδόκησεν. "Εθρεψαν ἐκ
τὴν ὑπέρογκον ἀλαζονείαν ἢ τε σύντροφος ἀὐπον ἐκ

τὴν ὑπέρογκον ἀλαζονείαν ἢ τε σύντροφος ἀὐπον ἐκ

πον ἐκρογκον ἀλαζονείαν ἢ τε σύντροφος ἀὐπον ἐκ

κ ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐκρον ἐ

Cod. τοῦ ἀσδέστου. Mox in eodem ἐπιδεικνιμένη <sup>6</sup>
 Paulo post ante ἀναλαδόντας codex præponit τὸ λότου.
 Cod. τὴν ψυχήν. Infra cod. ἔθραψαν (sic) δὲ αὐτοῦ τὸ

decebatur Sasanna ad mortem, nec ullus erat veritatis defensor ac testis, nisi solus Dens, qui fieri sinebat quod fiebat, ut utrorumque perfecta innotesceret actio, tum improborum intemperantice scelus et calumnia, tum beatæ Susannæ in tuenda ad mortem usque castitate constantia. Vides quousque Deus derelinquat? Derelinquit autem, dum ut aurum in fornace justos in tentationibus probat, sicut erga Abrahaminn se gessit. Abducebatur in holocaustum Isaac, jam constructum erat altare, imposita ligna erant, nec uspiam pecus apparebat: arripit gladium pater, nec uspiam pecus apparet : jam cædem aggrediebatur, tum Deus manum ejus voce refrenavit. Hac autem eo dixi, nt unusquisque vestrum, cum tentatus fuerit, licet ad mortem appropinquarit, de divino auxilio non desperet, sed ad finem usque præstoletur. Abducebatur igitur ad mortem Susanna, nec ullus erat qui opem ferret. Com nusquam humanum occurrere vidit auxilium, tum mente ad fidelem in calo testem recurrit, ad insomnem illum oculum, et elata voce dixit : Deus æterne, qui absconditorum es cognitor, qui nosti omnia antequam fiant, tu scis quoniam falsum contra me tulerunt testimonium: et ecce ego morior, cum nihil horum fecerim, quæ isti malitiose composuerunt adversum me (Dan. 13. 42. 43). Et exaudivit eam, qui dixit, Et adhuc loquente te, ecce adsum (Isai. 58. 9). Cumque duceretur ad mortem, suscitavit Deus spiritum pueri junioris, cui nomen Daniel. Et exclamavit voce magna: Mundus ego sum a sanguine hujus. Conversus est autem omnis populus, et dixit: Quis est iste sermo quem loquutus es? Qui cum staret in medio eorum, ait: Sic fatui filii Israel, non judicantes, neque quod manifestum est cognoscentes, condemnastis filiam Israel? Revertimini ad judi-cium, quia falsum testimonium loquuti sunt isti adversus eam. Et reversus est omnis populus cum festinations. Et dixit Daniel: Separate illos ab invicem. Et interrogavil unum dicens: Inveterate dierum malorum, nunc vencrunt peccata tua quæ operabaris. Dic igitur mihi, sub qua arbore videris cos congredientes inter se. Qui ait, Sub schino. Dixitque Daniel: Recte mentitus es in caput tuum : angelus enim Dei gladium habens sciesurus est te medium. Et amoto eo vocat alterum, et ait : Semen Chanaan, et non Juda, species decepit te, et concupiscentia oculorum pervertit cor tuum. Dic ergo sub qua arbore videris eus coeuntes. Qui ait, Sub prino. Dixitque ad eum Daniel : Recte mentitus es et tu in caput tuum : angelus enim Domini gladium habens jam secabit te medium. Et exclamavit omnis populus voce mayna dicens: Benedictus Dominus qui salvat omnes sperantes in se. Et salvatus est sanguis innoxius in die illa (Dan. 45-62). Et adimpletum est quod a Davide dictum erat ex persona Susannæ: Me suscepit dextera tua; ipsi vero in vanum quæsierunt animam meam, nelarii semores : introibunt in inferiora terræ : tradentur in manum gladii: angelus enim Dei gladium habens dissecturus est cos: parles vulpium erunt. Rex vero lætabitur in Deo : Susannæ maritus. Laudabitur omnis qui jurat in eo, hoc est, qui credit ipsi: quia obstructum est os loquentium iniqua (Psal. 62. 9-12); nefariorum seniorum iniqua scilicet ora. Tum conversus est parentum ejus luctus in gaudium: maritus Deum collaudans exsultabat, consanguinei gaudebant, vicini la tabantur, domus ejus omnis hilaris erat, communis denique festivitas Dei, angelorum et hominum. Vidisti in corpore muliebri virilem animum? vidisti mulieris castitatem, cujus memoria cum victoria vivet immortalis? Hæc ab hominibus collaudata est, ab angelis celebrata est, a Deo coroneta est: hanc imitamini, mulicres, ut eodem vos etiam Deus honore dignetur in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria et imperium in sucula sæculorum. Amen.

#### AD HOMILIAM DE TRIBUS PUERIS.

ris et Chrysostomo coævi titulo dignam. Exscriptus fuit ex Codicibus mss. Monasterii Græcorum Cryptæ Ferratæ in agro Romano, atque ad nos ab illustrissimo Card. Baronio missus; ex cujus in Martyrologium Romanum XVII Decembris doctissimis annotationibus discimus, ab Athanasio tres pueros illos martyres Babylonios appellari; ne mirentur hic eos dici martyrium esse passos.

Hanc etiam Dupinius Severiano adscripsit: at licet cujusdam sit veteris scriptoris Chrysostomo vel æqualis vel supparis ætate, stylum hic Severiani non deprehendo.

Interpretatio Latina est Frontonis Ducæi.

# DE TRIBUS PUERIS, ET DE FORNACE BABYLONICA, ORATIO.

1. Novum plane ac permagnum pietatis spectaculum trium puerorum nobis chorus exhibuit, qui Babylone quidem præclaro certamine decertavit, sed in universo terrarum orbe martyrii miraculum excitavit. Non enim loco circumscribitur sanctorum gloria, nec temporibus justorum memoria terminatur: In niemoria quidem æterna erit justus (Psal. 111. 7). Quamohrem licet antiquissimis temporibus martyrium fuerit consummatum, præclarum tamen illud patientic facinus sæculorum omnium laude celebratur. Conovimus ex lectione rem gestam, cognovinus ex commemoratione historiam, cognovimus tamquam in imagine, in oratione tyranni iniquitatem, sanctorum-

que confessionem, et accensam quidem igne fornacem, oppositam autem iracundiæ tyranni minisque flammarum inexstinctam martyrum confessionem æmulo fulgore rutilantem: imo vero quid obstat, quominus altius repetito sermone Dei amantimu vere, beatissimorumque agones enarremys? Nabuchodonosor rex, vel potius tyrannus (hoc enim iniquo illi nomen est proprium), Babyloniæ quidem imperabat; porro et animo barbarus erat, et moribus inhumanus. Hic nimia improbitate, dittitis, et impietate temulentus, cum naturam suam ignoraret, neque se hominem esse arbitraretur, tamquam Deus voluit adorari. Hanc autem ejus tumidam arrogantiam cum 595 SPURIA.

innata illi fovit insania, tum Dei longanimitas, quapatienter impios tolerat, et ad exercendos pios fieri cuncta permittit. Auream porro imaginem iniquus ille conflavit, hoc est statuam auream, et eos qui ad imaginem Dei formati erant, effictam a se imaginem adorare cogebat. Multam vero magnificentiam ut ostentaret, altitudinem ei tribuit sexaginta cubitorum. fatitudinem sex cubitorum : et concinnam elegantemque imaginem conficit, ut vel figuræ magnitudine, vel compositionis pulchritudine mendacium superaret, ac veritati vim afferret. Splendebat igitur artificium, fulgebat aurum, clamabat præco, tyrannus minabatur, incendebatur fornax, tum præter hæc omnia, musica quæ vocantur instrumenta, vi magna insipientibus impietatis furorem immittebant, omnium denique spectatorum mentes, eorum quæ oculis observabantur, pompa rapiebat. At impietatis mandato nequaquam erant sancti quoque cessuri : sed cum omnes propemodum velut a torrente quodam vehementique imposturæ fluctu, in idololatriæ pracipitium devolverentur, tres isti praclari juvenes, cum, tamquam petra quadam, pietate fideliter inniterentur, ab iniquitatis fluctu minime sunt abrepti. Conveniebat enim illis ut dicerent : Nisi quia Dominus erat in nobis, forte vivos deglutissent nos. Cum irasceretur suror eorum in nos, sorsitan aqua absorbuisset nos. Torrentem pertransivit anima nostra : forsitan pertransisset anima nostra aquam intolerabilem (Psal. 123. 2-5). At neque fluctu sunt absorpti, neque laqueis capti, sed cum ad pietatem optime cucurrissent, altisque fidei pennis subvecti essent, incolumes evaserunt : secundum illud Proverbiorum auctoris, Quasi caprea de cassibus, et quasi avis de laqueo (Prov. 6. 5). Cumque diaboli retia adversus humanum genus universum expansa propemodum cernerent, piam illam vocem cum auctore Psalmorum iterabant, Cadent in reticulo suo peccatores (Psal. 140. 10). Neque suam paucitatem tres respexere captivi, quamquam a tam multis vexati, sed probe noverant vel minimam pietatis scintillam ad omnem impietatem exurendam ac delendam sulficere. Quapropter licet tres tantum essent, sese mutuo corroborahant ac firmabant. Sciebant enim angustam et arctam viam quæ ducit ad vitam, et paucos esse qui inveniunt eam (Matth. 7. 14). Recordabantur Abrahæ patriarchæ, qui cum solus in toto terrarum orbe Dei cultor esset, impiorum turbam sequutus non est, sed sibi ipsi lex pietatis ac justitiæ pra mium fuit : unde merito ex ipso tamquam ex optima radice hi pietatis fructus pullularunt. Ex ipso namque patriarchæ, legislator Moyses, et prophetæ, omnesque theologi prognati sunt, pracipue vero ex ipso salutaris ille immortalisque flos justitie, Salvatoris nostri humanitas : ex ipso etiam orti tres isti pueri nobilitatem non abnegarunt : recordabantur et Lot, qui apud Sodomitas habitabat, sed moribus ab eis longe dissidebat : obversabatur corum animis Joseph, qui solus in Ægypto continentiam amplectebatur, ac pietatis exemplar erat. Qua-propter hi quoque tot millibus circumsessi cum multos cernerent, cogitabant latam esse atque spatiosam viam quæ ducit ad perditionem, et multos esse qui inveniunt eam ( Matth. 7. 13 ) : cum autem rursus in seipsos converterent oculos, et in fornacem, sapientiæ recordabantur sic uspiam dicentis: Sicut probatur aurum in fornace, sic corda seligit Deus (Prov. 17. 3). Ideireo neque bellicum sonans carmen eos tuba terruit, neque demulcens aures lyra pietatis robur infregit, neque adeo reliqua omnis musicæ symphonia præclarum et concinnum pietatis concentum dissolvit, sed præclaræ symphoniæ præclarain confessionem opposuerunt. At malignus et impius ille tyrannus, ut Ananiæ socios renuntiatum est iniquitatis mandato non parere, orgente diaboli fastu mentem ejus, ipsumque prope dixerim vultum nequitiæ principis induens, accersitis illis ait, Verene, Sidrach , Misach, et Abdenago, deos meos non colitis, et imaginem auream quam erexi, non adoratis (Dan. 3.

14)? Arbitrabatur simulationem quamdam et a esse pietalem, ac sciscitatur, verene regiis ma resistere audeant, qui pietatem profitentur: poi ipsa experientia docendus erat. Dei homines n ranni tantum minas contemnere, sed ipsum vaporem ignis pietatis virtute superare. Nunc cum audieritis sonitum tubæ, fistulæque et citi sambucæque et psatterii, ac symphoniæ, et omn neris musicorum, cadentes adorate statuam auream erexi (Dan. 3. 45).

2. Præclare dæmonum adorationem descripsi dentes adorate. Fieri nequit, ut qui dæmones adin interitum non cadant, et excidant a veritate, si non adoraveritis, inquit, eadem hora mittemini nacem ignis ardentis. Plane si fornax est, ignem esse liquet : quod si ignis sit, liquet etiam arde esse : verum amplificat et exaggerat minas, ut positum pietatis inflectat : Eadem hora mitten fornacem ignis ardentem. Ac tolerabilis quiden usque foret arrogantia ; sed vide quid post hæc jiciat: Et quis est deus, qui eripiet vos de mi meis? Alter Pharao est iste, nam et ille ad Me nit, Quis est deus, quem audiam? Non novi, inqu pius . Dominum , et populum non dimittam ( Ex 2). O ingentem hominum arrogantiam! o ma Déi longanimitatem! Vociferatur homo! et su Dens . loquitur lutum, et patienter fert Figulus : facit lingua carnea, et miseretur incorporeorum minus angelorum. Qui facit angelos suos sp et ministros suos flammam ignis ( Psal. 103. Opportunum jam suerit hoc loco recordari Isai centis, Quid superbit terra et cinis ( Eccli. 10. Vis longanimitatem Dei mirari? Illatam tibi cont liam cogita, quomodo intolerabilis tibi soleat v Sæpenumero quis a famulo contumelia afficit continuo se hominem liberum affectum esse c melia objiciens, pœnas facinoris repetit perpe atque inevitabili mortis supplicio contumeliæ a rem punit : affectus est rursus contumelia quisp vilis ac privatæ conditionis homine, cum ipse ex eorum sit numero, qui in reipublicæ admin tione versantur : tum repente contumelia irritat vindictam præceps fertur, neque communem nat aut parem omnium conditionem spectat, sed ( qua præditus est, respicit dignitatem, qua su unam et eamdem esse generis conditionem v possumus: quoniam omnes ex terra formati su et in terram dissolvemur : una vero est ad vitam et egressus aequalis. Ex luto, inquit, compactu ut et ego. Verumtamen lutum quidem tantam ; qui arquali conditione sunt, exigit prærogativan noris: Deus autem qui omnibus antecellit, et na et lege, quique tanto superior est, quanto cres Creatorem sublimiorem censeri par est, blasph offensus ac despectus ab ingratis, non excand ille quidem : quippe in quem perturbatio non ca sed paulo post tamen eos qui in insipienta pers rant, castigat, propterea quod disceptator veri est et inexorabilis judex. Ne confestim omnes peccant, deleantur, supplicium differt, et patien offert, ut alliciat ad pœnitentiam. Sed ad propos redeamus. Ausus est dicere carne circumdatus bo Quis est deus, qui eripiet vos de manibus meis beatissimi pueri his auditis ob blasphemiam non et serunt : familiares quippe erant et ipsi longanim tis divinæ: sed adversus verba perfidiæ usurpali dei voce tyranno responderunt, iniquitatem lege i solverunt, et justitia: libertate injustitiæ minas # rarunt : Notum sit tibi, rex, inquiunt , quia dett non colimus, el statuam auream, quam erexisti, non oramus ( Dan. 3. 18 ). Desine ab hac insipients homo: pudeat te ignominiosæ adorationis image issue. Si enim tu imaginem erexisti, quomode t quæ fecisti , adoras ? quinam aliorum opifices & debent, hominesne Dei, an hominum Deus ? Si 🕬 vere dii sunt, illis opificis ac creationis dignitas o venit : sed, ut sæpenumero diximus antea, nisi zit

λοι Κυρίου. Είτα ίνα μή δόξωσιν οι προελθόντες ταύτης τῆς χορείας ἀλλότριοι είναι, μετὰ τῶν ζώντων αὐτοὺς ἀριθμοῦσι παρὰ τῷ Θεῷ, λέγοντες · Εὐλογεῖτε, πνεύματα καὶ ψυχαὶ τῶν δικαίων, τὸν Κύριον · είτα, "Οσιοι και ταπεινοί τη καρδία, τον Κύριον. Δια τί όσιων και ταπεινών μέμνηται: Ίνα δείξη, ότι 'Ο Θεός ύπερηφάνοις άντιτάττεται, τοῖς δὲ ταπείνοῖς χάριν δίεπερηγωνοις αντεταντεται, τοις οε ταπεινοίς χαριν δί-δωσι, τους άλαζόνας έξω • τῆς καμίνου κατέφλεγε, τους όπους καὶ ταπεινούς ἐν μέσιμ τοῦ πυρός διεφύλαξεν. Διό καὶ συνεχόρευσε τοῖ, ἀγίοις τὸ πῦρ· μετὰ γὰρ πάντων καὶ ὁ αὐτὸ ὑμνεῖν προσετάχθη τὸν Δημιουργόν· Εὐλο-γεῖτε, πῦρ καὶ καῦμα, τὸν Κύριον· ἴνα παιδεύωνται οἱ Βαβιλίώνου μάχοι πας οἶσενώπος ὁ παιδεύωνται οί Βαδυλώνιοι μάγοι, παρ' οίς τιμάται το πῦρ, ότι τοῦτο οὐχ ἔστι τῶν προσχυνουμένων, άλλὰ τῶν προσχυνούντων. 'Αλλ' όμως έπι το τελευταίον έλθόντες καταπαύσωτων. Αλλ ομως επι το τελευταίον ελθόντες καταπαύσωμεν τον λόγον. Εύλογεῖτε, φησίν. 'Ararla, ' 'Αζωρία, Μισαήλ, τὸτ Κύριοτ. Τίς ἡν χρεία τοσούτων ταγμάτων ἡριθμημένων τῷ τελευταίω αὐτούς ὀνόματι προστεθήναι; αὐτοί γὰρ οὐχ ἡσαν ἐν τοῖς υἰοῖς 'Ισραήλ εὐλογήσαντες; αὐτοὶ οὐχ ἡσαν τοῖς δούλοις τοῦ Κυρίου συνηριθμημένοι, ὅτε ἔλεγον, Εὐλογεῖτε, δοῦλοι Κυρίου, τὸτ Κύριον; ἢ ὅτε, ''Οσιοι καὶ ταπειτοὶ τῆ καρδία, οὐχ ἡσαν ἐν τοῖς ἐσίοις ἡριθμημένοι: τὶ οῦν θούλεται τὰ ἐχ ποστείς ος ἐνοῦς ἐ έν τοις όσιοις ήριθμημένοι; τι ούν βούλεται το έχ προσ-

θήκης, Εὐλογεῖτε, 'Ararla, 'Aζaρla, Μισαήλ, τόν Κύριον: 'Αλλ' ἐπειδή ὑπερςυὲς ἥν θαῦμα, ἐπειδή παρά φύσιν άνθρωπίνην ( εν σώματι γάρ την κάμινον είσελ-θόντες κατεπάτησαν), ενα μη τις των πεπλανημένων διλ τὸ ξένον τοῦ θαύματος θεοὺς αὐτοὺς προσειπείν τολμήσειε, καὶ προσκυνεῖν οὐτω μάλλον δικαίως, ή τὸ πῦρ, τοὺς τοῦ πυρὸς περιγεγονότας, ἵνα μηδὲν τοιοῦτο πάθωσιν οἱ βλέποντες, διὰ τοῦτο μηνύουσι την ἐαυτῶν δουλείαν, καὶ ὁμολογοῦσ: την προσκύνησιν, λέγοντες, Εὐλογεῖτε, Ανανία, 'Αζαρία, Μισαήλ, τὸν Κύριον. Λέγεται δὲ, πυρός την ένέργειαν, οίχονομεί θεός μη προαχοήναι τόν Δανιήλ είς μέσον, ΐνα ἀχέραιον ἡ της εὐσεδείας τοθαϋμα. Καὶ ταῦτα μὲν εἰς τοσοῦτον είη δ' ἡμάς, εὐχαῖς καὶ πρεσδείαις τῶν μαρτυρησάντων, τὸν αὐτὸν ζηλον ἀνα-λαδόντας, τῶν αὐτῶν ἐπαίνων ἀξιωθήναι, καὶ της αὐτῆς βασιλείας τυχείν, χάριτι και φιλανθρωπία του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστού, ῷ ἡ δόξα και το κράτος εἰς τοὺς αἰώνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

Scorial τοὺς ἀλαζόνας τὸ πῦρ ἔξω.
 Scorial μετὰ γὰρ ταῦτα καί. infra idem oi Βαδυλώνιοι καὶ οί μάγοι.

Scorial. et Sav. ἐπιχείμενον.

προσχυνουμεν. Παυσαι της άνοιας, άνθρωπει αιδέσθητι την ξωύδριστον της είχονος προσχύνησιν. Εί γάρ σύ την είκονα ξοτησας, πως προσχυνείς οις εποίησας; τίνες τίνων οφείλουσιν είναι δημιουργοί; άνθρωποι Θεοῦ, ἢ Θεὸς άνθρώπων; Εἰ γὰρ ἀληθώς θεοὶ, αὐτοῖς ἀρμόττει τὸ τῆς δημιουργίας ἀξίωμα: ἀλὶ ὅπερ πολλάχις ξφθημεν εἰπόντες, εἰ τέχνη μὴ προσῆν τοῖς ἀνθρώποις, Ελ-ληνες θεοὺς οὐχ ἄν εἶχον μαλλον δὲ κάκείνιι προσχῶμεν, ότι εί τις αίσθησις ήν τοις ειδώλοις, αύτοις έπρεπε προσχυνείν τους άνθρώπους τους έργαζομένους αυτά. Νόμοι \* γάρ φύσεως, το ποίτιμα προσκυνείν τον πεποιηκότα, ού τον δημ:ουργόν ὑποκύπτειν τἢ ἐαυτοῦ δημιουργία. Διὰ τοῦτο ήμεις οι σύντροφοι τῆς εὐσεδείας θείφ νόμφ ἐπόμενοι, Τοῖς θεοῖς σου οὐ λατρεύομεν, και τῆ νομφ επομενοι, τοις σευίς σου ου λαιτρευσμεν, και τη ελκόνι τη χρυση ή έστησας, ού προσκυνούμεν · άλλ Εστιν ό θεός εν ούρανφ, ός εξελείται ήμας εκ των χει-ρών σου. Είτα ίνα μη δόξωσιν η τόν θεόν πειράζειν, η ελπίδι του ρυσθήσεσθαι καταθαρρείν του πυρός, εύθέως επάγουσι · Και εὰν μή, τουτέστι, κάν μη ρύσηται, άλλά εποχνοήση κατακαύσει τὰ σώματα ἡμών τώ πυλ. οὐδὰ συγχωρήση χαταχαύσαι τὰ σώματα ἡμῶν τῷ πυρί, οὐδὲ σύτως ἀφιστάμεθα τῆς εὐσεδείας οὐ γὰρ ἐπὶ μισθῷ θεοσεδοῦμεν, ἀλλ' εὐγνωμόνως τὴν ἀλήθειαν ὁμολο-γοῦμεν. ՝Ως δὲ ταὐτης ήχουσε τῆς πίστεως τὴν ἐπαγ-γελίαν, πυροῦται μάλλον ὁ τύραννος, καὶ χελεύει τὴν κάμινον έπταπλασίως έξαφθηναι · Εδει γάρ το άργυριον το δοχιμώτατον έπταπλασίως καθαρθηναι · Τὰ γάρ λόγια Κυρίου .Ιόγια άγτα, άργυριος πεπυρωμέτος δο-κιμαζομένων από της εύσεξείας. Άργύριον αποδεδοκιμασμέτον καλέσατε αυτούς, ότι απεδοκ/μασεν αυτούς ο θεός. Εί δε οι απελείς αργύριον αδόκιμον, οι δε τετελειωμένοι δηλονότι άργύριον είσι δοκιμώτατον . σσον τετελειωμενοι σηλουστι αργοριου είνε συκιματατον σους γάρ ή χάμινος εξήπτετο, τοσούτον ο τοῦ μαρτυρίου πόσος ελαμπρύνετο. Εἰσελθόντες γάρ οἱ ἄγιοι τρεῖς οὕτοι παίδες μετά πίπτεως κατεπάτουν τὴν φλόγα, λεπτὸν ἀέρα καὶ ἔνδροσον ἐν αὐταῖς μέσαις ταῖς ἀκμαῖς τοῦ πυρὸς ἀναπνέοντες. Ὁ γάρ πάντα ποιῶν καὶ μετασκευάζων ἡμιδυνε τοῦ πυρὸς τὴν θερμότητα, καὶ τὴν καυστικών εἰσεῦ ἐνέογειαν περιένωλες ἐπαληθειριώτης τῷ θαί χην αύτου ενέργειαν περιέκοψεν, επαληθευούσης τῷ θαύ ματι τῆς ὑμνωδίας ἐχείνης · Φων ἡ Κυρίου διακόπτον τος φλόγα πυρός. Κεκοίμιστο μέν το πύρ ενδον ήρεμοῦν, οἱ δὲ ἄγιοι παίδες ἐχόρευον, μονονουχὶ τῆς ἐπαγ-γελίας ἐχείνης ἀπολαύοντες, ἡν διὰ τοῦ προφήτου ὁ Θεὸς Ησαίου ἐπαγγέλλεται πάση ψυχή εὐσεδείας γεμούση καὶ πίστεως, ὅτι Κὰν διαδαίνης, ψησὶ, διὰ πυρός, μετά σοῦ είμι, καὶ φλόξ οὐ κατακαύσει σε. Καὶ ἡν ίδειν την ἐπαγγελίαν δι' έργων προχωροῦσαν. Οὐ γάρ ήψατο των μελών των άγιων το πύρι οὐκ ἔφλεξεν ὀφθαλμούς, τους όρθως βλέποντας πρός ευσέδειαν, και διά τῆς εύχοσμίας των όρωμένων τον χραμοποιόν επιγνόντας. ούχ [616] ήδικησεν άκολς τὰς θείου νόμου πεπληρωμένας ου προσήλθε τῷ στόματι, ούδὲ τῶν χειλέων ήψατο, τάς ύμνφδούς ο αύτων και ύμνογράφους γλώσσας δυσωπού-μενον. Έκαστον τῶν ἀγίων μέλος είχε το ἐαυτοῦ φυλα-κτήριον : αι χείρες τὴν τῶν εὐχὧν ἔκστασιν, και τὴν τῆς έλεημοσύνης μετάδοσιν τα στήθη την ένοικούσαν αύτοις δύναμιν της εύσεδείας · χοιλία καὶ τὰ ὑπογάστρια μέλη την της σωφροσύντις άσχησιν οι πόδες τον της άρετης δρόμον. Καὶ τί δεί τα καθ έκαστον λέγοντα διατρίδειν; Ούδε γάρ τριχών κατετόλμησε το πύρ, διά το μάλλον αύτας εύσεξεία κεκαλύφθαι τιάρας · έφείσατο δε άρα και της εσθητος διά την των άγίων εύσχημοσύνην. Τί ούν; Έπι τούτοις παρακελεύεται ό Θεός των Χαλδαίων έπιλα δέσθαι τὸ πῦρ, καὶ ἴνα μὴ μαγείαν νομίσαντες άμαυ ροῦσθαι τοῦ πυρὸς τὴν ἐνέργειαν, άμδλύνωσι τὴν δόξαν των μαρτύρων, και συκοφαντήσωσι το θαύμα της άληθείας, διά τούτο οι μεν ενδον ήρεμουν, το δε πύρ έξω τούς Χαλδαίους προσενέμετο, ζνα άσφαλως πείση τους όρων-τας, ότι επί των άγίων ου την έαυτου φύσιν ηγνόησεν, άλλά την ευσέδειαν ετίμησεν. ωσπερ οι λέοντες επί του λάχχου τον Δανιήλ. Ούτως έντεύθεν αγγελικήν χορείαν άληθως συνεστήσαντο, και τον Θεον υμνουν οι τρισμακάριοι παίδες, και πάταν την κτίσιν, την τε υπερκόσμιον,

Scorial, νόμος.
 Scorial, ύμνωδίας.

καὶ τὴν ἐν ὀφθαλμοῖς θεωρουμένην, εἰς ἔνα χορὸν:

νωδίας συνήγαγον.

γ'. 'Αναγχαΐον δὲ μηδ' ἐχεῖνο παραλιπεῖν ἀνεξέτασ τινος ενεκεν μη πάσαν όμοιως εμήνυσαν την πι άλλα κατά μέρος εξέθεντο την δημιουργίαν. Ήι γουν είπειν όσον είς άλήθειαν. Εὐλογείτε, πάντα έργα Κυρίου, τὸν Θεόν άλλ' ἐπειδή ἐν χώρα τῶν ι δών το μέγα τουτο θέατρον της εύσεδείας συνεκροτε έδει παιδευθήναι τους Βαδυλωνίους, τίνα μέν εἰσι ποιήματα, τίς δὲ ὁ ποιητής τῶν ἀπάντων. Καὶ ἄρχο ποιή ματα. τις σε ο ποιήτης των απαντών. Και αρχο μέν άπό άγγέλων, καταλήγουσι δὲ εἰς άνθρώπους. Ἡ μίσθησαν άγγελοι θεοί: καὶ παρ' "Ελλησι μυθεύεται, Τούτους, φησίν, οὖς προσκυνούμεν θεοὺς, ἄγγελοί τοῦ μεγάλου Θεοῦ. "Ινα γὰρ ° παιδευθώσιν οἱ ἄφρο ὅτι οὐ τῶν προσκυνούμένων, ἀλλὰ τῶν προσκυνούν εἰσίν οἱ ἄγγελοι, διὰ τοῦτο βοῶσιν: Εὐλογεῖτε, ἄγγε Κυρίου, τον Κύριον. Προσεκυνήθη ήλιος και σελ και πας δ τῶν ἀστέρων χορός. Διὰ τοῦτο και τοῦ παραλαμβάνουσιν εἰς τὴν τῶν ὕμνων προσκύνησιν. λογεῖτε, φησιν, ήλιος, και σελήτη εὐλογεῖτε, ἀσ τοῦ οὐρανοῦ, τὸν Κύριον. Εἶτα μετὰ ταῦτα, Πᾶς βρος και δρόσος ὰ τὸν Κύριον. Τὶ οῦν βούλεται τὸ, κίνειον και δρώσος και δράσος και κίνειον. δμδρος και δρόσος, και πάντα τὰ πνεύματα, κ αν είη σκοπήσαι. Γίνονται πολλάκις άνομδρίαι και π ιπάτων βίαι άχαιροι \* φιλούσι δὲ άελ οί του ψεύδους ρέται, καί τη ματαιότητι χαίροντες, ύλη τινί καί κ ἀταξίας πάντα ἐπιγράφειν, ουκ είδότες ὅτι οὐδἐν σποτον, οὐδὲ ματαίως γεγενημένον, ἀλλ' ὅτι ταῦτα π οίκονομεϊ ό Θεός, καὶ πρός παιδείαν άνθρώπων καὶ : άποφυγὴν ἀσεδείας. Ἡ μεν γὰρ εὐταξία τῶν ποιημε τὸν Δημιουργὸν εἴωθε κηρύττειν, ἡ δὲ ἀταξία τὴν π κύνησιν τῶν κτισμάτων ἀπαιτεῖ. Εἰ γὰρ ἡν θεῖον τι σεδάσμιον ό δμόρος, η τὰ πνεύματα, ούχ ὰν ητάκτ τὸ γὰρ θεῖον ἀταξίαν οὐκ ἐπιδέχεται. Διὰ τοῦτο λέγι Πας δμβρος, και δρόσος, και πάντα τὰ πνεύματα Κύριον. Προσεχυνήθησαν και δμόροι, και άνεμοι, οί ώς τροφείς, οί δε ώς γεωργοί της γης των χαρ: ως τροφείς, οἱ δὲ ὡς γεωργοὶ τῆς γῆς τῶν χαρπροσεχυχήθη δὲ ἡ γῆ, καὶ οἱ ταὐτης καρποὶ διαφί δαίμοι προσεχυχήθη δὲ ἡ κὰ, τὴν μὲν ἄμπελον εἰπί δῶρον Διονύσου, τὴν δὲ ἐλαίαν τῆς 'Αθηνᾶς καὶ τό ἐλλοι καρποὶ 'ε. Καὶ τοῦτο ὁ αὐτὸς λόγος τῆς ἀληθ ἀσφαλιζόμενός φησιν, Εὐλογεῖτε, πάντα τὰ gυόρ [617] ἐν τῆ γῆ, τὸν Κύριον. Αὐτὸς γάρ ἐστι πάν τῶν φυέντων καὶ τῶν φυομένων Δημιουργὸς καὶ Δει της. Εἰτα μετὰ τοῦτο, δρη καὶ βουνοί. 'Αρ' οῦν ἐκτὸς τὰ δη καὶ οἱ βουνοί; Οὐδαμῶς 'ἐλλὶ ἐπειδὴ ἐν τοῖς τὰ τῶν ὁαιμόνων μιαρὰ κατεσκεύαστο, κάκε ἀγάλματα προσεκυνείτο, διὰ τοῦτό φησιν. Εὐλογε άγάλματα προσεχυνείτο, διά τοῦτό φησιν Εὐλογε δρη και βουνοί, τὸν Κύριον. 'Αλλ' διως μνημονεί τῶν βουνῶν, μέμνηται και τῶν πηγῶν και ποταμῶν θαλάσσης και γάρ και αὐται ἐθεοποιήθησαν και Νύμ εχάλεσαν τὰς πηγάς, Ποσειδώνα την θάλασσαν, Σειρί τινας και Νηρηίδας. ότι δέ και ποταμοί προσεκυνή σαν, μαρτυρεί τὰ εν Αιγύπτω μέχρι τῆς δεῦρο : εθνο ἀναδάσει τοῦ Νείλου, οὐ Θεὸν αὐτὸν ἐπὶ τῆ φύσει θαν ζοντες, άλλ' αύτὸ τὸ ὕδωρ ώς θεὸν θεραπεύοντες. τοῦτο καὶ ποταμούς καὶ πηγάς καὶ θάλασσαν εἰς ὑμνωδίαν καλοῦσιν. Εἶτα τὰ πετεινὰ τοῦ οὐρανοῦ καὶ κτήνη · ούδὲ γὰρ ταῦτα θεοποιίας ἐκτός · καὶ γὰρ ἀι προσεκυνεῖτο , καὶ ἱέραξ · καὶ τὰ θηρία καὶ τὰ καὶ τῆ τῶν θεῶν προσηγορία τετιμήκασιν Αἰγύπτα και τοσούτον ίσχυσεν ή πλάνη, ότι και άπο τών πρ χυνουμένων ζώων και τάς πόλεις ώνόμασαν και λέγει παρ' αυτοίς Κυνών και Προβάτων και Λύκων και Λει Αλλά μετά ταυτα πάντα παράγεται λοιπόν άνθρώπινον γένος. Ευλογείτε, φησίν, υίοι των άνθρώπικ πων, τον Κύριον. Τελευταίον τάσσεται το άνθρώπικ γένος, ού κατά την άξιαν, άλλα διά την δημιοργία Εύλογείτε, Ίσραηλ, τον Κύριον. "Οπερ ην των έ: Evloreite, της γης ανθρώπων εξαίρετον γένος, τουτο τοίνυν το άγει ε, και το τηνικαύτα εν τῷ ἔθνει πολλάς ἐπθεπι διαφοράς, και παράγει τους ιερέας του Κυρίου εκ εις. χον των ἱερέων των ψευδωνύμων θεών. Εἶτά φησι Μυ

δοτήρ. Είτα.

δ Scorial, τουτο πρώτον παρ.

Conj. Sav. Eva youv.

Scorial. addit καὶ πάντα τὰ πνεύματα. Coteler.

<sup>\*</sup> Scorial. πνεύματα βιαΐα άκαιρα. f Scorial. και άλλφ άλλον καρπόν. Legendum polit (o teler. και άλλου άλλον καρπόν. Iufra Scorial. δημωγής μέ

homines adinvenissent, deos gentiles non habuissent: imo vero illud etiam attendamus : si quis idolis sensus inesset, ipsa homines, qui ea fabricati sunt, adorare conveniret. Hoc enim leges naturæ jubent, ut opificem suum opus adoret, non ut artifex rem a se confectam veneretur. Idcirco nos alumni pietatis, divinæ legi obsequentes, Deos tuos non colimus, et statuam auream, quam erexisti, non adoramus : sed est Deus in cœlo, qui eripiet nos de manibus tuis. Deinde ne Deum tentare viderentur, aut quod se liberatum iri sperarent, audacter ignem subire, continuo adjungunt: Et si non, hoc est, Etsi non liberaverit, sed corpora nostra permiserit igne comburi, ne hoc quidem pacto a pietate discedemus: non enim mercede conducti Deum colimus, sed æquitatis studio veritatem confitemur. Ut autem hanc fidei professionem audivit, inflammatur acrius tyrannus, et fornacem septuplo succendi jubet : oportebat enim probatissimum argentum purgari septuplum: Eloquia nempe Domini eloquia casta, argentum igne examinatum, probatum terra, et purgatum septuplum ( Psal. 11.7): ideirco septuplo succensa est fornax, ut septuplo sancti purgarentur. Cæterum argentum appellatos esse Dei homines ut intelligas, sapientiæ recordare dicentis, Argentum igne examinatum lingua justi ( Prov. 10. 20 ): et Jeremiam dicentem audi, de iis qui a pietate reprobati sunt, Argentum reprobum vocate eos, quia reprobavit eos Deus (Jer. 6. 30). Quod si imperfecti argentum sunt reprobum, haud dubium quin perfecti argentum sint probatissimum : quantum enim fornax succendebatur, tantum martyrii desiderium exardescebat. Ingressi enim tres hi pueri cum fide flammam calcabant, ac tenuem roscidumque aerem in nicdiis ipsis vaporibus ignis respirabant. Etenim is, qui cuncta condit et immutat, calorem ignis retundebat, ejusque vim urendi frangebat, ut veram illam esse psalmi vocem miraculum declara-ret: Vox Domini intercidentis flammam ignis ( Psal. 28. 7). Atque ignis quidem intus sopitus erat et quietus, sancti vero pueri choreas agebant, illam propeniodum promissionem adepti, quam per Issiam omni animæ pietate fideque plenæ promittit : Etsi transieris per ignem, tecum sum, et flumma non ex-uret te ( Isai. 43. 2 ). Ac videre erat ad effectum perductam promissionem. Non enim sanctorum membra tangebat ignis; non oculos, qui pietatem recta videbant, incendebat, quique ex eorum quæ cernebant ornatu mundi Opificem agnoscebant: non aures divina lege completas violavit; non ad os accessit, neque labra contigit, quod corum linguas hymnos concinentes hymnosque componentes revereretur. Singula membra sanctorum suo præsidio munita erant : manus inter orandum, extensione et elecmosynarum distributione; pectora, insidente illis pietatis virtute; venter, et ea quæ sub ventre sunt membra, exercitatione continentiæ; pedes, cursu virtutis. Et quid singulis commemorandis opus est immorari? Ne capillos quidem ausus est ignis contingere, quod illi pictate magis quam tiara tecti essent : vestibus demum ob sanctorum honestatem pepercit. Itaquo post hæc igni jubet Deus ut Chaldæos invadat: et ne magicas praestigias arbitrantes efficacitatem ignis debilitasse, martyrum gloriam obscurarent et veritatis miraculum calumniando traducerent, idcirco illi quidem intus quiescebant, ignis autem foris Chaldæos absumebat, ut cernentibus certo persuaderet se in sanctis non suam ignorasse naturam, sed religionem esse veneratum : quemadmodum in lacu Danielem leones. Sic angelicam inde choream instituerunt, Deumque beatissimi pueri collaudarunt, et omnem creaturam, tum cam quæ supra mundum sita est, tum eam quæ oculis cernitur, ad unius hymni chorique consortium invitarunt.

3. Sed ne illud quidem indiscussum prætermitti par est, qua de causa non universam simul creaturam expresserint, sed per partes res creatas indica; rint. Sufficiebat sane, quantum ad rei veritatem atti-

net, dixisse, Benedicite, omnia opera Domini, Domino (Dan. 3. 57); sed quoniam in regione impiorum magnum hoc pietatis theatrum erat congregatum, edoceri Babylonios oportebat quænam creaturæ sint, et quis universorum Creator. Atque ab angelis quidem incipiunt, in homines autem desinunt. Æstimati sunt dil angeli : et fabulis proditum est apud Græcos, hos quos adoramus, inquiunt, deos, angelos esse magni Dei. Ut enim docerentur insipientes, non inter eos qui adorantur, sed inter cos qui adorant, angelos esse numerandos, propterea clamant, Benedicite, angelt Domini, Domino (Ibid. v. 58). Adoratus est sol et luna, et omnis turba stellarum, propterea illas quo-: que ad hymnorum adorationem assumunt. Benedicite. inquit, sol et luna, benedicite, stellæ cæli, Domino (1bid. v. 62. 63). Deinde post hac, Omnis imber et ros, Domino. Quid ergo sibi velit illud, Omnis imber et ros, et onnus spiritus, operæ pretium fuerit expendisse. Sæpenumero accidunt siccitates, ac ventorum impetus intempestivi : solent autem auctores mendacii, et qui vanitate delectantur, materiæ cuipiam, et confusionis vitio cuncta adscribere, nescicutes nihil absque certa causa vel temere fieri, sed hæc omnia Deum moderari, tum ut homines erudiantur, tum ut impietatem evitent. Nam creaturarum quidem aptus ordo Creatorem solet prædicare, confusio vero adorationem creaturarum secum trahit. Si enim imber aut spiritus divinum quid aut veneratione dignum essent, inordinata non essent : numen quippe ordinis perturbationem non admittit. Propterea dicunt, Omnis imber et ros, et omnes spiritus, Domino. Adorati sunt etiam imbres et venti, illi quidem ut alumni, hi vero ut terræ fructuum cultores : adorata est terra, ipsiusque fructus diversis dæmonibus sunt attributi : ac vitem quidem Bacchi donum, oleam autem Minervæ, et alios fructus alterius esse dicebant. Et hoe ipsum idem sermo veritatis confirmans ait; Benedicite, omnia germinantia in terra, Domino (Ibid. v. 76). Ipse enim omnium quæ producta sunt, quæque germinant, Creator est et Dominus. Deinde post istud, montes et colles. Num igitur extra terram sunt montes et colles? Minime vero; sed quoniam in monti-bus collibusque dæmonum abominationes perpetrabantur, ibique simulacra colebantur, propterea dicit, Benedicite, montes et colles, Domino (Ibid. v. 75). Verumtamen facta collium mentione, fontium quoque ac fluviorum et maris meminit : nam et ipsi deorum in numerum sunt relati, et nymphas appellarunt fontes, Neptunum mare, Sirenas quasdam et Nereidas; fluvios autem adoratos esse, res Ægyptiorum in hunc usque diem testantur: ascensui Nili sacrificabant, non quod Deum ipsum propter rem creatam laudarent, sed quod aquam ipsam tamquam Doum venerarentur. Ideirco et fluvios, et sontes, et mare ad canendum invitant. Deinde volucres cæli et seras, et jumenta; nam ne hæc quidem extra numerum fuerunt eorum quæ in deos relata sunt : siquidem aquila colebatur et accipiter; et feras ac jumenta Ægyptii deorum etiam appellatione decorarunt : tantumque invaluit error ac superstitio, ut ab animalibus etiam, quæ colebantur, civitatibus nomen imponerent : et nominatur apud ipsos Cynon, Probaton, Lycon et Leonton. Verum post have omnia profertur in medium deinceps genus humanum. Benedicite, inquit, filii honinum, Domino (Ibid. v. 82). Postremo loco ponitur humanum genus, non dignitatis ordine, sed creationis. Benedicite, Israel, Domino (Ibid. v. 85). Quod erat hominum genus peculiare, qui in terris versabantur, hoc igitur profert in medium, tumque multas in hac natione subjicit hominum varietates; et Domini sacerdotes profert, ad corum qui falso dii appellantur, arguendos sacerdotes. Deinde ait, Servi Domini (Ibid. v. 85). Tum ne illi qui ante discesserant, ab hoc alieni esse choro viderentur, cum vivis eos enumerant apud Deum, dum inquiunt, Benedicite, spiritus et animæ justorum, Domino: deinde, Sancti et humiles corde, Domino (Ibid. v. 86. 87). Quid ita sanexplanationum, in Decretis summorum Pontificum,
et in Summis theologicis magni nominis theologorum: in quibus multœ ex his sententiis, diligentissime expensæ, ab omni erroris suspicione vindicantur.

 Neque his quicquam obest recens edictum Pauli · Papæ quarti, quippe quod non simpliciter et omniand reject universum boc opus, tot jam sæculis communi Ecclesiæ assensu comprobatum; sed ea dumtaxat hujus operis exemplaria interdicit, quæ præter auctoris mentem ab hæreticis vitiata inveniuntur, et his, quibus nunc scatent, fæcibus inquinata. Has autem fæces et sordes non auctoris culpa, sed hæreticorum fraude in hos commenta- rios irrepsisse, triplici indicio persuadent, primo, quod exemplaria quædam vetustissima nihil contineant hujusmodi errorum, sed alia mana omnia · habent adscripta in marginibus. Secundo, quod · quidquid hæreticum est, ita per illationem sit ger-· manæ lectioni assutum, ut, si resecetur, ne latum quidem unguem mutetur sententia: quod sane fieri non posset, si ab ipso auctore ingenne fuisset intextum : quemadmodum nec humano corpori mem- brum aliquod auferri potest absque deformi totius structuræ mutilatione. Tertio, quod credibile non sit, auctorem, qui nec amens, nec obliviosus fuee rit, iisdem de rebus, et iisdem pene locis scribentem sibiipsi contraria sensisse et dixisse, præsertim vero in his, de quibus ut Arianus accusatur. Quoe modo enim verisimile fuerit eum cum Arianis de inæqualitate et diversa Patris et Filii substantia convenisse, qui adversus Arianos unitatem et æquali-· tatem utriusque multis locis defendit? præcipue veoro Hom. 44, super illis verbis, væ vobis, scribæ et · PHARISÆI, QUI CLAUDITIS REGNUM CÆLORUM. Ubi hæc · scribit : Sic et modo hæretici sacerdotes claudunt jae nuam veritatis. Ideo, quando legunt in populo suo aliquid tale, qui me misit major me est, perversa interpretatione claudunt januam veritatis, dicentes · Filium minorem Patre : cum tamen secundum dispensationem carnis dicatur minor. Et Hom. 28, in expositione illius sententiæ, OMNIA MIHI TRADITA SUNT A PATRE MEO, proponens ac dissolvens argumentum eorum, qui ex his verbis adstruebant Filium Patre · minorem, sic inquit : A quo illi tradita sunt omnia, si unus est Pater et Filius : aut quare habere non po-· terat, nisi tradita illi suissent, si per omnia Patri suo e erat equalis? Nam significatio truditionis tam unita-· lis rationem, quam æqualitatis excludit. Respondeo, · Tradita sunt ci secundum quod minoratus est paulo minus ab angelis: nam secundum illud, quod non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, Deus unus et e requalis est ei, qui tradidit omnia. Et Homilia 45, exponens illud Mattheri 23, et vos implete mensu-ram patrum vestrorum, ait: Quando vides hæreticos, · tres per omnia æquales dicentes, non ejusdem esse substantiæ, non ejusdem esse auctoritatis, sine princivio omnes hos, aliqua parte distantes a se, ne mireris: implent enim mensuram patrum suorum genti-· lium, quoniam illi similiter multos deos colebant. Quibus quidem verbis quid apertius dici potuit adversus Arianam sententiam, quæ huic auctori adscribitur? Ilæc igitur est super his commentariis controversia : de qua judicent me doctiores : ego, quid addam, nihil habeo, nisi hoc ipsum Opus disertum et doctum esse, ac dignum quod assidue lega-· tur, si tamen prius diligentissime expurgatum fuerit ab iis erroribus, quos in sexto libro in censuris c super Matthæi expositoribus annotavimus. Floruit e auctor hic, ut ex 35 et 39 ejus Homiliis colligitur, · post tempora Theodosii Augusti : scripsitque etiam in alios evangelistas consimilis industriæ commentarios. >

Hie aliqua habes ex iis quæ Joannes Mahusius supra dixerat; sed stylo paulum elegantiore. Mahusii porro sententiam nihili fecisse videntur Baronius et afii non pauci, qui hunc scriptorem pro Ariano ex hæretico habuerunt.

§. IV. — Baronii sententia de Opere impérfecto in Matthæum, Hist. Eccl. T. V, ad annum 407. Tillemontii cadem de re opinio.

e Haud æquo animo pati possumus adscriptas fuisse sanctissimo viro ejus titulo hactenus consignatas quinquaginta quatuor Homilias, quas Opus imperfectum nominant, ut distinguant a consummato in eumdem evangelistam Commentario, nonaginta et unam homilias complectente. Quis enim non jure commoveatur, cum videat adscribi sanctis-imo viro ab incerto auctore, sed certo harctico, harctico-rumque deterrimo, compositas homilias illas purolentas, hæresum scatentes verminibus, quæ ne pilum quidem Chrysostomi vel in dictione, vel in sententiis, vel in dogmatibus, habent : sed sparsas hæreses Manich.eorum, Montanistarum, Arianorum, ac Donatistarum continent : atque plane in omnibus se prodat auctor longe longius ab Ecclesia Catholica alienum : qui Catholicæ Ecclesiæ toto orbe diffusæ sæpe detrahat, et vix in paucis veritatem reperiri contendat? Hactenus Baronius.

Tillemontius porro de Opere imperfecto hæc habet. quæ nos Latine convertimus: « Non diu disserendum puto de Opere illo imperfecto. Putatur certe potius · Latine scriptum fuisse, quam ex Græco Latine transc latum. At certum omnino est, quamtumvis contra disceptetur, fuisse Arianum, Arianicæ hæresi addi-ctissimum. Diuturna ac forte non ita utili perquisie tione opus esset ad explorandum quo tempore ille e vixerit. Certum utique est scripsisse post Theodoe sium Magnum, qui Arianismum everterat, ut hic e scriptor conqueritur. Quod autem ille de decimis e fructuum habet ad postrema Arianismi tempora, ad s septimum circiter sæculum, ablegandum ipsum esse e suadet, quandoquidem hac hæresis ad usque finem e sexti sæculi in Hispania substitit regnavitque : hic e vero scriptor sape conqueritur Ecclesiam suam op-e primi atque vexari. Et sane ex cogitandi modo, ex e imaginandi vi, et insolita disserendi ratione, Hispae nus esse facile crederetur. Ex aliis tamen locis antiquior suisse credatur. Videtur porro episcopus suisse; sed ex Ecclesia sua pulsus, commentariosque etiam in Marcum et Lucam fecisse deprehendi-

· Putavere quidam hæreses illas omnes, quæ passim e in hoc opere occurrunt, ab hæreticis insertas fuisse, e demptisque illis additamentis, perfectam adhuc et c planam manere sententiam, manuscriptosque adbuc c haberi Codices, ubi illa additamenta in margine c et altera manu descripta sunt. Si res ita se habeat, e miror nullam ad istorum Codicum fidem factam c fuisse editionem. In ecclesiasticæ rei commodum auctor hujusmodi ad Catholicas partes accederet; c auctor, inquam, qui in aliqua existimatione babetur, e et forte majore, quam mercatur. Nisi enim hujus-e modi editio a viris fide dignis emissa prodeat, vix « lectoribus suadeatur posse" hujuscemodi scriptorem e ad Catholicas partes reduci. Facilius certe credatur e paucă illa loca, ubi videtur Arianismum impetere, de industria vel inserta vel mutata fuisse : quie etiam rudi incautoque modo addita sunt. Narratur Editioe nem esse Antuerpiæ anno 1545 emissam, quæ dee nuo Lutetiæ cusa fuerit, ex qua Franciscanus quise piam loca Arianismo faventia sustulerit; sed dicunt ipsum multa etiam Catholica abstulisse. Verum hæc · Editio cruditis non placuerit oportet, quando omnes que postea emissæ sunt Editiones, cum erroribus solitis prodierunt. Explorandum esset num diversa simul opera juncta fuerint, ut ex locis aliquot subindicari fortasse videatur.

Putat autem P. Vastelius hoc opus esse Joannis episcopi Jerosolymitani in fine quarti sæculi scriptum; sed præter alias bene multas difficultates quæ contra hanc opinionem sese statim offerunt, vel hoc uno ar-

gumento repudiatur, quod credi nequeat, episcopum Jerosolymitanum Jerosolymam posuisse ad occidentem Galilææ.

§. V. — Hoc Opus non potest Chrysostomi esse: cujus sit scriptoris, et quo tempore scriptum, disquiritur.

Imperfectum illud Opus nec esse, nec esse posse Chrysostomi, certum est; omnia hic spuritatis signa adsunt, stylus perplexus, rudis atque strigosus, mirum quantum a Chrysostomi stylo differat, dictionis forma, tropi, ordiendi et claudendi ratio: ita ut ne cogitaverit quidem hoc sancto doctori adscribere quisquis ejus scripta vel mediocriter frequentaverit; ut taceam hæresim Arianam passim in his Homiliis occurrentem, aliosque errores, de quibus omnibus mox dicetur. Ad hæc autem hic scriptor haud dubie Latine scripsit, ut patet tum ex styli ratione ipsa, tum ex Scripturæ sacræ locis, quorum pars maxima ex Biblis Latinis excerpta fuit; sed quod nullam dubitandi ansam relimiuit, hic quisquis sit auctor, Græci Biblici textum, ut a suo diversum, aliquando adhibet.

Jure quæratur an ille ipse scriptor, ut hæresi suæ auctoritatem conciliaret, nomen Chrysostomi operi suo præposuerit, an vero anonymum opus ediderit, cui postea nomen Chrysostomi a quopiam præmissum tuerit. Certum quidem est jam a priseis temporibus Chrysostomi nomine insignitum opus fuisse, ut arguitur ex loco Nicolai I Papæ in responsis ad consulta Bulgarorum, Tom. 8 Concil. Labbæi p. 548, num. 31, nbi dicitur: Qui consensus si solus in nuptiis forte defuerit, cætera omnia etiam cum ipso coitu celebrata frustrantur; Joanne Chrysostomo magno doctore testante, qui ait: Matrimonium non facit coitus, sed voluntas. Quem locum habes in homilia 32 circa medium. Quamobrem forte credatur ipsum auctorem operi suo nomen Joannis Constantinopolitani præmisisse, ut errores suos tanti doctoris auctoritate firmaret. Verum illud non sua vacat difficultate.

Si porro Chrysostomi nomen ementitus sit hic scriptor, non ideo inferendum erit ipsum episcopum fuisse, quod dicat Homil. 8 paulo post initium: Nos autem qui sumus uniuscujusque regionis pastores; sed si ementitus sit Chrysostomum, ementitus etiam fuerit rpiscopum. Cum autem dixit initio Homiliæ 32 se corpore absentem esse, sese fingere potuit Chrysostomum exsulem, quod fecit et ille qui Epistolam ad Cæsarium Monachum Chrysostomo adscripsit, ut Eutychianam hæresim tanti doctoris testimonio confirmaret. Hinc liquet non posse ex allatis verbis argui hunc auctorem episcopum fuisse; si tamen ille nomen Joannis operi suo præfixerit, id quod certe verisimile non est.

Atenim quomodo potuit se Chrysostomum esse fingere ille, qui ait Homil. 52 circa medium : « Nam si consideremus ex quo Christus in cælum ascendit, et quantum vivebant homines ante d'Iluvium, et prope tantum spatium est, quanto tempore erat vita unius-cujusque eorum. Id est, tot fere anni erant a Christi ascensione, quot annis vivere solebant viri antediluviani; atqui aute diluvium vita hominum crat nongentorum, imo plurium annorum; unde sequi videtur cum, qui hanc temporis notam posuit, non potuisse se Chrysostomum esse fingere, vel nomen suum huic operi præmittere. Neque tamen potest hæc nota ut verba sonant, accipi; nam præterquam quod id significat vox prope hic adhibita, certum est hunc librum nono sæculo, quasi Chrysostomi esset, jam diu in usu fuisse. Ad hæc autem illa quæ de Theodosio Magno et de tempore subsequenti, de gentilium religioue quasi adhuc vigente, deque Arianismo Ecclesias, episcopos, atque presbyteros passim habente; hæc, inquain, omnia, non ad nonum vel octavum, imo vix ad septimum sæculum referri posse videntur : quare illa annorum computatio oscitanter haud dubic facta

Nota vero in qua de Theodosio agitur hæc habet Homil. 49 paulo post initium: « Et nos quidem exposuimus hic auditiones præliorum, et fames, et terræ motus, et pestilentias, auditiones hæresum, et inopias verbi, et concussiones Christianorum, et corruptiones morum, quæ ante præcesserunt a tempore Constantini usque ad tempus Theodosii. Abominationem autem desolationis diximus esse hanc ipsam hæresim, quæ occupavit sanctæ Ecclesiæ loca, et multos desolavit a fide, et ipsum exercitum Antichristi, et cæteras hæreses, quæ cæperunt publice habere Ecclesias, locum obtinentes Ecclesiæ sanctum. Si quis autem auditiones quidem præliorum, fames et tumultus, et pestilentias intelligat esse omnia hæc mala spiritualia, quæ facta sunt tempore Constantini simul et Theodosii usque nunc: abominationem autem desolationis intelligat esse ipsum Antichristum, qui postmodum venire speratur, et obtinere loca Ecclesiarum sancta sub specie Christi, ca multos fidelium desolare, non irrationabiliter dicit.

Sic ille afflictas res Arianorum deplorat, quæ sub Constantino per Nicænam fidem depulsæ, sub Theodosio autem Magno prostratæ sunt, ita ut ab illo tempore usque nunc, sive usque ad auctoris tempos illa pessum semper ierint. Iloc autem decantat ille fere per totum librum : nam vere Arianus erat , ut mox probabitur. Idipsum etiam ait in Homil. 49 paulo ante medium, nempe tempore Theodosii expugnatum fuisse Ecclesiam, scilicet Arianismum, quem ipse unam veram Ecclesiam esse pugnabat; quod in eadem Homilia indicat infra : Hæresis Homoousianorum, inquit, non solum Christi Ecclesiæ adversatur, sed et omnibus hæresim non similiter sapientibus. Hoc plurimis in locis repetit. His perpensis opinor vel circa finem sexti, vel septimo sæculo scriptum hoc opus fuisse. Tillemontius autem, qui illam priorem temporis notam non animadverterat, hæc circa tempus scripsit: « Certum utique est illum scripsisse post Theodosium Magnum, qui Arianismum everterat, ut hic scriptor conqueritur. Quod autem ille de decimis fructuum habet, ad postrema Arianismi tempora, ad septimum circiter sa culum ablegandum ipsum esse suadet; quandoquidem hæc hæresis ad usque finem sexti sæculi in Hispania substitit regnavitque : hic vero scriptor sæpe conqueritur Ecclesiam suam opprimi atque vexari. Et sane ex cogitandi modo, ex imaginandi vi ct insolita disserendi ratione, Hispanus esse facile putaretur. Ex aliis tamen locis antiquior esse credaiur. >

Jam non quæram quo tempore decimæ in Ecclesia solvi cœperint, neque enim id puto ad institutum pertinere nostrum. Nam hic scriptor cum decimas commemorat, non de decimis fructuum agit, quales in Ecclesia institutæ fuerunt; sed de portionibus ecclesiasticorum, quæ a priscis Christianis dabantur, quas decimas appellat, quia de decimis Veteris Testa-menti, hic agitur, ubi illud evangelicum explicatur: Vævobis qui décimatis mentham et nethum et cyminum. Hujus occasione dicti ait scriptor iste : « Sacerdotes ergo avaritia pleni, si quis de populo decimas non obtulisset, ita cum corripiebant, quasi magnum cri-men fecisset, quia decimam alicujus rei vel saltem min mæ non obtulisset. Si quis autem de populo in Deum peccabat ..... nemo curabat corripere eum ... Sic et modo sit. Ecce enim episcopus, si debitum honoris non acceperit a presbytero, aut presbyter, si non acceperit a diacono, aut diaconus a lectore, irascitur ac turbatur. Si autem viderit aut episcopus presbyterum..... Et portiones quisque suas secundum dignitatem suam vigilanter aspiciunt et defendunt, et secundum dignitatem suam curam impendere, circa obsequium Ecclesiæ non attendunt. Si populus decimas non obtulerit, murmurant omnes : et si peccantem populum viderint, non murmurant contra eum. Quam compendiose in tribus his (nempe judicio et miseri-cordia et fide) complexus est et conditiones hominum, et que necessaria sunt hominibus ad salutem. > llæc postrema verba, si populus decimas non obtulerit, etc., perspicue referuntur ad locum Evangelii ubi de decimis agitur, quæ sub Veteri Testamento solvebantur; neque hinc puto colligi posse decimas tunc temporis a Christianis solutas fuisse. Quod autem adjicit Tillemontius, hæc ab Ilispano dici posse, quia hæresis Ariana in Hispania ad usque finem sexti sæculi viguit, illud, inquam, potest hoc argumento refelli. Si Hispanus erat ille, et si septimo sæculo scripsit, non debuit Arianæ hæreseos exstinctionem ad Theodosium referre. Ariana quippe læresis ibi sub regibus Arianis viguerat, et a Reccaredo subsequentibusque regibus oppressa fuit. Contra vero hic scriptor se sub Romano imperio degere non semel subindicat, ut in locis supra memoratis, necnon in alia Homilia 38 circa medium, ubi ait: « Quia sicut nummus habet charagma Cæsaris, sic homo habet charagma Dei: et quemadmodum solidus, qui non habet charagnia Cæsaris, reprobus est, lta et homo, qui non ostendit in se imaginem Dei, reprobus æstimatur.

Quod autem ea quæ supra dicta sunt confirmare videtur, cum hæc scriberentur, adhuc gentilium religio vigebat, ut arguitur ex iis quæ leguntur Homilia 10 circa medium : « Ut puta, si bene doceant sacer-dotes, et melius vivant, videntes gentiles dicunt : Benedictus Deus, qui tales habet servos. Vere enim eorum Deus verus Deus est... Nam disciplina Do-mini ex moribus familiæ demonstratur. Non sicut nostri philosophi qui magna loquuntur, et nec modica faciunt. > Et Homilia 43 circa medium : ( Quos orant gentiles videamus, ut sciamus quare sic orant. Orant diemones, qui etsi audiunt, exaudire non possunt: orant reges mortuos, Jovem, Mercurium cæterosque. > Et Homilia 20 ante finem : « Si autem de fundamento fidei aliquid fuerit passus : id est, si prævaricatus fuerit et ad gentiles aut hæreticos transierit, tunc est ruina ejus magna. > llujusmodi non pauca deprehenduntur, maximeque in fine Homiliæ 26, ubi hortatur ut a gentilium consortio caveatur.

## §. VI. Hunc scriptorem vere Arianum et Anomæum fuisse probatur.

Hic scriptor quisquis sit sese manifeste prodit Arianum et Anomœum. Cumque jam a multis retro sæculis, atque, ut credere est, ab ipso auctoris tempore ipsiusque manu, Chrysostomi, sive Joannis Constantinopolitani nomen præfixum habuerit, multi in tot loca Arianismum præ se ferentia incidentes, ea vel quibusdam mutatis in Catholicam sententiam reducere conati sunt, vel penitus sustulerunt; alii postea qui in hæc truncata ac mutata exemplaria inciderunt, ea quæ sublata fuerant in margine scripserunt. Hujusmodi exemplaria quædam se vidisse testatur supra Erasmus. Quidam autem hujusmodi errores et alios quoque diversi generis conspicati, nomen Joannis Chrysostomi sustulerunt. Mahusius vero Franciscanus, qui hunc Commentarium Joanni Chrysostomo asserere in animo habebat, secundum aliquod exemplar castigatum, ut ille putabat, hunc Commentarium edidit. Sed frustra cessit conatus ejus : nam in exem-plari adhuc ipsius Arianismus deprehenditur, ut infra dicemus. Etenim illi, qui opus emaculare conati sunt, id non ita feliciter sunt exseguuti, ut paulo post commonstrabitur.

Scripsit autem hic auctor, cum post Theodosii tempora Arianorum Anomœorumque reliquiæ paulatim exstinguerentur, id curantibus scilicet episcopis aliisque Catholicis, quos ille ut hæreticos et hæreticorum deterrimos passim insectatur, dum sectæ suæ jam ad exiguum numerum redactæ sortem deplorat. Porro virus hæresis suæ passim depromit. Sic Homilia 49 post medium: « Fructus eorum nulli procedunt ad usum: umbra refrigerii non est in eis. Et verum est quidem, qua spinas et tribulos omnes iniquos hæreticos appellavit: tamen forsitan sciens Dominus hanc næresim esse prævalituram præ omnibus, tribulos os appellavit, quasi Trinitatis professores, et triangulam impietatem in sua perfidia bajulantes. • Hic antem loquitur de Trinitate personarum æqualium,

quam damnabant Arianit, et quam hic scriptor stre repudiat. Hoe impium dictum reliquit in editione sua Mahusius, etsi manifeste Ecclesiam Catholicam impetat, quam hic et alibi prævaluisse, et supra cæteras hæreses principatum obtinuisse dicit, et quidem a tempore Theodosii, quando certissime fides Catholica supra omnes sectas prævaluit. Et Homil. 22 paulo ante finem: « Sed forte dicit hæreticus, volens ostendere Patrem et Filium unum vel æqualem: Non est ita intelligendus hic locus, sed sic: Si ego sub potestate constitutus, possum jubere eis, qui sub mea sunt potestate: quanto magis tu, » etc. Hic porro omnia quæ hæresim Arianam sapiebant sustulit Mahusius. Et Homilia 28 paulo ante medium, in hæc verha, Omnia mihi tradita sunt a Patre meo, sic habet: A quo illi tradita sunt, si unus est Pater et Filius? Aut quare habere non poterat, nisi tradita illi fuissent, si per omnia Patri suo erat æqualis? Hunc porro locum intactum reliquit Mahusius, quia paulo infra quædam adjiciuntur, quæ videntur ad Catholicam doctrinam accedere.

Sed clare Homilia 34 paulo post medium, in hac verba, Dixit Doninus vineæ procuratori suo: «Cui procuratori? Sine dubio Filius dicit Spiritui sancto. Et si volueris, concedo tibi ut Pater Filio dicat, Non quæro utrum Filius sit Patris procurator, aut Spiritus sanctus Filii: sed hoc dico, quia procurator domus et paterfamilias, nec ejusdem substantiæ possunt esse, nec una persona esse, nec æqualis dignitas. Si ergo alter paterfamilias, alter procurator patris familias, quomodo locum habebit ternitas tua? Si autem ejusdem substantiæ iste est, et est minor, injuriam facit substantiæ. Si vero non æqualis dignitas, quomodo una substantia? » Hæc porro omnia sustulit Mahusius, licet primi auctoris et stylum, et seriem, et doctrinam exhibeant.

Homilia vero trigesima quinta circa medium in hæc verba, Non est meum dare vobis, ita loquitur: Quid ergo? mentitus est Christus dicens. Non est meum? Non. Omnis enim qui habet potestatem, si acceptam habet ab alio, illius est vere qui dedit. Nam quid habebat Filius proprium, cum ipse non esset suus, sed Patris? Ergo inter eum cujus non est, et inter eum cujus est, nec una persona est, nec æqualis potestas. Si enim unus Deus et Pater et Filius, aut certe potest, aut certe non potest. Quis vidit talem unum Deum cælestem colere, qui in diniidio potens est, et in dimidio impotens? Aut quis illos putet æquales, quorum non est æqualis potestas? Hæc postrema ab his verbis, Ergo inter eum, etc., abstulit Malusius.

Homilia vero quadragesima quinta ante finem in hac verba, Implete mensuram patrum vestrorum, hac ait: Consequenter et hæreticis dicitur hoc. Quando enim vides hæreticos, tres per omnia æquales dicentes ejusdem esse substantiæ, ejusdem auctoritatis, sine principio omnes, hos aliqua parte distantes a se, non mireris: implent enim mensuram patrum suorum gentilium, quoniam et illi similiter multos deos colebant. Quando vides eos, tres unam personam dicentes, et ipsam esse Deum Patrem, Deum Filium, Deum Spiritum sanctum, non mirers: Judæorum enim patrum suorum implent mensuram. Sic enim et illi semper unum Deum Patrem colebant, Filium non confitentes Deum post Patrem. Quando vides eos confitentes ac dicentes, quia Filius de ipa Patris substantia processit, sicut et omnis filius corporalis de corpore patris, et actum carnalem applicant spiritui impassibili et invisibili : cognosce qua mensuram implent patrum suorum gentilium. Et illi enim tales deos colebant, qui secundum carnen el generabantur et generabant. Quando vides eos dicetes, puzum hominem crucifixum et anima et corpore, non Deum in corpore solum, in quo nulla esset divinitas: scito quoniam implent mensuram Judzorum patrum suorum : nam et illi purum hominem se crucifixisse credentes, dicebant ad apostolos: Ecc

· pio omnes hos, aliqua parte distantes a se, ne mireris; implent enim mensuram patrum suorum, etc. Quidam conatus fuerat hunc focum emendare, adjecta bis syllaba non, non ejusdem esse substantiæ, non ejusdem esse auctoritatis. Atqui hac lectio secum ipsa pugnat. Qui possunt enim per omnia esse æquales, si non sint ejusdem auctoritatis? Codex, ad quem contuli, non habebat negationem. Homi-lia 22 videtur Filium facere minorem Patre, cum Christo loquitur centurio: Sic et tu quamvis sub polestate Patris sis, habes tamen potestatem jubendi angelis tuis. Et hunc locum alignis tentavit emendare in hunc modum: Quantitis sub potestate Patris sis, secundum quod homo es; verum hac adjectio non habebatur in vetustissima Editione. Homilia 11 negare videtur in Eucharistia esse verum corpus Christi, sed tantum mysterium corporis. Eadem de re suspecte loquitur Homilia 19, Eucharistiam appellans sacrificium panis et vini. Homilia 12 damnare videtur omne jusjurandum, minitans etiam diacono qui Codicem Evangelicum porrigit juraturo. Homilia 18 suggillare videtur matrimonium, loquens de via lata quæ ducit ad mortem, in qua ambulant viri cum uxoribus, atque etiam adulteri, et tamen Homilia 19 matrimonium appellat secundum castitatis gradum. Unde latım viam sensisse vide-tur viam indulgentiæ. Item Homilia 42 ambigue loquitur de coitu conjugum. Homilia 19 ambigue loquitur de baptismo hareticorum, quasi ab illis docti perverse, nihilo plus accipiant per baptismum illorum, quam ex doctrina : hoc tamen excusabile est. Eadem manifeste damnat digamiam, cum Tertulliano e sentiens. Homilia 21 damnat negotiationem, et mercatores ejiciendos censet ex Ecclesia. At hi nunc extrudunt canonicos. Locus qui putabatur esse depravatus a Lutheranis, est Homilia 19. In Codice veiusto, quo sum usus in collatione, aberant hac verba, Licet impossibile sit alterum absque altero reperiri. Nam sicut ignem absque calore ardere inaudi- tum est, sic et fidem absque bonis operibus esse. An in
 alia quapram Editione reperta sint nescio. Jam fieri potest, ut sint alia quoque nonnulla: nos quod forte occurrit indicavimus. Dixerit aliquis, cur quod scie-bas non esse Chrysostomi, illius operibus miscuisti? Utinam hoc tantum esset v6000 (spurium)! sed quemadmodum in Hieronymo et Augustino nihil prætermisimus, non ignari quanta sit judiciorum varietas, ita hic visum est facere. Sententias improbatas aut suspectas annotavimus, non ut rejiciatur liber, sed ut tutius legatur, si legatur cum judicio; quemad-modum legimus Tertullianum et Origenem. Quod si rejicimus omnes in quibus est aliquid quod dissideat ab horum temporum dogmatibus, nec Cyprianus legetur, nec Ambrosius, nec Chrysostomus, nec Augustinus, nec ilieronymus. Bene vale.

Hæc liberius dicta sunt, qualia non pauca apud Erasmum: qui expertus docet non paucos huic Operi medicam manum admovere voluisse, ut loca fidei contraria, qualia nulta hic esse deprehenduntur, ad sanam mentem reducerent. Verum frustra cessit conatus et illis et aliis, qui post Erasmum fuerunt, ex quorum numero exstitit frater Joannes Mahusius Aldernardensis ex ordine Fratrum Minorum regularis observantiæ, sacrarum literarum Antuerpiæ præletor, qui ad Editionem in urbe ista publicandam præfationem emisit anno 1557, ubi de emendato ab se Joannis Chrysostomi, sic ille putabat, Opere, sibi plaudere videtur: ex qua præfatione quæ ad nostrum pertinent institutum hic proferimus.

## §. II. — Ex præfatione Joannis Mahusii Franciscani in Opus impersectum in Matthæum.

Aureum illud Divi Chrysostomi inscriptum hacte nus Opus imperfectum, quanquam nuper sub incerti
 auctoris titulo (quod etiam sequens superscriptio
 testatur) in luccim exiit. Haud aliam ob rem, opinor,
 nisi quod in ignoti Arianæ hærescos viri manus

colim inciderit, qui suis fæcibus tentum opus tam misere ac turpiter inquinavit, ut plerosque Chri stianæ pietatis amatores, qui hoc opus legerint, non Chrysostomi, sed suum esse, id est Ariani, censere coegerit. Quod equidem duplici colligo argumento. Priori nactus duo exemplaria vetustissima, il quod videbatur antiquius, ne iota quidem erro-rum ipsum continebat, sed alia manu onnia adscric pta in marginibus. Alterum, quod nobis Anglia præstitit, errorum quædam habebat, quædam vero mies nime; posteriori, quidquid Arianum esi, si attendas, per illationis notam assuitur; ita ut si reseces, ne pili quidem mutetur sententia, quod meo quidem judicio neutiquam fieri possit, si ab ipso genuino auctore ingenue fuisset intextum. Quemaduodum nec ex humano corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri absune corpore aliquid auferri aliquid auferri aliquid auferri aliquid auferri aliquid auferri aliquid auferri aliquid auferri aliquid auferri aliquid auferri e nec ex humano corpore aliquid auferri absque coropris mutilatione, quod superfluum non fuerit atque monstruosum (sic). Hoc igitur Opus, candidissime elector, nunc ab illius pestilentissimi viri vomicis mundum ac torsum diligentiorique cura purgatum habes, ut vel infans possit per illa florentissima optimarum sententiarum prata spatiari, omni periculo et angue procul semoto. Nam si adeo dubii aliquid alicui fortassis reliquum videbitur, id nos ex margine velut indice cavendum monstramus, ubique affigentes aut verbum illud, cave, aut aliud quidpiam e æquivalens. Ad hæc ratio fuit, cur minori formula sit excusum quale dubio procul hoc cum primis Opus est Chrysostomi imperfectum, ) etc. Sic Joannes Mahusius Opus illud imperfectum emen-

Sic Joannes Mahusius Opus illud imperfectum emendare conatus est, sed perinde cessii illi conatus, atque aliis de quibus supra Erasmus. Nam virus Arianæ hæreseos etiam in sua sic emendata Editione, cum aliis non paucis erroribus, superest, ut infra videbitur. Jam ad Sixtum Senensem veniamus, cujus locus in prius Editis Parisinis affertur.

## §. III. — Ex libro quarto Bibliothecæ sanctæ Sixti Senensis.

In Matthæum exstat incerti auctoris imperfectum e Opus, in homilias quinquaginta quatuor divisum : e tametsi nullas habeat homilias, sed perpetuus sit commentarius, continens continuatam expositioneni c Evangelistæ ab initio videlicet usque ad dimidium decimi tertii capitis : et rursus a principio capitis 19 usque ad finem capitis vigesimi quinti. Cujus exordium est, Sicut reserunt Matthæum, etc. De quo quidem opere diversa feruntur judicia: sunt qui ipsum negent esse Chrysostomi, cum ob Vulgatam Latinæ Ecclesiæ translationem, quæ in eo dise seritur, tum ob frequentes allegorias et allegationes · apocryphorum scriptorum, quibus auctor utitur, citans Scripturam Seth, Apocryphum Ezechiæ, Itinerarium Clementis, et alia his similia, a Chrysostomi c usu remotissima. Ad hac addunt commentariorum c phrasin, expositiones et dogmata, Chrysostomianæ c linguæ et menti magis contraria, quam ignem et caquam. Nam et dictionis character, et schemata quædam, ad Græcam orationem minime respondenctia, indicant scriptorem fuisse Latinum; haretica e vero dogmata, toto passim Operi inspersa, palam c arguunt eumdem fuisse hæreticum, non uni tantum e sectæ addictum, sed variis Montani, Manichæi, e Arii, Donati, ac Pelagii hæresibus implicitum, et propter eas hæreses merito ab Ecclesia damnatum, et a Paulo Papa IV in catalogo scriptorum suspe ctæ fidei annumeratum.

« Sunt ex opposito qui hoc ipsum opus contendunt « esse Chrysostomi, adducti non solum auctoritate « Apostolicæ Ecclesiæ, quæ publice inter divinas laudes legit Homilias ex his commentariis sub nomine « Joannis Chrysostomi : sed etiam permoti pondere « et gravitate sententiarum et propositionum hujus « Operis : quæ ad confirmationem Christianorum « dogmatum sub titulo , testimonio et auctoritate « Chrysostomi inducuntur in Glossis authenticis, « quas vocant Ordinarias, in Catenis evangelicarum

explanationum, in Decretis summorum Pontificum, et in Summis theologicis magni nominis theologorum: in quibus multe ex his sententiis, diligentissime expensæ, ab omni erroris suspicione vindicantur.

 Neque his quicquam obest recens edictum Pauli · Papæ quarti, quippe quod non simpliciter et omniono rejecit universum boc opus, tot jam sæculis communi Ecclesiæ assensu comprobatum; sed ea dumtaxat hujus operis exemplaria interdicit, que præter auctoris mentem ab hæreticis vitiata inve-· niuntur, et his, quibus nunc scatent, fæcibus in-· quinata. Has autem fæces et sordes non auctoris culpa, sed hæreticorum fraude in hos commenta- rios irrepsisse, triplici indicio persuadent, primo, quod exemplaria quædam vetustissima nihil contineant hujusmodi errorum, sed alia mana omnia · habent adscripta in marginibus. Secundo, quod · quidquid hæreticum est, ita per illationem sit gerunanæ lectioni assutum, ut, si resecetur, ne latum quidem unguem mutetur sententia : quod sane fieri · non posset, si ab ipso auctore ingenue fuisset intex-· tum : quemadmodum nec humano corpori mem-· brum aliquod auferri potest absque deformi totius · structuræ mutilatione. Tertio, quod credibile non · sit, auctorem, qui nec amens, nec obliviosus fuee rit, iisdem de rebus, et iisdem pene locis scribentem sibiipsi contraria sensisse et dixisse, præsertim e vero in his, de quibus nt Arianus accusatur. Quo-• modo enim verisimile fuerit eum cum Arianis de inæqualitate et diversa Patris et Filii substantia con-· venisse, qui adversus Arianos unitatem et æquali- tatem utriusque multis locis defendit? præcipue ve-· ro Hom. 44, super illis verbis, væ vobis, scribæ et · PHARISÆI, QUI CLAUDITIS BEGNUM CÆLORUM. Ubi hæc scribit : Sic et modo hæretici sacerdotes claudunt januam veritatis. Ideo, quando legunt in populo suo aliquid tale, qui me misit major me est, perversa interpretatione claudunt januam veritatis, dicentes Filium minorem Patre : cum tamen secundum dispensationem carnis dicatur minor. Et Hom. 28, in expositione illius sententiæ, omnia mini tradita sunt a Patre meo, proponens ac dissolvens argumentum eorum, qui ex his verbis adstruebant Filium Patre · minorem, sic inquit : A quo illi tradita sunt omnia, si unus est Pater et Filius : aut quare habere non po-· terat, nisi tradita illi fuissent, si per omnia Patri suo e erat æqualis? Nam significatio traditionis tam unita-· lis rationem, quam æqualitatis excludit. Respondeo. Tradita sunt ci secundum quod minoratus est paulo minus ab angelis: nam secundum illud, quod non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, Deus unus et equalis est ei, qui tradidit omnia. Et Homilia 45, exponens illud Matthæi 23, et vos implete mensu-nam patrum vestrorum, ait: Quando vides hæreticos, · tres per omnia æquales dicentes, non ejusdem esse substantiæ, non ejusdem esse auctoritatis, sine principio omnes hos, aliqua parte distantes a se, ne mireris: implent enim mensuram patrum suorum gentilium, quoniam illi similiter multos deos colebant. Quibus quidem verbis quid apertius dici potuit adversus Arianam sententiam, quæ huic auctori adscribitur? Hæc igitur est super his commentariis controversia : de qua judicent me doctiores : ego, quid addam, nihil habeo, nisi hoc ipsum Opus disertum et doctum esse, ac dignum quod assidue lega-· tor, si tamen prius diligentissime expurgatum fuerit ab iis erroribus, quos in sexto libro in censuris super Matthæi expositoribus annotavimus. Floruit c auctor hic, ut ex 55 et 39 ejus Homiliis colligitur, post tempora Theodosii Augusti : scripsitque etiam in alios evangelistas consimilis industriæ commentarios.

Hic aliqua habes ex iis quæ Joannes Mahusius supra dixerat; sed stylo paulum elegantiore. Mahusii porro sententiam nihili fecisse videntur Baronius et afii non pauci, qui hunc scriptorem pro Ariano ex hæretico habuerunt.

 IV. — Baronii sententia de Opere împerfecto in Matthœum, Hist. Eccl. T. V, ad annum 407. Tillemontii cadem de re opinio.

· Haud aequo animo pati possumus adscriptas fuisse sanctissimo viro ejus titulo hactenus consignatas quinquaginta quatuor Homilias, quas Opus imperfectum nominant, ut distinguant a consummato in eumdem evangelistam Commentario, nonaginta et c unam homilias complectente. Quis enim non jure commoveatur, cum videat adscribi sanctissimo vire ab incerto auctore, sed certo harretico, harretico-rumque deterrimo, compositas homilias illas purulentas, hæresum scatentes verminibus, quæ ne pic lum quidem Chrysostomi vel in dictione, vel in sententiis, vel in dogmatibus, habent : sed sparsas hæreses Manich:eorum, Montanistarum, Arianorum, c ac Donatistarum continent : atque plane in omnibus se prodat auctor longe longius ab Ecclesia Cathoc lica alienum: qui Catholicæ Ecclesiæ toto orbe c dissus sæpe detrahat, et vix in paucis veritatem reperiri contendat? Ilactenus Baronius.

Tillemontius porro de Opere imperfecto hæc habet. quæ nos Latine convertimus : c Non diu disserendum puto de Opere illo imperfecto. Putatur certe potius Latine scriptum fuisse, quam ex Græco Latine transe latum. At certum omnino est, quamtumvis contra disceptetur, fuisse Arianum, Arianicæ hæresi addi-ctissimum. Diuturna ac forte non ita utili perquisitione opus esset ad explorandum quo tempore ille vixerit. Certum utique est scripsisse post Theodoc sium Magnum, qui Arianismum everterat, ut hic « scriptor conqueritur. Quod autem ille de decimis · fructuum habet ad postrema Arianismi tempora, ad s septimum circiter sæculum, ablegandum ipsum esse e suadet, quandoquidem hac hæresis ad usque finem e sexti sæculi in Hispania substitit regnavitque : hic e vero scriptor sape conqueritur Ecclesiam suam ope primi atque vexari. Et sane ex cogitandi modo, ex e imaginandi vi, et insolita disserendi ratione, Hispae nus esse facile crederetur. Ex aliis tamen locis anc tiquior suisse credatur. Videtur porro episcopus c suisse; sed ex Ecclesia sua pulsus, commentariosque etiam in Marcum et Lucam fecisse deprehendi-

· Putavere quidam hæreses illas omnes, quæ passim in hoc opere occurrunt, ab hæreticis insertas fuisse, e demptisque illis additamentis, perfectam adhuc et c planam manere sententiam, manuscriptosque adhuc haberi Codices, ubi illa additamenta in margine et altera manu descripta sunt. Si res ita se habeat, e miror nullam ad istorum Codicum fidem factam fuisse editionem. In ecclesiasticæ rei commodum auctor hujusmodi ad Catholicas partes accederet; auctor, inquam, qui in aliqua existimatione habetur, et forte majore, quam mereatur. Nisi enim hujus-modi editio a viris fide dignis emissa prodeat, vix « lectoribus suadeatur posse hujuscemodi scriptorem ad Catholicas partes reduci. Facilius certe credatur e paucă illa loca, ubi videtur Arianismum impetere, de industria vel inserta vel mutata fuisse : que etiam c rudi incautoque modo addita sunt. Narratur Editioe nem esse Antuerpiæ anno 1545 emissam, quæ dee nuo Lutetiæ cusa fuerit, ex qua Franciscanus quise piam loca Arianismo faventia sustulerit; sed dicunt ipsum multa etiam Catholica abstulisse. Verum hæt e Éditio eruditis non placuerit oportet, quando omnes quæ postea emissæ sunt Editiones, cum erroribus e solitis prodierunt. Explorandum esset num diversi e simul opera juncta fuerint, ut ex locis aliquot subc indicari fortasse videatur.

Putat autem P. Vastelius hoc opus esse Joannis episcopi Jerosolymitani in fine quarti seculi scriptum; sed præter alias bene multas difficultates quæ could hanc opinionem sese statim offerunt, vel hoc uno ar-

tem, et non frustrabitur eum : de fructu ventris tui ponam super sedem tuam (Psal. 131. 11). Ideo ergo utriusque filium dicit, nt utriusque promissiones in Christo impletas ostenderet. Deinde quia Christus tres dignitates fuerat habiturus, rex, propheta, sacerdos; Abraham autem habuit duos filios, et duas dignitates: propheta enim fuit, et sacerdos, sicut Deus ad illum dicit in Genesi : Accipe vaccam triennem ( Gen. 15. 9), etc., propheta autem, sicut ait Dominus ad Abimelech de illo : Quoniam propheta est et orabit pro te, et salvus eris tu, et domus tua (Ibid. 20. 7); ideo ergo dictus est filius Abrahæ et David, ut propheta quidem intelligatur et sacerdos ex Abraham, rex autem ex David. Item ideo non dictus est tantummodo David filius, quia David rex fuit et propheta, sacerdos autem non fuit. Ideo ergo amborum filius nominatus est, ut utriusque patris triplex dignitas originali jure cognosceretur in Christo. Sed quare prins David nominavit, cum Abraham præcedat in tempore? Prima ratio et simplex hac est : cum propositum esset evangelistic ex Abraham generationes Domini unmerare, si prius dixisset eum filium Abrahæ, postea autem David : necesse habebat iterum reverti ad Abraham, et in ipso loco bis eum numerare 1. Altera autem ratio est, quia regni dignitas major est quam naturæ. Nam etsi Abraham præcedebat in tempore, David tamen præ-cedebat in dignitate. Et quomodo major fuit David, quam Abraham, cum quandoque David reprehensus est in peccato? Sed audi, quoniam David de nimia justitia sua confidens dicebat : Domine Deus meus, si feci istud, si est iniquitas in manibus meis (Psal. 7. 4). Item, Iniquitatem si conspexi in corde meo, non exaudiet Deus (Psal. 65. 18). Ergo dimissus est, ut circumveniretur a carne : non ut injustitia ostenderetur ejus, sed ut ejus jactantia compesceretur. Abraham pater sidelium, quem Deus voluit exemplum esse sanctorum, dicens ad eum : Exi de terra tua, et de cognatione tua : et veni in terram , quam tibi demonstrabo (Gen. 12. 1); ut sciant omnes homines, quicumque voluerint esse filii Abrahæ, et terram illam vivam promissionis accipere, de qua scriptum est: Credo videre bona Domini in terra viventium (Psal. 26. 13): quoniam bona sua debent contemnere, sicut Abraham terram suam contempsit, et parentes suos carnales dimittere, sicut ille cognationem suam dimisit. Qui autem Abraham imitari noluerint, non possunt esse filii Abrahæ. Abraham autem genuit Isaac, qui interpretatur risus. Risus autem sanctorum est, non stulta cachinnatio labiorum, sed rationabile gaudium cordis, qui suit per omnia mysterium Christi. Sicut enim ille Isaac, desperantibus jam parentibus, in ultima senectute donatus est lætitia suis, ut cognoscatur, quia non erat filius naturæ, sed gratiæ: sic et noster Isaac in novissimo fine productus est a matre Judæa gaudium cunctis, sicut dicit angelus ad pastores: Ecce evangelizo vobis gaudium magnum, quod erit omni plebi (Luc. 2. 10). Unde alt Apostolus: Postquam venit plenitudo temporis, misit Deus Filium suum natum ex muliere, natum sub lege 1 (Gal. 4. 4). Sed iste per virginem, ille de anu, ambo extra spem naturæ. Ille postquam mater ejus parere posse cessaverat, iste priusquam mater ejus parere posse inciperet. Sed ille de anicula ideo jam desiciente, iste autem de virgine incorrupta : quia ille Isaac filios fuerat generaturus in lege corrumpenda, iste autem in gratia permansura. Sicut illum mater nescivit, quando ducebatur ad immolandum, sed postquam reversus est cognovit quia erat oblatus : sic istum synagoga non cognovit esse Filium Dei, cum duceretur ad mortem; sed postquam resurrexit a mortuis, tunc cognoverunt eum Judæi. Sicut ille ligna portavit, ubi fuerat incendendus : sic et iste lignum portavit, ubi suerat crucisigendus.

<sup>1</sup> Sic V. D., quam lectionem etiam in margine habent

Sicut ille non restitit Abrahæ, cum vellet eum occidere, sed dixit, Pater mi, liga mihi manus et pedes, nequando insurgam in impugnationem : sic et ille non contradixit Patri, sed paratus respondit, Si pos-sibile est, transeat a me calix iste : sed non sicut ego volo, sed sicul tu, Pater (Matth. 26. 39). Isaac autem genuit Esaŭ et Jacob, in figura duorum sæculorum 1. Esaŭ a capite usque ad pedes totus pilosus, sæculum primum hoc significat, quod ab initio usque ad finem totum quasi asperrimis pilis iniquitatum repletum est. Jacob autem totus speciosus et nitidus, futurum sæculum significat, quod totum pietatis decore fulgebit, et non invenietur in illo aliqua asperitas aut nigredo peccati. Et quemadmodum cum de utero matris suæ exiret Esau, tenuit plantam ejus Jacob : unde Hebraice Jacob appellatus est, id est, supplantator : mox enim ut illius pedes egressi sunt, istius caput apparuit : sic et in fine saculi istius statim illius sæculi principium apparebit. Et quemadmodum Esau persequebatur Jacob, sic filli sa culi bujus persequuntur filios seculi illius : et sicut ipse, ita et filii ejus, non resistendo sed fugiendo superant malos. Nam quemadmodum tunc mater adivit Jacob, dicens ei : Fili, audi me et suge in Mesopotamiam, donec quiescat ira fratris tui (Gen. 27. 43. 44): sic et Ecclesia filios suos quotidie docet, cum persequutionem patiuntur, dicens: Si vos persequuti fuerint in civitate ista, fugite in alteram (Matth. 10. 23); et, Date locum iræ (Rom. 12. 19). Jacob autem genuit Judam et fratres ejus. Et noster Jacob genuit duodecim apostolos in spiritu non in carne: verbo, non sauguine. Nam sicut ille cum suis duodecim descendit in Ægyptum, ut multiplicaretur: sic et Christus cum suis duodecim apostolis descendit in mundum, et multiplicatus est per totum mundum, sicut res ipsa testatur. Item sicut ille descendit, ut medullam Ægypti manducaret : sic et Chri-tus cum suis apostolis intravit in istum mundum, ut medullam hujus mundi manducaret, id est, acquireret sibi. Medulla enim hujus mundi sunt homines sancti. Sicut enim medulla quamdiu in arbore fuerit sana, semper floret; cum autem percomesta fuerit, tota paulatim marcescendo siccatur : et sic quamdiu sunt fideles, stat iste mundus. Nam sicut egredientibus Israelitis de Ægypto, exterminata est Ægyptus: sic et sancti cum de isto mundo desecerint, casurus est iste mundus. Judas autem interpretatur confessor, quoniam Christi erat imago, qui confessor Patris erat luturus, dicens: Confiteor libi, Pater, Domine cali et terræ (Luc. 10. 21). Quia sicut Judas meretrici conjunctus est, et dedit illi virgam et annulum; sic et Christus ecclesiæ merctrici ex gentibus se conjunxit, et dedit illi pro mercede conjunctionis virgam crucis, et annulum Spiritus sancti per bapti-smum, quasi signaculum fidei præcedentis, quem etiam alibi lascivo filio revertenti dari præcepit pater benignus. Et ideo forsitan Thamar, uxor ejus, interpretatur immutata, vel exacerbatio: quia et in ipsa habet intellectum convenientem et in Ecclesia. In ipsa quidem, quia cum esset casta , in meretricem se immutavit, et facta est exacerbatio Judæ in ira, sicut Genesis liber testatur. In Ecclesia autem, quia fuerat ecclesia meretrix, et exacerbatio Dei, postmodum autem immutata per lidem Christi facta est casta. Judas autem genuit Phares et Zaram de Thamar. In mysterie Judaici populi et gentilis. Zara enim primus ex utero egressus apparuit, obstetrix autem ligavit illi coccum ad manum, signans populum Judaicum rubricatum sanguine circumcisionis. Retracto autem Zara processit Phares: interclusa est enim caro in qua Zara erat inclusus; incautem in qua Phares erat inclusus, adaperta est, ideo et processit primum (Gcn. 38. 27-30). Sic Judaicus populus primus apparuit in luce fidei, quasi de vulva tenebrosa mundi procedens, et ideo signatus est cocco circumcisionis, putantibus omnibus, quia ipse

1 Ita V. D. et prius Editi in margine, atque hæc videtur esse vera lectio. Editi in textu, populorum

Editi.

\* Codex V. D. habet, factum ex muliere, factum sub lege, et sic notatur in margine prius Editorum.

mis agitur, quæ sub Veteri Testamento solvehantur; neque hinc puto colligi posse decimas tunc temporis a Christianis solutas fuisse. Quod autem adjicit Tillemontius, hac ab Hispano dici posse, quia hæresis Ariana in Hispania ad usque finem sexti sæculi viguit, illud, inquam, potest hoc argumento refelli. Si Hispanus erat ille, et si septimo sæculo scripsit, non debuit Arianæ hæreseos exstinctionem ad Theodosium referre. Ariana quippe hæresis ibi sub regibus Arianis viguerat, et a Reccaredo subsequentibusque regibus oppressa fuit. Contra vero hic scriptor se sub Romano imperio degere non semel subindicat, ut in locis supra memoratis, necuou in alia Homilia 38 circa medium, ubi ait : « Quia sicut nummus habet charagma Cæsaris, sic homo habet charagma Dei : et quemadmodum solidus, qui non habet charagma Cæsaris, reprobus est, ita et homo, qui non ostendit in se imaginem Dei, reprobus æstimatur.

Magnem Dei, reprodus æstimatur.

Quod autem ea quæ supra dicta sunt confirmare videtur, cum hæc scriberentur, adhuc gentilium religio vigebat, ut arguitur ex iis quæ leguntur Homilia 10 circa medium: « Ut puta, si bene doceant sacerdotes, et melius vivant, videntes gentiles dicunt: Benedictus Deus, qui tales habet servos. Vere enim eorum Deus verus Deus est... Nam disciplina Domini ex moribus familiæ demonstratur. Non sicut nostri philosophi qui magna loquuntur, et nec modica faciunt. Det Homilia 43 circa medium: « Quos orant gentiles videamus, ut sciamus quare sic orant. Orant dæmones, qui etsi audiunt, exaudire non possunt: orant reges mortuos, Jovem, Mercurium cæterosque. Det Homilia 20 ante finem: « Si autem de fundamento fidei aliquid fuerit passus: id est, si prævaricatus fuerit et ad gentiles aut hæreticos transierit, tunc est ruina ejus magna. Dilujusmodi non pauca deprebenduntur, maximeque in fine Homiliæ 26, ubi

### §. VI. Hunc scriptorem vere Arianum et Anomæum fuisse probatur.

hortatur ut a gentilium consortio caveatur.

Hic scriptor quisquis sit sese manifeste prodit Arianum et Anomœum. Cumque jam a multis retro sæculis, atque, ut credere est, ab ipso auctoris tempore ipsiusque manu, Chrysostomi, sive Joannis Constantinopolitani nomen præfixum habuerit, multi in tot loca Arianismum præ se serentia incidentes, ea vel quibusdam mutatis in Catholicam sententiam redncere conati sunt, vel penitus sustulerunt; alii postea qui in hæc truncata ac mutata exemplaria inciderunt, ea quæ sublata fuerant in margine scripserunt. Hujusmodi exemplaria quædam se vidisse testatur supra Erasmus. Quidam autem hujusmodi errores et alios quoque diversi generis conspicati, nomen Joannis Chrysostomi sustulerunt. Mahusius vero Franciscanus, qui hunc Commentarium Joanni Chrysostomo asserere in animo habebat, secundum aliquod exemplar castigatum, ut ille putabat, hunc Commentarium edidit. Sed frustra cessit conatus ejus : nam in exemplari adhuc ipsius Arianismus deprehenditur, ut infra dicemus. Etenim illi, qui opus emaculare conati sunt, id non ita feliciter sunt exsequuti, ut paulo post commonstrabitur.

Scripsit autem hic auctor, cum post Theodosii tempora Arianorum Anomœorumque reliquiæ paulatim exstinguerentur, id curantibus scilicet episcopis aliisque Catholicis, quos ille ut hæreticos et hæreticorum deterrinos passim insectatur, dum sectæ suæ jam ad exiguum numerum redactæ sortem deplorat. Porro virus hæresis suæ passim depromit. Sic Homilia 49 post medium: « Fructus eorum nulli procedunt ad usum: umbra refrigerii non est in eis. Et verum est quidem, qua spinas et tribulos omnes iniquos hæreticos appellavit: tamen forsitan sciens Dominus hanc hæresim esse prævalituram præ omnibus, tribulos os appellavit, quasi Trinitatis professores, et triangulam impietatem in sua perfidia bajulantes. Hic antem loquitur de Trinitate personarum æqualium,

quam damnabant Ariani, et quam hic scriptor sa repudiat. Hoc impium dictum reliquit in edition sua Mahusius, etsi manifeste Ecclesiam Catholic impetat, quam hic et alibi prævaluisse, et supra c teras hæreses principatum obtinuisse dicit, et quider tempore Theodosii, quando certissime fides Catholi supra omnes sectas prævaluit. Et Homil. 22 par ante finem : « Sed forte dicit hæreticus, volens osu dere Patrem et Filium unum vel æqualem : Non ita intelligendus hic locus, sed sic : Si ego sub po state constitutus, possum jubere eis, qui sub mea si potestate : quanto magis tu , etc. Hic porro oni quæ hæresim Arianam sapiebant sustulit Mahusi Et Homilia 28 paulo ante medium, in hæc verh Omnia mihi tradita sunt a Patre meo, sic habet : Aq illi tradita sunt, si unus est Pater et Filius? Aut qu habere non poterat, nisi tradita illi fuissent, si omnia Patri suo erat æqualis? Hunc porro locum tactum reliquit Mahusius, quia paulo infra quæd adjiciuntur, quæ videntur ad Catholicam doctrin accedere.

Sed clare Homilia 34 paulo post medium, in h verba, Dixit Doninus vineæ procuratori suo: et procuratori? Sine dubio Filius dicit Spiritui sanc Et si volueris, concedo tibi ut Pater Filio dicat, N quæro utrum Filius sit Patris procurator, aut Spiri sanctus Filii: sed hoc dico, quia procurator don et paterfamilias, nec ejusdem substantiæ possunt es nec una persona esse, nec æqualis dignitas. Si e alter paterfamilias, alter procurator patris familia quomodo locum habebit ternitas tua? Si autem ej dem substantiæ iste est, et est minor, injuriam fi substantiæ. Si vero non æqualis dignitas, quomuna substantia? Hæc porro omnia sustulit Mahusi licet primi auctoris et stylum, et seriem, et doctrin exhibeant.

Ilomilia vero trigesima quinta circa medium hæc verba, Non est meum dare vobis, ita loquita Quid ergo? mentitus est Christus dicens, Non meum? Non. Omnis cuim qui habet potestatem acceptam habet ab alio, illius est vere qui dedit. No quid habebat Filius proprium, cum ipse non essuus, sed Patris? Ergo inter eum cujus non est inter eum cujus est, nec una persona est, nec æqu potestas. Si enim unus Deus et Pater et Filius, certe potest, aut certe non potest. Quis vidit ta unum Deum cælestem colere, qui in dimidio pot est, et in dimidio impotens? Aut quis illos pa aquales, quorum non est æqualis potestas? • I postrema ab his verbis, Ergo inter eum, etc., abst Mahusius.

Homilia vero quadragesima quinta ante finem hac verba, Implete mensuram patrum vestrore hac ait: Consequenter et harreticis dicitur b Quando enim vides hæreticos, tres per omnia æq les dicentes ejusdem esse substantiæ, ejusdem am ritatis, sine principio omnes, hos aliqua parte dist tes a se, non mireris: implent enim mensur patrum suorum gentilium, quoniam et illi simili multos deos colebant. Quando vides eos, tres un personam dicentes, et ipsam esse Deum Patrei Deum Filium, Deum Spiritum sanctum, non miren Judæorum enim patrum suorum implent mensura Sic enim et illi semper unum Deum Patrem colebu Filium non confitentes Deum post Patreni. Qua vides eos confitentes ac dicentes, quia Filius de P Patris substantia processit, sicut et omnis filius co poralis de corpore patris, et actuin carnalem app cant spiritui impassibili et invisibili : cognosce qu mensuram implent patrum suorum gentilium. Et il enim tales deos colebant, qui secundum carnen generabantur et generabant. Quando vides cos dices tes, purum hominem crucifixum et anima et corport non Deum in corpore solum, in quo nulla esset divi nitas : scito quoniam implent mensuram Judzorn patrum suorum : nam et illi purum hominem 🗷 💯 cifixisse credentes, dicebant ad apostolos: La

post immundas culturas Ægyptiorum ad notitiam perducti sunt Dei viventis. Sed et columbinus, et serpentinus interpretatur Naason, forsitan quia prudens erat in bono, sicut serpens; simplex autem in malo, sicut columba. Hic autem Naason, ut diximus, exivit de terra Ægypti, qui fuit princeps tribus Judæ: sicut res ipsa ostendit. Nec enim poterat iste fieri princeps, si pater ejus vixisset, nisi forte aliquis dicat sic Aminadab semen exstitisse, ut non posset gerere principatum: quod non æstimo verum. Quod ergo dicitur in Exodo, quoniam quinta generatione filii Israel de Ægypto exicrunt, secundum generationes invenitur tribus Levi. Jacob autem genuit Levi, Levi autem genuit Gad ', Gad autem genuit Amram , Amra autem genuit Mosen et Aaron. Quatuor itaque generationibus defunctis in Ægypto, usque Amram, exivit generatio quinta, id est Moses et Aaron. Secundum generationes autem tribus Juda septima generatio de Ægypto videtur exisse, sex generationibus defunctis in Ægypto (1. Paral. 6): id est, Jacob, Juda, Phares, Esrom, Aram, et Aminadab; septimus autem egressus est Naason. Puto autem hoc, quod tribus Juda magis multiplicabatur præ omnibus tribubus. Tribus autem Levi non sic multiplicabatur, quia Levitie circa templi obsequium, ubi pauci suffecerunt, necessarii tantum erant, sicut et Numerorum liber testatur. Tamen si rationis est, quod Enoch, qui translatus est, in septima generatione sit natus : si rationis est quod Noe in generatione decima ab Adam, qui mysterium fuit Christi: si rationis est, quod scilicet in decima generatione natus est Abraham a Noe : si rationis est, quod de Abraham usque ad legem, id est usque ad Mosem, septem generationes habentur : sine dubio et hoc rationis est, quoniam secundum quidem tri-bum Levi in quinta generatione egressi sunt de Ægypto, secundum antem tribum Juda in septima. In tribu ergo Levi, quia generatio quinta exivit, defunctis in Ægypto quatuor, hoc puto mysterium, quoniam omnis homo ex quatuor elementis creatur secundum corpus, id est, ex terra, ex aere, ex igne, ex aqua: post hæc autem per haptismum regeneratus fit filius Dei. In quo ergo quatuor elementorum generationes moriuntur in mundo. ille vero per baptismum in quinta generatione spiritus exit de mundo: hoc est, qui mortilicavit membra sua super terram (Col. 3. 5), sicutait Apostolus, quæ ex quatuor elementorum genérationibus consistunt, ut non jam in carne sit, sed in spiritu, ille exivit ad persectum demundo. Et nemo egredietur vere de mundo, nisi qui, mortificatis illis quatuor generationibus, cœperit esse in quinta: ut etiam ad enm dicat Apostolus, Tu autem in carne non es, sed in spiritu (Rom. 8.9). Et hic ergo in tribu Juda. Alia quidem videtur esse species rationis, tamen pene eadem ratio est. Sextus enim numerus mysterium habet operis et laboris, propter quod et Deus omnia visibilia in sex diebus operatus est, et requievit in septima; septimus autem numerus mysterium indulgentiæ, et otii, et requiei : sicut in multis diximus locis. Qui ergo transit omnia visibilia, et relinquit post se quæcumque intra sex dies creata sunt, hoc est, universum mundum hunc corruptibilem, et implet quod mandat Joannes in Epistola sua canonica, dicens: Filioli mei, nolite diligere mundum, neque ea quæ in mundo sunt (1. Joan. 2. 15): ille in septima die est, hoc est, in Christo, et requie est; Christus enim est requies nostra, sicut dicit de Judæis minime intraturis in eam propheta David : Juravi in ira mea, si introibunt in requiem meam ( Psal. 94. 11 ). Ille otiatur ab universo opere mundi, qui et sabbatizat a malis sabbatum sanctum, ille et meretur indulgentiam: & aliquod gessit humanum, ille exivit de mundo. Qui autem in mundo est, numquam in septima requie est, nec otiatur a malis umquam, nec sabbatizat. Et qui in septima requie est, ille non est de mundo: qui autem in mundo est, indulgentia dignus non est. Vide quam

prudenter secundum rationes, quas diximus. Levite quidem in quinta generatione exeunt de Ægypto : regales autem in septima, quoniam regales modicum aut multum plerumque delinquunt, ipsa potestate cogente, et difficile est eos esse sine delicto perfectos : propterea si moderate deliquerint, indulgentia digni efficiuntur. Levitie autem, et viri religiosi sacerdotales, persecti et spirituales, et sine macula esse debent. Ideo quæritur in illis, ut quatuor generationibus illis omnino mortificatis in corpore, in quinta generatione mundi consistant: nihil, si possibile est, carnis ha-bentes in se, nisi quod vitam sustentet, sicut dicit Apostolus: Habentes autem alimenta, et quibus tegamur, his contenti simus (1. Tim. 6. 8). Naasum autem genuit Salmon. Salmon autem interpretatur, accipe vas. Iste Salmon accepit uxorem nomine Raab. Hæc autem Raab ipsa dicitur fuisse meretrix de Jericho, quæ suscepit exploratores, et legatos filiorum Israel: et cum quærerentur a rege Jericho, ut occiderentur, abscondit eos in superiori parte domus sua, et serva. vit incolumes; audiens autem facta filiorum Israel, dilexit Israel amplius quam propriam gentem. Et du-pliciter mihi res ista credibilis esse videtur. Primum, cum esset Salmon nobilis inter filios Israel, et quia de tribu Juda erat, et quia filius principis, vidit Raab illam fidelem sic conversam ad bonum, et a Deo dilectam, et deductam de Jericho secundum Dei præceptum, et computatam inter tilias Israel, quasi ma-gnam illam aliquam constitutam, meruit accipere Salmon in uxorem. Deinde credo, et propter rationem spiritualis mysterii: quoniam Raab illa meretrix figura suit Ecclesiæ, quæ cum suisset ex gentibus meretrix et culturis idolorum commaculata suscipiens speculatores Jesu Christi, id est apostolos, in domum pectoris sui per verba ipsorum, abscondit eos sursum in memoria capitis sui, ut non inveniret eos princeps mundi diabolus, nec perderet eos, qui signo rubri sparti 1, et per fenestram demissi, quasi per indicium dominicæ passionis salvata, et educta de mundo, et castificata, facta est sponsa Christi. Salmon iste decimus est ab Abraham. Semper autem decimus numerus, quia numerus est perfectionis, mysterium habet Christi perfecti : propter quod et prima litera nominis Jesu tota habet, decem denotans : ergo et quia Salmon in numero fuit mystico Christi, et illa in mysterio fuit Ecclesiæ, non sine ratione credimus ipsam fuisse Raab, et accepisse eam Salmonem. Forsitan autem ideo et interpretatur Salmon, accipe vas. quasi per ipsum nomen invitabatur a providentia Dei, ut accideret vas electionis Raab. Nam sicut Paulus, cum fuisset persequutor, dignus probatus in apostolatu, vas electionis factus est Deo (Act. 9. 15): sic et Raab cum fuisset meretrix, et gentilis, digna æstimabatur a populo Israel, ut esset conjuncta Salmoni. Vel spiritualiter, conjugio Christi, quia vas electionis facta est Christo : huic mysterio utrumque meretricis il'ius convenit nomen. Prius enim dicebatur Raab, quod interpretatur latitudo, vel dilatata : aut quia ex onnibus finibus terræ vocata Ecclesia , gentium latitudo appellabatur : aut dilatata, quia credens ex toto orbe terrarum in toto fundata est mundo. Hæc autem Raab, postquam nupsit Salmon, nominata est Rachab, quod interpretatur ascensio. Vere enim sicut corporaliter Rachab illa ascendit, facta una ex filiabus Israel, et dignificata conjugio talis viri, sic et spiritualiter ista ascendit : quia cum fuisset Ecclesia cultrix antea idolorum, facta est socia angelorum, et spous**a Chri**sti, et filia Dei. Salmon ille, qui interpretatur accipe vas, qualem filium genuit ex Rachab? Booz qui interpretatur in virtute, vel virtus in ipso, sive prævalens, qui secundum imperium Dei accepit uxorem Ruth a Deo provisam: in virtute generat filios, et in seipsis virtutem habentes, et prævalentes. Qui autem recipiunt uxores ex provisione diaboli, id est, non reli-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Montef. habet, rubri sparsi. Nos vero, juxta textum libri Jos. 2. 18, scripsimus, rubri sparti.

stylo utitur admodum rudi et strigoso, verbis dictio-nibusque inusitatis sæpe redundante. Quoniam vero apocryphos multos libros nobis ignotos legerat, multa futilia sæpe admiscet. Nam ut taceam ridiculas interpretationes nominum Hebraicorum, quas persa pe re-fert Homilia prima, cum genealogiam Christi explicat, nescio unde expiscatus sit illa quæ de filiabus Adami eadem homilia dicit : « Vis autem scire quomodo aliquando licuit et sorores habere uxores, quomodo habuerunt Cain et Abel? Hæc nomina filiarum Adam, quas in initio habuit post Cain et Abel, Risam et Edoclam; et non peccaverunt, quia peccatum illud raritas hominum et necessitas excusabat.

Commemorat autem Anonymus librum nom Seth, unde mutuatus illa esse videtur apoeryphinsulsa, quæ de magis deque monte Victoriali n rat. Homilia vero decima quarta circa finen oral Dominicali hæc verba adjicit: Quoniam tuum est gnum et virtus et gloria. Quæ alibi etiam commer rari puto. Nihil mirum ergo, si talis homo, a cryphis gaudens, librum ctiam Pastoris et Clem tinas adhibeat. Quæ etiam apocrypha opuscula n nulli sanctorum Patrum adhibuerunt.

Anonymus hic in secretioribus libris scriptum e dicit Homil. 4 paulo ante medium, Joannem Bapus

a Christo baptizatum fuisse.

## ERUDITI COMMENTARII IN EVANGELIUM MATTHÆI,

INCERTO AUCTORE,

# Prologus'.

Sicut referunt, Matthæum conscribere Evangelium causa compulit talis. Cum facta fuisset in Paliestina persequutio gravis, ut periclitarentur dispergi om-nes , ut carentes forte doctoribus fidei, non carerent doctrina, petierunt Matthaum, ut omnium verborum et operum Christi conscriberet eis historiam, ut ubicumque essent suturi, totius secum haberent sidei statum. Quod autem ab humana ejus cœpit nativitate, et humanam ejus generationem exposuit, compulit impia impudentia Judworum, denegantium Jesum Christum de David semine ducere genus. Corpus autem narrationis suæ ordinavit hoc modo : primum nativitatem, deinde baptismum, tertio tentationem, in quarto doctrinam, in quinto miracula, in sexto passionem, in septimo resurrectionem, et ascensionem ejus; non solum historiam de Christo exponere volens per hæc, verum etiam evangelicæ vitæ statum docere : quoniam nihil est quod ex parentibus nascimur, nisi iterum per aquam et Spiritum sanctum re-nati fuerimus ex Deo, quoniam quod ex carne nascitur, caro est; quod autem de spiritu, spiritus est (Joan. 3, 5, 6). Post baptismum autem necesse est contra diabolum stare, quoniam ad hoc quisque ungitur. Et reædificatur in baptismo, ut contra tyrannum suscipiat bellum. Post hæc, quasi omni superata tentatione, factus idoneus ad docendum, si quidem sacerdos est, doceat : et quia miraculorum faciendorum non est semper necessitas, doctrinam suam bonæ vitæ, quasi miraculis, factis commendet. Si autem laicus est, operibus doceat fidem : operibus se et hominibus commendet, et Deo. Deinde quia non possumus aliter exire de mundo, nisi solutum fuerit corpus, per quod ingressi sumus in mundum, necesse est exire nos de hoc stadio mundi. Et quoniam omnis vita nostra tentatio fuit, restat ut tentationis victoriam resurrectionis merces sequatur et gloria. Matthæus sanctorum quidem, præcipue tamen peccatorum evangelista, qui non solum sermone, sed etiam ipsa vitæ suæ correctione peccatoribus evangelium prædicavit. Numquam enim telonearius constitutus, qui consueverat pecunias colligere perituras, factus fuisset evangelista, ut sermones conscriberet in æternum mansuros, nisi ut

suo exemplo peccatores ad misericordiam pœnite invitaret : qui aliquando fuit cautus logotheta r num terrenarum, nunc autem diligentissimus est pensator spiritualium præceptorum. Tunc mu pauperes fecit fraudando pecuniam, nunc autem ir merabiles divites facit prædicando justitiam, ut gnificemus Dominum propter eum voce prophet dicentes : Hac commutatio dextera Excelsi (Psal. 11).

Homilia prima ex capite primo.

Liber generationis Jesu Christi, filii David, filii Al ham. Liber est quasi apotheca gratiarum. Sicut e in apotheca divitis alicujus omuis homo quod desi rat invenit : sic et in isto libro omnis anima quod cessarium habet invenit. Quid est quod ait, Liber nerationis Jesu Christi, filii David, filii Abrahæ? quomodo dicit Isaias propheta, Et generationem e quis enarrabit (Isai. 53. 8)? Sed ille divinam gene tionem ejus inenarrabilem esse pronuntiat, iste aut carnalem exponit. Propterea non dixit, Jesu Chr filii Dei: sed Filii David, filii Abraham. Et qu Joannes statim in principio Evangelii sui diviniu ejus monstravit naturam dicens: In principio e Verbum, et Verbum erat apud Deum (Joan. 1. 1 Quoniam Joannes, inter gentes in exsilio constitut Graco sermone Evangelium causa gentium scrips quæ non cognoscebant si Deus Filium habet, aut qu modo genitum habet : idcirco superfluum erat prim incarnationis ejus mysterium gentibus demonstrat cum illum ipsi quis esset nescirent : ideo necessaria fuit primum illis ostendere, quia est Filius Dei Den deinde in sequentibus, quia carnem suscepit, dicent Quia Verbum caro factum est, et habitavit in nobis (Ibid.) 14). Matthæus autem Evangelium Judæis Hebraico mone conscripsit, sicut jam diximus supra, ut Judeik gentes ædificarentur in fide. Judæi enim semper cope scebant, quia est Filius Dei, et quomodo est Filius Dei Superfluum ergo erat exponere eis divinitatis ejus 🗪 turam, quam ipsi optime cognoscebant; necessarium autem fuit mysterium incarnationis ejus insis osterdere. Quare autem non illi suffecit dicere illum film Abrahæ solius, aut David solius? Quia ad ambos # Christo nascituro ex eis, promissio suerit sacta. Ma Abraham quidem sic: Et in sentine tuo benedicant omnes tribus terræ (Gen. 22. 18) : quod intelligi pon potest nisi in Christo, quoniam inter exteros Judio et gentes numquam amicitia stabilis fuit. Ad David autem ita dicit : Juravit autem Dominus Darid will-

<sup>1</sup> Titulus in Codice Vallis Dei Carthusianorum : Incipit originale S. Joannis Chrysostomi super Matthaum. Alter ti-tulus ibidem: Incipit Commentarius sancti Joannis episcopi in S. Matthew Evangelista.

2 Cod. V. D., dispersi omnes, que lectio non spernenda.

Alii, dispergi omnes.

David, filia facta est Dei omnipotentis, quæ prius filia diaboli videbatur fuisse. Adhuc interpretatur Bersabee, e litera duplicata in fine, puteus septimus, quod corporaliter et spiritualiter habet interpretationem convenientem. Quoniam sicut dat nobis intelligere scriptura Paralipomenon, uxores septem habuit David, ex quibus filios generavit : sex quidem quas accepit in Ebron, septimam autem in Jerosolymis Bersabee (2. Reg. 3. et 1. Par. 3). Putei autem in Proverbiis Salomonis, quamvis et alterum interiorem babeant intellectum, tamen in prima facie uxores significantur; ubi docet cum uxoribus propriis virum debere permanere, dicens: Bibe aquam de tuis rasis, et de puteorum tuorum fontibus (Prov. 5. 15). Si ergo putei uxores intelliguntur, convenienter Bersabec septimus putcus interpretatur, quia et septima exstitit uxor. Sed et Christus septem Ecclesiarum sponsus habetur. Nam quamvis innumerabiles sint Ecclesia. secundum diversitatem locorum, tamen omnes septem dicuntur propter Spiritus septem, quibus sus-tentatur omnis Ecclesia. Unde et Joannes et Paulus apostolus ad septem Ecclesias scribunt, quasi ad omnes. De regibus autem residuis dicere aliquid visum est mihi superfluum, cum desiderantibus dicere vel audire de eis sufficiat scriptura Regnorum. Sed tamen secundum quod Hebraicorum sermonum interpretes tradiderunt, nomina corum actibus coaptare tentavimus, ut Dei providentiam et in ipsis hominum nominibus ostendanius, et spiritalem delectationem audienti populo acquiramus. David autem genuit Salomonem. Salomon autem interpretatur pacificus. Pacificus est autem appellatus, quoniam, omnibus in circuitu gentibus et pacificatis, et tributa reddenti-bus, pacificum habuit regnum, ita ut et templum Deo ædificaret, utens etiam ministerio gentium : quoniam in figura fuit nostri pacifici Christi, qui confugientibus ad se per fidem gentibus universis, et bonorum operum spiritalia tributa solventibus, pacificum habuit regnum: ita ut ex vivis lapidibus non solum Judæis, sed etiam gentibus vivum templum Deo ædificaret viventi. Salomen autem genuit Roboam. Roboam autem interpretatur in multitudine populi. Æstimo quod pater quidem ejus, sicut omnium regum patres, ex bono proposito ei nomen imposuit Roboam : Dei autem providentia, sicut et omnium regum nomina secundum actus eorum proprio dispensavit nomine, sive in bono, sive in malo: Salomon ergo cum haberet regnum valde multiplicatum, meritis patris sui David, et suis, quia dilexerat eum Deus in primis, natum sibi in tempore illo filium, appellavit Roboam, id est, in multitudine populi, quasi factum in multitudine populi, ut secundum statum regni sui multiplicati nominaretur filius ejus : providentia autem Dei, quia fuerat peccator futurus, et dissidium regni sui passurus, dispensavit, ut diceretur, in multitudine populi : quoniam quod fit in multitudine populi, statim facile seditionem multitudinis patitur. Multitudo enim mater est seditionis et contumaciæ: quia quidquid a multis peccatur, plerumque manet invin-dicabile : paucitas autem magistra est disciplinæ, Æstimo quod Salomon et Roboam in mysterio Christi fuerunt; quod si in mysterio Christi fuerunt, consc-quenter et in mysterio populi Christiani. Namque cum sint omnes Christiani corpus Christi, recte universus populus Christianus accipiendus est Christus : sic et Salomon in mysterio populi fuit Christiani bene incipientis: Roboam autem in mysterio populi male finientis. Nam sicut circa senectutem Salomone peccante, excitavit Dominus satan super eum, detruncavit ex parte modica regnum ejus : in tempore autem Roboam, abjicientis consilium seniorum, et sequentis consilia juvenum coætaneorum suorum, ad plenum scissum est regnum, ita ut decem tribubus secedentibus, et proprium sibi facientibus regem, duæ tribus tantummodo manebant sub Roboam (3. Reg. 12. et 2. Par. 10). Sic populus Christianus in primis quasi bene agens prosperatus est, sicut Salomon: procedente

autem tempore, cum cœpisset delinquere populus Christianus, et amare quæ carnis sunt et mundi, quasi filiam Pharaonis, quam diabolus subministrat princeps carnis et mundi, ad tentationem Christianorum, excitavit Deus super populum Christianorum spiritum schismatis. In primis guidem debilitatus ext Christianus populus in quibusdam schismatibus. In novissimo autem populi Christiani quasi in tempore Roboam abundante iniquitate, et caritate refrigescente, plenius conscissus est populus Christianus, ita ut maxima pars Christianorum divideretur in hæreses, et faceret sibi proprios episcopos, quasi proprios reges, et vix paucissimi Christiani remane-rent in Ecclesia Christi sub Christo. Et sicut tunc Roboam abjiciens consilium seniorum, et coætancorum suorum sequens, occasionem præbuit dissidio illi: sic et circa finem episcopi relinquentes consilia seniorum apostolorum, et prophetarum, secundum quod consiliati fuerant episcopos conversari debere, vel episcopatum suum tractare, et sequuti sunt consilia coxtaneorum suorum, et juvenum consiliantium episcopum oportere divitem sieri et inhospitalem, et timorem Dei non habere, et talia quædam alloqui quæ moveant plausum : et dederunt occasionem diabolo præcisionum faciendarum, non attendentes qua Dominus dicit : Si autem caperit dispensator dicere, Quia Deus meus moram sacit; et caperit castigare pueros et ancillas, et manducare et bibere cum ebriosis, veniet dominus ejus in die qua nescit, et hora qua igno-rat, et dividet eum (Luc. 12. 45. 46). Iterum quad pracepit Petrus: Non ut dominantes, sed quasi episcopatum tenentes (1. Petr. 5.5) Item Paulus : Novitates vocum devita; generant enim lites, et sermo eorum sicut cancer serpit (2. Tim. 2. 23). Item: Forman habe sanorum verborum, quæ a me audisti (1b. c. 1. 13). De qua prosperatione prima populi Christiani, et de adversitate novissima prophetatur in Psalmo. De pro-speratione prima sic: Tunc loquutus es in aspectu filiis tuis, et dixisti (Psal. 88. 20), et cartera quæ sequintur. De adversitate autem novissima sic: Tu vero repulisti, et pro nihilo deduxisti et distulisti Christum tuum (Ibid. v. 39), et cætera quæ sequuntur. Vide quia quomodo tune in regno Judie quidam reges exstiteruni peccatores, quidam autem mediocriter peccatores, in regno autem Israel nemo regum inventus est justus: sic et in Ecclesia Christi inveniuntur quidem episcopi boni et peccatores, in hæresibus autem nemo invenitur omnino rectus, sed omnes perversi: quia in auro quidem invenitur scoria et sordes, in sordibus autem non invenitur aurum. Roboam autem genuit Abiam. Abias antem interpretatur pater veniens, yel patris mei hic. Forsitan hic Abias similis natus fuerat patri suo in corpore, ideo appellaverunt eum pater veniens, quasi alter pater nascens : vel patris mei hic, quasi patris sui hic esset imago. ! Providenția autem Dei sic ordinavit eum vocari, quia sicut Roboam cœpit recte, postea autem exstitit peccator in Deum, sic et Abias. Abias autem genuit Asa. Asa autem interpretatur unguentum. Iste enim Asa valde perfectus fuit corde, et placens Deo, sicut Regnorum liber ostendit. Propter hoc forte a Deo est ordinatum, ut appellaretur unguentum : quia sicut unguentum et in hyeme floridum est et boni odoris, et homines suo odore delectat, atque impinguat, cum ex co uncti fuerint : sic et justus et in hyeme ten'ationis immarce cibilis est, et fidelis manet. Sicut fuit in Asa, qui et bonæ opinionis est, et historia scripta de co delectat legentem, et ædificat, et impioguat, et ad desiderium sum sanctitatis excitat viros prudentes. Asa autem genuit Josaphat. Josaphat autem interpre-tatur Dominus judex: puto quod Asa pater ejus, cum propter justitiam ejus eum Dominus prosperasset in omnibus, et inimicos ejus confregisset ante faciem ejus, sicut scriptura testatur Regnorum, quasi in ipso nomine filii sui confessionem offerens Deo judici justo, vocavit eum Dominus judex (5. Reg. 15). Nam vere justi judicis est, bene agentem remunerare, et

populus Dei erat futurus primus. Sed quid? Posita est ante faciem ejus lex, quasi sepes, ut impediret justitiam ejus. Nam lex impedit fidem, non adjuvat, sicut scriptum est: Priusquam veniret mandatum, peccalum quidem mortuum erat, ego autem vivebam: postquam venit mandatum, peccatum revixit, ego autem mortuus sum (Rom. 7. 9. 10). Sic ergo impeditus est populus Judaicus per legem, ut non ad justitiæ lucem veniret : sed subito temporibus Christ' rupla est sepes legis, quæ erat inter Judæos et gen tiles, sicut ait Apostolus, Medium parietem maceriæ solvens (Ephes. 2. 14): sic factum est, ut ethnicus populus, qui primum, Judaico populo apparente, quasi in vulva tenebrosi mundi tenebatur inclusus: postquam rupta est lex per Christi mandata, excluso Judaico populo, iste primus processit ad tidem, et postea sequitur Judaicus populus, sicut ait Apostolus: Ecce mysterium vobis dico. Ex parte cæcitas in Israel contigit, donec plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fieret (1. Cor. 15. 51. Rom. 11. 25. 26). Sive autem Zaram quis dicat in figuram populi fuisse gentilis, qui primum per prophetas demonstra-tus apparuit, et ab eisdem prophetis dominici sanguinis cocco signatus est. Dum enim per Christi sanguinem regenerandus prophetizabatur, cocco dominici sanguinis signabatur: Phares autem in figura Judaici populi, qui s:epe legis excluso populo gentili, primus processit, illo postea sequaturo : maceria legis sub-lata, non incongrue dicitur : propter quod et nominatus est ille Zaram, quod est oriens, vel nobilis. Iste autem Phares, quod est præcisio, quoniam populus Christianus semper oriens erat futurus, semper illustris: Judaicus autem interjectu legis præcisus ab eo. Et videtur quidem Judas ex incesto nurus suæ Thamar conjugio filios suscepisse, revera autem neque ex meretrice. Meretrix enim non fuit, quia propter amorem seminis Israel finxit se meretricem, cum non esset. Nurus autem non fuit, quia nullus filiorum Judæ habuit eam : nam primus filius Judæ, cum Judas, suo ipsius experimento exterritus, noluisset ei accipere conjugem ex filiabus Chananæorum, sed dedisset ei Thamar ex siliabus Aram , mater autem ejus , cum esset Chananæa, hortaretur cam accipere ex genere suo: ille consilio matris usus, non contigit eam, pro-pter quod et percussit eum Dominus malignantem. Alter autem filius, audito quod fratri suo semen fuerat suscitatura, non sibi, semen suum effudit in terram, propter quod et ipse percussus est. Et sic factum est, ut Thamar virgo maneret. Hæc autem ita de filis suis gesta cum nesciens Judas diu lamentaretur, et plangeret, pœnitens quia nefandum opprobrium cum nuru sua, ut putavit, fecisset in Israel, et diu precaretur Deum, nec luctus sui terminum faceret, adstitit ei angelus Domini, et hæc omnia exposuit ei, sicut fuerant gesta, et consolatus est cum. Judas autem tantæ fuit religionis, ut et postquam cognovit non eam fuisse uxorem filiorum suorum, non acquieverit ei appropinquare : quoniam etsi quantum ad Deum ipsa non erat nurus, tamen quantum ad scientiam hominum nurus videbatur. Providebat enim bonum, non tantum coram Deo, sed etiam coram hominibus. Phares autem genuit Esrom. Quoniam quidem causa et ratione providentiaque Dei posita sunt hæc nomina. credimus, maxime cum essent hi principes generis electorum : qua autem causa et ratione posita sunt, vere ipsi scierunt, qui posuerunt, et Deus, cujus pro-videntia ponebantur. Nos vero quod intelligere possumus in nominibus ipsis, hoc loquimur, maxime cum nullam scripturam canonicam de istis personis habeamus. Esrom enim, sicut llebr.corum sermonum no-minum interpretes dicunt, interpretatur, jaculum videns. Jacula autem sunt inimici, omnes passiones carnales, quas intrinsecus diabolus jaculatur in animam, et omnes tentationes adversitatum, qua pro-venerint fidelibus extrinsecus jaculante diabolo. Omnes deinde homines iniqui, quos vel contra veritatem, id est Dei voluntatem, vel contra servos ejus excitat

inimicus, jacula ejus sunt, de quibus omnibus dicit Apostolus: Ante omnia accipientes scutum fidei, in que possitis omnia jacula maligni ignea exstinguere (Ephes. 6. 16). Qui ergo videns est jaculum, vigilans est contra versutias inimici, et de longe prospicit jacula ejus, et cavet, aut scuto sidei suscepto retorquet ad Dominum. Vult ergo Dominus omnes servos suos videntes esse jacula super se venientia. Qui autem non videt ea super se venientia, quomodo ea declinet? Potest et aliter homo justus jaculum videns intelligi, ut sit isse jaculum videns Christi, cum et ipse Christus dicatur jaculum Patris, Isaia dicente: Qui posuit me sicu sagittam electam in pharetra sua (Isai. 49. 2). Iste ergo vir fidelis, et jaculum Christi, et missus a Christo: et jaculum est, non irrationabile, sed rationabile: et videns, ut sciat ipse quæ debet configere, et quæ pertransire. Esrom autem genuit Aram. Aram interpretatur visio eorum, vel irritatio eorum, vel elatus, au lux corum. Sicut nominum istorum significatio dat intelligere: æstimo quod in tempore istius Aram, siii Israel in Ægypto valde erant multiplicati et elati, et refulgentes. Et multiplicatio corum zelabilis secta erat in oculis Ægyptiorum, et irritatio erat facta ipsorum, secundum quod in Exodo scriptum est : Ecce genus filiorum Israel multiplicatum est super nos; venite ergo, circumveniamas eos (Exod. 1. 9. 10). Et in tempore ejus forsitan gementes eos sub depressione Egptiorum Dominus vidit, sicut scriptum est : Videns vidi afflictionem populi mei, qui est in Ægypto, et gemilum ejus audivi (Exod. 3. 7). Idicirco secundum providentiam Dei tale nomen ei impositum est, vel qui irritaverunt Ægyptios valde crescentes, atque elati; vel quia vidit eos Dominus ingemiscentes et laborantes. Et ex consideratione temporis ipsius credibilis res est. Nam tribus modis circumvenerunt filios Israel : primum in opere luti, deinde per obstetrices, tertia vice ut expositos facerent infantes suos, in quo tempore natus est Moses. Denique ipse Aram Aminadab filim accepit uxorem, sororem Naason. Inter circumventionem ergo unam, et inter circumventionem alteram non nisi 'ut aliquot transacti sint anni. Et ita fit, et recte multiplicatio filiorum Israel in tempore Aram zelabilis facta fuisse intelligatur, et afflictio ei supervenisse, et Dei visitatio eum perspexisse. Convenierter autem Aram, qui erat irritatio Ægyptiorum, vel visitatio ipsorum, vel lux eorum, genuit filium Aminadab, qui interpretatur, vel gens desiderata, vel populi mei voluntarii. Nec enim facta fuisset super cos visitatio Dei, nisi gens desiderata fuisset, et popelus voluntarius. Neque fuisset irritatio Ægyptiorum, nisi desiderabiles et voluntarii Deo fuissent : et use nunc qui desiderabiles sunt, et voluntarii Deo, illi sunt zelabiles, et irritant ad invidiam sui tenebrarum viros. Idipsum autem est voluntarium esse populam, et gentem esse desiderabilem. Qui enim voluntaries est Deo, et dicit, Voluntarie sacrificabo tibi ( Psal. 53. 8), ipse est et desiderabilis apud Deum : et qui desiderabilis est Deo, sine dubio voluntarius est: quia non oninino subjectionem hominum diligit Deas, aut famulatum, sed voluntariam subjectionem, et voluntarium famulatum. Natura enim omnes sub Deo sun, quoniam et a Deo creati sunt. Voluntate autem non omnes sunt Dei, quia secundum opera diabolo se sub-sternunt. Aminadab autem, qui erat voluntarius populus, vel gens desiderata, genuit Naason, qui interpretator refectio, id est requies. Vere enim quicumque est voluntarius Deo, et præbet se desiderabilem apud Deum, generat sibi refectionem et requiem Co grue autem Naason, in cujus tempore filii Israel de Ægypto exierunt, qui et princeps factus est sept tribum Judæ, refectio et requies est nominatos, que tribum judæ, refectio et requies est nominatos, que niam in tempore illius de servitute Ægyptiorum 110lentorum et de laboriosis operlbus luteis liberati requieverunt, et resectionem consequuti sunt in deserte et corporis et animæ : corporis quidem, quia al i-bertatem venerunt corporalem ; animæ autem, qua

1 lidem in marg., non vis.

ea malignatus est sicut Joas : secondum hoc fuit melior quam Joas pater suus, quia Joas corripientem se prophetam lapidibus interfecit, et hoc ob filium Joiada: sacerdotis regificatoris sui. Amazias autem, cum misisset ad eum Deus Balaam prophetam dicentem: Quare quæsisti deos, qui non liberaverunt popu-lum suum de manu tua (2. Paral. 25. 45. 46)? non interfecit, sed comminates respondit ei: Numquid consiliarium regis dedi te? Cave tibi ne flagelleris. Item Ozias filius Amaziæ melior fuit omnibus illis præcedentibus ante se : et si non fuit irreprehensibilis, quia opus sacerdotii affectavit. Vide nunc secundum hoc et Dei jadicium justum. Sicut enim Ozias, prolongato numero generationum, minus malus exstitit cæteris ex generatione maledicta progenitis, non ta-men perfectus fuit; quia adhuc aliquid habuit generationis illius : sic et Deus non eum præscidit de numero regum, quia fecit quod placitum est Deo. Percussit autem eum lepra propter jactantiam ejus, ut domi sederet : ut videretur non de numero generationis Christi praecisus, sed fruitionis regni ex parte fraudatus. Ozias autem genuit Joathan. Joathan inter-pretatur perfectus, vel dominus immaculatus. Et vere perfectus fuit hic Joathan, et quantum ad reges se præcedentes dominus immaculatus, quia fecit quod placitum erat Deo, et nulla reprehensio ejus legitur in scriptura Regnorum. Joathan antem genuit Achaz. Achaz autem interpretatur firmamentum Domini, aut virtus. Joathan autem cum esset rectus et fidelis Deo, firmamentum suum et virtutem credens Dominum esse, a quo et fuerat prosperatus in regno, quasi confidens, firmamentum suum et virtutem credens Dominum esse, vocavit filium suum Achaz, et firmamentum Domini, vel virtutem. Ille autem non fuit firmamentum Domini, neque virtus. Neque enim firmavit enm Deus in bono, sed diabolus in malo, qui fuit dominus ejus. Nam valde impie gessit in Deum, sieut testatur scriptura Regnorum et Paralipomenon. Quod autem appellatus est Achaz firmamentum Domini, vel virtus, religionem quidem patris ejus ostendit, ipsius autem duritiami, quia sicut a conversatione patris factus est longe, sic et a proprietate nominis sui seipsum præ-cidit, nisi forte qued apud Isaiam prophetam positum est hoc modo: Et factum est in diebus Achaz filii Joathan regis Juda, ascendit Rasim rex Syriæ et Phacee filius Romeliæ rex Israel ad Jerusalem, expugnare eam, et non poluerunt eam debellare. Et annuntiatum est in domo David a dicentibus : Consensit Syria cum Ephraim, et expavit anima ejus, et anima plebis ejus, sicut in sylva arbor (arundo), cum a vento commovetur. Et dixit Dominus ad Isaiam: Exi in obviam Achaz, tu, et qui relictus est Jasub filius tuus, ad piscinam superioris viæ villæ fullonis; et dices ei : Vide ut quiescas, et noli timere, neque anima tua languescat a duobus titionibus fumigantibus istis. Cum enim ira furoris mei facta fuerit, iterum sanabo : quo-niam filius Aram et filius Romeliæ, qui cogitaverunt cogitationem pessimam, dicentes: Ascendamus in Judæum, et colloquentes eis, convertamus eos ad nos, et regem statuemus eis filium Thabeel. Hæc dicit Adonai Dominus Sabaoth: Non manebit cogitatio ista, neque sic fiet (Isai. 7. 1-7). Forsitan sic confortatus Achies cum genuisset filium, vocavit nomen cius Ezechias. Ezechias autem interpretatur, confortavit Dominus. Vere completa est in Ezechia confortatio Domini, cui animus exstitit sanctus super omnes reges, qui fuerunt ante eum. Nam inter cætera bona, quæ incrito præstitit ei Deus, cum misisset ad eum Sennacherib, rex Assyriorum, Rapsacem principem militiæ suæ, et libellum plenum improperiis et blasphemiis contra Deum, sicut exponit Isaias propheta (Isai. 37. per totum): Ezechias accepit libellum illum, et ingressus in templum apparuit ante Dominum, et oravit, et confestim missus est ad eum Isaias propheta, annuntians ei protectionem Dei, et confortans eum, et exit

<sup>1</sup> Nontef. conjicit in margine, differentiam.

ad preces Ezechiæ angelus a facie Domini, et percussit in castris Assyriorum centum octoginta quinque millia virorum. Qualia autem fucrint verba Rapsacis, vel qualis oratio Ezechiæ, vel qualis conforta-tio Isai: , lege in Isaia, et profer causam excitationis in populo. Ezechias autem genuit Manassen. Manasses autem interpretatur ab insurgente, vel ex oblivione : quam interpretationem commendat et liber Geneseus, ubi cum natus suisset in Ægypto silius Joseph, vocavit nomen ejus Manasses, dicens : Oblivisci me secit Dominus laborum meorum, et laborum omnium domus patris mei (Gen. 41.51). Si ab insurgente intelligatur, sic possumus dicere : quia forte ab insurgente Sennacherib contra eum liberavit eum Dominus : ideo quasi gratias agens Deo postea in nomine filii sui, vocavit eum Manassen. Si autem intelligatur ex oblivione, rationem alio modo possibile est existimare: quoniam non faciebat filium propter quod cum genuisset filium, vocavit nomen ejus ex oblivione, quasi ex desperato filium sibi natum. Hæc secundum propositum bonum æstimabimus patris : alioqui secundum actum pessimum Manasses aliter est æstimandum : quoniam quidem pater ejus in illo pradicto proposito vocavit eum Manassen. Providentia autem Dei sic eum dispensavit vocari, quia obliturus fuerat omnem conversationem patris sui sanctam, et omnia benesicia Dei pro merito ejus collata in ipsum et stimulatus ab insurgente diabolo, qui solet insurgere super genus humanum ad evertendum, gesturus omnia que Deum ad iracundiam provocarent. Denique cum agrotasset Ezechias in tempore quodam, et venisset ad eum Isaias propheta visitandum, vocavit Ezechias filium suum Manassen, et cœpit ei mandare, quod debeat Deum timere, quomodo regere regnum, et alia multa. Et dixit ad eum Isaias : Vere quia non descendant verba tua in cor ejus, sed et meipsum oportet per manum ejus interfici. Quod audiens Ezechias, volebat filium suum interficere, dicens : Quia melius est me sine filio mori, quam talem filium relinquere, qui et Deum exasperet et sanctos ejus persequatur. Tenuit autem eum vix Isaias propheta, dicens: Irritum faciat Deus consilium tuum hoc; videns Ezechiæ religionem, quia plus amabat Deum, quam filium suum. Tamen cum multa gessisset impie hic Manasses, adduxit super cum Deus principes vir-tutis regis Assur, et comprehenderunt Manassen in vinculis, et ligaverunt eum in compedibus, et perduxerunt eum in Babyloniam, et erat ligatus et catena-tus in domo carceris, et dabatur ei panis hordeaceus ad mensuram modicus, et aqua cum aceto modica ad mensuram, ut viveret tantum, et erat constrictus in doloribus valde (4. Reg. 21. et 2. Par. 32. et seq.). Et ideo cum vehementer affligeretur, quæsivit faciom Domini Dei sui, et oravit Deuin qui omnibus adstat, et exandivit Dominus vocem ejus, et misertus est ei. Et facta est circa eum flamma ignis, et liquefacta sunt omnia vincula ejus. Liberavitque Dominus Manassen ex omni tribulatione ejus, et reversus est in Jerusalem in regnum suum, et cognovit Dominum Manasses, dicens; Ipse est solus Deus. Et servivit soli Domino Deo in toto corde suo, et in tota anima sua omnibus diebus vitæ suæ, et reputatus est justus : et ideo sorte vocatus est ab insurgente, vel ex oblivione, quia liberavit eum Dominus ab insurgente, et ex oblivione Dei factus est memor Dei. Manasses autem genuit Amos 1, qui interpretatur fortitudo. Et si quidem ante pœnitentiam genuit Amos, cum malignaretur in idolis, non possumus æstimare quasi religionis causa vocaverit eum fortitudinom, sed causa audaciæ corporalis : sicut solent et barbaræ gentes nomina liliis imponere ad devastationem respicientia bestiarum. ferarum, vel rapacium volucrum, gloriosum putantes filios tales habere, ad bellum idoneos, et insanientes in sanguinem. Si autem post pænitentiam genuit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. D., *Amon*, et sic deinceps in Codice et in margino prius Editorum.

gionis intuitu, nec fideles in infirmitate generant filios, nec prævalentes umquam nec fortes nisi in malo, et ad poenam irreligionis sue, non ad gaudium, nec ad consolationem videntur filios genuisse. Hic itaque Booz accepit uxorem Moabitidem nomine Ruth (Ruth. 4). Quomodo accepit eam, exponere existimavi su-perfluum, cum de his Scripturasit omnibus manifesta. Hoc autem dicimus solum, quoniam et Ruth pro merito sidei suæ nupsit Booz, quia propriam gentem contempsit, et terram, et genus, et elegit Israel, et non despexit socrum viduam simul et peregrinam, desiderio ducta generis ejus magis quam sui. Deos patrum suorum repulit, et Deum viventem elegit, talibus verbis dicens ad socrum suam : « Noli obviare mihi, ut relinquam te, quoniam ubicumque ieris, ibo: et ubicumque manseris, manebo. Populus tuus, populus meus est : et Deus tuus, Deus meus est : ut ubicumque mortua sueris, moriar, et ibi sepeliar. Hoc faciat mihi Deus, et hoc augeat, si non sola mors separaverit inter te et me p (Ruth. 1. 16. 17). Ergo Booz pro merito suæ fidei illam accepit uxorem, ut ex conju-gio tali sauctificato genus nasceretur regale. Nam Booz senior constitutus, non sibi uxorem accepit, sed Deo: non propter passionem corporis sui, sed propter justitiam legis, ut suscitaret semen proximo suo: non magis amore quam religione ferventior : ætate senex, juvenis autem fide, et ideo forsitan nominatus est in virtute, vel virtus in ipso prævalens. Quoniam qui secundum ætatem ad incundum conjugium est in virtute, non est nominabilis et laudandus, quia est in virtute : sed qui extra ætatem conjugalem jam factus, accepit ex religione virtutem ad conjugium incundum, sicut iste Booz, ille laudabilis et nominabilis est, quia exsistit in virtute, et illius talis viri virtus in ipso est. Juvenis enim virtus non est in ipso, sed in juventute corporis ejus, ideo et postmodum exhausta marcescit. Qui autem in anima sua fidei habet virtutem, sicut et habehat Booz, illius virtus in ipso est, et ideo in-senescibilis est. Consequenter et Ruth inspiratio est appellata. Nam nisi inspiratio Dei fuisset in ea, non dixisset quæ dixit, nec fecisset quæ fe-cit. Quid primum laudatur in ea? dilectio generis Israel, aut simplicitas, aut obedientia, aut lides? Dilectio quidem generis Israel, quia sic desiderabat filios suscipere ex semine Israel, et una fieri ex populo Dei. Si enim communicationem viri desiderasset quasi puella lasciva, aliquem juvenem potius appetisset. Quoniam autem non lasciviæ suæ, sed religioni satisfacere cupiens fuit, familiam potius sanctam elegit, quam juvenilem ætatem. Simplicitas autem, quia ultronea sub pallium cjus ingressa est, nec cogitavit ne forte sperneret eam quasi vir justus lascivam puellam, aut ne deluderet eam : et quod gravius erat, contemneret delusam, sicut faciunt multi : sed obaudiens facta socrus suæ consiliis, confidenter credidit quia prosperaturus suerat Deus actum ipsius, sciens conscientiam suam, quia non libido ad hoc cam compulerat, sed religio erat hortata. Quid autem et in Booz prædicatur? Humilitas, castitas, et religio. Ilumilitas quidem et castitas, quia non contigit eam quasi lascivus puellam, nec abhorruit eam quasi castus lascivam : sed mox ut verbum ejus de lege proximitatis audivit, nihil horum omnium lasciviae imputavit, sed universa religioni adscripsit. Nec despexit quasi dives pauperem, nec veritus est quasi maturus adolescentulam, sed paratior fide quam corporc, mane processit ad portam, et provocavit quemdam ex genere, quem jure proximitatis æstimabat propinquiorem : obtinuit, prævaluit non tantum jure proximitatis, quantum Dei eligentis favore, ideirco forte prævalens dictus est. Talis ergo Booz ex tali conjuge Ruth qualem filium genuit? Obeth, qui interpretatur subditus. Nunc autem qui divitias eligunt, et non mores, pulchritudinem, et non sidem, et quod in meretricibus solet quæri, hoc in conjugibus optant, propterea non generant filios subditos vel sibi, vel Deo, sed contumaces et contra se, et contra Deum,

nt filii eorum non sint fructus justæ conjunctionis eorum, sed pæna condigna irreligiositatis ipsorum. Iste autem Obeth, qui subditus dicebatur, quid genuit? Jesse, id est refrigerium. Jesse enim Latina sermone refrigerium appellatur. Nam vere quicumque subditus est Deo, et parentibus suis, tales filios generat, Deo præstante, a quibus refrigeretur: quoniam qui honorat patrem, honorabitur a filiis suis (Eccli, 3. 6): qui autem contumaces exsistant, aut in Deum, aut in parentes, generantes non refrigeria sibi generant, sed dolores, ut a filiis suis recipiant quod fece-runt in parentibus. Adhuc æstimo propter Obeth, qui subditus est nominatus, et propter Jesse, qui refrigerium est dictus, ne forte in dicbus Obeth filii Israel propter delicta sua traditi crant sub potestate gentis enjusdam, sicut in libro Judicum frequenter legimus factum. Et quoniam subditi facti fuerant cuidam genti, convenienter in tempore illo natus Obeth subditus est appellatus. Jesse autem, sicut ex parte colligere de scriptura Regnorum potuimus, quot annorum David appropinquare coepit Sauli, jam tot annis regnante, pene secundum tempus exsiitit Samuel, sub quo judice et propheta placentes per omnia Deo filii Israel et corporaliter refrigerati sunt, et ab Allophylis liberati, et spiritualiter bene ageutes, et ideo forte Jesse refrigerium est appellatus. Jesse autem genuit David regein. Quia Deus in generatione justorum est, et generatio rectorum benedicetur. De David autem numquid tantum dicere possumus, quantum scriptura Regnorum? Ideireo prætermit-tentes omnia, hoc dicimus solum, quia et Jesu Christi imago fuit David. David autem interpretatur sufficiens manu, vel dilectus, sicut et Christus fuit, et in belle fortis, et potens, et patri dilectus, et in actibus suis, et in misericordia, et in mansuetudine sua prophetatio fuit Christi. Et quid dicam in actibus suis justis, aut in persequutionibus suis injustis? In ipso etiam peccato suo pessimo, Christi et Ecclesiæ mysterium fuit. Sicut enim David cum esset in solario suo excelso lætus, vidit speciosam Bersabee, cum lavaretur, et concupivit eam, et habuit, cum adhuc esset in conjugio viri alterius Ethei : sic et Christus cum esset in cælo suo altissimo, adhuc ketus in sua divinitate, vidit Ecclesiam gentium speciosam secundum cor, displicentem sibi in sordibus errorum suorum, et bonis operibus se diluentem, cum adhuc diaboli esset conjunx, vidit eam, et concupivit, et habuit prius. Post hac autem descendens in mundum, sicut David postea, interfecto Uria, uxorem ejus sibi in conjugem sumpsit : sic et Christus destructo diaholo, subditas ei gentes traxit in conjugium suum. Nam sicut David primum Bersabee habuit cum adhuc esset sub proprie viro, postea eam legitimam uxorem accepit (2. Reg. 11): sic et Christus et tunc secit Ecclesiæ, et modo facit omni animæ rectæ. Nisi enim Deus prius habuerit aut Jud:eum, aut gentilem, impossibile est, ut adducat eum ad fidem suam, ut puta Cornelium addusit ad fidem suam per ministerium Petri (Act. 10): sed antea habuit animam ejus, operans in ea orationes assiduas et eleemosynas multas, sicut Actus apostolorum testantur. Centurionem vocavit ad fidem suam Matth. 8), sed prius cum adhuc esset sub diabolo. habuit animam ejus, operans in ea dilectionem genis Dei, et ædificans synngogas: sic quod diabolum a-cere videmus. Impossibile est, ut aliquem Christiano-rum ad perfidiam trahat, nisi prius cum adhuc sub Christo esset, habuerit animam ejus, et opcrates fuerit in ca proprium opus, et probaverit consea.um ipsius. Ecce Judam, priusquam disjungeret eum a Christo, et sibi conjungeret, prius habuit eum, oprans in eo cupiditatem pecuniarum, et furta. Post-quam vero delectatus est in conscientia sua sibiem venienti, tunc compulit eum tradere Christum de transire ad sua. Bersabee autem interpretaur line potentis, quod nomen secundum mysterium Eccesie habet idoneam rationem. Ecclesia enim nupta nostro V. D., conjugio alicujus Ethei.

David, filia facta est Dei omnipotentis, quæ prius filia diaboli videbatur faisse. Adhuc interpretatur Bersabee, e litera duplicata in fine, puteus septimus, quod corporaliter et spiritualiter habet interpretatio-nem convenientem. Quoniam sient dat nobis intelligere scriptura Paralipomenon, uxores septem habuit David, ex quibns filios generavit: sex quidem quas accepit in Ebron, septimam autem in Jerosolymis Bersabee (2. Reg. 3. et 1. Par. 3). Putei autem in Proverbiis Salomonis, quamvis et alterum interiorem habcant intellectum, tamen in prima facie uxores significantur: ubi docet cum uxoribus propriis virum debere permanere, dicens: Bibe aquam de tuis rasis, et de puteorum tuorum fontibus (Prov. 5. 15). Si ergo putei uxores intelliguntur, convenienter Bersabec septimus putcus interpretatur, quia et septima exstitit uxor. Sed et Christus septem Ecclesiarum sponsus habetur. Nam quamvis innumerabiles sint Ecclesiæ, secundum diversitatem locorum, tamen omnes septem dicuntur propter Spiritus septem, quibus sus-tentatur omnis Ecclesia. Unde et Joannes et Paulus apostolus ad septem Ecclesias scribunt, quasi ad omnes. De regibus autem residuis dicere aliquid visum est mihi superfluum, cum desiderantibus dicere vel audire de eis sufficiat scriptura Regnorum. Sed tamen secundum quod Hebraicorum sermonum interpretes tradiderunt, nomina eorum actibus coaptare tentavimus, ut Dei providentiam et in ipsis hominum nominibus ostendamus, et spiritalem delectationem audienti populo acquiramus. David autem genuit Sa-lomonem. Salomon autem interpretatur pacificus. Pacificus est autem appellatus, quoniam, omnibus in circuitu gentibus et pacificatis, et tributa reddentibus, pacificum habuit regnum, ita ut et templum Deo ædificaret, utens etiam ministerio gentium : quoniam in figura fuit nostri pacifici Christi, qui confugientibus ad se per fidem gentibus universis, et bonorum opcrum spiritalia tributa solventibus, pacificum habuit regnum: ita ut ex vivis lapidibus non solum Judæis, sed etiam gentibus vivum templum Deo ædificaret viventi. Salomen autem genuit Roboam. Roboam autem interpretatur in multitudine populi. Æstimo quod pater quidem ejus, sicut omnium regum patres, ex bono proposito ei nomen imposuit Roboam: Dei autem providentia, sicut et omnium regum nomina secundum actus corum proprio dispensavit nomine, sive in bono, sive in malo: Salomon ergo cum haberet regnum valde multiplicatum, meritis patris sui David, et suis, quia dilexerat eum Deus in primis, natum sibi in tempore illo filium, appellavit Roboam, id est, in multitudine populi, quasi factum in multitudine populi, ut secundum statum regni sui multiplicati nominaretur filius ejus : providentia autem Dei, quia fuerat peccator futurus, et dissidium regni sui passurus, dispensavit, ut diceretur, in multitudine populi: quoniam quod sit in multitudine populi, statim sacile seditionem multitudinis patitur. Multitudo enim mater est seditionis et contumaciæ: quia quidquid a multis peccatur, plerumque manet invindicabile : paucitas autem magistra est disciplinæ. Æstimo quod Salomon et Roboam in mysterio Christi fuerunt; quod si in mysterio Christi fuerunt, consc-quenter et in mysterio populi Christiani. Namque cum sint omnes Christiani corpus Christi, recte universus populus Christianus accipiendus est Christus: sic et Salomon in mysterio populi fuit Christiani bene iucipientis: Roboam autem in mysterio populi male finientis. Nam sicut circa senectutem Salomone peccante, excitavit Dominus satan super eum, detruncavit ex parte modica regnum ejus : in tempore autem Roboam, abjicientis consilium seniorum, et sequentis consilia juvenum contaneorum suorum, ad plenum scissum est regnum, ita ut decem tribubus secedentibus, et proprium sibi facientibus regem, duæ tribus tan-tummodo manebant sub Roboam (5. Reg. 12. et 2. Par. 10). Sic populus Christianus in primis quasi bene agens prosperatus est, sicut Salomon : procedente

autem tempore, cum copisset delinquere populus Christianus, et amare que carnis sunt et mundi, quasi filiam Pharaonis, quam diabolus subministrat princeps carnis et mundi, ad tentationem Christianorum, excitavit Deus super populum Christianorum spiritum schismatis. In primis quidem debilitatus est Christianus populus in quibusdam schismatibus. In novissimo autem populi Christiani quasi in tempore Roboam abundante iniquitate, et caritate refrige-scente, plenius conscissus est populus Christianus, ita ut maxima pars Christianorum divideretur in hæreses, et faceret sibi proprios episcopos, quasi proprios reges, et vix paucissimi Christiani remanerent in Ecclesia Christi sub Christo. Et sicut tunc Roboam abjiciens consilium seniorum, et coætancorum suorum sequens, occasionem præbuit dissidio illi: sic et circa finem episcopi relinquentes consilia seniorum apostolorum, et prophetarum, secunduur quod consiliati fuerant episcopos conversari debere, vel episcopatum suum tractare, et sequuti sunt consilia contancorum suorum, et juvenum consiliantium episcopum oportere divitem sieri et inhospitalem, et timorem Dei non habere, et talia quædam alloqui quæ moveant plausum : et dederunt occasionem diabolo præcisionum faciendarum, non attendentes qua Dominus dicit : Si autem coperit dispensator dicere, Quia Deus meus moram facit; et cæperit castigare pueros et ancillas, et manducare et bibere cum ebriosis, veniet dominus ejus in die qua nescit, et hora qua igno-rat, et dividet eum (Luc. 12. 45. 46). Iterum quod pracepit Petrus: Non ut dominantes, sed quasi epi-scopatum tenentes (1. Petr. 5.3) Item Paulus: Novitates vocum devita; generant enim lites, ct sermo corum sicut cancer serpit (2. Tim. 2. 23). Item: Forman habe sanorum verborum, quæ a me audisti (1b. c. 1. 13). De qua prosperatione prima populi Christiani, et de adversitate novissima prophetatur in Psalmo. De prosperatione prima sic: Tunc loquutus es in aspectu filis tuis, et dixisti (Psal. 88. 20), et cartera quæ sequuntur. De adversitate autem novissima sic: Tu vero repulisti, et pro nihilo deduxisti et distulisti Christum tuum (Ibid. v. 39), et cætera quæ sequuntur. Vide quia quomodo tunc in regno Judæ quidam reges exstiterunt peccatores, quidam autem mediocriter peccatores, in regno autem Israel nemo regum inventus est justus : sic et in Ecclesia Christi inveniuntur quidem episcopi boni et peccatores, in hæresibus autem nemo invenitur omnino rectus, sed omnes perversi: quia in auro quidem invenitur scoria et sordes, in sordibus autem non invenitur aurum. Roboam autem genuit Abiam. Abias autem interpretatur pater veniens, yel patris mei hic. Forsitan hic Abias similis natus fuerat patri suo in corpore, ideo appellaverunt eum pater veniens, quasi alter pater nascens : vel patris mei hic, quasi patris sui hic esset imago. Providentia autem Dei sic ordinavit eum vocari, quia sicut Roboam coepit recte, postea autem exstitit peccator in Deum, sic et Abias. Abias autem genuit Asa. Asa autem interpretatur unquentum. Iste enim Asa valde perfectus fuit corde, et placens Deo, sicut Regnorum liber ostendit. Propter hoc forte a Deo est ordinatum, ut appellaretur unguentum : quia sicut unguentum et in hyeme floridum est et boni odoris, et homines suo odore delectat, atque impinguat, cum ex co uncti fuerint : sic et justus et in hyeme ten'ationis immarcescibilis est, et fidelis manet. Sicut fuit in Asa, qui et bonæ opinionis est, et historia scripta de co delectat legentem, et ædificat, et impinguet, et ad desiderium suie sanctitatis excitat viros prudentes. Asa autem genuit Josaphat. Josaphat autem interpretatur Dominus judex : puto quod Asa pater ejus, cum propter justitiam ejus eum Dominus prosperasset in omnibus, et inimicos ejus confregisset ante faciem ejus, sicut scriptura testatur Regnorum, quasi in ipso nomine filii sui confessionem offerens Deo judici justo, vocavit cum Dominus judex (3. Reg. 15). Nam vere justi judicis est, bene agentem remunerare, et

negligentem corripere, sicut fecit Deus Asa. Nam postquam Æthiopum et Libyum virtutem innumerabilem Deus deposuisset ante faciem ejus, postea adversante sibi rege Israel Basa, Syrorum auxilium petiit adversus eum : propter quod et misit ad eum Ananiam prophetam dicentem hæc : « In quo confidis te regem, et non confidis in Dominum Deum tuum, propterea labefactata est virtus Syriae de manu tua. Nonne Æthiopes et Libyes crant in virtute magna, et in currus, et equites, et multitudinem copiosam? Et cum confideres in Dominum, tradidit illos in manus tuas : quoniam oculi Domini respicient in omnem terram, ad conservandum illum, qui est perfecto corde ad eum. Et evanuisti de isto > (2. Paral. 16. 7-9). Propter quam diffidentiam puto quod et in senectute doluit pedes, quia Dominus justus judex per omnia fuit in eo. Nam nec modicam justitiam servorum suorum sine remuneratione relaquit, nec modicam culpam sine correctione dissimulat. Sed et in filium ejus Josaphat, qui hoc nomine vocabatur, justus exstitit judex, quoniam et ipse consummatus foit, sicut pater ejus Asa, et adhuc amplius. Propter hoc et Dominus justus judex amplius adhuc exaltavit et glorificavit Josaphat, quam patrem ejus Asa, ita ut omnes reges in circuitu munera ei offerrent, quemadmodum Salomoni. Sed tamen cum fecisset amicitias cum Achab, et dedisset ei auxilium ascendenti ad bellum, circumdederunt eum currus : et cum jam periclitaretur occidi, exclamavit ad Dominum, et eripuit cum. Cum autem interfecto Achab reverteretur in Jerusalem, misit Deus ad eum Jehu prophetam filium Ananiæ, dicentem: Si peccatorem illum adjuvisti, et illis qui oderunt Deum amicus es, et in hoc super te ira a sucie Domini descendisset, nisi sermones boni inventi fuissent tecum, quoniam abstutisti lucos de terra Juda, et parasti cor tuum ad requirendum Domi-num (2. Par. 19. 2. 3). Vides quia nec dare oportuit auxilium inimicis Dei, nec ab eis accipere? Quonian autem nec accipere oportet ab inimicis Dei, docet nos supradicta historia de Asa. Quoniam vero nec dare, instruit nos hæc scriptura de Josaphat. Qui enim petit auxilium ab inimicis Dei, de auxilio Dei desperat, utiliores i sibi existimans inimicos Dei, quam Deum. Qui autem dat auxilium inimicis Dei, adversatur Deo. Deo enim volente conterere inimicum suum, ipse eum desendere tentat. Josaphat autem qunuit Joram. Joram autem interpretatur Dominus alt:tudo. Ilic Joram similiter sicut pater suus Josaphat, prosperatus est nimis, et exaltatus in regno : quasi confidens in Domino vocavit filium suum natum, Dominus altitudo: tamquam si dicat, Dominus est altitudo mea qui me non merito meo, sed misericordia sua fecit in altitudine. Forsan et providentia Dei, quia impius erat futurus et superbus, sic eum nominari disposuit. Nam iste Joram in magnitudine divitiarum elatus est, et valde impie gessit in Deum, sicut liber Regnorum et Paralipomenon testantur. Habens uxorem nomine Godoliam filiam Jezabelis, et Achab ejus consilio utens, valde exstitit iniquus in Deum et clatus, ipsam altitudinem sibi quasi Deum vel Dominum fecit, confidens in altitudine. Onnis enim homo malum ipsum, cui servit, dominum sibi facit. Nam ita clatus est, ut et fratres suos onnes occideret, quos ei quasi adjutores et consiliarios reliquerat pater. Propter quæ omnia percussit eum Dominus passione gravissima et diutina, ita ut ante biduum mortis sum intestina sua putrefacta jactaret. Joram autem genuit Ochoziam. Ochozias autem genuit Joam. Joas autem genuit Amaziam. Amazias autem genuit Uziam. Sed juste usque ad tres generationes ex eo sanctus Spiritus per Matthæum præcepit de numero regum tollere de immundo et maledicto semine natos, in generationibus Christi spernens connumerare. Joram autem ex semine Achab et Jezabel, accipiens sibi uxorem

1 Editi in marg. et V. D., validiores. Quæ lectio posset quadrare.

Godoliam nomine, genuit ex ca Ochoziam. Oc autem genuit Joam. Joas autem Amaziam, completur generatio quarta seminis iniqui et n cti. Achab enim rex Israel, accipiens uxorem l filiam Sidonii regis, contra Dei præceptum i nimis, multas impietates commisit in Dominur se instigante. Propter quod Spiritus sanctus p phetam contestatus est dicens: Ut disperderet c masculum de domo Achab. Quam prophetiam vit Jehu filius Nanzi, unctus a puero qui missi ab Heliswo, et accepit promissionem, ut usq quartam generationem sedeant filii ejus in sede super Israel. Quanta ergo benedictio facta est Jehu, qui vindictam fecerat super domum A tanta fuit maledictio super domum Joram p filiam iniqui Achab et Jezabel, ut usque ad qu generationem praecidantur filii eju**ș de nume**ro r et sie pece tum eins descendit in filios eins, fuerat scriptum : Peccata patrum reddam in nsque in tertiam et quartam generationem (Exc 5). Videte ergo per istam scripturam, quam p losum est inire conjugia ex genere impiorum Joram : et quam gloriosum est vindictam in i facere, sicut fecit Ichu. Quantum ergo ad hist Regnorum pertinet, Amazias genuit Oziam : qu ad Mattheum, Joram genuit Öziam. Unde Özi terpretatur fiiius nobilis. Qua autem causa voc eum pater filium nobilem, non potuit æstimar firte si quis restimet cum speciosum fuisse n aut forte primitivum fuisse : quoniam tunc pri apud illos clari et honorabiles habebantur : ti secundum Deum, quantum ad alios qui ex mal semine descenderant reges. Etiam secundum nobilis fuit, quia fecit Ozias quod placitum era et in commbus a Deo adjutus est, propter quoc fuisset a Deo prosperatus, elatum est cor e dignum se astimavit etiam sacerdotali officio (2. Paral. 26). Nam cum usurpasset sibi thuril inserre in templum, et resisterent ei silii Aar Levitæ, quasi illicita appetenti, comminatus e-quasi rex potestate subnixus. Confestim autem percussit eum lepra, et visa est lepra bis in ejus, et exsilivit foras, et sedit domi usque ad m suam leprosus. Videte quam illicitum est ust opus quod a Deo non est commissum. Quale peccatum laicus usurpans sibi opus clericale, facit peccatum et lector, si usurpaverit opus dia et diaconus, si usurpaverit sibi presbyteri opu presbyter, si episcopalem appetierit potestatem. quomodo secundum quod prolongabatur gen orta de illa maledicta familia, sic paulatim per rationes munichatur in eis miquitas. Ecce enim ( zias pejor fuit oinnibus post Joram patrem s Interpretatur autem Ochozias possessio invis Patrem autem ejus, cum suisset impius, non p mus suspicari secundum Deum posuisse filio su cabulum, possessio invisibilis: nisi forte secu diabolum, a quo seductus variis fluctuabatur er bus. Ilujus autem filius Joas jam melior fuit eo non ad plenum. Nam quamdiu vixit Joiada sace qui unxerat eum in regem, valde puerum dilex eripuit eum de manu Athaliæ aviæ suæ, quæ oc rat omnes nepotes suos, et ipse fecit quod plat erat Deo. Postquam autem mortuus est Joiada, ( forte erubescebat quasi sanctum sacerdotem, et c auctorem vitæ suæ et regni, mutatus est, et fecit lum ante Deum. Denique cum induisset Spiritos ctus Zachariam filium ipsius Joiada, et dixissel Hæc dicit Dominus : Quare præteristi mandatum mini? Non erit vobis in prosperum; quoniam de quisti Dominum, et ille derelinquet vos (2. Paral. 20): insurrexerunt in eum, et lapidaverunt eur pracepto regis : propter quod et convenienter no ejus interpretatur temporis prolongatio, quia pro gatto temporis mutavit eum in pejus. Item Ama paulo melior exstitit, quam Joas : nam Ama filius ejus in primis placuit Deo, sicut Joas, sed p

ca malignatus est sicut Joas : secundum hoc fuit melior quam Joas pater suus, quia Joas corripientem se prophetam lapidibus interfecit, et hoc ob filium Joiada: sacerdotis regificatoris sui. Amazias autem, cum misisset ad eum Deus Balaam prophetam dicentem: Quare quæsisti deos, qui non liberaverunt populum suum de manu tua (2. Paral. 25. 15. 16)? non interfecit, sed comminates respondit ei : Numquid consiliarium regis dedi te? Cave tibi ne flagelleris. Item Czias filius Amaziæ melior fuit omnibus illis præcedentibus ante se : et si non fuit irreprehensibilis, quia opus sacerdotii affectavit. Vide nune secundum hoc et Dei jadicium justum. Sicut enim Ozias, prolongato numero generationum, minus malus exstitit cæteris ex generatione maledicta progenitis, non tamen perfectus fuit; quia adhuc aliquid habuit generationis illius : sic ct Deus non eum præscidit de numero regum, quia fecit quod placitum est Deo. Percussit autem eum lepra propter jactantiam ejus, ut domi sederet : ut videretur non de numero generationis Christi praecisus, sed fruitionis regni ex parte fraudatus. Ozias autem genuit Joathan. Joathan inter-pretatur perfectus, vel dominus immaculatus. Et vere perfectus fuit hie Joathan, et quantum ad reges se princedentes dominus immaculatus, quia fecit quod placitum erat Deo, et nulla reprehensio ejus legitur in scriptura Regnorum. Joathan autem genuit Achaz. Achaz antem interpretatur firmamentum Domini, aut virtus. Joathan autem cum esset rectus et fidelis Deo, firmamentum suum et virtutem credens Dominum esse, a quo et fuerat prosperatus in regno, quasi confidens, firmamentum suum et virtutem credens Dominum esse, vocavit filium suum Achaz, et firmamentum Domini, vel virtutem. Ille autem non fuit firmamentum Domini, neque virtus. Neque enim firmavit eum Deus in bono, sed diabolus in malo, qui fuit dominus ejus. Nam valde impie gessit in Deum, sieut testatur scriptura Regnorum et Paralipomenon. Quod autem appellatus est Achaz firmamentum Domini, vel virtus, religionem quidem patris ejus ostendit, ipsius autem duritiani, quia sicut a conversatione patris factus est longe, sic et a proprietate nominis sui seipsum præ-cidit, nisi forte qued apud Isaiam prophetam positum est hoc modo: Et sactum est in diebus Achaz silti Joathan regis Juda, ascendit Rasim rex Syriæ et Phacee silius Romeliæ rex Israel ad Jerusalem, expugnare eam, et non poluerunt cam debellare. El annuntiatum est in domo David a dicentibus : Consensit Syria cum Ephraim, et expavit anima ejus, et anima plebis ejus, sicut in sylva arbor (arundo), cum a vento commovetur. Et dixit Dominus ad Isaian: Exi in obviam Achaz, tu, et qui relictus est Jasub filius tuus, ad piscinam superioris viæ villæ fullonis; et dices ei : Vide ut quiescas, ct noli timere, neque anima tua languescat a duobus titionibus fumigantibus istis. Cum enim ira furoris mei facta suerit, iterum sanabo: quo-niam silius Aram et silius Romeliæ, qui cogitaverunt cogitationem pessimam, dicentes: Ascendamus in Ju-dæum, et colloquentes eis, convertamus eos ad nos, et regem statuemus eis filium Thabeel. Hac dicit Adonai Dominus Sabaoth : Non manebit cogitatio ista, neque sic fiet (Isai. 7. 1-7). Forsitan sic confortatus Achaz cum genuisset filium, vocavit nomen ejus Ezechias. Ezechias autem interpretatur, confortavit Dominus. Vere completa est in Ezechia confortatio Domini, cui animus exstitit sanctus super omnes reges, qui fuerunt ante eum. Nam inter cætera bona, quæ merito præstitit ei Deus, cum misisset ad eum Sennacherib, rex Assyriorum, Rapsacem principem militiæ suæ, et libellum plenum improperiis et blasphemiis contra Deum, sicut exponit Isaias propheta (Isai. 37. per totum): Ezechias accepit libellum illum, et ingressus in templum apparuit ante Dominum, et oravit, et confestim missus est ad eum Isaias propheta, annuntrans ei protectionem Dei, et confortans eum, et exit

Montef. conjicit in margine, differentiam.

ad preces Ezechiæ angelus a facic Donini, et percussit in castris Assyriorum centum octoginta quinque millia virorum. Qualia autem sucrint verba liapsacis, vel qualis oratio Ezechiæ, vel qualis confortatio Isaire, lege in Isaia, et profer causam excitationis in populo. Ezechias autem genuit Manassen. Manasses autem interpretatur ab insurgente, vel ex oblivione: quam interpretationem commendat et liber Geneseos. ubi cum natus suisset in Ægypto silius Joseph, voca-vit nomen ejus Manasses, dicens: Oblivisci me secit Dominus laborum meorum, et laborum onnium domus patris mei (Gen. 41.51). Si ab insurgente intelligatur, sic possumus dicere : quia forte ab insurgente Sennacherib contra eum liberavit eum Dominus : ideo quasi gratias agens Deo postea in nomine filii sui, vocavit eum Manassen. Si autem intelligatur ex oblivione, rationem alio modo possibile est existimare: quoniam non faciebat filium propter quod cum genuisset filium, vocavit nomen ejus ex oblivione, quasi ex desperato filium sibi natum. Hæc secundum propositum bonum æstimabimus patris : alioqui secundum actum pessimum Manasses aliter est æstimandum : quoniam quidem pater ejus in illo pradicto proposito vocavit eum Manassen. Providentia autem Dei sic eum dispensavit vocari, quia obliturus fuerat omnem conversationem patris sui sanctam, et omnia benesicia Dei pro merito ejus collata in ipsum et stimulatus ab insurgente diabolo, qui solet insurgero super genus humanum ad evertendum, gesturus omnia que Deum ad iracundiam provocarent. Denique cum ægrotasset Ezechias in tempore quodam, et venisset ad cum Isaias propheta visitandum, vocavit Ezechias filium suum Manassen, et coepit ei mandare, quod debeat Deum timere, quomodo regere regnum, et alia multa. Et dixit ad eum Isaias : Vere quia non descendunt verba tua in cor ejus, sed et meipsum oportet per manum ejus interfici. Quod audiens Ezechias, volebat filium suum interficere, dicens: Quia melius est me sine filio mori, quam talem filium relinquere, qui et Deum exasperet et sanctos ejus persequatur. Tenuit autem eum vix Isaias propheta, dicens: Irritum faciat Deus consilium tuum hoc; videns Ezechiæ religionem, quia plus amabat Deum, quam filium suum. Tamen cum multa gessisset impio hic Manasses, adduxit super eum Deus principes virtutis regis Assur, et comprehenderunt Manassen in vinculis, et ligaverunt cum in compedibus, et perduxeront eum in Babyloniam, et erat ligatus et catenatus in domo carceris, et dabatur ei panis hordeaceus ad mensuram modicus, et aqua cum aceto modica ad mensuram, ut viveret tantum, et erat constrictus in doloribus valde (4. Reg. 21. et 2. Par. 32. et seq.). Et ideo cum vehementer affligeretur, quæsivit faciem Domini Dei sui, et oravit Deum qui omnibus adstat. et exaudivit Dominus vocem ejus, et misertus est ei. Et facta est circa eum flamma ignis, et liquefacta sunt omnia vincula ejus. Liberavitque Dominus Manassen ex omni tribulatione ejus, et reversus est in Jerusalem in regnum suum, et cognovit Dominum Manasses. dicens; Ipse est solus Deus. Et servivit soli Domino Deo in toto corde suo, et in tota anima sua omnibus diebus vitæ suæ, et reputatus est justus : et ideo forte vocatus est ab insurgente, vel ex oblivione, quia liberavit eum Dominus ab insurgente, et ex oblivione Dei factus est memor Dei. Manasses autem genuit Amos 1, qui interpretatur fortitudo. Et si quidem ante pœnitentiam genuit Amos, cum malignaret<mark>ur in ido-</mark> lis, non possumus æstimare quasi religionis causa vocaverit eum fortitudinem, sed causa audaciæ corporalis : sicut solent et barbaræ gentes nomina filiis imponere ad devastationem respicientia bestiarum, ferarum, vel rapacium volucrum, gloriosum putantes filios tales habere, ad bellum idoneos, et insanientes in sanguinem. Si autem post pænitentiam genuit

 $<sup>^{1}\,</sup>$  V. D.,  $\textit{Amon},\,$  et sic deinceps in Codice et in margino prius Editorum.

tetur (Jon. 3. 4): subintelligimus, nisi pæniteat. Item qua est ex præscientia, illa impletur Dei solummodo operatione, ut quod virgo pareret. Alia impletur hominum administratione, ut de aliquo, ut sit justus. Admiratus itaque tanti mysterii dignitatem propheta, quasi omnes de somno suscitans, ait : Ecce tirgo in utero habebit, et pariet filium, et vocabunt no-men ejus Emmanuel, quod est interpretatum, Nobiscum Deus (Isai. 7. 14). Multis prætermissis uno utitur nomine, quod præsenti utile est negotio. Quanvis enim nobis sit præsens semper gubernando, tamen præsentior essentialiter ex unitate personæ factus est. Verbum enim caro factum est, et habitavit in no-bis (Joan. 1. 14). 24. Exsurgens autem Joseph a somno, accepit Mariam conjugem suam. Non in domo accepit eam; nec enim adhuc dimiserat eam de domo, sed de animo suo deposuerat cam, et iterum in animum suum eam recepit. 25. Et non cognorit eam, donec peperit. Vere enim non cognovit eam ante, cujus fuerat dignitatis, quæ unigeniti Dei facta fuerat mater : sed postquam peperit, tunc cognovit eam: quia specios or et dignior facta fuerat, quam totus mundus. Nam quein totus mundus non capere poterat, nec merehatur accipere, quasi in angustum cubiculum uteri sui sola suscepit. Vidit Joseph enim virginem permanere post partom. Vidit mysterium i stellæ quo modo stans super caput pueri, venientibus magis puerum demonstrabat. Stans testimonium dabat, quia loqui non poterat. Ipsos denique magos vidit adorantes, et divina dona corum præsentantes. Audivit sermones ipsorum, quo modo ab oriente usque Jerosolymam stella præcedente venerant, quæ non dedignata est hominibus ministrare, ut Dei gloriam revelaret. Ergo incomparabilis nativitas, totius humanæ nativitais mensuram excedens, et divinitatem nascentis pueri ostendebat, et dignitatem Mariæ parientis Joseph demonstrabat. Ideo dicit, Et non cognovit eam, donce peperit filium suum primogenitum. Cognovit autem eam quæ esset, post partum ipsins.

Eunomii hæresis. — Quidam ex hoc verbo, secundum Eunomium, putant, quod Joseph donec peperit quidem non illam habait in conscientia\*, postea autem cognovit eam, et filios peperit. Unde et Christum primogenitum dicit : quia ille dicitur primogenitus, quem alii fratres sequentur. Insanus neminem intelligit esse sanum : quia illi ausi sunt hoc dicere de illa, putant quia et Joseph hoc ausus fuit facere. Hoc enim quod fieri potuit, dicit evangelista quia factum non est : illud autem quod nec fieri potuit, quid necessa-rium habuit dicere, Factum non est ? Nam sunt quædam, quæ naturaliter possunt fieri: sunt autem quæ impossibilia sunt per ipsam naturam. Volo tibi referre. Ille, nescio quis, cum illo litem commisit: et donec vixit, non est ei loquutus. Numquid ex hoc quod dixi, Donec vixit, non est ei loquutus, ex eo signavi, quia post mortem illi loquntus est, quod fieri non potest? Illud enim quod fieri potest, dixi, quia factum non est : quid autem opus habui exponere, quia nec post mortem illi loquutus est, quod fieri non poterat? Sic et Joseph ante partum credibile fuit ut cognosce-ret eam, quia nondum cognoscebat mysterii dignitatem : postquam vero cognovit, quia facta est unigeniti Dei templum, quo modo poterat hoc usurpare? Quod antea facere noluit vir religiosus, exspectans nuptias suas postea facturus fuerat, ut habitationem Dei carnalibus concupiscentiis sordidaret? Hiec secundum rationem. Veniamus autem ad auctoritatem Scripturæ. Dicit enim Apostolus secundum exemplum prophetie de Christo: Oportet eum regnare, donec ponat omnes inimicos suos sub pedibus ejus (1. Cor. 15. 25). Ergo Paulus hoc significavit, ut tamdiu regnet

<sup>1</sup> Fditi in marg. et Codex V. D., ministerium. Utraque lectio quadrut.

Christus, quamdiu fiant omnia sub pedibus ejus, postea autem cesset regnare? Stulte! Qui regnat, antequam omnia illi subjecta sint, multo magis regnat et po-tquam fuerint ei omnia subjecta. Item alibi dicit: Donec venio, attende lectioni (1. Tim. 4. 13). Numquid significavit, Donec venio quidern, attende; cum venero autem, neglige? De primogenito autem qued dico, usus est Scripturis, non solum illum primegenitum dicere, qui primus rascitur, sed etiam illum qui solus est natus. Quando dicebat Dominus ad Pharaonem : Primogenitus meus Israel (Exod. 4. 22) : numquid jam alium populum habebat? Si autem dies, quia secundum præscientiam dicebat primogenitum populum Judaicum, sciens quia ex gentibus alium populum erat facturus : dico tibi, quantum ad pra scientiam suam, semper duos populos habuit : sed tam de Judais, quam de gentibus unum populum fuerat habiturus, sicut et habet.

#### Homilia secunda ex Cap. secundo (a).

1. Cum natus esset Jesus in Bethlehem Juda, in dicbus Herodis regis. Cum fugeret Jacob ante fratrem suum Esau, et venisset ad vesperum, vidit sonmium tale. Scala posita erat, cujus caput pertingebat usque ad carlum, et angeli ascendebant et descendebant per eam, Dominus autem recumbebat super eam (Gen. 28. 12. sqq.). Surgens autem Jacob, surgerente Spiritu, prophetavit, dicens : Quam formidolosus locus est hic! Non est aliud hic nisi domus Dei, et porta cæli (Ibid. v. 17). Et ideo vocatum est nomen loci illius Bethel, quod est interpretatum, domus Dei. Nato itaque in Bethlehem Domino, visionis illius prophetla completa est. Domus enim Dei est corpus Christi, ipso dicente: Solvite templum hoc (Joan. 2. 19). Item, Sapientia ædificavit sibi domum (Prov. 9. 1). Porta autem cili ipse est Christus, per quem introitur in regua calorum, dicente propheta: Hæc porta Domini, justi intrabunt per eam (Psal. 117. 20). Adhuc autem videsmus quod ad utilitatem respicit, et quod evangelista tempus designat, quando nascitur Christus, id est, In diebus Herodis regis, ut prophetlam Danielis completam demonstraret, quæ post septuaginta septimanarum annos Christum esse nasciturum demonstrat. Nam ex illo tempore usque ad reguum Herodis septuaginta septimanarum anni sunt consummati. Sciens autem Deus perfidiam Judworum, quia crucifixo vero Christo, alium exspectaturi fuerant Christum, id est Antichristum, ideo occasionem incredulitatis eurum tollens, tempus ostendit, quando nasciturus erat Christus, ut in illum Christum credamus, qui ex tempore Danielis post septuaginta septimanarum annos nascitur, non in illum qui in fine sæculi sub nomine Christi venturus est. In diebus Herodis regis. Quamdia gens Judaica, quamvis sub peccator bus, tamen Judaicis regibus tenebatur, prophetæ mittebantur ad remedium ejus. Qualis necessitas, tale et auxilium. Nunc autem, quando lex Dei sub potestate regis iniqui tenebatur, id est, justitia Dei sub dominatione Romana premebatur, nascitur Christus, quia magna et desperabilis infirmitas medicum artificiosiorem quarehat. Ecce magi venerunt ab oriente Jerosolymam, 2. dicentes : Ubi est qui natus est rex Judezorum ? Ecce, hoc est, confestim ut natus est, magnum Deum ostenderunt in homine parvulo, et verbis, et actibus, et muneribus ipsis. Verbis quidem, quia dixerunt, Um est qui natus est rex Judworum? Vidimus enim stellam ejus in oriente, et venimus adorare eum; actibus autem, quia cum vidissent eum, adoraverunt eum. Inventa est in eis fides acutior quam aspectus, videntibus humilia, et intelligentibus alta. Muneribus autem. quia obtulerunt ei aurum, thus, et myrrham, sicut inferius ostendemus. Venerunt autem ad judicium gentium, et ad præjudicium Judæorum, illorum fidem prophetantes futuram, et istorum incredulitatem con-

(a) Homilia tertia in aliis.

<sup>\*</sup> Editi in margine, in concupiscentia. Codex V. D., in conscientia, sed altera manu ibidem scribitur, rel concupiscentia; et live vi letur esse vera lectio,

autem Zorobabel, fluitio postposita, vel ex commixtione, vel hic doctor Babylonice. Legi; si verum est, nescio, quia sacerdotale et regale genus mixtum est in Zorobabel, sicut interius exponemus. Et forte ergo propter hoc dictus est ex commixtione. Per istum autem Zorobabel dimissi sunt omnes filii Israel, et reversi sunt in propriam terram cum gaudio magno, sicut Esdras propheta exponit. Cum enim esset Zorobabel in ministerio Darii regis, controversia facta est inter eum et duos alios regis ministros, quid esset fortius in mundo (3. Esdr. 4. et Josephus Antiq. lib. 11, cap. 3): et uno dicente, quia nibil est fortius quam vinum, altero antem, quia nibil fortius est quam rex: Zorobabel dixit, Nihil fortius est quam mulier et veritas. Quibus de hoc sine fine certantibus, ventum est usque ad sententiam Darii regis, quo re idente cum principibus suis ad judicandum, contenderunt tres, singuli pro sua sententia. Verba contentionis corum, qui vult scire, legat Esdram prophetam. Tamen vicit Zorobabel, et judicio Darii et omnium principum pronuntiatum est. Omnibus fortior veritas est. Cum autem diceret ad eum Darius rex cum juramento, Pete a me quod vis, usque ad dimidium regni mei, respondit Zorobabel: Ego non peto regnum tuum. sed inse utere eo in æternum : sed hoc peto, quod coepit pater vester Cyrus rex ante vos, ut dimittatis captivitatem filiorum Israel redire in sua. Darius concessit. Exiens autem Zorobabel gratias egit Deo, dicens: Benedictus es, Deus et pater veritatis, quod sapientiam hanc in os meum misisti (3. Esdr. 4. 60). Et ideo inventus est recte secundum providentiam Dei nominatus Zorobabel, id est, hic doctor Babyloniæ. Quae autem major doctrina est, quam ostendere veritatem dominatricem esse omnium rerum? Et impletum est in eo quod fuerat scriptum: Super inimicos meos prudentem me fecisti mandato tuo, quia in æternum mihi est. Super omnes docentes me intellexi, quia testimonia tun meditatio mea est. Super seniores intellexi, quia mandata tua exquisivi (Psal. 118. 98-100). Vel, fluitio postposita : id est, quia defluitionem regni ad se decurrentem postposuit, et elegit redemptionem populi sui. De residuis autem generationibus, nec scripturam aliquam me recordor legisse, nec fabulam aliquam aliquando audisse. Hoc autem in fine notandum est, quod quicumque regum placuerunt Deo. diutius regnaverunt, et inimicos eorum humiliavit Deus sub manibus eorum : quotquot autem maligne gesserunt, velociter et a regno et a vita cum amara morte præcisi sunt, et humiliavit cos Deus sub inimicis eorum. Omnes ergo generationes ab Abraham usque ad David generationes quatuordecim. Cum potuisset evangelista breviter numerum generationum explicare, dicens : Ab Abraham usque ad Christum generationes sunt quadraginta duæ : qua ratione ter generationes præcidit, et in tres partes divisit per generationes quatuordecim? Quia ter completis quatuordecim generationibus mutatus est in Judais hominum status. Ab Abraham enim usque ad David fuerunt sub judicibus : a David usque ad transmigrationem, sub regibus: a transmigratione usque ad Christum, sub pontificibus. Hoc ergo vult demonstrare, quoniam sicut semper ter completis quatnordecim generationibus, mutatus est hominum status : sic completis quatuordecim generationibus a transmigratione usque ad Christum, necesse est a Christo mutari similiter hominum statum : quod et factum est. Post Christum enim jam non sub judicibus multis, nec sub regibus multis, nec sub pontificibus multis fuerunt : sed omnes generationes sub uno Christo, et jndice, et rege, et pontifice factæ sunt : quia trium illorum statuum solus habuit dignitatem. Unde quoniam et judices, et reges, et pontifices, tres Christi dignitates præfigurabant, semper principia corum in figura fuerunt Christi. Primus judicum Josue 1 : pri-

<sup>a</sup> Editi in marg. et V. D., primus judicum Jesus Nave.

mus regum, David : primus pontificum, Jesus filius Josedech. Hos in figura Christi fuisse dubitat nemo. Forte ideo quatuordecim generationes ponuntur, id est, quater decem, hoc est quater Christus. lota enim litera Christi mysterium habet. Ideo ergo quatuordecim, quoniam ter quidem figuratus Christus ostensus est, quarto autem verus Christus apparuit. Qua ratione apud Lucam septuaginta septem generationes ponuntur Christi renascentis ex baptismo, in proprio exponemus loco. Hic autem dicamus, qua ratione quadraginta duæ generationes ponuntur Christi secundum carnem nascentis in mundum. Quadraginta duo enim. sex septimanarum numerus est. Sex autem numerus. operis et laboris numerus est, quoniam in sex diebus factus est mundus, qui positus est in opere, et labore, et dolore. Convenienter ergo Christi nascentis in mundum ad laborem et dolorem quadraginta duæ generationes ponuntur, mysterium continentes operis et laboris. Generatio autem Christi sic crat (Matth. 1. 18). Quoniam superius dixerat, Jacob autem genuit Joseph, cui desponsata Maria genuit Jesum : ne aliquis audientium astimaret, sic esse Christi nativitatem, quomodo pracedentium patrum, ipse ordinem suæ narrationis præcidens addidit, et dicit : Generatio autem Christi sic erat : ac si dicat, Generatio quidem eorum, quos exposuimus, patrum, sic suit quemadmodum retuli : Christi autem generatio non ita, sed sic. Quomodo? Maria cum esset desponsata Joseph, priusquam convenirent, inventa est in utero habens (Ibidem) : id est, ex virgine sine patre, ut ejus generationem enumerans, de semine David eum descendisse ostendat secundum Dei promissa, et extra naturam humanam nativitatem ejus exponens factam, mysterium deitatis ejus aperiat. Nec enim dignum erat, nt Unigenitus Dei, non propter se, sed propter homines nascens, more nasceretur humano. Homo enim in carne nascitur, ut corruptioni subjaceat : Christus autem natus est, ut sanet corruptionem. Sicut ergo non est consequens, ut corruptibilis homo nascens ex incorruptibilitate virginitatis nascatur : sic non erat consequens, ut Unigenitus Dei, qui ideo nascebatur, ut corruptionem sanaret, nasceretur ex corruptione conjugii. Homo ex necessitate nascitur, ut sit : Christus autem non ex necessitate naturæ, ut esset, sed ex voluntate misericordiæ ut salvaret. Quomodo ergo justum est, ut unum eumdemque habeant nativitatis honorem necessitas et voluntas? Merito ergo contra natur:e human:e regulam natus est, quia erat super naturam.

Mirandus Christi ortus, scilicet per peccatores. Vide autem novam et admirandam Christi nativitatem, id est, per homines peccatores, per mulieres meretrices, et adulteras, et gentiles. Sed talis genera-tio non sordidat dignitatem Christi, sed commendat misericordiam ipsius. Sic erat mirabilis, ut qui patres per adoptionem fecit et genuit, a filiis nasceretur. Facti sunt patres ejus, quorum non erat tilius. Iste illis beneficium præstitit, ut esset filius eorum. Illi autem nihil isti præstiterunt, ut essent patres ipsius. In hominibus patres filios sibi adoptant, quos ipsi desiderant: hic autem filius sibi adoptavit patres, quos ipse elegit. Illic filii a patribus suscipiunt gencrositatis dignitatem, hic autem patres a filio susceperunt. (a) Cum esset desponsata mater ejus Maria Joseph, priusquam convenirent, inventa est in utero habens de Spiritu sancto. Quoniam futurum erat, ut omnes sancti de virgine nascerentur Ecclesia, desponsata Christo, ideo Christus nascitur de virgine desponsata, ne dignius nascerentur servi quam Dominus. Sed ut per omnia filii paternæ nativitatis perfectum imitarentur exemplum, ideo et Maria desponsata erat fabro lignario: quoniam et Christus sponsus Ecclesiæ omnem salutem hominum et omne opus suum per lignum

Montef. conjicit in margine, onuibus.
 (a) In Codice Vallis Dei hic incipit homilia secunda.

crucis fuerat operaturus. Ideo autem et desponsata et domi habita, ut desponsatio ipsa sidelis esset, et formicationis opprobrium a matre repelleret, et virgini-tatis gloriam i nascituro Domino reservaret. Si enim, quia in domo sponsi peperit, infideles Judæi dixerunt. Nonne hic est Jesus filius Joseph? quanto magis si extra domum sponsi peperisset, dicturi fuerant : Nonne hic est Jesus filius merctricis? Nam quemadinodum in ea, quæ in domo viri concipit, intelligitur conceptio maritalis : sic in ea, que extra domum concipit, est suspecta conceptio. Magis ergo voluit Dominus, ut haberet mater ejus maritalem suspicionem, quam fornicationis opprobrium pateretur. Antequam convenirent, inventa est in utero habens. Non dixit, Priusquam acciperet : sed, Priusquam convenirent, inventa est in utero habens : quia jam accepta erat in domo. Virginitas enim est incorruptibilitas : incorruptibilitas autem virginitas ipsa sincera 3. Ideo ergo, antequam convenirent, conceptus est Christus, ut nec de corruptione incorruptibilitas nasceretur, nec ex passione corporis utriusque templum sibi Dominus fabricaret. Dico autem non ad desperationem et confusionem nuptorum, sed ad consolationem et gloriam continentium, quoniam hæc ipsa conjunctio maritalis malum est ante Deum : non dico peccatum, sed malum. Nam quantum ad naturam rei ipsius, peccatum est; concessione autem Dei factum est, ut non sit peccatum. Quomodo? Oportebat enim, ui homo corruptibilis nasceretur in mundo, ut posset tentari, ut tentatus coronetur. Si autem incorruptibilis factus fuisset, tentari non poterat. Si vero non tentabatur, nec coronabatur: quia incorruptibilitas tentationem non sentit. Ideo ergo factum est, ut ex passione carnis et sanguinis, et igne fervido in visceribus, succedente humore, homo corruptibilis nasceretur, ut ne de bono malum nascatur, aut ex impassibilitate corruptio : sed ut de malo malum procedat, et ex passione corruptio generetur. Ideo ergo ista conjunctio maritalis cum esset peccatum, quantum adnaturam rei ipsius, concessione Dei facta est licentia. Licentia, dico, facta est, non justitia. Nam etsi propter necessitatem rei peccatum esse desiit, tamen justitia esse non meruit (incipit). Ideo utentibus se, etsi pænam non infert, mercedem tamen non præstat : et si non occidit, tamen non salvat. Unde et propheta non nd indulgentiam Dei respiciens, sed ad spurcitiam spsius operis, dicebat : Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, et in peccalis concepit me mater mea (Psal. 50. 7): id est, Quid mirum si peccavi, qui de peccato sum natus? Sequuta est enim generationem suam natura peccati. Nam si matrimonium ipsum placitum esset Deo, numquam abstinentibus se ab illo gloriosa pro-mitteretur corona, nec sic amarentur a Deo, qui odiunt illud. Non enim ille remuneratur qui bonum fugit, sed qui malum. Vis autem scire quomodo licitum est matrimonium? quomodo aliquando licuit et sorores habere uxores? quomodo habuerunt Cain et Abel? Hæc nomina filiarum Adam, quas in initio habuit post Cain et Abel, Rifan et Edoclam, et non peccaverunt : quia peccatum illud raritas hominum et necessitas excusabat. Postca crescente numero hominum, ipsum malum reversum est in naturam suam, et cœpit esse peccatum. Remansit autem in usu, ut uni viro liceat habere plures uxores. Amplificato postea mundo, etiam hoc malum recepit naturam suam, et cœpit esse peccatum. Remansit autem in usu, ut unus unam haberet uxorem. Nunc autem postquam venit plenitudo temporis, et senuit mundus, scimus quale est consilium Dei, et quid vult, et quid est placitum coram illo. Sed ausi non sumus dicere propter homines incontinentes, in quorum corpore anima nihil agit, sed in toto illos possidet sanguis et sordidissimus ille vapor, de illo insano

<sup>1</sup> Editi in marg. et Codex V. D., ut virginitatis gra-

igne procedens. Denique commendavit 1 angeli biæ in nuptiis ejus, ut eum veniret ad illam ec tudinem humanam, surgeret prius et oraret, et sie ret: Domine, tu scis, quia non propter libidinem uxorem, sed propter liberos procreandos (Tob.8.9 si aliter orasset, oratio ejus Deo non fuerat plac Vides ergo quia turpissimum opus illud carnis rum causa excusat. Nunc autem multiplicato sa creandorum hominum occasio est exstincta, Deum non multitudo hominum, sed caritas sanc delectat. Ecce una est libido, quæ fornicatione nerat, et quæ maritalem usum ministrat. Sed posuit mari terminos littora, dicens : Usque h nies, et hic te constringes (Job 33. 11) : sic li carnali terminum posuit conjugium, ut usque veniens, illic se constringat. Sicut e go mare, tora sua supergressum fuerit, peccat : ita et l si transgressus fueritlicentiam maritalem. Si erg est libido in maritis, et in adulteris : quomod test fieri, ut una cademque res pro dimidia qu parte sit justitia, pro dimidia autem sit peccatum enim tota est peccatum, aut tota justitia : qui: est res. Verum est autem, quia libido justitia no ergo tota peccatum est. Sed peccati illius poen imputatur, donce iste odibilis et corruptibilis eat mundus. Ideo ergo Dominus conceptus est 1 quam convenirent, ut non ex passione car sanguinis nasceretur : qui ideo venit, ut cari sanguinis solveret passionem, et mutaret in spir Cui inventa est in utero habens de Spiritu sa Sine dubio a sponso suo Joseph, qui zeloso : semper se admonente, vitam circumspiciebat M Nam sicut Historia quædam non incredibilis irrationabilis docet, quando gesta sunt quæ Lucas, Joseph absens erat. Nec enim convenie putare præsente Joseph introisse angelum ad Ma et dixisse quæ dixit, et Mariam respondisse qua que respondit. Si concedamus, angelum potuis trare ad eam, et loqui, plane confestim Mariai isse in montana cum festinatione, et introisse de Zachariæ, et salutasse Elizabeth, et mansisse ci mensibus tribus, possibile non fuit præsente Joi quia necesse erat, ut absentationis ejus et man diutinæ requireret causas. Postquam autem peregre post tot menses, et invenit eam gravidar nifeste, forsitan ei comminatus est, quasi spons de judicio Dei terruit eam, quasi vir timoratus autem cum videret se innocenter in suspicioner minis decidisse, nec posse se jam excusare, tes nio ventris convic:am, cum lacrymis et suspirio mans juravit dicens: Vivit Dominus, nescio un hoc. Quo audito, timuit valde Joseph et ex parte didit in ea aliquid esse divinum. Nec enim timu nisi ex parte aliquatenus credidisset. Ad hac a fidem verborum ejus commendabat conversatio sancta. Forsitan autem, cum esset justus, cœpi cogitare de illa : Comessatrix aut vinolent. quam fuit : quoniam omnis mulier quæ vinolent et comessatrix, etiam meretrix est. Nam sive in ( sive in libidinibus delectatio carnis est quæ præ tat hominem. Mulier quoque, quæ suavitatibus suæ non contradicit, multo magis neque libidini resistere acquiescit, sicut etiam Apostolus dicit : [ niam vidua, quæ in delictis est, vivens mortua est (1. 1 5. 6). Non levis, non jocosa, non cantatrix, non pium verborum amatrix, sicut solent plerum puellæ, quæ libenter talia aut loquuntur, aut audi Si quidem impudentiores sunt, libenter loquunt si autem verecundiores, etsi loqui talia erubeseunt men delectantur audire. Non super virum oculos 6 extulit, nec infixit aspectum. Have enim sunt do menta mulieris incretricis, sicut ait Salomon: Form tio mulieris in extollentia oculorum ejus (Eccli. 26.1 Hæc et alia similia tractans, nihil horum invenie in ca : sed ex diverso omnia laudabilia, omnia ad

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Editi in marg. et V. D., incorruptibilitas autem veritas ipsa ; et mox iidem, antequam convenirent natus est Christia.

Moutef. conjicit in margine, cum mandaret.

randa, quæ sine Spiritu sancto possibile non erat esse in natura humana. Omnibus igitur documentis, quibus fornicatio mulieris intelligi et argui solet , deficientibus, sola-apud eam remanebat suspicio gratiæ Dei. Propter hæc omnia æstimavit eam habere in utero de Spiritu sancto. Nam nulla res sic castitatem mulieris viro commendat, sicut vita ejus disciplinata. Ubi enim timor Dei est, ibi et castitas est : ubi autem non est timor Dei, ibi neque castitas est. Caro enim urget, securitas mulieris adjuvat carnem : si timor Dei non fuerit qui resistat, quis eam teneat indagatam? O incestimabilis laus Mariæ! Magis credebat castitati ejus, quam utero ejus : et plus gratia, quam naturæ. Conceptionem manifeste videbat, et fornicationem suspicari non poterat. Possibilius esse credebat mulierem sine viro posse concipere, quam Mariam posse peccare. Et quod majus est videre, ut sponsus de sponsa sua haberet, sie habuit Joseph apud se. Frequenter enim viri, ctiam si leviter viderint mulicres suas aspicientes in alterum, mox excitantur in relum: et quod non est illud suspicantur, quia ex magno amore nascitur zelus. Ilic autem et maritalem zelum et uteri clamantis accusationem, sola præteritæ conversationis documenta vincebant. 19. Joseph antem vir ejus, cum esset justus, et nollet eam tradu-cere, voluit occulte dimittere eam. Cogitabat enim forsitan apud se : Si peccatum ejus celavero, facio contra legem Dei : et si propalavero filiis Israel, lapidabunt eam. Timeo enim, ne hoc, quod est in utero ejus, divinitus sit. Numquid non Sara nonaginta annorum concepit, et peperit? Si illam quasi lignum jam siccum fecit florere: quid si Divinitas partum isti voluit sine viro donare? Numquid ad virum pertinct ipsa conceptio mulieris? Nam si conceptio mulieris pertinet semper ad virum, sine dubio quando vult vir, tunc conciperet et mulier : nunc autem non quando vult vir, tunc concipit mulier, sed quando vult Deus. Si ergo conceptio mulicris non in viro posita est, sed in Deo: quid magnum, si voluit isti fructum sine viro præstare? Quid ergo faciam? Dimittam eam occulte : quia in re incerta melius est, ut meretrix constituta evadat, quam ut innocens moriatur. Justius enim est, injustum juste evadere, quam justum injuste perire : quia etsi reus semel evaserit, iterum potest perire : innocens autem si semel perierit, jam non potest revocari. Expedit ergo ut dimissa opprobrium patiatur, quam tradita morti moriatur. Hæc autem talia cogitare et agere velle, non est hominis valde justi. 20. Hæc eo cogitante, apparuit ei angelus in somnis, dicens. Quoniam ergo au-ditio verborum Mariæ, et consideratio vitæ ejus, mala suspicari de ea non sinchat Joseph : consideratio autem conceptionis ejus non permittebat eum ad plenum bona æstimare de ea, et sic animus ejus inter utrasque partes fluctuabat, et tenere ean timelat, et tradere eam non audebat : propter hoc necessaria fuit ei revelatio illa divina. Si enim ipsa Maria, quie angelum viderat, et audierat sibi loquentem lam de sua conceptione, quam de Elizabeth, ascendit in montana, ut videret Elizabeth, et ipso confirmaretur aspectu : quanto magis Joseph post verba conceptionis Mariæ, post considerationem vitæ ejus, adhuc nutabundus necessariam habuit revelationem divinam? Propter tres ergo causas apparuit ei. Primum ne justus homo ignorans faceret rem injustam ex proposito justo; deinde propter honorem matris ipsius. Nam si dimissa fuisset, etsi non apud fideles, tamen apud infideles turpi suspicione carere non poterat. Tertio, ut intelligens Joseph sanctam conceptionem diligentius se in futurum custodiret ab illa, quam prius. Prius enim servavit se propter disciplinam justitiæ, postea autem et propter timorem partus hujusmodi. Quare non ante conceptionem virginis venit ad Joseph? Ut ne cogitaret quie cogitavit, ne pateretur que passas est Zacharias, qui culpam infidelitatis incurrit de conceptione conjugis jam longævæ (Luc. 1). Incredibilior enim erat res virgi-

nem posse concipere, quam anum. Si ille sacerdes constitutus rem faciliorem fore non credidit, quanto megis iste popularis rem difficiliorem fleri non credidisset? Si ipsa Maria, angelo sibi d'cente de conceptione sua, pene non credebat propter virginitatem suam, dicens: Quomodo fiet hoc, quoniam rirum non cognesco (Luc. 1. 34)? quomodo Joseph fuerat crediturus referenti de altera quod sine viro conciperet? Joseph fili David, ne timeas accipere Mariam conjugem tsam : quoniam quod nascetur ex ea, de Spiritu sancto est. Filium David eum nominans, voluit eum adducere in memoriam promissionis Dei ad David, ut de semine ejus Christus nasceretur. Dicens autem, Ne timeas, cognitorem se cordis ejus ostendere voluit, ut per hare futurorum bonorum, quæ de Christo erat dicturus, faceret fidem : quia Quod nascetur de ea, de Spiritu sancto est. Spiritum sanctum, ipsum dicit unigenitum Deum, sicut ipse de se testatur in Evangelio: Quia Spiritus est, inquit, qui vivisicat : caro autem nihit prodest (Joan. 6. 64). Et Joannes ait : Dominus Spiritus est (Ibid. 4. 24). Non enim Spiritus advocatus ingressus est in Mariam, ut suscipiens corpus nascatur in mundum, sed ut sanctificaret virginis vas. Dicens autem, Quod nascetur ex ea, de Spiritu sancto est, hoc dicere vult, quia de semine viri alicujus non fuerat nasciturus, sicut æstimans metuehat Joseph, sed de Spiritu sancto. Sicut enim secundum præceptum Raphaelis angeli ad Tobiam (Tob. 6 18), viro et uxore more solito venturis ad coitum, oratio præcedere debet, ut quod concipitur, in sanctificatione concipiatur : sic unigenito Deo virginem ingressuro, Spiritus sanctus pracessit, ut præcedente Spiritu sancto, in sanctificatione nascatur Christus secundum corpus, Divinitate ingrediente pro semine. 21. Et pariet filium, vocabisque nomen ejus Jesum. Non dixit, Pariet tibi filium, sicut ad Zachariam : Ecce Elizabeth uxor tua concipiet et puriet tibi filium (Luc 1.13): quia mulier, quæ ex viro concipit, marito suo filium parit: quia magis ex illo est, quam de ipsa. Hæc antem, quæ non de vir**o c**o**n**ceperat, non filium illi peperit, sed sibi tantummodo. Vide quo modo similitudinem ipsius rei per sunuia so-quitur, quæ facta est in Adam. Sicut enim tunc mulier gustans de ligno, sola seducta est, et peperit mortem; Adam autem non fuit particeps in seductione illius; non enun a diabolo seductus peccavit, sed quia con-sensit mulieri : sic et modo accipiens Maria de Spiritu sancto, sola credidit, dicens: Ecce jam nune bea-tam me dicent omnes generationes (Luc. 1. 48). Joseph autem tunc in side conceptionis illius nihil habuit commune, sed postea tacendo et consentiendo tantum salvatus est. Ideo et in sonniis adstitit ei, non palam: ut quemadmodum dormiente Adam creavit mulierem. sic et isti dormienti divinitus consignaret uxorem. lpse autem evangelista interpretatur quid intelligitur Jesus Hebraica voce, dicens: 1 pse sulvabit populum suum a peccatis eorum. Si ergo medicus, qui mullam potestatem habet salutis humanæ, propter solam confectionem herbarum non erubescit medici sibi nomen imponere: quanto dignius iste vocatus est Salvator, per quem totus salvatus est mundus ? 22. Hoc autem totum factum est. Quid totum? Ut virgo propinquo suo desponsaretur, ut casta servaretur, ut angelus per sonnium Joseph loqueretur, ut sponsam eam accipere juberetur, ut pu ri nomen Jesus vocaretur, ut virgo mundi Salvatorem generaret. Ut impleretur quod dictum est a Domino per prophetam (Isai. 7. 14), dicentem: 23. Ecce virgo in utero habebit, et pariet filium. Gratia a prophetis testimonium habet, vel ideo nt Verus et Novum consonet Testamentum, vel nt infirmitati eruditorum satisfaciat, vel ut non mox temere videretur erumpere, quod tanto ante tempore prædictum est.

Prophetia duplex. — Prophetia autem alia est ex præscientia, et hæc immutabilis : ut hæc, Ecce virgo concipiet. Alia ex judicio operum, et hæc solet mutari secundum quod verba sonant, non secundum intelectum : ut, Adhuc quadraginta dies, et Ninive subver-

655

getur ( Jon. 3. 4 ) : subintelligimus, nisi-pænitent. Item quie est ex præscientia, illa impletur Dei solummodo operatione, ut quod virgo pareret. Alia impletur hominum administratione, ut de aliquo, ut sit justus. Admiratus itaque tanti mysterii dignitatem propheta, quasi omnes de somno suscitans, ait : Ecce virgo in utero habebit, et pariet filium, et vocabunt no-men ejus Emmanuel, quod est interpretatum, Nobiscum Deus (Isai. 7. 14). Multis prætermissis uno utitur nomine, quod præsenti utile est negotio. Quamvis enim nobis sit præsens semper gubernando, tamen præsentior essentialiter ex unitate personæ factus est. Verbum enim caro factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1. 14). 24. Exsurgens autem Joseph a somno, accepit Mariam conjugem suam. Non in domo accepit eam; nec enim adhuc dimiserat eam de domo. sed de animo suo deposnerat cam, et iterum in animum suum eam recepit. 25. Et non cognovit eam, donec peperit. Vere enim non cognovit eam ante, cujus fuerat dignitatis, quæ unigeniti Dei facta fuerat mater : sed postquam peperit, tunc cognovit eam: quia specios or et dignior facta fuerat, quam totus mundus. Nam quem totus mundus non capere poterat, nec merebatur accipere, quasi in angustum cubiculum uteri sui sola suscepit. Vidit Joseph enim virginem permanere post partom. Vidit mysterium i stellæ quo modo stans super caput pueri, venientibus magis puerum demonstrabat. Stans testimonium dabat, quia loqui non poterat. Ipsos denique magos vidit adorantes, et divina dona corum præsentantes. Audivit sermones ipsorum, quo modo ab oriente usque Jerosolymam stella præcedente venerant, quæ non dedignata est hominibus ministrare, ut Dei gloriam revelaret. Ergo incomparabilis nativitas, totius humanæ nativitaris mensuram excedens, et divinitatem nascentis pueri ostendebat, et dignitatem Mariæ parientis Joseph demoustrabat. Ideo dicit, Et non cognovit eam, donec peperit filium suum primogenitum. Cognovit autem eam quæ esset, post partum ipsius.

Eunomii hæresis. - Quidam ex hoc verbo, secundum Eunomium, putant, quod Joseph donec peperit quidem non illam habuit in conscientia \*, postea autem cognovit eam, et filios peperit. Unde et Christum primogenitum dicit : quia ille dicitur primogenitus, quem alii fratres sequuntur. Insanus neminem intelligit esse sanum : quia illi ausi sunt hoc dicere de illa, putant quia et Joseph hoc ausus fuit facere. Hoc enim quod fieri potuit, dicit evangelista quia factum non est : illud autem quod nec fieri potuit , quid necessa-rium habuit dicere, Factum non est ? Nam sunt quædam, quæ naturaliter possunt sieri: sunt autem quæ impossibilia sunt per ipsam naturam. Volo tibi referre. Ille, nescio quis, cum illo litem commisit: et donec vixit, non est ei loquutus. Nunquid ex hoc quod dixi, Donec vixit, non est ei loquutus, ex eo signavi, quia post mortem illi loquutus est, quod ficri non potest? Illud enim quod fieri potest, dixi, quia factum non est : quid autem opus habui exponere, quia nec post mortem illi loquutus est, quod sieri non poterat? Sic et Joseph ante partum credibile fuit ut cognosce-ret eam, quia nondum cognoscebat mysterii dignitatem : postquam vero cognovit, quia facta est unigeniti Dei templum, quo modo poterat hoc usurpare? Quod antea facere noluit vir religiosus, exspectans nuptias suas postea facturus fuerat, ut habitationem Dei carnalibus concupiscentiis sordidaret? Hace secundum rationem. Veniamus autem ad auctoritatem Scripture. Dicit enim Apostolus secundum exemplum prophetie de Christo: Oportet eum regnare, donec ponat omnes inimicos suos sub pedibus ejus (1. Cor. 15. 25). Ergo Paulus hoc significavit, ut tamdiu regnet

<sup>1</sup> Fditi in marg. et Codex V. D., ministerium. Utraque lectio quadrat.

\* Editi in margine, in concupiscentia. Codex V. D., in conscientia, ced altera manu ibidem scribitur, vel concupiscentia; et live videtur esse vera lectio,

Christus, quamdiu sant omnia sub pedibus ejus, postea autem cesset regnare? Stulte! Qui regnat, antequam omnia illi subjecta sint, multo magis regnat el postquam surinte i omnia subjecta. Item alibi dicit: Donec venio, attende lectioni (1. Tim. 4. 13). Numquid signisicavit, Donec venio quidem, attende; cum venero autem, neglige? De primogenito autem quod dico, usus est Scripturis, non solum illum primogenitum dicere, qui primus rascitur, sed etiam illum qui solus est natus. Quando dicebat Dominus ad Pharaonem: Primogenitus meus Israel (Exod. 4. 22): numquid jam alium populum habebat? Si autem dicis, quia secundum præscientiam dicebat primogenitum populum Judaicum, sciens quia ex gentibus alium populum erat facturus: dico tibi, quantum ad præscientiam suam, semper duos populos habuit: sed tam de Judais, quam de gentibus unum populum sucrat habiturus, sicut et habet.

#### Homilia secunda ex Cap. secundo (a).

1. Cum natus esset Jesus in Bethlehem Juda, in dicbus Herodis regis. Cum fugeret Jacob ante fratrem suum Esaü, et venisset ad vesperum, vidit sommium tale. Scala posita erat, cujus caput pertingebat usque ad carlum, et angeli ascendebant et descendebant per eam, Dominus autem recumbebat super eam (Gen. 28. 12. sqq.). Surgens autem Jacob, surgerente Spiritu, prophetavit, dicens: Quam formidolosus locus est hic. Non est aliud hic nisi domus Dei, et porta cæli (Ibid. v. 17). Et ideo vocatum est nomen loci illius Bethel, quod est interpretatum, domus Dei. Nato itaque it Bethlehem Domino, visionis illius prophetla completa est. Domus enim Dei est corpus Christi, ipso dicente: Solvite templum hoc (Joan. 2. 19). Item, Sapientic addificavit sibi domum (Prov. 9. 1). Porta autem c. 1 ipse est Christus, per quem introitur in regua carlo rum, dicente propheta: Hæc porta Domini, justi intrabunt per eam (Psal. 117. 20). Adhuc autem videamus quod ad utilitatem respicit, et quod evangelist tempus designat, quando nascitur Christus, id est, In diebus Herodis regis, ut prophetlani Danielis completam demonstraret, quæ post septuaginta septimana rum annos Christum esse nasciturum demonstrat Nam ex illo tempore usque ad regnum Herodis septua ginta septimanarum anni sunt consummati, Scient autem Deus perfidiam Judworum, quia crucifixo vere Christo, alium exspectaturi fuerant Christum, id es Antichristum, ideo occasionem incredulitatis corun tollens, tempus ostendit, quando nasciturus erat Christus, ut in illum Christum credamus, qui ex tempore Danielis post septuaginta septimanarum annos nascitur, non in illum qui in fine sæculi sub nomine Christi venturus est. In diebus Herodis regis. Quamdit gens Judaica, quamvis sub peccator bus, tamen Judaicis regibus tenebatur, prophetæ mittebantur ad remedium ejus. Qualis necessitas, tale et auxilium. Nunc autem, quando lex Dei sub potestate regis iniqui tenebatur, id est, justitia Dei sub dominatione Romana premebatur, nascitur Christus, quia magua et desperabilis infirmitas medicum artificiosiorem quarehat. Ecce magi venerunt ab oriente Jerosolymam, 2. dicentes: Ubi est qui natus est rex Judæorum? Ecce, hoc est, confestim ut natus est, magnum Deum osleuderunt in homine parvulo, et verbis, et actibus, et muneribus ipsis. Verbis quidem, quia dixerunt, Uhi est qui natus est rex Judæorum? Vidimus enim uellam ejus in oriente, et venimus adorare eum ; actibus autem, quia cum vidissent eum, adoraverunt eum la venta est in eis fides acutior quam aspectus, videntibus humilia, et intelligentibus alta. Muneribus antem, quia obtulerunt ei aurum, thus, et myrrham, sicul inferius ostendemus. Venerunt autem ad judicium gentium, et ad præjudicium Judæorum, illorum fidem prophetantes futuram, et istorum incredulitatem con-

(a) Homilia tertia in aliis.

demnantes præsentem. O beati magi, qui ex omnibus gentibus primitiæ sidelium sieri meruerunt ! Illi enim magi futuræ Ecclesiæ formam portabant. Sicut enim illi regem, quem non viderant, credentes quærebant, et confitebantur : sic et nos qui sumus ex gentibus, Dominum, quem numquam vidimus, credentes quotidie quarimus, et confitemur potestatem ipsius. Quam bene de istis prophetavit Isaias, dicens: Priusquam cognoscal puer patrem el matrem, accipiel virtutem Damasci, in conspectu regis Assyriorum (Isai. 8. 4). Qui sunt magi? Viri orientales, qui venerunt a l'erside. Magi enim apud illos non malefici, sed sapientes intelliguntur. Ideo autem dicti sunt virtus Damasci, quia virtus uniuscujusque provinciæ sunt sapientes ipsius. Rex autem Assyriorum est diabolus, princeps dæmonum. Ergo Christus, priusquam secundum corpus inciperet cognoscere pairem aut matrem, virtutem diaboli subjugavit. Qualis futurus erat in posterum, cum ad perfectum venisset, demonstrabat in puero, qui adhuc in cunabulo constitutus diabolum exspoliavit a suis, scilicet ab istis magis. Quomodo cum venisset ad bellum, evacuaturus fuerat omnem potestatem ipsius, considera. Quoniam ab oriente venerunt, unde dies nascitur, inde initium fidei processit: quia fides lumen est animarum. Quando enim ab occidente nascitur aliquid contra orientem, divinatio mali ostenditur contra bonos: quando ab oriente nascitur aliquid contra occidentem, divinatio boni ostenditur contra malos. Quoniam ergo in tempori-bus Christi justitia subjugatura fuerat injustitiam, et fides infidelitatem, ideo ab oriente venerunt primitiæ lidei. Vidimus enim stellam ejus in oriente, et venimus adorare eum. Numquid nesciebant quia in Jerusalem regnabat Ilcrodes? numquid non intelligebant justitiam legis, quia quicumque rege vivente alterum regem pronuntiat, et adorat, quasi minister tyranni punitur in sanguine? Sed dum considerabant regem futurum, non timebant regem præsentem. Numquid non habebant pre oculis suis periculum mortis, qui talem rem illicitam usurpab int? Sed non curabant de morte. Si autem curassent de morte, numquam ad hoc ausi fuissent. Adhuc non viderant Christum, et jam parati erant mori pro co. O beati magi, qui ante conspectum crudelissimi regis, antequam Christum cognoscerent, Christi facti sunt confessores! Legi apud aliquem, magos istos ex libris Balaam divinatoris apparituræ hujus stellæ scientiam accepisse, cujus divinatio po-sita est et in Veteri Testamento: Orietur stella ex Jacob, et exsurget homo ex Israel, et dominabitur omnium gentium ( Num. 24. 17 ).

Liber apocryphus nomine Seth. Mons Victorialis .-Audivi aliquos referentes de quadam scriptura, etsi non certa, tamen non destruente sidem, sed potius delectante, quoniam erat quædam gens sita in ipso principio orientis juxta Oceanum, apud quos fereba-tur quædam scriptura, inscripta nomine Seth, de apparitura hac stella, et muneribus ei hujusmodi offerendis, quæ per generationes studiosorum hominum, patribus referentibus filiis suis, habebatur deducta. Itaque elegerunt seipsos duodecim quidam ex ipsis studiosiores, et amatores mysteriorum cælestium, et posuerunt seipsos ad exspectationem stellæ illius. Et si quis moriebatur ex eis, tilius ejus, aut aliquis propinquorum, qui ejusdem voluntatis invenichatur, in loco constituebatur defuncti. Dicebantur autem magi lingua corum, quia in silentio et voce tacita Deum glorificabant. Ili ergo per singulos annos, post messem trituratoriam, ascendebant in montem aliquem positum ibi, qui vocabatur lingua corum Mons Victorialis, habens in se quamdam speluncam in saxo, fontibus, et electis arboribus amænissimus : in quem ascendentes, et lavantes se, orabant et laudabant in

In marg. Editi habent, dominatio mali, et infra, dominatio boni, et sic Cod. v. D. bis in textu.
Sic Editi in marg. et v. D. in textu, et hæc videtur esse vera lectio. Editi, offerebat, in textu.

silentio Deum tribus diebus, et sic faciebant per singulas generationes, exspectantes semper, ne forte in generatione sua stella illa beatitudinis oriretur, donec apparuit eis descendens super Montem illum Victorialem, habens in se formam quasi pueri parvuli, et super se similitudinem crucis : et loquuta est eis, ct docuit eos, et præcepit eis, ut proficiscerentur in Judæam. Proficiscentibus autem eis per biennium præcedebat stella, et neque esca, neque potus defecit in peris corum. Cætera autem quæ gesta referuntur ab eis in Evangelio compendiose posita sunt. Tamen cum reversi fuissent, manscrunt colentes et glorificantes Deum studiosius magis, quam primum, et præ-dicarunt omnibus in genere suo, et multos erudierunt. Denique cum post resurrectionem Domini Thomas apostolus isset in provinciam illam, adjuncti sunt ei, et baptizati ab eo, facti sunt adjut res prædicationis illius. Ex co autem quod dicit Scriptura, Vidimus stellum ejus in oriente, videtur occasionem dare infidelibus de astrologia, ut unumquemque putent sue stellæ moto et nasci et vivere : ideo bonum est breviter de his inferre sermonem. Si enim stell'e est, quod aut boni sumus, aut mali : ergo nec bonum nostrum laudandum est, nec malum vituperandum, quia nec est in nobis voluntarius actus. Ut quid enim boni mei laudem merear, quod non meo arbitrio, sed motu stellæ facio: aut mali mei pænam suscipiam, quod non voluntate, sed necessitate commisi? Nam nec possum fugere malum, ctiam si volo, si me na-tivitatis meæ stella compellit ad malum. Si adulter et homicida fiunt per stellam, et in crimine stella facit eos interfici, magna est illarum iniquitas stellarum, magis autem illius qui stellas ad hoc creavit. Interrogamus ergo, Ex se facta est creatura, an ab alio? Si quidem dixerint, Ex se, audiant a nobis: quoniam impossibile est, quod a se exstitit, et eventu agitur, ut aliquem ordinem habeat certum. Si autem dicunt, Ab alio, ergo iniquus est qui fecit. Nam cum sit præscius futurorum Deus, quod tanta iniquitas futura erat per stellas, si noluit emendare, non est bonus : si autem voluit et non potuit, impotens est. Sed etiam injustus est, quia ex necessitate stellarum peccantes ita punit, quasi ex voluntate peccantes. Ipsa denique mandata Dei, ne peccent, aut hortamenta, ut faciant bonum, per hanc insipientiam nonne destruunt? Quis enim hortetur aliquem, ne fuciat malum, quod non potest declinare: aut ut faciat bonum, ad quod non potest pervenire? Deinde interrogamus: Si idem semper est cursus stellarum, quare non semper idem est et hominum status? Si dicunt, Per certos annos fit stellarum restauratio : necesse est ergo qui sciunt astrologicam disciplinam, quia per certos annos restituuntur stellæ, sciant et per quot annos hæc restau-ratio peragatur. Quibus post responsum dicimus, quæ fuit illa, quæ fecit omnes homines in diluvio mori? numquid in ea exstitit, ut iterum diluvium faceret, aut illi homines secundum unam stellam fuerant nati? Nam oportebat per unumquemque gy-ratum eamdem ipsam indeficientem rem consummari. Nam si ejusmodi motio et gyratus stellarum ejusdem malitiæ et ejusdem bonitatis causam præstat, oportebat non semel fieri Abraham, aut patriarchas, aut prophetas, aut apostolos, sed quotienscumque fit ipse gyratus stellarum. Denique ipsa conversatio hominum testis est veritatis. Ante adventum Christi quæ stella omnes homines idola colere compellehat. caterasque iniquitates facere? aut post Christum qualis gyratus ab idolis recedere homines fecit, et per totum orbem mores mutavit antiquos? Écce Persæ matribus et filiabus junguntur, Judæi autem octavo die circumciduntur, et unaquaque gens aliam atque aliam habet consuetudinem. Si idem est cursus stellarum, quomodo Persæ ab illa consuetudine numquam recedunt, neque Judæi a sua? Si autem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic Editi in textu, in margine vero, conversio, quam lectionem habet et Codex V. D.

dicatur. Secundum diversas regiones diversa est stellarum operatio: quomodo ergo qui in Perside crediderunt, ah illa turpitudine recedere potuerunt, in endem regione manentes? aut qui non crediderunt, etiam peregrinantes in aliena provincia mores patrios tenuerunt? Et Judæi transmigrati in Babyloniam, et illic filios procreantes, quomodo numquam per stellas regionis illius compulsi sunt a circumcisione sua recedere, et illorum insaniam sequi? Ne quis ergo stellarum culpet discursum, sed suum propositum. 3. Audiens autem Herodes rex turbatus est, et omnis Jerosolyma cum eo. Existimans illum regein fore terrenum, quasi de successore regni turbatus est. Semper enim grandis potestas majori timori subjecta est. Sicut ramuni arborum in excelso positarum, etiam si lenis aura flaverit, movet : sic et sublimes homines in culmine dignitatum exsistentes etiam levis nuntii sama conturbat. Humiles autem, sicut in convalle, plerumque in tranquillitate consistunt. Aut ideo turbabatur, audiens regem natum Judwis ex genere Judæorum, cum esset ipse genere Idumæus, ne, regno revoluto iterum ad Judæos, et ipse a Judæis expelleretur, et semen ejus post ipsum præcideretur a regno. Puto quod non tantum Herodes a semetipso turbabatur, quantum diabolus in Herode. Herodes enim timebat, quod suspicabatur : diabolus autem timebat, quod vere sciebat. Herodes hominem æstimabat, dia-bolus Deum cognoscebat. Audierat enim jam angelos in aere clamantes, Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ voluntatis ( Luc. 2. 14 ). Ideo quanto magis testes addebantur pro Christo, tanto magis destructionem potestatis suæ diabolus timebat. Unusquisque ergo corum zelo proprio turbabatur, et secundum suam naturam sui regui successorem timebat : llerodes terrenum, diabolus autem calestem. Nam nec Herodes terreretur, si cælestem regem nasci suspicatus fuisset, nec diabolus, si terrenum. Vis scire, quia non tantum ipse turbabatur, quantum diabolus in eo? Ecce et Judaicus populus turbabatur, qui magis de auditu isto gaudere debuerat, quia rex Judæus surgere dicebatur, designatus a Deo. Sed turbabantur, quia de adventu justi non poterant iniqui gaudere. Aut certe turbabantur timentes ne forte iratus Herodes Judaico regi, genus ejus vexaret. Nam quemadmodum, certantibus ventis, mare concutitur, sic regibus adversantibus sibi, populus regni vexatur. 4. Convocavit autem principes sacerdotum, et scribas, et interrogavit ab eis, ubi Christus nascereiur. Ex hoc apparet maxime, quia diabolus turbabatur in Herode, quoniam traditores legis interrogat. Ut quid enim interrogaret Herodes, qui non credebat Scripturis? Sed investigabat diabolus, qui credebat quod Scriptura non mentiuntur. Nam diabolus alios in errorem inducit, ipse autem veritatem bene cognoscit. Quid enim vis? credebat Herodes Scripturis, aut non credebat? Si non credebat, ut quid interrogabat Scripturas, quas putabat esse vaniloquas? aut si credebat, quia inde vere nasciturus est rex, unde Scripturæ dicebant : quomodo sperabat posse se interficere illum regem, quem suturum Scripturæ esse dicebant? numquid poterat homo corrigere, ut ne siat quod Deus ordinavit ut fieret? Sed quidem credebat Herodes in malo, in bono autem non credebat : quoniam quidem quod inde nasciturus fuerat rex, unde Scripturæ dicebant, credebat : quoniam autem adversus illum agere non poterat, quem Deus mittebat, non credebat, quia non suo consilio gubernabatur, sed vinculo diaboli trahebatur ligatus. Sic sunt omnes homines peccatores, in quibus diabolus operatur: credunt Scripturis, et non credunt: quia hoc ipsum, quod credunt, perfecte credere non permittuntur.

Quod enim credunt, veritatis est virtus : quia nui potest esse occulta; quod autem non credunt, exca catio est inimici: quia subjecti sunt operibus ejus, ( mens eorum libera non est : ut, puta, omnes qu Christiani sumus, et legimus, scimus quia mundu consummandus est, et quia morituri sumus, et he ipsum tamen perfecte non credimus. Si enim perfect crederemus, sic viveremus, quasi post modicum trans ituri de hoc mundo, non quasi in æternum mansur 5. At illi diærunt: In Bethlehem Judæ. Sie enim di clum est per prophetam. Dant responsum regi intern ganti ex corde non bono, cum deberent celare myste rium regis a Deo prædefiniti ad salutem gentis Judæa maxime in conspectu regis alienigenæ, qui non solui zelo regni, sed etiam generis alieni odio adversaturu regi postmodum futuro non ignorabatur, si ipsi sa pienter voluissent considerare. Et non solum mani lestant mysterium, sed etiam ad fidem sermonur suorum propheticum protulerunt exemplum, tan quam qui thesauros Domini sui absconditos hostibu ejus prodant : et facti sunt non prædicatores operur Dei, sed proditores mysteriorum eius : et non docto res Herodis, sed irritatores malitiæ ejus. Ex quibu docemur, Scripturarum occulta non manifestari ini quis, sed fidelibus, sicut praecepit Paulus: Quæ a m audisti per multos testes, hæc commenda fidelibus, qu possunt etiam alios docere (2. Tim. 2. 2). Et non sa lum prophetiæ mysterium prodiderunt regi inique sed adhuc ipsam prophetiam præcidentes ex un consensu suo ounnes, et non exponentes omnem Scri pturam divinitus inspiratam, interficiendorum parvu lorum facti sunt causa. Quomodo enim scriptum erat Et tu, Bethlehem terra Juda, non es minima inter prin cipes Juda: ex te enim exiet dux, qui regat populun meum Israel, dies que ejus a diebus sæculi (Mick. 5 2). Si ergo integram prophetiam protulissent, sicu fuerat dicta, considerans llerodes quia dies nascitur regis illius a diebus sweuli erant, et intelligens anti quitatem honoris ejus, quia non erat ille talis rei terrenus, cujus dies a diebus sæculi erant, in tantun furorem non exarsisset adversus eum : nunc auten pracisa hac parte prophetiæ quæ compescere pote rat zelum ipsius, primam partem solum protulerunt quæ eum poterat irritare. Unde ita exponentibus illis putans Herodes similem cæteris regibus ex ea nasc regem, parvulos interfecit, cum illis æstimans occidere etiam Christum. O infelices Judai! Heroden docuerunt quia de Bethlehem nascitur ipse qui est gubernaturus populum Israel : et se non docuerunt, postquam natus est, ut crederent ei. Herodes illis credidit quasi vera dicentibus, ut persequerem Christum, et ipsi sibi non crediderunt, ut suscipe rent eum. 7. Tunc vocavit occulte magos, et diligente exquisivit tempus quando apparuit eis stella: 8. et ei illis: Ite et videte de puero, et cum inveneritis, renuntiate mihi, ut et ego veniens adorem eum. Postquam audivit Herodes responsum, duplici modo credibile, primum, quia a sacerdotibus fuerat dictum, deinde, quia exemplo prophetico fuerat comprobatum, non ad devotionem flectitur nascituri regis, sed ad malitiam interfectionis ejus per dolum : quia malus homo quæ Dei sunt quidem intelligere potest, quæ Dei sunt autem agere non potest : quoniam intellectus hominis ex Deo creatus est, actus autem ex proposito voluntatis ipsius. Vidit enim Herodes magnam devotionem magorum circa Christum, et quia non poterat eos nec blandimentis flectere, nec minis terrere, nec auro corrumpere, ut consentirent ei in interfectione regis futuri, ideo et illos ipsos decipere cogitavit. Nec enim poterat sieri, ut blandimentis seducti proderent illum, propter quem tanti itineris susceperunt laberem. Nec expavescere poterant aliquem, ut traderent eum, qui non aspexerant Herodem, nec Casarem, sed in medio regno illorum ingressi sunt, alium regem annuntiantes : nec aliquid amplius desiderare poterant, quam Christum, qui illi de tain longa provincia niunera pretiosa portabant. Cum vidit quod

<sup>1</sup> Montef. in margine conjicit, cacumen, pro, raman; et infra, movelur, pro, movel.

Sic Editi in textu, in marg. autem, instigabat, quam le-

ctiouem habet V. D.

<sup>2</sup> Editi in marg. et V. D., quod credunt perficere non permittuntur.

catis, corporali continentia se constringebant, non spirituali, ab opere malo se continentes propter legem, non a voluntate mala propter Denm : utputa non quidem occidebant, tamen irascebantur sine causa. Non quidem adulterabantur, tamen concupiscebant in corde. Forsitan non perjurabant, jurabant tamen. Hac continentia corporalis est, quia legi et hominibus satisfacit, et non Deo. Continentia autem malævoluntatis placat Deum, quia homo videt in facic, Deus autem in corde. Reddebant malum pro malo, et bonum pro bono: amicos amabant, et inimicos odiebant. Haec justitia corporalis est, non spiritualis : hominibus placens, non Deo. Vides quia omnis continentia eorum corporalis erat, peccata tantum actuum deprimens, non voluntatum? item locustæ sunt volatilia quidem munda, tamen parva, et non satis in altum volantia, que manducabat Joannes constitutus in deserto. Quos docebat Joannes 1, idem manducabat. Volatilia quidem erant, non autem magna volatilia, nec satis in altum volantia: quia secundum justitiam legis metu pœnæ corporalis vivebant, non secundum spiritualia et altissima Christi præcepta. Denique quomodo magnæ volucres erant Judæi, aut ad alta volantes, quibus a Joanne pœnitentia sola injungebatur? Qui enim abstinet se ab opere malo, et non insuper facit opera bona, volat quidem, non autem in altum volat. Parva ergo volatilia, et non in altum volantia manducabat Joannes: majora autem volatilia, et in altum volantia, quæ altissima cæli poterant penetrare, Christo post venienti, quasi regi magno servabat. Ille enim postea veniens magna vofatilia, et in altum volantia manducavit : id est, docuit beatos apostolos duodecim, et sub apostolis septuaginta discipulos, et cæteros Christianos, quibus et altissima mandavit præcepta. Antiquis dictum est, Non occides: ego autem dico vobis, Si quis iratus fuerit fratri suo sine causa, reus erit judicii. Antiquis dictum est, Non adulterabis: ego autem dico, Nec usque ad oculum concupiscas. Antiquis dictum est, non perjurare : ego autem dico, omnino non jurare. Antiquis dictum est, Oculum pro oculo, dentem pro dente : ego autem dico, Non malum reddere pro malo. Antiquis dictum est, Diliges amicum, et odies inimicum: ego autem dico, Di-ligite inimicos vestros (Matth. 5. 21. sqq.). Vides quia quibus Joannes prædicabat pænitentiam peccatorum, parva volatilia erant, et non in altum volantia : qui-lius autem spiritualia Christus mandavit, magna volatilia erant, et ipsos penetrantia cælos: ut dicere possint, Nostra autem conversatio in cælis est ( Philip. 3. 20). Ideo forsitan eis dicebat : Nolite timere, multis enim passeribus meliores estis vos (Luc. 12. 7; Psol. 18, 11). Item , Mellea sunt eloquia Dei. Ideo ergo Joannes mel agreste edebat : quoniam adhuc ante Christum, ante Spiritum sanctum constitutus sul lege, legis utebatur eloquiis insipidis, et insuavibus, et agrestibus. Nam si Filius Dei sub lege est factus, quanto magis Jonnnes, qui vere erat Judœus? Sed Fi-lius Dei sub lege factus est, ut cos qui sub lege erant redimeret, et educeret (Gal. 4.4): Joannes autem sub lege natus est, non ut eos qui sub lege erant educeret, sed ut essent sub lege, ut secundum legem et viverent, et docerent. Propterea nihil extra legem aut secit, aut docuit, sed tantum pænitentiam prædicavit : Christus autem multa extra legem et fecit, et docuit. In sabbato operatus est, leprosum tetigit, et alia multa : quia non insipidis et agrestibus legis utebatur præceptis, sed suavibus et domesticis, quæ a Patre susceperat. Propterea Joannes agreste mel manducavit, Christus autem domesticum. Ac si Joannes legis et prophetarum omnem formam adimplens, speciem gentium divina virtute circa seipsum consummans, capillatiam et peregrinam tunicam induebat, quasi Ecclesiamsuam lex et prophetæ suis propheta-

1 V. D. Edit in margine, quod docebat Joannes, id est manducabat.

tionibus imputrescibilem et incarpibilem texuerunt. Zona autem erat præcinctus, præparationem ostendens accedentibus et credentibus prædicationibus suis. Edebat autem locustas, et mel sylvestre: ostendens eos, qui longe volabant, prope futuros, sicut et Apostolusaitad gentes : Et vos qui aliquando eratis a longe, prope facii estis in sanguine Christi (Ephes. 2. 13). Et qui agrestium gentium dulcedinem futuræ fidei docens, quæ ad sublationem curationis processerat. mel sylvestre edebat. Tunc exibat ad eum Jerosolyma, et omnis Judwa, id est, quando vox facta est in deserto, Parate viam Domini, rectas facite semitas ejus. Et amplius resonabat conversatio vitæ ejus in eremo, quam vox clamoris ipsius. Et magis expavescere faciebat homines operibus suis, quam verbis. Et forsitan nisi sermones suos conversatione hujusmodi commendasset, numquam omnis Judæa ad vocem ejus exisset ad eum. Ex quibus verbis apparet, quia Dominus constitutus in mundo, non tantum visibiliter sermonibus suis docuerat populum suum, sed invisibiliter in cordibus hominum operans, adducebat ad fidem. Nec enim hoc admonebat Joannes, ut viam Domini super terram, sed in sensibus et cordibus hominum pararent. Ergo in prima quidem facie videbatur in corpore ambulans, revera autem per corda hominuni et per sensus incedens, singulorum conscientias scru-Labatur. Egrediebatur ad eum omnis Judæa. Ad comparationem enim illius sanctitatis quis poterat arbitrari se justum? Inimitabilis erat conversatio ejus, omnium vitam apparere faciebat culpabilem, ut jam nemo in operibus suis consideret, sed omnes in misericordiam Dei spem suam collocarent. Quemadmodum enim si videris albam vestem, dicis, Satis candida vestis est : si vero posueris eam juxta nivem, incipit tibi sordida apparere : etsi vere sordida non est, iamen quantum ad similitudinem nivis sordida invenitur : sic quantum ad comparationem Joannis, omnis homo videbatur immundus. Et vere talis debet esse princeps in populo, ut totus populus semper aliquid novi i iuveniat, quod imitetur in eo. Nam ad cujus similitudinem extendat se populus, et emendet, si videat ipsos principes esse sordidiores quam se? Et baptizabantur ab eo confitentes peccata sua. Confessio peccatorum est testimonium conscientiæ timentis Deum. Qui enim timet judicium Dei, peccata sua non erubescit confiteri : qui autem erubescit, non timet. Perfectus enim timor solvit omnem pudorem. Illic enim turpitudo confessionis aspicitur, ubi futuri judicii pœna non creditur. Numquid nescimus, quia con-fessio peccatorum habet pudorem, et quia hoc ipsum erubescere pœna est gravis? Sed ideo magis nos jubet Deus confiteri peccata nostra, ut verecundiam patianiur pro pœna. Nam et hoc ipsum pars est judicii. O misericordia Dei, quem totiens ad iracundiam excitavimus! Sufficit ei solus pudor pro pœna. « Videns autem multos Pharisæorum, et Saducæorum venientes ad baptismum, dixit eis: Genimina viperarum, quis vos docuit fugere a ventura ira? Facite fructus dignos pœnitentiæ. > Sicut artifex medicus, si viderit ægrotantis colorem, intelligit speciem passionis ip-sius: sic et Joannes mox ut vidit Pharisæos venientes ad se, intellexit cogitationes corum pravas. Forsitan enim cogitaverunt apud se, Imus, et confitemur peccata nostra. Quantum est in una hora erubescere? Justitias a nobis non quærit, nullum laborem nobis imponit. Baptizamur, et consequimur indulgentiam peccatorum. Sic cogitabant, quomodo et modo onmes qui faciendæ justitiæ propositum non habent, et ad baptismum veniunt, putantes quia possit eos justificare sola aqua baptismatis, etiamsi non præcesserit bona voluntas. Insipiens, pone Joannem medicum esse, verbum autem ipsius quasi ferrum medicinale, quo repletæ peccatis conscientiæ præcidun-tur : confessionem puta esse digestionem impuritatis

1 V. D., aliquid novum, Editi, aliquid novi, et in u argine, aliquid boni.

Y. D. Editi in margine bis, edoceret.

tute: non est munita. 12. Et admoniti in somnis ne redirent ad Herodem, per aliam viam reversi sunt in regionem suam. () fides magorum! Non contradixerunt angelo admonenti, dicentes: Tantam viam venimus venientes ante multitudinem civitatum non timuimus, regem terribilem apud illas omnino non expavimus: sed stetimus, et fiducialiter qui natus fuerat regem prædicavimus, et quasi Deo munera digna obtulimus; et quasi servos latenter jubes nunc fugere, ut alia via venientes, alia redeamus? Sed sideles constituti, nec tunc timuerunt cognosci, nec modo erubuerunt occulte recedere : quia nec erat possibile, ut qui ab llerode ad Christum venissent, ad Ilerodem redirent. Qui enim relicio Christo vadunt ad Herodem, frequenter revertuntur ad Christum : qui autem relicto Herode ad Christum veniunt toto corde, numquam revertuntur ad Herodem. Id est : qui de Christo ad diabolum transeunt per peccatum, frequenter per pœnitentiam revertuntur ad Christum : qui autem relicto diabolo venit ad Christum, difficile revertitur ad diabolum: quia qui numquam fuit in malis, sed in innocentia, dum nescit quid sit malum, facile decipitur, et transit ad diabolum : sed cum expertus fuerit malum quod invenit, et recordatus fuerit bonum quod perdidit, compunctus redit ad Deum unde recessit; qui autem in malis fuerit, et conversus est ad bonum, dum gaudet de bonis quæ invenit, et re-cordatur mala quæ evasit, difficile redit ad malum. Sed quid? quia multi cum Christo relicto peccaverunt, non agunt pœnitentiam. Ilii tales numquam fuerunt Christi; ideo superius dixi, qui toto corde de diabolo venit ad Christum. Qui enim post pecca-tum non pœnitet, non quasi homo carne deceptus peccavit, sed arbitrio suo cum esset malus, malum egit. Nam malus, quod malum est non putat malum; ideo nec pœnitet cum fecerit malum. Aut ita: qui enim a diabolo venit ad Deum, numquam debet per illam viam ambulare, per quam venit ad diabolum. Venisti per viam fornicationis, ambula de cætero per viam eleemosynarum. Si autem per ipsam viam redieris, iterum sub regnum Herodis vadis, et fis proditor Christi. 13. Qui cum recessissent, ecce angelus Domini apparuit in somnis Joseph dicens : Tolle pucrum, et matrem ejus, et suge in Ægyptum. O angele Dei, nonne tu mihi retulisti, quia quod nascetur ex ea, de Spiritu sancto est? et quomodo jubes nos fugere? quomodo Filius Dei ante hominem fugit? aut quis liberet de inimicis, si et ipse inimicos suos timet? Jani primum quidem fugit, ut regulain humanæ naturæ, quam suscepit, conservet in omnibus, et in hac parte, quia et humanæ naturæ et puerili ætati convenit fugere potestatem minantem. Alioqui si illud agat in corpore constitutus, quod est proprium Dei, non dispensat in se humanam naturam, sed mutat. Deinde ut et cæteri Christiani, id est sancti, cum necessitas persequutionis advenerit, fugere non erubescant. Et quare vadit in Ægyptum? numquid alia terra defecit? Semper enim adversus populum ejus Ægyptus exstitit inimica. Sed etiam recordatus Dominus, qui non in linem irascitur, neque in æternum indignatur ( Psal. 102. 9), quanta mala secerit super Ægyptum, ideo mittit Filium suum in eam, et dat illi magnæ reconciliationis signum, et perpetuæ amicitiæ pignus, ut decem plagas Ægypti una medicina sanaret. O commutatio dexteræ Excelsi (Psal. 76. 11)! Ut populus qui ante fuerat persequator populi primogeniti, postea sieret custos unigeniti Filii. Ut qui illi populo violenter dominati sunt, isti cum devotione servirent. Ut jam non irent ad mare Rubrum demergendi, sed vocarentur ad aquas baptismatis vivisicandi. Ut impleatur quod dictum est: Ecce Dominus descendit in Egyptum, sedens super nubem levem (Isai. 19. 1). Nubes est corpus ipsius: leve autem, sine pondere peccatorum. 16. Tunc Herodes videns quoniam delusus esset a magis, iratus est

V. D., eleemosynarum larguate, et sic Editi in marg.

rehementer. Postquam parvulus Jesus magos sub vit sub imperio suo, non potestate corporis, sec tia Spiritus, non exercitum Christus misit posti sed stellam modicam ante illos. Religione illos s dit, non timore. Non enim persequatus est illos ipse requisitus est ab eis. Ideo merito irascebatu rodes, quia quibus ille sedens in throno regni e stitus purpura suadere non poterat, his Jesus p: lus, et jacens in præsepio, et pannis involutus pl: Herodes autem, qui dum vellet deludere. sus est, devotionem promittebat puero dicens : quirite de puero, ut et ego veniam, et adorem enm sensatus, qui unigenitam Dei sapientiam hu fraude circumvenire tentabat. Jam enim quasi cessorem regni sui timens fremebat. Nam reg quidem ex aliis causis irascuntur, cito placantur autem ira eorum inexstinguibilis est, quam regn lus accendit. Deinde contemnentes eum magi derunt causas doloris. Quemadmodum si quis ir dat oleum super ignem ardentem, magis cresci cendium: sic ardentem zelum Herodis delusionis probrium amplius excitavit. Quid fecit? Misit et dit omnes pueros in Bethlehem , et in omnibus fi ejns, a bimalu et infra, secundum tempus quod e sierat a magis. Ut quid? Quia delusus erat a m Sicut fera bestia habens naturalem asperitater ab aliquo fuerit vulnerata, naturalem crudelit ejus duplicat ira doloris, et quasi caca furore, non aspicit vulnerantem, sed quicumque ante or ei occurrerit, sive homo, sive alterum animal, c auctorem vulneris sui dilaniat : sic et ille delusus a gis, iram suam super parvulos effundebat. Dicebat cogitans in furore : Certe magi invenerunt pue illum, quem regnaturum dicebant, et aut aurum ceperunt a parentibus ejus, aut largis promissior sunt placati; ideo ad me reversi non sunt. Nan quidquid adversus regnum suum putaverit, totun rum æstimat. Animus ejus semper suspectus est gni zelo repletus ; dum omnia timet, omnia susi tur. Facile credit quidquid fuerit suspicatus. vir si zelet uxorem, aut uxor virum, omnem aud nem turpem credit de illo: etsi non sit auditio digna, et idonea ut credatur, tamen fidem auditi zelus commendat. Ideo ergo forsitan talia dic apud se : Quis est puer ille, qui antequam nasc in terra, jam apparet in cælo? Necdum seip ostendit, et jam onnes illum quærunt. Et nec terrenum populum habet, et jam militiæ cæle stellarum illi ministrant. Quis est ille, qui anteq mecum pugnet, jam me vincit: antequam vinc regnat : antequam regnet, jam dominatur ? Quid tas facturus est ille homo in regno meo, si creve Ego et dona hominibus spargo, et gladium por ut qui non timet, vel diligat; qui non diligit, vel meat. Ille nec populum habet, nec divitias congre vit : et quomodo sine auro diligitur, et sine ferro metur? Sic misit et interfecit omnes parvulos unum inveniret in omnibus. Sed nec unum inveni omnibus, et omnibus vitam æternam præstitit p pter unum. Ipse se fallere voluit, qui inter homi Deum quærebat tenere. Quid agit insensata ira i Herodes? Si non credis verbis quæ n agi dixerunt rege futuro, quare sine causa insanis in pueros antem credis verum esse quod dictum est de pu et de stella, iterum dico, quare sine causa insanis pueros? numquid potes tu mutare sententiam l aut perdere illum, quem Deus defendit? Sed quid rum, si Herodes homo iniquus putabat se posset tare consilium Dei? Ipse denique sapientissimus lomon, cum propter peccatum suum audisset ap phetis Hieroboam regem futurum, posuit perse cum, putans posse illum perdere, quem Deus pro cit : quia zelus sapere nescit, et ira non potest bab consilium. 18. Vox in Rhama audita est. Rhama vitas erat Saul, Saul autem erat de tribu Benjam Benjamin vero filius erat Rachel, cujus monume tum erat juxta Bethlehem, ubi hæc agebantur ma

esse judex. Ille enim tentandi habet licentiam, qui habet remunerandi potestatem. Ergo Christi baptisuius non solvit Joannis baptismum, sed in se inclu-sit. Qui enim baptizatur in nomine Christi, utrumque bantismum habet, et aquæ et spiritus : quia Christus spiritus erat, et corpus suscepit, ut et spirituale et corporale haptisma daret. Joannis autem baptismus non inclusit in se baptismum Christi: quia quod majus est, minus in se includit; quod autem minus est, majus in se includere non potest. Ideo Apostolus cum invenisset quosdam Ephesios Joannis baptismate baptizatos, iterum baptizavit eos in nomine Christi, quia in spiritu non erant haptizati (Act. 19. 3-5). (a) [Si ergo super Joannis baptisma, quod plenum quidem non erat, tamen rectum erat, iterum baptismum Christi dare licuit Apostolo, quomodo tu dicis, quia super haptismum meum melius non debes haptizare, quod nihil habet in se præter baptismi nomen? Deinde baptizantes, secundum mortem illius baptizamus, qui crucifixus est. Si ergo non Deus est crucifixus in carne secundum te, sed homo purus, jam secundum mortem puri hominis baptizas. j Homo antem purus spirituale baptisinum non potest dare, sicut supra diximus: et ideo baptismum tuum etsi non esset rectum 1, tamen baptismum erat, id est, simile baptismo Joannis erat, id est, in aqua, non in spiritu. Ergo Paulus, Christi sequutus exemplum, baptizabat eos qui baptismate Joannis fuerant baptizati : quoniam et Christus iterum baptizavit eos qui a Joanne erant baptizati: sicut sermo demonstrat dicens: Ego quidem vos baptizo in aqua, ille autem vos baptizabil in spiritu. Nec videbatur iterum baptizare, sed semel: in quo enim amplius erat Christi baptismum quam Joannis, in hoc novum baptismum videbatur; et non iteratum. [ Si ergo post baptismum Joannis, quod etsi perfectum non erat, tamen legitimum erat, baptizabat Christus, ut aliquid amplius daret hominibus, quomodo post impium baptismum non licet dare sanctum? ] Videamus nunc et uniuscujusque baptismatis qualis sit utilitas. Et quamvis verbi baptismum non sit positum in hoc loco: tamen quia est, et Dominus a dixit de eo, Et vos mundi estis propter sermonem quem loquutus sum vobis (Joan. 15. 3), et Apostolus ait, Mundans eum lavacro aquæ in verbo (Ephes. 5. 26): dicimas et de illo, quoniam verbum a sordibus ignorantiæ mundat, scientiæ lumen infundens : sed peccata non diluit, animam non adjuvat, nec concupiscentias malas præcidit ab ea, nec carnem a mala voluptate compescit. Hoc facit verbum fidei mundum quod faciebat antea lex : justitiam quidem o tendebat, animam antem non adjuvabat : quoniam omne verbum lucerna est, et non virtus. Item aqua proficit, quia peccata quidem, quæ jam processerunt in opus, abluit, et hoc, si pænituit: animam autem non sanctificat, nec concupiscentias cordis aut cogitationes malas priecidit, nec repellit eas, sed nec carnales concupiscentias reprimit. Qui ergo non tuerit sic baptizatus, ut mereatur accipere Spiritum sanctum, in corpore quidem baptizatus est, et peccata ejus indulta sunt, sed in animo catechumenus est. Sic enim scriptum est : Quia qui Spiritum Christi non habet, hic non est ejus (Rom. 8. 9): propter quod caro ejus postea pejora ei germinabit peccata, quia non habet in se Spiritum sanctum conservantem se, sed vacua est domus corporis ejus. Propterea spiritus ille inveniens vacuam domum, et mundatam doctrinis fidei, quasi scopis, intrans septempliciter habitat in ea, quoniam verba fidei, quie appellantur scopæ, ab ignorantia mundant, non a peccatis, vel concupiscentiis. Baptismum autem spiritus proficit, quia ingrediens spiritus circumplectitur animam et quasi muro quodum

V. D. et Editi in marg., elsi essel rectum.
Alii, quia et Dominus, verbo, est, omisso.

inexpugnabili circuit eam : et non permittit ut carnales concupiscentiæ et cogitationes prævaleant contra eam. Non quidem facit, ut caro non concupiscat: sed tenet animam, ut non ei consentiat, neque vincatur ab ea. Ergo qui Spiritum sanctum habet, concupiscit quidem secundum carnem, sed secundum animam adjuvatur a spiritu , ut concupiscentiæ ejus non veniant ad perfectum. Tentationis autem et tribulationis baptismum igni hic comparatur : comburit enim carnem et coquit, ut nec concupiscat cito, sed ut nec germinet concupiscentias. Nam anima spiritus est, et spirituales pœnas timet, carnales autem non timet. Unde et sancti pœnas hujus sa culi contemnunt et futurum judicium timent, ubi spiritus cruciantur. Caro autem spirituales quidem pœnas non timet, carnales autem timet. Ideo mali non cessant peccare, nisi eos judicia carnalia et terrena compescant. Ideo ergo sciens Dominus, quia caro carnales tantummodo pœnas timet, spirituales autem non timet, super servos suos concupiscentias carnales mittit, tentationes et tribulationes, ut combusta caro timeat i disciplinam, et timens angustias suas non concupiscat malum. Quia caro importuna, et concupi-cens, si secura fuerit, etsi non vincit servos Dei, tamen sordidat sanctitatem corum, et inquietat, et requiescere non permittit.

Institia in tentationibus floret; variæ tentationum ecies. — Unde justitia in tentationibus floret, in prosperitate antem marcida est. Quemadmodum si focum posueris super terram, comburit ip as ra-dices herbarum, et ut in loco illo jam non facile na scatur herba: sic et tentationis ignis positus super carnem, comburit radices concupiscentiarum in ca, ut non facile concupiscat. Vides ergo, quia aqua præterita lavat peccata : spiritus autem repellit concuniscentias, et prævalere non sinit : ignis autem ipsas concupiscentiarum radices comburit? Et aqua praterita tollit, spiritus præsentia impedit, ignis adversus futura præmunit. Quid est autem baptizare in igue, etiam sequens sermo demonstrat dicens: 12. Hubens ventilabrum in manu sua. Ventilabrum est judicium, per quod Dominus singulos homines tentat, et cunctorum corda dijudicat. Ergo non mox ut quis in aqua vel spiritu fuerit baptizatus, statim ad perfectum est baptizatus, nisi Dominus cum invisibiliter baptizaverit in igne tentationis : quoniam si non fuerit quis tentatus, non potest esse probatus. Species autem tentationum sunt multa. Tentantur etenim homines aut in infirmitatibus, aut in damnis rerum suarum, aut in mortibus carorum suorum, sicut Job et Tobias. Alii in cogitationibus perversis , aut in diffidentiis , sicut dicit proplieta : « Proba me, Domine, et tenta me : ure renes meos, et cor meum : quouiam misericordia tua ante oculos meos est, et complacui in veritate una i (Psal. 25. 2. 5). Item Salomon dicit de Christo: c Quoniam cum tentatione ambulat cum eo, et in primis eligit eum : timorem et metum adducet super eum, et cruciabit eum in tribulatione doctrinæ sur, donec tentet eum in tribulationibus ejus, et credat animæ ejus(Eccli. 4. 18. 19). Alii in persequationibus, dicente propheta ex persona martyrum : Quoniam probasti nos, Deus, igne nos examinasti, sicut igne examinatur argentum, etc. (Psal. 65. 10). Unde sciens Salomon, quoniam servos bei oportet tentari, admonet dicens: Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in justitia et timore, ct præpara animam tuam ad tentationem (Eccli. 2. 1). Et nt breviter dicamus, omnis adversitas, que nos sine nostra occasione tribulat in hoc mundo, baptismum ignis est : quam si magnanimiter sustinueris, nih.l murmurans contra Denm, imputatur tibi illa carnalis afflictio pro peccato quod commisisti. Si autem non peccasti, quod est difficile, et ignis ille tentationis circa animam tuam non invenit sordes peccatorum quas comedat, ipsam animam tuam facit splendidiorem : et quanto gravior suerit tentatio, tanto magis

<sup>(</sup>a) Quæ uncinis clauduntur, in quibusdam exemplaribus desunt. Item desunt quæ infra inter uncinos etiam posui-

<sup>1</sup> V. D. et Editi in marg., caro teneat.

facit clarescere animam. Et in aqua quidem semel haptizamur, in igne autem pene dum vivimus 1. Sicut enim vita nostra in mundo hoc numquam munda est a peccato (aut enim videndo, aut audiendo, aut loquende, aut cogitando, quæ non expedient, semper animus sordidatur), sic numquam a nobis ignis tribu-lationis recedere potest. Et vere optabilis res est sapientibus, quoniam scriptum est: Beatus homo, quem Dominus arguerit super terram (Psal. 93. 12). Quamvis autem, secundum exitum rei, ignis et ventilabri unus est sensus : tamen sequens proprietates sermonum, puto differentiam ignis esse et ventilabri : ut omnis tribulatio, quæ contingit Christianis secundum carnem, sit baptismus ignis : persequutio autem gentilium vel hæreticorum sit ventilatio ventilabri cælestis. Et permundabit aream suam, etc. Area est Ecclesia, horreum autem regnum cæleste, ager vero hic mundus. Sicut ergo paterfamilias, mitteus messores, metit festucas de agro, et comportat eas in arcam, ut illic trituret et ventilet, et discernat triticum a paleis: sic et Dominus mittens apostolos, cæterosque doctores, quasi messores, pracidit omnes gentes de mundo, et in aream Ecclesiæ congregat. Hic ergo triturandi sumus, hic ventilandi. Sicut enim granum tritici, inclusum in palea, foras non egreditur, nisi fuerit trituratum : sic et homo de impedimentis mundialibus et de rebus carnalibus, quasi in palea involutus, difficile egreditur, nisi fuerit aliqua tribulatione vexatus. Nam sicut quidem plenum granum mox ut leviter percussum fuerit, de palea sua exsilit foras : si autem subtile fuerit, tardius egreditur: quod si vacuum fuerit, numquam egreditur, sed illic conteritur in palea sua, et ita cum paleis foras jactatur : sic omnes quidem homines in rebus carnalibus delectantur, sicut grana in palea. Sed qui fidelis est, et boni cordis habet medullam, mox ut leviter tribulatus fuerit, negligens quæ sunt carnalia, currit ad Deum. Si autem modice infidelior fuerit, cum grandi tribulatione vix recedit et vadit ad Deum. Qui autem infidelis est et vacuus, quamtumvis contritus fuerit, sicut granum vacuum de palea non egreditur: sic nec ille de carnalibus rebus, et de impedimentis mundialibus numquam egreditur, nec transit ad Deum, sed illic in malis constitutus conteritur, ut cum infidelibus quasi cum paleis foras projiciatur. Et sicut triticum primum quidem trituratur, et cum trituratum fuerit, in uno loco jacet cum paleis confusum; postea autem ventilatur, ut quæ fuerant jam disjuncta corporibus, separentur et locis : sic et populos in Ecclesia aut motibus conteritur carnalium passionum animam semper urgentium; aut castigationibus corporalibus, quasi virgis quibusdam; aut conculcationibus iniquorum et superborum , quasi calcibus irrationabilium Jumentorum : ut disjungan-tur fideles ab infidelibus per diversas contritionum species. Cum autem disjuncti fuerint ab invicem actibus, adhuc in una Ecclesia habentur commixti. Ideo orietur persequutio quasi ventus, ut ventilabro Christi jactati, qui jam disjuncti fuerant actibus, sepa-rentur et locis : ut sicut triticum mundum in granariis, sic sancti probati in regnis cælestibus reponan-tur. Vides ergo quia tentatio non perdit, sed mani-festat eos, qui in pace non apparebant? Sed forte dicis, Nonne melius erat ut ab initio Deus omnes electos homines ad Christianitatem vocasset, ut non semper ventilaretur Ecclesia, sed magis in pace consisteret? Audi. Numquid tu potes, cuin sit messis tua in agro, triticum a paleis separare? Etsi tentaveris, nec paleas a tritico separas, et triticum similiter cum paleis perdis. Sic non poterat fieri, ut Deus de Judæis aut gentibus jam electos sine tentatione discerneret et vocaret : quoniam qui non cognoscit Chri-

1 Editi in marg., in igne autem surpe dum vivimus. In textu vero in igne antem pænæ.

\* Codex V. D. et Editi in marg. conculcationibus inimicorum. lidem iafra ideo movetur persequitio.

stum nec veritatem ejus, si erret aut peccet, non apparet utrum propter malum propositum suum peccet, aut propter ignorantiam. Qui autem cognoverit Christum et justitlam ejus, et erraverit aut peccaverit, tunc manifestum est, quia non ideo errat aut peccat, quia nescit quis sit Deus, aut quæ voluntas ipsius; sed quia non diligit voluntatem Dei. Hæc sinc tentatione quomedo fleri possunt? Ecce enim si pal-ma proposita non sit in stadio, athletam nolentem luctari culpare non potes quasi infirmum. Incertum est enim utrum ideo luctari non velit, quia infirmus est, aut quia non videt propositam palmam. Quod si palmam viderit, et luctari noluerit; tunc est manifestum quia propter desidiam suam non vult luctari. Sic et gentilis, qui resurrectionis præmia nescit, nec futurum esse judicium credit, non potest cognosci utrum ideo non faciat justitiam, quia non amat justi-tiam, aut quia nullam mercedem speret de ea. Si vero factus fuerit Christianus , et cognoverit futurum esse judicium; tunc peccans, manifestum est ideo peccare, quia non amat quod est bonum. Ad hac forte dicis : Hæc secundum hominem dicis ; Deus antem, qui cordium et futurorum cognitor est, poterat scire quis et qualis erat futurus. Sed audi. In judicio Christi justo non solum quieritur, ut Christus cognoscat se juste hominem judicare, sed etiam ut homo ipse cognoscat se juste judicari a Christo, testimonio cogitationum suarum et operum comprobatus : sicut scriptum est; c Cogitationibus invicem accusantibus, aut etiam defendentibus, in die cum judicaverit Deus occulta honinum > (Rom. 2. 15. 16). Item : c Ecce homo et opera ejus. ) Item : ( Arguam te, et sttuam contra faciem tuam peccata tua » (Psal. 49. 21). Si ergo homo non cognoscens Christum neque justitiam ejus, secundum scientiam Dei condemneur a Deo, quomodo cognoscet se juste condemnatum? Nam Deus quidem cognitor cordis scit, quia juste eum condemnat : ipse autem peccator juste se condeninatum non intelligit, et dicere potest: Quoniam et ego, si cognovissem Christum, et mandata ipsius. servassem fidem ejus, et non declinassem a mandatis ipsius. Ideo ergo omnes ad agnitionem veritatis adduxit, ut manifesti sint peccatores quia non ignorantia justitiæ, sed malo proposito peccaverunt : et non ignorantes Christum recesserunt a Christo, sed ma-gis partes diaboli diligentes. Si ergo quando ex Judæis et gentibus vocabantur, electi vocari non poterant: quanto magis modo non possunt fieri electi Christiani, cum omnes de Christianis parentibus generentur? Et non tantum ideo fiunt Christiani, qua credunt in Christum aut diligunt eum : sed quia de Christianis parentibus procreantur : et vocatio eurum fit non secundum fidem, sed secundum genus. Necessarium ergo est, ut omnes boni et mali fiant Christiani, et omnes agnitionem veritatis accipiant, ut et postea immissis tentationibus pauci eligantur de multis, ut impleatur quod dictum est : Multi sunt vecati, pauci vero electi (Matth. 20. 16). Numquid tu 1 reprehenderis, quare a tritico paleas separas et ita recondis? Nec enim ratio est, ut cum tritico reponas et paleas, quia uec sunt necessarize tibi ad usum. Li quomodo Deum culpenius, qui a fidelibus separat infideles, qui non proficiunt ad gloriam ejus? Et illz quidem paleæ per naturam babent, ut sint paleæ, et triticum esse non possunt : infideles autem non per naturam habent, ut sint infideles, sed fiunt pales propria voluntate, expellentes a se medullam institiz. Si ergo illæ paleæ, quæ non possunt esse triticum, comburuntur in igne : quanto magis infideles dignist comburuntur, qui potuerunt esse triticum, nisi a # medullam justitiæ projecissent? Et vide quoniam ned dixit, Mundabit aream suam, sed, Permundabit. Propterea enim ' usque ad consummationem semper ne-

1 Cod. V. D. et Editi in marg. reprehenderis quanto

tritico.

Vallis Dei Cod. et Editi in marg. Permundabit. Per tespora enim, quæ etiam lectio quadrat.

catis, corporali continentia se constringebant, non spirituali, ab opere malo se continentes propter legem, non a voluntate mala propter Denm : utputa non quidem occidebant, tamen irascebantur sine causa. Non quidem adulterabantur, tamen concupiscebant in corde. Forsitan non perjurabant, jurabant tamen. Hac continentia corporalis est, quia legi et hominibus satisfacit, et non Deo. Continentia autem malævoluntatis placat Deum, quia homo videt in facie, Deus antem in corde. Reddebant malum pro malo, et bonum pro bono: amicos amabant, et inimicos odiebant. Hae justitia corporalis est, non spiritualis : hominibus placens, non Deo. Vides quia omnis continentia corum corporalis crat, peccata tantum actuum deprimens, non voluntatum? item locustæ sunt volatilia quidem munda, tamen parva, et non satis in altum volantia, qua manducabat Joannes constitutus in deserto. Quos docebat Joannes 1, idem manducabat. Volatilia quidem erant, non autem magna volatilia, nec satis in altum volantia : quia secundum justitiam legis metu pœnæ corporalis vivebant, non secundum spiritualia et altissima Christi præcepta. Denique quomodo magnæ volucres erant Judæi, aut ad alla volantes, quibus a Joanne pœnitentia sola in-jungebatur? Qui enim abstinet se ab opere malo, et non insuper facit opera bona, volat quidem, non autem in altum volat. Parva ergo volatilia, et non in altum volantia manducabat Joannes: majora autem volatilia, et in altum volantia, quæ altissima cæli poterant penetrare, Christo post venienti, quasi regi magno servabat. Ille enim postea veniens magna vofatilia, et in altum volantia manducavit : id est, docuit beatos apostolos duodecim, et sub apostolis septuaginta discipulos, et cæteros Christianos, quibus et altissima mandavit præcepta. Antiquis dictum est, Non oecides: ego autem dico vobis, Si quis iratus fuerit fratri suo sine causa, reus erit judicii. Antiquis dictum est, Non adulterabis: ego autem dico, Nec usque ad oculum concupiscas. Antiquis dictum est, non perjurare: ego autem dico, omnino non jurare. Antiquis dictum est, Oculum pro oculo, dentem pro dente : ego autem dico, Non malum reddere pro malo. Antiquis dictum est, Ditiges amicum, et odies inimicum : ego autem dico, Di-ligite inimicos vestros (Matth. 5. 21. sqq.). Vides quia quibus Joannes prædicabat pænitentiam peccatorum, parva volatilia erant, et non in altum volantia : qui-bus autem spiritualia Christus mandavit, magna volatilia erant, et ipsos penetrantia cælos: ut dicere possint, Nostra autem conversatio in cælis est ( Philip. 3. 20). Ideo forsitan eis dicebat : Nolite timere, multis enim passeribus meliores estis vos (Luc. 12. 7; Parl. 18, 11). Item, Mellea sunt eloquia Dei. Ideo ergo Joannes mel agreste edebat : quoniam adhuc ante Christum, ante Spiritum sanctum constitutus sul lege, legis utebatur eloquiis insipidis, et insuavibus, et agrestibus. Nam si Filius Dei sub lege est factus, quanto magis Joannes, qui vere erat Judæus? Sed Fi-lius Dei sub lege factus est, ut cos qui sub lege erant redimeret, et educeret ' (Gal. 4. 4): Joannes auteni sub lege natus est, non ut eos qui sub lege erant edu-ceret, sed ut essent sub lege, ut secundum legem et viverent, et docerent. Propterea nihil extra legem aut fecit, aut docuit, sed tantum pænitentiam prædicavit : Christus autem multa extra legem et fecit, et docuit. În sabbato operatus est, leprosum tetigit, et alia multa: quia non insipidis et agrestibus legis utebatur præceptis, sed suavibus et domesticis, quæ a Patre susceperat. Propterea Joannes agreste mel manducavit, Christus autem domesticum. Ac si Joannes legis et prophetarum omnem formam adimplens, speciem gentium divina virtute circa seipsum consummans, capillatiam et peregrinam tunicam induebat, quasi Ecclesiam suam lex et prophetæ suis propheta-

<sup>1</sup> V. D. Editi in margine, quod docebat Joannes, id est manducabat.

tionibus imputrescibilem et incarpibilem texuerunt. Zona autem erat præcinctus, præparationem ostendens accedentibus et credentibus prædicationibus suis. Edebat autem locustas, et mel sylvestre: ostendens eos, qui longe volabant, prope futuros, sicut et Apostolus ait ad gentes : Et vos qui aliquando eratis a longe , prope facti estis in sanguine Christi (Ephes. 2. 13). Et qui agrestium gentium dulcedinem futuræ fidei docens, quæ ad sublationem curationis processerat. mel sylvestre edebat. Tunc exibat ad eum Jerosolyma, et omnis Judwa, id est, quando vox facta est in deserto, Parate viam Domini, rectas facite semitas ejus. Et amplius resonabat conversatio vitæ ejus in eremo, quam vox clamoris ipsius. Et magis expavescere faciebat homines operibus suis, quam verbis. Et forsitan nisi sermones suos conversatione hujusmodi commendasset, numquam omnis Judæa ad vocem ejus exisset ad eum. Ex quibus verbis apparet, quia Dominus constitutus in mundo, non tantum visibiliter sermonibus suis docuerat populum suum, scd invisibiliter in cordibus hominum operans, adducebat ad fidem. Nec enim hoc admonebat Joannes, ut viam Domini super terram, sed in sensibus et cordibus hominum pararent. Ergo in prima quidem facie videbatur in corpore ambulans, revera autem per corda hominum et per sensus incedens, singulorum conscientias serutabatur. Egrediebatur ad eum omnis Judæa. Ad comparationem enim illius sanctitatis quis poterat arbitrari se justum? luimitabilis erat conversatio ejus, omnium vitam apparere faciebat culpabilem, ut jam nemo in operibus suis confideret, sed omnes in misericordiam Dei spem suam collocarent. Quemadmodum enim si videris albam vestem, dicis, Satis candida vestis est : si vero posueris eam juxta nivem, incipit tibi sordida apparere : etsi vere sordida non est, ta-men quantum ad similitudinem nivis sordida invenitur : sic quantum ad comparationem Joannis, oninis homo videbatur immundus. Et vere talis debet esse princeps in populo, ut totus populus semper aliquid novi i inveniat, quod imitetur in eo. Nam ad cujus similitudinem extendat se populus, et emendet, si videat ipsos principes esse sordidiores quam se? Et baptizabaniur ab eo confitentes peccata sua. Confessio peccatorum est lestimonium conscientiæ timentis Deum. Qui enim timet judicium Dei, peccata sua non erubescit consiteri : qui autem erubescit, non, timet. Perfectus enim timor solvit omnem pudorem. Illic enim turpitudo confessionis aspicitur, ubi futuri judicii pœna non creditur. Numquid nescimus, quia con-fessio peccatorum habet pudorem, et quia hoc ipsum erubescere pæna est gravis? Sed ideo magis nos jubet Deus confiteri peccata nostra, ut verecundiam patiamur pro pœna. Nam et hoc ipsum pars est judicii. O misericordia Dei, quem totiens ad iracundiam excitavinus! Sufficit ei solus pudor pro pœna. « Videns autem multos Pharisæorum, et Saducæorum venientes ad baptismum, dixit eis : Genimina viperarum, quis vos docuit fugere a ventura ira? Facite fructus dignos pænitentiæ. > Sicut artifex medicus, si viderit ægrotantis colorem, intelligit speciem passionis ip-sius: sic et Joannes mox ut vidit Pharisæos venientes ad se, intellexit cogitationes eorum pravas. Forsitan enim cogitaverunt apud se, Imus, et confitemur peccata nostra. Quantum est in una hora erubescere? Justitias a nobis non quærit, nullum laborem nobis imponit. Baptizamur, et consequimur indulgentiam peccatorum. Sic cogitabant, quomodo et modo onnes qui faciendæ justitæ propositum non habent, et ad baptismum veniunt, putantes quia possit eos justificare sola aqua baptismatis, etiamsi non præcesserit bona voluntas. Insipiens, pone Joannem medicum esse, verbum autem ipsius quasi ferrum medicinale, quo repletæ peccatis conscientiæ præciduntur : confessionem puta esse digestionem impuritatis

1 V. D., aliquid novum, Editi, aliquid novi, et in u argine, aliquid boni.

V. 1). Editi in margine bis, edoceret.

et spurcitiæ quæ intus crat inclusa, haptismum esse lotionem sordium egressarum : numquid facta digestione impuritatis, jam statim sanus factus es? numquid jam non habes vulnus? numquid non est tibi necessaria superpositio medicinæ? Sic multa diligentia necessaria est homini post confessionem et baptismum, ut vulnus peccatorum ejus et confessionis apertura sanetur. Genimina viperarum. Natura enim viperarum talis est, cum momorderit hominem, statim currit ad aquam; si autem aquam non invenerit, moritur. Ideo et istos vocabat genimina viperarum, qui peccata mortifera committentes, currebant ad baptismum, ut quemadmodum viperæ, per aquam periculum mortis evaderent. Item viperarum natura est, rumpere viscera matrum snarum, et sic nasci. Quoniam ergo Judici assidue persequentes prophetas, corruperunt matrem suam synagogam, sicut ipsa lu-gens dicit in Canticis: Filii mei dimicarunt in me Cant. 1. 5): ideo viperarum geninnina nuncupantur. Item viperæ a foris speciosæ sunt, et quasi pictæ: ab intus autem veneno plenæ sunt. Ideo et hypocritas et Phariszos viperarum genimina appellat, quia hy-pocritæ pulchritudinem sanctitatis ostendebant in vultu, et venenum malitiæ portabant in corde. Quis vobis ostendit? Nonne Isaias propheta ostendit vobis, dicens: Lavamini et mundi estote (Isai. 1. 16)?
Absit. Ille enim sicut dicit, Lavamini et mundi estote (Ibidem): ita etiam, Auserte nequitiam ab animabus vestris, discite benesacere. Si vos Isaias docuisset, numquam spem vestram in aqua tantummodo poneretis, sed etiam in operibus bonis. Numquid David propheta vobis ostendit dicens, Asperges me, Domine, hyssopo et mundabor, lavabis me, et super nivem deal-babor (Psal. 50. 9)? Absit. Ille enim sic dicit postea: Sacrificium Deo spiritus contribulatus; cor contritum et humiliatum Deus non spernit (Ibid. v. 19). Si ergo discipuli essetis David, cum spiritu tribulato et cum gemitu cordis ad baptismum veniretis. 9. Nolite dicere, quia patrem habemus Abraham. Quid enim prodest ei, quem sordidant mores, generatio clara? aut quid nocet illi generatio vilis, quem mores adornant? lpse se vacuum ab omnibus bonis actibus ostendit, qui gloriatur in patribus. Quid profuit Cham, quod filius fuit Noe? nonne separatus de medio filiorum? Oui secundum carnem frater natus fuerat, secundum animum factus est servus. Nec familia ejus sancta potuit defendere impios mores. Aut quid nocuit Abrahæ, quod patrem habuit Thare luteorum deorum cultorem? nonne separatus a genere sno positus est in caput fidelium, ut jam non di-ceretur filius peccatorum, sed pater sanctorum? Nec potuerunt gloriam ejus sordidare paterni errores. Nam et aurum de terra nascitur, sed non est terra, et aurum quidem eligitur, terra autem contemuitur. Et stannum de argento egreditur, sed non est argentum. Itaque argentum collatum servatur, stannum autem foras expellitur. Melius est de contemptibili genere clarum fieri, quam de claro genere contemptibilem nasci. Qui enim de claro genere clarus nascitur, gloria claritudinis ejus non est ejus solius, sed commuais videtur cum genere. Qui autem de contemptibili genere clarus egreditur, tota gloria claritudinis ejus, ejus solius est. Item, qui de contemptibili genere contemptibilis nascitur, turpitudo contemptibilitatis illius non ejus solius, sed etiam generis ejus. Qui autem de claro genere contemptibilis nascitur, oinnis turpitudo illius, ejus solius est. Ideo melius est, ut in te glorientur parentes, qui talem filium habent, quam tu glorieris in parentibus. Sic et vos nolite gloriari dicentes, quia patrem habemus Abraham : sed magis erubescite, quia filii ejus estis, et sanctitatis ejus non estis heredes. Ipse enim suo testimonio se convincit, quia de adulterio natus est, qui non similatur patri. Sermonem dictum ad Judæos convertamus ad Christianos: quia sicut Judæi putabant se propter hoc solum esse salvandos, quia erant filii Abrahæ: sic et multi insipientes Christiani per hoc solum putant se

esse salvandos, quia sunt Christiani; ad quos conienter dicit Joannes: Nolite dicere, quia su Christiani, sed facite dignos pænitentiæ fructus. tens est Deus de lapidibus istis suscitare filios Abra Lapis quidem durus est ad opus : sed cum fac fuerit opus ex eo, desicere nescit. Sic et gentes difficultate quidem crediderunt, tamen credentes manent in æternum in side. 10. Jam securis ad r cem arboris posita est. Securis autem est acutissima consummationis, quæ totum præcisura est mund Et si posita est, quare non præcidit? aut si inte præcisura non fuerat, quare posita est? Quia ra nabiles sunt arbores, et in potestate habent fac bonum, aut non facere: ut videntes ad radices s positam esse securim, timeant præcisionem suam faciant fructum. Nam quamvis malus nec timore ( rigitur, tamen bonus nisi timuerit peribit. Ergo nuntiatio iræ etsi in malis nihil agat, tamen a m segregat bonos. Vide autem quod non ad ramos sita dicitur esse securis, ut cum præcisæ suerint rum reparentur: sed ad radices, ut irreparabil exstirpentur. Quare? Quoniam quamdiu mundus iniquus, et totus positus in maligno, non erat ci fluem (1. Joan. 5. 19), castigabantur peccator non exterminabantur, propter duas causas. Prim quidem, quoniam oportebat homines esse in mun quamvis essent iniqui, quoniam et ipse mundus quus est. Deinde, quia mundo manente exspect erat, si forte aliqui nascerentur justi ex generation bus injustorum. Nunc autem hoc quidem modo j finiente, illo autem sancto jam appropinquante, i castigantur jam peccatores, sed evertuntur, prop duas causas. Primum quidem, quia jam nec exs ctatio potest esse, si forte ex generationibus injus rum aliqui aliquando justi nascantur. Deinde, quia convenit ut in illo sancto mundo homines sint i sancti, sicut scriptum est : Quoniam sancti inhab bunt terram, iniqui vero expellentur ex ea (Psal. 11). Et iterum orat Isaias : Tollatur impius, ut nonvie honorem Domini Dei (Isai. 26. 10). 11. Ego qui baptizo vos in aqua ad pænitentiam: qui autem post venit, fortior me est, cujus non sum dignus calceame solvere. Ipse baptizavit vos in spiritu et igne (1. Jo 26). Quoniam missus erat Joannes ad baptizandu non tamen propter necessitatem dandi baptismat sed ut per occasionem ad baptismum venientibus p sentiam Filii Dei in corpore prædicaret, sicut i testificatur alibi dicens : Sed ut manifestetur in Isri ideo ego veni in aqua baptizare (Joan. 1. 31): it nunc ad baptismum venientibus et ipsum prædica appariturum confestim, et eminentiam potestatis e annuntiat. Pedes autem Christi intelligere possun Christianos, in quibus ambulat, præcipue apostok cæterosque prædicatores, per quos discurrit: in quos fuerat et Joannes Baptista. Calceamenta aute quibus operit pedes, possumus intelligere firmita quibus omnes operit prædicatores. Vis scire quam fe tia sint calceamenta ipsius? Audi ipsum dicentem Jeremiam: Ecce posui te in hodierna die sicut civitate firmam, et sicut murum æreum (Jer. 1. 18). Hæc en calceamenta Christi omnes prædicatores portant, Joannes ipse præportabat : sed dignum se non es pronuntiabat portare, ut majorem ostenderet gratian Christi meritis suis. Joannes corporalis est, et aqu corpus est : ideo corpus cum corpore corpus baptiza Christus autem spiritus est, et Spiritus sanctus spiri tus est, anima quoque spiritus est: ideo spiritus cui spiritu spiritum baptizat. Et quoniam judex est qu baptizat in igne, id est in tentationibus, Joannes com sit corporalis, spirituale baptismum non potest dare quia omnis beneficus major est quam beneficium ejus Nemo potest dignius beneficium dare, quam ipse est nec facit aliud quam ipse non est 2. lu igne non potest baptizare homo, quia homo hominis non polesi

1 Montef. conjicit in margine, gloriam.
2 V. D., Nec facit alterum, quod ipse non est. Edit if marg., nec facit alias alterum quod ipse non est.

esse judex. Ille enim tentandi habet licentiam, qui habet remunerandi potestatem. Ergo Christi baptismus non solvit Joannis baptismum, sed in se inclusit. Oni enim baptizatur in nomine Christi, utrumque baptismum habet, et aquæ et spiritus : quia Christus spiritus erat, et corpus suscepit, ut et spirituale et corporate haptisma daret. Joannis autem baptismus non inclusit in se baptismum Christi: quia quod majus est, minus in se includit; quod autem minus est. majus in se includere non potest. Ideo Apostolus cum invenisset quosdam Ephesios Joannis baptismate baptizatos, iterum baptizavit cos in nomine Christi, quia in spiritu non erant baptizati (Act. 19. 3-5). (a) [Si ergo super Joannis baptisma, quod plenum quidem non erat, tamen rectum erat , iterum baptismum Christi dare licuit Apostolo, quomodo tu dicis, quia super baptismum meum melius non debes baptizare, quod nihil habet in se pratter baptismi nomen? Deinde baptizantes, secundum mortem illius baptizamus, qui crucifixus est. Si ergo non Deus est crucifixus in carne secundum te, sed homo purus, jam secundum mortem puri hominis baptizas. j Homo autem purus spirituale baptismum non potest dare, sicut supra diximus : et ideo haptismum tuum etsi non esset rectum 1, tamen baptismum erat, id est, simile baptismo Joannis erat, id est, in aqua, non in spiritu. Ergo Paulus, Christi sequutus exemplum, baptizabat eos qui baptismate Joannis fuerant baptizati : quoniam et Christus iterum haptizavit eos qui a Joanne erant baptizati : sicut sermo demonstrat dicens : Ego quidem ros baptizo in aqua, ille autem ros baptizabil in spiritu. Nec videbatur iterum baptizare, sed semel: in quo enim amplius erat Christi baptismum quam Joannis, in hoc novum baptismum videbatur; et non iteratum. [ Si ergo post baptismum Joannis, quod etsi perfectum non erat, tamen legitimum erat, baptizabat Christus, ut aliquid amplius daret hominibus. quomodo post impium baptismum non licet dare sanctum? ] Videamus nunc et uniuscujusque baptismatis qualis sit utilitas. Et quamvis verbi baptismum non sit positum in hoc loco: tamen quia est, et Dominus a dixit de eo, Et vos mundi estis propter sermonem quem loquutus sum vobis (Joan. 15. 3), et Apostolus ait , Mundans eam lavacro aquæ in verbo (Ephes. 5. 26): dicimus et de illo, quoniam verbum a sordibus ignorantiæ mundat, scientiæ lumen infundens : sed Peccata non diluit, animam non adjuvat, nec concupiscentias malas præcidit ab ea, nec carnem a mala voluptate compescit. Hoc facit verbum fidei mundum quod faciebat antea lex : justitiam quidem o tendebat, animam autem non adjuvabat : quoniam omne verbum lucerna est, et non virtus. Îtem aqua proficit. quia peccata quidem, quæ jam processerunt in opus, abluit, et hoc, si poenituit: animam antem non sanctificat, nec concupiscentias cordis aut cogitationes malas priecidit, nec repellit eas, sed nec carnales concupiscentias reprimit. Qui ergo non luerit sic baptizatus, ut merentur accipere Spiritum sanctum, in corpore quidem baptizatus est, et peccata ejus indulta sunt, sed in animo catechumenus est. Sic enim scriptum est: Quia qui Spiritum Christi non habet, hic non est ejus (Rom. 8. 9): propter quod caro ejus postca pejora ei germinabit peccata, quia non habet in se Spiritum sanctum conservantem se, sed vacua est domus corporis ejus. Propterea spiritus ille inveniens vacuum domum, et mundatam doctrinis fidei, quasi scopis, intrans septempliciter habitat in ea, quoniam verba fidei, que appellantur scopæ, ab ignorantia mundant, non a peccatis, vel concupiscentiis. Baptismum antem spiritus proficit, quia ingrediens spiritus circumplectitur animam et quasi muro quodum

1. D. et Editi in marg., etsi esset rectum.

inexpugnabili circuit eam : et non permittit ut carnales concupiscentize et cogitationes prævaleant contra eam. Non quidem facit, ut caro non concupiscat: sed tenet animam, ut non ei consentiat, neque vincatur ab ea. Ergo qui Spiritum sanctum habet, concupiscit quidem secundum carnem, sed secundum animam adjuvatur a spiritu , ut concupi**scentiæ ejus** non veniant ad perfectum. Tentationis **autem et tri**bulationis baptismum igni hic comparatur : comburit enim carnem et coquit, ut nec concupiscat cito, sed ut nec germinet concupiscentias. Nam anima spiritus est, et spirituales pœnas timet, carnales autem non timet. Unde et sancti pænas hujus sæculi contemnunt et futurum judicium timent, ubi spiritus cruciantur. Caro autem spirituales quidem pænas non timet, carnales autem timet. Ideo mali non cessant peccare, nisi cos judicia carnalia et terrena compescant. Ideo ergo sciens Dominus, quia caro carnales tantummodo pænas timet, spirituales autem non timet, super servos suos concupiscentias carnales mittit, tentationes et tribulationes, ut combusta caro timeat i disciplinam, et timens angustias suas nan concupiscat malom. Quia caro importuna, et concupiscens, si secura fuerit, etsi non vincit servos Dei, tamen sordidat sanctitatem corum, et inquietat, et requiescere non permittit.

Justilia in tentationibus floret; variæ tentationum species. - Unde justitia in tentationibus floret, in prosperitate autem marcida est. Quemadmodum si focum posneris super terram, comburit ip-as radices herbarum, et ut in loco illo jam non facile naseatur herba : sic et tentationis ignis positus super carnem, comburit radices concupiscentiarum in ca, nt non facile concupiscat. Vides ergo, quia aqua præterita lavat peccata: spiritus autem repellit concupiscentias, et prævalere non sinit : ignis autem ipsas concupiscentiarum radices comburit? Et aqua praterita tollit, spiritus præsentia impedit, ignis adversus futura præmunit. Quid est autem baptizare in igne, etiam sequens sermo demonstrat dicens: 12. Hubens ventilabrum in manu sua. Ventilabrum est judicium, per quod Dominus singulos homines tentat, et cunctorum corda dijudicat. Ergo non mox ut quis in aqua vel spiritu fuerit baptizatus, statim ad perfectum est baptizatus. nisi Dominus cum invisibiliter haptizaverit in igne tentationis: quoniam si non fuerit quis tentatus, non potest esse probatus. Species autem tentationum sunt multa. . Tentantur etenim homines aut in infirmitatibus, aut in damnis rerum suarum, aut in mortibus caro: um suorum, sicut Job et Tobias. Alii in cogitationibus perversis, aut in diffidentiis, sicut dicit propheta: c Proba me, Domine, et tenta me: ure renes meos, et cor meum: quoniam miscricordia tua anto oculos meos est, et complacui in veritate una » (Psal. 25. 2. 5). Item Salomon dicit de Christo : « Quoniano cum tentatione ambulat cum eo, et in primis eligit eum : timorem et metum adducet super eum, et cruciabit eum in tribulatione doctrinæ suæ, donec tentet eum in tribulationibus ejus, et credat animæ ejus(Eccli. 4. 18. 19). Alii in persequationibus, dicente propheta ex persona martyrum : Quoniam probasti nos, Deus, igne nos examinasti, sicut igne examinatur argentum, etc. (Psal. 65. 10). Unde sciens Salomon, quoniam servos bei oportet tentari, admonet dicens: Fili. accedens ad servitutem Dei , sta in justitia et timore , ct præpara animam tuam ad tentationem (Eccli. 2. 1). Et ut breviter dicamus, omnis adversitas, que nos sine nostra occasione tribulat in hoc mundo, paptismum ignis est : quam si magnanimiter sustinueris, nih.l murmurans contra Denm, imputatur tibi illa carnalis afflictio pro peccato quod commisisti. Si autem non peccasti, quod est difficile, et ignis ille tentationis circa animam tuam non invenit sordes peccatorum quas comedat, ipsam animam tuam facit splendidiorem : et quanto gravior suerit tentatio, tanto magis

Alii, quia et Dominus, verbo, est, omisso.

(a) Quae uncinis clauduntur, in quibusdam exemplaribus lemint. Item desunt quæ infra inter uncinos etiam posui-BIGE .

<sup>1</sup> v. D. et Editi in marg., caro teneat.

facit clarescere animam. Et in aqua quidem semel haptizamur, in igne autem pene dum vivimus 1. Sicut enim vita nostra in mundo hoc numquam munda est a peccato (aut enim videndo, aut audiendo, aut loquende, aut cogitando, quæ non expedient, semper animus sordidatur), sic numquam a nobis ignis tribulationis recedere potest. Et vere optabilis res est sapientibus, quoniam scriptum est: Beatus homo, quem Dominus arguerit super terram (Psal. 93, 12). Quainvis autem, secundum exitum rei, ignis et ventilabri unus est sensus : tamen sequens proprietates sermonum, puto differentiam ignis esse et ventilabri : ut omnis tribulatio, quæ contingit Christianis secundum carnem, sit baptismus ignis : persequutio autem gentilium vel hæreticorum sit ventilatio ventilabri cælestis. Et permundabit aream suam, etc. Area est Ecclesia, horreum autem regnum cæleste, ager vero hic mundus. Sicut ergo paterfamilias, mitteus messores, metit festucas de agro, et comportat cas in aream, ut illic trituret et ventilet, et discernat triticum a paleis : sic et Dominus mittens apostolos, cæterosque doctores, quasi messores, præcidit omnes gentes de mundo, et in aream Ecclesiæ congregat. Hic ergo triturandi sumus, hic ventilandi. Sicut enim granum tritici, inclusum in palea, foras non egredi-tur, nisi fuerit trituratum : sic et homo de impedimentis mundialibus et de rebus carnalibus, quasi in palea involutus, difficile egreditur, nisi fuerit aliqua tribulatione vexatus. Nam sicut quidem plenum granum mox ut leviter percussum fuerit, de palea sua exsilit foras : si autem subtile suerit, tardius egreditur : quod si vacuum fuerit , numquam egreditur, sed illic conteritur in palea sua, et ita cum paleis foras jactatur : sic omnes quidem homines in rebus carnalibus delectantur, sicut grana in palea. Sed qui fidelis est, et boni cordis habet medullam, mox ut leviter tribulatus fuerit, negligens quæ sunt carnalia, currit ad Deum. Si autem modice infidelior fuerit, cum grandi tribulatione vix recedit et vadit ad Deum. Qui autem infidelis est et vacuus, quamtumvis contritus fuerit, sicut granum vacuum de palea non egreditur: sic nec ille de carnalibus rebus, et de impedimentis mundialibus numquam egreditur, nec transit ad Deum, sed illic in malis constitutus conteritur, ut cum infidelibus quasi cum paleis foras projiciatur. Et sicut triticum primum quidem trituratur, et cum trituratum fuerit, in uno loco jacet cum paleis confusum; postea autem ventilatur, ut quæ fuerant jam disjuncta corporibus, separentur et locis : sic et populos in Ecclesia aut motibus conteritur carnalium passionum animam semper urgentium; aut castigationibus corporalibus, quasi virgis quibusdam; aut conculcationibus iniquorum et superborum , quasi calcibus irrationabilium jumentorum : ut disjungantur fideles ab infidelibus per diversas contritionum species. Cum autem disjuncti fuerint ab invicem actibus, adhuc in una Ecclesia habentur commixti. Ideo orietur persequutio quasi ventus, ut ventilabro Christi jactati, qui jam disjuncti fuerant actibus, sepa-rentur et locis : ut sicut triticum mundum in granariis, sic sancti probati in regnis celestibus reponan-tur. Vides ergo quia tentatio non perdit, sed mani-festat eos, qui in pace non apparebant? Sed forte dicis, Nonne melius erat ut ab initio Deus omnes electos homines ad Christianitatem vocasset, ut non semper ventilaretur Ecclesia, sed magis in pace consisteret? Audi. Numquid tu potes, cuin sit messis tua in agro, triticum a paleis separare? Etsi tentaveris, nec paleas a tritico separas, et triticum similiter cum paleis perdis. Sic non poterat fieri, ut Deus de Ju-dieis aut gentibus jam electos sine tentatione discerneret et vocaret : quoniam qui non cognoscit Chri-

1 Editi in marg., in igne autem sæpe dum vivimus. In

stum nec veritatem ejus, si erret aut peccet, non apparet utrum propter malum propositum summ peccet, aut propter ignorantiam. Qui autem cognoverit Christum et justitlam ejus, et erraverit aut peccaverit, tunc manifestum est, quia non ideo errat aut peccat, quia nescit quis sit Deus, aut quæ voluntas ipsius; sed quia non diligit voluntatem Dei. Hæc sine tentatione quomedo fleri possunt? Ecce enim si pal-ma proposita non sit in stadio, athletam nolentem luctari culpare non potes quasi infirmum. Incertum est enim utrum ideo luctari non velit, quia infirmus est, aut quia non videt propositam palmam. Quod si palmam viderit, et luctari noluerit; tunc est manifestum quia propter desidiam suam non vult luctari. Sic et gentilis, qui resurrectionis præmia ne-cit, nec futurum esse judicium credit, non potest cognesci utrum ideo non faciat justitiam, quia non amat justitiam, aut quia nullam mercedem speret de ea. Si vero factus fuerit Christianus, et cognoverit futurum esse judicium; tunc peccans, manifestum est iden peccare, quia non amat quod est bonum. Ad hac forte dicis : Hæc secundum hominem dicis ; Deus autem, qui cordium et suturorum cognitor est, poterat scire quis et qualis erat futurus. Sed audi. In judicio Christi justo non solum quieritur, ut Christus cognoscat se juste hominem judicare, sed etiam ut homo ipse cognoscat se juste judicari a Christo, testimonio cogitationum suarum et operum comprobatus : sicut scriptum est; « Cogitationibus invicem accusantibus, aut etiam desendentibus, in die cum judicaverit Dess occulta hominum > (Rom. 2. 45. 16). Item : « Ecce homo et opera ejus. Item : Arguam te, et statuam contra faciem tuam peccata tua » (Psal. 49. 21). Si ergo homo non cognosceus Christum neque justitiam ejus, secundum scientiam Dei condemneur a Deo, quomodo cognoscet se juste condemnatum? Nam Deus quidem cognitor cordis scit, quia juste eum condemnat : ipse autem peccator juste se condemnatum non intelligit, et dicere potest: Quonian et ego, si cognovissem Christum, et mandata ipsius. servassem fidem ejus, et non declinassem a mandatis ipsius. Ideo ergo omnes ad agnitionem veritatis adduxit, ut manifesti sint peccatores quia non ignorastia justitiæ, sed malo proposito peccaverunt : et non ignorantes Christum recesserunt a Christo, sed magis partes diaboli diligentes. Si ergo quando ex Jadæis et gentibus vocabantur, electi vocari non poterant : quanto magis modo non possunt fieri electi Christiani, cum omnes de Christianis parentibus ge-nerentur? Et non tantum ideo fiunt Christiani, qua credunt in Christum aut diligunt eum : sed quia de Christianis parentibus procreantur: et vocatio corum fit non secundum fidem, sed secundum genus. Necessarium ergo est, ut omnes boni et mali fiant Christiani, et omnes agnitionem veritatis accipiant, ut et postea immissis tentationibus pauci eligantur de multis, ut impleatur quod dictum est : Multi sunt recati, pauci vero electi (Matth. 20. 16). Nunquid tu' reprehenderis, quare a tritico paleas separas et in recondis? Nec enim ratio est, ut cum tritico repease et paleas, quia nec sunt necessariæ tibi ad usum. Et quomodo Deum culpenus, qui a fidelibus separat infideles, qui non proficiunt ad gloriam ejus? Et ilæ quidem paleæ per naturam habent, ut sint paleæ, et triticum esse non possunt: infideles autem noa per naturam habent, ut sint infideles, sed fiunt paleæ propria voluntate, expellentes a se medullam justifiz-Si ergo illæ paleæ, quæ non possunt esse iriticum, comburuntur in igne : quanto magis infideles dignis comburuntur, qui potuerunt esse triticum, nisia # medullam justitiæ projecissent? Et vide quoniam 🙉 dixit, Mundabit aream suam, sed, Permundabit. Propterea enim ' usque ad consummationem semper no

1 Cod. V. D. et Editi in marg. reprehenderis quant

textu vero in igne autem pænæ.
Codex V. D. et Eliti in marg. conculcationibus inimicorum, lidem tafra ideo movetur persequitio.

tritico.

Nallis Dei Cod. et Editi in marg. Permundabit. Per les pora enim, quæ etiam lectio quadrat.

cesse est ut diversis modls tentetur Ecclesia, donec permundetur. Et ideo Ecclesia Christi numquam sine tentatione dimissa est. Et primum quidem ventilaverunt Judzi eam, deinde gentiles, modo hæretici: postmodum autem perventilabit Antichristus. Sicut enim quando permodica aura est, non permundatur tota tritici massa, sed leviores quidem paleæ modica aura jactantur, graviores autem remanent : similiter remanent et vacua grana. Necesse est erga, ut major exspectetur ventus, ut et graviores palear, et vacua grana jactentur : sic et quando modica est tentatio, illi projiciuntur de Ecclesia, qui multum sunt insideles. Ideo necessaria est tentatio major, ut omnes infidetes plenius expellantur, ut perpurgetur Ecclesia. Et modo quidem modico flatu tentationis sufflante pessimi homines recedunt : si autem surrexerit major, sicut erit sub Antichristo, tempestas, etiam illi qui videntur stabiles sunt exituri.

### Homilia quarta ex Cap. tertio (a).

13. Tunc venit Jesus a Galilæa in Jordanem ad Joannem. Quando? Quando Joannes prædicabat dicens: Pænitentiam agite, appropinquabil enim regnum cælo-rum (Matth. 3. 2). tunc venit Jesus, ut testimonium acciperet a Joanne, Ecce agnus Dei, qui tollit peccata mundi (Joan. 1. 29), et ut confirmaret prædicationem ipsius, ut videntes homines Christum, cum esset sinc peccato, quasi peccatorem baptizari, dicant apud se : Si ille de cujus innocentia ipse Baptista testimonium dedit, baptismum se necessarium habere putavit : quomodo nos contemnimus poenitentiam, qui sumus cooperti peccatis? Item testificatus erat Joannes, quoniam Ego baptizo vos in aqua, post me autem veniet fortior me, ipse vos baptizabit in spiritu et igne. Ideo tunc venit, ut etiam hoc testimonium ejus ostenderet verum, ut in haptismo ejus aperiantur cæli, descendat Spiritus, Pater clamet de cælo, et per hoc manifestum esticiatur, quia vere dignior erat Joanne qui baptizatus est a Joanne. Sieut enim cum processerit lucifer, lux non exspectat occasum luciferi, ut ita procedat, sed adhue eo ascendente egreditur et suo lumine obscurat illius candorem : sic et Joanne prædicante ante Christum, Christus non exspectavit ut cursum suum Joannes impleret, et sic ipse veniret ad medium : sed eo adhuc docente apparuit, ut per comparationem doctrinæ suæ vel operis, prædicationem Joannis faceret non videri justitiam. Unde postquam cœpit Jesus prædicare, ad se currentibus universis, viluit doctrina Joannis. Unde discipuli ejus videntes i dicebant ad emm : Rabbi, ecce cui tu testimonium perhibebas, ecce hic baptizat, et omnes veniunt ad eum (Joan. 3. 26). Deinde venit ad baptismum, non ut ipse remissionem peccatorum acciperet per baptismum, sed ut sanctiaquas relinqueret postmodum haptizandis. Adhuc autem, ut qui humanam suscepit naturam, totum humanæ naturæ inveniatur implesse mysterium. Nam quamvis ipse non erat peccator, tamen naturam susceperat peccatricem: propterea etsi ipse baptismate non egebat, tamen carnalis natura opus habehat. 14. Joannes autem prohibebat eum. dicens: Ego a te debeo baptizari, et tu venis ad me? Quo ego desidero ascendere, tu inde descendis. Ergo ut tu me baptizes, est idonea ratio, ut justus efficiar, et dignus cælo. Ut autem ego te baptizem, quæ est ratio? Ut justus efficiaris? Sed ipse es justitiæ radix. Ut in cælum ascendas? Sed ipse natura in cælo es, etsi voluntate de cælo descenderis. Tu es spiritus, ego caro. Numquid caro spiritum sanctificare potest? Magis autem spiritus sanctificat carnem. Cujus enim creandi est virtus, ipsius est et sanctificandi potestas. Quis dives a paupere divitias quarrit? Magis autem pauper a divite divitias quarrit. Omne bonum de cælo descendit in terram, non de terra ascendit in cælum (Jacob. 1. 17).

<sup>1</sup> lidem, invidentes; forte melius. (a) Hemilia quinta in alus exemplaribus, et in Cod. V. D.

lile antiquis Lucifer, qui mane oriebatur, cogitavit apud se dicens : Super calum ascendam, etc. (Isai. 14. 13). Si ergo ille angelus constitutus, pro sola cogitatione superbiæ depositus est de angelica gloria ad ignominiam tenebrarum ego quid m**erear pati, și** homo carnalis et corruptibilis constitutus, tante superbiæ opus implevero, et dignum me existimavero totius creaturæ dominum baptizare? 15. Et ait ei Jesus, Sine modo : sic enim nos oportet implere omnem justitiam. Non denegat eminentiam pole-statis sua: sed mysterium dispensationis ostendit, dicens; Sine modo. Id est, Scio quia hoc est justum, ut tu a me baptizeris : sed Sine modo, ut justitiam baptismatis non verbis, sed factis adimpleam. Prins suscipiam, et postea prædicabo. Quod ergo dicit, Sic oportet nos implere omnem justitiam, non hoc signat, ut si fuerit baptizatus : sed Sic, id est, quemadmodum baptismatis justitiam prius factis implevit, postea prædicavit; sic omnem justitiam non prius verbis quam factis implevit. Unde etiam Lucas testatur de illo, dicens ; Primum quidem sermonem feci de omnibus. o Theophile, quæ capit Jesus facere et docere (Act. 1, 1). Aut ita : Sic oportet nos omnem justitiam implere : id est, Quomodo et baptismi implevimus justitiam. Quo-modo implevit baptismi justitiam Christus? Sino dubio secundum dispensationem humana natura: hominum enim est opus habere baptismatis, qui secundum naturam carnalem omnes sunt peccatores. Sicut ergo implevit justitiam baptismi, sic implevit et justitiam nascendi et crescendi, manducandi et bibendi, dormiendi et lassandi : sic et suscipiendæ tentationis, sie et timoris, et fugue, et tristitiæ : sie et passionis, et mortis, et resurrectionis implevit justitiam : id est, secundum dispensationem quam suscepit humanæ naturæ, omnes justitias istas implevit. Ergo sic et natus est, non ut homo purus, sed nt Dens et homo. Quasi homo, sic crevit, sic esurivit, sic tentatus est, sic lassatus est : non homo purus, sed Deus in homine; quasi homo, sic alligatus est, sic flagellatus, sic crucifixus et mortuus est : non ut homo, sed per dispensationem, Deus quasi homo. Si autem hæc omnia purus homo implevit, jam non secundum dispensationem humanam implevit omnia, sed secundum naturam. Quid autem dispensationis est, aut contra naturam, si ea, quæ passionis sunt, sicut homo passibilis patiatur? Dum autem dicenti Joanni, Ego a le debeo baptizari, respondit, Modo interim sine : ostendit, quia postea Christus haptizavit Joannem, quanuvis in secretioribus libris manifeste hoc scriptum sit. La Jeannes quidem baptizavit illum in aqua, ille autem Joannem in spiritu. 16. Jesus autem baptizatus confestim ascendit de aqua. Non invenio, qua causa positum est, quia Confestim ascendit de aqua. Quid enim interesset, si tardius ascendisset? Ergo potuit sic dicere: Jesus autem baptizatus ascendit de aqua. Puto autem factum Christi ad mysterium pertinere omnium qui post modum fuerant baptizandi : ideo dixit, Confestim, et non dixit, Egressus est, sed Ascendit : quia omnes, qui digue secundum omnia membra justitiæ formati et consummati baptizantur in Christo, confestim de aqua ascendunt : id est, proficium ad virtutes, et ad dignitatem sublevantur cælestem. Qui enim ingressi fuerant in aquam carnales et filii Adam peccatoris, confestim de aqua ascendant spirituales filii Dei facti. Et ne mihi dicas, quia multi quales fuerant ante baptismum, tales permanent post baptismum, etiam qui non in pœnitentia baptizantur, nec toto corde pænitent se illos fuisse quod fuerunt, sed retento peccandi proposito haptizantur, ideo non proficiunt confestim de aqua. Si ergo quidam ex sua culpa non proficiunt baptizati, quid ad baptismum? Scriptura enim de potestate baptismatis loquitur. Quid potest eis præstare baptismum, qui indigne fuerint baptizati? Aut certe confestim ascendit de aqua, festinans ad tentationem contra diabolum, ad

<sup>1</sup> lidem, carnalem omnino sunt.

liberandum genus humanum. Misericordia ejus urgebat eum. Sicut enim dux contra tyrannum depu-Estus ad bellum, mox ut signum expeditionis et profectionis acceperit, festinat exire, sciens quia tarditas ejus perditio est provincia (nam tyrannus sciens adversus se principem deputatum, etsi lenius acturus fuerat, crudelius agit), sic et Christus, ex quo baptismatis signum accepit, festinabat accipere Spiritum sanctum, quasi arma calestia, et exire, sciens quia tarditas ejus interitus erat mundi. Nam diabolus, audito quod Filius Dei descenderat in hunc mundum, adversus ipsum vehementius festinabat omnium hominum corda in peccatis et infidelitate concludere, putans se tantum posse perdere, quantum non posset Christus salvare. Et uperti sunt ei cæli. Non rupta est ei ipsa creatura cælorum, sed per baptismum oculi sensus ejus aperti sunt, ut videant quæ sunt super cielos. Si enim ipsa creatura rupta fuisset, non dixisset, Ei aperti sunt, non tantum ci aperti fuissent : quia quod corporaliter aperitur, omnibus est apertum : quod autem spiritualiter, illis solis qui illum nantur in Spiritu sancto : sicut Stephanus repletus Spiritu sancto dicebat: Video cælos apertos et Filium hominis stantem a dextris virtutis Dei (Act. 7. 55). Sed dicit aliquis, Quid cnim? ante oculos Filii Dei clausi suerant cæli, qui etiam in terra constitutus, erat in cælo? Si ea quæ superius dixit, Sic oportet, nos implere omnem justitiam, bene intellexisti, non dubitas quod secundum mysterium aperti sunt ei cæli. Nam sicut secundum dispensationem humanam baptizatus est, secundum naturam autem divinam baptismo non egebat : sic secundum humanam dispensationem aperti sunt ei cæli, secondum naturam autem suam erat in cælis. Ergo non Deo aperti sunt posito extra carnem, nec puto homini extra Deum : sed Deo quasi homini, ut exemplo ejus intelligamus quia omnes homines recti, qui baptizati Spiritum meruerunt accipere sanctum, similiter aperiuntur eis cæli, et vident ea quæ sunt in cælo: non carnalibus oculis videndo, sed spiritualibus fidei credendo. Qui enim non credit ea quæ gloriosa et terribilia a Deo reposita promittuntur in cælis, ante oculos cordis ejus obturati sunt cæli : qui autem firmiter credit, et quasi ad illud quod videt tendit, illi aperti sunt cæli: et cum corpore sit in terra, animo est in cælo. Si autem oportet credere, quia vere aperti sunt ei cæli, quia forte erant invisibilia quædam obstacula prius, quibus obsistentibus animæ defunctorum introire non poterant calos : qua homines nec clausa possunt aspicere, nec aperta: tamen sive hoc modo, sive alio intelligantur cæli aperti, omnino sic est intelligendum, Aperti sunt ei cæli, id est, propter eum, gratia ejus. Aperti sunt autem cæli, non solum ei, sed omnibus propter eum. Etsi in singulis quibusque generationibus erant justi, quibus aperirentur, tamen iterum cæteris peccatoribus claudebantur: et nullus poterat esse tam justus, ut dignus esset aperire portas cælorum ad introitum omnium hominum. l'ostquam vero natus Christus, baptizatus est, sanctilicatus est, gratia illius solius aperti sunt cæli. Ut-puta, si ab imperatore quærat homo aliquod beneficium dignitatis et ipse non habet tantummodo Hduciam petendi, neque amicitiam impetrandi, vadit ad fratrem Imperatoris, aut ad amicum carissimum, ut intercedat ad illum : sic dicit illi Imperator, Ecce ego hoc beneficium non illi do, sed tibi, id est, propter te illi do (nam non illi donatur, cui datur, sed illi propter quem datur) : sic et hic dicit : Ei averti sunt cæli, id est, propter eum nobis aperti sunt. Vis autem manifeste scire, quoniam ante Christum cæli si aperiebantur, iterum claudebantur. Nam justi quidem forsitan ascendebant in cælum, peccatores autem nequaquam. Ideo autem dixi, forsitan, ne quibusdam placeat etiam ante Christi adventum justorum animas ascendere potuisse in cælum. Alioqui nullam animam ante Christum arbitror ascendisse in cælum, ex quo peccavit Adam, et clausi sunt ei cæli : sed omnes in inferno detentas propter quas etiam descendit ad in-

feros, sicut ipse testatur in Sapientia dicen scendam ad inferiores partes terra, et visitabe dormientes, et illuminabo sperantes in Deum 24. 45). Aperti sunt ei cæli. Sic aperti sunt, ul quani claudantur. Ecce baptizato quidem Cl aperti sunt ci tantum; postquam vero tyrannu per crucem, et resurgens ab angelis portabatur lum, videntes angeli portitores, quia cadi jam nur erant claudendi, sed onmes justi et peccatores ascensuri erant in cælum, et staturi ante ti Christi, quia non erant necessariæ portæ cæli postea numquam claudendo: ideo non dicunt, I portas et introibit rex gloriæ, jam enim erant a sed, Tollite portas, principes, restras (Psal. 23. ita. Cæli sunt Scripturæ divinæ prophetarum et: lorum, in quibus habitat Deus, de quibus sci est : Quoniam videbo cælos tuos, opera digitoru rum, lunam et stillas, quæ tu fundasti ( Psal. Ergo quando baptizatur, et meretor accipere Sp sanctum, adaperiuntur ei omnes Seripturæ, ut i gat quæ ibi posita sunt mysteria veritatis. Propter tem omnibus non aperiuntur, quoniam quidam l baptismum habentes, non possunt accipere sp veritatis. Quosdam autem non baptismum imper accipiant spiritum veritatis, et aperiantur eis Scri sed propositum malum, quamvis bene fuerint zati. Sicut enim in cælo celatur Deus, sic in Scri absconditur. Et sicut hoc cælum corporale quidem homines vident, non autem aspiciunt inhabitantem in co : sic et Scripturas divinas c quidem homines legunt, non tamen omnes intel Deum veritatis positum in Scripturis, nisi qui sic baptizatus, ut accipiat Spiritum sanctum. Ui apostoli priusquam baptizarentur in Spiritu sa clausæ eis erant Scripturæ prophetarum expor de Christo, sicut scriptum est : O tardi corde a dendum in omnibus quæ prophetæ dixerunt ( Lu 25)! Postquam vero aperuit eis sensum, ins Spiritu sancto, tunc reseratæ sunt omnes Scri ante oculos cordis eorum, ut intelligerent que s erant de Christo. Et ideo forte hic dicitur, Apen ei cæli (Marc. 1. 10). Apud Marcum autem vidit: celos : quoniam secundum hunc evangelistam pturæ manifestæ sunt, non conscissæ: nom qu ad confirmationem (idei ex eis accipiuntur exe Secundum Marcum autem etiam scissæ sunt, e tiles factæ, quia post Christum jam lege et pronon utimur, sed Evangelio Christi, quasi celo miore et nobiliori. Et vidit Spiritum descendente cut columbam, et venientem super se. In quo my natus est Christus, in hoc mysterio et Spiritum ctum accepit. Etenim Filio Dei baptismum recipi et Spiritu descendente, unus in forma stabat hut alter in specie descendebat columbie, tertius a nec in forma stabat humana, nec in specie desc bat columbæ, sed in voce tai tum audiebatur de sum descendente. Sicut columbam. Ideo Spiritus ctus speciem columbæ suscepit, quoniam præ c bus animalibus hæc cultrix est caritatis. Omnes species justitiæ, quas habent servi Dei in veri possunt habere et servi diaboli in simulatione. I enim diabolus et mansuetos et humi'es, hallet c et eleemosynarios et jejunos: et omnem speciem quam creavit Deus ad salutem hominum, ipsam ciem et diabolus introduxit ad seductionem, ut i honum verum et bonum simulatum confusio fat simplices homines, qui boni veri et boni simulati ferentiam intelligere caute non possunt, dum qua bonos Dei viros, incurrant in seductores dial Solam autem caritatem sancti Spiritus non potest mundus spiritus imitari. Omnis ergo species just in impostoribus invenitur, sola autem gratia vera ritatis non invenitur nisi in solis servis Dei. Ident hanc privatam speciem caritatis sibi soli servavit! ritus sanctus, ut per nullius justitiam et testimos sic cognoscatur ubi est Spiritus sanctus, quenad dum per gratiam caritatis. 17. Hic est Filius men bus tentatus est Dominus : nunc breviter <sup>1</sup> pers'ringamus quid ad nostram ædificationem significent Christi tentationes.

Aliud corporis, aliud anima jejunium. — Frequenter diximus, corporis quidem jejunium esse, abstinere a cibis; animæ autem jejanium, abstinere ab omni re mala : quia sicut caro delectatur cibo, sic spiritus abstinere a carnis peccato. Secundum hoc jejunium Christi in nobis intelligimus esse abstinentiam peccatorum. Si enim manducatio Adæ de ligno scientiæ boni et mali, prudenter ab omnibus est recepta, appetitio est peccati prohibiti: consequenter et jejunium Christi intelligendum est in nobis abstinentia a peccato. Quod si jejunium est abstinentia rei malæ, sine dubio et desiderium ejus esuritio est ipsius, et usus rei ipsius intelligitur panis. Proponens ergo jejunium sibi Christus, et non superatus desiderio panis a diabolo sibi propositi, hoc nos docet, ut si aliquis, utpote filius Dei, opus eligens magnum, exierit in desertum, sicut diximus supra, et proposuerit se abstinere ab aliquo usu corporali et delectabili, quod est jejunare, propter vivificatorium Dei mandatum, ne interrumpat. Si autem loquente in cogitationibus suis diabolo, et ad usum rei illius provocante interruperit, utens peccavit potius quam usus est, et peccatum sibi convertit in usum, hoc est, lapidem in panem. Et quamvis ab illa re se abstinere decreverit, qua uti potuit sine peccato, si non decrevisset, tamen quia decrevit abstinere ab illa, usum rei illius judicavit esse peccatum, id est, lapidem. Propterea si usus fuerit eo, peccatuin sibi sumpsit in usum, id est, la-pidem sibi mutavit in panem, dirumpentem magis quam nutrientem. Sicut et Apostolus de mulieribus viduitatem promittentibus dicit: Quæ cum deluserint Christum, nubere volunt, habentes damnationem, quia primam fidem irritam secerunt ( 1. Tim. 5. 11. 12 ). Sed deprimens desiderium suum quasi esuritionem, respondent in cogitationibus suis diabolo sibi persuadenti, quia non in usu rei illius solo vivit homo perfecte: et si vivit, secundum corpus vivit, et non secundum animam. Plenissime autem vivit in observantia mandatorum Dei; et ideo forte non simpliciter dicit, Die lapidi ut siat panis, ne de qualicumque lapide dixisse intelligatur : sed ita, Dic huic lapidi, id est, quem ego tibi ostendo. Item ascensio super templum moraliter intelligitur exaltatio cordis sanctorum ad sanctitatem. Statio autem super pinnam templi, exaltationis ipsius mora. Quando enim quis, inflatus mente carnis suæ, exaltatus fuerit quasi sanctus, et gloriatus fuerit quasi consummatus, ductus est a diabolo quasi super templum: et quando existimaverit se consistere in sanctimoniæ summitate, et in ipsa cestimatione jactantiæ fuerit demoratus, positus est super pinnam templi, et stat ibi. Convenienter ergo et ordinate exposuerunt evangelistæ. Postquam enun exposuerunt, Christum in tentatione jejunii superasse diabolum, in sequenti loco exposuerunt ductum esse a diabolo super templum : quoniam victoria tentationis, et expletio alicujus operis magni, gloriationem operatur, et fit causa jactantiæ. Sed vide quoniam Christus jejunium quidem ultro suscepit, super templum autem diabolus eum duxit : ut et tu, qui filius Dei es, ad jejunium quidem morale, id est, ad abstimentiam laudabilem rei cujusdam sponte procedas, et alacriter: extolli autem ad fastigium sanctitatis non acquiescus, quia nemo extollit se ad sanctitatis altitudinem, nisi ducente diabolo. Nec enim ideo acquievit Christos duci et constitui super templum, ut tu morahter imitator ejus exsistens, ascendas per jactantiam cordis tui ad altitudinem sanctitatis. Nec enim volens ascendit, quantum ad corpus, sed ideo acquievit duci et constitui super pionam templi, et audire præcipitii verba: Si Filius Dei es, mitte te deorsum: ut tibi ostendat exaltations exitum metuendum : id est, ut demonstret tibi ruinæ periculum, quod omnes glo-

1 lidem, eadem aliter.

riantes subsequi solet, sient testatur Sapientia, dicens : Ante ruinam exaltatur cor hominis, et ante gloriam humiliatur ( Prov. 18. 12 ). Consequenter et Dominus dient : Omnis qui se exaltat humiliabitur, et qui se humiliat exaltabitur (Luc. 14. 11). Si ergo times ruinam de fastigio sanctitatis, fuge exaltationem cordis ad sanctitatem, et non patieris ruinam de fastigio sanctitatis. Cur autem omnem jactantiam subsequatur ruina, causa est manifesta. Quoniam omnis qui confidens est in operibus suis, et gloriatur, securus est; qui autem securus est, non timet : et qui non timet, nec cavet; qui autem non cavet, quando non sperat, supplantatur a diabolo, et dejicitur. Qui autem nihil se existimat esse, in inferiori parte templi consistens, quantum ad se, causa humilitatis, sollicitus est de se; qui autem sollicitus est, et timet; qui autem timet, circumspicit semetipsum, et non sinit duci se a diabolo super templum. Talis fuit et ille qui dicit : Non quod jam persectus sim, aut jam justificatussim, etc. (Philip. 3. 12; 1. Cor. 4. 4). Si ergo Paulus timuit se dicere esse perfectum, quis audeat se existi-mare perfectum? Si ergo perfectus filius Dei es, et aliquam laudabilem abstinentiam suscepisti, quasi exiens in desertum, his duabus tentationibus Dominus tentatus est propter te, ut non interrumpas opus tuum, sed ad perfectum deducas : cum autem perduxeris ad perfectum, non glorieris. Si autem mediocris es filius, et nullum ansus es affectare pro virtute certamen, tentatione tertia tentatus es : propter te ductus est super montem excelsum, et audivit verba perniciosa, Hac omnia tibi dabo, si procidens adoraveris me : ut tu non desideres magnus et altus fieri in hoc mundo. Ascensio enim montis illius est processio ad magnitudinem vel altitudinem divitiarum et gloriæ hujus mundi : quoniam ipsa processio eorum de superbia cordis descendit. Et vide quomodo per ordinem dicit, prius ductus est super montem; deinde gloriosa mundi ei ostensa sunt; in tertio loco posita est ei conditio, ut si adorasset diabolum, omnia fierent ejus. Sic et tibi contigit, qui altus et magnus fieri lestinas in mundo, et ascendis in montem, quem diabolus sibi elegit ad seducendum. Cum enim volueris fieri altus et magnus, quod est ascendere in montem, diabolo te ducente, incipis die ac nocte cogitare de divitiis acquirendis, de suscipiendis honoribus, et ante oculos mentis tuæ semper illa universa proponere: scito quia princeps mundi gloriosa regmi sui tibi ostendit. Comi autem senserit te diutinis hujusmodi cogitationibus in concupiscentias eorumdem bonorum accensum, in tertio loco tales tibi providet causas, ut necesse sit tibi, si volucris illa consequi, diabolum adores, relinquens sidem Dei, et servias ei, negligens justitiam Dei : si autem elegeris adorare Deum in fide ejus, et servire ei secundum mandatum ipsius 1, illa omnia non consequaris. Ideo docet Paulus apostolus : « Obsecro autem vos, fratres, studium habere quietis, et negotii proprii, et operandi manibus vestris, et nullius desiderium sit vobis ad ea quæ foris sunt > (1. Thess. 4. 11). Et iterum : « Haben es alimenta, et quibus tegamur, his contenti sinsis. Nam qui volunt divites fieri, incident in tentationem et laqueum diaboli, et desideria multa inutilia et nociva, que mergant homines in interitum et perditionem. Radix enim omnium malorum est cupiditas divitiarum: quam quidam appetentes, circa fidem naufra-gaverunt » (1. Tim. 6. 8-10). Ergo omnia Christo promissa sunt, et omnia Christus contempsit, ut ne gloriam Dei diabolo daret : ut et tibi etiam si totus mundus fuerit datus, tantum ut dimittas Deum, non facias amplius divitias, quam gloriam Dei ; nec enim justum est, propter creaturam contemnere Creatorem, sed propter Creatorem creaturam : quoniam divitias tibi Deus dare potest, divitiæ autem tibi Deum dare

<sup>1</sup> Editi sic habent: et servire ei secundum manaatum ipsius observare: at illud, observare, quasi expungendum notatur in margine Editorum, et a Codice V. O. abest.

quare natura carnis domus diaboli est? Quia omne malum intus in carne est, quia secundum voluntatem carnis est: et intus in mundo est, quia secundum voluntatem mundi est. Omne autem bonum foris est extra carnem, quia non est secundum voluntatem carnis: et est foris extra mundum, quia non est secundum voluntatem mundi. Vides ergo quia omnis res spiritualis extra fines carnis est foris, et quasi in deserto est, et extra fines mundi est foris? Unde qui vivunt secundum Dei mandatum, exisse de mundo dicuntur: non corpore, sed conversatione exisse dicuntur de carne, et in spiritu esse. Domus autem Dei spiritus est, quia omne bonum intus in spiritu est, quia secundum voluntatem spiritus est. Omne autem malum foris extra spiritum est, quia non est secundum voluntatem spiritus. Vides ergo quia omnis res carvalis foris, extra fines spiritus est, et in deserto est? Ergo quantum ad Deum, desertum est natura carnalis, ubi non est via justitiæ, in qua non invenitur aqua Spiritus sancti, et est vituperabile desertum, de quo et propheta dicebat: Sitivit in te anima mea in terra deserta, et invia et inaquosa (Psal. 62. 2. 3). Quantum autem ad diabolum, desertum est omnis res spiritualis, et est laudabile desertum. De tali deserto dicebat Deus ad Pharaonem: Dimitte populum meum, ut serviat mihi in deserto (Exod. 5. 1). In tali cuim deserto vult Dens omnes suos sibi servire. Ad tale desertum nmues filii Dei, qui habent Spiritum sanctum, exeunt ut tententur. Utputa proposuisti non ducere uxorem, duxit te Spiritus sanctus in desertum : id est, ejecit te extra fines carnis et mundi, ut tenteris a concupiscentia carnis : quia non habet castitas in se ut delecteris in ea secundum carnem. Si autem intus eras in carne et in mundo, id est, secundum naturam carnis et mundi habebas uxorem, non tentabaris. Quomodo enim tentetur libidine, qui quotidie est cum uxore? Proposuisti jejunare, extra fines carnis existi, et mundi, ut tenteris in same a spiritu gulæ. Si autem in finibus carnis et mundi positus manducabas et bibebas, non tentabaris a spiritu gulæ in fame. Quomodo enim tentetur in fame a spiritu gulæ, qui numquam esuriit? Sic et Dominus numquam tentatus fuisset in fame, nisi quadraginta diebus jejunasset et tunc esnrisset. Item eleemosynas facere proponis, foras existi: quia natura carois et mundi non delectatur dare, sed semper accipere. Si autem non dabas, non tentabaris a spiritu avaritiæ. Item proponis humilitatem servare. existi in desertum, ut tenteris a spiritu superbiæ: quia caro et mundus in humilitate non delectatur. Exsurget aliquis diaboli angelus, qui te conculcet, et irritet humilitatem servasse, dum vides quod in hoc saculo humilitas contemnitur, et superbia honoratur. Et cum hos ounces spiritus viceris, novissime tenteris a spiritu vanae gloriae. Incipis enim gloriari, quia vicisti : quia spiritus vana gloria pracipue a sanctitate nutritur. Scire antem debemns, quod silii Dei non possunt tentari a diabolo, nisi in desertum exierint, secundum ea quæ diximus : hoc est, nisi proposucrint circa aliquas studere virtutes. Filii autem diaboli, et intus in carne, et in mundo constituti, confringuntur et percunt. Quomodo? Utputa bonus homo, si uxorem habuerit, hoc est enim, esse intus in carne, non tentatur in libidine : id est, non fornicatur, sed sufficit ei uxor sua. Malus autem et intos in carne constitutus, id est, habens uxorem, fornicatur, et non est contentus una. Item filius Dei, id est, bonus homo, si intus in carne fuerit manducans et bibens, non tentatur in esca : id est, non inebriatur, non delicia-tur, sed mensurate manducat et bibit. Filius autem diaboli, et intus manducans et bibens, non est contentus mediocribus cibis et potibus : sed inebriatur, et ad lasciviores cibos extenditur. Item servus Dei, etsi intus sit in carne, nemini aliquid dans, non tentatur, quia alteri non tollit : malos autem intos nemini dat, et tamen alienum tollit : et sic in omnibus rebus tractans invenies. Vides ergo quia est et ista differentia inter filios Dei, et inter filios diaboli? Quia filii diaboli

non exeunt ad diabolum ut tententur, sed diabo venit ad eos ut tentet : id est, non excunt extra nem ad illum, sed intus in carne dominantur ab il Quid enim opus habet foras ad certamen exire. non desiderat vincere? Sed diaholus venit ad ille quasi ad familiam suam. Filii autem Dei foras exeu ut tententur ab illo, id est, extra fines carnis : quia intus fuerint in finibus carnis, non potest ad il venire diabolus, quia filii Dei sunt: nec potest il tentare, sicut supra diximus. Ergo quia diabolus n potest intrare ad illos, ideo qui sunt gloriosiores f Dei, extra fines carnis exeunt contra illum, quia ctoriae gloriam concupiscunt : propterea in hoc la non diabolus venit ad Christum ut tentaret eum, s Christus exiit ad diabolum, ut tentaretur ab eo, da dilectis suis exemplum. Hæc omnia diximus propi illud quod ait : Tunc Jesus ductus est a Spiritu in sertum, ut tentaretur a diabolo. 2. Et cum jejunas quadraginta diebus et quadraginta noctibus, pos esuriit. Non solum ideo tentabatur, quia jejunabi sed ideo jejunabat, ut tentaretur. Jejunium aut non est tantum irritatio passionis, sed repugnatio. ergo jejunaveris, ut non intres in tentationem, pl cuerit autem Deo inducere te : non dicas, quia perd fructum jejunii mei. Nam etsi non tibi proficit jej nium tuum, ut non tenteris : tamen ad illud sine d bio tibi proficiet, ut a tentationibus non vincari sicut Christo profuit. Multis modis diabolus audiera quia Christus natus est in hoc mundo, aut ange prædicantibus ad pastores, vel pastoribus referen bus ad Mariam, vel magis qua rentibus in Jerusak eum adorare, cujus viderant stellam, vel Joan ostendente: Ecce agnus Dei, ecce qui tollit pecci mundi (Joan. 1. 29). Sed faciebat eum incertum natu ejus carnalis. Dicebat enim apud se: Ilic non pou csse filius Dei, qui de muliere et de viro natus e Nam et ideo de desponsata et in domo habita nat est, ut partus virginis diabolo celaretur. Si autem simplice virgine natus fuisset, facile poterat cognosce diabolus, quia filius est Dei. Cogitaret enim api se : Maria fornicata non est : si autem fornicata fuisse ego sine dubio scirem, quia omnis fornicatio me m nistrante committitur. Sine dubio iste Filius Dei es Nec enim potest fieri, ut de muliere homo sine vi nascatur. Ideo desponsata intravit domum Joseph ut dum maritalis conceptio æstimatur, unigeniti D nativitas non cognoscatur? Hic est rex gloriæ, q pannis involutus, nec locum in diversorio potuit it venire, sed in præsepio positus est? Hic est creat rerum, qui crevit, et per singulos a ætatis gradi ascendit? Hic est ille sauctus, qui cum peccatoribus ut peccator, est baptizatus? Quid ergo? Ipse em tentabo, et si quidem invenero eum hominem, sicu puto, dominabor illius, sicut omnium hominum: autem invenero eum, sicut audio, Filium Dei, post modum recedam ab eo, nec congrediar contra eum quoniam qui vadit contra fortiorem, occasionem ill victoriæ providet : si autem subduxerit se, evacual virtutem ipsius. Sciens ergo Dominus cogitationes diaboli, quia volebat eum tentare. processit contra eum: non quasi Deus, sed magis quasi homo, nec " toto quasi Deus, nec in toto quasi homo. Nam quemadmodum quadraginta diebus non esurire non eral hominis: sic aliquando esurire non erat Dei. Jejumil ergo quadraginta diebus propter duas causas : primum, ut nobis adversus tentationes jejunandi daret eten. plum : deinde, ut quadragesimi jejunii nostri ponerel mensuram. Esurivit autem , ut ne nimis supra men suram jejunans manifeste intelligeretur Deus, et st diabolo quidem spem tentandi exstingueret, suanque victoriani impediret. Itaque diabolus, quia videm per quadraginta dies jejunantem desperaverat, postqua

<sup>1</sup> V. D. et Editi in margine, jejunabat quia tentabati.
2 Qui crevit, et per singulos. Sic V. D. et Editi in partecte. Editi in textu qui creavit omnis et; sed ci l'e petitio.

sensit esurientem, iterum caepit sperare, et sic accessit ad extra esurientem, et invenit intus numquam esurientem. Et dum tentat esurientem, vincitur a non esuriente. 3. Et accedens tentator dixit ei : Si Filius Dei es, die ut lapides isti panes fiant. O cæcitas diaboli manifesta! Quomodo suspicatus est eum non esse Filium Dei, quem post quadraginta dies esurientem sensit, et per quadraginta dies non esurientem non intellexit? Nam sieut esurire hominis est, ita per quadraginta dies non esurire hominis non est. Non cogitavit, quoniam qui vere non esurit, voluntarie esurire potest; qui autem vere esurit, per tot dies non esurire non potest. Fortis ad ea quæ infirma sunt descendere non potest, infirmus autem ad ea quæ fortiora sunt ascendere non potest. Sic ergo magis ex eo, quod per tot dies non esurierat, intelligere debuerat, quia Deus est, quam ex eo quod post tot dies esurit, quia homo est. Nam Deus quie hominis sunt agere potest : homo autem quæ sunt Dei agere non potest. Sed forsitan tu dicis: Moses et Helias quadraginta dies jejunarunt, et homines erant. Sed illi jejunantes esuriebant, et sustinebant : iste autem quadraginta diebus non esnriit. Hoc est enim quod dicit : Et cum jejunasset quadraginta diebus, postea esuriit. Esurire enim et non manducare patientiæ est humanæ: non esurire autem divinæ naturæ. Qui ergo quadraginta diebus non esuriit, postea esuriens, demonstravit quia esuritio ejus voluntaria fuit, non necessaria. Quid ergo est? Sicut semper diabolus omnes homines excæcabat, ut non intelligerent quod est bonum : sic modo invisibiliter ipse a Christo est excæcatus, ut non cognosceret verum. Cogitavit enim apud se : Si poterit de lapidibus facere panes, vere Filius Dei est : si autem non poterit, homo est. Sed quæ fuit cogitatio ista? Per hoc enim numquam poterat cognoscere, si Filius Dei erat, an non. Primum si Filius Dei erat, nec esuriebat. Quomodo enim non vincat necessitatem naturæ carnalis, qui ipsam necessitatem in natura creavit? Et ut quid faceret de lapidibus panes, qui panem cum omnibus aliis ex nihilo, cum voluit, fecit? Deinde etsi csuriebat propter corpus, et volebat facere, faciebat quando ipse volebat, non quando diabolus provocabat. Si ergo non faceret, quod et fecit : unde sciebat, utrum ideo non fecit, quia non potuit quasi homo, aut quia noluit quasi Deus, quod et fecit? Nam nec fecit, nec dixit, Possum, et nolo, ut ne se ostenderet Filium Dei. Nec dixit, Non possum, ut non se ostenderet mendacem, confitens se hominem, cum esset Deus. Sed quid? 4. Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo Dei (Deut. 8. 3). Non dixit, Non in pane solo vivo, sed in omni verbo Dei, ut non videatur de se dixisse : sed medie, Non in solo pane vivit homo. Quid aliud poterat respondere et Filius Dei abscondens se, ne ostendatur quod potest, et homo astutus excusans se, ut non ostendatur quod non potest. Sic ergo cum ex hoc responso nihil certum addiscere potuisset, utrum Deus esset, an homo, assumpsit eum ad aliam tentationem, dicens apud se : Iste qui in same non vincitur, etsi non est Filius Dei, tamen sanctus est. Valent enim homines sancti et spirituales fame non vinci. Sed postquam omnem necessitatem carnis vicerint, per vanam gloriam cadunt. Ideo cœpit enm tentare in vana gloria. 5. Et assumpsit Jesum in sanctam civitatem. Quando audis dicentem, Ductus a diabolo, nihil cogites de potentia diaboli, quia potuit ducere Christum : sed de patientia Christi mirare, quia sustinuit ut a diabolo duccretur. Ergo in sequente Domino non infirmitas, sed patientia est; in ducente autem diabolo non virtus, sed superbia est : quia volentem Christum non intelligens, quasi invitum ducebat. Ille ductus est, ut nos voluntatem diaboli non sequamor. Et statuit eum supra pinnaculum templi. Sed forte cogitamus, quo modo in corpore constitutum, omnibus videntibus statuit illum super templum? Si potentiam Christi consideramus, intelligibilia inveniuntur omnia. Forsitan enim diabolus, quantum ad se, sic eum assumebat, ut ab omnibus videretur : ipse autem

nesciente diabolo invisibiliter sic agebat, ut a nemine videretur: sicut scriptum est de eo: I pse autem transiit per medium eorum, et abiit sic ( Luc. 4, 30). Si enim Habacuc homo constitutus, a nullo est visus, quando ab angelo per comam capitis portabatur de Judæa in Babyloniam : quanto magis est credibilius de Christo non fuisse visum, cum volens a diabolo assumeretur? Et statuit eum supra pinnaculum templi. Cogitavit enim apud se : si miserit se per aerem, scio quoniam est Filius Dei : sine dubio enim mittet se. ut cognoscatur quod est; si autem non potuerit se mittere, scio quoniam homo est. Sicut ergo concupiscentia vanæ gloriæ ipse ruit de cælo : nam cum esset angelus, volcus se ostendere Deum, perdidit et illud quod erat, dum voluit apparere quod non erat : sic putavit et Christum concupiscentia vanæ gloriæ ferri. Nam sicut difficile aliquem suspicatur malum. qui ipse est bonus : sic difficile aliquem suspicatur bonum, qui ipse est malus. Et dicit ei : 6. Si Filius Dei es, mitte te deorsum. Per hanc propositionem, quomodo poterat cognoscere si Filius Dei est, an non? Primum volare per aerem non est proprium opus Dei, quia nec hoc est utile alicui, vel ad ani-mam, vel ad corpus. Si ergo nulli necessarium est, neque proficit ad salutem : volaverit autem aliquis provocatus, propter ostentationem solani hoc facit: et est hoc ex diabolo magis quam ex Deo. Si ergo homini dignitoso et sapienti sufficit esse quod est, et non est necessarium ei apparere quod non est, quia hoc non homini prodest, quod videtur ab aliis, sed quod est apud se : quanto magis Filius Dei ostendere se necessarium non habet sine causa alicujus utilitatis, cui nihil necessarium est, sed totum possidet in natura, de quo nemo potest tantum cogno-scere, quantum est apud se? Si ergo non volaverit, quomodo poterat per hoc cognoscere, utrum non potuit propter infirmitatem quasi homo, aut noluit propter vanitatem quasi Deus? Quia non creditus fuerat, sed tentatus. Si filius Dei es, mitte te deorsum. Vide superbiam inimici, quomodo ipsa invitatio ejus injuriosa est. Numquid non poterat dicere, Descende per aerem ambulans? Sed quid? Mitte te deors Nec timuit cogitans, Ne forte si inventus fuerit Filius Dei, inveniar illi fecisse injuriam. Sed nihil dubitat dicere, nec facere, qui nihil sibi reliquit quod speret. Et vide, non impulit, non tetigit, non appropinqua-vit : sed tantum dixit : Mitte te deorsum, si es Filius Dei : ut sciamus, quia omnis, qui obaudit diabolo, ipse se deponit deorsum. Nam diabolus ad malum hortari potest, cogere autem non potest. Scriptum est enim: Quoniam angelis suis mandavit de te, ut in manibus tollant te (Psal. 90. 11). O diabole, quomodo Filius Dei angelorum manibus portatur legisti, et quia super aspidem et basiliscum calcat non legisti (Ibid. v. 13)? sed exemplum illud quidem profert, quasi superbus: hoc autem tacet, quasi astutus. Nani et vere Filius Dei angelorum manibus non portatur, sed ipse magis angelos portat. Nec enim creatura portat Creatorem, sed Creator creaturam. Si autem creatura bajulat Creatorem : ergo Creator antequam faceret creaturam, a quo portabatur? Nam vere, etsi portatur manibus angelorum, non ideo portatur ut nou offendat ad lapidem pedem suum quasi infirmus, sed propter honorem potestatis, quasi Dominus. Scriplum est : Qui sedes super Cherubim, appare (Psal. 79. 2). Et illud quidem, quod diabolus refert, quia in persona Christi dicitur, verum est. Sicut enim dicitur: Quoniam tu es, Domine, spes mea, Altissimum posuisti resugium tuum, etc. (Psal. 90. 9). Sed non de Christo dictum est tantum, sed de omni homine justo, quorum personam Christus suscepit. 7. Respondit ad eum, Scriptum est : Non tentabis Dominum Deum tuum. Non dixit, Non tentabis me Dominum Deum tuum, ne se manifestaret Deum : sed ita, Non tentabis Dominum Deum tuum: quod poterat dicere et omnis homo Dei, tentatus a diabolo : quoniam et qui hominem Dei tentat, membrum diaboli est.

Tria retia diaboli, quibus illaqueat animas. — Sic ergo ex hoc responso incertus transit ad tertiam. Dixit enim apud se: Tria hæc retia habeo extensa super omnem mundum, ut quisquis evaserit de retibus gulæ, incurrat in retia vanæ gloriæ : qui evaserit de retibus vanæ gloriæ, incidat in retia avaritiæ. De his autem tribus retibus nullus hominum ad perfectum evasit: et si evasit, non integer, sed contritus evasit. Hic autem jam retia ventris dirupit, retia vanæ glorite transivit. Ponam ci nunc retia avaritiæ, et ostendam illi omnia regna mundi. Si concupierit ea, scio quia homo est. Nam omnes homines propter gulam, et propter pecuniarum avaritiam, et propter vanos honores servient mihi : si autem contempserit ca, scio quia Filius Dei est. Nec enim potest desiderare que ipse creavit, nec delectatur terrenis, qui fruitur celestibus. Nam etsi aliis mentiebatur diabolus, sua esse omnia, apud se tamen sciebat quia non erant cjus, sed Dei 8. Et sic assumpsit eum super montem excelsum valde, quem ipse diabolus, circumiens omnem terram, excelsiorem cæteris cognoscebat, et ostendit illi omniu regna mundi, et honores eorum. Forte tractas apud te, qualis potuit esse ille mons, de quo omnis terra videbatur : aut si erat super omnem terram, quomodo tamen poterat inde, quantum ad carnem, totam terram illi ostendere? Nam etsi, quantum ad divinitatem suam, videbat : tamen, quantum ad diabolum, ostendere illi non poterat, quem hominem astimabat. Sed ita intelligendum est, Assumpsit eum super montem excelsum valde : quia quanto magis excelsior fuerit mons, tanto magis aspicienti ex eo spatiosior terra videtur. Ostendit autem ita, non ut ipsa regna, vel civitates eorum, vel populos, vel argentum, vel aurum videret : sed partes terræ, in quibus unumquodque regnum, vel uniuscuju que regni civitas posita erat : ut puta si ascendas super excelsum locum, digito extenso dicam tibi. Ecce ibi est Roma, aut ibi est Alexandria, non sic ostendo tibi, ut ipsas videas civitates, sed partes terræ in quibus posite sunt. Si enim nautæ unam stellam aspicientes, non dicam ad unamquamque provinciam, vel insulam, sed ad unamquamque civitatem, et ad singula loca, quæ petunt, sine aliquo errore aut devagatione dirigunt cursum: quanto magis diabolus, qui princeps aeris constitutus, totam terram non solum sciebat, sed ctiam et videbat, poterat Christo ergo et singula loca certissime digito demonstrare, et uniuscujusque regui honores et statum verbis exponere? Nam non solum ostensum dicitur, quod ostenditur ad videndum, sed etiam quod exponitur ad intelligendum, sicut scriptum est : Ascendamus in domum Dei Jacob, ct ostendet nobis viam suam, et ambulabimus in ea (Isai. 2. 3). 9. Ilæc omnia tibi dabo, si procidens adoraveris me. Considera quomodo omnis promissio ejus irrationabilis est, et mendax. Certe uni dare non poterat omnia, nisi ab omnibus omnia tolleret; si autem ab omnibus omnia tolleret, a nemine adoraretur, cum diabolus neque ex amore, neque ex timore adoretur ab aliquo, sed quia promittit divitias, aut dat. Quomodo autem expediebat diabolo ab omnibus omnia tollere, et uni dare, ut ab omnibus contemnatur, et ab uno colatur? Sed neque illud dicere possumus, ut unusquisque quidem sua teneret, iste autem super omnia esset. Unus enim super omnem mundum neque est, neque fuit aliquando, neque fieri potest, ut non sit illi aliquis non subditus. Primum, propter Deum, quia non concedit diabolo et hoc facere posse. Secundo, propter ipsum diabolum. Gaudium enim, et gloria, et potestas diaboli, in quo est, nisi in superbia, et in invidia, in ira, in vana gloria, et his similibus? Ubi hæc exercentur, unum regnum stare non potest, sed necesse est, ut dividatur in plura. Ubi autem hæc non exercentur, diabolus non colitur, neque regnat. Quomodo ergo regnum sibi tolleret, et illi daret? Deinde, quid si sancti erant in mundo aliquod regnum tenentes? Nam si peccatori dare et tollere potest divitias, sanctis neque dare, neque tollere

potest. Putasne, semper voluit tollere dicitias Joh? Sed non potuit, nisi quando permissus est. Nunquid non voluit, si potuisset tollere regnum de manu David? Nam vere non est mundus diaboli, neque regna illius. Scriptum est enim : Per me reges regnant, a per me tyranni scribunt justitiam ( Prov. 8 45). Sed ea, que per iniquitatem aguntur in mundo. ut puta per furtum, aut per vim acquisisti divitias, aut aliqua perditione anima ture suscepisti honores : illas tibi divitias diabolus dedit, sed non ipsæ divitiæ diaboli sunt, sed provisio earum . Res autem ipsæ illins sunt, qui creavit eas ad probationes sanctorum et percatorum. Et inter duas conditiones posuit illas in medio, ut et diabolus possit illas dare, et Deus, Nam dans potestatem diabolo, non a se dimisit, ut si quidem cum peccato acquirantur, per diabolum dentur: sin autem sine peccato, per Deum. Ecce enim oculos nostros, et aures, et os, et catera membra, inter duas conditiones sic creavit in medio, nt et diabolus aperiat oculos hominis, et Deus. Si enim ad turpem rem aperuit homo oculos, diabolus aperuit oculos ejus : si autem ad justitiam, Deus. Numquid ex hoc, quia membra nostra interdum a diabolo aguntur, volentibus nobis, jam membra nostra diaboli sunt? Sic et divitie quamvis interdum a diabolo dentur, tamen diaboli non sunt. Si enim vere consideres, magis divitiæ ipsæ in potestate sunt hominis, quam in potestate diaboli. Nam diabolus non quibus ipse vult, divitias dare potest, sed qui volunt ab illo accipere. Ilomo autem in potestate habet, a quo vult eas accipere, sive a diabolo, sive a Deo. 10. Tunc dicit ei Jesus: Vade retro, satana ; scriptum est enim : Dominum Deum turm adorabis, et illi soli servies ( Deut. 6. 13 ). Finem tentandi diabolo imponit dicens, Vade retro, satana, ut ne progrediatur ulterius tentans. Diabolus antem, sicut rationis est intelligere, id est, sicut rationabiliter intelligi potest, non quasi obaudiens ad præceptum, recessit : sed aut ipsius Christi divinitas, aut Spiritus sanctus, qui erat in eo excussit inde diabolum : quod ad nostram consolationem proficit maxime, quia non tamdiu homines Dei diabolus tentat, qu imdiu vult, sed quamdiu Christus eum permittit, vel Spiritus sauctus, qui est in eis. Diabolus enim, quantum ad se, numquam cessaret tentans : nec enim habet alium actum. Non manducat, non bibit, non dorinit, non opus aliquod aliud operator, nisi ut tentet, ut fallat, ut sub-vertat. Hic est cibus illius, hic honor, hoc et gaudium. Propterea infatigabilis est in malo; sed potentia Dei repellit eum, etsi permittit eum paulisper ten-tare, propter sidem probandam, tamen repellit eum propter infirmam naturam. Adhuc vide, cum Christus in prima tentatione passus fuisset tentationis injuriam, dicente sibi diabolo : Si Filius Dei es, dic lapidi huic ut fiat panis : non est exasperatus. nec in increpationem vel abjectionem ejus est excitavus : sed sustinuit, et mitis permansit; tamen contra verba tentationis congrua dedit exempla. Similiter et in secunda, quamvis esset injuriatus, dicente sibi diabolo: Si f. lius Dei es, mitte te deorsum : turbatus non est, nec increpans ei dixit : Vade retro, satana. Nunc autem quando diabolus Dei sibi præsumpsit honorem, dicens: llæc omnia tibi dabo, si procidens adoraveris me, et hoc quæ sivit sieri sibi a Christo, quod soli Deo seri debehat : exasperatus est, et iratus est, et increparit eum, et repulit dicens : Vade retro, satana; scripum est, Dominum Deum tuum adorabis, et illi soli servici: ut nos illius discamus exemplo, nostras quidem injerias illatas ab impiis, sive in dicto, sive in facto, magnanimiter sustincre, Dei autem injurias et contemptum nec usque ad auditum sufferre : quoniam II propriis injuriis esse quempiam patientem, laudabik est : injurias autem Dei dissimulare, nimis est impium. Hactenus simpliciter diximus de tentationibus, qui-

<sup>1</sup> Editi in marg. et V. D. sed promissio earum. Porte

<sup>1</sup> lidem, sed misericordia Dei.

minus contra diabolum pugnaturus, prius congregavit apostolos, et sic cœpit per totam Galilæam Evangelium praedicare. Expugnatio enim diaboli prædicatio est veritatis : sagiita mortifera est in visceribus ejus sermo justiture. Dejectio ejus est opus signorum, spofiatio potestatis ejus est conversio fidelium. Et rex quidem terrenus congregat exercitum, ut illorum laboribus ipse gloriam consequatur: iste autem congregavit apostolos, non ut illorum laboribus ipsegloriam consequator, sed ut sno labore illis victoriam præstet. Circumibat totam Galilmam, sicut studiosus medicus circumibat graviter ægrotantes, singulis quibusque passionibus adhibens congruas medicinas : quia debiles illi ad medicum venire non poterant. Et Dominus quidem circumibat singulas regiones. Nos autem qui sumus uniuscujusque regionis pastores, etsi regiones circumire necessarium non habemus, tamen singulas species passionum populi circumire et considerare debemus : id est, diligenter attendere, qui sunt in populo qui avaritiæ morbo laborant, nt aliquem sermonem de avaritiæ malo faciamus ad medicamentum sanitatis illius qui avaritiæ stimulis agitatur, secundum Pauli sententiam dicentis: Habentes alimenta, et quibus tegumur, his contenti simus. Nam qui volunt divites fieri, incidunt in tentationes, etc. (1. Tim. 6. 8. 9). Item debemus illis providere, qui in populo ardentibus libidinis febribus valde laborant : et ut ad remedium passionis eorum aliquod medicamentum in Ecclesia proferamus de apotheca medicinali Apostoli, dicentis: Omne peccatum, quodcumque secerit homo, extra corpus est: qui autem sornicatur, in corpus suum peccat, etc. (1. Cor. 6. 18). Et quemadmodum patersamilias studiosus scit in domo sua quid unusquisque necessarium habet : ita et sacerdos singulorum mores et actus et conversatio. nem debet indiscere, ut quale quibusque medicamentum necessarium fuerit subministret : cui consolationem, consolationem : cui increpationem, increpationem. Cui autem asperior increpationis medicina fuerit posita secundum qualitatem passionis illius, non debet indignari : quia nec infirmus irascitur contra medicum, si posuerit aliquam medicinam mordentem. Non enim considerat asperitatem medicinæ, et irascitur, sed considerat benevolentiam medici, et sustinet : quia prodesse illi desiderat, non nocere. Sicut autem infirmus, qui ipse venit ad medicum, ex parte jam sanus est : sic et ipse peccator, qui venit ad sacerdotem, et doctrinæ aut pænitentiæ medicinam querit, ex parte jam justus est. Illum autem gravis tenet infirmtas, quem sacerdos sequitur verbis, et ille spiritualium verborum medicamentum non sentit, nec melioratur, sed quasi qui stomachum patitur , quidquid manducaverit et biberit , iterum vomit. Sie et illa anima patiens quicquid audierit , statim de sensibus suis projicit foras : sic illi infideles Judai quibus dictum est : Omnem escum abominata est anima eorum (Psulm. 106. 18): id est, omnem escam doctrinæ animam nutrientem. Docens et prædicans Evangelium regni. Aliud est docere, aliud est Evangehum prædicare. Docebat enim eos, dicens eis justitias naturales, quas etsi ille non diceret, ipsa ratio naturalis illos doceret : utputa castitatem, humilitatem, patientiam, et cætera his similia : quæ homines etsi non audiunt, tamen a semetipsis bona esse intelligunt, sicut ait Apostolus ad Romanos: Cum enim gentes, quæ legem non habent, naturaliter quæ legis sunt suciunt, etc. (Rom. 2.14). Sed forte dicis : Si ea eos docebat, quæ omnes intelligunt, quid opus habebat eos docere? Audi. Doctrina non tantum propter manifestationem rerum obscurarum inventa est, quantum propter excitationem cordis et spiritus. Talis est enim humana natura : utputa prævalentibus delectatio ibus carnalibus in homine, scientia quæ est in eo justitiæ naturalis excluditur, et quasi in oblivionem deducta, de memoria foris expellitur et obdormit. Com ergo cœperit

doctor in illis reprehendere et repercutere mala carnalia, et terrere de futuro judicio: quasi præcisis delectationibus carnalibus, iterum scientiam in memoriam eorum reducit, et in sensibus reparat. Unde et gladius dicitur sermo divinus : quia sicut gladius carnes pracidit, sic et sermo divinus concupiscentias carnales. Et quemadmodum si tollis herbas de agro, triticum convalescit in illo: sic et concupiscentia si præcidatur ab homine, justitia convale cit : quia sicut herbæ suffocant triticum, sic et concupiscentiæ carnales offocant disciplinam. Vides ergo quia doctrina non novas scientias introducit, sed oblitas commonefacit? Si ergo sermo humanus tantam habet virtutem, auribus sonum præstans, putas quid agehat sermo dominicus, cum esset spiritus vivus, non tantum in anribus sonans, sed et in cordibus operans? Evangelium autem prædicans, mysterium justitize promittebat. Evangelium enim est nuntium bonum. Bona autem hominibus nuntiantur, quando promittitur eis beatitudo calestis, peccatorum remissio, adoptio filiorum, mortuorum resurre ctio, et immortalitas vitæ, hereditas regni celestis, et possessio gloriæ sempiternæ, societas angelorum, et communicatio Spiritus, et fraternitas Christi, et paternitas Dei. Harc omnia antiqui homines manifeste nec audierant, nec sperabant. Ét ideo præmium boni operis non sperantes, justitiae contempserunt lano-rem, et transtulerunt se ad delectationes carnales. Quia omnis justitia molesta est omnibus in carne viventibus, propterea labor justitie non sustinetur, nisi merces corum exspectetur. Ideo ergo illis beatitudinem evangelizabat cælestem, ut corda eorum ad patientiam boni operis excitaret et desiderium cælestium præmiorum, aut docens, aut interpretans eis prophetias de suo ipsius adventu : ut ipsa interpretationis doctrina esset propter increpationem, et evangelizatio propter denuntiationem futurorum bo-norum in ipso. Et sanans omnem languorem, et omnem infirmitatem in plebe. Quod dixit, Languorem, ad passiones pertinere voluit corporales : quod autem dicit, Et omnem infirmitatem, ad passiones animie spirituales. Non enim pauciores morbi animam vexant quam corpus. Etsi quidem dixisset, Sanaus languores et infirmitates, poteramus utrumque ad passiones intelligere corporales, ut languores quidem intelligerentur graviores passiones, infirmitates au-tem tædia leviora. Nunc autem cum dicens, Omnem languorem, omne genus sive gravium, sive levium passionum concludit, alterius clausulæ videtur adje-ctio esse superflua, nisi unam quidem ad passiones corporales intelligamus, alteram autem ad spirituales. Possumus tamen et utramque clausulam, ad utrasque intelligere passiones ita : id est, Omnem languorem, sive corporalem, sive spiritualem: et, Omnem infirmitatem, sive corporalem, sive spiritualem: ut languorem quidem intelligamus animæ morbum passionis alicujus, infirmitatem antem infidelitatem : utputa qui avaritiæ morbo subditus est, aut libidinis, aut vanæ gloriæ, languorem animæ patitur : qui autem mysterium vocationis Dei ignorat, ille infirmus habetur in side. Multi enim sunt qui possunt bona opera facere, et Deo placere, sed non faciunt: quia my-sterium vocationis Dei ignorant, et ipsi sunt infirmi. Quidam autem sic passionibus carnalibus sunt mancipati, ut etiam si sciant mysterium vocationis Dei, tamen bene agere non permittuntur, et ipsi sunt languorem habentes. Sed passiones corporales divinitatis virtute sanavit, spirituales autem verbo pietatis. Sient enim medicina languenti corpori, sie verbum prodest animie argrotanti. Deinde vide, quod non prius posuit, Sanans omnem languorem, et omnem infirmitatem, sed primum, Prædicans et docens Evanyelium regni, et postea, Sanans, propier duas causas. Primum, quia miracula virtuium ædificant animas secundum verba pietatis. Ideo autem præmittitur, quod magis necessarium æstimatur. Deinde quia non non possunt. Non enim propter se tentatus est, sed propter nos, et non sibi vindicat, sed nobis 11. Tunc reliquit eum diabolus, et accedentes angeli Dei ministrabant ei. Non dixit : Et descendentes angeli Dei ministrabant ei, ut ostendat, quia semper ad ministerium ejus angeli erant in terris : sed tunc, præcipiente Domino, recesserunt ab eo, ut locus diabolo adversus Christum daretur, ne forte angelos videns circa eum, non appropinquaret ad eum. Sic enim invisibiliter fit omni homini Christiano. Duo enim sunt angeli permanentes cum hominibus, scilicet bonus et malus. Quamdiu circa nos est angelus bonus, numquam nos in tentationem potest impellere angelus malus. Secundum dispensationem autem Dei recedit adiquantulum angelus bonus; magis autem non reccdit, sed abscondit se, invisibilem se reddens ante dia-bolom : quoniam nisi voluerit angelus bonus , a diabolo non videtur. Subtrahit ergo se, ut det diabolo licentiam tentandi, et stans exspectat tentationis eventum. Quando ergo aliqua concupiscentia malæ rei ascenderit super cor tuum, et pulsat aliquod genus peccati, non est circa te angelus bonus, sed diabolus loquens in corde tuo tentat le pariter et compellit. Si tu ergo permanseris confringens cor tuum, magis autem diabolum in corde tuo confringens, cum non te potuerit superare, discedet a te. Quando recedente concupiscentia incipit cor tuum exsultare, quia evasisti impetum illum malum, et quasi quidam spiritus in te tacente lætatur, et gratias agit Deo : cognosce quia recessit a te diaholus, et post tentationis victoriam accedens angelus ministrat tibi, et ille loquitur in te, et gaudium operatur. Quoniam autem ministrabant ei angeli, scimus : in quibus autem rebus illi ministrabant, scire non possumus. Utrum ad sanitates infirmisanavit Tobiam (Tob. 3): an ad correctionem animarum, an ad effugationem dæmonum, quoniam quidem multa opera sua per angelos facit, verum est. Angelis autem facientibus, ipse facere videtur, qui dat illis saciendi præcepium et potestatem. Tamen manifestissimum est, quia etsi ad opus ipsius ministrant ei, non propter necessitatem impotentiæ ejus ministrant ei, sed propter honorem potestatis ipsius. Nam ministrant ei et non adjuvant eum.

# Homilia sexta ex cap. quarto (a).

12. Cum autem audisset Jesus, quod Joannes traditus esset, secessit in Galilæam. - A quo? Sine dubio a Deo : quia in virum sanctum nemo potest aliquid. nisi tradiderit eum Deus. Nam peccator in peccatorem aliquid forsitan potest, quia nec est valde sub cura Dei peccator: in hominem autem Dei sine dubio nihil potest, quia Protector est Deus omnium sperantium in eum (Psal. 17. 31). Sic enim dicit et alibi: Nonne duo passeres veneunt dupondio 1, et unus ex eis non cadit super terram sine præcepto Patris vestri? Quanto magis vos modicæ fidei? Vestri autem capilli capilis numerati sunt omnes (Matth. 10. 29. 30). Omnis homo, quantumvis fuerit malus, priusquam aliquam faciat iniquitatem, quasi tardior est ad opus iniquitatis : quod si semel cœperit facere iniquitatem, jam paratior fit ad omne opus iniquum. Sicut enim bestia, quamvis sit naturaliter sæva, tamen si excitata non tuerit, non se facile super hominem jactat : si autem homine occiso, vel aliqua bestia, sanguinis acceperit gustum, jam si viderit hominem, sine aliqua mora irruit super eum : sic et Herodes, etsi proposito erat iniquus, tamen postquam propter correptionem adulterii sui est exasperatus, opus pessimum ausus est facore, et Joannem recludere in carcerem, seipso iniquior: et audacior quidem fuerat sibimetipsi factus cum omnibus consentientibus sibi Judæis in mortem

Joannis. Quod sciens Dominus, secessit inde, non ipse timens mortem, sed propter duas causas. I'mnium, ut passionem suam opportuno sempore reservaret : deinde, ut nobis fugiendi periculum tentationis daret exemplum: non quia ille timebat periculum tentationis, sed quia nos aliter non omnem tolerarenius tentationem. Si enim ideo per omnem viam justitiæ præcessit quasi magister, ut nos eum seguimur quasi discipuli, manifestum est quia non consideravit quid ipse posset, sed quid nos poteramus implere. Si autem ea secisset Christus quæ ipse poterat facere, et non nos : discipuli ejus esse non poteramus, sequi eum non pravalentes. 13. Et relicta civitate Nazareth, veniens habitavit in Capernoum in finibus Zubulon et Nepthalim, 14. ut adimpleretur quod dictum est per Isaiam prophetam : Terra Zabulon et terra Nepthalim, via maris trans Jordanem, Galiles gentium (Isai. 9. 1). Sicut docet historia, hæ tribus ante omnes transmigratæ sunt in Babyloniam. Convenienter ergo quos ante omnes ira Dei percussit, ipsos primum Dei misericordia visitavit : et qui primi ducti sunt in captivitatem corporalem, ipsi prius de spirituali captivitate reducti sunt. 16. Populus qui sedebat in tenebris, vidit lucem magnam : et qui sedebant in regione et umbra mortis, lux orta est eis (Ibidem, v. 2). Sedebant in tenebris Judai, qui fuerunt sub leze, in qua Dei justitia non fuerat manifesta : etsi erat ibi justitia, tamen in figuris quibusdam et mysteriis rerum carnalium fuerat cooperta. Quale enim est inmen justitiæ in circumeisione præputii? Tenebræ enim erant maxime secundum legem, quæ non ad manifestandam Dei justitiam data suerat, sed ad puniendam duritiam cordis eorum : sicut ait Domine Propter duritiam cordis vestri Moses ista mandevil (Marc. 10. 5): et non ad salvandos eos, sed ad excæcandos, ut inebriati per legem non cognoscerent lumen, quod non merebantur videre in tenebris, id est, in peccalis. Lumen magnum, id est, Christum. Nam multa lumina fuerant inter Judæos. Lumen fuerunt Moses, et Aaron, et Josue, et cæteri judices et prophetæ. Omnis doctor lumen illorum est, ques illominat docens: sicut scriptum est, Vos estis lux mundi Matth. 5. 14). Magnum autem lumen est Christes. In regione autem et umbra mortis sedebant gentiles. aut quia iniquitates mortiferas faciebant, aut quia colebant idola et dæmones, quorum cultura ducebat es ad mortem æternam. Judæi autem, qui secundum legem opera faciebant, ideo in tenebris erant, et non in regione et umbra mortis, quia etsi non erat quiden justitia quam saciebant, tamen sacientibus eam etsi gloria non dabatur, tamen mors æterna non contingebat, quia Dei tenebant mandata. Umbram auten mortis æstimo esse peccatum idololatriæ, Sicut enim qui vivunt in agnitione Dei et Christi, quamvis agnitio ipsa sit vita, tamen donec sunt in sæculo isto, non sunt in vera vita, sed in umbra vitæ, quoniam per fdem ambulant, et non per specient, et per speculum in amigmate vident, non facie ad faciem (2. Cor. s. 7) : sic qui in erroribus idolorum vivunt, licet ipte error sit mors, tamen nondum sunt in vera more, sed in umbra mortis, donec in isto sæculo sunt (1. Cor. 13. 12). Quoniam autem ignorantia Dei unita est mortis, testatur propheta dicens: Et declinasti vmilas nostras a via tua, et cooperuit nos umbra meris (Psal. 43. 49. 20). Sine dubio enim operiet eum imprantia Dei, cujus vita de via Dei fuerit declinata. Begio autem mortis mundus est iste. Sicut enim illa tera vivorum est, de qua dicitur : Credo videre bons Donini in terra viventium (Psal. 26. 13) : sic terra bæc reje mortis est. Propterea ad plenum Deo placere non possumus, degentes in ea, quia ipsi etsi vivi sums propter opera viva et fidem Christi, tamen qui inundo vivimus, cui diabolus principatur, coinquisti sumus. Ideo et Paulus dicebat: Quis me liberabit le corpore mortis hujus (Rom. 7. 24)? Corpus enim bes. corpus est mortis, quia non vitalibus. sed mortifets voluptatibus est subjectum. Et vide quam proprie qui

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Evangelio legitur, nonne duo passeres asse veneunt.
(a) Est homilia septima in Codice V. D.

regnum cælorum. Quid enim ? aliorum virtutes alias studentium non est regnum calorum? Etiam. Nam ricut cartera vitia deponunt ad inferos, maxime tamen superbia, quia radix omnium malorum superbia est: sic et omnes virtutes inducunt in regnum cælorum, maxime tamen humilitas, quia radix omnium malorum superbia est : sine dubio et radix omnium bonorum humilitas est (Luc. 14. 11); et quia proprium est, ut qui se exaltat, humilictur : sic et qui se humiliat, exaltetur. 5. Beati qui tugent. Et qui sua quidem peccata lugent, beati sunt, id est, mediocres beati: beatiores autem sunt, qui aliena lugent peccata, quoniam qui aliena lugent peccata, certum est quia non habent sua quæ lugeant. Tales convenit esse doctores omnes, et qui sunt super montem. Nam cum sint omnes doctores populi Christiani patres, quomodo possunt esse sine luctu, cum videant quotidie Christianorum animas usque ad infernum cadentes? Nam de angelis, qui exituri sunt in fine sœculi, ut signent servos Dei, qui lugent de alienis peccatis, sic scriptum est per Ezechielem : Ite per Jerusalem , et signate omnes qui lugent super iniquitates quæ fiunt in medio Jerusalem ( Ezech. 9. 4 ). Jerusalem enimvero est Ecclesia Christi, cujus fundamenta sunt in montibus sanctis. Quoniam ipsi consolabuntur. Si consolatio lugentium est cessatio luctus pornæ, quoniam qui sua lugent peccata, consequuti indulgentiam consolabun-tur in suculo illo: qui aliena lugent peccata, quomodo in sæculo illo consolabuntur? numquid desinent de peccatoribus lugere 1 ? Etiam. Quoniam quamdiu sunt in mundo, nescientes providentiam Dei, nec intelligentes ad plenum qui diabolo compellente delinquunt, et qui non ex proposito malo diligunt mala, omnes peccantes lugent, omnes a diabolo circumve-niri et cogi putantes. Cum vero in sæculo illo providentiam Dei cognoverint, et intellexerint manifeste, quoniam qui Dei fuerunt, perire non potuerunt, qui autem perierunt, non fuerunt Dei, quia de manu Dei nemo rapere potest : deposito de eis luciu, consolabuntur, et sine mixtura alicujus doloris, in sua sola beatitudine lætabuntur. Nam quamdiu caritas est sanctorum ad peccatores, et luctus est. Ibi autem nec caritas est sanctorum ad peccatores, nec luctus, ctiam si propinqui fuerint, sicut docet parabola, in qua dives dicit ad Abraham: Pater Abraham, mise-rere mei, et mitte Lazarum ut intingat extremum digiti sui in aquam, et refrigeret linguam meam, quia graviter crucior in hac flamma (Luc. 16. 24). Numquid misertus est ibi Abraham super filium suum ardentem? Nam qui fuerat epulator, in qua parte corporis sui plus

peccaverat, id est, in gula, in ea amplius torquebatur.

Mansuetus quis. — 4. Beati mansueti. Mansuetus enim neque irritat malum, neque irritatur a malo, neque adversus eum prævalet causa peccati, neque adversus alterum aliquando ex illo nascitur causa peccandi : sed magis contentus est injuriam pati, quam facere. Nam nisi contentus fuerit homo ut noceatur, numquam potest esse sine peccato: quia sicut et zizaniæ numquam sunt minus in agro, sic non sunt minus irritatores in mundo. Ille est ergo vere mansuetals, qui cum nocitus fuerit, nec cogitat maluin facere, nec facit. Quoniam ipsi hæreditabunt terram. Sine dubio terram vivorum, de qua scriptum est, Credo videre bona Domini in terra riventium (Psal. 26.13). Terra autem bæc, sicut quidam dicunt, quamdiu est in hoc statu, terra est mortuorum, quia vanitati subjecta est; cum autem liberata suerit de corruptionis servitute in libertatem gloriæ filiorum Dei. terra fit vivorum, ut immortales hereditent immortalitatem. Alterum exponentem legi, quasi cælum, in quo habitaturi sunt sancti, dicatur terra vivorum, quæ, quantum ad nostram regionem inferiorem, cælum est, quantum autem ad illud superius cælum, terra dicitur. Alii dicunt, quia corpus nostrum in terra est, et quamdiu quidem subjaceat morti, terra

· Alii, de peccatis lugere.

est mortuorum; cum autem fuerit transformatum. et conforme factum corpori gloriæ Christi, erit terra vivorum, et hereditabunt cam æternam atterni, et spiritualem et sanctam spirituales et sancti. G. Beati qui esuriunt et sitiunt justiliam. Esurire et sitire justitiam est desiderare justitiam Dei. Ut sive faciant homines justitam Dei, sive audiant, non quasi inviti audiant vel faciant justitiam Dei, sed ex desiderio cordis: quoniam omne bonum, quod non ex amore ipsius boni faciant homines, ingratum est ante Deum. Unde Dominus per Joannem, non omnes simpliciter vocabat ad potum, sed tantummodo sitientes, dicens: Qui sitit, veniat ad me, et bibat (Joan. 7. 57). Æstimo quod non sine ratione esurire dixit justitiam et sitire. Nunc ergo esurit justitiam , qui secundum justitiam Dei desiderat conversari, quod est recti cordis: sitit autem justitiam, qui scientiam Dei acquirere cupit, quam potest consequi ex studio Scripturarum, quod est docilis viri. Quoniam ipsi saturabuntur. Videlicet largitate remunerationis Dei. Quoniam majora erunt præmia Dei, quam desideria avara sanctorum. 7. Beati misericordes, quoniam ipsis miserebitur Deus. Non tantum ille misericors est, qui miseretur aut pauperi aut pupillo, aut viduæ: hæc enim misericordia et apud illos invenitur frequenter, qui non cognoscunt Deum; ille autem verus misericors est, qui inimico proprio miseretur et benefacit ei, secundum quod scriptum est : Diligite inimicos vestros, et benefacite eis qui vos oderunt (Luc. 6. 27). Nam et Deus non solum super gratos pluviam dat, aut solem suum jubet oriri, sed etiam super ingratos. Unde et ita dicit : Estote misericordes, sicut et Puter vester misericors est, etc. (Luc. 6. 36). Et vere beatus est ille talis, quoniam misericordia ejus, si quidem non habet peccatum, quod difficile est in hominibus, proficit illi ad additamentum justitiæ: si autem habet, ad remissionem peccati, quon am potest fiducialiter dicere, Dimitte mihi debita mea, sicut et ego dimitto debitoribus meis (Matth. 6. 12). 8. Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Dupliciter est videre Deum, et in hoc sæculo, et in illo. In hoc quidem sæculo, secundum quod scriptum est: Qui videt me, videt et Patrem menm (Joan. 14.9). Mundo enim corde sunt, qui non solum non faciunt malum, nec cogitant, sed adhuc etiam qui omne bonum et faciunt semper, et cogitant. Quia est interdum facere bonum, et non cogitare, qui non propter Deum faciunt bonum, et tale bonum non remunerat Deus : quia non remuneratur a Deo bo-num quod fit, sed id quod bene fit. Qui autem propter Deum facit bonum, sine dubio et cogitat bonum. Qui ergo omnem justitiam ficit, et cogitat mente sua, Deum videt, quoniam justitia figura Dei est. Deus enim justitia est. Secundum ergo quod eripuerit se quis a malis, et fecerit bona, secundum illud et Deum videt, aut turbulente, aut munde, aut modice, aut amplius, aut ex parte, aut perfecte, aut interdum, aut semper, aut secundum possibilitatem humanam. Noc ipso modo et qui male agit et cogitat, diabolum videt, quia omne malum diaboli est figura. In sæculo autem illo hoc modo mundi corde Deum videbunt facie ad faciem, jam non per speculum in ænigmate sicut hic (1. Cor. 13. 12). 9. Beati pacifici, quoniam filii Dei vocabuntur. Pax est unigenitus Deus, de quo dicit Apostolus: Ipse enim est pax nostra (Ephes. 2. 14). Qui ergo pacem diligunt, filii sunt pacis.

Pacifici qui. — Pacifici autem non solum dicuntur, qui inimicos in pace reconciliant: sed etiam illi, qui immemores sunt malorum, ipsi diligunt pacem. Munti enim sunt, qui aliorum quidem inimicos libenter in pace reconciliant, et ipsi inimicis suis numquam ex corde reconciliantur. Isti tales illusores sunt pacis, non amatores. Pax enim illa beata (bona) est, quæ in corde posita est, non in verbis. Vis cognoscere qui est vere pacificus? Audi prophetam dicentem: Cohibe linguam luam a malo, et labia lua ne loquantur dolum (Psal. 35. 14). Id est, lingua tua malum sermonem non dicat. Sicut enim ignis de modica scintilla ma-

lit in mala opera, ut homines alterutrum se comedant, sicut pisces fortiores semper devorantes infirmiores: ne translati vivant in terra fructifera corporis Christi, facti membra corporis ejus, in terra fructifera, in terra dulci et semper tranquilla : ubi non est tempestas ad eversionem, nisi forte ad tentationem fidei, et patientice tructificationem. Ut homines ambulent, non ferantur : ut se alterutrum non comedant habitantes, sed foveant. Ecce do vobis Evangelium in manibus novum, et alterum rete diversarum sententiarum, et obligatarum parabolarum, virtutum admirandarum, et multiformium doctrinarum narrationibus crebris quasi fluctibus huc et illuc discurrentibus textum, minis judiciorum, et promis ionibus beatitudinum, quasi quibusdam nodis indissolubilibus colligatum, priescientiis et occultarum cogitationum cognitionibus, dæmonum confessionibus, et resurrectionibus mor. tuorum nimis confirmatum : ita ut in sinu suo tutissimo diligenter possit rationabilium hominum continere capturam, ut non det eis ex aliqua potestate exeundi occasionem, quasi per aperturam aliquam negleciam a Spiritu sancto, qui texuit eam. Et hoc dicit aliquis intra se: Non sine causa sequuti sunt Jesum talia promittentem. Quid enim? Tibi minora repromittit? Num non si bene conversatus fueris, regnum cæleste tibi promittit? num non vitam æternam? num non angelicam naturam? num non bæreditatem secum? Et quare non sequeris eum? Sed illi sequuti sunt eum, quia cælestium bonorum amatores erant, non terrenorum. Tu autem eum non sequeris, quia non cælestium, sed terrenorum amator es. Homo enim carnalis nullum bonum credit esse bonum, nisi carnale: et musquam credit esse jucunditatem, nisi quie est super terram. Non ergo illi doctorium cupierunt honorem, sed doctorii operis lucrum, sicut exitus contestatus est. Si enim apostoli facti, honoribus apostolatus sui fruiti sunt, sine dubio apostolicum cupierunt honorem. Si autem non solum apostolatus sui honoribus fruiti non sunt humilitatis causa, sed etiam propter hominum salutem et gloriam Christi passi sunt diversa supplicia, manifestum est quod tune non apostolicum cupierunt honorem, sed quaestum apostolici operis et laboris. Sciebant enim quam pretiosa est anima hominis, quam grata est apud Deum salus ipsius, quanta merces est hominem ædificare secundum Deum. Concupierunt et segunti sunt : tu autem non concupiscis talia hæc. Quomodo enim desideres alium posse salvari, qui teipsum salvare non curas? 20. Et relictis retibus sequuti sunt eum. Ne aliquis Christianus dicat, Numquid non possum divitias diligere, et Christo placere? ideo relinquentes retia sua apostoli nos docuerunt, quia nemo potest terrena possidere, et perfecte ad cælestia pervenire. Considera quomodo inter cælum et terram aer medius constitutus separat creaturam utramque, ut ostendat quia inter culestia et terrena nulla potest esse commixtio. Cælestia enim spiritualia sunt et levia, et naturaliter semper sursum petentia. Terrena autem ponderosa sunt, et semper deorsum deponentia. Si igitur spiritualia tenueris, sursum te ducunt : si terrena, deorsum te deponunt. Igitur reliquerunt retia, ne magis facerent eis impedimentum laboris, quam additamentum utilitatis. 21. Et procedens inde, vidit alios duos fratres, Jacobum Zebed.zi , el Joannem fratrem ejus, componentes relia, el similiter vocavit eos. Erant enim habitatione cives, dilectione concordes, arte officii pares, fraternitatis pietate conjuncti: ideo sic vocavit et istos, ne tot bonis rebus conjunctos dissimilis vocatio separaret. Gratiose aliquis de hac duplici fratrum utilitate loquutus est, quoniam omnis Ecclesia præcipue in caritate fuerat construenda, sient ipse dicit: Hoc est autem mandatum, ut diligatis invicem, sicut ego dilexi vos (Joan. 15. 12. et 13. 35). Et iterum: In hoc cognoscent homines, quod mei estis discipuli, si caritatem habueritis inter vos. Sicut enim in corporali ædificio lapis ad lapidem cæmento mediante constringitur,

sic in ædificio Ecclesiæ Christianus ad Christianu caritate mediante connectitur. Ideo super fraterniu tem caritatis Ecclesiae composuit fundamenta, ut ra dicibus caritatis exuberans quasi humorascendat ramos. Et hoc super naturalem caritatem, ut no solum per gratiam, sed etiam per naturam ipsa e ritas sirmior habeatur. Sic enim secit Deus in Vete Testamento : adificaturus enim populum ilium p legem, supra Mosem et Aaron fratres posuit ædi cationis initium. Quoniam autem abundantior grat futura erat Novi Testamenti quam Veteris, ideo p pulum illum quidem ædificavit secundum unam fra ternitatem, hunc autem secundum duas. Component retia. Quod est maximæ paupertatis indicium. Veti ra componebant, quia nova unde emerent non hab bant. Et quod ad majorem pietatem eorum pertine in tanta paupertate sic patri suo occurrebant, ut si cum eum bajularent in navi, non ut ille istos adj varet in opere, sed ut isti illum consolarentur si præsentia. Quoniam autem illi quidem referent mittentes relia sua, per omnes evangelistas, isti attem componentes : sine ratione esse non crede maxime cum poterant dicere sinc damno aliquo il tellectus: Et ihi vidit illum et illum, et non dicer Componentes retia sua. Item æstimare illos quide quasi velociores ad prædicandum, quia jam mitter tes erant retia sua, istos autem quasi pigriores, qu adhuc componentes erant retia, non sumus ausi quia differentiam illorum talium cognoscere est solic Dei. Ne forte ergo propter Petrum illi dicii su mittentes retia sua, isti autem propter Joanne componentes: quia Petrus prædicavit tantum Eva gelium, et non composuit, sed Marcus ab eo pr.rd cata composuit ; Joannes autem et prædicavit Eval gelium, et ipse composuit. Et non solum composui sed etiam omnium evangelistarum retia ipse comp suit. Nam cum omnes humana Christi pene sola con posuissent, iste commiscuit eis etiam divina ipsius ut nullam relinqueret Spiritus sanctus scandali aper turam in eis, unde pisces egrederentur. Et ut nu dicamus, quod supra in textura retis omisimus : qu circumposuit ei quasi plumbea gravia, id est, inc stinguibilium flammarum et immortalium vermiu supplicia ponderosa, ut possit facile humanorum co dium penetrare profundum.

22. Veniens ad Christum, tria relinquere tenetur .illi, relicto patre, et navi, sequuti sunt eum. Vide qui Petrus quidem et Andreas dicuntur reliquisse retia Jacobus autem et Joannes, patrem et navim. Tr sunt enim generaliter omnia, qua relinquere deb omnis, qui venit ad Christum: actus carnales, sul stantiam mundialem, parentes carnales. Per reti enim piscationis actus carnales relinquendi signif cantur: per navim autem substantia: per patre vero omnes parentes. Et vide, quia prius retia relict significantur, postea navis, in tertio loco pater: qui prius convenit actus mundiales relinquere : ipsi sun enim, qui pracipue nocent ad spiritualia. Secundo substantiam, quia non tantum nocet aliquid haben in mundo, quantum agere aliquem actum; tamene hoc ipsum habere nocet. In novissimo, parentes, qu et ipsi quidem nocent, tamen minus nocent quan divitiæ et actus hujus sæculi. Reliquerunt ergo invem, ut fierent ecclesiasticæ navis gubernatores; re liquerunt retia, ut jam non pisces apportarent a civitatem terrenam, sed homines ad civitatem cale stem; reliquerunt unum patrem, ut fierent omnium spiritualium gemtores.

Homilia octuva ex capite quarto (a).

23. Et circumibat Jesus totam Galilæam. — Onnis rex pugnaturus contra adversarium regem, prius cult gregat exercitum, et sic vadit ad pugnam : sic et De

(a) Hee homilia septima deberet inscribi : nulla quipp in hoc exemplari homilia septima habetur.

ra bona, vel lectionem fiducialiter verbo Dei aut increpationis flagello i valeat excitare, magis exemplo suo, quam voce. Debet esse mansuetus, ut magis indulgendo quam vindicando regat Ecclesiam : ut ma-gis ametur quam timeatur. Debet esse misericors aliis, sibi autem austerus, ut sibi quidem grave pondus justitiæ ponat, aliis autem leve. Debet esse mundo corde, ut non solum non se immiscent circa negotia sæcularia, sed nec cogitet de mundo. Sicut cuim oculus quanto mundior fuerit, tanto longius videt : sic et anima quanto longius fuerit a sollicitudine mundiali, tanto amplius Deo proximior est. Cujus autem cordis oculus mundum aspicit, illius mens nou potest Deum videre. Sit autem pacificus, ut tota Ecclesia ejus quasi una sit anima. Ubi autem concordia non est, nec oratio illic exauditur, nec oblatio suscipitur : quia nec ibi est Deus, ubi discordia dominatur. Debet autem et paratus ad passionem esse, non vana desideria martyrii habens, sed constantiam fidei martyribus dignam. Nam quantum ad sapientes, et miles non ille paratus dicitur ad bellum qui concupiscit exire, sed qui potens est exire. Si ergo omnibus his virtutibus fuerit ornatus, tunc est quasi opti-mum sal, et totus populus de illo conditur magis videndo cum, quam audiendo. Nam prima doctrina est videre bonum, secunda autem audire. 14. Vos estis lux mundi. Dum consideramus quod opus est salis, quod lucis : admonet nos, ut quæramus ob quam causam apostoli sali sunt comparati, ob quam autem causam luci. Salis opus est rem in eo statu tenere, in quo invenerit cam, ut ad deterius cam mutari non sinat, ad melius autem perducere non potest. Utputa tenet carnem, ne putrescat; putridam autem non potest tenere incorruptam. Lucis autem opus est ipsas solvere tenebras, et ea, quæ fuerunt in tenebris, illustrare. Sic et apostoli cæterique doctores sal quidem sunt populi Christiani jam cognoscentis Deum, servantes eum in ipsa agnitione Dei, et sanctitate, id est, terræ cultæ, quæ jam verbo crucis quasi vomeri aratroque subjecta est. Lux autem sunt gentium, producentes eas ad scientiæ lumen, vel cæterorum qui forte in Ecclesia ceciderunt in tenebris peccatorum. Item bona conversatio sacerdotis, sine verbo, tenet quidem sanctos in sanctitate per suum exemplum, adducere autem ignorantem ad scientiam veritatis non potest. Item verbum quidem ignorantem adducere ad scientiam veritatis et sine conversatione bona potest : tenere autem in side, vel sanctitate, alisque bona conversatione non potest, magis autem et scandalizat : sicut in sequentibus ostendemus. Ergo propter bonam conversationem suam sacerdotes sunt sal, quoniam bona conversatio sacerdotum conditura populi est. Propter verbum autem doctrinæ lux, quoniam verbum ignorantiæ lumen est. Prius autem vocavit eos sal, postea autem lux (sic), aut quia prioris loci est servare quos habes, secundi autem vocare quos non habes. Aut quia prius est bene vivere, secundum autem bene docere. Nam per bonam conversationem ascenditur sine dubio ad scientiam: a scientia autem nescio si ad bonam conversationem omnimodo veniatur. Propterea scientes quidem sine timore Dei multos videmus : timentes autem Deum sine scientia nullum videmus. Aut quia propter Judwos priores dicti sunt sal, non adducentes eos ad scientiam Dei, sed condientes ipsos in ipsa scientia. Lux autem, propter gentes in secundo loco vocatas. Ideo et per comparationem congruam intro-ducens addidit, dicens: Non potest civitas abscondi supra montem posita. Quamvis enim ipsa voluerit 2 esse velata, mons ipse, qui portat cam, facit cam omnibus manifestam : sic et apostoli, et sacerdotes, qui fundati sunt in Christo, monte excelso, non possunt esse absconditi : et si volucrint se abscondere, Chri-

<sup>1</sup> Vel lectione fidei, vel increpationis flagello. Sic habent V.D. et Editi in margine.

<sup>2</sup> V. D. et Editi in marg., esse celuta.

stus ipse manifestat eos, qui bajulat eos. Qua est hæc civitas? Ecclesia est sanctorum, de qua dicit propheta : Gloriosa dicta sunt de te, civitas Dei (Psal. 86. 3). Cives autem ejus sunt omnes fideles, de quibus dicit Apostolus: Vos estis cives sanctorum, et do-mestici Dei (Ephes. 2. 19). Turres illius sunt pro-phetæ, de quibus dictum est: Fiat pax in virtute tua, et abundantia in turribus tuis (Psal. 121. 7). Sicut enim de turribus jacula contra omnes hostes jactantur, sic de propheticis libris contra vanas gentilium fabulas et contra insanas hæreticorum disputationes salutaria veritatis proponuntur exempla. Portæ autem ejus sunt apostoli, de quibus dictum est: Diligit Dominus portas Sion, super omnia tabernacula Jacob (Psal. 86. 2): quia per illas totus populus intrat ad fidem. Muri autem illius sunt sacerdotes, carterique doctores, de quibus dicit propheta ad hanc Jerusalem spiritualem : Et alienigenæ ædificabunt muros tuos (Isai. 60. 10): quoniam ex gentibus vocati, facti sunt sacerdotes, et gubernatores Ecclesiæ. Sicut cuim muri omnem gentilium et hæreticorum impetum ipsi suscipiunt, qui tamquam arietibus quibusdam, sic assiduis perseguationibus feriant clerum, id est murum Ecclesiæ. Et sicut mortiferas sagittas, sic insana verba per-versæ cogitationis eorum¹, de impia cordis pharetra procedentia, doctores quasi lapides vivi suscipiunt, et sidei virtute constringunt. Ilæc ergo civitas posita est super montem : id est, apostoli, prophetæ cæterique doctores, ædificati in Christo. Mons enim Christus est, de quo ait Daniel : Ecce lapis excisus est sine manibus, et factus est mons magnus, et occupavit totam terram (Dan. 2. 34. 35). Nunc per alteram comparationem vult ostendere, quare sanctos suos ipse Christus manifestat, et non sinit cos esse absconsos. Id est quia 15. Nec qui accendunt lucernam, ideo eam accendunt, ut ponant sub modio, sed super candelabrum, ut luccat omnibus qui in domo sunt. Qui sunt accensores lucernæ? Pater et Filius. Quæ est illa lucerna? Verbum divinum, de quo dictum: Lucerna pedibus meis verbum tuum (Psal. 118. 105). Ut liceat: id est, appareat, et illuminet qui sunt vel in domo Ecclesia, vel in domo omnium mundorum. Quod est candelabrum? Ecclesia, que bajulat verbum vitæ. Consequenter dicit et Paulus: Inter quos lucetis sicut luminaria in sæculo, verbum vitæ continentes (Philipp. 2. 15. 16). Consequenter et omnis ecclesiasticus vir, habens verbum Dei, dicitur candelabrum. Modii autem sunt homines mundiales, vacui a Deo, et ab ournibus quæ sunt Dei. Dicuntur autem modii, quoniam sicut modii desuper quidem vacui sunt, desubtus autem pleni : sic omnes mundi amatores et carnis, in spiritualibus quidem et divinis, quæ superiora recte esse dicuntur, vacui sunt et insensati : in inferioribus autem, id est in mundialibus et terrenis, aliquatenus pleni videntur et sapientes. Propterea sicul in modio si volueris aliquid reponere, necesse est ut cadat deorsum ad inferiora ejus et tenebrosa : sic homini carnali, et mundiali, et vacuo, si dixeris aliquid quod est Dei, non illud tenet in superiore parte mentis sua aut cordis, nec portat illud in ore; sed confestim cadit de mente ejus et corde deorsum in terrena et tenebrosa, ut nec illi prosit, nec alis. Si autem et aliqua tentatio facta fuerit propter verbum veritatis, statim reversatur in terram, et aspiciens terram, quasi modius, verbum Dei sub se tenet absconditum. Reversatus est enim et aspiciens terram, et abscondens verbum sub se, quando propter aliquam causam terrenam non est ausus palam proloqui fidei verita-tem, aut injurias carnales itimens, aut mortem, aut damna, aut cætera, quie obstruunt carnales homines, ut verbum, quod crediderunt, libere non audeant profiteri. Nunc autem sciens, quoniam ille est lau-dabilis doctor, qui facit quod docet, addidit et dicit :

<sup>1</sup> lidem, perversæ confessionis eorum, vel, professionis eorum, vam dubie legitur. Mox iidem, confrinquat. Ilac.

V. D. et Editi in marg., aut invidias carnales.

verba pietatis virtutes miraculorum commendant, sed virtutes miraculorum veritatis sermones. Nec ideo credebatur Christus posse facere virtutes, quia veritatem prædicabat : sed ideo i credebatur veritatem prædicare, quia poterat sacere virtutes. 24. Et obtulerunt ei omnes male habentes, et curavit eos (Marc. 1.34). In quibusdam locis ponit, Et multos curavit (Luc. 7. 21), sicut et ibi: Et quotquot tetigerunt eun, sanati sunt (Matth. 14. 36). Hic autem simpliciter dicit, Et curavit cos: significans quia omnes curavit. Sicut novitius medicus intrans in civitatem, et volens ostentationes dare artificii sui, omnes venientes ad se curat, et non tantum cogitat de mercede accipienda, quantum de opinione sua commendanda; cum autem manifesta fuerit fama ejus bona, tunc secundum laborem suum incipit exigere et mercedem : sic et Dominus incipiens pradicare, non secundum judicium quosdam, sed omnes indifferenter sanabat; postquam vero il-lum omnis Judæa cognovit, beneficia sanitatum digno pretio sidei venumdabat, dicens unicuique, Fiat tibi secundum fidem tuam (Matth. 9.29). Non tamen omnes, sed illos, quos secundum præscientiam suam ante præparaverat, quam venirent.

## Homilia nona ex capite quinto.

Cur Christus ut doceret, in montem ascenderit. 1. Videns autem Jesus turbas multas, ascendit in montem. Omnis artifex secundum professionem suam, opportunitatem operis videns, gaudet. Carpentarius si viderit arborem bonam, concupiscit eam præscindere ad opus artificii sui; agricola si viderit terram pinguem, desiderat eam arare. Et quid dico de rationalibus hominibus? ipse irrationalis equus de stabulo exsiliens, si viderit campos patentes, rapit frenum, et excitatur ad cursum : sic et Dominus videns magnam congregationem populi, excitatus est ad docendum. Sic et omnis sacerdos cum viderit ecclesiam plenam, gaudet animus ejus, et delectatur ut doceat : si autem viderit ecclesiam vacuam, confunditur, et nihil dicere potest. Ascendit in montem. Numquid non poterat ibi docere, ubi jam populus erat? Sed propter duas rationes ascendit in montem. Primum, ut impleret prophetiam Isaiæ dicentis: Super montem excelsum ascende tu, qui bene annuntias Sion (Isai. 40. 9). Deinde, ut mysterium pietatis ostenderet. Ascensio enim ejus est altitudo virtutum. Ascendit ergo in montem, ut ostendat nobis quoniam in altitudine spiritualium virtutum consistere debet qui docet justitiam Dei, pariter et qui audit. Qui docet, verborum suorum sit ipse exemplum, ut magis opere doceat quani sermone, sicut ait Apostolus ad Timotheum : Exemplum esto omnium fidelium (1. Tim. 4. 12). Qui autem ambulat per convallia vitæ terrenæ, obscuras semitas calcat, et loquitur altos sermones : non alterum instruit, sed seinsum castigat. Nemo enim potest in valle stare, et de monte loqui : sed aut ubi stas, inde loquere ; aut unde loqueris, ibi sta. Si in terra est animus tuus, ut quid de cœlo loqueris ? Si ergo in terra tu stas, de terra loquere : si autem de cuelo loqueris, in cœlo consiste, ut dicas cum Apostolo: Nostra autem conversatio in cœlis est (Phil. 3. 20). Ille autem populus, qui audit justitiam Dei, ideo debet in altitudine bonorum operum consistere, quia discipulus imitator debet esse magistri. Si autem in peccatis vivas, et audias justitiæ verba docentem, judicium tibi, non salutem acquiris. Audis enim, ut ne ignorantiæ vel excusationem habeas ante Deum. Ecce, homo si quameumque artem ex toto corde voluerit discere. puta pingere aut adificare, cum frequenter magistrum suum audierit aut viderit, tollit se in secreto, et accipit ferramentum, et ipse se tentat, si potest jam facere quod frequenter audivit vel vidit. Sic et tu, si facere justitiam non vis, ut quid prædicatorem

<sup>1</sup> V. D et Editi in marg., quia non miracula virtutum autificant unimus, sed verva pictatis. Ideo autem.

justitiæ audis? ut quid doctorem illum appellas jus non vis esse discipulus? Intellige ergo: dico tibi rem naturalem, secundum loci istnis scr ram. Si tu es super montem, et prædicator in v tu sursum constitutus audis vocem illius, qui melius sursum ascendit : si autem tu steter valle, et doctor tius super niontem loquatur, multum tibi proficit loquela ipsius. Ergo in p loco populus se debet considerare qualis sit, i cundo loco qualem habeat sacerdotem : quia d malus bono populo non multum nocet, bonus a doctor malo populo non multum prodest. Nun tem populus seipsum non videt, quem primu dere debet : sed semper sedens judicat de mo sacerdotum. Ideo ergo præsens scriptura nos d nt tam doctor quam populus super montem sa talis ascendat, qui vult audire pietatis doctri Aut certe ita: Mons Ecclesia appellatur, de quo propheta: Mons Dei, mons uber (Psal. 67. 16). A dit ergo Christus in montem, ut illic discipulis mysteria traderet veritatis, ostendens quoniam nis qui vult discere mysteria veritatis, in mo Ecclesiæ debet ascendere: sed non in omnem: tem, sed in montem uberem. Sunt enim et ha corum montes, non autem uberes, sed coagulat quibus non veritatis mysteria traduntur, sed m cia expugnantia veritatem. Ideo et eos qui in montes ascendunt, reprehendit Spiritus sanctur prophetam dicens: Ut quid suspicitis montes com tos (Ibidem. v. 17)? Coagulati enim dicuntur h sium ecclesiæ, quia Congulatum est sicut las eorum (Psal. 118. 70). 3. Beati pauperes ritu. Quamvis ipsas beatitudines exponat ex et evangelista Lucas, tamen istæ beatitudines fectiores illis intelligenda sunt : quoniam illæ in campestri dictæ sunt, istæ autem perfectis s montem. Illa: mediocribus, istae autem perfectis rectoribus populorum, sicut fuerunt apostoli, ad dicta sunt hæc : cujus differentiæ rationem la exposuimus ibi. Ideo illic simpliciter pauperes di hic autem pauperes spiritu. Pauper spiritu est h lis corde (Luc. 6. 20): id est, pauperem spiriton bens, qui non magna sapit de se. Sicut ex div dives spiritu intelligitur magna de se sapiens, et perbus, qui non implet mandatum Christi dicer Nisi conversi sacti sucritis sicut puer iste, non intri in regnum calorum (Matth. 18. 3). Qui enim jam versus factus est sicut puer, ille est et pauper spi Et qui pauper est spiritu, ille conversus factus sicut puer. Et secundum testimonium quidem Chr el Apostoli, Plenitudo legis dilectio est (Rom. 13. tamen nutrix dilectionis humilitas est, et totius i odii mater superbia. Ergo totius boni initium bun tas es!, et totius mali superbia. Denique et perdi nis initium a superbia cœpit per diabolum, initi que salutis ab humilitate per Christum : propte convenienter et omnium beatitudinum humilitat fecit initium. Et quare non manifeste dixit, Beati miles spiritu? Ego hunc potui tantummodo ratio invenire colorem, ut non solum humiles estend sed etiam indigentes humiles, qui sic runt humik ut semper adjutorium Dei sint mendicantes. Unde Græco non dicit, Beati pauperes : sed, Bean egen vel, Beati mendici. Nam pauper est, qui angusti quidem habet, non autem tantam, ut mendicare c gatur. Secundum quam differentiam et propheta e cit: Beatus qui intelligit super mendicum et paupert (Psal. 40. 2). Ergo ideo dicit, Beati mendici spirit ut in ultima necessitate humiles ostendat. Si er dixisset, Beati humiles spiritu, nihil amplius signif casset, quam humiles : nunc autem et humiles, es cundum fidem humiles, et intelligentes unde si adjutorium hominis. Sunt enim multi naturaliter bemiles spiritu, et non ex fide. Hi tales non palsant adjutorium Dei. Qui autem secundum fidem humiki sunt, et intelligentes, dum nimis timent de se, अ torium Dei pulsare non cessant. Quoniam ipsorun al

a pœna quidem securus est, non tamen est in gloria: quia etsi nihil tale committit, tamen quia segnutus est iram suam, et non illam repressit in corde suo, peccavit. Unde jubet nos propheta, si irati fuerimus, ut compuncti in cordibus nostris iracundiam reprimamus, sciens quoniam si per iracundiam vel leviter peccaverimus, peccatores sumus. Item qui concupiscit, etsi non fecerit, peccavit. Quare? Quia vel omnino voluit. Qui ergo doctor est, si ab omnibus abstinuerit, magnus est : si autem vel levia hæc peccaverit, nihil illi prodest sacerdotalis dignitas ejus: sed projectus a primo ecclesiastico choro, fit inter eos qui nec in pœna sunt, quia non fecerunt grave peccatum: non tamen sunt in gloria, quia peccati rugam aut maculam susceperunt.

# Homilia undecima ex cap. quinto.

20. Nisi abundaverit justitia vestra plus quam scribarum et Pharisæorum, non intrabitis in regnum cælorum. Scribarum et Pharisæorum justitiæ sunt mandata Moysi: impletiones autem mandatorum illorum sunt mandata Christi. Hoc est ergo quod dicit: Nisi quis supra legis mandata, et hæc mea præcepta, quæ apud illos minima existimabantur, impleverit, non intrabit in regnum cælorum : quoniam illa, sicut diximus, de pæna quidem liberant, quæ scilicet transgressoribus legis debetur, non autem introducunt in regnum: hæc autem et de pæna liberant, et in regnum introducunt, Cum autem sit idipsum, solvere minima hæc mandata, et non custodire, quare supra quidem de solvente dicit : Qui solverit unum de minimis istis, minimus vocabitur in regno Dei, ostendens eum etsi minimum, esse tamen in regno : hic autem de non conservante dicit, Nisi abundaverit justitia hominis Christiani plus quam scribarum et Pharisæorum, non intrabit in regnum cælorum? Qui enim non intrabit in regnum calorum, extra regnum erit. Sed vide quia minimum esse in regno idipsum est et non intrare in regnum. Esse enim aliquem in regno non est et regnare cum Christo, sed esse tantum in populo Christi. Tamquam si dicat : Qui solverit et docuerit sic, inter Christianos quidem crit, tamen minimus Christianus, vel cum minimis Christianis. Qui autem intrat in regnum, fit particeps regni cum Christo, sicut et alibi dicitur bono servo: Intra in gaudium Domini tui (Matth. 25. 21): hoc est, ut simul gaudeas cum Domino tuo. Consequenter et iste qui non intrat in regnum cælorum, gloriam quidem regni cælorum non habebit cum Christo, erit tamen in regno cælorum : id est, in numero eorum super quos Christus cælorum Rex regnat. Nunc jam incipit ostendere et docere quæ sunt minima ista, quorum solutionem pradixerat esse periculosam.

Lex per gratiam non aufertur. — 21. Scitis, inquit, quia dictum est antiquis, Non occides: 22. ego autem dico, Si quis iratus fuerit fratri suo sine causa, reus erit judicio. Hæc impletio legis secundum modum vivendi secunda facta est. Faciens enim hæc Christus et docens, implevit legem, non solvit. Non enim est Christi mandatum contrarium legi, sed latius quam lex. Mandatum Christi legem in se tenet inclusam, lex autem non tenet Christi mandatum. Qui ergo implet Christi mandata, tacite in eis implet et legis. Nam qui non irascitur, multo magis nec occidit : qui autem implet legis mandatum, non omnino implet et Christi. Frequenter enim et homo non quidem occidit propter timorem vindictæ, tamen irascitur. Vides ergo, quia lex impleta est per gratiam, non sublata? Deinde sine mandatis his Christi nec possunt stare legis mandata. Nam si concedatur licentia irascendi, datur et causa homicidii faciendi. Ex ira enim homicidium generatur. Tolle antem iram, et homicidium non fit. Omnis enim, qui irascitur sine causa, quantum ad voluntatem suam homicidium facit, etiamsi non facit propter metum. Ideo dolor quidem non est talis quemadmodum si factum fuisset, peccatum av-

tem tale est irascentis. Ideo Joannes in canonica sua Epistola dicit : Qui odit fratrem suum sine causa, homicida est (Joan. 3. 15). Vide sapientiam Christi. Volens ostendere, quia ipse est Deus, qui aliquando loquntus est in lege, et qui nunc mandat in gratia, illud mandatum quod ante omnia mandata posnit in lege, illud ipsum mandatum posuit et nunc in principio mandatorum suorum. In primis scriptum est in lege, Non occides (Exod. 20. 13). Ideo hic statim ab homicidio cœpit, ut per concordiam mandatorum ipse inveniatur dictator suisse legis et gratiæ. Qui irascitur fratri suo sine causa, reus erit judicio. Ergo qui cum causa irascitur, non erit reus. Nam si ira non fuerit, nec doctrina proficit, nec judicia stant, nec crimina compescuntur. Justa ergo ira mater est disciplinæ. Itaque non solum non peccant, qui cum causa irascuntur : sed e contra, nisi irati fuerint, peccant : quia patientia irrationabilis vitia seminat, negligentiam nutrit, et non solum malos, sed etiam bonos invitat ad malum : quia malus quidem, quamvis incorreptus fuerit 1, non emendatur : bonus autem nisi correptus fuerit, perit quia in corpore 3 magis præva-let malum quam bonum. Iracundia quæ cum causa est, non iracundia est, sed judicium. Iracundia enim proprie Intelligitur commotio passionis. Qui autem cum causa irascitur, ira illius jam non ex passione est, sed ex causa : ideo judicare dicitur, non irasci. Puto autem quod non de iracundia carnis loquitur Christus, sed de spiritu. Nec ad carnem loquitur, sed ad animam, sicut et in sequentibus ostendemus. Scit enim Dominus, quia etsi mandaverit carni, caro ei non obaudiet. Nec enim est possibile, ut caro non conturbetur ; Quia sapientia carnis inimica est in Deum! legi enim Dei non est subjecta (Rom. 8. 7). Nec enim potest, dicente Joh, Homo natus de muliere (Joh. 14. 1), plenus iracundia, non irasci. Quando ergo homo irascitur, et non vult facere quod ira compellit, caro ejus irata est, animus autem ejus non est iratus. Ergo multi sunt, quorum caro irascitur, anima autem non irascitur. Item multi sunt, quorum caro non irascitur, anima autem eorum irascitur, id est, qui videntur patientes et taciti, et occulte cogitant inalum, et semper quærunt opportunitatem nocendi. Si quis dixeril fratri suo, Racha, sine causa, reus erit concilio. Id est, ut sit unus ex concilio eorum, qui adversus Christum fuerunt, sicut apostoli in canonicis suis interpretantur. Si quis autem dixerit, Fatue, reus erit gehennæ. Racha quidem dicitur Hebraice vacuus, quamvis quantum ad sensum verbi, unum est dicere, Fatue, et, Racha. Nam qui vacuus est, ille fatuus est: et qui fatuus est, sine dubio vacuus est, et utriusque verbi una videtur esse injuria. Nam sicut indigna ros est illi dicere, Fatue, qui habet in se sapientiam spiritualem in agnitione Dei Patris et Christi: sic indigna res est, dicere hominem vacuum, qui habet in se Spiritum sanctum. Nam nemo dicitur vacuus, qui habet in se Spiritum sanctum, et nemo fatuus, qui Christum cognoscit. Et quare illud quidem verbum, id est Racha, habet pænam concilii : hoc autem verbum, Fatue, gehennæ? Nam si unum peccatum est, una debet esse et pæna amborum. Sed quantum ad dicentis propositum, differentiam jam habent have verba, etsi quantum ad sensum similia sunt. Racha enim vulgare verbum erat apud Judwos, quod non ex ira, neque ex odio, sed ex aliquo motu vano dicebant, magis fiduciæ causa, quam iracundiæ. Nam unaquæque provincia habet in consuctudine aliquod exprobratorium verbum, quod non rixæ causa. sed familiaritatis gratia dicere solent ad eos, quorum fiduciam habent. Utputa, patronus suscepto liberto suo, aut dives pauperi, aut urbanus rustico, contemnens personam ejus, magis quam inimicans. Sed forte dicis, si Racha iracundize causa non dicitur, quare peccatum est? Quia contemptionis causa dici-

<sup>1</sup> Idem in marg., quamvis correptus fuerit.
2 Forte melius legeretur, in corde.

gnum conflat incendium : ita et sermo malus de levi occasione magnam succendit inimicitism. Illius laba dolum loquentur, qui pacem portat in labiis, et mali-tiam servat in corde. Si Christianus es , aut quod loqueris, hoc cogita: aut quod cogitas, hoc loquere. Diverte a malo, et fac bonum (Psal. 33. 15). Non dixit Noli accedere ad malum, sed, Recede a malo. Ille autem juhetur recedere, qui accessit. Sciens ergo misericors Deus incontinentiam nostram, quoniam si dixisset, Noli accedere ad malum, aut pauci, aut nullus hoc poterat adimplere; nam pene omnes homines parati sunt ad malom; ideo sic dicit; Bonum quidem fuerat, si nec accederes ad malum; si autem quasi homo naturæ carnalibus motibus excitatus accessisti ad malum, saltem vel propter considerationem divini timoris recede a malo. Quoniam accedere ad malum forsitan secundum carnem humanæ infirmitatis est : permanere autem in malo, et exsequi malum, malignitatis est, et non infirmitatis. Inquire pacem, et sequere eam ( Ibid. ). Non dixit, Si te pax sequatur, suscipe cam : sed, Et si te fugerit, sequere cam. Utputa si ( quod humanum est ) cum aliquo feceris litem, si quidem ille te prius invitat ad pacem, pax te sequitur, cum gaudio suscipe eam. Quod si ille quasi malus permanet in malo, pax absconditur ab oculis tuis : tu quasi filius pacis pulsa januam pacis, et hoc est inquirere pacem. Nec dicas, Ille mihi prior injuriam fecit, et prius me debet rogare. Glo-riosior es tu, si nocitus pacem petieris, quam si vindictam desiderares. Quare ergo pacem, ut invenias pramium pacis. Beati enim pacifici, quoniam filii Dei vocabuntur. 10. Beati qui persequutionem patiuntur propter justitiam. Non dixit, Beati qui a gentibus persequutionem patiuntur, ne putes illum solum beatum, qui persequutionem patitur propter ido'a non colenda. Ideo et qui ab hæreticis persequutionem patitur, propter veritatem non relinquendam, beatus est : quia propter justitiam patitur. Gentiles enim Christum denegant, hæretici autem veritatem Christi. Qui autem veritatem Christi denegat, ipsum denegat Christum. Christus enim veritas est. Et ideo haretici, qui non propter Christum persequationem faciunt, sed propter veritatem Christi, in prima facie Christiani videntur, revera autem gentiles sunt. Non solum hæreticus, sed etsi aliquis ex potentibus, qui videntur esse Christiani, forsitan propter peccata sua correptus, factus fuerit tibi inimicus, et persequatus te fuerit, beatus es cum Joanne. Nam et Joannes Baptista neque propter gentilitatem, neque propter hæresim interfectus est, sed quia corripiebat Herodem propter adulterium ejus. Sed et omnes prophetæ neque a gentilibus regibus, sed a suis occisi sunt : non propier gentilitatem, sed quia corripiebant corum peccata. Si autem qui a suis ipsis propter causam bei aliquid patitur, non habet mercedem, nec prophetæ habuerunt. Si autem verum est, quod prophetie martyres sunt, sine dubio et qui propter causam Dei aliquid patitur, etsi a suis patitur, mercedem habet. Ideo non posuit Scriptura personas persequentium, sed solam causam persequationis, ut tu non aspicias quis te persequitur, sed ut quid te persequatur. Quid ergo, si quis te persequutus fuerit, non propter causam Dei, sed propter privatam rem? Utputa, nt auferat aliquam rem tuam : ille quidem qui te sine causa est persequutus, reus est : in autem beatus non es, quia non propter justitiam persequationem passus es, sed propter privatam causam. Plane si volueris illud implere, quod dictum est : Qui te percusserit ad maxillam unam, prabe illi et alteram; et qui vult auferre quæ tua sunt, noli vetare (Infra v. 59. 40) : tunc vere beatus es, quoniam etsi ab initio non propter causam Dei persequutionem patiebaris, postea tamen aut damnum aut injuriam passus es propter Deum. Si autem restiteris etiam cum peccato, et non potueris pati, beatitudinis perdidisti mercedem. 11. Beati eritis, cum vos exprobraverint homines. Postquam loquitus est de persequitionibus sustinendis,

tamquam si respondeat quis ad Denm: Domine, quid si persequationem quidem passi non fuerimus propter te, vel propter justitiam tuam, in opprobrium autem venerimus, et in blasphemiam hominum imquorum? Beati, inquit, eritis, non solum cum persequutionem passi fueritis, sed etiam cum vos exprobraverint homines. Ecce multi homines propter causam quidem Dei fiunt nobis inimici, sed non aperte nos persequentur, forsitan quia nec possurt : tamen circumeuntes omnia, blasphemant nos et dicunt de nobis quie sunt probrosa. Beati eritis cum vos exprobraverint homines, et dixerint omne verbum malum adversum vos, mentientes propter me (Matth. 10. 42). Sicut enim verum est, quoniam qui calicem aquæ nobis porrexit, merces ejus non perit : sic qui vel unius levissimi verbi nobis injuriam fecerit, anima nostra vacua non erit a mercede. Ut ergo blasphematus sit beatus, duo have convenire debent : ut mendaciter blasphemetur, et propter Deum blasphemetur : alinqui si unum defuerit, jam non est bentitudinis merces. Utputa si quis dixerit de te quod est turpe mendacium, sed non propter causam Dei, sed propter privatam aliquam inimicitiam dolens, ille quidem peccavit, tu autem mercedem justitiæ non habes : nisi forte cum possis reblasphemare, non reblasphemasii propter justitiam Dei : aut cum possis te revindicare, non revindicasti : et tunc beatus es, et cana privata facta est tibi causa Dei. Quod si propter carsam quidem Dei blasphematus es, tamen quod dictum est de te malum, verum est : iterum non es beatus, quia verum dictum est de te : et illa blasphemia pertinet tibi non ad mercedem justitiæ, sed ad vindictam peccati. Ideo utrumque posuit, et mentientes, et propter me. 12. Gandete et exsultate. Quare? Quia merces vestra multa est in calo. Ponderate confusionem terrenam cum gloria cælesti, et videte si non multo levius est, quod patimini super terram, quam enod exspectatis in calo. Sed forte dicis, Quis potest blasphematus mendaciter, non dicam gaudere, set vel magnanimiter ferre? Quisquis vana gloria non delectatur. Qui enim concupiscit quae in caelo sunt, opprobria non timet in terris : nec cogitat quid loquantur homines propter ipsum, sed quid indicet beis de ipso. Qui enim lætatur de laude hominum, et quantum lætatur, tantum contristatur : ille et de vituperatione hominum contristatur, et tantum contristatur, quantum ketatur. Qui autem de laude bominum non extollitur, nec de vituperatione humiliatur. Unusquisque ubi gloriam quærit, illic timet confusionem. Qui gloriam quærit in terris, confusionem unet in terris. Qui autem gloriam non quarit nisi tautunmodo apud Deum, ille non timet confusionem, nisi tantumunodo Dei. Si miles periculum belli sustinet, dum sperat victoria prædam 1 : quanto magis vo opprobria mundi non debetis timere, qui regni calestis præmium exspectatis?

## Homilia decima ex capite quinto.

Doctor omnibus debet esse virtutibus ornatus. — 13. Vos estis sul terræ. Quod si sul evanuerit, in quo salietur? etc. Quasi interrogantibus apostolis, ad quos sit omnia ista loquutus, utrum generaliter ad populum, aut ad ipsos: volens ostendere quoniam ad ipsos praccipue hace loquebatur, addit, Vos estis sal terræ. Hoc quod dicit, Vos estis sal terræ, ad illud respicit, quod superius dixit: Quia doctor omnibus virtutibus debet esse ornatus. Debet esse pauper, ut avaritam libera voce castiget. Debet esse semper suspirans el lugens, sive sua, sive aliena delicta, ut confundat eos, qui nec peccare dubitant, priusquam peccent, nec postquam peccaverunt, tristantur, quia peccaverunt, deo suspiret et plangat, ut per hoc ostendat, qui gravis et periculosus est mundus iste fidelibus. Debet esuriens et sitiens esse justitiam, ut pigros circa oper

1 V. D., sperat inde capere prædam, non male. Elli in marg., sperat in corpore prædam, perperam.

ra bona, vel lectionem fiducialiter verbo Dei aut increpationis flagello 1 valeat excitare, magis exemplo suo, quam voce. Debet esse mansuetus, ut magis indulgendo quam vindicando regat Ecclesiam : ut ma-gis unctur quam timeatur. Debet esse misericors aliis, sibi autem austerus, ut sibi quidem grave pondus justitiæ ponat, aliis autem leve. Debet esse mundo corde, ut non solum non se immisceat circa negotia sæcularia, sed nec cogitet de mundo. Sicut enim oculus quanto mundior fuerit, tanto longius videt : sic et anima quanto longius fuerit a sollicitudine mundiali, tanto amplius Deo proximior est. Cujus autem cordis oculus mundum aspicit, illius mens non potest Deum videre. Sit autem pacificus, ut tota Ecclesia ejus quasi una sit anima. Ubi autem concordia non est, nec oratio illic exauditur, nec oblatio suscipitur : quia nec ibi est Deus, ubi discordia dominatur. Debet autem et paratus ad passionem esse, non vana desideria martyrii habens, sed constantiam fidei martyribus dignam. Nam quantum ad sapientes, et miles non ille paratus dicitur ad bellum, qui con-cupiscit exire, sed qui potens est exire. Si ergo omnibus his virtutibus fuerit ornatus, tunc est quasi opti-mum sal, et totus populus de illo conditur magis videndo cum, quam audiendo. Nam prima doctrina est videre bonum, secunda autem audire. 14. Vos estis lux mundi. Dum consideramus quod opus est salis, quod lucis: admonet nos, ut quæramus ob quam causam apostoli sali sunt comparati, ob quam autem causam Inci. Salis opus est rem in eo statu tenere, in quo invenerit eam, ut ad deterius cam mutari non sinat, ad melius autem perducere non potest. Utputa tenet carnem, ne putrescat; putridam autem non potest tenere incorruptam. Lucis autem opus est ipsas solvere tenebras, et ea, quæ fuerunt in tenebris, illustrare. Sic et apostoli cæterique doctores sal quidem sunt populi Christiani jam cognoscentis Deum, servantes eum in ipsa agnitione Dei, et sanctitate, id est, terræ cultæ, quæ jam verbo crucis quasi vomeri aratroque subjecta est. Lux autem sunt gentium, producentes eas ad scientiæ lumen, vel cæterorum qui forte in Ecclesia ceciderunt in tenebris peccatorum. Item bona conversatio sacerdotis, sine verbo, tenet quidem sanctos in sanctitate per suum exemplum, adducere autem ignorantem ad scientiam veritatis non potest. Item verbum quidem ignorantem adducere ad scientiam veritatis et sine conversatione bona potest : tenere autem in fide, vel sanctitate, absque bona conversatione non potest, magis autem et scandalizat : sicut in sequentibus ostendemus. Ergo propter bonam conversationem suam sacerdotes sunt sal, quoniam bona conversatio sacerdotum conditura populi est. Propter verbum autem doctrinæ lux, quoniam verbum ignorantiæ lumen est. Prius autem vocavit eos sal, postea autem lux (stc), aut quia prioris loci est servare quos habes, secundi autem vocare quos non habes. Aut quia prius est bene vivere, secundum autem bene docere. Nam per bonam conversationem ascenditur sine dubio ad scientiam: a scientia autem nescio si ad bonam conversationem omnimodo veniatur. Propterea scientes quidem sine timore Dei multos videmus: timentes autem Deum sine scientia nullum videmus. Aut quia propter Judæos priores dicti sunt sal, non adducentes eos ad scientiam Dei, sed condientes ipsos in ipsa scientia. Lux autem, propter gentes in secundo loco vocatas. Ideo et per comparationem congruam intro-ducens addidit, dicens: Non potest civilas abscondi supra montem posita. Quamvis enim ipsa voluerit 2 esse velata, mons ipse, qui portat eam, facit eam omnibus manifestam : sic et apostoli, et sacerdotes, qui fundati sunt in Christo, monte excelso, non possunt esse absconditi : et si voluerint se abscondere, Chri-

stus ipse manifestat cos, qui bajulat cos. Quæ c-t hac civitas? Ecclesia est sanctorum, de qua dicit propheta: Gloriosa dicta sunt de te, civitas Dei (Psal. 86. 3). Cives autem eins sunt omnes fideles , de quibus dicit Apostolus: Vos estis cives sanctorum, et do-mestici Dei (Ephes. 2. 19). Turres illius sunt pro-phetæ, de quibus dictum est: Fiat pax in virtute tua, et abundantia in turribus tuis (Peal. 121. 7). Sicut enim de turribus jacula contra omnes hostes jactantur, sic de propheticis libris contra vanas gentilium fabulas et contra insanas hæreticorum disputationes salutaria veritatis proponuntur exempla. Portæ autem ejus sunt apostoli, de quibus dictum est: Diligit Dominus portas Sion, super omnia tabernacula Jacob (Psal. 86. 2): quia per illas totus populus intrat ad fidem. Muri autem illius sunt sacerdotes, carterique doctores, de quibus dicit propheta ad hanc Jerusalem spiritualem: Et alienigenæ ædificabunt muros tuos (Isai. 60. 10): quoniam ex gentibus vocati, facti sunt sacerdotes, et gubernatores Écclesiæ. Sicut enim muri omnem gentilium et bæreticorum impetum ipsi suscipiunt, qui tamquam arietibus quibusdam, sic assiduis persequationibus feriunt clerum, id est murum Ecclesiæ. Et sicut mortiferas sagittas, sic insana verba perversæ cogitationis eorumi, de impia cordis pharetra procedentia, doctores quasi lapides vivi suscipiunt, et sidei virtute constringunt. Ilæc ergo civitas posita est super montem : id est, apostoli, prophetæ cæterique doctores, ædificati in Christo. Mons enim Christus est, de quo ait Daniel : Ecce lapis excisus est sine manibus, et factus est mons magnus, et occupavit totam terram (Dan. 2. 34. 35). Nunc per alteram comparationem vult ostendere, quare sauctos suos ipse Christus manifestat, et non sinit cos esse absconsos. Id est quia 15. Nec qui accendunt lucernam, ideo eam accendunt, ut ponant sub modio, sed super candelabrum, ut luceat omnibus qui in domo sunt. Qui sunt accensores lucernæ? Pater et Filius. Quæ est illa lucerna? Verbum divinum, de quo dictum : Lucerna pedibus meis verbum tuum (Psal. 118. 105). Ut liceat : id est, appareat, et illuminet qui sunt vel in domo Ecclesia, vel in domo omnium mundorum. Quod est candelabrum? Ecclesia, que bajulat verbum vitæ. Consequenter dicit et Paulus: Inter quos lucetis sicut luminaria in sæculo, verbum vitæ continentes (Philipp. 2. 15. 16). Consequenter et omnis ecclesiasticus vir, habens verbum Dei, dicitur candelabrum. Modii autem sunt homines mundiales, vacui a Deo, et ab omnibus quæ sunt Dei. Dicuntur autem modii, quoniam sicut modii desuper quidem vacui sunt, desubtus autem pleni : sic omnes mundi amatores et carnis, in spiritualibus quidem et divinis, quæ superiora recte esse dicuntur, vacui sunt et insensati : in inferioribus autem, id est in mundialibus et terrenis, aliquatenus pleni videntur et sapientes. Propterea sicul in modio si volueris aliquid reponere, necesse est ut cadat deorsum ad inferiora ejus et tenebrosa : sic homini carnali, et mundiali, et vacuo, si dixeris aliquid quod est Dei, non illud tenet in superiore parte mentis sua aut cordis, nec portat illud in ore; sed confestim cadit de mente ejus et corde deorsuin in terrena et tenebrosa, ut nec illi prosit, nec aliis. Si autem et aliqua tentatio facta fuerit propter verbum veritatis, statim reversatur in terram, et aspiciens terram, quasi modius, verbum Dei sub se tenet absconditum. Reversatus est enim et aspiciens terram, et abscondens verbum sub se, quando propter aliquam causam terrenam non est ausus palam proloqui fidei verita-tem, aut injurias carnales i timens, aut mortem, aut damna, aut cartera, qua obstruunt carnales homines, ut verbum, quod crediderunt, libere non audeant profiteri. Nunc autem sciens, quoniam ille est lau-dabilis doctor, qui facit quod docet, addidit et dicit:

<sup>1</sup> Vcl lectione fidei, vel increpationis flugello. Sic habent V. D. et Editi in margine.

V. D. et Editi in marg., esse celulu.

Iidem, perversæ confessionis eorum, vel, professionis eorum, vam dubie legitur. Mox iidem. confringant. Hac.
 V. D. et Editi in marg., aut invidias carnales.

16. Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et magnificent Patrem vestrum qui in calis est. Id est, Sic illuminate, docete, non ut verba vestra tantummodo audiant homines, sed ut opera vestra bena videant, ut quos illuminaveritis per verbum quasi lux, condiatis per exempla operum vestrorum quasi sales : quoniam qui docet, et facit quod docet, vere ille docet: qui autem non facit quod docet, non alium docet, sed seipsum condemnat. Et melius est facere, et non docere, quam docere, et non facere. Quoniam qui facit, etsi tacuerit, aliquos corrigit suo exemplo: qui autem docet, et non facit, non solum neminem corrigit, sed adhuc multos scandalizat. Quis enim non moveatur ad peccandum, cum viderit ipsos doctores pietatis peccantes? Ergo per illos quidem doctores qui docent et faciunt, magnistcatur Deus : per eos autem qui docent, et non faciunt, blasphematur. Utputa, si bene doceant sacerdotes, et melius vivant, videntes gentiles dicunt : Benedictus Deus, qui tales habet servos. Vere enim eorum Deus verus est Deus. Nisi enim ipse esset justus, numquain populum suum circa justitiam sic teneret. Nam disciplina domini ex moribus familia demonstratur. Non sicut nostri philosophi, qui magna loquuntur, et nec modica faciunt. Si autem bene doceant, et male conversentur, videntes dicunt : Qualis est Deus eorum, qui talia agunt? numquid sustineret eos talia facientes, nisi consentiret operibus eorum? Patres nostri, sicut illi existimant, idola colentes, omnem justitiam servaverunt : isti autem gloriosos loquuntur sermones, et ignominiosa opera faciunt. Vides quomodo Deus per malos Christianos blasphematur? Nec potest dominus bonam opinionem habere, qui malam familiam habet. Unde dictum est ad populum Dei: Nomen enim Dei per vos blasphematur inter gentes (Isai. 52. 5). 17. Nolite putare quia veni solvere legem, aut prophetas. Propter duas causas dicit non se venisse ut solveret legem, sed ut adimpleret. Primum, ut discipulos suos, quos omnibus bonis operibus adornatos esse debere supra docuerat, his verbis ad soum provocaret exemplum : ut quemadmodum ipse omnem legem implebat, sie et illi omnia etiam minima legis festinarent implere. Deinde, quia futurum erat, ut Judæi calumniarentur eum in sabbatis operantem, et lepram tangentem, quasi solventem legem, ideo priusquam incurrat in calumniam, calumniatoribus satisfacit, dicens: Nolite putare quia veni solvere legem, aut prophetas: non veni solvere, sed adimplere. Lex et prophetæ duo hæc agunt. Et de Christo prophetizant i et legem vivendi constituunt : quæ utraque Christus implevit. De se quidem sic, quando natus est, et vocatus est Emmanuel; quando circumcisus est; quando præsentatus est in templum, et oblatum est pro illo sacrificium, scilicet duo turtures, aut duo pulli columbini; quando in Ægyptum fugit, legem adimplevit; quando in Nazareth conversatus est; quando cum asino in templum ingressus est; quando a pueris laudatus est; quando crucifixus est inter iniquos; quando felle et aceto potatus est; quando in manibus Patris sui spiritum commendavit; quando vestimenta sua dividenda reliquit; quando descendit ad inferos, et visitavit omnes dormientes; quando ascendit in strepitu; quando sedit ad dexteram Patris; quando adhuc venturus est, vo-cans terram a solis ortu usque ad occasum; quando sederit in valle Josaphat, et judicaverit omnes gentes, adimplet prophetias : quia nisi hac facta fuissent, mendaces erant prophetæ : nunc autem omnes im-pleti sunt, et adhuc implebuntur, cum stellæ ceciderint, cum sol tenebratus fuerit, cum luna sanguineo colore mutata fuerit, cum cadum plicatum fuerit sicut liber. Secundum autem modum videndi, legem implevit duobus modis. Primum exteriores quidem legis figuras solvens, interiores autent veritates ejus adimplens. Utputa, in lege præcepit omne opus servile in

sabbato quemquam facere non debere, præterquam quod fit omni animæ, scilicet quod est necessarium vitæ humanæ: hoc figurale est, quia sic Deus in sab-bato 1 cessat ab opere. Spiritualiter secundum Evangelii veritatem, opus servile peccatum est : Quoniana omnis qui facit peccatum, servus est peccati (Joan. 8. 31). Omne autem opus bonum non est servile, sed liberale, et pro animæ fit libertate, licet videatur ipsum opus in prima facie corporale. Vides ergo quia Christus sabbatis operans adimplevit legem, non solvit: manifestavit, non occultavit? Item in lege fuerat scriptum, lepram tangere non oportere. Hoc figuratum est. Lepra enim intelligitur peccatum. Christus ergo tangens lepram, non solvit legen, sed adimplevit. Mundans enim leprosum, justitiam operatus est, non peccatum. Et per hoc justitiam tetigit, non peccatum, quod est vere lepra. Nam ille qui peccatum non fecit, nec dolus inventus est in ore cjus, certum est quia nunquam tetigit lepram : id est, peccatum (Isai. 53. 9). Merito ergo dicit, Donec omnia fiant. 18. Amen dico vobis, donec transeat cælum et lerra, iota unum aut unus apex non præteribit a lege, dones omnia fiant. Quoniam quæ ab initio mundi usque ad finem erant sutura, eorum mysteria sunt prophetata in lege, ut ne videatur aliquid eorum quæ fiunt Dens antea non cognovisse, propterea dicit, Non potest fieri ut transeat cælum vel terra, donec omnia, quæ in lege prophetata sunt, rebus ipsis fuerint adinipleta. Ingenuus homo, si vel in vili mendacio inventus fuerit, erubescit: et quomodo Deus quod promisit in lege, non faciat, aut aliter faciat? Vir sapiens quod dixerit, verbum suum non relinquit vacuum: et quomodo verba divina sine exitu vacua poterunt remanere? Deus hominem punit, si quod docet alium, ipse non fecerit : quomodo Christus, quod loquutus est in prophetis, non adimplevit in opere? Deinde implevit legem in minimis istis. 19. Si quis solverit unum de mandatis istis minimis, et docuerit sic homines, minimus vocabitur in regno cælorum. Sed primum vidennus, quæ sunt ista minima mandata. Et alii quiden aliter interpretati sunt, alii autem aliter. Puto autem. ipse Dominus manifeste ostendit quæ sunt, dicens demonstratorie: Si quis solverit unum de mandatis istis minimis: id est, quæ modo dicturus sum. Nam talis est mos loquendi in Scripturis: quæ post modicum dicturi sunt, quasi jam dicta demonstrantur, sicut est ibi, Audite hæc, omnes gentes (Psal. 48. 2). Quæ Hæc, nisi quæ in sequentibus versiculis erat dicturus? Mandata igitur Moysi in actu facilia sunt, Non occides, non adulterabis : et ideo in remuneratione modica, in peccato autem magna. Mandata autem Christi, id est, Neque irascaris, neque concupiscas, ipso actu difficilia sunt, et ideo in remuneratione magna sunt, in peccato autem minima. Quomodo autem als tinere ab homicidio aut adulterio facile est, patet. Ipsa enim criminis magnitudo voluntatem faciendi repercutit, et ideo non habet laudem qui abstinet se ab illis, quia non est labor abstinere se ab illis. Nam omne malum, quanto gravius crimen est, tanto levius videtur ad non faciendum, et gravius facit peccatum, si fuerit factum. Non irasci autem difficile est in acto, qua dum levis culpa putatur, non facile servatur a multis-Et multum laboriosum est posse non irasci, quia naturaliter in hominibus iracundia est plantata, et ideo in remuneratione magua sunt, quia difficile est e laboriosum abstinere ab eis. Propterea et si iralus fuerit homo, aut concupierit, est quidem peccatum, quia malum est : non tamen est grave peccatum, qui difficile est abstinere ab eis. Ergo minima mandati ista dicit Christi mandata, Non irascaris, non concupiscas. Quæ in observando quidem magna sunt in peccando autem minima videntur, quantum ad homines negligentes. Ergo illi, qui levia peccata committunt, minimi sunt in regno Dei : id est, qui iralut fuerit, et iratus grande peccatum non fecerit in acu,

<sup>1</sup> Al., baptizant.

<sup>1</sup> Idem in marg., quia nec Deus in Sabbato.

a pœna quidem securus est, non tamen est in gloria: quia etsi nihil tale committit, tamen quia sequutus est fram suam, et non illam repressit in corde suo, peccavit. Unde jubet nos propheta, si irati fuerimus, ut compuncti in cordibus nostris iracundiam reprimamus, sciens quoniam si per iracundiam vel leviter peccaverimus, peccatores sumus. Item qui concupiscit, etsi non fecerit, peccavit. Quare? Quia vel omnino voluit. Qui ergo doctor est, si ab omnibus abstinuerit, magnus est : si autem vel levia hæc peccaverit, nihil illi prodest sacerdotalis dignitas ejus: sed projectus a primo ecclesiastico choro, fit inter eos qui nec in pœna sunt, quia non fecerunt grave peccatum: non lamen sunt in gloria, quia peccati rugam aut maculam susceperunt.

# Homilia undecima ex cap. quinto.

20. Nisi abundaverit justitia vestra plus quam scribaтит el Pharisæorum, non intrabitis in regnum cælorum. Scribarum et Pharisæorum justitiæ sunt mandata Moysi: impletiones autem mandatorum illorum sunt mandata Christi. Hoc est ergo quod dicit: Nisi quis supra legis mandata, et hæc mea præcepta, quæ apud illos minima existimabantur, impleverit, non intrabit in regnum cælorum : quoniam illa, sicut diximus, de pæna quidem liberant, quæ scilicet transgressoribus legis debetur, non autem introducunt in regnum : hæc autem et de pæna liberant, et in regnum introducunt. Cum autem sit idipsum, solvere minima hæc mandata, et non custodire, quare supra quidem de solvente dicit : Qui solverit unum de minimis istis, minimus vocabitur in regno Dei, ostendens eum etsi minimum, esse tamen in regno : hic autem de non conservante dicit, Nisi abundaverit justitia bominis Christiani plus quam scribarum et Pharisæorum, non intrabit in regnum cælorum? Qui enim non intrabit in regnum ca lorum, extra regnum erit. Sed vide quia minimum esse in regno idipsum est et non intrare in regnum. Esse enim aliquem in regno non est et regnare cum Christo, sed esse tantum in populo Christi. Tamquam si dicat : Qui solverit et docuerit sic, inter Christianos quidem crit, tamen minimus Christianus, vel cum minimis Christianis. Qui autem intrat in regnum, fit particeps regni cum Christo, sicut et alibi dicitur bono servo: Intra in gaudium Domini tui (Matth. 25. 21): hoc est, ut simul gaudeas cum Domino uno. Consequenter et iste qui non intrat in regnum cælorum, gloriam quidem regni cælorum non habebit cum Christo, erit tamen in regno cælorum: id est, in numero eorum super quos Christus cælorum Rex regnat. Nunc jam incipit ostendere et docere quæ sunt minima ista, quorum solutionem prædixerat esse periculosam.

Lex per gratiam non aufertur. — 21. Scitis, inquit, quia dictum est antiquis. Non occides: 22. ego autem dico. Si quis iratus suerit fratri suo sine causa, reus erit judicio. Hæc impletio legis secundum modum vivendi secunda facta est. Faciens enim hac Christus et docens, implevit legem, non solvit. Non enim est Christi mandatum contrarium legi, sed latius quam lex. Mandatum Christi legem in se tenet inclusam, lex autem non tenet Christi mandatum. Qui ergo implet Christi mandata, tacite in eis implet et legis. Nam qui non irascitur, multo magis nec occidit : qui autem implet legis mandatum, non omnino implet et Christi. Frequenter enim et homo non quidem occidit propter timorem vindictæ, tamen irascitur. Vides ergo, quia lex impleta est per gratiam, non sublata? Deinde sine mandatis his Christi nec possunt stare legis mandata. Nam si concedatur licentia irascendi , datur et causa homicidii faciendi. Ex ira enim homicidium generatur. Tolle autem iram, et homicidium non fit. Omnis enim, qui irascitur sine causa, quantum ad voluntatem suam homicidium facit, etiamsi non facit propter metum. Ideo dolor quidem non est talis, quemadinodum si factum fuisset, peccatum avtem tale est irasceptis. Ideo Joannes in canonica sua Epistola dicit : Qui odit fratrem suum sine causa, homicida est (Joan. 3. 15). Vide sapientiam Christi. Volens ostendere, quia ipse est Deus, qui aliquando loquotus est in lege, et qui nune mandat in gratia, illud mandatum quod ante omnia mandata posuit in lege, illud ipsum mandatum posuit et nunc in principio mandatorum suorum. In primis scriptum est in lege, Non occides (Exod. 20. 13). Ideo hic statim ab homicidio cœpit, ut per concordiam mandatorum ipse inveniatur dictator suisse legis et gratiæ. Qui irascitur fratri suo sine causa, reus erit judicio. Ergo qui cum causa irascitur, non erit rens. Nam si ira non fuerit, nec doctrina proficit, nec judicia stant, nec crimina compescuntur. Justa ergo ira mater est disciplinæ. Itaque non solum non peccant, qui cum causa ira-scuntur : sed e contra, nisi irati fuerint, peccant : quia patientia irrationabilis vitia seminat, negligentiam nutrit, et non solum malos, sed etiam bonos invitat ad malum : quia malus quidem, quamvis incorreptus fuerit 1, non emendatur : bonus autem nisi correptus fuerit, perit quia in corpore 1 magis prævalet malum quam bonum. Iracundia quæ cum causa est, non iracundia est, sed judicium. Iracundia enim proprie Intelligitur commotio passionis. Qui autem cum causa irascitur, ira illius jam non ex passione est, sed ex causa : ideo judicare dicitur, non irasci-Puto autem quod non de iracundia carnis loquitur Christus, sed de spiritu. Nec ad carnem loquitur, sed ad animam, sicut et in sequentibus ostendemus. Scit cuim Dominus, quia etsi mandaverit carni, caro ei non obaudict. Nec enim est possibile, ut caro non conturbetur ; Quia sapientia carnis inimica est in Deum: legi enim Dei non est subjecta (Rom. 8. 7). Nec enim potest, dicente Job, Homo natus de muliere (Job. 14. 1), plenus iracundia, non irasci. Quando ergo homo irascitur, et non vult facere quod ira compellit, caro ejus irata est, animus autem ejus non est iratus. Ergo multi sunt, quorum caro irascitur, anima autem non irascitur. Item multi sunt, quorum caro non irascitur, anima autem eornin irascitur, id est, qui videntur patientes et taciti, et occulte cogitant inalum, et semper quarunt opportunitatem nocendi. Si quis dixeril frairi suo, Rucha, sine causa, reus erit concilio. ld est, ut sit unus ex concilio eorum, qui adversus Christum fuerunt, sicut apostoli in canonicis suis interpretantur. Si quis autem dixerit, Fatue, reus erit gehenne. Racha quidem dicitur Hebraice vacuus, quamvis quantum ad sensum verbi, unum est dicere, Fatue, et, Racha. Nam qui vacuus est, ille fatuus est: et qui fatuus est, sine dubio vacuus est, et utriusque verbi una videtur esse injuria. Nam sicut indigna res est illi dicere, Fatue, qui habet in se sapientiam spiritualem in agnitione Dei Patris et Christi : sic indigna res est, dicere hominem vacuum, qui habet in se Spirium sanctum. Nam nemo dicitur vacuus, qui habet in se Spiritum sanctum, et nemo fatuus, qui Christum cognoscit. Et quare illud quidem verbum, id est Racha, habet pænam concilii: hoc autem verbum, Fatue, gehennæ? Nam si unum peccatum est, una debet esse et pœna amborum. Sed quantum ad dicentis propositum, differentiam jam habent have verba, etsi quantum ad sensum similia sunt. Racha enim vulgare verbum erat apud Judavos, quod non ex ira, neque ex odio, sed ex aliquo moto vano diecbant, magis fiduciæ causa, quam iracundiæ. Nam unaquæque provincia habet in consuctudine aliquod exprobratorium verbum, quod non rixæ causa. sed familiaritatis gratia dicere solent ad eos, quorum fiduciam habent. Utputa, patronus suscepto liberto suo, aut dives pauperi, aut urbanus rustico, contenniens personam ejus, magis quam inimicans. Sed forte dicis, si Racha iracundiae causa non dicitur, quare peccatum est? Quia contemptionis causa dici-

<sup>1</sup> Idem in marg., quamvis correptus fuerit.
2 Forte melius legeretur, in corde.

quis, Oculum pro oculo, dentem pro dente : ego autem dico vobis, non resistere malo. Quintum mandatum minimum, quantum ad homines crudeles, qui peccare se non arbitrantur, si reddiderint mala pro malis, non considerantes, quæ dicuntur in Psalmo: Si reddidi retribuentibus mili mala, decidam merito ab inimicis meis inanis, etc. (Psal. 7.5). Quæcumque enim ille dinumerat merito se pati debere, si reddiderit retribuentibus sibi mala, sciant Christiani omnia illa merito se esse passuros, si reddiderint retribuentibus sibi mala. Nam et casuri sunt ab inimicis suis inanes, et persequaturus est inimicus animas eorum, et comprehensurus et conculcaturus in terra vitam eorum, et gloriam eorum in pulverem deducturus. Tamen sine hoc minimo mandato legis mandatum non potest stare. Quomodo? Lex præcipiens oculum pro oculo, dentem pro dente, tale habet propositum, ut unusquisque, dum timet de suo membro, parcat alterius, et nemo malus inveniatur. Sed quia væ mundo a scandalis: quamdiu enim vivimus in hoc mundo, cui diabolus principatur, necesse est abundare maledicentes, percutientes, et persequentes. Si ergo incipimus secundum legis mandatum omnibus reddere mala pro malis, omnes efficimur mali, et solutum est propositum legis, et dum voluit malos facere bonos, etiam bonos fecit malos. Si autem secundum Christi mandatum non resistatur malo, etsi mali non læduntur, tamen boni permanebunt boni : et sic per mandatum Christi impletur et legis mandatum. Nam qui mandatum legis implet, non simul implet et Christi: qui autem Christi implet, simul implet et legis. Ut-puta, qui percutit, contra legem agit : qui autem re-percutit, secundum legem facit, non autem et secundum Christi mandatum. Qui autem'secundum Christi mandatum, neque percussus repercutit, tacite et legis voluntatem implevit. Nam qui percussus non repercussit, multo magis nec ab initio percussisset : quia non venit Christus solvere legem, sed adimplere. Sed dicis, quia dignus est ille repercuti, qui contra legem percussit. Etiam. Sed tu non es dignus repercutere, quia illius discipulus es, qui male-dictus non remaledixit, percussus non repercussit, crucifixus pro crucifigentibus se oravit. Si repercusseris, ergo primum denegasti, te Christi esse discipulum, non verbis, sed factis. Deinde cum ejeceris oculum pro oculo tuo, et fregeris dentem pro dente tuo, numquid per hoc restituitur membrum tuum in loco proprio? Si ergo non reddideris malum pro malo, et si membrum corporis perdidisti, vel lucrum patientiæ acquisisti. Si autem reddideris : et corporis damnum passus es, et salutis. 39. Sed si quis te percusserit in maxillam, præbe ei alteram. Non enim diabolus tantum de vulnere humani corporis gaudet. sed et magis in vulnere animæ delectatur : ideo enim excitat aliquem qui te percutiat, ut dum tu excitatus repercutis eum, pecces, et uno ictu vulneret ambos. Scit enim, quia vulnus corporis cito sanatur: vulnus autem animæ in quibusdam vix cum labore, in quibusdam autem numquam sanatur. Ideoque si repercusseris eum, in prima quidem facie illum vicisse videris, re vera autem a diabolo victus es. Et putas quia te satiasti de illo, vere autem diabolum satiasti de te. Si autem non repercusseris eum, ab homine quidem victus videris, diabolum autem vicisti. IIxc secundum justitiam Dei. Videamus autem secundum utilitatem carnalem. Numquid si repercusseris eum, compescuisti eum, ut jam non te percutiat? Sed magis excitasti eum, ut adhuc te percutiat. Nam iracundia per iracundiam non compescitur, sed amplius irritatur. Quemadmodum si ignem cum igne conjungas, major flamma succenditur : si autem non repercusseris eum, ille jam stabit : si quidem sapit, confusus : si autem non sapit, satiatus : et non solum iterum te non percutit, sed forsitan compunctus corde pomitet, quia te vel semel percussit. Attamen etsi sic insanus est, ut nec patientiam tuam intelligat, ne confundatur in facto suo : numquid potes tu

te amplius vindicare, quam Deus crat te vindicate rus? Ideoque si repercusseris eum, perdidisti vindi ctam, quia teipsum vindicasti : et liberasti eum de manibus Dei, quia reddidisti illi quod fecit. Si erzo fortiter irasceris, patientius age, ut melius vindiceris, scilicet per Deum. 40. Et ei qui vult tecum in judice contendere, et tunicam tuam tollere. dimitte ei et pallium. Primum indigna res est, ut homo fidelis stet a judicio ante conspectum judicis infidelis. Nam esi insidelis non est, certe sæcularis est. Et qui te venerari debuerat propter dignitatem fidei, judicat te propter necessitatem causæ, et perdes dignitatem Christi propter negotium mundi. Nonne melius est, ut perdas res mundiales, quam gloriam sempiternam? Si enim rem perdideris propter Christum, Christus tibi rem restituere potest : si autem propter rem perdideris Christum, res tibi non potest restituere Christum. Deinde necesse est, ut humilies te coram judice, et subditus tias illi propter necessitatem causæ. Et forsitan qui propter Deum non sueras te humiliaturus, humilias te propter lucrum, et facis rem pretiosioren quam Deum. Tertio, quia omne judicium irritatio cordis est, et cogitationum malarum. Si semel in judicium ingressus fueris, jam non desideras ut verits causæ appareat, sed ut quocumque modo victor exsistas. Si autem videris quod causa tua, sicut frequenter solet fleri in judiciis, aut verbis, aut fraudibis, aut pecuniis expugnetur: necesse est similiter utet ta aut verbis, aut fraudibus, aut pecuniis, causir tuz adesse festines. Et si ab initio consilium non habuisti, ut sic ageres, postea sic agere ipsius controversiz necessitas te compellit. Nam primum pro lucro tantummodo festinabas, postea jam et pro pudore contendis. Et magis contentus es etiam peccare tantum. ut vincas, quam vinci tantum, ut ne pecces. Il re Deus illis mandat, qui magis diligunt Deum, quam mundum. Nam qui lucrum animæ magnum esse existimat, damnum rei modicum putat : nam qui damnum rei magnum existimat, lucrum animie minimum potat. Qui ergo difficilius putat rem dimittere, quam in judicio introire, hoc cogitet, quia difficitius est de judicio sine peccato exire. Facilius est enim ante judicium rem dimittere, quam judicio evitare peccatum. Nam ante judicium, sicut diximus, una causa avaritiz te compellit, post ingressum etiam causa pudoris. Et qui unam causam vincere non potuisti propter timerem Dei, duas quomodo vincas? Ergo sicut Joseph dimisit pallium in manu meretricis, et fugit cum meliore pallio castitatis : sic et tu projice pallium in manus calumniatoris, et fuge cum meliore velamento justitiæ, ne forte dum vis vindicare vestem corporis, pretiosissimum animæ vestimentum perdas. Deinde si viderint infideles te Christianum pro mjuriis injurias rependere graviores, pro terrenis facultatibus, et usque ad perniciem animæ sæcularia pulsare judica contra direptorem injustum : quomodo credant spem regni cælestis esse veram, quam prædicant Christiani? Facile enim spernunt terrena qui cælestia sperant. Qui autem terrena magnopere complectuntur, nescio si firmiter calestia credunt promissa. Non solum ergo propter læsionem animarum nostrarum percutientem sustinere debemus, auferenti quæ nostra sunt non repugnare, sed etiam propter demonstrationem indubitabilium Christi promissionum: ut ille qui viderit te injurias proprias negligentem, terrenas etiam res quasi nihil spernentem, intelligat, quia vere est certissima spes Christianorum in caelis, pretiosi r omnibus rebus terrenis, et vita jucundior omni fui-tione vita istius carnalis. 11. Si quis te angariavent mille passus, vade cum illo et alia duo. Ut patientia tua vincat illius crudelitatem, et ostendas quia major est benignitas Dei in sanctis, quam malitia diaboli in iniquis hominibus. Si autem tantum vadis quantum ille te cogit, quomodo cognosceris servus Dei ? Nam in necessitate bonitas non apparet. Quod ergo cogt te, vade propter necessitatem hominis violenti : quod non te cogit, vade propter gloriam Dei benigni. Si

eum, dicens: Rogo, Domine, ne inseras in nos peccatum hoc, quia ignoravimus quod peccavimus in te (Num. 12. 11). Si autem operibus aliquem offendisti, puta, alicujus pecuniam fraude abstulisti, aut rem aliquam per violentiam abstulisti, redde ei quæ abstulisti, et pœnituisti. Quoniam autem abstractæ rei peccatuma rerum recompensatione dissolvitur, testis est Zachæus, dicens: Domine, quæcumque fraude abstuli, reddo in quadruplum (Luc. 19. 8). Si autem rem quidem alicu-jus non tuleris, sed forte castigaveris hominem impotentem injuste, dona ei aliquid pro injuria dignum : sicut scriptum est in lege : Si percusseris servum tuum, et fregeris illi dentem, dimitte eum liberum (Exod. 21. 27). Secundum hoc intelligendum est, et si castigaveris aliquem, injuriæ peccatum beneficio est dissolvendum. Alioqui nisi quem factis læsisti, factis placaveris, sine causa oras ad Dominum, sine causa eleemosynas facis de rebus, quibus alios exspoliasti. Quid prodest tibi, si alter pro te oret ad Deum, et alter adversus te interpellet Deum? Etsi ad istius orationem vult tibi Deus misericordiam facere, illius interpellatio non permittit. Melius est, ut etsi nemini prodes, nemini noceas, quam ut alios spolies, et alios vestias. 25. Esto consentiens adversario tuo cito, dum es cum illo in via, ne forte tradut te adversarius judici, et judex tradat te ministro, et in carcerem mittaris. Festinat Dominus, ut ad amicitiam festinemus inimicorum nostrorum, quamdiu vivimus in hac vita (vita enim omnium hominum communis est ista vita carnalis, per quam omnes homines transeunt, boni et mali), sciens quam periculosum est, si unus ex inimicis, pace non facta, fuerit mortuus : nam postea etsi voluerint pacem facere, non possunt, cum fuerint separati. Si autem quamdiu in via hujus vitæ es, non feceris pacem cum adversario, quem læsisti, sed sic inimicantes per mortem ieritis ante judicem Christum, tradet te Christo, convincens te reum in judicio ejus, et judex tradet te ministro, id est, angelo pœnarum crudeli, et ille mittet te in carcerem gehennæ. Et qui in hoc sæculo si pacem fecisses, ctiam gravissimi operis poteras accipere indulgentiam, sicut scriptum est : Caritas operit multitudinem peccatorum (1. Petr. 4. 8) : si semel condemnatus fueris missus in carcerem, jam non solum de gravibus peccatis, sed ctiam pro verbo otioso, quod loquatus es, id est, si Racha alicui dixisti, pro eo sunt exigenda a te supplicia. Tradet autem te judici adversarius tuus, etsi te prius rogaverit ille. Dicit enim Salomon : Si esurierit inimicus tuus, ciba illum: hoc enim faciens, carbones ignis congeres super caput ipsius (Prov. 25. 21. 22. et Rom. 12. 20). Congerere autem carbones ignis quid est aliud, nisi magis reum facere ante Deum? Si ergo qui benefacit inimico, magis illum reum facit ante Deum : consequenter et qui prius regat inimicum suum, reum illum facit aute Deum. Frequenter homines in hoc seculo mittuntur in carcerem pro peccato : id est, in angustias et tribulationes diversas. Nam plerumque peccantes in hominibus mittuntur in tribulationes diversas : sed non intelligimus. Angustiæ autem hujus mundi, carceres appellantur.

Homilia duodecima ex cap. quinto (a).

27. Audistis quia dictum est antiquis, Non machaberis (Exod. 20. 14): 28. ego autem dico vobis, quoniam omnis qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam machatus est eam in corde suo. Ecce alterum mandatum, minimum quidem apud Judkos tunc, et nunc apud omnes qui non i multum curant de anima sua, nec judicant cor suum, qui irasci proximis suis sine causa aliquod non putant esse peccatum: nec concupiscere tantum mulierem alienam putant esse peccatum, opere concupiscentiæ non subsequuto. Magnum autem est apud timentes Deum et cor suum dijudicantes. Magnum est etiam apud Deum, qui non tantum

<sup>1</sup> Conmelin. et Morel. vox, non, omittitur. (a) In Codice V. D. hac Homilia pracedenti jungitur.

opus hominis aspicit, quantum cor. Quo mandato lex non solvitur, sed impletur : quia sine hoc mandato stare non potest legis mandatum. Onne enim adulterium ex concupiscentia nascitur. Quomodo ergo tolletur adulterium secundum legis mandatum, nisi præcisa fuerit concupiscentia secundum Christi mandatum? Quoniam ergo sicut ira mater est homicidii, sic concupiscentia mater est adulterii : consequenter sicut qui irascitur fratri suo sine causa, occidit eum in corde suo, etsi non occiderit enm propter sictum vindicte 1, aut propter impotentiam suam, etiam homicida est apud Deum, qui non magis opus considerat, quam affectum : sic qui concupiscit mulierem alienam, jam mœchatus est eam in corde suo : etsi non habuerit eam, causa aliqua obsistente, etiam adulter est apud Deum, qui magis aspicit voluntatem quam opus, quoniam opus ei adulterii committendi defuit, non voluntas. Sed ne forte homines humanæ naturæ mysterium ignorantes, dum considerant, quia generaliter omnis natura carnalis subdita est passionibus istis, et nemo est hominum, etiam sanctorum, qui se omnino ab ira vel concupiscentia valeat separare, æstiment Christum, quasi impossibilia ista mandantem, occa-sionem sibi quarere, per quam homines faciat reos, quoniam omnis, qui impossibilia mandat, occasiones offensionis seminat, et causas puniendi requirit : ideo pauca de divisione voluntatum animæ corporisque tractemus. Sicut duas in nobis habemus naturas, animæ scilicet et carnis : sic duas habemus voluntates, unam animæ, alteram carnis : duas iras, unam animæ, et alteram carnis : duas concupiscentias, unam animæ, et alteram carnis. Et natura quidem carnis ab his omnibus non potest se separare. Nam necesse habet et irasci, et concupiscere, etsi non vult, quoniam non est in arbitrio suo creata : id est, non est nunc in arbitrio suo, sicut creata fuit, sed sub lege peccati. Venumdata enim est sub peccato; propterea de illa dicit Apostolus : Sapientia carnis inimica est in Deum : legi enim Dei subjecta non est, nec enim potest (Rom. 8. 7). Anima autem in arbitrio suo creata est secundum legem justitiæ Dei : propterea potest et non irasci, si vult: et non concupiscere, si vult. Quando ergo irascimur et concupiscimus, si displi-ceamus nobis, et festinemus reprimere vel iram vel concupiscentiam nostram, manifestum est, quia care nostra irascitur aut conenpiscit sola, non anima nostra. Quando autem complacemus nobis in his, et decernimus si poterimus nostram implere iracundiam. vel concupiscentiam no tram : tunc et anima irascitur et concupiscit simul cum carne. Propterea sciens Deus, quia carnis natura subdita ei non est, nec potest non irasci, non mandat carni quæ mandat. Quis enim sapiens illi ponit præceptum, qui etsi vult, non potest obaudire? Sed ad animam loquitur, et animie mandat, quæ potest Deo in omnibus obaudire : quæ potest, etiam carne irascente et concupiscente, ipsa nec irasci, nec concupiscere. Si ergo ad animam loquitur, et de concupiscentia animæ loquitur, dicens : Si quis viderit mulierem ad concupiscendam eam, jam mochatus est eam in corde suo : id e-t, non Si quis concupiverit secundum desiderium inevitabile carnis, sed, Si quis concupierit secundum voluntatem animæ, et consensum, decernens et statuens implere quod cupit; ille talis etsi nihil gesserit, jam tamen corde adulter est ante Deum, quia forsitan impeditus est ab opere, non compunctus in voluntate. 29. Si dexter oculus tuus scandalizaverit te, erue eum. Puto quod omnis merces justitire nostræ in hoc posita sit, quia omni tempore contra carnem nostrant luctamur ; quia Caro concupiscit adversus spiritum, et spiritus adversus carnem (Gal. 5. 17). Sic enim ait propheta: Tota die contristatus ingrediebar, quoniam rencs mei impleti sunt illusionibus, et non est sanitas in carne mea (Psal. 37. 7. 8). Si ergo secundum prophetam non est sanitas in carne nostra, quot oculos quis ha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. D. et Editi in margine, propter metum videntium.

quia caro quidem nostra odit inimicum suum, quæ nocita diligere non potest, anima autem diligit inimicum. Alioqui si unusquisque motus suæ carnis consideret, nullum bonum facere invenitur: quia omne bonum, adversante carnis natura, contradicentibus nobisipsis explemus. Deinde qui te innocentem injuriatur, si incipias considerare quomodo a diabolo possidetur et agitur, quomodo voluntatem suam adimplet per ministerium ejus, non solum non irasceris ei , sed adhuc misereberis ejus : miseratio autem excitat affectum <sup>1</sup>. Vis ergo diligere inimicum toum? Si injuriam pateris, noli injuriam præsentem aspicere, sed considera gloriam, quam pro mer-cede in judicio consequuturus es. Si æquanimiter supportare volueris, si damnum passus fueris, noli hoc damnum aspicere, sed illud patientiæ lucrum. Illis enim totum videtur difficile, qui retributionem non sperant futuri judicii. Et benefacite iis, qui oderunt vos. Sciens Dominus, quia carnis dilectio ex beneficiis carnalibus nascitur, ubi non fuit prius, et nutritur etiam, ubi fuit prius: ideo jubet nos benefacere inimicis, ut eorum odia nostris beneficiis compescantur. Si enim dando et accipiendo amicitia nascitur, quæ non erat prius : consequenter et odium, et omnis inimicitia beneficiorum assiduitate compescitur. Ergo benefacite odientibus, ut ex vestra benevolentia ipsi se judicent, quia injuste vos odiunt. Orate pro calumniantibus vos. Orantes pro inimicis, non tantum illos, quantum nos commendamus Deo : et magis exaudimur pro inimicis orantes, quam pro nobis. Qui enim pro se orat, non gratiæ opus exsequitur, sed naturæ. Quis enim pro se non orat? Qui autem pro inimico suo orat, digne exauditur, quia gratiæ opus exsequitur.

45. Ut suis filii Patris vestri. In quo enim alio cognoscetur quia filii sumus Dei, nisi fuerimus similes Deo? Filii enim carnales frequenter similantur carnalibus patribus, in facie, aut in loquela, aut in risu, aut in aliquo corporis signo : filii autem spirituales in sanctitate. Et illi quidem etsi similes sucrint, landem nullam merentur, et si dissimiles, nullam vituperationem quia non est in potestate hominis qualem accipiat corporis qualitatem. Filii autem Dei, siquidem similes fuerint, laudandi sunt : si autem dissimiles, nimis vituperandi, quia in potestate uniuscujusque est mensura faciendæ justitiæ. 46. Si diligitis eos, qui vos diligunt, quam mercedem habebitis? Qui amicos diligit, propter se diligit, non propter Deum, et ideo nullam habet mercedem : delectat enim eum ipsa dilectio. Qui autem inimicum suum diligit, non propter se diligit, sed propter Deum : ideo magnam habet mercedem, quia contradicit motibus suis. Ubi enim labor semi-natur, illic metitur fructus. 48. Estote ergo perfecti, sient et Puter vester persectus est. Qui diligit amicum, peccatum quidem non facit, justitiam autem non operatur. Dimidium enim bonum est, hominem discedere a malo, et non sequi bonum : perfectum est autem, ut non solum fugiat malum, sed etiam faciat bonum. Ideo dicit, Perfecti estote, ut et amicos diligatis propter peccatum vitandum, et inimicos propter justitiam habendam : quoniam illud de pœna liberat, hoc autem ducit in gloriam : nec enim est perfecta Dei imago, quæ non per opera similat Deum. Ut sitis filii Patris vestri , qui solem suum jubet oriri super bonos et malos, et pluit super justos et injustos. Caute posuit dicens, Super justos et injustos, non, Super injustos, ut justos, quia omnia bona Deus non propter omnes homines dat super terram, sed propter pancos sanctos. Contentus est enim magis, ut peccatores contra meritum suum bonis Dei fruantur, quam ut justi contra meritum suum a bonis ejus fraudentur. Similiter et quando Dominus a peccatoribus irritatur, castigationem suam non propter homines bonos mittit, sed propter solos peccatores : tamen æqualiter et justos taugit, quemadmodum et peccatores. Nam quemadmodum in bonis non separat peccatores a

1 lidem in marg. creat affectum.

justis : sic nec in malis separat justos a peccatoribus, In bonis peccatores a justis non separat, ne separat cognoscant se abjectos esse et desperent : in malis justos a peccatoribus non separat, ne separati come scant se electos, et glorientur : maxime cum nec malis bona prosint, sed noceant inagis, nec bons mala noceant, sed prosint magis. Nam male vivetts dum bona percipiunt, ad præjudicium suum perci piunt : et boni dum mala patiuntur, ad lucrum justliæ eis procedit. 1. (a) Attendite au em ne elcemos-nam vestram saciatis coram hominibus, ut videamid ab cis. (Cap. vi.) In superioribus Christus mandavi diligere inimicos, benefacere eis. Videns autem qui in ipso beneficio laqueus diaboli latebat inclusus qui bonorum operum solet perdere fructum : nam vam carnis natura, quemadmodum primum difficilis est ad benefaciendum, ita etsi benefecerit, facilis estal jactantiam boni operis: propterea et in luc pare nos instruit, dicens: Attendite vobis ne electro yuan vestram coram hominibus faciatis: ut bonum vestram non ad ministerium vanitatis proficiat, sed ad usum salutis. Quod autem præ omnibus vitiis carnalibes periculosius esse in hominibus intellexit, hoc cautius cavendum mandat, dicens: Attendite ne elcemosquam vestram coram hominibus faciatis : quonium omna pene mala servos diaboli vexant. Concupiscentia autem vanæ gloriæ non solum servos diaboli, sed etiam servos Dei, et viros fideles impugnat : magis autem servos Dei, quam servos diaboli. Ubi enim res agi-tur gloriosa, ibi facilius locum invenit gloriatiosis occasio. Attendite. Quid autem attendamus? bcun secretum ubi homines non sunt? Sed quid prodest, si in loco quidem homines non fuerint, in corde autem fuerit cogitatio vana? Melius est ergo, ut in corde non sit cogitatio vana, quam ut homines per sint in loco. Si ergo cor nostrum attendere dehemus, non oculis carnalibus aspicere, sed sensu vigilare necesse est circa cor : invisibilis enim est serpens et lubricus, quem observare jubernur, et latenter in sensus ingreditur, et seducit. Ideo enim non potest eum caro sordida aspicere, sed anima munda. Sest enim in loco mundo et specioso, si modica sordes fuerit, de longe apparet : si autem ipse locus sordides fuerit, quantumvis stercoris jaceat ibi, non apparet: nec enim potest requiri, si est ibi aliquid stercoris', ubi totum est stercus : sic et in corde mundo si sureptio inimici successer.t, mox cor suum homo recus discernit, quia a spiritu alieno pulsatur : si antem cor fucrit iniquitations plenum, suggestionem dialoh in se facile non intelligit. Quomodo enim introtum ejus intelligat, qui semper in co est? Ideo et ante pramisit, dicens: Ne irascaris, ne concupiscas, ne jures, ne malum pro malo reddas, ne odias proximum tuum : quoniam qui malis omnibus istis subjectus, cor suum non potest attend re, nec intelligere diaboli seductionem in eo, quia in veste candida macula cito apparet, nigra autem vestis etsi tota sordidata fuerit, non cito apparet. Et quomodo non potest fieri, ut coram hominibus elecmosynam faciamus, aut facientes non sentiamus? si præsente aliquo occurrerit pauper, quomodo detur ei absconse! Nam etsi non videtur quod datur, tamen videtur qua datur, ducendo eum secreto.

Non prohibetur coram hominibus dari elecmosyno, sed vanæ gloriæ venatio inhibetur. — Sed considera, quia non dixit tantummodo, Ne coram hominibus faciatis: sed addidit, Ut videamini ab eis. Qui ergo non ideo facit, ut ab hominibus videatur, etsi coram hominibus fecerit, tamen non videtur coram hominibus fecerse. Ergo si sie facere elecmosynam non est pesibile, ut nullus videat, aut sentiat: tamen co prosito facere, ut non ab hominibus videamur, possibile est. Dicit enim Dominus: Sie luceat lumen vernos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Editi in marg. et Codex V. D. aliquid mundum.
(a) Hie meipit Homil. XII in Codice till. PP. Carthusianorum Vallis Dei.

est, non correcta. Sic qui odit uxorem suam, excepta fornicationis causa, et sic eam odit, ut dimittat eam. ut et nisi haberet licentiam dimittendi eam, occideet eam : in corde suo occidit eam, quantum ac Deum, quia opus homicidii defuit ei, non occidendi toluntas. Vides ergo quia lex praccipiens dari repudium, opus homicidii compescuit, non peccatum? Et non solum homicidii crimen non sustulit, quantum ad Deum, sed etiam alterum dimissionis introduxit percatum. Quoniam libellus repudii testimonium est soluti conjugii, numquid justitia solvendi conjugii? Propterea, dato repudio, solutum quidem conjugium publicatur, peccatum autem solutionis magis exaggeratur. Tamen cum de irascente sine causa, et de concupiscente faceret verbum, competenter intulit mandatum de uxoribus non dimittendis. Si enim qui irascitur fratri suo sine causa, reus erit judicio : quo-modo non crit reus, qui sine culpa fornicationis sic odit uxorem, ut etiam dimittat eam? Sed dicis, Multas habet culpas uxor mea. Quid enim? tu autem sine culpa es? Si enim extraneorum vitia supportare debemus, dicente Apostolo: Invicem, onera vestra portate, et sic adimplebitis legem Christi (Gal. 6. 2): quanto mag.s debemus uxorum? Si quis viderit mulierem ad concupiscendum eam, adulteratur cam in corde suo : quomodo non pro adulteriis condemnetur, qui dinitteus uxorem, occasionem dederit adulteriorum committendorum, ut et illa adultere-tur in alterum, et alter in illam? Nam vir Christianus non solum se coinquinare non debet, sed nec aliis coinquinandi se occasionem præbere. Alioquin illo-rum crimen ad istius redundat peccatum, qui aliis committendi criminis factus est causa. Vide etiam, quia qui secundum legem repudium dat, quatuor committit iniquitates. Primam, quia quantum ad Deum exsistit homicida: secundam, quia dimisit non fornicantem; tertiam, quia fecit cam adulterari; quartam, quia et accipiens eam, fecit adulterium. Nihil autem horum committitur, ubi servatum fuerit Christi mandatum. 33. Item dictum est, Non perjurabis: reddes autem Domino juramenta tua. 34. Ego autem dico, non jurare omnino, etc. Ecce quartum manda-tum, quod minimum putant avari, qui bene jurare non putant esse peccatum, sine quo non potesi stare legis mandatum. Nam nisi juramentum interdicatur, non possunt amputari perjuria. Ex juramento enim perjurium generatur. Nemo est enim, qui frequenter jurat, et non aliquando perjuret. Propter hoc admonet Salomon: Non assuescas juramento os tuum; multus enim casus in illo ( Eccli. 23. 9 ). Sicut enim qui facit consuetudinem multa loqui, necesse est ut aliquando et importuna loquatur, et qui facit consuetudinem frequenter manu sua percutere, necesse est ut aliquando et injuste percutiat : sic qui facit consuetudinem jurare in rebus idoneis, frequenter et in rebus superfluis etiam nolens consuctudine trahente perjurat. Nam omnium rerum consuctudinem, quando voluerimus quidem, tunc facimus, sed non quando volumus, tunc repellimus eam. Et qualis est contra jurantes Dei sententia, docet Salomon: Vir, inquit, multum jurans, non exiet plaga de domo ejus ( Ibidem v. 12). Si ergo a jurantibus plaga non recedit, quomodo a perjurantibus aliquando recedet? Die mihi, amice, jurando quid proficis? Nam si adversarius tuns crederet bene te juraturum, numquam te jurare compelleret : sed quia perjuraturum te æstimat, ideo te jurare compellit. Et cum juraveris, non quasi in veritate juramenti tui placatustacet, sed quasi in damnatione perjurii tui vindicatus recedit. Juramentum enim numquam bonum exitum habet. Quidam enim æstimabunt te avaritia: causa jurasse, quidam autem et perjurasse. Qui autem de te bene voluerint suspicari, etsi pejerasse te non credunt, tamen in veritate te jurasse affirmare non possunt. Nemo autem potest desendere te et refigiose egisse. Ideoque jurans, inimicis tuis in opprob num venis, amicis autem tuis in suspicionem. Sed torte dicis, Quid faciam? Non mibi credit, nee vult

credere nisi juravero. Acquiesce magis pecuniam perdere, quam salutem. Pretiosior tibi videatur anima tua, quam res tua. Si rem aliquam perdideris, vivere potes: si Deum perdideris, quomodo vives? An nescis quia quod invitus amittis propter Dei timorem, majorem inercedem habes pro illo, quam si eiecmosynam dedisses? Quia quod cum majore colluctationo facimus, pro illo dignius coronamur. Ecce, amice, admoneo te, ne aliquando hominem jurare compellas. Sive existimas eum bene juraturum, recede ab eo : sive existimas eum male juraturum, magis recede ab eo : quia etsi ille hene juraverit, tu quantum ad conscientiam tuam perjurii illius factus es causa, quia hoc proposito eum jurare compellis, non ut juret, sed ut perjuret. Si autem bene eum juraturum putares, nec jurare compelleres, O insipiens, qui alterum jurare compellis, nescis quid agis. Ille etsi perjuraverit, vel cum lucro perjurat, tu autem sine lucro perjurii illius particeps inveneris. Qui mentiri non dubitat. nec perjurare timet : qui enim mentitur, veritatem in corde suo transgreditur; qui autem perjurat, in verbis suis transit Deum. Quid ergo interest inter Deum transire, et veritatem transgredi, cum et ipsa veritas sit Deus? Ilac sola est differentia, quia veritatem mentientes in corde transimus, perjurantes autem Deuni in verbis: nam verbo hominibus satisfacinus, conscientia autem Deo. Ipse Deus, qui perjurare ve-tuit, ipse et postea non jurare mandavit. Qui ergo in jurando non timet Dei præceptum negligere, nec in perjurando timebit. Quid autem vis? Timet Deum, aut non timet Deum. Si timet, etiam sine juramento non mentitur : si autem non timet, neque cum juramento potest dicere veritatem.

Contra clericos qui Evangelia porrigunt juraturis. — Audite vos, clerici, qui jurantibus Evangelia sancta porrigitis : quomodo potestis ab illo juramento esse securi, qui semen perjurii datis? Numquid qui ignem portat, unde confletur incendium, alienus est ab illo incondio? Aut qui gladium porrigit unde homicidium committatur, noune est socius homicidii illius? Sic et qui occasionem perjurii præstat, collega fit perjurii ejus. [Si crat bene jurare justum, juste dicebatis, quia dedimus illis Evangelium ut jurent, non ut perjurent: nunc autem cum sciatis, quia et bene jurare precatum est, quomodo potestis esse liberi, qui occasionem datis unde percetur in Deum? | Cesset ignis, et iucendium non fit; subtrahe gladium, et homicidium non committitur: sic tolle juramentum, et perjurium non sit. Ilæc de illis dicta sunt, qui jurant per Deum : corum autem. qui jurant per elementa, exsecrabilior iniquitas est. Ciclum enim, et terram, et cartera Deus ad ministe-rium sibi creavit, non hominibus ad juramentum. Ecce enim in lege præcipitur, ut per nullum juretur, nisi per Deum : qui ergo jurat per cælum aut per terram, aut quidquid illud est, per quod jurat, deificat illud. Propterea idololatram se facit omnis, qui per aliquid alind a Deo jurat, etiamsi jurare liceret : quia non reddit Domino Deo suo juramenta sua, sed elementis, et sic dupliciter peccat. Primum, quia jurat; deinde, quia deificat per quem jurat. Et vide quia per singula hanc rationem dat, cur quis non debeat jurare per elementa. Neque per cœlum, inquit, quis thronus est Dei : id est, non Deus. 35. Neque per terram, quia scabellum est pedum ejus, non dea. Neque per Jerosolymam, quia civitas est magni regis, non magnus rex. 36. Neque per caput tuum, quia non potes umun capillum album facere, aut nigrum. Ac si dicat : Cujus momenti es, ut per te jures? numquid potestatem habes vel unum capillum album facere, aut nigrum? Sive ergo per lilios suos juret quis, sive per se, sive per aliquem, meliorem facit illum, quantum ad se, quam Deum. 38. Audistis quia dictum est anti-

1 v. D. et Faiti in marg., sancta portalis... qui sanctum periuris dutis.

perjuris datis.

2 v. D., Si erat bene jurare, juste dicebatis, etc. Monetur in margine Editorum hace abesse a quibusdam exemplaribus.

quis, Oculum pro oculo, dentem pro dente : ego autem dico vobis, non resistere malo. Quintum mandatum minimum, quantum ad homines crudeles, qui peccare se non arbitrantur, si reddiderint mala pro malis, non considerantes, quæ dicuntur in Psalmo: Si reddidi retribuentibus mihi mala, decidam merito ab inimicis meis inanis, etc. (Psal. 7.5). Quæcumque enim ille dinumerat merito se pati debere, si reddiderit retribuentibus sibi mala, sciant Christiani omnia illa merito se esse passuros, si reddiderint retribuentibus sibi mala. Nam et casuri sunt ab inimicis suis inanes, et persequaturus est inimicus animas eorum, et comprehensurus et conculcaturus in terra vitani eorum, et gloriam eorum in pulverem deducturus. Tamen sine hoc minimo mandato legis mandatum non potest stare. Quomodo? Lex præcipiens oculum pro oculo, dentem pro dente, tale habet propositum, ut unusquisque, dum timet de suo membro, parcat alterius, et nemo malus inveniatur. Sed quia væ mundo a scandalis : quamdiu enim vivimus in hoc mundo, cui diabolus principatur, necesse est abundare maledicentes, percutientes, et persequentes. Si ergo incipimus secundum legis mandatum omnibus reddere mala pro malis, omnes efficimur mali, et solutum est propositum legis, et dum voluit malos facere bonos, etiam bonos fecit malos. Si autem secundum Christi mandatum non resistatur malo, etsi mali non læduntur, tamen boni permanebunt boni : et sic per mandatum Christi impletur et legis mandatum. Nam qui mandatum legis implet, non simul implet et Christi: qui autem Christi implet, simul implet et legis. Ut-puta, qui percutit, contra legem agit : qui autem re-percutit, secundum legem facit, non autem et secundum Christi mandatum. Qui autem secundum Christi mandatum, neque percussus repercutit, ta-cite et legis voluntatem implevit. Nam qui percussus non repercussit, multo magis nec ab initio percussisset : quia non venit Christus solvere legein, sed adimplere. Sed dicis, quia dignus est ille repercuti, qui contra legem percussit. Etiam. Sed tu non es dignus repercutere, quia illius discipulus es, qui male-dictus non remaledixit, percussus non repercussit, crucifixus pro crucifigentibus se orayit. Si repercusseris, ergo primum denegasti, te Christi esse discipulum, non verbis, sed factis. Deinde cum ejeceris oculum pro oculo tuo, et fregeris dentem pro dente tuo, numquid per hoc restituitur membrum tuum in loco proprio? Si ergo non reddideris malum pro malo, et si membrum corporis perdidisti, vel lucrum patientiæ acquisisti. Si autem reddideris : et corporis damnum passus cs, et salutis. 39. Sed si quis te percusserit in maxillam, præbe ei alteram. Non enim diabolus tantum de vulnere humani corporis gaudet. sed et magis in vulnere animæ delectatur : ideo enim excitat aliquem qui te percutiat, ut dum tu excitatus repercutis eum, pecces, et uno ictu vulneret am-bos. Scit enim, quia vulnus corporis cito sanatur : vulnus autem animæ in quibusdam vix cum labore, in quibusdam autem numquam sanatur. Ideoque si repercusseris eum, in prima quidem facie illuin vicisse videris, re vera autem a diabolo victus es. Et putas quia te satiasti de illo, vere autem diabolum satiasti de te. Si autem non repercusseris eum, ab homine quidem victus videris, diabolum autem vi-cisti. Hae secundum justitiam Dei. Videamus autem secundum utilitatem carnalem. Numquid si repercusseris eum, compescuisti eum, ut jam non te percutiat? Sed magis excitasti eum, ut adhuc te percutiat. Nam iracundia per iracundiam non compescitur, sed amplius irritatur. Quemadmodum si ignem cum igne conjungas, major flamma succenditur : si autem non repercusseris eum, ille jam stabit : si quidem sapit, confusus : si autem non sapit, satiatus : et non solum iterum te non percutit, sed forsitan compunctus corde prenitet, quia te vel semel percussit. Attamen etsi sie insanus est, ut nec patientiam tuam intelligat, ne confundatur in facto suo : numquid potes tu

te amplius vindicare, quam Deus erat te vindica rus? Ideoque si repercusseris eum, perdidisti vi ctam, quia teipsum vindicasti : et liberasti eum manibus Dei, quia reddidisti illi quod fecit. Si e fortiter irasceris, patientius age, ut melius vindice scilicet per Deum. 40. Et ei qui vult tecum in jui contendere, et tunicam tuam follere. dimitte ei et | lium. Primum indigna res est, ut homo fidelis ste judic o ante conspectum judicis infidelis. Nam infidelis non est, certe secularis est. Et qui te ve rari debuerat propter dignitatem fidei, judicat te 1 pler necessitatem causæ, et perdes dignitatem Chi propter negotium mundi. Nonne melius est, ut per res mundiales, quam gloriam sempiternam? Si e rem perdideris propter Christum, Christus tibi restituere potest: si autem propter rem perdid Christum, res tibi non potest restituere Christ Deinde necesse est, ut liumilies te coram judice, subditus tias illi propter necessitatem causæ. Et 1 sitan qui propter Deum non fueras te humiliatui humilias te propter lucrum, et facis rem pretiosion quam Deum. Tertio, quia omne judicium irritatio dis est, et cogitationum malarum. Si semel in ju cium ingressus fueris, jam non desideras ut ver causæ appareat, sed ut quocumque modo victor e stas. Si autem videris quod causa tua, sicut frequ ter solet sieri in judiciis, aut verbis, aut fraudib aut pecuniis expugnetur: necesse est similiter ut el aut verbis, aut fraudibus, aut pecuniis, causa ! adesse festines. Et si ab initio consilium non habui ut sic ageres, postea sic agere ipsius controven necessitas te compellit. Nam primum pro lucro ti tummodo festinabas, postea jam et pro pudore e tendis. Et magis contentus es etiam peccare tantu ut vincas, quam vinci tantum, ut ne pecces. Il Deus illis mandat, qui magis diligunt Deum, qu mundum. Nam qui lucrum animæ magnum esse exit mat, damnum rei modicum putat : nam qui damni rei magnum existimat, lucrum animæ minimum j tat. Qui ergo difficilius putat rem dimittere, quam judicio introire, hoc cogiter, quia difficilius est judicio sine peccato exire. Facilius est enim ante dicium rem dimittere, quam judicio evitare peccata Nam ante judicium, sicut diximus, una causa avarit te compellit, post ingressum etiam causa pudoris. qui unam causam vincere non potuisti propter tim rem Dei, duas quomodo vincas? Ergo sicut Jose dimisit pallium in manu meretricis, et fugit cum a liore pallio castitatis : sic et tu projice pallium in π nus calumniatoris, et fuge cum meliore velamento stitiæ, ne forte dum vis vindicare vestem corporis, p tiosissimum animæ vestimentum perdas. Deinde viderint infideles te Christianum pro injuriis injuri rependere graviores, pro terrenis facultatibus, usque ad perniciem animæ sæcularia pulsare judic contra direptorem injustum: quomodo credant spe regni cælestis esse veram, quam prædicant Chr stiani? Facile enim spernunt terrena qui cælesti sperant. Qui autem terrena magnopere complectum tur, nescio si firmiter calestia credunt promissa. No solum ergo propter læsionem animarum nostrarm percutientem sustinere debemus, auferenti que nostr sunt non repugnare, sed etiam propter demonstra tionem indubitabilium Christi promissionum: ut ilk qui viderit te injurias proprias negligentem, terrenat etiam res quasi nihil spernentem, intelligat, quia ven est certissima spes Christianorum in cielis, pretiosid omnibus rebus terrenis, et vita jucundior omni fui-tione vitæ istius carnalis. 41. Si quis te angariaren mille passus , vade cum illo et ulia duo. Ut patientia tua vincat illius crudelitatem, et ostendas quia major est benignitas Dei in sanctis, quam malitia diaboli in iniquis hominibus. Si autem tantum vadis quantum ille te cogit, quomodo cognosceris servus Dei ! Nam in necessitate bonitas non apparet. Quod ergo cos! te, vade propter necessitatem hominis violenti : quel non te cogit, vade propter gloriam Dei benigni. Si

nnum vadis, putat te hominem qualemcumque fecisse, et non pornitet, quia te augariavit; si autem amplius vadis, intelligit, quia servus es Dei, et ideo incipit illum pænitere, quia vel unum te angariavit; et hoc tuum additamentum non fit illi majus auxilium, sed pæna prioris audaciæ. Deinde si illum quidem diabolus excitavit ad te angariandum, et tu videns tibi injuriam fieri, et aut verbis illicitis contradicas, aut factis non bonis resistas : et lucrum sanctitatis. quod multis forsitan bonis operibus acquisisti, propter dolorem modicum perdis. Quid ergo? Unum vade, ut satisfacias homini; alterum vade, ut te ostendas. et illum castiges; tertium, ut diabolum superabun-danter confundas. Deinde hac omnia mandata in pauperis persona conveniunt : dentem autem hominis divitis et potentis quis excutit? Utinam ille alterius non excuteret. Tunicam divitis et potentis per calumniam quis tentat auferre? Utinam ille per calumniam alterius non auferret! Divitem et potentem quis angariat? Utinam ille alterum non angariaret! Ergo dives infructuosus est. Et quomodo adimpleat justitiam legis, et gratise, ut fiat servus Dei perfectus? Quomodo? Si quis mutuam pecuniam petierit ab eo, det illi. Lex enim est, ut alterius non tollas, etsi tunm non des. Gratia autem, ut alterius non tollas, et tuum des. Qui ergo mutuam pecuniam dat, et legem implet et gratiam. Nam qui de suis libenter dat, et multo magis alterius bona non tollit. Dives ergo per patientiam non potest tentari, neque probari, quia nemo illi cito violentiam facit: in largitate autem tentatur, atque probatur. Item pauper per largitatem non potest tentari et probari , quia non habet unde largiatur, et ideo per patientiam tentatur, atque probatur, si benignitas ejus per injuriam non mutatur. Denique si veritatem considerare volumus, et intelligere rationem : quia divitiæ nostræ non sunt nostræ, sed Dei. Deus enim dispensatores nos divitiarum voluit esse suarum, non dominos : et ideo cui voluerit, dat eas; et a quo voluerit, tollit: illud proprie nostrum est, quod in nostra est potestate habere, si volumus. Quomodo antem nostrum dicatur, quod etsi volumus, habere non possumus, nisi nobis fuerit datum? Deinde considera, ut quid tibi magis divitias credidit, quam illi? numquid ex alia massa luti te fecit, ex alia illum? et pro te Christum tradidit, pro illo autem aliquem angelorum? Si per omnia sic illum diligit, quomodo te, non ideo dedit tibi divitias, ut habeas eas, sed ut tenteris in eis. Ideo admonet Apostolus: Divitibus hujus mundi præcipe non superbe sapere, ncc sperare in incerto divitiarum, sed largos esse communicatores bonorum (1. Tim. 6. 17). Nam pauper in sanctitate melior est, quam tu in rebus sæcularibus. Tow res proficiant ad illius sustentationem in hoc saculo, ut et illius sanctitas proficiat ad tuam sustentationem in illo: sicut ulmus infructuosa dat humorem viti, et vitis pro se et pro ulmo profert fructum. Ergo jubet nos Christus mutuum dare pecuniam, non lamen sub usuris : quia qui sub usuris mutuum dat, in prima quidem facie sua videtur dare, revera autem non sua dat, sed alterius tollit. Nam videtur quidem necessitati succurrere, revera autem in majorem mittit necessitatem. De uno vinculo solvit, et multis vinculis alligat : et non propter justitiam Dei dat, sed propter proprium lucrum. Similis enim est pecunia usuraria aspidis morsui. Sicut enim qui ab aspide percutitur, quasi delectatus vadit in somnum, et sic per suavitatem soporis moritur : sic et qui accipit sub usuris, pro tempore delectatur, quasi qui beneficium accipit : et sic per suavitatem beneficii non sentit quomodo captivus efficitur. Nam sieut venenum aspidis latenter per Omnia membra discurrit, et corrumpit : sic usura per Lotas facultates ejus discurrit, et convertit eas in de-Litum. Sicut enim fermentum modicum, quod mittitur in multam farinam, totam conspersionem corrumpit, et trabit illam, et facit illam totam fermentum : sic quam usma in domum alicujus intraverit , totam substantiam ejus ad se trahit, et convertit in debitum.

Homilia decima tertia ex cap. quinto.

43. Audistis quia dictum est antiquis, Diliges proximum tuum, et odio habebis inimicum tuum (Levit. 19. 18). 44. Ego autem dico vobis, Diligite inimicos vestros. Ecce sextum mandatum legem adimplens, minimum apud homines odibiles et invicem odientes, qui inimicum odire debere improba vocè pronuntiare mon erubescunt. Quod si justum fuisset inimicos odire, Deus te inimicum ex gentibus numquam in suam sascepisset dilectionem. Ille pro te et Filium suum per omnia humanæ compassionis opprobria traducit i usque ad mortem, ille te inimicum suum adoptavit, coheredem Unigenito suo fecit, et tu vel nudam dilectionem inimico tuo reddere non vis? Quid tamen mirum, si grave illis videatur inimicos amare, qui nec amicis suis sinceram conscientiam servant? Nam cum sit mundus iste scandalis plenus, si amicos voluerint diligere tantum, non poterunt invenire quos diligant. Hodie enim iste illum offendit in re tali, cras ille istus offendet in altera re, et ita fit, ut si decreverit homo inimicos suos odire, necesse est ut odiatonnes, et odia-tur ab omnibus. Vides quia sicut ex ira homicidium nascitur, et ex concupiscentia adulterium: sic ex odio inimicorum præciditur etiam dilectio amicorum. Si autem ad tempus sustines eum quasi inimicum, postmodum victum benevolentia tua amabis eum quasi amicum. Puto quod non tantum pro inimicis nostris Christus illa mandavit, quantum pro nobis : non quia illi digni sunt , ut diligantur ab aliquo , sed quia nos non sumus digni, ut aliquem odiamus. Odium enim spiritus est tenebrarum, et ubicumque insederit, sordidat pulchritudinem sanitatis 2. Ergo non tantum ideo jubet diligere inimicos, ut illos diligamus, quantum ut a nobisipsis quod malum est repellamus. Et ideo non dicam, si læseris inimicum, sed si odcris eum tantum, amplius tibi nocuisti secundum animam, quam illi secundum corpus. Et illi forsitan nihil noces odiens eum, te autem ipsum sine dubio lædis. Si ergo peperceris inimico, tibi amplius pepercisti, quam il'i. Et si benefeceris ei, tibi amplius præstitisti, quam il i Iterum commemoro quod superius dixi. Quoniam ignorantibus mysterium naturæ humanæ impossibile videtur diligere inimicum. Et vere impossibile est . quautum ad carnis naturam , quia passionibus subjacet : quantum autem ad animam, possibile est, quia proprii judicii est ideo : et regere et retinere potest carnem a passionibus. Numquam enim anima passibilem regeret carnem, si ipsa passionibus esset subjecta. Puto autem, sicut illud quod dictum est : Ego autem dico, Non concupisces: non loquitur Deus ad carnis naturam, quæ non potest fieri ut non concupi-scat quod suum est : sed ad animam, quæ non concupiscere potest. Nam quando quis corporalibus quidem motibus excitatur, voluntas autem illins non inclinatur, ut faciat opus quod facere instigatur, sed stabili proposito, continentia et operatione justitiæ, irrationabiles motus corporis frangit, et si corpore concupiscit, animus ejus non concupiscit; si autem consenserit exple-re quod cogitat, tunc vere dicitur animo concupiscere : sic et in hoc loco: caro quidem inimicum suum diligere non potest, quemadmodum nec est possibile, ut injuriam non sentiat sibi illatam; anima autem inimicum dil gere potest, quia dilectio vel odium carnis in sensu est, animæ autem in intellectu. Propterea anima quidem secundum rationem vertitur, caro autem invertibilis in passione tenetur : quoniam anima libera est, et sub principatu Dei est; caro autem captiva est, et sub principatu diaboli e-t, sicut et mundus qui in maligno positus est, quoniam et ipsa caro de mundo est. Quando ergo nocemur ab aliquo, etsi odimus cum, non tamen exsequimur odium nostrum, considerantes Dei justitiam, sed magis confringentes motus doloris nostri, et benedicimus ei, et benefacimus. Cegnosce

1 V. D. et Editi in marg. opprobriis tradicit. 2 tidem in marg. pulchritudinem saucticatis, que lectio cuadrat.

potatis enm. Si ergo præcognoseit quid volumus, non ideo oramus ut exponantus Deo quod volumus, sed ut placeat ei præstare quod desideramus. Et si Deus placandus est, non docendus: non est ei necessaria longa narratio, sed bona voluntas. 9. Sic ergo orabitis vos.

#### Homilia xiv. ex capite vj.

9. Pater noster, qui cs in calis, sanctificetur nomen tuum, etc. Patrem se magis, quam Dominum voluit dici, ut nobis magnam fiduciam daret ad petendum, et spem largam ad impetrandum : quia servi non semi er impetrant quod petunt; nec enim semper ex bona conscientia quae justa sunt petunt. Nam frequenter servi non considerant quid ad utilitatem domini pertinet, sed ad suam; ideo non merentur semper audiri. Filii autem semper impetrant, quia ex bona conscientia quæ justa sunt petunt : nec considerant magis quid ad utilitatem suam pertinet, quam ad pa-tris ; ideo semper merentur audiri. Et tu si filium Dei te credis, illa pete quæ et tibi expediunt accipere, et illum decet prastare : si autem semper ab eo petas carnalia et terrena, aut dissicile impetras, aut sorte nec impetras. Quomodo tibi illa præstat libenter non babenti, quæ etsi habeas, ubique admonet te ut con-temnas? Pater noster. Noster, dixit, non, Meus: libenter audit Deus, quando Christianus non solum pro se, sed pro altero orat. Pro se enim orare naturæ est, pro altero autem gratie : pro se orare necessitas rei cogit, pro altero autem caritas fraternitatis hortatur. Dulcior est autem ante Deum oratio, non quam necessitas rei transmittit, sed quam caritas fraternitatis commendat. Qui es in cælis. Vult ut sciamus nos Patrem habere cælestem, ut erubescamus nos terrenis rebus substernere, scientes nos Patrem calestem habere. Sicut enim degener filius ad opprobrium pertinet generosi patris, sic et Christianus injustus ad blasphemiam pertinet Dei justi. Nam sicut per bonos Christianos Deus glorificatur, sic per malos blasphematur. Sanctificetur nomen tuum. Quomodo sanctificatur ab homine, qui sanctificat homines? aut quod sanctum est, ut quid sanctificatur? Sed in se quidem sanctum est; hoc autem quæritur, ut sanctificetur in nobis: id est, ut nos illum sanctificemus in nobis, ut cum nos illum sanctificaverimus in nobis, tunc ille nos sauctificet in se. Nam qui non sanctificat Deum, non sanctificatur a Deo. Sanctificamus autem Deum in cobis, quando scientes cum sanctum, timemus, et sollicite vigilamus, ne forte violemus sanctitalem i nominis ejus in nobis per opera nostra mala. Sicut qui præclara veste vestitus est, fugit omnem rem sordidam, ne forte coinquinet eam, et perdat gratiam candoris ejus : sie qui su cipit Deum in corde suo et spiritu suo, sollicitus esse debet, ne forte contaminet eum, sciens quia si contaminatus fuerit in nobis, ipse quidem in sua natura incontaminabilis manet : tamen contaminationis sum injuriam graviter nostro vindicabit interitu.

Regnum Dei quid. — Adveniat regnum tuum. Regnum Dei dicitur retributio vel tribulatio, quam accipiunt aut justi pro mes cede ju titie, aut peccatores pro culpa peccati. Regnum Dei dicuntur et sancti, sicut scriptum est: Et coleigent zizania de regno ejus (Matth. 13. 41), hoc est, de populo Christiano. Regnum Dei dicitur et justitia, sicut dicitur; Auferetur a vobis regnum Dei, et dabitur genti facienti fructus ejus (Matth. 21. 43). De omisibus unus est intellectus. Aliud est regem esse, et aliud regnare. Ecce enim Deus naturaliter rex est, sed non in omnibus regnat: nec onnes homines sunt regnum ejus, quia nec faciunt omnes voluntatem ipsus. Nam in iniquis hominibus non Deus, sed diabolus regnat, cujus faciunt voluntatem. Unde sapienter ait Apostolus, dicens: Adrersus rectores hujus mundi tenebrarum har um (Ephes. 6. 12). Non dixit, Adversus rectores hujus mundi, tantummodo: sed addid.t, Mundi tenebrarum, quia non

. V. D. et Editi in marg., jugulemus sauctitatem.

totius mundi sunt domini dæmones, sed tantummodo tenebrarum, que sunt in mundo. Tenebræ auten mundi dicuntur homines iniqui : sicut et sancti, mundi lux appellantur. Sicut ait Apostolus : Fuita aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino (Ephe. 5. 8). Quia sicut per sanctos Deus ostenditur in hoc mundo, sic per iniquos homines obscuratur. Et pa testatem quidem habet Deus in hominibus t et perden omnes si vult, sicut et ipsum principem peccatorum diabolum. Nam sicut diabolus, cum sit in potestae Dei, tamen quoniam quantum ad propositum suum non vult esse Dei, non est de regno Dei : sic et omnes peccatores quamvis sint in potestate Dei, tamen quia nolunt esse sub Deo, non sunt regnum lei. Nam vere justum regnum est, quando et rex uk homines habere sub se, et cupiunt homines esse sub eo. Quando autem rex per violentiam cost esse sub se, illud quantum ad veritatem non est regnum, sed tyrannis. Ideo et Deus, quamvis bebeat homines in potestate, tamen volentes recipit tantum, ut non sit tyrannus, sed rex. Diabolus pine tyrannus est, quia et nolentes compellit facere voluntatem suam. Quid est ergo quod dicit? Qua interim duo sunt regna in mundo, Dei et diaboli, il est, justi et iniqui : ét hoc quæritur, ut tollatur de medio regnum diaboli, id est, iniqui : et venial ba-tummodo regnum Dei, id est, justi : et ideo dicit, Tuum unum regnum adveniat, quia interim non omnes sunt Dei . Quod tunc fiet, quando omnes iniqui cum principe suo diabolo mittentur in stagnum flammeum inferorum. Omnes autem sancti resurgent, et euntes in obviam Pomino venient in aerc, et semper in hoc mundo erunt cum ipso, ut omne quod esta hoc mundo, totum sit Dei. Sie intelligendum est et de justitia, quoniam modo et justitia et iniquias regnant : cum autem exstincta fuerit iniquitas, sulato diabolo, tunc justitia sola regnabit. Fiut rolantas tua sicut in calo, et in terra. Numquid non lecit Deus quod vult ubique? Dictum est enim, quis, inquit, Omnia quæcumque voluit Dominus fecit in cele et in terra, in mari, et in omnibus abyssis (Psal. 131. 6). Sed hoc quæritur, ut in nobis fiat voluntas De, id est, ut eam nos faciamus. Quamdiu ergo regum mixtum est in terra, sit quidem voluntas Dei in be-minibus, sed non sicut in carlo. In cælo enim omnes angeli nullius faciunt voluntatem, nisi Dei tantonmodo : in terris autem non omnes faciunt Dei volustatem : iniqui enim diaboli faciunt voluntatem. Com ergo regnum diaboli, hoc est, iniqui sublati suerint de hoc mundo, tunc omnes, qui sunt super terran, solius Dei facient voluntatem, sicut angeli omnes in cælo. Communiter autem accipi debet quod ait, Sical in calo, et in terra: id est, Sanctificetur nomen uum, sicut in calo, et in terra. Advenial regnum tuum, sicut in calo, et in terra, Fiat voluntas tua, sicul in cælo, et in terra. Et vide quam caute loquutus est. Non dixit, Pater, sanctifica nomen tuum in nobis, alduc regnum tuum super nos, fac voluntatem tuam ia nobis : ne seipsum videatur Deus in hominibus sanctilicare, aut regnum suum super quos vult addicere, aut voluntatem suam in quibus vult facere, et per hoc inveniatur Deus personarum acceptor. Net iterum dixit, Sanctificemus nomen tuum, suscipismus regnum tuum, faciamus voluntatem tuam, sicil in ciclo, et in terra : ne hominum tantummodo ndeatur esse quod sanctificant Deum, aut quod suscipiunt regnum ejus, aut quod faciunt voluntatem ipius: sed medie dixit, et impersonaliter: id est Sanctificetur, adveniat, fiat : ut utriusque personz opus necessarium demonstraret, quia et homo Dem necessarium habet, et Deus hominem ad justitian faciendam. Nam sicut homo non potest facere bonum nisi habucrit adjutorium Dei : sic nec Deus bour operatur in homine, nisi homo voluerit. Sicut net

Apud Commelin. et Morel. legitur, in honoribus.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Iklem in marg., non sunt omnes justi.

coram hominibus, ut videant homines opera vestra bona, etc. (Matth. 5. 16). Sieut ergo accensa lampas abscondi non potest : sic nec opus justitiae potest celari-Ergo non eleemosyna ir grata est ante Deum, quæ hominibus visa fuerit, sed que ideo facta fuerit, ut ab hominibus videatur. Utputa, omnis homo qui aliquod opus facit, cujus causa facit id quod facit, in corde suo illius aspicit et personam. Ecce facis epistolam, ut aliquem salutes amicum; quamdiu scribis, semper in corde tuo amici illius vides personam, propter quem scribis epistolam. Item artifex tenens opus in manu, semper eum præ oculis suis habet, qui ei opus commisit faciendum, dum cogitat quomodo illud facere mandavit : sic et qui propter Deum eleemosynam facit, neminem videt in corde suo, nisi personam Dei tantummodo, propter quem facit. Ideo etsi evenerit ut quibusdam præsentibus faciat, tamen animus ejus homines illos non videt, etsi ipse videatur ab eis. Numquam transisti per viam aliquid cogitans, et a multis quidem hominibus visus es, ipse autem nullum vidisti, intendens in id quod cogitahas? Quia animus sine corpore apud seipsum potest videre quod cogitat, corpus autem sine animo nihil potest videre. Ergo similiter et e contrario fieri potest, ut quis, nullis præsentibus, eleemosynam faciat, et tamen, præsentibus hominibus, videatur fecisse: utputa qui propter homines eleemosynam facit : id est, qui desiderat ut ab hominibus videatur, semper in corde suo personas hominum videt : ideo etsi evenerit ut faciente eo nullus sit præsens, tamen coram hominibus fecisse videtur, quia cor ejus semper hominum personas videbat. Alioqui non habebitis mercedem apud Patrem vestrum. Et mandatum dat, et pernam proponit, ut vanitatem humanam etsi non amor justitue tenet, vel timor damni refrenct. Scit enim Dominus vanitatibus subditam esse carnis naturam: quia omnis homo quantum ad carnem delectatur hominibus apparere. Non enim fieri potest, ut caro nata de vanitate non sit vanitatis amatrix : nec Dominus admoneret nos, ut ne coram hominibus faciamus, nisi sciret omnes homines velle coram homini-bus facere. Quis mandat alicui, Ne forniceris, nisi quem intelligit esse lascivum? quis mandat alicui, Nolite inebriari, nisi quem ebriosum esse cognoscit? Sic et admonitio Christi de fugienda vanitate demonstratio est vanitatis humanæ. Attamen mandat, quia etsi caro vana vanitatem desiderat, et terrena conditio gloriam suam quierit in terra, quia non potest terrestris natura gloriam desiderare cælestem : tamen anima que de veritate nata est, potest fugere vanitatem terrenam. Caro animæ subjecta est, non anima carni. Caro enim adversus animam certare potest, vincere non potest, nisi ipsa anima consenserit ut vincatur. Anima autem adversus carnem et certat, et vincit. Ergo et qui plena quidem voluntate propter homines facit, ille propter homines fecisse videtur: super cujus autem cor cogitatio quidem vana ascend.i., desiderans hominibus apparere, anima autem in elligens vanis cogitationibus contradixit, et repulit consilium carnis, ille propter homines non videtur feci-se : quia secundum carnem quidem voluit, se-cundum animam autem nobit. Et quod cogitavit, passio carnis est : quod elegit, judicium animae. Nam si propter vanam carnis concupiscentiam dicimus elecinosynam factam esse ingratam, nullum bonum hominis acceptabile potest esse ante Deum, cum nullum bonum libere homo facere potest, sed semper contra malas concupiscentias carnis certando faciamus bonum. Quis autem est homo castus? numquid qui non concupiscit? Absit : sed qui concupiscentiam suam vincit. Quis est mansuetus? numquid qui non irascitur? Absit : sed qui refrenat iracundiam suam. Sie non ille propter Deum videtur facere eleemosyman, qui humanam gloriam non concupiscit, sed qui humanam gloriam anima contradictione confringit. Altoquin in omni opere bono nec habemus mercedem, nisi malis contrariis urgeamor per carnem. In

omni enim opere bono scandalum diaboli positum est, sicut scriptum est de dæmonibus : Juxta semilam scandala posuerunt mihi (Psal. 139. 6): ut ipsum bonum non sit securum, si solum : sed juxta malum positum, semper tentatum sit, et probatum. Sicut enim ubicumque fuerit triticum, necesse est ut inveniantur illic et zizania : sic ubicumque fuerit bonum Dei, illie erit et scandalum inimici. Quid ergo? Ecce proposuisti facere eleemosynam, sed ascendit super cor tuum velle hominibus apparere, numquid debes subtrahere manum tuam, ut ne des locum vana cogita-tioni, dicens apud te : Melins est nec facere bonum, ne tantum inveniar propter homines facere? Absit: sed perfice opus tunn, ne dum vis cogitationi vane resistere, perdas opus bonum. Veñiat tibi in mentem, quod Dominus ait de tritico et zizaniis : Sinite utraque crescere usque ad messem, ne crudicantes ziza-nia, simul eradicetis et triticum (Matth. 13. 30). Triticum est enim voluntas bona, quam seminat Deus in homine : zizanium autem est cogitatio mala, quam diabolus seminavit per carnem. Cum ergo omni voluntati bonæ adhæreat et desiderium malum, si volueris malam cogitationem tuam ad plenum tollere, simul tollis et opus bonum. Nam et ipse diabolus eu consilio seminavit zizanium suum in tritico Dei, ut attrita zizania ejus suffocent triticum Dei : aut si quis voluerit diaboli zizanium tollere, simul eradicet et triticum Dei. Numquid et continens, aut virgo, mox ut concupierit, jam cecidit? Tantum plena voluntate non concupiscat, ut velit implere concupiscentiam suam : si autem ex necessitate carnis concupivit, et contradixit concupiscentiæ suæ, non peccavit, sed magis gloriosior est effectus, quia vicit tamquam si non luisset pulsatus. Quid ergo dicit Scriptura? Sine ut maturescant utraque : id est, Adimple opus tuum, et duc ad perfectum : et sic illa quidem vana cogitatio quasi zizanium exsiccatur, id est, solvitur, eva-cuatur, et perit : bonum autem opus quasi triticum manet. Nam sic intelliges, si ex voluntate tua fuerit illa vana concupiscentia, aut ex necessitate carnis. Si ex voluntate tua fuit, doles si te facientem eleemosynam toam nullus aspexit : si autem gaudes postea, quia eleemosyna tua in silentio facta est, scito quia, concupiscentia tua non fuit ex animo tuo, sed ex necessitate carnis: et ideo quasi zizanium aruit. Sic ct continens concupiscentiam suam probare potest. Si, ex animo ejus est quod concupiscit, si etiam postquam transierit concupiscentia, voluntatem halet, peccandi : tunc ex voluntate ejus est concupiscentia. Si autem gaudet, quia non prævaluit adversus eum concupiscentia, sed confusa recessit, intelligat, quia zizanium fuit ex necessitate carnis natum, et non fuit animae ejus voluntas. Non habebitis mercedem apud. Patrem vestrum. Quid enim a Deo accipies, qui Deo nihil dedisti? Nam quod propter Deum sit, Deo datur, et ab eo recipitur : quod autem propter homines sit, in ventos effunditur, et a nullo speratur. Quid est enim alind hominum laus, quam ventorum transeuntium sonus? Cessaverunt homines loqui, et perdidit fructum suum, quia propter homines fecit, ut ab eis. laudaretur. Quæ est autem sapientia, res dare, et verba vacua comparare : aut certe mercedem Dei. contemnere in perpetuum manentem in calis, et fu-gientes hominum sermones eligere? Melius est enim non facere quam propter homines facere. Qui enimnon facit, etsi in cælo non invenit, vel super terram nihil perdit : qui autem propter homines facit, et in terra perdit, et in calo non invenit. Vel illum aspice. a quo laudem exspectas; quid sentit de te? Ideo te laudat, quia propter Deum te facere putat. Si autem intelligeret quia propter cum facis, non te laudaret, sed vituperaret magis. Quid ergo illi placere festinas, qui si le aliquando intellexerit, deridebit? Sic est, homo, qui propter homines facit bonum : sicut mer-

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  V. D. et Editi in marg. fugitives hominum. Utraque lectio quadrat.

cenarius malus, qui intra tempus locationis suæ comedit omnes mercedes suas : cum autem tempore completo recesserit, nudus egreditur. Sic ergo vacuus vadit ad Deum, qui mercedem omnium bonorum suorum accipere desideravit in sæculo 1. 2. Tu ergo cum facis eleemosynam, noli tuba canere ante te, sicut hypocritæ. Vere enim subresponsor est, qui propter homines facit. Alind enim habet in corde, et aliud monstrat in opere. In facie quidem propter necessitatem hominum facit, et videtur misericors : in corde autem propter vanam gloriam suam agit, et est vanæ gloriæ mercator. Tuba enim est omnis actus vel sermo, per quem operis jactantia demonstratur. Puta, qui quando videt aliquem præsentem, facit eleemosynam, extra autem non facit : boc tuba est, quia per hoc ejus jaciantia prædicatur. Item qui intercedente aliquo facit eleemosynam, ubi autem non est intercessor, non facit : hæc consuetudo mala tuba est. Item qui si viderit honestiorem personam, quæ potest referre, dat ei: Obscuro autem, et alligato pauperi passionibus nihil dat : et hoc tuba est, etiam si in loco secreto fecerit, co tamen proposito, ut laudabilis videatur : primum, quia fecit , secundo, quia absconse : ipsa absconsió tuba est eleemosynæ ejus , et quicquid illud fecerit homo, per quod apparet, aut vult apparere, quia fecit, tuba est : quia per illud ipsa eleemosyna dum fit, clamat de se. Ideo non tantum locus, nec actus secretus servandus est, sed magis voluntas secreta. Nam in omni actu carnali diabolus fraudem facere potest, in sola conscientia non potest sieri dolus : quia hominibus suademus, Deo autem manifesti sumus. Num-quid non intelligit homo hoc esse vanum, quod ab hominibus vult videri? Sed cogitur amare quod intelligit vanum. Quid miserius quam natura humana? Omne animal potest amare quod sibi intelligit bonum, et odire quod intelligit malum : solus homo, quod intelligit malum, amare cogitur, et odire quod intelligit bonum : quia duas habet in se adversantes naturas. Quod carni placet, animæ displicet; et quod animæ placet, carni displicet : ut, sicut ait Job, omnis vita nostra tentatio sit. Quod si omnis vita nostra tentatio est, omnis vita nostra et lucrum est. 3. Te autem faciente elecmosynam, nesciat sinistra tua quid faciat dextera tua. Jamdudum significavimus hac omnia ad animam dici, non ad carnem, quod hic sermo manifeste declarat. Alioqui quantum ad corpus, quomodo potest fieri ut nesciat sinistra quid dextera faciat, cum ambæ manus in adjutorium sibi invicem sint creatæ, ut altera alteri administret, nec cito inveniatur opus quod una manus sine altera possit implere? Sed secundum quod diximus supra, dextera manus est voluntas anima, semper ad bonum contendens; sinistra autem voluntas carnis, semper Deo contraria. Nesciat ergo carnis voluntas, quod facit voluntas animæ. Quando ergo voluntas est nobis fa-ciendi eleemosynas propter Deum, voluntas est animæ, et dextera manus nostra. Si subeuntem nobis voluntatem vanam, ut ab hominibus videamur, id est voluntatem carnis, et manum sinistram represser.mus, nescit sinistra voluntas quid facit dextera. Si autem subeunti hujusmodi 1 vanæ voluntati consenserimus, conjunximus sinistram voluntatem dextræ, et dextram sinistræ: et notum fecimus sinistræ quod dextera operaba ur. Aliter certe, sicut apostoli inter-retantur in libro Canonum, qui est de episcopi. Dextera est populus Christianus, qui est ad dexteram Christi: sinistra autem omnis populus, qui est ad sinistram. Hoc ergo dicit, ne Christianum facientem eleemosynam, qui est dextera, infidelis aspiciat, qui est sinistra. Christianus autem si Christianum viderit elecmo-ynas facientem, non est contra Christi præceptum, quoniam ambo dextra sunt. 4. Sed sit eleemosyna tua in absconso. Non tantum in abscondito loco, quantum in abscondito conscientiæ. Nam si anima citra claustra bonæ voluntatis inclusa sit, corpo-

rales actus nostros abscondere possumus : si at anima per vanas cogitationes fuerit evagata, i prodest actus corporales abscondere : quia sic condinus, ut amplius publicemus. Et Pater tuns videt in abscondito, reddet tibi in manifesto. Vide absconsum cordis, non loci significat. Deus enie absconso cordis est, non in absconso loco. Consi quia non ideo voluit Deus nos in absconso facen non appareat opus nostrum. Alioqui quomodo di Sic luceat lumen vestrum, ut videant honnines opere stra bona, et magnificent Patrem vestrum, qui in e est (Matth. 5. 16)? Sed ut ipse id ostendat. Nam tius est omne bonum, quod a nobis absconditu Deo autem ostenditur. Nam si tu teipsum osten pauci sunt qui te laudent : id est, qui non intellig quod tu latere potueris: qui autem intellexerit, v perat magis, non laudat. Si autem te Deus osten nemo vituperat, nisi forte malus, cui displicet bo Impossibile est enim, ut bonum opus hominis in: condito dimittat Deus : sed in hoc sæculo mai stat eum, et in illo glorificat, quia gloria Dei Sicut autem opus malum hominis ad gloriam dia est; in eo enim malitiæ ejus virtus ostenditur : si opus bonum gloria Dei est; in eo enim gloria ostenditur . Sicut ergo diabolus, qui suggerit ma fieri, ipse manifestat malum : utputa ipse suggerita terium facere, et ipse manifestat adulierium : ipse gerit homicidium, et ipse publicat homicidium: Deus, qui dat bonum sieri, ipse publicat omne bonut manifesto, id est, in saculo illo futuro, quia hic mei justitiæ manifesta non potest esse : puta pro b opere tuo, si te fecerit divitem : quoniam hic non lum boni, sed etiam mali divites sunt, magis au mali quam boni, ideo merces justitiae in divnibus! apparet. Si tibi dederit habere filios, et filios filiori qui etiam in bonis et malis indifferenter et boni mali inveniuntur : et ideo justitiæ merces manife non potest esse, com omne bonum, quod est in sæculo desiderabile, inter bonos et malos comm est : ideo si bonis datum fuerit, non apparet. Illius tem saculi bona non sunt communia inter bong malos, sed tantum bonorum. Ideo cuicumque illic nesecerit Deus, manisestum est quia pro mercede stitiæ suæ meruit illud bonum : nisi forte sic in 1 mundo reddit in manifesto, faciens eum omni manifestum, et glorificans cum, ut omnes, cognosc tes enm Dei hominem esse, venerentur eum. Au secundum opera :estimetur, et s'atus be**nor**um mu istius : utputa , multi incurrunt mala, et boni et n in saculo isto : unde intelligimus quis tentatur in quasi bonus, et quis punitur quasi malus, secund opera. Si cujus enim opera videamus bona, scin quia tentatur quasi justus : cujus autem mala, di mus quia punitur in eis, quasi peccator. Sic et bo mundi videmus et peccatores habere, et interdum j stos : propterea secundum opera est manifestu Quoniam malus quidem , si bona in hoc mundo fu rit consequutus, dicimus quia nutritur hie inde ii quitas ejus, ut illic intereat gravius. Si autem bonu dicimus quia reddidit ci Deus mercedem justitiæ su 5. Et cum oratis, non eritis sicut hypocritæ, qui amu stare in synagogis. De oratione sermo est nobis, qua solam quasi spirituale talentum anima offert Deo c visceribus suis. Omnem enim justitiam, quam fac homo, secundum potentiam suam facit, et de poter tia sua profert : solam autem orationem secundu fidem suam facit, et ex fide sua profert. Visautet scire quam pretiosa sit oratio? Nulla justitia thymia mati assimilator, nisi oratio sola : sicut in revela tione Joannis ostenditur, quomedo magnus angele ante conspectum altaris processit, habens in mant thuribulum incensi odoramentorum, et dictum est ci Isla sunt orationes sanctorum (Apoc. 8, 5, et 5, 8). Si cut enim thymiama bene confectum delectat homiara odorantem : sic oratio justi suavis est ante Peum. Ve

<sup>1</sup> in margine conjectum est, hujus mundi.

<sup>1</sup> tidem in marg. gratia ejas ostenditur.

Aliud enim est esse tristem, et aliud tristem fieri. Qui enim naturaliter propter assiduum jejunium tristis est, ille est tristis, non autem fit : qui autem per imposturas aliquas pallentes apparent, illi non sunt tristes, sed flunt. Si ergo qui jejunat et tristem se facit, hypocrita est : quanto magis iniquior est, qui non jejunat, sed argumentis quibusdam in facie sua pingit venalem pallorem, quasi jejunii signum? Displicet ei natura sua, quia non potest mentiri quod non facit, et misera facies carnis argumentis quibusdam innocens castigatur, quia fraudibus non consentit. Puto quod omnis sensatus intelligit, quia hæc verha carnaliter non intelliguntur. Nec enim potest fieri, quod qui jejunat non appareat tristis, nec mandat Dominus quod adimplere non possumus. Si enim ideo jubet nos non fieri tristes, ut ne per ipsam tristitiam appareamus hominibus jejunare : quare mandat caput ungere, et faciem lavare? Sic enim ipsa unctio capitis, et lavatio faciei, si a jejunantibus semper serventur, nibilominus sunt signa jejunii. Sed hæc spiritualiter ad animam referuntur, ut ne tristitia spiritualis faciem spiritualem exterminet. Facies autem spiritualis anima: est conscientia ejus, vel cor, sicut ostendit propheta, dicens : Tibi dixit cor meum, Dominum requiram, et exquisivit te facies mea (Pral. 26. 8). Non enim facies carnea Deum quærit, sed conscientia. Item quoniam facies conscientia appellatur ostendit Jacob, cum fuisset luctatus cum homine: Vidi Dominum facie ad faciem, et salva facta est anima mea (Gen. 32. 30). Vere enim tunc facie ad faciem Deum non vidit, quia in schemate hominis luctatus est contra eum Deus. Nam schema corporale velamentum est Dei, non proprietas Dei. Sed mente vidit Deum. Unde et Israel vocatus est, id est, mens videns Deum. Si autem facies ejus Deum vidisset, utique sic vocandus fuerat, facies Deum videns. Quid ergo? Facies animæ conscientia app-llatur. Sicut enim In conspectu hominum gratiosa facta est facies pul-chra : sic in oculis Dei speciosa est conscientia munda. Item aliud est gaudium corporale, aliud spirituale. Gaudium corporale est risus, jocus, et cæteræ delectationes carnales. Gaudium spirituale est spes, sicut ait Apostolus: Spe gaudentes, in tribula-tione patientes (Rom. 12.12). Vides quia potest sieri ut tristantes carnaliter, spiritualiter gaudeamus in spe? Hoc enim dicit de Spiritu sancto propheta: Fluminis impetus lætificat civitatem Dei (Psal. 45. 5). Item est tristitia corporalis, et est tristitia spiritualis. Tristitia corporalis est afflictio carnis: tristitia autem spiritualis, desperatio et infidelitas animæ. Ergo dicens: Nolite fieri tristes, hoc dicit, Nolite propter homines jejunare. Qui enim propter homines jejunat, tristem facit conscientiam suam, id est, desperantem. Quomodo enim conscientia ejus hilaris sit, et sperans in Deum jejunio suo, qui non propter Deum, sed propter homines jejunat? Sic et omnes hypocritæ, qui propter homines jejunant, exterminant facies suas, id est, conscientias suas. Quomodo enim exterminatas conscientias non habeant ante Deum, qui fingentes se propter Deum jejunare, non propter Deum jejunant, sed propter homines, volentes fallere et Deum, et homines? Aut ita: Nolite fieri tristes, sient hypocritæ: id est, Nolite sine spe et sine side jejnnare. Sine spe autem jejunat, qui non se abstinet a peccato, nec facit justitiam. Nam sicut bona opera spem generant, id est, gaudium spirituale : sic mala opera desperationem, id est, tristitiam spiritualem. Qui enim percans jejunat, sine spe jejunat : id est, non habet, unde speret, et gaudeat, sed est animus ejus desperans, et tristis. Jam autem quomodo peccatum et desperatio exterminent faciem conscientiæ, unllus ignorat. Nam semper vulnerata est conscientia ejus qui peccat. Sic ergo omnes hypocritæ jeju-nant, non bonis actibus exhilarantes conscientiam suam in spe, sed malis operibus contristantes in desperationem. Hypocrita est ergo omnis, qui peccans jejunat. Quid est ergo, cum gaudio jejunare, nisi prius

spiritualiter jejunare, deinde carnaliter? Nam sicut omne bonum est spirituale, sic est et carnale : et omne malum est spirituale et carnale. Utputa, fornicatio carnis est meretricatio, fornicatio autem spiritualis est prævaricatio. Castitas carnis est nescire mulierem : castitas spiritualis, fidelem esse Deo. Humilitas corporalis assurgere homini, verbum dicere molle : humilitas spiritualis, qui in corde suo alterum existimat meliorem quam se. Superbia corporalis, asper sermo: superbia spiritualis, qui se meliorem putat esse, quam alterum. Sic et jejunium corporale est, et spirituale. Corporale jejunium est abstincre a cibis , spirituale jejunium est abstinere a peccatis. Nam sicut caro delectatur manducando, sic spiritus carnis delectatur peccando. Unde sapientes omne peccatum libidinem vocant, quia omne peccatum cum delectatione committimus. Ideo et circumcidebatur libidinis membrum, ut i mysterio generaliter omnium malorum delectatio tolleretur, quæ mala faciunt animum tristem, id est, desperantem. Qui enim a cibis jejunat, non ab oporibus malis, ille apparet jejunare, non autem jejunat : quia quantum ad homines jejunat, quantum ad Deum autem pessime epulatur malis. Amen dico vobis, receperunt mercedem suam. Delectatio illa laudis tanidiu sentitur, quamdiu auditur: mox autem ut aures transierit, transit et delectatio laudis. 17. Tu autem cum jejunas, unge caput tuum, et faciem tuam lava. Tu qui misericors es, qui magis jejunas corde quam corpore, qui magis abstines a peccato quam a cibo : et ideo non hominibus, sed Deo jejunas. Qui enim peccantes jejunant, hominibus jejunant, non Deo, et ideo hypocritæ sunt : qui autem vere Deo jejunant, non tautum a cibis se abstinent, quantum ab omui actu iniquo: quoniam sicut cibus carnem delectat, sic omne malum delectat spiritum carnis. Quid ergo! Quando jejunamus, si infundamus olcum capiti nostro, vere vanum est: etsi lavemus facies nostras aqua. Et quis facie non lavata procedit? Magis enim, si hoc facimus, quasi per signa hac lavationis et unctionis publicamus nos jejunare. Quid ergo? Simplex interpretatio hujus loci hace est, quoniam per aggerationem intelligenda sunt ista, sicut et cartera anto dicta, tamquam si dicat : Sic longe te facere debes ab ostentatione jejunii tui, ut si potest sieri, quod non decet, eliam ea facias, quæ ex diverso luxuriæ et epulationis videntur esse indicia. Spiritualiter autem sic, sicut ex superioribus patet, quia facies animæ conscientia intelligitur: Projice ergo abs te avaritiæ sordes, perjurii stercora, malitiæque putredinem; et lavasti faciem, id est, conscientiam tuam aqua prophetica, de qua dicit Isaias: Lavamini, et mundi estote, auferte nequitiam ab animabus vestris (Isai. 1. 16). Si cnim abstuleris nequitiam ab anima tua, lavasti conscientiam tuam, et bene jejunas. Item ca-put tuum Christus est. Sitientem pota, esurientem ciba, algentem vesti, et sic pretiosissima myrrha, id est, oleo misericordia unxisti caput tuum, id est, Christum, qui clamat in Evangelio, dicens, quia Quod uni ex minimis istis secistis, mihi secistis Quoniam autem omnis justitia in his duobus consistit : primum ut ne facias malum; secundum, ut facias bonum : ad id, quod p rtinet ad fugienda peccata, dixit, Lava faciem tuam : ad illud autem, quod pertinet ad facienda bona opera, Unge caput tuum, et es amabilis sicut Maria, quæ postquam conscientiam suam lacrymis pœnitentiæ lavit, postea infudit oleum super caput Christi, et impleta est domus odore: ita et tuorum operum fama, si fueris talis, tota m implebit Ecclesiam. Et quam proprie dixit, facie m quidem lavare : caput autem non lavare, sed ungere. Quamdiu enim sumus in corpore, conscientia nostra semper sordida est in peccatis. Caput autem nostrum Christus lavationem necessariam non habet, sed solam unctionem : quia Peccatum non secit, nec dolus inventus est in ore ejus (Isai. 53. 9). 19. Nolite thesaurizare vobis thesauros super terram. Præsens capitulum ad præcedens non habet consequentia ratiopetatis enm. Si ergo præcognoscit quid volumus, non ideo oramus ut exponantus Deo quod volumus, sed ut placeat ei præstare quod desideramus. Et si Deus placandus est, non docendus : non est ei necessaria longa narratio, sed bona voluntas. 9. Sic ergo orabitis vos.

Homilia xiv. ex capite vj.

9. Pater noster, qui es in calis, sanctificetur nomen tuum, etc. Patrem se magis, quam Dominum voluit dici, ut nobis magnam fiduciam daret ad petendum, et spem largam ad impetrandum : quia servi non semper impetrant quod petunt; nec enim semper ex bona conscientia qua justa sunt petunt. Nam frequenter servi non considerant quid ad utilitatem domini pertinet, sed ad snam; ideo non merentur semper andiri. Filii autem semper impetrant, quia ex bona conscientia quæ justa sunt petunt : nec considerant magis quid ad utilitatem suam pertinet, quam ad patris ; ideo semper merentur audiri. Et tu si filium Dei te credis, illa pete quæ et tibi expediunt accipere, et illum decet præstare : si autem semper ab eo petas carnalia et terrena, aut difficile impetras, aut forte nec impetras. Quomodo tibi illa præstat libenter non babenti, quie etsi habeas, ubique admonet te ut con-temnas? Pater noster. Noster, dixit, non, Meus: libenter audit Deus, quando Christianus non solum pro se, sed pro altero orat. Pro se enim orare naturæ est, pro altero autem gratite : pro se orare necessitas rei cogit, pro altero autem caritas fraternitatis hortatur. Dulcior est autem ante Deum oratio, non quam necessitas rei transmittit, sed quam caritas fraternitatis commendat. Qui es in cælis. Vult ut sciamus nos Patrem habere cælestem, ut crubescamus nos terrenis rebus substernere, scientes nos Patrem cælestem habere. Sient enim degener filius ad opprobrium pertinet generosi patris, sic et Christianus injustus ad blasphemiam pertinet Dei justi. Nam sicut per bonos Christianos Deus glorificatur, sic per malos blasphematur, Sanctificetur nomen tuum. Quomodo sanctificatur ab homine, qui sanctificat homines? aut quod sanctum est, ut quid sanctificatur? Sed in se quidem sanctum est; hoc autem quæritur, ut sanctificetur in nobis; id est, ut nos illum sanctificemus in nobis, ut cum nos illum sanctificaverimus in nobis, tunc ille nos sanctificet in se. Nam qui non sanctificat Deum, non sanctificatur a Deo. Sanctificamus autem Deum in robis, quando scientes cum sanctum, timemus, et sollicite vigilamus, ne forte violemus sanctitatem 1 nominis ejus in nobis per opera nostra mala. Sicut qui præclara veste vestitus est, fugit omnem rem sordidam, ne forte coinquinet eam, et perdat gratiam candoris ejus : sic qui su cipit Deum in corde suo et spiritu suo, sollicitus esse debet, ne forte contaminet eum, sciens quia si contaminatus fuerit in nobis, ipse quidem in sua natura incontaminabilis manet : tanien contaminationis suæ injuriam.graviter nostro vindicabit interitu.

Regnum Dei quid. - Adveniat regnum tuum. Reguum Dei dicitur retributio vel tribulatio, quam accipiunt aut justi pro nie cede ju titie, aut peccatores ro culpa peccati. Regnum Dei dicuntur et sancti. sicut scriptum est : Et colingent zizania de regno ejus (Matth. 13. 41), hoc est, de populo Christiano. Regnum Dei dicitur et justitia, sicut dicitur; Auseretur a vobis regnum Dei, et dabitur genti sacienti sructus ejus (Matth. 21. 43). De omoibus unus est intellectus. Aliud est regem esse, et aliud regnare. Ecce enim Deus naturaliter rex est, sed non in omnibus regnat: nec omnes homines sunt regnum eju., quia nec faciunt omnes voluntatem ipsius. Nam in iniquis hominibus non Deus, sed diabolus regnat, cujus faciunt voluntatem. Unde sapienter ait Apostolus, dicens : Adversus rectores hujus mundi tenebrarum harum (Ephes. 6. 12). Non dixit, Adversus rectores hujus mundi, tantummodo: sed addid.t, Mundi tenebrarum, quia non

. V. D. et Editi in marg., jugulemus sanctitutem.

totius mundi sunt domini dæmones, sed tantumr tenebrarum , quæ sunt in mu**n**do. **Tenebræ a**u mundi dicuntur homines iniqui : sicut et san mundi lux appellantur. Sicut ait Apostolus : Fu aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino (Ep 5. 8) Quia sicut per sanctos Deus ostenditur in mundo, sic per iniquos homines obscuratur. Et testatem quidem habet Dens in hominibus 1 et per omnes si vult, sicut et ipsum principem peccato diabolum. Nam sicut diabolus, cum sit in potes Dei, tamen quoniam quantum ad propositum si non vult esse Dei, non est de regno Dei : sic et nes peccatores quamvis sint in potestate Dei, tai quia nolunt esse sub Deo, non sunt regnum Nam vere justum regnum est, quando et rex homines habere sub se, et cupiunt homines a sub eo. Quando autem rex per violentiam c esse sub se, illud quantum ad veritatem non regnum, sed tyrannis. Ideo et Deus, quamvis beat homines in potestate, tamen volentes rec tantum, ut non sit tyrannus, sed rex. Diabolus ne tyrannus est, quia et nolentes compellit fac voluntatem suam. Quid est ergo quod dicit? ( interim duo sunt regna in mundo, Dei et diaboli est, justi et iniqui : et hoc quæritur, ut tollatur medio regnum diaboli, id est, iniqui: et veniat i tummodo regnum Dei, id est, justi: et ideo di Tuum unum regnum adveniat, quia interim non o nes sunt Dei 3. Quod tunc fiet, quando omnes ini cum principe suo diabolo mittentur in stagnum (1: meum inferorum. Omnes autem sancti resurgent, euntes in obviam Pomino venient in aere, et sem in hoc mundo erunt cum ipso, ut omne quod est hoc mundo, totum sit Dei. Sic intelligendum est de justitia, quoniam modo et justitia et iniqui regnant: cum autem exstincta fuerit iniquitas, s lato diabolo, tune justitia sola regnabit. Fiat role tas tua sicut in calo, et in terra. Numquid non a Deus quod vult ubique? Dictum est enim, quia, quit, Omnia quacumque voluit Dominus fecil in a et in terra, in mari, et in omnibus abyssis (Psal. L 6). Sed hoc quæritur, ut in nobis fiat voluntas I id est, ut eam nos faciamus. Quamdiu ergo regu mixtum est in terra, sit quidem voluntas Dei in l minibus, sed non sicut in carlo. In cælo enim om angeli nullius faciunt voluntatem, nisi Dei tantu modo : in terris autem non omnes faciunt Dei volt tatem : iniqui enim diaboli faciunt voluntatem. Ci ergo regnum diaboli, hoc est, iniqui sublati fueri de hoc mundo, tune omnes, qui sunt super terra solius Dei facient voluntatem, sicut angeli omnes cælo. Communiter autem accipi debet quod ait, Sk in calo, et in terra: id est, Sanctificetur nomen tun sicut in ex lo, et in terra. Advenial regnum tuum, si ut in calo, et in terra, Fiat roluntas tua, sicul cælo, et in terra. Et vide quam caute loquutus et Non dixit, Pater, sanctifica nomen tuum in nobis, a duc regnum tuum super nos, fac voluntatem tuam nobis : ne seipsum videatur Deus in hominibus sa ctificare, aut regnum suum super quos vult add cere, aut voluntatem suam in quibus vult facere, per hoc inveniatur Deus personarum acceptor. N iterum dixit, Sanctilicemus nomen tuum, suscipi mus regnum tuum, faciamus voluntatem tuam, sid in calo, et in terra : ne hominum tantummodo v deatur esse quod sanctificant Deum, aut quod susc piunt regnum ejus, aut quod faciunt voluntates ipeius : sed medie dixit, et impersonaliter : id s Sanctificetur, adveniat, fiat : ut utriusque person opus necessarium demonstraret, quia et homo Dem necessarium habet, et Deus hominem ad justilian faciendam. Nam sicut homo non potest facere bonum nisi habuerit adjutorium Dei : sic nec Deus boum operatur in homine, nisi homo voluerit. Sicut nec

1 Iklem in marg., non sunt omnes justi.

Apud Commelin. et Morel. legitur, in honoribus.

illius desideriis corrupta terrenis justitie bonum non sentit. Non sentit, dico, non nescit : scit autem, sed non sentit bonum justitia, quia nec delectatur in eo: præoccupatum enun habet cor circa delectationem terrenam. 25. Si autem oculus tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrosum erit. Quæ sunt in nobis tenebrae? Sensus carnales, malevoli et iniqui, qui semper desiderant que sunt tenebrarum, et non lucis. In quo enim alio delectatur carnis natura, nisi in avaritia, in libidine, in super-bia, in deliciis, caterisque malis, que ad tenebrosam mortem deducant? Et qui intelligit quid est, quod Caro concupiscit adversus spiritum (Gal. 5. 17), ille intelligit quia tenebræ sunt carnis natura. Qui ergo oculum habet mundum, id est, mentem spiritualem, caelestia semper aspicientem, corpus suum servat lucidum, id est, sine peccato. Si enim caro desiderat ea quæ diximus mala, secundum suam naturam homo habens mentem lucidam, et spem ad Deum, justitiæ consideratione dijudicat eam, et divini timoris virtute repercutit eam : et sic quamvis nolentem, tamen servat eam lucidam, id est, sine peccato. Intellexisti ergo, quomodo qui oculum habet simplicem, corpus suum lucidum habet : qui autem oculum, id est mentem habet aut malignitate aliqua tenebrosam, aut divitiarum concupiscentia turbulentam, tenebrosum possidet corpus? Nam quæ res faciunt mentem hominis spiritualem esse mundam, ipsæ res ex diverso faciunt carnalem et sordidam. Quomodo lit munda mens illius, qui facit eleemosynas, et spem habet in calo, pes autem in Deum facit mentem spiritualem et mundam: sic qui divitias congregat cum peccato, spem suam ponit in terra : qui autem speni habet in terra, illius mens carnalis est et immunda. Illius ergo tota caro in tenebris est, id est, in peccatis Quomodo? Quando enim caro secundum suam naturam, sicut diximus, concupiscit perversa, homo spem habens in terra, et mentem concupiscentiis turbulentam, non ei contradicit, nec justitiæ consideratione dijudicat, nec judicii futuri virtute repercutit: quia nec videt cum sit cacus, nec intelligit esse malum quo l malum est, et si vult, non potest, quia srem non habet nisi in sa culo. Scimus autem quia spes nobis præstat virtutem, ut carnalibus concupiscentiis resistamus : qui autem spem non habet in carlo, virtutem non habet resistere concupiscentiis suis, et ideo fit caro illins tota tenebrosa. Et ut brevius et manifestius exponamus : anima priusquam peccet, divino auxilio confortata, regina et domina est corporis sui, et quasi libera et regina sedet in throno cordis sui, et gubernat corpus suum quasi palatium suum, nec potest illam vincere caro. Si autem gravibus se peccatis obligaverit, tunc divino auxilio destituta, et in po-testate spirituum immundorum redacta, fit debiiis et infirma, ut non jam sit domina corporis sui, sed ancilla magis: et jam non caro animæ subjecta est, sed anima carni, nec quod vult anima, caro facit, sed quod caro coegerit, hoc anima facit. Intellexisti ergo, quomodo qui oculum mentis sordidum habet, totum corpus illius tenebrosum est? Si autem lumen, quod in te est, tenebræ sunt, ipsæ tenebræ quantæ sunt? Sicut supra diximus, tenebrosa est semper carnalis natura, quia semper peccatrix est: etsi non peccet, contradicente sibi anima, tamen recte peccatrix et tenebrosa vocatur, qu'a semper habet caro peccandi propositum, ut frequenter etiam justæanimæsurrepat, ut quod suum est agat. Quis enim est ita fidelis, qui numquam vel ex parte est a carne victus? Et si est, rarus est. Lumen autem est in corde, sicut jam frequenter audistis, anima Deum videns, id est, spiritualis. Si ergo ipsa anima, divina cum sit, et data est ad illuminandum illam carnem, fiat quasi carnalis, et terrenis concupiscentiis contenebrescat, terrena semper aspiciens, illius talis hominis caro jam vide quomodo involuta sit in tenebris peccatorum. Si enim , sicut diximus , in viro justo contradicente sibi rationali anima, semper caro surrepit animæ, et

quod suum est agit: quantis putas in homine malo iniquitatibus se involvet caro, quando anima que contradicere illi debuerat, consentit ei consimitia concupiscens? Per alteram quidem speciem, tamen eumdem sensum exponit Lucas, primum mandans: Nolite timere, pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum. Vendite quod possidetis, et date eleemosynam: fucite vobis sacculos, qui non veterascunt, thesaurum non deficientem in cælo (Luc. 12. 32. 33), et cætera. Deinde ait, Sint lumbi vestri præcincti, et lucernæ ardentes, et vos similes hominibus exspectantibus dominum snum, quando revertatur a nuptiis (Luc. 12. 35. 56): ostendens quia nemo potest habere lu ubos præcinctos ad exeundum de hoc mundo, nec lucernas ardentes, nec exspectare dominum suum, nisi qui vendunt quod habent, et dant eleemosynas, et faciunt sibi sacculos qui non veterascunt, et thesaurum non deficientem in cælo.

# Homilia xvj. ex capite vj.

24 Nemo potest duobus dominis servire: aut enim unum odio habebit, et alterum diliget : aut unum sustinebit, et alterum contemnet (Luc. 16. 13). Videamus in primis, quomodo dicta pracedentia subsequantur verba præsentia. Superius priecepit eleemosynas facere, dicens : Thesaurizate vobis thesauros in calo, quoniam qui thesaurizaverit thesauros sibi in cælo ille cor habet in cælo, et spem ad Deum : ille habet oculum anima simplicam, id est, mentem mundam et spiritualem, et semper non terrena, sed calestia meditantem. Qui autem habet mentem mundam et spiritualem, ille potest corpus suum servare luchlum, id est, sine peccato. Qui aute n non facit elecmosynas, nec car habet in cælo, nec spem in Deum : nec mentem mundam et spiritualem, n que potest corpus suum servare lucidum, id est, sine peccato : quia nemo potest duohus domi, is servire. Deo et mammona, id est, divitiis. Mammonæ enim Syriaca lingua divitia appellantur. Sicut ergo qui duos dominos habet, necesse est, ut unum amet, et alterum odiat, unum contemnat, et alteri obediat : sic et qui vult Deum amarc, necesse est, ut odiat divitias : qui autem volucrit amare divitias , necesse est , ut odiat Deum : et qui vult mandata Dei facere, necesse est, ut odiat divitias : et qui vult mandatis Dei obedire, necesse est, ut contemnat avaritie mandata facere : et qui voluerit avaritie mandata facere, necesse est, ut contemnat Dei mandata. Considera autem, non dixit, Nemo potest habere Deum et divit as : sed , Nemo potest Dei esse servus et divitiarum. Aliud est enim habere divitias, aliud autem servire divitiis. Si habes divitias, et divitiæ ilke non te faciunt superbum aut violentum, sed secundum quod potes, das impotentibus, dominus es divitiarum tuarum, non servus : quia non te divitiæ tuæ tenent, sed tu divitus tuæs. Si autem divitiæ tuæ superbum te faciunt, aut violentum, et construtus avaritia nemini aliquid præstas, tunc servus es divitiarum tuarum, non dominus : quia divitice tue to tenent, non tu divitias tuas. Nunc jam docet, ut ne timor inopiae impediat ah eleemosynis voluntatem, dicens: 25. Ideo dico vobis, ne solliciti sitis in cordibus vestris, quid manducetis. Nam sollicitudo desperationis est filia, quia desperatio sollicitudinem generat. Quid est quod dicit, Ideo dico volis? et quid? Ut eleemosynas faciatis, ut the saurizantes in culo, cor mundum habeatis, sperantes in Deum. Qui aute m sperat in Denin, ille non est sollicitus quid manducet, aut quo vestiatur : quoniam nulla res est quæ faci t homines desperare in aliqua necessitate, nisi ista res, quia non habet spem in Deum. Ne ergo mihi dicas, Numquid volo esse sollicitus? Sed ipsa res me cogit. Numquid nolo sperare in Deum? Sed non possum. Cor enim meum non me audit. Nescis quid pateris; langues, et tamen causam tui languoris ignoras. Vis ostendam tibi causam, ut in omni necessitate numquani despores? Fac bene, et operare justitiam, ut spem habcas apud Deum, et non dusperalis in lerra. est : si autem non dimittentibus eis dimittat, non est gloria Dei, quia nec est justum judicium ejus. Si non inducat in tentationem, aut inductos si propter justam aliquam causam liberet, gloria Dei est. Et generaliter quicquid supra orare præcepit, cum fue-tit a Deo præstitum, Dei gloria est. 15. Si enim non dimiseritis hominibus peccata eorum, nec Pater vester dimittet vobis. Nam et superius cum dixisset, Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris: non dixit, Sicut et nos dimittemus, ut prins nobis Deus dimittat, postea nos debitoribus nostris. Scit enim Dominus omnes homines esse mendaces : quoniam etsi acceperint remissionem peccati sui, ipsi debitoribus suis non dimittunt. Ideo sic dicit, Dimitte nobis, sient nos dimittimus : ut prius dimittamus, postea peramus dimissionem, et a Deo remissionem peccatorum accipiamus.

### Homilia xv. cx capite vj.

Tria prima mala, gula, avaritia, vana gloria. Tria prima bona, cleemosyna, oratio, jejunium. antem jejunatis, nolice fieri sicul hypocritæ tristes; exterminant enim facies suas, ut appareant hominibus jejunantes. Omnium malorum prima et fortiora sunt tria mala : id est, gula, avaritia, et vana gloria. Adversus qua: Dominus tentationis suscipiens bellum, pugnavit pro nobis. Contra gulam in eremo, contra avaritiam super montem, contra vanam gloriam super templum. Item omnium bonorum prima et fortiora sunt tria hona, elcemosyna, oratio, et jejunium. Et vide quomodo adversus tria mala inventa sunt tria bona, id est, eleemosyna contra avaritiam, jejunium contra gulam, oratio contra vanam gloriam. Die nobis, Ecce jejunium contra gulam venit, quia contrarium est jejunium gulæ: et elcemosyna contra avaritiam tonvenit, quia avaritia congregat, eleemosyna autem dispergit : oratio quomodo convenit contra gloriam vanam? Audi. Omnia mala, quæ sunt in mundo, habent contraria bona, per quæ superentur: ntputa, fornicatio ca diatem, superbia humilitatem, iracundia mansuetudinem. Et nullum est malum, quod non habeat contrarium bonum, per quod superetur, dempta vana gloria. Ideo quantavis bona feceris, volens compescere vanam gloriam, tanto magis excitas cam : et causa est ista, quia omne malum ex malo nascitur, sola autem vana gloria de bono procedit : ideo non exstinguitur per bonum, sed magis nutritur. Denique inter homines peccatores tentatio vanæ gloriæ non habet locum. Fornicarius enim, aut raptor, quomodo tentetur in vana gloria, qui non ha-bei unde glorietur? Illi autem tentationem vanæ gloriæ patiuntur, qui tale aliquid faciunt, unde glorien-tur. Ergo nullum remedium potest esse contra vanam gloriam, nisi oratio sola : et bæc ipsa vanitatem generat, nisi caute prospexeris, si forte bene oraveris. Aliera de eleemosyna, et jejunio, et oratione divisio in lege scripta est: Non intres ante conspectum Dei tui vacuus (Exod. 23. 15). Vacuus autem intrat ante Deum, qui veniens ad orationem, nullam elcemosy-nam facit. Non solum in Veteri Testamento, sed ctiam in Novo præcipitur, ut per singulas septimanas unusquisque Christianus aliquid in gazophylacium mittat, ad orationem venturus, sicut ait Apostolus : Unusquisque vestrum per singula sabbata quod illi placuerit apud se reponat, ut non, cum venero, tunc colle-ctæ fiant (1. Cor. 16. 2). Item dicit Salomon: Ante orationem præpara animam tuam (Eccli. 18. 23). Ille præparat animam snam ante crationem, qui faciens e eemosynam venit ad orationem. Sicut emm oleum accendit lumen lucernæ, ita et bona opera excitant fidem cordis, et dant confidentiam anime apud Deum orandi. Ergo eleemosyna præparatio est orationis. Item jejunium est adjutorium orationis, quia oratio sine jejunio gracilis est, et infirma. Nam oratio illa est fortis, quæ fit in spir tu humili et corde tribulato, sieut et Propheta d.cit : Sacrificium Deo spi-

ritus contribulatus, cor contritum et huniliatum Deus non despicit (Psal. 50. 19). Spiritum autem humilem et cor contribulatum habere non potest, qui manducat et bibit, et deliciis fruitur : qui panis cor confirmat, vinum autem lætificat (Psal. 103. 15). Spiritum autem carnis humilem esse non permittit virtus, qua fit ex pane, et cor contribulatum esse non permittit jucunditas, qua venit ex vino. Ideo quandocumque sancti pro aliqua necessitate volucrunt exorare Deum, jejunium cum oratione junxerunt : sicut Daniel, et cæteri. Unde quia virtus orationis jejunium est, numquam separantur ab invicen, sed ubique simul ponuntur. Oratio et jejunium de morte liberant. Item: Hoc genus non ejicitur, nisi in jejunio et oratione (Matth. 17. 20). Sicut nec miles sine armis est aliquid, nec arma sine milite : sic nec ortio sine jejunio, nec jejunium sine oratione. Sed ex his tribus bonis prima est oratio, quia eleemosya quidem de rebus exit, jejunium autem de corpore: oratio vero nec de rebus nec de corpore, sed de anima procedit et de corde : ideo quasi prima dignitosiore duobus, media ponitur inter duas. Prima elecmosyna, secunda oratio, tersia jejunium. Et quare elecmosymante orationem præcedit? Quia mediatrix est, et præparatrix viæ ante faciem orationis, ut post eleemosynam sequens oratio præparatum locum misericordiz inveniat apud Deum. Ideo autem jejunium sequitur orationem, quia non oratio jejunii est adjutorium, sed jejunium orationis. Et non oratio sit propter jejunium, sed jejunium propter orationem : ideo jejunium non ante orationem præcedit, sed oratio ante jejunium. Tertia divisio. Item eleemosynam facere, aut orationem, aut jejunare, non est omnium hominum, sed tantum justorum. Qui autem percat, et eleemosynam facit, perdit quod facit. Pro cessate enim peccato peccatoris datur elecmosyna, non pro occurrente: id est, quando pœnitet nos quod feceri-mus, non ut per pecuniam peccandi licentiam compsremus. Item ille orat, qui jam non peccat : qui autem orat et peccat, non rogat Deum, sed deludit Deum. Item ille jejunat, qui non peccat ; qui autem peccat et jejunat, non ad gloriam Dei jejunat, nec se humiliat, sed substantiæ suæ parcit. Denique considera in seperioribus, ex quo cœpit Christus apostolis suis sale taria dare præcepta, non statim in primis mandavit de eleemosyna, aut jejunio, aut oratione : sed prist expellit mala, postea introducit bona. Scriptum est, Non occides: ego autem dico, Nec irascaris. Scriptum est, Non perjurabis: ego autem dico, Nec jurabis. Scriptum est, Non adulterabis: ego autem dico, Non concupisces. Scriptum est, Oculum pro oculo: ego estem dico, Non omnino resistere malo. Scriptum est, Biliges amicum tuum, et odies inimicum: ego autem dice, Diligite inimicos (Matth. 5. 21. sqq.). Postquam ergo ab his omnibus malis hominem spoliavit, tunc dicit, Vide ne eleemosynam vestram facialis coram hoministi (Matth. 6. 1), etc., ostendens quoniam nisi bomo ab illis omnibus recesserit prius, sine causa facit hat bona. Prius oportet mala dimittere, et sic bona surcipere, quia non potest fieri homo novus, nisi deserit esse vetus. Qui autem mala non dimittit, et ben suscipit, bonorum suorum gratiam perdit : quen-admodum si quis homo in os suum aliquid dalee mittat cum amaro permixtum, dulcedo illa non dat suum saporem. Nolite fieri tristes, sicut hyperite. Sive de eleemosynis dicens, sic dicit, Ne coram hom-nibus fiant: sive de oratione sic, Nolite esse sicul hypocritæ in angulis platearum orantes : sive de je-junio, hoc ipse dicit. Vides quia sciebat Dominus 72nam gloriam ex omni bono procedere. Ideo illa spinam, quæ assidue nascitur in terra bona, jubel præcidere, ne spina vanæ gloriæ effocet jejuni frectum. Numquid potest fleri, ut non sentiatur qui jejunat? Sed melius est ut jejunium tuum te ostenda, quam tu jejunium tuum. Seiens autem Dominas, qua non potest fieri, ut sit hilaris qui jejunat : ideo non dixit, Nolite esse tristes : sed, Nolite fieri tristes.

Aliud enim est esse tristem, et aliud tristem fleri. Qui enim naturaliter propter assiduum jejunium tristis est, ille est tristis, non autem fit : qui autem per imposturas aliquas pallentes apparent, illi non sunt tristes, sed flunt. Si ergo qui jejunat et tristem se facit, hypocrita est : quanto magis iniquior est, qui non jejunat, sed argumentis quibusdam in facie sua pingit venalem pallorem, quasi jejunii signum ? Displicet ei natura sua, quia non potest mentiri quod non facit, et misera facies carnis argumentis quibusdam innocens castigatur, quia fraudibus non consentit. Puto quod omnis sensatus intelligit, quia bæc verba carnaliter non intelligentur. Nec enim potest fieri, quod qui jejunat non apparent tristis, nec mandat Dominus quod adimplere non possumus. Si enim ideo jubet nos non fieri tristes, ut no per ipsam tristitiam appareamus hominibus jejunare : quare man-dat caput ungere, et faciem lavare? Sic enim ipsa unctio capitis, et lavatio faciei, si a jejunantibus semper serventur, nihilominus sunt signa jejunii. Sed hæc spiritualiter ad animam referentur, at ne tristitia spiritualis faciem spiritualem exterminet. Facies autem spiritualis anima est conscientia ejus, vel cor, sicut ostendit propheta, dicens : Tibi dixit cor meum, Dominum requiram, et exquisivit te facies mea (Peal. 26. 8). Non enim facies carnea Deum quærit, sed conscientia. Item quoniam facies conscientia appellatur ostendit Jacob, cum suisset luctatus cum homine: Vidi Dominum sacie ad suciem, et salva sacta est anima mea (Gen. 32. 30). Vere enim tunc sacie ad saciem Deum non vidit, quia in schemate hominis luctatus est contra eum Deus. Nam schema corporale velamentum est Dei, non proprietas Dei. Sed mente vidit Deum. Unde et Israel vocatus est, id est, mens vi-dens Deum. Si autem facies ejus Deum vidisset, utique sic vocandus fuerat, facies Deum videns. Quid ergo? Facies animæ conscientia app-llatur. Sicut enim in conspectu hominum gratiosa facta est facies pulchra: sic in oculis Dei speciosa est conscientia nunda. Item alind est gaudium corporale, alind spirituale. Gaudium corporale est risus, jocus, et cæteræ delectationes carnales. Gaudium spirituale est spes, sicul ail Apostolus: Spe gaudentes, in tribulatione patientes (Rom. 12. 12). Vides quia potest fieri ut tristantes carnaliter, spiritualiter gaudeamus in spe? Hoc enim dicit de Spiritu sancto propheta: Fluminis impetus lætificat civitatem Dei (Psal. 45. 5). Item est tristitia corporalis, et est tristitia spiritualis. Tristitia corporalis est afflictio carnis : tristitia autem spiritualis, desperatio et infidelitas animæ. Ergo dicens: Nolite fieri tristes, hoc dicit. Nolite propter homines jejunare. Qui enim propter homines jejunat, tristem facit conscientiam suam, id est, desperan-tem. Quomodo enim conscientia ejus hilaris sit, et sperans in Deum jejunio suo, qui non propter Deum, sed propter homines jejunat? Sic et omnes hypocri-tæ, qui propter homines jejunant, exterminant facies suas, id est, conscientias suas. Quomodo enim exterminatas conscientias non habeant ante Deum, qui fingentes se propter Deum jejunare, non propter Deum jejunant, sed propter homines, volentes fallere et Deum, et homines? Aut ita: Nolite fieri tristes, sient hypocritæ: id est, Nolite sine spe et sine side jejunare. Sine spe autem jejunat, qui non se abstinet a peccato, nec facit justitiam. Nam sicut hona opera spem generant, id est, gaudium spirituale : sic mala opera desperationem, id est, tristitiam spiritualem. Qui enim peccans jejunat, sine spe jejunat : id est, non habet, unde speret, et gaudeat, sed est animus cjus desperaus, et tristis. Jam autem quomodo pec-catum et desperatio exterminent faciem conscientiæ, nullus ignorat. Nam semper vulnerata est conscientia ejus qui peccat. Sic ergo omnes hypocritæ jejumant, non bonis actibus exhilarantes conscientiam suam in spe, sed malis operibus contristantes in de-sperationem. Hypocrita est ergo omnis, qui peccans jejunat. Quid est ergo, cum gaudio jejunare, nisi prius

spiritualiter jejunare, deinde carnaliter? Nam sicut omne bonum est spirituale, sic est et carnale: et omne malum est spirituale et carnale. Utputa, fornicatio carnis est meretricatio, fornicatio autem spiritualis est prævaricatio. Castitas carnis est nescire mulierem : castitas spiritualis, fidelem esse Deo. Humilitas corporalis assurgere homini, verbum dicere molle: humilitas spiritualis, qui in corde suo alterum existimat meliorem quam se. Superbia corporalis, asper sermo: superbia spiritualis, qui se meliorem putat esse, quam alterum. Sic et jejunium corporale est, et spirituale. Corporale jejunium est abstinere a cibis , spirituale jejunium est abstinere a peccatis. Nam sicut caro delectatur manducando, sic spiritus carnis delectatur peccando. Unde sapientes omne peccatum libidinem vocant. quia omne peccatum cum delectatione committimus. Ideo et circumcidebatur lihidinis membrum, ut i mysterio generaliter omnium malorum delectatio tolleretur, quæ mala faciunt animum tristem, id est, desperantem. Qui cnim a cibis jejunat, non ab operibus malis, ille apparet jejunare, non autem jejunat: quia quantum ad homines jejunat, quantum ad Deum autem pessime epulatur malis. Amen dico vobis, receperunt mercedem suam. Delectatio illa laudis tanidin sentitur, quamdiu auditur : mox autem ut aures transierit, transit et delectatio laudis. 17. Tu autem cum jejunas, unge caput tuum, et faciem tuam lava. Tu qui misericors es, qui magis jejunas corde quam corpore, qui magis abstines a peccato quam a cibo t et ideo non hominibus, sed Deo jejunas. Qui enim peccantes jejunant, hominibus jejunant, non Deo, et ideo hypocritæ sunt : qui autem vere Deo jejunant, non tantum a cibis se abstinent, quantum ab omni actu iniquo: quoniam sicut cibus carnem delectat, sic omne malum delectat spiritum carnis. Quid ergo! Quando jejunamus, si infundamus oleum capiti nostro, vere vanum est: etsi lavemus facies nostras aqua. Et quis facie non lavata procedit? Magis enim, si hoc facimus, quasi per signa hac lavationis et unctionis publicamus nos jejunare. Quid ergo? Simplex interpretatio hujus loci hace est, quoniam per aggerationem intelligenda sunt ista, sicut et cartera ante dicta, tamquam si dicat: Sic longe te facere debes ab ostentatione jejunii tui, ut si potest sieri, quod non decet, etiam ea facias, que ex diverso luxurias et epulationis videntur esse indicia. Spiritualiter autem sic, sicut ex superioribus patet, quia facies animæ conscientia intelligitur : Projice ergo abs te avaritiæ sordes, perjurii stercora, malitiæque putredinem; et lavasti faciem, id est, conscientiam tuam aqua prophetica, de qua dicit Isaias: Lavamini, et mundi estote, auferte nequitiam ab animabus vestris (Isai. 1. 16). Si cnim abstuleris nequitiam ab anima tua, lavasti conscientiam tuam, et bene jejunas. Item caput tuum Christus est. Sitientem pota, esurientem ciba , algentem vesti, et sic pretiosissima myrrha, id est, oleo misericordiæ unxisti caput tuum, id est, Christum, qui clamat in Evangelio, dicens, quia Quod uni ex minimis istis secistis, mihi secistis. Quoniam autem omnis justitia in his duobus consistit : primum ut ne facias malum; secundum, ut facias bonum: ad id, quod p rtinet ad fugienda peccata, dixit, Lava faciem tuam : ad illud autem, quod pertinet ad facienda bona opera, Unge caput tuum, et es amabilis sicut Maria, quæ postquam conscientiam suam lacrymis poenitentiæ lavit, postea infudit oleum super caput Christi, et impleta est domus odore: ita et tuorum operum fama, si fueris talis, tota m implebit Ecclesiam. Et quam proprie dixit, sacie m quidem lavare : caput autem non lavare, sed ungere. Quamdiu enim sumus in corpore, conscientia nostra semper sordida est in peccatis. Caput autem nostrum Christus lavationem necessariam non habet, sed solam unctionem: quia Peccatum non secit, nee dolus inventus est in ore ejus (Isai. 53. 9). 19. Nolite thesaurizare vobis thesauros super terram. Prusens capitulum ad præcedens non habet consequentiæ rationem, quia illud de jejunio dictum est, hoc autem de rlcemosynis. Quid ergo est? Si memores sumus, nibil de elecmosyna, vel de oratione, vel de jejunio Dominus docuit supra : sed simulationem eorum compescuit tantum, ut nec coram hominibus faciant ca, ut videantur ab eis : non quia possibile est sic ea agere, ut non ea videant homines, sicut diximus supra; sed sollicitum fecit hominem, ut quantum ad se sic festinct agere ca, ut non videatur : ut ipsum bonum opus homini Christiano i magis in affectu sit, quam in actu. Et convenienter, quoniam et supra legis quidem mandata magis ad opus respiciebant, quam ad affectum : id est, Non occides, non adulterabis, etc.: Christus ad supplementum corum spiritualiora introduxit mandata, ad affectum magis respi-cientia, quam ad actum: Ego autem dico, Ne irascaris, ne concupiscas, etc. Sie et hie, ut boni simulatione præcisa, opera eorum bona ad cor magis respiciant, quam ad aspectum. Quoniam ergo, sicut exposuimus, nihil docuerat Christus de illis, nunc secundum tres supradictas justitias, elcemosynæ, orationis et jejunii, tres consequentias introduxit doctrinæ: unam ad eleemosynam, alteram ad orationem, tertiam ad jejunium. De quibus singulis demonstrabimus in proprio loco. Et ad elecmosynam doctrina subsequens hac est: Nolite thesaurizare vobis thesauros super terram, ut talis ordo sit narrationis : Cum fucis elecmosynam, noti tuba canere ante te, sicut hypocritæ faciunt in synagogis, et in vicis, ut glorificentur ab hominibus. Amen dico vobis, perceperunt mercedem suam. Te autem faciente elsemosynam, nesciat sinistra tua quid facial dextera tua : ut sit eleemosyna tua in abscondito, et Pater tuus, qui videt in abscondito, reddet tibi in manifesto. Nolite thesaurizare vobis thesauros super terram. Et hic dat consilium, ut eleemosyna flat : in secundo loco ostendit, quæ utilitas est in eleemosyna facienda : in tertio loco, ut neque timor inopiæ accidentis impediat voluntatem eleemosynæ faciendæ. Nolite thesaurizare vobis thesauros in terra, quia non estis de terra, nec de terra venistis, sed pro tempore de terra suscepistis terram, ut per terram vincatis terram; sed de cado estis, et de cado venistis, et iterum redituri estis in ca·lum, nisi ultro remanere volucritis in terra. Illic ergo substantiam tuam col-loca, ubi patriam habes. Vis autem scire, quia percgrinus es in hoc mundo? Audi prophetam dicentem : Incola ego sum in terra, non abscondas a me manduta tua (Psal. 118. 19). Quæ est ergo insipientia, ut contentus sis super terram? id est, In alienis vis servire diabolo, cum possis in cælis, id est, in propriis, re-gnare cum Christo? Ubi tinea et comestura exterminant, et ubi sures effodiunt et surantur. Omnia bona mundi triplex interitus tollit. Aut enim a semetipsis veterascunt, et tineant, sicut vestimenta : aut ipsis dominis luxuriose viventibus comeduatur, sicut cateræ facultates : aut ab extraneis vel dolo, vel vi, vel calumniis, vel quolibet alio iniquo modo diripiuntur. Quia omnes fures dicuntur, qui per iniquitatem festinant aliena facere sua. Sed dices, Numquid onnes qui hac habent, perdunt ea? Ventilo vestimentum meum, et non tineat : parcius ago, et facultates meæ non comeduntur : sollicite ago res meas. et non diripiuntur a furibus. Interim quidem sic dicam, quia si non onnes perdunt, tamen multi perdunt. Quid ergo? melius est super terram reponere, ubi incertus est conscrvationis eventus, an in cado, ubi est certa custodia? Hic si non custodieris, perdes : si custodieris, timore et sollicitudine cruciaris. Illic autem, etsi dormis, a Deo servantur : et cum recordatus fueris, spe gratularis. Que est autem stultitia illic relinquere, unde exiturus es, et illuc non præmittere, quo iturus es? Vere autem male servatas divitias, etsi corporaliter non perdidisti spiritualiter perdidisti, quia nec proficiunt tibi ad

usum salutis. Quicquid enim pro anima tua feceris, hoc est tuum : quod autem reliqueris, perdidisti. Nam quod corporaliter male congregatur, spiritualiter dispersum videtur, et perditum : quod autem corporaliter bene dispergitur, spiritualiter illud congrega-tum et repositum videtur in carlo. Nunc autem ponit quæ sit utilitas in eleemosyna facienda, dicens: 21. Ubi enim suerit thesaurus tuus, ibi erit et cor tuum. Qui collocat thesauros in terra, non habet quod speret in caelo. Ut quid enim a piciat in caelum, ubi nimi repositum habet? Propterea sive latatur, in carnalibus et terrenis lætatur : sive tristatur, de carnalibus ct terrenis tristatur. Qui autem divitias suas reponit in calo, non habet spem in terra. Ut quid enim delecietur in terra, qui nihil habet in terra? Ideo sive latatur, in spiritualibus lectatur; sive tristatur, de spiritualibus tristatur. Ergo peccatorum et letitia mala, et tristitia pejor, quia aut de lucro terreno lætantur, ant de damno tristantur: justorum autem et la titia bona, et tristitia melior, quoniam aut de justitia l'etantur, autde peccato tristantur. Si enim aliqua causa mortis advenerit, si quidem spes illius in terra sit, tristatur, quasi de domo sua ad peregre vadens, ut non dicam ad tormenta 1: si autem spes ejus in carlo sit, gandet quasi de peregre ad domum propriam reversurus, ut non dicama ad regnum culeste. Secundo, qui thesaurizat in terris, dupliciter facit peccatum. Primum, quia male congregat: secundo, quia cor habens in terra, numquam qua Dei sunt recordatur, sed semper qua terræ. Et qui thesaurizat in cælo, dupliciter justitiam facit. Primum, quia bene fœnerat : secundo, quia spem habens in Deo, semper quæ Dei sunt cogitat et meditatur, et non quæ terræ. Et quemadmodum qui semel congregare cœperit in terra, ipsa concupiscentia terrena facit cum magis sollicitum esse. nec solum ne minuat inde, sed ut magis augeat : sic et qui thesaurizat in cœlo, ipsa concupiscentia spiritualis facit eum sollicitum, non solum ut non penlat quod habet, sed adhuc ut augeat super id quod habet. 22. Luccrna corporis tui est oculus tuns. Prins commemorare debemus, quia non de corpor li ocule loquitur sermo, nec de hoc corpore, quod videtur a foris. Aliequi dixisset, Si oculus tuus sanus fuerit, ant insirmus : nunc autem dixit, Simplex et Nequan. Non enim omnis qui benignum habet oculum, omnino et corpus ejus lucidum est : nec enim omnis qui malignum oculum habet, corpus ejus in tenebris est. Quid enim, si benignum oculum habet, et infirmum. numquid corpus ejus in lumine est? Aut si malignum et samm, numquid corpus ejus in tenebris est? Ergo Corporis, non a foris, sed ab intus, id est, corporalis naturæ. Lucerna autem ejus est mens, per quam anima videt Deum. Unde Jacob est appellatus Israel. Israel autem Hebraice interpretatur mens videns Deum. Postquam ergo dixit, Thesaurizate vobis in cœlo, quomam ubi thesaurus tuus fuerit, ibi erit et cor tuum : convenienter subjunxii, (a) Lucerna corporis tui oculus tuus est. Si oculus tuus fuerit simples, totum corpus tuum lucidum erit : nt ostendat, quia qui eleemosynas faciunt, cor ad Deum habere debent: qui autem cor habet ad Deum, illius oculus lucidus est : id est, illius mens spiritualis et munda est, nec terrenis concupiscentiis sordidata, sicut seriplum est : Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt ( Matth. 5. 8 ). Sicut enim qui graves oculos habet, si ponas eum in aliquo obscuro tenebrosoque loco, melius videt : si autem ponas eum in sole, nihil videt, quia oculus ejus non suffert solis canderem: sic homo mundialis, qui oculum, id est, menten terrenis desideriis sordidam habet, et turbulentam, si ponas eum in rebus mundialibus, sapit et astutus est : si autem trahas eum ad res spirituales, tenebrescit, ac nihil sapit, quia ment

V. D. et Editi in marg., opus omni Christiano.

<sup>\*</sup> lidem in mary , ut onni simulatione.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> lidem in marg., ut dicam ad tormenta, <sup>2</sup> Melius legeretur, ut dicam. (a) Hic incipit Homil. XV. in Cod. V. D.

quia sient margaritæ inclusa cochleis positæ sunt in profundum maris : sic et divina mysteria, in verbis inclusa, posita sunt intus in altitudinem sensus Scripturarum sanctarum. Et sicut non omnis homo potest se mergere, et de profundo tollere margaritas, nisi artifex, qui habet usum rei illius : sic non omnis homo potest descendere in altitudinem sensuum, et illic invenire mysteriorum absconditas margaritas, nisi vir spiritualis, qui habet exercitationem spiritualium narrationum Dei. Propterea margaritæ non sunt dandæ, nisi desiderantibus veritatem, et cum ratione humana viventibus. Si ergo talibus porcis secretorum mysteriorum miseris margaritas, cœnosæ vitæ delectatione mente gravati, non intelligunt pre-tiositatem earum : sed astimantes eas similes esse cæteris fabulis mundialibus, similiter eas carnalibus actibus conculcant: et post modicum conversi per inobedientiam, rumpunt præbitores earum : frequen-ter autem et scandalizati in eis, calumniantur expositores earum, quasi dogmatum novorum seminatores. Et si talibus canibus, qualibus diximus, dederis sancta, suscipiunt, quasi canes, sine discretione, et sordidis actibus suis conculcant ea, et pro nihilo æstimantes qua acceperunt, conversi disputationibus suis, quasi latratibus irrationabilibus, rumpunt veritatis prædicatorem. Et puto, non sine rationabili differentia sanctum quidem canibus dare vetuit Dominus, margaritas autem non dare porcis. Et de margaritis quidem possumus dicere, quia si porcis mitti vetantur minus immundis, quanto magis canibus plus immundis? De sancto autem dando idem æstimare non possumus. Quid est enim, si plus immundis dare non convenit, minus autem immundis oportet? Idcirco neque vetitum intelligimus, neque mandatum : forte quia frequenter et manum imponimus, et benedictionem damus etiam porcorum more viventibus Christianis, non quia illi merentur accipere, sed nos ex nobis contra justitiam, dare usurpamus, ne forte plenius scandalizati depereant. Ideo jussum non est, quia in-justum est : vetitum autem non est, quia infirmitati fuerat ignoscendum. Sed quia de sanctis cœpimus dicere, non est tacendum, quoniam aliud est sanctificatio, aliud sanctificatum. Sanctificatio enim est, quod alterum sanctificat : sanctificatum autem alterum sanctificare non potest, quamvis ipsum sit sanctum. Utputa, signas panem tuum, quem mandu-cas, sicut ait Paulus: Sanctificatur enim per verbum Dei et orationem (1. Tim. 4. 5): sanctificasti eum, non fecisti sanctificationem. Quod autem sacerdos de manu sun dat, non solum sanctificatum est, sed etiam sauctificatio est : quoniam hoc non solum datur, quod videtur, sed etiam illud, quod intelligitur. De sanctificato ergo pane licet et animalibus jactare, et infidelibus dare : quia non sanctificat accipientem. Si antem tale esset, quod de manu sacerdotis accipitur, quale est, quod in mensa manducatur : omnes de mensa manducarent, et nemo de manu sacerdotis acciperet. Unde et Dominus in via non solum benedixit panem, sed de manu sua dedit Cleophæ, et socio ejus (Luc. 24). Et Paulus navigans non solum benedixit panem, sed de manu sua porrexit Lucæ, et cæteris discipulis suis (Act. 27). Quod autem de manu porrigitur, nec animalibus dandum est, nec infidelibus porrigendum : quia non solum sanctificatum, sed etiam sanctificatio est, et sanctificat accipientem.

Homilia xviij. ex capite vij.

7. Petite, et dabitur vobis: quærite, et invenietis: pulsate, et aperietur vobis. Transitum consequentem de capitulo ad capitulum invenire difficile est. Ideo diversa proponimus secundum diversas æstimationes interpretum. Sciens Dominus, quoniam quæcumque unandaverat supra, hominibus impossibilia erant: et quantum ad naturam humanam, supra naturam. Nam qui se non abstinct a cædibus, quomodo potest abs-

· lidem ta marg.; in libris inclusa.

tinere se ab ira? Qui nen se abstinet a fornicatione. quomodo se abstinet a concupiscentia? Qui non 59 abstinet a perjurio, quomodo se abstinent a juramento? Qui alios ferire non cessat, quomodo se prabeat feriendum? Qui nec amicum suum sincere diligit, quomodo diligat inimicum? Quid autem sic impossibile est, quomodo el emosynas facere, vel orare, vel jejunare, et nolle hominibus apparere? Quid autem difficilius est, quam non judicare peccantem in se, aut nibil sanctum vel secretum dicere aut darc indignis? Necesse est enim ut et multos sibi faciat inimicos. Quoniam ergo majora erant mandata, quam virtus humana est, transmittit eos ad Deum cujus gratiæ impossibile nihil est, dicens : Petite, et dabi-tur vobis : ut quod ex vobis hominibus consumnari non potest, per gratiam Dei adimpleatur. Quoniam creaturam sensibilem Deus armatam et munitam creavit. Alios enim munivit veloci pedum cursu, alios armavit unguibus, alios velocibus pennis, alios dentibus, alios cornibus: hominem autem solum sic disposuit, ut virtus illius sit ipse. Et in eo quod insirmioreni cum fecit omnibus, in ipso fortiorem eum voluit esse in se. Nam sciens Deus, quia cognoscere et colere Deum vita æterna est, ignorare autem, et contemnere, perditio sempiterna, nec ita infirmum eum creavit, ut omnino nihil boni facere posset, ne quem super omnia, et propter quem omnia fecerat, omnibus inveniretur esse deterior : nec ita potentem eum creavit, ut etiam sine Dei auxilio ex seipso facere posset quod vult, ut infirmitatis suæ necessitate coactus, semper necessarium habeat Dominum suum. Et vere justissima res est, ut factura necessarium habeat suum factorem. Si enim omnis virtus hominis in Deo est, et tamen contemnit omnium bonorum suorum auctorem : quanto magis negligeret Deum, si potentia ejus esset in ipso? Aut ita : quoniam ad sauctificandam orationem quædam dederat eis observandæ bonitatis mandata, dicens: Nolite judicare, ut non judicemini: competenter addidit, Petite, et dabitur vobis: tamquam si dicat: Si hanc clementiam servaveritis ad inimicos, quam mandavi vobis : quicquid vultis, petite, et dabitur vobis : et quicquid desideratis invenire, quærite, et invenictis: et quicquid clausum vobis videtur, pulsate, et anerietur vobis. Gratia vos prosequente, petite precibus die ac nocte orantes. Quod si misericordiam suam protraxerit Deus ad tempus, volens tentare constan. tiam fidei tux, tu a petitionibus tuis non recedas. Sicut enim qui vere esurit, tamdiu petit cibum, donce impleat necessitatem corporis sui, nec potest cessare, necessitas enim urget, quia sine cibo vivere non potest : ita et qui vere desiderat gratiam Dei, cessaro non potest a petendo, sciens quia salvus fieri non potest sine gratia Dei. Adhuc quærite, interrogantes sacerdotes cæterosque habentes scientiam spiritualium Scripturarum, sicut præcepit lex: Interroga patrem tuum, et dicet tibi : seniores tuos, et annuntiabunt tibi (Deut. 32. 7). Quærite studio et labore, legentes Scripturas legis et prophetarum. Nam Deus ita nos disposuit esse, ut nec studentes et laborantes circu Scripturas acquiramus salutem scientiæ sine gratia Dei, ut ne nobis imputemus quod scimus : nec tameu gratiam acquiramus, nisi studuerimus et laboraverimus circa Scripturas, ne donum Dei detur negligentibus. Gratia enim adjutorium est infirmitatis humanæ: adjutorium autem non dormientibus datur. sed festinantibus, et prævalentibus'. Sicut enim in bello non omnis, qui pugnat, vincit, nemo tamen vincere potest, nisi pugnaverit : sic non omnes, qui student et legunt, acquirunt scientiam spiritualem. nemo tamen acquirere potest, nisi qui aut studiosus fuerit ad legendum, aut assiduus ad audiendum. Et infideles quidem, et non timentes Deum inveniunt scientiam legendo et studendo, sed non illam quæ ex Deo est, quæ per Spiritum sanctum datur, sed

<sup>·</sup> Alias, non prævalentibus.

Bona enim opera sunt quæ sperare faciunt, et mala opera desperare compellunt. Propterea non dixit propheta: Spera in Deo, et inhabita terram, et pasce is in divitis ejus: sed, Spera in Deo, et fac bonitatem, et mhabita terram (Psal. 36. 3). Ne solliciti sitis quid manducetis. Non disti, Nollie laborare: sed, Nollie esse. Ergo solliciti esse vetamur, laborare sutaminhamur. Sia coili et Description de laborare autominhamur. autem jubemur. Sie enim et Dominus loquens ad Adam, non dixit. Cum sollicitudine facies tibi panem: sed, Cum labore et sudore faciei tuxv. Ergo non sollicitudinibus spiritualibus, sed laboribus corporalibus acquirendus est panis. Sicut laborantibus enim pro præmio diligentiæ, Deo præstante, panis abundat: sic dormientibus et negligentibus pro pœna negligentire, Deo saciente, subducitur. Nonne anima plus est quam esca, et corpus plus quam vestimentum? Confirmat spem nostram, primum de majore ad minus descendens, deinde a minore ad majus ascendens. Quomodo si animam dedit, escam non dabit? Si corpus plasmavit, vestimentum non providebit? Nisi voluisset esse quod est, non crearet. Quod autem sic creavit, ut per escam servetur, necesse est, ut det ei escam, quamdin vult esse quod fecit. Quid est a minore ad majus ? 26. Videte volatilia cali, neque seminant neque metunt, etc. Si avibus prastat alimentum, hominibus non præstabit alituram? si illi non laborantes, inveniunt escas, homo non inveniet, cui Deus dedit et operandi sapientiam, et fructificandi spem? Omnia enim animalia Deus propter hominem fecit, hominem autem propter se. Si ergo animalibus ministrat propter hominem, hominibus non ministrabit propter seipsum? Omnia Deus in sapientia fecit, hominem autem non solum in sapientia, sed etiam secundum sapientiam suam. Quanto ergo pretiosior hominis creatio, quam animalium, tanto major sollicitudo Dei de hominibus, quam de animalibus. Omnia Deus animalia fecit, ut tamdiu sint, quamdiu sunt, cum vero mortua fuerint, fiant tamquam quæ non fuerunt : hominem autem, ut non solum ante mortem, sed etiam post mortem vivat : magis autem post mortem, quam ante mortem : quoniam ante mortem in tentatione vivit, post mortem autem in gloria. Si ergo illis occurrit, quos sic creavit, ut tantummodo vivant 1 : hominibus non occurret, quos fecit, ut in perpetuo vivant? 27. Quis vestrum cogitando potest adjicere ad staturam suam cubitum unum? 28. Et de vestimento quid solliciti estis? Si ergo cogitando modicam partent corpori vestro addere non potestis , quomodo cegitando salvandi estis in toto? Deus, qui te ex nibilo formavit in utero, et de periculo cum periculo nascentem de utero matris eripuit, te non solum non cogitante, sed neque sciente. Deus, qui per singulos dies incrementa corporis tui dat, et sapientia facit, te non intelligente. Si ergo in te ipso quo-tidie providentiam operatur, quomedo in necessariis tuis cessabit? Considerate tilia agri, quomodo in tempore opportuno crescunt, tempore statuto formantur. In frondibus vestiuntur candore, implentur odoribus: et quod terra radici non dederat, neque radix illi, invisibili operatione Deus largitur: neque plus istis, et minus aliis; sed in omnibus eadem providentia plenitudo servatur, ut non a scipsis nata, neque eventu acta putentur, sed Dei providentia intelligantur esse disposita. Non laborant, neque nent. Dicendo, Non Inborant, intelligi vult homines : dicendo autem, Neque nent, mulieres: quoniam virorum vita seminationibus, mulierum autem lanificio substentatur. 29. Neque Salomon in omni gloria sua sic vesticbatur. Quia Salomon etsi non laborabat, neque sollicitus erat quid vestiret, tamen vel jubebat, vel disponebat, vel sciebat. Ubi autem jussio et dispositio, illic et ministran-

1 Sic recte V. D. et Editi in marg. In textu vero, videan-tur, minus commode.

Addere non potestis, iidem in marg. In textu legeba-

tur, adhibere non potestis.

\* Sic locum restituimus ex codice V. D. Ante legebatur, Disposita. Numquid laborant? numquid nent? Dicendo, non seminant (in marg. laborant) virus confortat.

tium offensa frequenter invenitur, et jubentis iracundia excitatur : hac autem nesciunt quomodo sic coronantur 1. Illi homines ministrabant, istis Deus. 30. Si enim fænum agri, quod hodie est, et cras in clibanum mittitur, Deus sic vestit, quanto magis vos modicæ fidei! Si ergo floribus sic occurrit, qui sic nati sunt, ut tantummodo videantur et pereant : homines negliget, quos sic creavit, ut non pro tempore videantur, sel ut in perpetuo sint? Qui intelligit quid est homo, non desperat de Deo : qui autem desperat de Deo, nescit quid est : quoniam homo in Deo, et Deus in homine est. 31. Nolite ergo solliciti esse, dicentes, Quid manducabimus, aut quid bibemus? Deus enim hac in natura creavit, quasi regulam terræ mandans: Producut terra herbam pabuli (Gen. 1. 11): ideo vult aut non vult, bonis et malis germinat : quia terra ministrare jussa est, non judicare. Bonum autem et malum non in matura creavit, sed in arbitrio nostro posuit, ut quod volumus, simus. Ideo bonis palma proponitur, malis autem pœna. Que est ergo sapientia, de eo esse sollicitum, quod, etsi sollicitus non fueris, habebis : et de illo non esse sollicitum, de quo si sollicitus non fueris, perdes? Nam escam, etsi sollicitus non fueris de ea, invenies : justitiam autem, nisi sollicitus fucris, non appreliendes. 32. Hæc enim omnia gentes quærunt. Quia in rebus humanis fortunam esse credunt. non providentiam, neque judicio Dei vitas suas gubernari æstimant, sed incerto duci eventu : iden merito timent, merito solliciti sunt, et desperant, quasi qui neminem habeant gobernautem. Qui autem crelit, se judicio Dei gubernari, non incerto duci evenu, escam quidem suam in manu Dei committit, sciens quia neminem sine voluntate et judicio Dei fame- aut nuditas occidit. Cogitat autem de bono et malo, sciens quia nisi sollicitus fuerit, nec malum fugiet, nec bonum apprehendet : ideo dicit, 33. Quærite primmm regnum Dei, et justitiam ejus. Regnum Dei est retributio bonorum operum et malorum : justitia antem est via pietatis, per quam itur ad regnum. Si ergo die ac nocte cogitas, qualis erit gloria sanctorum, vel qualis erit interitus impiorum et peccatorum, necesse est ut aut propter timorem pænæ territus recedas a male, aut propter desiderium gloriæ excitatus festines ad bonum. Et si quotidie cogitaveris, quie sit justitia Dei, et quid odit, quidve amat, ipsa justitia ostendet tibi vias suas. Nam justitia sicut odientes se fugit, sic amantes se se juitur. Nec enim daturi sumus rationem utrum pauperes fuer mus, aut divites, quia nec fut hoc in nostra potestate: sed si bene egimus aut male, quod in nostro jacet arbitrio. Dictum est ad hominem : Maledicta terra in operibus tuis (Gen. 3. 17). Vides quia propter peccata hominum maledicitut terra, ut non germinet; benedic tur autem, cum bons opera fecerimus? Tu ergo quære ju titiam, et ma tibi deerit panis : quoniam sicut propier mala opera fructus terre subducitur, sic propter bona abundat. Propterea dicit, Quærite regnum Dei et justitiam ejus et hæc omnia apponentur vobis. 34. Nolite ergo solliciti esse in crastinum. Jam diximus, quoniam quod dicit, hodie, hoc solum significat, quo epus habemus in vita nostra præsenti. Quod autein dieit, cras, quod superfluum est supra necessitatem ostendit. Nibil ergo curetis superfluum habere, quam necessarium est vobis in vita præsenti ad vitam quotidianam. Quod 🐲 tem superfluom fuerit, quod est cras, curabit se : 26 si dicat, Superflua quantacumque congregaveris, illa seipsa carabunt. Te quidem non eis fruente, ipsa 28tem invenient dominos multos, qui ea procurant, sicul placuerit ipsis. Quid ergo curas de illis, quorum po-testatem aliis es dimissurus? Sufficit enim diei mat-tia sua: ac si dicat: Sufficit tibi labor et miseria quad pateris in vita propter usus quotidianos, quos neces sarios habes. Noti superflue pro superfluis laborare, ne labor quidem fiat thus, fruitio autem alteris-Mahtiam autem diei ipsam afflictionem appellat solii-

<sup>1</sup> Forte legendum, ornanuur; quæ vox melius qualarel.

citudinum præsentium et laborum : non sicut Manichæi dicunt, malam esse ipsam creaturam Dei.

Homilia xvij. ex capite vij 1. Nolite judicare, ut ne judicemini : nolite condemnare, et non condemnabinuni. Quidam hunc locum secundum hujusmodi sensum exponunt, dicentes, quia Dominus hoc mandato non prohibet Christianos ex benevolentia corripere alios Christianos dignos correptione : sed ne aut per jactantiam justitiæ suæ Christianos despiciant peccatores, derogantes frequenter de multis, et ex solis plerumque suspicionibus odientes cæteros et condemnantes, et sub specie pietatis proprium odium exsequentes. Et ut ne sic quidem Christiani corripiant Christianos, convenit sermo, qui dicit : Nolite judicare. Si autem non 1 corripuerint, utrum conveniat illud quod dicit : Ut non judicemini, nescio. Numquid propter illud solum, si sic non corripuerint peccatores, consequentur indulgentiam peccatorum suorum, secundum quod dictum est, Et non judicabimini ( Luc. 6. 37)? Si enim judicantes, sicut judicare non decet, male faciunt : sine dubio non judicantes, veniam peccatorum priorum ex hoc non consequentur, quia non judicaverunt male. Quis enim consequitur indulgentiam mali sui prioris, quia non addidit et alterum malum? Certe si in se peccantes non judicaverint, nec ipsi judicabuntur a Deo pro suo peccato. Hae diximus, volentes ostendere, quia hic sermo non est positus de proximis non judicandis, qui peccant in Deum, sed qui in nos peccant. Quid ergo est? Usque nunc exposuit consequentiam ad justitiam eleemosynæ pertinentem, nunc autem incipit exponere consequentiam ad justitiam orationis respicientem. Et est doctrina hac quodammodo pars ipsius orationis, ut sit talis ordo narrationis: Et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Et ne nos inducas in tentationem, sed libera nos a malo. Nolite judicare, ut non judicemini. Qui enim non judicat proximum suum propter peccatum, quod fecit in ipsum, illum nec Deus judicat propter peccatum, quod fecit in ipsum: sed dimittet Deus debitum ejus, sicut et ipse dimittit debitoribus suis. Sicut autem catera universa mandata generaliter cunctis mandavit, tam sacerdotibus, quam laicis, præcipue tamen doctoribus, qui quanto majores sunt in ordine, tanto perfectiores esse debent in disciplina : sic et hoc mandatum de proximis non judicandis ad omnes quidem pertinet, præcipue tamen ad doctores. Unde quædam sunt mandatorum istorum, quæ si diligenter aspicias, pene nec convenient laicis, nisi forte parum; doctori-bus autem omnino convenient: quale est hoc ipsum quod sequitur : 3. Quid autem vides festucam in oculo fratris tui, trabem autem in oculo tuo non vides? 5. Hypocrita, ejice primum trabem de oculo tuo, et tunc videbis ejicere festucam de oculo fratris tui. Videre enim festucam in oculo fratris omnium est : ejicere illam posse non est omnium, sed tantum doctorum, qui per doctrinam, vel increpationem secundum Deum possunt ejicere de mente fratris sui peccatum, vel magnum, vel modicum. Sicut et illud quod dicit: 6. Nolite sanctum dare canibus, neque margaritas vestras miseritis ante porcos. Habere enim vel sancta, vel margaritas, et posse dispensare vel bona vel mala, et discernere qui hominum sunt cancs, qui porci, non est omnium hominum, sed sanctorum. Vult ergo Dominus doctores Christianorum sicut in omni justitia, sic et hoc primum facere, deinde docere : ut doctrinam suam bonam meliori cum vita commendent, ut bene docendo scientiam inserant, melius autem vivendo timorem : quia tales sales sunt terræ, condientes omnes suæ vitæ exemplo, et lucescunt doctrinis illuminantes. Quis autem audiat illum docentem, qui seipsum non audit? Ideo dicit ad omnes, præcipue ad doctores: Nolite judicare, ut non judicemini. Quoniam si doctor memor sit injuriæ et doloris, et memoriam malitiæ servet in anima sua, solvitur totus Ecclesiæ status, sive ad tempus respicias apostolorum, sive ad

In aliis legitur : si autem corripuerint.

nostrum. Tunc enim, sicut legimus, dissicile aliquos convertebant ad sidem Christi, nisi multa prius paterentur ab ipsis. Nam quasi lassato diabolo, et devicto per sufferentiam eorum nimiam usque ad mortem, et relinquente corda infidelium et jam non habente virtutem amplius eos armare, accedente gratia Dei con-vertebantur ad Christum. Si ergo memores fuissent injuriarum, quas fuerant passi ab eis, numquam post-modum eos in caritate docuissent, numquam eos libenter ad fidem Christi postmodum recepissent. Sed et nunc cum frequenter doctores offendantur a laicis, sive juste, sive injuste, diabolo seminante occasiones, si memores sint injuriæ et doloris, totam solvunt Ecclesiam. Nam ubi recordatio injuriæ aut doloris in medio est, nec doctor benevolenter docet laicum, nec libenter eum laicus auscultat : et doctor forsitan vel invitus aperit os suum ad docendum : laicus autem cum sit omnino sine timore Dei, nec usque ad faciem contentus est eum audire, sed converso egreditur dorso, et se et illum spernens, et amplius se quant illum, et non sentit animæ suæ dispendium efferatus. sicut nec bestia irritata vulnus in se fixum. Hoc caput Lucas evangelista late prosequitur, dicens: Nolite judicare, et non judicabimini : nolite condemn**are, et non** condemnabimini : dimittite, et dimittemini : date, et dabitur vobis. Mensuram bonam, et consertam, et commotam, et superfluentem dabunt in sinum vestrum. Eadem mensura, qua mensi fueritis, remetietur vobis (Luc. 6. 37. 38). Et quis sit ille, qui nec judicat : quis autem, qui judicat quidem , et non condemnat : ct qui**s es**i , qui condemnat quidem, et tamen dimittit : et quis est, qui dat, exposuimus tibi : et quoniam superflua quidem mensura datur ei, qui nec judicat : commota autem ei, qui judicat quidem, non autem condemnat: bona autem ei, qui condemnat, sed dimittit. Quoniam sicut major est superflua mensura, quam commota, et commota major est, quam bona et justa : sic per-fectior est ille, qui nec judicat, quam ille, qui judicat, et non condemnat, et ille, qui judicat, et non condemnat, melior est illo, qui condemnat, et dimittit. Hic autem Matthæus omnia illa brevi sermone conclusit, dicens: Nolite judicare, ut non judicemini. 2. In quo-cumque enim judicio judicareritis, judicabitur de vobis: intelligens quoniam judicii sermo ad omnia pertinet illa. Nam qui judicat tantum peccantem in se, et non condemnat, judicat : et qui non solum judicat, sed etiam condemnat, judicat: hoc ipsum enim condemnare judicare est. Ergo pro illo, quod Lucas dixit, Nolite judicare, aut judicantes, nolite condemnare, iste dixit: In quocumque judicio judicaverilis, judicabitur de vobis : id est, Si judicaveritis et non condemnaveritis, simili judicio et vos quidem judicabimini a Deo, sed non condemnabimini : si autem et judicantes condemnaveritis, simili judicio et vos judicabimiui, et condemnabimini. Et quod ille dixit: Dimittite, et dimittemini: date, et dabitur vobis: iste dixit, In qua mensura mensi sueritis, remetic-tur vobis: hoc est, Si non rogati dimiseritis peccatum proximis vestris, sed solo respectu Dei, ct Deus ex se, prius quam rogetur a vobis dimittet vobis; si autem rogati veniam dederitis, et Deus tunc dabit vobis veniam, cum dignis precibus et congrua lamentatione eum rogaveritis. Quoniam ergo dixerat præcipue, sicut diximus, doctoribus, Nolite judicare, ut non judicemini: convenienter addit, et dicit, 3. Quid autem vides sestucam in oculo fratris tui, trabem vero in oculo tuo non vides? ld est : Qui trabem in oculo tuo non vides, ut quid vides festucam in oculo fratris tui? Ac si dicat : Melius est nec docere, nee reprehendere laicum, quam docere et reprehendere, et teipsum in reprehensione consistere : quoniam talis doctrina doctoris non est audibilis, sed derisibilis. Propter quod omnis sacerdos si vult docere populuin, prius seipsum doceat: si autem seipsum non vult docere de omni quod docet, nec seipsum arguere de omni quod arguit, necalios doceat, nec arguat quemquam, ut si judicium Dei non evadit, vel hominum opprobriu.u

non patiatur. 4. Aut quomodo dicis fratri tuo, Frater, sine ejiciam festucam de oculo tuo, et ecce trabs est in oculo mo? Id est: Cum qua facie arguis peccatum laici frairis tui, ipse in eodem, aut in majore poccato exsistens? Non times, ne audias ex diverso, Medice, cura teipsum (Luc. 4. 23)? Si medico opprobrium est, qui nec alterius sanitatem habet in potestate, nec suam, si alios velit curare, et ipse debilis sit, quasi testimonium imperitiæ suæ portat in corpore suo propriam passionem : quomodo doctori non sit opprobrium alios velle eruere a peccato, et ipsum iu majoribus esse peccatis, dum possit amplius seipsum crucre a peccato, quam alios? Aut ita: Quomodo fratri tuo dicis? id est, Quo proposito putas? ex caritate cordis dicis, ut salves proximum tuum? Non; sed ut te simules justum. Si autem vere ex caritate cordis argueres proximum tuum, ut salvares, teipsum ante salvares. Numquid possibile est ut benevolentior sis alteri, quam tibi? ut quid cum teipsum nolis salvare, alterum velis? Omnis ergo doctor, qui alterum in qualicumque reprehendit delicto, et ipse in codem constitutus, non se prius expurgat, certum est quia alloquens in ecclesia non alios vult salvare, sed per honam doctrinam malos actus suos celare, et scientiæ laudem ab hominibus quærit, non ædificationis merceden a Deo, et est hypocrita. Ideo competenter addit et dieit: 5. Hypocrita, ejice primum trabem de oculo tuo, et tunc videbis ejicere sestucam de oculo fratris tui. Il viocrita est enim omnis doctor, qui non prins facit bona, et postea docet. Dum enim bona docet. profitetur se justum coram hominibus : dum autem male agit, precatorem se constituit intra se. Hoc ergo dicit : Vis libere et siducialiter reprehendere laicum, et ejicere de oculo mentis ejus peccatum? Prius tuam ipsius mentem purga abomni malo, ut cum tu argueris laicum pro peccatis ejus, ex diverso laicus non habeat, unde redarguat te pro peccato tuo. Nam incipiet te timere in se, cum non invenerit quod contemnat in te. Omne autem peccatum non secundum actum suum dijudicatur, an modicum sit, aut magnum, sed secundum peccantis personam. Laicus enim etsi magnum fecerit peccatum, modicum est, et festuca est, quantum ad sacerdotis dico peccatum, quia laicus est : doctor autem, etsi modicum fecerit percatum, magnum est, et trabs est, quantum ad laici dico peccatum, quia doctor est. (a) 6. Nolite sanctum dare cambus, neque miserilis margaritas vestras ante porcos, ne forte con-culcent eas pedibus suis, et conversi disrumpant vos. Cum supra dedisset Dominus mandatum omnibus, pracipue autem doctoribus, ut diligerent inimicos suos, et benefacerent eis: iterum paulo ante, ut ne judicarent cos, qui peccant in ipsis: considerans, quoniam qui persequentur sacerdotes Dei, aut injuriant eos, aut lædunt, plerumque aut infideles sunt, quales sunt gentiles vel hæretici : aut si sunt Christiani, sordidi sunt et insensati, quia nec considerant, nec intelligunt, sacerdotes Christi vicarios esse Christi, et Christum: et quoniam qui honorat sacerdotem Christi, honorat Christum: et qui injuriat sacerdotem Christi, injuriat Christum, ne forte consequenter cogitantes intra se sacerdotes dicant, Si jubemur diligere inimicos nostros, et benefacere eis : si jubemur nec judicare eos peccatores, qui peccant in nos: sine dubio sient dehemus diligere eos, et benefacere eis, sie non debemus eos judicare peccatores, qui peccant in nos: ut non solum nostra, sed etiam quæ propria Dei sunt, eis communicemus, ut sit plena imisericordia nostra, sicut et Dei : ideo talem æstimationem corum provido sermone compescuit, dicens: Nolite sanctum dare canibus, et margaritas vestras nolite mittere ante porcos. Ac si dicat, Mandavi vobis diligere inimicos vestros, et non judicare eos, ut vos exhibeam misericordes ad illos, ut benefaciatis cis de corporalibus vestris, non de meis spiritualibus

bonis, quoniam i in natura vobis communes sunt, et non in side. Mandavi autem vobis, ut non judicetis eos, qui in vobis peccaverint. Id vero non ideo precepi, ut mysteriorum meorum secreta non pandatis eis, qui nolentes me scire, blasphemant, et spernunt. Videte Patrem vestrum Deum, ad cujus exemplum volui vos esse misericordes : carnalia beneficia dignis, et non dignis similiter præstat, numquid gratias spirituales? Nec enim dixi vobis de illo, qui Spiritum sanctum jubet descendere super gratos et ingratos, et dat benedictiones suas super justos et injustos; propter quod in vestris quidem estore simplices a benigni, in meis autem prudentes et canti. Si tu vestiarium tuum studiosum, et clavicularium cellari tui fidelem tibi requiris : quanto magis Deus talem requirit dispensatorem gratiarum suarum, qui bene tractando gratias ejus, faciat gratiores, non, male dispensando, reddat ingratas? Sicut enim si canibus dederis sanctum, aut porcis margaritas, nec sanctum canes sanctificat, nec margaritæ nutriunt porcos, sed e contra canes coinquinant sanctum, et porci margaritas sordidant, vel confringunt : ita si hominibus caninos vel porcinos mores habentibus sanctum dederis, ant mysteria secreta credideris, nec sanctum illes sanctificat, nec mysteria veritatis eos illuminant, sed e contra ipsi sanctum coinquinant, et mysteria veritatis blasphemant. Canis et porcus ambo quidem immunda animalia sunt : sed canis ex omai parte immundus est : nam nec ruminat, nec ungulam habet fissam. Porcus autem ex parte immundus est: nam quoniam ungulam habet fissam, niundus est: quoniam autem non ruminat, immundus habetur. Propter quod canes puto intelligendos gentiles, vel hæreticos omnino immundos: nam etsi propter actus suos malos immundi sunt, et propter perfidiam suam vel idololatriam amplius sunt immundi; porcos autem, Christianos carnalibus et immundis voluptatibus deditos, quoniam propter fidem quidem suam mundi sunt, propter actus antem suos sordidos habentur immundi. Aut canes quidem gentiles : porcos autem hæreticos, propter aliquid eorum modicum mundum: quia vel nomen Domini invocare videntur, sed ex moribus intelligis, qui sunt canes, vel porci. Canis naturale est improbum esse, numquam vocem mittere propter aliquam alteram causam, sicut cætera alia animalia, nisi ad abigendos supervenientes; interdum autem et de supersiuo in aerem latrat. Tales sunt omnes gentiles, vel hæretici inapprobabiles, latrantes plurimum adversus servos Dei, latrantes aliquando et adversus Deum blasphemiis : ululantes aperte, et nuniquam os suum aperientes ad bonum, sed semper ad malum. Item porci proprium est in cœno se volutare, et numquam in cælum aspicere, nec quærere dominum suum, nisi cum esurierit. Tales sunt ctian Christiani, qui in carnalibus immunditiis delectantur, nec aspiciunt aliquando cælos, nec quærunt Deum, nisi cum necessitas eis advenerit : et illi, qui quidem evomunt malum, quando bene judicantur de malo: revertuntur autem ad vomitum suum, sicut canes, quando nihilominus agunt malum : et isti projiciunt stercora peccatorum suorum, quando pœnitent: revertuntur autem ad stercora sua, sicut porci, quando omissam repetunt vitam. Nunc videamus, quæ sunt sancta, et quæ sunt margaritæ. Non enim distinxit, quid sit, sanctum dare, quid non dare, cum sit inter sanctum et sanctum differentia sanctitatis : sed generaliter omne quod sanctum est, vetuit dare. Ergo sanctum est baptismum ; propterea non est dandum, nisi Jam fidem habentibus. Sancta est gratia corporis Christi; propterea illis solis danda est, qui jam per baptismum facti sunt filii Dei, et per impositionem manus. Benedictus panis sancta sunt; propterea illis porrigenda sunt, qui capaces facti sunt benedictionum per fidem. Item mysteria veritatis margaritæ sunh

quia sicut margaritæ inclusa cochleis positæ sunt in profundum maris : sic et divina mysteria, in verbis inclusa<sup>1</sup>, posita sunt intus in altitudinem sensus Scripturarum sanctarum. Et sicut non omnis homo potest se mergere, et de profundo tollere margaritas, nisi artifex, qui habet usum rei illius : sic non omnis homo potest descendere in altitudinem seusuum, et illic invenire mysteriorum absconditas margaritas, nisi vir spiritualis, qui habet exercitationem spiritualium narrationum Dei. Propterea margaritæ non sunt dandie, nisi desiderantibus veritatem, et cum ratione humana viventibus. Si ergo talibus porcis secretorum mysteriorum miseris margaritas, cœnosæ vitæ delectatione mente gravati, non intelligunt pretiositatem earum : sed a stimantes eas similes esse cæteris fabulis mundialibus, similiter eas carnalibus actibus conculcant: et post modicum conversi per inobedientiam, rumpunt præbitores earum: frequenter autem et scandalizati in eis, calumniantur expositores carum, quasi dogmatum novorum seminatores. Et si talibus canibus, qualibus diximus, dederis sancta, suscipiunt, quasi canes, sine discretione, et sordidis actibus suis conculcant ea, et pro nihilo æstimantes quæ acceperunt, conversi disputationibus suis, quasi latratibus irrationabilibus, rumpunt veritatis prædicatorem. Et puto, non sine rationabili disserentia sanctum quidem canibus dare vetuit Dominus, margaritas autem non dare porcis. Et de margaritis quidem possumus dicere, quia si porcis mitti vetantur minus immundis, quanto magis canibus plus immundis? De sancto autem dando idem æstimare non possumus. Quid est enim, si plus immundis dare non convenit, minus autem immundis oportet? Idcirco neque vetitum intelligimus, neque mandatum : forte quia frequenter et manum imponimus, et benedictionem damus etiam porcorum more viventibus Christianis, non quia illi merentur accipere, sed nos ex nobis contra justitiam, dare usurpamus, ne forte plenius scandalizati depercant. Ideo jussum non est, quia in-justum est: vetitum autem non est, quia infirmitati fuerat ignoscendum. Sed quia de sanctis cœpimus dicere, non est tacendum, quoniam aliud est sanctificatio, aliud sanctificatum. Sanctificatio enim est, quod alterum sanctificat : sanctificatum autem alterum sanctificare non potest, quamvis ipsum sit sanctum. Utputa, signas panem tuum, quem manducas, sicut ait Paulus : Sanctificatur enim per verbum Dei et orationem (1. Tim. 4. 5): sanctificasti eum, non fecisti sauctificationem. Quod autem sacerdos de manu sua dat, non solum sanctificatum est, sed etiam sanctificatio est : quoniam hoc non solum datur, quod videtur, sed etiam illud, quod intelligitur. De sanctificato ergo pane licet et animalibus jactare, et insidelibus dare : quia non sanctisicat accipientem. Si autem tale esset, quod de manu sacerdotis accipi-tur, quale est, quod in mensa manducatur : omnes de mensa manducarent, et nemo de manu sacerdotis acciperet. Unde et Dominus in via non solum benedixit panem, sed de manu sua dedit Cleophæ, et socio ejus (Luc. 24). Et Paulus navigans non solum henedixit panem, sed de manu sua porrexit Lucæ, et cæteris discipulis suis (Act. 27). Quod autem de manu porrigitur, nec animalibus dandum est, nec infidelibus porrigendum : quia non solum sanctificatum, sed etiam sanctificatio est, et sanctificat accipientem.

Homilia xviij. ex capite vij.

7. Petite, et dabitur vobis : quærite, et invenietis : pulsate, et aperietur vobis. Transitum consequentem de capitulo ad capitulum invenire difficile est. Ideo diversa proponimus secundum diversa æstimationes interpretum. Sciens Dominus, quoniam quæcumque unaudaverat supra, hominibus impossibilia erant : et quantum ad naturam humanam, supra naturam. Nam qui se non abstinct a cædibus, quomodo potest abs-

· Liden ta marg.; in libris inclusa.

tinere se ab ira? Qui nen se abstinet a fornicatione, quomodo se abstinet a concupiscentia? Qui non se abstinet a perjurio, quomodo se abstineat a jura-mento? Qui alios ferire non cessat, quomodo se prabeat seriendum? Qui nec amicum suum sincere diligit, quomodo diligat inimicum? Quid autem sic impossibile est, quomodo elcemosynas facere, vel orare, vel jejunare, et nolle hominibus apparere? Quid autem difficilius est, quam non judicare peccantem in se, aut nihil sanctum vel secretum dicere aut dare indignis? Necesse est enim ut et multos sibi faciat inimicos. Quoniam ergo majora erant mandata, quam virtus humana est, transmittit eos ad Deum cujus gratiæ impossibile nihil est, dicens : Petite, et dabi-tur vobis : ut quad ex vobis hominibus consumnari non potest, per gratiam Dei adimpleatur. Quoniam creaturam sensibilem Deus armatam et munitam creavit. Alios enim munivit veloci pedum cursu, alios armavit unguibus, alios velocibus pennis, alios dentibus, alios cornibus: hominem autem solum sic disposuit, ut virtus illius sit ipse. Et in eo quod infirmiorem eum fecit omnibus, in ipso fortiorem eum voluit esse in se. Nam sciens Deus, quia cognoscere et colere Deum vita æterna est, ignorare autem, et contemnere, perditio sempiterna, nec ita insirmum eum creavit, ut omnino nihil boni facere posset, ne quem super omnia, et propter quem omnia fece-rat, omnibus inveniretur esse deterior : nec ita potentem eum creavit, ut etiam sine Dei auxilio ex seipso facere posset quod vult, ut infirmitatis suæ necessitate coactus, semper necessarium habeat Dominum suum. Et vere justissima res est, ut factura necessarium habeat suum factorem. Si enim omnis virtus hominis in Deo est, et tamen contemnit omnium bonorum suorum auctorem : quanto magis negligeret Deum, si potentia ejus esset in ipso? Aut ita : quoniam ad sanctificandam orationem quædam dederat eis observandæ bonitalis mandata, dicens: Nolite judicare, ut non judicemini: competenter addidit, Petite, et dabitur vobis : tamquam si dicat : Si hanc clementiam servaveritis ad inimicos, quam mandavi vobis : quicquid vultis, petite, et dabitur vobis : et quicquid desideratis invenire, quærite, et invenictis: et quicquid clausum vobis videtur, pulsate, et aperietur vobis. Gratia vos prosequente, petite precibus die ac nocte orantes. Quod si misericordiam suam protraxerit Deus ad tempus, volens tentare constan. tiam fidei tux, tu a petitionibus tuis non recedas. Sicut enim qui vere esurit, tamdiu petit cibum. donce impleat necessitatem corporis sui, nec potest cessare, necessitas enim urget, quia sine cibo vivere non potest : ita et qui vere desiderat gratiam Dei, cessaro non potest a petendo, sciens quia salvus tieri non potest sine gratia Dei. Adhuc quærite, interrogantes sacerdotes cæterosque habentes scientiam spiritualium Scripturarum, sicut præcepit lex: Interroga patrem tuum, et dicet tibi : seniores tuos, et annuntiabunt tibi (Deut. 32. 7). Quærite studio et labore, legentes Scripturas legis et proplictarum. Nam Deus ita nos disposuit esse, ut nec studentes et laborantes circa Scripturas acquiramus salutem scientiæ sine gratia Dei, ut ne nobis imputemus quod scimus : nec tameu gratiam acquiramus, nisi studuerimus et lahoraverimus circa Scripturas, ne donum Dei detur negligentibus. Gratia enim adjutorium est infirmitatis humanæ : adjutorium autem non dormientibus datur. sed festinantibus, et prævalentibus'. Sicut enim in bello non omnis, qui pugnat, vincit, nemo tamen vincere potest, nisi pugnaverit : sic non omnes, qui student et legunt, acquirunt scientiam spiritualem. nemo tamen acquirere potest, nisi qui aut studiosus fuerit ad legendum, aut assiduus ad audiendum. Et insideles quidem, et non timentes Deum inveniunt scientiam legendo et studendo, sed non illam quæ ex Deo est, quæ per Spiritum sanctum datur, sed

1 Alias, non prævalentibus.

hanc quæ est ex natura carnali, quæ per exercitationem carnis acquiritur, quam habuerunt etiam et gentilium studiosi. Multa enim differentia est inter scientias istas. Qui enim orationibus non instat, nec peribus bonis, sed per solum studium lectionum factus est sciens, quando aliis prædicat, ipse sibi non sentit quod prædicat. Si de ira Dei loquitur, alios forsitan terret, ipse autem non timet : si de misericordia, alios quidem forsitan consolatur, ipse autem non gaudet : alios admonet credere, et ipse non credit eis quæ dicit. Sed quando alios docet, ab intus conscientia ejus ridet sibi de verbis suis : quia scientia, quæ ex solis lectionibus est, ex ore procedit : quæ autem de Spiritu sancto est, de corde profertur, et ideo spiritualis scientia non solum dicitur, sed et sentitur : non tantum in Scripturis legitur, sed ex corde suggeritur: et ideo si alios terret, ipse amplius timet : si consolatur, ipse melius gaudet : et omne quod loquitur, non tantum legit, sed experimento probavit. Ideo ergo petamus Deum, et operemur bond, ut non carnalem, sed spiritualem scientiam mercamur. Et hoc est quod dicit, Pulsate, et aperietur vobis. Pulsat enim Deum, qui facit bona opera ante Deum oratione, jejuniis, et elec-mosynis. Sicut enim qui pulsat ostium, non tantum voce clamat, sed et manu: sic qui bona opera facit, quasi manu pulsat Deum operibus bonis. Scriptum est enim, Concupisce sapientiam, serva justitiam, et Deus præbebit eam tibi (Eccti. 1. 53). Sed quid dicis? Hoc ipsum peto, ut sciam et faciam : et quomodo possum facere priusquam accipiam? Etiam quod potes fac, ut amplius possis: et quod scis serva, ut amplius scias. Justitia enim ipsa se operatur, et ipsa se manisestat. Quomodo? Dum tu justitiam operaris in te, justitia te operatur in se. Nam omne artificium scipsum operatur: ut puta, operaris vincam, colligis fructus ejus, et delectatus in eis, melius operaris. Vides quia ipsa se colit fructificando tibi, dum colitur? Sic ex diverso, qui opus peccati exsequitur, ipsum cum peccatum sit spiritus immundus, operatur in eo delectationem peccandi: nt dum delectatur circa peccatum, amplius peccet. Sic et qui justitiam operatur, cum sit et ipsa justitia Spiritus sanctus, operatur in eo delectationem justitiæ faciendæ, ut delectatus circa justitiam, amplius saciat. Tale est quod dicit Sapientia: Cogitatum habe in præceptis Dei, et in mandatis ejus meditare semper, et ipse confirmabit cor tuum : et concupiscentiam sapientiæ tibi dabit (Eccli. 6. 37). Vides quia ipsa justitia se operatur, te tantummodo inchoante et laborante? Sed et ipsa se adaperit, dum colitur. Sicut enim qui peccat, dum peccat, magis atque magis tenebrescit mens ejus, et a luce veritatis recedit, ita ut nulla scientia salutaris remaneat in eo, nisi sola malignitas, de qua dicit Salomon: Sapientia impiorum nequitia scientiæ est (Eccli. 19. 19): sic et qui justitiam operatur, dum operatur, magis atque magis clarescit mens ipsius, et ad notitiam sapientiæ majoris ascendit, et ipsa se justitia quasi speculum offert ante oculos cordis ipsius. Deinde si opera justitiæ non facis, id est, si non pulsas, nec orare ex side potes. Nam virtus orationis est opus justitiæ. Oratio autem quasi odor suavitatis est operis boni. Sicut ergo res aliqua sine odore potest esse, odor autem sine re aliqua esse non potest: sic opus sine oratione aliquid est, oratio autem sine opere bono nihil est: et si oras, non ex fide oras. Nam sicut lucerna non quidem ex oleo accenditur, sed per oleum nutritur: sie sides non quidem ex opere nascitur, sed per opera enutritur. Aut ita: cum supra mandasset omnibus, præcipue autem doctoribus, ut diligerent inimicos suos, et non judicarent quasi peccatores offendentes se : consequens erat, sicut jam diximus, ne forte sub obtentu dile-ctionis et bonitatis etiam sancta Dei et secreta communicarent eis. Ideo constituit ne faciant hoc, dicens: Nolite sanctum dare canibus. Nunc autem dat eis consilium bonum, ut si diligant inimicos suos, quasi Dei benigni imitatores, et velint eos ctiam secundum

Deum salvare, petant Deum pro illis, et dabitur eis: quarant cos, qui perierunt in peccatis, et invenient eos, Dei gratia demonstrante : pulsent eos, qui sunt in erroribus conclusi, et aperiet eos Deus, ut habeat sermo corum ad animas corum ingressum : ac si dicat de Christianis, qui porcorum more viventes perdiderunt per se imaginem Dei, et cadentes ab homine porci facti sunt, et perierunt : Quærite eos admonendo benevole, promittendo eis misericordiam Dei, et in spem eos adducendo. Sic enim et Paulus eum, qui quasi porcus et non homo indifferenter conjugium maculaverat patris, quæsivit, et per gratiam Dei invent (1. Cor. 5). Gentiles autem vel hæreticos, qui verisimilibus persuasionibus mendaciorum circumsepii sunt, et conclusi intra claustra perfidiæ, pulsate eos doctrinis assiduis, et aperiet eos Deus, solvens claustra perfidiæ, et habebitis in eos ingressum : sicut Christus dicit in Revelatione Joannis : Ecce ego sto ad ostium, et pulso : et qui aperuerit mihi, introibo ad illum, et cænabo cum illo, et ille mecum (Apoc. 3. 20). Ergo non temerando sancta Dei vel peccatores, vel gentiles, vel hæreticos debemus velle salvare sub obtentu misericordize: hoc enim temeritatis est, non bonitatis: sed Deum quidem petendo pro eis, ipsos autem vel quarrendo, si perierunt, vel pulsando, si clausi sunt. Et tunc, si et nos digne petimus, et illisanabiles facti sunt, et ex canibus et porcis immundis reformati efficientur homines sancti, et sic juste et digne sancia participabunt, et audient secreta mysieria. 8. Omnis enim qui petit, accipit; et qui quærit, invenit; et pulsanti aperietur. Quoniam dixerat, Petite, quarite, pulsate: ne forte aliqui peccatorum audientes dicant, Etiam, ista facere dignos hortatur; nos autem indigni, etsi petierimus, non accipiemus: etsi quæsiverimus, non inveniemus : etsi pulsaverimus, non nobis aperietur : vide quomodo eamdem clausulam repetendo, tam justis, quam peccatoribus miscricordiam Dei com-mendat, dicens: Omnis qui petit, sive justus sit, sive peccator, tantum petere non dubitet, quarere non negligat, pulsare non cesset : cum con-stet neminem sperni, nisi qui petere dubitaverit a Deo, quærere neglexerit, pulsare cessaverit. Ut auten cognoscamus bonitatem Dei, dicamus de Deo, sicut Christus dixit de nobis. Dixit enim supra: Diligite inimicos vestros (Matth. 5. 44), et exetera hujusmodi: et addidit, Si autem diligitis ditigentes vos, quam mercedem habebitis? nonne gentiles hoc facium (Ibid. v. 46. 47)? Nos ergo dicamus de Deo: Si Deus tantummodo justos suos et amicos exaudit et adjuvat, quan laudent bonitatis meretur? nonne et homines, cum sint mali, amicos suos rogantes se audiunt, et benesicia eis præstant? Vides ergo, quoniam Dominus dicens, c Estote misericordes, sicut et Pater vester misericors est, qui solem suum oriri jubet super justos et injustos, et dat pluviam super gratos et ingratos » (Luc. 6. 36, Matth. 5. 45), bonitatem Dei voluit demonstrare, quia tam justis quam peccato-ribus parata est bonitas ejus. Nec enim credibile est, ut opus bonitatis hominibus quidem injungat in malis constitutis, ipse autem non faciat cum sit bonus. Ergo omnis qui non habet justitiam, aut ut credat de regno cælesti, ut facere valeat justitiam, aut certe non petivit fideliter, aut non quæsivit studio et labore, aut non pulsavit operibus bonis : ideo non est duritia Dei 1 non præstantis, sed culpa hominis negligentis. 9. Quis vestrum habens filium, et si petat ab es panem, numquid lapidem porriget ei? 10. Aut si piscen petierit, numquid serpentem porriget ei? Vide quomodo nos ad spem divinæ bonitatis inclinat, ne forte aliquis considerans, quanta est differentia inter Deum et bominem, et ponderans peccata sua, dum non sperat impetrare, nec incipiat petere : ideo patrum et filiorum similitudinem introduxit, ut etsi propter peocata nostra desperemus, propter paternam veritatem,

1 V. D. et Editi in marg., non est justilia Dei.

bonitatem Dei speremus. Panis est verbum de notitia Dei Patris. Lapis est onine mendacium, et quicquid i Hud habet in se scandalum offensionis ad animum. Unde dicit propheta ad justum: In manibus portabunt te, ne forte offendas ad lapidem pedem tuum (Psal. 90. 12). Omnis enim justus custoditur ab angelis, ne forte in occasionem offensionis incurrat pes conversationis ipsius. Piscem autem intelligere possumus verbum de Christo: serpentem autem ipsum diabolum. Ut ergo impetremus quod desideramus, duo hac convenire debent. Unum quidem, ut petas oratione, et quæras studio, et pulses operibus : alterum autem, ut panis aut piscis sit, quod petis. Si autem quæ uon expediunt petis, hoc est, carnalia, quæ nocent animæ tuæ, quasi lapis aut serpens, non tibi pra stat, etiamsi petas, quia pater benignus est. Alioqui si praestat nociva petenti, non est pater, sed inimicus. 11. Si vos, cum sitis mali, scitis bona data dure siliis vestris: quanto magis l'ater vester, qui in cælis est, dabit spiritum bonum petentibus se? Non quia apostoli erant mali, sed quantum ad comparationem Dei, qui solus singulariter est bonus, omnes mali videntur. Sicut ad comparationem nivis ant solis omne mundum sordidum videtur, et omne lucidum obscurum. Et vere, cum omnes patres mali sint præter Deum, ecce si hodie pater injuriam patiatur a filio, statim affectus illius mutatur in odium, et irascitur illi forsitan et castigat. Non quia ille faciens injuriam patri peccavit ante Deum, ideo pater suus illi irascitur, sed quia illi fecit injuriam. Alioqui si pater, injuriam passus, non propter injuriam suam irascerctur filio, sed propter illius peccatum, in omni peccato filiorum similiter irasceretur. Nunc autem, quando ipsi injuriam patiuntur, dolent et fremunt : quando autem aliter filii eorum peccaverint in Deum, nec curant. Deus autem offensus ab homine, non ideo irascitur, quia ipse cum esset Deus constitutus, ab homine est contemptus, sed quia homo offendens Deum perdit animam suam. Vere ergo non irascitur de injuria sua, sed dolet de perditione humana. Et si castigat, non ut suam injuriam vindicet, sed ut illum corrigat ad salutem. Audi eum per prophetam dicentem : « Si dereliquerint filii ejus legem meam, visitabo in virga injustitias corum, misericordiam autem meam non dispergam ab eis > (Psal. 88. 31. 33. 34), etc. Quoniam vero non omnia petentibus præstat, sed bona tantummodo, ideo nou dixit, Quanto magis Pater vester dabit petentibus se : sed addidit, Bona petentibus se. 12. Omnia ergo, quacumque rultis ut fuciant vobis homines, et vos facite eis. Supra propter sanctificandam orationem mandavit, ut non judicent qui peccant in ipsos : ita ex necessitate ab ordine sua narrationis excedens, introduxit alia quardam quale est, Quid tu vides festucam in oculo fratris tui? et illud, Nolite sanctum dare canibus, etc., que sequentur. Nunc ad mandatum quod cœperat rediens ait : Omnia, quæcumque vultis ut faciant vobis homines, sucite et vos eis: id est, Non solum mando, Nolite judicare, ut non judicemini, quod omnes homines sibi fieri volunt, ut cum nocuerint aliquibus, non judicentur ab eis : sed etiam Omnia, quæcumque vultis ut faciant vobis homines, vos facite eis, et tunc impetrabiliter potestis orare. Nam quacumque lex et prophetæ sparsim in omnibus præceperunt Scripturis, in hoc compendioso comprehenduntur mandato, quasi innumerabiles arboris rami in una radice. 13. Intrate per angustam portam. Tertia hæc consequentia ad tertiam justitiam jejunii pertinet, et est pars doctrinæ de jejunio factæ : ut sit talis ordo narrationis : · Tu autem cum jejunas, unge caput tuum, et faciem tuam lava, ne appareas hominibus jejunans, sed Patri tuo qui est in abscondito : et Pater tuns, qui videt in abscondito, reddet tibi. Intrate per angustam portam: > quoniam omnis quidem justitice introitus ad vitam adernam angustus est homini viventi in carne. propter adversitatem naturæ carnalis : nullus autem sic est angustus et laboriosus, quomodo jejunii sinceriter consummati : et ut scias attende. Omnes quidem passiones carnales dicuntur, et sunt, quia spiritu carnis moventur, sive ira, sive superbia, sive invidia, sive avaritia, sive vana gloria : præcipue tamen tres sunt quasi naturales, et intimæ, et proprim carnis passiones : esca et potus, deinde amor viri ad mulierem, et mulieris amor ad virum. In tertio loco somnus, quoniam sine illis quidem passionibus ipsa natura carnis consistere non potest. Ergo quasi partes quodammodo et supplementa sunt natura carnalis : nam ad omnes illas passiones non necessitas naturæ carnalis urget, sed præsumptio spiritus carnis : ad istas autem ipsa necessitas naturæ carnalis. Ideo et gravius est casa natura carnali præcidere, quam cateras passiones. Nam omnes illas passiones præcidere labor est per colluctationem cordis : istas autem passiones præcidere non solum labor est per colluctationem cordis, sed consumere et conterere ac interficere ipsam naturam carnalem, et quasi truncare substantiam ipsam : quemadmodum si quis præcideret a corpore aliquod membrorum ipsius. Si erzo hæ tres passiones naturales sunt, et intimæ, et propriæ naturæ carnalis : nullius passionis abstinentiam sic sanctificat corpus, quomodo abstinentia harum, ut sit homo castus, ut sit jejunus, ut sit in vigiliis perseverans. Et nulla illarum passionum sic coinquinat corpus, quomodo passiones istæ, ut sit homo aut fornicarius, aut epulator, aut deditus somno; ideo et Apostolus dicit : Omne peccatum, quodcumque fecerit homo, extra corpus est: qui autem fornicatur, in corpus suum peccat (2. Cor. 6. 18), quia proprie de ipsa na-tura carnis passio i fornicationis egreditur. Et Dominus in Evangelio epulatorem proponit divitem, cui pauper Lazarus adjacebat : et Abraham non dicit ei, Fili, recordare, quia tu hoc et hoc fecisti in vita tua, et nune cruciaris : sed, Quia bona recepisti in vita tua (Luc. 16. 25). Et ubique Dominus in Evangelio pracipit assidue vigilare. Ergo propter omnes quidem justitias, præcipue autem propter laboriosissimum jejunium dicit : Intrate per angustam portam, etc. Porta perditionis est diabolus, per quam introitur in gehemam; porta autem vitæ est Christus, per quam introitur in calestia regna : de qua dictum est : Hæc porta Domini, justi intrabunt per eam (Psal. 117. 20). Lata autem porta dicitur esse diabolus, non magnitudine potestatis extensus, sed effrenatæ superbice licentia dilatatus. Tale aliquid Dominus dicit, Beati pauperes spiritu (Matth. 5. 3). Pauper spiritu est, qui cum sit magnus, modicum se ostendit. Dives autem spiritu est, qui cum sit modicus, ostendit se magnum : sicut diabolus superbia animi elatus, qui cum esset minister Dei in cælo, quasi Deus super cælos extendere se usurpavit contra Deum. Porta autem angusta dicitur Christus, non parvitate potestatis exiguus, sed humilitatis ratione collectus, sicut ipse de se lesti-monium dat: Videte quia milis sum, et humilis corde (Matth. 11. 29). An non tibi videtur potestate latissimus, humilitate autem angustus, qui cum esset Do-minus majestatis, quasi homo in hoc sæculo voluit apparere, et quem totus non capit mundus, scipsum intra angustias uteri virginalis inclusit? Et alias intelligitur diabolus porta lata, et Christus angusta, quonium diabolus omnibus peccatis involutos et universam mundi sarcinam bajulantes recipit, et ducit in mortem : Christus autem non recipit in se, nisi qui se omnibus peccatis exuerint, et deposuerint omnem sarcinam mundi, et facti fuerint subtiles et spirituales. ut quales intrant in mundum, tales exeant de mundo. Adhuc latus dicitur diabolus, quoniam apud illum sine lege sunt omnia: Christus autem angustus, quoniam sub ratione legis apud eum universa consistunt. Quicquid enim sine lege solutum est, latum est : quod autem sub lege est, semper angustum est. Via autem perditionis est omnis iniquitas. Dicitur autem spatiosa, quia non est intra regulam veritatis et discipliam in-

<sup>1</sup> Editi in marg. habent, De ipsa natura corporalis passio. V. D. autem, corpori passio.

clusa, sed per diversa carnalium voloptatum diffusa. Ambulantes in ea non quod debent agere, hoc agunt, sed quicquid cos delectaverit, hoc sequuntur. Vo-luntas corum lex est ipsorum : et non ipsi sub lege sunt, sed lex est sub illis. Via autem vita est omnis justitia. Dicitur autem esse arcta, quia intra regulam veritatis et disciplinæ est inclusa, et ambulantes in ea nou quod delectat eos, hoc faciunt, sed quod debent : quia lex non voluntas eorum est, nec lex est sub illis, sed ipsi sub lege. Considerandum est autem. quia via ducit ad portam, et nisi quis ambulaverit per viam, non potest pervenire ad portam : sie et qui justitiam faciont, ipsi soli possunt cognoscere Christum, et intrant per ipsum. Qui autem non ambulant per viam justitiæ, impossibile est, ut vere cognoscant Christum, quanvis multi etiam non ambulantes per justitiam videantur cognoscere Christum. Si autem nec fuisti nec es in via justitiæ, et putas te cognoscere Christum, mentiris. Sicut enim qui audit quia mel dulce est, nec gustat de illo, nomen quidem mellis cognoscit, gratiam autem ejus naturæ ignorat : sic et qui audit quia Christus Filius Dei est, justitia autem cjus non fuerit usus, tantummodo nomen Christi cognoscit, gratiam autem naturæ ejus ignorat. Ideo non dixit propheta, Audite et videte quoniam suavis est Dominus : sed, Gustate et ridete (Psal. 33. 9). Quando ergo aliquid audimus de Christo, nomen Christi cognoscimus tantummodo, ut diximus : quando autem justitiam facimus ejus, ipsum Christum gustamus. Similiter nec incurrit in manus diaboli, nisi qui in via ambulat peccatorum. Vis non incurrere in diabolum? Declina a via, quæ ducit ad illum, et nullam habet in te diabolus potestatem : si autem ambulaveris in via, quæ ducit ad illum, jam non diabolo imputes perdi-tionem tuam, quasi ille te traxerit ad se, sed tibi, quia tu ivisti ad illum. Numquid porta ducit ad viam? Sed via ducit ad portam : sic non prius diabolus homines ducit ad peccata, sed peccata ad diabolum ducunt. Vides ergo, hace via perditionis quam nociva est, quam spatiosa est? Et ideo non solum volentes, red et nolentes incurrent in eam : et dissicile est, ut natus in hoc mundo aliquantulum non incidat in eam. Quasi lata enim de longe videtur, et ideo etiam infantes, antequam viam vitæ videant, vel intelligant, istam vident : et eum intraverit quis in eam, prout vult, se agit, nec coangustatur in aliqua parte ita ut delectet eum ambulare per cam. Ambulant enim in ea gaudentes, ridentes, non solum manducantes et bibentes, sed etiam devorantes et inebriantes. Ambulant in ca divites, mentientes, perjurantes, aliena tollentes, et se divites fac entes. Ambulant in ea cum nxoribus; non solum cum uxoribus, sed etiam fornicantes et adulterantes. Quid sit tribulatio, nesciunt. Et quis non delectetur quantum ad carnem ambulare per eam? Hæc autem justitiæ via angusta primum nec facile videtur : et ideo qui vult intrare in eam, necesse est ut aliquantulum evagetur in via illa spatiosa, donec ante considerans aliquando inveniat islam : et cum intraverit in eam, non prout vult, agit. Ex omni enim parte coangustatur, ita ut pœniteat eum intrasse in cam. Ambulant enim tristes, lugentes, jejunantes, etsi manducantes et bibentes, tamen non sine lege timoris manducantes et bibentes. Ambulant pauperes, eisi divites, non sibi, sed aliis : aliena non tangentes, sua dispergentes. Ambulant casti, etsi cum uxoribus, tamen non sine legis timore amorem suum dispergentes, blasphemati, injuriam passi, et spoliati. Et quem non preniteat, quantum ad carnem, intrasse in eam? Et ne mireris quia dixi, quem non pœniteat intrasse per eam, audi prophetam dicentem : Mei autem pene moti sunt pedes, pene esfusi sunt gressus mei, quia ze-lavi in peccatoribus, pacem peccatorum videns (Psal. 72. 2. 3). Ideo videntes homines hanc tribulatam et angustam viam, multi recedunt ab ea, et quidam ab initio, nec accedunt ad cam, nec volunt cam videre. Quidam autem concupiscentes volunt cam videre, et accedunt ad cam; sed dum considerant angustias et

labores ejus, recedunt ab ea. Alii autem andacie et intrant in cam; sed postea, dum non sustines bores et angustias ejus, iterum reversi egrediunti ea. Adhuc autem spatiosa dicitur illa via etiam de causa, quia omnia qua: sunt, uxores, filii, pare amici, aurum, argentum, vestimenta, domus, po siones, omnes species bonorum ciborum et pou omnia artificia, omnes negotiationes, militiæ, h res, et quicquid in hoc sæculo est, quod aut v delectat, aut auditum, aut odoratum, aut gustum tactum, vise perditionis sunt: non quia omnes. ambulant in illis rebus, peccant, sed quia omnes res ad peccatum compellunt. Via autem vitæ an est, quia una est species : id est, abstinentia omi rerum. Qui enim separat se ab omnibus rebus salvatur. Non dicimus quia omnes, qui sont in percunt : sed quoniam qui se separant ab illis o salvantur. Separant antem se non corpore, sed an non loco, sed actu. Nam quamvis sit in murdo, videtur esse in mundo, qui non utitur mundo.

## Homilia xix. ex capite vij.

Christus ostentationem prohibet. Nihil sic bonum ut simulatum bonum.— 15. Attendite a falsis prop. qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus tem sunt lupi rapaces: 16. a fructibus eorum cogn tis eos, etc. Supra mandavit apostolis suis Dom ne eleemosynas faciant coram hominibus, ut vid tur ab eis, sicut hypocrite : et ut ne orent, ut al minibus videantur, sicut hypocritæ: et ut ne jeju coram hominibus se ostendentes, sicut faciunt h critæ: et docuit illos, ut ne faciant sic, et inst eos, quia possibile est in hypocrisi et eleemos facere, et orare, et jejunare : propter quod quasi ad c gnoscentes ', quia hæc omma in hypocrisi possunt, loquitur, dicens : Attendite a fulsis propi qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, ab intus a sunt lupi rapaces. Quæ sunt vestimenta ovilia? cies videlicet simulatæ religionis. Eleemosyna s lata vestimentum ovile est, non opus ovile. O simulata vestimentum ovile est, non opus ovile. iunium simulatum vestimentum ovile est, non ovile : et carterie species pietatis, quibus se vest lupi rapaces. Nulla autem res sic exterminat bou quemadmodum simulatum bonum. Nam manifes malum quasi malum fogitur et cavetur : malum tem sub specie boni celatum, dum non cognosci nec cavetur, sed quasi bonum suscipitur, et conjunctum bono exterminat bonum. Sic servi dia tune pessime Christianitatem corrumpunt, quand simulant Christianos : de quibus admonet discip suos Christus, magis autem nos omnes per illos cens : Attendite a falsis prophetis : quia magna vi est hominum cognoscere malum 1, et firma tutela lutis est scire quem fugias. Hæresis quidem per losa res est, sed utilis valde. Periculosa quidem, multi seducuntur per eam, et percunt : utilis au est, quia tentantur fideles per eam, et ab infidel segregantur. Qui murmurat de periculo tentation murmuret necesse est de præmio probationis. nullo enim negotio potest requies inveniri, nisi p cesserit labor : quanto magis in spiritualibus rel nisi præcesserit tentatio, non potest esse proba Attendite a falsis prophetis. Primum scire opor quia sunt oninino falsi Christiani. Nam nulla res j dit viros Christianos magis quam hæc: quia quese que viderint dici Christianos, quasi Christianos æstimant. Si enim constat quia sunt salsi Christi aut ille est falsus Christianus, aut tu : si non tu, i si tu, non ille : si ille, ut quid illum Christia arstimas, de quo tibi Christus mandavit? Quia C stianus non est, quem Deus suum non confitetui

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Montef. in margine conjicit, cognoscendum.

<sup>2</sup> V. D. et Editi in marg, virtus est bomi cognoscere

lium: tu quemodo tibi existimas fratrem? Sed forte dicis, Quomodo dicere illum possum non esse Christianum, quem video Christum confitentem, altare habentem, sacrificium panis et vini offerentem i, baptizantem, Scripturas sanctorum legentem, omnem ordinem sacerdotii habentem? Vir sapiens, si non confitetur Christum, et manifesta esset gentilitas illius, et si seducebaris per cam, insania erat, qua seducebaris: nunc autem qui confitetur Christum, sed non sic, quemadmodum mandavit Christus, negligentiæ tuæ est, si ab co seduceris. Qui enim in occultam foveam cadit, negligens esse dicitur, quia non caute prospexit: qui antem in manifestam foveam cadit, non negligens dicitur, sed insanus. Que autem de similitudine ecclesiasticorum mysteriorum dixisti, hoc audi responsum. Quoniam et simia hominis habet membra, et per omnia hominem imitatur, numquid propterea di-cenda est homo? Sic et hæresis omnia Ecclesiæ habet et imitatur mysteria, sed non sunt Ecclesiæ. Deinde sciens Dominus, quia non erant manifesti egentiles, sed absconditi sub nomine Christiano: ideo non dixit, Aspicite : sed, Attendite. Aspicere enim est simpliciter videre : attendere autem, est caute considerare. Ubi enim certa res est et indubitabilis, aspicitur : ubi autem incerta et dubitabilis, attenditur. Sciens ergo Christus, quia est in illis aliquid, quod aliis pro alio videbatur, aliud desuper positum, aliud intus inclusum : ideo dixit, Attendite, ut scias, quia non corporali aspectu attendendum est, sed vigilantia spirituali. Si enim corporaliter illos aspicias, cognoscere non potes, quia schemata Christianitatis habent. Nam, homines passibiles, quomodo potestis videre mendacia veritatis velamine cooperta? Primum ergo attendendum est per opera bona. Si enim opera justitiæ facimus, et a nullo errore decipimur, et ipsi omnem sentimus errorem. Nam ipsa res facit errare, quae facit alterius errorem non cognoscere. Nam qui non cognoscit mendacium alterius, suam non intelligit veritatem. Ergo quamdiu bona opera facimus, ipsum lumen justitiæ ante oculos nostros adaperit veritatem. Sic et peccata peccantium sensus tenebrescere faciunt, ut non videntes mendacium, cadant in illud. Vide enim ab initio, ex quo inter homines seminatus est error fidei, non error diabolicus fecit homines malos, sed homines mali diabolicum sibi fecerunt errorem. Si error fecisset homines malos, culpa erat Dei, qui tales homines fecit, ut ab erroribus seducantur: nunc autem culpa est hominis, qui voluntarie elegit errorem : quia non possunt errores prævalere in homines, nisi peccata pracesserint. Prius enim peccatis plurimis excæcatur homo, et sic diaboli seductione seducitur, et cadit in mortem. Quemadmodum enim sole manente non prævalet nox, cum autem accesserit ad occasum, tune occupat mundum : sic quandiu lumen justitiæ in homine fuerit, tenebra erroris eum non apprehendit. Ergo bonis operibus vigilandum est, quia non error generat peccata, sed peccata errorem. Sicut dicit Sapientia, Impietas trahit hominem ad errorem (*Prov.* 13. 6). Attendite, sicut admonet, attendite, quasi Deo invito diabolus hæreses introducat: non Deo invito, sed permittente. Si enim gentes non credidissent in Christum, intelligebamus virtutem fuisse diaboli, qui gentes credere non permisit. Nam si diabolus aliquid potuisset, ab initio credere non permisisset : nunc autem ex eo quod omnes gentes crediderunt, sed postea ex credentibus factae sunt harceses, manifestum est quia non fuit virtus diaboli, sed permissio Dei. Et quare sic admonet, quasi qui no ucrit fieri? Quia non sine judicio vult servos suos habere, ideo misit tentationem. Quoniam autem non vult per ignorantiam eos perire, ideo admonet. Ideo tentationem mittit ne mali cum bonis coronentur : ideo autem admonet, ne boni cum malis pereant. Attendite vobis a falsis prophetis. Scriptum

est, Omnis lex et prophetæ usque ad Joannem (Mastir. 11. 13) : non quia futuri non erant post Joannem : fuerunt enim et Agabus et Silas et multi; sed quia prophetia de Christo non erat ventura post eum. Ergo post Joannem prophetia quidem de Christo futuro cessavit, prophetæ autem et fuerunt et sunt : sed non qui prophetarent de Christo, sed qui interpretarentur ea, quæ de Christo ab antiquis suerant prophetata : id est, doctores Ecclesiarum. Sed et omnes Christiani prophetæ dicuntur, qui in regnum et in sacerdotium et in prophetiam unguntur. Nec enim potest quis propheticos interpretari sensus, nisi habeat spiritum prophetice. Hæc autem diximus, ut ostendamus, quia prophetæ, de quibus loquitur Christus, doctores dicuntur. Sciens ergo Dominus futuros esse falsos doctores hæresum diversarum, contra veros doctores, qui Scripturas propheticas et apostolicas perversa interpretatione confunderent, ideo per apostolos suos omnium Ecclesiarum doctores admonet dicens: Attendite vobis a falsis prophetis. Et ne forte dicat aliquis hareticus doctor, quia non dixit nos lalsos prophetas, sed gentilium et Judæorum doctores : ideo addidit dicens : Qui veniunt ad vos in vestimentis ovium. Quamvis et de Judaicis quidem falsis apostolis et prophetis ista prædicit, tamen de illis Judaicis, qui in Christum quidem fuerant credituri ex eis, perversa autem loquentes secundum suggestionem maligni spiritus, ad corruptionem Christianorum fuerant loquuturi, de quibus cavendis in omni epistola sua sollicite monet Apostolus: quorum filii sunt et hæretici modo. Oves enim proprie Christiani dicuntur: vestimentum autem ovile est species Christianitatis. Vides quia de hæreticis Christianis loquatur Christus fug endis, qui a foris in schemate Christiani videntur, ab intus autem confessionis efficacitate gentiles. Et isti multo periculosiores sunt quam illi Judaici : quia illi quidem rejecti ab apostolis, et notati 1, extra conventum Christianorum crratici vagabantur, hæretici et furtim quosdam corrumpebant incautos; isti autem quasi fundati Christiani, et Ecclesias suas habentes. Et quid dico? Ecclesias etiam regentes, palam cum libertate subvertunt, et sic multiplicati sunt ex diverso, ut Christiani vagi potius videantar quam illi. Et quomodo non sint periculosi, aut quomodo suadeant multis? Et ne adhuc dicat hæreticus, quia de veris Christianis doctoribus loquitur, qui Christiani quidem sunt, tamen peccatores sunt. Omnis enim Christianus, qui facit peccatum, falsus dicitur Christianus: et vere quidem est : quia Christianus qui facit peccatum, nec pœnitet de peccato, falsus est Christianus. Tamen ut scias, quia non de Christianis peccatoribus, sed de hæreticis doctoribus loquatur : non tantum dixit, Qui veniunt ad vos in vestimentis ovium : sed addidit, Ab intus autem sunt lupi rapaces. Christiani enim doctores, etsi fuerint peccatores, servi quidem carnis dicuntur, quia vincuntur a carne, tamen propositum non habent perdere Christianos, et ideo non dicuntur lupi rapaces. Vides ergo , quia manifeste de hareticis doctoribus dicat, qui eo proposito schemata Christianorum susceperunt, providente diabolo, ut Christianos iniquo seductionis morsu dilanient. De qualibus lupis ad Ephesios dicebat Apostolus: Scio quia post discessum meum introibunt lupi graves in vos, non parcentes gregi, et ex vobisipsis exient perversa loquentes, ut abducant discipulos post se ( Aci. 20. 29. 30 ). Audi ergo , qui doctus ab hæreticis, putas te eruditum : et baptizatus ab eis, putas te Christianum factum. Vide, doctores hæretici quid dicuntur a Christo? Devoratores. Si ergo eruditus es ab hæreticis, raptus es, non eruditus, non pastus. Si baptizatus ab eis es, devoratus es, non salvatus. Nam luporum devorare est, non salvare . Quid ergo est? 16. Ex fructibus corum cognoscetis cos. Fructus enim hominis est confessio fidei ejus, et opera

<sup>1</sup> Alias, sacrificium corporis et sunguinis Christi offerentem.

Ahas, vocati.

<sup>1</sup> Alias, pascere.

conversationis ipsius. Si ergo videris hominem Christianum, statim considera, si confessio ejus conveniat cum Scripturis, verus est Christianus : si antein non est quemadmodum Christus mandavit, falsus est. Sic enim et Joannes, cum de hareticis scripsisset epistolam, non dixit, Si quis venerit ad vos non habens nomen Christi, nec ave ei dixeritis: sed, Si quis non attulerit istam doctrinam (2. Joan. 10). Indicinn Christianitatis non ad nomen Christi refulit, sed ad confessionem : quia non nomen solum Christi Christianum facit, sed etiam veritas Christi : quia in nomine Christi multi ambulant, in veritate autem ejus pauci. Deinde vide. Numquid ovis lupum persequitur aliquando? Non, sed lupus ovem. Sic enim et Cain persequutus est Abel, non Abel Cain. Sic Ismael persequutus est Isaac, non Isaac Ismael. Sic et Esau Jacob, non Jacob Esau. Judai Christum, non Christus Judaos : hæretici Christianos, non Christiani hæreticos. Ergo, Ex fructibus corum cognoscetis cos. Si quis lupum cooperiat pelle ovina, quomodo cognoscas il-lum, nisi aut per vocem, aut per actum? Ovis inclina-ta deorsum balat, lupus in aera convertit caput suum contra cælum, et sic ululat. Qui ergo secundum Deum vocem humilitatis et confessionis emittit, ovis est: qui vero adversus veritatem turpiter blasphemiis ululat contra Deum, lupus est : sieut dicit propheta de illis : Iniquitatem in excelso loquuli sunt, posuerunt in cælum os suum (Psal. 72. 8. 9). Ovis herbas manducat, lupus carnibus delectatur. Quem videris ergo de pratis Scripturarum herbas floridas justitize colligentem, ovis est : quem videris autem in sanguine persequationis gaudentem, lupus est. Adhuc autem con-sidera an virtutes, quas facit, utiles sint an inutiles. Utiles sunt, quæ mirabiliter finnt, et ad salutem proficiunt : utputa infirmos sanare, et alia hujusmodi, quæ fecit Christus. Vacua autem sunt, quæ admirationem quidem faciunt videntibus, utilitatem autem aff runt nullam : utputa volare per aerem, sicut et Dominum diabolus hortabatur: statuas facere ambulare 1: aut commisceri flammæ, et non comburi : et alia qualia Simon fecit. Nam plena opera ex Deo sunt, quia et ipse est plenus : vacua autem ex diabolo, sicul et ipse est vacuus et vanus. Nam quia quardam mirabilia fiunt ex Deo, quædam autem ex diabolo, demonstrat Nicodemus. Non enim dixit, Nemo facit signa, nisi sit Deus cum illo: sed, Nemo facit hæc signa , quæ tu facis , nisi sit Deus cum illo (Joan. 5. 2). Et tunc quidem ex hoc solo cognoscebantur falsi prophetæ et veri, si utilia aut inutilia facerent signa. Nunc autem, quia futurum est, ut ctiam ex parte bona faciendorum signorum diabolo detur potestas, etiam aliud quærere debemus : si necessarium est secundum tempus, aut non est necessarium. Si cuim mirabilia Christus propter confirmationem infidelium faciebat, non propter ipsos quos sanabat; ipsos emim in fide sanare poterat, non in signo: manifestum est, quia modo cum nullus sit infidelis, faciendorum miraculorum necessitas non est. Ergo si inutile fecerit signum, falsus propheta est: quia non facit, ut alium ædificet in fide, sed ut se ostendat in opere.

Numquid colligunt de spinis uvas, ant de tribulis ficus? Uva mysterium habet in se Christi. Sicut enim hotrus multa in se grana, ligno mediante, suspendit sice et Christus multos sibi fideles per lignum crucis tenet adjunctos. Similiter et sicut ficus multa grana uno tegmine tenet inclusa, sic et multos fideles quodam dulci caritatis amplexu una tenet Ecclesia. Et sunt in ficu signa hæc: caritatis quidem in dulcedine, unitatis autem in conjunctione granorum, sicut scriptum est: Deus qui inhabitare facit unanimes in domo (Psal. G7. 7). In uva quidem est patientiæ signum, quia in torcular mittitur; gandii autem in spe, quia Vinum lætificat cor hominis (Psal. 403. 15); sinceritatis, quia non est aqua permixtum, et delectatio suavitatis. De his scriptum est: c Fructus autem

spiritus est caritas, gaudium, pax, patientia, lo mitas, bonitas, benignitas, mansuetudo, fides, r stia, continentia, castitas; adversus hujusmoc est lex > (Gal. 5.22, 23). Spinæ autem sunt hæ sicut sermo ipse demonstrat superius dicens: dite a falsis prophetis. Ergo non possunt spinæ buli ecclesiasticos fructus proferre. Sed quid ferunt? Vulnera, tribulationes, et cætera Quemadmodum spina, vel tribulus, ex quacu parte illam conspexeris, habet aculeos: sic et s diaboli ex quacumque parte consideraveris, it tatibus pleni sunt. Si loquitur, in dolo loqu si tacet, male cogitat; si irascitur, insanit; si p ter agil, tempus exspectat nocendi, et opporti tem considerat, quando noceat. Si male agit erubescit; si bene facit, ad vanam gloriam pr homines facit. Quomodo proferat bonum fructur jus radix diabolus est? Sub arbore bona et best animalia requiescunt : sub spinis autem nullun mal requiescere potest, nisi tantummodo serpe Sic juxta fideles homines et boni et mali hor pacem habere ac accipere possunt 1 : juxta auter fideles homines nemo potest pacem habere, i requiescere in eis, nisi tantummodo serpentes, ic damones, qui habent cubilia in pectoribus ed Fructus eorum nulli procedunt ad usum : umbr frigerii non est in eis. Et verum est quidem, spinas et tribulos omnes iniquos hæreticos apr vit : tamen forsitan sciens Dominus hanc han esse prævalituram præ omnibus, tribulos eos ap vit, quasi Trinitatis professores, et triangulan pietatem in sua perfidia bajulantes. 18. Non i arbor bona fructus malos facere : et non potest mala facere bonum fructum. Non dixit, Arbor non potest fieri bona, neque arbor bona, mala. qui qui malus est, a Deo esset, quod malus est : e bonus est, a Deo esset, quod bonus est. Nunc a sic dicit, Malus non potest facere fructus bono est, quamdiu malus est. Si vero factus fuerit bo potest: ut unusquisque, quod malus est, aut bo voluntatis ejus sit , non naturæ. Nam si volebat non poterat fructus bonos proferre, naturæ era autein potest, et non vult, arbitrii est, non nal Ergo servus Dei non potest facere malum : et si tur tibi aliquando, quod male fecit, considera ( ipsum malum ejus, et invenies eum ab intus essa num. Nam ex proposito bono, etiam quod vie malum, bonum est, quia propositum bonum m opus excusat : malum autem opus bonum propos non condemnat. Vidisti Mosem homicidium facien sed non propter suam injuriam, sed propter se rum Dei vindictam. Vidisti Jacob aliud loquente lingua, aliudque habentem in corde, cum dicen Esau , quia Vidi faciem tuam , sicut qui videat fa Dei (Gen. 33. 10), sed non ut cum deciperet, se compesceret. Similiter malus non potest facere bor et si videtur tibi facere bonum, considera (
ipsum bonum, et invenies illud ab intus esse ma Nam quod ex proposito malo fit, etiam bonum, lum est : nam bonum opus malum propositum excusat: malum autem propositum bonum opus demnat. Si videris infidelem humilem, aut mar tum, scito quia subdolus est in corde. De talibus dicit propheta: Molliti sunt sermones ejus super ol et ipsi sunt jacula (Psul 54. 22). Si videris cum opera facientem, intellige quia propter homines De illis enim dicit Dominus : Omnia faciunt, ut a minibus videantur. Sicut ergo bonorum hominum nia opera, etiam mala, bona sunt : sic malorun minum omula opera, etiam bona, mala sunt. Si videris aliquem, Deum in veritate non colen! quasi bonum, ne credas oculis tuis, ut et dicas l vitæ illum ; sed crede magis Deo, quam tibi qui d Non potest arbor mala facere fructum bonum. S

<sup>1</sup> Alias, statuens super pinnam templi ambulare.

<sup>1</sup> V. D., pacem capere possunt Editi in marg., pace bere, ac se capere possunt.

ret ut discederet ab eo ille stimulus carnis, angelus satanæ, qui datus ei suerat, ut non extolleretur, propter quod et dictum est ei: Sufficit tibi gratia mea; nam virtus in infirmitate perficitur (1 Cor. 12. 9): ac si dicat : Credo quia omne quod bonum est, vis : ignoro autem si bonum est mihi, quod desidero. Hoc autem plane non dubito, sed potius credo: quonlam si bonum est mihi, et tu vis. Hic ergo sermo non dubitantem eum ostendit de misericordia ejus, sed ignorantem judicia misericordiæ ejus. 3. Et extendens manum suam , tetigit eum. Quia in lege dictum erat , ut qui tangeret lepram, immundus esset usque ad vesperam : tetigit lepram, non quasi servus legis, sed quasi dominus. Nam lex legislatori subjecta est, non legis. lator legi. Quid ergo, solvit legem? Non: literam quidem legis solvit, propositum autem ejus non solvit, sed magis illi addidit dignitatem. Si enim lex facere potuisset, ut lepra non sordidaret tangentem, numquam jussisset homines, ut non tangerent lepram. Ideo ergo jussit non tangere lepram, quia non potuit facere, in lepra non sordidaret tangentem. Iste ergo, qui tangens lepram, sordidatus non est a lepra, non egit contra legem , sed amplius fecit quam lex jubebat : quia non solum sordidatus non est a lepra, sed adhuc ipse lepram mundavit. Nec est credibile, ut dicatur sordidatus esse a lepra, qui ipsam lepram mundavit. Lex enim non ideo vetuit tangere lepram, ut ne leprosi sanarentur: sed ut ne tangentes lepram, coinquinarentur. Iste ergo, qui tangens coinquinatus non est, sed adhue mundavit, amplius fecit quam voluit lex. Tetigit ergo lepram, et legis literam solvit, ut jam non lepra corporis, sed lepra animæ fugiatur. Nam infirmitas corporis miseranda est, non odienda: infirmitas autem animæ non est miseranda, sed odienda : quia infirmitas corporis non est in nostra potestate, ut aut non veniat super nos, aut recedat a nobis; infirmitas autem animæ in nostra est potestate, ut aut non veniat super nos, aut recedat a nobis. Infirmitas enim corporis tenet nos, nec tenetur a nobis; infirmitas autem animæ non tenet nos, sed tenetur a nobis. Ideo illa infirmitas miseranda est, hæc odienda. Ergo rescindit legem, non justitiam legis: non illam, quam in corde hominibus creando conscripsit, sed quam dictavit in libro, cum populus vitulum adorasset : non illam de qua dictum est, Lex Domini irreprehensibilis est, convertens animas (Psal. 18. 8); sed illam de qua dictum est, Lex iram operatur : ubi autem non est lex, non est prævaricatio (Rom. 4. 15). Quomodo enim digna erat servari, quam meruerant peccata? merito ergo placatus rescidit, quod iratus dictavit. Nam si lex sublata non fuisset, numquam spiritualis leprosus sanaretur: quia omnis qui sub lege vivit, leprosus est. Volo, mundare: et confestim mundata est lepra ejus. Non ex quo tacta est lepra recessit, sed ex quo jussa est: ut ostendatur, quia non propter effugationem lepræ tetigit eum, sed ut solveret legem. Alioqui quantom ad lepram sufficiebat sermo tantummodo: sed neque sermo necessarius erat, sed sola voluntas: ergo voluntas facta est propter leprosum, verbum autem propter spectantes. Nam si tacite eum curasset tot adstantibus circa Christum: quis scire poterat, cujus virtute sanatus est? Ideo ergo dixit, Volo, mundare: ut omnes sciant, quia illius virtute sanatus est, qui præceptum sanitatis emisit. Hoc, quod dicit, Volo, voluntatis ejus est indicium, respiciens ad illud quod ille dixit, Si vis: quod autem dixit, Mundare: potestatis est præceptum, pertinens ad hoc quod diverat ille, Potes. 4. Et ait ei Jesus: Vide, nemini afxeris, sed vade, ostende te sacerdoti, et offer munus, quod præcepit Moyses, in testimonium illis (Levit. 14). Non sic intellige, quia hoc Moses præcepit in testimonium illis, sed vade et offer in testimonium illis, sed vade et offer in testimonium illis. Non dixit, Vade, ostende te sacerdotibus, et nemini dixeris: sed, Primo nemini dixeris, et vade, ostende te. Non enim semper jubet illum tacere, sed quamdiu ostendat se sacerdotibus, ne forte si ante alicui nuntiaret, de verbo in verbum audirent sacer-

dotes, et occasionem habentes lepræ, propter odium et inimicitias Christi expellerent cum de populo quasi leprosum, non recipientes mundatum. Ideo eum jubet offerre munera, ut si postmodum vellent cum expellere, dicerct eis: Munera quasi a mundato suscepistis, et quomodo me quasi leprosum expellitis? Si leprosus adhuc fui, munera accipere non debuistis, quasi a mundato : si autem mundus factus sum, repellere non debetis quasi leprosum. Eadem aliter. Omnia opera curationum Christi habent in se mysteria dispositionum Dei absconditarum. Ideo corporalia quidem curationum ejus commoda, et illorum fuerunt tune, et modo sunt nostra : spiritualia autem, forsitan nostra tantummodo. Igitur hic leprosus, qui post verba doctrinæ confestim, quasi jam præparatus, accessit ad curam, in figura fuit populi Judaici, deorsum quidem consistentis, quia populus erat : audientis autem verbum tunc quod dictum fuerat sursum, et credentis, et adorantis, et complectentis. Omnis enim qui verbum Dei adorat, æstimans et ipsum esse divinum, et complectitur illud cordis affectu, sine dubio et verbuin Dei attingit animam ejus. Nec enim possibile est, ut anima, quæ complectitur verbum, non tangatur a verbo : cum autem tetigerit eam verbum, a lepra in-Adelitatis eam mundat, secundum quod scriptum est : Et vos mundi estis propter verbum, quod loquutus sum vobis (Joan. 15. 3). Et Petrus in Actibus apostolorum, Mundans, inquit, corda eorum per fidem (Act. 15. 9). Propter quod et populus, qui in lege degerat austera, et gratiam nondum erat expertus, de potentia quidem cjus sirmiter credidit secundum traditionem patrum suorum, de misericordia autem dubitavit dicens: Si vis, potes me mundare. Nam lex potentiam quidem Dei sufficienter tradebat, misericordiam autem ejus non satis aperte. Propter quod et Dominus cognoscenti potentiam Christi, secundum legem, quam dederat, adimplevit, ut et misericordiam gratiæ ejus cognosceret, dicens: Volo, mundare: et præcepit ei, ut offerret munera, secundum quod præceperat Moses. Quæ illa? Par turturum, aut duos pullos columbarum (Levit. 14. 22). Omnis enim justitia in his est duobus: in abstinentia rerum malarum, et in opere rerum bonarum. Per turturem ergo jubet populum, ab infidelitate mundatum, sanctitatem offerre Deo in absti-nentia rerum malarum : quoniam castitas spiritualis animæ abstinentia est malorum, ut non coeat cum spiritu alieno, nec inspirationis ejus suscipiat semen, ne generet opera similia spiritui malo. Per columbani autem omne opus significat bonum, nascens ex caritate : quoniam caritas omne opus generat bonum. Qui ergo proximum suum diligit sicut se, nullum bonum subducit proximo suo, sicut nec sibi. Cum ergo has duas justitias impleverit quis, ab omni malo se abstinens, quod est castitatis, et omne bonum faciens, quod est caritatis, manifestus efficitur ille talis, quia ab insidelitatis lepra mundatus est. Sic enim populus emundatus, et talia sacrificia offerens Deo, factus est in testimonium contra incredulos sacerdotes, qui gloriantes in litera legis, repulerunt auctorem legis, purificantem populum a peccatis, quem lex purificare non potuit. Et si tu complexus fueris verbum Dei cordis affectu, et tuam nihilominus animam attingit verbum, quoniam diligentes se diligit, sicut dicit in Proverbiis (Cap. 8. v. 17) Salomon, et ab omni te in-fidelitatis lepra mundat. Cum autem te emundaverit. præcipit tibi, ut sacerdotibus te ostendas mundatum, castigans teipsum ab omni coinquinatione operis mali, et expandens caritatem tuam ad omnes per opera bona, ut per hæc sacrificia a sacerdotibus cognoscaris, quia mundatus es, cum viderint te non facientem alteri quod pati non vis, sed adhuc et facientem omnibus quæ tibi vis sieri. Si autem harum justitiarum sacrificia non obtuleris Deo, manifestus es omni-bus, quia non es mundatus, sed adhuc in priore insidelitate manes leprosus.

1 Alii, legem quod deerat adimpletit.

vera. Si autem aut confessio conversationi non convenerit, aut conversatio confessioni, falsas est. 23. Tunc jurabo illis, quia nescio qui estis. Tunc; usque tunc antem sustinebo; quia grandem iram grandis dilatio pracedere debet, et grandis dilatio justius facit esse judicium Dei, et digniorem interitum peccatorum. Sciendum quia peccatores nescit Deus, quia nec digni sunt, ut cognoscantur a Deo. Sicut enim et Apostolus ait : Cognovit Dominus, qui sunt ipsius (2. Tim. 2. 19). Non quia non cognoscit ipsos, sed suos illos esse non cognoscit: ideo qui percunt, non fuerunt illius. Aut quomodo te Deus cognoscat, cum tu Deum cognoscere nolis? Sicut enim omnes homines naturaliter cognoscunt Deum, non autem videntur vere cogno-scere, quia non digne colunt, sicut servi dominum, sicut factura factorem, et hoc est secundum naturam quidem cognoscere, non autem secundum voluntatem: sic et Deus naturaliter omnes cognoscit, sed non eos videtur vere cognoscere, quia non eos diligit quasi factor facturam, quasi dominus proprios servos. Et hoc est secundum naturam cognoscere, non autem ex voluntate : quia omne malum extrancum est a Deo. Jurat autem Christus, non ut snam veritatem commender, sed ut illorum incredulitatem condemuet. Non enim, si non juraverit Christus, mentitur, sed ut illi amplius confundantur firmiori responso: quoniam qui mendax est, neminem putat dicere veritatem, neque ipsum Deum Qui enim non seductioni diaboli deceptus mentitur, sed proposito mendax est, num. quam desinit esse mendax, neque post mortem. Nam mors quidem animam a carne separat, animæ autem propositum non immutat. Vis scire? Considera cos etiam post mortem mentiontes : Domine, in nomine tuo hoc et hoc fecimus. Numquid nesciebant ipsi apud se, quia numquam nec dilexerant Christum, nec fecerant voluntatem ejus? Sed putant se, sicut in hoc sæculo homines deceperunt, sic et ibi etiam Deum fallere posse. Ideo etiam non dicit illis, Discedite a me qui operati estis iniquitatem : sed. Qui operamini : quia iniqui nec post mortem desinunt esse iniqui: quia etsi peccare non possunt, tamen peccandi propositum tenent.

### Ilomilia xx. ex capite vij (a).

Vero Christiano quid faciendum sit. Fortitudo fidei petra dicitur. Hæretici numquam concordes. — 21. Omnis qui audit verba mea hæc, et facit ea, assimilabitur viro sapienti, qui ædificavit domum suam supra petram. Frequenter miramur, quod homines aut promissionibus flexi, aut terroribus fracti, aut persuasionihus falsorum doctorum circumventi, relinquant fidei veritatem, et ad mendacium infidelitatis transmigrant. Quod si vel hanc unam sententiam Christi caute intelligeremus, et recordaremur, numquam de perdi-tione talium hominum stuperemus. Quomodo enim permaneat apud Christum, qui numquam stetit in Christo? aut quomodo teneat eum veritas, qui numquam tenuit veritatem? aut quomodo servet eum justitia, qui justitiam non servavit? Omnis qui audit verba mea hæc, et facit ea. Quæ verba? Quæ superius dixit: ut qui vult esse Christianus verus, non solum non occidat, sed nec irascatur sine causa: non solum non perjuret, sed nec juret : non solum non fornicetur, sed nec usque ad oculum concupiscat : non solum non percutiat, sed nec percussus repercutiat : non solum aliena non tollat, sed etiam cogenti dimittat : non solum amicos sincere diligat, sed etiam inimicos. Eleemosynas faciat non coram hominibus: orationibus instet intrans in cubiculum suum : jejunia celebret non cum tristitia : non judicet fratrem suum peccantem, sed sum infirmitatis consideratione ignoscat: non det sanctum canibus, neque margaritas sms mittat ante porcos. Petat, quarat, pulset, et accipiet. Attendat autem a falsis prophetis. Qui ergo

se talibus ædificaverit mandatis, quomodo potest fi ut aliquando fractus tentationibus cadat? Aut e c tra quomodo percussus tentationibus stabit, qui nullius justitie fundamento ligavit? Quis ista cus divit, et cecidit? Culpanius Deum, quia non stodivit. Si autem illis pravalet fortitudo diabe in quibus justitia Christi non invenitur, magis illorum perditione laudandus est Deus, quam c pandus: quia ii soli perennt, qui mandata Chricontennuut. Similabo eum viro sapienti. Non dix Æstimaho eum virum sapientem : sed, Simile eum viro sapienti. Ergo alter est, qui similate alter est vir, cui similatur. Ergo qui similatur, homo : cui autem assimilatur, Christus. Christus en sapiens est vir, qui ædificavit domum suam, id et Ecclesiam, supra petram : id est, supra fortitudim fidei. Nam et fortitudo fidei petra dicitur, propi quam Simon Petrus dictus est, ad quem dicit Deu Tu es Petrus, et super hanc petram ædi sicabo Ecclesia meam, et portæ inseri non prævalebunt adversus et ( Matth. 16. 18). Quis est vir stultus? Diaholus, quo dicit Jeremias: Clamarit perdix: congregarit file quos non genuit : fecit divitias suas non cum judicio; medio dierum derelinquet eas : et in finem crit siuli (Jer. 17. 11). Iste ergo diabolus insipiens vir adific vit domum suam super arenam. Domus enim ej ante Christum fuerunt omnes gentes. Sicut enim sa cti domus facti sunt Christi, ita et impii domus su inimici. Ædificati autem fuerunt super arenam, est, super inconstantium infidelitatis. Si enim co stantia fidei dicitur petra, recte et inconstantia in delitatis arena vocatur : id est , idololatria , qua p varias idolorum culturas semper dispersa est. A certe super arenam : id est , super carnates homin ac infideles. Ideo tales homines arena dicuntur , n terra : quoniam terra qu'dem fructum facit, arei autem sterilis manet. Deinde quia terra quidem uni est, et in seipsam constricta, arenæ autem grana u conveniunt sibi, nec adhærent ad invicem : sic su et omnes infideles, qui sub diabolo sunt : non su uniti, nec unum sapiunt, sed sunt per diversas op niones dispersi; et alius quidem sic dicit, alius aute sic. Sic et dogmata philosophorum nos docent, qu sunt contraria sibi semper. Eo modo perfidia hare corum, qui numquam sapiunt unum, sed quot sum tot sententias habent. Propter quod arenæ assimilat omnis diaboli populus. Populus autem Dei non si lum unitus est, quasi terra, quæ quamvis compac sit, tamen solubilis est : sed est sicut lapis constrict et indissolubilis. Tertio, quia diaboli populus non m merabilis est, sicut arena: Dei autem, ex multis ve catis pauci electi. Pluvia autem est doctrina : qui sicut pluvia irrigat terram, ut proferat fructum, s doctrina hominem irrigat, ut justitiam operetur. Sie ut dicit Deus per Isaiam de tollenda a Judæis de ctrina: Et mundabo, inquit, nubibus, ne pluant supe eam pluviam (Isai. 5. 6). Nubes enim dicuntur pre phetie et apostoli : quia sient nubes bajulant pluvian et effundunt eam super terram, sie et prophetæ ( apostoli accipiunt verba a Deo, et effundunt suncr ri tionabilem terram. Sunt autem nubes quæ a Spirit sancto excitantur, et sunt nubes, quæ a spiritu pote statis aeris, sicut dicit propheta: Tenebrosa aque i nubibus aeris (Psal. 17. 12). Nubes enim, quæ a Spi ritu sancto excitantur, candidam bajulant aquam, i est, veram et sanctam doctrinam. Quæ autem a spi ritu potestatis aeris, tenebrosam bajulant aquam, i est, falsam et impiam doctrinam, quæ non illnmina sed tenebrescere facit mentes corum, qui suscipiu eam. Venti autem, ex parte quidem mala, sunt in mundi spiritus, qui intra præcordia hominum flant ex parte autem bona, spiritus diversarum virtutum vel angeli, qui invisibiliter in sensitors hominum ope rantur, et adducunt ad bona. Et vide proprietate rerum. Pluvice proprium est mollire et solvere : ver torum autem cum virtute urgere. Sic ergo impioru nubes falsa sua doctrina et promissionibus mollius

(a) trac homilia in Cod. v. D. pracedenti jungitur.

lutem? Dic verbo, et sanabitur puer meus. Sciebat quoniam adstant illi angeli invisibiliter ministrantes, qui omne verbum ejus faciunt. Quod etsi angeli cessent, tamen ipsæ infirmitates et spiritus passionum praceptis ejus vivacibus expelluntur: quoniam omnis sermo ejus virtus est viva. 9. Num et ego homo sum sub potestate constitutus. Vide quomodo mysterium Patris et Filii in scipso, Spiritu suggerente, depinxit. Numquid non sufficiebat ad confessionem potestatis Christi hoc solum dicere, Et ego homo sum, habens sub me milites, et dico huic, Vade, et vadit : et alteri, Veni, et venit? Quoniam et Christus habet sub se angelos, quibus eundi et redeundi ponit præceptum. Quid ergo necessarium suit addere, Et ego komo sum sub potestate: nisi ut plenissime Christi dignitatem ostenderet in seipso? Id est, Ego sum homo sub potestate alterius, tamen habeo potestatem jubendi eis, qui sub me sunt. Nec enim impedior jubere minores, propter quod ipse sum sub majoribus; sed ab illis quidem jubeor, sub quibus sum: illis autem jubeo, qui sub me sunt : sic et tu quamvis sub potestate Patris sis, secundum quod homo es, habes tamen potestatem jubendi angelis tuis, nec impediris jubere inferioribus, propter quod ipse habes superiorem. Nam ut homo et juberis a Patre quasi minor, tamen angelis jubes quasi major. (a) [Sed forte dicit hæreticus, vo-lens ostendere Patrem et Filium unum vel æqualem : Non est ita intelligendus hic locus, sed sic : ] Si ego, sub potestate constitutus, possum jubere eis, qui sub mea sunt potestate : quanto magis tu, qui in nullius es potestate, potes jubere eis, quos habes in potestate? Sed hanc interpretationem perversam non recipit 1 textus. [ Non enim dixit, Si ego homo in potestate: sed ita, Nam et ego homo sum sub potestate. Non comparationis inter se et Christum differentiam fecit, sed rationem similitudinis introduxit.] Vide ergo quomodo gentilis et rusticus miles mysterium veritatis cognovit, et homines Christiani 3, qui Scripturas portant in ore, denegant veritatem. Non quia obscura sunt aut profunda mysteria veritatis, non omnes ea cognoscunt : sed quia perversa sunt corda corum , et non requiescit in eis spiritus veritatis: propterea veritas fugit ab eis. Qui autem rectus est corde, ita ut requiescat in eo spiritus veritatis, non potest longe esse a veritate. Scriptum est enim: In malevolam animam non introibit sapientia (Sap. 1.4), etc. Sed dicit aliquis: Vos ergo omnes justi estis et recti, qui putatis vos esse in veritate? Non omnes, quod pejus est, sed multi sunt perversi in veritate sidei; tamen in erroribus nullus est rectus. Aliud est enim, multos esse malos, aliud est, neminem esse bonum. Ubi enim quidam sunt mali, quidam boni, hominum est differentia: ubi autem omnes mali, rei perversitas est. Nam et in medio tritici voluntariæ nascuntur spinæ. Inter spinas autem voluntarium triticum non generatur. 10. Audiens autem Jesus, miratus est, et sequentibus se dixit : In nullo tantam fidem inveni in Israel. Credidit Andreas, sed præsignante sibi Joanne ac dicente : Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi (Joan. 1. 29). Credidit autem et Petrus, sed evangelizante sibi de illo Andrea et dicente : Invenimus Messiam (Ibid. v. 41). Credidit et Philippus, sed legendo Scripturas, sicut ipse ad Nathanael dixit, Quem scripsit Moses in lege, et prophetæ, invenimus Jesum a Nuzareth (Ibid. v. 45). Ipse quoque Nathanael, nisi audisset a Christo, Cum esses sub arbore sici, vidt le (Ibid. v. 48): numquam respondisset, Rabbi, tu es Filius Dei, tu es rex Israel (Ibid. v. 49). Prius signum divinitatis accepit, et sic confessionem fidei obtulit. Aut si non sumus ausi fideliorem illum putare quam apostolos, ita testimonium Christi intelligendum est, quod unumquodque bonum hominis secundum qualitatem personæ illius laudatur. Futa, si rusticus aliquod verbum sapienter loquatur,

1 Al., interpretationem elegantissime recipit, etc.

Al., haretici.

philosophus multo amplius sapienter: in modico sermone sapientiæ rusticus plus laudatur, quam in magno philosophus: quoniam rusticum dicere aliquid sapienter, magnum est: philosophum aunem dicere sapienter, non est mirum. Aut si puer aliquid astute loquatur, dicimus, Satis sapiens puer: si autem vir perfectus sapienter loquatur, non laudatur quasi sapiens: non quia puer plus sapuit quam perfectus, sed quantum ad comparationem actatis sua sapientior videtur esse, quam ille perfectus. Sic et in centurione dictum est, In nullo tantam inveni fidem in Israel, non quia nec apostoli tantam fidem habuerunt.

#### (a) Homilia xxiij, ex capite viij.

23. In illo tempore, ascendente Jesu in naviculam, sequuti sunt eum discipuli ejus, et reliqua. Naviganto Domino cum discipulis, orta magna tempestas est, ita ut navem conciti maris insurgentes fluctus obruerent. 24. Ipse vero, inquit, dormiebat. Mira ratio. Ascendit parvam naviculam, ut navigaret, ille qui totum mundum divina virtute gubernat. Dormit in somnum, qui populum suum vigilia æterna custodit. Dormit autem Dominus, non necessitate infirmitatis humanæ, sed spontanca voluntate. Nam cum in Dei illa æterna natura somnus non cadat, secundum quod de eo legimus dictum, Ecce non dormitabit, neque dormiet, qui custodit Israel (Psal. 120 4): tamen Dominus ac Salvator noster ad probandam in se suscepti corporis veritatem, etiam usque ad somnum humanæ naturæ omnia implere dignatur, ut evidenter veritatem in se assumpti corporis demonstraret. Sed cum, dormiente Domino, saviente procella, usque ad periculum navis violenti fluctus insurgerent, discipuli timore perculsi, Dominum suscitant, dicentes : 25. Domine, libera nos, perimus. Quod idipsum olim David ex persona apostolorum suscitantium Dominum significasse videtur, cum dicit: Exsurge, quare obdormis, Domine? Exsurge, adjuva nos, et libera nos propter nomen tuum (Psal. 43. 23. 26). 26. Surgens ergo Dominus ait illis: Quid timidi estis, modicie fidei? Et imperavit vento et mari, et facta est tranquillitas magna. In quo manifeste divinitatis suæ potentiam Dominus declaravit, dum violentos maris fluctus divinæ potestatis verbo compescuit. Neque venti vel mare obedire poterant, nisi Domino et Creatori suo. Quod futurum ante prænuntiaverat David, dicendo: Viderunt te aquæ, Deus, viderunt le aquæ, et timuerunt, et turbatæ sunt abyssi. Multitudo sonitus aquarum, vocem dederunt nubes (Psal. 76. 17. 18). Et qua istæ nubes sunt, quæ timentibus aquis vocem dederunt, nisi discipuli, qui viso signo divinæ virtutis exclamaverunt, dicentes: Vere hic Fi-lius Dei erat (Marc. 15. 39)? Nubes autem idcirco apostoli intelliguntur, quia modo nubium de terra surgentes, ad cælos, sine aliquo pondere peccati, spiritualis naturæ levitate feruntur, et ad riganda corda credentium pluviam divinæ prædicationis infundunt. Alio quoque loco idem David, quod Domino imperante verbo, maris violentia mitiganda esset, ita testatus est dicens: Tu dominaris potestati maris; motum autem fluctuum ejus tu mitigas (Psal. 88. 10). Et iterum: Dixit, et stetit spiritus procellæ, et siluerunt fluctus ejus (Psal. 106. 25). Et iterum : Qui conturbas fundum maris : sonum autem fluctuum ejus tu mitigas (Psal. 64. 8). Et iterum: Ecce dabit vocem virtutis (Psal. 67. 54): hanc utique vocem, qua divinæ potestatis virtute ventis imperante maris tranquillitas restituta est. Beatus quoque Job hoc ipsum futurum per Spiritum sanctum non ignorans, cum de Domino loqueretur, ita ait : Virtute sedavit mare. Cum igitur sedata tempestate maris, jussione verbi esset tranquillitas instituta: 27. Hi, inquit, qui erant in navi, mirati sunt dicentes : Qua-

(a) Quæ sequuntur desunt in V. D. usque ad hæc verba, Quantumcumque qratuitum et utile, quæ in principio Horazliæ XXXII jacent.

<sup>(</sup>a) Quæ hic et infra uncinis clauduntur, alias desunt.

Non erant illic Pharisæi, aut principes populi, aut sacerdotes, qui solent non discendi studio audire, sed contradicendi, non ut aliquid salutis acquirant ut aliquid calumniæ inveniant. Et ideo simpliciter audiebat populus simplex. Si autem aliqui eorum affuissent, sine dubio silentium et gravitatem populi, sicut consueti fuerant, contradictionibus suis conturbassent : quia ubi major scientla, illic malitia fortior. Qui enim festinaverat esse prior, difficile contentus ernt esse secundus. 29. Erat enim docens eos sicut potestatem habens. Omnis doctor servus est legis, quia neque supra legem addere potest aliquid de suo sensu, neque subtrahere aliquid secundum proprium intellecium, sed hoc tantummodo prædicat, quod habetur in lege. Nec enim potest mens humana directare, id est, extra rectum facere, scilicet perversum vel ma-lum ostendere, quod sapientia divina dictavit. Sic enim ait Moses ac Salomon : Non addas verbis Dei, neque detrahas inde (Deut. 4. 2. et 12. 32. et Prov. 30. 6). Oni autem hoc ausus fuerit facere, se sapientiorem putat esse quam Deum, et incipit esse falsus testis, quia illud dicit quod nec auris audivit, nec oculus vidit. Christas autem dominus legis est, et subtrahere potest de lege, quod propter necessitatem temporis jussit. Utputa, propter duritiam cordis jussum fuerat dare libellum repudii. Dominus illud quasi potestatem habens subduxit, dicens: Quod Deus conjunxit, homo non separet (Matth. 19. 6). Item etiam addidit, quod propter infirmitatem homiuum minus fuerat jussum : utputa, Antiquis dictum, Non occides : ego autem dico, Non irascaris (Math. 6. 21. 22). Ideo ergo mirabantur, quia non quasi servus legis sub potestate constitutus illud docebat quod fuerat jussum, sed quasi dominus legis, et habens potestatem, sua auctoritate addebat super quam fuerat dictum, dicens: Antiquis dictum est hoc: ego autem dico hoc.

## Homilia xxj. ex capite viij.

1. Et descendente eo de monte, sequulæ sunt eum inrbæ multæ, etc. Vide quia super montem discipuli tantom dicuntur ascendisse ad Jesum: descendente autem eo de monte, sequitæ sunt eum turbæ, et merito multæ turbæ: quia mons est virtutis fastigium, cacumen Ecclesiæ, in quo appropinquare Christo non possunt turbæ, vel peccatis gravatæ, vel curis mundialibus onerata. Nec possunt imitari Christum, nec sublimes andire sermones, qui dicuntur in monte : sed soli discipuli, qui a passionibus vitiorum liberi sunt, qui curis mundialibus onerati non sunt. Propterea, quasi leves et expediti, ad Christum accedere possunt, facti imitatores ejus in omnibus, ut sublimiores sermones ipsius possint audire. Et tomen cum descenderet ad humilia de altitudine pictatis propter infirmitatem hominum sequi eum non potentium super montem, tunc sequentur eum turbe multæ. 2. Ecce leprosus. Sciendum est, quod Lucas quidem et Marcus statim in primis ponunt dæmoniacum curatum, in secundo autem loco mulierem carnali infirmitate sebrium liberatam, ea videlicet ratione, quia major cura Dei est de salute animæ, quam de salute carnis (Luc. 4. Marc. 1). Primum quidem, quia dignitosior est anima quam caro. Anima enim sine carne vivere potest, caro autem sine anima vivere non potest. Secundo autem, quia in omni peccato prius anima peccat, postea caro. Nam nisi anima prius fuerit victa, numquam caro potest peccare. Caro quidem prius concupiscere malum potest, peccare autem non potest, nisi anima illi consenserit, quia caro in potestate anima est, non anima in potestate carnis. Ideo ergo necessarium fuit, ut anima quæ prius ceciderat, ante resurgeret. Deinde anima liberata a potestate diaboli carnem suam liberare potest a peccato 1 : caro autem sanata ab infirmitate animam liberare non potas carnis semper impugnat justitize disciplinan autem Matthæus statim leprosum ponit mundat mysterio carnis. Quid ergo? præteriit rationem, alii evangelistæ tetigerunt? Non, sed abundante exposuit. Pro co enim, quod illi posuerunt dæm cum curatum in mysterio animæ, iste propter sa animæ posuit Christum docentem in monte: que non dixerunt. Nam sicut effugatio immundi sp liberat animam de potestate peccati, quod sit per gestionem diaboli : ita et verbum doctrinæ solvil rationem diaboli, et animam liberat ab errore, rat a peccato, caterisque malis, quæ diabolo si rente nascuntur: quia non solum ille diabolum tur, cujus corpus vexatur ab eo, sed etiam or qui facit diaboli voluntatem, pejus vexabitur a Leprosum autem ponit in mysterio carnis sai Lepra enim passio est carnalis. Sed ne forte di populus apud se, Verba quidem magna, et terr sunt, sed opera nulla ; dicere granditer non est tum : facere multum est : ideo excitavit leprosu mundationis illius miraculo pracedentibus verbi ctoritatem præstaret : ut in verbis mirabilis, m lior esset in op re. Ecce leprosus, quasi jam pe ratus, descendenti illi occurrit. Et forte et idei scendit, ut leprosum mundaret. Lepra enim est catum animarum nostrarum. Ideo ergo Domin altitudine cæli, quasi de excelso monte, desce ut lepram peccatorum nostrorum mundaret. O putas, iste inter cateros non ascendit in monter audiret sermones divinos? Quia lepra erat grav et peccatorum bajulans pondus, sorsom ascenon valebat. Aut non audisti prophetam dicen quomodo leves esse debeant, qui ad ecclesiasi montem ascendunt? Quis, inquit, ascendet in me Domini, aut quis stabit in loco sancto ejus? Inn manibus, et mundo corde (Psal. 23. 3. 4), et quicumque in malis ambulat, non potest in eccle ascendere, quæ mons Domini appellatur, nec a spiritualem doctrinam. Et si venit, corpore qu venit, animo autem non ascendit. Qui autem cui ro corde non venit, nihil illi prodest, quia co venit. Et si audit spiritualem doctrinam, non ligit, quia sen-us ejus carnalium vitiorum lepra ruptus est. Nemo enim bonarum rerum potesi se saporem, quamdio delectatur in malis. Quamdio delectat eum malum, non potest eum delectar num. Tunc autem incipit ei placere bonum, cun perit ei displacere malum. Veniens udorabat eum. tio perfecta est fides et confessio, sicut ait Apost Corde creditur ad justitiam, ore autem confessio salutem (Rom. 10. 10). Sic et leprosus fidei opu orans implevit, confessionis autem, in verbis:  $\boldsymbol{L}$ ne, si vis, potes me mundare. Non illum petebat hominem artificem, sed adorabat quasi Deum. ! tuali medico spiritualem afferebat i mercedem. omnes medici pecuniis, iste autem sola oratione catur. Vere enim nihil est dignius quod offeramus quam oratio fidelis: quicquid enim obtulcrimu nostris est, oratio autem de nobis Domine, si potes me mundure. Non de voluntate Christi ad bonum parata dubitabat dicens, Si vis: hoc enin bietatis a esset de judicio voluntatis ejus. Chi enim cum sit bonus, nociva non vult prastare, c si rogetur. Nec enim expedit onmibus corporali tegritas. Quoniam ergo nesciebat, utrum expedi curatio illa, ideo a ambigebat de voluntate ip quamvis sciebat eam ad omne bonum paratam. credere quidem bonum misericordiae Dei, homin fidelis, scire autem judicia misericordiæ ejus 🗝 hominis, neque fidelis, cum constet nec ipsum stolum potuisse cognoscere, cum Dominum ter

test a peccato, sed magis earn evertit, quia ince

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sic V. D. et Editi in marg.; recte. Editi in textu, carnem suam salvare non potest a peccato.

<sup>1</sup> V. D. et Editi in marg., spiritualem offerebat.

<sup>\*</sup> Forte, dubitantis.

<sup>3</sup> Sic V. D. et Editi in marg. recte. Eliti in text tdeo.

dixisset : quoniam et illi, etsi crudelitate quasi lupi erant, tamen natura similiter homines erant. Puto ergo ista ratione istos quidem quasi oves dictos, illos autem non quasi lupos, sed ad plenum lupos : quo-niam homo Dei, quanvis fuerit bonus, tamen semper habet in se aliquid mali secundum carnem, quasi homo: et ovis quidem dicitur, propter quod bonus: quasi ovis autem, qua non ad plenum bonus. Qui autem Deum non cognoscit, nihil in se boni potest habere, propterea lupus dicitur, non quasi lupus, quia nihil boni habet in se, quia in se non cognoscit Deum Course et intermina como cognoscit Deum. Causa est ista, quia omnes homines secundum carnis naturam mali sumus : et sicut dicit Apostolus, Natura sumus filii iræ: sed per timorem Dei efficimur boni (Ephes. 2, 3). Quamvis autem per timorem Dei efficimur boui, tamen semper aliquid naturalis mali remanet in natura hominum. Ergo si natura carnalis compellit sieri malum, timor Dei ex parte retinet eum a malo. Hominem non cognoscentem Deum, aut cognoscentem quidem, sed non timentem, natura compellit facere malum, et timor Dei non retinet a malo, et ideo non potest esse in illis aliquid boni, nisi forte propter homines, quando ipsum non est bonum, sed malum, quod est propter Deum. Quicquid autem non est ex fide, peccalum est (Rom. 14.23). Ideo sancti quidem quasi oves, mali autem non quasi lupi, sed ad plenum vocantur lupi. Nec moveat te, quod etiam Christus quasi ovis est dictus, non ovis, cum sit totus bonus. Ibi enim non persona Christi comparata est ad personam ovis, sed occisio Christi sicut occisio ovis. Denique ita subjungit : Sic non aperuit os in humilitate (Isai. 53. 7). Nam nec ovis, cum ducitur ad occisionem, aliquam vocem emittit. Hic autem persona apostolorum comparata est ad ovium mores : non missio eorum ad missionem ovium, id est, apostoli ipsi dicti sunt sient oves, non missio eorum sient missio ovium. Non enim mittuntur aliquando oves ad lupos, nec comparat aliquis possibilem etiam impossibiliter. Unde alibi dictus agnus est, non quasi aginus. Estote ergo prudentes sicut serpentes, ad intel-ligendas fraudes. Estote simplices sicut columbæ, ad ignoscendas injurias. Nolo vos esse semper quasi columbas, ne propter simplicitatem nimiam per seductionem laqueum incurratis. Nolo vos esse semper sicut serpentes, ne ex corde contra aliquem venena fundatis, sed secundum tempus et personas mutetis et mores. Estote serpentes, ne comprehendamini. Si enim comprehensi fueritis, estote columbæ, ut ne mordeatis. Quamdiu enim homo gentilis est, serpens in illo est: quoniam indignatio illius secundum similitudinem est illius serpentis, qui in paradiso hominem a Deo separavit : cum vero convertitur ad tidem, recedente serpente, ingreditur in illum Spiritus, qui in specie columbie descendit de cælo et sit columba. Ergo contra infideles estote serpentes, quia serpens serpenti non nocet : cum fidelibus autem estote columbæ, ut quasi columbæ columbis caritatis oscula porrigatis. Et ut breviter dicam, estote pru-dentes sicut serpentes, ut malum intelligatis et caveatis. Et estote simplices sieut columbæ, ut non faciatis ullum malum. Quia intelligere malum, laudabile est : facere autem, vituperabile. Nec qui in-telligit malum, ipse facit malum, sed qui facit malum. 17. Attendite vobis ab hominibus, tradent enim vos in conciliis. Quoniam superius dixit, Estote prudentes sicut serpentes, et simplices sicut columbæ : nunc ad utrumque causam ostendit, et quare vult esse prudentes sicut serpentes, et simplices sicut columbie. Prudentes quidem sicut serpentes, ut attendant sibi ab hominibus, qui tradent cos in conciliis. Proprium enim est serpentis, ab hominibus sibi caute prospicere. Unde Apostolus admonet, dicens : In sapientia ambulate, quoniam tempus malignum est (Col. 4. 5. Ephes. 5. 16). Quare autem vult eos esse simplices? Ut non adversus proditores suos malitia memores sint, sed diligant inimicos suos, et benefaciant per-sequentibus se, secundum Dei Christi præceptum

(Matth. 5. 44); quia non tantem lædimur ab iniquis inimicis, quando nocemur ab ipsis, sed etiam proficimus, cum per malitiam eorum constantia bonitatis nostræ a suo proposito victa non recesserit : quoniam proprium est columbie usque ad mortem in simplicitate manere. Unde et de tolerantia Job diclum est, Et adhuc perseverat in simplicitate (Job 2. 3). Attendite vobis ab hominibus : tradent enim vos in conciliis, et in synagogis suis flagellabunt vos. 18. et ante reges et præsides stabilis in testimonium illis, et gentibus. Ita dixit, Attendite vobis ab hominibus, quasi a quibusdam pessimis malis, et super omnia mala malis. Nam si non quasi homines accusans dixisset, sufficeret illi dicere, Attendite vobis, tradent enim vos. Nunc autem addidit, Attendite vobis ab hominibus: ostendere volens, quia præ omnibus malis homo est pessimum malum. Nam si bestiis comparare volueris eum, pejorem invenies eum. Bestia enim, quamvis sit erudelis, tamen quia est irrationabilis, declinabitur ab homine crudelitas ejus. Homo autem crudelis cum sit, et rationabilis, non facile evadetur crudelitas ejus. Si comparaveris hominem serpenti, pejorem invenies hominem : quoniam serpens, etsi malitiam habet, tamen hominis timorem habet. Ideo, si quem abseonse potuerit, mordet : si autem non potuerit, fugit. Homo autem et malitiam habet serpentis, et timorem non habet sicut serpens. Ideo quamdin non habet tempus, latet sicut serpens; si autem invenerit, irruit sicut bestia. Adhuc autem anguis, siquidem irritata fuerit, sævit, si autem irritata non fuerit, in silentio transit. Ilomo autem et non irritatus insanit, et magis super illos insanit a quibus non suerit irritatus. Et ut breviter dicam, unaquæque bestia unum habet et proprium malum; homo autem omnia habet in se. Denique homo malus pejor est quam ipse diabolus. Diabolus enim si videat justum, non est ausus ad eum accedere : homo autem malus, quamvis hominem saucum viderit, non solum illum non timet, sed adhuc magis contemnit. Non enim diabolus homini priestat virtutem, sed homo diabolo. Arma enim diaboli est malus homo. Sicut enim homo sine armis non potest aliquid facere contra hostem, sic diabolus etiam sinc homine non valet aliquid contra sanctos. Tradent enim vos in conciliis, et in synagogis suis flagellabunt vos. Quasi ad majorem laudem Dei in synagogis suis flagellabunt : ubi orationes et laudes, ubi lectiones vel sacrificia, apostolos ibi pænis afficiebant, quasi sacrificium Deo offerentes; re autem vera sacrificium erat Dei cruciatio apostolorum, non ad Judæorum mercedem, sed ad suam coronam: Judæorum autem erat interitus. Quoniam autem dicit, ante reges et præsides stare, et non cogitare quid respondere debeant, hoc est quod in Joanne dicit : Cum autem venerit ille Paracletus, ille testificabitur de me. Et vos testimonium reddetis, quia ab initio mecum fuistis. Ante reges et præsides stabitis in testimonium illis et gentibus (Joan. 15. 26. 27): ut dum apostoli accusantur, dum respondent, in singulis quibusque prætoriis Christi veritas prædicetur, et Judæorum persidia demonstretur, et gentibus, vel ad salutem credentibus, pietatis mysterium reveletur. Audientes autem apostoli, quia coram regibus et judicibus stare jubebantur, ne forte dicant ad Christum: Tu ipse scis, quia in illorum judicibus scholastici prasunt, quomodo ergo possumus nos homines piscatores, et sine literis, coram illis testimonium dare? tu cuim ab initio non nos docuisti loqui, sed credere : denique cum nos discipulos eongregares, non invenisti nos in-Capitolio philosophicos libros legentes: sed retia in mare mittentes; neque dixisti. Venite, faciam vos advocatos meos: sed, Venite, saciam vos piscatores huminum (Math. 4. 19); conscientias, non eloquentias nostras elegisti: ideo ipse inquit: 19. Cum autem tradent vos, nolite solliciti esse, quomodo, aut quiet loquamini. Mea est enim causa. Deus humano auxilio non indiget. Ideo vos tantummodo mihi personam

quasi contemptores regis sunt accusati pro crimine (Dan. 3); ad quorum interitum jussum est, ut caminus accenderetur septies amplius quam solebat : non quia ad comburendam carnis naturam tantum incendium necessarium erat, sed quia tantum insanientis regis iracundia suggerebat. Et quid ignis in suo camino, furoris spiritu percussus, corrigit? Et perdito suæ virtutis calore, specie sola ardebat, ut incorruptibilem integritatem eorum corruptus ignis ostenderet, et ardentiorem fidem eorum ardens flamma ostentaret, ipsa natura sua clamans, non in voce, quia Nihil occultum, quod non sciatur. Sed vos sustinete introitum injuriosum, ut habeatis exitum gloriosum. Et tamquain promissionum consolationem habentes, 27. Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine : et quæ in aure auditis, prædicate super tecta. Quid est, Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine ? Item tenebras Judaicum populum dicit, sicut scriptum est: Lux in tenebris lucet, et tenebræ eam non comprehenderunt (Joan. 1. 5). Et ideo tenebræ intelliguntur, quia lumen verum cognoscere non potuerunt. Quecumque igitur Dominus in Judæis loquatus est, in Ecclesia manife. standa esse annuntiabat. Lux enim populus Christianus intelligitur, sicut et Apostolus ait : Eratis enim aliquando tenebræ, nunc autem tux in Domino: ut filii lucis ambulate (Ephes. 5. 8). Aut ita: Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine, id est, Quod nunc dico vobis in mysterio parabolarum, vos postea dicite manifeste. Quod enim in mysterio est absconditum, sic est quasi in tenebris positum. Unde et Moses quando legem accepturus ascendit in montem, sicut dicit Scriptura, Ingressus est Moses in nubem (Exod. 21.18), ostendens quia lex, quæ dabatur in mysterio posita, obscura erat futura, quasi sub nube nigerrima. Quod antem maniseste dicitur, in lumine dicitur. Quid est, Quod aure auditis, prædicate super tecta? Id est, Quod auditis in secreto soli, praedicate coram omnibus, nulli abscondentes verbum, quasi qui stet supra tecta et clamet. Quid est quod apostoli audierunt in mysterio? quid? c Exivit seminator seminare semen suum. Et quædam ceciderunt secus viam, quædam super petram, qu'edam inter spinas, quædam super terram bonam > (Luc. 8. 5-10). Et loquebatur eis in parabolis, et sine parabolis loquebatur eis nihilo (Matth. 15. 54). CEt accesserunt discipuli ejus ad cum secreto, dicentes: Enarra nobis parabolam. Quibus respondit: Vobis datum est nosse mysterium regni Dei, cateris autem in parabolis, ut audientes non audient, et videntes caci fiant > (Ibid. v. 3-13). Quid ergo? Quod tunc in mysterio solis apostolis credebatur, nunc evangelistis referentibus, et apostolis prædicantibus, quotidie in medio Ecclesiae omnibus populis enarratur. Ergo hoc est: Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine: id est, Quod dico vobis in secreto, prædicate coram omnibus; sicut est, ubi vocavit Dominus discipulos suos seorsum, dicens eis: Vos autem quem me esse dicitis? Responderunt: Tu es Christus, Filius Dei vivi, qui in hunc mundum venisti (Matth. 16. 15. 16). Et mandavit eis, Nemini dixeritis: quia oportet Filium hominis crucifigi, et tertia die resurgere (Luc. 9. 21. 22): quia si manifeste cognitus fuisset Filius Dei, nemo ausus fuisset manus injicere in cum. Et ideo crucilixus non esset, neque resurrexisset a mortuis. Propterea adhuc infernorum regnum esset in terra, et dominatio diaboli mundum totum teneret. Quid ergo? Postquam Dominus surrexit a mortuis, quod audierat Petrus in secreto, cœpit co ram omnibus prædicare dicens : Deus patrum nostrorum suscitavit Filium suum Jesum, quem vos crucifi-xistis, et denegastis ante saciem Pilati, judicante illo dimitti. Vos vero justum negastis, et virum homicidam petistis donari vobis, principem autem vitæ interemistis (Act. 3. 13-15). Ergo hoc est, Quod in aure audistis, prædicate super tecta. 28. Et nolite timere eos, qui occidunt corpus. Ne forte propter timorem mortis non libere dicatis quod audistis : nec fiducialiter prædi-cetis in omnibus, quod in aure soli audistis. Sie ergo

ex his verbis ostenditur, quod non solum ille proditor est veritatis, qui transgrediens veritatem, palain mendacium pro veritate loquitur, sed etiam ille, qui non fibere pronuntiat veritatem, quam libere pronuntiare oportet, aut non libere veritatem defendit, quam libere defendere oportet, proditor est veritatis. Nam sicut sacerdos debitor est, ut veritatem quam audivit a Deo libere prædicet : sic laicus debitor est, ut veritatem. quam audivit quidem a sacerdotibus probatam iu Scripturis, desendat siducialiter. Quod si non secerit, proditor est veritatis. Corde enim creditur ad justitium, ore autem confessio fit ad salutem (Rom. 10. 10). Hæc autem diximus, quoniam multi Christianorum palam quidem transgredi veritatem putant peccatum, tacere autem veritatem coram infidelibus non putant esse peccatum : et propterea multi inveniuntur in isto reatu. Ideo nos convenit apertius dicere, quoniam nihil de veritate neganda præsens loquitur sermo, sed de veritate non libere prædicanda, dicens: Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine : et nolite timere eos, qui occidunt corpus, quo minus dicatis in lumine, quod audistis in tenebris. Vide quoniam non solum ille transgressor est veritatis, qui palam denegat veritatem, sed etiam ille, qui propter timorem corum, qui possunt occidere corpus, tacet veritatem. Et quid dicam? Quia propter timorem mortis tacent homines veritatem, et propter miserum ventrem, et propter spem vani honoris, in conspectu infidelimit tacent homines veritatem. Utputa, cunt homines ad convivium impiorum sacerdotum, et confugiunt ad patrocinium malorum hæreticorum; fit sermo de fide : ille sacerdos impius, vel patronus, blasphemat veritatem tuam, quasi mendacium: fidem tuam, quasi perfidiam, ut aut seducat, aut vulneret conscientiam tuam, et faciat cam infirmam, etsi ad plenum capere non potuerit; ta autem etsi non denegaveris palam veritatem, tamen non contendis cum persona ejus, cujus panem inanem manducas, ut non perdas spem patrocinii, aut rapacitatis: veritatem, quam oportebat te libere desendere, tacens, confundis cam in conspectu inimicorum ejus, ut videatur a te tacente falsa quæ vera est. Et quomodo non es tu proditor veritatis? Sed forte dicis: Si taceo veritatem ante adversarios, numquid consentio mendacio eorum? Dic mihi, si princeps aliquis imperatoris, videns civitatem Romanam ab hostibus expugnari, cum possit liberare eam, et neglexit defendere : num ipse videbitur tradidisse, quam potuit liberare, si voluisset? Sic et tu videns veritatem ab impiis expugnari, cum eam potuisses defendere, si loqui voluisses, tacens expugnasti, per hoc ipsum quod compassus es expugnari. Et si propter timorem corum, qui occidunt corpus, tacere veritatem, sient præsens scriptura testatur, impietas est : quomodo non sit impietas major, tacere veritatem propter miserum ventrem, et spem vani honoris, et meliorem facere gratiam panis et honoris quam gloriam veritatis Dei? Et nolite timere eos, qui occidunt corpus : quoniam corpus, etsi ab impiis occisum non fuerit propter Deum, a semetipso post modicum morietur propter naturam. Ergo occisi secundum corpus ab impiis, nihil perditis, nisi mortis dilationem, ut corpus, quod post modicum fuerat moriturum, ante modicum moriatur, magis autem nec ante ipsam mortis dilationem. Si ergo verum est, quia nec folium cadit de arbore sine præcepto Dei : et quia numerati dati nobis sunt dies ad vitam, credere debemus, quia nec morimur ante diem, nec transire possumus diem : tamen ponamus, quod ante diem moritur, qui moritur propter Denm. Si ergo et gratis, id est, sine molestia percussoris, post modicum mo-rituri sumus, nulla Dei causa proposita : quare non ante modicum in causa Dei cum gloria morimur, ut fiat voluntarium, quod futurum est necessarium, ut offeranus Deo pro munere, quod redditur a te pro debito? Ideo Nolite timere eos, qui occidunt corpus. Substantia enim hominis non est corpus, sed anium. Hanc enim solam Deus ad imaginem suam fecit, et

lis est hic, quad venti et mare obediunt ei? Hanc autem dominici verbi virtutem, et corum qui in navi erant admirationem, olim sanctus David prænuntiaverat in Psolmo, dicendo: Qui descendunt mare in navibus, facientes operationem in aquis multis. I psi viderunt opera Domini, et mirabilia ejus in profundo. Dixit, et stetit spiritus procellæ (Psal. 106. 23-25). Et iterum : Statuit procellam ejus in auram, et siluerunt fluctus ejus, et lætati sunt quia siluerunt (Ibid. v. 29. 30). Iliec itaque primum, secundum simplicitatem historiæ per Domini virtutem ista gesta cognoscimus : secundum allegoricam vero rationem, quæ in his omnibus figura monstrata sit, sollicite debemus intelligere. Quærendum enim est, quid hæc navis juxta spiritualem rationem intelligi debeat, vel quod hoc mare, vel qui insurgen-tes fluctus, qui venti, qui hos fluctus concitant; qui etiam somnus Domini, vel que hæc increpatio Domini in ventos, et quæ ista restituta tranquillitas, vel quæ digna admiratio navigantium. Et non dubium est navem istam Ecclesiam figurasse, secundum quod per Salomonem de ea Spiritus sanctus loquitur, dicens, Facta est tamquam navis mercatura longinqua (Prov. 31. 14): id est Ecclesia, quæ navigantibus apostolis, gubernante Domino, flante Spiritu sancto, prædicationis verbo ubique discurrit, portans secum magnum et inæstimabile pretium, quo omne genus hominum, vel potius totum mundum sanguine Christi mercata est. De quo alio quoque loco idem Salomon retulit, dicendo inter cætera, vestigium navis pelagizantibus inveniri non posse (Sap. 5. 10): ostendens conversationem Ecclesiæ non terrenam esse, vel sæculi, sed cælestem, secundum quod sanctus apostolus refert, dicens: Nostra autem conversatio in cælis est (Philipp. 3. 20). Mare sæculum intelligitur, quod a diversis peccatis, et variis tentationibus, velut quibusdam ûnctibus estual. De quo scriptum legimus: Hoc mare magnum et spatiosum, illic reptilia, quorum non est numerus. Animalia pusilla cum magnis, et draco iste, quem sormasti ad illudendum ei (Psal. 105. 25. 26). Et iterum: Veni in altitudinem maris, et tempestas de-mersit me (Psal. 68. 3). Venti autem nequitiæ spirituales et immundi spiritus intelliguntur, qui ad nanfragium Ecclesiæ per diversas sæculi tentationes velut per fluctus maris, desæviunt. Dormire vero Dominus in hac navi tunc intelligitur, cum ad probationem sidei Ecclesiam suam pressuris et persequutionibus mundi istius tentari permittit. Oratio vero discipulorum, et excitantium Dominum, et auxilium implorantium, ut liberarentur, preces sanctorum omnium ostenduntur, qui orta tempestate persequutionis, sæviente diabolo et angelis ejus, devota flde, ac jugi oratione, patientiam Domini velut de sonno excitant, ut miscricordiæ suæ auxilio per timorem humanæ infirmitatis periclitantibus subvenire dignetur : quo increpatis ventis, immundis scilicet spiritibus, qui auctores sunt persequutionis, et mitigata omni sæculi tempestate . Eoclesiam suam in pace et tranquillitate restituat. In admiratione vero corum qui in navi erant, qui post factam tranquillitatem Dei silium consitentur, omnium credentium persona et fides ostensa est, qui in Ecclesia constituti, prius orationibus Dominum excitantes, reddita sibi pace, vere Dominum ac defensorem Ecclesiæ suæ Dei Filium confitentur. Quod factum statim in Actis apostolorum, post Herodis persequutionem et Judæorum, a sanctis pro Ecclesia recognoscimus. Unde et quamvis infestatione inimici Ecclesia, vel saculi tempestate laboret, quibusvis tentationum fluctibus pulsetur, naufragium facere non potest, quia Filium Dei habet gubernatorem. Inter ipsos cnim turbines mundi , inter ipsas sæculi perse-quutiones plus gloriæ ac virtutis acquirit, dum in fide firma et indissolubili permanet. Navigat enim instru-cta fidei gubernaculo, felici cursu, per hujus saculi mare, habens Deum gubernatorem, angelos remiges, portans choros omnium sanctorum, erecta in medio ipea salutari arbore crucis, in qua evangelicæ fidei vela suspendens, flante Spiritu sancto, ad portum pa-

radisi et securitatem quietis æternæ deducit hæc quidem navis, quamvis per hoc tempus vit has tentationes soculi naviget : non est tamen navis, sed Dei. Est enim et alia soculi navi Dei : id est, collectio hæreticorum, quæ sibi nomen Ecclesiæ vindicat. Adversum quam di dicii futurum Isaias manifeste declarat dicens : inquit, Domini Sabaoth adversus omnem conta sum et superbum ( Isai. 2. 12 ). Et post aliquat ait: Et adversus omnem navem maris (Ibid. v. est, omnem Ecclesiam hæreticorum. De qui idem Isaias retulit : Dirupti sunt . inquit , fun quæ non valuit arbor tua, inclinaverunt vela tna, laxabunt vela tua (Isai. 33. 23). Navem vero ha ris esse dixit, quia hujusmodi Ecclesia non D sed sæculi, quæ licet habere in se prædica dominice crucis videatur, invalidam tamen ha borem ejus ostendit: quia ubi non est veritas infirma crucis assertio est. Unde inclinata et vela ejus sunt ostensa, quæ nullo flatu sancti tus diriguntur. Et ideo hujusmodi navis, boc est sia hæreticorum, amisso veræ fidei gubernaculo nantibus adversis spiritibus, in naufragium æternæ demergitur, quæ gubernari a Christo I non meretur, qui est benedictus in sacula sacul

#### Homilia xxiv, ex capite x (a).

16. In illo tempore dixit Jesus discipulis Ecce ego millo vos sicul oves in medio luporum, liqua. Omne malum, quod accidit ex insperato, est grave : quod autein exspectatur antennair dat, postquam acciderit, levius invenitur. Idea scius Dominus futurarum persequutionum, pra apostolos, dicens: Ecce ego mitto ros sicut e medio Inporum: ut cum periculum illind evener quasi novum perhorrescant, sed tamquam co fortiores excipiant. Ecce ego, qui mensurata constitui diei et nocti, et numquam altera in a tempus contempta definitione transgreditur. ego, qui turbidum mare, quasi feram cavea, sua littora clausi, et quasi indissolubili cateni cepto ligavi. Ideo dixit, Ecce ego mitto vos: 1 mittentis potestas consideratur, periculi mag non timeatur. Sicut oves. Non humanae natura ficium tollo, sed ovilis patientiæ opus injung indignentur servi vocabulum ovis accipere sciant Dominum suum nomen agni portasse agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi (Joan. Et quomodo, inquit, proliciemus, oves contra Ovium mansuetudo non potest resistere lu crudelitati. Luporum crudelitas mitescere i nisi gratia Christi faceret quod ipsa natura fieri Non vestra virtus, aut solertia æstimatur, au datur in vobis : sed nominis mei potestas int tur, ut glorificetur per vos, quia fortior est glor quam rerum natura. Sicut oves. Cum corperi lupi vellicare, nolite resistere, aut vociferare. tes, quia nisi vos spoliati fueritis, alii non vesti id est, nisi vos mortui fueritis, alii non viven timeatis hanc vellicationem præsentem. Cum ætas resurrectionis advenerit, alia super vos la mortalitatis nascetur. Quamdiu autem propter gationem diaboli gentes permanserint lupi, d illis præstate ad vellicandum: cum autem per tiam vestram lupi illi facti luerint agni, præbet tamquam oves, lac doctrinæ. Manifestum quide quia oves appellat propter mansuetudinem timentes autem Deum, lupos propter crudeli Sed hoc videamus, quare islos quidem dixit oves: illos autem non quasi lupos, sed lap enim istos propter solam causam mansuetudin dixisset, quoniam natura quidem homines mansuctudine autem oves, utique et illos quas

(a) Deest caput 9, et initium decimi.

dixisset : quoniam et illi, etsi crudelitate quasi lupi erant, tamen natura similiter homines erant. Puto ergo ista ratione istos quidem quasi oves dictos, illos autem non quasi lupos, sed ad plenum lupos : quo-niam homo Dei, quamvis fuerit bonus, tamen semper habet in se aliquid mali secundum carnem, quasi homo: et ovis quidem dictiur, propter quod bonus: quasi ovis autem, qua non ad plenum bonus. Qui autem Deum non cognoscit, nihil in se boni potest habere, propterea lupus dicitur, non quasi lupus, quia nihil boni habet in se, quia in se non cognoscit Deum. Causa est ista, quia omnes homines secundum carnis naturam mali sumus : et sicut dicit Apostolus, Natura sumus filii iræ: sed per timorem Dei efficimur boni (Ephes. 2. 3). Quamvis autem per timorem Dei efficimur boni, tamen semper aliquid naturalis mali remanet in natura hominum. Ergo si natura carnalis compellit sieri malum, timor Dei ex parte retinet eum a malo. Ilominem non cognoscentem Deum, aut cognoscentem quidem, sed non timentem, natura compellit facere malum, et timor Dei non retinet a malo, et ideo non potest esse in illis aliquid boni, nisi forte propter homines, quando ipsum non est bonum, sed malum, quod est propter Deum. Quicquid autem non est ex fide, peccatum est (Rom. 14.23). Ideo sancti quidem quasi oves, mali autem non quasi lupi, sed ad plenum vocantur lupi. Nec moveat te, quod etiam Christus quasi ovis est dictus, non ovis, cum sit totus bonus. Ibi enim non persona Christi comparata est ad personam ovis, sed occisio Christi sicut occisio ovis. Denique ita subjungit: Sic non aperuit os in humilitate (Isai. 53. 7). Nam nec ovis, cum ducitur ad occisionem, aliquam vocem emittit. Hic autem persona apostolorum comparata est ad ovium mores : non missio eorum ad missionem ovium, id est, apostoli ipsi dicti sunt sicut oves, non missio eorum sicut missio ovium. Non enim mittuntur aliquando oves ad lupos, nec comparat aliquis possibilem etiam impossibiliter. Unde alibi dictus agnus est, non quasi aguns. Estote ergo prudentes sicut serpentes, ad intelignoscendas injurias. Nolo vos esse semper quasi columb**as,** ne propter simplicitatem nimiam per seductionem laqueum incurratis. Nolo vos esse semper sient serpentes, ne ex corde contra aliquem venena fundatis, sed secundum tempus et personas mutetis et mores. Estote serpentes, ne comprehendamini. Si enim comprehensi fueritis, estote columbæ, ut ne mordeatis. Quamdiu enim homo gentilis est, serpens in illo est : quoniam indignatio illius secundum similitudinem est illius serpentis, qui in paradiso hominem a Deo separavit : cum vero convertitur ad tidem, recedente serpente, ingreditur in illum Spiri-tus, qui in specie columbie descendit de cælo et fit columba. Ergo contra infideles estote serpentes, quia serpens serpenti non nocet : cum fidelibus autem estote columbæ, ut quasi columbæ columbis caritatis oscula porrigatis. Et ut breviter dicam, estote prudentes sicut serpentes, ut malum intelligatis et ca-veatis. Et estote simplices sicut columbæ, ut non faciatis ullum malum. Quia intelligere malum, laudabile est : facere autem, vituperabile. Nec qui intelligit malum, ipse facit malum, sed qui facit malum. 17. Attendite robis ab hominibus, tradent enim vos in conciliis. Quoniam superius dixit, Estote prudentes sicut serpentes, et simplices sicut columbæ : nunc ad ntrumque causam ostendit, et quare vult esse prudentes sicut serpentes, et simplices sicut columbre. Prudentes quidem sicut serpentes, ut attendant sibi ab hominibus, qui tradent eos in conciliis. Proprium enim est serpentis, ab hominibus sibi caute prospicere. Unde Apostolus admonet, dicens: In sapientia ambulate, quoniam tempus malignum est (Col. 4. 5. Ephes. 5. 16). Quare autem vult eos esse simplices? Ut non adversus proditores suos malitize memores sint, sed diligant inimicos suos, et benefaciant per-sequentibus se, secundum Dei Christi præceptum

(Matth. 5. 44); quia non tantem lædimur ab iniquis inlmicis, quando nocemur ab ipsis, sed etiam proficimus, cum per malitiam eorum constantia bonitatis nostræ a suo proposito victa non recesserit : quoniam proprium est columbie usque ad mortem in simplicitate manere. Unde et de tolerantia Job dictum est, Et adhuc perseverat in simplicitate (Job 2. 3). Attendite vobis ab hominibus : tradent enim vos in conciliis, et in synagogis suis flagellabunt vos. 18. et ante reges et præsides stabitis in testimonium illis, et gentibus. Ita dixit, Attendite vobis ab hominibus, quasi a quibusdam pessimis malis, et super omnia mala malis. Nam si non quasi homines accusans dixisset, sufficeret illi dicere, Attendite vobis, tradent enim vos. Nunc autem addidit, Attendite vobis ab hominibus: ostendere volens, quia præ omnibus malis homo est pessimum malum. Nam si bestiis comparare volueris eum, pejorem invenies eum. Bestia enim, quamvis sit erudelis, tamen quia est irrationabilis, declinabitur ab homine crudelitas ejus. Homo autem crudelis cum sit, et rationabilis, non facile evadetur crudelitas ejus. Si comparaveris hominem serpenti, pejorem invenies hominem : quoniam serpens, etsi malitiam habet, tamen hominis timorem habet. Ideo, si quem absconse potuerit, mordet : si autem non potuerit, fugit. Homo autem et malitiam habet serpentis, et timorem non habet sicut serpens. ldeo quamdiu non habet tempus, latet sicut serpens; si autem invenerit, irruit sicut bestia. Adhuc autem anguis, siquidem irritata fuerit, sævit, si autem irritata non fuerit, in silentio transit. Homo autem et non irritatus insanit, et magis super illos insanit a quibus non suerit irritatus. Et ut breviter dicam. unaquæque bestia unum habet et proprium malum; homo autem omnia habet in se. Denique homo malus pejor est quam ipse diabolus. Diabolus enim si videat justum, non est ausus ad eum accedere : homo autem malus, quanvis hominem sancium viderit, non solum illum non timet, sed adhue magis contemuit. Non enim diabolus homini præstat virtutem, sed homo diabolo. Arma enim diaboli est malus homo. Sicut enim homo sine armis non potest aliquid facere contra hostem, sic diabolus etiam sine homine non valet aliquid contra sanctos. Tradent enim vos in conciliis, et in synagogis suis flagellabunt vos. Quasi ad majorem laudem Dei in synagogis suis flagellabunt : ubi orationes et laudes, ubi lectiones vel sacrificia, apostolos ibi pœnis afficiebant, quasi sacrificium Deo offerentes; re autem vera sacrificium crat Dei cruciatio apostolorum, non ad Judæorum mercedem, sed ad suam coronam: Judæorum autem erat interitus. Quoniam autem dicit, ante reges et præsides stare, et non cogitare quid respondere debeant, hoc est quod in Joanne dicit : Cum autem venerit ille Paracletus, ille testificabitur de me. Et vos testimonium reddetis, quia ab initio mecum suistis. Ante reges et præsides stabitis in testimonium illis et gentibus (Joan. 15. 26. 27): ut dum apostoli accusantur, dum respondent, in singulis quibusque prætoriis Christi veritas prædicetur, et Judæorum perfidia demonstretur, et gentibus, vel ad salutem credentibus, pietatis mysterium reveletur. Audientes autem apostoli, quia coram regibus et judicibus stare jubebantur, ne forte dicant ad Christum: Tu ipse scis, quia in illorum judicibus scholastici præsunt, quomodo ergo possumus nos homines piscatores, et sine literis, coram illis testimonium dare? tu cnim ab initio non nos docnisti loqui, sed credere : denique cum nos discipulos congregares, non invenisti nos in-Capitolio philosophicos libros legentes : sed retia in mare mittentes ; neque dixisti. Venite, faciam vos advocatos meos: sed, Venite, saciam vos piscatores hominum (Matth. 4. 19); conscientias, non eloquentias nostras elegisti : ideo ipse inquit : 19. Cum autem tradent vos, nolite solliciti esse, quomodo, aut quid loquamini. Men est enim causa. Deus humano auxilio non indiget. Ideo vos tantummodo milii personam

præstate, et ego vobis sensum. Nam sollicitum esse ante judicium non est præparatio rei, sed desperatio de Deo, in illis enim rebus potest esse desperatio de Deo, in quibus potest esse consideratio. Puta, si propter aliquem actum iter facturus es, consideras qualitatem actuum, et quantitatem itineris : et secundum eas præparas tibi expensas. Aut si domum ædificare proponas, consideras qualia ædificia, et talia præparas instrumenta. In judicio autem quomodo potest præparari responsum? Numquid seis, qualis sit interrogatio futura? Minime, cum in judicio tali non judices a semetipsis loquuntur, sed diabolus in judicibus. Si ergo homo hominis cogizationem non solum futuram, sed nec præsentem cognoscit : quomodo potest cognoscere consilium inimici? quia nemo hominum scit quæ sunt hominis, nisi spiritus qui est in co (1 Cor. 2.11). Si ergo exvobis loquamini, secundum verbum respondebitis; si autem Dei Spiritus, secundum cogitatum corum. Sinite ergo, ut in causa sua loquatur Deus in vobis, qui conscientiam interrogantis agnoscit. Non enim possibile est, ut rex, qui milites suos mittit ad bellum, non illis præstet arma adversus hostem. Qui ergo sollicitus est quid loquatur, in sua sapientia sperat: quie est prima causa ruinie. Nam in persequationibus virtus Dei non requiritur, nisi præcesserit fides. Ad majorem consolationem apostolorum non dixit, Spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis : sed, 20. Qui loquitur : ut ostendat quia non solum tunc, sed nec modo aliquid sine Spiritu Dei faciunt, aut loquuntur; iamquam si ita dicat ad illos: Maxime quia creditis in me, aut confitemini me esse verum. Esurientem me videtis, et creditis quia sum panis cælestis. Sitientem me videtis, et creditis quia ego sum fons aquæ salientis in vitam æternam (Joan. 4. 14). Quomodo est iste sensus humanus, qui aliud videt, et aliud credit, et confitetur? Si ergo modo, quando periculum non est, gratia mea operatur in vo-bis : quanto magis erit vobiscum, cum persequutio venerit? Nam qui vos in pace sustentat, multo am-plius adjuvat in bello. 21. Frater fratrem tradet in mortem. Audientes apostoli, ne forte cogitent æstimantes, cum traditi fuerint in conciliis, et in synago-gis ad flagellandum: Illo tempore, putas, nemo erit patronus, qui adjuvet : nemo amicus, qui indulgeat : nemo amicus, qui misereatur? ideo dicit Dominus: Nemo speret in patronis, nemo in amicis, aut parentibus : cum etiam frater fratrem tradet in mortem, pater filium, et filius patrem. Vide quale tunc incendium persequationis ardebit, ut nec sibi ipsi parcat natura. Quomodo autem tunc patronorum aut amicorum fidem integram quæres, cum videris ipsius fraternitatis et paternitatis vim esse extractam? Si enim amicitia in ipsa natura deficiet, quomodo invenietur extra naturam? Ergo quia non est satis stupendum, si frater fratrem tradat in mortem? Cain enim propter invidiam sacrilicii interfecit Abel fratrem suum (Gen. 4): et propter benedictionem surreptam Esaü persequebatur Jacob (Ibid. 27): hoc autem quis audivit, ut nulla injuria exsistente, propter solam Christi fidem pater filium tradat in mortem? Quia fortior est conflictio inimici, quam virtus naturæ. Corruptibilis enim est dilectio carnis. Mendax est omnis sæcularis amicitia, quæ divini timoris vinculo non est ligata. Non est sides in servis diaboli. Diabolus nec generat, nec generatur: si non generatur, nescit servare jura propinquitatis, qui nullum habet propinquum. Non quia odibile est genus Christianorum, sed quia divinum est, carnales odiunt. Alii adjunguntur multo plures et cariores proximitate conjuncti, beatior com-mutatio bonum odium est. 22. Et critis odio omnibus hominibus, propter nomen meum. Id est, omnibus infidelibus : non solum inimicis, sed etiam amicis : non solum extraneis, sed ctiam parentibus : non solum parentibus aut fratribus, sed etiam ipsis patribus vestris. O inæstimabile diabolici furoris incendium, quod nec ipsa paternitatis 1 caritas exstinguere po-In margine conjicit Montf., fraternitatis.

test! Supra naturam et contra naturam per ardens, sapientibus evidenter ostendit, quor odia non facit more humano accidentium ira ca sed invidia diaboli propter Christum. Qui perse usque in finem, hic salvus erit. Quia incipere n esi, finire vero paucorum. Semper in princi ctio est, in fine probatio. Nemo enim circ usque ad finem potest perseverare, nisi qui Deum tantummodo factus est Dei. Omne eni propter carnem fit, corporale est, quemadme caro ipsa temporalis est : quod autem propte fit, æternum est, sicut et Deus æternus est. C sidei est exitus bonus : quia non incipere aliq num gloriosum est, sed finire. Nam quod corporis voluplas est frequenter : quod aute virtus est animæ. Nam frequenter concupiscer nalis incipit bonum, sed non finit, nisi gra Cum ergo conversus fueris ad Deum et cæpe servire, et opera justitiæ facere, ne aliquan tua recorderis, sed finem tuum cogita : quia itorum bonorum consideratio jactantiam o consideratio autem finis timorem : quoniam ( severaverit usque in finem, hic salvus erit.

# Homilia xxv, ex cap. x.

26. In illo tempore dixit Jesus discipulis Nihil opertum, quod non reveletur: et occultum non sciatur, et reliqua. Nunc profectum prædie eorum futurum eis annuntiat, quoniam pra eorum habitura fuerat exitum gloriosum. Ec ipse, qui sum lumen absconditum in tenebris celatus in homine, sublimitas in humilitate. Ti ut hoc mysterium absconditum fuit a sæculi: autem per vos manifestabitur cunctis, ut im sermo propheticus, qui dictus est de me: A calo egressio cjus, et occursus ejus usque ad si ejus: et non est qui se abscondat a calore ejus 18. 7). Sicut enim nullus est locus, ubi non a sol, aut non sentiatur calor ejus : sic nullus cus, ubi non cognoscatur Christus, aut non in tur divinitas ejus, ut omnis conditio hominum dividator partes, ita ut credentes merito coror ac non credentes sine excusatione puniantur. cum interim quasi inimicos suos odiant he postea vos cognitos complectentur quasi suz auctores. Interim quasi maleficos homines v ominabuntur, postea quasi sanctos venerabunt terim vos quasi persequitores persequentur, vos omnes homines in Ecclesiis suis quasi de orabunt. Mementote præterita, et consolamini d ris, quando justitiæ Domini dominata est ini quando veritatem longo tempore celaverunt te sa mendacia, quando innocentia sub existin criminis diu velata est. Moses fuit celatus in Æ dictus est filius Ægyptiæ (Exod. 2. et seq.).Qu micida fugatus est, quasi mercenarius contemp ovium factus est pastor. Numquam est mani sanctitas ejus, numquam est coronata innocenti: Ecce qui pastor ovium fuerat irrationabilium, est dux populi gloriosi. Qui quasi homicida ex pto egressus, postea ingressus est judex sanci am non filius Ægyptiæ, sed quasi filius Dei. P beneficium suum Ægyptus, non potuit bene n do facere suum, qui melius nascendo fuerat a Qui Pharaonem regem quasi captivus ante tin postea illum decem plagis, quasi servum obn castigavit, quia Nihil est opertum, quod non res Joseph celatus est in Ægypto, quasi adulter act est, castitatis custos fidelis (Gen. 39. et seq.). Nu non est manifestata innocentia ejus? numqui multipliciter coronata est castitas ejus? Qui maleficus in carcere fuerat, quasi propheta e est. In unius pueri vindicta totus mundus fame latus est. Et quem sacerdos Putiphar primum adulterum uxoris suæ condemnaverat, postea! sum generum in cubiculum suum locat (16) Absconditi fuerant et tres pueri in Habylon

quasi contemptores regis sunt accusati pro crimine (Dan. 3); ad quorum interitum jussum est, ut caminus accenderetur septies amplius quam solebat : non quia ad comburendam carnis naturam tantum incendium necessarium erat, sed quia tantum insanientis regis iracundia suggerebat. Et quid ignis in suo camine, furoris spiritu percussus, corrigit? Et perdito suæ virtutis calore, specie sola ardebat, ut incorruptibilem integritatem corum corruptus ignis ostenderet, et ardentiorem sidem eorum ardens slamma ostentaret, ipsa natura sua clamans, non in voce, quia Nihil occultum, quod non sciatur. Sed vos sustincte introitum injuriosum, ut habeatis exitum gloriosum. Et tamquam promissionum consolationem habentes, 27. Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine : et quæ in aure auditis, prædicate super tecta. Quid est, Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine? Item tenebras Judaicum populum dicit, sicut scriptum est : Lux in tenebris lucet, et tenebræ eam non comprehenderunt (Joan. 1. 5). Et ideo tenebræ intelliguntur, quia lumen verum cognoscere non potuerunt. Quæcumque igitur Dominus in Judais loquatus est, in Ecclesia manifestanda esse annuntiabat. Lux enim populus Christianus intelligitur, sicut et Apostolus ait : Eratis enim aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino: ut filii lucis ambulate (Ephes. 5. 8). Aut ita: Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine, id est, Quod nunc dico vobis in mysterio parabolarum, vos postea dicite manifeste. Quod enim in mysterio est absconditum, sic est quasi in tenebris positum. Unde et Moses quando legem accepturus ascendit in montem, sicut dicit Scriptura, Ingressus est Moses in nubem (Exod. 24.18), ostendens quia lex, quæ dabatur in mysterio posita, obscura erat futura, quasi sub nube nigerrima. Quod autem manifeste dicitur, in lumine dicitur. Quid est, Quod aure auditis, prædicate super tecta? Id est, Quod auditis in secreto soli, praedicate coram omnibus, nulli abscondentes verbum, quasi qui stet supra tecta et clamet. Quid est quod apostoli audierunt in my-sterio? quid? « Exivit seminator seminare semen suum. Et quædam ceciderunt secus viam, quædam super petram, qu'edam inter spinas, quædam super terram bonam » (Luc. 8. 5-10). « Et loquebatur cis in parabolis, et sine parabolis loquebatur eis nihilə (Matth. 15. 54). c Et accesserunt discipuli ejus ad eum secreto, dicentes: Enarra nobis parabolam. Quibus respondit: Vobis datum est nosse mysterium regni Dei, cateris autem in parabolis, ut audientes non audiant, et videntes carci fiant > (Ibid. v. 3-13). Quid ergo? Quod tunc in mysterio solis apostolis credebatur, nunc evangelistis referentibus, et apostolis prædicantibus, quotidie in medio Ecclesiæ omnibus populis enarratur. Ergo hoc est : Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine: id est, Quod dico vobis in secreto, prædicate coram omnibus; sicut est, ubi vocavit Dominus discipulos suos seorsum, dicens eis: Vos autem quem me esse dicitis? Responderunt : Tu es Christus, Filius Dei vivi, qui in hunc mundum venisti (Matth. 16. 15. 16). Et mundavit eis, Nemini dixeritis: quia oportet Filium hominis crucifigi, et tertia die resurgere (Luc. 9. 21. 22): quia si manifeste cognitus fuisset Filius Dei, nemo ausus fuisset manus injicere in cum. Et ideo crucilixus non esset, neque resurrexisset a mortuis. Propterea adhuc infernorum regnum esset in terra, et dominatio diaboli mundum totum teneret. Quid ergo? Postquam Dominus surrexit a mortuis, quod audierat Petrus in secreto, cœpit co ram omnibus prædicare dicens : Deus patrum nostrorum suscitavit Filium suum Jesum, quem vos crucifi-xistis, et denegastis ante faciem Pilati, judicante illo aimitti. Vos vero justum negastis, et virum homicidam petistis donari vobis, principem autem vitæ interemistis (Act. 3. 13-15). Ergo hoc est, Quod in aure audistis, prædicate super tecta. 28. Et nollte timere eos, qui occidunt corpus. Ne forte propter timorem mortis non libere dicatis quod audistis : nec fiducialiter prædicetis in omnibus, quod in aure soli audistis. Sie ergo

ex his verbis ostenditur, quod non solum ille pioditor est veritatis, qui transgrediens veritatem, palani mendacium pro veritate loquitur, sed etiam ille, qui non fibere pronuntiat veritatem, quam libere pronuntiare oportet, aut non libere veritatem defendit, quam libere defendere oportet, proditor est veritatis. Nam sicut sacerdos debitor est, ut veritatem quam audivit a Deo libere predicet : sic laicus debitor est, ut veritatem, quam audivit quidem a sacerdotibus probatam in Scripturis, defendat fiducialiter. Quod si non fecerit, proditor est veritatis. Corde enim creditur ad justitium, ore autem confessio fit ad salutem (Rom. 10. 10). Hac autem diximus, quoniam multi Christianorum palam quidem transgredi veritatem putant peccatum, tacere autem veritatem coram infidelibus non putant esse peccatum : et propterea multi inveniuntur in isto reatu. Ideo nos convenit apertius dicere, quoniam nihil de veritate neganda præsens loquitur sermo, sed de veritate non libere prædicanda, dicens : Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine: et nolite timere eos, qui occidunt corpus, quo minus dicatis in lumine, quod audistis in tenebris. Vide quoniam non solum ille transgressor est veritatis, qui palam denegat veritatem, sed etiam ille, qui propter timorem eorum, qui possunt occidere corpus, tacet veritatem. Et quid dicam? Quia propter timorem mortis tacent homines veritatem, et propter miserum ventrem, et propter spem vani honoris, in conspectu infidelium tacent homines veritatem. Utputa, cunt homines ad convivium impiorum sacerdotum, et confugiunt adpatrocinium malorum hæreticorum; fit sermo do fide: ille sacerdos impius, vel patronus, blasphemat veritatem tuam, quasi mendacium : fidem tuam, quasi perfidiam, ut aut seducat, aut vulneret conscientiam tuam, et faciat eam infirmam, etsi ad plenum capere non potuerit; to autem etsi non denegaveris palam veritatem, tamen non contendis cum persona ejus, cujus panem inanem manducas, ut non perdas spem patrocinii, aut rapacitatis : veritatem, quam oportebat te libere defendere, tacens, confundis eam in conspectu inimicorum ejus, ut videatur a te tacente falsa qua vera est. Et quomodo non es tu proditor veritatis? Sed forte dicis: Si taceo veritatem ante adversarios, numquid consentio mendacio eorum? Dic mihi, si princeps aliquis imperatoris, videns civitatem Romanam ab hostibus expugnari, cum possit liberare eam, et neglexit defendere : num ipse videbitur tradidisse, quam potuit liberare, si voluisset? Sic et tu videns veritatem ab impiis expugnari, cum cam potuisses defendere, si loqui voluisses, tacens expugnasti, per hoc ipsum quod compassus es expugnari. Et si propter timorem corum, qui occidunt corpus, tacere veritatem, sicut præsens scriptura testatur. impietas est: quomodo non sit impietas major, tacere veritatem propter miserum venirem, et spem vani honoris, et meliorem facere gratiam panis et honoris quam gloriam veritatis Dei ? Et nolite timere eos, qui occident corpus: quoniam corpus, etsi ab impiis oc-cisum non fuerit propter Deum, a semetipso post modicum morietur propter naturam. Ergo occisi secundum corpus ab impiis, nihil perditis, nisi mortis dilationem, ut corpus, quod post modicum fuerat moriturum, ante modicum moriatur, magis autem nec ante ipsam mortis dilationem. Si ergo verum est, quia nec folium cadit de arbore sine præcepto Dei : et quia numerati dati nobis sunt dies ad vitam, credere debemus, quia nec morimur ante diem, nec transire possumus diem : tamen ponamus , quod ante diem moritur, qui moritur propter Denm. Si ergo et gratis, id est, sine molestia percussoris, post modicum mo-rituri sumus, nulla Bei causa proposita : quare non ante modicum in causa Dei cum gloria morimur, ut fiat voluntarium, quod futurum est necessarium, ut offeranus Deo pro munere, quod redditur a te pro debito? Ideo Nolite timere eos, qui occidunt corpus. Substantia enim hominis non est corpus, sed anima. Hanc enim solam Deus ad imaginem suam fecit, et

hanc diligit : propter hanc fecit et mundum. Hanc zelat, et persequitur inimicus : propter hanc et ipse Filius Dei venit in mundum. Corpus autem vestimentum est animæ, sicut ait Apostolus : De corpore nostro, in quo ingemiscimus onerati, in quo nolumus spoliari, sed supervestiri, ut mortale hoc absorbeatur a vita (2 Cor. 5. 4). Sicut ergo vestimentum super homines positum si quis furibundus scindat, illatorem quidem injuria: sentit homo, damnum autem non patitur in natura: sic corpus super animam positum si occidatur ab impiis, anima quidem occisionis ejus sentit dolorem, damnum autem suæ naturæ non patitur. Habemus autem hujus rei unde loquimur argumentum in membris. Sicut enim ungues cum summitatem vestiunt digitorum, quamdiu præcidantur, dolorem faciunt corpori : cum vero præcisi fuerint, nullus sensus corporis invenitur in eis, sed ex ipsa natura alteri novi procedunt, ut nullum videatur natura sustinuisse dispendium: sic corpus donec cæditur, sentit anima: cum autem occisum fuerit, nullus sensus aut dolor animie invenitur in corpore illo, sed iterum super animam in tempore opportuno gloriosius illud retexet corpus, ut nullum detrimentum anima videatur perpessa, sed argumentata (sic). Dicam autem quod sentio verius : non solum ad vestimentum animæ caro creata est, sed magis ad tentationem ejus, quasi domestica et naturalis inimica copulata est : et dum expugnatur a carne, nec vincit, nec coronatur a Deo. Ilujusmodi mysterii Paulus testis est, dicens: Caro enim concupiscit adversus spiritum, et spiritus adversus carnem (Gal. 5. 17). Si ergo caro, animæ inimica, tentatio est: quis sapiens non intelligit, quia occisio corporis optanda est magis, quam timenda? Ideo tibi corruptibilis natura creata est, inde deponendi corporis tempus est numeratum, ut homo morituro corpori tuo non parcas, sed commerito perituro compares tibi vitam mansuram. Ecce si mutno accipis, utputa hovem, vel equum : nonne assidue operaris opus tuum in eum? Dicis enim apud te, Hodie aut cras tollendus est a me, quia non est meus. Etiam tu, in corpore corruptibili natus, quare non ad utilitatem animæ tuæ uteris temporali corpore tuo, sciens quia post modicum tollendum est a te, quia non est tuum? Quæ ergo est ista insipientia vestra, odire quod nostrum est, et amare quod nostrum non est? studere servare, quod servare non possumus, et negligere, quod in aternum habebimus? Nolite timere eos, qui occidunt corpus. Quid est timor mortis? Non dolor exeundi a corpore, sed desperatio vitæ post mortem. Ille timet mortem, qui non putat se vivere post mortem. Vis scire? Ecce frequenter homines gravem dolorem patiuntur in infirmitate, et non moriuntur; frequenter modicum tædium habent, et moriuntur: et tamen magis contenti sunt gravem dolorem pati et non mori. Vides ergo quia non dolor mortis, sed ipsa mors timetur? Sicut autem omnia mala operatur timor mortis, sic omnia bona operatur contemptio mortis.

Qui mortem timet, parum boni operatur. - Qui timet mori, id est, qui non sperat vivere post mortein, neque eleemosynas dat, neque orationibus instat, neque jejunium celebrat, neque paupertatem sustinet, neque opprobrium suffert, neque damnum substantiæ suæ contentus est pati, neque corporalem injuriam sustinet propter Deum : sed hoc sure lucrum vitre existimat, si bonis istius mundi feliciter fruitus fuerit : et hoc damnum vitæ suæ putat, si fuerit alienatus ab istis bonis. Quare? Quia laborum suorum præmium in resurrectione non sperat. Qui autem non timet mori, id est, qui vitam sperat post mortem, omnia que diximus libenter sustinet propter Deum; quia laborum suorum mercedem multiplicem indubitanter exspectat. Ille est ergo perfectus discipulus Christi, qui hec omnia patitur, aut pati paratus est. Non ergo ideo Dominus mandat, Nolite timere eos, qui occidunt corpus, quia necesse est, omnem Christi discipulum occidi : sed ne omnes illas res, quas supra diximus,

per singulas mandet, quasi per compendia Nolite timere eos, qui occidunt corpus : quo occidi non timet, multo magis contemnit ca versa carnalia, quæ sunt ante mortem : qu carnalia, quæ sunt ante mortem, leviora sun Qui ergo quod gravius est non timet, mul contemnit quod levius est. Qui autem cæter: stias, quæ sunt ante mortem, non est conte propter Deum, quomodo sustinet mortem? C autem, ut quid nobis in natura creavit time carnalia, aut diligere bona : non ut mala car meamus, quæ timemus, sed ut per timorem i carnalium intelligamus magis timenda esse si mala. Utputa, scis quia malum est pati doloren per hoc intellige, quia pejus est dolorem anii Scis quia malum est confundi coram hominil hoc intellige, quia pejus est confundi coram Quantum enim angeli meliores sunt hominib tum confusio illa pejor quam ista. Nam dolor corporalis cum corpore finitur, aut solvitu et pudor animæ semper cum anima irruit ad Ita non ut diligas bona carnalia, quæ diligis per bona carnalia intelligas magis diligenda e ritualia bona. Utputa, scis quia bonum est carnaliter : per hoc intellige, quia melius est animæ. Gaudium quippe carnis cum carne gaudium autem animæ cum anima perseve quod bonum est gloriari in terris : per hoc i quia melius est gloriari in cælo. Quanto enin est cælum quam terra, tanto gloriosior est ill quam ista. De magnis autem thesauris bone malorum quasi modicum gustum dedit in mı ex modico gustu malorum, vel bonorum, pl nem cognoscamus. Nolite timere eos, qui occia pus, sed eum timete, qui potest corpus et anin dere in gehennam. Quid dicis, anima perit immortalis creata est? Morte enim non solun ctio corporalis signatur, sed etiam pæna mors Unde et Paulus ait : Quotidie morior pro vestr quam habeo in Christo Jesu (1. Cor. 15. 51). nes in Apocalypsi sua sic dicit : Beatus, qui h tem in prima resurrectione; ei secunda mors n nabitur (Apoc. 20. 6). Secunda enim mors e et sulphur. Vides ergo, quia per dannationes non dicit ipsam solutionem animæ, sed cruci gehennæ, quæ est mors secunda. Et tamqua quis dicat : Ut quid tanta licentia data est i etiam contra voluntatem Dei habeant in sanci statem nocendi? Absit, nihil possunt Deo 29. Nonne duo passeres asse veneunt, et unus e cadet sine voluntate Patris vestri? Si ergo pa voluntate Dei positi sunt, non in potestate he quos Deus ad usum hominum fecit, quanto m: non cum estis in potestate hominum, sed in Dei, quos Deus ad suam gloriam fecit? S eventu non moritur, nec cadit, propter hoc quia opus Dei est : quanto magis justus homo in eventu positus, quia imago Dei est? Sed at traditus moritur, aut a Deo liberatus evad passeribus nihil sine ratione agitur, quorum pretium unius est assis : quanto magis in vo ine nihil agitur, quorum pretium est sanguk Si sic habentur passeres, quomodo habendi lii? Ideo ergo non debetis timere homines, c est in vobis illorum potestas, sed Dci. No quando volunt impii, tunc possunt nocere sau quando Deus illis nocendi tempus concesserit videat sanctis suis coronam. Dicit Pilatus ad Nescis quia potestatem habeo dimittere te, el gere te? Respondit ad eum : Non haberes ull statem in me, nisi tibi datum fuisset desursun 19. 10. 11). Quæ ergo est sapientia, illum no qui dat potestatem, sed illum timere qui acc enim dat potestatem, quando vult dat : quaccipit, non quando vult accipit. Ergo si no ditus, sine causa times, et si traditus es, si times. Deo enim liberante, homo tibi nocere

test, et si vult. Nescis quomodo Pilatus volebat dimittere Christum, sed non poterat, quia Deus eum tradebat ? 30. Vestri autem et capilli capitis omnes numerati sunt. Quid nobis prodest capillos numerates habere, si morimur? Ideo numerati sunt, ut in æternum vivamus. Numquid ideo numerat aliquid Deus, ut numerum ejus cognoscat, qui ab initio, ut dixit Sapientia, omnia in pondere, numero, et mensura creavit (Sap.11. 21)? Sed ideo numeravit, ne aliquid perdat ex ipsis; sicut dicit propheta : Mihi autem nimis honorali sunt amici tui, Deus. Dinumerabo eos, et super arenam multiplicabuntur (Psal. 138. 17. 18). Non minnuntur, qui numerati sunt, sed ctiam multiplicabuntur. Vis scire dignitatem numeratorum? Considera ovem illam quomodo pastor non requievit per desertum discurrere, donec inveniret eam, et ad pristimum numerum revocaret (Matth. 18. 12. 13). Nullam ex omnibus se habere putabat, si de numero suo una periret. Qui autem perituri sunt, non numerantur. Ideo Dominus dicit: Vestri etiam capilli capitis numerati sunt. Peccatores autem ut quid numerantur, qui esse non æstimantur? illud enim numerat Deus, quod vult possidere: quod autem non vult habere, ut quid numerat? Ideo non numerantur peccatores, ut quicumque ex ipsis periret non sentiat, neque curet Deus, quasi de non numeratis : sicut scriptum est, Pro nihilo habentur omnes gentes (Isai. 40. 17). Ergo passeres sunt meliores, quam peccatores? Non, sed similes. Sicut enim Deus non dixit, quia non cadunt: sed, sine voluntate Dei non cadunt; Dei enim voluntas est, ut comprehendantur, et ad usum procedant hominum, quia ad hoc creati sunt : sic voluntas Dei est, ut homo, qui sine lege Dei vixit, sinc lege et pereat: et qui Deum non aspexit, non aspiciat illum Deus. Vere in hoc pejor est homo peccator quam animal, quoniam animal etsi non glorificat, non exacerbat : homo autem malus non solum non glorificat, sed adhuc exacerbat. Quanta antem sit dignitas numeratorum, etiam in libro Numeri (Cap. 3. et 26) ostenditur, quoniani electi et colati numerantur a Mose, per praceptionem Dei. Non numeratur inter eos femina. Femina autem intelligitur mollities, quie est corruptio corporalis. Omnis autem vir mollis animo, remissibilis in fide, et corruptus in actibus, corpore vir est, et femina intelligitur : ideo non numeratur cum sanctis. Femina autem si virilitatem sanctam habuerit, etsi corpore femina est, animo est vir, et numeratur cum sanctis. Illic quia figura erat caro, femina repellebatur: hic autem quia veritas est, femi-neus animus non numeratur. Illic servilis conditio excludebatur, hic autem conversatio servilis expellitur apud Deum. Non ille servus est qui servus est hominum, sed qui peccati sui. Ergo liber, si opera mala fecerit, diaboli servus est : servus, si bona opera fecerit, filius Dei est : ideo servilis anima non numeratur. Item neque Ægyptius mundialis. Qui ergo diligit mundum, in sæcularibus negotiis gaudet. Propter negotia mundi transitoria tristatur, propter Deum vero non gaudet. Ille non numeratur, qui anima Ægyptius est. Ægyptius autem si cælestia amaverit, Hebraus est. Item nec puer numeratur. Ille qui puer est sensibus, malitia autem perfectus est : qui autem malitia puer est, sensibus perfectus est. Qui autem mensurat plenitudinem ætatis Christi, ille etsi puer fuerit, sicut Daniel numeratur. Et qui procedit ad bellum contra alienigenas : id est, qui potest pugnare contra immundos spiritus, et desideriorum carna-lium destruere castra, ille tantummodo numeratur. Sed nec omnes qui habent virtutem spiritualem, habent Israeliticam virtutem. Nam et gentiles habent virtutem animæ, grammaticam, rhetoricam et philosophicam : sed non Israelitica virtus est, que non fit propter Deum, sed propter bonam gloriam; Israeliticum autem bonum est, cujus mens Deum videt, sient apostolorum, quibus dixit: Vestri autem et capilli capitis numerati sant omnes. Spiritualiter autem capilli sunt subtiles animæ, et innumerabiles sensus

sanctorum, qui de spiritu Christi quasi de capite ipsorum prodeunt. Si autem justus tradidit se in potestate dilectionis, dilectio illa præcidit capillos insins, et tollit virtutem quam habet in capite, sicut Dalila Samsonis (Judic. 16). Nam omnis virtus eorum non in corpore, nec in divitiis, sed in virtutibus spiritualibus est posita. Et nulla res sic pracidit virtutem capillorum suorum, sicut corporalis voluptas. Si ergo perdidit virtutem capillorum suorum, apprehendunt eum alienigenæ, id est, immundi spiritus, et alligabunt eum vinculis diversorum desideriorum, et excarcabunt oculos cordis ejus, ut non videat lumen, id est, viam veritatis, ut egressus suos extendat, ut impleatur in illo quod scriptum est : Deleantur de fibro viventium, et cum justis non scribantur (Psal. 68. 29. 32). 32. Omnis ergo qui me consessus suerit coram hominibus, et ego confitebor eum corani Patre meo. 33. Qui autem negaverit me coram hominibus, et ego negabo eum coram Patre meo. Et quonium rem impossibilem, quantum ad naturam carnalem, mandaverat : nunc et pænam proponit et præmium, ut modo timore pœnæ, modo desiderio præmii virtus animæ adjuvetur. Ecce præmium: Qui me confessus fuerit coram hominibus, et ego confilebor eum coram Patre meo. Sed prius dicit præmium, postea pænam, quia misericors Deus paratior est ad remunerandum bonos, quam ad puniendum indignos. Vide ergo quantum majus est præmium Dei, quam justitia nostra: et quanto gravior est vindicta, quam nostrum peccatum. Si tu consessus sueris Christum coram hominibus, confiteris quia nihil potes præstare Deo: si autem ille te confessus fuerit coram Deo, confitetur quia potest facere te immortalem. Si tu negaveris Christum coram hominibus, denegans Christum illi nocere non potes : si autem te negaverit Christus coram Deo. denegat qui perdere potest in igne mterno. Quis est tam lapideus, qui non desideret justitia sua testem habere Christum? Si ergo magnum est testem esse Christi, quantum magis est testem habere Christum?

Nihil prodest credere corde, nisi adfuerit confessio oris. — Considera etiam denique, ne forte dicant etiam fideles Christiani : Si necessitas persequutionis advenerit, interim coram hominibus de negatione patiar poenas, in corde autem meo veritatem teneo Christi: ideo non dicit, Qui me confessus fuerit in corde suo, sed, Coram hominibus: quoniam qui coram hominibus non conflictur, non prodest ei aliquid, quod in corde credit in Christum: quia qui ore denegat, non potest fieri ut in corde credat. Radix enim confessionis sides est cordis : confessio autem fructus est fidei. Sicut ergo quamdiu radix est viva, necesse est ut aut ramos producat, aut folia; si autem non produxerit, sine dubio intelligis, quod radix ejus in terra siccata est : sic quamdiu fides cordis integra est, semper germinat confessionem in ore; si autem confessio non fucrit oris, intellige sine dubio, quia sides cordis ejus jam ante siccata est. Sic enim dicit Apostolus: Corde enim creditur ad justitiam. ore autem confessio fit ad salutem (Rom. 10. 10). Ergo nec valet confessio oris sine fide cordis, nec fides cordis sine confessione oris. Si autem tibi prodest corde credere, et non coram hominibus confiteri : ergo et infideli in hypocrisi confiteri Christum prodest, etiam si corde non credat? Si autem ille nihil proficit confitens sine fide, nec tu proficis credendo sine confessione. Si sufficit Christo, qui cognoscit. etsi confessus eum non fueris coram hominibus : ergo et tibi sufficiat, quia cognoscit te Christus, etsi non fuerit te confessus coram hominibus. Si autem tibi non sufficit cognitio ejus, nec illi sufficit fides tua. Si enim sufficeret tibi fides cordis, cor tantummodo tibi Deus creasset : nunc autem et os tibi creavit Deus, ut corde credas, et ore confitearis. Nec tantum ore, sed quinque sensibus carnalibus. Si enim sufficeret cor aut os, sic diceret et propheta: Confitenuni Do-mino in cithara (Psal. 52. 2), unius aut duarum chor-

darum, psalmum dicite ei : nunc autem dicit, In psatterio decem chordarum : quia homo, qui est psalterium, decem sonos habet, quinque carnales, et quinque spirituales. Cum his omnibus oportet confiteri Christum. Si antem vel unus sensus minus merit, non est perfecta confessio. Ergo si quis tibi dicat, Non manduces idolo hytum, sed aspice tantum ad idola, quomodo speciosa sunt: si aspexeris provocatus, oculis tuis negasti Christum: non qui aspicere idola aliquid sit, sed quia invitatus aspicis, peccas. Si autem non aspexeris oculis tuis, confessus es Christum. Ideo scriptum est, Averte oculos meos ne videant vanitatem (Psal. 118. 37). Si vero dixerit tibi, Nolo ut aspicias idola, sed tantum ausculta quomodo ille gentilis blasphemat Christum, ut glorificet deos: si auscultaveris, auribus tuis Christum negasti. Si dixerit tibi, Nolo ut audias blasphemiam Christi, sed ecce quomodo incensum diis offertur, tantum sta, et accipe odorem incensi illius : si odoratus fucris, odoratu tuo Christum offensus es. Item si dixerit tibi, Non manduca carnem dentibus tuis, tantum finge te de immolato manducare : si simulaveris, sic gustu tuo Christum negasti. Si autem nolueris fingere, Christum confessus es, sicut Eleazarus in libro Ma-chabæorum (2. Mach. 6), qui carnes vervecinas sub specie porcinæ noluit manducare. Si dixerit, Nolo fingas te de immolato manducare, sed tantum tange idolum manu tua, aut tene thuribulum : si tetigeris, aut tenueris, tactu tuo Christum negasti. Si autem nolueris, tactu tuo Christum confessus es, sicut scriptum est; Si est iniquitas in manibus meis (Psal. 7. 4). Omnia enim membra animæ vel corporis tui non solum tibi ad usum Deus creavit, sed sibi ad gloriam.

#### Homilia xxvj ex capite x.

34. In illo tempore, dixit Jesus discipulis suis : Nolite arbitrari, quod venerim pacem mittere in terram. Non veni mittere pacem, sed gladium, et reliqua. Cum dixisset Dominus, Qui me confessus fuerit coram hominibus, etc., quasi cogitantibus apostolis, et dicentibus apud se, Usque nunc sub tyrannis et Gentium dominatione deguimus, et nunc speravimus pacem nobis esse venturam : et quomodo hic nobis persequationes et judicia futura promittit? respondit ita: Nolite arbitrari, quod venerim pacem mittere in terram. Et est pax bona, et est pax mala. Pax bona est inter bonos lideles et justos, ut in quibus est unius fidei munus, una sit vitæ concordia. Nam fides per verbum quidem Dei nascitur, per pacem autem servatur, et per caritatem nutritur, dicente Apostolo: Fides est, quæ per earitatem operatur (Gal. 5. 6). Fides autem, quæ non habet caritatem, nullum potest boni operis fructum perficere. Si ergo aliqua dissensione fideles fuerint separati, hoc est mala discordia, sicut ait Dominus: Omnis domus in se divisa non stabit ( Matth. 12. 25 ). Si et separata fraternitas, a semetipsa consumitur, sicut ait Apostolus : Si autem invicem mordelis et criminamint, videte ne ab invicem consumamini (Gal. 5. 15). Pax autem mala est inter infideles et iniquos. ut quibus est una malitia, sit unus ad malefaciendum consensus. Nam infidelitas et iniquitas ex suggestione quadam diaboli nascitur, per pacem autem servatur. Si ergo aliqua occasione infideles et iniqui ab invicem fuerint separati, hoc est bona discordia : quia sicut in pace bonorum fides et justitia stant, infidelitas autem et injustitia jacent; com vero discordia venerit, fides et justitia cadunt, infidelitas autem et injustitia resurgunt : sic in pace iniquorum et injustitia et infidelitas stant, fides autem et justitia jacent. Cum vero concordia venerit, infidelitas et injustitia cadunt, fides autem et justitia surgunt. Ideo ergo Dominus bonam misit separationem in terram, ut rumperet malam conjunctionem. Omnes enim tam boni quam mali, id est, qui diligentes malum, erant in malo, et qui per ignorantiam boni stabant in malo : omnes insimul, quasi sub una domo infidelitatis tenebantur

inclusi, ideo misit Dominus separationis gladium inter illos, id est verbum veritatis, de quo ait Apostolus: « Vivum est verbum Dei, et efficax, et acumen habens super omnem gladium acutissimum penetrans usque ad interiora animæ et spiritus, artuumque et medullarum, scrutans corda, et cogitationes, (Hebr. 4. 12). Iste est ergo gladius his acutus, ex una quidem parte bonos ab errore præcidens, ex altera autem parte malos ab excusatione, ut nec bonos ignorantia perdat, nec malos excuset : ut et boni, cognita veritate, cum sequuti fuerint veritatem, cum judicio et justitia salventur, et mali, cum veritate cognita, secesserint a veritate, cum judicio et justitia puniantur. Hoc ergo gladio Dominus separavit bonum a malo, ut et bonum separatum a malo surgat, et malum separatum a bono cadat. Nam bonum quamdiu fuerit mixtum, cum malo jacet, et mortuum est, quia non potest bonum esse conjunctum cum malo : cum autem a malo fuerit separatum, tunc surgit et vivit, quia incipit esse bonum separatum a malo. Sic et malum quamdiu fuerit mixtum cum bono, stat et vivit, quia sub se opprimit bonum : cum vero suerit separatum a bono, tunc cadit et moritur, quia manisestatum jam non potest sub se opprimere bonum. Sic et sideles, quamdiu cum infidelibus fuerint juncti, jacent, et mortui sunt, quiz non possunt esse fideles cum infidelibus mixti. Cum autem suerint ab insidelibus separati, tunc resurgent et vivunt, quia tunc incipiunt esse fideles cum fideli-bus mixti. Item infideles, quamdiu fuerint cum fide-libus mixti, stant, et vivunt, quia sub sua infideli-tate tenent fideles. Si vero a fidelibus fuerint separati, cadunt, et mortui sunt, quia manifesti infideles jam non possunt perdere fideles. Omnis enim res mala tamdiu stare videtur et vivere, quamdiu bone rei potest nocere : cum vero manifestata fuerit, jam nou potest nocere, jacet, et mortua est. Omnis antem res mortua, etsi est mala, tamen similis est rei, que non est. Quid ergo infideles a fidelibus sej arati alios quidem timore frangunt, alios autem promissione corrumpunt? Hæc res non dicit perdere bonos, sed magis glorificare permanentes in bono, cum ille, qui aut timore frangitur, aut promissione corrumpitur, numquam fuerit vere bonus. Tunc enim vere intideles dicuntur perdere fideles, quando fideles per igno-rantiam veritatis cum infidelibus sunt. Seductionibus aut persequationibus fides non corrumpitur, sed purgatur. O mira virtus gladii separantis, cui non solum conjunctio extraneorum resistere non potest, quos amicitia voluntaria jungit, sed nec ipsa dilectio violenta naturæ carnalis! Et ideo non solum illos separat, qui dilectione conjuncti sunt, et natura di juncu, sed etiam illos, quos carnalis necessitas dulcibus viu-culis alligavit. Ideo non i dicit, 55. Veni enim sepsrare filium adversus patrem, etc. Notanda res est, quoniam quos separat Christus, fideles sunt : a quibus separat, infideles. Unde ostendit? Ex co quod dicit : 37. Qui diligit patrem plus quam me, non est me dignus. Qui enim plus diligit patrem quam Deum, permanet juxta patrem. Qui autem diligit Denni plus quam patrem, recedit a patre fide, non corpore. Ideo autem diximus, quia quos separat Christus, fideles sunt : ut sciamus quia semper fideles ab inlide-libus recedunt, non infideles a fidelibus : quia semper diabolus desiderat infideles suos cum fidelibus esse, ut infideles, cum fidelibus mixti, corrumpant fideles : et Christus semper fideles festinat ab infidelibus separare, ut ne fideles, convenientes cum infidelibus, corrumpantur ab eis. Et ubicumque separatio inter bonos et malos facta legitur in Scripturis, semper boni secesserunt a malis, et non mali a bonis Cum essent Judæi in captivitate, Deus per prophetam non ad Assyrios dicit : Exite, exite de medio populi mei : sed ad populum suum , Exite , exite de nedio corum, et immundum ne tetigeritis (Isai. 5%.

<sup>1</sup> Alias vox, non, decat.

sunt amplius æstimare de Christo, nisi quod vident in co, et nihil amplius credere possunt, nisi quod audiunt in libris de ipso. Talis est enim natura infantium : cum viderint rem aliquam, animus eorum simplex nihil potest amplius considerare de ea, quam quod oculi eorum vident : et quod audierint ab aliand nihil amplius in sermonibus exponentis intelligunt, neque possunt discutere rem auditam, sed quidquid audierint, credunt. Si bonum, toto corde letantur: si malum, sine consolatione tristantur. (a) (Sic et infideles, si audierint Christum dicentem, Non sum solus, sed qui misit me Pater, mecum est : non possunt intelligere, putantes quia non unus est Deus. Pater et Filius. Si enim esset unus, numquam diceret, Non sum solus. Qui enim unus est, et solus est : qui autem solus non est, nec unus est.] Si videmus Christum in cruce pendentem, non possumus intelligere ex nobis, quia homo purus est ille qui pendet. Nam recessisse majestatem Dei de corpore nec vidimus, nec audivimus. Sed forte dicis, Quomodo ergo clamabat in cruce, Deus meus, Deus meus, quare me dereliquisti (Matth. 27. 46. Psal. 21. 2), si non esset corpus derelictum? Et non audisti quomodo ad latronem dicebat, Amen dico tibi, hodie mecum eris in paradiso (Luc. 25. 43). Homo purus, qui se derelictum dolebat, sicut tu dicis, quomodo ad paradisum ducatum præstabat? Clamabat ergo Filius ad Patrem, ut se ex infirmitate corporis pati probaret hominibus; non ut corpus a divinitate derelictum ostenderet. Item qui sunt sapientes, a quibus mysterium Christi absconditum est? Sacerdotes, scribæ et Pharisæi, qui congregati in templo dicebant : Quousque animam nostram tollis? Dic nobis palam, si tu es Christus. Qui bus respondit : Et dixi vobis, et non creditis. Opera quæ ego facio in nomine Patris mei, ipsa testificantur de me (Joan. 10. 21. 25). Et tulerunt lapides, ut lapida-rent eum, dicentes: Propter bonum opus non lapidamus te, sed propter blasphemiam : quia tu cum sis homo, facis teipsum Deum (Ibid. v. 31. 33). Qui sunt parvuli quibus est revelatus? Quos Dominus interrogat dicens, Vos autem quem me esse dicitis (Matth. 16. 15. 16)? Respondentes dixerunt : Tu es Christus, Filius Des vivi. Si ergo quod Judai quotidie meditantes legem Dei invenire non potuerunt, piscatores et rustici invenerunt, quotidie tractantes retia in manibus suis : (26. Ita, Pater, quoniam sic fuit placitum ante te. Non dicit, qua ratione sic ei placuit, sed tantum gratias agit Patri, quia sic ei placuit.) Ita et tu numquam discutias consilia Dei, in operibus ejus quid fecit, aut qua ratione sic fecit : sed quomodocumque sic voluit rem suam ordinare, gratias agens sufficiat tibi ad testimonium ipsa Dei natura ; quia Deus sine ratione et sine justitia nihil facit. Non enim ad discussionem suam, sed ad honorem suum creavit te. Nec judicem te esse voluit actuum suorum, sed servum præceptorum suorum. Boni enim domini est omnia providere, quæ ad utilitatem pertinent servi. Boni autem servi est, fideliter operari, et non discutere domini sui actus. 27. Omnia mihi tradita sunt a Patre meo. A quo illi tradita sunt, si unus est Pater et Filius? aut quare habere non poterat, nisi tradita illi fuissent, si per omnia Patri suo erat aqualis? Nam significatio traditionis tam unitatis rationem, quam æqualitatis excludit. Nam nec qui accipit, unus est cum dante : nec qui traditum acceperit, æqualis est ei qui tradidit. Tradita sunt ei secundum quod Minoratus est paulo minus ab angelis (Hebr. 2. 9). Nam secundum illud, quod Non rapinam arbitratus est, esse se æqualem Deo (Philip. 2. 6), cum eo Deus unus et æqualis est, qui tradidit omnia. Omnia mihi tradita sunt, cælestia, terrestria, et infernalia. Cælestia quidem, ut jam numquam sint rebellantia: nec dicat aliquis eorum, Ponam sedem meam in nube, et ero similis Altissimo (Isai. 14. 14). Terrestria, ut relinquentes idola et peccata credant in me, et obaudiant meis mandatis. Infernalia, ut vocentur ad vitam, Ut in nomine meo omne (a) Quæ imcinis clauduntur desunt in quodam exemplari.

genu flectatur, cælestium, terrestrium, et infernorum Philip. 2. 10). Celestia, ut sint in adjutorio terrestribus; terrestria autem, ut fiant imitatores emlestium; infernalia, ut jam non expugnatione hominum proficiant, sed ad probationem sanctorum. Et vide, non dixit, Omnes homines mihi traditi sunt : ut tantummodo de hominibus credituris, sed etiam et de rebus omnibus, quæ ad gloriam ejus fuerant convertendæ, cum essent adversæ, diabo'o subvertente: utputa, omnia ei tradita sunt, cælum et terra, sol, luna, stellæ, aer et ignis, aquæ, flumina, infernus et mors, ut jam nemo hæc oninia deos esse, aut ingenita esse, suggerente diabolo, arbitretur, sed omnes Christi esse opera, sancto Spiritu docente, cognoscant et fateantur. Non ergo tradita sunt, ut modo Christi secundum naturam frant quæ semper ejus fuerant, sed ut modo ejus esse credantur, et modo ad ejus gloriam convertantur : sicut et homini semper exstitit Deus, sed usque tune cognitus non erat. Nune autem traditi sunt ei absolute, ut cognoscant eum suum Factorem Deum, sicut scriptum est : Sicut dedisti mihi potestatem omnis carnis, ut omne, quod dedisti mili, dem eis vitam æternam. Hæc est autem vita ælerna, ut cognoscant te unum et verum Deum, et quem misisti Jesum Christum (Joan. 17. 2.3). Mihi tradita e-t vita et mors, ut nec vita ad peccatum sit hominum, nec mors ad pœnam : sed ut, qui vivunt, lucrum justitize bene viventes faciant, et qui mortui fuerint, melius vivant, mecum regnantes in cælo. Mihi traditte sunt divitite et paupertas. Usque nunc enim paupertas blasphemare cogebat, furtum committere suadebat : divitiæ autem inflabant, nocendi virtutem præstabant. Nunc autem mihi traditæ sunt, ut paupertas dum magnanimiter sustinetur, ad gloriam Dei proficiat : et divitiæ dum misericorditer dispensantur, ad gloriam Dei proficiant. Mihi traditi sunt servi et reges, ut nec servi in suo servitio erubescant, sed in me Domino glorientur : et reges non in sua potentia extollantur, sed mihi genua curvent. Et nemo novit Filium, nisi Pater : neque Patrem quis novit, nisi Filius, et cui voluerit Filius revelure. Ita intelligendum est: Nemo ex se potest cognoscere quemquam illorum, nisi Patrem Filius revelaverit et Filium Pater. Nam de Patris quidem persona Christus ipse dixit, quia nemo scit Patrem, nisi Filius revelaverit : de Filii autem persona ideo non dixit, Nisi Pater revelaverit, quia jam superius dixerat : Confiteor tibi, Pater, quia abscondisti hæc a sapientibus et prudentibus, et revelasti eu parvulis, scilicet hæc eadem quæ dispensata sunt in adventu meo de me. Nam et ad Petrum confitentem se dixit: Non caro et sanguis reve-lavit tibi, sed Pater meus (Matth. 16. 17). Et Isains dixit : Ego Dominus sanctus vester, qui ostendi Israel regem vestrum (Isai, 45, 45). Aut certe ita, secundum plenitudinem Patris : Patrem nemo cegnoscit, nisi Filius. Et secundum plenitudinem Filii : Filium nemo cognoscit, nisi Pater : quia incomprehensibi em naturam comprehendere non potest comprehensibiles creatura. Quoniam etsi de Patre Filius revelet, aut de Filio Pater, tamen revelat non quantum sunt, sed quantum ille, cui revelatur, potest capere. Aut certe sic datur intelligi ex his que præcedunt, quoniam dicit : Omnia mihi tradita sunt a Patre meo. Et ex his quæ sequuntur, quoniam dicit : 28. Venite ad me omnes, qui laboratis, et onerati estis. Puto quod secundum hoc nemo cognoscit Filium, secundum quod ei omnia tradita sunt, Ut omne yenu in nomine ejus flectatur, cælestium, terrestrium, et infernorum : ct omnis lingua confiteatur, quia Dominus Jesus Christus est in gloria Dei Patris (Philip. 2. 10. 11). Quæ omnia futura erant, tunc adhuc nemo sciebat. Et secundum hoc nemo cognoscit Patrem, eo quod stamit in Filio suo omnibus dare salutem. Unde Apostolus dicebat : Mysterii temporibus æternis taciti, manifestati autem nunc (Rom. 16. 25. 26), etc. Venite ad me omnes, qui laboratis, et onerati estis. Qui sunt qui laborant? Qui legis justitiam operantur. Et qui sunt

pit mercedem operis sui , non in anima sua. Item si Christianus dederit ei , qui non est Christi, non ma gnam habet mercedem, quia nec Christiano dedit, nec quasi Christiano, dicente Tobia: Effunde vinum tuum super sepulcra justorum, et non dederis peccatori (Tob. 4. 18). Item Sapientia, Recipe, inquit, justum, et ne dederis impio (Eccli. 12. 6). Tamen quia scriptum est, Operemini bonum ad omnes, magis autem ad domesticos fidei (Gal. 6. 10): qui dat insideli, modicam quidem, tamen habet mercedem : qui autem sideli dat, duplicem habet mercedem. Primum quidem quia creatura Dei est : secundum, quia servus Dei est. Qui autem insideli dat, unam habet mercedem, quia creatura quidem est Dei, voluntate autem adversus Deum. Quod si Christianus non Christianum, sed infidelem in nomine Christi suscipit, nibilominus habet statutam mercedem : quia quantum ad se non Chri-stianum suscipit, sed quasi Christianum. 42. Et quicumque uni ex minimis istis calicem aquæ frigidæ dederit tantum in nomine discipuli, amen dico vobis, non perdet mercedem suam. Non peribit merces ejus. Quoniam supra dixerat, Qui recipit prophetam in nomine prophetæ, mercedem prophetæ accipiet : et qui recipit justum in nomine justi, mercedem justi accipiet: hic exaggerans mercedem suscipientium, supra modum amplius dicit. Hoc est quod dico, quia qui etiam uni ex minimis istis, qui neque prophetæ sunt, neque justi, sed tantum credentes in me, aquam frigidam porrexerit : hoc est, Non dicam qui eos magnifice susceperit, sed qui vel aquam frigidam porrexerit eis, merces ejus non peribit. Minimi autem sunt in Ecclesia, qui modicie justitite sunt, aut modicie fidei. Et vide quam proprie de minimis dicat. Non dicit, Qui unum ex minimis receperit, sicut cum loqueretur de prophetis et justis : quia minimi in populo Christiano non opus habent susceptione. Nec enim peregrinantur causa persequutionis, nec contenti sunt perse. quationis aliquam subire molestiam, sed statim scandalizantur. Unde et alibi dicit propter eos : Va prægnantibus et nutrientibus in illis diebus (Matth. 24. 19). Proprium autem prophetarum et justorum virorum est causa persequutionis peregrinari de civitate in civitatem. Illos ideo suscipi mandat, his autem aliquid dari, ne forte propter ipsam levem indigentiam scandalizentur. Unde non dixit, Qui unum ex magnis istis scandalizaverit : sed, Unum de pusillis istis : quia magnus non scandalizatur, sed pusillus. Vere justus Judex. Qui enim et pro verbo otioso constituit pœnam, instum erat ut pro aqua frigida daret mercedem (Matth. 12. 36). Tantum in nomine discipuli, supra caute addidit, dicens : Sciens quoniam si quis non propter nomen Christi dederit, non habet mercedem. Frigidam aquam dicit, ut ne calefaciendi impendat laborem. Non quia aliquid est, quod dat, ideo habet mercedem: sed ob id, quia magnus est, propter quem dat. Quid enim, si aliquis voluit dare, et non potuit? numquid justum est, ut secundum modicum angusictur larga voluntas? Melius est ergo, ut opus ostendatur secundum voluntatem, quam larga voluntas angustetur secundum opus. Quomodo ergo omnes pauperes volentes benefacere confortat, nolentes autem benefacere inexcusabiles reddit? Qui enim aquæ frigidæ mercedem constituit, puto quod et sine opere nudæ voluntati reddet mercedem.

## Homilia xxvij, ex capite xj.

2. In illo tempore, cum audisset Joannes in vinculis opera Christi, mittens duos de discipulis suis, 3. ait illi: Tu es, qui venturus es, an alium exspectamus? et reliqua. Joannes, specie homo, gratia angelus: quia nihil carnis erat in eo, nisi visio sola: corpore tenebatur in carcere, anima autem in cælo. Et quod Herodes illi faciebat pro pœna, ille suscipiebat pro beneficio. Et ita illius quasi Dei misericordia fruebatur, quia verum gaudium est sanctorum, exire de mundo. Quemadmodum festinantem hominem ad rem aliquam quam desiderat, si quis nesciens consilium ejus, pro

malo compellat eum irc volentein : sie puto esse, impius hominem justum vult occidere, mori cu tem. Sicut servus, postquam commissi operis in verit pensum, gaudet ante faciem domini sui a rere : sic et Joannes, commissæ prædicationis m rio consummato, lætabatur ad eum transire. Et solum de morte sua non contristabatur, sed ip quoque dilationem vitte suæ pænam putabat. scire quod est super humanam naturam? Missi carcerem non de suo periculo sollicitus erat, se aliorum salute cogitabat, id est, discipulorum rum. Ideo mittens ad Christum, interrogabat: 7 qui venturus es, an alium exspectamus? In prima dem facie extraneum aliquid videtur facere Joan Cui enim ad baptismum suum venienti dixerat: a te debeo baptizari, et tu venis ad me (Matth. 3. 1 quem inter innumerabiles populos venientem, di loquens monstraverat : Ecce agnus Dei, ecce qui t peccata mundi (Joan. 1. 29) : et quod amplius e quem in utero constitutus, priusquam nascere non solum cognovit, sed etiam exsultatione spirit matrem suam fecit ipse prophetam: ipse nunc qu nesciens interrogat, Tu es qui venturus es, an al exspectamus? Sed Joannes in carcere, sciens se in exitu constitutum, volebat discipulos suos Chri adjungere, tamquam si providus pater moriens fi suos consignet fideli tutori. Desiderabat enim viv plenam sidem videre discipulorum, et sine dubitione aliqua credentes in Christo. Sicut pater s riens, si viderit filios suos bonis moribus ornatos, omni sapientia perfectos, quasi securus moritur, hil de catero timens de illis: sic et Joannes vole discipulos suos perfectos videre in Christo, ut juc dius moreretur. Magis autem non sicut pater fil suos commendabat Christo quasi tutori, sed qu pædagogus alienos filios, quos ad tempus accepit erudiret, eruditos volebat Christo reddere, quasi p prio patri ipsorum. Ideo interrogabat per discipu suos, non ut ipse reaccipiens responsum, a Chri audiret, et disceret, sed ut missi discipuli oculis s viderent opera ejus, et crederent : Tu es, qui ven rus es, un alium exspectamus? Dum dicit, Tu es, venturus es, an alium exspectamus? ostendit quia e erant qui essent venturi, Christus et Antichristus, quo et Dominus alibi significat, dicens: Едо тені nomine Patris mei, et non recepistis me ; alius veniel nomine suo, et illum recipietis (Joan. 5. 43): sig ficans, quod quicumque non receperit Christui exspectat Antichristum venire. Intellexit cogitati nem Joannis Christus, animadvertit consilium prin pis sui rex, sentit sermonem servi sui Dominus. Qu enim Spiritus in Joanne dictaverat, Deus inteller dicente Apostolo: Qui scrutatur corda scit quid de derat Spiritus (Rom. 8.27). Propterea spiritusle hominem spiritualis facile intelligit. Carnalis aut non intelligit spiritualem, ipse tamen intelligitur eo: quia Spiritualis dijudicat omnia, ipse autem a 1 mine dijudicatur (1. Cor. 2. 15): quia carnalis hor secundum carnem loquitur, et semper secundi carnem intelligit : spiritualis autem secundum cor quitur, et cogitationes intelligit. Considera deniqu quomodo se similant sensus eorum et verba. Si enim Joannes in prima quidem facie per discipu suos interrogahat Christum, Tu es, qui venturus es, alium exspectamus? revera ad discipulos suos a lte, videte, et credite : quia non est alius, qui ven rus suerat, nisi ipse : sic et Christus in prima q dem facie Joanni renuntiabat, dicens : 4. Ite, di Joanni : 5. Cæci vident, surdi audiunt, 6. et beatus non fuerit scandalizatus in me : revera autem ad dis pulos ejus dicebat : Ecce videte, et cognoscite, q cæci vident, surdi audiunt, et beati eritis, si t fueritis scandalizati in me. Quid est, Quod videtii auditis ? Sciens Dominus quia venturi erant discip ab Joanne, sicut Lucas dicit, in illa hora multis bonis hospitibus digna convivia præparabat, ut eti Christo tacente, ipsa opera ejus loquerentur de

Homilia xxix. ex capite xij (a).

22. Tunc oblatus est Jesu dæmonium habens, cæcus et mutus, etc. Tunc, quid est? Quando egressus est de synagoga (in mysterio contempsit synagogam Judæorum), tunc oblatus est ei in uno homine totus mundus, circus et mutus, qui neque videbat, neque loquebatur : id est, qui neque cognoscebat Factorem suum, neque gratias illi agebat; ut quod visibiliter in uno homine agebatur, hoc invisibiliter fieri intelligeretur in omnibus. Nam vere, nisi Judaam Dominus reliquisset, adhuc omnes gentes in potestate diaboli carci et muti manerent. Legimus in Scripturis et derelictam Judaam, et non derelictam. Derelictam quidem , sient Isaias dicit : Et derelinquetur filia Sion, sicut umbraculum in vinea (Isai. 1.8). Non dere-lictam autem, sicut David dicit: Quia non repellet Dominus plebem suam, et hereditatem suam non derclinquet ( Psal. 93. 14 ). Hanc quæstionem solvit no-bis Apostolus, dicens: Non excidit verbum Dei. Non omnes qui sunt ex Israel, hi sunt Israelitæ: neque qui sunt semen Abrahæ, omnes filii : sed in Isaac vocabitur tibi semen ( Rom. 9. 6. 7 ). Ergo non qui filii carnis, hi filii Dei : sed qui filii promissionis, estimantur semen. Vides ergo quia illa Judæa derelicta est, quæ secundum carnem erat Judaa : quae antem secundum spiritum fuit Judæa, non solum derelieta non est, sed magis electa est. Nam sieut in homine duplex est homo: est enim homo exterior carnalis et corrumpendus, et est homo spiritualis incorruptibilis; et sicut in lege duplex est circumcisio, a foris quidem carnalis, et rescindenda, ab intus autem et spiritualis, et adimplenda: utputa, hoc recisum est in lege, quod erat a foris membrum, illud autem, quod fuit ab intus, ut circumcideretur cor , non est recisum : sic et in Judæa doplex est Judæa. Et a foris quidem Judæa videtur, qui ex carne Abrahæ nati sunt. Ergo populus in populo erat clausus. Idea et Dominus ingressus synagogam, id est, quasi in populum, salvavit virum spiritualis populi Judaici figuram habentem. Et ingressus in populum, ut de medio populi populum liberaret, id est, de synagoga. Populus enim ille spiritualis manum habebat aridam, id est, boni homines, qui erant inter Judwos, aridas manus habebant sub lege contractas, quia opera justitice facere non poterant: Quia ex operibus legis nemo justificatur (Rom. 3. 20). Utputa, amicum diligere secundum legem, et ei benefacere, non est hoc benefacere, sed male non facere. Non enim omnino male non facere, justitiam facere est. Itaque sanavit manus justorum Christus per gratiam, ut non solum amicos, sed etiam inimicos ament, bene omnibus facientes. Vides quia laxata est manus eorum, quasi accipiens gratiæ nervos? Ideo autem prius arida manus sanata est, postea illuminatus caecus, quia per opera justitiæ venitur ad perfectam cognitionem Dei. Nisi enim quis secundum Deum cœperit ambulare. vel conversari, numquam potest Deum perfecte cognoscere : bona enim conversatio ad cognoscendum Deum aperit oculos mentis. Per verbum enim quasi modicus gustus Dei datur hominibus; per conversationem autem bonam venitur ad perfectam fidem. Unde scriptum est : Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt ( Matth. 5. 8 ). Et ne aliquis putet, quia sufficiat homini fideli cognoscere Deum, sed necessarium est et consiteri Deum; ideo cacum et mutum sanavit : oculos ad cognoscendum Deum, os ad confitendum Deum. Qui ergo cognoscit, et non confitetur, ille etsi oculos mentis habeat curatos, tamen adbuc mutus est. Qui ergo videns non videt Deum, id est, cognoscens non cognoscit Deum, cæcus est, quia non facit præcepta Dei. Et qui loquens non loquitur Deum, mutus est, quia loquens non loquitur Dei laudem , aut gratiam : sed si quidem ea , quæ diabolus jussit, ille etsi loquatur et videat, quantum tamen ad Deum mutus et excus est. Non enim ille videt Deum qui scit Deum, sed qui timet et dili-

(a) Deest initium duodecimi capitis.

git Deum. Qui autem timet et non diligit, nomen Dei cognoscit, non potestatem. Et qui orat et psallit, et non facit quæ landat, ille corpore loquitur, animo autem tacci. 23. Stupebant antem turbæ, dicentes : Nunquid hic est filius David? Quam proprie dixit, Stupebant: quia ipsum nondum sciebant. Nemo enim pote t vere judicare de opere aliquo, nisi personam operantis cognoverit quis est. Utputa, si magnum opus facit discipulus alicujus artificis, miramur, quia discipulus alicujus constitutus tale opus potuit consummare. Si autem fecerit illud ipse magister, non satis miramur. Quod cuim magnum est, ut exercitatissimus magister faciat opus magnum? Ita et Deus qualecumque opus fecerit, minus est quam potestas ipsins. Ideo faciens Filius Dei miraculum, non stuporem debuit excitare, sed fidem. Vis seire quia eum non cognoverunt, ideo stupebant? Audi quid dicunt : Numquid hic est filius David? Si enim cognovissent cum, numquam dicerent, Hic est filius David : sed dicerent Hic est Filius Dei. 24. Phariswi antem andientes, dixerunt : Nic non ejicit dæmonia, nisi in Beelzchub principe dæmoniorum. Videamus, Dixerunt hoc Pharisæi, aut cogitaverunt? Causa autem quæstienis ex eo est, quoniam hic quidem dicit : Phariswi autem audientes, dixerunt. In sequenti autem dicitur ita, Sciens Jesus cogitationes eorum : et non dixit, Audiens dicta eorum. Ouid ergo est? Forsitan quidam dixerunt, sed ex mala cogitatione dixerunt. Frequenter enim dicunt homines de aliquo, quod non est verum, non autem dicunt ex mala cogitatione, ut derogent ei, sed dicunt nescientes rei veritatem. Ili autem Phariszi ex mala cogitatione dixerunt falsum de Christo, non ignorantes rei veritatem, sed ut derogatoriis sormonibus istis populum a fide Christi averterent. Videbant enim turbam stupentem, ac dicentem : Nonne hic est filius David? Quæ verba appropinquantium erant ad fidem. Ideo Pharisæi excitati in zelo, ne viso miraculo ejus crederent in eum, dixerunt : Quid stupore nimio movemini, o viri, quid superflux dicitis verba, putantes ne filius sit David? Nos manifeste cognoscimus, quoniam hic non ejicit dæmonia, nisi in Beelzebub principe dæmoniorum. Quoniam ergo ita dixerunt, non ignorantes rei veritatem : sciebant enim quod spiritus satanæ non hujusmodi miraculum operatur : sed ex mala cogitatione, et ex invido proposito, ut aver terent populum a fide Christi: ideo dicitur. 25. Sciens autem Jesus cogitationes corum, dixit eis. Aut certe, sicut simpliciter sermo demonstrat, hac Pharisæi non dixerunt, sed cogitaverunt. Mala antem corum cum essent abscondita, quid nocere poterant gloriæ Christi? Nihil. Qui enim malum cogitat, se perdit alterum non gravat. Sed vide miscricordiam Christi. Si illi hoc aperte dixissent, et iste e contra respondisset: diceremus forsitan quia ideo contra verba illorum respondit, ut confonderet malitiam corum. Nunc autem manifestum est quia ideo respondit, non ut confunderet malitiam corum, sed ut sanaret vulneratam conscientiam, ipsorum ut videntes cogitationes suas in verbis ejus, vel sic intelligant quia non est homo, qui corda cognoscit. Tamquam si ita dicat ad cos : Puta quia dæmonia cum potuit sanare Beelzebub, numquid potest Beelzebub occulta cordis aspicere! Omne regnum adversum se divisum, desolabitur. Alind est impossibile, alind falsum. Impossibile est, quod fieri non potest; falsum autem, quod fieri quidem potest, factum autem non est. Quod ergo Judzi adversus Christum dicebant, possibile quidem erat, verum autem non erat. Quomodo non erat verum? Quia Christus quidem in Beelzehub non ejecerat damonia: fieri autem poterat, ut in spiritu diaboli dicmones expel'erentur. Numquid Pharisai, homines docti in malo, hoc adversus Dominum blasphemassent, nisi cognovissent heri posse? Nam falsom quidem dicere hominum est malignerum : quia falsa res, si bene continuata fuerit, vera et credibilis æstimatur. Remantem impossibilem dicere insensatorum hominum est, non malorum : quia quod impossibile est,

7.7

rum Luciferi nomen habere meruit, nisi una quæ cum ipsa luce procedit : sic omnes prophetæ ante faciem Christi præcedunt, nuntiantes adventum ejus, solus autem Joannes Præcursor est appellatus, quia non solum adventum ejus annuntiat, sed ipsum illum digito suo estendit, Ecce agnus Dei. Omnes prophetre venturum testati sunt, ille solus jam venisse monstravit. Deinde alii prophetæ missi sunt, ut adventum ejus annuntiarent : iste autem ut præpararet viam ipsius. Aliud autem est adventum ejus annuntiare, aliud est viam præparare. Nuntiantibus adventum ejus, prædicationis sermo commissus est : præparanti autem vias, humanæ correctionis opus injunctum est: sient angelus de en : Et multos filiorum Israel convertet ad Dominum suum ( Malach. 4. 6. et Luc. 1. 47). Ille ergo correxit, ut iste susciperet : ille mundavit, ut iste sanctificaret: ille præparavit, ut iste inhabitaret. Altera causa propter quam melior est prophetis: 11. Amen dico robis. non surrexit inter natos mulierum major Jounne Baptista. De quo propheta aliquando prophetatum est? Omnes prophetæ prophetaverunt de Christo, de illis autem non prophetatum est. Ipse autem non solum prophetavit de Christo, sed ciam alii prophetæ prophetaverunt de ipso. Quis aliquando dictus est Vox clamantis in deserto (Luc. 3. 4)? Nam omnes portitores verbi fuerunt : iste autem ipsa vox, quie desertum facere poterat quasi agrum cultum. Quanto vox proximior verbo, non tamen verbum: tanto Joannes propinquior Christo, non tamen Christus. Quis prophetarum cum esset propheta, prophetam facere potuit? Helias quidem unxit Helisæum in prophetam, non tamen prophetandi gratiam illi donavit (3. Reg. 19). Iste autem in utero matris exsistens, divini introitus scientiam matri domavit, et es illius in verbe confessionis aperuit, ut enjus non videbat personam, cognosceret dignitatem, dicens : Unde hoc mihi , ut mater Domini mei veniret ad me (Luc. 1. 43)? Nam quoniam Christus in utero constitutus Joannem in utero constitutum ordinare non poterat præcursorem : etsi poterat, tamen non sic poterat, ut omnes audirent : ideo fecit Mariam salutare Elizabeth, ut sermo procedens ex utero matris, ubi habitabat Dominus, et per aures Elizabeth ingressus, descenderet ad Joannem, et illic eum ungeret in prophetam. Nam sicut mater ipsa testatur, statim ut vox salutationis convenit ad aures Elizabeth, statim exsultans puer prophetavit, non voce, sed motu. Considera, non dixit, Inter natos de mulieribus: sed, Inter natos mulierum. Aliud est, esse natum mulieris, et aliud est, esse natum de muliere. Qui mulieris natus est, in muliere quidem natus est, et initium de muliere habet, et ante mulierem non fuit. Qui autem de muliere natus est , neque in muliere natus est. Ecce enim Christus de muliere quidem natus est; quantum autem ad sermonem, mulieris natus hic: et in muliere natus, qui ante mulierem erat. Ergo qui mulieris natus est, de muliere nascitur: non tamen omnis, qui de moliere nascitur, mulieris natus est. Ideo ergo non dixit, Inter natos de mulieribus, ne et se cum illis misceret. Scriptura quidem non dicit Joannem majorem esse cieteris sanctis, sed cateros sanctos non esse majores Joanne. Comquavit eum cateris, non praposuit. Sed cum tanta sit justitiæ altitudo, ut in illa nemo possit esse perfectus, nisi solus Deus : puto quod omnes sancti, quantum ad subtilitatem divini judicii, invicem sibi aut infe-riores sunt, aut priores. Ex quo intelligimus, quoniam qui majorem non se habet, omnibus major est. Hoc denique sequens sermo demonstrat, dicens : Qui autem minor est in regno calorum, major est eo. Quis autem est minor et major? Christus videlicet, minor in corpore, major in spiritu. Vide ergo quia omnibus Sanctis est major, cui solus Christus est prior, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in saccula sæculorum. Amen.

Ilomilia xxviij, ex capite x1. 25. In illo tempore respondens Jesus dixit: Confiteor

tibi, Domine, Pater cæli et terræ, quia abscondish hec a sapientibus et prudentibus, et revelasti ea parrulis, et reliqua, Postquam improperavit civitatibus, magis autem civibus, quod totiens seminati sunt in doctrina, et numquam germinaverunt in side, qui virtites et miracula Christi non quasi ædificamenta spiritualia, sed quasi delectamenta carnalia susceperunt: respondens ait, quasi ad sensum discipulorum secundum Lucam exponentium : Confiteor tibi, Domine, Pater cæli et terræ. Considerandum est, quoniam Lucas sic introducit hunc sensum: In illa hora exsulurit in spiritu Jesus, et dixit : Confiteur tibi, Paur (Luc. 10. 21): iste autem sic dicit : Respondens Jesus ait. Sicut ex diversis itineribus venientes ad unam mansionem contendunt : sic et evangelistæ ex diversis occasionibus loquentes in unum sensum ingrediuntur. Ille ergo sic introducit : Postquam reversi sunt discipuli, gratias agentes, et dicentes : Domine, in nomine tuo etiam dæmonia nobis obediunt (Luc. 10. 17): videns gratias discipulorum Christus, quomodo in consummatione commissi mysterii fuerint fideles. quomodo in gratiarum actionibus erant devoti, quasi congaudens discipulis suis, Exsultavit, et dixit: Confiteor tibi, Pater. Iste autem, postquam implacabiles animos Judæorum et duras mentes ostendit, quos tot miracula ad fidem flectere non potuerunt : respondit excitatus discipulorum suorum suasu, illorum bonas imprecationes suscipiens, ad quorum nuntium bonum respondit. Alterum, duritia compulsus Judcorum. Ergo ille gratias agit, quia illuminati sunt rustici et simplices homines, qui totum quicquid fecerint beni imputant auctori. Iste autem gratias agit, non solum quia illuminati sunt parvuli, sed quia excacati sunt literati et sapientes Judicorum, et qui omnem gratiam Dei imputant sibi. Confitcor tibi, Donine, Paler cæli et terræ, quia abscondisti hæc a sapientibus et prudentibus, et revelasti ea parvulis. Quantum ad propositum quidem Christi in hoc loco loquentis, talis est intellectus verborum istorum. Postquam improperavit incredulis civitatibus, occasionem accipiens ab incredulitate earum, justam dispositionem Dei introducit in medium, gratias agens dicit. Quia placuit enim Deo Judwos quidem repellere, qui prius sapientibus dabantur in eloquiis Dei, cum essent insipientes (sapientia quidem est, non eloquia Dei scire, sed secundum eloquia Dei vivere), et recipere gentes, quia parvuli erant in scientia Dei, et parvuli per ignorantiam, non per contumaciam. Tu autem ad quascumque volucris personas, potes dilatare tractatum, quoniam et ab omnibus sapientibus, qui secundum sensum carnis sunt sapientes, et non secundum spiritum cordis, abscondit Deus semper mysterium veritatis, et parvulis illud revelat, qui parvuli malitia sunt. Qui sunt sapientes? Antiqui philosophi, et oratores, qui naturali sapientia literarum exercitatione exacuminati, de Dei natura quærere contendebant, non Deum invenire desiderantes, sed altissima disserere cupientes, victi sunt ingenio, defecerunt sermone : in ultimo nihil se amplius invenire potnisse confessi sunt, nisi quia Deus incognoscibilis est. Et ut quid ergo tantum laborasti, si ignorans es, postquam requisisti, quemadmodum fueras, antequam quæreres? Sicut enim qui innavigabilem oceanum navigare se usurpat, dum non potest eum transire, necesse est, ut per camdem viam revertatur, unde ingressus est : sic et illi ab ignorantia cœperunt, et in ignorantia finierunt. O homo sapiens, magis autem insipiens! Deus invisibilis est, et quis enm potest videre, nisi ipse se videat? Serva ergo mandata Dei, sanctifica cor tuum, ita ut inhabitet Deus in te, et videas Deum. Magis autem non tu vides, sed Dens, qui est in te, ipse videt te. Deus incomprehensibilis est. Quis enim potest comprehendere eum, nisi ipse se com-prehendat? Serva ergo mandata Dei, sametifica cor tuum, ita ut Deus habitet in te, et quotidie magis ac magis invenies Deum. Non ergo tu Deum, sed Deus invenit te. Qui sunt parvuli ? Christiani, qui nibil posDeinde, Si ego in Beelzebub ejicio dæmonia, filii restri in que ejiciunt? ld est, Numquid non in me, aut in meo nomine? Si enim filii vestri in nomine meo expellunt multo magis possum ego in nomine meo expellere. Et quod habet opus in spiritu Beelzebub, nunc dat rationem quare dæmones expellantur, ut expulsis eis, onines credant in Christum, id est, quia alligatus est a me malitiæ princeps. Nec enim potest quis fortis vasa diripere, nisi prius alligaverit fortem. Quomodo enina poterant homines ad libertatem intellectus sui venire, et ad Deum converti, nisi prius alligatus fuisset. qui mentes hominum erroribus occupatas tenebat? Et hoc ergo intelligimus, quia quos ejiciebat dæmones visibi-liter, invisibiliter alligabat. Quomodo, aut ubi, nec hominis est posse exponere, nec intelligere. Sed non tantos visibiliter ejiciebat, quantos invisibiliter alligabat. Ejiciebat cnim paucos, alligabat autem omnes, ut per paucos ejectos visibiliter ostenderet, quia sic omnes spiritus invisibiliter de sensibus hominum credentium expellebat, et quasi de magna multitudine ejectorum dæmonum modicam probationem ostendebat in paucis. Et cum multos ejiciehat dæmones, quomodo unum alligare se promittit? Sed dicit principem omnium, de cujus virtute onmes de mones valent, id est, potestatem habent. Nam sicut Satana dominante, omnes damones erant fortes : sic eo alligato, omnes sunt impediti. Nam omnes de illius veneno malitize virtutem accipiunt, et sunt unum in co. Fortem autem dicit adversarium nostrum, quantum ad nostram indirmitatem, non quantum ad suam virtutem. Deinde fortem dicit, non ut nos terreat, sed ut magis nos faciat esse sollicitos (nec enim hostem debent timere fortem, qui habent principem fortiorem ), sed ut vigilemus et laboremus, ut ne in fiducia principis fortioris contemnamus adversarium fortem. Nam si contendimus contra cum, manifestum est, quia fortiores illo sumus: si autem negligimus, ille fortior invenitur. Nam quamvis sit infirmus, tamen fortior est homine negligenti. Fortem enim diabolum nostra negligentia facit, non illius potentia. Vide deinde quomodo sapienter, postquam dixit fortem, postea ostendit ligatum, ut si te audita fortitudo terruerit, ligatio cjus nuntiata confortet. Jam quali opprobrio dignus est, magis autem tormento, qui adversarium suum ligatum non vincit? Vis scire quia ligatus est adversarius tuns? Considera naturam carnis et spiritus, et intelliges. Quomodo poteras, homo carnalis, spiritum vincere, nisi eum Dominus alligasset? Alligavit eum, ut nos eum conculcemus : illum humiliavit propter malitiam ejus, nos autem exaltavit super eum propter miseri-cordiam suam : ut et ille victus amplius confundatur, quia spiritus constitutus, a carnalibus conculcatus est: et nos vincentes cum amplius glorificemur, quam victores: quia carnales constituti, spiritum vincimus. Ergo labor ejus et fortitudo ligatus (sic) est, nostra autem tantummodo sine labore victoria. Qui enim solutum ligare potuit, numquid non poterat, soluto eo, vasa ejus diripere? Poterat quidem, sed non per justitiam, sed per potestatem. Si enim per vocationem solam vellet vasa ejus diripere, solutus diabolus iterum reduceret ad se. Item si per potentiam diriperet, di-ceret adversus Christum diabolus: Si quidem ad virtutem, tu fortior es quam ego: si autem ad amorem, cgo amabilior quam tu. Si ergo vis illos tollere, potes: si autem dimittis eos in suo arbitrio, potius me sequuntur quain te. Nam diabolus quidem facere justitiam non acquiescit, objicere autem scit. Quales sunt omnes, in quibus diabolus est. In servis enim Dei etiam leves arguunt culpas, in se autem nec crimina recognoscent. Propterea ipsum quidem ligavit, vasa autem ejus et diripuit, et dimisit ca in domo ejus. Diripuit quidem, ex co quod travit ca ad notitiam veritatis: dimisit autem ca in mundo, quia sub seductione mundi istius esse nos voluit. Tamquam si ita dicat ad diabolum : Ecce alligo te, ut appareant homines, qui sequuti sucrint te sua voluntate, et qui coacte. Qui enim te diligunt, ctiam ligatum te non dimittent : qui autem te dereli-

querint ligatum, manifestum est quia non sua voluntate fuerant apud te, sed coacte. Ergo non interficio te, neque expello de mundo, ne forte in voluntate non habcant quem sequantur, sed alligo te, ne nolentibus violentiam facias. Ergo manifestum est, quod qui modo diabolum sequitur, non cogitur a diabolo: ligatus est enim; sed ipse diligit diabolum. Si enim solutus esset diabolus, nullus homo ei resistere poterat, aut pauci; sicut nec antea restiterunt, nisi pauci electi. Nunc autem cum videas quosdam quidem homines sequentes cum, quosdam autem recedentes ab co, intelligere debes, quia non est virtus cogentis diaboli, sed voluntas sequentium hominum. Si autem dicis, quia Fortis est diabolus, et non prævaleo contra eum : stat adversum te scriptura hæc, dicit quia mentiris, quoniam ligatus est adversarius tuus. Ligatus est enim. Malum quidem consilium suadere potest, cogere autem non potest. Quæ est domus illius? Mundus iste. Et vasa illius? Peccatores et infideles, habitantes in co. Audiens ergo, mundum domum esse diaboli, fuge mundum, ne diutius habitans in domo diaboli, iterum sias servus ipsius. Sicut enim in domo Dei malum non est, ita in domo diaboli non invenitur bonum. Nam sicut Deus in domo sua nen vult videre malum, sustinere autem videtur pro tempore malum, non quia delectatur in malo, sed ut convertat eum ad honum: sic et diabolus in domo sua non vult videre bonum, sustinere vero videtur bonum, non quia delectatur in bono, sed ut suadeat eum in malum. Et Deus quidem per suam benevolentiam vocat malum ad bonum, ut non necessitate, sed voluntate corrigatur ad bonum. Diabolus autem per suam violentiam persequitur bomum, ut etsi non voluntate, vel ex necessitate cogatur ad malum. Fuge autem mundum, conversatione, non corpore. Nam et ipse mundus non natura diaboli est, sed corruptione. Nec ab initio fecit hunc mundum diabolus, sed Deus: postea corruptione factus est diaboli-

Mundus Dei, et mundus diaboli. — Ergo mundus quidem ipse Dei est : corruptio autem mundi diaboli est. Si ergo de mala conversatione recesseris, etsi corpore sis in mundo, recessisse videris de mundo diaboli, et esse in mundo. Nune quod vivimus, in Dei mundo vivimus : quod autem peccanus , in diaboli mundo peccanus. Fuge ergo de mundo , id est , de voluptatibus mundi, ne forte diutius vivens lu possessione operum ejus, sias proprius servus ipsius. Sicut ingenuus homo si diutius in possessione vel domo potentis alicujus et violenti fuerit commoratus, per possessionem longi temporis usu capit eum in servitute: sic et homo si diutius fuerit in po-sessione diaboli, usu longi temporis vindicat sibi dominium super eum, ita ut nemo se nossit a dominatione diaboli liberare, nisi sola potentia Dei. 50. Qui non est mecam, adversum me est. Diaboli voluntas qua est? Rerum malarum. Mea autem quæ est? Rerum bonarum. Vide ergo, quia cum non sim cum diabolo, adversus diabelum sum. Sicut enim bonum non est cum malo, sed semper adversus malum: sie non sunt seeum, sed adversus se, quibus et voluntas contraria est, et opus. Ille prodicat fornicationem, ego castitatem. Et ideo repellit ille castos, et congregat lascivos : ego autem repello lascivos, et congrego castos; ille docet discordiam. ego pacem; ille seditionarios congregat et turbatos, ego autem unanimes et mansuetos. Vide ergo quia non congrego cum illo, sed dispergo. Minus dicit, ut aniplius significet. Si enim qui mecum non est, adversum me est : quanto magis qui adversum me est, mecum non est? Mecum non est, quia non facit ea que ego. Adversum me est, quia contraria facit. Utpura, ædifico; si quis non adjuvat, etiamsi non destruat, mecum non est, sed adversus me : quia cum possit adjuvare, non adjuvat. Si hac specialiter destruit, quanto magis adversum me est? Sic et diabolo mala volente, vel faciente, etsi bona non prædicarem, non eram cun illo, quia non prædico mala, quæ vult ille. Cum autem e contrario bona pradicem, quanto magis non sum cum illo, sed adversus illum? Audiant regulam Clai-

qui oncrati sunt? Ipsi Judæi, quibus post idolo-latriam vituli talia legis mandata imposuit Moses, in quibus numquam se explicarent. De quibus et Petrus ait : Quid tentalis Deum, et vullis impo-nere jugum super cervices discipulorum, quod neque nos, neque patres nostri politimus portare? Sed per gratiam Domini nostri Jesu Christi credimus nos salvos fieri (Act. 15. 10. 11). Ideo sic dicit: Qui laboratis, id est, Qui contenditis justi esse, et non potestis: quia præceptum legis dum expleri non potest, semper conscientiam facit obnoxiam. Et apud Judæos quidem erat lex levis et justa, id est, decalogus, quem ante idololatriam acceperunt; sed sine gratia inveniebatur gravis. Sine gratiæ enim auxilio omnis justitia hominibus gravis est : quia lex præceptum est nudum, gratia autem virtus est Dei. Lex in libro conscribitur, gratia autem in corde plantatur. Ideo lex insufferribite pondus est, gratia autem delectatio cordis est, dicente Domino per Salomonem : Transite ud me omnes, qui concupiscitis me; spiritus meus super mel dulcis ( Eccli. 21. 26. 27 ). Ergo lex non solum ideo gravis est, quia gravia præcipit observationis mandata : sed et quia præcipit fieri, et faciendi non præstat auxilium. Nec ideo solum gratia levis est, quia levia ponit mandata: sed quod sieri præcipit, et ipsa in nobis faciendi operatur virtutem. Ecce enim lex pracipit, Diliges amicum tuum, et odio habebis inimicum tuum (Levit. 19. 18); gratia autem jubet, Di-ligite inimicos vestros (Matth. 5. 44). Nonne gravius est gratize mandatum, quam legis? Et tamen facilius est nobis per gratiam hæc impossibilia adimplere, quam Judæis per legem illa possibilia : quia in gratia Dei totum possumus, sine gratia autem nihil, dicente Apostolo: Omnia possum in eo, qui me confortat (Philip. 4.13). Adhuc autem dico : et si impleverit quis omnem justitiam legis, vivit quidem in ea, non tamen justificatus est. Unde adolescenti Dominus sic respondit, dicens: Ilæc suc, et vives (Luc. 10. 28). Non dixit, Et justus eris, quoniam lex abstinentiam mandat malorum, utputa, Non occides, et cætera. Non justitiæ opus injungit, sicut gratia, ut non irascaris sine causa, nec concupiscas. Qui autem abstinet se a malis, innocens quidem est : justus autem non est, nisi et justitiæ opus impleverit. Non quidem morietur, tamen nec gleriam habebit. Propterea dicebat Apostolus, qui erat filius Abrahæ, qui conversatus suerat in lege sine reprehensione (Phil. 3. 6) : Nos, inquit, Judæi, et non de gentibus peccatores, scientes quia in lege nemo justifica-tur, credimus Jesum Christum, ut ex fide Christi justificemur (Gal. 2. 15. 16). Omnis autem, qui contendit justitiam facere, et non justificatur, laborat in opere, quia fructu laboris sui non fruitur : qui autem et contendit et justificatur, non laborat, sed delectatur in opere suo, quia operis sui fruitur fructu. Deinde quis nescit, quia minor est justitia legis, quam gratiæ? Utputa, non occides, non adulterabis: hoc facilins est, quam non irasci, aut non concupiscere. Ab hoc enim multi se abstinent, etiam qui non timent Deum. Ab ira autem vel concupiscentia vix etiam spirituales viri : tamen difficilior et onerosior invenitur lex, quia opera quærit, non voluntatem. Justitia autem gratiæ licet major sit, tamen facilior invenitur, quia voluntatem, non opera quærit. Utputa, si quis non iratus, sed propter disciplinam palmam alicui dederit, et eventu occiderit, sicut fieri solet, quantum ad gratiam innocens est, quia voluntatem, non opus requirit : quantum autem ad legem reus est, quia opera quærit. Item si in persequatione prostituta fuerit virgo, in lege quasi non virgo jam repellitur, quia opus aspicit, non voluntatem: in gratia autem quasi virgo suscipitur, quia non opera quarit, sed voluntatem. Vides quia injusta est lex et onerosa? Ideo homines desub pondere Judaicæ legis hortatur Christus exire, et ad delectabilem gratiam pervenire, dicens: Venite ad me omnes, qui laboratis, et onerati estis, et ego reficiam vos, id est, repausabo. Et vide quomodo dicit, Qui laboratis. Quis est qui laborat? Qui festi-

nat adimplere justitiam, et non prævalet. Qui non vult facere justitiam, ille non laborat su dere legis. Utputa, si ante te videris aliquem ris fascem : siquidem contendisti eum tollere te, et non potes, laboras : si autem nec tenta: lum sentis laborem de pondere. Ergo non illo bat Christus ad se, qui omnino non concupis facere justitiam, sed qui festinabant, et qui l bant, et prævalere non poterant. Adhuc etiar monibus istis etiam Christianos peccatorum p prægravatos ad requiem pænitentiæ vocat. Puta peccatores istius mundi non laborant? Vere enijores labores et sollicitudines habent, quam Dei, dicente propheta: Contritio et infelicitas corum, el viam pacis non cognoverunt ( Psal. 1 Item ex persona peccatorum pœnitentiam age dicit Salomon: Ergo erravimus a via veritatis, men justitiæ non luxit nobis, et sol non ortus est lassati sumus in iniquitatis via et perditionis, aml mus solitudines desertas, difficiles autem vias L ignoravimus. Quid nobis profuit superbia nostra quid divitiarum jactatio contulit nobis? Tran omnia illa tamquam umbra (Sap. 5. 6-9). En borant multum, et conteruntur in sæculo, sed rem non sentiunt: spiritus enim qui seducit eo! delectat in malo. Sicut enim qui suscipiunt j Christi, Christus eos delectat in spiritu, ne fatig in bonis operibus : sie et qui jugum suscipiunt boli, diabolus eos delectat et decipit, ne discermalo impii usque ad mortem suam. Ideo dicit stus. 30. Jugum enim meum snave est et onus leve. Nam etsi corpore non gravantur peccatores laborant, animæ tamen eorum gravatæ sunt et rant, dicente propheta de onere peccatorum: niam iniquitates med superposuerunt caput meum ut onus grave gravatæ sunt super me (Psal. 37 Et iterum Zacharias iniquitatem super tale plumbi sedere conscribit (Zach. 5. 7). 29. Tolli gum meum super vos : et discite a me, quia mitis et humilis corde. O gratissimum pondus, quod i confortat portantes! Nam pondus terrestrium ( norum atterit paulatim ministrantium vires : pc autem Christi magis adjuvat bajulantem, quia no portamus gratiam, sed gratia nos. Nec nos ad lium gratiæ dati sumus, sed gratia magis ad nost 30. Jugum enim meum suave est, et onus meum Suscipite jugum meum : et a me discite; id est ipso jugo meo, quia suave est, et ex ipso onere quia leve est, experimentum accipite, quia sum, et humilis corde. Consequenter et prophet cit de Christo: Gustate et videte quoniam suavi Dominus (Psal. 33. 9). Inexpertis enim gravi justitia Christi, expertis autem suavis est. Ergo immitis fuit, quia quicquid mandavit, in ira sua r davit post idolum fabricatum, non ut salvet, se puniat eos secundum duritiam cordis eorum. ( stus autem mitis est, quoniam quicquid mandat, pter misericordiam suam mandat, non ut puniat, ut salvet. Item lex superba est. Vetat enim on hominem accedere ad sancta, præler pontificiem mulieres menstruatas, vel virum in fluxu s nis, vetat intrare in templum. Luscum, vel lepro vel aliquo membro debilem, vetat sacerdotio gi (Lev. 16. et 12. et sqq. capp.). Vides quot superba est lex? Christus autem humilis, qui aliud quærit, nisi sidem integram, et conscien mundam. Et invenietis, inquit, requiem anin vestris. Non dixit, Invenietis requiem, et tacuit addidit, Animabus vestris: quoniam mandata C in hoc sæculo animarum requies sunt, non ci rum : quoniam, etsi laborant et tristantur in con animæ eorum requiescunt, et gaudent in spiritu spe. Ideo alibi dicit : Hæc autem loquutus sum t ut in me pacem habeatis, in hoc autem mundo tri tiones ( Joan. 16. 33 ).

iste illos prophetas demonstrasset, Christum credere non poterant. Quomodo enim potest de alio testimo-nium dare, priusquam ipse idoneus demonstraretur? 41. Viri Ninivitæ surgent in judicio. Quia illi prophetam receperunt, isti Christum Dominum illorum prophetarum repulerunt. Illi neque lege instructi, neque a prophetis, neque ab apostolis admoniti, ad Dominum conversi sunt, cognoscentes peccatum suum : isti tot præceptis eruditi legis et prophetarum, a Domino recesserunt. Illi, qui semper fuerunt populus diaboli, intra dies tres facti sunt populus Dei : isti, qui semper videbantur populus Dei, intra dies tres, crucifixo Christo, facti sunt populus satanæ. Et illi quidem personam ignorantes, et rem incredibilem audientes, et conversionis sua signa et virtutes quarrere debuerunt ab eo, quibus et persona idonea prædicantis et prædicationis indubitabilis veritas monstraretur : sed nihil horum audientes, nihil videntes, sola fide salvati sunt : isti autem tot signa facientem testificantia cielestem naturam viderunt, et non solum a prædicatione ejus recesserunt, sed in mortem illius conversi sunt. Illi cum luctu et lamentatione nimia pœnitentiam agentes, peccatorum suorum indulgentiam acceperunt : isti autem nec sine pœnitentia oblatam sibi remissionem peccatorum accipere voluerunt quia sine poenitentia sunt donationes, et vocatio Christi. 42. Regina Austri surget in judicio, et condemnabit generationem hanc. Quæ cum esset gentilis et mulier, tantam longitudinem itineris conficere propter infirmitatem sexus non est impedita. Concupiscentia enim sapientiæ, infirmitati dabat virtutem. Isti autem viri et sacerdotes, quorum proprium esse debuerat amare sapientiam, ante oculos suos et in medio gremio sapientiam positam contempserunt. Illa ad hominem cucurrit, isti a Deo recesserunt. Illa ut semel nuda verba audiret, isti quotidie divinitatis opera ipsa videntes, blasphemabant. Illa famam tantummodo de Salomone audiens concupivit, isti autem veritatem de Christo videntes, abierunt. Illa munera multa obtulit, ut audiret eum : isti autem nec præmia regni cælorum accipere volunt, ut credant. Quid esset illa factura, si audisset mortuos resurgere, cæcos videre? quomodo cucurrisset, si etiam claudos currere vidisset? Non dixit illa, Cui commendo gubernationem regalium. necessitatum, ne forte, dum vado, et redeo tanto spatio, aliqua contra imperium meum adversa na-scantur? Nam paupertas semper secura est, summa autem potestas sine timore periculi numquam est. Isti nec hoc cogitaverunt, quia dixerunt: Nescinius quidem unde sit ille Jesus (Joan. 9. 29); tamen facta illius bona sunt, et verba illius justa. Etsi natura ejus ex hominibus, tamen pradicatio ejus ex Deo est. Etsi non illum timemus quasi Filium Dei, saltem diligamus illum ut hominem bonum. Etsi non est dignus ut adoretur, tamen non est meritus ut interficiatur. Sive Ninivitæ, sive regina Austri, exsurgentes in judicio. quomodo condemnabunt generationem Judicorum incredulorum? Non ipsi judicantes eos, sed ex comprobatione sua vincunt eos: et talia dicentes adversus cos, qualia diximus supra; Quis fidelior est quama Jonas, sapientior quam Salomon? Non solum tunc inter homines docebat, sed etiam nunc in ecclesia quotulie docet per sanctos evangelistas et apostolos suos. Harc verba non solum tunc ad Judicos dixit, sed etiam nunc ad omnes Christianos inobedientes similiter dicit. Quomodo viri Ninivitæ exsurgent in judicio cum inobedientibus Christianis, et condemnabunt eos? Quoniam illi pænitentiam egerunt, prædicante Jona, isti a peccatis propriis non recedunt, Domino illis quotidie prædiconte : Agite pænitentiam , approrinquabit regnum cælorum (Matth. 4.17). Regina Austri surget in judicio, cum Christianis istis, et condemnabit cos, quia ab ultimis partibus terrie venit audire sapientiam Salomonis : et isti de domibus suis vel plateis, in quibus sedent nihil agentes, nolunt venire, et audire sopientiam Christi in Scripturis. Et quid dico, de domibus suis nolunt ventre? Multi cuim et

de ecclesia ipsa, in qua loquitur Christus, exeunt, et solum relinquant docentem. 43. Cum autem immundus spiritus exierit ab homine, perambulat loca arida. quærens requiem , et non invenit. Exit autem spiritus immundus ab homine, cum per fidem baptizatus in nomine Christi, desicrit esse diaboli, et factus fuerit Dei. Eiectus autem spiritus ille perambulahat homines aridos, qui nondum pluviam evangelicæ doctrinæ susceperant in se, aut aquam baptismatis accipere meruerunt, et propteres aut sunt gentiles, aut catechumeni, secundum rationem, quam diximus, aridi. Per cos enim immundi spiritus vagantur, et pluri-mam dominationem habent in eis. Quamvis enim gentilis suscepto fidei verbo, liberari tamen ab immundo spiritu non potest, nisi fuerit baptizatus in nomine Christi. Unde exorcizamus catechumenos, qui sunt baptizandi. Non autem invenit requiem sibi, quoniam necesse est, ut gentili veniente ad fidem, et catechumeno ad baptismum, cum aridi esse desicrint, jam ab ipsis immundus ipse spiritus expellatur. Necmihi dicas, quia nec omnis catechumenus ad baptismum, alioquin nec ad omnem bantizatum et liberatum a spiritu immundo revertitur spiritus immundus, nisi qui vacuus fuerit a Spiritu sancto. Nec apud gentilem catechumenum invenit requiem sibi, quia ad fidem vel baptismum venit. Cogitans ergo spiritus ille, et dicens : 44. Revertar in domum meam priorem. Et si invenerit gentilem catechumenum vacuum a Spiritu sancto, sine dubio prævalebit reverti in cum. Revertens autem, quoniam invenit scopis, id est, verbis fidei et veritatis, ab infidelitate et ignorantia mundatum : cum videt eum præceptis evangelicis adornatum, quasi animosior factus, 45. Assumit sc-cum alios septem spiritus nequiores se. Dicens, Septem, aut plures dicit, aut omnes spiritus vitiorum. Sieut enim ex parte Dei, quamvis plures sint spiritus virtutum, tamen septem dicuntur, quia ex illis septem omnes spiritus virtutum procedunt; quos spiritus enumerat Isaias (Cap. 11. v. 2. 3). et Salomon signat, dicens : Sapientia ædificarit sibi domum, et subdidit columnas septem (Prov. 9. 1). Sic ex parte diaboli, quamvis multi sint spiritus vitiorum, tamen septem dicuntur, quoniam ex illis principalibus vitiis vitia universa nascuntur. Et erunt novissima hominis illius pejora prioribus. De hoc enim ipso vel ipsarum rerum experimenta nos docent : quomodo Christianus, si malus evaserit, pejor sit, quam si fuisset gentilis. Hæc parabola melius intelligitur de Judæis et gentilibus : ex eo enim quod , finita parahola, vel exemplo, sequitur dicens. Sic erit generationi huic pessimæ: compellitur ad populum Judworum referre parabolam, ut intellectus loci non vagus, aut instabilis, in diverso flexu, atque contradictionibus aliquorum turbetur, sed firmus et stabilis, vel ad priora, vel ad posteriora respondeat. Vere enim immundus spiritus a Judicis exivit, quoniam facta est Portio Domini populus ipsius Jacob, funiculus hereditatis ejus Israel (Deut. 32. 9) : vel quoniam acceperunt legem. Expulsus autem a Judæis, ambulavit per aridas gentes, sed requiem sibi non potuit invenire in eis : quoniam secundum propositum vocationis Dei crat, ut omnes gentes venirent ad fidem. Non inveniens autem requiem in gentibus, dixit : Revertar in domum meam unde exivi. Habeo Julwos, quos anto dimiseram. Et veniens invenit vacuam, quoniam jam Dominus non erat in eis, sed nec spiritus, secundum quod dictum sucrat de eis : Ecce relinquetur vobis domus vestra deserta (Luc. 13. 35). Videns autem cos diabolus mundatos verbis scientia Dei ab ignorantia, quasi quibusdam spiritualibus scopis, ornatos autem observationibus legis : propterea assumens secum septem spiritus nequiores se, secundum quod supra tradidinus, habitavit in cis. Et facta sunt posteriora populi illius pejora prioribus. Nam si prius, esti cultores Dei non crant, tamen nec interfectores crant: et prius quamvis peccabant in eum, tamen populas dicebatur Dei : postea autem, sicut testatur lonnuez.

defensione non indiget, quia impossibilitas rei seipsam defendit. Quod dæmones diximus a Beelzebub posse expelli, quantum ad primam facieni diximus posse, secundum quod multi seductores videntur expellere: re vera autem impossibile est, ut in Beelzebub dæmones expellantur : quia expellens dæmonem, non propter odium ipsius dæmonis, neque propter salutem hominis ipsius ejicit eum, sed ut videntes perdat deceptos, quicumque crediderint ei vel ministris ejus, quod possit ejicere dæmones. Nam ejiciens cum, non ejicit cum, sed concludit cum eo, ut inter præcipientem dæmonem et alterum obedientem seducantur videntes. Ideo et Dominus sciens quia in schemate ejiciuntur, non in veritate: non ad schema, sed ad ipsam veritatem respondit, dicens: Omne regnum in seipsum divisum desolabitur. Id est, Sicut non potest fieri, ut quis se persequatur: sic non est possibile, nt diabolus diabolum ejiciat. Regnum diaboli est omné malum, regium autem Dei omne bonum. Ergo diabolus rex mali : si bonum faciat, ipse destruet regnum suum, quia adversus se agit. Sicut enim malum adversus bonum contrarium est et nocivum, sie bonum adversus malum contrarium est et nocivum. Ejiciens itaque diabolus diabolum, delusorie non bonum facit, sed malum; id est, non adversus se agit, sed pro se: quia non ejiciendorum diemonum gratia ejicit dæmones, sed seducendorum hominum causa. Nam expedit et ipsis dæmonibus obaudire sibi invicem in schemate, et exire de corpore. Melius est enim ei exire de corpore, et animam occupare : unum dimittere, et plurimos possidere. Quia si non exierit de corpore, corpus henninis tantummodo possidet, anima autem vexati hominis innocens vadit ad Deum. Si autem de corpore exierit, quantos homines seducere potuerit, tantorum animas perdit. Deinde dic mihi, si soli servi Dei possunt dæmonia ejicere, an etiam ministri dia-boli? Et si dixeris, Soli servi Dei, quantum ad rem quidem verum dicis; quantum antem ad speciem et illi ejiciunt, sicut testatur Dominus in Evangelio. Nam cum dixisset, Attendite vobis a falsis prophetis (Matth. 7. 15) : postmodum addidit, Multi dicent milii in illa die. Domine, nos in nomine tuo demonia ejecimus, et virtutes multas fecimus. Tunc jurabo illis, quia nescio qui es-tis (Ibid. v. 22. 23). Si ergo servi Dei tantummodo ejecerunt dæmonia, juste seducebaris, ut quemcumque videris dæmonia expellentem, existimes eum sanctum: nunc autem cum legas et ministros diaboli eadem facientes, qua ratione seduceris, ut quemcumque videris dæmonia expellentem, existimes eum sanctum? Nam ejicere demones commune est opus inter ministros Dei, et ministros diaboli : veritatem autem confiteri, et justitiam facere, privatum opus est tantummodo sanctorum. Ideo quem videris damonia ejicientem, si non est confessio veritatis in ore ejus, nec justitia in manibus ejus, non est homo Dei. Si autem videris veritatem confitentem, et justitiam facientem, etsi dæmonia non ejicit, homo Dei est. Ecce si tu et vicinus tuus habeatis simile signum unusquisque in equo suo, et perierunt ambo, et inventus fuerit unus ex eis, numquid curris, et dicis : Meus est equus, quia hoc signum habet? Dicit enim tibi vicinus: Et meus equus hoc signum habuit. Quid ergo? Necesse habes aliud signum privatum ostendere, quod vicinus tuns non habet in suo. Si ergo in cognoscendis animalibus sic sapis, quomodo in cognoscendis servis Dei sic non intelligis? sed per illud signum vis cognoscere servos Dei, quod habent et servi diaboli : cum magis deberes aspicere, quod habent soli servi Dei. Sed dices : Ut quid talem potestatem Deus diaholo dedit ad seductionem humanam? Si enim ille seductionis potestatem non accepisset, tu probationis mercedem habere non poteras. Nisi enim infideles relicti fue-rint, non eligintur fideles. Nisi aliquorum facta fuerit refutatio, aliorum non potest fieri electio. Omnis enim seductio non potest esse seductio, nisi habuerit boni colorem, per quod videatur bonum esse quod malum est : et lunc mon lantum speciem primam re-

rum bonarum aspicias, sed causam-rerum consideres. Omne enim malum voluit Deus posse latere sub cofore boni, et omne bonum voluit esse sub caligine obscuritatis, ut tu nec bonum sine labore inventas, nec malum sine labore evites : negligens autem nec bonum inveniat, nec malum evadat. Omnia Dens posuit in labore, ut in omni re mercedem præparet, sieut ait Salomon: Quonium Deus distensionem magnam dedit hominibus, ut distendantur in ea (Eccle. 3. 10). Et Job : Omnis vita nostra tentatio est (Job 7.1). Aliud testimonium dat, quia non in Beelzebub ejici demonia. 27. Si ergo, inquit, ego in Beelzebub ejici dæmonia, filii vestri in quo ejiciunt? Filios corum apostolos dicit, qui erant ex illis, quos superius misit al prædicandum, dans illis potestatem spirituum immundorum, ut ejicerent eos (Matth. 10. 8): qui credentes, dixerunt: Domine, in nomine tuo ctiam damenia nobis subjecta sunt (Luc. 10. 17). Id est, interregate filios vestros, in quo ejiciunt dæmonia. Si illi in nomine meo ejiciunt dæmonia, dicentes, In nomine Jesu Christi præcipio tibi exire ab illo: verum est, quia non ego in Beelzebub ejicio dæmonia. Nam quia qui talis est homo, ut in Beelzebub ejiciat dæmonia, nomen ejus non potest sic honorificatum esse, sic terribile, ut in nomine ejus etiam ab aliis dæmonis expellantur. Ideo ipsi judices vestri erunt. Quando? Cum sederint super duodecim thronos, judicantes duodecim tribus Israel (Matth. 19. 28). Tunc sine dubio di-cetis in judicio meo: Ideo tibi non credidimus dæmonia expellenti, quia putavimus te in Reelzebuh ejicere dæmonia. Respondebunt contra vos filii vestri, et dicent : Si considerassetis nos, quia in illius nomine dæmonia expellebamus; et intelligere poteratis, quia ille non habuit spiritum Beelzebub, in cujus nemine tanta erat virtutis potestas. 28. Si autem in spiritu Dei ejicio dæmonia, appropinquabit in vos regum Dei. Regnum Dei, seipsum dicit. Sed ideo quasi de altera re dicebat, quia infidelibus lo quebatur, ne forte et alteram occasionem jactantia: invenientes in Christo, quem non cognoscebant, additamentum facerent blasphemiæ. Hoc ergo videtur dicere : Si ego in spiriu Dei ejicio dæmonia, regnum Dei appropinqual in rebis : si antem in spiritu Beelzebub ejicio dæmonia, regnum Beelzebub appropinquat in vobis. Corrige sermonem, et manifestius declarabitur mysterium verbi Dei. Id est, si regnum Dei appropinquat, is Spiritu sancto ejicinntur dæmonia, et virtutes multz fiunt : quando autem appropinquat regnum Antichisti, in spiritu diaboli ejiciuntur dæmonia, et virtues multæ fiunt. Illud ergo quod dixit Christus: Si ee in spiritu Dei ejicio dæmonia, appropingual in res regnum Dei, ad consolationem illorum hominum perlinet, qui tune fuerunt. Hoc autem quid significat, quol jactando regnum Antichristi appropinquat? In spirit Antichristi ejiciuntur dæmonia. Ad nostram admoni tionem pertinet, at sciamus quia sicut in advents Christi ante illum prophetæ, et cum illo apostoli in Spiritu sancto faciebant virtutes : sic et in advent Antichristi pseudochristiani, et ante illum, et cum illo in spiritu maligno facient virtutes. Qualis caim res mota fuerit, talis odor procedit. Accenso enim thymiamate, suavis fragrantia exit: commoto autem stercore, putredo gravis profit.
Ante lucem aurora exit, ante moctem obscuritat.
Quidam autem hoc sub alio intellectu interpretartur. Id est, Si ego, inquit, in spiritu Dei ejice dæmonia, sicut et est verum, vos autem dicitis 🗯 in spiritu Beelzebub ejicere dæmonia, rei estis judicii. Cropter quod appropiuquat in vos regnum Dei justum. ut secundum blasphemia vestras judicemini. 29. Que modo potest quis intrare in domun ejus, qui fortiset, et vasa ejus diripere, nisi prius altigaverit fortem? Huc-usque ostendit quomodo intelligeretur, si vellent : qui non in spiritu Beelzebub, sed in spiritu Dei dam expellebat. Primum, quia satanas satanam non expelit, ne ipse sibt adversarius sit, destruens propo regnum: sed Dei spiritus est, qui dæmones capelli

carnem : sic et homini mundiali, si de hono cælesti loquaris, non excitatur in concupiscentia boni. Sed quemadmodum si pluvia super lapidem cadat, desuper quidem sudat, ab intus autem siccus est, quia non descendit humor in eum : sic et tali homini quando loqueris verbum Dei, tantummodo sonus verbi desuper percutit aures ejus carnales, in cor autem ejus nihil descendit. Et merito : jacentia super lapidem semina verbi rapiunt volatiles dæmones. Dic milii, cujus culpa est, rapientium dæmonum semina, aut hominum durorum non abscondentium ea in sulcis pectoris sui? Puto non esse culpam rapientium dæmonum. Ille enim latro, qui parietem perforat, in secreta domus parte ingreditur : qui autem invenit foris impositum et projectum, quomodo quesi latro culpetur? Sic et diabolus, si poterat introire in secreta pectoris tui, ut a te nolente raperet verbum, bene culparetur : nunc autem quod a te neglectum est, et contemptum, hoc ille diripit. Denique sciens propheta hominum abscondentium esse culpam, dicelat: In corde meo abscondi eloquia tua ut non peccem tibi (Psal. 118. 11). Si ergo absconderis verbum in sulco pectoris tui, germinat tibi timorem; timor liberat te a peccato. Si autem foris eum in superficie carnalium aurium dimiseris, quomodo timor tibi germinatur? Si autem timor in te natus non fuerit, quomodo salvus sies, cum sit scriptum: Timor Domini expellit peccalum (Eccli. 1. 27)? Qui autem sine ti-niore est, non potest justificari. 5. Quædam autem ceciderunt super petrosam. Petra autem in se duas habet proprietates natura, fortitudinis et duritiæ. Ideo homines aut propter constantiam fidei petra dicuntur, aut propter duritiam cordis. Ideo propheta dicit; Et auferam ab illis cor lapideum (Ezech. 36. 26). Quid ergo terra? Intellectus carnalis, et non rationabilis super animam duram et fidelem. Nam intellectum bonum multi habent secundum naturam, animam autem fidelem non multi: quia intellectus hominis est ex Deo, anima autem fidelis ex voluntate. Sunt ergo homines, quibus si loquntus fueris de gloria sanctorum, et de beatitudine gloriæ regni cælestis, statim gaudent, et andientes delectantur, quoniam sapientes secundum naturam etiam facile suscipiunt verbum; sed ne credas gaudio eorum : carnaliter enim gaudent, et carnaliter delectantur. Sciunt enim naturaliter, quia bonum est regnum, vel lumen. Ideo cum audierint lumen sanctorum , quasi de lumine gaudent. Sciunt ctiam naturaliter, quia bonum est regnum cæleste, quasi de audito regno letantur: et non ideo credunt, quia sic est quomodo ketantur, anima autem corum non credit. Sed dicis, Quomodo gaudere poterant, nisi crederent? Hoc ipso enim quod gaudent, credunt; ideo credunt. Non est ita : omnis enim, qui credit, verum est, quod gaudet; non tamen omnis, qui gaudet, credit. Nam quod gaudet in nobis, sensus est rationabilis : quod autem credit, spiritus animæ, qui non in gaudio, sed in sollicitudine et compunctione cordis cognoscitur. Quoniam non omnis, qui gaudet, et credit, tuo te doceho exemplo. Ecce cum tibi exposuero de gloria sanctorum, de jucunditate paradisi, gaudes et exsultas, si tamen non habes etianı carnalem intellectum jam captum et induratum in malis, et quasi terra secus viam. Sed si dixero tibi : Vide qualis est jucunditas sanctorum : ergo vende omnia tua quæ habes, et da pauperibus, et hac omnia possidebis (Marc. 10. 21. et Luc. 18. 22). Ecce non facis, sed tristis recedis, sicut adolescens ille a Christo: non ergo credidisti firmiter de quibus gaudebas. Ecce cuncti homines quanta pondera auri dant, ut comparent dignitatem, et cum gaudio magno dant, et sine dubitatione dant, ut comparent, et multum sibi quæstum putant, si invenerint cui dant, et putant se jam invenisse cui dederunt. Et amplius dico, si suam pecuniam non habuerint, aliunde mutuum tollunt, et cum gaudio dant. Quare? Quia credunt omnino dupliciter se inventuros esse quod dederunt. Et si vere credis fu-

tura quæ audis, quare non dabas simplum in terra, ut centuplum invenires in cælo? quomodo non dabas temporalia, ut invenires æterna? Si dixero tibi, Abstine te a deliciis, et jejuna: non facis, quia non credis. Si tædianti, id est, ægrotanti tibi medicus dixerit, Abstine te ab boc, subaudis : quia credis te sanandum, si servaveris : et frequenter illud amplius amas, quod amarum, manducansque uteris, et vincis desiderium ventris ob desiderium sanitatis; multo magis jejunare poteris, si credideris jucunditatemillam futuram. Tu ergo, qui propter Deum quomodocumque vivere contentus non es, si evenerit res, de qua jucunde vivere non poteris : quomodo propter Deum poteris corporales sustinere dolores? qui nec eleemosynas de rebus tuis dare contentus es, quomodo amissionem substantiæ tuæ propier fidem poteris sustincre? Ideo facta tribulatione aut perseguutione propter verbum Dei, scandalizaris. Nam non solum in persegnutionis tribulatione prorsus tu scandalizatus es in Christo, sed etiam in tribulatione omnium adversitatum. Utputa, si tibi amissio carorum, aut damnum rerum, aut corporalis infirmitas contigit , statim scandalizaris , et dicis , quod propheta act tuam consolationem dixit, ut et nec tu scandalizatus sic dicas : Ecce ipsi peccatores et abundantes in saculo obtinuerunt sibi divitias : et dixi : Ergo sine causa justificavi cor meum, et lavi inter innocentes manus meas (Psal. 72. 12. 13), quoniam cum meliora suscipere debui, tunc contigerunt pejora. Ille et ille in omnibus iniquitatibus volvitur, et floret in filiis, et abundat in rebus, et lætatur in sanitate. Et qualis est justitia Dei? Et non consideras, quod qui ad bellum transmittitur, ad gloriam paratur : et cui tentatio imponitur, correctio ostenditur ei. Si videris aut mortalita-tem frequenter sieri super terram, aut samem, aut gladium, statim scandalizaris, et dicis : Patres nostri idola coluerunt, et semper in bonis fucrunt, et nos ex quo Christum colere cœpimus, numquam nos bona sequuntur. Et non consideras, quia illorum-prosperitas non fuit remuneratio Dei, sed contemptio. At nostra adversitas non est ira Dei, sed admonitio. De illis enim dictum est : Vir insipiens non cognoscit, et stultus non intelligit, cum extrentur pecca-tores sicut fænum. Et quid addidit? Ut intereant in sæculum sæculi (Psal. 91. 7. 8). De suis autem quid dicit? Visitabo in virga iniquitates eorum, misericordiam vero meam non dispergam ab eis (Psal. 88. 33. 34) Si videris aliquem tumultum Ecclesiæ tuæ, statim scandalizatus dicis : Ne forte non sit hæc vera Ecclesia apud hæreticos, sed illic sit veritas, ubi floret potestas. Et non intelligis, quod a D o diligitur, hoc a diabolo expugnatur : quod autem a Deo contemnitur, hoc-a diabolo quasi proprium in pace custo-ditur. Judæa quamdiu fuit Dei hereditas, nec diabolus cessabat eam expugnare suadendo ad idola, nec Deus cessabat eam castigando et revocando ab idolis custodire : postquam contempta est, quasi pars diaboli facta manet in requie. Quoniam ergo multi non solum propter persequationes, sed etiam extra persequa-tiones, scandalizantur de verbo: ideo supra (a) non solum dixit, Facta antem persequatione: sed etiam, In tribulatione. 7. Alia ceciderunt in spinas. Primum dicam, quomodo colitur, ut bene intelligatur, quomodo a vicinis suffocatur seminatum in te verbum. Colis, assidue audiendo Scripturas, et traditiones doctorum. Per hoe enim confirmatur in te verbum Dei, et crescit, et satisfacit tibi, quia ita est per omnia, quemadmodum credis.

Verbi Dei duplez fructus.

Fructus autem verbi

Verbi Dei duplex fructus. — Fructus autem verbi Dei est duplex, in operibus bonis, et in confessione fidei. Sed fructus boni operis gratiosior est apud Deum in pace, quam in persequutione : fructus autem confessionis in persequutione gratiosior est, quam in pace : quia in persequutione nemo te discutit, quo-

stiani, qui putant hereticos Christianos esse, quia sie credunt, quomodo nos: tamen quia non sunt nohiscum, adversus nos sunt. Et quia non congregant nobiscum, spargunt. Si ergo quia non sust nobiscum, adversum nos sunt, et quia non congregant nobiscum, spargere videntur: quanto magis qui et voluntate, et verbis, et actibus contra nos sunt, non sunt nobiscum? Et qui manifeste spargunt, non videntur congregare nobiscum?

## Homilia xxx. ex capite xij.

38. In illo tempore, accesserunt ad Jesum scribæ et Phariswi, dicentes : Magister, volumus a te signum videre, et reliqua. Curato dæmoni co, quidam adstantium Judaorum blasphemaverunt eum, dicentes: Hic non ejicit dæmonia, nisi in Beelz bub principe dæmo. niorum. Alii autem tentantes eum, dixerunt : Magister, volumus a te signum videre de calo. Diversie quidem species, perversitas autem omnium una. Nam sicut opera Filii Dei diabolo applicare blasphemare est Filium Dei, vel Spiritum sanctum: sic signum divinitatis ejus petere a Filio Dei, injuriam est facere Filio Dei . quoniam nibil est alind signum divinitatis ejus petere ab co, nisi non credere verbis ejus, quasi falsa dicentis de se, nisi signorum ostenderit probamenta. Quoniam autem curato dæmoniaco, Judæi Dei virtutem ad diaboli potentiam non porrexerunt, et non additeati miraculo, sed destructi invidia, pro gloria blasphemiam obtulerunt Domino, dicentes: Hic non ejicit dæmonia, nisi in Beelzebub : dixit eis Dominus : 31. Onne peccatum remittitur, spiritus autem blasphemia non remittitur. Quod audientes quidam Judai, non quidem timentes, sed timere se fingentes, neque veritatem de Christo quarentes, sed malitiani suam sub colore ignorantiæ abscondere cupientes, interrogaverunt eum: Magister, volumus a te signum videre, id est, Quia blasphemia irremediabile peccatum est: sed cisi blasphemamus, ideo bla phemamus, quia te Filium Dei ignoramus, Ideo opera tua diabelo applica-mus, quia Spiritum sanctum io te esse nescimus. Si ergo to es Filius Dei, ostende nobis signum, et adorabimus te, et jam non blasphemabimus. Ut scias, quod volumus a te d'scere veritatem, ecce etiam magistrum te appellamus. O malitia! quomodo sapere nescit? Dum volunt malitiam suam abscondere, magis eam manifestant. Nam cum multa signa vidissent, tamquam si nullum vidissent, ita signum petebant. Vere enim nullum viderunt, quia corporali aspe-cui viderunt, non spirituali affectu. Nam mens sine oculis videt aliquando, oculi autem sine mente num-quam viderunt. Similis est natura infidelitatis terræ arenosa, quæ quamvis pluviam susceperit, tamen quia nullos in se tenet humores, semper adhuc aret. Talis est conditio febrium. Quantumvis biberint febricitantes, calore totum consummante quod biberint, semper adhue sitiunt. Sie et maligni homines, quiequid boni viderint, aut audierint, infidelitate totum consummante quod vident, aut andium, semper vacui sunt, tamquani qui nibil viderint, aut audierint. Ecce si quis exponat tibi res , quas non libenter audis , si tota die audieris , nihit corum retines , qua audisti. Aut ambulans in via, si mens tua aliquo cogitatu fuerit occupata, quamvis omnes videas transcuntes, tamen neminem vides. Sic et Judai frequenter signa videntes, adhuc signum petebant, quia hoc videbant, quod videre nolebant. Nam sicut semper discere, signum est nihil posse proficere : sic signum semper petere, testimonium est numquam velle credere. 39. Jesus autem respondens ait illis : Generatio mala et adultera signum quærit. Isaias dicit : O quomodo facta est meretrix civitas fidelis Sion (Isai. 1. 21)! Anima antem hominis fidelis, sponsa est Christi: quæ autem infidelis est, meretrix est. In Osee dicit: Sponsubo te in fide, et cognosces Deum (Osce 2. 20). Item, Filii, in quibus non est fides in illis, ipsi in zelum compulerunt me in non Deum, st ego in zelun expellam eos in non

gentem. Sicut meretrix uxor viram suum se amare, vere autem amat adulterum, et in f cie quidem est, in corde autem alterius : sie et videbantur esse Dei cultores , crant a**u**tem ( amatores. Ideo malam et adulteram generatione appellat. Mala quidem erat, propter opera corm la : adultera antem , quia relicto viro , qui est Deus, idotis subdebantur. Signum vultis videre eratis quando demones castigati a me, non fla sed verbo, clamabant: Quid nobis et tibi, Jesu. rene? Venisti ante tempus torquere nos? Scimus t es Filius Dei (Matth. 8, 29). Dermones virtutem i senserunt, et vos quon odo signum operum me non aspexistis? Ubi cratis quando caci secus sedentes clamabant, Jesu, fili David, mizerere (Infra, 20, 50), ut videamus? Tu es virga flore radice Jesse, et flos de radice ejus ascendens, c per te requiescent septem spiritus Dei (Isai. 11. Septem spiritus Beelzebuh adorant, et fugiunt Caci me non videntes, viderunt, et ves vidente non vidistis? Percurre, si vis, et catera mirabila Et signum non dabitur ci, nisi signum Jonee prop Quod est signum Jonee? Scandalum crucis. U discussores ration's salventur, sed creditores de næ. Quia crux Christi discutientibus quidem ratio scandalum est, credentibus autem salus : cojus c sitionis testis est Paulus : Nos autem prædicamus stum crucifixum, Indwis quidem scandalum, gen autem stultitiam, ipsis vero vocatis Judæis, atque cis, Christum Dei virtutem, et Dei sapientiam (1. Ca 25. 24). Quare Judæi signa petunt, Graci sapien quarunt? Placuit enim Deo signum scandali ci tam Judais, quam Gracis gentibus prædicari, u non per fidem, sed per sapientiam Christum inve volunt, incidentes in scandalum stoltitiae pereant qui per demonstrationem signorum Filium Dei co scere volunt, non per fidem, incidentes in scandi mortis ejus, in sua incredulitate permaneant. I mirum, si Judici considerantes mortem Christi, h nem illum putaverunt, quando et Christiani, ut videntur, et non sunt, propter ejus mortem, unig tam majestatem crucifixam timent confiteri. ( interrogamus, ubi est scandalum crucis in Chri quis nos scandalizat, si purus homo mortuus pri cetur? Sic ergo infideles intelligendo percent, si l fuit, non potuit mori : si autem potuit mori, non Deus. Fideles autem sic intelligendo salvantur, Christus non incidit in mortem propter infirmita naturæ, qua homo, sed ipse traxit in se mortem pter potentiam, quasi Deus; ut non absorbest morte, sed ut ipse absorberet mortem. Ergo Christum mortuum in cruce credimus, sed mor mortuam in Christo, sicut scriptum est, quia Da ait quidem mortem, illuminavit autem vitam (2. 1. 10). Nam sicut propter mortem homo visus sic prop er destructionem mortis Deus apparuit. I infideles mortem Christi considerantes, se ndalitur, immortalitatis beneficium perdunt : fideles at resurrectionem ejus intelligentes damnationem me effigiunt. 40. Sicut juit Jonas triduo in ventre ceti erit Filius hominis in corde terræ (Jon. 2). Ut per sterium similitudinis bujus, et per Christum J propheta fuisse consideraretur, et per Jonam Chr. Dei Filius esse demonstraretur. Quid est, quod d Nisi Christus venisset in mundum, et ca, quæ die prophetis fuerant, adimplesset, non erat certur illis, quia vere prophetæ sunt. Nam et illi qui fi dicere astimantur, non statim divinatores putan sed tune quando ea, quæ dicta sunt, fuerint conmata. Itaque Christus post prophetas quidem r est, sed ante ille prophetis beneficium præsiti postea ille ab illis accepit. Ideo autem Christus factis prophetas ostendit, quoniam illi istum in v Filium Dei ostendunt. Nam in Sirach libro adver Christi sie de; recatur : Domine, in nomine tno pri tæ prophetaverunt. Da mercedem servis tuis, ut pro tæ tui fideles inveniantur (Eccli. 36. 17. 18). Nisi

bus hominibus, sed dignioribus et excellentioribus et electioribus donat. Sicut paterfamilias multa mancipia habens, omnibus quidem mediocrem vestem dat, mediocrem annonam dat pro debito dominii sui: quia nec potest esse servus ejus, nisi ab illo vestitus fuerit, et nutritus; quibusdam autem fidelioribus circa se dat meliorem vestem, et delicatiorem annonam, non propter debitum dominii sui, sed propter honos merces corum : sic et Dominus generalem gratiam, id est, intellectum boni et mali omnibus dat pro necessitate nature : quia nec videmur esse homines ad imaginem Dei creati, nisi habuerimus divinum intellectum; dignioribus autem dat specialem gratiam, utputa cognoscendi mysteria, non pro necessitate naturæ, sed pro remuneratione bonce voluntatis, aut bonorum operum. Vide ergo quomodo dicit : Vobis dutum est nosse mysterium regni calorum. Non dixit : Vobis datum est, alieui qui habeat scientiam boni et mali. Si ergo est aliquis, qui non habet gratiam scientiæ boni et mali, non culpa hominis est non Jiabentis, sed Dei non dantis. Si autem omnes homines intelligunt bonum et malum, non tamen omnes habent gratiam cognoscendi mysterium regni, non est culpa Dei non dantis, sed hominis non qua-rentis, nec festinantis, nec laborantis ut mercatur accipere. Si enim illam generalem scientiam boni et mali transegisses, id est, si bene usus fuisses, juste merebaris hanc specialem cognoscendi mysterii scientiam. Si autem illam generalem abscondisti in terram, quæ datur pro necessitate naturæ : quomodo mereberis hanc specialem, quæ pro remuneratione bonæ voluntatis aut operum datur? Et hoc est quod alius evangelista dicit de servo malo, qui talentum suum abscondit in terram, et nullum fecit fructum de illo; Dominus ejus non solum talentum tulit de eo, sed adhuc jussit eum puniri : id est, quasi non fructificantem jussit puniri reum. Vide quia paratus fuit et alteram gratiam ei donare, si fructum secisset de prima. 12. Qui enim habet, dabitur ei, et abundabit. Ut habenti quidem addatur, possibile est : impossibile autem, ut auferatur ab eo qui non habet. Quomodo procedit? Si enim tollitur ab eo quod non habuit 1: si autem non habuit, quid tollitur ab co? Sed ita procedit: Qui habet aliquem intellectum, et non facit cum illo justitiam pertinentem ad gloriam Dei, sed e contra circa res terrenas occupat eum, habens non videtur habere : quia quantum ad eum, videns, cocus dicitur esse. Non habet, qui Deo nihil fert. Sicut homo, cujus oculi iniquitatem vident, non æquitatem, quantum ad Deum videns, cæcus dicitur esse, sicut scriptum est : Sinite eos; cæci sunt, et duces cæcorum (Matth. 10. 14) : quia diabolo vident, non Deo. Sicul qui peccatis vivens mortuus dicitur, sicut scriptum est : Et vos cum essetis mortui in peccalis vestris (Ephes. 2. 1. et Coloss. 2. 13): quia ille talis non Deo, sed diabolo vivit; sicut qui habet intellectum, et bonum non operatur cum eo, quantum ad Deum, nec habet : et ideo tollitur ab eo et ipsum quod habet, ut nec intelligat quod est bonum, et jam ut carcus ducatur a dæmonibus per omnia mala opera. Quando ergo videris hominem, qui etsi non facit opera hona, tamen vel delectatur in audiendo hono ; infructuosus est quidem, tamen adhue non tulit Dens ab illo hoc ipsum quod habebat, sed exspectat illum, ut convertatur ad pænitentiam, et faciat bonum. Cum autem videris hominem, qui non solum bonum non facit, sed nec delectatur in ipso audito bono: intellige quia jam tulit ab illo Deus hoc ipsum quod habebat, ut intelligeret bonum, et quantum ad Deum mortuus est. Nam non potest reviviscere, nisi forte quantum ad Deum, qui potest etiam nortuos suscitare. Ille ergo, qui habendo non vult, sicut diximus, quod ha-bet quidem naturæ est : quod autem non habet, voluntatis : qui habet quidem, sed non vult habere.

1 Montef. in margine sic legendum esse innuit: Si enim tolletur ab co, quomodo non habuit?

Judæi vero, qui habuerunt legem, et vixerunt secundum legem, addita est eis notitia Christi. Qui enim legem habentes quasi non habueront, quia non vixerunt secundum legem, ablata est ab eis etiam ipsa lex, quam habebant; et nihil apud eos de lege remansit, nisi sola Scriptura librorum, omni legis observantia percunte. Sic enim et Christianis eveniet. Qui enim vere habent Christum, viventes secundum Christi precepta, dabitur illis regnum, ut jam non credant absentem Christum, sed videant præsentem. Qui autem habentes Christum quasi non habent, quia non vivunt secundum Christi præcepta, tollitur ab illis etiam hoc ipsum, quod videntur agnoscere Christum, ut credant Antichristo : aut certe ut con-demnati in die judicii, separati de parte Christianorum, etiam hoc ipsum perdant, quod videntur esse Christiani, cum infidelibus deputati. Sic et hæresibus factum est, quod habentes fidei veritatem, illam non habuerunt, non viventes secundum eam, ablata est ab eis, ut crèderent pro veritate mendaciis. Tales sunt et qui quotidie transcunt ad perfidiam, quoniam habentes fidem, male ea utuntur. Tollet eam Deus ab eis, et ad perfidiam transibunt, et projiciet cos, et impletur in eis quod Apostolus dicit: Eo quod caritalem veritalis non receperunt, dabit eis Deus opera erro-ris, ut credant mendacio, et judicentur (2. Thess. 2. 10. 11). 13. Ideo in parabolis loquor illis, quia videntes non vident. Si dixisset, Ideo in parabolis loquor illis, ut videntes non videant : forsitan non esset culpa non intelligentium Judworum, sed Christi, qui sic loquebatur, ut non intelligeretur ab eis. Nunc autem dicit : Ideo in parabolis loquor illis, quia videntes non vident. Intelligitis ergo, quia non est culpa Christi nolentis dicere manifeste, sed corum qui audientes nolebant audire. Non enim quia Christus in parabolis loquebatur, ideo illi videntes non videbant : sed quia videntes non videbant, ideo illis Christus in parabolis loquebatur. Ecce viderunt mirabilia Mosi: numquid vere viderunt? Si enim vere vidissent, utique et tinnissent Deum miraculorum factorem. Écce audierunt doctorem legis : numquid vere audierunt? Si enim vere audissent eum, utique et vixissent secundum legem, et credidissent in eum, quem prophetabat lex. Viderunt et ea mirabilia, sed viden-tes non viderunt. Si autem vidissent ea, et profecissent in eis. Cum sit ergo facilius videntes cognoscere quod vident, quam intelligentes intelligere quod audierunt : quomodo poterant illi audientes mysteria intelligere, qui videntes mirabilia non cognoverunt? Quia consueti erant Judæi videntes non videre, et audientes non audire : ideo non dedit eis Deus ocules fidei, ut videant divina miracula Christi, nec audiant viva verba ejus, nec similiter contemnant Christum, cognoscentes eum, quemadinodum contempserunt et legem, hobentes eam : ideo et propheta illis dicebat : Auditu auditis, et non intelligitis (Isai. 6.9). Videamus cujus rei intellectum denegat illis propheta. Non illum generalem qui datus est ad usum naturæ, sine quo vivere nemo potest, sed hunc spiritualem ad cognoscendum mysterium Christi, quod datur ad remunerationem justitiæ.

## Homilia xxxij. ex capite xix (a).

1. Et factum est cum consummasset Jesus sermones istos, migravit a Galitæa, et venit in fines Judææ trans Jordanem, 2 et sequutæ sunt eum turbæ multæ, et curarit eos ibi. Et reliqua. (b) Quantumcunque gratuitum et utile sit bonum ecclesiasticæ pacis, quam flagranti et sollicito animo quærendum sit exponam, ut quilibet inventor exponere possit. Legite, inquam, fidelissimi, hortor, fratres, legite vobiscum, crescite ia

(a) Desunt capita 14, 15, 16, 17 et 18.
(b) Hie resumit Codex Carthusianorum Vallis Dei : et paulo post idem Codex et Eliti ad marg., sollicito anuno. In textu autem, sollicito amore.

synagoga facti sumi salama (Apoc. 2. 9). Accedentes antem possumus ædificationis gratia etiam ad harreticos transferre sermonem. Immundus enim spiritus, qui in eis ante habitaverat, quando gentiles erant, ejectus est, quando facti sunt Christiani : qui perambulans gentiles carteros, et non inveniens apud eos requiem, credentibus videlicet secundum tempora etiam ex ipsis in Christo, reversus est in eos, quos possederat ante. Inveniens autem eos vacuos a Spiritu sancto, vacuos a timere Dei, et operibus bonis (quoniam spiritus quidem immundus exierat ab eis propter nomen Christi, Spiritus autem sanctus non supervenerat eis, propter malum propositum cordis corum, et opera mala), inveniens cos mundatos scopis, qualibus diximus supra, et ornatos institutionibus apostolicis : assumpsit secum alios septem spiritus nequieres, et inhabitavit in eis, et facta sunt novissima hæretienrum pejora prioribus. Hæreticos gentibus esse pejores dubitat nemo. Primum, quia gentiles per ignorantiam Christum blasphemant, hæretici antem scientes Christi Inniant veritatem. Deinde quia in illis vel spes fidei est, in istis autem incessa-bilis pugna et discordia. 46. Adhus eo loquente, ecce mater et frater ejus, etc. Videns diabolus, quia per-suadebat populis Christus, esse se Filium Dei, di-eens: Et esce plus quem Jonas hic, et plus quem Sa-lomon hic (Luc. 11. 32. 31): timuit enim, ne si Dei Pilius correccessiones ille enim, ne si Dei Rilius coguoscatur ille, qui putabatur homo, ipse derelinquatur ab omnibus. Ad convincendos sermones ejus subintroduxit parentes ejus carnales, ut per il-lorum contemplationem, divinitatis ejus obscuraret naturam. Ideoque venit aliquis quasi diaboli advocatus, qui humano ore verba diabolica loqueretur, di-cens! 47. Ecce mater tua, et fraires tui foris stant, volentes loqui tecum. Ac si dicat: Quid gloriaris, Jesu, de carlo dicens descendisse, qui radices habes in terra? Ecce mater tua, et fratres tui. Non potest esse Filius Dei, quem bomines genuerunt. Non potes illum abscondere, quem natura convincit, Tunc Jesus quasi hominem quidem aspiciebat, tamen vere diabolus loquebatun. 48. Et quis est mater mea, et fratres mei? Nescio parentes in mundo, qui ante mundi constitutionem mundum oreavi. Nescio principium ex carne (sicut Photinus existimabat), qui jam in principio eram apud Deum. Nam quod hominem me videtis, vestimentum meum est, non natura. 49. Et extendens caute manus suas super apostolos, dixil: Ecce mater men, et fratres mei. Non speruens generationem carnalem, neque erubescens humanam susceptionem, tale dedit responsum : sed volens ostendere, quia præponenda est cognatio spiritualis carnali. Nam carnalis cognatio, non volentibus nobis, neque scienti-bus, contingit. Non enim unusquisque vestrum consuetus est cogitare quorum erit filius, aut quorum eognatus : spiritualem autem cognationem ex proposito unusquisque per fidem sibi acquirit. Voluntaria enim est obanditio, per quam quicumque voluerit voluntatem Patris facere, efficitur filius Dei, et frater Christi. Unde sapienter superinduxit : 50. Quicumque facerit voluntatem Putris mei, ille mater mea et frater est. In qua cognatione spirituali nihilominus est hæc Maria, quæ non per coitum carnis, sed per gratiam fidei credendo facta est mater Christi. Deinde matrem et fratres Christi, facientes voluntatem Dei intelligimus non synagogam, quæ secundum corpus peperit Christum, cæterosque Judæos : sed illam synagogam intelligimus matrem, quæ salvata est cre-dens in Christum, non crucifigens eum. Similiter est intelligendum et de fratribus, qui secundum spiritum erant Judzi, non secundum corpus, qui Christi erant lacientes voluntatem.

## Homilia xxxj. ex capite xiij (a).

3. Ecce exiit qui seminat, seminare: et dum seminat, quædam ceciderunt secus viam, et venerunt vo-(a), Deest initium decimi tertii capitis.

lucres, et comederant ea, etc. Sient gaudet medicas, quando ad eum ægrotantinan multitudo prosequiur; sient lætatur rex, quando cum magni exercites manus armata circumdat : sic exsultat sacerdos, quando cum audientium populus magnus auscultat. Et ideo ascendit in naveni, ut audiret eum populus, et videret, et visus delectaret auditum, et auditus visum. Et docebat in parabolis, dicens, Exiit seminator seminare, non de loco ad locum transmutans, sed voluntate. Nec enim venit, ubi non erat, nec relinguit, unde egressus est : quia Deus ubique est, præter ubi esse nolucrit. Aut certe ideo exivit, quia ibi est Deus, ubi justitia ejus colitur: ubi autem justitia ejus non est, nec ipse est ibi. Et qui intra justitiam suam sunt, intus sunt : qui autem extra justitiam ejus sunt, foris habentur. Propterea quamdiu fuit ia cirlis, ubi omnes sunt justi, intus erat : veniens aptem in mundum, qui totus extra justiciam erat Dei, foras exivit, ut ipsum faceret intus. Quoniam ergo omnes gentes, Dei justitiam contemnentes, degebat sub potestate diaboli : ideo exivit, ut plantaret justitiam in mundo, ubi non erat prius propter peccata ipsorum. Exiit qui seminat, seminare. Non sufficit ei dicere, Seminare exivit : sed addidit, Exiit qui seminat, seminare: ut ostenderet, quia non erat novus seminator, nec modo ad hoc opus primum accesserat: sed hoc semper habuit in natura, ut semper seminaret. Ipse enim a principio generis humani totres scientiæ semina ipsa seminavit in natura. Ipse est, qui per Mosem semina præceptorum legis seminavit in populo. Ipse est, qui lequens in prophetis, non solum præsentium seminavit correctiones, sed etiam notitiam futurorum. Ipse exivit, ut in corpore constitutus, et per seipsum diviniora seminaret prace-pta. 4. Et quædam ceciderunt secus viam. Quæ est via? Mundus iste, per quem omnes transeunt, qui nascuntur : via enim, et percgrinatio, et transitus est omnibus, qui et a Deo exierunt, et ad Deum sestinant. Unde et propheta dicebat : Quoniam incola sum apud te in terra, et peregrinus, sicut patres mei (Psal. 38. 13). Sicut ergo viator in via nihil sollicitus est, nisi quod necessarium habet ad usum : ita et homo in hos transitu mundi nihil debet esse sollicitus, nisi quad opus habet ad usum. Qui autem suam spem ponit in mundo, et delectatur in eo, est similis homini de-sperato, qui non habet neque patriam, neque domum, neque familiam, ad quam festinet : sed in quocumque loco inventus fuerit, ipse locus domus ejus est. Quæ est ergo terra secus viam? Homo secundum istum mundum vivens, qui omnia ea sapit quæ mundi sunt, et nihil quod Dei est : sed hoe solum diebus ac moctibus cogitat, hoc concupiseit, quod pertinet ad bene manducandum et bibendum, et spurcitiam corporis exercendam. Ex his enim omnia mala nascuntor. Propter cibum enim et potum avariti:e fient, furta, violentiæ, perjuria : ex avaritia autem invidiæ et contentiones : ex invidia autem maliloquia et detractiones, inimicitiæ et imposturæ: ex inimicitiis manifesta ira, rixæ, cædes, homicidia, judicia : ex libidine autem fornicationes, adulteria, masculorum concubitus, feminarum invasiones. Talibus si loqui volueris de spiritualibus rebus, non intelligunt verbum, nec sentiunt verbi dulcedinem. Nec enim est possibile, ut inter tantas amaritudines vitiorum sentiatur dulcedo sermonum. Sicut qui in magno vase aceti modicam guttam mellis immisceat, etiam mel perdit, et acerbitas aceti non mutatur : sic homini in hac malorum multitudine constituto si colloquutus fuerie justitiz verbum, et verbum perdis, et ille non temperatur in concupiscentia mundialium rerum. Nec enim habet bonum in se. Nam homo illud concupiscit, quod jam habet exceptum in se, et scit esse honum. Ecce si ostendis leoni viridem herbam, aut campum bene florentem, non excitat eum in coocs piscentia, quia non habet hoc in natura, ut berhat manducet : et e contra si ostendas bovi carnes, non concupiscit, quia non est bavis natura, ut man

sursum transmittitar in semen : sic et caritas de parentibus ascendit in filios; de filis antem non revertitur ad parentes. Ideo parentes quidem filios diligunt, sed non sie diliguntur a filiis: quia sieut herba non deorsum, sed sursum ad semen transmittit humorem : sic et homo non ad parentes, sed ad procreandos silios transmittit affectum. Et erant duo in carne una. Sicut qui spiritualiter se diligunt, multorum anime quasi una anima esse dicuntur, dicente Scriptura : Omnium credentium erat cor unum et anima una (Act. 4. 32) : sic et vir et uxor qui carnaliter se diligunt, una caro dicuntur. 7. Dicunt illi : Quid ergo Moses mandavit dare libellum repudii, et dimitti? Displicet peccatoribus doctrina justitiæ, gravis est fornicantibus interpretatio castitatis. Si contra rationem quidem respondere non possunt, veritati tamen credere non acquiescunt. Quid ergo? Conferent se ad patrocinium viri sanctissimi Mosi, cujus per-sonam verebantur omnes et timebant, ut doctrinam Christi, quam ratione vincere non poterant, per auctoritatem validioris personæ destruerent : ut dum Moses irreprehensibilis reprehendi timetur, veritatis interpretatio taceatur : sicut solent homines facere, malam causam habentes; confugiunt ad potentes viros, ut si per justitiam non possunt, vincant per personam. Tamquam si ita invidiose respondeant: Quid ergo? Moses pracepit in lege, qui fuit quasi visibilis lingua invisibilis Dei, qui incorruptibilem gloriam corruptibilibus oculis vidit, et testimonium divinitatis in vultum suscipiens portavit ad populum (Exod. 34): tu autem, homo vilissimus, fabri lignamis divinitatis proposed destruis guod illo constituit? Si rii filius, quomodo destruis quod ille constituit? Si Filius Dei es, sicut dicis, quare confundis tuum ministrum? si homo es similis nostri, quomodo reprehendis tuum auctorem? Si malum est, quare præcepit? si bonum est, quare destruis? 8. Tunc ait Jesus : Moses, inquit, propter duritiam cordis vestri permisit vo-bis dimittere uxores vestras. Frequenter vobis Moses propter duritiam vestram injustitiam quasi justitiam præcepit, ut in eremo hostias offerre Deo. Et quomodo dicit propheta? Non a cipiam de domo tua vitulos, neque de gregibus tuis hircos (Psal. 49. 9). Sed quia patres vestri egressi erant de Ægypto, corpore, tamen non animo: nam totam Ægyptum secum in moribus bajulabant: videns itaque Moses propter dilectionem carnalem circa studia sacrificiorum eos esse inclinatos, si mandasset eos recedere a sacrificiis, non fucrat audiendus : quia annosa passio medicamento momentaneo non curatur. Jussit eos sacrificare quidem, sed jam non dæmonibus, sicut in Ægypto, sed Deo vivo. Dimidium mali permisit, ne totum perderet bonum. Hac ratione permisit, vos dare libellum repudii, quia melius judicavit permittente lege matrimonia solvi, quam odio compellente homi-cidium fieri. Permisit vobis mala facere, ne faceretis pejora. Ergo hæc vobis permittendo, non vobis justitiam Dei demonstravit, sed a peccato abstulit culpam peccandi, ut quasi secundum legem agentibus vobis peccatum, vestrum non videaturesse peccatum. Utputa, si quis babeat servum, qui furatur et inobriat se, considerans dominus, quia si utrumque sibi insimul mandaverit observare, nibil proficit : mandat illi quidem, ut bibat quantum vult, sed publice bibat, ut hoc quidem, quod bibit, sit secum novum honum, ut paulatim diseat obedire praceptis. Sic permissum est dari repudium, malum quidem, tamen licitum a creatione. Et apostoli præceperunt secundas adire nuptias, propter incontinentiam hominum. Nam secundam quidem accipere secundum præceptum Apostoli est : secundum autem veritatis rationem vere fornicatio est (1. Tim. 5.9); sed dum permittente Deo publice et licenter committitur, fit honests fornicatio. Propteres bene dixit, quis Moses hoc permisit, non præcepit. Aliud est præcipere, aliud est permittere. Quod enim præcipimus, semper placet : quod autem permittimus, nolente : pracipimus: quia malam voluntatem hominum ad plenum prohibere non possumus.

Matrimonium non facit coitus, sed voluntas. - 9. Amen dico vobis, quicumque dimiseril uxorem suam, nisi fornicationis causa, mechatur. Onnis res, per quas causas nascitur, per ipsas absolvitur. Matrimonium enim non facit coitus, sed voluntas : et ideo illud non solvit separatio corporis, sed separatio voluntatis. Ideo qui dimittit conjugem suam, et aliam non accipit, adhue maritus est. Nam etsi corpore jam separatus est, tamen adhue voluntate conjone us est. Cum ergo aliam acceperit, tunc plene dimittit. Non ergo qui dimittit marchatur, sed qui alteram ducit. Sicut autem crudelis est et iniquus, qui castam dimittit : sic fatuus est et injustus, qui retinet meretricem. Nam patronus turitidiis since est est injustus, qui retinet meretricem. pitudinis ejus est, qui crimen celat uxoris. Imitatores ergo debemus esse Dei, ut sient ille agit cum Ecclesia, sic nos agamus cum conjuge. Ille enim numquam derelinquet populum, nist ad gentilitatem vel ad hæresim voluntarie transierit : alias autem peccantem castigat quidem, tamen misereri non cessat, dicente propheta: Si dereliquerint fili ejus legem meam, visitabo in virga injustitias eorum: misericordiam autem meam non dispergam ab eis (Psal. 88. 31. 33. 54). Sic et vir meretricem quidem dimittat, alias autem male morigeratam castiget et teneat. Quomodo? Tribus modis. Primum docendo secundum Deum. Si autem contempserit timorem Dei 1, improperando, ut vel homines erubescat. Si nec pudorem sentit frequenter confusa, faciat illi quod præcepit Salomon: Cor durum baculo percute (Prov. 10. 13). Ergo primum admone, quia multum proficit doctrina justinine. Deinde confunde, quia frequenter et pudor fre-num est vitiorum. Tertio justum est, at castigetur quasi ancilla, quæ erubescere nescit ut libera. Aliter. De Galilæa turbæ in mysterium gentium sequutæ sunt Dominum in fines Judææ, ibique curatæ sunt. Juste in fines transierunt Judææ; nec enim potuissent curari, nisi relicus finibus suis, in fines transissent Judææ, sicut scriptum est in Isaia : Et venient omnes gentes, et dicent : Venite, ascendamus in moutem Domini, et in domum Dei Jacob, et ennuntiabit nobis viam suam, et ambulabimus in ea (Isai. 2. 3). Et curatæ sunt gentes in finibus Judæorum ad confusionem ipsorum, quia gentes quidem et in aliena sequutæ sunt Christum, Judæi autem in finibus suis constitutum tentaverunt et repulerunt, et in fornicationibus suis corporalibus fornicationem suam confessi sunt spiritualem, dicentes : Si licet viro dimittere uxorem suam quacumque ex causa? Quia non potest animo esse castus, qui corpore est lascivus : hoc est, non potest Deo esse sidelis, qui uxori suæ persidus est : sicut nec ex diverso conscientiam servat, qui Deo fidem non servat, sed altera alterius fornicationis est accusatrix. Nam etsi interim non prævaricatur lascivus, tamen jam in eo statutus est ut prævaricetur, si corruptio persuasionis accesserit. Et illi quidem secundum carnem interrogabant, quæ pati merebantur secundum spiritum : Si licet dimittere uxorem quacumque ex causa? Christus autem respondit eis, quod facere eos non decebat, dicens: Quicumque dimiserit uxorem, nisi ob causam fornicationis, et aliamduxerit, mæchatur. Sicut enim uxorem quocumque modo contra voluntatem viri agentem dignum est repellere, non est autem justum quantum ad gravitatem viri, nisi ob causam fornicationis : sic ct. Ecclesia, quocumque modo contra voluntatem egerit. Christi, digna est abjiei : non autem abjicitur propterlonganimitatem Christi, nisi sola causa transgressionis. Sicut enim si Christus prius dimisisset Ecclesiam, Judworum, non eis subministrans per Scripturas notitiam sua divinitatis, ipse faciebat cam adukerana

1 y. D. et Editi in marg., Si autem Dei timorem non Sellelik

modo vivis, sed quomodo credis. Item in pace non est labor bene credere, sed hene vivere : quia pax ipsa corruptrix est pietatis. Nide jam, quod sollicitudo divitiarum frequentare te ecclesiam non permit tit, ut audias Scripturas et traditiones doctorum, ut nutriatur verbum quod accepisti. Etsi venis in corrore, non venis in mente. Etsi audis auribus, non audis in corde. Totus autem animus tuus in illis est, de quibus sollicitus es. Opera bona cupiditas divitiarum te facere non sinit. Quomodo autem sinat te tua fœne. rare, quæ compellit te aliena colligere? Item si verhum Dei venerit in periculum, tu propter voluptatem divitiarum, aut quia times perdere que habes, aut que non habes concupiscis acquirere, veritatem fidei tum palam non confiteris. Vides quomodo sollicitudo et voluptas divitiarum suffocant verbum, et fructificare non sinuit? 8. Quadam super terram bonam. Terra autem bona sunt qui abstinent se a divitiis malis, et secundum vires suas faciunt bona, et est fructus eorum trigesimus. Si autem omnia bona sua contemnant, et accedant ad serviendum Deo, habent sexagesimum. Si autem et infirmitas corporis eis contigerit, et sideliter sustinucrint, habent centesimum, et terra bona est. Nam et Job ante tentationem trigesimum habuit in facultatibus suis juste vivendo: post damna substantice et filiorum, sexagesimum: post plagam autem corporis, centesi-num fecit. Qui centesimum habet, in se sexagesimum et trigesimum habet. Et qui trigesimum habet, sexagesimum non habet. Et qui sexagesimum habet, non etiam centesimum habet. Semper enim majus quod minus est in se habet inclusum, illud autem, quod minus est, majus in se non habet : ut-puta, præfectoria potestas habet in se vicariam et consulariam potestatem : consularia autem potestas, neque vicariam, neque præfectoriam habet in se po-testatem. Utputa, qui talem fidem habet, ut possit mori pro Christo, ille sine dubid et omnia bona mundi contemnere potest. Nam quomodo sua non contemnat, qui scipsum contemnit? Nam et ille centesimum habet. Nam qui se et sua contemnit, multo magis aliena non tollit, multoque facilius de faculta-tibus suis partem dat, qui totas facultates suas nibil existimat. Item qui sexagesimum habet, id est, qui divitias potest contemnere, in jejunio permanere, caste vivere, corporales injurias sustincre, sine dubio et trigesimum habet. Et qui sciunt sollicitudines sæculi, et voluptates divitiarum, clarius eas contemnere possunt. Qui autem trigesimum habet, id est, qui malum non facit, sed quantum potest benefacit, hoc est enim trigesimum : ille non omnimodo et sexagesimum habet, id est, non omnino potest omnia bona sua contemnere, et omnibus diebus vitre sure jejunare, aut in castitate vivere, aut corporales injurias pati. Hoc enim est sexagesimam, Ideo Dominus apostolis quidem, qui sexagesimum poterant, sic dieit: Vendite quæ habetis, et date eleemosynam (Luc. 12. 33). Istis autem, qui non poterant sexagesimum, injungit eis trigesimum, dicens : Omni petenti te, da : et qui mutuum petit, non avertas ab eo (Luc. 6. 50). Item qui sexagesimum potest, non omnino et centesimum potest. Quanti sunt, qui et bona sua dimittere possunt, et amissionen rerum suarum patiuntur, et caste vivere possunt, et corporales injurias sufferre : et illud, quod est centesimum, timent sustinere ? Quot enim confessores post multas injurias mori timentes lapsi sunt? Sic et homo, qui secus viam est, omnia mala in se babet, et lapidosus est, et spinosus. Ille autem, qui spinosus est, non omnino lapidosus est. Et ille, qui lapidosus est, non omnino secus viam est. Utputa, qui fornicarius est, qui avarus est, qui perjurus est, qui fur est, omnino si illi persequutio aut tribulatio venerit propter verbum, sine dubio quantum ad hominem scandalizatur, et prævaricatur. Qui enim ante tentationem sidem Deo non servat, quomodo in ipsa tentatione crit fidelis? Item qui la-

pidosus est et spinosus, id est, qui ex corde non credit, et est infidelis et vacuus, ita ut nec perseguutione aut tribulatione scandalum paiiatur : multo magis nec sollicitudines sæculares poterit evitare, aut voluptates carnales. Qui enim illic scandalizatur et pravaricatur, ubi intelligit se perire, si fucrit scandalizatus : quanto magis sollicitudines divitiarum et voluptates non est contentus repellere, in quibus se gravari intelligit, non perire? Nam sollicitudines divitiarum et voluptates profectum impediunt, non faciunt peccatorem. Qui autem scandalizatur in Christo, cadit a Christo. Qui ergo et cadere potest, multo magis impedimentum pati contentus est. Qui antem spinosus est, non omnino et lapidosus est. Sunt enim, qui tantam quidem fidem non habent, ut divitias suas et voluptaies pro nihilo putent, et sollicitadinem carum contemnant, et magis diligant carlestia quam terrena : tamen si tentatio venerit, non recedunt a Christo propter timorem perditionis. Nam etsi mundum contemnere non suerint contenti, vel quia non qui (sic) ante desiderabant magnificari apud Deum, tamen a Christo recedere non sunt ausi, quia timent perire. Ideo, si necessitas venerit frequenter et bona sua dimittunt, quorum sollicitudine ante fuerant obligati. Nam multo magis laboriosum est in securitate concupiscentias vincere, quam in periculo divitias posse contemnere. Ipse enim timer periculi adjuvat animam, et facile vincitur deleciatio corporalis. Quot sunt enim, qui in securitate non fuerunt contenti pauperes esse, et cum viderunt per-sequutionem, magis contenti fuerunt bona sua dimittere, quam perire propter illa? Prasciens Deus frequenter præcidit divitias eorum, ut a sollicitudinibus relevați, securius et melius permaneant cum Deo. Item qui lapidosus est, non omnino et secus viam est. Multo enim fideliores sunt, qui in persequationibus forsitan possunt scandalizari, tamen in iniquitatibus non se omnino obligant : quia cum gaudio accipiunt verbum, et diligunt bonum, sed vincuntur in tribulatione. Et eos forsitan propter misericordiam suam Deus frequenter salvans, non adducit super eos tentationem, unde vincantur : quoniam nemo notentario de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del strum idoneus est, si 1 nos jubet Deus orare : Et ne nos inducas in tentationem (Matth. 6, 15). Qui autem secus viam est, in omnibus malis obrutus est. 10. Et accedentes ad eum discipuli eins, dixerunt : Quare in parabolis loqueris illis? Vide benevolentiam virorum, vide misericordes discipulos benigni magistri. Dolebant, quia populus non intellexit, et quia talium verborum ædificatione fraudati sunt, quia perdiderunt audiendi laborem et tempus. Nam qui non intelligit quod audit, per-dit quod audit. Et considera quod est benevolentius, quod non primum interrogaverunt de intellectu parabolæ, sed mox diverunt : Quare in parabolis loqueris illis? quia magis de aliorum salute solliciti erant quam de sua, sicut ait Apostolus: Non quæ sua sunt singuli cogitantes, sed quæ aliorum (Philip. 2.4). lliec est enim perfecta caritatis gratia, qui amplius festinat aliis utilis et lucrosus esse quam sibi. 11. At ille respondens ait illis : Quia vobis datum est nosse mysterium regni cælorum. Quoniam multi ex his verbis culpam negligentiæ suæ imputant Deo, dicentes : Quia non est mea culpa, si nescio quod mihi Deus scire non præstitit. Et ista dicunt, non vere dolentes, quia non intelligent aliquid circa Deum, sed pecca-torum suorum excusationem quærentes. De talibus dicit propheta : Non declines cor meum in verba malitia, ad excusandas excusationes in peccatis, cum hominibus operantibus iniquitatem (Psal. 140. 4). Ideo de isto loco modico manifestius loquamur. Omnis quidem intellectus de Spiritu sancto est, et gratia Dei est : tamen alia est gratia, quam Deus omnibus ho-minibus creando donavit : alia est, quam non omni-

<sup>!</sup> Porte, sic.

ominibus, sed dignioribus et excellentioribus tioribus donat. Sicut paterfamilias multa manhabens, omnibus quidem mediocrem vestem ediocrem annonam dat pro debito dominii sui: ec potest esse servus ejus, nisi ab illo vestitus et nutritus; quibusdam autem fidelioribus e dat meliorem vestem, et delicatiorem annonon propter debitum dominii sui, sed propter mercs corum : sic et Dominus generalem graid est, intellectum boni et mali omnibus dat ecessitate naturae : quia nec videntur esse hoad imaginem Dei creati, nisi habuerimus divintellectum; dignioribus autem dat specialem n, utputa cognoscendi mysteria, non pro nete naturæ, sed pro remnneratione bonce voaut bonorum operum. Vide ergo quomodo is, mit bonorum operum. Vide ergo quomodo Vobis datum est nosse mysterium regni cælorum. ixit: Vobis datum est, alicui qui habeat scienioni et mali. Si ergo est aliquis, qui non habet m scientiæ boni et mali, non culpa hominis est abentis, sed Dei non dantis. Si autem omnes es intelligant bonum et malum, non tamen omabent gratiam cognoscendi mysterium regni, st culpa Dei non dantis, sed hominis non qua-nec festinantis, nec laborantis ut mercatur re. Si enim illam generalem scientiam boni et ransegisses, id est, si bene usus fuisses, juste aris hanc specialem cognoscendi mysterii seien-Si autem illam generalem abscondisti in terram, atur pro necessitate natura : quomodo merebanc specialem, que pro remuneratione bonæ atis aut operum datur? Et hoc est quod alius elista dicit de servo malo, qui talentum suum idit in terram, et nullum fecit fructum de illo; ius eius non solum talentum tulit de eo, sed jussit eum puniri : id est, quasi non fructifin jussit euni punit. In est, quasi non ruccin n jussit puniri reuni. Vide quia paratus fuit et n gratiam ei donare, si fructum fecisset de pri2. Qui enim habet, dabitur ei, et abundabit. Ut ti quidem addatur, possibile est : impossibile ut auferatur ab eo qui non habet. Quomodo lit? Si enim tollitur ab eo quod non habuit 1: em non habuit, quid tollitur ab eo? Sed ita lit : Qui habet aliquem intellectum, et non cum illo justitiam pertinentem ad gloriam Dei, contra circa res terrenas occupat eum, habens idetur habere: quia quantum ad eum, videns, dicitur esse. Non habet, qui Deo nihil fert. homo, cujus oculi iniquitatem vident, non æqui-, quantum ad Deum videns, cæcus dicitur esse, scriptum est : Sinite eos; cæci sunt, et duces um (Matth. 10. 14) : quia diabolo vident, non Sicut qui peccatis vivens mortuus dicitur, sicut um, est: Et vos cum essetis mortui in peccatis (Ephes. 2. 1. et Coloss. 2. 13): quia ille talis leo, sed diabolo vivit; sicut qui habet intelleet bonum non operatur cum eo, quantum ad nec habet : et ideo tollitur ab eo et ipsum habet, ut nec intelligat quod est bonum, et jam cus ducatur a dæmonibus per omnia mala opera. lo ergo videris hominem, qui etsi non facit hona, tamen vel delectatur in audiendo hono ; tuosus est quidem, tamen adhuc non tulit Deus hoc ipsum quod habebat, sed exspectat illum, wertatur ad pœnitentiam, et faciat bonum. Cum i videris hominem, qui non solum bonum non sed nec delectatur in ipso audito bono: intellige jam tulit ab illo Deus hoc ipsum quod habebat, elligeret bonum, et quantum ad Deum mortuus lam non potest reviviscere, nisi forte quantum um, qui potest etiam mortuos suscitare. Ille qui habendo non vult, sicut diximus, quod haaidem naturæ est : quod autem non habet, vois : qui habet quidem, sed non vult habere.

untef. in margine sic legendum esse innuit: Si enim rab co, quomodo non habnit?

Judæi vero, qui habuerunt legem, et vixerunt seenndum legem, addita est eis notitia Christi. Qui enim legem habentes quasi non habueront, quia non vixerunt secundum legem, ablata est ab eis etiam ipsa lex, quam habebant; et nihil apud eos de lege re-mansit, nisi sola Scriptura librorum, omni legis observantia percunte. Sic enim et Christianis eveniet. Qui enim vere habent Christum, viventes secundum Christi præcepta, dabitur illis regnum, ut jam non credant absentem Christum, sed videant præsentem. Qui antem habentes Christum quasi non habent. quia non vivunt secundum Christi præcepta, tollitur ah illis etiam hoc ipsum, quod videntur agnoscero Christum, ut credant Antichristo : aut certe ut condemnati in die judicii, separati de parte Christianorum, etiam hoc ipsum perdant, quod videntur esse Christiani, cum infidelibus deputati. Sic et hæresibus factum est, quod habentes fidei veritatem, illam non habuerunt, non viventes secondum eam, ablata est ab eis, ut crèderent pro veritate mendaciis. Tales sunt et qui quotidie transeunt ad perfidiam, quoniam habentes fidem, male ea utuntur. Tollet eam Deus ab cis, et ad perfidiam transibunt, et projiciet cos, et impletur in eis qued Apostolus dicit: Eo quod caritatem veritatis non receperunt, dabit eis Deus opera erroris, ut credant mendacio, et judicentur (2. Thess. 2. 10. 11). 13. Ideo in parabolis loquor illis, quia videntes non vident. Si dixisset, Ideo in parabolis loquor illis, ut videntes non videant : forsitan non esset culpa non intelligentium Judworum, sed Christi, qui sic loquebatur, ut non intelligeretur ab eis. Nunc autem dicit: Ideo in parabolis loquor illis, quia videntes non vident. Intelligitis ergo, quia non est culpa Christi nolentis dicere manifeste, sed corum qui andientes nolebant audire. Non enim quia Christus in parabolis loquebatur, ideo illi videntes non videbant : sed quia videntes non videbant, ideo illis Christus in parabolis loquebatur. Ecce viderunt mirabilia Mosi: numquid vere viderunt? Si enim vere vidissent, utique et timnissent Deum miraculorum factorem. Ecce audierunt doctorem legis : numquid vere audierunt? Si enim vere audissent eum, utique et vixissent secundum legem, et credidissent in eum, quem prophetabat lex. Viderunt et ea mirabilia, sed videntes non viderant. Si autem vidissent ea, et profecissent in eis. Cum sit ergo facilius videntes cognoscere quod vident, quam intelligentes intelligere quod audierunt : quomodo poterant illi audientes mysteria intelligere, qui videntes mirabilia non cognoverunt? Quia consueti erant Judæi videntes non videre, et audientes non audire : ideo non dedit eis Deus ocules fidei, ut videant divina miracula Christi, nec audiant viva verba ejus, nec similiter contemnant Christum, cognoscentes eum, quemadmodum contempserunt et legem, habentes eam : ideo et propheta illis dicebat : Auditu auditis, et non intelligitis (Isai. 6.9). Videnmus cujus rei intellectum denegat illis propheta. Non illum generalem qui datus est ad usum naturæ, sine quo vivere nemo potest, sed hune spiritualem ad cognoscendum mysterium Christi, quod datur ad renunerationem justitiæ.

#### Homilia xxxij. ex capite xix (a).

1. Et factum est cum consummasset Jesus sermones istos, migravit a Galitæa, et venit in fines Judææ trans Jordanem, 2 et sequitæ sunt eum turbæ multæ, et curarit eos ibi. Et reliqua. (b) Quantumcumque gratuitum et utile sit bonum ecclesiasticæ pacis, quam flagranti et sollicito animo quærendum sit exponam, ut quilibet inventor exponere possit. Legite, inquam, fidelissimi, hortor, fratres, legite vobiscum, crescite ia

(a) Desunt capita 14, 15, 16, 17 et 18.
(b) Hic resumit Codex Carthusianorum vallis Dei : et paulo post idem Codex et Editi ad marg., sollicito animo. In textu autem, sollicito animo.

fide, ut vobiscum corpore absens, efficiar in Christo vohiscum præsens in fide. Incipimus ergo exponere bona de bono. Prosequar quod dicit evangelista: Et factum est cum consummasset Jesus sermones istos. Quos istos? Quos superius est proloquutus. Quomodo de camino ignis mortiferi carnalium passionum super 1 pectus apostolorum zeli scintilla ceciderat, et modica quidem jam tantum conflabatur : sed Domimis, qui de longe sentit malorum vaporem, cito per humilitatis doctrinam, quasi cum aliquo fonte aquæ largissimo titionem, priusquam accenderetur, restinxit, dicens : Amen dico vobis, nisi conversi fucritis, et efficiamini sicut pueri, non intrabitis in regnum cælorum (Matth. 18. 3), etc., et illos tunc sollicitos reddidit, et totum mundum de periculo bujus incendii liberavit. Et illi quidem leviter tacti sunt, nos autem fortiter sumus muniti. Et momentaneæ invidiæ eorum occasio æternum mundo humilitatis refrigerium introduxit. Hos ergo sermones cum consum-masset Jesus, transtulit se de Galilea in Judeam, quasi justus Dominus omnium, qui sic diligit alios servos, ut alios non contemnat. Nam sicut omnes illi debent gloriam, quasi Domino : sic ille debet omnibus misericordiam, quasi servis. Nam si semper eum unus teneat locus, jam non est possessor om-nium hominum, sed aliquorum. Reliquit Galilæam, et venit in fines Judæe. Galila am patriam suam, de qua natus fuerat, quasi sol altius ascendens, reliquit orientem, et venit in Judæam, quasi ad occasum, ubi fuerat obiturus, in pace passionis occumbens, ut iterum nobis aliunde novum ortum sua resurrectione ostenderet, ut dicanius cum Apostolo: Vetera transierunt; ecce facta sunt omnia nova. Et sequulæ sunt eum turbæ multæ (2 Cor. 6. 17). Quasi testimonia salutaris doctrinæ ejus, quasi oves pastorem, in manu ipsius genitæ et nutritæ, sequebantur eum, quasi parvuli filii patrem peregre longe proficiscentem : et quasi pater proficiscens, bona pignora caritatis illis relinquens, peregit debilibus remedia sanitatum. Et sanavit eos. Ibi apparet, quia parati erant populi sequi eum ctiam in fines Judam : sed ne quis existimet Judworum, sicut erant detractores, quod adcommendationem opinionis suæ, et ad testimonium virtutum suarum, jactantiæ causa, trahat secum multitudinem infirmorum, ideo sanavit eos ibi, et dimisit eos: maxime cum sufficerent et ipsi ad gloriam, ethominibus ad salutem, testimonia in suo loco nascentia. 3. Et accesserunt ad cum Pharisæi, tentantes eum, et dicentes ei : Si licct homini quacumque ex causa uxorem suam dimittere? Viro casto qualiscumque uxor bona videtur, quia perfecta caritas vitia non sentit. Qui diligit uxorem, de solvendo matrimonio legem necessariam non habet. Ubi autem de solvendo matrimonio lex requiritur, illic jam odium demonstratur : ubi odium invenitar, illic fornicatio esse cognoscitur. Quemadmodum si videas hominem assidue amicitias medicorum colentem, ex ipsa re statim intelligis, quia infirmus est: sic et cum videas sive virum, sive mulicrem de dimittendis axoribus aut viris legem interrogantes, cognosce quia vir ille lascivus est, et mulier illa meretrix est. Sic et Judæi erant homines fornicarii et contaminati, qui habentes uxores, habere non videbantur: quia uxor illis non erat quasi jucunda possessio castitatis, sed quasi desertum æstus libidinis illic religatæ. Nam in matrimonio mox castitas delectatur, libido autem quasi vinculo conjugii colligata torquetur. Et non sit novum, quod dicimus, quia castitas in matrimonio delectatur. Nam primus est gradus castitatis sincera virginitas : secundus autem, fidele conjugium. Ergo species secunda virginitatis est matrimonii casta dilectio. Adierunt ergo Jesum tentantes, ut viderent si voluntatis corum amicus esset, an castitatis patronus : ut si quidem diceret, quia licet di-

1 V. D. et Editi in margine, Quomodo dicam in huguspiodi mortiferis carnalium passionum super.

mittere, laudarent eum : si autem non, contradicerent ei : et hoc est proprie tentare. Qui autem vere interrogat, quicquid audierit, conquiescit. Si lica homini uxorem suam dimittere quacumque ex caust O effrænata lascivia! Sciebant quia nullam causam idoneam habebant circa dimittendas uxores, præter solam turpitudinem, alias atque alias sibi jungebant: ideo timuerant interrogare. Ex quibus causis? No seipsos intra angustias certarum causarum constringerent. Sed interrogaverunt, si ex omnibus cousis licet, scientes quia modum nescit libido: sed quanto exercetur, tanto magis accenditur, non leviter, nec intra terminos unius conjugii capit libido. 4. Ille respondens ait eis: Non legistis, quia qui fecit homines ab initio, masculum et feminam fecit eos? Id est. Legistis quidem, sed noluistis facere quod legistis. Conscientiam illorum ad testimonium provocat, ut ostendat eis, quia ideo interrogant, non ut sirmiter discant quod dubitant, sed ut excusabiliter faciant quod inexcusabiliter peccent. Masculum et feminam. Non masculum et multas feminas, ut uni masculo liceat plures feminas possidere : neque masculos et feminam, ut uni femiuæ liceat plures viros accipere : sed masculum et feminam, ut una femina nullum masculum putet factum esse in sæculo, præter unum : ut unus masculus nullam putet feminam esse factam in sæculo, nisi unam. Non enim duas aut tres costas detulit de latere viri, et duas aut tres fecit mulieres (Gen. 2. 21). Cum ergo secunda aut tertia uxor steterit ante faciem tuam, sicut tunc Eva ante Adam, quomodo illis dicas, Hoc nunc os de ossibus meis (Gen. 2. 23)? Nam etsi vere costa est illa mulier, non tamen tua. Si ergo non illi dixeris, non illam confirmes esse conjugem tuam : si autem dixeris, mentiris. Si ergo Deus ad hoc masculum et feininam ex uno creavit, ut sint unun : quare ergo et de cætero vir et mulier non ex uno utero nascantur, sicut volatilia quædam? Quia Deus, quamvis masculum et feminam quidem creavit propter necessitatem filiorum generandorum, tamen semper castitatis fuit amator, et continentiæ auctor. Ideo illum typum non servavit in hominibus, ut si quidem vult homo nubere secundum primam dispositionem creationis humanæ, intelligat quid est vir et uxor. Si autem noluerit nubere, non habet necessitatem nubendi propter conjunctionem nativitatis, ne forte videatur per suam continentiam alterum perdere, quem nolebat esse in continentia1: quomodo dicemus post conjunctum matrimonium, ne alter altero nolente se separaret. 5. Propter quod relinquet homo patrem suum et matrem suam, et adharebit uxori sua. Propter quid? Quia ex viro est uxor, et ex una carne sunt ambo. Ergo mune major caritas debet esse inter fratres et sorores, quia isti quidem conjuges (a) ex eisdem parentibus exeunt, illi autem ex diversis. Sed hoc magnum est nimis, quia fortior est Dei constitutio, quam virtus naturæ. Non enim præcepta Dei naturæ subjecta sunt, sed natura præceptis obtemperat. Deinde fratres licet ex uno nascantur, tamen ideo nascuntur, ut diversas vias petant. Vir autem et uxor licet ex diversis nascantur, tamen ideo nascuntur, ut in unum conveniant. Ergo hi, quamvis sunt ex uno, tamen non ita sunt quasi ex uno: quia ad hoc creati sunt, ut non sint unum. Illi autem quamvis non sunt ex uno, tamen ita sunt quasi ex uno : quia ad hoc creati sunt, ut sint unum. Vides ergo, quia non scipsum loquitur ordo naturæ? Sed ordinationem Dei ex teipso considera. Quod enim est in herbis aut in arboribus humor, hoc est in hominibus amor. Sicut herbe ex bumore nascuntur et crescunt, sic homines per amorem incipiunt et augentur. Humor quidem de radicibus ascendit in herbam, de herba autem non revertitur ad radices, sed

sic Editi, qui in margine habent: al., rolebat. v. p., qui nolebat. Quovis modo legas, vix divinare possis quid have sibi vebiut.

<sup>(</sup>a) Vox, conjuges, hie intelligitur de frairii us.

et terrenarum occupati, nec permanserunt in Christo, nec consideraverunt opera ejus, nec audierunt sapientiam eins : propterea non cognoverunt cum Filium Dei, nec venerunt ad eum; hic autem illum populum Judicorum demonstrat, qui vel ex prophetis, vel ex operibus, vel doctrinis ejus cognoverunt Filium Dei: et concupiscentia lucrorum carnalium, vel honorum quæ consequebantur ex lege carnali, propter avaritiam recesserunt a Christo, non ignorantes divinitatem ejus, sed non sustinentes veram justitiam ejus. Quæ sunt ergo bona Judaici populi, quæ vendere, et pauperibus dare mandantur? Primum quidem aguitio Dei unius, lex, templum, sacerdotium, levitica et diversa genera sacrificiorum, quibus omnibus carna-liter utens populus ille, quasi possessiones fructiferas possidebat. Quæ quantum ad æstimationem quidem Judworum magna videbantur, et multa: quantum autem ad Christi promissa, pauca, et nimis exigua. Quæ omnia mandantur dari gentibus, specialiter pauperibus, et nihil horum habentibus, in quibus populus ille Judworum fuerat dives. De hoc enim populo Judæorum divite et contemmendo, et de populo gentium pampere et ditando dicit Maria in Evangelio: Pamperes implevit bonis, et divites dimisit inancs ( Luc. 1. 53 ). Hoc ergo dicit Dominus ad populum Judworum, suadens cis, qued melius est unius Dei agnitionem vendere : Vade , et trade eam gentibus pauperibus , et non habentibus Dei unius et veri agnitionem ; tu autem ascende ad majus, veni et sequere etiam me, ut cognoscas quoniam bæc est vita æterna, cognoscere non solum verum Deum, sed ctiam Christum Jesum, quem misit ipse. Possides templum : trade id gentibus pauperibus, et non habentibus templum Dei, et in primis venientibus ad agnitionem Dei, et veni, sequere me, ut et ipse efficiaris templum Dei. Nam impersectorum et incipientium est, habere templum Dei: persectorum est, templum Dei esse. Possides legem: trade eam pauperibus gentibus, et non habentibus legem : tu autem veni, sequere me, et e is in gratia, sciens quia lex non est posita justis, sed impiis peccatoribus; gratia autem perfectionis est præmium. Possides legis diversa mandata: utputa, habes hoc mandatum: Audi, Israel, Dominus Deus tuns, Deus unus est (Deut. 6. 4): trade ea pauperibus gentibus, non habentibus unum Deum. Habes, Non facies idolum ( Levit. 26. 1 ): trade hoc pauperibus gentibus, et per ignorantiam idola multa colentibus; tu autem sequere me, ut habeas vitam æternam. Hæc est autem vita a:terna, ut cognoscas unum Deum verum, et Jesum Christum, quem misit (Joan, 17. 3). Habes, Non occides ( Exod. 20. 13 ): trade hoc gentibus homicidia multa facientibus : tu autem sequere me, ut non irascaris. Ilabes, Ne adultereris (Exod. 20. 14. et Deut. 5. 17): trade hoc gentibus lascivis, ut discant non adulterari : tu autem sequere me, ut ne concupiscas. Habes, Non perjurabis (Levit. 19. 12): trade hoc gentibus, ut discant non perjurare: tu autem sequere me, ut non jures. Habes, Oculum pro oculo, dentem pro dente (Exod. 21. 24): trade hoc gentibus, ut nibil mali patien es inferant mala : tu autem sequere me, ut qui te percusserit in maxillam unain, præbeas illi et alteram. Habes, Ut odias inimicos, et ut diligas amicos (Levit. 19. 17. 18): da hoc pauperibus gentibus absque omni justitia, qui nec amicis suis bonam conscientiam servabant: tu autem sequere me, ut etiam inimicos diligas, quoniam hæc omnia pauperes debent habere, ut consoletur vita eorum in ipsis. Incipientium sunt omnia illa, non perfectorum. Si ergo liæc omnia tradideris pauperibus gentibus, et se juitus me fueris, per bæc majora, quæ dixi, manifestum est, quia omnia illa a juventute servasti, et proficiens in senectute tua que juvenum erant evacuasti. Si autem per hac majora me sequi nolueris , manifestum est , quoniam omnia illa non solum a juventute tua non custodisti , sed nec modo etiam in schectute tua conservas. Quomodo autem potest heri, ut sterilis ejus sit senectus, cujus fecunda

fuit juventus? Nec est possibile, ut non crescat in illo bono, qui coepit ab ipso bono. Nam non stat cum in sno statu pejorem fieri 1, sed necesse est, ut exercitatus semper crescat ad melius. 22. Ille autem, his auditis, tristis abiit : erat enim habens multas possessiones. Nam vere propter duas causas Jud icus populus recessit a Christo. Aut propter peccata sua, quia numquam servaverat Dei mandata, sicut Dominus ad Nicodemum loquens testatur, dicens : Qui autem non credit in Filium Dei, jam judicalus est. Hoc autem judicium est, quoniam lux venit in hunc mundum, et homines magis amaverunt tenebras, quam lumen : erant enim opera eorum mala. Omnis enim qui malum agit, non venit ad lumen, ne manifestentur opera ejus ( Joan. 3. 18-20). Aut propter lucra carnalia quie conferebant ci consuctudines legis : sicut ostendit parabolain qua se invitati excusaverunt propter villam, propter boves, id est propter lucra carnalia. Nam sacerdotes quidem non venerunt ad Christum, ne sacrificiorum lucra amitterent : populus autem, quia per sacrificia (ut putabat) delebantur peccata corum. Qualis autem emundatio fit in eo, qui in sanguine animalium veniam consequitor peccatorum? Quantum enim dolet de necisione animalium, tantum et emundatur populus. Propterea dicit propheta: Si voluisses, sacrificium dedissem utique, holocaustis non delectaberis. Sacrificium Deo spiritus contribulatus (Psal. 50. 18. 19), etc. Quomodo autem populus Judaicus tristis secundum animam abi't a Christo, intelligit qui considerat quæ est lætitia spiritualis. Lætitia enim cordis est bonam conscientiam habere ad Deum, et spiritualiter esse gaudentem, ac propter hoc non desperantem. Quo-modo autem poterat populus ille habere bonam con-scientiam ad Deum, et spiritualiter esse gaudens, qui intelligens Christum per opera ejus esse Filium Dei, propter peccata sua, aut propter lucra carnalia legis contemnens Christum, malvit esse in corporalibus possessionibus legis, quam in gratia Christi? Ideo autem et abeunte illo Dominus dicit : 23. Quam difficile dives intrubit in regnum cælorum. 24. Facilius est camelum per foramen acus transire, quam divitem intrure in regnum calorum. Quoniam facilius gentes, que fuerant tortuoso animo, intraturæ fuerant per angustum ostium regni caelestis, quam Judæi qui divites videbantur. Divites autem erant Judai in lege, in prophetis, cæterisque patriarchis, in Scripturis divites, in templo, in sacerdotibus, in Levitis, in sacrificiis, cæterisque dispositionibus ad religionem pertinentibus : quæ omnia non illos ædificaverunt in sanctitate, sed inflaverunt superbia. Apud se quidem delectabantur servire diabolo, coram aliis autem volebant apparere Dei cultores. Gentium autem animæ assimilatie sunt tortuosis camelis, in quibus g.bbus idelolatrice ipsorum erat : quomam cognitio Dei erectio est animarum. Unde et homines, quia acceperant a Deo scientiam Dei, erecti creati sint : animalia autem, quoniam non habent scientiam Dei, in natura prona sunt facta, id est, incurvata. Sic et idolo!atria, quavidetur esse erectio corum, id est, religio, polius depressio est animarum. Nam sicut prie omni justitia operum major est justitia, cognoscere Deum : sic præ omni peccato majus peccatum est, idola adorare. Sicut ergo gibbus cameli, qui videtur esse crectio sublimitatis corporis ejus, ipse est magis depressio ejus, et deformitas : ideo nec collum ejus sursum erigere potest gibbo depressus : sic idololatria gentium, quæ videtur illis esse maxima res, spiritualis justitiæ religiositas, et erectio animarum illorum, ipsa est magis iniquitas, et incurvatio, et depressio animarum ipsorum. Ideo enim nec caput animarum ipsorum sursum erigere possunt ad Deum, nee ad Dei notitiam pervenire. depressi idololatria sua. Et quemadmodum supra dorsum omnium jumentorum non stat sarcina, nisi fortiter fuerit colligata ad ipsum : supra camelum autem etiam sine recolligatione repausat : nam ipse gibbus sarcinam tenet in se, aptus est enim ad pon-1 V.D. et Editi in marg., nam non stat sibi in suo statu priori.

dera bajulanda : ita in cateris quidem peccatoribus tamen Deum-cognoscentibus 1. Omnes enim peccatores jumenta dicuntur, sicut dictum est : Hom nes et jumenta salvabis, Domine (Psal. 35. 7). Non stat sarcina peccatorum in corde ipsorum, nisi cum magna violentia et virtute diabolus tenuerit in corde ipsorum, alligans eam delectationibus. Ipsa enim cognitio Dei excutit a se pondera peccatorum, nisi hoc modo, quo diximus , fucrint colligata. In gentibus autem sine labore diabolus tenet peccata : quia non est illis cognitio Dei, quæ excutiat pondera peccatorum, sed idololatria ipsa, quasi gibbus, retinet in se uni-versa peccata: apta est enim ad bajulanda pondera peccatorum. Dum enim sciuat gentes idola sua neque videre, neque audire, neque intellige: e quie aguntur, neque irasci, neque vindicare posse : non solum non se abstinent ab idololatria, et non se convertunt ad verum Deum, sed quotidie magis addant peccata, sicut ait Salomon: Peccator adjiciat ad peccandum (Eccti. 3. 29). Deinde omnia animalia quamvis libenter terram aspiciant, semper tamen, quando volunt, possunt tollere collum sunm ad calum : solus camelus autem numquam potest sursum tollere collum suum, gibbo depressus : sic omnes peccatores libenter quidem semperterrena aspiciunt \*, tamen quandocumque volunt, po sunt convertere se ad calestem justitiam : gentes autem nul'o modo possunt explicare se, et ad divina convertere, idolo-latria sua curvati, et excercati, ideo sicut camelus neque deorsum recto collo aspicere potest, sicut cætera animalia, neque sursum recto collo aspicere potest, sicut homo, sed inter sursum et deorsum caput ejus pendet in medio : ita et gentiles neque animalibus assimilantur ad plenum, neque hominibus similes sunt. Propter humanum et rationa em intellectum suum hominibus non sunt similes, quia numquam cælestia, sed terrena semper attendunt. Deinde sicut omnia animalia aqualia habent crura corporis sui (quantum enim habet altitudinis corpus uniuscojusque animalis, tantum pene altitudinis habent et pedes corum, aut modice amplius : præ omnibus autem animalibus multo amplius camelus altiores habet pedes quam corpus, homo autem aquales habet corpori suo pedes): sic omnes viri justi, secundum quod sunt, talia proposita habent, cogitationes et actus. Pedes autem sunt proposita, quibus de re transcunt ad rem : unde et propheta dicebat : Domine, non est exaltatum cor meum, neque elati sunt oculi mei, neque ambu'avi in magnis, neque in mirabilibus super me ( Psal. 130. 1 ). Item Apostolus : Parco antem, ne quis me existimet supra id quod videt in me, aut audit aliquid ex me (2. Cor. 12.6). Procentores autem majora proponunt, quam sunt : proposita sua, et cogitationes, et actus majores faciunt, quam habent virtutes, ut semper majores videantur esse, quam sunt : maxime autem gentiles qui super istam jactantiam, quam hatent omnes homines peccatores et mundiales, ctiam ad secreta cælestia extenderunt proposita sua, et cogitationes, et actus, volentes se Ostendere supra quam erat natura ipsorum humana. Adline et alia ratione gentes assimilantur camelo, quoniam nec camelus ad plenum immundus est, nec ad plenum muadus. Mundus quidem est, quia revocat et ruminat : immundus autem, quia non habet duas ungulas fissas : sic et gentes, quoniam vacuæ sunt, nee mundae ad plenum. Mundæ quidem fuerunt, quia et tractabant quie Dei erant : id est, ruminabant, et conversabantur rationabiliter pene secundum Denn: sed conversationem, quæ pes est, non habent divisam in duo, id est, et in fidem, et in opera, sed habent opera tantum. Et sicut cameli pes ambulantis non dissipat terram, sed cum sit mollis, concordat ei, et complectitur cam : sic et conversatio Gentium, quamvis non esset bona, non crat dissipans tercam. hoc est, carnalem naturam, sed conveniens crat ma-

hoc est, carnalem naturam, sed conveniens crat mass Sic V. D. et Editi in marg. recte. Editi in textu, peccatoribus non cognoscentibus neum.

Al., adeunt, pro, aspicant.

toræ carnali, et secundum voluntatem ips Ut autem manifestum fiat quod dicimus exemplum quod dicitur apud Job de intellig et bellatore, hoc modo : Qui in iracundia, in molitur terram (Job 39. 21). Qui ergo intel bellator equus Christi est, ipsum in se porta rem, enine opus bonum et spirituale, que iracundia agit, naturæ suæ irascens carn: quod displicet ei malevolentia carnis : et ei in destructionem carnis sua agit quod ag sipat carnem suam. Nam si quis spirituale exsequitur, propi ia mortificat membra : qua et dissipat, id est, demolitur terram? Genti etsi bona opera faciebant, tamen quia not Deum faciebant, sed aut propter restimation nam, aut propter futuram nominis memor propter hoc solum, quia bonum facere, boi ipsa conversatio ipsorum non dissipabat carnalem, quia hoc ipsum bonum, quoc vanum aliquid fit, et non propter Deum, s carnem est, et secondom voluntatem natur lis, et non est contrarium naturæ carnali quod nec dissipat cam. Acus antem est verl quod est Filius Dei ipse : enjus prima pars est, atque acuta. Subtilis secondum causam tis ipsius, acuta autem secundum causan: in nis ejus. Tota recta, et nullam habens dell aut scrupulum, per cujus vulnus passionis Ge ingresse sunt vitam æternam, qui vulnera solus potest, a quo consuta est immortalitati: quie olim con-cissa erat super Adam. Ipsa c que spiritui consuit carnem, ulterius separar potentem. Hæc acus Judaicum populum juna et Gentium, de quo d'cit Apostolus : I pse enir nostra, qui secit utraque unum (Ephes. 2. 14). acus, quæ diruptam amicitiam angelorum et h copulavit. Hac est acus, quæ configit et per et vulnus non facit. Et ut quid difficile pop daicus intrat in regnum cælorum ? Primu diximus, propter carnales usus : quoniam le: ralia habet lucra, et præsentia : Christus spi itualia promittit et futura. Apud carnale homines semper præsentia præponuntur fu spiritualibus corporalia. Et non solum sacri usus erat carnalis, sed et omnis promissio le poralis erat et terrena. Si enim Christianis non possumus, divitias contemnere oportere enim nobis, Si nolaisset Deus homines habe tias, non creasset eas in mundo: quanto mas cile erat populo Judaico diviti secundum i persuaderi, ut derelinqueret divitias legis e Judaici cultus, quas a Deo susceperat? D enim : Si Deus voluisset legem contemni et ter illa omnia cum tanta ratione et diligentia nor disset. Populum autem gentium, id est, car facile erat per foramen acus transire, id est, gustum ostium, de quo scriptum est : Contene trace per angustum ostium (Luc. 13. 24). Quare omnis cultura gentium vana et irrationabilis e cultura autem irrationabili homines rationabi erat magni laboris ad cultum Dei vivi converte si gentes cum tanto labore ab irrationabilibus d suorum divelluntur cultuis: quanto magis difficilius evelluntur a rationalilibus Dei cu Ideo dixit: Facilius est camelum per foramen acus ire , quam divitem intrare in regnum catorum, 2 buti autem sunt discipuli ejus, dicentes : Et quis salvus fieri? 26. Quibus respondit : Apud homin impossibile est : apud Deum autem omnia po sunt. Et vere, quantum ad homines, et incredi impossibile fuit populum Judaorum posse salva post tot peccata actuum iniquorum, post tantas latrias, post tot prophetarum occisiones, nov etiam ipsum Dominum celi et terræ quantum occiderunt : sed apud Deum possibile factur Quoniam autem possibile fuit Deo salvare Jud populum, multas in lege divitias po-sidentem dentium Judworum multitudo testatur, six

ipsum Christum, sive per apostolos ejus : ut bonitatis illius investigabile pelagus humana astimatio non apprehendat, sed victa miretur. Tamen quia dixit Dominus, Apud homines hoc impossibile est, quantum ad humanam naturam, apud Deum autem possibile : ecce subito excitatur Petrus, unus de populo divite; et ex persona difficile credentium Judæorum, et clamat quasi testis potentire Dei factus, et confirmat Christi promissionem, et dicit: 27. (a) Ecce nos re-liquimus omnia, et sequuti sumus te: quid ergo erit nobis? Quoniam autem et ipse Petrus et omnes apostoli et exteri credentium Judworum contra possibilitatem humanam per Dei potentiam crediderunt in Christum, ipse testatur dicens ad Petrum: Beatus es, Simon Bar Jona, quia caro et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus qui in cælis est (Matth. 16. 17). Sermo iste convenit ad omnes, ut singulis quibuscumque dicatur: Quoniam beatus es tu, quia non revelavit caro et sanguis tibi, sed Pater meus qui in c:elis est. 28. Jesus autem dixit eis: Amen dico vobis, quod vos, qui sequuti estis me, in regeneratione, cum sederit Filius hominis in sede majestalis suce, sedebilis et vos super sedes duodecim, judicantes duodecim tribus Israel. Futurum autem erat, ut in die judicii responderent Judæi : Domine, non te cognovimus Filium Dei in corpore constitutum. Quis enim hominum videre poterat thesaurum in terra absconditum? solem in nube celatum? quis suspicabatur stellam matutinam nasci super terram? quis putabat mulicrem, quæ clausit paradisum, ut nemo intraret in eum, ut ipsa fieret prima porta paradisi, ut per illam lux prodiret per quam tenebræ intraverunt?-Ergo in injuriam tuam non nos impulit contumacia cordis, sed decepit consideratio carnis Vos respondebitis eis: Et nos homines fuinns sicut et vos, similem habentes animam, camdenique carnis naturam, et in uno viximus mundo, eisdem factionibus mundialium spirituum periclitantes, ipsis protectionibus Dei adjuti : in hoc etiam vos meliores fuistis nobis, quoniam nos fuimus homines peccatores et rustici, et obscuri in plebe, vos autem sacerdotes et scribæ, et principes populi. Nos illum cognoscere potuimus homines peccatores et rustici : et vos eum cognoscere non potuistis sacerdotes et scribæ, qui habebatis Scripturas præ oculis vestris quasi lampades et semitas? Nos antequam mirabilia ejus videremus, intelleximus eum: vos autem vel post testimonia cunctarum virtutum intelligere non poteratis? Quomodo poterat fieri, ut pene tota gens ignoraret, quem duodecim cognoverunt? Esto, quia non ci credidistis, nescientes eum. Filium Dei : qua causa interfecistis eum, nullam culpani invenientes in cum? Sed in nobis bona voluntas facta est quasi lucerna rusticitatis nostræ: in vobis autem malitia facta est quasi caligo scientiæ vestræ. Adhuc autem audeo et subtiliorem introducere sensum, et sententiam alterius sapientis cujusdam viri referre. Exponit enim sic : Quoniam sicut Judæorum populus in duodecim tribus fuit divisus, sic et universus populus Christianus divisus est in duodecim tribus secundum quasdam proprietates animorum et diversitates cordium, quas solus Deus discernere et cognoscere potest : ut quædam anima sint quasi de tribu Ruben, quædam autem de tribu Simeon, vel Levi, vel Juda. Puto enim, quia omnes sancti quinque virgines prudentes esse dicuntur, quamvis sint innumerabiles, propter quinque sensus spirituales : et omnes peccatores, quinque virgines fatux, quamvis innumerabiles sint, propter quinque sensus carnales. Et sicut omnes Ecclesiæ Christi septem Ecclesie dicuntur propter septem spiritus, quamvis sint multæ. Omnes enim, in quibus præ cæteris virtutibus abundantior est sapientiæ virtus, una habetur Eccle-sia; item in quibus præ cæteris virtutibus abundantior est intellectus, altera dicitur Ecclesia: et sic per singulos spiritus tractans invenies septem Ecclesias. Similiter et propter gratias duodecim, quas in persona

(a) Hic incipit Homilia in Cod. V. D.

duodecim virginum exponit angelus in Pastore, si ramen placet illa scriptura omnibus Christianis, iuveniuntur duodecim esse tribus : utputa, omnes animæ, in quibus præ cæteris virtutibus præcellit virtus veritatis, una est tribus. Nec enim omnes gratiae acqualiter in omnibus sunt, sed unus quidem amplius praecellit in ista, alter vero in illa. Omn**es** antem Christiani in quibus habitat Christus, sedes sunt Christi. Quod ergo ait: In regeneratione cum sederit Filius hominis in sede majestatis sue, ct vos sedebitis super duodecim thronos: promittit cis tempus Christianitatis futurum post ascensionem suam, quando omnes suscipient verbum apostolo-rum in se, sicut verbum Christi. Illud est enim tempus regenerationis, quando homines regenerati per baptismum, facti sunt ex filiis hominum filii Dei. Íllud est tempus, quando Christus sedet in sede majestatis sua, sicut testatur propheta de gentium fide sutura: Requabit Dominus super omnes gentes, Deus sedet super sedem sanctam suam (Psal. 46. 9). Nos putabamus, quia de die jud cii hoc dicit. Quicumque enim Christum credendo in se suscipiunt, sedes sunt majestatis ejus. Et vide quia non de tempore futuri judicii dicit, sed de vocatione gentium universarum. Non enim dixit, Cum venerit Filius hominis, sedens super sedem majestatis suze; sed ita, Cum scderit in sede majestatis suc. In sede autem majestatis suce ex eo coepit sedere, ex quo gentes credere coeperunt in eum. Ex quo ergo Christus sedit super sedem majestatis suie, ex co et apostoli sederunt super duodecim thronos, id est, in omnibus Christianis se-cundum diversitates animorum, quas supra tetiginus. Omnis enim Christianus, qui suscipit verbum Petri, thronus sit Petri, et l'etrus sedet in eo : sic et omnium apostolorum throni sunt, qui omnium apostolorum doctrinam susceperunt et tenent in se. Hanc interpretationem de diversis tribubus populi Christiani, et de sessuris apostolis in sedibus commendat propheta, dicens : Jerusalem, quæ ædificatur ut civitas, cujus participatio ejus in idipsum. Illuc enim ascenderunt tribus, tribus Domini, testimonium Israel, quia illic sederunt sedes in judicio (Psal. 121. 3 - 5). Si ergo Jerusalem, quæ ædificatur, Ecclesia est : sine dubio et qui ascenderunt illic tribus, Christianorum sunt tri-bus: et sedes, quæ sederunt illic, apostoli sunt, apo-stoli enim sedes Dei sunt. Nec modica gloria est apostolorum, ut sermones corum sedeant in hominibus fidelibus, sicut Christi sermones : et in sermonibus eorum vita omnium constat, sicut in sermonibus Christi. Sic ergo sedentes apostoli in thronis Christianis, in duodecim partes distincti secundum differentias animarum, judicant duodecim tribus Israel, id est, omnes Judæos. Quando enim per verbum apostolorum, quod est in nos, judicare videtur Judæos : quando autem verba apostolorum judicant Judæos, et ipsi apostoli judicare eos videntur. Sed videndum est, si omnes Christiani et apostolorum sunt sedes et Christi, quare omnes Christiani in persona quidem Christi quasi una sedes dicuntur. Nec enim dixit, Cum sederit Filius hominis super sedes suas : sed, Super sedem suam. In persona autem apostolorum, duodecim throni esse dicuntur omnis populus Christianus. Vide si habet rationem ista solutio, quoniam omnes apostoli omnia quidem bona habuerunt, non autem omnia ad perfectum, sed unusquisque eorum in aliquo bono privato magis perfectior fuit quani alter : utputa Petrus in side persectior quani carteri, Joannes autem in innocentia simplicior quam cateri, et sic solus potest discernere Christus, qui animarum differentias novit. Ideo Petrus requiescit in fide, Joannes requiescit in innocentia: et uniuscujusque apostoli virtus illa est thronus, in qua perfectior cæteris fuit. Christi autem omnes virtutes quasi una est sedes, quia in omni virtute ille æqualiter solus perfectus est. Nam quoniam de retributione in hos mundo apostolis danda loquitur Christus, illud est testimonium quod sequitur, hoc modo di-

Quod non fecisset, si ille, quasi Deum benum, bonum eum dixisset. Et vere quantam ad Judavo, qui unum Deum colebant, et Christum Dei Filium non cognoscebant, nemo erat bonus, nisi unus Deus : apud fideles vero, sicut unus Dens pater e-t bonus, sic et unigenitus Deus nihilominus bonus est. Puto autem, si dixisset ei, Magister sancte, aut etiam, Juste, similiter respondisset : Quid me dicis sanctum, aut justum? Nemo sauctus, nisi unus Deus : nemo justus, nisi unus Deus. Ex quibus omnibus discimus, quo-niam sicut tunc Christus laudem ejus repulit, quia non cognoscebat cum, sic semper repellit landes omnium ignorantium : consequenter nec Pater suscipit laudes corum, qui non cognoscunt cum secuudum quod est. Numquid gentes non colebant Deum et ignorabant<sup>1</sup>, secundum quod Atheniensibus dicebat Apostolus : Perambulans enim simulacra vestra, inveni aram ignoli Dei : quem ergo vos ignorantes cotitis, hunc ego comuntio vobis (Act. 17. 23)? Sed non suscipiebat culturam corum, quia non cognoscebant eum secundum quod ipse cognosci volebat. Si autem nec Christus suscipiebat landes Judæorum, nec Deus Pater, gentium, quia nou cognoscebant eum secundum quod decebat cognoscere eos; sine dubio nec hæreticorum suscipiunt laudem, vel Pater, vel Filius, quoniam nec ipsi cognoscunt quis Pater, quis Filius, errantes de ambobus<sup>2</sup>, et confundentes utrumque : quoniam qui Filium cognoscit, ille et Patrem cognoscit. Quod si laudes corum non suscipiunt, consequenter nec opera, quanvis videantur justa. Propterea cum dixerint, Nos in nomine tuo prophetavimus, et in nomine tuo dæmonia ejecimus, et wrtutes multas fecimus: dixit eis Jesus, Discedite a me, ne-scio qui estis (Matth. 7. 22. 23). Si vis venire in vi-tam, serva mandata. Quam sapienter ait, Serva. Ille enim interrogaverat, Quid boni saciam? iste contra illi respondit, Serva. Non dixit, Disce mandata, quia Deus docuerat eum, Factor naturæ rationabilis: sed, Serva, quia non servabat. Nam in hoc, quod admo-netur servare, ostenditur non servasse. Nam non est ille bonus, qui interrogat de bono, sed qui sacit quod bonum est. 18. Non occides. In persona quidem lo-quens unius illius, quicumque fuerit, convenienter loquitur persona: populi Juda: orum. Quacumque enim sciebat, quasi Deus, populum Judaicum esse factu-rum, vel in se, vel in discipulos, vel jam facere, anticipans cadem ipsa, præmonet eos, et dicit : Si vis intrare in ritam, non occidas. Sed occiderunt et ipsum. et discipulos ejus. Ne adultereris. Sed adulterati sunt recedentes a Deo suo, et viro animarum suarum, cum diabolo corruptore. Ne jurtum facias. Sed fecerunt, furantes quidem fidem divinitatis ejus ex opere, et dicentes: Hic non ejicit dæmonia, nisi in Beelzebub mincipe dæmoniorum (Matth. 12. 24): ne per opus illud crederent Christo. Item furati sunt veritatem resurrectionis ejus de toto mundo, quantum ad se, dantes pecunian multam militibus, ut dicerent, Quis stobis dormientibus, nocte venerunt discipuli ejus, et furati sunt corpus ejus (Matth. 28. 13). Non falsum testimonium dices. Sed dixerunt contra Scripturas, Hunc scimus, unde est (Joan. 7. 27). Deinde falsum testi-monium protulerunt, dicentes: Nos audivinus eum dicentem, quoniam ego dissolvam templum hoc manu fuctum, et in triduo rewdificabo illud (Matth. 26. 61). Similia et in Stephanum dixerunt. 19. Honora patrem tuum et matrem tuam. Sed non honoraverunt neque patrem suum Deum, qui seminaverat eos, neque matrem suam Ecclesiam patriarcharum et prophetarum cælestem : sed tamquam genimina viperarum, ruperunt eos, et exierunt ab eis. Et diliges proximum tuum sicut teipsum. Sed non dilexerunt Christum factum sibi proximum, secundum carnis cognationem. Quo-

niam ergo et olim per Mosem hare eis servare precepit, et postes per seipsum, illi autem non serraverunt : ideo non intraverunt in vitam, id est, in agaitionem Dei Patris et Christi. 20. Et respondit : Het omnia servavi a juventute mea. Nativitas Judaici populi fuit ex tempore Abraha, usque ad exium ein de Ægypto. Tunc enim quasi infans fuit populus ile, sicut Deus apud Ezechielem proplictam testatur, dicens ad Jerusalem : In qua die nata es, non est precisus tuus umbilicus, et non alligarerunt mamilias tuu: et etiam in aqua non es lota in salutem, neque ola uncta es, neque sale salita, neque pannis involuta es: neque pepercit oculus meus in le, ut facerem tibi unun ex is:is omnibus, ut pararetur aliquid super le; et projecta es in saciem campi, et in pravitate anima tua, u qua die nata es. Et transivi ad te, et vidi te consperum in sanguine tuo, et dixi tibi : De sanguine tuo bibes. Et multiplicavi te : sicul hortum agri dedi te, et multiplicata es, et magnificata es, et intrasti in civilates civiletum (Ezech. 16.4-8). Juventus autem ejus fait ex tempore Mosi usque ad reges. Virilitas autem eins ex tempore regum ejus usque ad transmigrationen Babylonis. Senectus autem ejus a transmigratione Babylonis usque ad Christum, quando est mortus populus ille, propriam interficiens vitam. De isis autem a tatibus suis etiam per prophetam testatur populus ille, et dicit: Domine, memorabor justitle tae solius, Domine, quam docuisti me ex juventute mea, il est, ex tempore Mosi, quando legema ad eruditionen suam accepit. Et usque nunc pronuntiabo mirabilia tu: quod est in tempore regum. Et usque ad senectan et senium, Deus, ne derelinquas me, donec annuntiem brachium tuum generationi omni que ventura est (Pal. 70. 16-18): quod factum est in tempore Christi, quando qui digni fuerunt ex eis credere in Christum, brachium Domini annuntiaverunt omni generationi gentium, postmodum credenti in Christo. Quan congruum antem populus ille Judaicus dedit responsum, qui tamen corde numquam credebat, semper ore commendabat se diceus : Hac omnia servavi a juventute mea. Quod non crat verum. Nam et prophetas occidit, cumque idolis semper adulteratus est, et furtum veritatis Scripturarum semper commisit, sicut etam Dominus dicit de illis : Quia irritum secistis manda-tum Dei propter traditionem vestrum ( Matth. 45. 3). Et falsa testimonia dixit in interfectoribus prophetarum, maxime in Isaiam, apud regem Manassen, dicens : Quia principes vestros Sodomitas appellat, et populum Israeliticum Gomorrhaus ( Isai. 1. 10); Dominum Sabaoth se vidisse blasphemabat ' cun dicat Deus : Nemo videbit faciem meam, et vivet (Exod.33.20). Propter quod et serratus est ligna serra. Sed omnit illa specialiter convincere Christus omittens, quasi ex aliis argumentis vult populum Judaicum ostendere nihil borum umquam servasse, dicens: 21. Responds Jesus: Adhuc tibi restat unum. Vade et vende omnis tua, et da pauperibus, et habebis thesaurum in cælo, et veni, sequere me. Ac si diçat : Scio quidem quia mentitus es, et interim accipio hæc quasi vera. Si ergo omnia ista servasti a juventute tua, ut lias perfectus, Vade et vende omnia quæ habes, et da pauperibus, d hubebis thesaurum in celo, et veni, sequere me. Que sunt qua possidebat Judaicus populus? Puto quod illa que dicit Lucas hoc modo: Ad horam autem cene mist invitatos vocare: illi antem recusaverun!, et unus dixit: Villam emi, et vado videre illam ; et alius : Juga boun emi quinque, et vado probure ea ; alius autem : Uxoren duxi, et ideo non possum venire (Luc. 14. 17-20). Quorum omnium interpretatio spiritualis facta estin proprio loco. Hic autem hoc dicimus tantum, quines quibus causis illic ponuntur Indai non venisse al Christum, ex ipsis causis carnalibus et terrenis intdligitur populus recessisse a Christo. Tantum diferentia in hoc est, quod illic Judici ponuntur ad venisse ad Christum : quia amore carnalium rerun

s Sic V. D. et Editi in marg. Editi autem in textu, Numquid gentes non cognoscebant eum, et ignorabant : un mes recte.

recte.

2 lidem in marg., errantes de substantia amborum. Uraque lectio quadral

lidem in marg., se ridisse confirmat.

Al., tamen.

ut et tibi. 15. Aut non licet mihi, quod volo facere? An oculus tuus nequam est, quia ego bonus sum? 16. Sie erunt novissimi primi, et primi novissimi. Multi enim sunt vecati, pauci vero electi. Ilomo paterfamilias Christus est, cui cæli et terra quasi una est domus: familia autem quasi cælestium et terrestrium multitudo creaturarum, qui quasi tristegam domum ædificavit, id est, inferos, cælum et terram, ut super terram habitarent certantes, in inferno autem victi, in cælo victores : ut et nos, in medio constituti. non contendamus ad eos descendere, qui sunt in inferno, sed ad cos ascendere, qui sunt in cælo. Et ne forte nescias quid debeas fugere, aut quid debeas sequi, utriusque dedit tibi quasi modicum gustum inter lu-men et tenebras habitanti : noctem de inferno, lumen de cælo. Nox tibi reserat de tenebris inserorum, et lux tibi referat de splendore culesti. Conducere operarios in vineam suam. Quæ est vinea Dei hie? Non homines, sicut alibi: homines enim vineæ cultores dicuntur. Vinea enim justitia est, in qua diversæ species justitiarum positæ sunt, quasi vites : utputa, mansuetudo, castitas, patientia, longanimitas, cæteraque innumerabilia bona, quæ omnia generaliter justilia appellantur. Attandamus arras aum amiliaturi. stitiæ appellantur. Attendamus ergo, cum quali studio cælestem vineam colamus. Adam enim positus est in paradiso, colere et operari eam: sed quia neglexit cam, projectus est de ea. Et nos positi sumus super colendam justitiam; si neglexerimus, projiciemur de ea, sicut et Indæi projecti sunt : de quibus scriptum est: Appone iniquitatem super iniquitatem eorum, ut non intrent in tuam justitiam (Psal. 68. 28). Ruina præcedentium admonitio debet esse sequentium. Si autem et nos sequentes ceciderimus in ipsam, magis veniam merentur illi, qui primi ceciderunt, quam nos qui secundi. Sicut autem mercenarius positus in vinea, si neglexerit cam, non solam mercedem suam perdet, sed etiam deserte vineæ exigetur ab co damnum: sic et nos, si neglexerimus justitiam nobis commissam, non solum nullam mercedem habebimus, sed ctiam dissipatæ justitiæ dabimus rationem. Vinea enim Dei non extra nos, sed in nobis ips's plantata est. Ideo qui peccatum facit, dissipat in se justitiam Dei : qui autem bona opera facit, colit cam in se. Bene autem culta justitia. Dei in sensibus tuis generat botryonem, id est, Christum. Nam qui operantur justitiam, Christum formant in se, sicut scriptum est : Filioli mei, quos iterum parturio, donec formetur Christus in vobis (Gal. 4. 19). Et qui vincam consignat alicui operandam, non tantum propter illius utilitatem consignat, quantum propter suam : Deus autem justitiam suam dans in sensibus nostris, non propter suam utilitatem dedit eam, sed propter nostram. Nec enim Deus opera hominum necesse habet, sed ut nos operantes justitiam, vivamus propter eam. Si ergo ille, qui propter suam utilitatem vineam commisit alicui, talem illam quærit recipere, qualem illam commisit, quomodo non a nobis sic immaculata ju-stitia requirenda est, quomodo eam creavit in nobis, quibus non propter se dedit eam, sed propter nostram salutem? Scitote quia mercenarii sumus conducti. Si ergo mercenarii sumus, cognoscere debemus quæ sunt opera nostra. Mercenarius enim sine opere non potest esse. Opera autem nostra sunt opera justitiæ: non ut agros nostros colamus, et vincas : non ut divitias acquiramus, et congregemus honores : sed ut proximis prosimus. Et quamvis hæc sine peccato facere possumus, tamen non sunt opera nostra, sed diaria nostra. Sicut ergo nemo ideo sic conducit mercenarium, ut hoc solum faciat, quod manducet : sic et nos non ideo vocati sumus a Christo, ut hæc sola operemur, quæ ad nostrum pertinent usum, sed ad gloriam Dei. Et sicut mercenarius, qui hoc solum facit quod manducat, sine causa ambulat in domo : sic et nos, si sola hac facimus, qua ad nostram pertinent utilitatem, sine causa vivimus super terrain. Et sicut mercenarius prins aspicit opus suum, deinde diaria sua : sic et nos si mercenarii Christi sumus, primum

debemus aspicere quæ ad gloriam Dei pertinent proximique profectum (quia caritas et verus amor erga Deum non quierunt quie sua, sed ad libitum amati cuncta desiderant perficere), deinde que ad nostram ntilitatem. Et sicut mercenarius totum diem circa domini opus impendit, unam autem horam circa suum cibum: sic et nos omne tempus vitæ nostræ debemus impendere circa opus gloriæ Dei, modicam autem partem circa usus nostros terrenos. Et sicut si mercenarius qua die opus non fecerit, erubescit intrare domum, et petere sibi panem : quomodo tu non confunderis intrare in ecclesiam, et stare ante conspectum Dei, quando nil boni in conspectu Dei gessisti? Exiit orimo mane, et vocavit Adam, et qui com eo fuerunt. Hora tertia Noe, et qui cum eo fuerunt. Hora sexta Abraham, et qui cum co sucrunt. Ilora nona Mosen, et qui cum co sucrunt : aut David, et qui cum co sucrunt. Nam ad istos posuit testamenta. Hora undecima Gentes intellige, quia jam nos in novissima mundi margine stamus, sicut et Joannes in Epistola sua testatur, dicens: Filioli, jam novissima hora est (1. Joan. 2. 18): Apostolus autem dicit jam aliquam partem duodecima hora transisse, sic: Nunc cuim propior est nostra salus, quam cum credidimus (Rom. 13. 11). Puta erat undecima hora. Nostro tempore, jam si nou est duodecima hora integra, sed sine dubio modicum restat. In duodecima hora sumus. Unde putas, quia candor justitire jam recessit de mundo, et sol radios gratiarum suarum in se colligens revocavit, et totam terram nigredo iniquitatum vel mendaciorum quasi nox fusca cooperuit, nisi quia jam et ipsa duodecima hora finiatur? Ubique tenebras vides, et dubitas diem transisse? Prius etenim in vallibus fit obscuritas, die declinante ad occasum. Quando ergo colles videris obscurari, quis dubitat quin jam nox est? Sic primum in secularibus et laicis Christianis incipit pravalere obscuritas peccatorum. Nunc autem quando jum vides, quod sacerdotes positos in summo vertice spiritualium dignitatum, qui montes et colles dicuntur, apprehenderit iniquitas tenebrosa : quomodo dubitetor quia finis est mundi ? Item exitt circa tertiam, et vidit alios stantes in foro otiosos. Videamus qui sunt otiosi. Non peccatores : illi enim mortui dicuntur. non otiosi. Sicut enim surdus apud Deum dicitur, qui non audit quæ Dei sunt, sed quæ diaboli : sicut cæcus dicitur, qui non corporaliter cascus est, sed per cujus oculos diabolus videt, et non Deus : sic qui diabolo vivit, mortuus est apud Deum.

Otiosus quis. — Quis est ergo otiosus? Qui opus Dei non operatur. Puta, si alienas res tollis, non es otiosus, sed mortuus. Si autem aliena quidem non tollis, tamen nec de tuis rebus impotentibus das, tunc otiosus es. Nam quia aliena non tollis, non quidem peccas, tamen nec justitiam nec misericordiam operaris. Vis non esse otiosus? Nec aliena tollas, et de tuis des, et operatus es in vinca Domini, et coluisti misericordia vitem. Inebriaris, in deliciis es, non es otiosus : sed, sicut ait Apostolus, vivens mortuus es (1. Tim. 5. 6). Si autem mensurate manducas et bibis, non quidem peccas, quia non male manducas; tamén otiosus es, quia nullam jejunii operaris vitem. Vis ergo non esse otiosus? Jejuna, et quod manducaturus fueras diurno, da impotenti, et coluisti jejunii vitem. Item fornicaris, mortuus es, non otiosus. Si autem tuam habes uxorem, non quidem peccas, nec tamen castitatis operaris vitem. Visque esse non otiosus? Sinc uxore es, ne quæsieris uxorem. Si vidua es, noli transire ad secundas et tertias nuplias, et operata es castitatis vitem. Sed forte dicis, Sine uxore esse non po-sum. Ostendo tibi, ut uxorem habeas, et castitatis vitem colas. Abstine te a menstruata, abstine te a prægnante, erubesce facere quod animalia non faciunt. Onne animal conceptionis sur servat honorem et tempus: homo autem solus contemnit. Quando dies festus est, aut dies jejunii, serva ut impleas apostolicum præceptum: Nolite fraudare awicem, nisi forte ex consensu, ul vacelis jejunio el orationi (1. Cor. 7. 5).

dera bajulanda : ita in cateris quidem peccatoribus tamen Deum-cognoscentibus 1. Onines enim peccatores jumenta dicuntur, sicut dictum est: Homines et jumenta salvabis, Domine (Psal. 35. 7). Non stat sarcina peccatorum in corde ipsorum, nisi cum magna violentia et virtute diabolus tenuerit in corde ipsorum, alligans eam delectationibus. Ipsa enim cognitio Dei excutit a se pondera peccatorum, nisi hoc modo, quo diximus, fuerint colligata. In gentibus autem sine labore diabolus tenet peccata : quia non est illis cognitio Dei, quæ excutiat pondera peccatorum, sed idololatria ipsa, quasi gibbus, retinet in se universa peccata : apta est enim ad bajulanda pondera peccatorum. Dum enim sciunt gentes idola sua neque videre, neque audire, neque intellige: e quie aguntur, neque irasci, neque vindicare posse : non solum non se abstinent ab idololatria, et non se convertunt ad verum Deum, sed quotidie magis addunt peccata, sicut ait Salomon : Peccator adjiciat ad peccandum (Eccti. 3. 29). Deinde omnia animalia quamvis libenter terram aspiciant, semper tamen, quando volunt, possunt tollere collum suum ad calum : solus camelus autem numquam potest sursum tollere collum summ, gibbo depressus : sic omnes peccatores libenter quidem semper terrena aspiciant \*, tamen quandocumque volunt, po sunt convertere se ad calestem justitiam : gentes autem nul'o modo possont explicare se, et ad divina convertere, idolo-latria sua curvati, et exercati, ideo sicut camelus neque deorsum recto collo aspicere potest, sicut cætera animalia, neque sursum recto collo aspicere potest, sicut homo, sed inter sursum et deorsum caput ejus pendet in medio ; ita et gentiles neque animalibus assimilantur ad plenum, neque hominibos similes sunt. Propter humanum et rationalem intellectum suom hominibus non sunt similes, quia numquam cælestia, sed terrena semper attendunt. Deinde sicut omnia animalia aqualia habent crura corporis sui (quantum enim habet altitudinis corpus uniuscojusque animalis, tantum pene altitudinis habent et pedes corum, aut modice amplius : præ omnibus autem animalibus multo amplius camelus altiores habet pedes quam corpus, homo autem aquales habet corpori suo pedes): sie omnes viri justi, secundum quod sunt, talia proposita habent, cogitationes et actus. Pedes autem sunt proposita, quibus de re transcunt ad rem : unde et propheta dicebat : Domine, non est exaltatum cor meum, neque elati sunt oculi mei, neque ambu'avi in magnis, neque in mirabilibus super me ( Psal. 130. 1 ). Item Apostolus : Parco antem, ne quis me existimet supra id quod videt in me, aut audit aliquid ex me (2. Cor. 12.6). Peccatores autem majora proponunt, quam sunt : proposita sua, et cogitationes, et actus majores faciunt, quam habent virtutes, ut comper majores videantur esse, quam sunt : maxime autem gentiles qui super istam jactantiam, quam habent omnes homines peccatores et mundiales, etiam ad secreta cælestia extenderunt proposita sua, et cogitationes, et actus, volentes se ostendere supra quam erat natura ipsorum humana. Adhre et alia ratione gentes assimilantur camelo, quoniam nec camelus ad plenum immundus est, nec ad plenum mundus. Mundus quidem est, quia revocat et ruminat : immundus autem, quia non habet dúas ungulas fissas : sie et gentes, quoniam vacuæ sunt, nee munde ad plenum. Munde quidem fuerunt, quia et tractabant quie Dei erant : id est, ruminabant et conversabantur rationabiliter pene secundum Deum : sed conversationem, quie pes est, non habent divisam in duo, id est, et in fidem, et in opera, sed habent opera tantum. Et sicut cameli pes ambulantis non dissipat terram, sed cum sit mollis, concordat ei, et complectitur cam : sic et conversatio Gentium, quamvis non esset bona, non crat dissipans tercam, hoc est, carnalem naturam, sed conveniens erat na-

2 Sie V. D. et Editi in marg. recte. Editi in textu , peccatoribus non cognoscentibus neum.

• Al., adeunt, pro, a picant.

turæ carnali, et secundum voluntatem ipsius erat. Ut autem manifestum flat quod dicimus, accipiamus exemplum quod dicitur apud Joh de intelligibili equo et bellatore, hoc modo: Qui in iracundia, inquit, de-molitur terram (Job 59. 21). Qui ergo intelligibilis et bellator equus Christi est, ipsum in se portans sesso-rem, come opus bonum et spirituale, quod agit, in iracundia agit, naturæ suæ irascens carnali, in eo quod displicet ei malevolentia carnis : et adversans ei in destructionem carnis sua agit quod agit, et dissipat carnem suam. Nam si quis spirituales virtules exsequitur, propria mortifical membra : quanto magis et dissipat, id est, demolitur terram? Gentiles autem etsi bona opera faciebant, tamen quia non proper Deum faciebant, sed aut propter astimationem humanam, aut propter futuram nominis memoriam, aut propter hoc solum, quia bonum facere, bonum est. ipsa conversatio ipsorum non dissipabat naturam carnalem, quia hoc ipsum bonum, quod propter vanum aliquid fit, et non propter Deum, secundum carnem est, et secundom voluntatem naturæ carnalis, et non est e ntrarium naturæ carnali, propter quod nec dissipat eam. Acus autem est verbum Dei, quod est Filius Dei ipse : cujus prima pars subtilis est, atque acuta. Subtilis secundum causam divinitatis ipsius, acuta autem secundum causam incarnationis ejus. Tota recta, et nullam habens deflexionem. ant scrupulum, per cujus vulnus passionis Gentes jam ingresse sunt vitam æternam, qui vulnera consuere solus potest, a quo consuta est immortalitatis tenica, quae olim con-cissa erat super Adam. Ipsa est acus, quæ spiritni consuit carnem, ulterius separare se non potentem. Hæc acus Judaicum populum junx t simul et Gentium, de quo d'eit Apostolus : I pse enim est pax nostra, qui fecit utraque unum (Ephes. 2. 14). Ilec est acus, quæ diruptam amicitiam angelorum et hominum copulavit. Have est acus, quæ configit et pertransit, et vulnus non facit. Et ut quid difficile populus Judaicus intrat in regnum caelorum? Primum, sicut diximus, propter carnales usus : quon am lex corporalia habet lucra, et præsentia : Christus autem spi itualia promittit et futura. Apud carnales autem homines scarper præsentia præponuntur futuris, lphaspiritualibus corporalia. Et non solum sacrificiorum usus erat carnalis, sed et omnis promissio legis corporalis erat et terrena. Si enim Christianis suadere non possumus, divitias contemnere oportere : dicunt enim nobis, Si noluisset Deus homines habere divitias, non creasset eas in mundo : quanto magis difficile erat populo Judaico diviti secundum homnes persuaderi, ut derelinqueret divitias legis et toius Judaici cultus, quas a Deo susceperat? Dicelant enim : Si Deus voluisset legem contemni et templum, illa omnia cum tanta ratione et diligentia non tradidisset. Populum autem gentium, id est, camelum, facile erat per foramen acus transire, id est, per angustum ostium, de quo scriptum est : Contendite intrace per angustum ostium (Luc. 13, 24). Quare? Quia omnis cultura gentium vana et irrationabilis crat. A cultura autem irrationabili homines rationabiles non erat magni laboris ad cultum Dei vivi convertere. Et si gentes cum tanto labore ab irrationabilibus deorum suorum divelluntur cultu: is : quanto magis Judai difficilius evelluntur a rationabilibus Dei culturis? Ideo dixit: Facilius est camelum per foramen acus transire, quam divitem intrare in regnum cælorum. 25. Turbati autem sunt discipuli ejus, dicentes: Et quis potest salvus fieri? 26. Quibus respondit : Apud homines hos impossibile est : aprd Deum autem omnia possibilis sunt. Et vere, quantum ad homines, et incredibile et impossibile fuit populum Judworum posse salvari, qui post tot peccata actuum iniquorum, post tantasidole latrias, post tot prophetarum occisiones, novissime etiam ipsum Dominum celi et terræ quantum ad se occiderunt : sed apud Peum possibile factum est. Quoniam autem possibile fuit Deo salvare Judaicum populum, multas in lege divitias possidentem, cre-dentium Judacorum multitudo testatur, sive per

ipsum Christum, sive per apostolos ejus : ut bonitatis illius investigabile pelagus humana astimatio non apprehendat, sed victa miretur. Tamen quia dixit Dominus, Apud homines hoc impossibile est, quantum ad humanam naturam, apud Deum autem possibile : ecce subito excitatur Petrus, unus de populo divite; et ex persona difficile credentium Judworum, et clamat quasi testis potentiæ Dei factus, et confirmat Christi promissionem, et dicit: 27. (a) Ecce nos reliquimus omnia, et sequuti sumus le : quid ergo erit nobis? Quoniam autem et ipse Petrus et omnes apo-stoli et exteri credentium Judworum contra possibilitatem humanam per Dei potentiam crediderunt in Christum, ipse testatur dicens ad Petrum : Beatuses, Simon Bar Jona, quia caro et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus qui in cælis est (Matth. 16. 17). Sermo iste convenit ad omnes, ut singulis quibuscumque di-catur: Quoniam beatus es tu, quia non revelavit caro et sanguis tibi, sed Pater meus qui in celis est. 28. Jesus autem dixit cis: Amen dico vobis, quod vos, qui sequuti estis me, in regeneratione, cum sederit Filius hominis in sede majestatis suæ, sedebitis et vos super sedes duodecim, judicantes duodecim tribus Israel. Futurum autem erat, ut in die judicii responderent Judæi : Domine, non te cognovimus Filium Dei in corpore constitutum. Quis enim hominum videre poterat thesaurum in terra absconditum? solem in nube celatum? quis suspicabatur stellam matutinam nasci super terram? quis putabat mulicrem, quæ clausit paradisum, ut nemo intraret in eum, ut ipsa sieret prima porta paradisi, ut per illam lux prodiret per quam tenebræ intraverunt?-Ergo in injuriam tuam non nos impulit contumacia cordis, sed decepit consideratio carnis Vos respondebitis eis: Et nos homines fuimus sicut et vos, similem habentes animam, camdenique carnis naturam, et in uno viximus mundo, eisdem factionibus mundialium spirituum perichtantes, ipsis protectionibus Dei adjuti : in hoc etiam vos meliores fuistis nobis, quoniam nos fuimus homines peccatores et rustici, et obscuri in plebe, vos autem sacerdotes et scribæ, et principes populi. Nos illum cognoscere potuimus homines peccatores et rustici : et vos eum cognoscere non potuistis sa-cerdotes et scribæ, qui habebatis Scripturas præ oculis vestris quasi lampades et semitas? Nos antequam mirabilia ejus videremus, intelleximus eum : vos autem vel post testimonia cunctarum virtutum intelligere non poteratis? Quomodo poterat fieri, ut pene tota gens ignoraret, quem duodecim cognoverunt? Esto, quia non ei credidistis, nescientes eum Filium Dei : qua causa interfecistis eum, nullam culpani invenientes in eum? Sed in nobis bona voluntas facta est quasi lucerna rusticitatis nostræ: in vobis autem malitia facta est quasi caligo scientiæ vestræ. Adhuc autem audeo et subtiliorem introducere sensum, et sententiam alterius sapientis cujusdam viri referre. Exponit enim sic: Quoniam sicut Judæorum populus in duodecim tribus fuit divisus, sic et universus populus Christianus divisus est in duodecim tribus secundum quasdam proprietates animorum et diversitates cordium, quas solus Deus discernere et cognoscere potest : ut quædam anima sint quasi de tribu Ruben, quædam autem de tribu Simeon, vel Levi, vel Juda. Puto enim, quia omnes sancti quinque virgines prudentes esse dicuntur, quamvis sint innumerabiles, propter quinque sensus spirituales : et omnes peccatores, quinque virgines fatuæ, quamvis innumerabiles sint, propter quinque sensus car-nales. Et sicut omnes Ecclesiæ Christi septem Ecclesie dicuntur propter septem spiritus, quamvis sint multæ. Omnes enim, in quibus præ cæteris virtutibus abundantior est sapientiæ virtus, una habetur Ecclesia; item in quibus præ cæteris virtutibus abundantior est intellectus, altera dicitur Ecclesia : et sic per singulos spiritus tractans invenies septem Ecclesias. Similiter et propter gratias duodecim, quas in persona (a) Hic incipit Homilia in Cod. V. D.

duodecim virginum exponit angelus in Pastore, si ramen placet illa scriptura omnibus Christianis, iuveniuntur duodecim esse tribus : utputa, omne anime, in quibus præ cateris virtutibus præcellit virtus veritatis, una est tribus. Nec enim onines grathe acqualiter in omnibus sunt, sed unus quiden amplius pracellit in ista, alter vero in illa. Omnes autem Christiani in quibus habitat Christus, sedes sunt Christi. Quod ergo ait: In regeneratione cum sederit Filius hominis in sede majestatis sue, et vos sedebitis super duodecim thronos : promittit eis tempus Christianitatis futurum post ascensionem suam, quando omnes suscipient verbum apostolorum in se, sicut verbum Christi. Illud est enim tempus regenerationis, quando homines regenerati per baptismum, facti sunt ex filiis hominum filii Dei. Illud est tempus , quando Christus sedet in sede majestatis sua, sicut testatur propheta de gentium fide futura : Regnabit Dominus super omnes gentes, Deus sedet super sedem sanctam suam (Psal. 46. 9). Nos putabamus, quia de die judicii hoc dicit. Quicumque enim Christum credendo in se suscipiunt, sedes sunt majestatis ejus. Et vide quia non de tempore futuri judicii dicit, sed de vocatione gentium universarum. Non enim dixit, Cum venerit Filius hominis, sedens super sedem majestatis suze; sed ita, Cum sederit in sede majestatis suc. In sede autem majestatis suce ex eo cœpit sedere, ex quo gentes credere cœperunt in eum. Ex quo ergo Christus sedit super sedem majestatis suie, ex co et apostoli sederunt super duodecim thronos, id est, in omnibus Christianis secundum diversitates animorum, quas supra tetigimus. Omnis enim Christianus, qui suscipit verbum Petri, thronus fit Petri, et l'etrus sedet in eo : sic et omnium apostolorum throni sunt, qui omnium apostolorum doctrinam susceperunt et tenent in se. Hanc interpretationem de diversis tribubus populi Christiani, et de sessuris apostolis in sedibus commendat propheta, dicens : Jerusalem, quæ ædificatur ut civitas, cujus participatio ejus in idipsum. Illuc enim ascenderunt tribus, tribus Domini, testimonium Israel, quia illic sederunt sedes in judicio (Psal. 121. 3 - 5). Si ergo Jerusalem, que ædificatur, Ecclesia est : sine dubio et qui ascenderunt illic tribus, Christianorum sunt tribus: et sedes, quæ sederunt illic, apostoli sunt, apostoli enim sedes Dei sunt. Nec modica gloria est apostolorum, ut sermones corum sedeant in hominibus fidelibus, sicut Christi sermones : et in sermonibus eorum vita omnium constat, sicut in sermonibus Christi. Sic ergo sedentes apostoli in thronis Christianis, in duodecim partes distincti secundum differentias animarum, judicant duodecim tribus Israel, id est, omnes Judicos. Quando enim per verbum apostolorum, quod est in nos, judicare videtur Judæos : quando autem verba apostolorum judicant Judæos, et ipsi apostoli judicare eos videntur. Sed videndum est, si omnes Christiani et apostolorum sunt sedes et Christi, quare omnes Christiani in persona quidem Christi quasi una sedes dicuntur. Nec enim dixit, Cum sederit Filius hominis super sedes suas: sed, Super sedem suam. In persona autem apostolorum, duodecim throni esse dicuntur omnis populus Christianus. Vide si habet rationem ista solutio, quoniam omnes apostoli omnia quidem bona habuerunt, non autem omnia ad perfectum, sed unusquisque eorum in aliquo bono privato magis perfectior fuit quant alter: utputa Petrus in fide perfectior quant cateri, Joannes autem in innocentia simplicior quant carteri, et sic solus potest discernere Christus, qui animarum differentias novit. Ideo Petrus requiescit in fide, Joannes requiescit in innocentia: et uniuscujusque apostoli virtus illa est thronus, in qua perfectior cæteris fuit. Christi autem omnes virtutes quasi una est sedes, quia in omni virtute ille requaliter solus perfectus est. Nam quoniam de retributione in hos mundo apostolis danda loquitor Christus, illud est testimonium quod sequitur, boc modo di-

cens: 29. Et omnis qui reliquerit hoc et hoc, centuplum accipiet, et vitam æternam possidebit. Id est, Non solum vos, sed et omnes, qui sequuti fuerint me, sicut vos. Si ergo omnes in hoc saculo centuplum accipient, recipiunt sine dubio et apostoli etiam in hoc sæculo, quibus merces sutura promittebatur. Et omnis qui reliquerit domum vel fratres, etc. Quoniam Petro interrogante ex persona apostolorum cæterorumque fidelium Judirorum, quasi priori omnium Christus ita promisit, non soli Petro, sed apostolis omnibus, ne forte postmodum legentes homines hac Christi promissa, astiment tantum apostolis vel Ju-dæis promissa, utiliter superaddit dicens: Et omnis qui reliquerit, id est, sive Judæus, sive gentilis. Et in aliis quidem evangelistis secundum alium exposuimus intellectum. Hic autem secundum quod adolescentem illum proposuimus in mysterio Judaici populi esse, et ipsum Petrum interrogantem in mysterio credentium populorum, interpretatio hujus loci convenit talis, ut de gentibus relinquentibus omnia, quæ gen-tilium sunt, et ad fidem Christi confugientibus omnia ista tradamus : id est, et omnis non solum Judæus, sed ctiam gentilis, qui reliquerit patrem suum diabolum, et matrem suam ignorantiam, per quam assidue diabolus ex semine interdicti erroris generat filios, aut fratres, aut sorores, videlicet ejusdem erroris socios sociasque. Aut si reliquerit ille, qui fuit sacerdos, idololatriam ipsam conjugem suam, per quam quotidie generabat filios et filias, et ipsos pariter cum matre corum relinquens. Aut si alicujus professionis magister, relinquens ipsam professionem, quasi agrum fructiferem, credat in Christum: aut dignitatem sæcularem, quasi domum optime se adum-brantem despiciat propter fidem. Sed et secundum traditionem simplicem convenit intellectus : ut cum quis intellexerit quocumque modo Filium Dei esse Christum, non propter affectus parentum suorum. aut fratrum, aut filiorum, aut possessionum relinquat Christum, manens in perfidia sua priori, sed propter fidem Christi displiceant omnia illa, et sequatur Christum, centuplum accipiet. Sed hoc videamus, qui reliquerit omnia, centuplum in hoc saculo quomodo recipere potest? Hac autem difficultas contingit, quia in hoc sæculo recepturos dicit alter evangelista; alioquin in illo saculo non est difficile. Ergo secundum sanam doctrinam ita nos convenit intelligere quod dicit, Centuplum accipiet (Marc. 10. 30): non ut ipsam rem, quam dimittit, centuplum accipiat. Nec enim possibile est, quod patrem aut matrem relin-quens, centum patres aut matres recipiat, sed ita, tantam gloriam, tantam gratiam, tantam mirificam beatitudinem consequetur, ut centuplum valeat illi, quam res fuit, quam dimisit. Ecce qui reliquerit patrem, et elegerit sibi patrem Deum, imo ei plus quam centuplum constat recepisse quam pater carnalis, ut illi obsequatur diebus ac noctibus ? illius faciat volunratem, illius exspectet hereditatem, qui postquam substantiam suam tradiderit suis, numquam moritur; sed nec relinquet filios suos orphanos : sed et filii quasi perfecti viri possident divitias ejus, et pater semper illos sic tutatur, sic protegit, quasi semper inlantes. Qui matrem relinquit, ut diligat magis matrem Ecclesiam, nonne ei plus est centuplum quam mater carnalis? Illa enim carnem ejus peperit corporalem, hæc autem animam ejus regeneravit æternam. Qualis caro, talis et mater carnalis. Cum enim mortua fuerit caro, perit generatio carnis ejus, et solvitur generationis affectus. Ex illo enim nec ille illi filius, nec illa illi mater : quia anima nec generat, nec generatur, et nullum cognoscit patrem, nisi eum, cujus voluntate creata est : nullam cognoscit matrem, nisi Ecclesiam, quæ illam regeneravit in fide, quæ dedit ei mandata divina ex duobus Testamentis, quasi escam salutarem dulcissimi lactis, ex duabus mamillis, quæ illi de aqua et spiritu texuit tunicam immortalem, quæ illum ad perfectum sanctitatis adduxit, ut dignus fleret Patris sui substantiam possidere. Qui

reliquerit fratrem, ut habeat Christum fratrem, nonne melior est ei, quam centum fratres, qui fratribus suis non invidet, qui super hereditate non certat, qui propter lucrum non rumpit fraternitatis affectus, qui non solum omnia sua, sed etiam scipsum dare paratus est : qui cum omnia dederit, nihil ei minuitur? Nam humana substantia semper pauper est, et quantumvis homo habuerit, nihil se putat habere. Illa autem substantia sola vera est, que conne desi-derium satiat, et adhue superabundat. Qui relinquit sorores, statim eum suscipiunt gratiæ Dei, quasi ca rissima sorores. Non enim ulla soror sic dulciter complectitur fratrem suum, quomodo gratite Dei complectuntur animam sanctam : nam quotiens gratic Dei in sensibus nostris hærent, et delectant nos, quotiens animas nostras complectuntur, quasi osculari videntur. Si filios dimiserit, providet illi Deus filios spirituales, quos doceat, quos erudiat, et quibus dical apostolica voce : Nam in Christo Jesu per evangelium ego vos genui (1. Cor. 4. 15): qui patris mortem non exspectant. Nam filii carnales, si modicum pater corum fucrit senex, tædiantur de vita ipsius; desiderant cum mori : et si cito mortuus non lucrit, contemnunt eum quasi delirum. Filii autem spirituales quanto perfectiores fuerint in fide, tanto amplius di-ligunt doctorem suum. Si dimittit substantiam, ab omnibus diligitur, ab omnibus honoratur, a quibusdam autem et timetur. Nam ipse Deus, cui se tradidit, dat ei gratiam coram omnibus. Nonne melius est ei hoc, quam universa terra? aut quæ substantia præstat bomini tantam gloriam super terram, quanta est ophio sanctitatis? Adhuc pro substantia terrena datur ei substantia spiritualis, quam junior filius et lascivus accepit a patre suo, et consumpsit vivendo luxuriose, id est, sapientiam, scientiam, cæterasque virtutes innumerabiles, quas consequentur qui relictis facultatibus mundialibus se tradiderunt Deo. 30. Mvlii enim erunt novissimi primi, et primi novissimi. Prima enim synagoga vocata fuerat ad salutem, sed illa infidelitatis vitio ægrotante, in domo patris sui, id est legis, Ecclesia surgens de infirmitate percatorim suorum cucurrit ad Christum, vincens fide languerem, et sie transmissam gratiam synagogæ præripuit. Synagoga autem videns Ecclesiam non solum ab infirmitate sua sanatam, sed etiam accepto Spiritu sancto filiam Dei factam, accessit et ipsa ad Christon, magis zelo urgente quam fide : sicut dicit Apostolus, Sed corum delicta salus gentibus, ut illos amulentur (Rom. 11. 11). Sie synagoga, que primo loco vuesta est, secundo credidit : Eccle ia , que secundo vocabatur, salutis primitias obtinuit apud Denm.

#### Homilia xxxiv. ex capite xx.

1. Simile est regnum calorum homini patrifamilius, qui exiit primo mane conducere operarios in vincam suam. 2. Conventione autem facta cum operario ex denario diutno, misit eos in vineam suam. 3. Et egressus circa horam tertiam, vidit afios stantes in foro ottosos, 4. et dixit illis: Ite et vos in vineam meam, et quod justum fuerit, dubo vobis. 5. Illi autem abierunt. Iterum autem exiit circa horam sextam et nonam, et fecit similiter. 6. Circa undecimam vero exiit, et invenit alios stantes, et dicit illis: Quid hic statis tota die otiosi? 7. Dicunt et. Quia nemo nos conduxit. Dicit illis: Ite et vos in vineam meam. 8. Cum sero autem factum esset, dicit dominus vincæ procuratori suo : Voca operarios, et redde illis mercedem, incipiens a novissimis usque ad primos. 9. Cum renissent crgo qui circa undecimam horam renerant, acceperunt singulos den rios. 10. Venientes autem et primi, arbitrati sunt quod plus essent accepturi : acceperunt autem et ipsi singulos denarios. 11. Et accipies tes murmurabant adversus pairemfamilias, 12. dicentes: Ili novissimi una hora fecerunt, et pares illos nobis fecisti, qui portavimus pondus diei et æstus ? 13. At ille respondens uni corum, dixit : Amice, non facio tibi imariam: nonne ex denario convenisti mecum 114. Tolle quel tuum est, et vade. Volo autem et huic novissimo dare se

ut et tibi. 15. Aut non licet mihi, quod volo facere? An oculus tuus nequam est, quia ego bonus sum? 16. Sic erunt novissimi primi, et primi novissimi. Multi enim sunt vecati, pauci vero electi. Ilomo paterfamilias Christus est, cui cæli et terra quasi una est domus: familia autem quasi cælestium et terrestrium multitudo creaturarum, qui quasi tristegam domum ædificavit, id est, inferos, cælum et terram, ut super terram habitarent certantes, in inferno autem victi, in cælo victores : ut et nos, in medio constituti, non con-tendamus ad cos descendere, qui sunt in inferno, sed ad eos ascendere, qui sunt in cælo. Et ne forte ne-scias quid debeas fugere, aut quid debeas sequi, utriusque dedit tibi quasi modicum gustum inter lumen ei tenebras habitanti : noctem de inferno, lumen de cælo. Nox tibi referat de tenebris inferorum, et lux tibi referat de splendore cælesti. Conducere operarios in vineam suam. Quæ est vinea Dei hic? Non homines, sicut alibi: homines enim vineæ cultores dicuntur. Vinea enim justitia est, in qua diversæ species justitiarum positæ sunt, quasi vites : utputa, mansuetudo, castitas, patientia, longanimitas, cæteraque innumerabilia bona, que omnia generaliter justitiæ appellantur. Attendamus ergo, cum quali studio carlestem vincam colamus. Adam enim positus est in paradiso, colere et operari eam; sed quia neglexit cam, projectus est de ea. Et nos positi sumus super colendam justitiam; si neglexerimus, projiciemur de ea, sicut et Indæi projecti sunt : de quibus scriptum est : Appone iniquitatem super iniquitatem corum, ut non intrent in tuam justitiam ( Psal. 68. 28 ). Ruina præcedentium admonitio debet esse sequentium. Si autem et nos sequentes ceciderimus in ipsam, magis veniam merentur illi, qui primi ceciderunt, quam nos qui secundi. Sicut autem mercenarius positus in vinea, si neglexerit cam, non solam mercedem suam perdet, sed etiam desertie vineie exigetur ab co damnum : sic et nos, si neglexerimus justitiam nobis commissam, non solum nullam mercedem habebimus, sed ctiam dissipatæ justitiæ dabimus rationem. Vinca enim Dei non extra nos, sed in nobis ips's plantata est. Ideo qui peccatum facit, dissipat in se justitiam Dei : qui autem bona opera facit, colit cam in se. Bene autem culta justitia. Dei in sensibus tuis generat botryonem, id est, Christum. Nam qui operantur justi-tiam, Christum formant in se, sicut scriptum est : Filioli mei, quos iterum parturio, donec formetur Christus in vobis (Gal. 4. 19). Et qui vineam consignat alicui operandam, non tantum propter illius utilitatem consignat, quantum propter suam : Deus autem justitiam suam dans in sensibus nostris, non propter suam utilitatem dedit eam, sed propter nostram. Nec enim Deus opera hominum necesse habet, sed ut nos operantes justitiam, vivamus propter eam. Si ergo ille, qui propter suam utilitatem vincam commisit alicui, talem illam quærit recipere, qualem illam commisit, quomodo non a nobis sic inimaculata justitia requirenda est, quomodo eam creavit in nobis, quibus non propter se dedit eam, sed propter nostram salutem? Scitote quia mercenarii sumus conducti. Si ergo mercenarii sumus, cognoscere debemus quæ sunt opera nostra. Mercenarius enim sine opere non potest esse. Opera autem nostra sunt opera justitiæ: non ut agros nostros colamus, et vincas : non ut divitias acquiramus, et congregemus honores : sed ut proximis prosimus. Et quamvis liæc sine peccato facere possumus, tamen non sunt opera nostra, sed diaria nostra. Sicut ergo nemo ideo sic conducit mercenarium, ut hoc solum faciat, quod manducet : sic et nos non ideo vocati sumus a Christo, ut hæc sola operemur, quæ ad nostrum pertinent usum, sed ad gioriam Dei. Et sicut mercenarius, qui hoc solum fa-cit quod manducat, sine cansa ambulat in domo : sic et nos, si sola hac facimus, quæ ad nostram pertinent utilitatem, sine causa vivimus super terrain. Et sicut mercenarius prius aspicit opus suum, deinde diaria sua : sie et nos si mercenarii Christi sumus, primum

debemus aspicere quæ ad gloriam Dei pertinent proximique profectum (quia caritas et verus amor erga Deum non quierunt quie sua, sed ad libitum amati cuncta desiderant perficere), deinde qua ad nostram utilitatem. Et sicut mercenarius totum diem circa domini opus impendit, unam autem horam circa suum cibum: sic et nos onine tempus vitæ nostræ debemus impendere circa opus gloriæ Dei, modicam autem partem circa usus nostros terrenos. Et sicut si mercenarius qua die opus non fecerit, erubescit intrare domum, et petere sibi panem : quomodo tu non confunderis intrare in ecclesiam, et stare ante conspectum Dei, quando nil boni in conspectu Dei gessisti? Exit primo mane, et vocavit Adam, et qui com eo fuerunt. Hora tertia Noe, et qui cum co fuerunt. Hora sexta Abraham, et qui cum co fuerunt. Hora nona Mosen, et qui cum co fucrunt : aut David, et qui cum eo fue : runt. Nam ad istos posuit testamenta. Hora undecima Gentes intellige, quia jam nos in novissima mundi margine stamus, sicut et Joannes in Epistola sua testatur, dicens: Filioli, jam novissima hora est (1. Jan. 2. 18): Apostolus autem dicit jam ali mam partem duodecime hore transisse, sie: Nune enim propior est nostra salus, quam cum credidimus (Rom. 15. 11). Puta erat undecima hora. Nostro tempore, jam si non est duodecima hora integra, sed sine dubio modicum restat. In duodecima hora sumus. Unde putas, quia candor justitize jam recessit de mundo, et sol radios gratiarum suarum in se colligens revocavit, et totam terram nigredo iniquitatum vel mendaciorum quasi nox fusca cooperuit, nisi quia jam et ipsa duodecima hora finiatur? Ubique tenebras vides, et dubitas diem transisse? Prius etenim in vallibus fit obscuritas, die declinante ad occasum. Quando ergo colles videris obscurari, quis dubitat quin jam nox est? Sic primum in secularibus et laicis Christianis incipit pravalere obscuritas peccatorum. Nunc autem quando jam vides, quod sacerdotes positos in summo vertice spiritualium dignitatum, qui montes et colles dicuntur, apprehenderit iniquitas tenebrosa: quomodo dubite-tur quia finis est mundi? Item exiit circa tertiam, et vidit alios stantes in foro otiosos. Videamus qui sunt otiosi. Non peccatores: illi enim mortui dicuntur. non otiosi. Sicut enim surdus apud Deum dicitur, qui non audit qua Dei sunt, sed qua diaboli : sicut cacus dicitur, qui non corporaliter cacus est, sed per cujus oculos diabolus videt, et non Deus : sic qui diaboio vivit, mortuus est apud Deum.

Otiosus quis. — Quis est ergo otiosus? Qui opus Dei non operatur. Puta, si alienas res tollis, non es otiosus, sed mortuus. Si autem aliena quidem non tollis, tamen nec de tuis rebus impotentibus das, tunc otiosus es. Nam quia aliena non tollis, non quidem peccas, tamen nec justitiam nec misericordiam operaris. Vis non esse otiosus? Nec aliena tollas, et de tuis des, et operatus es in vinca Domini, et coluisti misericordiae vitem. Inebriaris, in deliciis es, non es otiosus : sed, sicut ait Apostolus, vivens mortuus es (1. Tim. 5. 6). Si autem mensurate manducas et bibis, non quidem peccas, quia non male manducas; tamen otiosus es. quia nullam jejunii operaris vitem. Vis crgo non esse otiosus? Jejuna, et quod manducaturus fueras diurno, da impotenti, et coluisti jejunii vitem. Item fornicaris, mortuus es, non otiosus. Si autem tuam habes uxorem, non quidem peccas, nec tamen castitatis operaris vitem. Visque esse non otiosus? Sine uxore es, ne quæsieris uxorem. Si vidua es, noli transire ad secundas el tertias nupias, et operata es castitatis vitem. Sed forte dicis, Sine uxore esse non posum. Ostendo tibi, ut uxorem habeas, et castitatis vitem colas. Abstine te a menstruata, abstine te a prægnante, erubesce facere quod animalia non faciunt. Omne animal conceptionis sure servat honorem et tempus : homo autem solus contemnit. Quando dies festus est, aut dies jejunii, serva ut impleas apostoli-cum præceptum : Nolite fraudare invicem, nisi forte ex consensu, ut vacetis jejunio et orationi (1. Cor. 7. 5).

Item si invides meliori, mortuus es, non otiosus: si autem nec invides, nec congaudes, otiosus es. Non solum ergo non invideas, sed etiam congaudeas me-liori, et benevolentiæ vitem colis. In foro. Forum est iste mundus, ubi omnia venalia sunt. Sicut enim proprium est fori, ut omnia illic venundentur, et emantur, et invicem se circumveniant ementes et vendentes : sie in hoe mundo omnes vendendo et emendo vivunt, et invicem sibi fraudem facientes, vitam suam sustentant. Inter emptores autem et venditores accipe tibi omnes divitias et honores sæculi hujus, quæ et ipsæ nihilominus et venduntur et emuntur, et omnis qua stus corum in venditione - en mercatione consistit. Fuge ergo forum, ut nec patiaris fraudem, nec fac as. Si autem passus fueris, ipsa res te compellit et facere. Nam si injuriam passus fueris, si nocitus fueris, difficile est, ut et tu adinvicem non noceas. Prima ergo laus est Christiano, alienum esse a foro, nullam causam habere cum illo, sicut ait Apostolus: Rogo autem vos, studium habere quietis et silentii, ac negotii proprii operando manibus vestris : et nullius vestrum desiderium sit ad eos qui foris sunt (1. Thess. 4. 10-11). Si enim in foro permanseris, et quod habes, perdes: si autem in vinea assiduus fueris, et quod non habes, acquires. Item exiens circa sextam et nonam. Ideo junxit sextam et nonam, quia in sexta et nona generatione vocavit Judavos, et frequentavit cum hominibus disponere testamenta, quasi definito salutis omnium tempore jam propinquante. Nam post Noe ad neminem legimus Deum loquutum fuisse, nisi primum ad Abraham, post eum confestim ad Isaac et Jacob. Deinde non post multum temporis ad Mosen, cui et legem dedit. Post eum ad Jesum Nave. Transacto autem non multo post tempore, ad Samuelem et David, et in singulis quibusque generationibus ad multos prophetas, cum singulis testamenta disponens. Sient enim quis in itinere constitutus, aut in opere quodam, ante sextam quidem non operatur, aut ambulat, sciens quia longus ei adhuc superest dies: transacta autem sexta, cum cœperit esse octava, aut nom, incipit properantius agere, ut opus suum vel iter tempore definito concludat: sic et Deus usque ad Abra-ham, qui fuit in sexta hora, venit ad homines dispo-nere testamentum: post Abraham autem usque ad transmigrationem frequenter properans, ut adventum suum in hunc mundum, et vocationem gentium delinito tempore consummaret, quasi vespere jam pro-pinquante. Item exiit circa horam undecimam, et dixit: Quid hic statis tota die otiosi? Vide quia ubique otiosos vocat, non peccatores. Denique considera, servus ille qui acceperat a domino suo unam mnam, ut quid audivit, Serve nequam (Luc. 19. 22)? ut quid missus est in tenebras? Quia perdidit mnam suam? aut quia nihil est lucratus de ea? Sine dubio quia nihil lucratus est de ea. Qui autem peccat, perdit gratiam quam accepit. Si ergo ille non est impunis in die judicii, qui otiosus stetit in foro, et nullam injustitiam operatus est : quid faciet in die judicii qui peccavit et muam suam perdidit? Quid hic statis tota die otiosi? An ne-citis, quia qui non operatur in hoc sæculo, non manducat in illo? Et qui aliis manducantibus et bibentibus in hoc sæculo operatur, in illo sæculo aliis jejunantibus ipse non jejunabit, sed recombet cum Abraham, et manducabit de prandio vitæ. Qui autem hic aliis operantibus stat otiosus, aliis recumbentibus in illo seculo ipse expelletur foras. Dies enim iste, dies operationis est: dies autem ille, qui sequitur, dies est scriarum. At illi dixerunt: Nemo nos conduxit. Quæ est conductio nostra, et quæ conductionis merces? Promissio vitæ æternæ. Quid est, Nemo nos conduxit? Id est, Nemo nos docuit, quia Hac est vita æterna, ut cognoscant le solum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum (Joan. 17. 3). Nemo nos conduxit, dicens : Quicumque reliquerit domum, aut villam, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, centuplum accipiet in hoc mundo, et in futuro vitam aternam possidebit (Matth. 19. 29. Marc. 10. 29. 50).

Nemo nos conduxit, dicens : Vendite quæ possidens. et date elcemosynam, et habebitis thesaurum in calo (Matth. 16. 21). Et nota, quoniam illi, qui aut in prima hora vocati sunt, aut in tertia, vel in sexta, vel in nona, non responderunt, quia Nemo nos comduxit. Omnes enim illi conducti fuerunt, et habuerunt notitiam Dei, et sciverunt Dei promissa. Gentes autem solæ neque Deum sciebant, neque Dei promissa, ideo excusabiliter responderunt, Nemo nos conduxit. Et dixit eis : Ite et vos in vineam meam, et quod justum fuerit, dabo vobis. Nota quia cum primis solis! convenit specialiter dare denarium, istos autem omnes sub incerto pacto conduxit, id est, Quod justum fuerit. Scieus enim Dominus quia prævaricaturus erat Adam, et omnes postmodum in diluvio fuerant pr ituri, certum pactum fecit ad eum, ne quando dicant ideo se neglexisse justitiam, quia nesciebant qua pramia fuerant recepturi. Istis autem non fecit pactum. Benignus enim paterfamilias sciebat largitatem suam, quia tantum paratus est retribuere, quantum niercenarii recipere non sperabant. De dato enim ejus nemo juste murmurat, quia amplius dat, quam omnis homo desiderat. Cum autem sero factum suisset, dicit dominus vineæ procuratori suo : Voca operarios, et redde illis mercedem, incipiens a novissimis usque ad primos. Considera quia sero, non autem mane reddit mercedem. Ergo adhuc stante sæculo isto judicium est futurum, et unicuique merces sua reddenda. Propter duas rationes judicium in hoc seculo fit. Primum, quia illic ipsa beatitudo ventura ipsa est merces justitiæ. Ideo non in illo sæculo fit judicium, sed ante illud. Deinde ante adventum diei illius præmittiur judicium, ne videant peccatores beatitudinem diei illius, dicente propheta: Tollaur impius, ne videat gloriam Dei (Isai. 26. 10). Dict procuratori suo. Cui procuratori? Sine dubio Filius dicit Spiritui sancto. Et si volueris, concedo tibu sancto. Pater Filio dicat. (a) [Non quæro utrum Filius sit Patris procurator, aut Spiritus sanctus Filii : sed hoc dico, quia procurator domus, et paterfamilias. nec ejusdem substantiæ possunt esse, nec una persona esse, nec æqualis dignitas. Si ergo alter pater familias, alter procurator patrisfamilias, quomolo locum habeat Ternitas 2 tua? si autem ejusdem sulstantiæ iste est, et est minor, injuriam facit substantiæ : si vero non æqualis dignitas, ubi est una substantia?] Incipiens a novissimis usque ad primos. Quare non a primis usque ad novissimos, sed primum a novissimis? Attende, naturalis est ratio. Omnes namque, qui ante adventum Christi fueruni, quasi ex operibus suis facti sunt sancti, gentes autom ex gratia Christi. Semper libentius aliquid damus his. quibus pro solo honore nostro donamus. Ergo omnibus sanctis Deus reddens mercedem, justus ostenditur, gentibus autem dat misericordiam, dicente Apastolo: Gentes autem super misericordia honorare Deum (Rom. 15. 9). Aut certe propter demonstrandam immensam misericordiam suam, sicut est ibi, ubi ait Apostolus: Et nos qui vivimus, qui remansimus, non præveniemus eos qui dormierunt (1. Thess. 4.14). Magis enim secundum rem erat, ut prius viventes immutarentur, postea mortui resurgerent incorrupii. Sed quia in convertendis viventibus una est virtus, hoc solum, quod ad immortalitatem mutantur : quod autem mortui incorrupti resurgant, duo sunt opera: primo, quia resurgunt; secundo, quia incorrupti resurgunt : ergo ut ostendat Deus inæstimabilem po-'entiam suam, quando, quod difficillimum est, mortuos suscitat incorruptos, postea viventes immutat. Sic et in hoc loco secundum rem quidem erat, ut primi priores acciperent suam mercedem : sed ut ostendat Deus incsfabilem misericordiam suam, primum novissimis et indignioribus reddit merceden, postea primis : sicut illic potentia immutandorum

V. D., primis solum.

V. D., Trinitus.

(a) Quæ uncinis clauduntur, in quedam exemplari desult

nos quid sumus facturi, aut quid fieri jam speramus? Ideo eum sequuti sumus, nt illis electis de medio nostrum, nos inveniamur relicti. In omni labore similes eis fuimus, et nunc inventi simus in honore dissimiles. Nam necesse erat, ut carnalia cogitarent, qui necdum facti fuerant spirituales. Si enim petitio eorum suscepta non est, et omnes conturbati sunt, quare vel hoc ipsum petere ausi sunt : quanto magis fuerant conturbandi, si petitio eorum suscepta fuisset? Ideo neque dixit, Non sedebitis, ne duos confunderet : neque dixit, Sedeb tis, ne creteros irritaret : sed quid? Hoc non est meum dare vobis, sed Patris. Tamquam benignus et providus pater sic omnia disponit et ordinat, ut inter fratres unanimes fraternitatis caritas non rumpatur. Videte quomodo et nullum ex eis turbavit, et omnes secit sperare, dicens, Non est meum dare vobis, sed Patris. Nam quod uni aut duobus specialiter non promittitur, a cunctis speratur. Quid ergo? mentitus est Christus, dicens: Non est meum? Non. Omnis enim qui habet potestatem, si acceptam habet ab alio, illius est vere qui dedit. Nam quid habehat Filius proprium, cum ipse non esset suus, sed Patris? (a) [Ergo inter eum, cujus non est, et inter enm, cujus est, nec persona una est, nec æqualis potestas. Si enim unus Deus et Pater et Filius, aut certe potest, aut certe non potest. Quis vidit talem unum Deum cælestem colere qui in dimidio potens est, et in dimidio impotens? Aut quis illos putet æquales, quorum non est æqualis potestas? | Audiamus hæc et intelligamus, nos Christiani, ut quando aliquid petimus a Deo, et non impetranius, non frangatur fiducia nostra, neque cadat spes nostra a Deo, ut de cætero desperemus de misericordia ejus : quia nec fratrum istorum fracta est fiducia, aut cecidit spes, cum non impetrassent. Quid enim, si non expedit nobis accipere quod petimus, sicut nec illis expediebat? Quamvis autem putas te spiritualem rem petere secundum Deum, et dignam impetratione : tamen si non impetraveris, graviter ferre non debes. Nam Jacobus et Joannes rem spiritualem et dignam Deo se petere æstimabant : tamen reprobata est petitio eorum, et inutilis judicata. Non enim omne, quod apud homines justum videtur, jam etiam apud Deum similiter justum est : quanto major est Deus homine, tanto profundiora sunt Dei judicia quam hominis. Numquid digniores esse possumus Jacobo et Joanne, ut non impetrantes quod petimus, doleamus, cum nec illi de non impetrato beneficio sunt contristati? Et audientes decem, contristati sunt de duobus fratribus. Quemadmodum isti carnaliter petierunt, sic et illi carnaliter contristati sunt. Nam sicut isti, si spiritualiter sapuissent, non fuerant petituri, ut essent super omnes : sic et illi, si spiritualiter intellexissent, non fuerant contristaturi, esse aliquos ante se. Nam velle quidem esse super omnes, vituperabile est : sustinere autem alterum supra se, nimis est gloriosum. O error salutaris, qui totius mundi solvit errorem! Si enim apostoli non sic errassent, unde nos cognoscere poteramus, quia non omne, quod videtur bonum desiderare bonum est quia malum? Putabamus quia malum desiderare, malum est, ut avaritiam aut furtum : nunc antem scimus, quia aliud est opus bonum, aliud est primatus honoris. Et opus quidem bonum desiderare bonum est : primatum autem honoris concupiscere, vanitas est quoniam bonum opus implere, nostræ voluntatis, et nostri operis est, et laboris, propter quod et nostra est merces : primatum autem consequi, judicii Dei est, propter quod ex primatu honoris nescio si aliquam mercedem justitize adipisci meremur. Nam desiderium primatus ex jactantia nascitur se aliis arbitratur, secundum illud præceptum aposto-licum, quod ait : Alter alterum æstimans superiorem se, numquam desiderat superior apparere (Rom. 12. 3. et Philipp. 2. 5). Primatus enim fugientem se desiderat,

desiderantem se odit. Videns autem Dominus alienum spiritum in cordibus discipulorum, quasi hostem in suis castris vagantem, non eos increpavit, non projecit a facie sua, et istos male petentes, illos non bene tristantes. Si enim rex terrenus videret, quod civitatem illius occupatam teneat hostis, quid facere potest? Nihil, nisi ut ponat arietes, circumducat exercitum, et destruat muros, quos forte ipse ædificavit. ut tantummodo hostem expellat. Sed videamus sapientiam nostri Regis. Postquant vidit sua castra occupata a spiritu alieno, sic hostem expulit, ut castra sua non læderet 1, dicens : Scitis, quod principes gentium dominantur eorum : et qui majores sunt, potestatem exercent in eos? Non ita erit inter vos, sed quicumque voluerit inter vos major fieri, erit omnium minister: et qui voluerit inter vos primus esse, erit vester servus. Fructum humilitatis terrestris posuit primatum cælestem, et primatus terrestris fructum posuit confusionem cælestem. Quicumque ergo desiderat primatum cælestem, sequatur humilitatem terrestrem: quicumque autem desiderat primatum in terra, inveniet confusionem in cælo: ut jam inter servos Christi non sit de primatu certamen, nec festinet unusquisque eorum, quomodo aliis major appareat, sed quomodo omnibus inferior videatur : quoniam non qui major fuerit in honore, ille est justior, sed qui justior fuerit, ille est major. Conversatio ergo melior est desideran-da, non dignior gradus. Volens certe Dominus et duorum fratrum ambitionem exstinguere, et decem discipulorum invidiam, introduxit differentiam inter principes mundiales et ecclesiasticos, ostendens, quia primatus in Christo nec ab aliquo appetendus est non habente, nec alteri est invidendus habenti, quoniam principes mundi ideo flunt, ut dominentur minoribus suis, ut servisicent cos, et spolient cos, et comedant, et usque ad mortem abutantur vita eorum ad suas utilitates et glorias : principes autem Ecclesiæ fiunt, ut serviant minoribus suis, et ministrent eis quæcumque acceperunt a Christo, ut suas utilitates negligant, et illorum procurent : ut, si opus fuerit, neque mori recusent pro salute inferiorum suorum, sicut Apostolus dicit: Ego autem impendar, et superimpendar ipse pro animabus vestris (2. Cor. 12. 15). Si hæc ergo ita habent, sæcularem quidem primatum desiderare, etsi ratio non est, vel causa est : quia etsi justum non est, vel utile est; primatum autem ecclesiasticum concupiscere, neque ratio est, neque causa : quia neque justum est, neque utile. Quis enim saniens ultro se subjicere festinat servituti, labori, dolori, et quod majus est, periculo tali, ut det rationem pro omni Ecclesia apud justum Judicem, nisi forte qui nec credit judicium Dei, nec timet uti abutens primatu suo ecclesiastico seculariter, convertat eum in secularem? Sed ne forte qui talis est in appetendo primatum, profectum pietatis pie prætendat, dico: Numquid qui in ordine prior est, jam et meritis est melior?

Deus solus scit differentiam inter sanctos. In calo ignorantur invidia et superbia. — Quamvis quidem differentiam esse inter sanctos denegare non possumus, tamen ut cognoscat unusquisque, si melior, aut deterior sit, nemini est concessum. Ideo prudenter Apostolus membris corporis assimilavit sanctos Ecclesiæ (Rom. 12. 5). Sicut enim homo quidem intelligit, quod membrum honorabile habet in corpore suo, quod inhonestum: unumquodque autem membrum non se cognoscit ipsum, si honorabilius sit, aut contemptibilius; alioquin et quæ honorabiliora sunt, gratularentur, et quæ \* contemptibiliora sunt, tristarentur, et per hoc fieret inter ea seissura : sic differentiam inter sanctum et sanctum Christus solus cognocordis : qui autem humilis est corde, et indigniorem escit, cujus membra nos omnes sumus. Ipsis autem sanctis non est concessum, ut cognoscant differentiam suam ad invicem, ut non meliores superbiant con-

<sup>1</sup> v. D. et Editi in marg., non deleret. 3 lidem in marg., Quæ honorabiliora sunt superbirent, et quæ.

hommum in Christi morte posita est. Nulla enim est res quæ amplius ad salutem hominum pertineat, quam mors ipsius. Nec est aliquid aliud, propter quod magis Deo gratias agere debeamus, quam propter mortem ipsius. Ideo cum turba plurima fidelium cum sequeretur, in via, duodecim apostolos solos tulit in secreto, et illis tautummodo mortis suæ annuntiavit mysterium : quia semper pretiosior thesau-rus in melioribus vasis includitur. Multi quidem viri crant cum eo, sed propter modicitatem fidei suæ infirmi; multæ mulieres, etsi in fide fortes, infirmæ tamen in sexu. Si audissent quia ideo Christus ascendebat Jerosolymam, ut interficeretur, et viri forsitan turbarentur propter infirmitatem fidei, et mulieres propter mollitiem suæ naturæ. Nam proprie animus mulieris mollis est, et in tali negotio citius excitatur in lacrymas. Non recordamur, quod superius cum de morte Christi Petrus audisset, dolore commotus non timuit ipsum Dominum increpare, dicens: Propitius esto tibi, et hoc tibi non erit (Matth. 16. 22). Si ergo Petrus in morte Christi turbatus est, cujus alterius fides posset sustinere tanti mali dolorem? si petra immobilis pene commota est, quomodo terra sufferret impetum tempestatis? Ecce ascendimus Jerosolymam. Ecce, contestantis est sermo, ut memoriam præscientiæ hujus in cordibus suis recondant. Tamquam si dicat, Ecce nunc jam tertia vice prædico vobis mysterium passionis meæ futuræ, ut altius insideat mentibus vestris, frequentius repetitum.

Quare Christus discipulis passionem suam prænuntiavit. -Et quare illis prædicit passionis suæ mysterium? Quia omnis adversitas, quæ subito evenit hominibus extra spem, nimium gravis est : quam vero ante cognoscimus, et præparamus nos contra eam, cum supervenerit exspectantibus nobis, levior invenitur, quam esset futura, si repentina venisset. Ideo ergo nuntiat illis de sua morte futura, ut cum dies ille passionis advenerit, non illos turbet cognoscentes, quia omnino erant ventura. Si enim totiens præmoniti apostoli de morte ejus futura, tamen quando comprehensus est, scandalizati sunt omnes, et reliquerunt cum : quanto magis scandalizandi fuerant, si premoniti non fuissent? Numquid non se præparaverunt, num statuerunt in animo suo ut non expavescerent? Si enim se non præparassent, non promisissent una cum Petro dicentes, Parati sumus tecum ire usque ad mortem (Marc. 14. 31). Sed in illa hora fides corum defecit, et præparationem animæ absorbuit timor carnalis. Vel ideo prædicit eis futurum, ut ab exitu cognoscatur præscientia ejos : ex præscientia autem ejus intelligatur divinitas ejus : consideratio autem divinitatis ejus confortet fidem ipsorum in tempore passionis ejus : ut totum illud quod patiebatur dispensationi voluntatis ejus applicarent, non necessitati naturæ. Ecce ascendimus. Ac si dicat, Videte quia vo-luntarie vado ad mortem. Nemo me vocat Jerosolymam, nemo me admonet, nullius potestatis præceptum timeo, nullius violentiæ necessitate compellor. Cum ergo venerit tenebrarum potestas, cum videritis me in cruce pendentem, ne æstimetis me hominem esse tantum. Nam etsi posse mori, hominis est; ta-men velle mori, hominis non est. Ut quid putas, ab itinere declinavit seorsum? Numquid non poterat in itinere constitutus hiec eadem eis loqui, cum sint paucissima verba? Sed declinavit seorsum ab itinere, forsitan sciens quod ventura erat mater filiorum Zebedæi cum filiis suis, ut peterent ea quæ petierunt, et audirent ea quæ audierunt, ut præpararet eis locum ad eundum, ad petendum, et ad audiendum. Forsitan enim et applicuerunt ibi, donec mulieres retro venientes occurrerent. Nec enim credibile est, mixtas cum ipso ambulasse mulieres, sed longo intervallo longe mulieres sequentes, et longo intervallo se-parati inter se ambulabant: Christus enim et discipuli sui primi, sequentes autem de longe mu-licres. Sine dubio ergo nulla alia causa Jesus seor-sum secessit, nisi ut illa adeundi licentiam inveniret.

Sciebat enim cogitationes corum, et consilia corum, quie facere cupiebant : et non solum prædicens discipulis suis de sua passione futura, sed etiam aplans petituræ mulieri locum, præscientia sua divinitatem ostendit. Aliter : Ecce ascendimus Jerosolymam, et Filius hominis tradetur principibus sacerdotum et scribis, et condemnabunt eum morte, et tradent eum gentibus ad deludendum et crucifigendum, et tertia die resurget. Ne putes quod tunc tantummodo Christus traditus est sacerdotibus et scribis, et condemna verunt eum morte, et tradiderunt eum gentibus ad deludendum et crucifigendum : sed et nunc traditur, et morte damnatur. Et traditur gentibus ad deludendum et crucifigendum. Christus enim verbum est veritatis. Sicut enim tunc tradidit Deus Christum sacerdotibus et scribis, ad manifestandam fidem sanctorum, et perfidiam iniquorum: fidem quidem sanctorum, si forte fideles, videntes eum quasi hominem pati, non recedant, neque scandalizentur a side divinitatis ipsius; ad manisestandam autem persidiam iniquorum, si intelligentes eum esse Dei filium secundum testimonia Scripturarum, non timeant, sed ausi sint cum interficere quasi hominem : sic et modo tradit Deus verbum veritatis sacerdotibus et scribis, id est, sapientibus Scripturarum ad manifestandam fidem sanctorum, et perfidiam ini-quorum: fidem quidem sanctorum, si forte videntes verbum veritatis a mendacio opprimi, quasi mendacium, non cadant neque scandalizentur a fide veritatis ipsius: ad manifestandam autem perfidiam iniquorum, siforte intelligentes verbum veritatis, quia vere verbum est veritatis secundum testimonia Scripturarum, ausi sint interficere cum cruce, verbis mendacibus. Quando enim vides Scripturas prophetarum, et Evangelii, et apostolorum traditas esse in manus falsorum sacerdotum et scribarum, num intelligis quia verbum veritatis traditum est principibus iniquis et scribis? Et sicut tunc sacerdotes, vel propter vanam gloriam, vel propter avaritiam, condemnaveront Christum morte, cogitantes quoniam si tennerint Christum, ipsi sacerdotes esse non poterunt secundum legem, nec solemnia illa lucra percipere : ita nunc impii sacerdotes et scribe verbom veritatis dignum judicant interire, cogitantes quia si verbum veritatis tenuerint, ipsi sacerdotes esse non possunt, nec sacerdotalia lucia percipere. Propterea tradunt eum gentibus, id est, populis ineruditis, et indisciplinatis, et barbaris, qui nec querunt, nec audiunt eum cum judicio, qui nomen ha-bent Christianorum, mores autem gentilium. Tradunt autem veritatis verbum perversis expositionibus suis ad deludendum et crucifigendum. Deludunt enim verbum veritatis, quando simulant se sequi Christum, et disputant de eo sine Dei timore : non proposito inveniendie veritatis, sed studio subvertendie. Hocautem modo deludunt verbum veritatis, non colunt-Cruciligunt autem cum, et interficiunt, quando falsa confessione mendacii, verbum veritatis suffocant, et occident in se. Et sicut tunc sacerdotes illi nullam culpam idoneam invenientes in Christo, falsam accusationem detulerunt adversus eum : sic modo nullam rationem idoneam habentes dicere contra verbum veritatis, falsa interpretantur de illo, et falsa proferunt testimonia prophetarum adversum verbum veritatis. Sicut enim tunc falsos testes subornaverunt adversus Christum, et sicut tunc sacerdotes quidem et scribie cognoscentes eum, quia vere Christus est, quasi hominem illum maleficum gentibus tradiderunt, gentes antem non cognoscentes eum esse Christum. deluserunt, et crucifixerunt eum, quasi hominem malesicum: sic et modo sacerdotes et scribæ hæreticorum, cognoscentes quia verbum est veritatis secundum Scripturas, quas legunt : tradunt eum, sicut diximus, populis et gentibus ad deludendum et crucifgendum. Populi autem per ignorantiam verbum vertatis deludunt, et cruciligunt, quasi mendacium. Sel ignorantia eorum non cos excusat, quoniam si vellent cum judicio quarere, invenire poterant verilatem : sicut nec illos excusavit gentiles , quoniam el

ipsi si quærere voluissent, poterant invenire: quoniam non erat homo tantum, sed et Deus Christus : quoniam sicut tunc per signa virtutum suarum manitestabatur Christus, sic modo per signa operationum suarum verbum veritatis ostenditur. Christus leprosos mundabat, cæcos illuminabat, surdos audire faciebat, mortuos suscitabat : ita modo qui vult cognoscere, ubi sit verbum veritatis, operum ejus signa consideret. Ubi enim verbum veritatis est vivum, unitum, atque divinum, ibi mundantur assidue homines a lepra peccati, et sit salutis eorum testimonium conversatio ipsorum, atque mens eorum. Qui audiunt verbum veritatis, illuminantur ad intelligenda divina mysteria: aures eorum interiores aperiuntur, ut libenter suscipiant divina præcepta. Quos hodie vides mortuos in peccatis, cras resurgunt in ponitentia, vivificati per verbum Dei. Ubi autem non vivum verbum veritatis, sed mortuum mendacium prædicatur inter eos; nihil horum sieri vides, sicut dat de illis testi-monium vita ipsorum. Scd et post tres dies resurget in animabus credentium sibi, cum tres dies fuerint consummati in eis. Prima dies, Pater; secunda dies, Filius, secundum quod dictum est in propheta : Annuntiate de die in diem salutare ejus (Psal. 93. 2) Quis est autem dies alius de die, nisi genitus Deus de in-genito Deo? Consequenter et Spiritus sanctus tertia dies est, quoniam his tribus illuminantur corda cre-dentium. In quibus ergo trium istorum scientiæ fuerint consummatæ, in eis veritatis verbum resurgit, et vivit et operatur. Sed nec resurgent, nisi qui jejunantes a malo et sientes sunt propter eum, et desiderant resurrectionem ejus videre in anima sua : sicut et apostoli jejunantes et slentes suerunt Domino crucifixo usque ad diem resurrectionis ipsius. (a) Tunc accessit ad eum mater filiorum Zebedæi, cum filiis suis, adorans et petens aliquid ab eo (Marc. 15. 40. et 16. 1). Hæc est Salome, cujus apud alterum evangelistam ponitur nomen, vere pacifica, secundum interpretationem : quæ filios genuit pacis. Non solum autem ex Marco evangelista, qui manifeste ipsos fratres expo-nit accessisse ad Jesum, et have eadem postulasse (Marc. 10. 35) intelligere possumus, quoniam a filiis suis erat summissa, sed ctiam ex præsentibus Christi sermonibus, quibus non quasi ad mulierem ipsam se petentem, sed quasi ad filios summittentes respondit: Nescitis quid petaris. Æstimo enim, quod fratres cum audissent Dominum de passione et resurrectione sua prophetantem, coeperunt dicere intra se, cum essent fideles: Ecce Rex cælestis descendit ad regna tartarea, ut regem quidem mortis destruat, ipsam autem mortem divinitatis sure potentia calcet, et sic vinculo tenebrarum soluto, captivas animas ad sua regna perducat. Nec innumerabilis militia dæmonum resistere poterit contra eum. Quem enim in corpore constitutum timuerunt dicentes : Quid nobis et tibi, Jesu Fili Dei excelsi? venisti ante tenipus torquere (Matth. 8. 29)? quomodo nudam ipsam divinitatem contra se descendentem poterunt sustinere? Ecce post tres dies mortis suæ revertetur ab inferis, quasi victor de bello. Nam cum victoria fuerit consummata, quid aliud restat, nisi ut regni gloria subsequatur? Ergo faciamus, fratres, quomodo possumus regni illius fieri participes. Scimus quia invidus non est. Qui enim seipsum donavit hominibus, quomodo regni sui societatem non donabit? Petentis negligentia reprehenditur ubi de dantis misericordia non dubitatur. Si nos rogamus magistrum, forsitan caterorum fra-trum corda concutiemus: et dum nobis duobus volumus providere, inter omnes scandalum excitabimus. Nam etsi sancti sint, tamen homines sunt. Etsi vinci a carne non possunt, quasi jam spirituales, tamen perenti possunt, quasi adhuc carnales. Ut quid ergo vel leves occasiones demus, quibus improba carnis na-tura tranquillas corum animas inquietet? Submitta-

mus ergo matrem nostram, ut suo nomine deprecetur pro nobis, et fiunt duo bona. Si enim res ipra repre-hensibilis inventa fuerit, facile meretur veniam, quasi mulier. Ipse enim sexus excusat errorem. Si autem non fuerit importuna, facilius impetrabit mater pro filiis suis rogans. Ipse enim Dominus, qui maternos animos filiorum miseratione implevit, facilius exaudiet maternum affectum. Magna laus mulicris hojus ex hoc loco colligitur. Primum, quia non solum illi reliquerant patrem, sed etiam ipsa reli-querat virum suum, et sequuta fuerat Christum. Et illi ostenderunt quia filii erant bujusmodi matris, et ipsa ostendit quia mater erat talium filiorum. Quoniam autem vivum reliquerat virum, sermo demoustrat, qui de vocatione corum scriptus est; dicens : Illi autem reliquerunt patrem suum Zebedæum in navi cum mercenariis, et sequuti sunt Jesum ( Marc. 1. 20). Nisi forte quis dicat, quia Christus plus quam triennio docuit, et intra tempus vocationis apostolorum et passionis Christi mortuus est Zebedæus, et sic illa sequuta est : Jesum tamen sequuta est. Qualis radix, talia et germina : et qualis terra, talis et fructus. Non eam vicit, sicut cæteras mulieres, maritalis affectus : quia ille temporalis erat maritus, iste autem persectus sponsus. Illius amor deceptio erat carnalis, istius autem, dilectio incorruptibilis vitæ. Non illam tennit miseratio senectutis ejus, quia ille sine ista vivere poterat, ista autem sine Christo salva es-e non poterat. Cogitavit enim, quoniam amplius proderit viro suo, si propter Deum reliquerit virum, quam si propter virum reliquerit Deum. Propterca sexu fragili, et jam ætate defecta , Christi vestigia sequebatur : quia fides numquam senescit, et religio fatiga-tionem non sentit. Deinde quia non sentit illa. sicut cæteræ matres, quæ corpus natorum suorum amant, animam antem contemnunt. Desiderant enim illos valere in sæculo isto, et non curant quid passuri sint in alio. Alii militias siliis suis provident, alii honores, et nemo filiis suis providet Deum. Perditionem illorum cum magno pretio comparant, et salutem illorum nec dono accipere volunt. Si viderint illos pauperes, tristantur et suspirant : si autem viderint illos peccantes, nemo tristatur: ut ostendant quia corporum sunt parentes, non animarum. Accessit ergo ad Jesum, rogans et petens aliquid ab eo. Audacein enim fecerat eam natorum affectus, et reverentiam forsitan spiritualem vicerat amor carnalis. Dicit ei Jesus: Quid ris? Non interrogat quasi nesciens, ut andiret quid vellet : sed ut illa exponente, manifestam faceret irrationabilent petitionem ipsorum : quoniam petebant quidem quasi religiosi, et cælestis gloriæ amatores, non quasi scientiam habentes inutilium postulationum et nocivarum. Nam frequenter Dominus patitur discipulos suos aliquid non recte aut dicere, aut agere, aut cogitare, ut ex illorum culpa occasiones inveniat docendi, et exponendi regulam pietatis, sciens quia et ipse error corum non nocet præsente magistro, et omnes non solum in præsenti, sed etiam in futuro doctrina ejus ædificat. At illa dixit, Die ut sedeant hi duo filii mei, unus ad dexteram tuam, et alius ad sinistram tuam in regno tuo. Non dicimus, quia recte petiit : sed hoc dicimus, quia non terrena, sed cælestia filiis suis optabat. Tunc Dominus occultorum cognitor, non ad verba intercedentis mulieris respondit, sed ad consilia suggerentium filiorum respondit, dicens : Nescitis quid petatis. Concupiscentia enim carnalis omnem in vobis spiritualem considerationem exclusit. Non audistis me referentem, cum venerit Filius hominis in majestate sua, ponet oves ad dexteram, hædos autem ad sinistram : et dicet eis , qui ad sinistram sunt : Discedite a me, maledicti, in ignem æternum (Matth. 25. 41)? Quomodo vos vultis, ut unus sedeat ad dexteram, et alius ad sinistram? Ego vos vocavi ad partem dexteram de sinistra, et vos vestro consilio curritis ad sinistram. Ideo forsitan et per mulierem res agebatur. Vidit enim diabolus, quia per illes ipsos

adversus eos agere non valebat; contulit se ad con-suela arma mulicrum, ut sicut Adam per mulicrem spoliavit, ita et istos separaret per matrem. Nam etsi mater erat, tamen mulier erat. Propter quod etsi affectus ejus dulcis erat erga filios quasi matris, intellectus tamen ejus nocivus erat quasi mulieris. Sed jam non poterat per mulierem perditio introire in sanctos, ex quo de muliere salus cunctorum processit. Intelligere ergo debemus et nos, ut non illud a Deo petamus, quod nos bonum esse judicamus, sed orantes in ejus potestate ponamus, ut nos illud petentes exaudiat, quod ipse nobis expedire cognoscit. Nescitis quid petatis. Bonum quidem desiderium, sed înconsiderata petitio. Ideo etsi impetrare non debebat simplicitas petitionis corum, tamen confundi non merebatur, quia de amore Domini nascebatur. Propterea non voluntatem neque propositum corum culpat, sed solam ignorantiam reprehendit, dicens: Nescitis quid peta:is. Quis autem athleta idoneus aute certamen de præmio factum facit? Si enim certamen bene processerit, judex postea potest secundum meritum certaminis præmium mensurare et æstimare. Si autem præmium ante fuerit constitutum, non omni modo secundum qualitatem pra mii potest exitum habere certamen : quia quale præmium detur , in potestate est munerantis : qualem autem exitum habeat unumquodque certamen , non est in potestate certantis. Nescitis ergo quid petatis. Desideratis quidem bonum, sed non intelligitis quid est bonum. Si autem intelligeretis, illud petere debebatis, dicentes quoniam in hec mundo periculosissimo vivimus, quasi in pelago, ubi numquam est minor tempestas. Etsi tempestas interdum non fuerit, tamen semper timor est tempestatis. Sic et in hoc mundo viventihus numquam est minor tentatio : etsi tentatio in-terdum facta non fuerit , tamen timor tentationis semper est. Ideo da nobis auxilium gratiæ tuæ, ut non vincamur a malo, sed ipsi omne malum vincamus. Sicut enim sæculari bello videmus, quia qui vadens ad pugnam de præda victoriæ cogitat, difficile vincit, qui autem vadens sic vadit quasi ad mortem, ille facile superat : sic et nos in hoc certamine spirituali viventes non debemus cogitare qualem gloriam consequamur, sed quomodo evadamus ruinam peccati. Qui autem de gloria cogitat, et non magis timet de casu, ille nec infirmitatem carnis sua co-gnoscit, nec versutias considerat diaboli, nec intelligit, quod ait Apostolus : Non est nobis colluctatio cum carne et sanguine, sed adversus principalus et polestates, adversus rectores hujus mundi tenebrarum (Ephes. G. 12). Propterca sumite omnia arma Dei. Sicut enim miles, si toto corpore fuerit armis vestitus, et unam partem habuerit nudam, nihil ei prodest, quod totus fuerit ferro vestitus, si per illam unam partem eum sagitta percusserit, sed sic cadit, quemadmodum si totus fuisset nudus: sic et Christianus, quamvis omnem justitiam fecerit, si in uno peccaverit, similiter peccator statuitur, quemadmodum si semper peccasset. Sicut ait Jacobus: Si omnem legem adimpleas. et in uno transgrediaris , similiter prævaricator es legis (Jacob. 2. 10). Ideo et Dominus illis respondit : Poiestis bibere calicem, quem ego bibiturus sum, aut baptismate, quo ego baptizor, bartizari (Marc. 10. 58)? Numquid nescienat Dominus, quia passionem ipsius poterant imitari? Sed ideo eis dicit, ut Domino interrogante, et eis respondentibus, omnes nos audiamus : quia nemo potest com Christo regnare, nisi passionem Christi fuerit imitatus, sicut ait Apostolus: Si commortui sunns, et convivenus: si sustinemus, et conregnabimus (2. Tim. 2. 11. 12). Res enim pretiosa vili pretio non comparatur. Magnum laborem necesse est nobis impendere, si volumus ad regna cælestia pervenire. Passionem autem Domini dicimus suscipere nos debere non omni modo persequationem gentilium, sed omnem laborem et molestiam, quam patimur in corpore contra peccata certantes. Nam si centiles desecerint, qui persequebantur : numquid

ideo prompta voluntas fidelium debet sine fructu surilis permanere? Ideo et si gentes non habes, que te persequantur, habes principem gentium diabolum, qui hominem persequi numquain cessat. Si enim principem potueris vincere in peccato, non est ma-gnum superare ministros ejus in corpore tuo. Ecce ostendo tibi magnam et insuperabilem persequa:io-nem in corpore tuo. Incipe resistere desideriis tuis, et tunc intelliges quam fortes sunt spiritus desideriorum malorum, qui te persequentur. Hice est enim pugna periculosa, et hæc est gloriosa victoria qui potuerit odire quod amat, et umare quod odit. Aut ideo dixit eis: Potestis bibere calicem, quem ego bibiturus sum? Dominus enim cognoverat propositum istud petentium fratrum, quia non primatum sibi petebant secundum mundiales honores, quem si ex duobus vel tribus unus acceperit, necesse est cæteros fleri eo inferiores : sed perfectionem pietatis pele-bant in regno cœlesti, quam et multi consequi possunt : et cum fuerint consequuti , alterius perfectio alterius perfectione non minuitur. Utputa, sedere ad dextram Christi, vel ad sinistram, numquid duorum est tantum? Innumerabiles enim possunt sedere ad dextram Christi, vel ad sinistram : tamen alter alterum a perfectionis ordine non excludit: quoniam hane perfectionem pietatis nemo potest consequi, nisi qui legitime certaverit usque ad mortem. Ideo interrogat eos, Potestis bibere calicem, quem ego bibiturus sum? ut illis respondentibus quia possunius, audiant cæteri condiscipuli, et conquiescant, intelligentes quoniam et ipsi, si parati sunt mori cum Christo, nihilominus possunt juxta Christum sedere, per illorum sessionem nequaquam exclusi, sicut ipse dicit per prophetain in Psalmo: Oculi mei semper ad fideles terræ, ut sedeant hi mecum ( Psal. 100. 6 ). Non enim locus sedendi major et minor est juxta Christum, sed fides patiendi cum Christo. Non est calix et baptismum unum. Calix enim passio est, baptismum autem ipsa mors. Dictum est autem baptismum secundum similitudinem lanæ intinctæ. Sicut enim lana intingitur, naturalem habens colorem, ut coloretur purpurea, aut alicujus coloris accipiat dignitatem: sic et nos in mortem descendimus corporales, et resurgimus spirituales, sicut ait Apostolus : Seminamur in instrmitate, surgimus in virtute: seminamur in ignobilitate, resurgimus in gloria : seminatur corpus animale, surget corpus spirituale (1. Cor. 15. 43. 44). Omnis quidem mors habet in se passionem, non hábet in se omnis passio et mortem. Multi enim suerunt, qui passi sunt. et non sunt occisi, quales sunt consessores. Illi omnes calicem quidem Domini biberunt, baptismo autem ejus baptizati non sunt. Dicunt ei, Possumus. Non tantum confidentia cordis sui, quantum ignoran-tia tentationis hæc responderunt. Nescientibus enim desiderabile est bellum, sient et inexpertis levis videtur esse tentatio passionis et mortis. Si enim Dominus cum in tentationem passionis venisset, dicebat : Pater, si potest fieri, transeat a me calix iste (Matth. 26. 39) . quanto magis discipuli non fuerant dicturi quia Possumus, si scissent qualis est tentatio mortis? Magnum quidem dolorem habet passio, tamen mors habet majorem timorem. Et dicit eis : Calicem quidem meum bibetis, et baptismo, quo cgo baptizor, baptizabimini : sedere autem ad dexteram meam, aut ad sinistram, non est meum dare vobis, sed quibus paratum est a Patre meo (Marc. 10. 39). Numquid non imbebat notestatem præstare cui volchat, cum sit scriptum, Pater diligit Filium, et omnia dedit in manu ejus (Joan. 3. 35)? Sed ideo non refutavit petitionem corum, ne exanimaret eos, et pusillanimes faceret. Nam non facile de catero resumit sperandi virtutem qui semel de eo, quod speraverat, cadit. Noluit autem suscipere petitionem eorum, ne cateros omnes tristaret. Nam necesse erat, quod vel talia cogitarent, adhuc sine auxilio Spiritus sancti constituti : Si semel istis duobus totius regni illius societas dividenda est, si unus sessurus est ad dexteram, alter ad sinistram ejus: ergo

plo sanctitatis expellat, et aliam sponsam de gentibus castiorem inducat in cubiculum sanctitatis, ut tu projecto et in tenebris constituta dicas per Salomonem: Ne aspexeritis me, quoniam ego sum denigrata, quoniam despexit me sol (Cant. 1. 5). Vis cognoscere mansuetudinem venientis? Considera speciem adventus cjus. Non sedet in curru aureo, pretiosa purpura fulgens; nec ascendit super fervidum equum discordiæ amatorem et litis qui gloriæ jactantia pectus habet repletum, qui de longe odorat bellum, et gaudet ad vocem tubæ, et cum viderit sanguineam pugnam, dicit in corde suo, Bene est factum : sed sedet super asinam tranquillitatis et pacis amicam. Non autem vides in circuitu ejus splendentes gladios, aut catera ornamenta terribilium armorum: sed quid? Ramos fron-dentes, testimonia pietatis. Venit ergo mansuetus, non ut propter potentiam timeretur, sed ut propter mansuetudinem amaretur, Sedens super asinam et pullum ejus. Super matrem sedebat. Numquid et super pullum sedebat? Tamen etsi corporaliter fieri non poterat, ut super animal utrumque sederei, spiritualiter poterat, cum esset Deus, ut et in Judais sederet, et in gentibus simul. Sedere autem super jumenta est in præcordiis corum habitare, ut dicat illis Christus : Tollite onus meum super vos , et videte, quia mitis sum et humilis corde (Matth. 11. 29). Mansueti enim mansuetum debent portare; qui vocavit eos, sessor est, non ut illos puniat propter peccata eorum, sed ut ipse requiesent in eis propter mansuetudinem eorum. Nam sieut hoe genus jumenti, si quid errat, in simplicitate errat, et non in asperitate : ita et homines, qui crediderunt in Jesum Christum, sive ex Judæis, sive ex gentibus, ante Christum non in malitia, sed in ignorantia peccaverunt. Ideo se deridebant non puniri sub gravi sessore. Nam sicut peccatores equi sunt diaboli, ita et sancti equi dicuntur Christi: quia diabolus in peccatoribus sedens, instigat eos per deserta facinorum: id est, per fornicationes, per avaritias, et cætera; Christus sedens in sanctis, dirigit eos per plana justitiæ, id est, in casti-tate, in humilitate. Ergo equitatus diaboli, perditio est: equitatus autem Christi, salus, sicut Habacuc dicit in canticis suis ad ipsum Christum: Qui ascendis super equos tuos, et equitatus tuus sanitas est (Habac. 3. 8). Ergo induxit pullum in templum, ut gentes Judais conjungat, ut adimpleat quod Jacob benedicens filium suum Judam prophetavit : Alligans, inquit, ad vitem pullum suum (Gen. 49. 11). Quæ est illa vitis? Judæa, quæ de Ægypto translata est, et in Oriente plantata. Et sicut prophetavit Noe de silis suis, dicens : Benedictus silius meus Sem, dilatet Deus Japhet, et inhabitubit in tabernaculo Sem (Gen. 9. 26. 27). Sem enim pater fuit Judworum, Japhet autem pater gentium, quæ per Christum ingressæ sont in tabernacula Ju-dæorum. 6. Euntes autem discipuli, secerunt sicut præceperat eis Jesus, 7. et adduxerunt asinam et pullum. Quoniam cuntes apostoli solverunt asinam alienam, ministerium quidem suit eorum, virtus autem et auctoritas Christi. Nec enim potuissent tollere jumentum alienum ab illo domino, qui eos non cognoscebat, unde essent, nisi præveniens spiritus Christi cor do-mini ejus præparasset ad dandum. Sic quod apostoli solverunt Judieos vel gentes de vinculo inimici, in prima quidem facie eorum videbatur opus : re vera autem fuit virtus et gratia Christi. Nec enim a Christo duodecim constituti totum mundum ligatum sub potestate diaboli solvere potuissent, nisi gratia Christi confregisset virtutem inimici. Et imposuerunt super eum vestimenta sua, et eum desuper sedere seccrunt. Vestimenta sunt præcepta divina, et gratia spiritualis. Sicut enim turpitudo nuditatis vestimento tegitur, sic naturalia mala carnis nostræ præceptis et gratia divina teguntur. Omnis enim homo naturaliter non solum peccator est, sed etiam totum peccatum, dicente Apostolo : Eramus natura filii iræ , sicut et cæteri (Ephes. 2. 3). Unde et Adam ideo se vidit nudum, id est, peccatorem: et ideo foliis fici, id est, mandatis aspe-

ræ legis coopernit unditatem suam. Et alibi promittens Deus justitias suas, et gratias ablaturum de gente Judwa, sieut dieit Dominus per Osce prophetam: Et auferam vestimenta mea, et linteamina, ostendam gentibus turpitudinem tuam (Osee 2.9). Ergo imposuerunt vestimenta sua super eos, id est, mandata et gratias quas ipsi acceperunt a Christo: super Judicos et gentiles imposuerunt, id est tradiderunt; nec enim requiescere in eis potuisset Christus, nisi mandata ejus fuissent in eis. 8. Plurima autem turba vestimenta sua sternebat : alii autem cædebant ramos de arboribus, et sternebant in via. Videlicci ut co veniente calcarentur a jumento. Vestimenta sunt mandata, sicut diximus: frondes autem speciem tenent pietalis. Quoniam ergo et mandata legis et species Judaicæ religionis a Christianis fuerant conculcanda in via, id est, in Christo: ideo tunc illa sub pedibus jumenti sternebant in via. Et vide quoniam super jumentum quidem apostoli posuerunt vestimenta sua. sub pedibus antem jumenti cætera turba Judaica: quoniam mandatis apostolorum sternuntur quidem Christiani et odorantur, legis autem mandata conculcant. Quotiescumque enim circumcisionem spernimus, sacrificia Judworum pro nihilo æstimamus, et cateras consuetudines Judaicas reprobamus. Vestimenta Judworum, quibus ipsi induebantur, nos, qui sumus ex gentibus, sub pedibus nostris conculcamus. Alius autem sic : Qui vestimenta, inquit, deposuerunt super asinam, apostoli sunt, cæterique doctores : vestimenta autem sunt decus et schema gloriæ. Gloriam ergo, quam Christus accepit a Patre, dedit discipu!is suis : discipuli autem accipientes cam a Christo, dederunt eam gentibus, ut delectabiliter Christus sederet in eis, sicut ipse dicit : Et ego gloriam, quam milit dedisti, dedi eis, ut sint unum, sicut et nos unum sumus (Joan. 17. 22). Turbæ autem, quæ vestimenta sternebant in via, credentes erant ex circumcisione, qui gloriam, quam habebant ex lege, videntes Christum, dejecerunt in terram, semetipsos humiliantes, et cum apostolo Paulo dicentes: Secundum justitiam, que ex lege est, conversatus sum sine querela, sed que fuerunt mihi lucra, hæc æstimavi propter Christum detri-menta, et arbitror stercora esse, ut Christum lucrifaciam (Philip. 3. 6-8). Quid est autem aliud, quam justitiam legis terræ coæquare, ante sublimem gloriam Christi? Qui autem ramos de arboribus præcidebant frondentes, ipsi erant credentes et eruditi doctores, qui ex prophetis accipientes exempla viva de Christo, quasi de arboribus semper virentibus, et numquam folia verborum suorum dejicientibus, ramos frondentes ante pedes subjugalis populi sternebant, et per ea exempla quasi per ramos frondentes, virentes sine offendiculo ambularent per viam vitæ istius, donec introirent in sanctuarium Dei. 9. Turba autem quæ præcedebat, et quæ sequebatur, clamabat, dicens: Ho-sianna filio David, etc. Memores populi mirabilium ejus, quæ ostendit eis, et sanitatum, quas præstitit eis, exsultantibus cordibus suis, ante et retro clamabant, Hosianna filio David. Qui præcedebant, seniores erant, id est, patriarchæ, prophetæ, cæterique sancti, qui ante adventum Christi de adventu ejus et prædixerunt, et cognoverunt ; sequentes autem juniores . id est, apostoli, martyres, cæterique doctores, qui post ascensum Christi de resurrectione ejus et ascensione vel operibus prædicaverunt et prædicant; et licet diversis quidem temporibus suerunt, tamen in omnibus unus exsultationis spiritus fuit. Et illi quidem prophetantes de Christo venturo clamaverunt : Benedictus qui venit in nomine Domini : hi autem laudantes clamant de adventu Christi jam impleto, Hosianna filio David. Hosianna autem quidem interpretantur gloriam, alii redemptionem, alii Salvifica, sive Salvum fac. Nam et gloria illi debetur, et redemptio illi convenit, qui omnes redemit, et pretiosi sanguinis effusione salvavit.

tra deteriores, et deteriores tristentur contra meliores, et per hoc soluta caritate, inter eos discordia nascatur, maxime in hoc seculo facinoroso i, in quo occasiones jugiter quærit diabolus odiorum seminandorum. Quod autem in boc sæculo differentia dignita-tis facta est inter sanctos, dignitatis dico, non sanctitatis, ut alter quidem sit apostolus, alter autem episcopus, vel minister, vel laicus : contumacia carnis coegit, ut perversitas mundi, et occulta operatio injimici coerceatur : quoniam diabolus imperans car-ni et mundo, in multam indisciplinationem excitat honiines, quamdiu sunt in carne, et in mundo subdito ei, alios in lasciviam, alios in delicias, alios in invi-diam, alios in avaritiam, alios in iram et superbiam: nisi ergo sint quos timeant, solvitur disciplina. Denique ipsi honores in Christo in prima quidem facie videntur honores, re vera autem non sunt honores diversi, sed sunt diversa ministeria. Utputa, honor oculi videtur, quia illuminat corpus : sed ipse honor illuminandi non est ei honor, sed ministerium ejus. Et pedum humilitas esse videtur, quia bajulant cor-pus : sed ipsa humilitas bajulationis non est corum contemptio, sed ministerium eorum. Propterea dominus corporis, scilicet homo, nec oculum suum amplius honorat quam pedem, nec pedem magis contemnit, quam oculum : quia nec oculus pro aliquo suo merito honoratus est, ut oculus sit, sed ad hoc ministerium creatus est; nec pes pro sua culpa contemptus est, ut sit pes, sed ad hoc ministerium est creatus. Propterca unumquodque membrorum nil minus se habere intelligens, secundum ministerium, ad quod est creatum, nec amplius, nec invidet alteri membro, quasi plus habenti, nec spernit alterum membrum, quasi minus habens. Sic est et inter sanctos. Uniuscujusque sancti honor non est honor ejus, sed actus ipsius. Utputa, apostoli apostolatus putatur a nobis honor esse ipsius apostoli : vere autem non est honor ejus, sed ministerium ejus. Unde Paulus de apostolatu suo dicebat: Nam si evangelizem, non est mili gloria : necessitas enim mili incumbit: væ enim mihi, si non evangelizavero (1. Cor. 9. 16). Si enim volens hoc ago, mercedem habeo : si autem invitus, dispensatio mihi credita est. Similiter et diaconatus diaconi contemptibilitas videtur a nobis, vere autem non est contemptibilitas ejus, sed actus ipsius. Propter quod Deus nec apostolum amplius diligit, quam diaconum, quia apostolus est, nec diaconum, minus quam apostolum, quia diaconus est : quia nec apostolus pro merito suo antecedenti honoratus est, ut esset apostolus, sed ad hoc ministerium aptus est judicatus secundum motum animæ suæ. (a) [Nec diaconus pro merito suo ante-cedenti contemptus est ut esset diaconus, sed ad hoc ministerium aptus est judicatus secundum motum animæ suæ.] Propter quod neque apostolus lau-dem habebit apud Deum, quia apostolus fuit, sed si opus apostolatus sui bene implevit: neque diaconus exprobrandus est, quia diaconus fuit, sed si opus suum neglexit. In nullo ergo hominis est honor, nisi in quo bene implevit opus suum : et nulla contemptio ejus est , nisi in quo neglexit proprium opus. Unde sicut pes libenter servit oculo , quasi sibi servienti, sciens quia nisi oculus, suo ministerio suerit usus, nec ipse suo poterit uti : et oculus libenter servit pedi, quasi sibi servienti, sciens quia nisi pes suo officio fuerit usus, nec ipse suo poterit uti : sic et sancti invicem sibi debent esse subjecti, ut minor majori non invideat, quasi majori, sed libenter ei obsequatur, quasi sibi servienti, in eo ipso quod major est, et major non contemnat minorem, quia major est, sed libenter ei obsequatur, quasi sibi servienti. tlæc omnia tractavimus propter duos fratres, qui petierunt sibi primatum, cum non debuissent . et decem apostoli indignati sunt contra eos, cum non

debuissent. Sicut Filius hominis non venit ministrat sed ministrare, et dare animam suam in redemptionem pro multis. Ad hoc enim ad imaginem Christi facti sumus, ut imitatores efficiamur voluntatis ejus et conversationis. Numquid ad similitudinem majestatis ejus sumus creati? Nam ille quidem nostram carnem imitari potuit, nos autem illius divinitatem imitari non possumus: sed in hoc sumus imago ejus, ut quod ei bonum videtur, et apud nos sit bonum, et quod ei malum videtur, et apud nos sit malum. Quicumque autem, Domino humilitati studente, jactantize studet, non est imago Christi. Et qui, Ibanino paupertatem amante, divitiarum amator est in boc sæculo, repellit a se Christi similitudinem. Non est verus discipulus, qui non imitatur magistrum: aec est vera imago, quæ similis non est auctori.

# Homilia xxxvj. ex capite xx.

29. Et egredientibus eis ab Jericho, sequala est eun turba multa, etc. Testimonium studiosi agricola est messis fecunda : assidui autem doctoris documentum ecclesia plena: negotiatoris prosperata felicitas, apotheca multiplex. Neminem labor itineris impedint, quia amor spiritualis fatigationem non sentit. Neminem sexus muliebris retinuit, quia inter virum et mulierem corporis quidem differentia est, gratia autem una est, et una conditio in omnibus. Illic creo differentia sexus requiritur, ubi causa carnalis est et ubi caro, non spiritus operatur. Neminem possessionum suarum sollicitudo reiraxit 1, quia ingredielam tur in possessionem regni cælestis. Vere enim non habet super terram quod amet, qui bonum cæleste in veritate gustaverit. Sicut enim qui pretiosum gustaverit cibum, postmodum ei hæc esca communis ingrata videtur: sic et qui semel de dulcedine Christi bene gustaverit, terrenorum bonorum de cætero non multum sentit saporem. Quis non desideret illum, aut quis non sequatur eum quem etiam duo cæci, antequam corporaliter viderent, spiritualiter aspexerunt, et antequam audirent, crediderunt? Nimirom hac est illa rosa in campis Jericho, de qua Sapientia loquitur per Salomonem : Sicut palma exaltata sum in Cudes, et sicut plantatio rosæ in Jericho (Eccli. 24. 18). Ergo hac est illa speciosissima rosa, sancitate justitiæ candida, et passionis sanguine rubicunda. Sicut enim rosa antequam videatur, sentitur, et antequam inveniatur, tenetur in odoribus suis : sic et Dominum transcuntem de longe, duo caci antequam viderent, divinitatis ejus fragrantiam senserunt. 30. Et ecce duo cæci. Ecce, dicendo, opportunitatem ostendit : hoc est, opportune oblati sunt aute facient Christi, ut apertis oculis, quasi testes virtutis ejus, ascenderent cum eo in Jerusalem : quia futurum erai, ut sacerdotes repleti invidia, dicerent contra enn, In qua potestate facis hæc? ut videlicet cæci respondeant, etsi non voce, tamen ipsa re: Ecce nos cari fuimus, et videmus. Quid ergo de potestate requirits, qui videtis virtutem? Erubescite, carnales oculi. qui ante vos Christum stantem non aspicitis, quem etian crediderunt duo cæci sedentes secus viam, non in 112. Duo caci duo populi sunt, Judaicus, et gentilis. Aut sicut quidam interpretantur, ambo gentium, unus ex Cham, alius ex Japhet. Ideo autem caci, quid nondum eis apparuerat unigenita lux. Secus vium: id est, juxta veritatem conversabantur, sed veritatem invenire non poterant, quia via veritatis certor adhue demonstrata non fuerat : vel secundum ratio nem verbi degentes, non autem in ipsa ratione verbi consistentes : quia notitiam verbi nondum acceperant. Sicut enim qui in tenebris ambulat, si seach viam perdiderit, interdum tota nocte ambulat justi viam errans, et non invenit viam, donce supervenal dies: sic et homines ambulantes in erroribus vei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. D. et Editi in marg., fastidioso, alia lectio, factioso.
(a) Uncinis clausa desunt in exemplari quodam.

<sup>1</sup> fidem in marg., possessionum suarum recordado to traxit.

pio Dei non debent esse numi, nisi spirituales, id est, qui Dei imaginem habent : et non illi numi, id est, non illi homines, qui terreni regis imaginem portant, id est, diaboli. Nam sicut homo bonus in se imaginem Dei ostendit, sie et homo malus imaginem diaboli habet. Aut certe mensas spiritualiter dicit seri-pturas numulariorum, id est, sacerdotum. Vere enim sacerdotum illorum scripturæ eversæ sunt, ut jam nemo eorum pascatur in eis, succedente Novo Testamento priori. Et cathedras vendentium columbas evertit : loquens etsi non sermone, tamen ipso facto: Quid faciunt in templo multæ columbæ venales, ex quo una columba gratuita descendit in templum corporis mei? id est, Spiritus sanctus replevit Ecclesiam meam. Non enim in sacrificio columbarum postmodum placiturum est Deo templum, id est Ecclesia, sed in Spiritu sancio. Dixi enim volis per prophetam: Non accipiam de domo tua vitulos, neque de gregibus tuis hircos, quoniam meæ cunt omnes feræ sylvarum , jumenta in montibus et boves ; cognovi omnia volatilia cæli (Psal. 49. 9-11). Immola Deo sacrificium laudis (Ibid. r. 14), quia non hostias volo, sed corda : non sacrificia, sed fidem. Item dixi vobis per eumdem prophe-tam: Afferte Domino gloriam et honorem (Psal. 28. 2). Et si vere vultis in templo Dei consistere, tollite ho-stias, et sic introite in atria ejus sancta. Tollite tauros de templo, quia unus taurus est offerendus pro grege universo: de quo Jacob dicebat accusans Levilas, id est, sacerdotes: Quia in ira sua occiderunt hominem, et in surore suo subnervaverunt taurum (Gen. 49. 6). Tollite oves de templo, quoniam unus agnus occidetur. Quoniam ergo per prophetas admonuerat eos, ubi hostias de templo tollerent animalium, et corda sua contribulata et humiliata offerrent, illi autem non obaudierunt : juste nunc tamquam iratus super inobedientia corum, propria virtute expellit eos i, ostendens per haec, quoniam ipse est qui tunc per prophetas admonnerat cos de hostiis expellendis. 13. Scriptum est enim: Domus mea, domus orationis vocabitur, vos autem fecistis illam speluncam latronum (Isai. 56.7). (a) Templum autem Dei speluncam facit latronum, qui lucra terrena et illicita, non etiam spiritualia in animarum salutem sectatur. Cultusque religionis eo modo non tam cultus Dei est, quam iniquæ negotiationis occa-sio. Nam quotidie ingreditur Jesus in templum suum, id est in sanctam Ecclesiam, et ejicit omnes vendentes gratiam Dei de Ecclesia, episcopos, presbyteros, diaconos, onnesque ecclesiasticos, necnon et laicos: quia unius criminis habentur, pariter Dei dona vendentes et ementes : quia scriptum est, Gratis accepistis, gratis date (Matth. 10. 8). Columbas quoque vendentium cathedras evertit, ut quod honor sacer-dotalis debet auterri ab eis, doceret, qui pro terrena mercede opus Dei faciendum existimant. Quod igitur de ecclesiasticis diximus, hoc unusquisque de se intelligat. Dicit enim Apostolus : Vos estis templum Dei vivi, et Spiritus sanctus habitat in vobis (1. Cor. 3. 16). Non sit igitur in domo pectoris tui negotiatio illicità. Nihil boni, quod facimus, vel facere possumus adjuvante Domino, appetitu jactantiæ faciamus, non terreni lucri concupiscentia, non malarum cupiditate rerum, ne ingrediatur Jesus iratus et rigidus, et non aliter emundet templum suum, nisi slagello adhibito, id est, correctione gravissima, et de spelunca larro-num, id est, de habitaculo da monum per usum inique cupiditatis, et de domo negotiationis, id est, de corde terreni lucri inhiante, sua faciat domum habitationis. Unde quia paucorum est tam solida forti-tudo, cruciantur delicti sanandis vulneribus, quibus humana fragilitas sauciatur. Diligens est adhibenda

<sup>1</sup> Editi in marg., Propria manu expellit ea. Y. D., Propria eas virtute compellit.

(a) Hæc, Templum autem Dei, et cætera quæ sequuntur, desunt in Cod. V. D. usque ad hæc yerba, Et accesserunt ad eum cæci et claudi, etc.

curatio. Unde dicit Scriptura : Quis enim gloriabitur castum se habere cor, mundum a peccato (Prov. 20. 9)? Omnes igitur intelligant delictorum indulgentiam, et reparationis suæ necessariam sibi esse medicinam. Nemo enim est tanta firmitate suffultus, ut de justificatione sua debeat esse securus. Utamur igitur, dilectissimi, saluberrimi temporis venerabilibus institutis, et solertiori cura nostras maculas terganius. Quantumlibet enim caste et sobrie mortalis hæc vita du. catur, quodam tamen pulvere terrenæ conversationis aspergitur, et nitor mentium ad Dei imaginem conditarum non ita a fumo totius vanitatis est alienus, ut nulla possit sorde fuscari, et non semper indigeat expoliri. Quod si etiam castissimis animis necessarium est, quanto magis est expetendum, qui tota forte anni spatia ant sæcularius aut negligentius transierunt? Quos caritate debita commonemus, ut confugiant omnes ad præsentem ubique Dei misericordiam, et digna se confessione cum observantia man. datorum Dei cunctorum corda sanctificent. Mitescat savitia, iracundia mansuescat. Remittant sibi omnes culpas invicem suas. Nec exactor sit vindictæ, qui petitor est venix. Dicentes enim, Dimitte nobis de. bita, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Matth. 6. 12), durissimis nos vinculis colligamus, nisi qued profitemur impleamus. Clementes autem et mites animos largitas deorum. Nihil enim est dignius, quam nt homo sit auctoris sui imitator, et secundum mo-dum propriæ facultatis divini operis sit exsequutor. Nam cum aluntur esurientes, vestiuntur nudi, nonne auxilium Dei munus explet ministri? Et benignitas servi, munus est domini. Et merito Deo gratice referuntur de pietatis officiis, cujus opera videntur in famulis. Propterea ipse Dominus discipulis suis ait : Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et glorisicent Patrem vestrum, qui in cælis est (Matth. 5. 16). 14. Et accesserunt ad eum cæci et claudi in templo, et sanavit eos omnes : ut quod illi verbis clamabant, iste factis ostenderet. Quasi testis vocis eorum sanavit excos, ut exci videntes, excos aspicientes, viderent et ipsi : ut istorum illuminarjo corporalis fieret illis spiritualis lucerna cordis. Curavit et claudos, ut claudicantes Judai in fide currerent ad Christum, ut meliores pedes illi acciperent videntes quam isti. 15. Videntes autem principes sacerdotum, et scribæ mirabilia quæ fecit, et pueros cla-mantes in templo, et dicentes: Hosianna filio David: tudignati sunt, 16. et dixerunt ei: Audis quid isti dicunt? Quibus ipse poterat dicere: Et vos videtis quid ego facio? Illos loquentes attenditis, et me facientem non consideratis. Ego enim factis interpretor voces illorum. Quemadmodum columna in templo, si steterit recta, accepto pondere amplius confirmatur: si autem modice obliqua fuerit, suscepto pondere, non solum non confirmatur, sed amplius vadit ad latus : sic et cor hominis si rectum fuerit, videns opera alicujus viri justi, aut audiens, per doctrinam sapientie ejus amplius confirmatur; si autem fuerit perversum cor, videns opera alicujus viri justi, aut audiens, non solum non confirmatur, sed magis ad invidiam exc!tatur, et magis pervertitur. Hoc modo et sacerdotes videntes sanitates ægrotantium, et audientes laudem puerorum, non solum non crediderunt in Christim, sed magis excitati sunt contra eum, dicentes : Audis quia isti dicunt? Utinam vos audieritis quid dicunt! Hæ enim sanitates ægrotantium de vocibus clamantium testimonium dant, quia vera sunt quæ dicuntur. Item voces clamantium de sanitatibus agrotantium testimonium reddunt, quia magna sunt quæ flunt. Si sanitates ægrotantium mentiuntur de Christo, interrogate voces clamantium. Si voces clamantium mentiuntur, interrogate agrotantium sanitates. Et ut quid quasi reum arguitis, quem canti testes defendunt? Si juste clamant, consentite clamantibus, et credite in Christum; si autem injuste dicunt, reprehendite illov magis injuste, dicentes : Et ut quid Christum culpa-

luisset imponere, suffcrebant : et omnia non bona patientia supportabant, nec resistebant. Propter quæ omnia et Apostolus ad Corinthios dicit: Videte vocationem vestram, fratres, quia non multi sapientes secundum carnem, non multi fortes, non multi nobiles; sed quæ stul-ta sunt mundi elegit Deus, ut confundat sapientes : et infirma mundi elegit Deus ut confundat fortia : et ignobilia, et contemptibilia mundi elegit Deus, et ea quæ non sunt, ut ea quæ sunt destrueret (1. Cor. 1. 26-28). At ubi Christus super eos ascendir, et induxit in templum, lavati per baptismum, facti sunt de immundis animalibus homines sancti. Percepta enim verbi ratione, sapientia Dei facti sunt rationabiles, et prudentes : et inventa est irrationabilitas eorum esse simplicitas, et stultitia eorum mansuctudo. Nam simplicitas, sine ratione verbi, hominis irrationabilitas est: et mansuetudo si non sit propter Deum stultitia est. Adhuc autem accepta gratia, et recognita regenera-tione sua cœlesti, facti sunt de infirmis et de ignobilibus fortes et nobiles : et quæ videbatur infirmitas, innocentia est inventa in eis, ignobilitas autem humilitas. Nam innocentia sine Deo infirmitas æstimatur, et humilitas non propter Deum ignobilitas judicatur. Item rejicientes a se onera dæmonum, suscipientes super se jugum Christi suave, et onus ejus leve, et ipsum sessorem in cordibus suis suscipientes, facti sunt patientes. Nam patientia irrationabilis onerifera astimatur et ligata, id est. diabolici erroris vinculo impedita, ut non haberet libertatem ire quo vellet. Nam omnes homines antequam peccemus, liberum quidem habemus arbitrium, si volumus sequi voluntatem diaboli, an non. Quod si semel peccantes obligaverimus nos operibus ejus, jam nostra virtute eva-dere non possumus ; sed sicut navis, fracto gubernaculo, illuc ducitur, ubi tempestas voluerit : sic et homo, divinæ gratiæ auxilio perdito per peccatum, agit non quod vult, sed quod diabolus vult. Et nisi Deus valida manu misericordiæ suæ solverit eum, usque ad mortem in peccatorum suorum vinculis permanebit. Ergo nostra quidem voluntate et negligentia alligamur, sed per Dei misericordiam absolvimur. Sicut enim videmus in istis mundialibus regnis, quomodo in primis quidem nemo potest facere seipsum regem. sed populus creat sibi regem quem elegerit; cum rex ille fuerit factus et confirmatus in regno, jam habet potestatem in hominibus, et non potest populus jugum ejus de cervice sua repellere : nam primum quidem in potestate populi est, facere sibi regem quem vult, factum autem de regno repellere jam non est in potestate ejus, et sic voluntas populi postea in necessitatem convertitur : sic et homo, priusquam peccet, liberum habet arbitrium, utrum velit sub regno esse diaboli ; cum autem peccando se tradiderit sub regno ipsius, jam non potest de potestate ejus exire : et sic prima voluntas ejus in necessitatem convertitur. Et hoc est, quod homines sæculares et peccatores dicere solent : Numquid nolumus esse sancti? et quis non vult esse justus? Sed non possumus. Verum qui-dem est, quod dicunt, sed non habent excusationem : quia primum potuerunt non esse sub potestate diaboli, si voluissent; postquam vero posuerint thronum diaboli in cordibus suis, jam nemo potest eos de potestate diaboli cripere, nisi solus Deus. Solvite, inquit. Quomodo? Per doctrinam vestram, per miracula vestra : quia omnes Judæi et gentes per apostolos sunt liberati. Adducite mihi. Per ministerium, id est, ad gloriam corrigite illos. Duos autem misit apostolos, quia per duo generalia mandata omne genus hominum de peccato absolvitur. Qualia? Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et proximum tuum sicut te-ipsum (Deut. 6.5. Levit. 19.18). In his duobus mandatis onine peccatum expellitur, et oumis justitia con-summatur. Aut certe alia duo, Quad tibi non vis fieri, ulii ne seceris (Tob. 4. 16). Item, Quod vultis ut saciani vobis homines, facite et vos similiter (Matth. 7. 12). Quidam autem istos duos Petrum et Philippum apostolos exponit intelligi oportere : quoniam hi primum

transgredientes Judaicos fines, gentes adduxerunt ad Christum: Philippus quidem Samariam, quam ipsam Samariam asinam esse interpretatur : Petrus antem gentes, accipiens Cornelium ex gentibus, quasi Sa-mariæ pullum. 3. Et si quis vobis aliquid dixerat, dicite: Dominus operam eorum desiderat. Ne dicatis, Dominus tuus; neque, Dominus noster; neque, Dominus jumentorum : ut intelligant ornnes, quia ego selus Dominus, non solum animalium, neque solum corum qui mihi subditi sunt, sed omnium hominum etiam qui mihi contrarii sunt. Nam et peccatores conditione quidem mei sunt, voluntate autem sua diaboli. Mens est enim orbis terræ et plenitudo ejus (Psel. 25. 1). Dominus operam eorum desiderat. Justum est ut aliquando creatura serviat suo creatori. Gentes enim Deus in potestate diaboli pro tempore reliquit, nt tentet, non in wternum contempsit, ut perdat. Necesse est autem ut fiat quod scriptum est : Ilomines el jumenta salvabis, Domine (Psal. 35. 7). Confestim autem remittet eos. Animal quidein postquam ingressum est in Jerusalem Judææ, ad dominum suum remissum est, animalis autem prophetia in Judaa fe-mansit. Nam de animali illo non hoc, quod videhater, necessarium erat Christo, sed illud, quod intelligebatur, id est, non caro, sed ratio: ideoque caro remissa est, ratio autem reienta est. Aut ita. Non dixit, et ilerum remittet eos ad te : sed tantum, Remittet eos, ut ne mysterium præcederet rationem. Nam puto in primis homines non sermone nudo vocavit apostolorum. sed per virtutem Spiritus sancti solvit pariter et adduxit. Postquain autein adduxit, iterum dimisit eos in arbitrio, ut labore suo comitante gratia justificentur. Nam quod vocati sumus, Dei est, quod auten digne post vocationem vivimus, nostrum pariter est et Dei. Hoc est quod ait, Iterum remittet eos, non ad diabolum, qui prius tenebat eos, sed in arbitrio suo, adjuvante gratiæ scilicet dono. 4. Hoc autem totum factum est ut impleretur quod dictum est per prophetam dicentem : 5. Dicite filiæ Sion, Ecce rex tuus venit tibi mansuetus, sedens super asinam, et pullum filium jumenti (Zach. 9. 9). Dominus noster ascendens ad mortem Jerosolymain, magnam gratiam pacis et concordiæ mundo universo quasi in testamento reliquit. In mysterium enim gentium futurarum, sedens super asinam et pullum ejus, intravit in templum, et sie gentes Judæis conjunxit. Sciens autem propheta malitiam Judworum, quia contradicturi fuerant Christo ascendenti in templum, ideo præmonuit, ut per bot signum cognoscerent regem suum Judzei, dicens: Ecce rex tuus venit tibi mansuetus, sedens super annam et pullum ejus. Ecce, ostendentis verbum est : id est, Non corporali aspectu, sed spirituali intellectu opera virtutum ejus aspicite, non schema visionum ejus. Si enim schema ejus aspexeritis, dejiciendi estis in natura humana : si autem opus ejus consideraveritis, salvandi estis in virtute divina. Ante tempora autem multa constitutus propheta, videns eum spirituali aspectu, qui nondum natus fuerat, ideo dicebat, Ecce, ut ostenderet quia ille, de quo loquebatur, antequam nasceretur, jam erat. Cum ergo videritis eum in templo, o Judai, nolite superbe agere contra eum dicentes : In qua potestate hæc facis (Luc. 20. 2)? Quia Ecce rex tous venit tibi mansuetus, sedens super asinam. Nolite considerare, in qua potestate facit, sed considerate tantum, si facere potest : quoniam hoc credere est, illud autem tentare. Ecce rex tuus venit tibi mansuetus, sedeus super asinam. Nolite dicere, Nos non habemus regem, nisi tantummodo Cæsarem (Joan. 19. 15). Ecce rex tuns renit libi mansuetus, sedens super asinam. Si intellexeris, venit tibi; si non intellexeris, veniet contra te: id est, si intellexeris, veniet ut salvet te, et sub peid est, si intellexeris, veniet ut salvet te, et sup pedibus tuis subjiciat gentes, et dicas per proplietam gaudens: Quoniam Deus excelsus, terribilis, et res magnus super omnem terram: subjecit populos noticet gentes sub pedibus nostris (Psal. 46. 3-5). Elegit nos in hereditatem sibi, speciem Jacob quem dilexit. Si period ut paradat to et de temporaria content ut paradat to et de temporaria content ut paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content ut paradat to et de temporaria content ut paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un paradat to et de temporaria content un pa autem non intellexeris, veniet ut perdat te, et de tem-

multorum hominum fidelium habitantium in una domo, sicut scriptum est: Deus qui inhabitare facit unanimes in una domo (Psal. 67. 7). Denique vide ipsa folia fici, quomodo secundum similitudinem manus formata sunt. Folia autem viriditatis sunt species tantummodo sanctitatis in homine, aut sine fructu operum verba religiosa. Quienmque ergo homo religiosus, id est, arbor rationabilis, profitetur se, esse bei, et justitiam non operatur, arbor est tantummodo, folia sine fructu portans, quales sumus nos, de quibus prophetavit Apostolus: Erunt, inquit, in novissimis diebus homines scipsos amantes, cupidi pecuniarum, elati, superbi, parentibus non obedientes, voluntatis suce amatores magis quam Dei, speciem quidem pietatis habentes, virtutem autem ejus abnegantes, quos in finem maledicturus est Dominus, ut numquam ex illis fructus nascatur, sicut maledixit Judwis, et aruerunt (2. Tim. 3. 1-5). Secus autem viam est juxta mundum. Ideo ergo nullum in Judicis fructum Christus potnit invenire, quia juxta mundum viventes crant, id est, secundum mundum. Mundus enim via est communis, per quam omnes transeunt qui nascuntur, sient exposuimus in parabola seminantis. Quicumque ergo homo fidelis, id est, arbor rationabilis, juxta mundum vivens, numquam potest in se fru-ctum justitice tenere. Unde Paulus dicebat ad Timotheum: Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus, ut ei placeat, cui se probavit (2. Tim. 2. 4). Ut quid non potest fructus suos tenere? Transeuntes enim et retranscuntes dæmones, vel ministri ipsius, per viam, id est, vagantes per mundum suum, excutiunt eos. Sicut enim irrationabilis terra, que se-cus viam posita est, semper conculcatur, et dura est, et semina doctrinæ in sulcos sensus sui non recipit, sed volatiles spiritus rapiunt ea : sic et omnis arbor rationabilis juxta viam posita numquam potest esse fructifera, id est, homo secundum mundum vivens numquani potest evadere a peccato, ut sit justus. Frequenter enim transcuntes spiritus ipsas gemmas justitiæ excutiunt de ramis ejus, antequam aperiantur in flores. Interdum autem ipsos flores jam apertos excutiunt, interdum vero etiam poma ipsa formata deponunt. Rami enim sunt anima sensus ipsius, de quibus omnia bona procedunt. Gemmæ autem sunt bonæ cogitationes cohærentes in sensibus. Aperti autem flores sunt bonæ voluntates. Sient enim de gemnis flores procedunt, ita de bonis cogitationibus nascuntur bonæ voluntates. Sicut autem flores non possunt procedere, nisi suerit gemma : sic bona voluntas nasci non potest, nisi præcesserit in homine cogitatio bona. Bona enim cogitantes incipimus desi-derare que bona sunt apud Deum. Nam voluntates bonæ sic suaves sunt apud Deum, quemadmodum odoriferi flores. Unde Salomon dicebat : Fili, serva te a cogitationibus quæ sunt sine intellectu (Sap. 1. 5). Poma autem sunt opera justitim perfectiv. Sicut enim ex Aoribus poma formantur, ita ex bonis voluntatibus opera perfecta nascuntur. Sicut autem ante pomum flos præcedit, ita ante opus bonum bona voluntas. Omnis itaque homo, qui jam nec cogitat aliquando quæ bona sunt, ipsas gemmas justitiæ de ramis, id est, de sensibus ejus, transcuntes dæmones excusserunt. Qui autem cogitat quidem bona, et proponit in corde suo facere quod bonum est : puta, ant elecmosynas facere, aut jejunare, aut continens esse, et tamen concupiscentia sæculi victus, aut ex quacumque occasione mutaverit voluntatem suam: de illius sensu jam apertos flores da mones excusserunt. Qui autem cogitavit bona, et proposuit, et perfecit quod proposuit, ille poma produxit. Quod si iterum peccaverit, et propter peccata sequentia justi-tie opera priora perdiderit, de illis sensibus demones jam perfecta poma excusserunt. Sicut ergo diffi-cile est arborem juxta viam positam fructus suos usque ad maturitatem servare : sic difficile est virum fidelem juxta istum mundum viventem, id est, in actibus ejus, justițiam immaculatam usque

in finem servare. Si vis ergo fructus justitize usque in finem tenere, recede de via, et plantare in loco secreto, ut nec mundus tecum aliquid habeat commune, nec ta cum mundo. Et ait illi: Numquam ex te fructus nascatur in sempiternum. Non quia maledixit arborem, ideo fructus non dedit, sed quia non dabat, ideo maledixit ci, ut nec folia ipsa proferret; id est, non ideo Judæi perdiderunt justitiam, quia Deus eos dereliquit, sed ideo eos Deus dereliquit, quia justitiam non afferebant, ut nec ipsa species pietatis esset in eis, aut sermo. Et vere sicut melius est, ut non sit arbor, quam ut sit qui lem, et secundum genus suum fructum non faciat : sie melius est, ut nec sit homo Dei, quam ut sit quidem, et conversationem non habeat secundum Deum. Qui enim tuus non est, si tibi non obaudit, non doles : de illo autem graviter doles, qui tuus est, et te contemnit, et aliis servit : sic Deus non tantum de alieno et aperte diabolo servienti irascitor, quantum de suo diaboli faciente voluntatem. Ideo in fine sæculi ipse Deus mittet operationem erroris in tales, sicut et quotidie fieri videmus, ut credant mendacio, qui non crediderunt veritati, sed consenserunt iniquitati, ut judicentur omnes. Non vult enim ut videantur esse ipsins, qui vere non sunt ejus. Uxor meretrix melius est ut nec sit viri sui, quam nt ipsa illins, male ambulando excitet eum in zelo. Et arcfacta est continuo ficulnea. 20. Et videntes discipuli, mirati sunt dicentes : Quomodo continuo aruit ficulnea ? Mirati sunt, quia sermo ejus quasi flamma descendit ad radices ipsius. O apostoli, qui vidistis Lazarum sepultum et putridum iterum venientem ad vitam solo sermone (Joan. 11) : quid mi-ramini, si videtis arborem solo sermone siccatam? Qui enim potest vitam donare, ille potest et vitam aulerre: qui autem vitam auferre non potest, nec vitam dare potest. 21. Respondens autem Jesus, ait illis: Amen dico vobis, si habueritis fidem, et non hæsitaveritis, non solum de siculnea sacietis : sed et si monti huic dixeritis, Tolle te, et jactu te in mare, fiet. Mons ille invisibilis, qui arbores infructuosas producit, ubi loca petrosa et aspera, ubi præcipitia pendentia, et cavernæ, non hominibus ad habitandum aptæ, sed bestiis, ubi nulla est planities ad requiescendum in pace, sed ascensionibus et descensionibus plenus est. Quicumque enim diabolo stant, alias ascendunt, alias descendant. Qui mons est dictus, non propter altitu-dinem dignitatis, sicut angeli sancti, sed propter inflationem superbiæ; non propter firmitatem virtutis, sed propter immobilem et incorrigibilem malitiam suam. Istum montem tollite de medio sanctorum, ubi fides, ubi spes, ubi caritas, ubi planities pacis, ubi speciosi fontes doctorum, ubi prata florentia rore gratiarum, ubi volucres sancti, assidue vernantes cantibus delectant. Et mitte te in mare id est, in istum mundum, ubi aque sunt salse, et non procedentes ad usum, id est, populi iniqui, non proficientes ad gloriam Dei, in quos omnia dulcia flumina spiritualium gratiarum currunt, et salsitatem eorum mutare non possunt; sed magis illorum salsitus cor-rumpit in se dulcedinem venientium fluminum in mare hojus mundi, ubi semper dominantur potestates, et diversorum spirituum periculosa certamina. Sicut enim assidua est in mari tempestas, sic in isto mundo per-equutio satanæ, ubi numquam tranquil-litas est, sed ascendentibus undis, id est, tentationi-bus impellentibus et impulsis, invicem se percutiunt aquie, et invicem se frangunt et confringuntur, et invicem se confringentes quemdam irrationabilem sonum dant. Sic seipsos homines, occasionibus hujus mundi ex ipso mundo nascentibus, quasi undis, se invicem comedunt et impugnant, et ex se quasi in-sanas voces pelagi dimittunt. UndedicehatApostolus : Omnis clamor et ira tollatur a vobis. (Ephes. 4. 31). Mitte te in mare. Ubi sonus confusus, nbi inconstantia wterna, ubi infatigabilis contentio undarum, ubi ti-nior est, et semper martis fluit imago. 22. Et omne quodenmque petieritis in creatione, credentes accipiciis.

# Homilia xxxviij. ex capite xxj.

10. Et cum intrasset Jesus Jerosolymam, commota est universa civitas, dicens: Quis est hic, etc. Merito commovebantur videntes rem mirabilem : homo enim laudabatur quasi Deus, sed Deus laudabatur in homine. Dicebant enim, Hosianna filio David. Puto antem quod nec ipsi qui laudabant, sciebant quid laudabant, sed spiritus subito ingressus in eos, nesciente animo, veritatis verba fundebat. 12. Et intravit Jesus in templum Dei. Hoc erat proprium boni filii, ut et veniens ad domum curreret patris, et illi honorem redderet, qui genuit eum, ut tu imitator Christi sactus, cum in aliquam ingressus fueris civitatem, primum ante omnem actum ad ecclesiam curras. Hoc erat boni medici, ut ingressus ad infirmam civitatem salvandam primum ad originem passionis intenderet. Nam sicut de templo omne bonum cgreditur, sic et de templo omne malum procedit. Quemadmodum medicus, quando primo ingreditur ad infirmum, statim de stomacho ejus interrogat, et cum componere primum festinat, quia si stomachus sanus fuerit, totum corpus validum est, si autem dissipatus suerit, totum corpus instrmum est: ita si sacerdotium integrum fuerit, tota Ecclesia floret : si autem corruptum fuerit, omnium fides marcida est. Cor autem et stomachus sacerdotes intelliguntur, quia in rebus spiritualibus per eos totus populus gubernator. Et sicut cor sapientiæ locus est, ita sacerdotes sunt receptacula sapientiæ spiritualis, Isaia dicente, de regibus quidem, Omne caput in delore; de sacerdotio autem, Omne cor in tristitia (Isai. 1. 5). Sicut enim stomachus accipiens cibum, coquit eum in seipso, et per totum corpus dispergit : sic et sacerdotes accipiunt scientiam sermonis per Scripturas e Deo, et excoquentes cam in se, id est, tractantes et meditantes apud se, universo populo subministrant. Et sicut stomacho subministrante, unumquodque membrum suscipit nutrimentum, et convertit ipsum in se, secundum suam naturam : utputa quod suscipit jecur, totum fit sanguis; quod autem suscipit fel, bilis efficitur totum; quod vero ascendit in pulmonem, phlegmata hunt; quod autem in mamillas, totum ef ficitur lac : sic sacerdotibus in ecclesia loquentibus, verbum omnes suscipiunt, unusquisque autem convertit illud secundum proprium cor, ita ut unum idipsum verbum in cordibus quidem rectis procedat ad vitam, in cordibus autem perversis suscitet iracundiam, quasi bilis; in aliis autem operatur dilectionem dulcissimam, quasi lac; in aliis autem odia, quasi phlegma nocivum et exspuendum. Videte ergo, sacerdotes, quomodo vos componatis in verbo et opere. Quoniam sicut in corpore, si aliquod infirmatum fuerit membrum, non omnino languet et stomachus ; si autem stomachus languerit, omnia membra inveniuntur infirma : sic si aliquis Christianorum peccaverit. non omnino peccant et sacerdotes; si autem et sacerdotes furrint in peccatis, totus populus convertitur ad peccandum. Ideo unusquisque Christianorum pro suo peccato reddet rationem : sacerdotes autem non solum pro suis, sed et pro omnium peccatis red-dituri sunt rationem (*Hebr.* 13. 17). Vidit arborem pallentibus foliis marcidam, et intellexit studiosus agricola, quia Lesuram in radicibus haberet. Nam vere quemadinodum cum videris arborem pallentibus foliis , marcidam intelligis , quia aliquam culpam ha-het circa radicem : ita cum videris populum indisciplinatum et irreligiosum, sine dubio cognosce, quia sacerdotium ejus non est sanunt. Et ejiciebat vendentes et ementes de templo : significans quia homo nier cator vix aut numquam potest Deo placere. Et ideo nullus Christianus debet esse mercator; aut si volnerit esse, projiciatur de Ecclesia Dei, dicente propheta: Osia non cognovi negotiationes, introibo in potentias Dommi (Psat. 70. 15). Quemadmodum enim qui ambulat inter duos inimicos, ambobus placere volens, et se commendare, sine matiloquio non potest esse:

necesse est enim ut et isti male loquatur de illo, et il. male loquatur de isto : sic qui emit et vendit, sine moidacio et perjurio esse non potest: necesse est enim ut negotiatoribus hic juret, quia non tantum valet res, quantum comparat cam, et ille juret quia plus valetres, quam vendit. Sed est nec stabilis substantia eorum. Talium enim substantia aut ipsis viventibus peritura est, auta malis heredibus dissipanda est, autad extranes a inimicos hereditas ipsorum ventura est. Non potestal bonum proficere quod congregatur de malo. Quennalmodum si triticum, aut aliquam bladi specien cernas in cribro, dum hue illucque jactas enu, grana omnia paulatim deorsum cadunt, et in fine in cribro nihil remanet, nisi stercus solum : sice substantia negotiatorum, dam vadunt, et veniunt inter emptionem et venditionem, minuitur, et in novissimo nihil illis remanet, nisi solum peccatum. Ergo ostende nobis quis est negotiator? omnes enim homines videntur negotiatores. Ecce qui arat, comparat boves, ut spicas vendat i; et qui operatur lignum, com-parat lignum, ut utensilia vendat; et linteonarus comparat linteamina, ut vendat et ostendat : et senerator mutuat pecuniam, ut tollat usuras. Et quomodo antiqui Judæi et apostoli artificia laudaverunt? Qua magis sunt sine peccato. Sicut et Paulus fait sutor tabernaculorum, et ipse mandat, dicens: Curent et nostri bonis operibus præesse (Tit. 3. 14). Et apostoli quidam, sicut legimus, piscatores fuerunt. Ego ostendam qui non est negotiator, ut qui secundum regu-lam istam non fuerint intelligas omnes negotiatores esse : id est, quicumque rem comparat, non utipsau rem integram et immutatam a vendat, sed ut opus faciat ex ea, ille non est negotiator : quia qui materiam operandi sibi comparat, unde faciat opus, ille non rem ipsam vendit, sed magis artificium suum, id est, qui rem vendit, cujus aestimatio non est in ea ipsa re, sed in artificio operis, illa non est mercatio: utputa, faber comparat ferrum, et facit ferramentum; sed ferramentum illud non tantum habet ferri quantum valet, sed secundum opus ferramenti apprebatur. Qui autem comparat rem , ut illam ipsam integramet immutatam dando lucretur, ille est mercator, qui de templo Dei ejicitur. Unde super omnes mercawres plus maledicius est usurarius. Si enun qui rem comparatam vendit, mercator est et maledicius : quanto magis maledictus erit, qui non comparatam pecuniam, sed a Deo donatam sibi dat ad usuram? Secundo, quia mercator dat rem, ut jam illam non repetat: iste autem postquam fæneraverit, et sua iterum repetit, et aliena tollit cum suis. Adhuc dicit aliquis: qui agrum locat, ut agrariam recipiat, aut domum, ut pensiones recipiat, num est similis ei qui pecunian dat ad usuram? Absit. Primum quidem, quoniam pecunia non ad aliquem usum disposita est, sicut ager, vel domus, sed ad pretium emendi vel ve dendi. Secundo, quoniam qui agrum habet, arat eum, et frectum accipit ex eo : similiter et qui domum babet, usum mansionis capit ex ea. Ideo qui locat agrum, vel domum, usum dare videtur, et pecuniam accipere, et quodammodo quasi commutare videtur lucrum cum lucro: pecuniam autem si repositam in sacculo teness apud te, nullum usum capis ex ea. Tertio, ager ve domus utendo veterascit : pecunia autem cum fuerit mutuata, nec minuitur, nec veterascit. Et mensas numi lariorum subvertit. Pecunia spiritualiter homines intelliguntur : quia sicut numus habet charagma Cæstris, sic homo habet charagma Dei. Et quematmodum solidus, qui non habet charagma Cæsaris, reprobus est : ita et homo, qui non ostendit in se imaginem Dei, reprobus æstimatur. Unde Isaias dicebat ad Jernsalem : Pecunia tua reproba est, caupones in miscent vinum aqua (Isai. 1. 22), et cartera. Ideo ergo mensas numulariorum evertit, significans quia in tem-

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Editi in marg., ut segetes rendat. v. 1)., ut species rendat.

Aut etiam, immaculatam.

in peccato. Utputa, domesticum animal, si aliquanto tempore extra domum errando fuerit evagatum, cum venerit in manibus domini sui, quasi in recordationem naturæ suæ redactum, cito iterum mansuescit : animal autem silvestre, cum fuerit comprehensum, aut mor ibus appetit, aut calcibus repugnat. Sic et malus homo correptus, non solum pænitentiam non agit, sed adhuc adversus corripientem magis irascitur.

Homilia xl. ex capite xxj (a).

28. Homo quidam habebat duos filios, et accedens ad primum, dixit : Fili , vade hodie operari in vineam meam. 29. Ille autem respondens, ait : Nolv. Postea autem pænitentia motus, abiit. 30. Accedens autem ad alterum, dixit similiter. At ille respondens, ait : Eo, do-mine : et non ivit. 31. Quis ex duobus secit voluntatem patris? Dicunt ei : Primus. Dicit illis Jesus : Amen dico vobis, quia publicani et meretrices præcedunt vos in regno Dei. 52. Venit enim ad vos Joannes in via justitiæ, et non credidistis ei : publicani autem et meretrices crediderunt ei : vos autem videntes, nec pænitentiam habuistis postea, ut crederetis ei. Quis est ille, nisi Dens, qui omnes homines creavit, paterno affectu diligit : qui cum sit natura Dominus, tamen magis vult diligi quasi pater, quam timeri ut dominus? Propterca in principio mandatorum legis non dixit, Timebis Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, sed, Diliges (Deut, 6, 5). Dilectionem enim ab hominibus exigere non est dominii, sed paternitatis. Qui duos Clie technic Union quidam gantium populare. filios habuit. Unum quidem gentium populum, alterum Judworum : quorum major filius erat gentium populus, minor autem populus Judworum, quoniam gentes quidem erant ex patre Noe, Judicio de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania del compania del compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del com dai autem ex Abraham. Et accedens ad primum, dixit: Fili, vade hodie operari in vinca mca. Hodie, id est, in tempore sæculi hujus. Quomodo lo-quitus est filiis suis? Non in facie ut homo, sed in corde ut Deus. Homo in auribus verbum sonans, sed Deus in mentilius suggerit intellectum. Quoniam autem sie loquitur Deus, inse signat dicens Heliæ: Descende in Sarreptam Sidoniæ, et illie mandabo viduæ, ut pascat te (3. Reg. 17. 9). Quomodo, putas, mandavit viduæ? Non sermone, sed in spiritu; nec enim · legitur specialiter ei Deus mandasse. Quis autem non intelligat, Deum invisibiliter in corde ei locutum? Quando enim venit ad eam Helias, illa colligebat hastellas, ut sibi quidem et filiis suis, non autem ut fleliæ cibum pararet; sed repente magnanimiter obtulit admonenti, quod ante cum extrema desperatione paraverat. Quando enim modicam habebat farinam in capsa, sed magnam fidem habebat in corde, quam esuriebat Helias : reges quidem esuriebant, vidua autem pascebat : quia in illa tentatione horrea quidem defecerunt, capsa autem exuberabat, ut impleretur quod suerat scriptum : Divites equerunt et esu-rierunt : inquirentes autem Dominum non deficient omni bono ( Psal. 33. 11 ). Quid est operari in vinea? Justitiam facere. Vincam enim justitiam diximus su-pra, quam generaliter quidem in natura omnium hominum Deus plantavit, specialiter autem dedit eam in libro Judaris: cujus diversæ vites sunt diversæ species justitiarum : in qua vinca unusquisque, secundum proprias vires, aut paucas vites operatur, aut multas. Nescio autem, si totam vincam quis hominam sufficiat operari. At ille dixit: Nolo. Quomodo dixit, Nolo? In cogitatu. Qui enim habens intellectum boni et mali, relinquit bonum, et sequitur malum, in cogitationibus suis contra Dominum responderé videtur, quia Nolo, id est, contra intellectum suum creatum sibi a Deo. Nisi enim dixerit in corde suo, Nolo, non potest fieri ut aliquando peccet, dicente propheta: Dixit injustus, ut delinquat in semetipso (Psul. 35. 1). Gentes enim a princip o relinguentes Deum et justitiam ejus, et transeuntes ad idola et peccata, in cogitationibus suis respondere videntur:

(a) Hace Homilia in Codice v. D. præcedenti jungitur.

Nolumus facere justitiam quam scimus ex nobis. Accedens autem ad alterum, dixit similiter. At ille respondens, ait: Eo, domine, et non ivit. Judaicus enim po-pulus, id est, minor filius, interrogatus, et per Mosem, et per Joannem, quasi a Deo per cos loquente, spopondit se omnia facturum quæcumque præceperat Dominus : postea antem aversi, mentiti sunt Deo, sient de illis dicit propheta: Filii alieni mentiti sunt snihi ( Psal. 17. 46 ). Quis ex duobus secil patris vo-luntatem? At illi responderunt: Primus. Vide quomodo, sicut jam diximus supra , attracti parabolæ veritate, ipsi adversum se sententiam protulerunt , dicentes , priorem filium patris voluntatem fecisse, id est, populum gentium : quia melius est non promittere et facere justitiam Dei , quam promittere et mentiri. Quorum judicium abundanter confirmans addidit, et dicit : Amen dico vobis, quia publicani et meretrices præcedunt vos in regnum Dei. Ac si dicat : non solum populus gentium melior est vobis Judais, sicut judicastis et ipsi, sed etiam publicani et meretrices, qui sunt inter vos manifeste turpissimam profitentes vitam, præcedunt vos in regnum Dei : quanto magis populus gentium? Puto quod ex persona omnium virorum peccatorum publicani ponuntur, et ex per-sona omnium mulierum peccantium merctrices : quoniam quamvis multa sint peccata in viris et mulieribus prater ista, tamen præcipue in viris avaritia abundat, fornicatio autem in mulieribus. Utputa, mulier quamvis potest esse avara aut superba, tamen non facile per avaritiam aut superbiam peccat : quoniam non habet facile honores, pro quibus avaritiam exerceat: aut sit superba inter eos, cum quibus couversatur, ut in superbia peccet, quæ in domo sua sedet inclusa. Ideo autem facile peccatum fornicationis incurrit, maxime quia hoc vitium facile ex vacantia et otio nascitur. Nam qui sollicitudinibus animum habet occupatum, non facile fornicationi operam dat. Nam definitio amoris hac est : anima vacantis passio. Vir autem quoniam in actibus rerum diversarum est assidue, in avaritiæ peccatum incurrit; in fornicationem autem non sacile, nisi sorte mul.um sit lascivus. Nam occupatio virilium sollicitudinum, suggestionum voluptates plurimum excludit. Unde proprium est hoc adolescentium nihil agentium. Nunc exponit causam, propter quam publicani et meretri-ces præcedunt cos, dicens: Venit ad vos Joannes in via justitice, et non credidistis ei : publicani autem et meretrices crediderunt ei : vos autem videntes , nec pænitentiam egistis postea, nec credidistis. Ac si dicat: Etsi non venisset ad vos Joannes in via justitiæ, sed tantum baptismum pænitentiæ prædicasset : vos quasi sacerdotes et prudentes, quasi judices non personarum, sed rerum, debueratis ei credere, etsi non quasi justo, tamen quasi justa dicenti. Quid enim pertinet ad auditorem vita prædicatoris? Si enim male vivit, illius est damnum solius : si autem bene docet, omnium audientium lucrum est. Nunc autem venit ad vos in via justitiæ sic manifesta, ut conversatio ejus venerabilis et angelica vita etiam publicanorum et meretricum corda concuteret, et percussa pavore flecteret ad credendum, et vestra corda non tetigit. Videtis quia juste publicani et merctrices præcedunt vos in regnum Dei? Considera autem, quomodo conversatio bona prædicatoris prædicationi suæ præstat virtutem, ut etiam indomabilia domet corda. Et ipsa quidem prædicatio justa unam ex se habet virtutem: duplicem autem habet, quando et prædicatio justa est, et ipse qui prædicat justus. Sie dicit : Vos antem nec possitentiam egistis, quasi publicani et me-retrices credentes Joanni. Illi fecerunt quod majus est, isti autem neque ponitentiam egerunt, quod est minus. Numquid publicani et meretrices credentes In Christum, sine ponitentia crediderunt? neque enim possibile erat credere in eum sine ponitentia, qui baptismum pœnitenti e prædicabat. Quod ergo

1 V. D. et Edits in marg., illi crediderunt.

tis? Quid enim culpant Christum, si intelligunt 1 illi quid dicunt? Jesus autem dixit eis : Utique numquam legistis, Ex orc infantium et lactentium perfecisti laudem (Psal. 8. 3)? Tamquam si dicat, Esto : istud mea culpa est, quia isti clamant : numquid mea culpa est, quia ante tot millia annorum hoc futurum propheta pradixit? Si recordamur quomodo superius dixit, Turba autem quæ præcedebat, et quæ seque-batur, ctamabat : intelligimus quia infantes dicebantur, non atate, sed simplicitate cordis. Infantes autem lactentes, nec intelligere aliquid, nec lau-dare possunt. Lactentes autem dicebantur, quoniam quasi lactis sua vitate, ita mirabilium delectatione excitati clamabant, sicut scriptum est : Sic exaltavi animam meam, sicut ablactatus super matrem suam (Psal. 130. 2). Lac enim dicitur opus miraculorum, panis autem doctrina persectie justitiæ, sicut ait Apostolus: Et verbum menm, et prædicatio mea, non in persuasione sapientiæ verbi, sed in ostensione spiritus et virtutis (1. Cor. 2. 4). Item post modicum sic dicit : Et ego non polui loqui vobis quasi spiritualibus, sed quasi carnali-bus : quaxi parvulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam (Ibidem c. 3. 1. 2). Omnis prima inductio tidei, id est, simplex doctrina, lac dicitur, quoniam sicut lac sine labore et sine opere dentium manducatur, et manducantem suavitate sua delectat : sic et mirabilia nullum laborem videntibus ponunt, sed videntes admiratione delectant, et ad fidem molliter invitant. Panis autem persectioris doctrinam justitiæ significat, quam accipere non possunt, nisi exercitati sensus circa res spirituales : quoniam qui audit, necesse habet intra se tractatibus quibusdam discutere et meditari : quasi quibusdam dentibus spiritualibus molere. Unde et lex ruminantia animalia voluit esse munda (Deut. 14. 6). Illa enim esca doctrinæ non tantum carnalibus suavis est, quantum spiritualibus utilis est ad salutem. Sicut enim infanti si dederis fragmentum panis, quoniam angustas habet fauces, offocatur magis quam nutritor : sie et homini imperfecto in fide, et puero sensibus, si altiora mysteria sapientiæ volueris dicere, angustam habens fidem et sensum, magis scandalizatur, quam ædificatur. Et quemadmodum viro perfecto si dederis lac, fauces quidem ejus delectat, membra autem ejus non confortat. De pane eniun scriptum est, non de lacte, quia confortat cor ( *Psal.* 103. 15). Si autem panem manducet, non tantum fauces ejus delectat, quantum præstat ei virtutem : sic et viro perfecto in fide, et maturo sensibus, si miracula ostenderis, delectatur quidem aspectu, nihil autem proficit ei ad ædificationem sensus, aut notitiam veritatis; si autem verbum sapientiæ exposueris ei, et ratione delectatur, et adificatur in fide. 17. Et relictis eis abiit forus extra civitatem in Bethaniam, et mansit ibi : ut recedendo compesceret, quos respondendo non potuit: quia malitia non compescitur sermonibus, sed excitatur. Malum enim hominem melius locum dando potes vincere, quam respondendo. Nam si contendis irrationabilem ratione placare, et illum non placas, et teipsum subvertis. Et mansit ibi. Noluit manere in Jerusalem, de qua jam voluntate recesserat, qua in mortem Domini sui jam manus armatas tenebat, seipsam magis occisura quam Dominum; sed mansit apud Lazarum et sorores ejus, ut illic requiesceret corporaliter, ubi et spiritualiter repausabat. Nam sanctorum virorum est , non ibi quærere mansionem, ubi clariores sunt viri, sed ubi fideliores : nec gaudent ubi epulæ largæ sunt, sed ubi sanctitas floret.

# Homilia xxxix. ex capite xxj (a).

18. Mane autem revertens in civitatem, eswrit, 19. et videns fici arborem unam secus viam, venit ad eam, et nihil invenit in ea nisi socia tantum, et ait illi: Numquam ex te sructus nascatur in sempiternum, etc. Non

<sup>1</sup> Alias, non intelligant. (a) in Cod. V. D. have Homilia præcedenti jungitur. quasi homo cibum, sed quasi Deus salutem huma. nam, non quasi indigens quærit nostram justitiam, sed quasi misericors desiderat nostram salutem. Si autem quasi homo esuriisset cibum, nomquam mane esuriisset : sed ideo ad hoc mane esuriit, quia semper esuriit, qui justitiam illorum esuriit, aut aliorum salutem. Merito ergo veniens ad gentem Judaam Christus, mane esurielat, cum per tot millia annorum nullum justitiæ suæ desiderat cibum. Mane artem. ld est, initium duodecimæ horæ, de qua sopra loquati sumus. Vides ergo quia mutationes ista saculi ejus et horæ dicuntur, et dies : et si consideres per singula saccula, quasi et mane, invenies tieri et vespere. Ecce factum est mane super Adam, quando creavit eum Dominus, et dedit ei mandatum justiliz quasi lucem. Deinde magis atque magis hominum iniquitate crescente, et quasi nocte veniente, justitia quasi lux recessit ab eis. Iterum factum est allerum mane, quando Dominus veniens ad Noe propter reparationem saculi, ad eum et ad filios ejus posuit jostitiæ testamentum, quasi lumen. Iterum crescente hominum iniquitate, quasi nocte prævalente, recesit ab eis sol, id est, Dominus cum luce justitiæ suz. Iterum revertens reduxit tertium mane, eligens Abraham, et ostendens ei quasi lumen animæ notitiam veritatis, ponens testamentum in eo circumcisionis et fidei. Item prævalente iniquitate quasi nocte veniente, recessit ab eis, quando filii larael secundum idola Ægyptiorum vivebant. Numquam enim afflixissent eos Ægyptii, si quantum ad primam faciem lux luisset in cis. Item rediens quarto mane apparuit Mosi, et educens Israel de Ægypto. lumen legis os-tendit eis. Item crescente iniquitate quasi nocte novissima, deducti sunt in captivitatem filii Israel. Revertens iterum Dominus reduxit quintum mane, revocans filios Israel de captivitate, restaurans pleben per Zorobabel, et per Jesum filium Josedech, de catero reparans legem per Esdram prophetam lerum crescente iniquitate quasi nocte veniente, subtraxit ab eis Dominus misericordiam suam quasi lucem, et facti sunt iterum sub Romanorum potestate. Sexto autem mane reversus est Christus ad Judzos et gentes, et dedit eis seip nm manisestissimum lumen. Etiam modo, sicut videtis, Christianorum iniquitate crescente, quasi nocte veniente, recedet a nobis, et auferet gratie sum lumen a nobis, sicut ipse testatur, dicens : Putas, cum venerit Filius hominis, inveniet fidem super terram ( Luc. 18, 8)? Septimum autem lumen daturus est nobis, cum venerit reddere singulis secundum opera corum. Et quoticscumque peccata hominum prævalentia excludunt a se misericordiam Dei, illud tempus nox dicitur : quotiescumque autem misericordia Dei prævalens non aspicit peccata nostra, sed visitat homines in bono, dies dicitur visitatio ejus. Ut scias autem de nocte, quæ fit ante Christi adventum priorem, dicit propheta : Ad vesperum demorabitur fletus, et ad matuinum lætitia (Psal. 29. 6). De nocie autem consumm tionis futuræ ipse Dominus dicit : Cum sero factum esset, vocavit operarios, et reddidit eis merceden ( Matth. 20. 8). Ergo per istos sex dies et noctes laboravit Deminus, vadens a nobis, et revertens ad nos : vadens propter peccata nostra, et rediens propter misericodiam suam; cum autem factum fuerit septimus mane, tunc requiescet in septimo die, quia postmodum hominibus viventibus sine successione peccalorum lux justitiæ est permansura, et semper sol Christus erit nobiscum dicente Apostolo: Rapiemu in nubibus obviam Domino in aera, et sic semper cum Domino erimus (1. Thess. 4. 16). Ideo ergo mane revertens esuriit : quod mysterium intelligiur es tempore resurrectionis ejus, quando relicta est synagoga, et suscepta est Ecclesia. Et ridens fici orbe rem unam secus viam, venil ad eam, et nikil invenil " ea, nisi folia tantum. Arbor sici est synagoga. Nam synagoga propter multitudinem multorum granorum sub uno cortice habitantium dicta est ticus quasi

riis mundialibus et voluptatibus carnalibus seinsos mancipaverunt, præcedunt vos in regnum Dei, quia illi conversi desiderant esse, quod non erant : vos autem denegatis in opere, quod videmini profiteri in verbo, et estis tamquam arbores folia sine fructu habentes, non pascentes dominum suum, ed deludentes. Et vide quod non divit, aut quia Publicani et meretrices introibunt in regnum Dei, vos autem re-pellemini longe : aut quocumque alio verbo significante non eos intraturos in regnum Dei : sed ita, Pracedunt vos in regno. Ubi alius præcedit in cælesti regno, alter sequitur, qui etiam lætatur : etsi in secundo loco, tamen nihilominus erit in regno. Adhuc autem vide, quia non dixit quasi de futuro, Pracedent vos; sed quasi de præsenti, Præcedunt vos. Secundum hec igitur verba et sacerdotes significabantur ingressuri in regno Dei, id est, credituri in Christo. Sed quia credentibus publicanis et meretricibus Joanni, et baptizatis ab eo, sacerdotes æstimantes se justos, neque credere voluerunt ei, post publicanos et meretrices intraturi annuntiantur, sicut et factum est. Post ascensionem autem Domini multi eorom per apostolos crediderunt in Christo, sicut testantur Actus apostolorum, dicentes: Et multa turba sacer-dotum obediebat fidei (Act. 6. 7). Et qui sont publicani et meretrices, qui pracesserunt eos in regno? Matthæus publicanus, et Zachwus princeps publicano-rum, et cæteri publicani, qui cum ipsis et propter ipsos crediderunt in Christo. Et quæ meretrices? Quas exponent evangelistic nuper testantes, quia publicani et meretrices crediderant Christo adhuc in mundo hoc degenti. Sacerdotes autem post ascensum illius per apostolos crediderunt. Ergo propter misericordiam quidem Dei ingressi sunt et ipsi in regno, propter elationem autem cordis sui post publicanos et meretrices ingressi sont, ut fieret cis pro pœna superbise pracessio meretricum et publicanorum: ut per hoc cognoscamus, quia nihil sic impedit fidem quam elatio cordis: unde dicebat ad eos, Vos. qui justificatis vosmetipsos, Deus novit corda vestra : quia quod hominibus elatum est, abominatio est ante Denm (Luc. 16. 15). 35. Audite et aliam parabolam. Ac si dicat : Iterum vos vulnero, ut aliquando sentiat:s dolorem : nam aspera medicina citius sanat, ubi tamen sanabilis morbus est. (a) Homo erat paterfumilias. Homo nomine, non natura : similitudine, non veritate. Si quis autem existimat Christum hac causa etiam tantum animam habuisse humanam, quia dictus est homo, audiat et Deum Patrem hominem di-ctum. Præscius Dei Filius, quoniam per appellationem humani nominis quasi homo purus fuerat blasphemandus, etiam Deum Patrem invisibilem constitutum hominem appellavit, ut dum et Pater homo dicitur, Filius de hareticorum blasphemiis liberetur. Paterfamilias est, cui cadum et terra quasi una sunt domus, qui angelorum et hominum natura dominus est, benevolentia pater. Qui ideo se Patrem omnium voluit dici, ut omnes considerantes bonitatem ejus, non sub specie simulata ei serviant, quasi mali servi domino; sed in veritate, quasi boni filii genitori. Qui plantavit vineam. Quam vineam? Quam de Ægypto transtulit. Quomodo plantavit vineam illum? Quomodo vinitor studiosus, qui primum onnes in circuitu infructuosas sylvas excidit, et sic postea plantat, ne forte arbores lascivientes, dum huc et illne per longa spatia ramos suos exporrigunt, adhuc tenerum effocent malleolum. Sic Deus gentes sinc fructu justitiæ constitutas occidit, et sic collocavit Israel, ne forte gentes indisciplinate, dum in longum terminum suæ dominationis extendunt, affligant populum Dei novitium. Et sepem circumdedit ei, et torcular fodit in ea, et ædificavit turrim. Quid est sepis, nisi argeli in circuitu, custodientes populum Dei, ne in vineam Christi invisibiles latrones irrumpant? Ange-

(a) Næc, Homo erat paterfamilias, in Cod. V. D. sunt Homiliæinitium.

los enim præesse hominibus et Apostolus dicit: Vulier relamen debet habere super caput propter angelus (1. Cor. 11. 10). Item Dominus: Amen dico vobis, quia angeli eorum quotidie vident faciem Patris mci (Matth. 18, 10). Et in Actibus apostolorum dicitur ad puellam nuntiantem de Petro, Ne forte angelus ejus sit (Act. 12. 15). Quid est torcular, nisi Ecclesia? Sicut enim arca Ecclesia intelligitur, quia in ea per multam triturationem et ventilationem triticum separatur a paleis : sic rationabiliter Ecclesia torcular est intelligenda, in qua omnes fructus vineæ, id est, opera servorum Dei, et fides roborata ad Dei gloriam transmittuntur. Ecclesia autem torcular est, habens in se verbum Dei, quo non delectatur natura carnalis, adquiescit autem ci contorta propter timorem judicii, vel amorem præmii, ut non i tantum ipsa Ecclesia torcular videatur, quantum ipsum verbum Dei, quod traditum est in en lossum. Si enim verbum Novi Testamenti, quod leve est, cruciat hominem, contradicente carnis natura : quanto magis verbum Veteris Testamenti, quod importabi e erat? Ubi ergo verbum Dei positum erat in lege, modum vivendi constituens, torcular erat fossum : ubi autem de fide Dei prophetabatur, turris ædificata erat. Nam sient in turri consistemes duo bona consequentur, et hostium irruptionem ipsi facile non patiuntur, et hostes de turri facile conterunt : sic et qui in tide Christi consistunt, vel in lege Dei, et diemones super se irruere non sinunt, et spiritualibus bonorum operum sagittis cos facile vulnerant; et dæmones super illos irruere nequeunt, et a spiritualibus malorum operum sagittis non facile vulnerantur. Aut ita. Sepis meritum est et custodia patrum justorum, qui tamquam murus fa-ctus est populo Israel. Nam propter promissimem factam a Deo, sic possidebantur ab eo, etiam contra meritum suum, septi meritis patrum suorum. Torcular autem fodit in ea. Prophetas, ex quibus quasi ex torcularibus gratia Spiritus sancti decurrebat ut mustum. Ex quibus connumquam potati filii Israel, musti admirabantur virtutem. Ædificavit turrim. Hoc est, legis fiduciam et altitudinem, ex qua sacerdotes velot speculatores Christum specularentur venturum. Et locavit eam colonis Qui sunt coloni, quibus locatus est populus, id est, vinea, nisi sacerdotes? Plantatus est autem populus primum in Abraham, quando in primis loquutus est ad eum Deus, dicens : Exi de terra tua, et de cognatione tua (Gen. 12. 1), etc. Ex en enim facta est vocatio seminis ejus. Locatus est colonis tempore Mosi, quando per legem constituti sunt sacerdotes et Levitre, et procurationem regendi populi susceperunt ad magnam suam gloriam, et ad grande periculum. Ad gloriam quidem, si diligenter tractaverint populum Dei ; ad periculum autem, si negligenter. Si enim ille pro negligentia debet timere periculum, qui procurationem suscepit terrenarum rerum de manu alicujus hominis potentis : quanto magis sacerdotes, qui de manu Dei susceperunt animarum pro-curationem sanctarum? Plantatus quidem legitur populus in terra repromissionis, secundum quod scriptum est : Vineum de Ægypto transtulisti, ejecisti gentes, et plantasti eam (Psal. 79. 9). Sed illam plantationem hic intelligere non oportet, ne prius locatam eam colonis inveniamur exponere, quam plantatam. Quoniam autem diximus sacerdotes populum Dei colere, Deum autem reddere mercedem vitæ: nemo sacerdos existimet, quoniam juste pro merito operum suorum accipiet a Deo mercedem, et non potius propter gratiam et miscricordiam Dei. Non enim sacerdotes præstant Deo docentes populum ejus, sed Deus sacerdotibus committendo eis populom suum in spiritu. Nos autem doctrinæ mercedem acquirere non poteramus, msi nobis procuratio populi commissa fuisset. Ergo coloni sunt sacerdotes, qui colentes populum quasi vincam, cum acutissimo ferro sermonis faciunt cos bonos fructus justitiæ Do-

<sup>1</sup> Al., deest non-

Gratiam quidem fidei Deus donat; tamen homines cam nutriunt, et faciunt fortem : fides autem facit abstinentiam rerum malarum, et opus bonarum. Quanto magis te abstinucris a malo, et sequutus fueris bouum, tanto amplius fidem tuam fortem facis. Quanto autem minus abstinucris a malo, et negligentius feceris bonuni, tanto magis sidem intirmam habes. 23. Et cum venisset in templum, accesserunt ad eum docentem principes sacerdatum, et seniores populi, dicentes : In qua potestate hæc facis? et quis tibi dedit hanc potestatem? Quoniam autem unum diem viderant sacerdotes Christini cum magna gloria introeuntem in templum, ita ut populus undique voce ange-lica clamaret: Ilosanna filio David. Qui ingrediebatur nt homo, laudabatur ut Deus. Qui celabatur in car-ne, demonstrabatur in voce. Quem malitia sacerdotum quasi hominem blasphemabat, hunc innocentia parvulorum quasi Deum exaltabat. Quantum autem ille glorificabatur, tantum sacerdotes invidia torquebantur, et illius honor illis fiebat in tormentum. Sic enim est res, ut quando boni in sua virtute laudautur, mali autem in sua invidia cruciantur. Itaque non sufferentes in pectore suo invidize stimulantis ardorem, prorumpunt in vocem : In qua potestate hæc fa-cis? O invidia, quæ sibi semper est inimica! Nam qui invidet, sibi quidem ignominiam facit, illi autem, cui invidet, gloriam parat Ipse vituperabilis invenitur de sua invidia, ille autem landabilis demonstratur de sua virtute. Ergo invidia sibi soli nociva est : alterum autem non solum non gravat, sed adhuc magis commendat. Venerunt ergo ad eum quasi ad peccantem in templo, et dum non inveniunt culpam, criminantur beneficium, dicentes: In qua potestate facis hac? Corpus sanum aliquoties percutitur, et non facile vulneratur: corpus autem debile ab in us tacitam habens læsuram, ctiamsi modice tactum fuerit, citius dissipatur. Sic animal liberum et integrum non facile offenditur: animal vero invidia vulneratum non solum causa idonea, sed etiam levis occasio excitat in dolorem. Sic et sacerdotes Judæorum invidentes Christo, dum justas causas accusandi non inveniunt circa cum, etiam de bono ejus turbantur, dicentes : In qua potestate facis hæc? Cogitabant in dolore apud se : Nos fumnus columnæ templi, et ecce super illum recumbit tota Ecclesia, et nos inventi sumus sine causa erecti, quia ministerium perdidimus, et nomen vacuum possidemus. Nos fuimus tacentium Scripturarum quasi lingua visibilis, et ecce ille resonat in medio templi, et nos contempti tacuimus quasi cithara dissipata. Nos fumus patres populi, et ille quotidie generat filios, nos autem steriles sumus inventi. ldeo non ferentes dicebant: In qua potestate facis hac? Dicendo, Quis tibi dedit hanc potestatem? ostendant illi quasdam esse personas, que dant hominibus potestatem, sive corporalem, sive spiritualem. Tamquam si ita dicant : De sacerdotali familia genitus non es, senatus tibi hoc non concessit, Casar non donavit. Si autem credidissent, quod omnis potestas ex Deo est, numquam interrogassent, Quis ubi dedit hane potestatene? scientes quia Umne datum persectum desursum est, descendens a Patre luminum (Jacobi 1. 17); et, quia Nemo potest accipere aliquid, nisi datum juerit ei de calo (Joan. 3.27). Omnis homo secundum se astimat alterum; nec potest ipse melius sentire de alio, quam ipse senserit de se. Ecce fornicarius neminem æstimat castum. Item castus non facile de fornicario suspicatur. Superbus neminem putat humilem; humilis neminem credit esse superbum. Sic qui non est ex Deo sacerdos, nullius sacerdotium putat ex Deo. Unde autem putas fieri, ut invicem se sacerdotes contemnant et persequantur, nisi quia per ambitionem facti sacerdotes, omnes tales estimant, quales sunt et ipsi? Sacerdos autem, qui est secundum Deum, omnem sacerdotem timet offendere, quia omnes ex Deo fieri arbitratur, quamvis ex hominibus sit factus. Ecce enim David quamvis manifestum sciret Saul non esse regem secundum Deum, tamen fre-

quenter sibi traditum nolebat occidere, dicens : Non injiciam manum meam in unctum Domini (1. Reg. 2). 7). Item cum Paulus maledixisset sacerdotem Ananiam, et audisset quon:am erat sacerdos, pœnitentia ductus respondit : Nesciebam, fratres, quia princepe erat sucerdotum (Act. 23. 5). Aut certe scientes sacerdotes, quoniam multi quidem faciunt signa, non es potestate Dei, sed ex potestate contraria, sicui in multis exposuimus locis, ideo blasphemantes interrorogabant, In qua potestate facis hac? in spiritu bei, an in spiritu Beelzebub? Sicut alibi blasphemante dicebaut de eo, Quia hie non ejicit dæmonia, nia in Beelzebub principe dæmoniorum (Matth. 12. 24). 24. Respondens autem Jesus, dixit: Interrogabo vos unm verbum, quod si dixeritis mihi, et ego vobis dico in qua polestate hac facio. 25. Baptisma Joannis unde en! de calo, an ex hominibus? Sciens Dominus inconvertibilem eorum malitiam, proposuit eis guzstionen undique catenatam, non ut respondentes audiant, sel nt impediti non interregent: quia præceperat: Nolis sanctum dare canibus (Matth. 7. 6); et non decent, ut transgrederetur præceptum, quod ipse præposit. Deinde ctiam si dixisset, nihil profecisset : quia ma potest sentire quæ lucis sunt tenebrosa volmus. Quid prodest, si caco aliquam pulchritudinem mon-stras? Caccius autem spiritualis est malitia cordis. Sicut emm carcus non potest aspicere in splendoren luminis, sic non potest intelligere homo male us mysteria pietatis. Sicut enim cautus venator, bestam comprehendere volens, cum viderit ex una parte illius præcipitem locum, ex altera parte erigit retia, et ex quacumque parte excilierit, aut in retia incidit, aut in pracipitium cadat : sie et Dominus illis simplici interrogatione laqueum posuit, ut si quidem de celo dicerent, in laqueum reprehensionis inciderent : diceret enim eis : 26. Quare ergo non creditis ais? si autem de terra dicerent, quasi in præcipitium, sic in periculum mortis incurrerent apud populum, ut lapidarentur. Interrogantem enim oportet docere, lertantem autem quocumque modo retundere, et objectionis illius astutiam rationabili percussione confundere, et non veritatem ejus mysterii publicare. Sic enim alibi Dominus diabolo fecit, cum protulis d adversus eum exemplum Scripturie, quam non intellexerat, dicens : Scriptum est enim : Angelis mis mandusit de te, et in manibus tollent te, ne forte offendes ad lapidem pedem tunm (Matth. 4. 5. 6. et Paul. 10. 11). Non ei dixit, Non sic intelligitur scriptura illa, sed sic dimisit eum in ignorantia : et altero eum m= nifestiori confudit exemplo, ut et audaciam ejes confunderet, et prophetica mysteria non revelaret. 27. Et respondentes dixerunt Jasu: Nescimus. Et ipse si eis: Nec ego volis dico in qua petestate hec facio. Non dixit, Nec ego scio. O vos scitis, ut homines, et dene gatis, ut mali : ego autem scio ut Deus, et non dio quasi justus indignis. Nam mendacia, si non haben quem decipiant, ipsa sibi mentiuntur. Sic et verius, si non invenit quem salvet, ipsa se silu conservatimmaculatam. 28. Quid autem vobia videtur? Quo ress proponit in causa, ipsos et judices petit, ut a nullo mercantur absolvi, qui acipsos condemnant. Magua est fiducia justitiæ, ubi causa adversario ipsi committitur, reddi veritatis exitum non timet. In parabels ligurat personas corum, ut quia non intelligunt, ipsi adversus se sententiam dicant. Sic et aliquando con David in peccatum incidisset, quasi stupore alicejis somnii vigilabat: nam quamvis peccaverat, tamen al-huc David erat sanctissimus. Itaque a Nathan parabe larum retibus comprehensus, coegit ut ipse adverse se judicium mortis proferret (2. Reg. 12). Et circum ventio quidem tunc talis, sed circumventionis exist modo non talis ; ille enim comprehensus ad positentiam flexus est, isti autem magis ad malitiam sul excitati: bac est enim proprietas bonorum hemius et malorum. Bonus enim comprehensus in peccato ir gemiscit, quia peccavit; malus autem comprehenses fremit, non quia peccavit, sed quia comprehensus el

in conscientiz tacite ad animam loquitur, dicens: Malum est hoc, et hoc bonum est. Propterea si fecerit homo malum, et deprehensus fuerit in eo, verbis quidem denegat, et excusat; ab intus autem conscientia ejus recognoscit, et sibi ipsa discussa, per spiritum confitctur quod fecit. Unde scriptum est: In cogitationibus impii interroyatio erit (Sapien. 1. 9). Ecce si servum tuum deprehenderis in furto, et volueris eum castigare, verbis quidem denegat : et si interrogas eum, utrum dignus est castigari, dicit. Non; conscientia autem ejus consitetur, quia dignus est cadi. Sic ergo et sacerdotes malæ conscientiæ, verbis quidem dixerunt, Absit : conscientia autem confessi sunt, quia malos malo perdet. Frequenter autem Scripturæ cogitationes cordis ita exponunt, quasi dicta sermonis, sicul ait Joh: Dicil impius Deo, Discede a me, quia vias tuas noscere nolo (Job 21. 14). Item propheta: Pupillum et advenam oc-ciderunt, et dixerunt: Non videbit Dominus, neque intelliget Deus Jacob (Psal. 93. 6.7). Item Salomon: Omnis homo transgrediens in lecto suo dicit : Quis me videt? Purietes et tenebræ circumdant me ; quem verebor? Non memorabitur Altissimus delictorum meorum (Eccli. 23. 25. 26). Alioqui quomodo potest fieri, ut qui intellexerant contra se dictas esse parabolas, ita ut vellent eum tenere, consentirent sententia cjus? Denique quasi non acquiescentibus illis, ideo introducit afind testimonium Scripturæ, dicens : 42. Numquam legistis: id est, Si parabolam meam non intellexistis, vel istam scripturam non cognoscitis? Quod si non acquievissent confiteri dignos se esse pæna, utique non crat necesse adhuc eis allud pro-ferre exemplum? Lapidem, quem reprobaverunt ædificantes, hic factus est in caput anguli (Psal. 117. 22). Id est, Quare non intelligitis, quia vos estis adificatores? et quomodo non cogitatis, in cujus adificii angulo ponendus est ille lapis? Numquid in vestro, unde reprobatus est? Non, sed in alio. Ergo aliud ædificium est futurum. Si autem aliud redificium est futurum, ergo vestra adificatio contemnenda est. Edificatores enim sunt sacerdotes, qui generationes hominum super generationem per doctrinam ædificantes, quasi lapides super lapidem ponentes, domuin Dei componint. Sicut enim adificatores nodosos lapides, et habentes torturas, ferro dolant, postea vero ponunt cos in ædificio, aliuqui non dolati lapides lapidibus non coliarent : sic et Ecclesiæ doctores vitia hominum, quasi nodos, acutis increpationibus primum circuncidere debent, et sic in Ecclesiæ ædificatione collocare: zlioquia vitiis manentibus, Christiani Christianis concordare non possunt.

Qua de causa lites altercationesque inter nos. Christus cur dicitur lapis. — Unde putas lites in Ecclesia, inimicitias, altercationes invicem, nisi propter avaritiam, propter invidiam, aut propter superbiam, propter vanus honores? Telle bac, et milla discordia invenietur in Christianis. Et sicut artifex ex omnibus lapidibus eligit meliores, et ponit a foris in facie ædificii, cæteros autem lapides qualescumque mittit intus: sic Ecclesia meliores Christianos eligit et ponit in facie ecclesiæ, id est, alios facit sacerdotes, alios diacones, cæterosque ministros ecclesiæ, ponit senes et viduas sanctam vitam habentes in ecclesia permanentes, ponit continentes juvenes et virgines : cæteri autem si mediocres fuerint, proficient in medio ecclesia, id est, adificii, propter misericordiam Dei. Sicut ergo forani lapides unllum debent habere nodum, am angulum, nec debent esse alter lapis incus, alter foris, quia si sic fuerint, totum ædilleium deturpant : sie et clerici senes et vidure continentes, et virgines nullam debent habere maculam, neque in verbo. neque in cogitatu, neque in facto, neque in opinione, quia ipsi sunt pulchritudo Ecclesiæ et virtus : et si mali fuerint , totam deturpant Ecclesiam. Sicut enim lapides, qui sunt intus in a dificatione, nemo aspicit, sed cos qui foris sunt considerant omnes : sic sæcu-

larium hominum vitia neque sic considerantur, neque sie nocent Ecclesiae. Nam quamvis populus sacularis sit et indisciplinatus, tamen si isti boni suerint, total Ecclesia speciosa videtur. Nam sicut sorani lapides intrancos intra se tenent, et constringunt : sic totus populus istorum meritis et sanctitate salvatur. Lapis autem dicitur Christus propter duas causas. Primum, quia suis fundamentum est forte, et neque aliqua seductione illecebrarum solvuntur, qui super eum consistunt, neque tempestatibus persequutionum moventur. Deinde, quia in Christo iniquorum est magua confractio. Sicut enim omnis res, quæ percutit lapidem, ipsa quidem colliditur, lapidem autem non lædit: sic et omnis, qui contra Christianitatem agit, se quidem corrumpit, Christianitati autem non nocet. Quia ergo magnus est lapis Christus : 44. Qui ceciderit super eum, confringetur: super quem autem ceciderit, comminuet eum. Aliud est confringi, aliud est autem comminui. Quod confringitur, aliquid remanet de eo, quod fuerit fractum : quod autem minnitur , minutatim quasi in pulverem convertitur, et nihil invenitur ex co. Qui cuim super lapidem cadit, non lapis cum frangit, sed ipse se frangitad lapidem. Ideo quod cadit super lapidem, non tantum se frangit, quantum est lapidis virtus, sed quantum fortiter ipsum ceciderit. Fortiter autem cadit, quod cadit, propter duas causas : aut propter pondus suum, aut propter altitudinem suam. Quod enim ponderosum est, etsi de humili loco cadit, fortiter cadit; quod autem de alto cadit, propter altitudinem spatii, etsi leve fuerit, graviter cadit. Super quod lapis cadit, non quæritur an grave fuit, quod inventum est subtus, aut leve, nec de alto, nec de humili. Qui sunt qui super lapidem cadunt? Christiani, qui credentes in Christum stant super ipsum, quasi super proprium sundamentum. Si quis de istis peccaverit, non eum Christus corrumpit, sed ipse se corrumpit, offendens in Christum; et ideo Christianus peccans non tautum periit, quantum potest perdere Christum, sed quantum scipsum secundum opera sua perdiderit. Ilomo Christianus fortiter cadit in peccato, propter duas causas: aut propter magnitudinem peccati, aut propter altitudinem dignitatis: utputa, si sit clericus, aut continens vidua, aut monachus, aut virgo, id est, qui se Deo tradidit. Propter magnitudinem autem peccali : utputa, si quis homicidium fecerit, aut adulterium, aut aliud aliquid de gravibus peccatis : ille talis , etsi de humili loco cadit, id est, etsi laicus sit, aut sæcularis, fortiter perit propter pondus peccati. De alto vero cadit, utputa clericus, cæteræque spirituales personæ. Illi etsi pondus peccati non habent, id est, etsi grande peccatum non fecerint, sed leve, tamen fortiter percent propter altitudinem dignitatis. Sicut enim quod de alto cadit, grandem sonum facit, ut audiant omnes: sic et qui de alto gradu cadit, ruina illius ubique auditur. Qui sunt super quos lapis cadit? Indwi, et gentes, qui non crediderunt in Christum. Ergo illi non secundum sua opera pereunt, neque secundum suas personas, sed tantum percunt, quantum potest per-dere Christus. Si videris ergo infidelem hominem, ne dicas, Bonus est, aut malus; justa opera facit, aut injusta : sed omnes æqualiter ad nihilum deducuntur. Ideo dicit propheta: Non sic impii, non sic, sed tamquam pulvis, quem projicit ventus a facie terræ. Idco non resurgunt impii in judicio, neque peccutores in concilio justorum (Psal. 1. 4. 5). Sicut vas, quod leviter cadit, et la ditur, est quidem vas, sed ad usum non proficit; quod autem dispersum fuerit, nec videtur esse vas : sic Christianus peccator resurgit quidem, sed inter sanctos non ponitur, infidelis autem non resurget in judicio. Quomodo autem resurget, super quem talis decidit lapis? Qui autem neque de alto honoris, neque de pondere gravioris peccati ceciderit super Christum, interdum neque keditur : et si keditur. non multum læditur. 45. Et cum audissent principes sacerdotum et Pharisæi parabolam ejus, cognoverunt quod de ipsis diceret, 46. et quærebant eum tencre. 110mo, qui grave fecit peccatuni, dum non habet amplina

vult dicere, tale est : Debueratis vos quidem , sacerdotes, quasi justitiam Scripturarum habentes, quasi populi priecessores, ante populares credere Joanni, ut omnes illi vestium sequerentur exemplum : ct non solum hoc non fecistis, sed nec postquam vidistis publicanos et meretrices credentes, nec nunc confusi estis, aut compuncti : quia publicani et meretrices crediderunt, qui credere non sperabantur; vos autem in duritia permansistis, qui videbamini totius justitiæ sectatores, et ne tune quidem pernitentiam egistis, nt crederetis, ut vel illorum exemplum sequeremini, quibus debueratis ipsi esse exemplum. Numquid vos mag's sine peccato cratis quam illi, ut, illis credentibus ei, vos non crederetis Christo? Non, sed magis contemptores Dei, magis superbi, et vanæ gloriæ amatores, et duri, qui nec præcedere illos voluistis in fide, nec sequi. Et vere magna confusio est sacerdotum, et omnium clericorum, quando laici inveniuntur fideliores eis, aut justiores. Quomodo autem non sit confusio, esse il'os inferiores laicis, quos ctiam æquales esse confusio est? Per hanc ergo parabolam eis prophetabat, quia gentes quidem quasi meliores fuerant eligendie, quie in primis quidem con umaciam ostenderunt, postea autem obedientiam exhibuerunt: et Judici quasi deteriores abjiciendi, qui in primis quidem professi sunt obedientiam, postea autem inventi sunt contumaces, quia melius est apud Deum non promittere et facere, quam promit-tere et mentiri. Tamen in figuratione Judæorum et gentilium, quam exposuimus, multorum traditionem sequentes, aliquid mihi videtur esse contrarium. Si enim vere hi duo filii Judaci et gentiles essent intelligendi, postquam sacerdotes interrogati responderunt, priorem filium voluntatem patris secisse, concludens Christus parabolam, sie debuit dieere: Amen dico vobis, quia gentes pracedunt vos in regnum Dei: nunc autem dicit, Quia publicani et meretrices præcedunt vos in regnum Dei. Quod magis profanorum hominum conditionem ostendit, quam gentium statum; nisi forte sic intelligamus, ut supra jam diximus : quia ex hac narrationis causa publicanos introduxit et merctrices, pro eo ut dicat, Sic gentium populus magis placeus est Deo quam vos, ut etiam publicani ipsi et meretrices acceptabiliores sint apud Deum propter conversationem suam, quam vos propter promissionem vestram mendacem. Si ergo placet propter hanc rationem traditio illa, bene : sin autem, potest et altera esse traditio talis. Cum sacerdotes non discendi causa, sed terrendi interrogarent ,In qua potestate facis hac (Matth. 21.23)? audierant frequenter. sicut exponit Jonnes, quando dicebat, ut unum proferun de multis exemplum : Dixi vobis, et non credidistis. Opera quæ ego fucio in nomine l'atris mei, ipsa testifi-cantur de me (Joan. 10. 25). Item, Si non facio opera l'atris mei, nolite credere mihi. Quod si facio, etsi mihi non vultis credere, vel o peribus credite, ut sciatis et credatis juia ego in Patre, et Puter in me est (Ibid. v 57. 38). loc enim non crat manifeste pronuntiare, quia in potestate Dei hac faciebat. Quoniam ergo, hac eo dicente, ex populis multi in eum cred derunt, sacerdotes antem juxta quod non crediderant, sed adhuc frequenter insurrexerant super eum, introduxit parabolam duorum filiorum : ostendens eis per cam, quoniam meliores sunt populares, qui a principio sacularem et carnalem profitentur vitam, quam sacerdotes, qui ab initio profitentur se Deo servire : quoniam populares quidem, vel satiati actibus suis malis, aliquando compuncti convertuntur ad Deum, et incipiunt operari justitiam Dei; sacerdotes autem impænitibiles constituti, numquam desimunt peccare in Deum. Duos ergo filios dicit faicorum conditionem. e: ordinem sacerdotum. Quis est prior filius? Populus. Prior enim populus creatus est, deinde sacerdotes, qui regunt populum. Alioquin ante creati rectores, quam regerent? Non enim populus propter sacerdotes creatus est, sed sacerdotes propter populum. Nam et mundum Deus ante creavit, et postca

hominent, qui regeret mundum. Denique populus Dei ex tempore Abraba coepit, sacerdotes autem er tempore Aaron. Et dixit uni corum : Fili, vade hodie operari in vineam meam. At ille respondit, Nolo. Pouce autem pænitentia motus, ivit. Et accedens ad allerum, dixit similiter. At ille respondens, ait : Eo, domine; et non ivit. Nam sicut omnes Judici quamvis interrogai et per Mosem et per Jesum, quasi a Deo per eus lequente, spoponderunt omnia se facturos, que praceperat eis Deus, et non fecerunt; gentes autem quamvis non promiserint prius, tamen postea obedientian Deo dederunt : ita enim et populares per hec ipsum, quod sæcularem suscipiunt vitam, denegare videnur obedientiam Deo; sacerdotes autem magis videntur obedientiam promittere Deo, pracipue per lloc ipsum quod specialiter in ministerio Dei constituuntur. Nam qui doctor populi constituitur, sine dubio profiteur se talem fore, qualem esse oportet doctorem Sicut enim qui sutoriam, verbi causa, aut quamcumque alteram profitetur artem, etsi specialiter non sponded, tamen per hoc ipsum quod sutoriam professus est artem, et opificium vel magisterium ejus artis aperuit, videtur tacite omnibus spopondisse, ut sine reprehensione impleat quam professus est artem : sic sacerdos, et omnis clericus, etsi specialiter non promittat, tamen per hoc ipsum quod doctor constini-tur aliorum, tacite promittere Deo videtur, in omibus obauditurum se Deo. Quæ sit autem vinca, vel quomodo Deus loquatur ad homines, diximus supra. Quis e duobus secit voluntatem patris? At illi responderunt, Primus Et verum est, quia melior est laicus, qui in prima facie sacularem vitam profitetur', re vera autem complectitur spiritualem, quam sacerdos, qui in prima quidem facie profitetur vitam spiritualem, re vera autem amplectitur vitam carnalem. Et melior est laicus ante Denni poenitentiam agens, quam clericus permanens in peccatis. Laicus enim in die judicii stolam sacerdotalem accipiet, et a Deo chrismate ungetur in sacerdotium : sacerdos autem peccator spoliabitur sacerdotii dignitate, quam habuit, et erit inter infideles et hypocritas, dicente Domino de malo dispensatore : Si autem cœperit sedere servus manducare et bibere cum ebriosis, venict dominus ejus die qua non sperat, et hora qua ignorat, et dividet eum, parlemque ejus ponet cum hypocritis et infidelibus (Luc. 12. 45. 46). Unde et modo sic invenies rem. Sacularis homo post peccatum facile ad pomitentiam venit; nam occupatus negligentia saculari, dum Scripturis non satis attendit, semper ei quæ in Scripturis posita sunt, neva videntur : ideoque cum audit aliquid de gloria sanctorum, aut de pœna peccstorum, quasi novum aliquid audiens, expavescit, dumque aut bona concupiscit, aut mala timet compunctus, ad posnitentiam cito decurrit. Nihil autem impossibilius, quam illum corrigere, qui omnia scit, et tamen conteninens bonum, diligit inalum. Omna enim quæcumque sunt in Scripturis, propter quotdianam meditationem ante oculos ejus invererata d vilia æstimantur. Nam quicquid illic terribile est usu vilescit. Propterea clericus, qui semper meditatur Scripturas, aut omnino observaturus est, et erit perfectus; aut si semel coeperit illas contemnere, numquam excitatur in illis, ut timeat. Quis aliquando vidit elericum cito pænitentiam agentem? Sed elsi deprehensus humiliaverit se, non ideo dolet qui peccavit, sed confunditur quia perdidit gloriam sum-Putasne, Dominus, quasi crudelis, clericis pœnites tiam denegavit, dicens : Si sal infatuatum fuerit, in quo condictur (Matth. 5. 15)? Sed quasi naturalem rem esse considerans, quia non est qui doceat illum errantem, qui errantes alios corrigebat, ideo addidit, et dicit : Amen dico vobis, quia publicani et mere-Trices præcedunt vos in regnum Dei. Id est. Non die populares, qui secundum rationem verbi vitam suam dispensant : sed publicani et merctrices, qui deside-

1 V. D., !n prima quidem facie incipit ruam carnaless.

in fide quasi pueri sustentantur. Mel autem eloquia et doctrinæ dicuntur, sicut ait propheta : Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel et favum ori meo (Psal. 118, 103). Ergo Christi incarnatio promitte hatur, qui lacte miraculorum et melle doctrine nutriturus fuerat gentes rudes in fide. Vide ergo quoniam jam ex eo ostendebat Deus, quoniam non aliter Judæi poterant Christo credere, nisi ut relinquerent Judaismum, quod est, Exi de cognatione tua : et opus circumcisionis, quod est, Exi de terra tua. Ergo ex eo jam Judaismus relinquendus ostendebatur. Non solum autem Judæi, sed nullus homo potest lac et mel manducare Christi, nisi cognationem suam, et terram suam reliquerit, sicut scriptum est : Nisi quis reliquerit patrem aut matrem (Matth. 19. 29), etc. Item, Qui meus vult esse discipulus, abneget semetipsum (Luc. 9. 23). Relinquit ergo cognationem suam, non qui contemult eam, sed qui amplius diligit Deum, quam parentes. Relinquit terram snam, qui carnis snæ non sequitur voluntatem 1 : qui autem concupiscentias carnales exigit, terram corporis sui exercet, sicut Cain. Qui vero perfecte cognationem suam et terram relinquit, hic lac et mel manducat, cum legit mirabilia aut eloquia Christi. Quando cœpit hoc convivium præparari ? A tempore Mosi, quando lex Domini data est irreprehensibilis, convertens animas; quando testi-monium Domini fidele datum est, sapientiam præstans parvulis; quando justitize Domini rectæ lætificantes corda; quando praceptum Domini lucidum, illuminans oculos ; quando timor Domini sanctus permanet in seculum sæculi; quando judicia Domini vera, justificata in semetipsa; quando ex decem specielus confectus est cibus decalogi salutaris. Sicut enim regale prandium multis ciborum speciebus ornatur, ita et hoc convivium Scripturarum diversis justitiarum speciebus est decoratum. Ex eo etiam tempore invitatores exierunt prophetie, qui homines ad nuptias futuri sponsi vocarent, id est, ad fidem Christi, prophetantes eis de ipso. At illi nolucrunt venire. 4. Item misit alios servos, dicens: Dicite invitatis, Ecce prandium meum paravi, tauri mei et saginata occisa sunt, et omnia jam parata; venite ad nuptius. Qui sunt alii servi? Apostoli, quos et ille misit, dicens : In viam gentium ne abieritis, et in civitates Samaritanorum ne intraveritis; sed potius ite ad oves quæ perierunt domus Israel. Euntes autem prædicate, dicentes, Quia appropinquavit regnum cælorum ( Matth. 10. 5-7). Hoc est quod dicit, Prandium meum paravi : id est, Ex omni lege, et ex omnibus prophetis Scripturarum mensas ornavi. Qui sunt tauri et saginata occisa? Prophetæ, qui occisi sunt pro salute populi. Sancti quoque occisi sunt pro salute ejusdem populi, quemadmodum docet nos Apostolus, dicens: Ego autem impendar et super-impendar pro animabus vestris (2. Cor. 12. 15), Item alibi: Ego enim jam delibor (2. Tim. 4. 6). Hominis libatio alicui pro aliquo offertur. Deo ergo immolandus suerat Paulus pro populo quem docebat. Sic et prophetæ occisi sunt, unusquisque pro salute populi quein docebat. Et quoniam mors prophetarum sustentabat quidem ex parte salutem humanam, non tamen plene salvare poterat totum mundum ideo novissime immolatus est Agnus, qui totius mundi rea-tum innocentia sua detergeret. Propterca et in diebus Scenopegiæ, quæ interpretatur fixio tabernaculi, diversæ hostiæ occidebantur in figura sanctorum, novissime autem occidebatur et agnus. Si ergo agnum illic occisum intelligimus figuram Christi, consequenter et cateras hostias intelligimus præcedentium sanctorum occisiones. Sed et Christus de figurata sanctorum suorum immolatione dicebat : Holocausta medullata offeram tibi cum incenso et arietibus, offeram tibi boves cum hircis (Psal. 65. 15). Nec enim Christus aliquando hujusmodi animalia obtulit Patri. Obtulit autem rationabiles arictes, id est, principes omnium Christianorum. Obtulit boves, rationabilem terram

• V. D., suce nunquam sequitur voluptates.

colentes. Obtulit etiam hircos ex gentibus, qui pronomine Christi sunt passi.

In vita raro accepti propheta. - Hac autem diximus, ut ostendamus tauros et saginata occisa, intelligi debere sanctos occisos. Omnes ergo prophetæ et Christus ideo occisi sunt, ut hoc spirituale tabernaculum firmiter figeretur. Denique sicut viscera agni, ita eloquia Christi homines non manducaverunt, nisi postquam occisus est. Nam post mortem ejus evangelia prædicata sunt et credita, et in eis homines quotidie nutriuntur. Sic et viscera ejus prophetarum, id est. eloquia, non sunt ante suscepta, nisi postquam occisi sunt. Quis audivit, aut credidit verbis Isaiie viventis? Si enim suscepissent sermones ejus, numquam eum serrassent. Sed postquam occisus est, tunc postmodum Judai susceperunt prophetias ejus, et cæperunt legere in synagogis suis. Quis Jeremiæ verba suscepit viventis? Si enim suscepissent verba ejus, numquam eum post multas injurias lapidassent. Sed postquam occisus est, postea consecraverunt prophetias ejus, et cœperunt legere eas in conventu. Et sic invenies actum in omnibus prophetis, quia viventes cos nemo coluit. sed post mortem. Unde et Dominus dicit : Qui ædificalis sepulcra prophetarum, et dicitis : Si suissemus in diebus patrum nostrorum, non suissemus participes eorum in sanguine prophetarum (Mutth. 23. 29. 30). Sicut enim viventis animalis viscera nemo manducat. ita viventium prophetarum sermones nemo suscepit. sed post mortem ipsorum. Saginati autem sunt gratia Dei pleni. Ideo dixit, et saginata, et tauros : non quia et tauri non fuerunt saginati, sed quia omnes saginati non fuerunt tauri. Ex prophetis enim omnibus quidam tantummodo prophetæ fuerunt, quidam autem prophetie et sacerdotes, sient Jeremias, sient Ezechiel, sient filius Joiadæ. Ergo saginata dieit prophetas tantummodo, qui fuerunt Spiritu sancto repleti. Tauros autem, qui et prophetæ fuerunt, et sacerdotes. Sicut enim tauri duces sunt gregis, ita sacerdotes sunt principes populi. Quosdam antem legi, dicentes, tauros hic dici martyres, tunc in primis pro Christo occisos, apostolis adhuc viventibus : saginata autem parvulos, Spiritu sancto pinguificatos. Quorum omnium interfectiones multas spiritualium gandiorum epulas præbuerunt, et nuptias Christi adornaverunt. *Et omnia jam parata.* Quidquid quaritur ad salutem . totum jam adimpletum est in Scripturis. Qui ignarus est, inveniet ibi quod discat. Qui contumax est et peccator, inveniet ibi futuri judicii flagella, quæ ti-meat. Qui laborat, inveniet ibi glorias et promissiones vitæ perpetuæ, quas manducando amplius excitetur ad opus. Qui pusillaminis est et infirmus, inveniet ibi mediocres justitize cibos, qui etsi pinguem animam non faciunt, tamen mori non permittunt. Q ii maguanimus est et sidelis, inveniet ibi spirituales escas continentioris vita, qua perducant cum prope ad angelorum naturam. Qui percussus a diabolo, et vulneratus est in peccatis, inveniet ibi medicinales cibos, qui eum per pœnitentiam revocent ad salutent. Ut quid ibi scriptum est, Achar propter furtum lami. næ aureæ lapidatus, nisi ut habeant fures quod timeant (Josue 7. 24-26)? Ut quid ibi filii Israel, qui fornicati sont cum filiabus Moabitarum, percussi refugerunt in Beelphegor, nisi ut habeant fornicatores quod perhorrescant ( Num. 23 )? Ut quid concupitores carnis castigati sunt in deserto, nisi ut nemo delicias concupiscat (Num. 20)? Ut quid David arguit Nathan, et suscepit, nisi ut adulteri et homicide pomitentlæ re-medium non desperent (2. Reg. 12)? Raab meretrix sanctificata est, ut meretricibus spés daretur (Josus 2). Nihil ergo minus est in hoc convivio, quam quod necessarium habet salus humana. 5. At illi neglexerunt, et abierunt alius in villam suam, alius in negotiationem suam. Onnis actus, quem agunt homines in hoc mundo, duplex est. Aut enim villa est, aut negotiatio. Et quando aliquem laborem quidem manuum nostrarum facinius, exercentes terram, ant aliquod opus terrenum, urputa agrum, vel vineam, vel hor-

mino exhibere. Sicut autem duram terram ferrum emollit, sic et verbum duritiam cordis relaxat. Sicut rastro ferreo herbæ radicitus evelluntur a vinea, sic et acri sermone vitia de populo resecantur. Ut sicut colonus quamvis de suo munera obtulerit domino, non sic eum placat, quomodo si de vinea ejus red-itus ei obtulerit: sic et sacerdos non tantum propter suam justitiam placet Domino, quomodo si populum Dei in sanctitate docuerit, quoniam ipsius justitia una est, populi autem multiplex. 34. Cum autem tempus appropinquasset fructuum, misit servos suos ad colonos, ut acciperent de fructibus suis. 35. Et apprehendentes coloni servos ejus, unum ceciderunt, alium autem occiderunt, alium vero lapidaverunt. 36. Iterum misis alios servos plures prioribus, et secerunt eis similiter. 37. Novissime autem misit ad eos filium suum, dicens : Verebuntur filium meum. Servos suos dicit prophetas, quos per singulas generationes misit ad populum Judworum. Considera quomodo per singulos gradus misericordiæ divinæ malitia Judæorum crescebat, et quomodo per singulos gradus Judaicæ malitiæ Dei misericordia addebatur, et contra clementiam Del malignitas humana certabat. Ecce qualisvis amicus alicujus fuerit homo, si semel ab illo fuerit passus injuriam, quantumcumque frangitur ejus affectus; si iterum passus fuerit, iterum magis minuitur : et si iterum amplius non minuitur amicitia ejus, certe tamen non additur. Dei autem misericordia quanto magis a Judæis offendebatur, tanto amplins addebater in eis. Ecce enim post tanta beneficia Dei, et sine admonitione Domini, debuerant Domino justitiæ suæ tributa persolvere : tamen non reddentibus eis, misit paucos servos suos, quibus occisis, addidit bonitatem, cum debuisset irasci, et misit plures. Item pluribus interfectis, accumulavit bonitatem, et misit Filium suum, et hunc non quasi ad obnoxios pœnæ sententiam bajulantem, sed patientiæ veniam : et post tot scelera adhuc eis misericordiæ locum servabat. Sic enim dicit : Forsitan flium meum reverebuntur. Ergo misit, confundere illos, non autem punire. Nam pro tantis injuriis benigno Domino sufficiebat sola vindicta pudoris. Cogitavit ergo apud se : quamvis neque contumeliare servos meos debuerant : quia qui servis faciunt injuriam, dominum exhonorant : tamen mittam Filium meum, qui totum possidet in natura. Si amare cum voluerint, est quod ametur in eo, quia post me solus est bonus; si voluerint eum timere, est quod timeatur in eo, quia post me solus terribilis est Deus. 38. At illi videntes filium dixerunt intra se : Hic est heres ; venite, occidamus eum, et obtinebimus hereditatem ejus. Ex omnibus operibus ejus cognoverunt eum Filium Dei esse; hoc enim significat dicens : Ecce hic est heres : tamen postquam introivit in templum, et omnes vendentes animalia, quæ ad sacrificium vendebantur, foras ejecit, in quibus sacerdotes avari tunc delectabantur : tunc præcipue cogitaverunt eum occidere, dicentes intra se : Si populus istum habuerit Deum, necesse est ut dimittat consuetudinem hostiarum, quæ ad nostrum pertinent lucrum, et acquiescat offerri sacrificium justitiæ, quæ ad gloriam Dei pertinet; et sic jam non crit populus iste possessio nostra, sed Dei : videlicet non ad nostrum quæstum pertinens, sed Dei. Si autem occiderimus eum, dum non est qui i justitiæ fructus a populo quærat neglecta justitia, sic semper tenebitur consuetudo offerendarum hostiarum, et sic fiet nostra possessio ad nostrum pertinens lucrum. Et hoc est quod dicit, Et nostra crit hereditas. Hæc cogitatio communis est omnium sacerdotum carnalium, qui non sunt solliciti quomodo populus vivat sine peccato, sed aspiciunt quid in ecclesia conferatur. et hoc existimant sacerdotii sui lucrum. Et non so-I m sacerdotes, sed etiam omnes homines carnales hoc solum existimant suum, et hoc lucrum habere se de hae vita arbitrantur, quod secundum carnem

delectati fuerint in hae vita. Quoniam autem volentes ostendere quidem Filium semper fuisse, quemadmodum Patrem, cum dicimus illis, Si filius est, et natus est, et unicum habet : propositione negativa respondent, non de proprietate Filii Dei secundum caruem: quia post incarnationem dictus est Filius ex banismo, sicut et cæteri sancti : antea autem verbum fuit semper cum Patre. Quos etiam Deus ex hoc loco convincit, dicens : Mittam filium meum. Quando ergo adhuc cogitabat de transmittendo Filio post prophetas, jam Filius erat. Deinde si eo modo dicitur Filius, sicut omnes sancti, ad quos factum est verbum Dei; debuit autem et prophetas filios dicere, sicut et Christum; aut et Christum servum dicere, sicut et cateros prophetas : ex qua re prophetas quidem servos omnes, hunc autem solum Filium appellavit. 39. Et ejecerunt eum extra vineam. Id est, extra civitatem lerusalem. Et Judzei suo consilio usi ejecerunt eum, et Deus suo consilio ejici eum ordinavit. Isti cogitalent, ut crimen mortis ejus extra civitatem expellerent : Deus cogitabat, ne virtus resurrectionis ejus civilatem seelerum salvaret, id est, ut Judæis quidem moreretur ad mortem, gentibus autem resurgeret ad vitam. 40. Cum ergo venerit dominus, quid faciet colonis illis? 41. Dicunt illi: Malos male perdet. Non est illorum quod juste judicaverunt, sed ipsius causæ. Est enim causa veritatis, quæ quasi violentiam illis fecit, ut non possent eam celare. Sicut sole in nubibus constituto, hoc, quod est dies, non est nubium per-mittentium eum apparere super terram, sed virtus solis, que pertransions nubes, etiam impedientibus eis apparet : sic juste pronuntiavit Judasorum non placata, sed apposita malignitas. Erraverunt bene dicendo. Nam mendaces quantum ad se tunc mentiuntur, quando dixerint veritatem : sed in hoc seculo. ubi licet hominibus aliud sentire in corde, et aliud dicere in sermone, tamen ita veritate Christi circumdantur homines et tenentur, ut ipsi adversus se judices fiant. Putas, quomodo in die judicii convincendi sunt peccatores in suis peccatis, ita ut nullum colorem excusationis inveniant? ubi ipsa opera statuentur ante oculos peccatoris, dicente propheta: Arguam le, et statuam contra fuciem tuam peccate tua (Psal. 49. 21); ubi animam ipsæ cogitationes cordis accusant, et e contra excitatur conscientia quasi domestica testis, dicente Apostolo: Cogitationibus se invicem accusantibus, aut eliam defendentibus, in die, cum judicabit Dominus occulta hominum (Rom. 2.15. 16). Sic et sacerdotes, vineæ spiritualis cultores, qui populum nou ad Dei gloriam exercebant, sed ad suum lucrum fructificabant : ita eos Dominus suis parabolis circumclusit, ut ipsi se sua sententia condemnarent. Quis illum defendet, qui seinsum accasat? aut quis eum existimet innocentem, qui seipsum pronuntiat reum? Væ animæ, quæ sibi defensionen conscientiæ non præparat in die judicii! Datur enim nobis exemplum, ut per hoc judicium consideremus futurum judicium Christi. Sciendum e-t autem, qua Lucas quidem evangelista sic dicit : Adduxerunt eum extra vineam, el occiderunt. Cum ergo venerit dominus malos illos male perdet. Et responderunt saccidotes, Absit: intellexerunt enim, quod de ipsis diceret (Luc. 20. 15. 16). Secundum Lucam ergo sacerdotes contradicunt sententiæ Christi: secundum Mattheum av tem suscipiunt et confirmant. In prima quidem facie videntur esse contraria; revera autem non sunt contraria, sed diversa ratione sunt dicia. Ille enim secundum responsionem sermonis illorum exposuit iste autem secundum responsionem cordis. Nam vere visibiliter quidem in facie contrad xerunt, di-centes, Absit : in corde autem et in conscientia su susceperunt, dicentes, Malos male perdet. Quid es quod dicimus? Omnis homo et malum cognoscit, el bonum : et intelligit quod est justum, et injustum. Posuit enim Deus quemdam spiritum scientiæ bonid mali in hominibus, ut quotienseumque pecconnu ille in silentio quasi factum nostrum accuset:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apud Commelin, et Morel, legitur, que.

itaque aut seemdum locum eligat vestem, aut secundum vestem eligat locum: id est, aut secundum opera eligat professionem, aut secundum professionem faciat opera. Qui vult esse Christi, faciat opera Christi : qui autem non vult opera Christi facere, non veniat ad Christum: alioquin audiet in die judicii: 12. Amice, quomodo huc intrasti non habens vestem nuptialem? et obmutescet. Hic enim abscondimus opera nostra, et invicem corda nostra celamus: in illa autem die nihil est quod respondeamus, ubi cælum, et terra, et aqua, sol et luna, dies et noctes, et totus mundus stabit adversum nos in testimonium peccatorum nostrorum. Etsi omnia taceant, tamen ipsæ cogitationes nostræ, et ipsa opera nostra specialiter stabunt ante oculos nostros, accusantes nos ante Deum, dicente Apostolo: Cogitationibus invicem se accusantibus, unt etiam desendentibus, in die cum judicabit Deus occulta hominum, per Jesum Christum Dominum no-strum (Rom. 2. 15. 16). 13. Tunc dicit rex ministrus: Ligate ei manus et pedes, et mittite eum in tenebras exteriores. Sicut est differentia gloriarum in sanctis secundum opera, dicente Apostolo: Stella enim a stella differt in claritate, ita et resurrectio mortuorum (1. Cor. 15. 41. 42): sic quoque differentia est tormentorum in peccatoribus. Sunt enim primæ tenebræ et exteriores, et novissimi lacus. Ex eo autem quod dixit. Ingressus, ut renuneraret amicos: non autem dixit, Congregavit rex omnes qui venerunt ad nuptias : datur suspicio sestimandi, ne forte dicat hoc de vindicia judicii. Adhuc autem, quia non dixit, Mittite cum in tenebras inferiores, ut cas tenebras inferiora loca inferni astimemus : sicut ibi, Et eripuisti animam meam in inferno inferiori ( Psal. 85. 13) : sed ita dicit, In tenebras exteriores. Ergo quotiescumque tentat Dens Ecclesiam suam, et ventilat ventilabro judicii, ingreditur ad cam, ut videat discumbentes qui sunt, aut quales sunt : si digni sunt cælestibus nuptiis, et convivio illo vivo. Et si invenerit aliquem non habentem vestem nuptialem, secundum ea quæ diximus, interrogat eum in cogitationibus suis, sicut scriptum cst : Quia in cogitationibus impii interrogatio erit (Sap. 1. 9). Et interrogat eum, Quæ sunt opera ista quæ egis? Quia non sunt opera Christiani. Ut quid factus es Christianus, si hæc opera diligebas? Ita ut non babeat quid respondeat contra conscientiam suam. Et hunc ergo talem cum viderit in Ecclesia Christus, juhet ministros suos, id est, aliquos spiritus sedu-ctionum. Nam mala per malos spiritus reddet : qualis fuit spiritus erroris, quem misit Deus, ut seduceret Achab, sieut scriptum est in tertio libro Regnorum (Cap. 22). Vel qualis est illa operatio erroris, quam dabit eis Deus, qui caritatem Dei non acceperunt, ut credant mendacio. Et ligant manus hominis illius: id est, opera ejus, quæ sunt animæ manus, quæ homines rectius tollunt ad mandata Dei. Ligant et pedes ejus, id est, motus animæ ejus, quibus anima solet incedere et transire , non de loco ad locum , sed de malo ad bonum, vel de bono ad malum : id est, abligant, et inebriant, et involvunt opera ejus, ut quomodo nescit, sic in laqueum perditionis incurrat. Et apprehendentes eum, per ipsa opera ejus, mittunt eum in tenebras, id est, in errores vel gentium, vel Judicorum, vel harreticorum. Et forsitan propinquio-res tenebræ sunt gentilium, exteriores Judæorum, plus autem exteriores hareticorum. Quoniam gentiles veritatem spernunt, quam non audierunt; Judæi autem, quam non cre liderunt; hæretici autem, quam audierunt et didicerunt. Ipsarum quoque hæreticarum tenebrarum quædam sunt prope lucem veritatis: aliæ autem longius a veritate, et ideo nigriores : alias autem amplius longe, et ideo pressiores et exteriores. Ideo dixit, Mittite eos in tenebras exteriores. Id est, in hæreses perversissimas. Ibi erit fletus, et stridor dentium. Videte quia non dixit, Ibi est fletus et stridor dentium; sed. Erit. Ergo modo mittuntor in illas tenebras maii, postea patientur setus, ubi est et stridor dentium.

Homilia xlij, ex capite xxij.

15. Trinc abeuntes Pharisæi, consiliant inierunt, ut caperent eum in sermone. 16. Et mittunt ei discipulos suos cum Herodianis, dicentes: Magister, scimus quin verax es, et viam Dei in veritate doces, et non est tibi cura de aliquo: non enim respicis personam hominum. 17. Dic ergo nobis quid tibi videtur : licet censum dari Cæsari, aut non? 18. Cognita autem Jesus nequilia eorum, ait: Quid me tentais, hypocritæ? 19. Östendite mihi numisma census. At illi obtulerunt denarium. 20. Et ait illis Jesus : Cujus est imago hæc et superscriptio? 21. Dicunt ei : Cæsuris. Tunc ait illis : Reddite ergo quæ sunt Cæsaris , Cæsari : et quæ sunt Dei , Deo. 22. Kt audientes mirati sunt , et relicto eo abierunt. 23. In illo die accesserunt ad eum Sadducæi, qui dicunt non esse resurrectionem, et interrogaverunt eum, 24. dicentes : Magister, Moses dixit : Si quis mortuns fuerit non habens flium, ut ducat frater ejus uxorem illius, et suscitet semen fratri suo. 25. Erant autem apud nos septem fratres, et primus uxore ducta definiclus est, et non habens semen, reliquit uxorem summ fratri sno. 26. Similiter secundus et tertius, usque ad septimum. 27. Novissime autent omnium et mulier defuncta est. 28. În resurrectione ergo cujus erit de septem uxor? Omnes enim habuerunt eam. 29. Respondens autem Jesus, ait illis: Etratis, nescientes Scripturas, neque virtutem Dei. 30. In resurrectione enim neque nubent, neque nubentur, sed erunt sicut angeli Des in cælo. 31. El de resurrectione autem mortuorum non legistis quod dictum est a Deo, dicente vobis: 32. Ego sum Deus Abraham, Dens Isaac (Exod. 3. 6), etc. Omnis quidem malitia confunditur aliquoties ratione veritatis, corrigitur autem numquam, maxime eorum qui proposito malo, et non ignorantia peccant. Sie etenim sacerdotes postquam terrere Dominum non poluerunt, dicentes : In qua potestate facis here (Matth. 21. 25)? postquam parabolarum ratione constricti, sic judicio ipsi se reos fecerunt, dicentes: Malos male perdet (Ibid. v. 41), nemine contra cos dicente testimonium, nisi conscientia sola : numquid compunxit cos timor peccati? numquid compescuit cos vel libertatis consideratio? Sed quid? Abierunt, et consilium acceperunt, ut eum caperent in sermone. Quemnd-modum si aliquis claudere voluerit aque currentis meatum, si una ex parte exclusa fuerit aqua, violentia aliunde sibi semitam rumpit sic et eo-rum malignitas ex una parte confusa, aliunde sibi aditum adinvenit. Sicut enim non potest ficri, ut ligna mittendo exstinguas ignem : sic non potest fieri, ut rationem dicendo places hominem malam. Sicut enim ignis quanto amplius ligna susceperit, in majorem flammam erigitur : sic animus malus quanto magis veritatem audicrit, eo amplius in malitiam excitatur. Abierunt ergo, et consilium acce-perunt. Quo abicrunt? Ad Herodianos. Nam ex eo quod non dicit, Consiliati sunt, sed, Consilium acceperunt, et ex eo quod pariter cum llerodianis venorunt, apparet quia cum illis ejusmodi circumventionis consilium tractaverunt. Homo colonus, enjus terrampossidet, illius auxilio opus habet. Qui justitiam tenet, nullius patrocinio indiget, nisi Dei. Qui in diabeli iniquitatibus ambulat, diaboli adjutorium necessarium habet. Colonus enim Dei, diaboli auxilium non requirit : colonus antem diaboli, auxilium Dei et si quærit, non invenit. Vidisti aliquando euntem ad furtum Deum orare, ut bene prosperetur in furto? aut qui vadit ad fornicationem, numquid sibi signum cruels ponit in fronte, ut non comprehendatur in crimine? Qued si fecerit, non solum non adjuvator, sed adhoc amplius traditur: quia nescit justitin Dei patrocinium dare criminibus. Sic et isti, Christum expugnare cupientes, convenienter non ad servos Dei, viros religiosos, sed ad gentiles, id est Herodianos, se contulerunt. Quale est consilium, tales et consiliatores. Quis autem poterat dare consilium contra Christum, nisi diabolus qui erat adversarius Christi? Cogicalmin enina apud se sacerdotes, Si nos soli cuntes interrogaverimus Christum, quamvis dixerit quia non licet dari Cæsari trihutum, tamen nemo nobis credet dicentibus contra eum : jam enim omnes sciunt, quia inimici ejus sumus. Inimicorum autem testimonium in judicio, etsi verum fuerit, quasi suspectum reprobatur. Sed nec per seipsos Christum interrogare volebant, quia in magna suspicione inimicitiæ eorum fuerant apud Christum, ne forte quasi suspecti circumvenire eum non possint. Nam inimicus manifestus melior est, quam amicus fictus. Ille dum timetur, facile vitatur : iste dum non agnoscitur, pravalet. Miserunt ergo discipulos suos, quasi adhuc minus cognitos, et minus suspecios, ut aut abscondite facile deciperent eum, aut deprehensi minus erubescerent apud eum. Nam consilio malo deprehenso, tanto minor nascitur confusio, quanto fuerit persona deterior. Sed discipuli illi magistris suis ætate minores erant, malitia autem pares. Nam et pulli serpentium statura breviores, veneno autem æquales sunt. Et catuli luporum adhuc teneri constituti, etsi venationem exercere non possunt, jam

tamen sanguine gaudent, et morsibus Indunt.

Hypocritarum mos. — Magister, scimus quia verax
es, et viam Dei in veritate doces. Magistrum eum vocant et veracem : magistrum, ut quasi honoratus et laudatus, mysterium sui cordis simpliciter eis ape-riat, tamquam voleus cos habere discipulos. Hæc enim est hypocritarum prima potentia, simulata laudatio. Laudant enim quos perdere volunt, ut per delectationem laudis paulatim corda hominum ad simplicitatem benignæ confessionis inclinent. Veluti si quis taurum validum viribus non potest subjugare, et vinculo flectere, mollibus manibus nodosam ejus fricat cervicem, ut quem virtute tenere non potuit, per blandi-mentum comprehendat : sic et isti catenam subdolæ laudis portantes in ore, et gladium malitiæ abscondentes in corde, taurum ecclesiastici gregis dolo laudis comprehendere sestinabant. De quo tauro prophetans Jacob, jam tunc increpabat Levi filium suum, quia de Levi erant nascituri saccrdotes, qui interfecturi erant Christum : Simeon et Levi fratres consummaverunt iniquitates suas. In cogitationes corum non venit anima mea, et in consilia eorum non cadant præcordia mea, quia in ira sua occiderunt virum, et in furore suo subnervaverunt taurum (Gen. 49, 5, 6). De talibus dicit propheta : Molliti sunt sermones corum super oleum, et ipsi sunt jucula (Psal. 54. 22). Quid tibi videtur? licet censum dari Cæiari, an non? Non est justum, ut servi summi regis, terrenis regibus serviamus. Si enim indiguum est, ut ex duobus regibus homo alterius alteri obsequatur, et injuriam facit suo, si subjacet alieno : quanto magis indignum est, ut cultores Dei humanarum potestatum gravamina cognoscamus? Cognita autem eorum nequitia Jesus, non secundum sermones eorum pacificos blande respondit, sed secundum conscientiam corum crudelem aspera dixit: quia Deus plerumque ad animam loquitur, non ad corpus: voluntatibus respondet, non verbis. Hy pocritæ, quid me tentatis? Ostendite miki numisma census. At illi obtulerunt ei denarium. Dicit eis, Hypocritæ, ut quod ab eo audierunt in aure, apud semetipsos inveniant in corde: ut considerantes eum humanorum cordium cognitorem, quod facere cogitabant, perficere non auderent. Vide ergo, quod l'ha-rissei quidem blandiebantur, ut perderent ; Jesus vero confundebat, nt salvaret : quia utilior est homini Deus iratus, quan homo propitius. Et ait eis : Cujus est imago hac, et superscriptio? Dicunt ei : Cæsaris. Tunc dicit cis: Reddite ergo quæ sunt Cæsuris, Cæsari: et quæ sunt Dei, Deo. Imago Dei non est in auro depicta, sed in hominibus figurata. Numisma Cæsaris, aurum est : numisma Dei, homo. In solidis Cæsar videtur, in hominibus Deus agnoscitur. Ideo divitias vestras Cæsari date, Deo autem conscientiæ vestræ solam innocentiam reservate, ubi Deus videtur. Cæsaris enim imaginem manus artificis sculpsit, et corruptibilibus literis annotavit: Dei autem imaginem in homine divina

manus decem vivis apicibus demonstravit. ( Illis quinque sensibus carnalibus, et quinque s libus, per quos consideramus et apprehendin sunt utilia ut Deus! Ideoque illibatam Deo imaginem suam reddamus : non superbiæ fast dam, non iracundiæ livore marcidam, non : facibus succensam, non gulæ illecebris dedita hypocrisis duplicitate contectam, non luxuria bus attaminatam, non elationis protensione non vinolentiæ take amentem, non dissidio caritatis extorrem, non detractionis mordaci stiferam, non multiloquii vanitate inanem, s tate perspicuam, fide et spe certissimam, p virtute fortissimam, humilitate tranquillam, purpuream, parcimonia sobriam, tranquillitat dam, hospitalitate devotam. Talibus enim in nibus suum Deus numisma non mallei vel inc composuit, sed prima conditione formavit. enim suam in nummo requirit imaginem, De hominem quem creavit, exquirit. Non dimitti suum quod debetur numisma, nec Deus suam exquirendo relaxat facturam. Sicut qui suan adulterinam imaginem reddit, flagellari torto atrocibus jubet subjici pœnis: sic Deus om corruptores imaginis suæ morti tradit perp infernales jubet pænas persolvi immensas vitare horrenda exitia cupit, incorruptam stu ctoris sui imaginem conservare, quaternus cui quam formavit, requisierit Dens imaginem, s immunem ab inimici infectionibus cernens. locet gremio, angelorumque choris admiscens tuis faciat colorum gaudiis perfrui. In illa die runt ad eum Sadducæi, qui dicunt resurrectionem In qua die? Quando recedehant Pharisæi, et ac Sadducæi. Recedebant Sadducæi, et iterum ace Pharisæi. Unus dies est, et multa certamina. F tabant enim super eum, tali forte consilio, ut comprehendere eum posset, aut si certe eun superare non possent, vel per ipsam frequent subverterent sensum ipsius. Quemadinodum plures hostes inveniatur unus pugnator fortis, c guli viribus eum superare non possunt, circun eum omnes, ut quod virtute non poterant si ipsa multitudine convertant eum in fugara. ( si quis corruptibili fonte utatur assidue, mag illius venas laxat, et majorem aquam infundi de fonte vivo aquæ salientis in vitam æterna riebant sermones, et putabant eum plura inter siccare. Circumdabant ergo eum, quasi plun garruli unum leonem. De his enim dixerat i phetam: Quoniam circumdederunt me canes mu 21. 47). Et vere tanquam irrationabiles car tratus, sic erat vox Sadducæorum. Videamu liom inimici, quod per Sadducæos operabati bolus enim semper adversarius Christi est, qui sibi thronum Domini usurpabat, testante pr Super stellas cæli ponam tribunal meum, et er Allissimo (Isai. 14, 13, 14). Ab initio mox ul est homo, tentavit unius Dei notitiam obscu culturam multorum deorum inducere, dicens a Et eritis sicut dii, scientes bonum et malum (Ge Sicut enim omne malum non a perfecto malo sed paulatim in primis, sic et istud tam auda: primum leviter et latenter inspiravit, id est, p non quidem ut colerent deos, sed interim fe tionem deorum, quos debeant colere. Adhuc e erat multitudo hominum pessimorum, in quib naretur fallacia deorum multorum. Nam - virtu: est, quod homines mali sunt. Nec enim potest malum seminare in mundo, nisi per ministro quia in sanctis non invenit locum. Crescente it mero hominum malorum, crevit et virtus error nuit notitiam Dei, usque ad dies Abrahæ, que

<sup>1</sup> Codex V. D., apprehendimus sient Deus. Que tur desunt usque ad illud infra, In illa die access eum Sudducæi, etc.

suscitavit, ut tam per eum, quam per ejus familiam Dei notitia in mundo, tamquam lucerna, luceret in tenebris. Videns itaque quia notitiam Dei omnino exstinguere non potuit, aliam adiuventionem excogitavit erroris, ut etsi cognoscatur Deus virtutum, tamen nullus obediat præceptis ipsius. Nam dominus, cujus pracepto nullus obtemperat, cum sit dominus, esse dominus non videtur : quia nomen habet tantummodo, non potestatem. Quid ergo? Luroduxit hæresim Sadduc:corum, qui dicerent non esse resurrectionem mortnorum. Quae res omnium propositum faciendæ justitiae frangit. Nam in omni re, ant actu, sive corporali, sive spirituali, agendi virtus spes est pramii futuri. Qui enim arat, arat ut metat. Qui pugnat, pugnat ut vincat. Nam cum sit ita difficile in hoc mundo servare justitiæ sanctitatem, quis contentus esset adversus seipsum quotidie luctamina exercere, nisi ad spem aspiceret resurrectionis? Tolle ergo spem resurrectionis, et soluta est tota observantia pietatis. Numquid Sadducæi credebant esse conjugia post mortem? Absit. Quomodo enim conjugia crederent fieri, quando ipsam resurrectionem negaliant? Sed ad defensionem erroris sui putabant se invenisse acutissimam rationem, hoc modo apud se dicentes : Sicut non est possibile, nt ea mulier quie fuit septem virorum, sit unius uxor privata, aut omnium communis : sic non est possibile, ut fiat resurrectio mortuorum. Respondens autem Jesus, ait eis: Erratis, nescientes Scripturas, neque virtutem Dei. In resurrectione enim neque nubent, neque nubentur, sed sunt sicut angeli Dei in cælo. Stulti, qui sæculum illud huic saculo simile existimabant. In hoc sæculo quia morimur, ideo morimur, quia nascimur: ideo uxores ducimus, ut quod moriendo minuitur, nascendo suppleatur. Tolle morie di necessitatem, et nascendi utilitas superflua invenitur : tolle nascendi ntilitatem, et nubendi causa soluta est. Nam iste mundus carnis est, ille autem animarum. Secut anima in hoc mundo peregrina est, ita caro in illo extranea est. In isto mundo anima carni subjecta est, quantum ad passiones humanas, in illo autem caro animæ. Unaquaque res in sua patria fortior est, et dominatur. Si ergo anima sic potens claudi potest in hoc seculo infirmo, et terreno corpori sic subdita est, ut nihil pene spiritualiter sapere aut agere possit secundum suam naturam : quanto magis cum in illo sæculo caro infirma et vilis dignitosæ ammæ et potenti cæperit esse subjecta, nihil poterit carnale sapere, aut agere secundum suam naturam? Nam hoc ipsum modicum, quod in hoc sieculo in corpore constituta anima spiritualiter sapit, nimia potestas animae hoc sibi vindicat extra ordinem, quia dominatio carnis est in hoc mundo. Quemadmodum dives peregre profectus, si in hospitio applicuerit pauperis alicujus, quamvis non potest jubere in domo quod vult, quia hospes est, tamen magnam sibi fiduciam agendi aliquid vindicat, quia potens est : sic et anima peregrina in hoc regno carnis ingressa, quamvis non omnia spiritualiter agere potest secundum se, quia extranea est in hoc mundo, tamen aliquid spirituale vindicat et in carne, quia nimium potens est. Et e contrario: sicut peregrinus pauper nibil in hospitio divitis potest, primo quia peregrinus et hospes est, deinde quia mendicus et panper est : sic et caro cum in illud sæculum resuscitata imgraverit, mhil omnino sibi poterit carnale defendere : pramum, quia extranea est in illo seculo spirituali : secundo, quia infirma est carnis natura. Et hoc quidem diximus secundam rationem mortalem, Alioquin in resurrectione mutanda est ipsa carnis natura, ut mbil carnis habeat in se, nest forte tautum-modo formam, sient scriptum est: Seminatur corpus animale, resurget autem corpus spirituale (1. Cor. 15. 44). Respondens Jesus ait : Erralis, nescientes Scripturus, neque virtutem Dei. In resurrectione enim neque nubent, neane uxores ducent, sed sunt sicut angeli Dei in calo. Quare, cum de jejuniis, aut eleemosynis, cæterisque virtutibus spiritualibus loquutus fuisset, numquam angelorum similitudinem introduxit, nisi cum de so-

luto viri et mulieris coitu lequeretur, dicens : Neque nubent, neque nubentur, sed sunt sicut angeli Dei in cælo? Quoniam sicut omnes actus carnales opera sunt animalium, præcipue tamen actus libidinis opus est animalium; sic et omnes quidem virtutes spirituales res sunt angelicæ, præcipue tamen castitas res est angelica. Per hoc enim solum singulariter homines angelis assimilantur, et vincitur natura virtutibus. Ideo dicit. Neque nubent, neque nubentur, sed sunt sicut angeli Dei in cælo. Sicut enim quando hoc agimus, quod animalm habent nobiscum commune, animalia esse nos profitemur: sic quando illud agimus, quod est extra naturam carnalem, naturam carnis egredimur, et angelis co:equamur. Sed quia primum quidem et naturale est animalium , ut non unius masculi , vel unius feminæ lege contenta sint : proprium autem naturale est angelorum omnino separatos esse ab usu libidunis. Qui vero unius masculi, aut unius femin e lege contentus est, mediam tenet conditionem, et est homo, id est, neque angelus, neque animal est. Angelus quidem non est, quia nec est separatus ab usu libidinis : animal autem non est, quia unius lege contentus est. Qui autem omnino separatur ab usu libidinis, supergreditur naturam humanam, quæ media est, et ad conditionem transit angelicam. Sed nunc videamus, qua ratione diximus, quod omnis quidem actus carnalis opus est animalis, præcipue tamen libido. Per omnem actum carnalem homo animalibus similis invenitur, maxime autem per usum libidinis, quoniam omnium quidem carnalium sensuum opus non solum ad malum proficit, sed etiam ad bonum. Est enim et secondum Deum videre, et audire, et odorari, et gustare, et tangere. Quotienscumque enim aspicionis multiformes species rerum , audimus varios sonos vocum , odoramus diversas fragrationes odorum, gustamus innumerabiles suavitates gustuum, palpamus qualitates rerum innumeras, de operibus potentiæ et sapientiæ Dei dijudicamus, ut cognoscamus et colamus ejusdem creationis auctorem. Ideo si tollimus a nobis usum sensuum illorum propter malum quod fit ex illis, impeditur etiam bonum quod fieri solet per cos. Tantummodo sensus ille libidinis semper in malo est, et numquam in bono. Propierea si repellamus a nobis libidinis usum, nullam bonum impeditur ex illo : nee enim aliquod bonum est, quod generetur ex illo, nisi sola nativitas carnis, quia et ipsa generatur ex malo. Ideo autem dissipata est, ut ex corruptione nascatur, quoniam et ipsa post modicum est corrumpenda. Sicut enim non est dignom, ut quod æternum est ex corruptione nascatur : sie non est dignum, ut quod ex corruptione nascitur sit æternum. Quia caro et sanguis regnum Dei non possidebunt, neque corruptio incorruptelam possidebit. Item dicit Joannes : Dedit eis potestatem filios Dei fieri, qui non ex carne, neque ex sanguine, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt (Joan. 1. 12. 13). Item alia ratio. Quoniam secundum istos sensus carnales, quos habet caro, habet e contrario anima spiritualiter. Nam et videt anima spiritualiter, et audit, et odorat, et gustat, et tangit, sicut in multis exposimus locis. Unde et decachorda cithara dicitur homo. Solus autem libidinis sensus inter animam et carnem non est communis, sed solius carnis proprius et privatus. Propterea per omnes actus carnales, qui sunt ex quinque sensibus carnalibus, homo animalibus similis invenitur : maxime antem ex usu libidinis. quia ad solam pertinet carnis naturam. Nescitis Scripturas, neque tirtutem Dri. Sapienter primum arguit stubitiam eorum, quia non legebant. Secundo igno rantiam, qua non cognoscebant Deum, quia ex diligentia lectionum nascitur scientia Dei; ignorantia autem negligentiæ liba est. Si enim nec omnes, qui legunt, cognoscint Deam, quomodo cognoscet, qui non legit? Quadautem diximus, non omnes legentes cognoscere veritatem Dei, tunc est, si, nolentes invenire, legant. Qui enim, legens de Deo, vult invenire Deum, festinet vivere Deo digne, et ipsa conversatio ejus bona fit, quasi iampadis lumen ante oculos cordis e<sub>i</sub>us vium aperiena

tent, vel opus ligni aut ferri, villam colere videmur. id est, terram. Quando autem non labore manuum nostrarum, sed aliter lucra quocunique modo consequimur, utputa honores gerere, ut divitiæ permaneant alicai, sut mercari, omne hoc negotiatio appellatur. Duobus ergo verbis omne opus humanum conclusit, sive honestum, sive inhonestum. Honestum quidem opus est villa cultura : sicut ait Salomon : Non oderis rusticam operationem, et agriculturum ab Altissimo creatam (Eccli. 7. 16). Et Apostolus hortatur : Rogo autem vos, fratres, studium habere quietis, et negotii proprii, et operandi manibus vestris, el nullum desiderium sit in vobis ad eos qui foris sunt (1. Thess. 4. 11): inhonestum est enim apud Denm opus negotiationis, sive dignitatis, sive militiæ. Unde nihil horum antea Judesi agebant, propier quod dicit propieta: Qui non cognovit negotiationes, intrabit in potentias Domini (Paal. 70. 15): quia difficile quis negotians intrat in regnum calorum. O miserrimus mundus, et miseri qui eum sequantur! Semper enim homines mundiaim opera excluserent a vita. Sed forte dicis, Et villam colere peccatum est? Et si quidem impedimentum tidei, aut religionis tibi non facit villa, sicut fecit Judæis, non habes peccatum : si antem vel a fide, vel a religione tibi facit impedimentum, fit peccatum. Non ergo ipse villæ cultus peccatum est, sed tu præferendo eaun Deo, facis eaun esse peccatum. Opera enim nostra authentica , opera sunt justitiæ : opera autem carnalia superoperationes dicuntur, non opera, quia justitia ad vitam atternam pertinet veram, opus autem terrenum non ad vitam, sed ad sustentationem vitæ lujus temporalis. Ideo ergo opus justitiæ attente facere debemus, opus autem terrenum transitorie. Si ergo honestum opus sequendo homines debitum honorem Deo non reddiderunt, talem iram merentur. Putas, quali ira sunt digni, qui non honesta opera, sed negotiationes sequendo, non veniunt ad Deum? Ant ita. Villa est iste mundus, circa quem homines amatores mundi occupantur quæstibus ejus, quasi villie cujusdam reditibus delectati; negotiatio autem prodicatio legis, et procuratio templi, quam avari sacerdotes quasi negotiationem astimant, quando lucrosam, et non dispensationem divini operis putant, ct non onerosam. Ergo per operationem villæ populares significantur homines, quos mundi delectatio separavit a Christo: per operationem autem negotiationis sacerdotes caterique ministri templi significantur, quos lucri obtentu venientes ad ministerium legis et templi, avaritia separavit a fide. Non dixit, Malignati sunt, sed, Neglexerunt: quia non omnes Indæi crucilixerunt Christum, nec andierunt doctriıram ipsius, aut consenserunt in mortem ejus. Quidam enim sa cularibus negotiis occupati, non venerunt ad Christum, nec audierunt doctrinam ipsius, nec viderunt mirabilia ejus, ideoque non crediderunt in cum. Qui ergo odio aut invidia crucifixerunt Christum. ilh malignati sunt : qui autem negotiis impediti sunt, non crediderunt : illi neglexisse dicuntur, non mali-gnati. Nam sunt quidam homines, qui possunt et audire et credere, sed sollicitudo rerum necessariarum, et delectatio mundi separat eos a Deo, quos Dominus terram spinosam appellat. 6. Reliqui vero tenuerunt servos ejus, et contumelia affectos occiderunt. De sua morte tacet, quia jam in priori parabola dixerat : sed ostendit mortem discipulorum suorum, quos post ascensum ipsius, occiderunt Judici, maxime sacerdofes, Stephanum lapidantes, in Jacobi morte gaudenres: item Jacobum Alphæi lapidantes (Act. 7. 12): propter quie omnia Jerusalem destructà est a Romanis. Ideo dicit : 7. Audiens autem rex , iratus est : et misit exercitum suum, et perdidit homicidas illos et ci-titates eorum succendit. Romanus exercitus, dicitur exercitus Dei : quia Domini est terra, et plenitudo ejus (Psal. 23. 1). Nec enim venissent Romani in Jerusalem, nisi Dominus cos excitasset. Quidam autem exercitum angelos dicit, et civitatem pro civibus ponit; ac si dicat: Misit angelos suos, et cives illos misit in ignem

æternum. 8. Et dixit servis suis : 9. Ite ad exitus viarum, et quoscumque inveneritis, vocate ad nuptias. Manilestum est quidem, quia post contemptam contumaciam Judæorum, de vocatione Gentium dicit, quod dicit, Ite ad exitus viarum. Propteren requiramus que sunt viæ istæ, et ad quarum exitus misit Christus discipulos suos. Puto ergo quoniam sicut generalis et publica via est Christus, quæ ducit ad vilam, et viæ dicuntur omnes prophetæ, et omnes apostoli hæ enim omnes viæ ducunt ad Christum, Christus autem ad Patrem: sic generalis et publica via est diabolus. quæ ducit ad mortem, et viæ sunt omnes professiones sæculi istius. Urputa, professio philosophiæ, una est via: professio militiæ, altera est via: mundialis dignitas, altera est via: professio ludorum, altera via est mundi. Et quid plura dicam? Quantæ sunt diversitates actuum in lioc mundo, tantæ sunt viæ, quæ omnes viæ ducunt ad diabolum, generalem viam per-ditionis. Ideo ergo dicit: Ite ad exitus viarum, et cujuslibet conditionis homines vocate ad fidem. Adduc sicut castitas via est, qua ducit ad Christum, et misericordia, cæteræque virtutes: sic et fornicatio via est, quæ ducit ad diabolum, et avaritia, cæteræque species malæ. Jubet ergo ut cujuscumque conversationis bomines invitent ad fidem, quoscumque, sive servos, seu liberos. Deus enim corporalem servitutem non contemnit, nec corporalem eligit libertatem. Omnis qui diaboli sequitur voluntatem, serrus est diaboli, etsi sit liber: qui autem obaudit Deo, ille vere ingenuus est, etsi fuerit servus. Ingenuitatem enim spiritualem non sordidat servitus corporalis, nec turpitudinem spiritualem honestat corporalis libertas. Servitutem enim non Dei dispositio, sed humana violentia introducit. Omnis enim homo liber creatus est, quem Deus in libero arbitrio posuit, nisi ipse fecerit se servum. Et sicut non est distantia in natura creationis hominum, sic non fit differentia in vocatione salutis eorum omnium, sive barbarorum, sive sapientum: quoniam potens est Dei gratia barbaras mentes corrigere ad rationabilem intellectum. Qui cor Nabnchodonosor ad seralem sensum mutavit, et iterum feralem sensum ad humanum intellectum reduxit Dan. 4), potens est, inquam, muture onnes, sire bonos, sive malos: boni ne percant, mali ut inexcusabiles fiant. Nemo propter ignorantiam pereat, nemo propter ignorantiam excusetur. Omnes videant lumen, ut appareant, qui amant tenebras, et qui lu-men. Qui enim filius est tenebrarum, etsi compellas eum, non accedit ad lumen : qui autem silius est luminis, nec si repellas eum, recedit a lumine. 11. Intravit autem rex, ut videret discumbentes. Intravit autem Deus, non quia est aliquis locus ubi non sit, sed ubi vult aspicere, ibi sit præsens : ubi autem non vult, absens videtur. Dies enim aspectionis est dies judicii, quando visitaturus est Christiamos, qui super mensam Scripturarum sanctarum recumbunt, id est, requiescunt in fide earum, et coelestibus epulantur doctrinis. Aut dies aspectionis est dies tentationis: quando dignatur tentare Ecclesiam suam, ut videal qui habent fidem, et opera digna Christi vocatione. Nuptiale vestimentum est fides vera, quæ est per Jesum Christum et justitiam ejus : de qua ait Apostolus : Exspoliate vos veterem hominem cum actibus suis, qui corrumpitur secundum concupiscentiam erroris, vestientes vos novum hommem, qui secundum Deum creatus est in justitia, et sanctitate veritatis (Coloss. 3. 9. 10). Quod dicit, In justitia, ad conversationem pertinet: quod autem dicit, In sanctitate veritatis, ad fidei veritatem. Vestimenta ergo veteris hominis sunt pannosa et sordda opera carnis, corruptibilia et immunda: vestimenta antem novi hominis sunt fortia et decora opera spiritus, incorruptibilia et sancta. Quentadmodum enim si aliquis cum nigris vestimentis inveniatur in nupiis. sordidat gloriam nuptiarum : ita et qui opera habet tenebrosa , et inter Christianos quasi unus ex eis conversatur 1 , ipsi Christianitati facit injuriam. Romo

1 Apud Commel. legitur, conservatur.

non tamen utiliores : quia nec populus sine sacerdotibus, nec sacerdotes sine populis esse possunt. Ita et dignius est hoc mandatum, Diliges Dominum Deum tuum ex toto cordo tuo: quam illud, Non occides, non concupisces; tamen utilitas una est : nam qui diligit Deum, ille non occidit, nec concupiscit; qui autem occidit, aut concupiscit, ille non diligit Dominum Deum suum. Esse autem minora mandata Dominus manifestat, dicens: Si quis unum ex minimis mandatis istis solverit, et docuerit sic homines, minimus vocabitur in regno cælorum (Matth. 5. 19). Diliges, inquit : non dicit, Timebis ; quia diligere majus est quam timere. Inchoatio enim culturæ Dei habet timorem, perfectio autem dilectionem, dicente Joanne: Persectu dilectio soras militi timorem (1. Joan, 4. 18) Donec enim homo timet Deum, non eum diligit : cum autem diligere cœperit, jam non eum tantummodo timet, sed etiam amplius diligit. Timere enim servorum est, diligere autem filiorum : timor sub necessitate est, dilectio in libertate. Qui in timore servit Deo, pœnam quidem evadit, mercedem autem justitiæ non habet, quia invitus facit bonum propter timorem. Non vult ergo Deus, ut timeatur ab hominibus, quasi dominus: sed nt diligatur quasi pater, qui adoptionis spiritum donavit hominibus. Nam si consideremus ab initio creati hominis causam, intelligimus quia Deus magis se patrem voluit esse hominum, quam dominum. Non enim dixit tantummodo, Faciamus hominem: sed, Faciamus hominem secundum imaginem et similitudinem nostram (Gen. 1. 26). Similare autem filiis convenit ad patres suos, non etiam servis ad dominos suos,

Quid sit diligere Deum ex toto corde, ex tota anima, ex tota mente. Quis sit proximus noster. — Quid est, diligere Deum ex toto corde? Id est, ut cor tuum non sit inclinatum ad ullius rei dilectionem amplius quam ad Dei : nec delecteris in aliqua specie mundi amplius quam in Deo, non in honoribus, non in auro, vel in argento, non in possessionibus, aut vincis, non in animalibus, aut mancipiis, non in ornamentis, aut vestibus, non in filiis, aut parentibus, aut amicis, sed hæc omnja existimes tibi esse in Deo, ut præ his omnibus Deum ames. Si autem in aliquo horum amor cordis tui fuerit occupatus, jam ex toto corde non amas Deum: pro quanta enim parte cor tuum fuerit ad aliquam rem amandam inclinatum, pro tanta parte minus est ad Deum. Ecce si vir habeat uxorem, quomodo cognoscitur uxoris plena dilectio? Uxor neminem debet sapientiorem reputare, quam virum suum : etsi sit alter sapientior, tamen illa sapientiorem esse alterum intelligere non debet. Uxor neminem fortiorem debet putare, quam virum suum : etsi alter fortier sit, tamen illa intelligere non debet alterum fortiorem. Uxor neminem formosiorem debet putare, quam virum suum : etsi sit alter formosior, tamen coram oculis ejus alter formosior non debet apparere. Perfectum enim odium, et perfectus amor judicium re-rum non cognoscit. Utputa, si perfecte odias aliquem, qualiacumque fuerint apud illum, omnia tibi displicent sive que dicit, sive que agit : etsi vere bona sont, tamen tibi mala videntur. Sic etsi perfecte aliquem amas, quacumque sunt apud eum, placent tibi, sive que lo nutur, sive que agit etsi mala sunt, tamen tibi bona videntur. Ergo et uxor, si videns aliquem dixerit, Quam sapiens vir, utinam vir meus tans esset, jam amor ejus minus habet de perfecto amore : et pro quanta parte amplius aliquid laudaverit in altero viro, quam in suo, tanto dilectio ejus minor est ad virum suum. Sie ergo et omnis anima Christiana, quæ sponsa est Christi, ita diligere debet Deum, ut n hil sit in mundo, quod amplius amet quam cum, aut in tantum. Pro quanta autem parte plus aliquid amaverit, pro tanta parte minus amat Deum. Quid est, in tota anima diligere Deum? Id est, certissimum animum habere in veritate, et firmum esse in fide. Alsus est enim amor cordis, et alius est amor anima. Amor cordis quodammodo carnalis est, nt etiam carnaliter Deum amemus : quod facere non

possumus, nisi recesserimus ab amore mundialium rerum. Sicut enim casta mulier, que virum suum amat, nullum amat alium; si autem alterum amaverit. jam non amat virum suum : ita et homo, si Deum amat, mundum non amat; si autem mundum amaverit. jant Deum ex toto corde non amat. Ergo cordis amor non intelligitur sed sentitur in corde, quia quodammodo carnalis est. Amor antem animie non sentitur in corde, sed intelligitur, quia amor animae judicium ejus est. Puta, si didicisti unum Deum, ex quo omnia, et unum Deum, per quem omnia: si iterum intellectus tuus per alicujus doctrine sednctionem percussus, cœperit dubitare de substantia Dei, in tota anima non diligis Deum. Item qui putat incantationes aliquid posse, aut auguria aliquid in-telligere, ant divinationes aliquid nuntiare, non ille in tota anima diligit Deum. Quis nutem diligit Denm? Qui omne bonum credit apud Deum, et omne bonum credit esse Deum, et extra Deum non credit esse bonum : qui omnem virtutem et sapientiam credit esse Deum, et extra Deum non credit esse aliquam sapientiam neque virtutem : qui credit Deum omnia facere, et sine Deo nihil fleri posse; ille tota anima diligit Denm. Quid est, in tota mente diligere Denm? ld est, ut omnes sensus tui, qui pertinent ad te. Des vacent. Cujus intellectus Deo ministrat, et cujus sapientia circa Deum est, cujus cogitatio ea, quæ sunt Dei, tractat, cujus memoria quæ sunt bona recordatur : tota mente diligit Denm, sicut ait Apostolus : Psallam spiritu, psullam et mente (1. Cor. 14. 15). Cujus antem intellectus quæ sunt Dei non intelligit, aut non secundum Deum sapit, aut scientia illius vana est et sæcularis, singularis autem recordatio ejus non est bona, aut cogitatio displicens Deo: ille non tola mente diligit Deum. 38. Hoc est primum et maximum mandatum. 39. Secundum autem sinile est huic : Diliges proximum tuum sicut teipsum. Videtur Christus non ad interrogationem respondere. Ille enim interrogavit, Quod est magnum mandatum? Puta, dixit, Diliges Dominum. Si voluit et alterum mandatum inducere, debuit minimum dicere, non secundum. Nam contra magnum minimum est, non secundum; secundum autem ad primum respicit. Sed vide quid voluit ostendere. Diliges Dominum, et magnum est: Diliges autem et proximum, magnum quidem est, primum autem non est : et ideo dixit, Simile est. Considera ergo mysterium. Quis est proximus noster? Christus. qui suscipiens carnem nostram, factus est proximus nobis, sicut in parabola illa Christus ostendit, cum interrogat Phorisæus: Et quis est meus proximus (Luc. 10. 29)? Introducit hominem vulneratum a latronibus, et a sacerdotibus despectum, a Samaritanis autem receptum, qui est ipse Christus. Ergo primuni mandatum est magnum, Deum Patrem diligere: secundum autem et simile est, Dei Filium diligere, id est, cognoscere: ergo Filius Dei magnus est, sient Pater. Quicquid enim Pater potest, et Filius potest. Pater enim diligit Filium, et omnia dedit in manu ejus (Joan. 3. 35). Sed quia omnia Filius, dante Patre, potest, sicul Pater, ideo Pater magnus Deus et pri-mus. Filius autem magnus Deus quidem, non tamen primus, sicut ait Apostolus : Exspectantes adventum magni Dai, et Salvatoris nostri Jesu Christi (Tit. 2.13). Ut autem simpliciter intelligamus, proximum nostrum omnem hominem esse fidelem, qui hominem amat ildelem, simile est sient qui amat Deum, quia imago Dei est homo. Sient in imagine sua rex homoratur, vel contenuitur, sic et Deus in homine vel diligitur, vel oditur. Non potest hominem odire, qui Deum amat: nec potest Deum amare, qui hominem odit, sicut ait Joannes apostolus: Qui dicit sa Deum dibgere, fratrem autem non diligit, mentitur. Si enim fra-trem, quem vides. non diligas, Deum, quem non vides, quomodo potes diligere (1. Joan. 4. 20)? Quis enim honorat regem, et contemnit imaginem ejus? aut quis honorat imaginem, et auctorem conteninit imaginis! Aut ita : Quoniam Pharisæi quidem sciebant, qued

cerdotes. Si nos soli euntes interrogaverimus Christum, quamvis dixerit quia non licet dari Cæsari trihutum, tamen nemo nobis credet dicentihus contra eum : jam enim omnes sciunt, quia inimici ejus sumus. Inimicorum autem testimonium in judicio, etsi verum fuerit, quasi suspectum reprobatur. Sed nec per seipso. Christum interrogare volebant, quia in magna suspicione inimicitiæ eorum fuerant apud Christum, ne forte quasi suspecti circumvenire eum non possint. Nam inimicus manifestus melior est, quam amicus fictus. Ille dum timetur, facile vitatur : iste dum non agnoscitur, pravalet. Miserunt ergo discipulos suos, quasi adhuc minus cognitos, et minus suspecios, ut aut abscondite facile deciperent eum, aut deprehensi minus erubescerent apud eum. Nam consilio malo deprehenso, tanto minor nascitur confusio, quanto fuerit persona deterior. Sed discipuli illi magistris suis ætate minores erant, malitia autem pares. Nam et pulli serpentium statura breviores, veneno autem æquales sunt. Et catuli luporum adhuc teneri constituti, etsi venationem exercere non possunt, jam

tamen sanguine gaudent, et morsibus ludunt.
Hypocritarum mos. — Magister, scimus quia verax
es, et viam Dei in veritate doces. Magistrum eum vocant et veracem : magistrum, ut quasi honoratus et laudatus, mysterium sui cordis simpliciter eis aperiat, tamquam volens cos habere discipulos. Hac enim est hypocritarum prima potentia, simulata laudatio. Laudant enim quos perdere volunt, ut per delectationem laudis paulatim corda hominum ad simplicitatem benignæ confessionis inclinent. Veluti si quis taurum validum viribus non potest subjugare, et vinculo flectere, mollibus manibus nodosam ejus fricat cervicem, ut quem virtute tenere non potuit, per blandimentum comprehendat: sic et isti catenam subdolæ laudis portantes in ore, et gladium malitiæ abscondeates in corde, taurum ecclesiastici gregis dolo laudis comprehendere festinabant. De quo tauro prophetans Jacob, jam tunc increpabat Levi filium suum, quia de Levi erant nascituri sacerdotes, qui interfecturi erant Christum : Simeon et Levi fratres consummaverunt iniquitates suas. In cogitationes corum non venit anima mea, et in consilia eorum non cadant præcordia mea, quia in ira sua occiderunt virum, et in furore suo subnervaverunt tuurum (Gen. 49. 5. 6). De talibus dicit propheta : Molliti sunt sermones eorum super oleum, et ipsi sunt jucula (Psal. 54. 22). Quid tibi videtur? licet censum dari Cæiari, an non? Non est justum, ut servi summi regis, terrenis regibus serviamus. Si enim indiguum est, ut ex duobus regibus homo alterius alteri obsequatur, et injuriam facit suo, si subjacet alieno : quanto magis indignum est, ut cultores Dei humanarum potestatum gravamina cognoscamus? Cognita autem eorum nequitia Jesus, non secundum sermones eorum pacificos blande respondit, sed secundum conscientiam eorum erudelem aspera dixit: quia Deus plerumque ad animam loquitur, non ad corpus: voluntatibus respondet, non verbis. Hy pocritæ, quid me tentatis? Ostendite mihi numisma census. At illi obtulerunt ei denarium. Dieit eis, Hypocrite, ut quod ab eo audierunt in aure, apud semetipsos inveniant in corde: ut considerantes eum humanorum cordium cognitorem, quod facere cogita-bant, perficere non auderent. Vide ergo, quod Pharismi quidem blandiebantur, ut perderent ; Jesus vero confundebat, nt salvaret : quia utilior est homini Deus iratus, quan homo propitius. Et ait eis : Cujus est ma-go hac, et superscriptio? Dicunt ei : Cæsaris. Tunc dicit cis: Reddite ergo quæ sunt Cæsuris, Cæsuri: et quæ sunt Dei, Deo. Imago Dei non est in auro depicta, sed in hominibus figurata. Numisma Cæsaris, aurum est: numisma Dei, homo. In solidis Cæsar videtur, in hominibus Deus agnoscitur. Ideo divitias vestras Cæsari date. Deo autem conscientiæ vestræ solam innocentiani reservate, ubi Deus videtur. Cæsaris enim imaginem manus artificis sculpsit, et corruptibilibus literis annotavit : Dei autem imaginem in homine divina

manus decem vivis apicibus demonstravit. Quibus! Illis quinque sensibus carnalibus, et quinque spiritalibus, per quos consideramus et apprehendimus qua sunt utilia ut Deus 1. Ideoque illibatam Deo semper imaginem suam reddamus : non superbiæ fastu tumidam, non iracundiæ livore marcidam, non avaritæ facibus succensam, non gulæ illecebris deditam, non hypocrisis duplicitate contectam, non luxuriæ sordibus attaminatam, non elationis protensione levem, non vinolentiæ take amentem, non dissidio mutaz caritatis extorrem, non detractionis mordacitate pestiferam, non multiloquii vanitate inanem, sed caritate perspicuam, fide et spe certissimam, patientiz virtute fortissimam, humilitate tranquillam, castitate purpuream, parcimonia sobriam, tranquillitate jucundam, hospitalitate devotam. Talibus enim inscriptionibus suum Dens numisma non mallei vel incudisicu composuit, sed prima conditione formavit. Casar enim suam in nummo requirit imaginem, Deus vero hominem quem creavit, exquirit. Non dimittit Casar suum quod debetur numisma, nec Deus suam umquam exquirendo relaxat facturam. Sicut qui suam Casari adulterinam imaginem reddit, flagellari tortoribus et atrocibus jubet subjici pænis: sic Deus omnipotens corruptores imaginis succ morti tradit perpetuz, et infernales jubet pænas persolvi immensas. Ita qui vitare horrenda exitia cupit, incorruptam studeatau ctoris sui imaginem conservare, quateums cum suam, quam formavit, requisierit Deus imaginem, salvamet immunem ab inimici infectionibus cernens, suo collocet gremio, angelorumque choris admiscens, perpetuis faciat culorum gaudiis perfrui. In illa die accesserunt ad eum Sadducæi, qui dicunt resurrectionem non esse. In qua die? Quando recedebant Pharisari, et accedebant Sadducæi. Recedebant Sadducæi, et iterum accedebant Pharisæi. Unus dies est, et multa certamina. Frequentabant enim super eum, tali forte consilio, ut quis aut comprehendere eum posset, aut si certe eum ratione superare non possent, vel per ipsam frequentationem subverterent sensum ipsius. Quemadmodum si inter plures hostes inveniatur unus pugnator fortis, dum siuguli viribus eum superare non possunt, circumveniunt eum omnes, ut quod virtute non poterant superare, ipsa multitudine convertant eum in fugam. O stulti, si quis corruptibili fonte utatur assidue, magis fontis illius venas laxat, et majorem aquam infundit. Et ilki de fonte vivo aquæ salientis in vitam æternam banriebant sermones, et putabant eum plura interrogando siccare. Circumdabant ergo eum, quasi plures canes garruli unum leonem. De his enim dixerat per prophetam : Quoniam circumdederunt me canes multi (Psal. 21. 17). Et vere tamquam irracionabiles canum latratus, sic erat vox Sadducæorum. Videamus consilium inimici, quod per Sadducæos operabatur. Diabolus enim semper adversarius Christi est, qui semper sibi thronum Domini usurpabat, testante propheta: Super stellas cæli ponam tribunal meum, et ero similis Allissimo (Isai. 14. 13. 14). Ab initio mox ut creatus est homo, tentavit unius Dei notitiam obscurare, et culturam multorum deorum inducere, dicens ad Evaus: Et eritis sicut dii, scientes bonum et malum (Gen. 3. 5). Sicut enim omne malum non a perfecto malo incipit, sed paulatim in primis, sic et istud tam audax malum primum leviter et latenter inspiravit, id est, persuasit: non quidem ut colerent deos, sed interim fecit mentionem deorum, quos debeant colere. Adhuc enim non erat multitudo hominum pessimorum, in quibus seminaretur fallacia deorum multorum. Nam virtus diaboli est, quod homines mali sunt. Nec enim potest aliquod malum seminare in mundo, nisi per ministros suos: quia in sanctis non invenit locum. Crescente itaque numero hominum malorum, crevit et virtus erroris, et minuit notitiam Dei, usque ad dies Abrahæ, quem Deus

<sup>1</sup> Codex V. D., apprehendimus sicut Deus. Quæ sequintur desunt usque ad illud infra, in illa die accesserui el eun Sadducæi, etc.

Sicut enim sacerdotes etiam infidetes docent propter fideles, melius judicantes propter bonos etiam malos fovere, quam propter malos etiam bonos negligere: sic ergo et vos propter bonos sacerdotes etiam malos honorate, ne propter malos etiam bonos contemnatis. Melius est enim malis justa præstare, quam boais justa subtrahere. Frequenter enim et de homine malo bona doctrina procedii. Ecce enim et vilis terra pretiosum aurum producit. Numquid propter terram vilem pretiosum aurum contemnitur? Non : sed sicut aurum eligitur, et terra relinquitur, sic et vos doctrinam accipite, et mores relinquite. Nam ut apibus herbæ necessariæ non sunt, sed flores herbarum: flores enim illæ colligunt, herbas vero relinguunt: sic et vos flores doctrinæ colligite, et conversationem relinquite, ut quasi inutilis herba arescat. Fidem prædicant, et infideliter agunt. Pacem aliis dant, et sibi non habent. Veritatem laudant, et mendacia diligunt. Avaritiam castigant, et avaritiam exercent. Quia ergo scire bouum et malum, in natura positum est, facere autem, in voluntate : ideo benedicere, omnium est; bene autem facere, paucorum. Legi aliquem sic Interpretantem hune locum : Quonjam, inquit, super cathedram Mosi, id est, in honore et gradu, in quo fuerat Moses, paulatim ad pejus redacti, constituti sunt contra meritum suum seribæ et Pharisæi indigni, qui legem prophetantem de Christo venturo prædicabant quidem aliis, ipsi autem non recipiebant præsentem: propter hoc hortabatur populum audire legem, quam prædicabant, et facere, id est, credere in Christum prædicatum a lege, et non imitari scribas et Pharisuos incredulos, pradicantes in lege de Christo, et non credentes in eum. Et reddit causam, ut quid pradicabant quidem in lege Christum venturum, et non credebant in eum : quia omnia opera sua faciebant, ut ab hominibus viderentur. Id est, quia non vere pradicabant Christum venturum, desiderantes ipsius Christi adventum, quem prædicabant : sed propter hoc solum, ut prædicatores et traditores esse legis ab hominibus viderentur. Simile propositum habent omnes, qui justitiam Dei docent, et non faciunt : quia non docent vere ipsam justitiam Dei, non amantes quam docent, sed propter hoc solum, at doctores esse justifiæ Dei ab hominibus videantur. Numquam audi-tis aliquem de consummatione mundi, et de futuro Christi judicio eleganter tradentem Scripturas? Et si consideres vitam ejus, intelliges, quia sient latro non desiderat aspicere faciem judicis terreni, sic nec ille desi-derat ad Christi venire judicium. Alligant autem onera gravia et importabilia, et imponunt super humeros kominum; ipsi autem digito suo nolunt sa movers. Quantum ad Phariscos quidem et scribas, de quibus loqui-Bur, onera gravia et importabilia dicit legis mandata, maxime que dederat els Deus propter peccatum vituli adorati, quæ scribæ et Pharisæi docebant, suadentes populo secundum mandata vivere legis, et non venire ad facilem et delectabilem gratiam Christi. De quibus enerosis mandatis et Dominus supra dicabat, exhortans populum Judworum : Venite ad me, omnes, qui luboratis et onerati estis, et ego vobis requiem dabo (Matth. 11. 28). Et Petrus in Actibus apostolorum dicit : Et vos, quid tentatis Deum, et vultis imponere jugum super cervices discipulorum, quod neque nos , neque patres nostri portare potuimus? Sed per gratiam Christi credimus salvi fieri (Act. 15. 10. 11). Erant enim quidam, qui onera legis quibusdam rationibus fabulosis commendantes auditoribus suis, quasi vincula super humeros cordis corum alligabant, ut quasi rationis vinculo constricti, non rejicerent ca a se : ipsi autem nec ex modica parte ea implebant : id est, non dicam, plena opere suo, sed nec modico tactu, hoc est digito. Secundum consequentiam autem tales sunt cliam nunc sacerdotes, qui omnem justitiam populo mandant, et ipsi nec modice servant, videlicet non ut facientes sint justi, sed ut docentes appareant justi. Tales sunt et qui grave pondus venientibus ad pænitentiam imponunt, qui dicunt et

non faciunt; et sic, dum pæna pænitentiæ præsentis fugitur, contemnitur pœna peccati futuri. Si enim fascem super humeros adolescentis, quam non potest bajulare, posueris : necesse habet, ut aut fascem rejiciat, aut sub pondere confringatur : sic et homini . cui grave pondus posnitentiæ ponis, negesse est, ut aut posnitentiam tuam rejiciat, aut suscipiens, dum sufferre non potest, scandalizatus amplius peccet. Deinde etsi erramus, modicam poenitentiam imponentes : nonne melius est propter misericordiam rationem dare, quam propter crudelitatem? Ubi enim paterfamilias largus est, dispensator non debet es-e tenax. Si Deus benignus est, nt quid sacerdos ejus austerus? Vis apparere sancius? Circa tuam vitam esto austerus, circa alienam autem benignus, Audiant te homines parva mandantem, et grandia videant facientem. Talis est autem sacerdos, qui sibi indulget, et ab aliis gravia exigit : quemadmodum malus de-scriptor tributi in civitate, qui se relevat, et oncrat impotentes. Omnia autem opera sua saciunt, ut ab hominibus videantur, Postquam supra sacerdotum et Phariszorum et Sadduczorum contentionibus vexatus est, in suis autem responsionibus non auditus converteus se, sicut audivinius, docuit, tales doctores andiendos esse, non imitandos. Nunc autem vult ostendere causam, propter quan non poterant cre-dere Christo: hoc est, quia omnia faciebant, ut ab hominibus videantur. Impossibile est enim ut credant Christo cælestia prædicanti, qui gloriam ho-minum concupiscunt terrenam, sicut alibi ipse dicit : Quomodo potestis credere, gloriam quarenles ab invicem, et gloriam, qua solo Deo est, non quaritis (Joan. 5.44)? In omni re ex ipsa re nascitur, quod exterminet rem ; utputa, in ligno ex ipso ligno nascitur vermis, qui exterminat lignum. Ex vestimento nascitur tinea, quæ comedit vestimentum; ex oleribus nascitur vermis, qui olera universa corrumpit. Sic et in spiritualibus ex ipso proposito eorum spirituali accipit occasionem inimicus, unde eis retia texit: quia a seipso nihil agere potest, nisi occasionem a nobis acceperit. Ideo unumquemque hominem aggreditur secundum conditionem, et statum, quem invenerit circa eum : utputa, inter bellatores nascitur de virtute contentio : in dignitosis de ambitione honoris surgit invidia: inter divi es de acquisitione fit zelus. Quid dicam? Inter ipsos thymelicos, qui exercent vana ludibria, de ipsis ludibriis sibi invicem adversantur, ut qui pejus deridetur, melior existimetur. ldeo et sacerdotes, qui positi sunt ad ornamentum populi, et ad ædificationem sanctitatis, ex ipso ministerio corum accipit colorem diabolus, et corrumpit bonum ministerium eorum, ut hoc ipsum bonum, dum propter homines fit, fiat malum. Tolle ergo hoc vitium de clero, ne velint hominibus placere, et sine labore omnia vitia resecantur. Ex hoc vitio nascitur, ut ne velint inter se meliorem habere, sieut Judzi Christom. Non enim nescientes enm Dei Filium esse, occiderant, sed habere eum talem non sustinentes, sicut et prophetat de illis Salomon : Venite, circumveniamus justum, quia inutilis est nobis, et improperat nobis peccata legis (Sap. 2.12). Ex hoc vitio nasci-hir, ut clerici peccantes difficile poenitentiam agant, Erubescit enim aliquando reus videri, qui semper fuerat judex. Dilatant enim phylacteria sua, et magnificant findriam vestimentorum suorum. Puto quod illorum tunc scribarum et Phariscorum exemplo et nune multi aliqua nomina Hebraica angelorum confingunt. et scribunt, et alligant sibi, qua non intelligentibus linguam Hebraicam quasi metuenda videntur. Sic ergo et isti vani sunt, sicut illi fuerunt : quoniam personæ illorum de mundo recesserunt, non mores. De hominibus itaque nostri temporis exponentes, de illis videmur exponere. Ergo sacerdotes ex eo quod ab hominibus volunt videri justi, phylacteria alligant circa collum, quidam vero partem aliquam Evangelii scriptam. Dic, sacerdos insipiens, nonne quotidie Evangelium in occlesia legitur, et auditur ab homi-

veritatis: qui autem non festinat vivere digne Deo. legens non Deum quærit ad salutem suam, sed scientiam Dei ad gloriam vanam. Ideo etsi semper legat, numquam invenit: sicut nec philosophi invenerunt, qui ipsam causam quærebant. Putas, sacerdotes Sad-ducæorum non legebant Scripturas? Sed cognoscere non poterant Deum in eis, quia nolebant vivere digne Deo. Nec enim poterant sua verba docere, quos mala opera docebant. Talis est enim Scriptura nolenti vi-vere secundum Deum, quemadmodum si aliquis agricolæ, non habenti voluntatem pugnandi, exponat bellicam disciplinam: e contrario autem viro bellatori, nolenti colere terram, agriculturam exponat: si tota die audiat verba expositionis illius, nihil intelligere aut comprehendere potest, quia nec habet desiderium disciplinæ illius. Ubicum que enim fuerit desiderium hominis, illuc dirigitur et sensus ipsius. Ideo ad illud quidem quod dixit, Nescitis virtutem Dei, hoc retulit dicens : In resurrectione enim neque nubent, neque nubentur. Ad illud autem, quod dicit, Nescitis Scripturas, exemplum protulit, dicens: Ego sum Deus Abraham, et Deus Isaac, et Deus Jacob (Exod. 3. 6). Si enim Abraham et Isaac et Jacob morientes periissent, numquam diceretur Deus eorum esse, qui non erant. Diximus supra, cum de manu extensa hominis arida tractaremus, quia calumniatoribus primum oportet in aliqua quastione auctoritatem Scripturæ proferre, deinde rationem exponere, non prius rationem, postea auctoritatem : et causæ luijus ibi exposuimus rationem, quia et ibi sic secit Christus. Hic autem interrogantibus Sadducæis, et per ignorantiam aliquid se scire astimantibus, prius rationem exposuit dicens: In resurrectione enim neque nubent, neque uxores ducent, sed erunt sicut angeli Dei in calo; deinde protulit Scripturæ auctoritatem dicentis: Ego sum Deus Abraham, et Deus Isuac, et Deus Jacob : ut et nos calumniatorihus prius auctoritatem Scripturæ proferamus, postea rationem reddamus; interregantibus autem quocumque proposito, prius rationem exponamus, postea auciorilatem : ut ratione quidem eos placemus, auctoritate confirmemus. Quoniam calumniatores convincere oportet, interrogatores autem docere. Quoniam et calumniator, etsi intelligit rationem, consentire rationi non acquiescit: fratribus autem, id est interrogantibus, solam exponere sufficit rationem quastiomis, quia discendi, et non contradicendi propositum habent : propter quod et audita ratione credunt. Item vide quomodo sit infirmior Judæorum congressio conara Christum. Prima, cum terrore: ut est, In qua posestate facis hec (Matth. 21. 23)? Secunda, cum dolo: cum dicunt, Magister, scimus quia verax es, et viane Dei in veritate doces, et non est tibi cura de aliquo: non enim respicis personas hominum. Non enim terrent. sed circumveniunt laudibus : quæ congressio, etsi non minus periculosa est priore, tamen minus terribilis est. Contra illam enim necessaria erat fortitudo Anima, et constantia cordis : contra istam autem acuta sapientia. In tertio vero loco neque cum terrore neque cum dolo, sed ex præsumptione ignara. Satis enim fecerunt sibi Sadducai, ita esse, sicut putabant, et cum idoneo argumento existimaverunt se vincere Christum, resurrectionem annuntiantem, quæ duabus præcedenti. bus facilior est. Hominem enim putantem se aliquid scire, cum nesciat, facile est viro scienti circumvenire 1. Centra tales enim necessaria est sola scientia Scripturarum. Hæc autem diximus, ut per servos diaboli, actusque eurum, habitudinem ipsius diaboli describamus: quoniam omnis operatio inimici talis est. In primis gravis et intolerabilis est impetus ejus. Quod si quis forti animo sustinuerit eum, in secundo inveniet eum infirmiorem, in tertio magis debilitatum. Et quanto plus repercussus fuerit, tanto magis frigescit et desicit. Unde puto in persequutionibus Christianis, si in primis quando comprehenduntur non denegaverint

1 I'diu in marg., scienti convincere. V. D., scienti conve-

territi, nullis poterunt postea vinci doloribus: quia diabolus non tantum habet in se virtutis, quantum terroris. 34. Pharisæi autem andientes quod silentium imposuisset Sadducæis, convenerunt in unum. Frequenter Judæi diversis interrogationibus Christum untantes, sibi quidem acquisierunt interitum, nobis autem providerunt salutem. Nam verba Christi illis profecerunt ad confusionem, nobis antem ad ædificationem : quoniam responsis ejus vincehantur, et non placabantur. Nam malitia frequenter quidem vincitur, numquam autem placatur. Pharisari sunt omnes, qui contra veritatem contendunt : quia non veritat m desendere cupientes certant, sed subvertere sestinantes. Qui enim pro veritate contendunt, et cognita veritate non consentiunt veritati : manifestum est, quoniam prius non pro veritate, sed contra veritateni certabant 1. Audi ergo, homo fidelis qui contra here-ticum libenter cont ndis: si Pharisci victi placation sunt, et tu certando contra hæreticum potes cum placare, cum viceris? numquid fortior Christoes, at quos ille non placavit, tu placabis? Debuerunt quidem timere Sadducæorum exemplum, ut non similter interrogantes confundantur, sed ardens malitia, dum sauciare festinat, non aspicit exitum rei, ut tantum-modo alteri noceat, nec sibi penitus. Si neminem ante eos vicisset, forsitan justa ratione sperassent possa eum vincere, a quo nullus est victus : nunc autem videntes, quoniam quotquot interrogare eum ausi sunt, omnes victi recesserunt : quid æstimandi sunt isti? numquid fortiores quam cæteri, qui victis omnibus, vincere speraverunt? Sed impudentiores, quam omnes qui confusis omnibus ante se, similiter erubescere non timuerunt. Convenerunt in unum, 35. et interrogavit eum unus ex eis legis doctor, tentans eum. Convenerunt in unum, ut multitudine vincerent, quem ratione superare non poterant : a veritate nudos se esse professi sunt, qui multitudine se armaverunt. Dicebant enim apud se : unus loquatur pro omnibus, et omnes loquamur per unum, ut siquidem vicerit, omnes videamur victores : si antem victus fuerit, vel solus videatur confusus. O Pharisici, qui omnia propter homines cogitatis et facitis. Primum quiden venientes cum uno, vincendi estis per unum; lamen pone quia, uno victo, homines non intelligunt omnes vos esse victos: numquid conscienti e vestre consentiunt se esse confusas? Levis enim est consolatio, ut qui in seipso confusus est, quod ab aliis ignoratur. 36. Magister, quod est mandatum magnum in lege? Magistrum vocat, cujus non vult esse discipulus. Simplicissimus interrogator, et malignantissimus insidiaior. De magno mandato interrogat, qui nec minimum observat. Ille enim debet interrogare de majori justitia, qui jam minorem complevit. Dominus autem sic ei respondit, ut interrogationis ejus fictam conscientiam statim primo responso percuteret, dicens: 57. Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo : id est. Non sicut tu, qui devotionem ostendis in ore, et frandem meditaris in corde. Magnum autem et minimum mandatum dicimus, quantum ad dignitatem mandatorum, non quantum ad utilitatem. Alioquin utilitat omnium mandatorum una est, et omnia mandata quasi unum videntur esse mandatum , quia ita sibi colar-rent, ut alterum sine altero esse non possit. Utputa, si interroget te aliquis in redificatione domus, Qua pars est melior, dicis, Fundamentum; sed quenad-modum ædificatio non potest esse, nisi fuerit fundamentum : ita nec fundamentum esse potest, nisi adi ficatio fuerit subsequuta. Nec dicitur fundamentum, nisi sit ædificatio, cujus fundamentum dicatur. Ergo fundamentum in ædificatione dignius est, non utilius: sic et caput dignius est quam membra ; tamen net membra sine capite, nec caput sine membris esse potest. Sic digniores sunt sacerdotes, quam populus,

<sup>4</sup> Alias hic locus sic effertur : Que enm... et, coguia verilate, non consentium veritui ; mamifestum est qualum prius non contra veritalem, sed pro verilate certabul.

Væ vobis, qui devorans domos viduarum, oratione longa orantes. Qui avaritiam vestram religionis colore depingitis, et quasi diabolo Christi arma præstatis, ut ametur iniquitas, dum pietas zestimatur, qui longis orationibus quasi magnis retibus viduarum facultates piscatis. Ob id dupliciter rei. Primum quidem, pro co, quod estis iniqui : alterum, pro eo, quod sigmentum assumitis sanctitatis. 13. Væ vobis, scribæ et Pharisai hypocrita, qui clauditis regnum caelorum ante homines. Vult enim Dominus ostendere, sacerdotes Judworum omnia avaritim causa facere, qui per Scripturas quidem Christi cognoscebant adventuni. considerabant autem, quoniam etsi Christus creditus fuisset, consuetudo sacrificiorum offerendorum fuerat exstinguenda, et sacrificium justitiæ valiturum : sieut de utrisque propheta testatur, dicens: Afferte Domino gloriam et honorem : tollite hostias, et introite in atria ejus (Psal, 28. 2). Ideo perversa in-terpretatione ante conspectum populi claudebant januam legis et prophetarum, qui de adventu Christi manifestissime prædixerunt, ut a fide Christi homines separarent, timentes ne forte, credito Christo, ipsi sacrificiorum oblationibus fraudarentur. Magis enim cupiebant, ut, lege manente, in usu essent sacrificia, quibus ipsi ditabantur, non Deus : quam, lege cessante, sacrificium justitiæ veniret in usum, quo Deus delectatur, et homines justificabantur.

Regnum colorum dicuntur Scripturæ; quare obcuræ - Regnum enim cælorum dicuntur Scripturæ, quia in illis insertum est regnum cælorum, Janua corum, intellectus carum, Vel regnum est beatitudo carlestis, janua autem ejus est Scriptura, per quant introitur ad eam. Clavicularii autem sunt sacerdotes. quibus creditum est verbum docendi et interpretan-di Scripturas. Clavis autem est verbum sciențiæ Scripturarum, per quam aperitur hominibus janua veritatis. Adapertio autem est interpretatio vera. Videte quia non dixit, Væ vobis, qui non aperitis regnum carlorum : sed , Qui clauditis. Ergo non sunt Scripturæ clausæ, sed obscuræ quidem, ut cum labore inveniantur : non autem clausæ, ut nullo modo inveniantur. Propterea dicit Petrus in Epistola sua, de Scripturarum obscuritate: quia Non sient voluit homa, loquutus est Spiritus : sed sicut voluit Spiritus, ita loquatus est homo (2. Pet. 1. 21). Ratio autem obscuritatis multiplex est, tamen satisfactionis causas dicimus duas, Primum, quia Deus alios voluit esse doctores, alios discipulos. Si autem omnes omnia scirent, doctor necessarius non crat : et ideo esset rerum ordo confusus. Nam ad eos quidem, quos voluit esse doctores, sic Deus dicit per Isaiam prophetam : Loquimini, sacerdotes, in cordibus populi ( Isai, 40 2). Ad eos autem, quos voluit discendo cognoscera mysteria veritatis, sic dicit in cantico: Interroga patrem trum, et dicet tibi: presbyteros tuos, et annunia-bunt tibi (Deut. 32. 7). Et sicut sacerdotes, nisi omnem veritatem manifestaverint in populo, dabunt rationem in die judicii, sicut dicit Dominus ad Ezechielem ; Ecce speculatorem te posui domui Israel, si non dixeris impio, ut a viis suis pravis discedat, ipse quidem in suis peccatis morietur, animum autem ejus de manu tua requiram ( Ezech. 3. 17, 18 ): sic et populus, a sacerdotibus nisi didicerit et cognoverit veritatem, dabit rationem in die judicii. Sic enim dicit Sapientia ad populum : Et extendebam sermones meos, et non audiebatis ; ideo et ego in vestra perditione ri-debo (Prov. 1. 25. 26 ). Sicut enim paterfamilias cel-larium aut vestiarium suum non habet expositum cunctis, sed alios quidem habet in domo qui dant, alios autem qui accipiunt : sic et in domo Dei alii sunt qui docent, alii qui discunt. Deinde obscurata est notitia veritatis, ne non tam utilis inveniatur, quam contemptibilis. Contemptibilis enim est, si ab illis intelligatur, a quibus nec amatur, nec custoditur. Non ergo abscondita est in Scripturis veritas, sed obscura: non ut non inveniant eam, qui quierunt eam, sed ut non inveniant cam, qui quærere eam nolant : ut ad illorum quidem gloriam pertineat , qui inveniunt eam, quia desideraverunt eam, et guæsierunt, et invenerunt : ad illorum autem condemnationem qui non inveniunt eam, quia nec desideraverunt eam, nec quæsierunt, nec invenerunt Nec potest eis esse excusatio condemnationis ignorantia veritatis quibus suit inveniendi sacultas, si suisset quærendi voluntas. Nam si veritas, salus et vita est cognoscentium se, magis debet quæri quam quærere. Quomodo claudebant Scripturas sacerdotes? Aliud pro alio interpretantes, utputa dicit Isaias ; Ipse veniet Dominus, et salvabit nos. Tunc aperientur oculi emcorum, et aures surdorum patebunt, et lingua mutorum diserta eris (Isai. 35. 4-6). Hiec signa erunt adventus Christi. Quando ergo Dominus mutum sanavit et surdum, Judai perversa adinventione dicebant, Hic non ejicit dæmonia, nisi in Beelsebub principe dæmoniorum (Matth. 12. 24), ut averterent populum a fide ipsius, Aut certe claudchant januam veritatis, quando posucrunt decretum, ut si quis diceret eum Filium Dei, fieret extra synagogam, Sie et modo hæretici sacerdotes claudunt januam veritatis. Sciunt enim quoniam si manifestata fuerit veritas, eorum ecclesia est relinquenda, et ipsi de sacerdotali dignitate ad humilitatem venient popularem. Ideo quando legunt in populo suo aliquid tale, Qui me misit, major me est; perversa interpretatione claudunt januam veritatis. dicentes Filium minorem Patre, cum secundum dispensationem carnis dieatur minor. Et nec ipsi intrant in veritatem Scripturæ, propter avaritiam, neque alios intrare permittuni, propter ignorantiam. Quid ergo ? ignorans populus excusabilis erit ? Absit. Si enim vestimenta empturus, gyras unum negotiatorem et alterum, et ubi meliores vestes inveneris, et pretio viliori, ab illo comparas : quomodo non oportet populum circuire omnes doctores, et inquirere ubi sincera veritas Christi venumeatur, et ubi corrupta, et omnium confessiones cognoscere, et veriorem eligere plus quam vestimentum? Dicit Apostolus, Oninia probate, et quod bonum est tenete (1, Thess. 5.21). Aut si propier utilitatem aliquam, vel necessitatem mundialem, proficisci volucris ad aliquem locum, cujus viam ignoras, numquid propter igno-rantiam viæ discedis a profectione proposita? Non, sed experiris nunc istam viam, nunc illam : et quos interroges, quæris: et cum inveneris, rogas, et postulas ut semitam discas. Et si velles Scripturarum ingredi veritatem, nunc peteres orationibus, nunc quareres in Scripturis, nunc pulsares bonis operibus, nunc interrogares sacerdotes, nunc istos, nunc illos, Non investigas qui veri sint clavicularii Scriptura-rum, qui falsi. Sed ista non flunt, quia verbum Del non creditur: quia nec promissio heatitudinis ejus desideratur, nec judicium comminationis ejus timetur. 15. Væ vobis, scribæ et Phariswi hypocritæ, qui circuitis mare et aridam, ut facialis unum proselytum: et cum suerit sactus, facitis eum filium gehennæ duplo quam vos estis. Judæi enim ubicumque videbant gentiles, proposita quæstione de veritate unius Dei, et de vanitate idolorum sacile disputantes, vincebant, Non enim labor est contra vanitatem idolorum mapifestam, unios Dei dicere veritatem, cum ille qui dicit magis adjovetur ab ca, quam adjuvet eam: tamen corrigenant cum forte, sed non propter gloriam Dei, ut additis cultoribus honoretur tieus. nce propter misericordiam volentes eum salvare quem slocebant, sed aut projuer avaritiam, ut, additis in sympgoga Judwis, sacrificiorum adderetur oblatio; ant propter vanam gloriam, propter boc insum at vi-deantur gentilem corrigere potuisse; sient et nume faciunt hæretici sacerdotes, aut promissionibus corrumpunt, aut minis terrent : non propter gloriam Dei, neque de ignorantia hominum dolentes, sed aut propter avaritiam, aut gloriam vanam, ut videautur aliquos potuisse corrigere. Sed qui propter Deum aliquem vult corrigere, aut qui propier vanitatem, ex ipsis actibus docentis ostenditur. Quando enim ipsa

esset magnum mandatum in lege, sed tentantes interrogabant : volens eis ostendere, quia non sufficiebat e is solius Dei Patris agnitio ad salutem, ideo non solum dixit, Diliges Dominum Deum tuum in toto corde t no, et in tota anima tua : sed addidit, Diliges proxis um tuum sicut teipsum, qui erat ipse. Alioqui si ad solam interrogationem eorum respondisset, sufficeret dicere, Diliges Dominum Denm : et non addere, Et proximum tuum sicut teipsum : seenndum quod et alibi dicitur : Ilæc est vita æterna, ut cognoscant te solum Deum verum, et quem misisti Jesum Christum (Joan. 17 3). Et vide quia non dixir, Cognosces Dominum Deum tuum, sed, Diliges: quoniam cognoscere unum Deum pene proprium est humanie naturie : diligere autem Deum, religiosi cordis et recti. Et quicumque dilexerit Deum ex toto corde, non est possibile ut non perveniat ad Filii ejus agnitionem, id est, proximi. Ipsa enim dilectio Dei, que in eo habetur, illuminans eum, præstat ei ducatum, ut post Patrem cognoscat et Filium. 40. In his duobus mandatis tota lex pendet et prophetæ. Qui proximum suum diligit, nec falsum testimonium dicit de eo quem diligit, nec occidit, nec mentitur illi, quem diligit, nec concupiscit rem illius quem diligit, nec mulierem ejus invadit. Sient odium onne malum suggerit, sie dilectio omne bonum. Unde ait Apostolus: Est fides, quæ per caritatem operatur (Gal. 5. 6). Aut ita, Quoniam de Patre et Filio omnis prophetarum et legis prædicatio exsistenat, per quos prophetas agnoscens quis proximum suum, hoc est, Filium Dei, ad primum vel maximum mandatum perveniebat, ut diligeret Dominum Deum, melius cognoscens eum per ipsum. 41. Congregatis autem Pharisais interrogavit eos Jesus, 42. dicens: Quid vobis videtur de Christo? cujus filius est? Responderunt, David. 43. Et dixit eis : Quomodo ergo David in spiritu Dominum eum vocat, si silius ejus est? Judai a stimantes hominem Christum tentabant : nec enim tentassent eum, si eum Filium Dei credidissent. Volens ergo eis Christus ostendere, quia cognoscebat fallaciam cordis eorum, et quia non erat homo, qui tentabatur, sed Deus, quem nemo poterat tentare. Nec dicere poterat manifeste veritatem de se, nec tacere : dicere enim non poterat, ne majorem occasionem blasphemie invenientes Judai, insanirent amplius; tacere autem non poterat veritatem, qui ad hoc venerat, ut veritatem annuntia-ret : ideo talem interrogationem eis proposuit, ut, eo tacente, ipsa ejus interrogatio ostenderet eis, quia non erat homo, sed Deus, dicens: Et quomodo David eum in spiritu Dominum vocat? Numquid poterat Dominus ejus es e, qui ex eo fuerat nasciturus? Puto, hanc interrogationem non solum contra Pharisaos, sed etiam contra hærcticos posuit. Nam secundum carnem filius erat David, Dominus autem secundum divinitatem. Si ergo secundum carnem dixerunt Christum Dominum David, aut secundum carnem jussus est sedere ad Patris dexteram, sicut hæretici putant, a qualitatis mendacium componere festinantes : numquid Christus David se filium denegasset, nisi quia post David futurus esset? Nam filius potest nobis esse, qui post nos futurus est : dominus autem non potest esse, nisi qui aut nobiscum est, aut ante nos est. Christus ergo secundum carnem post David est, secundum divinitatem autem ante David. Ergo illum significabat Dominum suum, illum significabat jubendum sedere , qui jam tunc erat Unigenitus Dei. 46. Et nemo poterat respondere ei verbum, neque ausus est quisquam ex illa hora eum amplius interrogare. Confusio multorum facta fuerat disciplina cuactorum. Nam si credimus, quia omnia ibi secundum Dei providentiam agebantur et dicebantur, intelligimus quoniam non, illis desinentibus interrogare, Christus desiit docere : sed quia Christus desierat eos jam ulterius velle docere, ideo et illi desierunt ausi esse interrogare. Nam qui mari terminum posuit, ipse audaciæ diaboli adversus se agentis, quando voluit, tuuc finem posuit.

Homilia xliij. ex capite zxiij.

1. Tunc Jesus loquulus est ad turbas, et ad discipulos suos, 2. dicens : Super cathedram Mosi sederunt scribæ et Pharisæi. 5. Omnia ergo qua cumque dixerint vobis, servate et sucite : secundum opera vero corum nolite facere. Dicunt enim, et non faciunt : 4. alligant autem onera gravia et importabilia, et imponunt in humeros hominum, digito autem suo nolunt ea movere. 5. Omnia vero opera sua faciunt, ut videantur ab hominibus. Dilatant enim phylacteria sua, et magnificant fimbrias: 6. amant autem primos recubitus in cœnis, et primas cathedrus in synagogis, 7. et salutationes in foro, et vocari ab hominibus Rubbi. 8. Vos autem nolite vocari Rabbi : unus est enim magister vester, omnes autem vos fratres estis. 9. Et patrem nolite vocare vobis super terram : unus enim est l'ater vester, qui in cælis est. 10. Nec vocennini magistri, quia Hagister vester unus est Christus. 11. Qui major est vestrum, erit minister vester. 12. Qui autem se exaltaverit, hu-miliabitur, et qui se humiliaverit, exaltabitur. Postquam Dominus impios sacerdotes super se irruentes, quasi feroces bestias, quodam venabulo acutissimæ responsionis prostravit, et incorrigibilem conditionem corum ostendit : nam laici delinquentes facile emendantur, clerici autem, si mali fuerint, inemendabiles sunt : tunc convertit sermoneni suuin ad apostolos, et ad populum dicens : Super cuthedram Mosi sederunt scribæ et Phariszi: ut illorum confusio istorum fieret disciplina. Infructuosum namque est verbum, in quo sic alter confunditur, ut alter non erudiatur. Nam et Deus non propter malos castigationem super terram transmittit, sed propter bonos : scit enim, quia malos flagella non corrigunt : sed malos castigat, ut corrigat bonos : quia bonus nisi admonitus fuerit, per negligentiam evanescit. Sic et Christus, numquid non potuit corum interrogationes contemnere? Sed voluit indignos indigne docere, et dignos digne adificare. Sicul in sæcularibus in eo, quod alter pauperescit, alter ditatur : et nisi alter descenderet, alter non ascenderet : sic et in spiritualibus in eo, quod alter confunditur, alter emendatur. Quid ergo dicit de su-cerdotibus? Super cathedram Moysi sederunt scribe et Pharisei, id est, multi sacerdotes, et pauci sacerdotes. Multi nomine, pauci opere. Videte ergo, quo-modo sedeatis super eam: quia cathedra non lacit sacerdotem, sed sacerdos cathedram; non locus sanctificat hominem, sed homo locum. Non omnis sacerdos sanctus est, sed omnis sanctus sacerdos. Qui bene sederit super cathedram, honorem accipiet ab illa; qui male sederit, injuriam facit cathedrae. Ideoque malus sacerdos de sacerdotio su o crimen acquirit, non dignitatem. In judicio enim sedens, siquidem bene vixeris, et bene docueris, omnium judex es : si autem bene docucris, et male vixeris, tui solius condemnator es. Nam bene vivendo, et bene docendo, populum instruis, quomodo debeat vivere : hene autem docendo, et male vivendo, Deum instruis, quamodo te deheat condemnare. Ad populum autem quid? Omnia quæcumque dixerint vobis, se vute, et sucite : secundum vero fucta evrum nolite fucere. Id est. Vos qui sedetis in ecclesia, qua-i judice- sacerdotum, et non auditores, aliena discutientes, et propria non considerantes, ex vobisipsis judicate de sacerdotibus. Sicut vos omnes auditis, et non omnes Licitis, qual auditis : sic et sacerdotes omnes docent, sed non omnes faciunt quod docent. Nam in hominibus digmtas quidem diversa est, omnium autem natura u a est. Homines enim ab initio creati sunt propter se, postea autem ordinati sunt propter vos 1. Propterea ergo natura eorum, ipsorum est : ordinatio autem comm, vestra. Si bene vixerint, corum est lucium si bene docucrint, vestrum. Accipite ergo quod vestrum est, et nolite discutere quod alicum est-

1 Montef., in margine, e regione hujus loci, tres conjecti var etates, nimirum: hie, nos, pro, ros; mox, ordinatio... nostra, pro, ordinatio... restra; et paulo inferius, docuerist. nostrum, pro, docuerist, restrum.

docent populum suo exemplo liquare culicem, et canaclum glutire : id est, a modico quidem peccato se abstinere, majora autem committere. 25. Væ no-bis, scribæ et Pharisæi hypocritæ, qui emundatis quod foris est calicis et paropsidis. Quoniam in specie calicis et paropsidis homines dicit, manifestum est ex eo quod addidit, dicens: Ab intus antem pleni estis rapina et iniquitate. Judai enim quotiescumque ingressuri erant in templum, aut sacrificia oblaturi per dies festos, et seipsos, et vestimenta sua, et utensilia lavabant, et a peccatis nemo scipsum purgabat, cum Deus neque corporis munditiam laudet, neque sordes condemnet. Poue tamen, quia Deus odit sordes corporum, et rerum, et vasorum. Si ergo rerum sordes odit, et aut vis, aut non vis, necesse est ut ipso usu sordidentur : quanto magis Deus sordes conscientiæ horret, quam si volumus, semper mundam servamus? Non ergo vasa lavanda sunt aquis, sed conscientiæ precibus, 26. O Pharisæe cæce, munda prius quod intus est calicis et paropsidis, ut fiat id , quod foris est, mundum. Non ergo sensus est , si catinus ab intus nundatur, a foris vero mundatus non fuerit, mundus est : sed homo, si ab intus peccatis non fuerit sordidatus, et si numquam tetigerit aquam, mundus est ante Deum : si autem peccave-ru, et si toto pelago et cunctis fluminibus se laverit, sordidus et niger est ante Deum.

# Homilia xlv. ex capite xxiij.

27. Væ vobis, scribæ et Pharisai hypocritæ, qui similes estis sepuleris dealbatis, etc. Merito justorum corpora templa dicuntur, quia anima in corpore justi dominatur et regnat, quasi Deus in templo. Vel cer:e, quia ipse Deus in corporibus habitat justis. Corpora antem peccatorum sepulcra dicuntur mortuorum, quia anima mortua est in corpore peccatoris. Nee enim viveus putanda est, qua nihil vivum aut spiri-tuale agit in corpore. Vel quia mors ipsa habitat in corporibus peccatorum. Sicut ergo sepulerum quamdin quidem clausum est, pulchrum videtur a foris, si vero fuerit apertum, horribile est : sic et simulatores benorum quamdin quidem non cognoscuntur, landabiles sunt, cum autem cogniti fuerint, inveniuntur abominabiles. Dicito mihi, o hypocrita, si bonum est, esse bonum, ut quid non vis esse, quod vis apparere? Si vero malum est, e-se malum, ut quid vis esse, quod non vis apparere? Nam quod turpe est apparere, turpius est esse : quod autem formosum est apparere, formosius est esse. Ergo aut esto quod appares, aut appare quod es : quia manifestum malum a sapientibus non facile reprehenditur, dum insania estimatur. 29. Væ vobis, scribæ et Pharisæi hypocritæ, qui ædificatis sepulcra prophetarum, et ornatis monumenta justorum. Omne bonum, quod fit propter Deum, in omnibus rebus æqualiter observatur. Ubi autem in ounnibus rebus non aqualiter observatur, bonum illud propter homines fit, sieut res ipsa prasens demonstrat. Ecce enim qui martyria adificant, ecclesias ornant, bonum opus facere videntur : sed si quidem et alias justitiam Dei custodiant, si de bonis corum pauperes gaudent, si aliorum bona per violentiam non faciunt sua : scito quia ad gloriam Dei adificant. Si autem alias justitiam Dei non servant, si de bonis corum pauperes numquam gaudent : si aliorum bona faciunt sua aut per violentiam, aut per fraudem : quis tam insensatus est, ut non intelligat quia non ad gloriam Dei facumt ædificia illa, sed propter æstimationem humanam? Et juste ædificant martyria, ut pauperes violentiam passi ab eis interpellent contra eos. Non enim gaudent martyres, quando ex illis pecuniis honorantur, pro quibos pauperes plorant. Qualis est vircus illa justitiae, munerare mortuos, et exspoliare viventes? de sanguine miserorum tollere, et Deo offerre? Illud non est Deo offerre, sed velle violentiæ

suæ socium facere Deum : ut cum oblatam sibi pecuniam de peccato libenter acceperit, consentiat in peccato. Vis domum Dei ardificare? Da fidelibus pauperibus unde vivant, et ædificasti rationabilem domum Dei. In additeils enim homines habitant, Deus autem in hominibus sanctis. Quales ergo illi sunt, qui homines exspoliant, et ædificia martyrum faciunt? habitationes hominum component, et habitationem Dei destirpant? Jam ergo ex antiquis temporibus morbus iste in hominibus habebatur. Dicebant enim apud se : Si bene fecerimus pauperibus, quis il'ud videt? Et si viderint, non multi vident : ct si multi viderint, pro tempore vident. Transit enim tempus, et transit cum tempore benefacti memoria. Nonne ergo melius ædificia facimus, quæ omnes aspiciunt. non solum hoc tempore, sed etiam in posterum? Nam quamdiu ædificium permanet, tamdiu ædificantis memoria nominatur. O insipiens homo, quid tibi prodest post mortem ista memoria, si ubi es, torqueris : et ubi non es, Ludaris ? Ergo dum Judaeos ca-stigat Dominus , Christianos docet : quoniam si juxta alia bona, adificia sancta fecit homo, additamentum est bonis : si autem sine aliis bonis operibus, passio est gloriæ su cularis. Væ vobis, scribæ et Pharisæi hypocrita, qui adificatis sepulcra prophetarum, et ornatis monumenta justorum. Qui considerat consequentia tunc Pharisæorum, et modo intelliget : quia hac. non solum il'is dixit Pharisa'is, sed et omnibus post-modum nascituris. Nam etsi ad illos solos dixisset hæc, dicta fuissent tantum, et non etiam scripta. Nunc autem et dicta sunt, et scripta. Dicta videlicet propter illos, scripta autem propter istos. Nam etsi patres Judworum mortui sunt, tamen filii corum vivunt, qui prophetas quidem et martyres colunt, filios autem prophetarum et martyrum persequintur, mortuorum sanctorum cultores, et vivorum persequittores. (a) [ Si vero Trinitatem ejusdem substantia confitentes, martyres passi sunt : quare cos quasi sanctos colunt, qui unum lugenitum, et unum Unigenitum, et unum Spiritum sanctum crediderunt? Si autem martyres colunt, quasi qui veram confessi sunt fidem : quare persequantur cos, qui fidem corumdem prophetarum et martyrum confitentur? Phar sei ergo haretici sunt, qui a vera fide pracisi sunt.] Pharisæi enim pracise intelliguntur ipsi, qui sepulcra ædificant prophetarum, et martyrum nomina colunt, et præcepta blasphe-mant: memoriam honorant, et lidem contemnunt. 30. Et dicitis : Si suissemus in diebus, patrum nostrorum, non fuissemus socii eorum in sauguine prophetarum. Semper Judici prateritorum sanctorum cultores fuerunt, et præsentium contemptores, magis autem et persequatores, et inimici viventium, et amici mortuorum. Non enim sustinentes increpationes prophetarum suorum, persequebantur cos et occidebant. Nam volentibus male vivere, semper contraria videtur esse correptio, dicente Salomone: Arque sapientem, et anuabit te : insipientem vero, et odiet te (Prov. 9.8). Postea autem nascentes filii intelligebant culpas patrum suorum, et ideo quasi de morte innocentium prophetarum dolentes, adificabant monumenta corum, et ip-i tamen similiter persequebantur, et interficiebant suos prophetas, increpantes cos propter peccata. Nam alter alterius culpam cito intelligit, suam autem difficile: quia homo in causa alterius tranquillum cor habet. in sua autem turbatum. Perturbatio autem cordis non permittit, hominem considerare quod bonum est. Sic ergo per singulas generationes Judzi colchant illos quasi sanctos, quos patres corum quasi malos occiderant. Hoc autem fiebat, non ut unaquaque generatio saam innocentiam ostenderet, sed ut invicem se domestico filiorum judicio condemnarent. Quis enim existimare potest innocentes, qui a filiis suis quasi rei damnantur? Sie et Judei qui fuerunt in tempore Christi, prophetas quidem colchant, et Dominum per-

(a) Uncions clausa alias non legiuntur. Caterum series postulat ut legitur, si non Trinitatem.

nibus? Cui ergo in auribus posita evangelia nihil prosunt, quomodo eum peterunt circa collum suspensa salvare?

Evangelii virtus ubi. — Deinde ubi est virtus Evangelii, in figuris literarum, an in intellectu sensuum? Si in figuris, bene circa collum suspendis: si in intellectu ergo melius in corde posita prosunt, quam circa colluin suspensa. Alii autem, qui sanctiores se ostendere volunt hominibus, partem Ambriæ aut capillorum suorum altigant, et suspendunt. O impietas ! Majorem sanctitatem in suis vestimentis volunt ostendere, quam in corpora Christi: ut qui corpus ejus manducans sanatus non fuerit, fimbriæ ejus sanctitate salvetur, ut desperans de misericordia Dei, confidat in veste hominis. Et quid Paulus? non dabat sudaria sua, et semicinctia sua, ut salvarentur in-firmi (Act. 19. 12)? Etiam antequam Dei notitia in hominibus esset, ratio erat ut per sanctitatem hominum Dei potentia cognosceretur: nunc autem insania est. Nam postquam Dei potentiam cognoverimus, quid necessarium est, ut hominum po-tentiam cognoscamus? Nam qui necessarium non habet, ut Deum ostendat per suam sanctitatem, et hoc facit: sine dubio se festinat ostendere, non Deum. Alius autem sic interpretatur hunc locum: Quia per observationes, inquit, quorumdam dierum dilatant verba sua, quasi phylacteria : et ostendunt populo ea assidue prædicantes, quasi conservatoria legis et sa-lutis corum : quales crant de quibus Christus dicebal: Sine causa autem colunt me, docentes doctrinas et mandata hominum (Matth. 15. 9). Fimbrias autem vestimentorum magnificatas dicit supereminentias eorumdem mandatorum magnificatas. Quando enim per minimas illas et superfluas observationes justitiarum suarum laudant eximias, et valde Deo placentes, fimbrias vestimentorum suorum magnificant. Amant enim primos recubitus in conviviis. Hæc si spiritualiter intelligantur, ædificant: si vero corporaliter, non solum non ædificant, sed adhuc magis destruunt. Ouomodo? Pone aliquem esse corde jactantem, audientem laudabile esse in ultimo loco discumbere, discumbit post omnes : et non solum tunc jactantiam cordis non dimittit, sed adhuc aliam jactantiam hu-militatis acquirit: ut qui vult videri justus, etiam humilis videatur ab aliis. Quanti enim sunt superbi, qui corpore quidem in novissimo recumbunt, cordis autem clatione videntur sibi in cornu recumbere? Et quanti sunt humiles in cornu recumbentes, et conscientia se existimant in ultimo esse? Quid ergo? Deus spiritus est, non ad carnem loquitur, sed ad spiritum. Caro enim spiritualia non intelligit, dicente Apostolo: Si quis spiritualis est inter vos, cognoscat quæ scribo vo-bis, quia Domini sunt manduta (1. Cor. 14. 37). Si ergo spiritus ad spiritum dicit, spiritualiter, non carnaliter dicit. Non enim tautum curat Deus, ubi corpus hominis jaceat, sed in qua parte mens conscientiae sit collocata. Ergo quod jubet nobis in ultimo loco Dominus recumbere, non solum sic jubet, ut corpore in novissimo jaceamus, sed etiam animo, ut novissimos nos esse omnium judicemus. Nam sine causa loco se humiliat, qui corde se præfert. Unde non vituperat eos, qui in primo loco recumbunt, sed cos, qui amant primos discubitus : ad voluntatem vitupera-tionem referens, non ad factum. Et salutationes in foro. Primas salutationes non solum in tempore, sed etiam in voce: non solum in voce, sed etiam in cor-pore: non solum in corpore, sed etiam in loco: id est, non solum exigunt, ut prius illos salutemus, sed ctiam cum voce clamantes, Ave, Rabbi; non solum hoc, sed ctiam ut flexis capitibus, ac nudatis, et in publico ad genua eorum nos incurvemus. Et vocari ab hominibus Rabbi. Id est, vocari volunt, non esse : nomen appetunt, et officium negligunt. Quomodo enim potest esse magister, qui discipulum non habet? Da ergo operam, et invenies fructum: acquire discipultan, et esto magister. Vos autem nolite vocari

Rabbi: ne quod Deo debetur, vobis sumatis. Nolite et alios vocare Rabbi, ne divinum honorem honimibus deferatis. Unus est enim magister omnium, qui omnes homines naturaliter docet. Si enim homo hominem erudiret, omnes homines discerent, qui habent doctores: nunc autem quia homo non docet, sed Deus, multi quidem docentur, pauci autem discunt. Homo enim non intellectum homini præstat docendo, sed a Deo præstitum per admonitionem exercet. Doctrina enim cotis habet officium. Sicut enim cos non facit ferrum, sed acuit: et sicut sine causa ferrum acuitur acuitur, ita sine causa homo sensatus docetur. Maxine vos, qui spirituales estis, quomodo vocatis vobisterrenum magistrum? Nunquid carnalis doctrina disci-plinam generat spiritualem? Scriptum est enim: Beatus homo, quem tu erudieris. Domine, et de lege tua docueris eum (Psal. 93. 12). Et, Patrem nolite vocare vobis super terram, quia non estis filii terreni. Ex quo enim cælestem te esse professus es, ex quo pa-trem tihi vocasti de cælo, dicens: Pater noster, qui es in cælis (Matth. 6. 9), ac ex quo te carlestem esse professus es, Patrem vocando Deum; turpe est, ut iterum te profitearis terrenum, patrem tibi vocando super terram. Ecce chim in arbore, quamvis plurimes ramos producat, tamen omnium ramorum una dicitur radix: sic et in mundo, quamvis homo hominem generet, tamen unus est Pater, qui omnes creavit. Nam et nos filii fratres sumus patrum nostrorum, quia non ab ipsis nati sumus, sed per ipsos : id est, non initium vitæ ex eis habemus, sed transitum vitæ per ens accepimus: Qui autem se exaltaverit, humiliabilur: et qui se humiliaverit, exaltabitur. In convivio enim hor nuptiali, id est, in hac Dei vocatione primos discu-bitus sibi defendebant Judæi : humiliati autem facti , sunt post gentes novissimi, et gentes, quæ contra me-ritum suum se vocatas intelligebant, factæ sunt ante Judæos, qui illis quidem erant in tempore primi: quia non prima vocatio est consideranda, sed dignitosior. Illi enim ad prandium mediocre invitati sunt, isti autem ad cœnam magnam. Illorum invitatores prophetæ fuerunt, istorum autem ipse filius, qui erat causa convivii. Illorum delectio apud Deum ex patribus erat, istorum autem ex fide ipsorum, Ideo alibi tangens Judæos dicebat: Tu autem cum vocatus fueris ad nuptias (id est, ad nuptias Christi), noti recumbere in loco priori (Luc. 14.8).

# Homilia xliv. ex capite xxiij.

14. Væ vobis autem, scribæ et Pharisæi hypocritæ, qui devoratis domos viduarum, etc. Sexus mulierum incautus et mollis est. Incautus quidem, quia non omnia, qua videt, aut audit, cum sapientia et ratione considerat: mollis autem, quia facile flectitur, vel de malo ad bonum, vel de bono ad malum. Virilis autem sexus cautior est et durior. Cautior quidem, quia omnia, quæ videt, di-scutit ratione : durior autem, quia nec de malo facile inclinatur ad bonum, nec de bono facile revocatur ad malum: nam sequitur rationem. Ideo autem durior, quia rationabilior. Ilæc autem præmisimus, ut ostendamus mulieres incautas et faciles. Propterea impostores sanctitatis circa mulieres facile se constringunt, quia nec intelligere imposturas corum facile possunt mulieres, cum sint incautæ : et ad dilectionem corum religionis gratia facile inclinantur, cum sint molles corde. Maxime tamen permanent cum viduis mulieribus, propter duas causas. Primum, quia virita mulier nec facile decipitur, habens consiliatorem virum : deinde nec facile de facultatibus suis aliquid eis dat, cum sit in potestate viri : vidaz autem lacile decipiuntur, non habentes consiliatorem virum, et facile de rebus suis talibus præstant, cum sint nullius potestati subjectæ. Propterea ergo dum Judaicos sacerdotes confundit, Christianos monet, ut non cum viduis mulieribus amplins permaneant, quam cum cæteris : quia etsi voluntas per-manendi mala non fucrit, tamen suspicio est mala

remitte et fquia nesciunt quid faciunt ( Luc. 23. 34). Imputat autem illis apostolorum mortem, cæterorumque sanctorum, qui nolentes occisi sunt. Ideo dicit, Implete: et non, Superimplete. Nam benigni et justi judicis est, suas injurias cointeninere, et aliorum in-Jurias vindicare. Qui antem suas vindicat, quamvis juste vindiect, numquam tamen judex justus esse putatur. (a) [Consequenter et hæreticis dicitur hoc. Quando enim vides hæreticos, tres per omnia æquales dicentes, ejusdem esse substantize, ejusdem esse auctoritatis, sine principio omnes, hos aliqua parte distantes a se, non mireris : implent enim mensuram patrum suorum gentilium, quoniam et illi similiter multos deos colebant. Quando vides eos, tres unam personam dicentes, et ipsam esse Deum Patrem, ipsam Deum Filium, ipsam Deum Spiritum sanctum, non mireris : Judworum enim pairum suorum im-plent mensuram. Sie enim et illi semper unum Deum Patrem colebant, Filium non confitentes Deum post Patrem. Quando vides eos confitentes, ac dicentes, quia Filius de ipsa Patris substantia processit : sicut et omnis filius corporalis de corpore patris, et actum carnalem applicant spiritui impassibili et invisibili: cognosce quia mensuram implent patrum suorum gentilium : et illi enim tales deos colebant, qui secundum carnem et generabantur et generabant. Quando vides eos dicentes, purum hominem crucillxum et anima, et corpore, non Deum in corpore solum, in quo nulla esset divinitas : scito quoniam implent mensuram Jud.corum patrum suorum. Nam et illi hominem purum se crucifixisse credentes, dicehant ad apostolos: Ecce enim implevistis Jerusalem doctrina vestra, et vultis inducere super nos sanginem istius hominis (Act. 5. 28). Si enim homo purus est passus, dimittò : quia nos mors hominis , non Dei salvavit. Sed dico , Judæi tale peccatum fecerunt, quate facit qui hominem occidit, non Deum. Quando vides cos persequentes, et facientes onmia quæ diximus, non mireris: implent enim mensuram Judworum et gentilium patrum suorum. 53. Serpentes, genimina viperarum, quomodo sugietis a judicio gehennæ? Sicut enim scrpentes præ omnibus animalibus astutiores sunt, et astutia eorum non est in bono, sed in malo: hoc enim semper aspiciunt, quomodo aliquem mordeant; et cum momorderint, quomodo se occultent; sic et omnes hypocritie astutiores sunt carteris hominibus, simpliciter viventes, et in astutia sua cogitant quomodo aliquem lædant : et cum læserint, ita simpliciter ambulant, quasi neminem nocuerint. Genimina riperarum. Superius deximus de Judais, quoniam per singulas generationes invicem sua facta condemnabant, et semper patres reprehendebantur a filijs suis. Item filii reprehendebantur a patribus suis 1. Ideo ergo omnes viperæ sim lavit : quoniam talis est viperarum natura, quando conceperint in utero matres, nati earum rumpunt uterum matris, et sic procedunt. Item ipsi nati, quando conceperint, sic patiuntur a suo fœtu. Sie ergo vipera semper parentes comedunt, et comeduntur a pullis suis : sic et Judaci semper patres condemnant, et condemnantur a fifiis suis. Quomodo fugietis a judicio gehennæ? Numquid sepulera sanctorum adificantes, an potius a malitia corda vestra mundantes? Numquid sic judicat Deus, quomodo judicat homo! Homo hominem judicat in opere, Deus autem in corde. Quae est autem ista justifia, sanctos colere, et contemnere sanctitatem?

Pictatis gradus duo. Hæretici serpentibus comparati.

— Primus gradus pictatis est, sanctitatem diligere; deinde sanctos: quia non sancti ante sanctitatem fuerunt, sed sanctitas ante sanctos. Sine causa ergo justos honorat, qui justitiam spernit. Quomodo fugictis? Num puid tiberabunt vos sancti, quorum monumenta ornatis? Non possunt sancti amici esse illorum, quibus Deus est mimicus. Numquid potest esse

pacata familia, domino adversante? Quombdo fugictis? An forsitan nomen vacuum vos liherabit, quia videmini esse populus Dei? Quid prodest meretrici, si nomen habeat castum? Sie nihil prodest peccatori, si servus Dei dicatur. Ne putetis, quia melior est Christianus impie agens, quam infidelis impius. Deni-que quis pejor est tibi, inimieus apertus, an qui se fingit amicum, et est inimicus? Puto quod melior est inimicus apertus, quam amicus falsus. Sic et apud Deum odibilior est qui servum Dei se dicit et mandata diaboli facit. Serpentes, genimina viperarum, quomodo fugietis a judicio gehennæ? Serpentes ennn sunt et omnes hæretici, prudentes in malo, et stulti in bono. Et sicut serpentes varii sunt in corpore suo, sie huretici varii sunt in erroribus suis, et multiplices in malignitate : qui deposuerunt imaginem Dei, qua est in justitia, et sanctitate veritatis : et suscipientes imaginem serpentis, quæ est in malitia et schemate veritatis, facti sunt serpentes, filii serpentis illius, ad quem Dominus in persona Ecclesia et diaboli dicit: Ecce pono inimicitias inter te et mulierem, et inter semen tuum, et semen illins. Super ventrem tuum et super pectus tuum repes, et terram mandusabis omnibus diebus tuis (Gen. 3. 45. 14). Propter quam sententiam Domini, inter hiereticos et Christianos pax non potest esse. Si ergo filios Ecclesiæ non perse umntur hære-tici, neque adversantur, et ipsi filii sunt Ecclesiæ : si autem persequuntur, semen sunt serpentis illius, cujus semen inimicitais exercet adversus semen Ecclesiae. Nam et isti, qui genimina sant serpentis similiter sicut et illi super ventrem suum et super pectus repunt, et semper manducant terram. Super ventrem quidem et pectus repunt, quoniam quiequid faciunt, propter ventrem suum faciunt, et propter vanam gloriam pectoris sui. Terram autem manducant, quoniam neminem lucrantur, aut capiunt in perfidia sua, nisi illos qui in terra sunt : id est, carnales homines. Spirituales autem viros seductio non consumit. Manducare enim est lucrari, vel acquirere, sive ad vitam, sive ad mortem. Non solum autem serpentes sunt, sed et viperæ, quarum natura est, ut rumpentes viscera matrum nascantur : sic et auctores hæresum, rumpentes fidem matris Ecclesia, processerunt ad principatum. Quomodo fugietis a judicio gehennæ? Ecclesias ædificantes, non ecclesiasticæ veritatis fidem tenentes: Scripturas legentes, non Scripturis credentes: prophetas, et apostolos, et mar yres nominantes, non opera martyrum imitantes, nec confessionem eorum sequentes. Nec audistis eum qui dicit : Non omnes qui dicunt mihi, Domine, Domine, intrabunt in regnum cælorum, sed qui factunt voluntatem Patris mei (Matth. 7, 21)? Sicut enum non omnes qui Dominum vocant, Domini sunt, sed qui factunt Do-mini voluntatem : sic non omnes qui in locis suis pradicant apostolos, et prophetas, et martyres, jam per hoc sunt cultores eorum : sed qui opera corum imitantur, et fidem sequuntur.

# Homilia xlvj. ex capite xxiv.

54. Ideo, ecce ego mitto ad vos prophetas, et sapientes, et scribas, et ex ipsis occidetis, et crucifigetis, etc. Prophetas, et sapientes, et scribas apostolos dicit. Propheta: enim erant, quia prophetico spiritu erant repleti. Sapientes autem erant corde, sicut propheta dicit de eis: Et eruditos corde in sapientia (Psal. 89. 12). Scriba autem crant corde, quia de the auris suis nova et vetera pro crebant (Matth. 15, 52). Sed primum videamus, qua causa dicit : Ideo, ecce ego mitto ad vos. Superius dixerat, Væ vobis, scribæ et Phurisæi hypocritæ, qui ædificatis sepulcra prophetarum, et ornatis monumenta justorum, et dicitis : Si fuissemus in diebus patrum nostrorum, non essemus socii eorum in sanguine prophetarum : id est, Quoniam ædilicatis sepulcia prophetarum, et per hoc non solum verbis, sed et ipsis addicationibus dicitis, Si in diebus patrum nostrorum fuissemus, non essemus socii corum in sanguine prophetarum : volentes vos justifi-

<sup>1</sup> V. D. et Editi in marg., a filiis suis.

<sup>(</sup>a) Hec ahas desunt.

in sanctitate conversatur, cognosce quoniam errantem propter Deum corrigere vult : si autem ipse in malis versatur, quomodo alterum propter Deum corrigere valet ad bonum? Numquid magis misericors potest esse aliquis alteri, quam sibi? aut qui seipsum mergit in gurgitem peccatorum, quomodo alterum de peccatis valet cripere? Facitis autem eum filium gehennæ duplo quam vos estis. Nam qui forte sub cultura idolorum constitutus, vel propter alios homines justitiam servabat, factus sub Deo : malorum magistrorum provocatus exemplo, sit pejor magistris, et sie impietas discipulorum imputatur magistris. Aut sic: Omnis gentilis in simplo est filius gehennæ, quia idolorum est cultor. Item Judæi in simplo erant filii gehennæ, quia non credebant in Christum. Quicumque ergo ex gentibus adjungebatur Judwis, non solum non justificabatur : nec enim justificabatur aliquis nisi per sidem Christi, maxime post adventum ipsius: sed adhuc instrucbatur exemplo scribarum et Pharisæorum, discredere Christo, et blasphemare enm, quemadmodum et illi : et sic fiebat duplo filius gehennæ. Primum quidem, quia idolorum fuerat cultor. Deinde, quia factus fuerat blasphemator Christi, et interfector. Sicut et nunc, qui transit ad hæreses, duplo fit filius gehennæ. Primum quidem, quia veritatem, quam tenebat, reliquit. Deinde quia factus est adversarius veritatis. Qui enim in erroribus natus est, et in erroribus permanet, in simplo est filius gehennæ: qui autem natus in veritate, propter aliquam causam mundialem ad persidiam migrat, duplo sit silius gehennæ. 16. Væ vobis, duces cæci, qui dicitis: Quicumque juraverit per templum, nihil est : qui autem juraverit per aurum templi, debet. Templum enim vel altare ad gloriam Dei pertinet, et ad hominum spiritualium salutem: aurum autem, quod est in templo, vel donum, quod est super altare, ad gloriam quidem Dei pertinet : et ipsum tamen aurum vel donum magis ad delectationem hominum, et ad utilitatem sa-cerdotum offertur super altare. Judæi ergo aurum, quo ipsi delectabantur, et dona, quibus ipsi pascebantur, sanctiora dicebant esse, quam ipsum templum et altare : ut homines promptiores sierent ad offerenda dona quam ad preces fundendas in templo, aut justitias faciendas. Multa enim et modo Christiani simpliciter et insipienter sic intelligunt. Ecce enim si aliqua fucrit causa, modicum videtur facere, qui jurat per Deum : qui autem jurat per Evangelium, magis aliquid fecisse videtur : quibus similiter dicendum est : Stulti, Scripturæ sanctæ propter Deum sunt, non Deus propter Scripturas. Major est enim Deus, qui sanctificat Evangelium, quam Evangelium, quod sanctificatur a Deo. 23. Væ vobis, scribæ et Pharisæi hypocritæ, qui decimatis mentam, et anethum, et cyminum, et reliquistis quæ graviora sunt legis, judicium, et misericordiam, et fidem. Quoniam scribarum et Pliarisarorum, ad quos loquebatur, quidam erant sacerdotes, quidam autem populares : non congrumm existimo, si duplicem hujus loci faciamus traditionem : ut una quidem pertineat ad populares, qui decimas dant; altera autem ad sacerdoles, qui decimas accipiunt. Etenim ipse sermo dubius est, qui dicit : Væ vobis, qui decimatis. Nam et qui accipit decimas, recte decimare videtur, et qui dat. Scriba ergo et Pharisæi minimorum olerum decimas dabant, ut per hoc videntes cos dicerent onnes: Putas, quomodo omnium rerum suarum decimas offerre non prætermittunt : quia etiam contemptibilium olerum decimas dare non negligant? Putas, quomodo secundum omnia Dei praccepta vita corum est consummata, ut ne in modicis his negligere acquiescant? Quod non crat verum. Nam minimarum quidem rerum decimas offerebant, ostendendæ religionis gratia; in judiciis autem erant injusti, in fratres sine misericordia, in Deum semper increduli. Quas simulationes corum arguens Dominus, hae dicit et adjun-git: 24. Hypocrita, liquantes culicem, cametum autem glutientes: quoniam a modicis quidem delictis se abs-

tinebant, quæ sieri solent ex decimis non oblatis. magna autem mala alacriter committebant, qualia sunt, injustum judicium judicare, in proximos suos odia exercere, in Deum incredulum esse. In causa autem scribarum et Pharisæorum illorum cadunt multi. Et nunc qui videntur quidem Ecclesiam honorare, panperes consolari, in judicio autem sedentes, aut secundum personarum acceptionem judicant, aut secundum differentiam munerum: inter seipsos lites quotidianas exercent, et odia sine fine, pra:ponentes semper avaritiam caritati. In fide autem semper infirmi sunt, quia inter Christianos et hereticos nullam differentiam arbitrantur: sicut et meretrix mulier adulterum idipsum putat et virum. Et ipsi erge hypocritæ sunt, et culicem liquant, modicum repellentes peccatum: et camelum glutiunt, maxima et pessima committentes. Nunc veniamus ad sacerdotes. Scimus quia servare justitiam, et facere misericordiam, et habere fidem, propter gloriam suam Deus mandavit : decimas autem offerre Deo, propter utilitatem sacerdotum: ut sacerdotes quidem populo in spiritualibus obsequantur, populi autem in carnali-bus sacerdotibus subministrarent. Sacerdotes ergo avaritia pleni, si quis de populo decimas non obtelisset, ita cum corripiebant, quasi magnum crimen fecisset, quia decimam alicujus rei vel saltem minimæ non obtulisset : si quis autem de populo in Deum peccabat, aut lædebat aliquem, aut aliquid tale faciebat, nemo curabat corripere cum, quasi nullam culpam fecisset, quia in Deu a peccabat; et de suo quidem lucro sollicite agebant, de gloria autem Dei, et salute, Dominum negligebant. Ideo dicit de cis: Væ vobis, qui decimas etiam rerum minimarum exigitis a populo, et misericordiam et justitiam uon facientes, populum non admonetis. Sic enim et modo fit. Ecce enim episcopus, si debitum honoris non acceperit a presbytero, aut presbyter si non acceperit a diacono, ant diaconus a lectore, irascitur et turbatur: si autem viderit aut episcopus presbyterum, aut presbyter diaconum, circa Ecclesiæ obsequium non permanentem, aut alias peccantem in Deum, neque irascitur ei, neque curat : quia omnes quidem de 500 honore solliciti sunt, de honore autem Dei nullus. Et portiones quisque suas secundum dignitatem suam vigilanter aspiciunt, et defendunt, et secundum dignitatem suam curam impendere circa obsequium Ecclesiæ non attendunt. Si populus decimas non obtulerit, murmurant omnes : et si peccantem populum viderint, nemo murmurat contra cum. Quam compendiose in tribus his complexus est, et conditiones hominum, et quæ necessaria sunt hominibus ad salutem! Omn s enim homines aut judices sunt, sive spirituales, sive mundiales, aut sub judicibus sunt; et omnibus generaliter hominibus tam judicibus, quam his, qui judicantur, duo hæc necessaria sunt ad salutein, fides vera, et opera bona. Dicens ergo, Judicium, tetigit eos qui judicant, sive mundiales judices, qui præsunt mundo : sive spirituales, qui præsident Ecclesiis, ut justum judicium judicent. Hæc est enim corum prima justitia, ut si vere, aut judices mundiales, loquuntur justitiam, aut judices spirituales. Si vero loquuntur justitiam in ecclesia, per hoc ostenditur si juste judicarint, dicente propheta: Si vere utique justitiam loquimini, juste judicate, filu h> minum (Psal. 57. 2). Si autem non judicaverint judicium , non in veritate loquuntur justitiam , sed in labiis tantum. Dicens autem, Fidem, admonet onnes in side vivere Dei. Dicens vero, Misericordiam, conversationem bonam omnibus prædicavit. Nom sive abstinentia a malis, sive opus bonarum rerum per misericordiam conservatur. Nam et non facere homini quae pati non vult, et facere quæ sibi lieri vult, utrumque misericordice est. Duces cæci, liquartes culicem, camelum autem gluticutes. Ummes ergo sacerdotes, qui propter non oblatas populi decimas curant, et docent populum, et corripiunt, et alia pejora corum peccata videntes, tacent : ipsi sunt, qui

non dicam omnem justitiam præcedentium sanctorum, quae ab initio venit super illos : sed puto, quod onmium sanctorum justitiæ tantum mereri non po-tuerunt, quantum illis donatum est. Sic et super Judires, qui crucilixerunt Christum, et persequati sunt di-cipulos ejus venientes ad se : quantum ad magnitudinem iræ, quæ effusa est super eos, non dicam quia omnium impiorum praecedentium peccata venerunt super illos, sed magis omnium impiorum peccala tantum mali non meruerunt, quantum venit super illos, ut talia paterentur, qualia passi sunt a Romanis: et sic postmodum omnes generationes eorum usque in finem saculi projicerentur a Deo, et ludibrium fierent gentibus universis : sic et modo fit in omnes gentes et civitates. Vel ita: Omnis gens vel civitas, non cum peccaverint, statim punit eas Deus; sed exspectat per multas generationes, et modo mandat, modo minatur, interdum ex parte castigat : ut quanto magis dintius eos exspectaverit, tanto amplius et Dei judicium justius sit, et illorum dignior pœna. Quando autem placuerit Deo perdere civitatem illam, aut gentem, videtur omnium generationum praece-dentium peccata reddere illis : quoniam quæ illæ om-nes generationes merebantur, hæc sola passa est. Quid ergo? injustus est Deus, qui aliorum peccata vindicavit in istis? Absit. Sed quoniam que illi merebantur, isti sunt passi, et soli passi sunt talia, cum non soli peccassent : propterca que aliorum erant, dicuntur isti perpessi. Res enim ista moralis est, et sic omnes homines quotidie facinius. Ecce enim cum servi tui peccant, exspolias unum, et iterum parcis ei. dicens : Nisi observaveris, hoc passurus es : similiter facis et alteri. Non meliorantibus vero eis, si iacurrerit unus, castigatur secundum suum peccatum, et videtur quidem pro omnibus ille solus castigatus: quia quod aliis est promissum, illi est redditum. Reve a autem non pro aliis castigatus est, sed pro se : quia secundum meritum culpa sua castigatus est. Ille emm pro aliis dicitur castigari, qui, aliis peccantibus, ip-e castigator non peccans : qui autem peccans castigatur, non pro aliis, sed pro se castigatur. Sic et generat o ista pro patribus quidem suis videtur punita, quia illi territi sunt, isti puniti : vere autem non pro aliis, sed pro se condemnati sunt : quia sic peccantes, juste dannati sunt. Here eadem ad harreticos convenit dicere Christum: Ideo, ecce ego mitto ad vos sapientes, et scribas, et ex illis occidetis, et crucifigetis, et flagellabitis in synagogis restris, et persequemini de civitale in civitalem, ut veniat super vos omnis sanguis justus, qui effunditur super terram. Vere emin missi sunt sapientes adversus hareticos, scilicet patres vestros. Sapientes autem non literati, quorum sapientia non est in sensibus carnalibus posita, et in lingua acquisita per exercitationem carnalem, sed sapientes circa Dei timorem, sapientes circa Dei notitiam : sapientes animo, non corpore : corde, non ore : fide, non verbi -; de quibus dicit propheta : Dexteram tuam sic notam fac miki, et eruditos corde in sapientia (Psal. 89. 12). Misit scribas, id est, presbyteros, et diaconos, et secerant eis qualra secerant prophetis, et apostolis, et martyribus patres corom. Quanta passi sunt ab hæreticis patres nostri, nullus ignorat, recedente de medio testimonio scribarum. Ipse enim actus hominum per singulas generationes decurrens sufficit ad testimonium veritatis, qui sunt filii prophetarum, et apostolorum, et martyrum, persequationem pa-tientium semper, et qui sunt fili Judaorum atque gentilium persequentium semper. Quid opus est verbis ad probationem generis vestri, cum res ipsa loquatur? Quod autem d.cit : Ut veniat super vos omnis sanguis justus a sanguine Abel, usque ad sanguinem Zuchariæ: non ita est intelligendum, ut omnium generationum pra cedentium et persequentium merita generatio una persolvat. Nec enim justum est, ut alter pro alterius puniatur peccatis, sed cum in dic judicii !

unaquæque generatio punita pro peccatis suis fuerit, de hac una et ipsa generatione videbitur esse judicatum. Omnium enim iniquorum, et persequu-torum, et homicidarum a Cain usque ad finem una generatio est : etsi non sint omnes in tempore uno, omnes tamen filii sunt persequutoris et homicid:e illius Cain. Ideo et alibi dicit: Amen dico robis, non transibit generatio hac, donec omnia funt (Matth. 24. 34) : id est, donec impleatur omne mysterium vocationis sanctorum. Utputa Cain fuit persequutor Abel, et mortuus est : facti sunt gigantes persequentes filios Seth. Ecce Cain transiit, sed generatio ipsa stetit. Perierunt gigantes in diluvio, sed nati sunt ex Cham <sup>1</sup> Chananaei, et culerae gentes persequentes filios Sem. Gigantes transierunt, sed generatio ista stetit. Secundum animam enim Chananaei de generatione erant eorum iniquorum, qui fuerunt ante di-luvium. Interempti sunt Chananci ex parte a filiis Israel, sicut legimus, et ex cis facti sunt alienigenæ, qui persequerentur Judæos. Ecce et illi transierunt, sed generatio eorum stetit. Postmodum converse sunt gentes quadam ad Christum, surrexerunt perfidi Judai post Christum adversus Christianos, ipsa vice habentes ipsam generationem quantum ad animam. quam habucrunt gentes illæ, quæ prius persequebantur Judeos. Deinde gentiles quidem crediderant om-nes, Judei autem desecerunt, qui persequebantur Ecclesiam: et ex ip-a Ecclesia surrexerunt hæretici, qui persequebantur Ecclesiam, sed generatio ipsa stetit. Ecce Judici et gentes persequutores transie-runt, sed generatio ipsa stat. Nam de generatione impiorum Judicorum et gentilium sunt hieretici isti. ldeo et mores et perfidiam sequantur corum, sicut diximus supra. Postmodum autem et hæretici transituri sunt, at non sint secundum quod modo esse videntur, et futuri sunt gentiles et populi Antichristi. et transcuntibus istis, generatio justorum stabit in illis. De generatione enim justorum erant etiam illi qui fuerunt, et impletur quod dictum est : Non transibit generatio ista , donec omnia fiant 37. Jerusalem, Jerusalem, que occidis prophetas, et lapidas eos qui ud te mittuntur. Omnia futura ante prospiciens Dominus, prævidit etiam ruinam civitatis Icrusalem, et plagam, quæ a Romanis ventura erat sup r populum illum : ideo extollens lamentum lugebat eam dicens, Jerusatem, Jerusalem. Recordabatur quidem sanguinem sanctorum suorum, qui effusus erat ab illis, et qui adhuc postmodum fuerat effundendus. Sed non lamen dolebat de injuria sanctorum suorum, sciens qualem illis gloriam preparaverat pro morte temporali : sed de illorum interitu flebat , quibus et in isto sæculo mala ventura fuerant, et in illo pejora. Sicut enim benefacientes, non Deo præstamus, sed nobis: Dens autem gaudet, non de suo lucro, sed de nostra salute : sic nos peccantes non Deo nocemus, sed nobis : Deus autem tristatur, non de sua injuria, sed de nostra perditione. Sient rex benignus, audiens criminosas personas, lege quidem compellente ipse mortis sententiam dictat adversus eos, tamen misericordia instigante lacrymas fundit super illos, et vult eos adjuvare, et non potest, contradicente sibi justitia: quoniam misericordia tunc vera est misericordia, si sic facta fuerit, ut justitia per cam non contemnatur : si autem contempta justitia, misericordia observetur, ipsa misericordia non est misericordia, sed fatuitas : nam justitia non est vera justitia, nisi habuerit in se et miscricordiam : sic et miscricordia non est vera misericordia, nisi babuerit in se institiam; injuste agentibus ac malefactoribus misericordiam exhibere, nec eos punire, ipsa misericordia non est misericordia, sed fatuitas : sic et Dominus ipse quidem mortis sententiam dictabat super Judaos. dicens: Ecce ego mitto ad vos prophetas, et ex ips s occidetis, ut veniat super vos omnis sanguis justus. Ecce ipse cos miserabili lamentatione plangebat dicens :

<sup>1</sup> V. D. et Editi in marg., in die vindictæ.

<sup>1</sup> Montes, in margine conjicit, Chanaan.

sequebantur : servos honorabant, et Dominum contennebant. Naturalem consuetudinem onmium malorum hominum Christus exponit. Nam Judæi corripiuntura Judæis: sed pene in omnibus hominibus malum hoe invenitur, ut alios quidem culpent errantes, eipsi in cosdem currant errores. Ecce si tu andias aliquem de antiquis episcopis loqui, quia ille (nescio quis sit) peccantem populum libere increpabat : sic persohas divitum non aspiciebat, sed uniquique verum dicelat : statim collardas eum, et beatificas, et dicis, Quia talis debet esse in populo doctor. Et si audias, quis aliquis exstitit increpatus, et fecit illi injuriam, vituperas et dicis : Quare illum non sustinuit increpantem? Ego si essem, et me aliquis pro mea culpa corriperet, non solum non irascerer, sed magis gauderem. Signt enim familia sine flagello non regitur. sic et populus sine increpationibus non gubernatur. Ecce si quis de tuis doctoribus voluerit le increpare propter peccatum tuum, et dicere tibi quod verum est, statim irasceris, et blasphemas : sic et Indæi suos quidem prophetas non sustinebant, antiques autem quasi sanctos colebant. Non ergo ille est honus. qui quod malum est reprehendere potest, et bonum landare : sed qui reprehensus in malo, bono animo suscipit reprehensionem. In alterius causa facile possumus omnes justi judices esse : ille autem vere bonus, et justus, et sapiens est, qui sibiipsi judex sieri potest. Cum audieris aliquem beatificantem antiquos doctores, proba illum qualis est circa suos doctores. Si enim illos sustinet, et honorat cum quibus vivit, sine dubio et illos honoraturus fuerat, si cum illis vikisset. Si autem suos contemnit, vere et illos con-tempturus fuerat, si cum illis vixisset. Nam omnis correctio similis est carteris tentationibus. Sicut ergo omnis tentatio fideles quidem ædificat magis, infideles antem destruit amplius : sic et omnis increpatio disciplinæ religiosum hominem, et Deum timentem, me-liorem facit : irreligiosum autem et malum conturbat, et ad deterius ire compellit. Sicut ergo vas liguli igne probatur, sic et bonum cor increpatione cognoscitur. El dicitis: Si in diebus patrum nostrorum fuissemus, non fuissemus socii eorum in sanguine prophetarum. Non quia Judæi specialiter omnino talia loquebantur, sed quia talia cogitabant et faciebant, cogitationibus stiis hæc loquebantur et factis. Quando enim colebant filit quos patres occiderant, condemnare videbantur homicidia patrum suorum, et se ab illorum consortio separare. Sic et hæretici quando colunt prophetas, et apostolos, et martyres, qui a patribus corum, id est 4 Judicis, vel a gentilibus persequutionem passi sunt, et occisi, condemnare videntur acta patrum suorum, Id est Judworum alque gentilium : et dicere, quia Si fulssemus in diebus illorum, non fulssemus socii eorum in sanguine prophetarum, apostolorum, et martyrum 31. Itaque testimonium redditis vobis, quia filii estis illorum qui occiderunt prophetas. Natura regula dicit, quis non potest fieri, ut de bonis parentibus mali nascantur : aut de malis boni : sed quales fuerunt parentes, tales crunt et nati. Quia sicut arbor in fructu cognoscitur, et fructus per arborem demon-stratur : sie parentes cognoscentur in filiis, et filii per parentes. Nonne hoc ante Christum propheta prædixit, Quoniam Deus in generatione justa est (Psal. 13. 6 )? Item, Generatio rectorum benedicetur (Psal. 111. 1 ). Ergo dant testimonia de filiis mores parentum. Quod si pater fuerit bonus, et mater mala : aut si mater herit bona, et patermalus : interdum filii patrem sequentur, interdum matrem; interdum omnes Illii patrem, interdum omnes matrem: tamen frequentius est, ut nati patrem sequantur. Si autem ambo fucrint æquales, aliquando tit, ut de bonis parentibus mali exeant fili, aut de malis boni, sed raro. Ecce enim regula est humanæ naturæ, ut omnis homo nascatur duos oculos habens, et quinos digitos : aliquando tamen, Ut manifestentur opera Dei (Joan. 9. binnino non habens : sicut in Evangelio scriptum est.

Sicut ergo extra regulam naturæ raro evenit, ut deformis nascatur: sic et homo extra regulam naturæ raro procedit, ut dissimilis nascatur filius parentibus suis.

Uxor qualis ducenda.— Tu itaque, juvenis, quando uxorem ducere vis, si virgo, aut si puella nuptui tradatur, noli quærere divitem, sed bene morigeratam: quia mores boni divitias frequenter acquirunt. divitiæ autem mores numquam fecerunt : et gloriosier est paupertas fidelium, quam divitiæ peccatorum. Noli quærere speciem, quia scriptum est : Sicut inasres aureæ in naribus porci, ita mulieris male mongerate species (Prov. 11. 22): quia in specie meretrices placent, in moribus autem matronæ. Cum autem requiris, aut necessarium habes, matronæ mores discere, considera quales habet parentes, et sine labore cognosces de illa. Si ergo ambo fuerint boni, tiducialiter pone pedem tunin in domo illius : si aetem anbo fuerint mali, fuge familiam illam. Crede enim testimonio Christi, quod verum est, et non mentitur. Si autem dissimiles fuerint parentes illius, dubium inde habes eventum, quomodo nauta, qui in mare tradit animam suam, nesciens utrum percat aut evadat. Aut ita: Non quia aut de justis parentibus justi nascantur, aut de iniquis iniqui, secundum ea qua diximus : sed si de parentibus justis justi nascantur, per hoc ipsum quod similes sunt parentibus suis, sibi ipsis testimonium perhibent, quia sunt filii corum: si autem de justis iniqui nascantur, per loc ipsum quod dissimiles sunt parentibus suis, perhibent lesimonium sibi, quia non sunt filii eorum. Et econtra, si de iniquis parentibus iniqui nascantur, sicut homcidie Judai de homicidis Judais, de quibus praseus loquitur sermo, per hoc ipsum quod similes sunt pareatibus suis iniquis, sibiipsis testimonium perhibent, qui stili sunt corum. Si autem de iniquis nascantur justi, ipsi sibi perhibent testimonium, per hoc qued dissimiles sunt parentibus suis, quia non sunt filii onrum. Secundum hoc ergo et hæretici ipsi sibi testimonium dant, quoniam filii sunt Judworum atque gentilium, qui persequati sant prophetas, et apostolos, et martyres. Quomodo? Eadem ipsa opera facientes in Christianos, quæ fecerunt Indzi aque gentiles in prophetas, et apostolos, et martyres. Numquid propheta, aut apostoli, et martyres, persequentium volchant aliquid fieri suum ? numquid terroribus carnalibus, aut promissionibus mundialibus aliquem credere suadebant? Nec enun c-t fides, quæ ex necessitate timoris procedit, aut desiderio muneris alicujus terreni : sed bene docentes, et melius viventes, ut et verbis docerent et factis. Et noa minas proponebant carnales, sed futurum Dei judicium exponebant : non mundialia bona, sed regua cælestia hominibus promittebant. Si hac faciunt he retici, vere filii sunt prophetarum, et apostolorum et martyrum, qui ita fecerimit: si autem alios persequintur, alios terrent, aliis promittunt, aliorum bona diripiunt, aliis autem donant, sine dubio ipsi de se testimonium dant, quia ipsi filii non sunt prophetarum, et apo tolorum, et martyrum. 52. Et vos implete mensuram patrum vestrorum. Prophetat illis Inturum, at anemadmodum patres corum interfecerunt prophetis, sic et ipsi interficiant Christian, et apostolos, et maily res, caterosque sauctos. Non jubet illis at facial quæ facturi non erant, nisi jussis-et : sed ostendit es, quia sciebat quod essent facturi. Utputa, si contra aliquem litiges adversarium, et seis quod aliquid co-gitat adversus te, dicis illi : Fac mihi quod facturus es. Non jubes illi ut faciat, sed ostendis te inicligere quod cogitat facere. Sic et Dominus ad Judam decbat : Quod facis, fac citius ( Joun. 13. 27 ). Et quan bene dixit, Implete : et non, Superimplete! Quantum ad veritatem, excesserunt mensuram patrum snorum-Illi enim homines occiderunt, isti Deum crucinxerunt. Illi ministros, isti regem. Sed quia voluntate sua descendit in mortem, non imputabat illis sure mortif peccatum: sicut et in cruce petebat pro illis: Pato,

aliud proloquuntur in populo, blasphemias suan quasi lapides quosdam jactant super apostolos et prophetas. Quotiens volui congregare filios tuos, etc. Quotienscumque enim, sieut diximus, inter hæreticos et fideles fidei movetur certamen, evidenter vult illos Dominus congregare sub veritate alarum suarum, id est, duorum Testamentorum, quotienscumque leguntur apud cos verba prophetarum et apostolorum : illi autem non quasi domestici pulli gallinæ, quæ est Ecclesia, sed quasi silvestres pulli sauguinarii vulturis, aut accipitris, non solum ad veritatem duorum Testamentorum venire non acquiescont, sed adhuc irrunnt super ipsam gallinam, id est, Ecclesiam, et diripiunt et dispergunt pullos ejus, et evellicant cam : totiens vult eos congregare, illi autem nolunt. 38. Ecce relinquetur vobis domns vistra deserta; id est, ecce nunc. tempore instanti. Cum ego fuero erucifixus, scindefur velum templi, et secreta mysteria sanctitatis ejus publicabuntur, et recedet ab eo Spiritus Dei. Et sieut corpus anima recedente prins quidem frigescit, deinde putrescit et solvitur : sie et templum vestrum, Dei Spiritu recedente ab eo, prius quidem seditionibus, et indisciplinationibus replebitur tyrannicis, quasi Deo jam illud non gubernante; deinde veniet ad ruinam. Secut enim ante mortem hominis, insanabilis præcedit infirmitas : sic et ante ruinam aut hominis, out loci alicujus, aut civitatis, inemendabilia pracedont peccata. Sicut enim pulli frequenter a matre vocati, cum non obaudierint, neque sequnti fuerint matrem, matre longius abeunte, aut venit accipiter, et diripit cos, aut longius evagantur, ut percant : sic et Domino frequenter Judæos vocante, quoniam non obandie-runt, neque sequuti sunt eum, recedente illo ab cis, ad gentes venit quasi accipiter rex Romanns, et partem 1 quidem corum comedit fames et gladius, alii autem per singulas provincias dispersi sunt, ut peri-rent. 39. Dico exim vobis, non me videbitis amodo, donec dicatis, Benedictus qui venit in nomine Domini. Præcessores nostri exponunt, circa ipsum diem judicii et resurrectionis quosdam Judworum credituros in Christum. Quod et Apostelus significare videtur, dicens: Ex parte cacitas contigit in Israel, donce plenitudo gentium intraret, et sie omnis Israel salvus feret (Rom. 11. 25. 26). Et sequens lectio illa tota hoc dicere velle videtur. Si quis autem mysterium hoc per illos putat impletum, qui in Actibus apostolorum leguntur (a), Petro pradicante aut alis apo-stolis crediderunt : intelligat propter tres causas non esse verum quod dicit. Primum, quia tune pars modica secundum electionem credidit, non totus Israel. Secundo, quod illi ante gentes crediderunt, non post gentes. Plenitudo autem gentium tunc adlure non introicrat, sed inchoaverat hoc. Tertio, quia quando hac futura prædicebat Apostolus, gentes jam crediderant, et Judai qui fuerant credituri : et tamen Apostolus adhuc credituros significat Judwos, dicens ad gentes: Sicut enim vos aliquando non credidistis Deo, nunc autem misericordiam consegnuti estis propter illorum incredulitatem : ita et illi nunc non crediderunt in vestra miseratione, ut et ipsi misericordiam consequantur : conclusit enim Deus omnes in incredulitate, ut omnibus misereatur (lbid. v. 50-52). Decens ergo. Amodo non me videbitis, donec dicatis, Benedictus qui venit in nomine Domini : hoc dicere vult, Donec vemat tempus, in quo credentes dicatis, Benedictus qui renit in nomine Domini. Spiritualiter enim videre Christum est ipsum in fide cognoscere. Sicut autem ad iliam Jerusalem dictum est, Ecce relinquetur vobis domus vestra deserta: sci icet cum occideritis Filium Dei apud vos, cum de illo templo corporali templum exicrit spirituale, quod fuerunt sancti, qui ex circumcisione crediderant in Christum: sic et ad Ecclesiam omnium haresum dictum esse videtur, Ecce relinquetur vobis

Apud Commelin. legitur, Patrem.
(a) In hec verba desinit codex RR. PP. Carthusianorum Valus Dei.

domus vestra deserta, ex quo Filium Dei occidistis: id est. Ex qua vivum verbnu veritatis illius, mendacis verbi gladio, veritate effusa, mortuum fecistis: sicut superius diximus, spiritualiter prophetas suscipi aut occidi. Qui enim credunt secundum veritatem verbis prophetarum, suscipiunt prophetas: qui autem corrumpunt veritatem ipsorum, occidunt verba eorum, et eos ipsos in verbis ipsorum. Sic et Christus aut suscipitur, aut occiditur apud nos. Si enim credimus verbis ejus, suscipiunus eum, et generanus in nobis: si autem non credimus, et adhuc veritatem verborum ejus corrumpimus, repellimus eum, et occidimas apud nos. Unde fit, ut quotidie Christus apud fideles quidem suscipiatur, atque nascatur, apud hæreticos autem repellatur.

Hareticorum ecclesia derelicta a Deo et omnibus sanciis. — Relicta est autem et deserta, ex quo de illa corporali Ecclesia spiritualis exivit : id est, de populo suo, qui videbatur Christianus, et non erat, populus iste exivit, qui non videbatur, et erat : et magis autem, secundum quod diximus, illi a nobis exicrunt, quam nos ab illis. Sicut autem membrum a corpore precisam vivere non potest, neque ramus arboris viridis esse : sic et omnes hæretici præcisi a corpore unius Ecclesia, nec vitam Christi in se habere possunt, nec viriditatem gratia spiritualis, sed est Ecclesia corum deserta : non ab hominibus abundat enim perversis hominibus, quomodo semper malorum major est copia quam bonorum : sed deserta est a sanctis, deserta a sanctitate, a fide, a veritate, a gratia, a spiritu; deserta denique ab ipso Deo, et a bonis omnibus quæ sunt Dei. Sieut enim homo, qui Dei non est, mortuus dicitur esse, quamvis vivat ; quia non Deo, sed diabolo vivit : sie onmis Ecclesia quamvis abundet hominibus, tamen si ab illis bonis qua dicta sunt defuerit, deserta est : quia non Deo, sed diabolo plena est. Dico enim vobis: Non me videbitis amodo, donce dicatis, Benedictus qui venit in nomine Domini. Vere enim ex tempore perditionis sue hæretici numquam Christum viderunt. Vident enim eum fide, non oculis, qui secundum veritatem ejus credunt in eum : qui autem non credunt, carci sunt corde, non cor-pore ; non necessitate, sed voluntate. Cognituri sunt autem eum in die judicii nolentes, quando videbunt eum in majestate Patris, quando videbunt cum etimo omnes iniqui, et Dominum cum confitebuntur nolentes: Domine, Domine, nos in nomine tuo dæmonia ejecimus (Matth. 7. 22), etc.; sed nihil illis proderit tarda confessio. Tunc et isti dicturi sunt Christo: Nos in nomine tuo documus, et in nomine tuo damonia ejecimus. Dicet autem ad eos: Numquid in virtute mea? numquid in spiritu meo? In nomine enim meo aliquid agere, seductorum est : sed in virtute mea, et in spiritu meo, sanctorum. Discedite a me, nescio qui estis. Sicut enim vos cognoscentes me, cognoscere noluistis, non propter difficultates veritatis mea, sed propter iniquitates malitiæ vestræ : sic et ego cognoscens vos, nolo cognoscere, non propter extraneas personas vestras, sed propter odibiles malitias vestras.

#### Homilia xlvj, ex capite xxiv.

1. Egressus Jesus de templo, ibat : et accesserunt discipuli ejas, ut ostenderent ei ædificationes templu. Superius ingressus est Dominus templum, quaerens sacctitatem templi : sed cum in templo nitul inveniret proprium templi , egressus de templo ibat : quia ædificium quidem stabat, quod erexerent homines, sanctitas vero ecciderat, quam constituerat Deus. Nam templum hominum est ædificatio lepidum pulchre composita : templum autem Dei est congregatio electorum religiose conversantium. Ibat de templo foras, id est, de Judæis ad gentes. Ibat neu solum corpore, sed voluntate recedens in spiritualibus. Ecce si pars aliqua domus fuegit decisa, cum labore tamen possibile est ut reparetur : si autem ipsom fundamentum fuerit conquassatum, quid faciat pater-

care coram hominibus, mi secundum visionem operum judicant, et non coram Deo, qui corda cognoscit : quod est hypocritarum. Ideo dixit Jesus turbis Judicorum, et principibus sacerdotum : Ecce ego mitto ad vos prophetas, et sapientes, et scribas, et ex ipsis occidetis, et crucifigetis, et persequemini de ciritate in civitatem, at mensuram homicidarum patrum vestrorum non bene plenam impleatis, pejora facientes patribus vestris : quoniam illi quidem prophetas occiderunt, vos autem ipsum Dominum prophetarum. Illi enim eos., qui annuntiabant venturum Filium Dei : vos antem eos qui eum jam advenisse testantur, ut sic per ipsa opera vestra homicidialia testimonium vobis reddatis, quia filii estis patrum homicidarum : ut non solum sanguis istorum sanctorum, verum etiam propter istorum sanguinem, omnis sanguis pracedentium sanctorum veniat super vos. Nunc virtutem ipsorum verborum videamus. Ostendit eis, quia intelligit corda ipsorum, quia tales sunt, ut faciant quod fecerust patres eorum. Nam apud Denm, qui hominem occidere disponit, antequam occidat, quasi homicida habetur. Et qui adulterium committere ausus est, autequam committat, jam adulter est aute Deum. Et qui perjurare paratus est, antequam perjuret, jam perjurus videtur : quia Deus non ex operibus judicat, sed ex cogitationibus cordis, dicente Apostolo, Testimonium reddente conscientia corum, ctiam cogitationibus invicem accusantibus se, aut etiam defendentihus se in die, cum judicabit Dominus occulta hominum ( Rom. 2. 15. 16 ). Voluntas est enim quæ aut remuneratur pro bono, aut condemnatur pro malo : opera autem testimonia sunt voluntatis. Ut quid ergo exspectat opera, qui conscientias novit? Numquid et tu in aliquo negotio testimonia quæris, cum tibi res ipsa fuerit manifesta? Sed dicis: Si secundum voluntatem judicat, et opera non exspectat, non misisset ad illos prophetas et sapientes. Ideo exspectat, ut duo bona fierent misericordiæ, ut et Judæi secundum conscientias solas suas condemnarentur, et justi homines non occiderentur. Et quis scit, quia aut malus juste damnatus sit propter malitiam suam, aut bonus propter benevolentiam suam, juste remuneratus sit, nisi vo-luntas demonstraretur in opere? Quale est enim illud Indictum justum, cujus justitiam nemo cognoscit? Non ergo Deus quar t opera propter se, ut sciat quomodo judicet, sed propter alios, ut omnes intelligant quia justus est Deus. Nam Deus est, qui omnimu corda cognoscit, et hominum, et angelorum, et spirituum cæterorum. Cor autem Dei nemo cognoscit, neque homines neque angeli. Ideo ergo et malis dat occasionem, per quam in operibus ostendatur propositum voluntatis sum mala : sient dedit scribis et Pharis: eis, mittens ad cos prophetas, et sapientes, et scribas : et bonis prachet o casionem, per quam ostendant propositum voluntatis sua bona, sient prophetis, et sapientibus, et scribis suis præbuit, excitans super eos persequitionem scribarum et Phariscorum, ut non sine causa quantum ad homines coronarentur. Et sient homo habens benefaciendi propositum, certe justum est, ut Deus provident ei occasiones, per quas faciat bona. Ut quid pinguis terra jaceat sine fructu? Sic justum est, ut homini malam voluntatem habenti provideat causas, per quas faciat mala, dicente Salomone: Ad pravos pravas vias mittit Dominus. Unde David rogat, dicens: Viam iniquitatis amove a me, legem tuam (Psal. 118. 29), etc. Nam et de benevolis alibi pre, heta sic dicit: Quia non dimittit virgam peccatorum super sortem justorum, ut non extendant justi ad iniquitatem manus suas (Ibid. 124. 3): id est, non dat potestatem diemonibus super justos, ne quando contra voluntatem suam malum facere compeliantur ab illis. De malevolis autem statim sic dicit : Declinantes autem ad suffocationem, adducet Dominus cum operantibus iniquitatem ( Ibid. v. 5 ): id est, qui declinatus est ad malefaciendum, sociat illum cum operantibus mala. Utputa, volenti tibi eleemosynas facere, occurrit ante faciem tuam captivus, aut desolata

vidua, aut miserabilis orphanus : non tantum in misit ad utilitatem illius, quantum illom transmisit ad utilitatem tuam : id est, non tautum prassitit ili per te, quantum per illum tibi. Nam quod per te illi præstitit, temporale est, et terrenum : quod autem tibi præstitit per illum, perpetuum est, et cælese, Ne putes quia propter utilitatem pauperum Dens divitem fecit, quos et sine divitibus poterat sustentare: sed propter utilitatem divitum pauperes fecit qui infructuosi et steriles erant futuri, nisi pauperes facti fuissent. Si ergo benefacere volentibus, quando providet causas beneficiendi, justus est Dens : sine dubio et quando malefacere paratis malefaciendi provide causas, non est injustus. Sout enim bonus rugat, ne occasionem peccandi incurrat, dicens: Viam iniquitatis amore a me (Psal. 118. 29): sic et malus o [21, ut inveniat occasionem nocendi. Ideo ergo dicit Deminus : Ecce ego mitto ad vos prophetas, et sapientes et scribas, et ex ipsis occidetis, et crucifigetis. et fagellabitis, 35. ut veniat super vos omnis sanguis justus, qui essunditur super terram. Ergo Deus occasi nem providet peccandi? Etiam, sed non ut peccare facial, sed ut peccatorem ostendat. Ecce enim si tu vitiosum compares servum, et volueris mores suos seire, nonne pones ante illum sacculos cum solidis, aut aliquem concupiscibilem cibum : et si quidem servus ille i continens fuerit, et sine timore, porrigat manum suam, et accipiat inde, numquid male fecisti? aut numquid tu coegisti illum ut faceret male? Non, sed propalasti malitiam ejus. Sic et Deus dans hominibus occasionem peccandi, si peccare voluerint, non illos facit peccare, sed manifestat pertinaciam cordis corum. Ut veniut super vos omnis sanguis justus, qui effusus est super terram, a sanguine Abel justi usque ad sanguinem Zacharice filii Barachiw, quem occidistis inter templum et altare. Id est, non tantum super Judivos, qui jam non sunt, sed super vos malos homicidas. Nam in tempore Abel Judei quidem non fuerunt, mali autem fuerunt. Nam quantum ad homines, multie generationes sunt secundum diversitates terrarum : quantum autem ad Deum, dum generationes sunt. Utputa, per singulas generationes sanctis suis bona promittens Dens per prophetas, ad consolationem corum Christum eis prophetavit venturum, utputa: Constituem judice tuos sicut prius, tunc vocaberis civitas justitia (Isai. 1. 26), etc. Ergo promisit quidem, non autem prestitit : præstitit autem novi-simis sanctis. Sicut et per singulas generationes peccantilius mala promittens, Deus ad terrorem comm hunc eis prophetice minabatur interitum, quem Judai sunt passi, uputa, Terra vestra deserta (Isai. 1. 7), etc. Ergo minatos est omnibus, non autem reddidit, sed reddidit generationi novissimæ. Sicut ergo omnia bona, quæ in singulis generationibus a constituti- ne mundi omnes sancti merebantur, illis novissime sunt donata, qui receperant Christum; sic omnia mala, qua in sugul's generationibus a constitutione mandi pati meruerunt omnes iniqui, et sanctorum interfectores, super novissimos Judicos venerunt, qui Christum repulerunt. Aut ita: Numquam ab initio mundi aute talis gratia Dei donata est hominibus, qualis in Christo : aut talis interitus venit super impios, qualis venit super Judicos, Christo repulso. Exempla corporalia dico, que passi sunt a Romanis. Quid com melius esse potest, quam Deum in corpore venicietem suscipere? aut quid pejus contingere potest, quam Deuni cum tanta humilitate et misericordia venientem ad se non solum non suscipere, sed adlise interficere, et tali modo interficere? Pone ergo Deum dicere ad illos, qui receperunt Christum: Ecce ego mitto ad vos Filium meum in corpore velatum, el discipulos ejus in nomine ipsius : et recipietis eos, et credetis in eum, ut veniat super vos omnis justitia, quæ facta est ab Abel usque ad Zachariam. Nonne verum dicit? Vere enim, quantum ad magnitudinem gratiæ, quæ data est hominibus in Christis,

quæ tamen videbatur esse Jerusalem, non autem vera erat, lu consummatione autem mundi Ecclesia aut desolata, aut desolanda est : adhuc tamen illa quae videbatur Ecclesia, non autem quæ vera erat, aut est: Dominus autem non separatim dixit, quæ signa pertineant ad destructionem Jerusalem, et que ad consummationem mundi, videlicet ut eadem signa pertinere videantur et ad manifestationem destructionis Jerusalem, et ad manifestationem consummationis mundi : quia non quasi historiam per ordinem exposuit eis, quomodo res crant agendæ, sed prophetico more prædixit eis quæ res erant agendæ. Prophetia autem semper per mysterium dicitur, et per mysterium intelligitur. Quid igitur? Hæc signa de fame, de bellis, et de terræmotu, si ad plenum spiritualiter voluerimus intelligere, non possunt pertinere ad manifestationem destructionis Jerusalem : quia tunc spiritualiter gens contra gentem non surrexit; id est, hæresis contra hæresim. Nam tempore apostolorum tantummodo seminate sunt hæreses, tempore autem regis Christiani germinaverunt : nostris autem temporribus maturuerunt et prævaluerunt. Tunc enim fames non erat spiritualis, sed magna ubertas, de qua propheta dicebat : Visitasti terram, et inebriasti eam, multiplicasti diture cam (Psal. 64. 10). Item si voluerimus hae signa tantum corporaliter intelligere, non proficiunt ad manifestationem consummationis muudi. Nam et bella hæc corporalia semper fuerunt, et semper crunt. Et fames, aut terræmotus carnales semper fuerant. Non potest autem esse in signum alicujus rei futura, quod semper fuit in usu: sed quod novum fit, illud dicitur signum. Sicut ergo fuit Jerusalem illa corporalis, que jam expugnata est in figura : est au-tem altera Jerusalem spiritualis, scilicet Ecclesia Christi, quae in finem mundi etiam tentanda est, et adhue tentatur : sie et signa illa quæ Dominus dicit, et spiritualiter intelligenda sunt, et carnaliter : ut carnaliter intellecta, significent destructionem illius Jerusalem: spiritualiter autem intellecta, significent tentationem Ecclesiæ in consummatione futura. Ergo ad utrumque tempus porrige mentem qui audis, et ad illud quod fuit autequam Jerusalem caperetur, et ad illud quod fiet antequam tentetur Ecclesia Christi. Videte ne quis vos seducat. 5. Multi enim venient in nomine meo, dicentes : Ego sum Christus, et multos seducent. Hoc et Apostolus (2. Thess. 2. 3) dixit iis qui fuerunt antequam capereiur Jerusalem, quia prius venturi fuerant pseudochristi. Etenim hoc erat signum primum destructionis Jerusalem : quod vere factum est. Venerunt enim Dositheus, et Simon, et Cleonius, et Varisuas in nomine Christi, et alii multi, quos Apos olus in Epistolis suis tangit. Hoc et patribus no-stris dixerunt, qui fuerunt prius antequam tentaretur Ecclesia, quia ventura fuerant harresum multa verba mendacia, dicentia : Ego sum Verbum Dei, Christus. Et hoc signum fuit expugnationis Ecclesia, quod et factum est. Vere enim priusquam ex tempore Theodosii, prævaricantibus multis, expugnaretur Ecclesia, multa dogmata præcesserunt ex tempore Constantini, dicentia, Hoc est verbum Dei : per quæ signa intelligere potuerunt periclitaturam esse Ecclesiam Christi, si prophetia Christi ante exitum intelligi potuisset. Multi venient in nomine meo, dicentes: Ego sum Christus. Venient in nomine sponsi, ut sponsa: castitas tentata probetur. Nam sicut omnis mulier, quamdiu non admonetur a malis hominibus, non bene cognoscitur utrum sit casta : si vero admonita conscientiam vel fidem viro servaverit, tunc merito casta laudatur : sic Ecclesiæ fides non bene cognoscitur, nisi Antichristi venerint ad eam. Sive de illis pseudochristis, qui præcesserunt antequam tentaretur Ecclesia, hoc convenit dicere. Quoniam sicut cum domus incendio comprehenditur, omnes latrones consurgant, quarentes unusquisque quod rapiat : sic quando casus specialiter tune Judgorum, aut generaliter, aut modicum Christianorum sieri cœperit, omnes damones spirituales latrenes insurrexerunt,

per suos ministros quærentes unusquisque quem perdant. Non audistis prophetam dicentem, quomodo in nocte omnes bestiæ circuierunt militantes, hoc modo? Posnit tenebras, et sacta est nox; in ipsa pertransibunt omnes bestiæ silvæ (Psal. 103. 20), etc. Sic et diennones spirituales bestiæ, quamdiu lux justitiæ est super terram, in cubilibus suis latent, id est. in cordibus impiorum, et non se ostendunt : cum autem tenebras impietatis aspexerint dominari, tunc dæmones procedunt, aut ministri eorum de latibulis suis, quærentes quem valeant devorare. Ideo videte ne quis vos seducat. Homo circa mortem phantasias videt : sic et mundus in exitu suo multos patietur errores. Hoc puto, quod ad omnes Christianos dicebat, sive tune, sive modo, præcipue tamen ad sacerdotes, Videte ne quis vos seducat. Vos estis luminaria, verbum vitæ continentes, quasi candelabra lucentia; facile, vobis exstinctis, Ecclesia a latronibus prædam patietur in tenebris. Quomodo autem stet ædificatio domus, si columnæ ecciderint? Et ne putes quia corporaliter jubet eos aspicere, cum dicit, Videte: sed spiritualiter mente considerare. Mente autem potest considerare, qui per bonam conversationem mentem habet illuminatam. Qui ergo bene conversatur, lucidam ha-bet mentem, et intelligit qui sunt doctores : qui autem peccat, sensus ejus cum sit tenebrosus, non intelligit qui sunt servi Dei, et qui ministri diaboli. Sicut enim qui corporaliter oculos habet acutos, de longe prospicit venientem, an amicus ejus est, an adversarius : qui autem oculos habet infirmos, quamvis intenderit, non cognoscit an amicus sit, an inimicus : sic qui mentem a peccatis possidet mundam de longe considerat, homo Dei est ille qui venit, aut homo diaboli : in nomine Christi venit, aut in spiritu Christi. Aut putamus quod semper venturi fuerant novi Christi? Absit. Quod ergo dicebat, Multi venient in nomine meo, ad tempus apostolorum pertinet. Tunc enim sciens diabolus, quia adhuc novus erat Christus in mundo, quia veritas evangelii ejus adhuc erat ignota, quia apostoli ejus multis incerti, multos introducebant Christos in mundum, ut homines volentes venire ad Christum, per similitudinem nominis ejus errantes, transcant ad diabolum, et volem**es** ab eo ex re, impingant in eum. Quemadmodum si rex in bello victus alque fugatus ab alio rege, indueret indumentum regis illius victoris, et in parte sua erigat simile signum signo regis illius, nt ille populus victoris schema sui regis aspiciens, et signum partis ipsius, dum putat se ad proprium currere regem, incurrat in manus adversarii sui : sic et diabolus subornat ministros suos sub nomine Christi, ut volentes homines ire ad Christum, similitudine nominis tene. bricati ad diabolum vadant. Postquam vero notitia Christi in toto mundo praevaluit, et veritas evangelii ejus facta est manifesta, mandata discipulorum ejus implicare jam non poterat, sed submittere Christos. Neque aliquid agit etiam si submittat : quoniam cmnibus manifestus est Christus, et evangelium ejus, et apostoli ejus : sed alio modo submittit Christos, ut verba diversorum hæreticorum introducta, unumquodque corum dicat, quia Ego sum Christus, uni-genitum Verbum Dei. 6. Audietis prælia, et opiniones præliorum. Tunc quidem corporaliter ea dicebat prælia audienda, qua contra Judæam præparabat Impæ rator Romanus. Nam sicut solet fieri in praparatione belli dum eliguntur principes, dum deputatur et co.igregatur exercitus, auditio currit, maxime ad cos. adversus quos præparatur. Sed postquam ingressus est exercitus Judicam, sicut exponit Josephus, non statim ad Jerusalem applicavit, sed ad civitates singulas regionis illius, et diversa prins gesta sunt bella, et plurime civitates capta, et sic novissime Jerusa-Iem obsedit exercitus. Ideo mandabat aposiolis, Videte ne turbemini, sed opus prædicationis vestræ implete. Illius Jerusalem corporalis typum gerit Jerusalem spiritualis Ecclesia. Nam nisi templum illud destructum fuisset, observant a legis non facile fucrat

Jerusalem, Jerusalem. Nam Deus invitus compellitur cum magno dolore peccatores damuare. Non enim sic dolet, quia ipse ab eis offenditur, sed quia quasi violenter cogitur perdere aliquem, qui omnes cupit salvare. Nam quemadmodum in nobis contra naturam est bene facere, sic et Deo contra naturam est male facere, aut perdere. Sed dicet aliquis: Cum in potestate habeat Deus perdere et salvare, quis eum invitum compellit condemnare, si non vult? Tu, qui non desideras miscricordiam Dei. Nam sicut qui desidoranti misericordiam Dei denegat, crudelis est : sic qui non desideranti misericordiam præstat, injustus est. Sed dicis: Quis est homo, qui non desiderat misericordiam Dei? Tu, qui permanes in peccatis. Desiderare antem misericordiam Dei, est converti ad eum. Ille enim desiderat misericordiam Dei, qui timet iram ejus : qui autem non timet iram ejus, non desiderat misericordiam ejus, sed contemnit. Jerusalem, Jerusatem, qua: usque nunc luctata es contra misericordiam meam tuis peccatis, nunc autem ipsam superasti. Volo enim in te misereri, sed vires misericordiæ faciendæ non habeo, nec possunt te amplius jam sufferre. Incessabilibus enim iniquitatibus tuis misericordia mea quasi jam lassata, a proposito suo defecit. Quæ occidis prophetas, et lapidas eos qui mittuntur ad te. Misi ad te Isaiam, et serrasti eum : misi ad te Jeremiam, et lapidasti eum : misi Ezechielem, et tractum super lapides excerebra-ti eum. Quomodo sanaberis, quæ nullum ad te medicum venire permittis? quomodo curabo infirmitatem tuam, que omnem medicinam conculcas? Sanctis meis non peperci, ut tibi parcerem peccatrici. Illorum vitam neglexi, ne tuam mortem viderem. Omnes medici spirituales in te desecerunt, et tu curata non es. In-anabilis est passio tua; vicit enim artem divinam. Si de morte tua gavisus fuissem, numquam ad te misissem prophetas. Si te perdere voluissem, numquam ad te ego ipse venissem. Ego tibi quid faciam, si tu ipsa vivere non vis? Qноties volui congregare filios tuos, sicut gallina congregat pullos suos, et noluisti? Cum te in Ægypto quasi sanguinarius accipiter persequebatur Pharao, misi super te Mosem et Aaron (Exod. 4. ct 5); quasi duas mollissimas pennas miscricordia meæ, et liberatos vos de unguibus ejus rapui in desertum, et noluistis sequi me, facientes vobis vitulum in Horeb, ut serviretis potius idolo mortuo, quam Deo viventi (1bid. 32). Quotiens volui congregare filios tuos, sicut gallina pullos suos, et noluisti? Percurre, si vis, Judicum librum, quoticus peccaverunt et tradidit illos Deus, et iterum liberavit? Gallinam, Ecclesiae ponit similitudinem. Sicut enim pulli gallinarum pastum suum quærentes, per diversa vagantur, et maternis vocibus congregantur ad ipsam, et iterum similiter pascentes disperguntur, et iterum maternis vocibus congregantur : sic et populus Dei; carnalem voloptatem et mundialem concupiscentiam sequentes, per diversos vagantur errores, quos Ecclesia mater per sacerdotes, modo increpationibus, modo blandomentis, quasi quibusdam vocibus congregare et allectare festinat. Et quemadmodum gallina habens pullos, vocando illos non cessat, ut assidua voce vagositatem corrigat pullorum snorum : sie et sacerdotes in doctrina cessare non debent, ut studio et assiduitate doctrinarum suarum negligentiam populi errantis emendent. Et quemadmodum gallina habens pullos, non solum suos calefacit, sed etiam cujuscumque volatilis filios exclusos a se diligit quasi suos : ita et Ecclesia non solum suos Christianos studet vocare, sed sive gentiles, sive Judai, si suppositi illi fuerint, omnes fidei suæ calore vivilicat, et in baptismo generat, et in sermone nutrit, et materna diligit caritate. Ut antem et hæreticis hæc eadem coaptemus, Jerusalem hic semper Ecclesiam interlige, quæ dicitur civitas pacis, cujus fundamenta posita sunt super montes Scripturarum. Sicut ergo illi Judai, qui fuerant Jerusalem spiritualis, ingressi crediderunt in Christum, illi autem, qui erant Jerusalem corporalis, manentes in corporali Judaismo, per-

sequebanturspirituales Judatos, id est, apostolos, carrosque ex circumcisione credentes: sic et de ista nora Jerusalem, id est, de Ecclesia, qui spirituales Christian fuerunt, relicta corporali Ecclesia, quam perfidi occupaverant violentia, exierunt ab illis. Magis autem illi exierunt a nobis, sient Joannes exponit (1. Joan. 2. 19).

Exire de Ecclesia quis dicatur. - Nou enim ille de Ecclesia exire videtur, qui corporaliter exit, sed qui spiritualiter veritatis ecclesiasticae fundamenta relaquit. Nos enim ab illis exivimus corpore, illi autem a nobis animo. Nos ab illis exiviorus loco, illi a nobis fide. Nos apud i los reliquimos fundamenta parietum, illi apud nos reliquerunt fundamenta Scripturarum, Nas ab illis egressi sumus secundum aspectum hominum, illi autem a nobis secundum judicium Dei. Ideo et illi corporales Christiani persequentur nostros spirituales, specie colorata, varietate fundata. Propterea qua superius Dominus commemoraverat, ad Illam Jeresalem corporalem dicta esse videntur : Jerusalem, Jerusalem , que occidis prophetas , et lapidus eos qui el te mittuntur. Non dixit, Quae eccidisti et lapidasti : sed, Quæ occidis et lapidas : id est , Quæ hoc proprium, et quasi naturalem consuetudinem habes, ut occida et lapides sanctos. Non enim occidit aut lapidavit sanctos ante Christum, et cessavit facere post Christum que fecit aliquando prophetis, sed cadem ipa facit apostolis, qua fecit aliquando prophetis. Sic et harreticorum Ecclesia non solum persequata est pares nostros, et persequi jam cessavit : sed eadem fin eorum faciunt nobis, que patribus nostris fecenut patres corum. Mittuatur enim ad illos viri fideles, quotienscumque inter illos et fideles certamen fidei commovetur, non ex obrietate vini, sicut fier sole frequenter, sed ex aliqua causa religionis. Mittuntural illos, sicut mittebantur prophetæ et apostoli ad Judæos, non ad salutem corum; insanabiles enim sunt: sed ad præjudicium ipsorum , ut sine excusatione ignorantiæ judicentur. Item aliter. Hæretici prophetas, et apostolos, et martyres occident, qui modo sunt anud nos : sine dubio occidunt in verbis suis, et actibus. Quotiens enim leguntur in Ecclesiis nostris verba et acta prophetarum et apo tolorum , prophete et apostoli missi nihilommus loquuntur ad nos, ques omnes missos ad se heretici dum legunt et male interpretantur, occidunt et lapidant eos. Ut anten manifeste cognoscas, quomodo prophetie et i postoli ab hæreticis occidentur et lapidantur : primum intellige, quomodo nascitur Christus in nobis, et quomodo occiditur Quando enior credimus in Christum, Christum generamus et formamus in nobis, sient dicebat Apostolus Galatis : Filioli mei, quos iterum partureo, donce formetur Christus in vobis (Gal. 4, 19). Con sequenter et quando perdimus fidem Christi, Christum occidimus in nobis, sicut et prophete apud hereticos occiduntur. Quando enim fidem et veritatem verborom corum prava interpretatione subvertunt, propheas et apostolos occident in se. Ipsius enim verbi quisi sanguis veritas est, que vivincat verbum. Onne com verbum, quod non habet in se veritatem Dei, mortuum est, quemadmodum sine sanguine corpus. Propterea omnia verba divina, quamvis rustica sint et incomposita, viva sunt : quoniam intus in scusibus suis habent positam veritatem Dei, quasi sangumem in venis inclusum, et ideo vivificant audientem, sicul testatur Petrus ad Christum, dicens; Quo ibmus! verba viva habes (Joan. 6, 69). Omnia autem verba sæcularia, quoniam non habent in se virtutem Dei, et quantis sint composita et ingeniosa, mortua sum, quoniam in venis sensuum suorum non habent vatutem Dei : propterea nec audientem salvant. Secundum hae jam intelligis, quomodo haretici occident et lapidant prophetas et apostolos missos ad se. Quoieni enim veritatem verborum corum gladio maligni spiritus et verbi perversi corrumpunt, occident prophetas et apostolos, et sanguinem verborum corum, id est, veritatem effundant in terram : totiens aliad intelligentes in verbis prophetarum et apostolorum, et

aliod proloquuntur in populo, blasphemias suan quasi lapides quosdam jactant super apostolos et prophetas. Quotiens volui congregare filios tuos, etc. Quotienscomque enim , sicut diximus , inter hareticos et fideles fidei movetur certamen, evidenter vult illos Dominus congregare sub veritate alarum snarum, id est, duorum Testamentorum, quotienscamque leguntur apud cos verba prophetarum et apostolorum : illi autem non quasi domestici pulli gallinæ, quæ est Ecclesia, sed quasi silvestres pulli sauguinarii vulturis, aut accipitris, non solum ad veritatem duorum Testamentorum venire non acquiescent, sed adhuc irruunt super ipsam gallinam, id est, Ecclesiam, et diripiunt et dispergunt pullos ejus, et evellicant cam: totiens vult eos congregare, illi autem nolunt. 38. Ecce relinquetur vobis domns vistra deserta; id est, ecce nunc, tempore instanti. Cum ego fuero crucilixus, scindetur velum templi, et secreta mysteria sanctitatis ejus publicabuntur, et recedet ab eo Spiritus Dei. Et sicut corpus anima recedente prius quidem frigescit, deinde patrescit et solvitur : sic et templum vestrum, Dei Spiritu recedente ab eo, prius quidem seditionibus, et indisciplinationibus replebitur tyrannicis, quasi Deo jam illud non gubernante; deinde veniet ad ruinam. Seut enim ante mortem hominis, insanabilis pracedit infirmitas : sic et ante ruinam aut hominis, out loci alicujus, aut civitatis, inemendabilia praecedunt peccata. Sicut enim pulli frequenter a matre vocati, cum non obaudicrint, neque sequati fuerint matrem, matre longius abeunte, aut venit accipiter, et diripit cos, ant longius evagantur, ut percant : sic et Domino frequenter Judæos vocante, quoniam non obandie-runt, neque sequuti sunt cum, recedente illo ab cis, ad gentes venit quasi accipiter rex Romanus, et partem 1 quidem corum comedit fames et gladius, alii autem per singulas provincias dispersi sunt, ut perirent. 59. Dica enim vobis, non me videbitis amodo, donec dicatis, Benedictus qui venit in nomine Domini. Præcessores nostri exponunt, circa ipsum diem judicii et resurrectionis quosdam Judavorum credituros in Christum. Quod et Apostelus significare videtur, dicens: Ex parte cœcitas contigit in Israel, donce plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel sulvus fieret (Rom. 11. 25. 26). Et sequens lectio illa tota hoc dicere velle videtur. Si quis antem mysterium hoc per illos putat impletum, qui in Actibus apostolorum leguntur (a), Petro pradicante aut aliis apo-stolis crediderunt: intelligat propter tres causas non esse verum quod dicit. Primum, quia tune pars modica secundum electionem credidit, non totus Israel. Secundo, quod illi ante gentes crediderant, non post gentes. Plenitudo autem gentium tunc adline non introicrat, sed inchoaverat hoc. Tertio, quia quando hac futura praedicebat Apostolus, gentes jam crediderant, et Judai qui fuerant credituri : et tamen Apostolus adhue credituros significat Judgeos, dicens ad gentes: Sicut enim vos aliquando non credidistis Deo, nunc autem misericordiam consequati estis propter illorum incredulitatem : ita et illi nunc non crediderunt in vestra miseratione, ut et ipsi misericordiam consequantur : conclusit enim Deus omnes in incredulitate, ut omnibus misereatur (Ibid. v. 50-52). D.cens ergo . Amodo non me videbitis, donce dicatis , Benedictus qui venit in nomine Domini : hoc dicere vult, Donec veniat tempus, in quo credentes dicatis, Benedictus qui venit in nomine Domini. Spiritualiter enim videre Christum est ipsum in fide cognoscere. Sient autem ad iliam Jerusalem dictum est, Ecce relinguetur vobis domus vestra deserta : scilicet cum occideritis Filium Dei apud vos, cum de illo templo corporali templum exicrit spirituale, quod fuerunt sancti, qui ex circumcisione crediderant in Christum: sic et ad Ecclesiam omnium haresum dictum esse videtur, Ecce relinquetur vobis

Apud Commelin, legitur, Patrem.
(a) in hec verba desinit codex RR. PP. Carthusianorum Vains Dei.

domas vestra deserta, ex quo Fikum Dei secidistis: id est, Ex qua virum verbum veritatis illus, mendacis verbi gladio, veritate effusa, mortuum fecistis: sieut superius diximus, spiritualiter prophetas suscipl aut occidi. Q.ii enim credunt secundum verlatem verbis prophetarum, suscipiunt prophetas: qui autem corrumpunt veritatem ipsorum, occidunt verba eorum, et eos ipsos in verbis ipsorum. Sie et Christus aut suscipitur, aut occiditur apud nos. Si enim credimus verbis ejus, suscipiums eum, et generanus in nobis: si autem non credimus, et adhuc veritatem verburum ejus corrumpiums, repellimus eum, et occidimus apud nos. Unde fit, ut quotidie Christus apud fideles quidem suscipiatur, atque nascatur, apud bærgicos autem repellatur.

Hareticorum ecclesia derelicta a Deo et omnibus sanctis. — Relicta est autem et deserta, ex que de illa corporali Ecclesia spiritualis exivit : id est, de populo suo, qui videbatur Christianus, et non erat, populus iste exivit, qui non videbatur, et erat : et magis autem, secundum quod diximus, illi a nobis exierunt, quam nos ab illis. Sicut autem membrum a corpore præcisum vivere non potest, neque ramus arboris viridis esse : sic et omnes hæretici præcisi a corpore unius Ecclesia, nec vitam Christi in se habere possunt, nec viriditatem gratia spiritualis, sed est Ecclesia corum deserta : non ab hominibus; abundat enim perversis hominibus, quomodo semper malorum major est copia quam bonorum : sed deserta est a sanctis, deserta a sanctitate, a fide, a veritate, a gratia, a spiritu; deserta denique ab ipso Deo, et a bonis omnibus quæ sunt Dei. Sieut enim homo, qui Dei non est, mortuus dicitur esse, quamvis vivat : quia non Deo, sed diabolo vivit : sic onnis Ecclesia quamvis abundet hominibus, tamen si ab illis bonis quae dicta sunt defucrit, deserta est : quia non Deo, sed diabolo plena est. Dico enim vobis: Non me videbilis amodo, donec dicalis, Benedictus qui venit in nomine Domini. Vere enim ex tempore perditionis sue hæretici numquam Christum viderunt. Vident enim eum fide, non oculis, qui secundum veritatem ejus credunt in eum: qui autem non credunt, ca ci sunt corde, non corpore ; non necessitate, sed voluntate. Cognituri sunt autem cum in die judicii nolentes, quando videbunt eum in majestate Patris, quando videbunt cum clinni omnes iniqui, et Dominum cum confitebuntur nolentes : Donine, Domine, nos in nomine tuo dæmonia ejecimus (Matth. 7.22), etc.; sed nihil illis proderit tarda confessio. Tune et isti dieturi sunt Christo: Nos in nomine tuo documus, et in nomine tuo damonia ejecimus. Dicet autem ad eos: Numquid in virtute mea? numquid in spiritu meo? In nomine enim meo aliquid agere, seductorum est : sed in virtute mea, et in spiritu meo, sanctorum. Discedite a me, nescio qui estis. Sicut enim vos cognoscentes me, cognoscere noluistis, non propter difficultates veritatis mea, sed propter iniquitates malitiæ vestræ : sic et ego cognoscens vos, nolo cognoscere, non propter extraneas personas vestras, sed propter odibiles malitias vestras.

## Homilia xlvj, ex capite xxiv.

1. Egressus Jesus de templo, ibat : et accesserunt discipuli ejas, ut ostenderent ei ædificationes templu. Superius ingressus est Dominus templum, quærens sauctitatem templi : sed cum in templo nitul inveniret proprium templi ; egressus de templo ibat : quia ædificium quidem stabat, quod erexerunt hominus, sanctitas vero ecciderat, quam constituerat Deus. Nam templum hominum estædificatio lapidum pulchre composita : templum autem Dei est congregatio electorum religiose conversantium. Ibat de templo foras, id est, de Judæis ad gentes. Ibat neu solum corpore, sed voluntate recedens in spiritualibus. Ecce si pars aliqua domus fuegit decisa, cum labore tamen possibile est ut reparetur : si antem ipsom fundamentum fuerit conquassatum, quid faciat pater-

familias, nisi forte in aliquo loco nova faciat fundamenta, et lapides de priori domo transvectans, aliam sibi adificet domum? Sic et in spiritualibus, si quidem populares peccaverint, per pœnitentiam cor-riguntur : si autem sacerdotium ipsum fuerit dissipatum, quod est populi fundamentum, quid faciat Deus? Hac ratione gentem Judæam relinquens, in alio loco, id est, in medio gentium universarum, nova posuit fundamenta, id est, apostolos suos, et omnes bonos transferens, qui fuerint ex Judais, dicente propheta: Convertantur ad me, qui timent te ( Psal. 118. 79 ). Novam sibi fecit Ecclesiam, et admonuit illam, ut sicut mutavit locum, mutet et mores, dicens per prophetam : Audi , filia, et vide ct inclina aurem luam, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui, et concupiscet rex decorem tuum (Psal. 44. 11. 12). Ibat enim, numquam ad illud templum iterum reversurus : jam enim maledixer: t ei, dicens : Numquam ex te fructus nascatur ( Matth. 21. 19).Hec enim synagoga erat illa ficulnea, ornata foliis, et fructibus vacua : quæ arbor videbatur, non autem erat nisi figuralis, sed erat synagoga realis: sicut et Judæa, quæ verba sanctitatis portabat, et opera pietatis non habebat; quæ videbatur populus Dei, non autem erat, ad quam venit Christus esuriens.

Christus esuriens quomodo satiatur .- Christus enim. si esurit, quomodo satiatur? Satiatur in fide hominum, esurit autem in intidelitate corum. Et desuper Samaritanum puteum gandens sedebat, quoniam fides Samaritanorum offerenda ei fuerat (Joan. 4.6) tamquam optimus cibus. Hic autem in templo nullam escam humanæ sanctitatis inveniens, egressus de templo, tristiter ibat. Et vere merito tristabatur, et erat quod irasceretur. Apud Samaritanos in peregre satiatus est, apud Judæos in domo propria mansit jejunus. Nam ibat. Per hoc quod hic dicitur, Ibat, hoc significat, quasi offensus ibat. Alioqui sufficeret dicere, Cum egressus fuisset de templo, accesserunt ad eum. Quemadinodum homo, si vadat alicubi, existimans invenire responsum, si non invenerit, confusus egreditur, quasi qui perdidit aliquid, quia quod sperabat non invenit. Ideo et apostolis quasi dolore repletus, respondit : 2. Amen dico vobis, non stubit hic lapis super lapidem, qui non destruatur. Non potest pacifica loqui, qui cor habet turbatum. Et accesserunt ad cum discipuli ejus, ut ostenderent ei structuram templi. Adhuc apostoli carnales constituti, spirituales oculos nondum bene apertos habebant, et ideo spiritualiter adhuc vivere non poterant. Ecce enim totum templum jacebat spiritualiter dissipatum, et illi quasi mirabilem compositionem templi Christo monstrabant, non intelligentes quia homo quidem in adficatione parietum delectatur, Deus autem in conversatione sanctorum, dicente propheta: Domine, dilexì decorem domus tuæ et locum hubitationis gloriæ tuæ (Psal. 25. 8). Quem decorem? Non quem diversitas splendentium marmorum facit, sed quem priestat varietas viven-tium gratiarum. Ille decor carnem delectat, iste vivificat animam: ille pro tempore decipit oculos et deludit, iste antem in perpetuum ædificat intellectum. Jesus autem respondens eis, ait : Videtis hac omnia? Amen dico vobis, non relinquetur nic lapis super lapidem, qui non destruatur. Apostoli unam rem osten-dere voluerunt, et ipsam inutilem : Christus autem eis duarum rerum salutarium dedit vivam responsionem. Nam et de futuro eos admonet, quasi præscius Deus, et de prasenti cos docuit, quasi benignus magister. Illi aspiciunt illa quæ in hoc sæculo viva servant : ipse autem monet de his quæ in futuro sæculo æterna perdurant. Nam quæ videntur, temporalia sunt quæ autem non videntur, æterna (2. Cor. 4. 18). Quid mirum, si hac sunt peritura, que manus humana construxit? Sciamus etiam illa esse solvenda, quae manus divina creavit. Quia initio tu terram fundasii, Domine, et opera manuum tuarum sunt cali: ipsi peribunt, tu autem vermanes in ælernum ( Psal. 101.

26. 27). Quicquid enim videtur, carnis est myste. rium : quicquid non videtur, animarum. Cum ergo caro transierit, necesse est ut et visibilia universa pertranseant : quia non est fas, ut cum rerum visi-bilium domina caro transierit, mysteria quasi dignitosiora remaneant. Si civitas aliqua regi suo terreno fuerit facta rebellis, nonne tollit ab ea jus civitatis, et milites suos transmittit, ut fiat deserta, utque potestatem regis sui non cognovit in bono, cognoscat in malo, et ipsa descrtio testificetur, quid ei profuerit antea propitiatio regis? Hæc autem gens mihi Regi caelesti rebeliis effecta est, legem meam corrupit, pra cepta mea contempsit, ministros meos occidit super meipsum jam impias manus erexit, et adhie interficere me cogitat, nisi me defenderet immortalis natura Ideo tollam ex ca pignora veritatis mer, id est, Spiritum sanctum. Tollam exercitum meum, id est, angelos qui custodiebant cam, ut non stet hic lapis super lapidem Cum ergo salus ab ea recesserit, necesse est at perditio dominetur.

#### Homilia xlviij. ex capite xxiv.

3. Sedente autem eo super montem Oliveti, acci svernut ad eum discipuli secreto, dicentes : Die nobis, quando hæc erunt, et quod signom adventus tui, et consumma-tionis sæculi? Id est, Quando hæc erunt, ut nou slet in templo lapis super lapidem, sient dicis? Et addunt interrogationibus suis et alterum, scilicet ut significet eis etiam sæculi finem, cujus Christus non fecerat mentionem. Sed illud primum interrogant ex se et propter se, hoc autem secundum ex nobis et propter nos. Nam neque nos templi illius diruptionem aspeximus, neque illi sæculi finem : ideo illis expediebat audire signa diruptionis illius, nobis autem capedit consummationis agnoscere signa. Omnibus enim laborantibus dulcis est finis. Viator libenter interrogat, ubi est mansio; mercenarius frequenter computat, quando annus completur; agricola semper tempus messis exspectat; negotiatior die ac nocte thecae sua discutit rationem; mulier pragnans semper de decimo mense cogitat : sic et servi Dei libenter de con-summatione saculi requirunt. Scriptum est enim: Ubi erit thesaurus tuns, ibi erit et cor tunm ( Hatth. 6. 21). Ecce si solidorum aliquam quantitatem habeas in arca repositam, quotienscumque veniens de platea, domum tuam ingrederis, ante omnia illum locum oculi tui respiciunt, ubi solidos habes : sic et sancti illum locum respiciunt, ubi repositam habent coronam. Nam utile est tempus consummationis cognoscere : quia et homo in itinere constitutus, quanto magis appropinquaverit mansioni, tanto amplius incipit festinare. Nam in longa via etiam veloces homines pigriter ambulant : quando autem via fuerit breviata, etiam pigri velociter ambulant. Hac ratione et Paulus exhortans dicit : Nunc enim propior est nostra salus, quam cum credidimus ( Rom. 15, 11 ) : quia appropinquata spes excitat magnanimitatis virintem, ideo quanto magis landabiles sunt sancti, qui ante Christum fuerunt, tanto nos vituperabiles, qui post Christum sumus, et adhuc de saculo recedere nolumus. Illi quidem sciebant finem esse futurum ; quando autem, nesciebant. Nos autem, Domino demonstrante, quotidie sæculum finiri videmus, et tamquam mali servi, jam albescit aurora, et adhuc dorumus. Nam peccatores homines numquam putant sæculi finem esse futurum. Et quid mirum, si qued audunt non credunt : cum nec illud credunt, quod quotide vident? Nam quotidie manibus suis efferunt mortuos, et mortales se esse non putant. 4. Et responders dixit eis: Videte ne quis vos seducut. In primis hoc zestimo przetermitti non oportere, ut consideremus quid interrogant apostoli, et sic melius intelligemus quid Christus respondit. Interrogant enim hac die apostoli, Quod signum erit destructionis Jerusalem, et, Quod signum consummationis mundi. In consummatione en'in gentis Judicie Jerusalem destructa est,

sunt in Christianitate, conferant se ad Scripturas. Sicut enim verus Judæus est Christianus, dicente Apostolo. Non qui in manifesto Judæus est, sed qui in occulto (Rom. 2. 28. 29) : sic vera Judæa Christianitas est, cujus nomen intelligitur confessio. Montes autem sunt Scripturæ apostolorum aut prophetarum, de quibus dictum est : Illuminas tu mirabiliter a montibus æternis (Psal. 75. 5). Et iterum de Ecclesia licit: Fundamenta ejus in montibus sanctis (Psal. 86. 1). Et quare jubet in hoc tempore omnes Christianos conferre se ad Scripturas? Quia in tempore hoc, ex quo obtinuit hæresis illas Ecclesias, nulla probatio potest esse veræ Christianitatis, neque refugium polest esse Christianorum aliud, volentium cognoscere fidei veritatem, nisi Scripturæ divinæ. Antea enim multis modis ostendebatur, quæ esset Ecclesia Christi, et quæ gentilitas : nunc autem nullo modo cognoscitur, volentibus cognoscere que sit vera Ecclesia Christi, nisi tantummodo per Scripturas. Quare? Quia omnia hæc, quæ sunt proprie Christi in veritate, habent et hæreses illæ in schismate : similiter Ecclesias, similiter et ipsas Scripturas divinas, similiter episcopos, cæterosque ordines clericorum, similiter baptismum, aliter eucharistiam, et cætera omnia, denique ipsum Christum. Volens ergo quis cognoscere quæ sit vera Ecclesia Christi, unde cognoscat in tantæ confusione similitudinis, nisi tantunimodo per Scripturas? Item antea et per signa cognoscebantur, qui erant veri Christiani, et qui falsi. Quomodo? Falsi quidem aut non poterant facere, sient veri Christiani : aut talia non poterant, qualia veri Christiani : sed faciebant vacua, admirationem quidem facientia, utilitatem autem nullam habentia: sicut frequenter exposuimus. Christiani autem faciebant plena, non solum admirationem facientia, sed etiam omnem utilitatem habentia. Et per hac cognoscebantur qui erant veri Christiani, qui falsi. Nunc autem signorum operatio omnino levata est: magis autem et apud eos invenitur, qui falsi sunt Christiani, fleri ficta. Sicut autem Petrus apud Clementem exponit, Antichristo etiam plenorum signorum faciendorum est danda potestas. Item ex moribus ipsis prius intelligebatur Ecclesia Christi, quando conversatio Christianorum, aut omnium, aut multorum erat sancta, quæ apud impios non erat. Nunc autem aut tales aut pejores facti sunt Chri-stiani, quales sunt hæretici aut gentiles. Adhuc autem et major continentia apud illos invenitur, quamvis in schismate sint, quam apud Christianos. Qui ergo vult cognoscere que sit vera Ecclesia Christi, unde cognoscat, nisi tantummodo per Scripturas? Sciens ergo Dominus tantam confusionem rerum in novissimis diebus esse futuram : ideo mandat, ut Christiani qui sunt in Christianitate, volentes firmitatem accipere fidei veræ, ad nullam rem fugiant, nisi ad Scripturas. Alioqui si ad alia respexerint, scandalizabuntur, et peribunt, non intelli-gentes que sit vera Ecclesia. Et per hoc incident in abominationem desolationis, quæ stat in sanctis Ecclesiæ locis. Et qui super tectum est, in tem-pore illo non descendat tollere aliquid de domo sua. Domus nostra est corpus nostrum. Superiora cjus sunt cor, aut caput, quæ intelliguntur domus tocta. Inferiora autem sunt venter, aut cætera occultabilia membra. Tamen ut melius intelligamus quæ sunt tecta domus, historiam de Raab proferamus. Ilæc suscepit legatos Jesu Nave, et in superiori parte domus abscondit, ne inveniret rex Jericho (Josue 2). Hæc est Ecclesia, quæ aliquando meretrix fuit, quæ legatos Jesu Christi, id est, apostolos et prophetas, hoc est, scripta corum suscepit, et in superiori parte corporis sui abscondit : id est, in sensu, in memoria, et in corde, ut non inveniat eos rex mundi diabolus, ut confidenter dicere possit: In corde meo abscondi eloquia tua, ut non peccem tibi ( Psal. 118. 11). Quid ergo? Quicumque in tempore illo fuerit super tectum, id est, in rebus spiritualibus vivens, quæ sunt aut in

capite, aut in corde : que tecta dicuntur corporis nostri, et fastigia prima : non descendat ad inferiores corporis sui partes, unde aliquid tollat : id est, non descendat ad aliquas res carnales, ut desideret aliquid quod est corporale. Alioqui comprehendet eum abominatio desolationis. Et vide quia quotquot percunt de Christianis, propter aliquam corporalem causam percunt constitutam deorsum. Alii propter avaritiam, ut ne perdant quod habent, aut inveniant quod non habent : alii pereunt propter gulam, paupertate coacti : alii propter uxores, aut propter maritos : alii propter alias causas carnales : quæ omnia pertinent ad infe-riores corporis partes. Sicut enim viventes in carne, relinquere videmur carnem, relinquentes opera carnis, et transimus ad spiritum, facientes opera spiritus, ut recte dicatur de nobis : Vos autem non estis in carne, sed in Spiritu (Rom. 8.9): sic relinquere videnur inferiora corporis nostri, opera relinquentes carnis, et ascendimus ad cor et caput, viventes secundum illas virtutes, quæ sunt in capite, aut in corde, aut in spiritu : quæ omnia tecta domus nostræ dicuntur. Mandat ergo fidelibus viventihus in sanctitate, ne aliquid concupiscant carnale, quod est descendere, no forte per occasionem desiderii illius diabolus inveniat locum, et trahat ad abominationem desolationis, et percant. Item. Qui est in agro, id est, aut in Scripturis, aut in Ecclesiis, aut in Christo, non revertatur retro tollere tunicam suam, id est, aut conversationem, aut cultum priorem. Utputa, Judæus fuisti, et factus es Christianus : in agro es , ne ad Judaicum revertaris cultum. Gentilis fuisti, et sactus es Christianus : ne aliquid quod est gentilitatis resumas, ne per alias oc-casiones incidas in errores abominationis illius, quam t hæreses illæ, si vis Judaismum, habent in se : si vis gentilitatem, invenies apud eos. Propterea facile cadunt in illas, qui non fuerint canti secundum mandata Domini hæc præmonentis. 19. Væ autem prægnantibus et nutrientibus in illis diebus. Quia aut ventris, aut gremii pondere prægravati, non possunt expediti esse ad lugam. Si enim dimiserint infantes suos, viventium viscerum suorum patientur separationem : si autem bajulaverint, suscipient vitæ periculum. Puto hoc melius intelligi posse spiritualiter ad tempus Antichristi, quæ sunt spirituales prægnantes, et nutrientes Eccle-siæ Christi in singulis quibusque gentibus constitutæ. Ecclesiæ, quando prædicant verbum vefitatis, cre-dentes in fide concipiunt, et habent eos in gremio suo, quasi in utero, donec formentur catechizati per singula membra pietatis et fidei. Cum autem formati fuerint sic, pariunt eos in haptismo : postquam autem pepererint, necesse eos habent lactare doctrinis as-siduis. Sed primum videamus, quomodo Deo formant in utero Ecclesiæ hominem conceptum in tide. Utputa, legis justitia est, abstinere a malis operibus tantum, non etiam facere bona opera : Christi autem justitia non est, abstinere a malis operibus tantum, sed etiam facere bona opera. Item legis justitia prima, et salu-taris, decem habet mandata, quasi decem menses. Primum, cognoscere unum Deum; secundum, abstinere ab idolis; tertium, non perfurare; quartum, colere sabbatum spirituale; quintum, honorare patrem et matrem; sextum, non occidere; septimum, non adulterari; octavum, non furtum facere; nonum, non falsum testimonium dicere; decimum, nullam rem proximi concupiscere (Exod. 20): videlicet secundum mysterium nominis Jesu Christi, quod est in litera lota: id est, perfectionis indicio. Omnis ergo Ecclesia, quæ concipit hominem in utero suo per veibum in fide, prius debet eum formare omnibus his mandatis, quasi mensibus decem, ut discat prius abstinere ab omnibus malis, et sic eum maturum in baptismum parere Deo. Alioquin antequam discat ab his omnibus abstinere, si baptizaverit eum, non partt, sed immaturum projicit : sicut mulier, nisi completis novem mensibus et decimum tangens peperit, abortum facit. Propter quod nec est homo ille vitalis. Sicut et

compescenda. Ideo autem destructum est, ut etiam si velint Indæi postmodum legem servare, non possint, aut de pascha, aut de sacrificiis, aut de cateris festivitatibus. Ceciderunt ergo corporalia et figuralia, nt surgerent spiritualia et vera mysteria. Postea autem spiritualiter haresum annuntiabat fore certamina, quæ impiorum princeps Antichristus contra Christianos fuerat operaturus in fide. Nam excitans diabolus errorum scandala, non statim oppressit Ecclesiam, sed prius per varia loca schismata excitavit. Utputa, audiebatur quomodo in illa civitate Fotinus toc predicet. Item in illa alia civitate Acoluthus presbyter hoc sapere copit. Sic audiebantur a Christianis schismata, et opiniones schismatum, donce omnium hæresum dux una eligeretur perversio om-nibus. Sed in illis non opus erat Christianis turbari, quia oportebat fieri illa. Quod autem oportebat, docet Apostolus diceens: Oportet inter vos hæreses esse, ut probati manifesti fiant (1. Cor. 11. 19). Et sient in illis tune auditionibus præliorum non fuit finis gentis Judææ, sed postea et Jerusalem debellata est, et Judæi quidam in gladio perierunt, quidam a bestiis, quidam in servitute venditi sunt, quidam per singulas gentes dispersi sunt : sie in illis auditionibus schismatum, tempore patrum nostrojum, non est factus finis, sed postmodum Ecclesia debellata est, multis ad prævaricationem aut seductis, aut coactis : modo jam restat ut fiat finis. Bene ergo ait, Vos nolite turbari. Sive enim tunc in auditione corporalium præliorum, sive modo in auditione spiritualium præliorum, uostri inturbabiles manent : quia ea, qua fiunt in mundo, non possunt nocere cis, qui sunt extra mundum : et quæ fiunt carnaliter, non possunt nocere cis, qui sunt extra carnem : nec mendacia laedunt eum, in quo habitat Spiritus sanctus : sed mundus mundialibus nocet, et mendaces seducunt mendacia. Quemadmodum si quis in campo quodam tabernaculo circumdatus sit, si aliqua surrexerit tempestas ventorum, sonum quidem tempestatis audit, vexationes silvarum videt, ipse autem flatum non sentit : sic qui intra justitiam sedet inclusus, quando mundus concutitur, rumores turbationum audit, sacularium miserias aspicit, ipsum autem concussio mundi non movel. 7. Insurget enim gens super gentem, et regnum super regnum. In tempore illo omnes gentes, et omnia regna, quæ videbantur esse sub imperio Romanorum, super gentem Judwam sunt congregate, et omnia pene regna super regnum ipsorum. Nec enim poterat aliquis parcere cis, quibus Deus irascebatur. Spiritualiter autem ita insurgit harresis super harresim, et episcopatus super episcopatum. Sieut en m tunc insurgens gens super gentem, et regnum soper regnum, signum erat destructionis Jerusalem, sic postea insurgens hæresis super hæresim, et episcopatns super episcopatum, signum fuit expugnationis Ecclesia. Et vere quod dicit, Insurgetyens super gentem, et regnum super regnum, plus convenit ut spiritualiter intelligamus nunc de hæresibus, quam corporaliter tunc de gentibus. Tunc enim non gens super gentem insurrexerunt, nec regnum adversus regnum, cum pene omnes illæ gentes et regna super unam excitatæ suntgentem Judæam. Tunc enimgens super gentem, et regnum adversus regnum insurgere recte dicitur, quando invicem sibi gentes non sunt subjectae, sed adversantur. Nunc autem barresis super hæresim insurrexit, et episcopatus super episcopatum. Nam omnis hæresis impia adversus eas hæreses videtur insurgere, quæ non sapiunt similiter. Utputa, hæresis Fotini non solum Christi Ecclesiæ adversatur, sed omnibus hæresibus aliter sapientibus. Hæresis Homoousianorum, non solum Christi Ecclesi e adversatur, sed et omnibus hæresibus non similiter sapientibus. Ideo dicit : Insurget gens super gentem, et requum super regnum; magis autem omnis haresis super Ecclesiam veritatis. Quoniam sicut tune omnes gentes, quanvis non essent ejusdem generis, aut ejusdem moris, tamen non sibiadversaban-

tur, sed nnam debellabant Judæam : sie diversæ hæreses, quamvis non sint ejusdem pravitatis, tamen nos sibi adversantur, sed orenes unam debellant Ecclesiam veritatis. Et quid? putas ideo diabolum multas harcses induxisse, ut invicem se mendacia ejus expugnent? Absit. Sed multiformes causas erroris induxit, ut multis modis Christi circumveniatur Ecclesia, ut pars percat per illam sapientiam, pars per istam. Sicut qui multas etiam venationes pratendit, cogitans quia necesse est aut in hace, aut in illa rein venatio cadat. Et erunt fames, et pestilentiæ, et terremotus per loca. Quales postilentia, et qualis fames, et terræmotus præcesserunt Judæam, antequam Jerusalem cape etur, cognoscere potest qui Josephum legit, Spiritualiter autem ita priusquam exspoliaretur Ecclesia, sine dubio præcesserunt in populo Christiano fames spiritualis verbi, pestilentiæ diversorum carnalium vitiorum, terræmotus spirituales turbationum populi Christiani. Nec enim nata fuissent tam multa schismata in populo Christiano, nisi fuisset in es fames verbi: Pestilentiæ, id est, morbi carnalium passionum, nisi fuissent in eis commotiones turbationum, sicut significat Dominus in illa parabola, quam de seminandis zizaniis ab homine malo proponit , dicens : Cum dormirent autem homines, id est, cum negligerent in peccatis, venit inimicus homo, et seminavii zizania (Matth. 13. 25). Qui autem satiați sunt pane verbi divini, qui sani sunt a pestilentia passionum carnalium, qui stabiles sunt in lide et justitia, apud cos schismata non inveniuntur dogmatum. Omnia autem hæc initia sunt parturitionis, id est, pseudochristi venientis, et auditiones præliorum, et insurgens gens super gentem, et fames, et pestilentie, et terramotus. Sicut hæc omnia corporaliter intellecta, initia fuerunt malorum Judwis, incrementum autem desolatio fuit Jerusalem : sic spiritualiter hac intellecta, initia fueruat Christianis, incrementum autem oppressio fuit Ecclesize. Sicut ergo cerumina hæresum mitia fuerunt parturitionis : quomodo non intelligimus, quia ex quo hære-es natre sunt, et discessio facta est multorum, ex eo consummatio coepit? 9. Tune tradent vos in tribulationem, et occident vos, et eritis odio omnibus gentibus propter nomen meum. Æstimo quod hic jam deficit expositio corporalis, ut de tempore illo dicamus, quo Jerusalem capta est a Romanis : ex eo quod dicit, Tunc tradent in tribulationem, quoniam apostoli et cæteri Christiani tunc coperunt pati persequutionem, quando illa omna coperunt proparari contra Jerusalem, et non potius ab initio, ex quo Christus ascendit, sicut Actus apostolorum testantur. Plane igitur spiritualiter intelligere convenit, quia quando hæc omnia copperum sieri contra Ecclesiam Christi, id est, quando coeperunt esse dogmata falsa, quasi pseudochristi, quando coperunt auditiones fieri, quando cœpit insurgere hæresis super harresim, et episcopatus super episcopatum, quando facta est fames verbi in populo Christiano, quando comprehenderunt cos vitiorum multorum, quando facti sunt eis terræmotus turbationum de rebus divinis : tunc traditi sunt patres nostri in multas tribulationes persequutionum in to:0 mundo, et occisi sunt, et quidam odio habiti sunt omnibus gentibus, id est, omnibus hæresibus. Nam si hoc, sicut dixi, non convenit de tempore apostolorum, quando erant adhuc multæ gentes non cognoscentes Deum, sed de isto tempore dicitur quando hareses facta sunt : consequenter ha gentes , quibus odio facti sunt patres nostri, h creses sunt intelligendæ: quia quando Ecclesia cœpit periclitari, nesciosi erat in circuitu aliqua gens, quæ non cognosceret Deum, cui odio esset. Qua autem ratione gentes hæreses appellentur, attende. Sie enim aliquando, destructa turre, filii Noe dispersi sunt, et in tot partes divisi, et super singulas quasque gentes præpositi sunt principes secundum propositum ipsorum, angeli maligni: sola autem gens Judæa in portione lacia est Dei, sicut in Deuteronomii cantico scriptum est:

hieme aut sabbato fiat: nunc exponit quare, id est, quia Erit tribulatio magna. Usque ad Christum enim Judiei etsi peccatores fuerunt, tamen filii erant, non hostes : et ideo omnis ira que venichat super eus, castigatio erat de misericordia veniens, non condemnatio de ira descendens; crucifixo autem Domino desierunt esse filii, et sunt facti hostes. Propterea jam non castigatio venit corrigens, sed condemnatio eradicans. Capta est enim Jerusalem ab Assyriis, et iterum reparata est. Destructa est ab Antiocho, et iterum readificata est. Invasa est tertio a Pompeio, et iterum reparata est. Sicut enim homo, priusquam dies mortis ejus adveniat, languere quidem potest, mori autem non potest : sic et Judæa ante Christum vexata est quidem, perdita autem non est. Postquam vero horrendum patricidium commiserunt, cruciligentes filii patrem, mortem inferentes, a quo acceperunt vitam : et quod majus est, occidentes servi Dominum, homines Deum, tali eos plaga percussit, ut numquam sanentur. Sicut illi tale facinus commiserunt, quale numquam commissum est, nec est committendum : sic et super illos talis sententia venit, qualis numquam venit, nec veniet. Hac aptius est de consummatione mundi suscipere, cujus figura fuit tribulatio illa. Tunc vere talis erit tribulatio, qualis numquam fuit. Tunc dicent homines, Aperiat se terra, et glutiat nos. Usque tunc enun omnis ira quæ fit a Deo, ideo fit, ut fideles quidem tentet, infideles autem emendet : cum autem Antichristus venerit, talis veniet ira, ut et infideles omnino percant, et fideles plenius coronentur. Cum enim multi Christianorum, credentes Antichristo, signum nominis ejus in manu dextera, et in fronte susceperint : tunc exibunt angeli cum igneis curribus volantes per aera : et invisibili manu signabunt omnes sideles, in quibus tamen inventum non fuerit signum Antichristi. Ex illo jam plagæ, quæ venturæ sunt super terram, in quibus et finiendus est mundus, jam non tangent fideles, qui signati sunt, sed illos percutient, super quos Antichristi inventum fuerit signum. Erit enim tribulatio magna, qualis numquam fuit. Nonne major fuit tribulatio in diluvio, quando ab omni creatura nihil re-mansit, nisi solus Noe cum familia sua (Gen. 7)? Ilic autem etsi multi occiduntur, tamen multi evadent. Sed in hoc pejor erit tribulatio ista, quia illic corporalis fuit perditio, hic autem spiritualis. Quis autem illic tormentis astrictus est, quia coluit Deum? Sed e contrario puniti sunt, quia noluerunt colere Deum. Hic autem tormentis afficiendi sunt, qui non transcunt ad diabolum, relinquentes Deum. Nonne major fuit tribulatio in Sodomis, ubi nullus evasit ab igne, nisi solus Lot ( Gen. 19 )? Sed illic fuit adversus peccatores justa Dei vindicta, hic autem erit adversus sanctos crudelis diaboli violentia. Quanto ergo pretiosior anima, quam corpus : tanto miserapilior perditio animarum, quam corporum. Illic perditis iniquis, evaserunt justi : bic autem punitis aut fugatis justis, iniqui gaudebunt. Sed et si qui prudentes sunt, cum considerant non corporalem hujus mundi statum, qui adhuc quodammodo stare videtur, quamvis et ipse sit minoratus, sed spiritualem totins Christianitatis statum subversum: intelligunt quia numquam talis fuit tribulatio spiritualis, qualis facta est nunc ex tempore hæresum corrumpentium universa. Perierunt, sicut diximus, omnes in diluvio, sed corporaliter perierunt. Perierunt omnes spiritualiter ante Christum, præter Judæos, sed ignorantia perierunt : nunc autem in scientia perierunt, et pereunt. Multum enim interest inter illos, qui in ignorantia sunt, et in ignorantia perierunt : et inter istos, qui in veritate quidem nati sunt, propter aliquid autem mundiale scientes ad mendacia transierunt, et perierunt in eis, et pereunt. Illi enim sorsitan aliquo modo habebunt remissionem; isti autem nullam remissionem habebunt, neque in hoc saeculo, neque in futuro: quomam ipsi sunt qui blasphemaverunt, et blasphemant in Spiritum sanctum. Illi enim

judicandi sunt, quia veritatem non quæsierum; isti antem condemnandi, quia spreverunt. Levior enim culpa est veritatem non apprehendere, quam conte-mnere apprehensam. 22. Et nisi Deus breviasset dies illos, non fieret salva omnis caro. Abbrevialuntur dies. ut atrocitas tribulationum breviata compendio temperetur. Breviatos autem dies intelligiums, non mensura, sed numero. Sicut enim lougitudinem dierum. quam dicit propheta, Domum tuam decet sanctitas in longitudinem dierum (Psal. 92. 5), non per longos dies intelligimus, sed multos; sic et breviati dies non breves dies sunt intelligendi, sed pauci. Onnis caro. Frequenter enim Scriptura pro hominibus animas ponunt: sient ibi, Septuaginta animæ intraverunt in Egyptum (Deut. 10. 22). Frequenter pro hominibus dicitur caro, sicut ibi, Orationem meam exaudi, ad te omnis caro veniel (Psul. 61. 2). Quando ergo et animas appellat, spirituales et perfectos homines vult ostendere : ubicumque autem carnem, carnales homines et infirmos. Ergo diccudo, Non fieret salva omnis caro, vult nobis ostendere, quia non solum spirituales homines et perfecti, sed etiam mediocres homines et infirmi de illo persequationis periculo sunt liberandi, non virtute fidei, ant merito operum snorum, sed velociter subveniente Christi adventu. Non enim propter peccatores dimittit diutius, ut etiam electi periclitentur, sed propter electos festinaturus est, ut neque mediocres deficiant : quia promptior est Deus ad liberandos bonos, quam ad perdendos malos. Nam et aurifex, si invenerit aurum sordibus mixtum, non propter sordes etiam aurum contemnit, sed propter modicum aurum contentus est etiam sordes accipere. Sed et semper dies mali sanctorum abbreviantur. De iniquis scriptum est : Viri sanguinum et dolosi non dimidiabunt dies suos (Psul. 54. 24). De justis autem : Non dabit in æternum fluctua-tionem justo (Ibid. v. 23). Accipe autem mihi ad documentum ipsa tempora anni. Ab æquinoctio vernali duodecimi mensis incipiunt paulatim tepescere aeres per singulos dies, usque ad mensem tertium, et dies fieri noctibus longiores; item ab æquinoctio autumnali mensis septimi incipiunt paulatim iterum frigescere aeres per singulos dies, et noctes sieri longiores diebus usque ad mensem nonum, quando celebratur Christi natalis; et sic inveniuntur novem quidem mensibus aeres quidem temperati, et dies prolixiores, tribus autem mensibus aeres glaciales, et dies breves. Vides quomodo Deus misericorditer dispensavit, ut dies quidem mali inveniantur et pauci, boni autem plures et longi. Si ergo statum mundi hujus, qui ad usum omnium hominum communis habetur, sic Deus misericorditer dispensavit : quanto magis statum vitæ eorum cum majori dispensat misericordia, ut et voluntas eorum in malis tentata clarescat, et virtus voluntatis eorum velociter Deo subveniente non patiatur defectionem? Secundum quod et Apostolus dicit : Tentatio vos non apprehendat, nisi humana. Fidelis autem Deus, qui non patietur vos tentari supra id quod potestis sustinere, sed suciet cum tentatione etiam proventum, ut possitis evadere (1. Cor. 10. 13). 23. Tunc si quis vobis dixerit, Ecce hic est Christus, ecce illic, nolite credere. Qua ratione supra quidem, priusquam de abominatione desolationis exponeret, sic dicit: Videte ne quis vos seducat: multi enim venient in nomine meo dicentes, quia Ego sum Christus (Matth. 2 .. 4. 5); hic autem, postquam de abominatione desolationis statura in loco sancto loguutus est, ita dicit : Tunc si quis vobis dixerit, Ecce his est Christus, ecce illic, nolite credere. Si memor es quia abominationem desolationis interpretati sumus staturam in loco sancto hanc impiam hæresim occupaturam loca Christianorum, intelligis quoniam eleganter est dictum. Per hanc enim significabat quomodo et priusquam hæresis ista abominationis loca sancta obtineret, et priusquam diversarum hieresum constituerentur Ecclesiæ, seductio quorumdam erat futura : sicut et factum est. Et postquam obtinuisser,

runt omnes publice habere Ecclesias. Et nos quidem exposuimus hic auditiones pradiorum, et fames, et terræmotus, et pestilentias, auditiones hæresum, et inopias verbi, et concussiones Christianorum, et corruptiones morum, que ante pracesserunt a tempore Constantini, usque ad tempus Theodosii. Abominationem autem desolationis diximus esse hanc ipsam harresim, quæ occupavit sanctæ Ecclesiæ loca, et multos desolavit a fide, et ipsum exercitum Antichristi, et ceteras hæreses, quæ cœperunt publice habere Ecclesias, locum obtinentes Ecclesiæ sauctum. Si quis autem auditiones quidem .præliorum, fames et tumnitus, et pestilentias, intelligat esse omnia hæc mala spiritualia, quæ facta sunt tempore Constantini simul et Theodosii usque nunc, abominationem autem desolationis intelligat esse ipsum Antichristum, qui postmodum venire speratur, et obtinere loca Ecclesiarum sancta sub specie Christi, et multos fidelium desolare : non irrationabiliter dicit. Nam sive ista hæresis, quæ jam tenuit, sive populus ille qui postmodum cum ipso Antichristo est futurus: recte exercitus intelligitur esse Antichristi. Et sic prophetæ verba significant magis de consumnatione mundi: prophetia tamen, sicut docet Christus, ad utrumque est dicta. Sunt autem verba illa sic: In dimidio septimi anni auferetur juge sacrificium, et abominatio desolutionis stabit in loco sancto, usque ad consummationem temporis, et consummatio dabitur super solitudinem (Dan. 9. 27). Illic exercitus Romanus dictus est abominatio desolationis, quia ad desolationem reducturus fuerat Judaicum cultum : hic autem Antichristus dicitur alominatio desolationis, quia multorum Christianorum animas facturus est desolatas a Deo. Nam antequam caperent Romani Jerusalem , in dimidio hebdomadis Christus per suam doctrinam tulit de medio juge sacrificium Juda orum. Nam dicitur tribus annis et sex mensibus docuisse, qui numerus facit dimidium septem annorum, ut illud sacrificium, quod jugiter fuerat in usu, tolleretur de medio, et offerretur sacrificium landis in voce, et sacrificium justitiæ in operibus, et sacrificium pacis per eucharistiam. Usque ad finem antem seculi tumultus est, quia Judaica consuctudo de sacrificiis offerendis numquam est reparanda. Item in dimidio hebdomadis, hoc est, tribus annis et sex mensibus, hoc sacrificium Christianorum tollendum est ab Antichristo, confugientibus Christianis ante cum per loca descrta : non crit qui aut in ecclesiam intret, aut oblationem offerat Deo. Quoniam autem tribus annis et sex mensibus protendendum est Antichristi regnum, multæ scripturæ significant, maxime tamen in Revelatione sua Joannes. Et solitudinem illam consummatio occupavit : Nam usque in finem tenebit Antichristus : quem Dominus Jesus interficiet spiritu oris sui (2. Thess. 2. 7. 8). De hoc enim et Apostolus ait, dicens : Nemo vos conturbet : quia nist venerit discessio primum, et revelatus fuerit homo peccati, filius interitus, qui adversatur et extollitur supra omne quod dicitur Deus, aut quod colitur, ita ut in templo Dei quasi Deus sedeat (Ibid. v. 3. 4); et addit: Jam enim mysterium iniquitatis operatur (Ibid. v. 7). Legi quemdam sic exponentem: Quoniam omnia inquit, quecumque exposuit supra, signa fueruni præcedentia diruptionem civitatis illius et templi. Hoc nutem quod dicit, Cum videritis abominationem desolationis, stantem in loco sancto, et omnia que dicuntur deinceps, signa sunt consummationis future, et venturi Filii Dei, qui et in abominationem desolationis ipsum tradidit Antichristum. Quod autem staturus sit in loco sancto, diest hoc modo: Readificaturus est, inquit, sanctuarium, quod fuit in Jerosolymis quondam, et ibi staturus (Dan. 9. 25) : ut videntes Judici credant in eum, non solum propter signa ejus, sed etiam propter reparationem templi ipsius, astimantes prophetas in tempore illo esse impletos, qui de reparatione Jerusalem prophetaverunt : non intelligentes quomodo propheta de reparatione templi spiritualis loquatus est, quam Christus implevit, non de corpo-

rali quam Antichristus est impleturus. Et tunc, inquit, implebitur ibi quod prophetavit Jeremias in Juda. Quando non crediderunt, inquit, veritati, in tempore illo loquetur populo huic et Jerusalem in spiritu se-ductionis (Jer. 4. 11. 12). Hic excitabit tribulationem super sanctos, pro eo quod non glorificabunt eum, et multos occidet. Sed hoc de hac interpretatione dubitabile mihi videtur, si locus templi illius, ex quo dirutum est jam a Deo, postmodum sauctus vocatur secundum quad et hic dicit : Cum videritis abominationem desolationis stantem in loco sancto. 16. Tune qui in Judæa sunt, fugiant ad montes: 17. et qui in tecto, non descendant tollere uliquid de domo sua: 18. et qui in agro, non revertantur retro tollere tunicam suam. Tunc, quando viderimus abominationem desolationis stantem in loco sancto, quibus mandat fugere? Non solum illis, qui tunc fuerunt ante captivitatem Jerusalem, sed etiam nobis, qui videmus abominationem desolationis jam stantem in loco sancto : id est, populum Antichristi in locis Ecclesiæ. I'li autem visibilem hostem fogerunt pedibus, nos autem invisibilem hostem fugiamus actibus bonis. Quamvis enim diabolus sit spiritus, et homo corpus : tamen, numquam illos diabolus potest comprehendere, qui fugiunt eum per opera bona. Sine causa autem fugit ante eum pedibus, qui sequitur eum peccatis. Sed ut sapienter intelligamus hac que prophetice sunt dicta a Christo, breviter cognoscendum est, qualis est consuctudo prophetarum. Frequenter ex occasione carnali incipiebant, et sic miscebant prophetiam. Utputa, David cum sugeret a sucie Absalon, ex occasione sua tribulationis incipiens dixit: Domine, quid multiplicati sunt qui tribulant me (Psal. 3. 1)? Et introducens prophetiam dominicæ passionis, addidit ita: Ego dormivi et soporatus sum, et exsurrexi, quoniam Dominus suscepit me (Ibid v. 6). Illa ergo quæ dixit, Domine, quid multiplicati sunt qui tribulant me, et crtera, quie princedunt, secundum historiam intelligamus. Hae autem, quæ dixit, Fgo dormivi et soporalus sum, si secundum historiam velis intelligere, nullum habent saporem, ut dicamus, David cum pateretur a filio, dormivit et surrexit. Quomodo enim dormivit, ut surgeret ? Quid ergo? Necesse habemus relinquere ordinem historiae, et spiritualiter intelligere de Christo. Tale est quod Petrus dicit in Actibus, interpretans, Et non dabis Sanctum tuum videre corruptionem (Act. 2. 27. et Psal. 15. 10) : quia non poterat hoc intelli-gere de David, sed de Christo : quia David vidit corruptionem, Christus autem tertia die resurgens, non vidit corruptionem. Sic intelligenda est et hæc Christi prophetia. Cœpit ex occasione corporalis fugie, et quae facta est tempore illo in Jerusalem, et prophetia magis de spirituali. Ecce enim hoc quod dicit, Qui in Judæa sunt, fugiant ad montes : corporaliter secundum historiam, et si vis intelligere, possibile est in tempore Romanorum: in tempore autem Antichristi de Judæa ad montes fugere corporaliter, non proderit. Primum, quia nec erit Antichristus tar-tummodo in terra Judæa, nec Judæi futuri sunt ante illum, sed ubicumque fuerint Christiani, ab illo aut a ministris ejus persequutionem passuri sunt : nec civitas alia tunc est circumsidenda , sed ubique Christianus populus indagandus. Hoc autem quod dicit, Qui super lectum est, non descendat tollere aliquid de domo: sive in temp re Romanorum, sive in tempore Antichristi, non potest habere corporalem intellectum: quia in tempore captivitatis, aut persequutionis, quid prodest homini, si sedeat super tectum, et non descendat deorsum? Sine dubio enim, ant quando non vult deponitur, aut cum ipsa domo succenditur. Quid ergo? Spiritualiter hæc omnia magis sunt intelligenda, hoc modo: Tunc qui in Judwa sunt, fugiant ad montes. Tunc cum videritis abominationem desolutionis stantem in loco sancto. Id est, Cum videritis harresim impiam, quæ est exercitus Antichristi, stantem in locis sanctis Ecclesiæ, in illo tempote qui in Judzea sunt, fugiant ad montes : id est, qui

sunt in Christianitate, conferant se ad Scripturas. Sicut enim verus Judæus est Christianus, dicente Apostolo. Non qui in manifesto Judæus est, sed qui in occulto (Rom. 2. 28. 29) : sic vera Judæa Christianitas est, cujus nomen intelligitur confessio. Montes auten sunt Scriptura apostolorum aut prophetarum, de quibus dictum est: Illuminas tu mirabiliter a monlibus æternis (Psal. 75. 5). Et iterum de Ecclesia licit: Fundamenta ejus in montibus sanctis (Psal. 86. 1). Et quare jubet in hoc tempore omnes Christianos conferre se ad Scripturas? Quia in tempore hoc, ex quo obtinuit hæresis illas Ecclesias, nulla probatio potest esse veræ Christianitatis, neque refugium potest esse Christianorum aliud, volentium cognoscere fidei veritatem, nisi Scripturæ divinæ. Antea enim multis modis ostendebatur, quæ esset Ecclesia Christi, et quæ gentilitas : nunc autem nullo modo cognoscitur, volentibus cognoscere que sit vera Ecclesia Christi, nisi tantummodo per Scripturas. Quare? Quia omnia hæc, quæ sunt proprie Christi in veritate, habent et hæreses illæ in schismate: similiter Ecclesias, similiter et ipsas Scripturas divinas, similiter episcopos, cæterosque ordines clericorum, similiter baptismum, aliter eucharistiam, et cætera omnia, denique ipsum Christum. Volens ergo quis cognoscere quæ sit vera Ecclesia Christi, unde cognoscat in tantæ confusione similitudinis, nisi tantummodo per Scripturas? Item antea et per signa cognoscebantur, qui erant veri Christiani, et qui falsi. Quomodo? Falsi quidem aut non poterant facere, sient veri Christiani : aut talia non poterant, qualia veri Christiani : sed faciebant vacua, admirationem quidem facientia, utilitatem autem nullam habentia : sicut frequenter exposuimus. Christiani autem faciebant plena, non solum admirationem facientia, sed etiam omnem utilitatem habentia. Et per hæc cognoscebantur qui erant veri Christiani, qui falsi. Nunc autem signorum operatio omnino levata est : magis autem et apud eos invenitur, qui falsi sunt Christiani, fleri ficta. Sicut autem Petrus apud Clementem exponit, Antichristo etiam plenorum signorum faciendorum est danda potestas. Item ex moribus ipsis prius intelligebatur Ecclesia Christi, quando conversatio Christianorum, aut omnium, aut multorum erat sancta, que apud impios non erat. Nunc autem aut tales aut pejores facti sunt Christiani, quales sunt hæretici aut gentiles. Adhuc autem et major continentia apud illos invenitur, quamvis in schismate sint, quam apud Christianos. Qui ergo vult cognoscere quæ sit vera Ecclesia Christi, nude cognoscat, nisi tantummodo per Scripturas? Sciens ergo Dominus tantam confusionem rerum in novissimis diebus esse futuram : ideo mandat, ut Christiani qui sunt in Christianitate, volentes sirmitatem accipere fidei veræ, ad nullam rem fugiant, nisi ad Scripturas. Alioqui si ad alia respexerint, scandalizabuntur, et peribunt, non intelligentes quæ sit vera Ecclesia. Et per hoc incident in abominationem desolationis, quæ stat in sanctis Ecclesiæ locis. Et qui super tectum est, in tem-pore illo non descendat tollere aliquid de domo sua. Domus nostra est corpus nostrum. Superiora ejus sunt cor, aut caput, quæ intelliguntur domus tocia. Inferiora autem sunt venter, aut cætera occultabilia membra. Tamen ut melius intelligamus que sunt tecta domus, historiam de Raab proferamus. Ilæc suscepit legatos Jesu Nave, et in superiori parte domus abscondit, ne inveniret rex Jericho (Josue 2). Hæc est Ecclesia, quæ aliquando meretrix fuit, quæ legatos Jesu Christi, id est, apostolos et prophetas, hoc est, scripta corum suscepit, et in superiori parte corporis sui abscondit : id est, in sensu, in memoria, et in corde, ut non inveniat eos rex mundi diabolus, ut confidenter dicere possit: In corde meo abscondi eloquia tua, ut non peccem tibi ( Psal. 118. 11). Quid ergo? Quicumque in tempore illo fuerit super tectum, id est, in rebus spiritualibus vivens, quæ sunt aut in

capite, aut in corde : que tecta dicuntur corporis nostri, et fastigia prima : non descendat ad inferiores corporis sui partes, unde aliquid tollat : id est, non descendat ad aliquas res carnales, ut desideret aliquid quod est corporale. Alioqui comprehendet eum abominatio desolationis. Et vide quia quotquot percunt de Christianis, propter aliquam corporalem causam percunt constitutam deorsum. Alii propter avaritiam, ut ne perdant quod habent, aut inveniant quod non habent : alii pereunt propter gulam, paupertate coacti : alii propter uxores, aut propter maritos : alii propter alias causas carnales : quæ omnia pertinent ad inferiores corporis partes. Sicut enim viventes in carne. relinquere videmur carnem, relinquentes opera carnis, et transimus ad spiritum, sacientes opera spiritus, ut recte dicatur de nobis: Vos autem non estis in carne, sed in Spiritu (Rom. 8.9): sic relinquere videnur inferiora corporis nostri, opera relinquentes carnis, et ascendimus ad cor et caput, viventes secundum illas virtutes, quæ sunt in capite, aut in corde, aut in spiritu : quæ omnia tecta donius nostræ dicuntur. Mandat ergo fidelibus viventibus in sanctitate, ne aliquid concupiscant carnale, quod est descendere, no forte per occasionem desiderii illius diabolus inveniat locum, et trahat ad abominationem desolationis, et percant. Item. Qui est in agro, id est, aut in Scripturis, aut in Ecclesiis, aut in Christo, non revertatur retro tollere tunicam suam, id est, aut conversationem, aut cultum priorem. Utputa, Judæus fuisti, et factus es Christianus : in agro es, ne ad Judaicum revertaris cultum. Gentilis suisti, et sactus es Christianus: ne aliquid quod est gentilitatis resumas, ne per alias occasiones incidas in errores abominationis illius, quam hæreses illæ, si vis Judaismum, habent in se : si vis gentilitatem, invenies apud eos. Propierea facile cadunt in illas, qui non fuerint cauti secundum mandata Domini hæc præmonentis. 19. Væ autem prægnantibus et nutrientibus in illis diebus. Quia aut ventris, aut gremii pondere prægravati, non possunt expediti esse ad fugam. Si enim dimiserint infantes suos, viventium viscerum suorum petientur separationem : si autem bajulaverint, suscipient vitæ periculum. Puto boc melius intelligi posse spiritualiter ad tempus Antichristi, quæ sunt spirituales prægnantes, et nutrientes Eccle-siæ Christi in singulis quibusque gentibus constitutæ. Ecclesiæ, quando prædicant verbum vefitatis, cre-dentes in fide concipiunt, et habent eos in gremio suo, quasi in utero, donec formentur catechizati per sin-gula membra pietatis et fidei. Cum autem formati fuerint sic, pariunt eos in baptismo : postquam autem pepererint, necesse eos habent lactare doctrinis as siduis. Sed primum videamus, quomodo Deo formant in utero Ecclesiæ hominem conceptum in fide. Utputa, legis justitia est, abstinere a malis operibus tantum. non etiam facere bona opera : Christi autem justitia non est, abstinere a malis operibus tantum, sed etiam sacere bona opera. Item legis justitia prima, et salutaris, decem habet mandata, quasi decem menses. Primum, cognoscere unum Deum; secundum, absti-nere ab idolis; tertium, non perjurare; quartum, colere sabbatum spirituale; quintum, honorare patrem et matrem; sextum, non occidere; septimum, non adulterari; octavum, non furtum facere; nonum, non falsum testimonium dicere; decimum, nullam rem proximi concupiscere (Exod. 20): videlicet se-cundum mysterium nominis Jesu Christi, quod est in litera lota: id est, perfectionis indicio. Omnis ergo Ecclesia, que concipit hominem in utero suo per vei-bum in fide, prius debet eum formare omnibus his mandatis, quasi mensibus decem, ut discat prius abstinere ab omnibus malis, et sic eum maturum in baptismum parere Deo. Alioquin antequam discat ab his omnibus abstinere, si baptizaverit eum, nou parit, sed immaturum projicit : sicut mulier , nisi completis novem mensibus et decimum tangens peperit, abortum facit. Propter quod nec est homo ille vitalis. Sicut et

modo pene omnes non parit Ecclesia secundum ea quie diximus, sed abortos facit. Propter quod nec baptizantur in veritate a Spiritu sancto. Dissert emm Deus dare eis baptismum Spiritus sancti, donec dignos se præbuerint illo tali baptismate. Sed et formatum in decem illis supradictis mandatis, et abstinentem a vitiis baptizans, bene parit : tamen adhuc parvulus est ille qui baptizatus natus est Ecclesiæ filius, et tenere adhuc duorum Testamentorum quasi duarum mamillarum modica justitia est nutriendus, quasi tenero lacte secundum angustias faucium fidei suce, quam ipse cepit carnis natura, quam etiam gentes volentes laudabiliter vivere servant. Cum autem sic enutritur, paulatim incipit posse suscipere fortiora et spiritualia Christi mandata, quasi nutritorios et vivos panes : id est : In lege scriptum est, Non occides : ego autem dico, Nec irascaris. In lege scriptum est, Non adulteraberis; ego autem dico, Nec usque ad oculum concupiscas. In lege scriptum est, Non perjurabis: ego autem dico, Non jures omnino. In lege scriptum est, Oculum pro oculo: ego autem dico, Non resistere malo omnino. In lege scriptum est: Amabis amicum, et odies inimicum: ego uutem dico, Diligite inimicos vestros (Matth. 5. 21. sqq. ). Item, Beati pauperes, beati mansueti, beati qui lugent, beati qui csuriunt et sitiunt justitiam , beati mi-scricordes, beati mundo corde , beati pacifici , beati qui persequationem patiuntur propter justitiam ( Matth. 5. 5. sqq. Luc. 6). Nam adolescenti cuidam interroganti, Quid faciam, ut vivam (Matth. 19. 16. sqq.)? sic primum ei secundum legem mandavit, Non occides, non adulterabis, etc. Cum autem ille dixisset, Hæc omnia servavi a juventute mea, secundum ætatem carnalem quam nos uterum dicimus : sic ei supermandatur : Si vis perfectus esse, vade et vende omnia tua, et da pauperibus, et habebis thesaurum in cælo, et veni, sequere me. Qui ergo talis est, neque mori potest quasi abor-tivus, nec seduci quasi insipiens, nec vinci quasi intirmus, nec perire quasi parvulus: sed est vir perfectus, et adversus omnia invincibilis filius Dei. Qui autem parvuli sunt, scandalizabiles sunt. De quibus dicit Dominus in Evangelio : Amen dico vobis, quicumque scandalizaverit unum de pusillis istis credentibus in me, expedit ei, ut mola asinaria suspendatur in collo ejus et demergatur in profundum maris (Marc. 9. 41). Et si parvuli in Ecclesia scandalizabiles sunt, quauto magis abortivi non sunt vitales? Si ergo hæc ita se habent, quare non dixit, Væ iis qui in utero habentur, et væ iis qui nutriuntur adduc : sed, Væ prægnantibus et nutrientibus in illis diebus? Quia quando hujusmodi abortivi abstracti ab utero Ecclesiæ, aut parvuli tales, nesciunt quid patiuntur : quando enim non sentiunt, sic pereunt. Adhuc autem ut de proprietate loquar parvulorum, gaudent seducti, ad interitum ducuntur, et rident illecti. Ideo dicit, Væ prægnantibus Ecclesiis et nutrientibus, quando ipsæ de perditione illorum ta-lium lamentabuntur et plangent. Ecce quantos videmus de Ecclesia hujusmodi abortivos, et parvulos ductos ad pravaricationis interitum! Numquid aliquis eorum lacrymavit? numquid aliquis tristatus est? Sed adhuc ex diverso abierunt gaudentes. Sed Ecclesiae dolorem perditionis corum ipsæ lamentantur et plangunt. Ideo dicit, Væ Ecclesiis prægnantibus et mutrientibus in illis diebus. Et si quidem negligentia Ecclesiarum aut immaturi fuerint nati, aut parvuli, non habentes qui aut informaret eos, aut postmodum consummaret in virum perfectum, in mensuram ætatis plenitudinis Christi : dupliciter Væ Ecclesiis prægnantibus et nutrientibus in illis diebus : quia et in hoc sæculo dolorem patientur perditionis eorum, et in die judicii damnabuntur propter negligentiam et eruditionem eorum. Si autem Ecclesiæ quidem competenter circa cos diligentiam impenderunt, illi autem nec audierunt, nec ante baptismum informati acquieverunt, elongantes se a conventu et ab omni auditu Scripturarum, et ab omni verbo doetrinæ alloquentium sacerdotum, neque post baptismum profieere voluerunt : Ecclesiis quidem væ, quia sive hoc, sive illo modo patientur dolorem per-

ditionis corum : illis autem multipliciter væ omnis causa perditionis corum ab illis solis req in die judicii. Quoniam corporis quidem pr non est in potestate hominis, sed Dei ; animæ profectus voluntarius est. Videamus ergo, ne i perfectos inveniat aut nunc hareticorum dom aut tunc ipsius Antichristi. Quoniam sicut oper in die tentationis præstant spei virtutem ; sic mala desperationis operantur infirmitatem. 20 autem , ut non fiat fuga vestra hieme , vel sabb carnaliter et spiritualiter legitur. Fugientibus et in via manere necesse est, et in silvis late per deserta vagari. Fuga autem vestem porta sinit, domum intrare non permittit, ignem acce non concedit. In hieme autem quid faciat fu Necesse est ergo, aut fugiens frigore pereat, ai nens gladio moriatur. Similiter in sabbato non l amplius ambulare, nisi certum spatium viz. dictum est in Actibus apostolorum, Sabbati haber Act. 1. 12). Quid ergo faciet fugiens Judacus in sah Necesse est ut aut legem prætereat fugiens, aut tem suscipiat manens. Spiritualiter autem de stianis talem habent interpretationem. Hieme cunt frigus infidelitatis spirituale. Qui enim non in corde suo ignem, de quo Dominus dicit : I seni mittere in terram (Luc. 12. 49), id est, ve divinum, de quo calchat in side : ille semp hieme est, etsi fuerit in media æstate : quia di tionum incursus, quasi quasdam tempestates d Christi patitur anima ejus, et alget. Aut in hiem qui in persequatione est, et tempestatem patitu piorum. Et ideo frigida fit fides omnium, et ad num gelat, nisi iterum calefecerit eos Spiritus san Item est corporale sabbatum secundum literas k quod Judæi intelligebant, et conservabant, dum a porali opere abstinerent, non a corporalibus m Et est spirituale, secundum quod gratia Christi m sestavit : quod intelligunt Christiani et observ abstinentes se non ab opere corporali, sed a cor ralibus malis. Qui ergo vacat ab opere malo, fac opera bona, laudabiliter sabbatizat, et sancte sec dum spiritum, et Dei consilium; qui autem rea ab opere bono, faciens opera mala, culpabitur, et im sabbatizat. De hoc itaque non bono sabbato loquil Dominus in hoc loco admonens, ut ne dies ille in nist eos in peccatis. Ideo ergo dicit, Ne fuga rea hieme vel sabbato fiat, quia quicumque in hieme insultatis inventus fuerit, aut in deliciis hujus mundi sab tizans, et otians ab opere bono, necesse est ut tribba num tempore superatus, pereat credendo Antichris quoniam, sicut diximus, opera bona in persequutioni ad fidem spei præstant virtutem. Quoniam autem de liciis et peccatis loquitur locus iste, manifestius adap evangelista Lucas. Cum enim locum istum exponer ita subjunxit: Videle ne graventur corda vestra incraj et ebrietate ( Luc. 21. 34 ). Ex duabus ergo parab superioribus prior quidem docet ut festinemus ! fecti esse in fide Christi: quod possumus adimpl si Scripturis et doctrinæ sacerdotum assidui fuerin quoniam qui in fide Christi et operibus bonis! imperfecti, ipsi sunt qui adhuc in utero habentur. adhuc parvuli sunt, qui facile periclitantur in tem persequutionis, et percunt, quia dubii sunt de Christi; sequens autem docet, ut ne vacui inve mur ab operibus bonis, et ab exercitatione virtul quia qui sic inventi suerint, ipsi sunt parvuli, q die persequationis cito periclitantur a fide Chr quia non habent opera bona confortantia eos in nec exercitationem virtutum in sufferentia adv rum. Similiter et ex duabus parabolis sequent prior quidem admonet, ne imperfecti invenian tide : ipsi sunt quidem, qui dubitationis hiemer tiuntur; sequens autom, ut ne sine honis op inveniamur in tempore illo, sabbatizantes ab hono. 21. Erit enim tribulatio magna, qualis ne ab initio saculi usque modo. Quoniam dixit. Va quantibus et nutrientibus : et, Videte ne fuga

hieme aut sabbato fiat : nunc exponit quare, id est, quia Erit tribulatio magna. Usque ad Christum enim Judai etsi peccatores fuerunt, tamen filii erant, non hostes : et ideo omnis ira quæ venichat super eos, castigatio erat de misericordia veniens, non condemnatio de ira descendens ; crucifixo autem Domino desierunt esse filii, et sunt facti hostes. Propterea jam non castigatio venit corrigens, sed condemnatio eradicans. Capta est enim Jerusalem ab Assyriis, et iterum reparata est. Destructa est ab Antiocho, et iterum readificata est. Invasa est tertio a Pompeio, et iterum reparata est. Sicut enim homo, priusquam dies mortis ejus adveniat, languere quidem potest, mori autem non potest : sic et Judea ante Christum vexata est quidem, perdita autem non est. Postquam vero horrendum patricidium commiserunt, crucifigentes filii patrem, mortem inferentes, a quo acceperunt vitam : et quod majus est, occidentes servi Dominum, homines Deum, tali eos plaga percussit, ut numquam saneutur. Sicut illi tale facinus commiserunt, quale numquam commissum est, nec est committendum : sic et super illos talis sententia venit, qualis numquam venit, nec veniet. Haec aptius est de consummatione mundi suscipere, cujus figura fuit tribulatio illa. Tunc vere talis erit tribulatio, qualis mmquam fuit. Tunc dicent homines, Aperiat se terra, et glutiat nos. Usque tunc enun omnis ira quæ fit a Deo, ideo fit, ut fideles quidem tentet, infideles autem emendet : cum autem Antichristus venerit, talis veniet ira, ut et infideles omnino pereant, et fideles plenius coronentur. Cum enim multi Christianorum, credentes Antichristo, signum nominis ejus in manu dextera, et in fronte susceperint : tunc exibunt angeli cum igneis curribus volantes per aera : et invisibili manu signabunt omnes sideles, in quibus tamen inventum non fuerit signum Antichristi. Ex illo jam plagæ, quæ venturæ sunt super terram, in quibus et finiendus est mundus, jam non tangent fideles, qui signati sunt, sed illos percutient, super quos Antichristi inventum fuerit signum. Erit enim tribulatio magna, qualis numquam fuit. Nonne major fuit tribulatio in diluvio, quando ab omni creatura nihil remansit, nisi solus Noe cum familia sua (Gen. 7)? Ilic autem etsi multi occiduntur, tamen multi eva-dent. Sed in hoc pejor erit tribulatio ista, quia illic corporalis fuit perditio, hic autem spiritualis. Quis autem illic tormentis astrictus est, quia coluit Deum? Sed e contrario puniti sunt, quia nolucrunt colere Deum. Hic autem tormentis afficiendi sunt, qui non transcunt ad diabolum, relinquentes Deum. Nonne major fuit tribulatio in Sodomis, ubi nullus evasit ab igne, nisi solus Lot ( Gen. 19 )? Sed illic fuit adversus peccatores justa Dei vindicta, bic autem erit adversus sanctos crudelis diaboli violentia. Quanto ergo pretiosior anima, quam corpus : tanto miserapilior perditio animarum, quam corporum. Illic perditis iniquis, evaserunt justi : hic autem punitis aut fugatis justis, iniqui gaudebunt. Sed et si qui prudentes sunt, cum considerant non corporalem hujus mundi statum, qui adhuc quodammodo stare videtur, quamvis et ipse sit minoratus, sed spiritualem totius Christianitatis statum subversum intelligunt quia numquam talis fuit tribulatio spiritualis, qualis facta est nunc ex tempore hæresum corrumpentium universa. Perierunt, sicut diximus, omnes in diluvio, sed corporaliter perierunt. Perierunt ommes spiri-tualiter ante Christum, præter Judæos, sed igno-rantia perierunt i nunc autem in scientia perierunt, et pereunt. Multum enim interest inter illos, qui in ignorantia sunt, et in ignorantia perierunt : et inter istos, qui in veritate quidem nati sunt, propter aliquid autem mundiale scientes ad mendacia transierunt, et perierunt in eis, et pereunt. Illi enim forsitan aliquo modo habebunt remissionem; isti autem nullam remissionem habebunt, neque in hoc saculo, neque in futuro: quoniam ipsi sunt qui blasphemaverunt, et blasphemant in Spiritum sanctum. Illi enim

judicandi sunt, quia veritatem non quæsierunt; isti autem condemnandi, quia spreverunt. Levior enim culpa est veritatem non apprehendere, quam contemnere apprehensam. 22. Et nisi Deus breviosset dies illos, non fieret salva omnis caro. Abbrevialuntur dies. ut atrocitas tribulationum breviata compendio temperetur. Breviatos autem dies intelligiums, non mensura, sed numero. Sicut enim longitudinem dierum. quam dicit propheta, Domum tuam decet sanctitas in longitudinem dierum (Psal. 92. 5), non per longos dies intelligimus, sed multos ; sic et breviati dies non breves dies sunt intelligendi, sed panci. Omnis caro. Frequenter enim Scriptura: pro hominibus animas ponunt: sicut ibi, Septuaginta animæ intraverant in Ægyptum (Deut. 10. 22). Frequenter pro hominibus dicitur caro, sicut ibi, Orationem meam exaudi, ad te omnis caro veniel (Psul. 64. 2). Quando ergo et animas appellat, spirituales et perfectos homines vult ostendere : ubicumque autem carnem, carnales homines et infirmos. Ergo dicendo, Non fieret salva omnis caro, vult nobis ostendere, quia non solum spirituales homines et perfecti, sed cuiam mediocres homines et infirmi de illo persequutionis periculo sunt liberandi, non virtute fidei, ant merito operum snorum, sed velociter subveniente Christi adventu. Non enim propter peccatores dimittit diutins, ut etiam electi periclitentur, sed propter electos festinaturus est, ut neque mediocres deficiant : quia promptior est Deus ad liberandos bonos, quam ad perdendos malos. Nam et aurifex, si invenerit aurum sordibus mixtum, non propter sordes etiam aurum contemnit, sed propter modicum aurum contentus est etiam sordes accipere. Sed et semper dies mali sanctorum abbreviantur. De iniquis scriptum est : Viri sanguinum et dolosi non dimidiabunt dies suos (Psul, 54. 24). De justis autem: Non dabit in æternum fluctua-tionem justo (Ibid. v. 23). Accipe autem mihi ad documentum ipsa tempora anni. Ab æquinoctio vernali duodecimi mensis incipiunt paulatim tepescere aeres per singulos dies, usque ad mensem tertium, et dies fieri noctibus longiores; item ab æquinoctio autuinnali mensis septimi incipiunt paulatim iterum frigescere aeres per singulos dies, et noctes fieri longiores diebus usque ad mensem nonum, quando ce-lebratur Christi natalis ; et sic inveniuntur novem quidem mensibus aeres quidem temperati, et dies profixiores, tribus autem mensibus aeres glaciales, et dies breves. Vides quomodo Deus misericorditer dispensavit, ut dies quidem mali inveniantur et pauci, boni autem plures et longi. Si ergo statum mundi hujus, qui ad usum omnium hominum communis habetur, sic Deus misericorditer dispensavit : quanto magis statum vitæ eorum cum majori dispensat misericordia, ut et voluntas eorum in malis tentata clarescat, et virtus voluntatis corum velociter Deo subveniente non patiatur defectionem? Secundum quod et Apostolus dicit : Tentatio vos non apprehendat, nisi humana. Fidelis autem Deus, qui non putietur vos tentari supra id quod potestis sustinere, sed faciet cum tentatione etiam proventum, ut possitis evadere (1. Cor. 10. 13). 23. Tunc si quis vobis dixerit, Ecce hic est Christus, ecce illic, nolite credere. Qua ratione supra quidem, priusquam de abominatione desola-tionis exponeret, sic dicit: Videte ne quis vos seducat: multi enim venient in nomine meo dicentes, quia Ego sum Christus (Matth. 2.. 4. 5); hic autem, postquam de abominatione desolationis statura in loco sancto loquutus est, ita dicit : Tunc si quis vobis dixerit, Ecce hie est Christus, ecce illic, nolite credere. Si memor es quia abominationem desolationis interpretati sumus staturam in loco sancto hanc impiam harresim oc-cupaturam loca Christianorum, intelligis quoniam eleganter est dictum. Per hanc enim significabat quomodo et priusquam hæresis ista abominationis loca sancta obtineret, et priusquam diversarum hæresum constituerentur Ecclesiæ, seductio quorumdam erat futura : sicut et factum est. Et postquam obtinuisser,

et hæresum diversarum Ecclesiæ constitutæ fuissent, eo amplius seductio quorumdam erat futura : sicut et sit. Nam prius nudi dogmatum sermones saciebant errorem, nunc autem multarum hæresum ipsæ Ecclesiæ constitutæ. Ideo tunc uniuscujusque dogmatis nudum verbum dicebant : Ego sum verbum veritatis, Ego sum Christus. Nunc autem singulatim professores hæresum diversarum dicunt, Ecce hic est Christus, id est, Ecclesia, et illic, id est, Ecclesia : quia jam non audiendo dogmatum verba, sed videndo eorum Ecclesias, Christiani scandalizantur infirmi. Adhuc autem de Antichristo ostendit per hæc verba, quia in illo tempore saucti in multis tribulationibus constituti, fortiter desiderabunt Christi adventum, jam non sustinente carnis natura. Aliquotiens diximus, quod diabolus non ingerat genus tentationis in hominem, sed desiderium uniuscujusque considerat, et secundum quod viderit hominem desiderantem aliquid, ex eo accipit occasionem tentandi. Unde et Christum cum esurientem sensisset, tentavit in fame. Et Adam et Hevam cum vidisset divinitatis amorem habentes, divinitatis promissione seduxit. Et Judam com invenisset avarum, pecuniæ cupiditate ad proditionem Salvatoris attraxit. Sampsonem cum invenisset amatorem feminarum, per mulierem præcipitavit (Judic. 16). Sic ergo et tunc diabolus videns sanctos in angustiis constitutos, et fortiter desiderantes Christi adventum, primum quidem propter intolerabiles persequutiones, deinde propter repromissionem temporis illius de adventu Christi, quæ facta fuerat in Scripturis, ideo sub nomine Christi et prophetarum tentabat seducere sanctos. Et quos diversis cruciatibus non potuit superare, victus in sua credulitate, armabat se fraude, dicens per suos ministros: Ecce hic est Christus, ecce illic. Nam quando aliqua rerum conturbatio sit, tunc abundant mendacia. Unusquisque enim dum aut timet adversa, aut desiderat prospera, ipse sibi novas generat famas. Et ita diabolus suspensas animas hominum inventa occasione deludit, hoc nuntians in auribus hominum, hoc ostentans ante oculos eorum, quod unumquemque aut timere aut desiderarecognoverit. Sicut enim ægrotus in doloribus positus, omni hemini ostendenti sibi aliquid ad remedium, facile credit, non dijudicans personas medicantium, neque discutiens artificia eorum : ipsa enim doloris anxietas omnia omnibus credere cogit : sic et tunc sancti in necessitate persequutionum positi, et quasi ægroti, desiderantes refrigerium Christi, omnibus referentibus aliquid de Christo, facile credent. Ipsa enim pressuræ necessitas credere cogit. 21. Exsurgent enim pseudochristi, et pseudoprophetæ, et dabunt signa magna: non inutilia, neque vana, que ministri diaboli facere solent: sed magna, id est, utilia et plena, que sancti facere solebant. Nam in tempore quidem apostolorum et postmodum, ministri quidem Christi utilia et plena signa faciebant ex parte dextra: qualia sunt, cœcos illuminare, et alia lujusmodi fa-cere : ministri autem diaboli inutilia faciebant, et vana ex parte sinistra, quæ admirationem quidem videntibus excitarent, ad utilitatem autem nullius proficerent. Et erat inter ministros Christi et ministros diaboli ex hoe judicare, qui inutilia, et qui utilia facerent signa. In fine autem temporis concedenda est potestas diabolo, sicut in historia Clementis Petrus exponit, ut faciat signa utilia, et ex ea parte qua prius facere consueverant sancti, ut jam ministros Christi non per hoc cognoscamus, quia utilia faciunt signa, sed quia omnino non lucc faciunt signa. Qua autem ratione hoc ordinavit Deus, attende : quia non semper tempus vocationis est, sicut ait Sapientia: Tempus congregandi lapides, tempus dispergendi (Eccle. 5.5). Tempus ergo suit congregandorum lapidum, quando lapides vivi, id est, sideles, ab insidelitate vocabantur ad fidem. Tempus autem erit dispergendi lapides, quando Ecclesia tradetur ad tentationem, ut lapides, id est, Christiani, qui non proficiunt in ædificationem corporis Christi, foras projiciantur.

Donec ergo fuit vocatio ad fidem ex infidelitate, fece. runt signa et servi Christi : quia signa divinæ voca. tionis testimonia sunt, ut prædicationis veritas miraculis commendetur; cessante autem vocatione, incipiet seductio revocans homines a fide ad infidelitatem. Incipiente ergo seductione, tradenda sunt seductionis adjutoria diabolo, id est. potestas faciendorum signorum, ut signis et prodigiis mendacia sua pro veriale commendet. Sed forte dicis : Si Deus concessit diabolo virtutem faciendorum signorum, quomodo ipse mandat, ne seducantur sancii? si ergo non vult ut seducantur, ut quid diabolo dat seducendi virtutem? si autem vult ut seducantur aliqui, quare omnibus mandat ne seducantur? Audi. Concedit diabolo seducendi virtutem, ut ne mali inter bonos remaneant apud Christum : mandat autem, ut ne boni inter malos transeant ad diabolum. Nam sicut crudele est fideles cum infidelibus perire, sie indignum est fide-les cum infidelibus glorificari. Ita ut in errorem mit-tant, si fieri potest, etiam electos. Non dixit, Ut seducant, si fieri potest, etiam electos, sed, In errorem miumu. Frequenter enim sancti videntes aliquas operationes diaboli absconditas sub specie pietatis, dum non possunt intelligere profundas insidias inimici, conturbantur in corde suo, ac scandalizantur, et dicunt: Quid sit hoc quod ita fit? Non tamen cito flectunur, ut credant : et si sensu vincuntur quasi homines, side autem stant quasi invicti. Magnitudinem autem signorum ostendere volens, ideo dicit, Ut, si fieri potest: quoniam quantum ad magnitudinem signorum illorum potest fieri ut seducantur etiam electi; sed ideo non seducuntur, quia perire non possunt, quos Deus præordinavit ad vitam. Dum ergo signorum magnitudinem prædicit, in conservandis fidelibus, Dei potentia demonstratur. Et de tempore hæresum nihi-lominus conveniunt intelligi hæc. Falsi enim Christiani sunt falsæ veritates hæresum : falsi autem prophetæ, prædicatores veritatum falsarum. Dant autem signa, eadem facientes in simulatione, que faciunt fideles in veritate. Nam et castitati student, et jejunia celebrant, et elecmosynas faciunt, et omnem ecclesiasticum canonem supplent. Aut non tibi videntur magna esse signa seductionis, cum videas diabo-lum facientem opera Dei? 25. Ecce predizi vois. Contestationis verba sunt hare, ut ne aliquis dicat, Vidi cum talia facientem signa, qualia ipse Christus fecit, et ideo credidi, existimans illum esse Christum-Propterea dicit, Ecce prædixi vobis : ut excusationem ignorantia tollat ab hominibus, et pracedens contestatio justam faciat pœnam sequentem. Misericordia enim est, mandatis prævenire periculum. Non enim vult quempiam perire, qui omnibus monstrat perdito nis adventum. 26. Si autem dizerint vobis, Ecce in solitudine est, nolite exire : ecce in domibus, nolite credere. Hoc nunc tertium de cavendis seductionibus dat mandatum. Primum est, Videte ne seducamini: multi enim venient in nomine meo, dicentes, Ego sum Christus. Secundum, Tunc dicent robis, Ecce hic est Christus, ecce illic, nolite credere. Tertium, presens, dicens: Si dixerint vobis, Ecce in solitudine est, nolite exire: ecce in domibus, nolite credere: Ut in ore duorum vel trium testium stet omne verbum (Matth. 18. 16), nt trina denuntiatio inexcusabilem faciat negligentem. Primum ergo mandatum dedit de seductionibus futuris, priusquam abominatio desolationis constitueretur in loco, et priusquam harresum adificarenter Ecclesiæ. Secundum autem de seductionibus post futuris, sicut jam diximus supra. Tertium vero manifestissime de tempore surentis Antichristi, dicens: Si quis vobis dixerit, Ecce in solitudine est, notite extre. Seducere enim vos volunt. Sed dicat aliquis, Quid enim? si fideles tunc non exierint in desertum, aut non intraverint in domos : numquid per hoc ipsum poterunt declinare periculum, maxime cum tunc Autichristus universa ubique contineat, et intus et foris, et in civitate et in deserto? Sed vide quoniam hac dicens ostendit, quia tunc sideles latentes crunt in

nis, ne andias verba maligna (Eccli. 28. 28). Sed quoniam fragiles sunt nostræ seræ, nisi Deus illas servaverit : quia Nisi Dominus custodierit civitatem, in vanum vigilat qui custodit eam (Psal. 126. 1): rogemus Deum pariter cum propheta : Pone, Domine, custo-diam ori meo, et ostium circumstantice labiis meis. Non declines cor meum in verba malitiæ (Psal. 140. 3. 4). Pone seras super senestras oculorum tuorum, ut dicas cum castissimo Joh : Posui testamentum oculis meis, ut non sentirem in virginem (Job 31. 1). Item, Si concupivi agrum proximi mei, ègo seminem, et alii metent (Ibid. v. 8). Item quia fragiles sunt seræ fenestrarum nostrarum, Dominum invocemus cum prophela dicentes : Inclina cor meum in testimonia tua, et non in avaritiam. Averte oculos meos ne videant vanitatem (Psal. 118. 36. 57). Quid ergo? nescit anima quando per istos introitus fur ingreditur super eam? Vere nescit. Et quidem quando ducitur ad peccatum. scit: quando autem ingreditur, nescit. Ideo vigilare debet, et claudere omnes istos introitus: os quidem narrationibus sanctis, aures auditionibus piis, oculos consideratione mirandorum operum Dei, mentem co-gitationibus occupare cælestibus. Non enim sufficit, ut non loquatur, vel audiat, vel videat vel cogitet mala. Qui enim hæc agit, clausit introitus suos, et implevit, et oppilavit malis adversus bona, ut ne locuin habeat introeundi bonus spiritus: qui autem mala quidem deponit ab eis, bona autem non suscipit, ille dicitur apertos habere introitus. Propterea vacantes cos inveniens inimicus, intrat ad animam. Propter quod opus est, ut justi introitus non solum vacent a malis, sed etiam ut sint clausi, et pleni, et oppilati bonis adversus mala, ut malus non inveniat locum introeundi. Unde et sapienter Petrus dicit apud Clementem, quomodo debet quis incessanter quæ Dei sunt cog tare et loqui : quoniam si mens fuerit in his occupata, malus non invenit locum ad mentem. Consequenter Propheta non dixit tantum : Beatus vir qui non abiit in consilio impiorum, et in via peccatorum non stetit, et in cathedra pestilentiæ non sedit; sed addidit: sed in lege Domini voluntas ejus, et in lege ejus meditabitur die ac nocte (Psal. 1. 1. 2). El Paulus cum diceret, Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, non dixit tantum, Deponite mala : sed, Suscipite omnem armaturam Dei, ut possitis resistere in die malo (Ephes. 6. 12. 13): id est, Omnia opera bona facite. Sicut enim vas quamdiu plenum est de aliquo, non recipit supermissum : si autem vacuum fuerit, recipit omne quod mittitur : sic homo quamdiu occupatus est malis, non recipit bonum : et si occupatus suerit bonis, repellit malum : si autem nec isto, nec illo se occupaverit, id est, si neque bonis, neque malis intenderit, omnis spiritus intrat in eum. Intrans autem, non statim ducit eum ad peccatum, sed primum delectat eum in malis, et sensum desideriis carnalibus alligat, et postea ducit ad peccatum, quando jam, etsi intelligit malum esse quod facit, non potest resistere contra malum. Si ergo, te negligente domum corporis hoc modo servare, ingressus luerit fur diabolus, et furatus fuerit vestimenta justitiarum, quibus te renatum in baptismo induit Deus: si furatus fuerit aurum intellectus tui, si divinorum eloquiorum argentum, quod forsitan cum multo fabricasti labore : si linteamina gratiarum quæ tibi dedit Deus, com te adoptaret in filium, cæterasque divitias spirituales tolleus, te dormiente, seceritque te mendicum et nudum, sicut serpens Adam : quid facies? quomodo nudus ante conspectum Domini tui accedes (Gen. 3)? Et ille quidem nudatus abscondit se inter ligna paradisi : tu autem sub qua sci-sura petrarum te abscondes a facie Domini, cum venerit confringere terram? Et Adam quideni a Deo quæsitus est et inventus, tu autem abjicieris et peribis : quia ille ignorans serpentis versutiam, per simplicitatem nudatus est suam : tu autem sciens, tot Scripturis admonitus, per negligentiam factus es nudus. Propter quod ille quidem mortalitate vestitus est ad tempus, tu autem

in æternum ipse tradendus es morti, maxime si te comprehenderit finis, priusquam tibi per pænitentiam altera texes vestimenta. Nam prima gratis præstatur a Deo: secunda autem vix, et cum nimio reparatur labore et luctu, quomodo hæc parabola est. Veniamus itaque ad Ipsam parabolæ causam. Omnis homo, si sciret, quando dies Domini venturus est super eum sicut sur (sed insperate veniens sicut sur), præveniret, et non sineret perfodi domum suam. Non dico quia repelleret a se surem, sed saceret justitiam, nt veniente sententia Dei, non persoderetur quasi ignorans, sed vocaretur quasi jam præparatus ad exitum. Quando animæ peccatrices delectantur in corpore, et tamquam in suo proprio domicilio gaudent. venions cum sententia Dei angelus mortis persodit corpus, et animam violenter divellit ab eo : animæ autem justæ, quæ non delectantur in corpore, sed quasi in exsilio sunt, in eas veniente sententia, non persodiuntur, sed vocantur gaudentes. 45. Quis enim sidelis servus et prudens, quem constituit dominus ejus super familiam suam, ut det illis cibum in tempore? Cum de vigilante et non vigilante super domum suam Dominus loqueretur, sciens quoniam plerumque sacerdotes mali populum obdormire faciunt in peccatis, boni autem excitant a negligentiæ somno, et faciunt vigilare in operibus bonis : quasi assidua tuba doctrinæ suæ excitans ad bona opera animas auditorum, consequenter de bonis et justis sacerdotibus introducit sermonem. dicens: Quis est fidelis servus et prudens? Si enim paterfamilias super possessionem suam villicum ponit, ut non cum singulis colonis babeat causam, sed de solo villico omnium exigat rationem : si ergo inter colonos aliqua indisciplinatio fuerit fœda, unusquisque pro suo delicto reus efficitur, villicus autem pro omnium delictis; et si bene reditum suum reddiderint, unusquisque quidem pro sua side laudatur, villicus autem pro fide omnium remuneratur : sic et Deus in populo ideo ordinat sacerdotes, ut actuum eorum ipsi discutiant rationem. Ideoque peccante populo unusquisque quidem pro suo peccato punitur, sacerdos autem pro peccatis omnium. Et bene agente populo unusquisque quidem pro suo bono remuneratur, sacerdos autem pro bonis omnium. Quis est servus fidelis et prudens? Rem quidem laudabilem proponit, rarissimam autem, ut quis sidelis inveniatur et prudens. Ecce si quæras tideles, id est, Deum timentes: et 1,000 quidem non multos invenies, tamen adhuc facile invenis; item si prudentes quæras, invenies multos: fidelis autem et prudens difficile invenitur: quomodo qui sideles sunt, id est, Deum timentes, dif-ficile sunt et prudentes : et qui prudentes inveniuntur, difficile sunt et Deum timentes. Quanto ergo rarior invenitur sidelis et prudens, tanto qui inventus fuerit, beatior est. Prudentem autem dico, non scientem et doctum, sed sensatum et mente acutum, qui potest rerum ponderare naturas, et secundum quod potest, rationabiliter omnia agere. Plerique autem sunt habentes scientiam multam, sed nec se sapienter regunt, nec scientiam suam sapienter dispensant. Et omnis quidem prudens potest et scientiam habere ex parte, non autem et omnis sciens sapientiam potest habere : quoniam sapientia uniuscujusque in actu probatur, scientia autem in sermone. Fidelis quidem quæritur propter Deum, ut timeat Deum: prudens autem propter homines, ut populum Dei sapienter gubernet. Quoniam ergo Deo non tantum prudentia hominis, quantum conscientia placet : homini bus autem non tantum conscientia, quantum sapientia prodest : si fuerit tantum quis fidelis, laicum quidem facit, sacerdotem autem non facit, nisi fuerit Gdelis et prudens. Ergo sidelis quæritur, ut saciat priusquam dicat: prudens autem, postquam fecerit, dicat, et dicat intelligens cui qualis doctrina conveniat, ct quando, item fidelis quæritur, ut memor sit pauperum, scut Paulus (Rom. 15. 26): prudens auten, ut intelligat cui et quomodo debeat dispensare. Et hoc est quod dicit, dare cibos in tempore et spirituales ct

uliscurata: Ecclesia fidei suæ splendorem non potnit nare clarum, et Christiani multi, qui erant stellæ rationabiles, ceciderunt a firmamento Scripturarum sanctarum. 30. Tune apparebit signum Filii hominis in calo. Quidam putant crucem Christi ostendendam esse in cælo: verius autem est, ipsum Christum in corpore suo habentem testimonia passionis : id est, vulnera lanceæ et clavorum; ut impleatur illud quod dictum est, Et videbunt in quem pupagerunt (Apocal. 1. 7). Denique in quo loco præsens evangelista ponit, dicens: Apparebit signum Filii hominis: alii evangelistic hoc solum dixerunt : Et videbunt Filium hominis venientem (Marc. 15. 26. et Luc. 21. 27): videlicet ostendentes signum Christi esse insum corpus Christi, qui in signo corporis sui cognoscendos est, a quibus crucifixus est. Unde in Actibus ad apostolos angelus sic dicit: Hic Jesus, qui receptus est a vobis, sic reniet iterum, quemadmodum vidistis eum euntem in cælum (Act. 1. 11). Non sic portatus in tali nube: nec enim cum tali gloria ascendit, cum quali venturus est judicare: sed, Sic veniet, hoc est, similiter cum hoc corpore, cum quo ascendit. Vides ergo, quia quasi signum datur apostolis corpus ejus, dicens: Sic veniet.

Vulnera Christus quare servavit. — Vis autem scire quia ad signum passionis suæ vuluera corporis sui servavit? Audi post resurrectionem dicentem ad Thomam: Infer digitum tuum huc, et vide manus meas : ct affer manum tuam, et mitte in latus meum, et noli esse incredulus, sed fidelis (Joan. 20. 27). Qui mortuum corpus suum suscitavit, qui tulit costam de latere Adæ, et supplevit carnem : numquid etiam non potnit corpus suum sanare, et integrum suscitare? Sed corpus quidem suscitavit, vulnera autem ejus servavit, ut in die judicii proficerent ad testimo-nium passionis contra Judwos, et omnes, qui denegantes Filium Dei crucifixum in corpore, judaizant. Propterea quasi manifesto signo convenienter sub-jungit, dicens: Tunc plangent se omnes tribus terræ. Plangent enim se Judæi, videntes viventem et vivistcantem, quem quasi hominem mortuum æstimabant, et convincentes se corpore vulnerato, scelus suum denegare non poterunt. Plangent se et gentiles, qui vanis philosophorum disputationibus decepti, irrationabilem stultitiam putaverunt esse, Deum colere crucifixum, et detulerunt creaturæ gloriam Creatoris. Lugent et Christiani peccatores, qui magis dilexe-runt mundum, quam Christum, cum audierint eum hue verba dicentem ad se : Ego propter vos homo factus sum. Propter vos alligatus, et delusus, et carsus, et crucifixus sum. Ubi est tantarum mearum injuriarum fructus? Ecce pretium sanguinis mei, quem dedi pro redemptione animarum vestrarum. Ubi est servitus vestra, quam mihi pro pretio san-guinis mei debetis? Ego super gloriam meam vos habui, cum essem Deus, apparens homo, et viliorem me omnibus rebus vestris fecistis. Nam omnem rem villssimam terra amplius dilexistis, quam justitiam meam et fidem. Plangeut se hæretici, qui purum hominem crucifixum dixerunt, cum viderint ipsum e-se judicem, in quem compunxerunt Judæi. Quomodo enim arguat Judæos quasi interfectores Filii Dei, si non Filius Dei, sed purus homo est crucifixus? *Et* tunc plangent se omnes tribus terræ, quia nec resistendi virtus est contra cum, et fugiendi nulla facultas ante faciem ejus, nec pœnitentiæ locus : ex angustia omnium rerum nibil eis remanet præter luctum. Merito plangent se, quia tune neque pecuniæ divitibus prosunt ad cleemosynam faciendam, neque parentes justi pro parentibus intercedunt, neque ipsi angeli pro hominibus, sicut solebant, faciunt verbum : quia non recipit natura judicii misericordiam, sicut nec tempus misericordiæ judicium, dicente propheta:
Misericordiam et judicium cantabo tibi, Domine (Psal. 100. 1). Misericordia in priori adventu, judicium in secundo. In priori adventa, volentibus apostolis ignem de celo deponere, dixit : Nescitis cujus spiritus estis. Filius enim hominis non venit judicare mundum, sed

salvare (Luc. 9. 55. 56). De secundo autem sie dieit: Num Filius hominis veniet in majestate Patris sui, et tune reddet unicuique secundum opera ejus. Et vide-bunt Filium hominis venientem in nubibus cæli cum virtute et gloria multa (Matth. 16. 27). 31. Et mittet angelos suos cum tuba et voce magna, et congregabunt electos ejus a quatuor ventis. Si quando rex terrenus processum aliquem aut expeditionem mandat in populo, dignitates omnes moventur, et exercitus exercitatur, tota civitas fervet : quanto magis Rege ca-lesti exsurgente judicare vivos et mortuos, virtutes amgelicae commoventur? Terribiles ministri terribiliorem Dominum procedentes: Cherubim et Seraphim præparentur ad sedem unius, et rationalilis thronus vivam sapientiam portaturus. Nec enim potest esse res mortua, quæ bajulat vitam. Ante ipsum pro candelabris fulgura viva præcedent, et pro tubis horrenda tonitrua. Qualis rex, talis et prapa-ratio regis. Vere magna vox tubæ terribilis, cui omnia obandiunt elementa, quae petras sciudit, inferos aperit, clausuras tenebrarum pertransit, portas areas conterit, vectes adamantinos et ferrens confringet, vincula mortis dirumpet, et de profundo abyssi animas liberatas corporibus suis assignat. Hac omnia citius consumet in opere, quam sagitta transit in nere, dicente Apostolo: In momento, in ictu oculi, in novissima tuba. Tuba enim canet, et mortui resurgent incorrupti (1. Cor. 15. 52). In illa voce pulvis jam dissolutus corporum mortuorum in nova membra constringitur. İn illa voce quasi una persona obnoxia totum mare discutitur, ut si quid apud se relinet de humanis ossibus, sine contradictione restituat. In illa voce a quatuor partibus mundi spiritus congregatur, qui resuscitet populum dormientem. 32. A ficu autem discite parabolam. Quare non ex alis arboribus, sed potius de ficu sumit similitudinem æstatis? Quia postquam alize arbores vernare corperint, frequenter evenit ut accedens frigus pracidat astatem, et iterum arbores indurescunt : ficus autem, quia pene post omnes arbores vernat, difficile post ficum frigus intervenit. Ideo ergo sic comparati est Ecclesia illi tempori, propter indubitabilem se-culi novi adventum. Sed quæ est ista assimilatio rei, videamus. Ficus bono verni temporis temperamento mollescit ad folia, Ecclesia antein miserabili persenuutione afflicta compellitur ad mortem. Sed Dominus hanc assimilationem jucunditatis ex ficu non ad afflictionem corporalem retulit, sed ad spiritua-lem profectum animarum. Nam quando carnalia hominis affliguntur, tunc spiritualia ejus storent, sicut ait Apostolus: Et vos suscepistis verbum Dei in tribulatione multa, cum gaudio Spiritus sancti (1. Thess. 1. 6). Sicut enim vernali flatu arbores laxantur in folia et fructus : sic persequutionibus excitantur animæ ad virtutem. Ideo autem semper ficus Ecclesia similatur : quia sient fiens sub uno cortice plurima grana intra viscera dulcedinis inclusa constringit : sic Ecclesia sub uno corpore multos Christianos intra viscera suæ caritatis congregatos complectitur. Deinde et alia ratione. Omnis arbor pene in uno tempore fructum præbet : nam intra paucos dies et maturescunt, et cadunt; ficus autem ex quo cœperit fructus affeire, usque ad hiemem fructificare non cessat : nam alii colliguntur maturi, et alii binc procedunt. Sic Ecclesia ex quo coperit sanctos offerre, usque ad finem sarculi non cessabit. Nam per singula tempora alii dormiunt, alii autem nascuntur. De hac autem ficu sub alia specie interpretationem fecimus apud Marcum, astimantes obique quod verum est, non affirmantes : ut secundum quod visum fuerit unicuique, hoc probetur. 34. Amen dico vobis, non præteribit generatio hec, donec omnia fiant. Res dubia semper facit hominem negligentem. Nam quod sine dubio venturum nobis esse cognoscimus, ad id nosmetipsos magnanimiter confortamus. Ne ergo audientes apostoli, certum periculum pro incerto suscipiant, et dubitantes de ejus adventu, semetipsos in negligentia

ponant, ideo sermonem suum juramento confirmans dicit : Amen dico vobis, non transibit generatio hæc, donec omnia fiant. Quia contra magnum periculum magna præparatio est necessaria : magna autem præparatio assiduam admonitionem requirit, et cautam. Et sciendum est, quia non illud vult Christus apostolis suis ostendere, quia jam in continenti futura est tentatio illa, sed quia omnino futura est. Ergo non illos homines dicit, qui illo in tempore fuerant nati, sed familiam gentis ipsius. Generatio ista: id est, aut facientium hanc tentationem, aut patientium, aut peccatorum hominum, aut dæmonum, qui operantur in eis, Nam utrique non cassabunt esse in sæculo, donec consummatio sat, ut dicat; ilis, Discedite a me, maledicti, in ignem æternum, qui præparatus est diabolo et angelis ejus (Matth. 25. 41). Necesse est enim, ut quamdiu sides tentatur, tentatio reservetur. Aut certe Christianorum generationem dicit, id est, Generatio ista mortalis non transibit ad immortalitatem : Donec, id est, nisi hæc fuerint consummata, ut postea immortalis et impassibilis siat. 35. Cælum et terra transibunt, verbu autem mea non præteribunt. Quia cælum et terra ad ministerium vestrum creata sunt, verba autem mea ad gubernationem vestram disposita. Cælum et terra vanitati subjecta sunt, dicente Apostolo: Vanitati enim creatura subjecta est (Rom. 8. 20). Naturaliter autem veritas nescit mentiri, nec potest aliquando perire.

Homilia I. ex capite xxiv. 36. De die autem illa et hora nev

36. De die autem illa et hora nemo scit, neque augeli cælorum, neque Filius, nisi solus Pater. 37. Sicut enim in diebus Noe, ita erit et adventus Filii hominis. 38. Sicut enim erant in diebus ante diluvium comedentes et bibentes, nubentes et nuptui tradentes, usque ad eum diem quo intravit Noe in arcam, 39, et non cogno-verunt donec venit diluvium, et tulit omnes : ita erit et adventus Filii hominis. Usque nunc exposuit signa consummationis, præcedentia ante consummationem : nunc docet, quia subitus veniet novissimus mundi interitus hominibus nihil adhuc tale sieri suspicantibus, secundum quod dicit et Apostolus : Cum dixerint pax et securitas, tunc repentinus illis supervenist interitus (1. Thess. 5. 3). Et de die illo incerto ad cumulum etiam seipsum ponit dicens : De die autem illa et hora nemo scit. Id est, non solum aliquis hominum, sed neque angelorum quisquam, nec ipse Filius, nisi solus Pater: ut nemo ferat moleste, quia diem illum Deus posuit in incerto, cum de ipso sit Filius incertus. Simile aliquid scriptum est et in Actibus apostolorum. Nam cum interrogassent cum discipuli cius, Domine, si in tempore hoc restitues regnum Israel (Act. 1.6.7)? respondit eis: Non est vestrum nosse tempora vel momenta quæ Pater posuit in sua potestate. Opportune ex hoe loco convenit admonere, cum multi homines, maxime qui videntur docti, cum interrogati fuerint aliquim quæstionem, si contingeret eos ignorare quod quæritur : erubescentes ne videantur aliquid ignorare, quia totum scire putantur, colorant falsa pro veris, et dicunt aliis, quod non audierunt a Christo. Propterea considerantes hunc locum, non deberent erubescere aliquid mysteriorum Dei se ignorare, cum legant, ipsum Christum non erubescentem suam ignorantiam confiteri ad respondendum, quia De die illa et hora nemo scit, neque angeli, neque Filius: maxime cum sit mysteriorum Dei multa profunditas: nec tamen mentitur, quando ipsum quod scit, a Patre accepit. Merito suam scientiam denegat, quæ non ex eo : sicut et alibi cum esset bonus, bonum se dene-gavit, quia bonitas cius erat ex Patre, Et qe propter dispensationem humanam æstimetur scire se negasse, non dixit, Neque Filius hominis : quia secundum divinitatem dixisset, non secundum humanam naturam. Nam inter Filium Dei et Filium hominis nihil interest. Ecce senectutis signa cognoscimus, diem autem ultimum ignoramus : sic et l'abentis signa scimus, finem ejus non agnoscimus. Sient enim quando videmus hominem senem, scimus quia propemodum moriturus.

est, quando autem, nescimus : sic et mundum quando perturbatum videmus, casurum cognoscimus, diem autem ignoramus. Mysterium Dei scire expedit quidem hominibus. Nam et servus fidior fit circa obsequium domini sui, cum cœperit secreta sua committere. Sed illud scire bonum est, quod proficit ad ædificationem scienti: hoc autem scire, quod nihil nobis prodest, magis nocet, et superfluum est. Deus ergo, quia non onnia mysteria dicit hominibus, non invidet scientia: nostræ : sed quia non omnium mysteriorum scientia nobis prodest. Sicut enim in diebus Noe, sic erit et adventus Filii hominis. Sicut erant in dicbus ante dilurium manducantes et bibentes, et nubentes, et nuptui tradentes. Quod dicit, Sicut fuit in diebus Noe, manducabant et bibehant, nubebant et nuptui tradebant; non vetat manducare, aut bibere, aut nubere. Nec enim fas est ut destruat quod ipse constituit : sed jubet nos, ut quod carnaliter facimus, ad Dei gloriam facientes, spiritualiter faciamus, ut carnalia nostra propter spirituale propositum spiritualia flant. Quis est, qui ad gloriam Dei manducat et hibit? Qui de manu Dei aecepisse estimat quod manducat et bibit. Quis autein de manu Dei se accepisse æstimat? Qui operatur justitiam, et Deum timet offendere. Nam et servus ille quasi servus fidelis manducat in domo, qui considerat ideo accepi se a domino, ut opus domini operetur. Nam qui Deum non timet offendere, ille sine dubio non æstimat,a Deo se accepisse quod bibit; sed propter hoc solum manducat, quia caro est. Quis autem est, qui ad gloriam Dei nubit? Qui nubit aut propter desiderium bonorum filiorum, aut periculum peccati timens. Quis est, qui propter desiderium bonorum filiorum nubit? Qui postquam habuerit filios, circa Dei disciplinam continet cos. Alioquin qui filios negligit, ille non desideravit Deo generare, sed diaholo. Quis est, qui propter periculum peccati nubit? Qui postquam nupserit, matrimoniona caste conservat. Qui autem propter matrimonium indifferenter abutitur amoribus suis, ille non propter tutelam animæ nupsit, sed propter abundantem lasciviam carnis. Qui ergo sie manducat et bibit, non tautum manducare et bibere videtur, quantum Dei gloriam operari : quia non sibi servit, sed Deo. Et qui sic nubit, non tantum vi-detur nubere, quantum Dei gloriam operari : quando non sibi, sed Deo multiplicat, et sine peccato conserval. Hoc ergo dicere vult. Signt ante diluvium, rece-dente ab hominibus Dei timore, nihil faciebant homines ad gloriam Dei, sed omnia propter solam carnem : sive enim manducabant aut bibebant, non ad gloriam Dei manducabant aut bibebant, sieut mandat Apostolus (1. Cor. 10. 3. 4), sed propter solam voluplatem carnalem: sic crit circa sœculi finem. Sicut enim homines, qui in totom carni subjecti sunt, quamvis habeant animam, tamen solummodo carpes dicuntur, testante Scriptura : Non permanebit spiritus meus in hominibus istis, quoniam sunt carnes (Gen. 6. 3). In quibus autem pars animæ prævalet, quamvis sint carnales, spirituales dicuntur, sicut dicit Apostolus : Vos autem non estis in carne, sed in spiritu, si tamen spiritus Dei habitet in vobis (Rom. 8.9). Sic opera hominum, quamvis sint spiritualia, si facta fuerint propter causam carnis, utputa, si quis opus bonum propter homines faciat, invenitur esse carnale: et quanyis sit carnale, si propter causam spiritualem fuerit factum, id est, propter gloriam Dei, invenitur spirituale esse propter causam spiritualem. Sicut fuit in diebus Noe (Gen. 7). Id est, sic erit generalis interitus, sic subitaneus. Sicut tunc omnis creatura deleta est, sola autem area evasit, de trabibus quadratis facia, octo animas bajulans: ita et in consummatione onnes bæreses interibunt, una tantummodo area salvabi:ur, idest, Ecclesia Christi, de justis hominibus congregata. Sicut tune quicquid fuit extra arcam, periit, sie et in fine quicumque fuerit extra unam Ecclesiam veritatis, peribit. Qua Ecclesia habet octo rectores, septem spiritus, quos enumerat Isaias (Cap. 11. v. 2 3), et unigenitus Deus : sie et Salomon dieit : Sapientia a di-

ficavit sibi domum, et suffulsit columnis septem ( Prov. 9. 1) : et ipse qui suffulsit , octavus. Subitaneus autem, non ante nuntiatus, sive ab ullo creditus. Et quid mirum, si periturum mundum audiunt et non credunt? Ecce morituros se esse quotidie audiunt homines, quotidie alios mortuos vident, et tamen non credunt se morituros. Si autem se crederent morituros, non facerent ea pro quibus moriuntur, id est, morte digna non facerent. Si ergo illud, quod quotidie sieri vident in aliis, de se suturum esse non creaunt, quomodo illud credent futurum, quod adhuc numquam factum est? 40. Tunc duo erunt in agro; unus assumetur, et alter relinquetur. Æstimo neminem dubitare sensatum, hæc præcipue in parabolis esse dicta, et spiritualiter ea intelligi oportere. Et prima quidem parabola posita est de popularibus justis, et peccatoribus. Secunda de doctoribus piis et impiis, quando omnes homines aut discentes sunt, aut docentes. Et Lucas quidem evangelista exponit de duobus in lecto, et de duobus ad molam : præsens autem Matthicus de duobus in agro, et de duobus ad molam, Ubi enim Lucas (Cap. 17. v. 34) posuit duo in lecto ibi Matthæus posuit duo in agro. Ex quo intelligere nobis datur, quoniam lectum et agrum ambo evangelistæ id ipsum intelligere voluerunt : quoniam qui in corpore sunt, et in mundo sunt : et qui in mundo sunt, in corpore sunt. Mundus enim nihil aliud intelligitur, nisi homo; propter quod agrum intelligere convenit mundum hunc, sicut Dominus interpretatus est supra in parabola zizaniorum seminatorum in agro (Matth. 13. 38). Duo ergo in agro, omnes Christiani in mundo viventes eodem, non tamen iisdem actibus conversantes. Et justi quidem assumentur, peccatores autem derelinguentur. Omnes justi in uno homine sigurantur, et omnes peccatores in uno. 41. Due molenles ad molam; una assumetur, et una relinquetur. Quæ sunt iste mulieres molentes? Puto, Ecclesia, quarum una est, de qua Dominus dicit: Simile est regnum cælorum fermento, quod accipiens mulier miscuit in tribus fermenti mensuris ( Matth. 15. 33). Sicut enim, quamvis multi sint justi, et peccatores, tamen quoniam omnium dure sunt partes, in duabus ponuntur personis : sic et Ecclesiæ hæresum quamvis multæ sint, tamen omnium hæresum una Ecclesia dicitur, et una Christianorum. Una ergo mulier molens est Ecclesia Christi. Mola est orbis terrarum, propter rotunditatem suam, sicut scriptum est de ea: Vox tonitrui tui in rota (Psal. 76. 19). Lapis superior est verbum veritatis, quod descendit de cælo, ut terrena ompia complectatur, et protegat simul, et premat, et molat : dicitur autem lapis, propter fortitudinem suam. Subterior autem lapis est omne verbum impietatis, quod lapis dicitur propter duritiam suam, quod de spiritu mundi a deorsum ascendit, ut suscipiat omnia desursum venientia grana, et adversetur verbo veritatis. Hæc ergo Ecclesia molens, id est, pra dicans, circumducit verbum veritatis, id est, superiorem lapidem cælestem : et circumducit per orbem terrarum, et circumducit super omne genus humanum, ut quotienscumque sub gremio verbi desuper miserit Dens, molat eos, id est, catechizet, et cogat eos deponere corticem veteris hominis inutilem et insuavem : ut exuti fiant pura medulla et spiritus, id est. ut jam non sint caro, sed spiritus : et fiat similago mundissima, et digna ad sacrificium Dei, secundum quod admonebat Apostolus, dicens : Exuite vos veterem hominem, qui corrumpitur in concupiscentiis, renovamini autem spiritu sensus vestri (Ephes. 4. 22. 23). Sient ergo grana in cortice, nisi molita suerint, et deposucrint cortices, et furfures, et processerint secundum quod sunt abintus, quamvis aquam acceperint, non conjunguntur ad alterutrum, ut fiat ex omnibus unus panis, quamvis et fermentatum acceperint, non fermentantur : sic et homines, nisi moliti fuerint sub vertio, id est, catechizati, ut depositis corporibus, spirituales efficiantur, quamvis et aquam baptismatis accepetint, quamvis verbum sidei suerit missum in

cos, sicut fermentum: non conveniunt in idipet nec possunt sapere unum, ut unum corpus efficiantur, quia moliti non sunt. Sicut ergo inter duos lapide molares teritur triticum, et separatur a cortice sno. et sit similago munda : sic sideles in medio desuper quidem urgente se verbo Dei ad fidem et justitiam, inde autem verbo impio se compellente ad infidelitatem atque peccatum conteruntur, et carnalia sua universa deponunt, et spirituales efficientur. Sed et illa mulier videtur molere, et verbum mendacii leve et fragile circumducit : propterea neque molet, quia non habet virtutem divinam verbum eorum, nec est lapis superior. Quomodo enim mendacium mendacio adversatur, aut iniquitas iniquitati, ut molatur aliquis inter eas? Propterea populus eorum molitus non est. Considera autem et intelliges. Si deponunt carnalia, finnt spirituales, et moliti sunt. Si sunt in idipsum fidei, omnes moliti sunt. Si autem secundum veterem hominem sunt, si altera iterum sapiunt, quomodo moliti sunt? Desuper enim verbum veritatis non com. pellit eos ad fidem, quasi lapis superior; nec enim habent eum : desubtus autem verbum impictatis pun tribulat eos, quia volentes requiescunt in eo. Quomodo ergo molantur, quando non stringit subterius verbum, nec premit superius? Hæc ergo sumetur, quæ et videtur Ecclesia, et est : illa autem relinquetur, quæ videtur, et non est. Quidam autem et hoc modo exponit. Molentes sunt filii Israel, mola autem est verbum legis : quod volvant et molant, sant Dei mandata in lege, quæ quasi tritici grana minutatin quidem molentes, id est, quantum ad se diligenter mandata Dei tractantes , numquam tanten ex eis panem nutritorium proferentes. Panis autem mutritorius est unigenitus Deus Verbum, qui intus in mandais Dei habetur secundum prophetiam inclusus, quen filit Israel carnaliter interpretantes numquam proferebant ad manifestum. Filiorum autem Israel molentium, una videtur quidem esse synagoga, vere autem duæ sunt. Una quidem iniquorum, et secundum carnem Judæorum : altera autem sanctorum, et secundum spiritum Judaeorum. Ilanc ergo sanctorum Jadæorum et spiritualium synagogam inolentem, et supervacuam, et sine profectu molam legis trahentem, assumet Deus in fine sæculi hujus jam occumbentis, et liberabit eam de mola : illam autem alteram secundum meritum insidelitatis et perversitatis ejus relinguet.

#### Homilia lj ex capite xxiv.

42. Vigilate ergo, quia nescitis qua hora Dominus vester venturus sit, etc. Qua enim ratione homini absconditus est dies mortis ipsius? Videlicet, ut semper benefaciat, semper mortem suam sperans. Eadem ratione et ab omnibus hominibus absconditus est dies adventus Christi, videlicet ut non una generatio salvetur, sciens adventum ipsius, sed omnes, dum in singulis quibusque generationibus Christi adventus speratur. Ideo et interrogantibus se discipulis suis, Domine, si in tempore hoc restitues regnum Israel? respondit : Non est vestrum nosse tempora vel momenta, qua Paler posuit in sua potestate (Act. 1. 6. 7). 43. Illud autem scitote, quia si sciret paterfamilias qua hora fur veniret, vigilaret utique, et non sineret perfodi domum suam. Paterlamilias est unusquisque secundum animam in domo Patris sui, sur autem diabolus est: domus autem, nostra corpora : januæ sunt, os et aures : fenestræ autem, oculi. Sicut ergo per januas et fenestras cito ingreditur latro, et spoliat patremlamilias : sic per os et aures et oculos hominis facile invenit diabolus occasionem ad animam, et facit eam captivam : sicut et in Jeremia tale aliquid scriptum est: Quia mors intravil per fenestras nostras (Jer 9. 21). Si vis ergo esse securus, pone seram janua tuze, id est, legem divini timoris ori tuo, ut dicas cun propheta: Dixi: Custodiam vias meas, ut non delin quam in lingua mea. Posui ori meo custodiam (Psal 38. 2). Item Supientia docet: Obstrue aures tuas spi nis, ne andias verba maligna (Eccli. 28. 28). Sed quoniam fragiles sunt nostræ seræ, nisi Deus illas servaverit : quia Nisi Dominus custodierit civitatem, in vanum vigilat qui custodit eam (Psal. 126. 1) : rogemus Deum pariter cum propheta : Pone, Domine, custodiam ori meo, et ostium circumstantiæ labiis meis. Non declines cor meum in verba malitiæ (Psal. 140. 3. 4). Pone scras super senestras oculorum tuorum, ut dicas cum castissimo Joh : Posui testamentum oculis meis, ul non sentirem in virginem (Job 31. 1). Item, Si concupiri agrum proximi mei, ego seminem, et alii metent (Ibid. v. 8). Item quia fragiles sumt serze fenestrarum nostrarum, Dominum invocemus cum propheta dicentes : Inclina cor meum in testimonia tua, et non in avaritiam. Averte oculos meos ne videant vanitatem (Psal. 118. 36. 37). Quid ergo? nescit anima quando per istos introitus fur ingreditur super eam? Vere nescit. Et quidem quando ducitur ad peccatum, scit: quando autem ingreditur, nescit. Ideo vigilare debet, et claudere omnes istos introitus: os quidem narrationibus sanctis, aures auditionibus piis, oculos consideratione mirandorum operum Dei, mentem cogitationibus occupare cælestibus. Non enim sufficit, ut non loquatur, vel audiat, vel videat vel cogitet mala. Qui énim hæc agit, clausit introitus suos, et implevit, et oppilavit malis adversus bona, ut ne locuin habeat introeundi bonus spiritus : qui autem mala quidem deponit ab eis, bona autem non suscipit, ille dicitur apertos habere introitus. Propterea vacantes cos inveniens inimicus, intrat ad animam. Propter quod opus est, ut justi introitus non solum vacent a malis, sed ciiam ut sint clausi, et pleni, et oppilati bonis adversus mala, ut malus non inveniat locum introeundi. Unde et sapienter Petrus dicit apud Clementem, quomodo debet quis incessanter quæ Dei sunt cogitare et loqui : quoniam si mens fuerit in his occupata, malus non invenit locum ad mentem. Consequenter Propheta non dixit tantum : Beatus vir qui non abiil in consilio impiorum, el in via peccatorum non stetit, et in cathedra pestilentiæ non sedit; sed addidit: sed in lege Domini voluntas ejus, et in lege ejus meditabitur die ac nocte (Psal. 1. 1. 2). Et Paulus cum diceret, Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, non dixit tantum, Deponite mala: sed, Suscipite omnem armaturam Dei, ut possitis resistere in die malo (Ephes. 6. 12. 13): id est, Omnia opera bona facite. Sicut enim vas quamdiu plenum est de aliquo, non recipit supermissum : si autem vacuum fuerit, recipit omne quod mittitur : sic homo quamdiu occupatus est malis, non recipit bonum : et si occupatus suerit bonis, repellit malum : si autem nec isto, nec illo se occupaverit, id est, si neque bonis, neque malis intenderit, omnis spiritus intrat in eum. Intrans autem, non statim ducit eum ad peccatum, sed primum delectat euni in malis, et sensum desideriis carnalibus alligat, et postea ducit ad peccatum, quando jam, etsi intelligit malum esse quod facit, non potest resistere contra malum. Si ergo, te negligente domum corporis hoc modo servare, ingressus tuerit fur diabolus, et furatus fuerit vestimenta justitiarum, quibus te renatum in baptismo induit Deus: si foratus fuerit aurum intellectus tui, si divinorum eloquiorum argentum, quod forsitan cum multo fabricasti labore : si linteamina gratiarum quæ tibi dedit Deus, cum te adoptaret in filium, cæterasque divitias spirituales tollens, te dormiente, seceritque te mendicum et nudum, sicut serpens Adam : quid facies ? quomodo nudus ante conspectum Domini tui accedes (Gen. 3)? Et ille quidem nudatus abscondit se inter ligna paradisi : tu autem sub qua sci-sura petrarum te abscondes a facie Domini, cum venerit confringere terram? Et Adam quidem a Deo quæsitus est et in-ventus, tu antem abjicieris et peribis : quia ille ignorans serpentis versutiam, per simplicitatem nudatus est suam : tu autem sciens, tot Scripturis admonitus, per negligentiam factus es nudus. Propter quod ille quidem mortalitate vestitus est ad tempus, tu autem

in æternum ipse tradendus es morti, maxime si te comprehenderit finis, priusquam tibi per pænitentiam altera texes vestimenta. Nam prima gratis prastatur a Deo : secunda autem vix, et cum nimio reparatur labore et luctu, quomodo hæc parabola est. Veniamus itaque ad Ipsam parabolæ causain. Omnis homo, si sciret, quando dies Domini venturus est super eum sicut fur (sed insperate veniens sicut fur), præveniret, et non sineret perfodi domum suam. Non dico quia repelleret a se furem, sed faceret justitiam. ut veniente sententia Dei, non persoderetur quasi ignorans, sed vocaretur quasi jam præparatus ad exitum. Quando animæ peccatrices delectantur in corpore, et tamquam in suo proprio domicilio gaudent, venions cum sententia Dei angelus mortis persodit corpus, et animam violenter divellit ab eo : animar autem justa, quæ non delectantur in corpore, sed quasi in exsilio sunt, in eas veniente sententia, non perfodiuntur, sed vocantur gaudentes. 45. Quis enim fidelis servus et prudens, quem constituit dominus ejus super familiam suam, ut det illis cibum in tempore? Cum de vigilante et non vigilante super domum suam Dominus loqueretur, sciens quoniam plerumque sacerdotes mali populum obdormire faciunt in peccatis, boni autem excitant a negligentiæ somno, et faciunt vigilare in operibus bonis : quasi assidua tuba doctrinæ suæ excitans ad bona opera animas auditorum, consequenter de bonis et justis sacerdotibus introducit sermonem, dicens : Quis est fidelis servus et prudens? Si enim paterfamilias super possessionem suam villicum ponit, ut non cum singulis colonis habeat causam, sed de solo villico omnium exigat rationem : si ergo inter colonos aliqua indisciplinatio fuerit fœda, unusquisque pro suo delicto reus efficitur, villicus autem pro omnium delictis; et si bene reditum suum reddiderint, unusquisque quidem pro sua fide laudatur, villicus autem pro fide omnium remuneratur : sic et Deus in populo ideo ordinat sacerdotes, ut actuum eorum insi discutiant rationem. Ideoque peccante populo unusquisque quidem pro suo peccato punitur, sacerdos autem pro peccatis omnium. Et bene agente populo unusquisque quidem pro suo bono remuneratur, sacerdos autem pro bonis omnium. Quis est servus fidelis et prudens? Rem quidem laudabilem proponit. rarissimam autem, ut quis sidelis inveniatur et prudens. Ecce si quæras tideles, id est, Deum timentes : et 1, sos quidem non multos invenies, tamen adhuc facile invenis; Item si prudentes quæras, invenies nultos: fidelis autem et prudens difficile invenitur: quomodo qui sideles sunt, id est, Deum timentes, difficile sunt et prudentes : et qui prudentes inveniuntur, difficile sunt et Deum timentes. Quanto ergo rarior invenitur sidelis et prudens, tanto qui inventus fuerit, beatior est. Prudentem autem dico, non scientem et doctum, sed sensatum et mente acutum, qui potest reruin ponderare naturas, et secundum quod potest, rationabiliter omnia agere. Plerique autem sunt hahentes scientiam multam, sed nec se sapienter regunt, nec scientiam suam sapienter dispensant. Et omnis quidem prudens potest et scientiam habere ex parte, non autem et omnis sciens sapientiam potest habere : quoniam sapientia uniuscujusque actu probatur, scientia autem in sermone. Fidelis quidem quæritur propter Deum, ut timeat Deum : prudens autem propter homines, ut populum Dei sapienter gubernet. Quoniam ergo Deo non tantum prudentia hominis, quantum conscientia placet: homini bus autem non tantum conscientia, quantum sapientia prodest : si fuerit tantum quis fidelis, laicum quidem facit, sacerdotem autem non facit, nisi fuerit Gdelis et prudens. Ergo sidelis quæritur, ut faciat priusquam dicat: prudens autem, postquam feccrit, dicat, et dicat intelligens cui qualis doctrina conveniat, et quando. Item fidelis quæritur, ut memor sit pauperum, sicut Paulus (Rom. 15. 26): prudens autem, ut intelligat cui et quomodo debeat dispensare. Et hoc est quod dicit, dare cibos in tempore et spirituales ct

accepit quinque, cum multi doctores inveniantur inutiles, sed ille tantum qui unum accepit, id est, populus? Attende. Deus secundum præscientiam suam, licet sciat qui justi suturi sint, et qui injusti: tamen omnes vocat ad fidem, dans eis gratiam eredendi in Christum, quod est talentum bonis quidem ad salutem, malis autem ad pra judicium, ut inexcusabiles fiant. Diaconis autem et doctoribus secundum prævidentiam suam, illis videtur Deus injungere ministerium diaconatus aut presbyteratus, qui sunt justi : qui autem inveniuntur injusti, illos homines ordinasse videntur, non Deus. Ab exitu ergo rei cognoscitur qui a Deo ordinatus est, et qui ab homini-bus. Qui enim ministerium suum bene consummaverit, apparet quia ex Deo suerat ordinatus : qui autem ministerium suum non bene consummaverit, ex hominibus ordinatus est. Quomodo autem quidam sacerdotes ex hominibus ordinantur, manifeste in libro octavo Canonum apostolorum dicitur. Qui autem ex hominibus ordinatus est, quantum ad Deum non est diaconus aut sacerdos. Ergo in sacerdotibus quidem et diaconis non est inventus ut perdat talenta, qui secundum præscientiam ordinatur a Deo. In popularibus autem evenit, quomodo etiam qui peccator futurus est, a Deo accepit fidei gratiam. Secundum hare ergo quæ diximus, si presbyter aut diaconus peccator inventus fuerit : quoniam quantum ad præscientiam Dei (sicut jam diximus) non ex Deo, sed ex hominibus factus videtur presbyter aut diaconus, quasi laicus invenitur inter eos qui unum talentum fidei acceperunt. Ac per hoc nemo ordinatus a Deo peccat, nisi ut qui unum talentum accepit a Deo. Ideo autem gratia fidei omnibus a Deo præstatur, gratia autem clericatus non omnibus, sed dignis: quia in illa causa salutis est, in ista autem dispensa-tio mysterii. Nam et paterfamilias annonam quidem omnibus servis prastat, negotia autem sua non omnibus committit. Abscondit autem talentum suum in terra, qui accipiens notitiam Christi, contemnit vitam spiritualem, et in terrenis actibus et deliciis conversans, obruit illud in carne sua, et sollicitudinibus mundi quasi spinis suffocat fidei suæ bonum, et non facit fructum. Hoc est enim, talentum in terra abscondere, quod est semen verbi inter spinas suffocare. Sciendum est autem quod ille, qui fodit gratiam suam in terram, non peccare proponit, sed justitiam non facere. Qui enim peccat, non abscondere videtur gratiam, sed corrunipere. Si ergo in tenebras exteriores mittuntur, qui accepto verbo fidei, carnaliter vivendo, fructum justitiæ non fecerunt : putas in quales tenebras sunt ituri , qui ipsum talentum fidel suæ peccando perdiderunt? Iste qui fodit talentum suum, similis est virginibus fatuis, quæ habentes lampades, oleum non habebant : tam enim illæ, quam iste putaverunt sibi ad salutem hoc solum, quod credebant in Christum, posse sufficere. Nam vere talentum non perdidit, id est, domini sui, tamen reus est damni. Non enim propter hoc solum unusquisque fit Christianus, ut sit Christianus, servans talentum fidei suæ, sed ut operetur justitiam Christo. Sicut enim qui seminandi causa accipiens semen, tempore seminationis non seminaverit, dannum facit domino suo: etsi non perdiderit semen, est tamen tantum damnum, quantum poterat lucrum facere, si opportuno tempore seminasset : sie qui accipit fidem Christi, et in hoc sœculo seminationis non fuerit operatus justitiam, etsi fidem suam non perdiderit, tamen tantum videtur pec-casse, quantum potuit justitiam facere, si non ne-glexisset. 19. Post multum vero temporis venit dominus servorum illorum. Primum videamus quare interim Dominus ascendit in calum, post modi-cum iterum reversurus, et semper cum sanctis futurus? Ut videlicet absente eo fideles gloriam sibi et vitam æternam acquirant per fidem et opera. Præsente enim Christo nec tentari fideles poterant, nee probari, si essent veri fideles : quomam si sit

præsens, non creditur, sed videtur: cum au sens fuerit, non videtur, sed creditur, du tur. Christo igitur præsente, etsi tentatioi quam sustinerent propter eum, aut justitiz rent, opus tamen eorum non videbatur esse sed in oculis. Ideo nec poterant sibi merced per justitiam acquirere, nisi ascendisset ab e servus fidelis domino absente probatur: p autem domino quicquid fecerit non est lau sed domini.

Christus propter utilitatem nostram ascendit. ergo quia non propter suam utilitatem Christus a sed propter nostram. Tempus autem differt ut longior detur hominibus justitiæ faciendæ 20. El accedens qui quinque talenta acceperal Domine, quinque talenta tradidisti mihi. Vide servus, non quasi glorians in opere suo, non lucri talentorum memoriam facit, sed prim morat que accepit, postea que invenit : ut non studii sui aut laboris esse quod acquisi beneficiorum domini sui, quibus acquisivit. Ta si dicat : Domine, ego, quantum ad meum et laborem, nec modicani quidem justitiam potuissem, nisi gratia tua fuisset mecum. Sia bat ille qui dicit: Sed plus omnibus laboreni; tem ego, sed gratia Dei mecum (1. Cor. 15. Ait ci dominus ejus: Euge, serve bone et fideli super pauca suisti sidelis, supra multa te com intra in gaudium domini tui. Pauca sunt admo quis de magna massa tritici modicam dederi mam, aut de magno vase vini modicum gustum : sic de magno thesauro regni celes dica nobis per Spiritum sanctum arrha pri Propter quod dicebat Apostolus : Ex parte a gnoscinus, et ex parte prophetamus : cum autem quod persectum est, destruentur ea que ex pa (1. Cor. 13. 9. 10). Non dixit, Intra ad gaudit mini tui : sed , In gaudium domini tui , ut po sit gaudii tui, non tantum spectator, et jam no minister domini, in gaudio ejus, sed partices diorum. Sicut et alibi ipse dicebat: Pater, volo ego sum, et isti sint mecum, ut vident glorian quam mihi dedisti (Joan. 17.24). Quid ergo di facinus in hoc seculo, ut participes Domini i in regnis celestibus fieri mereamur? Ideo jusu Apostolus: Existimo enim quod non sunt condign siones hujus temporis ad futuram gloriam , qua bitur in nobis (Rom. 8. 18). 22. Accedens attenduo talenta acceperat, ait: Domine, duo talenta disti mihi, ecce alia duo. Et si minor in opera minor in voluntate. Videns autem dominus qui vo illi non voluntas operandi minor fuit, sed fidei : nam et ille voluit similiter amplius oper: magis desideriis ejus non suffecit modica tide: justus judex, etsi non similia lucra suscepit a quemadmodum ab isto, tamen sic benevolenti: suscepit, quemadmodum et illum : quia Chrisi magis operum remunerator est, quam volum Nec putet ergo diaconus, quod ex eo quod di est, heatior erit, quam laicus studiosus : no dignitas apud Deum honorabitur, sed volunta diacono se beatiorem debet putare presbyter quod presbyter est, quam se, si fuerit bonus nus : quoniam gradus ministerii ex Deo est, p autem voluntas ex nobis. Propterea non sumu candi, quia non fecimus quod in parte nost est: sed ex eo sumus judicandi, quod in no posse, si volumus. 24. Accedens autem et qui talentum acceperat, ait: Domine, scio quia home es, melis ubi non seminasti, et congregas ubi noi sisti. O malitia peccatorum, quæ neque futuri terrore mutatur! Qui enim peccatum summ de simpliciter confiteri, ut dominum, quem male: irritaverat, simpliciter confitendo leniret : e non solum non confitetur, sed adhuc excus dum vult unum excusare peccatum, addit et al Primum, quia peccarit : secundo, quia excusa

### Homilia lij. ex capite xxv.

1. Tunc simile est regnum cælorum decem virginibus, et religna. Notandum quod priorem quidem parabolam de doctoribus dicit, hanc autem de popularibus : tamen etsi spiritualem intellectum habeat parabola, nihil nocet interpretari eam etiam carnaliter. Tunc simile erit, cum diebus suis completis solutus fuerit mundus, cum venerit Judex omnium occultorum. Modo autem interim omnes homines nobis invicem mentimur. Alii singunt se justos, cum sint iniqui; alii humiliant se ut peccatores, cum sint sancti : alii autem turpes actus suo: usque ad mortem abscon-dunt, amplius homines erube-centes, quam Deum timentes, et semper sunt in vulnere, dum pro tempore nolunt apparere vulnerati. Qui autem Deum timet, homines non erubescit. Nec enim pejor potest esse timor terrenus, quam pæna cælestis. Quibus simile erit? Decem virginibus. Quidam putant hic virgines dici, de quibus Apostolus loquitur. Ut sint santtæ et corpore et spiritu (1. Cor. 7. 34). Et sapiens quidem virgo est, quæ et corpore et animo virgo est, ut neque habeat virum neque habere desideret. Quid enim si aut parentes ejus propter votom soum in virginitate eam tenuerunt, cum ipsa tamen post votum nubere voluerit? quid si pro aliqua occasione quæsita non est talis? Ilac si non est nupta, voluntatem tamen nubendi habuit, corpore quidem virgo est, auimo autem nupta: quia corpus opere sordidatur, animus autem voluntate. Quamvis frequenter, occasione necessitatis carnalis, Deus præstet hominibus misericordiam spiritualem : si tamen postea voluntas necessitati consentiat, non solum autem ut non concupiscat, sed etiam abstineat se ab omni re mala, ut neque faciat, neque loquatur, neque cogitet quod displiceat Deo : quia corpus fornicatur, quando cum viro conjungitur : anima autem, quando diaboli voluntatibus sociatur. Quæ hæc non servat, fatua est ipsa virgo. Et vere fatua est, quæ per solam virginitatem corporis putat se Deo placere. Ecce enim quemadmodum cum manducas et bibis, non anima manducat, sed corpus : res enim incorporalis corporali cibo non pascitur : sic cum vir mulieri, aut mulier viro conjungitur, non anima copulatur, sed corper Propterea frequenter fit, ut nopta si alias non peccet, melior sit, quan illa, quæ virgo est, et alias peccat. Quoniam si illa non peccat que nupta est, corpore quident nupta est, animo autem virgo est. Que autem alias peccat, et virgo est : corpore quidem virgo est, animo autem fornicaria. Sed ne de-sperare faciamus etiam virgines bonas, quia diximus per concupiscentiam animas fornicari, sciendum est quod aliud est concupiscere, aliud velles Concupi-scere, passionis est, velle autem arbitrii. Pequenter enim concupiscimus etiam quod nolucius. Si ergo concupiscentiæ non consentit voluntas, concupiscentia sola non damnat, magis autem et gloriosiorem facit virginitatis coronam. Nunc veniamus ad spiritualem ejus narrationem. Decem virgines omnes homines dicit, quorum vita decem sensibus sustentatur, quinque carnalibus , et quinque spiritua-libus ; omnium enim hominum duæ sunt partes. Aut enim peccatores sunt, aut justi. Peccatores, qui secundum carnales ambulant sensus : justi, qui secundum spirituales. Ergo et omne genus peccatorum in quinque dividitur, et omnegenus justorum in quinque, secundum numerum sensuum, non secundum numerum hominum. Has autem virgines dividendas profert Christus, quando et justi ab injustis et sancti a perversis per verbum suum dividendi sunt : ut quinque quidem ponantur ad dexteram justi Judicis, hoc est, sapientes : quinque autem ad sinistram, id est, fatua. Secundum autem mysterium et Moses in duabus tabulis legem suscepit decem verborum : quinque quidem mandata in tabula una, quinque autem in tabuia altera. Sicut ergo tabule testamenti illius in uno quidem hærebant, tamen noa poterat fieri ut

ambæ fierent ad dexteram legentis : sed necesse erat ut una quidem cum quinque esset ad dexteram, altera autein cum quinque aliis e-set ad sinistram : sic omnes Christiani in una tenentur vocatione. Non est autem possibile, ut omnes ad dexteran fiant se-dentis : sed necesse est, ut justi quidem fiant ad dexteram, id est, quinque sapientes : injusti autem ad sinistram, id est, insipientes. Quidam putant bane parabolam ad omnes pertinere, et ad hæreticos, et ad Judwos, præterquam ad gentiles : quoniam illi idolorum cultura corrupti sunt, et virgines dici non possunt. Vere autem nec ad Judæos pertinet, nec ad hæreticos : quia non possunt Judæi dici virgines, qui projecto et crucifixo sponso, adulterum super so diabolum susceperunt. Neque hæretici virgines dici possunt, qui et ipsi adulterino sensu corrupti sunt, et virginitatem veritatis Christi adulterino sermone corrumpunt. Sed ad Christianum tantummedo populum pertinet, de quibus scriptum est : Statui vos uni viro virginem castam exhibere Christo. Timeo autem, ne sicul serpens seduxil Hevam astulia sua, sie corrum-pantur sensus vestri a castitate, quæ est in Christo Jesu (2. Cor. 11. 2. 3). Fature antem virgines sunt. quæ fidem quidem Christi integram habem, opera autem justitie non habent. Judæi vero et hæretici neque fidem habent, neque opera possunt habere. Sed et si operum oleum habeant, nihil eis prodest: quia lampades fidei non habent, quas accondant. Tunc simile erit. Bene, Tunc : quia interim non apparet que prudentes sint, que fatue : quousque tunc multe fatue fient prudentes, et multe que videntur prudentes, fature efficientur. Quæ acceperunt lampades suas. Lampas dicitur fides, quia sicut lam pas illuminat domum in qua est, sie sides illuminat aniniam cujus est. Accenditur autem bæc lampus igne divini verbi. Verbum enim Dei ignis est, sicut dicit Dominus: I guem veni mittere in terram (Luc. 13. 49). Item dicente apostolo: Fides ex auditu, auditus autem per verbum Dei (Rom. 10. 17). Accipiunt autem homines hanc lampadem, quando venientes ad Christum, per sacerdotes accipiunt traditum sibi veritatis doctrinam. Aut sicut alius putat, verbum Dei, quod accepimus accedentes ad Christum, lucerna est, secundum quod scriptum est : Lucerna pedibus meis verbum tuum (Psal. 118. 105). Oleum autem doctrina sacerdotum', aut cæterarum Scripturarum. Quoniam sicut lucerna, nisi ei subministraveris oleum, exstinguetur : sic verbum fidei nostræ , quod credentes accepimus , nisi assiduis nutriatur doctrinis, aut meditationibus Scripturarum, exstinguitur, et non satis illuminat animam. Aut oleum dicitur opus misericordiae. Quia sicut oleum lumen lampadis fovet, sic opera bona subministrant confidentiam fidei, et vigorem accendunt. Et venerunt obvium sponso et sponsæ. Bene ait, Venerunt, quando ex illa die, qua homo credit Christo, quasi de seipso egressus, et de mundo, ire videtur obviam Christo: quia quotidie Christi exspectat adventum. Sicut enim qui obviam vadit alicui, in via stat, et exspectat eum quamdiu veniat : ita qui credit in Christum, sic debet vivere in hoc sæculo, quasi peregrinus, et non in suis, sed in transitu positus. Propterea et Judæi exituri de Ægypto, expediti et præcincti agnum jussi sunt manducare (Exod. 12): et ad exeundum parati, ostendentes nobis , quomodo quicunque nostri Agni eucharistiam manducant, ita debent semper esse expediti, quasi quotidie exituri de mundo. Nec mireris, quia dixit ire obviam sponso et sponse, cum Ecclesia inter nos habeatur sponsa. Sicut enim Christus cum sit inter nos, tamen venturus dicitur, cum apparuerit in gloria : sic et Ecclesia quamvis sit inter nos, tamen ventura dicitur, cum apparuerit in gloria sua. Propterea dicit Apostolus : Mortui cnim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo : cum autem Christus apparuerit vitu vestra, tunc et vos apparebitis cum ipso in gloria (Coloss. 5. 3). 5. Fatue autem accipientes lampades suas, non sampserunt

oleum secum. Sicut lampas non ex oleo accenditur, sed ab igue, per oleum tamen nutritur, et nisi oleum ei subministraveris, exstinguitur : sie et sides non ex operibus nutritur, vel accenditur, sed ex verbo Dei, sicut ait Apostolus, tamen per bona opera nutritur: et nisi subministraveris ei opera bona, desicit. Sicut enim non potest in Deum sperare, nisi qui aliqua opera bona facit : sic non potest credere Deo, nisi qui facit aliquid dignum Deo. Inde est, quod peccatores non credunt Deo, sive cum de gloria sanctorum quis eis loquatur, sive de pœna peccatorum : et dun non credunt futurum esse quod dicitur, neque de bono futuro delectantur, neque de malo terrentur. Vere fatui sunt omnes homines, qui aut solum existimant sibi posse sufficere ad salutem, quia credunt in Christum, et Christiani dicuntur, et non sestinant semetipsos bonis operibus commendare: nec audient Jacobum dicentem, Quia fides sine operibus mortua est (Jacobi 2.20). 5. Moram autem saciente sponso, dormitaverunt omnes virgines, et dormierunt. Hoc significat sermo, quia tardante consummatione non solum peccatores, sed etiam justi et spirituales ad negligentiam sunt revolvendi , et relicta via virtutis, ad carnalia delectamenta sunt alkquatenus transituri, ut et illud impleatur quod propheta dicebat: Sal-vum me sac. Domine, quoniam desecit sanctus, quo-niam diminuti sunt sideles a siliis hominum (Psal. 11. 2). Et hoc est quod Christis dicebat : Putas, cum venerit Filius hominis, inveniet fidem super terram (Luc. 18. 8)? Nam vigilare est justitiam facere, dormire autem negligere est eam, sient dicit : Vigilate ergo, quia nescitis qua hora veniet Dominus (Math. 24. 42). Et vere non tardat, sed quantum ad nostram inconstantiam tardare videtur. Nam si consideremus, ex quo Christus in cælum ascendit, et quantum vivebant homines ante diluvium, et prope tantum spatium est, quanto tempore erat vita unius-cujusque eorum. Si quis autem oculos habet apertos, intelligit quia mysterium hujus verbi in nobis impletum est. Omne enim studium spirituale relinquimus, et ad carnalia delectamenta transimus. Quem enim invenies modo, non dicam laicum, sed aut presbyterum, aut episcopum, qui ad perfectum con-temnat seculi bona, credens consummationem esse propinquam? Unusquisque enim dicit in corde suo, infidelitatis spiritu prævalente: Ecce ex quo Christus fuit in terris, semper dicitur, Consuminatio veniet, et ecce nondum venit. Ne forte non præparandi causa, sed terrendi ista Scripturæ loquuntur? Qui autem non vere credit consummationem esse propinquam, non ex verbis quæ dicit, aut audit, sed ex operibus quæ agit, cognoscitur. Qui enim vere credit consummationem esse propinguam, nihil curat de niundo, nec in posterum aliquid servat : quia nec peregre exiturus aliquid secum portat in via, nisi forte panem, quem necessarium habet in via. 6. Media nocte clamor factus est, quasi clamor pracurrentium et prætubantium angelorum. Qui clamor? Ecce sponsus venit, exite obviant ei. Unde putas juhet exire? de domibus, de civitatibus? Non; nec enim est ratio: sed ut exeaut de mundo, exeant de iniqua carnis natura. Ex co quod Apostolus (1. Cor. 15. 52) ait, in novissima tuba mortuos suscitandos : datur nobis occasio æstimandi, clamorem illum esse, de quo Dominus dicit : Ecce clamor factus est. Æstimemus clamoreni esse tubarum præcedentium, quas Joannes in Revelatione sua (Apoc. 1. 10. 4. et c. 8. per totum) exposuit, quarum tubarum clamores sunt ipsa signa, quæ siunt ab eis. Qui ergo intelligit illa signa clamantia seculi finem, ille audit clamorem tubarum clamantium, quia venit sponsus, quarum vocem non corporis auris audit, sed animæ intellectus. 7. Tunc surrexerunt omnes virgines illæ. Hoc est, cum clamor factus fuerit, non solum justi, sed etiam peccatores de somno negligentiæ surgent. Tunc incipient timere et festinare, tune credent quia vere finiendus est mundus. Nam quemadmodum securitas etiam dili-

gentes homines negligentes facit : sic timor præsentis periculi ctiam negligentes homines exhibet diligentes; sed nihil eis proderit diligentia illa, quam generat timor, non fides. Tune intelligent, qui nihil est quod vixerunt in mundo. Tune incipient sapere, quando nihil eis proderit sapuisse. Et composuerunt lampades suas. Id est, tunc incipient omnes aspicere et discutere sidem suam : tunc considerabunt singuli opera sua, qui bene fecerunt, qui male, et interrogabunt conscientias suas. Quemadmodum enim superventuro sponso festinat se sponsa componere, ne forte ex aliqua parte displiceat sponso : ita singuli semetipsos judicabunt apud se. Hec est enim præparare fides suas. Quod si semper nos ita judicaremus, quemadmodum tune judicaturi sumus, mmquam peccaremus in Deum. Sicut ergo virgo deformis et debilis sine causa se componit, sic et tune peccatores sine causa se præparabunt. Naturalem rem loquitur. Sicut rex cum tyranno bellum facturus, si voluerit aspicere exercitum, et considerare arma illorum, jubet mitti tubam, ut fiant admoniti; tunc omnes milites festinant arma sua aspicere, ubi sit gladius ejus, ubi lorica sit posita, ubi jacet scutum : et qui securitatis tempore arma sua studuit immaculata custodire, paratus et lætus currit ad inspectionem : et qui tempore securitatis gladium suum æruginare dimiscrit, aut loricam sordescere, scutum frangi aut rumpi, cum audierit tubam, et ipse quidem excitatus timore festinat limare gladum suum, detergere loricam, ligare aut stringere scutum, sed non poterit celare negligentiam suam, quia urgens necessitas non permittit longi temporis opus implere : sic et domino absente malus servus non aspicit opera sua, quod facit, quid non facit, aut quomodo credit : nec cogitat, quia venturus est dominus ejus, et opera perspecturus, et filem: sed cum viderit eum venientem de longe, tunc aspicit opera sua, tunc incipit festinare, sed nihil ei proderit festinatio ejus, quia multorum dierum negligentia non potest una hora expleri. 8. Fatuæ autem sapientibus dixerunt: Date nobis de oleo vestro, quia lampades nostræ exstinguuntur. Exstinguitur lampas hominis, quando fides ejus deficit ac desperat. Sicut enim qui bene sibi conscius est, fiducialiter et magnanimiter agit : quemadmodum si quis infuso oleo addat lu-men lucernæ , sic et ille consideratione operum bonorum suorum semetipsum confortat, et fidei suse addit audaciam. Qui autem sibi male conscius est, semper pusillanimis ac timidus est. Et quemadmodum subducto oleo minuitur lumen lucernæ, sic et ille consideratione operum suorum malorum semetipsum confundit, et infidelitati suæ adhuc distidentiam addit. Ideo ergo timentes peccatores ad sanctos dicturi sunt : Date nobis de oleo vestro : hoc est, Vos sancti, qui habetis opera larga justitiæ sufficientia vobis non solum ad evadendam pænam, sed etiam ad gloriam consequendam, accommodate nobis auxilium operum bonorum vestrorum : id est, Intercedite pro nobis peccatoribus ad Dominum, quia justitia vestra sufficiens est et vos glorificare, et nos excusare. 9. Responderunt autem prudentes, dicentes: Ne fortenes nobis, nec vobis sufficiat. Ostendit in iis verbis, quod ita futurum est terribile judicium illud, ut nulla in-nocentia sibi confidat. Et vere quis est homo nams de muliere, qui credit justum se esse inveniendum in conspectu illius, de quo bentissimus Job dicit ; Stellæ in conspectu ejus non sunt mundæ, et cælum sine crimine non est (Job 25. 5). Si ergo impeccalilis natura stellarum et cæli, quantum ad justitium Dei, invenitur esse peccatrix : quomodo ante eum homo appareat justus, enjus et sine voluntate pec candi patura ipsa peccatum est? dicente Apestolo: Ego autem carnalis sum, venumdatus sub precato: aude enim operor, non intelligo; non enim quod volo, hoc ago: sed quod nolo, illud ago; et jam non ego operor illud, sed quod habitat in me peccatum (Rom. 7. 11-17). Tantus timor tunc erit omnium,

etiam sanctorum, ut nemo speret se justum inveniendum, sed adhuc timeat ne forte reus exsistat. Quis enim potest ad perfectum dijudicare conscientiam suam, et cognoscere cor suum, cum scriptum sit, Quia de omni verbo otioso reddituri sumus rationem (Matth. 12. 36)? Quomodo ergo pro peccatoribus tunc intercedant sancti, cum timeant ipsi de se? Nam sicut tempus misericordiæ judicium non suscipit, sic et tempus judicii misericordiam non recipit. Ideo in primo adventu, cum tempus esset misericordire, dicentibus apostolis super inhumanitatem civitatis alicujus: Vis dicamus, ut descendat ignis de cælo? respondit Jesus: Nescitis cujus spiritus estis. Non enim veni judicare mundum, sed sulvare (Luc. 9. 54. 56): ostendens quia cum venerit in secundo adventu, judicii tempus similiter locum misericordiæ non habebit. Ubi autem misericordia locum non habet, nec intercessio valet. Aut hæc ideo dicit, Quoniam indignæ sunt passiones hujus temporis ad futurum gloriam, quæ revelabitur in nobis (Itom. 8. 18). Si ergo major erit glor.a, quæ præparata est sauctis a Deo, quam quod unusquisque sanctorum meretur : quomodo sufficiat et aliis ad salutem uniuscujusque opus eorum, cum nec sibi soli sufficiat ad gloriam illam justo judicio consequendam? Ite potius ad vendentes, et emite vobis. Venditores operum bonorum, vel doctrinæ, sacerdotes sunt, qui præcepta justitiæ in populo dant, quasi pretium aliquod accipientes fidem ipsorum, qui peccatores per pænitentiam solvunt, pretio confessionis corum placati. Aut certe hoc pretium doctrinæ accipiunt, quando sic docentes eos audierit populus. Populus quidem per obedientiam suam mercatus est sibi salutem, sacerdotes autem, qui docuerunt et la-boraverunt circa eos, recipient a Deo doctrinæ suæ labores. Bonum ergo est consilium sanctorum ad peccatores, ut cant ad sacerdotes, et fideliter audiant cos: et cum audierint, faciant, et habebit virtutem olei fides eorum, si tamen habuerint tempus. 10. Abeuntibus autem eis, ecce venit sponsus : et quæ paratæ erant, intraverunt cum eo, et clausa est janua. Ostenditur nobis per hac verba, quod illo in tem-pore inter angustias diversorum terrorum videntes se peccatores, anxiabuntur, et current huc et illuc ad sacerdotes, doctrinam et pœnitentiam sibi quærentes. Alii autem interrogantes, quid eos oporteat facere, sed festinante judicio, et necessitatibus aliis super alias venientibus, cum non sit docenti licentia, nec tempus faciendæ justitiæ, aut agendæ pœnitentiæ, festimito eorum vacua erit. Hoc enim et in quotidano usu videmus fieri. Quotidie enim sacerdotes clamant in ecclesia: Qui peccavit, pœnitentiam agat : qui non peccavit, permaneat in Deo. Neque seducant vos honores et divitiæ temporales : quia tempus vestrum prope est : et si consummatio vestra tardaverit, mors vestra non tardat. Et nemo credit, nemo obaudit. Cum autem venerit super illos mors, festinant et anxiantur, vocant sacerdotes, pœniten-tiam volunt agere, quando jam pœnitentiæ locus non est. Itaque dum exponunt peccata sua, dum accipiunt pœnitentiæ tempus, et præcepta justitiæ, capitur anima corum, et vadunt vacui, magis antem ligati justo judicio Dei : quia non propter odium peccatorum displicentes sibi volebant pœnitentiam agere, sed propter mortis timorem. Adhuc enim si vivere potuissent, non sibi displicuissent. Alius autem veniditores olei, id est, boni operis, pauperes dicit. Ilor-tantur ergo prudentes virgines fatuas, ut eant ad pauperes, si patitur eas tempus, ut facientes eis bona justitize, misericordiam consequantur ab eis : quo-niam per misericordias factas in eos, olei, id est, misericordiæ merces acquiritur. Illie autem dum vadunt, volentes tunc aliquid boni facere, propter quod possint cum fiducia occurrere Christo, venturus est Christus repente, et nihil eis proderit anxietas illa, tunc incipientibus bene agere, cum tempus bene agendi concluditur. 11. Novissime autem venerunt et reliqua virgines, dicentes: Domine, Domine, aperi

nobis. Nihil prodest ex necessitate repetita confessio ejus, qui ex voluntate nec semel confessus est. Nam voluntaria confessio et modica sufficit Deo: ex necessitate autem, neque magna. 12. At ille respondens ait:

Amen dico vobis, nescio vos qui estis. Signa spiritas mei in vobis non video. Sicut enim qui immundum spiritum habet, bona opera facere non potest: sie qui Spiritum sanctum habet, opera non facit mala. Quare igitur vos opera non facitis bona, sed mala? Imaginem meam non cognosco in vobis. Imago autem mea est fugere malum, et sequi bonum: vos autem econtra fugistis bonum, et operati estis malum. Non potestis meorum militum præmia accipere, qui tyranni vexilla portatis. Non possum meos dicere, in quibus meum nihil cognosco.

#### Homilia liij. ex cap. xxv.

14. Sicut enim homo peregre proficiscens vocavit servos suos, etc. Homo peregre profectus, Christus est, post victoriam passionis ad Patrem iturus: voluniate misericordize homo, non necessitate natura. Commendat autem Christus dilectionem suam, quam habet in sanctis. Ad regna enim cælestia ascensurus, et ad Patrem suum iturus, unde descenderat, peregre se iturum dicit, propter caritalem sancto-tum, quos relinquebat in terris, cum magis peregre esset in mundo, sicut ipse testatur dicens: Incola enim ego sum in terra apud te (Psal. 118. 19). Quando enim venit in mundum Jesus, adhuc peregrinus erat, neminem habens sui nominis confessorem : post-quam autem venit , et discipulos acquisivit , jam paterfamilias erat : et ideo proficiscens de mundo, per-egre proficiscebatur. Vis autem scire quantum diligat fideles suos? Considera quid passus est pro eis. Si enim magis quam gloriam suam illos amavit, quasi homo morieus propter eos : quid mirum, si majore dilectione tenebatur sanctorum, quos relinquebat in terris , quam dilectione gloriæ , quam habebat in cæ-lis ? Et tradidit illis bona sua. Non invidens aliis plus dedit, aliis minus, sed considerans diversitatem līdei eorum. Qui autem invidus est, aut parcus, omnibus est parcus et invidus. Neque quasi acceptor persona-rum fecit differentiam gratiarum. Vis scire? Considera quomodo pene æqualiter remuneravit eum, qui minus obtulit, et eum, qui amplius. Si enim acceptor personarum fuisset, utique non tantum in danda gratia, quantum in reddenda mercede esset æqualis ambobus. Manifestum est , quod in danda gratia non personas aspexit, sed virtutem uniuscujusquo consi-deravit : ne supra virtutem opus injungens, ipse occasio offensionis exsisteret, et non esset reus qui pec-civit, si supra virtutem pondus imposuisset. Volens ergo Dominus socios nos habere in regno calesti, opera nobis diversarum justitiarum commisit : non quia non habeat potestatem et sine operibus nos glorificare, sed ideo opus præmisit, quia sicut opera sine præmiis vacua sunt, sic præmia sine operibus sunt ingrata. 16. Statim autem abiit qui quinque talenta acceperat, et acquisivit alia quinque. De talento agnitionis Christi acquisivit unam justitiam bene vivendo. De presbyterio autem ipso acquisivit justitiam sollicite præsidendo Ecclesiæ. De verbo acquisivit justitiam , verbum veritatis sinceriter prædicando. De baptismo lucratus est secundum Christi regulam baptizando, et dignos filios cum judicio Ecclesia ac-quirendo. De sacrificio acquisivit justitiam, tam mundum et immaculatum sacrificium populo offeren-do, et pro peccatis populi exorando. 17. Similiter et ille qui duo talenta accepit, lucratus est alia duo. Id est, duas justitias. Unam bene vivendo, quam acquisivit a lide Christi: alteram sinceriter ministrando, quam fecit ex ministerio diaconatus. 18. Qui autem unum accepit, abiens fodit in terram. Primum videamus, ut quid neque ille, qui duo talenta habuit, abscondisse talenta sua proponitur, cum multi diaconi inveniantur inutiies : neque ille, qui debemus, et magnæ beatitudinis est, quæ omnino post modicum sunt moritura : putas, quantæ beatitudinis est, hæc omnia spiritualiter animabus periclitantibus ministrare, quæ vivificatæ possunt vivere in aternum? Quanto melior est anima quam corpus, tanto meliora sunt quæ ad salutem animarum, quam quæ ad sustentationem corporum ministrantur. 41. Tunc dicet illis, qui ad sinistram sunt : Discedite ame, maledicti, in ignem æternum. Quasi qui non sufferat præsentiam illorum vel aspicere, sic dicit, Discedite a me. Nam sicut carnales suculi carnalem speciositatem videndo delectantur, si qua autem dissipata vel deformia videamus, quasi vulneratus est aspectus noster : sic et Deus, qui in sanctitate delectatur animarum, peccatrices animas aspiciens, quasi gravatus non suffert. Tamquam si dicat eis : Quasi putredo et spurcitia estis, nec tamdiu vos sustineo, quamdiu statis in judicio meo. Ut quid superius dicit: Venite, benedicti Patris mei : et hic non dicit, Discedite a me, maledicti Patris mei? Quia benedictio quidem ex Dco est, maledictio autem ex diabolo est : sicut ostenditur in illa parabola patrisfamilias, qui seminavit bonum semen in agro suo, homo autem malus seminavit zizaniam. 42. Esurivi et dedistis mihi manducare, et cætera quæ sequuntur. Ex isto loco sciendum est, quod non tantum pro eo, quod peccaverunt, homities condemnandi sunt, sed etiam pro eo, quod bene non faciunt. Si autem pro eo, quod bene non faciunt, sic condemnantur : putas quales pænas exsolvent pro eo, quod peccant? Et digne : Deus enim ideo hominem fecit, ut benefaciat, et ad gloriam Dei pertineat: non ideo tantum, ut non peccet. Nam si non faciat bonum, nec est causa quare creatus est. Sine dubio enim et si creatus non suisset, peccatum non sieret super terram. Nam qui intelligit mysterium divinæ dispensationis, quare factus est homo, co-gnoscet quia merito quasi peccans condemnetur, qui justitiam non facit. Ideo Deus creavit hominem corrui-tibilem et instruum, quasi ad certamen contra diabolum, ut qui gloriabatur esse se similem Deo, per corruptibilem naturam evacuatus, et victus, ostendatur non solum non esse quasi Deus, sed omni fragilitate fragilior. Unde cum istud propositum suum Christus impleverit per hominem, id est, cum evacuaverit omnem principatum et potestatem, tunc tradet regnum Deo Patri. Ideoque qui suo ar-bitrio et negligentia diabolo locum dat, confundit eum, qui propter gloriam suam contra diabolum, cum quasi in expeditione creando transmisit: et victus, ostendit diabolum potentem esse, cum nihil possit. Quemadınodum si quis a rege suo contra hostem transmissus, colludit cum eo, et factione habita, fugam petit : prodit causam regis sui, et confundit virtutem ipsius. 44. Tunc respondebunt et ipsi dicentes : Domine, quando vidimus te esurien'em, aut sitientem? O inconvertibilis inobedientia peccatorum! Quis non intelligat hoc, quia omne malum facimus, non quia homines corruptibiles sumus, sed quia malum propositum possidemus? Ecce enim tunc hominum peccatorum corruptibilitas carnis mortua erit, et adhuc malitia vivet. Numquid non audierant Dominum supra dicentem ad justos, Quando uni mini-morum istorum secistis, mihi secistis? Et utique intelligere debucrant, quomodo qui hominibus non facit, nec Christo facit. Sed audientes adhue contradicunt, intelligentes fingunt se non intelligere : in judicio stant, et adhuc peccare non cessant. Et hic conse-quenter et de doctoribus malis intelligi potest, qui sic esurientibus et sitientibus cibum justitiæ, aut potum agnitionis Del, aut Spiritus sancti non præstiterunt; qui sic nudos non vestierunt, aut justitiam docentes, aut in Christo baptizantes; qui sic perc-grinos in mundo non collegerunt per verbum, nea in Ecclesize domum per Ildem introduxerunt; qui sic infirmos non curaverunt sermonibus; qui in tali carcere impietatis sedentes non eduxerunt per pænitentiam. Si enim hæc corporis corporibus non præstare tantæ impietatis est, quæ, et si accipiunt ea, non possunt vivere semper: putas, quantæ impietatis est, hæc omnia spiritualiter animabus periclitantibus non ministrare, quæ poterant vivere in æternum, si hac eis ministrata fuissent? Quanto enim melior est anima quam corpus, tanto gravius peccatum animabus laborantibus spirituales eleemosynas non præstare, quam corporibus corporales. In Ecclesia ergo non solum sunt pauperes corporaliter, esu-rientes, aut debiles corporaliter, aut peregrini secundum corpus ; sed etiam spiritualiter pauperes, sine cibo justitize, sine potu agnitionis Dei, sine vestimento Christi. Maxime spiritualiter pauperes sunt, qui corporaliter videntur divites esse : quoniam plerumque in abundantia rerum inopia justitiæ invenitur. Sunt peregrini corde, sunt debiles animo, sunt mente cæci, inobedientia surdi, et cæteris passionibus spiritualibus ægrotantes, quorum anima: omnem escam spiritualem abominantur, Et appropinquaverunt usque ad portas mortis (Psal. 106. 18). Qui ergo non habet unde faciat eleemosynas corporales, faciat spirituales ex gratia verbi, quam accepit a Deo, et inveniet retributionem dignam a Christo: qui omnia tam corporalia quani spiritualia data quasi in se facta commemorat, quæcumque in hominibus facta fuerint. Hæc diximus, ut sciant doctores et quantum beatitudinis sibi acquirant, si diligentes fuerint circa verbum Dei : et quantum damnationis, si fuerint negligentes.

# ORDO RERUM

QUÆ IN HOC TOMO SEXTO CONTINENTUR.

**4/01010**/8

PRÆFATIO.

INTERPRETATIO in Isaiam prophetam. — Laus Isaiæ prophetæ; sanctorum et prophetarum amor erga populos; nullus ad suscipiendam rempublicam aptior quam philosophius.

CAPUT PRIMUM. Visio quam vidit Isaias. — Apostolus a Deo missus, ut nomen ipsum sonat; nobilitas non ex majoribus sed ex merito proprio. Sacrificia veteris Testamenti Deo per se non placebant; cur fuere instituta; repudium in veteri lege cur permissum. Oratio inutilis est cum quis perseverat in peccatis. Liberi arbitrii potestas; virtutis exercendæ difficultates. Non modo malum perpetrare, sed etiam bonum non agere crimini datur. Juda.orum objectioni respondetur. Idololatriæ turpitudo et vanitas. 13-27

CAP. II. Verbum quod factum est ad Isalam filium Amos.

— Multæ prophetiæ de Patriarchis editæ, nonnisi in eoru m nepotibus impletæ sunt. Quid significant verba, in novussinis diebus. Mons Domini Ecclesia est; Ecclesia vexata vicit et aucta est. Valdum contra Judæos telum. Aliud insigne contra Judæos argumentum. Imperii status cum Chysostomus loqueretur; de bello apud populos antiquiores.

27-30

CAP. III. Præstat nullum quam malum ducem habere. Improbi virtuti sunt infensi ipsiusque vel præsentiam ægre ferunt; nequitia in seipsa supplicium habet. Deus jus dicens ab Isaia inducitur; stupidis accusari non grave, plecti terribile; peccata principum et seniorum majora privatorum peccatis. Mulierum luxus. Mulierum laxus.

tionis hujusmodi, subinfert, dicens: Et erit tamquam lignum, quod plantutum est secus decursus aquarum, quod fructum suum dabit in tempore suo. Et folium ejus non defluet, et omnia quæcumque faciet, prosperabuntur (Psal. 1.3). 28. Tollite itaque ab eo talentum, et date ei qui habet decem talenta. 29. Omni enim habenti dabitur, et abundabit. Peccator agnoscens Christum, habet hanc ipsam gratiam, quod cognoscit Christum : sed cum venerit in judicium Christi , dividitur a consortio cognoscentium Christum: et sic tollitur ab eo, quod videbatur habere, quamvis vere non habebat. Quomodo qui cognoscit Christun, et peccat, videtur quidem linbere scientiam Christi, vere autem non habet; et insa notitia Christi additur homini justo qui habebat. Ille vere habet scientiam Christi, qui justitiam facit. Et quomodo ei additur scientia Christi super scien-tiam? Ut qui videbat per speculum in ænigmate, videat facie ad faciem: et qui cognoscebat ex parte, co-gnoscat sicut cognitus est (1. Cor. 13. 12). Sed aliter intelligitur. Qui fidem habet, et bonam in Domino voluntatem, etiam si quid minus in opere quasi habucrit, nihilominus remuneratur a Judice bono : qui autem fidem non habet, aut bonam in Domino voluntatem, etiam cæteras virtutes, quas videtur naturaliter possidere, perdit. Eleganter ait, Quod videtur habere, auferetur ab eo. Quicquid enim boni sine side Christi est, non ei impulatur, qui male usus est eo. Sicut sunt multi, qui videntur quidem aut mansueti, ant humiles esse: sed quia non sunt hoc propter Deum, licet videatur esse aliquod bonum eorum, non autem est : quia quod non est ex fide, peccatum est. 30. Et hunc nequam scrvum projicite in tenebras exteriores. Considerandum est, ut quid non dixit, Mittite eum in tenebras inseriores : sed , In tenebras exteriores. Quidam dicunt non tantum esse infernum deorsum, sed extra mundum istum esse aliqua tenebrosissima loca et ignea, in quibus puniuntur qui digni sunt. Forte ergo ideo dixit exteriores tenebras, et non inferiores. Qui considerat quomodo sequens parahola parabolæ huic præcedenti conjuncta est, et quomodo pars est parabolæ hujus : nec enim alterius rei parabola est, nisi ipsius: non sine ratione requirit: quia quod ait: Post multum temporis veniens dominus servorum illorum, posuit cum eis rationem : non de secundo dicit adventu, quando venturus est cum majostate : sed de adventu, qui frequenter solet venire ad omnes Christianos, quibus gratiam dedit suæ cognitionis: et discutit eos, et ponit rationem cum eis, ut judicet eos, et justos ab iniquis discernat, sient exposuimus supra in parabola ubi dicit : Simile est regnum cælorum homini regi, qui voluit rationem ponere cum servis suis (Matth. 18. 23). Ilabet autem alia parabola sic: 31. Cum autem venerit Filius hominis in majestate sua, et omnes angeli cum eo, tunc sedebit super sedem majestatis suæ, 32. et congregabuntur ante eum omnes gentes. Ac si dieat : Interim quidem sic veniet, sic ponet rationem cum servis suis, sic discutiet eos, sicut exposui in ista parabola. Cum autem venerit Filius hominis in majestate Patris sui cum angelis suis, tunc sedebit super sedem majestatis suæ, tamquam non semper veniens cum majestate Patris veniat, nec cum angelis suis, nec semper veniens sedeat in sede majestatis suæ, sed tunc tantummodo fiet hoc. Sed et illud vide, quomodo in hac parabola peccatorem non in ignem, nec in aliquam pœnam, sed tantum in tenebras exteriores mitti præcepit : in illa autem, cum venerit in majestate Patris, jain non tantum in tenebras exteriores, sed et in ignem mittet, et pœnas. Item in hac parabola justum in gaudium jubet lutrare, in illa autem in regnum. Adhuc autem quod ait . Accedens autem et qui unum talentum acceperat ait: Sciebam quia homo durus es, metis quod non seminasti, et congregas quod non sparsisti: putas in secundo adventu, cum venerit sic terribiliter cum gloria sua, stabit pec-cator ante eum, et talia dicet? Absit. Maxime cum nec astiment viri prudentes personale tunc fore judicium, ut per singulos homines Christus quidem inter-

roget, peccator autem respondeat, et gesta nai num conficiantur : sed verius est quod ait Apor quia in cogitationibus suis judicabitur unusquisc cens: Qui ostendunt opus legis scriptum in co se invicem cogitationibus accusantibus, aut etiam dentibus, cum judicabit Deus occulta kominum dum evangelium meum per Jesum Christum (Re 15. 16). Ergo in hoc sæculo, quamdiu sunt stiani in corporibus suis, venit Christus ad e ponit rationem cum eis invisibiliter, et interrogi in cogitationibus corum, et audit eos in ipsis loque sicut scriptum est de utroque. De hoc quidem, que cogitationibus impii interrogatio erit (Sapient. 1.9 illo autem, Quia cogitatio hominis confitebitur ( 75. 11). Utputa, dicit in Psalmo : Viduam et pu intersecerunt, et advenam beciderunt, et dixerunt, videbit Dominus, neque intelliget Deus Jacob (Psul. 6. 7): non quia talia fuerunt specialiter verba illor sed quia tales sunt cogitationes hominum facient mala. Nec enim facerent mala, si cogitarent, De aut intelligere aut videre quæ faciunt. Sic et bic, quia talia specialiter sint dicta hominis justi, aut catoris : sed quia tales sunt cogitationes coruu cogitationes eorum quasi dicta ponuntur. Omnis vir justus, qui facit opera bona solum propter De cum venerit in recordationem actuum suorum b rum, necesse habet venire frequenter, aut Deo vente cogitationes cordis ejus in eo, aut diabolo, termisso Deo: nescio tamen, cum venerit conside intra se et actus suos bonos, et naturam curnis malevolam, sic loquitur in cogitationibus suis : ego hæc feci. Nec enim credibile sine Deo natu carnis injustam facere opus justum, sed virtus gr Christi, quam dedit hominibus per fidem nominis Et talis cogitatio ejus fit confessio ante Christum dientem tacitas cogitationum loquentium voces. omnis peccator, qui fecit opera mala, cum vener recordationem actuum suorum malorum : nec enim habet venire frequenter, sive ipso Christo vente cogitationes cordis ejus in eo. sive diabolo, permissione : scio tamen, veniens numquam seipe reprehendit in cogitationibus suis, numquam seips accusat, numquam se judicat reum, sicut solent fac si deliquerint justi : alioquin et compunctus emen retur; sed excusat se semper in cogitationibus si et absolvere se festinat a reatu peccatorum suor Ant enim naturalibus necessitatibus imputat q peccavit, aut plus ab omnibus Deum exigere di quam ipsa patitur hominum habitudo. Non po enim bona cogitare, qui mala opera facit : sicut mala cogitare potest, qui facit bona propter De Et bonus quidem forsitan interdum mala cogit quoniam omnis homo etsi secundum voluntatem 1 mæ bonus est, tamen secundum naturam carnis i lus est. Malus autem impossibile est ut cogitet be quoniam et secundum naturam carnis malus est, secundum animae voluntatem perversus, et talis gitatio maligna fit. Quando enim peccator nihil b posse facere arbitratur, impediente natura, nisi trum cognoscere Deum et Christum Filium einonne cogitationibus suis hoc dicere videtur ad Cl stum? Quia nihil boni posse facere creasti me, solum cognoscere : ecce habes beneficium tuum. hoc ipsum quasi nihil æstimans dicit, quod Christ cognoscit. Similiter et judicia Christi, et occulta homínibus aut bonis, aut malis, quasi responsa nuntur : id est, non quia specialiter sic Christus spondit, sed quia talia sunt judicia Christi invisibili judicantis. Congratulatur autem justus apud seipsu primum, quia talia opera fecit : deinde, quia n eorum sibi imputavit, sed omnia Christo; proquod superadditur ei gratia Spiritus sancti, et int ducit eum in suum gaudium, ut sic gaudeat in fe ræ spe gloriæ suæ, sicut gaudet et Christus. N quantum largior fuerit spes hominis, tantum col ejus gaudium plenum est. Sicut in alio loco Domi dicit discipulis suis : Hæc loquutus sum vobis, ut gaudium meum in vobis sit, et gandium restrum impleatur (Joan. 15, 11), id est, spes vestra. Spes enim plena hominis, plenum est gaudium cordis ipsius. Peccator autem qualia diximus cogitans, graviter fert: primum, quia mala fecit : deinde, quia ingratus est, nullam virtutem se æstimans accepisse ad faciendum opera bona, nisi nudam notitiam ejus. Propter quod jubet tolli ab co ctiam hoc ipsum quod cognoscat Christum, et mittit eum in tenebras exteriores. Jubet autem, sieut arbitror, malignos spiritus ministrantes sibi ad mala, qui obscurantes mentem ejus et obligantes opera ejus, et consilia simul, quod est manus et pedes, ut nihil ulterius boni aut consiliari possit, aut agere, mittunt eum foras. Ubi foras? Extra Ecclesiam Christi, extra fidem veritatis, extra conventum sanctorum, in hæreses tenebrosas, ubi non apparet lux veritatis, sol ju-stitize numquam splendet. Non enim dixit, in tenebras inferiores, ut infernales intelligamus : sed, Intenebras exteriores, ut harreses intelligamus præ cæteris plus tenebrosas. Aut certe quamdiu quidem peccator mala operatur, aut cogitat, in tenebris est, sed in tenebris propinquioribus : quando autem in hæresim quam-

dam projicitur, tunc projicitur in lenebras exteriores.

Homilia liv. ex cap. xxv.

51. Cum autem venerit Filius hominis in majestate sua, et omnes angeli cum eo, tunc sedebit super sedem majestatis sua, etc. Criminosas personas judex auditurus in publico, tribunal suum collocat in excelso, circa se constituit vexilla regalia, ante conspectum suum ponit super mensam calliculam, unde tribus digitis mortem hominum scribat aut vitam : hine inde officiales ordinate consistunt, in medio secretario ponuntur genera horrenda pornarum, quæ non solum pati, sed et videre tormentum est. Stant juxta parati tortores, crudeliores aspectu quam manibus. Tota judicii facies cujusdam schematis terrore vestitur. Et cum ad medium producta: fuerint criminosa: persona, ante interrogationem judicis ipsius, judicii terribili discutiuntur aspectu. Similiter et Dominus se ad judicium ventorum promittit similiter cum tremore, non cum simili terrore. Nam et bona et mala similiter ordinata sunt in terra sicut in caelo, non tamen simiha. Ergo videntes in terra pœnas, et glorias, non similes putare debemus in cælo: sed cum sint talia super terram , multo majora suspicari debemus in cælo. Quantum enim Deus distat ab homine, tantum cæ-leste judicium a terreno. Istius enim judicii splendor in schemate, illius autem judicii majestas in veritate, testante propheta: Deus manifeste veniet, Deus noster et non silebit. Ignis in conspectu ejus ardebit, et in circuitu ejus tempestas valida (Psal. 49. 3). Manifeste, inquit, non jam celatus in corpore, sicut autea. ut vix eum etiam boni cognoscerent : sed manifestus m gloria, ut etiam mali eum confiteantur inviti : ut qui contempserunt eum, in humilitate, cognoscant eum in potestate. Et qui scire noluerunt quam dulcis est misericordia ejus, sentiant quam gravis est ira ipsius. Deus noster, et non silebit. Non dixit, Et silebit, ostendens quia ipse quidem de se tacebit, sed ipsa gloria ejus de ipso loquatur. Aliquando transfiguratum cum in monte videntes apostoli, acceperunt manda-tum ne cui dicerent (Matth. 17. 9), ne videretur Christus per potentiam subjugare sibi populum, et non per tidem. Tunc autem jam nemo tacebit, quia non est venturus adhuc tentare fideles, sed jam perdere infideles. Tunc prædicatores necessarii non erunt. Nam etsi vox omnium taccat, visio ipsa clamabit, sicut ipse de secundo suo adventu dicit : Sicut Julgur exit ab Oriente, et paret usque ad Occidentem, sic crit adventus Filii hominis (Matth. 21, 27). Tun sedebit super sedem majestatis sua. Scinus certissime, quia sedes Christi homines sunt. Cum ergo de primo adventu et ascensu Christi dicat propheta, sedisse cum super sedem sanctam suam, hoc modo: Ascendit Deus in strepitu. Dominus in voce tuba: Deus sedet super sedem sanctam suam (Psal. 46. 6. 9): quomodo

hic secundum suum adventum exponens, dicit, Tune sedebit super sedem gloriæ snæ? Sed vide quia in primo adventu sedem Christi sanctam dixit, in secundo autem glorio-am. Quomodo? in primo adventu mundavit nos per verbum, lavit per aquam, sanctificavit per Spiritum: in secundo autem glorificabit per resurrectionem, cum transformaverit corpus humilitatis nostræ, ut fiat conforme corpori gloriæ ejus (Philipp. 3. 21) : com seminati fuerint homines in infirmitate, et surrexerint in gloria : cum seminati fuerint corporales, et surrexerint spirituales (1. Cor. 15. 43. 44): tunc sedebit in sede gloriæ suæ, cum sedes ejus hoc modo facta fuerit gloriosa. 32. Et congregabuntur ante cum omnes gentes. Quia omnibus gentibus cognitionis suæ gratiam condonavit, judicans juste in utroque, ut nec boni, sine doctrina veritatis, bonitatis suæ fructus amittant: nec mali, propter excusationem ignorantia, malitiæ suæ pænas effugiant. Nam sicut in nocte rerum facies non apparet, sed et gemma quasi lapis videtur, et lapis quasi gemma existimatur : sic et ante adventum Christi humanorum cordium differentia non apparehat, sed et mali quasi boni sustentabantur, et boni quasi mali contemnebantur. At ubi illuminatio Evangelii ad omnes gentes prædicata pervenit, tunc manifestata est qualitas omnium voluntatum, tune omnes gentes inexcusabiles factæ sunt. Et ideo tune juste ad judicium congregabuntur omnes , quia qui mandatum pra mittit, tacite judicium futurum esse denuntiat. Tunc segregabit eos ab invicem, sicut segre-gat pastor oves ab hadis. Tunc enim homines mixti sunt, et non solum mixti, quomodo in iisdem locis simul conversentur justi cum impiis, sed etiam confusi sunt, quomodo inter justos et impios, quantum ad homines discretio non apparet. Sicut in tempore hiemis inter virides et aridas arbores discretio non est; cum autem venerit tempus illud beatum vernale, discernuntur: ita nunc unusquisque secundum fidem snam et secundum opera sua manifestabitur, impiis quidem nulla proferentibus folia, nullum ostendentibus fru-rtum: sancti autem et foliis vestientur vitæ æternæ, et fructibus onerabuntur glorier. Et hoc modo segregabuntur a Domino cælesti pastore. Et pastor quidem corporalis segregat secundum naturas corporum, Christus autem secundum genera animarum segregat homines. Oves sunt homines justi, propter mansuetudinem, quia ipsi neminem ladunt : propter patientiam, quia cum ab aliis lesi fuerint, sustinent. Et sicut oves, quando ligantur, aut tacent, aut in simplicitate balant : sic et sancti, cum læduntur, aut tacent, aut certe in benignitate probati, preces transmittunt ad Deum. Et sicut ovis ad mortem ducitur, et non clamat ; vita ejus tollitur , ct mansuetudo ejus non immutatur : sic et sancti maledicuptur, et non remalediennt: perentiuntur, et non reperentiunt: bona corum diripiuntur, et illi non contradicunt: dolorem sentiunt, et clamorem non emittunt. Et quid opus est clamoribus, cum ille qui nocet, non miseretur, etiamsi clamaveris? ille autem qui misericors est, miseretur, etiamsi non clamaveris, audit et videt? Ilædos autem homines peccatores dicit, quia in capris naturaliter hæc insunt vitia: libido præ cæteris animalibus, superbia, rixa. Semper enim se percutientes incedunt, et modo humero pulsante, interdum cornu percutium. Item invidi sibi alterutri invident: sicut significat Salomon de invidis, dicens: Sicut capra, sic aspicir ruinam proximi sui (Eccle. 11. 32). Item jactantes sunt et gloriantes, sicut idem significat Salomon, dicens: Tria sunt, que securiter ambulant, leo inter jumento, gallus inter gallinas, et hircus præcedens capras ( Prov. 30. 29-31). Item capras multum trahuntur concupiscentia gulie. Propter gulam namque suam per sava et præcipitia ambulant, et super præcipitia se suspendunt. Item clamoribus super omnia garrulæ. In omnibus his vitiis peccatores abundant, et ideo hædis sunt assimilati. Adhue quæro, quare non comm similes introduxit ætates, dicens: Ita separabit cos, sicut oves ab hircis: aut ita, Sicut agnos ab hadis?

Sed videte quomodo volens ostendere, sauctos perfectos in omnibus, ponendos ad dexteram: et impios omnino infructuosos, ad sinistram: ideo sanctos, oves: impios autem hædos vocavit. Quomodo agni, etsi natura mansucti sunt, tamen non sunt omnino frurtiferi propter ætatem : fructum enim adhuc non habent lactis et lanx. Item capræ etsi malignæ sunt ex natura, tamen ex aliqua parte fructifera sunt per retatem; lactis enim abundantiores exhibent fructus. llædi autem et mali sunt ex natura, et omnino infrarinosi sunt ex miate. 33. Et statuet oves ad dexteram suam, hados autem ad sinistram. Quando aliquis ante conspectum regis aut judicis introducitur, ex ipso loco, ubi stare jubetur, intelligit, si propter bonum Introductus est, aut propter malum. Si enim propter bonum, statim vocatur in proximo : si propter malum, longe stare jubetur : sic et istos, Deus justos quidem ad dextram constituet, et peccatores ad sinistram: ut unusquisque meritorum suorum conditionem ex ipsius loci qualitate cognoscat, et ante judicii sententiani pœnam confusionis excipiat. Merito justos ad dextram collocat, quia numquam cognoverunt siuistram: merito impios ad sinistram, quia numquam cognoscere voluerunt dexteram partem. Vias enim, quæ a dextris sunt, novit Dominus; perversæ autem sunt, quæ a sinistris sunt (Prov. 4. 27). Ecce enim, si tu consistas in publico pariter cum amico, et venicus aliquis illum salutet, et te contemuat, aut separans illum a te, cum illo loquatur, aut familiariter cum illo jocetur : nonne tu relictus solus, stas aporiatus in publico, et graviorem existimas illam confusionem, quam mortem? Et quomodo putas impios confundendos in die judicii, quando ante conspectum angelo-rum, segregatis justis, fuerint derelicti? Nonne, etsi nihil ulterius paterentur, illa sola vercoundia sufficeret eis ad poenam? Apostolus autem dicit sanctos jam collocatos esse ad dexteram virtutis per ascensionem et sessionem Domini Salvatoris (Ephes. 1. 20). Nam sicut in carne sua omnem carnem suscepit, et crucifixus omnem carnem crucifixit in se, et resurgens omnem resuscitavit in se : sic ascendens, et sedens ad dexteram Dei, omnes ad dexteram collocavit. Quomodo hic dicit, quia tunc statuet oves quidem ad dexteram, hædos autem ad sinistram? Sed vide quia nunc nos collocavit ad dexteram, ad agendum ca, quæ sunt dexteræ partis : postea autem statuet ad dexteram suam , ad conregnandum. 54. Tunc dicet illis qui ad dexteram. Et quare non illis ante, qui sunt ad sinistram? Quia paratior est Deus semper ad benefaciendum, quam ad malefaciendum. Nam bona bonis secundum propositum suum præstat, quia bonns est: malis autem mala contra propositum suum facit invitus, quia judex est. Quicquid autem homo contra naturam suam agit, pigrius agit. Si enim Christus delectaretur in poena peccatorum, numquam seipsum pro peccatoribus tradidisset. Venite, inquit, benedicti Patris mei : possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. Quia dedistis que semper habere non poteratis, recipite quæ in perpetuum possideatis. Merito centuplum super calum, qui nuum seminastis in terra. Non enim quantum justitia hominum potest mercri, tale creatum est regnum extorum : sed quale Dei virtus potuit præparare. Si enim secundum angustias humanæ justitiæ regnum cælorum creare vomisset, utique post opera hominum illud creasset: nunc autem, quoniam non secundum mercedem hominum, sed secundum suam largitatem constituit mercedem sauctorum : ideo antequam sanctos crearet in saculo, regnum cælorum præparavit in cælo. Propterea et quos ante constitutionem mundi suos esse cognoscit, tantis eos laboribus onerat, et tamdiu laborare facit, donec digni efficiantur regno cælesti . quia non secundum modicitatem hominum regnum Dei exinanitur, sed secundum magnitudinem regni homines sublevantur. 35. Esurivi enim, et dedistis mihi manducare, et cætera quæ sequentur. Hodie si amicus taus, aut colonus, aliquod tibi offerat munus, verbi

gratia , aliquod vestimentum : tu autem despicie illud, co ipso vidente , des illud uni ex circumstan bus tibi servis, nonne munus vilescere facis, et co fundis graviter offerentem? Si vero suscipiens mun illius, station vestieris te, et processeris cum ipso 1 stimento, magnificas munus, et nimis la tificas offere tem. l'utas, quanto gaudio extolluntur sancti, quan in conspectu omnium angelorum, quod fecerunt h minibus, ipse Dominus fatetur se accepisse? Jam ta videtur opus corum, non quale datum est, sed qua persona illius qui accepit. 37. Tunc respondebunt justi dicentes: Domine, 38. quando te vidimus hosp tem, et collegimus te : aut nudum, et cooperuimus ti Quando autem te vidimus esurientem, et pavimus: a sitientem, et potavimus? 39. Quando te vidimus inf mum, aut in carcere, et venimus ad te? O humilia: quorum nec post mortem deficiet! Homo euim maletiam falsis laudibus delectatur, vir autem bom etiam debitam sibi laudem fugit. Ecce si per errorei person e veniens aliquis, pro altero alteri vano he mini gratias agit pro benelleio quodam, quanvis i conscientia sua cognoscat se nihil tale fecisse, tame tacet et congaudet, audiens quæ non sunt sua : si re bono alicui gratias agit, quamvis bonus ille intellig verum esse quod de se dicitur, tamen refugit, et i pellit audire etiam ea quæ sibi debentur. Sic et sanc debitam sibi laudem tunc repellentes dicunt : Quan te vidimus esurientem? 40. Et respondens rex, dicet ei Amen dico vobis, quamdiu fecistis uni horum fratru meorum minimorum, mihi fecistis. O bonitas Christ Esto, quamdin in corpore contemptibilis erat in mund fuerat verisimilis ratio, ut propter similitudinem visio: fratres suos homines appellaret; quid autem dicami quod in illa gloria constitutus, adhuc contentus ( eos dicere fratres, quibus sufficeret ad laudem, si l nos servos illos vocaret? Detrahet sibi quod habet, illis præstet quod non habent. Ecce homo si ex h mili generatur, et Deo præstante ad aliquam asce derit dignitatem, erubescit generationem suam audir Si quis dixerit eum illius esse filiam, indignatur s ipsum confiteri quod est, ut apparent quod non est. Christus adhuc gloriabitur, fraires anos dicendo, s dens in majestate. Et merito: quia veniena in judic glorice, non mutavit voluntatem priorem. Hoc potes intelligi et de doctoribus, qui esurientibus justitiam de derunt cibum doctrinæ, quo nutrirentur, et pinguese rent in actibus bonis : qui sitientibus Dei agnitioner potum veritatis ministraverunt. Aut certe cibavrunt eos, in verbo docentes : polaverunt auten in Spiritu sancto baptizantes animas peregrinas mundo. Omnes enim animæ rectæ peregrinæ sunt hoc mundo, qua possunt dicere : Quoniam adve sum ego apud te in terra, et peregrinus sicut ompatres mei (Psal. 38. 13). Verbum enim fidei pridicantes, colligunt animas ex dispersione alicuj erroris, et faciunt eas domesticas et clves sanci rum. Ipsum colligunt Christum, qui nudos, et adh sine aliquo indumento justitia, docendo justitian vestiunt, sient scriptum est : Induite vos viscera n sericordiæ, fidem, pacem, caritatem (Coloss. 3. 12 aut Christum, baptizantes eos in Christo, sicut sci plum est: Quolquot in Christo baptizati estis, Christi induistis (Gal. 3. 27). Et qui tales infirmos et mor carnalium vitiorum languentes visitat, et medic mento curat doctrinæ, Christum curat in eis : qu sicut in integris animabus Christus integer est, ! in languentibus languet. Sed et qui venit ad eos, q vivi descenderunt in infernum, opera infernalia cientes, id est, qui sunt in carcere, et sunt jam s custodia diemonum, sicut dicit Scriptura: Desce dant in infernum viventes (Psal. 54. 16): veniens a tem per verbum educit eos de illo carcere inferna ut liberet eos de custodia dæmonum, ut poesi dicere gratias agentes : Domine Deus, clamari ad et sanasti me: Domine, revocasti ab inferis anime meam (Psal. 29. 3. 4): ad Christum venit in carcere. enim liæc omnia corporaliter corporibus ministra

lebemus, et magnæ beatitudinis est, quæ omnino Post modicum sunt moritura : putas, quantæ beatitudinis est, bæc omnia spiritualiter animabus periclitantibus ministrare, quæ vivificatæ possunt vivere in aternum? Quanto niclior est anima quam corpus, tanto meliora sunt quæ ad salutem animarum, quam quæ ad sustentationem corporum ministrantur. 41. Tunc dicet illis, qui ad sinistram sunt: Discedite ame, maledicti, in ignem æternum. Quasi qui non sufferat præsentiam illorum vel aspicere, sic dicit, Discedite a me. Nam sicut carnales suculi carnalem speciositatem videndo delectantur, si qua autem dissipata vel deformia videamus, quasi vulneratus est aspectus noster : sic et Deus, qui in sanctitate delectatur animarum, peccatrices animas aspiciens, quasi gravatus non suffert. Tamquam si dicat eis : Quasi putredo et spurcitia estis, nec tamdiu vos sustineo, quamdiu statis in judicio meo. Ut quid superius dicit : Venite, benedicti Patris mei : et hic non dicit, Discedite a me, maledicti Patris mei? Quia benedictio quidem ex Dco est, maledictio autem ex diabolo est : sicut ostenditur in illa parabola patrisfamilias, qui seminavit bonum semen in agro suo, homo autem malus semi-navit zizaniam. 42. Esurivi et dedistis mihi manducare, et cætera quæ sequuntur. Ex isto loco sciendum est, quod non tantum pro eo, quod peccaverunt, homiues condemnandi sunt, sed etiam pro eo, quod bene non faciunt. Si autem pro eo, quod bene non faciunt, sic condemnantur : putas quales pænas exsolvent pro eo, quod peccant? Et digne : Deus enim ideo hominem fecit, ut benefaciat, et ad gloriam Dei pertineat : non ideo tantum, ut non peccet. Nam si non faciat bonum, nec est causa quare creatus est. Sine dubio enim et si creatus non fuisset, peccatum non lieret super terram. Nam qui intelligit mysterium divinæ dispensationis, quare factus est homo, co-gnoscet quia merito quasi peccans condemnetur, qui justitiam non facit. Ideo Deus creavit hominem corrui tibilem et infirmum, quasi ad certamen contra diabolum, ut qui gloriabatur esse se similem Deo, per corruptibilem naturam evacuatus et victus, ostendatur non solum non esse quasi Deus, sed appui ferrilitate ferrilita. Il esse quasi de personi omni fragilitate fragilior. Unde cum istud, propositum suum Christus impleverit per hominem, id est, cum evacuaverit omnem principatum et potestatem, tunc tradet regnum Deo Patri. Ideoque qui suo ar-bitrio et negligentia diabolo locum dat, confundit cum, qui propter gloriam suam contra diabolum, cum quasi in expeditione creando transmisit: et victus, ostendit diabolum potentem esse, cum nihil possit. Quemadmodum si quis a rege suo contra hostem transmissus, colludit cum eo, et factione habita, fugam petit : prodit causam regis sui, et confundit virtutem ipsius. 44. Tunc respondebunt et ipsi dicentes : Domine, quando vidinus te esurien'em, aut sitientem? O inconvertibilis inobedientia peccatorum! Quis non intelligat hoc, quia omne malum facimus, non quia homines co:ruptibiles sumus, sed quia malum propositum possidemus? Ecce enim tunc hominum peccatorum corruptibilitas carnis mortua erit, et adhuc malitia vivet. Numquid non audierant Dominum supra dicentem ad justos, Quando uni mini-morum istorum secistis, mihi secistis? Et utique intelligere debucrant, quomodo qui hominibus non facit, nec Christo facit. Sed audientes adhuc contradicunt, intelligentes fingunt se non intelligere : in judicio stant, et adhuc peccare non cessant. Et hic consequenter et de doctoribus malis intelligi potest, qui sic esurientibus et sitientibus cibum justitize, aut potum agnitionis Dei, aut Spiritus sancti non præ-stiterunt; qui sic nudos non vestierunt, aut justitiam docentes, aut in Christo baptizantes; qui sic percgrinos in mundo non collegerunt per verbum, nec in Ecclesize domum per fidem introduxerunt; qui sic infirmos non curaverunt sermonibus; qui in tali carcere impietatis sedentes non eduxerunt per pænitentiam. Si enim hæc corporis corporibus non præstare tantæ impietatis est, quæ, et si accipiunt ea, non possunt vivere semper: putas, quantæ impietatis est, hæc omnia spiritualiter animabus periclitantibus non ministrare, quæ poterant vivere in æternum, si hac eis ministrata fuissent? Quanto enim melior est anima quam corpus, tanto gravius peccatum animabus laborantibus spirituales eleemosynas non præstare, quam corporibus corporales. In Ecclesia ergo non solum sunt pauperes corporaliter, esurientes, aut debiles corporaliter, aut peregrini secundum corpus : sed etiam spiritualiter pauperes, sina cibo justitiæ, sine potu agnitionis Dei, sine vestimento Christi. Maxime spiritualiter pauperes sunt, qui corporaliter videntur divites esse : quoniam plerumque in abundantia rerum inopia justitiæ invenitur. Sunt peregrini corde, sunt debiles animo, sunt mente cæci, inobedientia surdi, et cæteris passioni-bus spiritualibus ægrotantes, quorum anima: omnem escam spiritualem abominantur, Et appropinquaverunt usque ad portas mortis (Psal. 106. 18). Qui ergo non habet unde faciat elecmosynas corporales, faciat spirituales ex gratia verbi, quam accepit a Deo, et inveniet retributionem dignam a Christo : qui omnia tam corporalia quani spiritualia data quasi in se facta commemorat, quacumque in hominibus facta fuerint. Hæc diximus, ut sciant doctores et quantum beatitudinis sibi acquirant, si diligentes fuerint circa verbum Dei : et quantum dannationis, si fuerint negligentes.

## ORDO RERUM

QUÆ IN HOC TOMO SEXTO CONTINENTUR.

**4'010'** 

PRÆFATIO.

INTERPRETATIO in Isaiani prophetam. — Laus Isaiae prophetæ; sanctorum et prophetarum amor erga populos; nullus ad suscipiendam rempublicam aptior quam philosonhus.

11-13

CAPUT PRIMUM. Visio quam vidit Isaias. — Apostolus a Deo missus, ut nomen ipsum sonat; nobilitas nou ex majoribus sed ex merito proprio Sacrificia veteris Testamenti Deo per se non placebant; cur fuere instituta; repudium in veteri lege cur permissum. Oratio inutilis est cum quis perseverat in peccatis. Liberi arbitrii potestas; virtutis exercendæ difficultates. Non modo malum perpetrare, sed etiam bonum non agere crimini datur. Judaorum objectioni respondetur. Idololatriæ turpitudo et vanitas. 13-27

CAP. II. Verbum quod factum est ad Isalam filium Amos.

— Multæ prophetiæ de Patriarchis editæ, nonnisi in eoru m nepotibus impletæ sunt. Quid significant verba, m novusinis diebus. Mons Domini Ecclesia est; Ecclesia vexata vicit et aucta est. Validum contra Judæos telum. Aliud insigne contra Judæos argumentum. Imperii status cum Chysostomus loqueretur; de bello apud populos antiquiores.

27-30

CAP. III. Præstat nullum quam malnım ducem habere. Improbi virtuti sunt infensi ipsiusque vel præsentiam ægre ferunt; nequitta in sei; sa supplicium habet. Deus jus dicens ab Isala inducitur; stupidis accusari non grave, plecti terribile; peccata principum et seniorum majora privatorum peccatis. Mulierum luxus. Mulierum lascivia

tempore Chrysostomi. Deus non semper similia peccantes similiter castigat. 39-54 CAP. IV. 54-56 CAP. V. Canticum cur criminationes contineat. Avarities morbus. Contra ebrietatem. 56-67

CAP. VI. Deus quomodo videri possit. Virtutum cælectium officia. Anomœos insectatur. Confessionis lucrum

quantum,
CAP. VII. Ratio prophetiarum; prophetiæ quomodo fidem adderet Deus. Contra Marcionem et Valentinum. Ira Dei povacula.

CAP. VIII. Deo adest is qui procul est. 90-91 MONITUM ad Homilias in Oziam seu de Seraphinis. 93-98 HOMEIA I in landem corum qui comparuerunt in Ecclesia, quasque moderatio sit servanda in divinis laudibus. Item in Hud, l'idi Dominum sedentem in solio excelso (1881: 6. 1). — Prædicatio cum agricultura comparatur. Chrysotomus de concursu auditorum gaudet; laus eccle-sia:tici conventus. Moralis extortatio; quorumdam incompositi gestus in Ecclesia. Quantum gaudium afferat Sera-phim fruitio visionis Domini et cur illud gaudium metu sit mixtum. Cur Seraphim faciem et pedes velent. Spectacula publica vitanda, quare. Principum negligentia sæpe na-scitur ex culpa populi. Historia Achar; Jesu Nave figura Jesu Caristi; anathoma quid; unius aliquando peccatum toti populo vindictam accersit.

98-107

Hiovitaa H in dictum shud Isaise prophetæ, Fuctum est

anno quo mortuus est ozias rex, ridi Dominum sedentem in solio excelso et elevato (1sni. 6. 1), et quod neque tempus, neque unum elementum divinarum Scripturarum oportext præterourrere. — Suis de illorum studio audiendi veriuma Dei gratulatur Cirrysostomus; ipsius modestia et erga suos amor. Scripturae quomodo audiendæ. Contra Annuagas: divina retura august incompanheastibilis Contra Anomosos; divina natura angelis incomprehensibilis. Scri-ptura nihil habet supervacuum. 107-119 107-112

HOMILIA III in secundum librum Paralipomenon, ubi dicitor Elatum est cor Oxio, deque humilitate; tum quod hominem virtute præditum non oporteat esse confidentem; denique quantum matum sit arrogantia (2. Paral. 28. 16 tel 4. Reg. 15). — Superbia sepe ex bona conscienta oritur. Fragilitas hominis; funambuli tempore Chrysostomi. Bonis operibus instructos magis aggreditur diabolus. Alienam improbitatum solatio esse improbis.

113-119

manu improdutation solutio esse improbis.

HOMILIA IV in dictum ithad Isaise, fuctum est anno, quo mortuus est Ozias rex, ridi Dominum sedentem in solio excetso et etato (120i. 6. 1), et laus civitatis Antiochie, et adversus eos qui prohibent miptias demonstratio divina. Frequentiam auditerum sibii ipsisque gratulatur; Romae praefert suam civitatem. Ecclesia Christi invicta; facillus est solem exclingui quam Ecclesiam deleri. Uxor mala corrienda aut forenda Humilitas quantum became: in corrigenda aut ferenda. Humilitas quantum bonum; in portu naufragium. Rex sacerdotis nou usurpare debet dignitatem. Sacerdotes mali vituperandi, non sacerdotium ; sacerdotum major dignitas quam regis ; historia regis Oziæ peragitur. l'Itio Dei clemens.

HOMBIA V in dictum illud Isane prophete, Factum est in anno, quo mortuus est Ozias rex, vidi Dominum (Isan. 6. 4); et demonstratio quod Ozias jure fuerit affectus lepra, quod præter dignitatem incensum obtulisset, id quod non licet regibus, sed sacerdotibus. — Regis sacerdotium invadentis audacia; sacerdotis quanta potestas. Fiducia sa-cerdotis qui Oziam repressit, laudatur; timida impietas; sacerdos quomodo debeat corripere principem. Percata justorum codunt in bonum. Vindicta mansuetudine tem-

HOMILA in Seraphim VI. — Seraphim dignitas maxima. Altare caleste figura altaris Ecclesiae; cur jejunia ante communionem, Ad sacrum mensam quomodo accedendum.

141-112 MONITUM in homiliam sequentem MONITUM at normal am sequentem.

141-12
HOMILA in propheticum dictum illud, Ego Dominus Deus frei lumen et tenebras, faciens pacem, et crems mala (Isai. 45. 7). — Loquela creaturarum Deum laudantium qualis. Paupertas non mala, divitiæ non bonæ. Tria genera rerum, honæ, malæ, mediæ. Prophetæ cur missi. Virtus non potest in servitutem corrigi.

MONITUM ad Homiliem segmentem

MONITUM ad Homiliam sequentem. 153-151 MONITUM at Homman sequencem.

105-151
HOMILA in locum illum prophete Jeremie, Domine, non
est in homine via eius, negue homo ibit, et diriget gressum
suum (Jer. 10, 23). — Omni agendi potestate sublata nullum meritum, nullum demeritum. Libertas actionum hunarum. Abusus loci Pauli ex Epist. ad Cor. I. Abusus alterius loci Scripturæ. Scripturæ verbs quomodo tractanda. Deos quomodo similes efficiemus. Hic prophetæ loous libertatem arbitrii non eripit. Ex indicto supplicio li-bertas arbitrii infertur. Vir honze voluntatis non descritur

MONTIUM in duas sequentes Homilias de prophetiarum

HOMMLIA I de prophetiarum obscuritate. Utiliter et percommode factum, ut prophetize de Christo et gentibu deque Judgeorum reprobatione obscuræ easent, demonstra tio. — Sententiæ Isaiæ cum altitudine maris conferuntur; experientiæ et exercitationis commoda. Scriptura sacri quomodo tractanda. Anomæos redarguit; adversus bere ticos de eterna Christi generatione; generatio etiam ter-rena Christi non intelligitur. Vetus Testamentum olscu-rum; our obscurse erant prophetise. Historia de Jeremia

Presidentia non est causa peccati. Ne ante tempos intelligerent futura Judei, obscurse fuerunt prophetise. 163-171 HOMELA II de prophetiarum obscuritate. Adhuc in obscritatem veteris Testamenti, et in Dei clementiam, et quod alii alios non debeant accusare. — Chrysostomi modestia; prima causa obscuritatis veteris Testamenti. Secunda causa obscuritatis veteris Testamenti. Christi adventus amissa nobis auctiora restituit. Oratio multitudinis quantum ra-leat. Peccatores dicti terra. Morum correctio finis Scripturæ; Manichaos redarguit. Peccatorum recordatio res dium.

175-192 MONITUM ad Commentarium seu Interpretationem in Danielem. 101-101 INTERPRETATIO in Danielem prophetam. CAPUT PRI-

195-199 CAP. II CAP. HI. CAP. IV. CAP. V. CAP. VI. 210-213 212-32 922-325 225-249 CAP. VII. CAP. VIII. 228-231 25L-237 CAP. IX. 257-241 CAP. X. CAP. XI. CAP. XII. 241-211 thid Ibid

CAP. XIIL 241-214 MONITUM in Homiliam sequentem. 215-216

MONITUM in Hominiam sequentem.

HOMILIA, in magna ecclesia, cum pauca przefatus ese episcopus, in illud Evangelii, Filius ex se ipso mini faci misi quod viderii Patrem facientem (Joan. 5. 19).—Ano mozorum objectio, quæ fucum facere poterat, refellitur Responsio Chrysostomi ad haoreticorum argumentum Aliud argumentum contra Anomozos. Quo in statu orbifuerit ante Christi Incarnationem. Aliud contra Anomozoum Diffuentis solutio et distinuaracini presupportum. argumentum. Difficultatis solutio, et dicti evangelici ex plicatio. 247-27

MONTUM ad Homiliam de Melchisedeco.

HOMILIA de Melchisedeco. — Scriptura difficultas e obscuritas. Contra Anomoeos. Christus quomodo sine ge 257-261

MONITUM ad sequentem homiliam contra ludos et thea
261-≥6

HOMILIA adversus eos qui ecclesia relicta ad Circense ludos et ad theatra transfugerunt. — Scortorum in theatris impudici gestus. Excommunicationis sententia in illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis sententia illuminationis qui theatrorum spectacula diebus sanctis adierunt. 263-27 MONITUM ad sequentem homiliam. 269-27

HOMILA in apostolicum dictum. Hoc autem scitote, quo in novissimis diebus erunt tempora graria (2. 17im. 3. 1 — Caritas Chrysostomi erga discipulos; fidei oculi ea vi dent quæ Christus agebat; Judæi præsentes non videbant Abraham fidei oculis vidit nasciturum Isaacum. Scriptur divinæ virtus ; Paulus non de præsenti solum , sed etiar de futuro grege sollicitus. Apostolica scripta menia eccle siarum; apostoli de futuris solliciti. Petrus apostolorus coryphæus, etc.; orbis præfectus, etc. Paulus de postere rum animabus sollicitus. Chrysostomus infirmitate corpor exposita finem orationi imponit.

MONITUM ad Homiliam de perfecta caritate. 271-3

HOMILIA de perfecta caritate, de mercede operum primerito tribuenda, deque compunctione. — Caritas erg proximum quæ. Libero arbitrio, non fati necessitate gubernamur. Moralis exhortatio; judicium Dei quam timendum Resurrectio futura quantum bonum ; futuram inter et pra sentem vitam discrimen. Imperatorum cultus cum Chris novissimo adventu comparatus. Maledictum Sodomoru non temporis spatio deletum. Peccatores aliquando in ha vita dant pomas; qui in bac vita pro admissis peccatis nih patiuntur, in futuram puniendi reservantur. 279-29 MONITUM ad Homiliam in Joseph et de continentia.

280-20 HOMBJA de continentia. 291-29 MONITUM in opuscula duo sequentia. 205-25

SERMO primus de consolatione mortis. — Luctus an pri sit, neme. Luctus nimius a ratione alienus etianque pri riculosus. Luctus iis qui ante Christum licitus; cur (brista fleverit Lazarum; lugere mortuos jam non licet. Quale

futuri sianus post resurrectionem. Mors magis optanda 203-290 quam lugenda, sed no.1 sibi inferenda.

SERVO II. — Resurrectio unde apud infideles dubia.

Mortui quomodo resurgent; probatur Deum mortuos posse suscitare. Aliud argumentum. Christus futuram resurre-ctionem testificatur; item apostoli et marryres, et Macha-ticorum mater. Formido mortis excluditur. Egregium Davidis exemplum; vestes nigras in luctious. Ethnici audita filii morte dictum; plangendi ethnici, Judei, et ca-techumeni morientes. Tristitia salutaris quænam. 2:19-306

DIATRIBA in synoysin sequentem. 305-314
SYNOPSIS veteris et novi Testamenti, quasi commonitorii more. Conspectus operis. — Quare prius Testamentim appelletur, vetus; scopus utriusque Testamenti unus; divisio veteris Testamenti in historiam, consilia et prophetiam. Judzorum genus unde. Prophetiz duze species, per opera et per verha; prophetiz est non modo lutura, sed ctiam praterita appeire.

318-323 Synorsis Genesis. 325-328 328-330 330-334 331-336 SYNOPSIS Exodi. SYNOPSIS Levitici lib. III. SYNOPSIS Numerorum. SYNOPSIS Deuteronomii. SYNOPSIS libri Jesu filii Nave. SYNOPSIS Judicum. 336-338 338-311 SYNOPSIS libri Ruth. 311 SYNOPSIS quature librorum Regnorum.
SYNOPSIS Regnorum lib. II.
SYNOPSIS Regnorum lib. III.
SYNOPSIS Regnorum lib. IV.
SYNOPSIS Paralipomenorum lib. I. 311-345 343-349 349-351 351-557 357 SYNOPSIS Paralipomenorum lib. II. 357-358 SYNOPSIS Esdræ lib. I 558 538-359 559-360 **360-**361 SYNOPSIS Esdræ lib. II. SYNOPSIS libri Esther. SYNOPSIS libri Tobit. SYNOPSIS libri Judith. 361 362-368 Synopsis libri Job. SYNOPSIS Sapientiae Salomonis. 368-370 SYNOPSIS Parcemiarum seu Proverbiorum Salomonis. 570-578 575-576 SYNOPSIS Siraci. SYNOPSIS corum quæ ab Isaia propheta dicta sunt. 376-377 Syxorsis corum que in Jeremia projueta dicuntur. 378-58**0** SYNOPSIS corum quæ ab Ezechiele propheta dicta sunt.

580-382 SYNOPSIS corum quæ a Daniele propheta dicta sunt. 382-383 Synopsis Osce. 383 SYNOPSIS Joel. ibid. 383-381 381 SYNOPSIS Amos. SYNOPSIS Abdize. SYNOPSIS Jonæ. Ibid. SYNOPSIS Michææ. 381-385

SYNOPSIS Nahum. 385-386 MONITUM ad Homiliam in natalem Christi diem. Ibid. HOMILIA in Salvatoris nostri Jesu Christi nativitatem.

385-394 393-398 MONITUM ad Homiliam de Legislatore HOMILIA, unum et eumdem esse legislatorem et Veteris et Novi Testamenti; item de veste sacerdotali, necnon de j amitentia. — Novum Testamentum cur sic appelletur. Justitiæ evangelium; servitutis species diversæ. Vestitus pontificis figura Christi; virtus perfecto ornamentum. Flores spirituales sacerdotis; Christus sacerdos et pontifex. Pumitentiæ laudes; martyres et angeli orant pro nobis.

MONITUM in Homiliam sequentem. 409-412 HOMBJA in declum illud, m qua potestate hæc facis (math. 21. 23)? — Opera ipsa potestatem Verbi Dei probant. Hæreticis quomodo respondendum; contra Anomœorum objectio; opera Dei non capinus contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in capinus contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra in contra i quanto minus Deum.

MONITUM ad sex Homilias Severiani, Gabalorum episco-

pi, de mundi creatione. 427-430 ORATIO prima. In primum diem creationis mundi. — Scripturæ sacræ dignitas utilitasque; exordio modestiam spirante animos audientium sibi conciliat orator noster. tenesis auctor Moyses et Spiritu sancto revelante. Du-lex Moysis scopus; cur invisibilium creationem tacuit. Caelorum formatio. Hono quomodo lux. Jejunium quomo-do sanctificemus; jejunandum maxime a peccatis. 429-458 ORATIO 11 ejusdem in secundum diem creationis et

adversus eum qui sibi dixerat, non oportere nos Christia-nos in sanctificatione dicere Deus Sabuoth. — Efficacia verbi divini; abstinentia mater pile mentis. Christus ante

radicationem docuit se mandi opificom east; miracula predicationem docuit se munca opuncom ease, minacuna des sequitur. Terra quenodo invisibilis erat in principio; firmamenti et cadi ratio secundum Severani mentem. Mens quomodo est imago Dei. Historia cujusdam, qui ex sanctificatione volebat detruncari illud, Dominus Sabaoth 438-447

ORATIO III ejusdem in diem tertium creationis, et de surrectione. — Contra Anomosos. Cur solem et lunam resurrectione. — Contra Anomoeos. Cur solem et lunam non primo die fecerit Deus. Deus eur lunam plenam primo fecerit. Astrologia vana que; discrimen inter netros et mand; Filius non factus est. Futilis Severiani sphericam orbis formam negantis opinio. Christus in omnibus elementis miracula fecit, hine probatur Deus. Moralis conclusio; sacrificium vespertinum quid.

417-457

ORATIO IV ejusdem in quartam diem creationis mundi.

— Deus præterita, præsentia et futura videt; baptismus emundat a peccatis omnibus; baptismi figura et vis. Stellis cur non benedixerit Deus. Scripturæ cur Judæis relictæ. Illiud, Facianus, trinitatem et unitatem sul indicat. Contra Arianos; primogeniti et unigeniti differentia. Continentia sacerdotii soror est. Jejunium cum bonis operibus conjun-

ctum esse debet.
Onatio V ejusdem in quintam diem creationis.--Patris, Filii et Spiritus sancti una voluntas. Contra anthropomor-phitas: Deus non circumscribitur. Imago Dei sumus, quo-nodo. Cur tam late pateret paradisus, cum Adam solus

noto. Cur tam late pateret paradisus, cum Adam solus inhabitaret; finviorum ex paradiso manantium explicatio singularis. Contra Arianos.

471-484
ORATIO VI in diem sextum creationis, et in primos parentes, in serpentem, et in liguum scientiæ, de habitatione in paradiso, deque Adami cum Deo colloquio.

Animalium tria genera. Animalia ad recreandum hominem apta. Serpens initio amicus hominis; quomodo ille Evam alloquutus est. Serpens mulierem alloquens mentitus est. Deus non prohibuit scientiam boni ; Adam ante peccatum scientiam boni habebat. Cur lignum scientie boni et mali sic dictum est. Contra eos qui dicebant paradisum in cælo esse. Si diabolus decepit, cur serpenti maledicitur. Maria virgo pro virgine Eva intercedit; Maria quotidie beata dicitur.

MONITUM ad Homiliam de serpente.

499-500

MONITUM ad Homiliam de serpente. 499-500
ORATIO de serpente, quem Moyses in cruce suspendit in deserto, deque divina trinitate.— Divinitas Christo vindicatur; Pneumatomachi redarguuntur.

MONITUM in Epistolam sequentem ad Theodorum Mopsuestenum, cujus antiqua versio latina hie profertur. 515-518

EPISTOLA ad Theodorum Mopsuestenum, episcopum. 517-518

MONITUM in duas sequentes Homilias in Genesim. Ibid. SERNO I in illud, Fidit Deus cuncta quæ feceral, et ecce valde bona (Gen. 1. 31); et de eo quod divina eloquia jucundis quibusque rebus antecellunt. — Quomodo afferunt calliditas et maliguitas; prudentia quomodo adminante

SERMO II ejusdem seu demonstratio primum hominem per inobedientiam abjecisse imaginem ad similitudinem Dei factam, et per novum Adamum eam rursus recuperas-se. — In Ecclesia nulla distinctiodivitis et pauperis. 523-536

MONITUM in sequentem Homiliam seu concionem. 525-526 MONTOM in sequentem rountain sea containem. 220-220
CONCIO in principium jejunii, in exsilium Adami, et de improbis mulieribus.

525-558
MONTOM in sequentem rountain sea containem. 220-220
527-558
MONTOM ad sermonem sequentem in Abraham et Isaac.
537-558

SERMO in Abraham et Isaac. 557-512 MONITUM in sequentem Homiliam. HOMILIA. Quod non sit accedendum ad theatra, quodque id plane adulteros reddere soleat spectatores, sitque dis-

Sensionum ac litium causa; et de Astalanda MONITUM in Homiliam sequentem.

S53-551
HOMILIAM in illud Abrahamæ dictum, Pone manum tuam sub femur meum (Gen. 24. 2); et in diversos martyres.

533-561 sensionum ac litium causa ; et de Abrahamo. 541-554

MONTIUM ad quatuor sequentes Homilias in Johum. 503-564 563-567 567-570 SERMO primus in justum et beatum Job. SERMO II. — Sacerdos cælebs esse debet. SERMO III.

570-576 SERMO IV. 576-583 MONITUM in sequentem Homiliam in Elianu. 581-382 585-586 585-586 587-590 HOMILIA seu sermo in Eliam prophetam. MONITUM in Sermonem de beato Joseph. SERNO seu oratio de Joseph et de castitate. SERNO de Susuma. 589-591 MONITUM ad Homiliam de tribus pueris. 595-591

HOMBIA seu cratio de tribus pueris, et de fornace Pa-593-600 bylenica.

| ::21                                                                                                       |                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| Distriba ad Opus imperfectum in Matthæum, quod Chry-                                                       | faciendum sit; fortitudo fidei petra dicitur; harretici          |
| sostoni nomine circumfertur. 599-600<br>§ I. Erasmi opinio circa Opus imperfectum in Mathama.              | quam concordes. 71 HOMILIA XXI ex capite octavo. 71              |
| 599-601                                                                                                    | HOMILIA XXII ex codem capite. 75                                 |
| II. Ex præfatione Joannis Mahusii Franciscani in Opus                                                      | HOMILIA XXIII ex eodem caj ite. 75                               |
| tuverfectum in Mattheum. 001-003                                                                           | HOUILIA XXIV ex capite decimo. 75                                |
| III. Ex libro quarto Bibliothecæ sanctæ Sixti Senensis.                                                    | HOMILIA XXV ex codem capite. — Qui mortem t                      |
| 002-601                                                                                                    | parum boni operatur. Nihil prodest credere corde,                |
| § IV. Baronii sententia de Opere imperfecto in Matthæ-                                                     | adfuerit confessio oris.                                         |
| um, Hist. Eccle. T. V, ad annum 407. Tillemontii eadem de                                                  | HUMBIA XXVI ex codem capite. 76                                  |
| eu antuin. 001-000                                                                                         | HOMILIA XXVII ex capite undecimo. — Homo ca                      |
| § V. Hoc opus non potest Chrysostimi esse : cujus sit                                                      | ut calamus ab omni tentationis vento flectitur. 77               |
| erirtoris, et ano tempore scriptum, disquiritur. 603-607                                                   | HOMILA XXVIII ex eodem capite. 77:                               |
| § VI. Hunc scriptorem vere Arianum et Anomœum fuisse                                                       | HOMILIA XXIX ex capite duodecimo. — Mundus                       |
| probatur. 607-609                                                                                          | et mundus diaboli.                                               |
| § VII. Errores alii qui in hoc opere deprehenduntur.                                                       | HOMILIA XXX ex codem capito. 78                                  |
| 600-610                                                                                                    | HOMILIA XXXI ex capite decimo tertio. — Verb                     |
| § VIII. De stylo Anonymi hujusce. Multa decerpsit ex                                                       | duplex fructus. 79:                                              |
| libris apocryphis.                                                                                         | HOMILIA XXXII ex capite decimo nono. — Matrinio                  |
| PROLOGUS eruditi commentarii in Evangelium Matthari,                                                       | non facit coitus, sed voluntas. Mulieris mala descri             |
| incerto auctore. 611-612                                                                                   | Qua de causa contra cursum naturæ aliqua intendum                |
| HOMILIA prima ex capite primo. — Mirandus Christi ortus,                                                   | Biant. 798                                                       |
| scilicet per peccatores. Prophetia duplex. Eunomii hære-                                                   | HONILIA XXXIII ex eodem capite.                                  |
|                                                                                                            | HUMILIA XXXIV ex capite vicesime. — Otiosus (                    |
| HOMELA II ex capite secundo. — Liber apocryphus no-                                                        | 816<br>HOMILIA XXXV ex codem capite. — Quare Christi             |
| mine Seth; mons Victorialis. Magorum munera que signi-<br>feent. 638-646                                   | scipulis passionem suam prænuntiavit. Deus solus sei             |
| HOMILIA III ex capite tertio. — Quomodo vox et verbum                                                      | ferentiam inter sanctos; in celo ignorantur invidia e            |
| different; cur Joannes appelletur Vox. Justitia in tentatio-                                               | perhia. 82:                                                      |
| uibus floret; variæ tentationum species. 646-657                                                           | HOMILIA XXXVI ex eodem capite. 85:                               |
| HOMILIA IV ex eodem capite. 657-661                                                                        | HOMILIA XXXVII ex capite vicesimo į rimo.                        |
| HOMILIA Vex capite quarto.—Filii Dei baptizanturin ten-                                                    | HOMILIA XXXVIII ex codem capite. 85                              |
| tationis igne. Tria retia diaboli, quibus illaqueat animas.                                                | HOMILIA XXXIX ex eodem capite. 81                                |
| Aliud corporis, aliud animæ jejunium. 661-671                                                              | HOMILIA XL ex eodem capite. — Qua de causa lite                  |
| MOMILIA VI ex eodem capite. 671-674                                                                        | tercationesque inter nos; Christus cur dicitur la is. 81         |
| HOMILIA VII ex eodem capite. 674-676                                                                       | HOMUJA XLI ex capite vicesimo secundo. — lu                      |
| HOMBLA VIII ex eodem capite. 676-679                                                                       | raro accepti prophetæ.                                           |
| HOMILIA IX ex codem capite. — Cur Christus ut doce-                                                        | HONILIA XLII ex eodem capite. — Hypocritarum                     |
| ret, in montem ascenderit. Mausuetus quis. Pacifici qui.                                                   | Quid sit diligere Deum ex toto corde, ex tota anim:              |
| 679-684                                                                                                    | tota mente; quis sit į roximus noster. 86                        |
| HOMILIA X ex eadem capite. — Doctor omnibus debet                                                          | HOMILIA XLIII ex capite vicesimo tertio. — Eva                   |
| case virtutibus ornatus. 684-689                                                                           | virtus ubi. 87                                                   |
| HOMBIA XI ex eodem capite. — Lex per gratiam non                                                           | HOMILIA XLIV ex codem capite. — Regnum cel                       |
| anfertur. 689-693                                                                                          | dicuntur Scripturæ; quare obscuræ sint.                          |
| HOMILIA XII ex codem capite. — Contra clericos qui                                                         | HOMILIA XLV ex codem capite. — Uxor quali                        |
| Evangelia porrigunt juraluris. 603-703                                                                     | Diameter Company                                                 |
| HOMILIA XIII ex codem capite. — Non prohibetur coram                                                       |                                                                  |
| hominibus dari eleemosyna, sed vanæ gloriæ venatio inhi-                                                   |                                                                  |
| betur. 702-711                                                                                             | Ecclesia quis dicatur. Hæreticorum ecclesia dereli               |
| HOMILIA XIV ex capite sexto.—Regnum Dei quid-711-715<br>HOMILIA XV ex codem capite.—Tris prima mala: gul., | Deo et omnibus sanctis.                                          |
| avaritia, vana gloria; tria prima bona : eleemosyna, oratio,                                               | HOMII IA XLVII ex eodem capite. — Christus esu quomodo satiatur. |
| jejunium. 715-722                                                                                          | HOMILIA XLVJII ex eodem capite.                                  |
| , HOMILIA XVI ex eodem capite. 723-723                                                                     | HOMILIA XLIX ex eodem capite. — Vulnera Cl                       |
| HOMILIA XVII ex capite septimo. 723-729                                                                    | quare servavit.                                                  |
| HOMILIA XVIII ex codem capito. 729-736                                                                     |                                                                  |
| HONILIA XIX ex eodem capite.—Christus ostentationem                                                        | HOMILIA LI ex codem capite.                                      |
| prohibet; nihil sic bonum pellit ut simulatum bonum. Quad                                                  | HOMILIA LII ex capite vicesimo quinto                            |
| " sit credere, vel non credere Christo. Christianus quomodo                                                | HOMILIA LIII ex eodem capite Christus pror                       |
| cognoscendus 736-743                                                                                       | litatem nostram ascendit.                                        |
| LIOMILIA XX ex eodem capite. — Vero Christiano quid                                                        | HOMILIA LIV ex codem capite.                                     |
| •                                                                                                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                          |
|                                                                                                            |                                                                  |

FIMS TOM QUINQUAGESIMI SEXTI.