

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

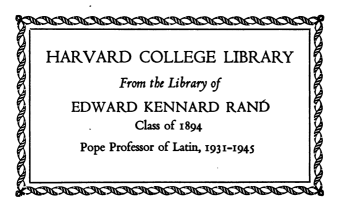
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



KD 31665 1 25418



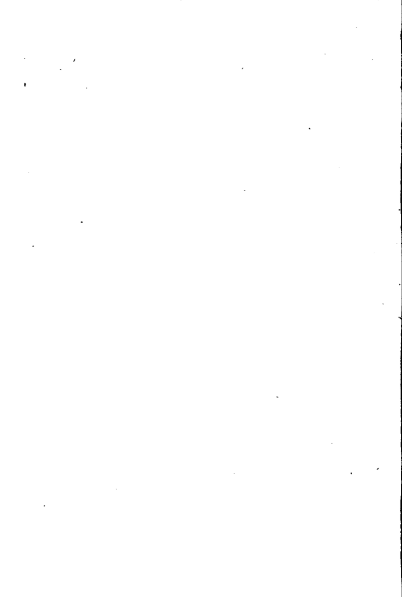


fevo Nouns 1880

Edward Kennard Rand "Kentuckeng", ban hilge. hovember 29, 1502.

262





# PLOTINI OPERA

RECOGNOVIT

## ADOLPHUS KIRCHHOFF.

**VOLUMEN** I.

## LIPSIAE

SUMPTIBUS ET TYPIS B. G. TEUBNERI.

MDCCCLVI.

KD 31665

HARVARD 68

## PRAEFATIO.

Plotinus Lycopolita, philosophus sectae, quae vulgo dicitur, Neoplatonicae facile princeps, librorum, quos conscripserat, mortuo se edendorum curam demandavit, quo vivus amico usus fuerat familiarissime, Porphyrio discipulo. quo munere ille strenue functus libros magistri quotquot ferebantur collegit, collectos ex argumentorum ordine in sex volumina disposuit novenas dissertationes complexa, unde enneadum nomen inditum percrebuit, dispositos recensuit, correxit, interpunxit, de universi operis consilio ac ratione exposuit in dissertatione de vita et scriptis Plotini, quam exemplis corporis Plotiniani praefigendam huius editionis ea fuit apud posteros auctoritas, curavit. ut, quum communi omnium usu fuisset comprobata, aliorum mox oblitteraret memoriam: quo factum est, ut per Byzantinorum manus tradita apographorum ope ad nostra tempora servata sit sola. exeunte autem seculo quinto decimo ferventibus Florentiae studiis Platonicis typis primum exscripta est e versione latina Marsilii Ficini, quem, licet plurimis in locis suas expresserit coniecturas, omnino tamen secutum constat librum eum, quem adhuc tenemus, Mediceum A. graeca primum prodiere una cnm versione Ficini Basileae a. 1580 apud Petrum Pernam, edita' e libris tribus Italicis et uno Sambuci, quorum varietas in margine exhibetur enotata nec satis diligenter et cum editoris coniecturis saepissime permixta. duae editio quum et rara esset et mendis scateret typographicis nec non criticae artis plane esset rudis, operae sane pretium fecit, qui nostra memoria textum Plotini denuo a se recensitum Oxonii edidit tribus voluminibus a. 1835, Fr. Creuzerus. at, quamvis egregio instructus librorum mss. apparatu opus esset agressus, ea tamen in illo fuit et Graecae linguae et artis criticae imperitia, ut pessime rem gessisse

communi omnium iudicetur sententia, quorum est aliquod harum rerum iudicium\*). itaque ego abhinc annos novem novae editionis parandae cepi consilium, quae et posset legi et modico pretio nostratibus esset parabilis; cui editioni praelusi in 'specimine novae editionis operum Plotinianorum,' quod prodiit Berolini a. 1847. qua in dissertatione quum et errores editoris Oxoniensis castigaverim iusto quidem lenius, et de operis ratione disputaverim accuratius, nihil nunc habeo, quod addam, nisi hac edita recensione exsequi me esse conatum, quae illo in libro praestiturum me esse spoponderam.

Itaque ordine librorum, quem instituerat Porphyrius numerorum, ut ipse profitetur, sectatus acumina, mutato singulos e temporum, quibus compositi sunt, ratione disposui; de qua dubitandi locus ut nullus sit relictus, effectum est eiusdem Porphyrii diligentia, quippe cuius ea de re disertum exstet testimonium: titulos librorum, utpote quos nullos posuisse ipsum Plotinum tradat Porphyrius, in marginem relegavi. qua re ne usus editionis impediatur, cautum est in marginibus notatis et enneadum Porphyrianarum et paginarum editionis principis numeris additaque in calce tabula synoptica conspectum editionum Porphyrianae et Basileensis cum nostra collatarum exhibente. textum constitui ad fidem optimorum librorum (Med. A, Marc. B, Darmstad. apud Creuzerum) adhibitis tamen etiam ceteris, quos ex illis non derivatos esse constat, ubicunque in locis corruptis ab interpolatorum tentaminibus liberi esse sunt visi. coniecturis aut meis aut aliorum in hoc scilicet scriptore cautius indulgendum nec tamen abstinendum prorsus iudicavi. itaque glossarum, quibus plurimis verba philosophi in libris feruntur obruta, satis magnum numerum eiecí, lacunas librariorum socordia hic illic inflictas indicavi. quarum quae aliqua cum veri specie sup-

<sup>\*)</sup> Ex Oxoniensi exemplo exscripta est editio novissima, quae nuper admodum prodiit Parisiis apud Didotum, quae quoad interpunctionem áliquantum, in ceteris nihil fere discrepat a textus Oxoniensis foeditate. ea quum serius in manus meas esset perlata, monendi sunt lectores me uti non potuisse nisi in extrema dissertatione de anima (n. XXVI).

pleri posse visae, redintegravi uncis tamen circumscriptis quaecunque addenda esse censui. quae autem practerea in verbis philosophi contra libros mutanda fuerunt, eorum indicem infra subieci una cum glossematum et dittographiarum sordibus, quas in textu ipso reponere hominis non cauti magis visum, quam superstitiosi.

Vita. p. XX. τὸ ἐν ὑμῖν θεῖον] ἡμῖν Ciz. p. XXII. εἰς addendum vidit Dübnerus. εἰς εὐεπίγνωστον. p. XXV. ἰατοικὸν ἔσχεν ἕτερον] ἑταῖρον Νauckius. p. XXVI. πραίτωφ προιέναι μέλλων. τὸ γραφὲν ματαβαλεῖν] μεταλαβεῖν Dübnerus. ἂ ἐσκέπτετο. μεταβάλλειν] μεταλαβεῖν Nauckius. p. XXVII. Ποτάμων] Πολέμων Wyttenbachius. μετα ποιοῦντος] μέτρα idem. p. XXVIII. καθαρόν φησιν εὑοεῖν] φασιν Nauckius. p. XXIX. ἀνέχεσθαι ὁ δὲ ἔφη. φράζων καὶ τὸ συμπαθείας ἢ παραδόσεως. ἐμμέμικται. p. XXX. οὐκ ἀριθμητικόν] οὕτε Eudocia. p. XXXI. καὶ τῶν ἐν τοῖς συγγράμμασιν. fort. καὶ τῶν συγγραμμάτων. ὅ ἐπεγράψαμεν] ὁ ἐπέγραψε μὲν Nauckius. ἐς ἑαυτὸν φής] σεαυτὸν Wyttenbachius.

p. XXXII. γεγονότας τοῦ Νουμηνίου] τὰ Westermannus. p. XXXIII. ἐποίησεν] ἐποίησα Marc. B. Mon. C. a correctore. τήν τε παλαιὰν συνήθειαν] τήν γε Toupius. αίδοῦς ἄξια] ἀξίου Dübnerus. p. XXXVI. ἑλομένου. p. XXXVII. ὁ Ησίοδος λέγειν p. XXXVII. ὀθοποίφους Dübnerus. πωλεῦαι] πωλέεαι Creuzerus. ἐμοῖο] ἐμεῖο Leid. ἐνάγοντι ἑαυτόν] 'quum se attolleret' Ficinus. p. XXXIX. οἶς καί οἱ ἄλλοι θεῷ ἀφεστοἱ σύνεισι. εἰσὶ δὲ οὐτοι Nauckius. p. XLI. καί παο' αὐτοῖς τὰ κατά] παρὰ τοῖς Dübnerus. p. XLII. αὐτῶν πφοσθεῖναι] αὐτῷ Nauckius. σημαίνει.

I. p. 1, 2. συνθέσεις έστι δὲ και ἐν μουσικῆ και ἀπάση. p. 2, 13. ἡ ἀστραπὴ ἢ ἄστρα ὑρᾶσθαι τῷ καιῷ.
p. 3, 8. post προσιαβοῦσα glossa in libris: τὸ ἀνίλιεται ἢ καθυποκρίνεται, συστρέφεται. κυρίως δὲ τὸ ἀπαξιοῖ. 28. ἐπ΄ αὐτὸ το κάιλος] αὐτοῦ Wyttenbachius. 30. δίδωσι τὸ αὐτό.
p. 4, 1. θείων. 5. αῦτη. 13. οὖν και αἶσθησις. p. 5, 18. μὴ τοῖς] τοῖς μὴ Dissenius. p. 6, 1. ὑρῶσι] ἐρῶσι ed.
Bas. p. 7, 7. οὐδὲ — οὐδέ. 20. προσθήκη. 26. ἀναπεπλῆσθαι δὲ τοῦ. p. 8, 10. ὁ δἑ ἐστιν ὁ θάνατος χωρίς.

V

#### PRAEFATIO.

 fort. νοῦς δὲ τὸ καλόν καὶ παρὰ νοῦ.
 p. 10, 15. Θεάσηται.
 22. γνόντας.
 p. 11, 12. η̈.
 28. καθαρῶ] καθαρῶς cod. Ciz.
 p. 12, 16. Θεάσασθαι θεόν τε καὶ καλόν.

II. p. 14, 2. κατὰ accessit ex Eusebio. 29. τῆ ἐνώσει λέγοι] λέγοι τῆ ἐνώσει Eusebius. p. 17, 3. τῷδὲ αὐτῷ.
 6. ποιοῦσα additum a Stephano. 18. μὲν accessit ex Eusebio.

28. τῆ πρόσθεν] τῆ πρώτη Eusebius. 30. αΰτη. p. 18, 16. όντος. 21. έσται ουδ' έφ' έκάτερα] ουδ' om. Eusebius. 24. ώσπεο καί έν τοίς] καί om. Eusebius. p. 19, 19. αί accessit ex Eusebio. 29. μέρους additum ex Eusebio. p. 20, 14. αίσθητῶν] αίσθημάτων Eusebius. 17. δὲ μένουσι] δ' έμμενοῦσι Eusebius. 24. καὶ ἐκ τοῦ ἀλγεῖν καὶ ἐκ τῆς τοῦ น้ไหร์เขี หล่า รี่ห รกัฐ รอบ นี้ไหร์เข Eusebius. p. 21, 4. ye accessit ex Eusebio. 5. rnv additum ex Eusebio. 29. Eri el] ênel p. 22, 4. xa9' Ev] xai Ev Eusebius. 6. auto Eusebius. έκάστου. 17. όντος. 18 - p. 28, 16 quae uncis inclusa sunt in libris hausta sunt ingenti, quam archetypum olim contraxerat, lacuna. suppleta sunt quae deerant ex Eusebio, qui felici casu factum est ut praep. evang. XV. 22. III. p. 72 seqq. Gaisf. hunc nostrum libellum integrum describendum sibi putaverit ab initio usque ad άρμονία p. 26, 27, idemque ib. XV. 10. III. p. 48 segg. cetera seorsim apposuerit inde ab zò dè τῆς ἐντελεχείας p. 26, 28 usque ad μεταλαμβάνη p. 28, 17. neque enim inter aquoula et to de the Evtelegelas desiderari quidquam putaverim. cf. quae ipse infra de libri nostri argumento prodit Plotinus p. 44, 8-13. 28. ψύχεος ίμείοοι. p. 23, 10. καί ταῦτα τὰ σώματα. 14. ἄπαντα. p. 24, 24. γάο φησι παράθεσιν. p. 25, 8—9. γιγνομένην. 17. ένεο-γεία καί νοῦ γένοιτο. 32. τοῦτο γὰρ άρμονίαν τῶν. p. 26, 5. γινομένων. 15. τόδε. 20. άρμύσει. p. 27, 25. El yào ή ἀοχή. p. 28, 3. αλλη γίνεται. 24. αῦτη] αὐτὴ cod. Vat. 25. αύτη. p. 29, 14. απολωλέναι. p. 31, 4. σν] ων codd. Marc. AD. 20. δ ζητοῦμεν ή ψυχή καί. 21. δμολο-γοῦσιν. p. 32, 6. αὐτὸ ἐκάστου καὶ ἐξ ἀναμνήσεως. 10. ένέργεια. 32. αύτη. p. 33, 2-3. προελθούσα είς τα έπι τάδε νοῦ. 24. κεκρατημένης] κεκραμένης cod. Vat.

HI. p. 35, 5. τοῦ τάδε. 12. εὐροῦσα sive εὔρους libri. ἡ γυνὴ ἢ γυνὴ cod. Mon. C. p. 37, 5. fort. τότε, ὅτε

yévove. 9.  $\epsilon \pi i volas$  'inspiratione' Ficinus. 16.  $\eta$  vo $\eta \sigma \epsilon \sigma \iota$ ποιήσεσιν sive η πινήσεσι] <sup> $\dot{\epsilon}$ </sup> facient' Ficinus. 32. ἀκολούθων.

p. 38, 2. 3. διοίκησιν αυτοῦ τὰ μέρη. p. 39, 17. ήδη. 31. ίοντες sive δρώντες libri. p. 40, 5 – 6. προείποι. 17. ή ξκάστου σχέσις ξπί ἄστρων. 32. fort. ξστωσαν δε οί αστέ-ρες τοῦ σώματος. p. 41, 3. οὐχ ὅσα] ὅσα οὐ Orelli. p. 42, 31. η γάρ] ή γάρ Orelli. p. 44, 3-4. σπουδαίους ποάττειν καί.

IV. 24. ὄγχοι] οί ὄγχοι ed. Basil. p. 45, 24. τώ άλλω πάσχειν. διό. p. 46, 21. αὐτῆς κατιδών εἴσεται. p. 47, 1. και τὸ παρά. 9. πολλαί γε. 16-17. φήσουσι;

τὸ δ' ἡγεμονοῦν πηλίκω. p. 48, 4. καὶ τὰ ἐκ πολλῶν.

V. p. 54, 18. και ώσπες έστιν άλλος. p. 55, 2. τῶν δε νοητών. 19. εν όν. p. 56, 1. πῦς. p. 57, 1. ή δε εκ τύχης. 7. οὐσία και νυερά. 28. ή μέν. p. 58, 28. δ αυτός ανθρωπος. 30. λεκτέον δέ.

VI. p. 61, 3. λείπεται δέ. 14. δοκῶ μοι. 30. ἐν νοητῷ] τῷ accessit ex. Aenea Gazaeo. •p. 62, 28. κοσμοῦντος. 29. τό δὲ καθέκαστα] τοῦ δὲ ci. Creuzer. p. 64, 20. <br/> ὅ ἐἀν η̈́. τῶν νοητῶν] 'entium' Ficinus. 22. αὐτὴν ὅ κοσμεῖ.

p. 65, 26. έχει γάο τι άεί] τι uncis inclusit Creuzer. p. 66, 19. αιδίως. 20. προσόδω. p. 67, 3. κοσμήσει. 6. άγου-σα. 25. ιούσης. p. 68, 1. άμοιρον. 19. αὐτὴν ξαυτῆ εἰ p. 69, 4.  $\delta \epsilon$   $\delta \eta$  ci. Creuzer. 13.  $\delta$  sive  $\eta$   $\tilde{\alpha}\mu\alpha$  libri. μή. p. 70, 1. βούλεται] βουλεύεται ci. Creuzer. το κάτω - τοῦ őlov.

VII. 13. το πρώτον τοῦ δευτέρου ἀναγομένου. p. 71, 26. τὰ ἐφεξῆς δεῖ δὴ καὶ τιμιώτατον εἶναι τὸ γεννώμενον. 28. αὐτὸ νοῦς. p. 72, 2. αὕτη. 9. ὁ νοῦς ουτος; 15. σὺν αίσθήσει. 27. ένέργεια.

VIII. p. 76, 15. έκάστου. 20. μιᾶς η μία. p. 77, 13. αυτό. p. 78, 7. ώστε τὸ εν έχει.

IX. p. 79, 16. όντως είναι το μαλλον έν. 22-23. τα άλλα ἐστίν ἕκαστα. p. 80, 22. πολλὰ μᾶλλον τὰ ὅντα ἂν εἴη. 28. ὥσπερ ἂν ἡ (sive εἰ ἡ) ὁ κόσμος libri. p. 81, 10. ร้หะเงอง] ร่หะเงอ Vat. 11. งอะเง тะ หล่ ร้ลบรอง หล่ งอะเง รัลบรอง

οντα. 27. μόνην. p. 82, 7. ἀρχήν] ἀρχής Ficinus. 29. νοῦν οῦτε ψυχήν p. 83, 32. δεξάμενον. p. 84, 6. παρών. p. 85, 8. ἕστι μὲν ὁ πρὸς τῷ. 14. μὴ δὲ ἐσκέδασται. 31. ἀρχαί. p. 86, 2. ταῦτα ὁμοίως ἀεἰ ἐκείνοις. 5. τιθέμενον. 14. αὐτόν. 16. ὅταν γὰρ ἂν αὐτὸν νοήσης. 19. ἑνικώτερον. 21. τὸ Ἐν αὐτοῦ Ἐν οὐ μὴ θείη. p. 87, 7. διὰ τοῦτον δἰ ὅν. 29. αὐτόν. 32. τὸ δέ. p. 88, 20. ἀφεμένην. 31. νομίσασα] νομίσαντα Ficinus. p. 89, 12. τοῦτο 22. καὶ ἕτι μᾶλλον καὶ ὅτι χωρισθεῖσαι. 25. τῷ σώματι.

p. 90, 13. αὐτόν bis. 16. αὐτόν. 31. Ἐν πνέομεν. p. 91, 7. μιμουμένου] μιμούμενον Ficinus. 19. ἔρωτα ἔχει ἐνταῦθα δὲ πάνδημος γίνεται καὶ γάο. 25. καλοῦ προς καλόν. p. 92, 15. ἔχοιμεν. p. 93, 7. τότε.

X. p. 96, 20. τίς δη] δὲ Ciz. 22. σκοπείσθω δέ. 28. υὐρανὸς ἀμείνων. p. 98, 28. δέ. ταὐτῷ μὲν τούτῷ. p. 99, 4. παρ' αὐτῷ ] παρ' αὐτῶν Eusebius. 11. αὕξειν] αὕξην Cyrillus. 20. ἐν τῷ αὐτῷ πάντα. p. 100, 8. Ἐν πᾶσι. 20. αῦτη] 'ipsa' Ficinus. 32. ἀμφω τὸ ἕν. p. 101, 24.

20. αῦτη] 'ipsa' Ficinus. 32. ἄμφω τὸ ἐν. p. 101, 24. ἀποδώσει] ἀποδόσει Vat. 24—25. τὸ οὐν γινόμενον ἐπείθεν. 32. περί αὐτό] περί αὐτὸν Eusebius. p. 102, 1. λαμ-

32. περί αὐτό ] περί αὐτὸν Eusebius. p. 102, 1. λαμπρον ὥσπερ περιθέον] λαμπρον φῶς περιθέον Eusebius. 8. τοῦτο] τούτῷ Eusebius. 9. ὁ πλησίον] ὅ τι πλησίον Eusebius. 13. μετ' αὐτόν] αὐτὸ Eusebius. 14. μετ' αὐτὸν] αὐτὸ libri aliquot Eusebii. 15. ἐπεῖνον καί. ἐπεῖνος δέ. 21. ἐπεῖνον. 22. αὐτόν. αὐτόν. 28. λέγομεν εἶναι] εἶναι λέγομεν Eusebius et Theodoretus. p. 103, 15. ἐπεῖνος. 16. ἐπεῖνος. 19. ἐξ αὐτοῦ δὲ πάντα ἐν τοῖς οὐσιν ἂν ἡν ° διό. 24. ἄζιος νοῦ τοῦ. 32. ἢ] ἡ Creuzerus. p. 104, 17. τὰ πάντα] τὰ om. Eusebius. 18. φησί γὰφ πρῶτα] φησί τὰ πρῶτα Eusebius. 26. τὸν νοῦν τὴν ἰδέαν ἐπ δὲ τοῦ] τὴν ἰδέαν om. Eusebius et Cyrillus. 30. πιστωσαμένοις] πιστωσαμένους Eusebius. p. 105, 3. παὶ ἀπίνητον δὲ λέγει. 4. ἐξαίρων. 20. ὡς ὕλη. p. 106, 12. αὐτοῖς Πυθὰγόφου. 14. ἐν αὐτοῖς αὐτῶν λόγοις. p. 107, 23. μὴ addidit Ficinus. p. 108, 2. οἶ ἅν] οῦ ἂν Vat. Marc. A. 7. ψυχή. 14. ζώων] ζῶν Ficinus.

XI. 27. ένέδραμε. p. 109, 3. ούτινος] ούτινος Maro. A. 5. αντός ούκ ών. 10. νοῦς οὐτος. 13. ον οίον] ῶν

Mon. C. 15. ώσπες αὐτὸ αὐτοῦ πρότεςον. 16. ψυχῆς] ψυχή Darmst. p. 110, 11. τῶν ἅνω.

XII. p. 112, 20. μεταβάλλει sive μεταβάλλοι libri. p. 113, 31. αὐτῆ sive αὐτοῖς libri. p. 114, 11. ὅδε ὁ ҡόσμος ci. Creuzerus. fort. ὁ ἐνταῦθα κόσμος. p. 115, 15. μῖγμα ῦδωρ ποιῶν] ῦλην Steinhart. 24. ἀποἰφ οὖση. p. 116, 32. ἢ (sive ἢ) πάντη. p. 117, 23. αὐτό τι πηλίκον. p. 118, 23. κεχωρισμένα. p. 119, 6. οὖκουν. 15. μίξει τοῖς (sive τῆς)] τῆ ci. Creuzer. p. 121, 22. κενῶς] 'vacua' Ficinus. 24. γὰρ accessit e cod. Leid. p. 122, 31. αὐτῆς. p. 123, 21. ὄν τι ἔστι ὄύο. p. 125, 14. αὐτοῦ τὴν φύσιν τοῦ ἀπείρου προσελθόν.

XIII. p. 127, 3. δ δὲ αλλως. 14. δ οὐ νοῦ ἔργον ἡ διάνοια, ἀλλά. 24. ἢ πᾶσα ψυχή. p. 128, 6. καὶ τούτου τὸ εἶδωλον. p. 129, 12. τῷ ἐνεργεία παντί] τὸ Vat. 18. ἀλλ' οῦ θεοί. p. 130, 11. τετυχηκέναι εἶναι αὐτοῦ.

XIV. 25. καί τὸ πάντα. p. 132, 23. σώματος καί σφαιρικοῦ. 26. αὐτὴ ἔχει. p. 133, 30. οῦτω κινεῖται. 32. κινεῖται.

XV. 134, 6-7.  $\overline{ovsa}$  -  $\overline{ovsa}$ ]  $\overline{ovsa}$  -  $\overline{ovsa}$  ed. Bas. 9.  $\gamma \varepsilon r \nu \tilde{\alpha}$   $\gamma \varepsilon r \nu \tilde{\alpha}$ ]  $\gamma \varepsilon r \nu \tilde{\alpha}$  Marc. C. 13.  $\overline{ovra}$   $\delta \eta$ ]  $\delta \varepsilon \tilde{\epsilon}$ Marc. A. 18-19.  $\tau \eta \nu$   $\tau \eta$   $\tau ov \delta v \upsilon \omega \omega \varepsilon \iota$ . 19.  $\delta \tau \sigma \delta \sigma \eta \eta \nu$ . p. 135, 13.  $\pi \alpha l \tau \eta \tilde{\varsigma}$   $\eta \delta \sigma \nu \eta \tilde{\varsigma}$ . 30.  $\eta$ ]  $\eta$  Marc. A. p. 136, 18.  $\tau o \tilde{\varsigma}$   $\delta \tilde{\epsilon}$   $\tilde{a} \nu \omega$   $\pi \alpha l$   $\tau \sigma \tilde{\varsigma}$   $\pi \delta \sigma \mu \sigma \nu$   $\tau \tilde{\omega}$   $\nu \sigma \eta \tau \tilde{\omega}$ . 24.  $\tau l \sigma \tilde{\nu} \nu \eta$ . p. 137, 7.  $\pi \alpha l \varepsilon l \tau \delta \nu \beta l \sigma \nu$ . 13.  $\alpha \vartheta \tau \tilde{\omega}$ . 16.  $\sigma \vartheta \delta \tilde{\epsilon}$ .  $\sigma \vartheta \delta \tilde{\epsilon}$ . p. 138, 17.  $\tau \sigma \vartheta \tau \sigma \nu$ .  $\tau \alpha \vartheta \tau \eta \nu$ . p. 139, 7.  $\chi \rho \eta \sigma \varepsilon \tau \alpha \iota$ . 8.  $\tau \delta$   $\beta \tilde{\epsilon} \lambda \tau \iota \sigma \nu$  ed. Bas. 18.  $\pi \alpha l \tilde{\omega} \sigma \pi \varepsilon \rho$ . 23.  $\pi \alpha l \tau \eta \nu \iota \tilde{\epsilon} \pi$  $\tau \sigma \tilde{\nu}$ . 24. fort.  $\tau \eta$   $\tilde{\epsilon} \nu \tau \alpha \vartheta \delta \alpha$ .

XVI. p. 140, 29. ταύτην.

XVII. p. 143, 10. fort.  $d\lambda \lambda^2$  où ποιᾶς μᾶλλον. p. 144, 19. dνaλλaγήν] eνaλλaγήν tacite Creuzerus. p. 145, 6. τù δὲ σὺν ταύτη οὐσίαν ἢ είδος ἢ ἐνέργειαν.

XVIII. p. 147, 1. ένί] ἕνι expressit Ficinus. 29. η έν ψυχη.

XIX. p. 149, 6. fort. ώδε · [οὐδ'] · εἴ τι. p. 150, 14. μεν οντως] μένοντας Marinus et fortasse Porphyrius. 15. xal όλως τὰ πάθη μετροῦσαι] μετροῦσαι om. Marinus. 17. καὶ τὸ μεμετοημένον. p. 151, 15. νοεῦται, νοεῖτε, νοεῖται τε libri. 26. ή δὲ ἀρετή. p. 152, 24. ἐπεὶ καὶ ταῖς ἐπιστήμαις] <sup>°</sup>quoniam et scientiae' Ficinus. 31. συνάγουσαν πρὸς ἑαυτήν] πρὸς om. Porphyrius. 32. γε accessit e Porphyrio. p. 153, 15. προτυποῦς] προπετοῦς Porphyrius et Marinus. αὕτη. p. 154, 7. καὶ φρόνησις accessit e Porphyrio. 22. αῦτη. 24. ἀκολουθοῦσι] ἀντακολουθοῦσι Porphyrius. 25. πρὸ τῆς ἀρετῆς αί ἐν νῷ. 29. ἡ ἀυλότης] ἡ ταυτότης Porphyrius.

XX. p. 156, 4. fort. φιλοσόφου ἐφυτεύθη ἢ μουσικοῦ coll. Platonis Phaedr. p. 248. 7. καθ' ἕνα sive καθ' ἕκαστον libri, καθ' ἕνα ἕκαστον Creuzerus. 24. καὶ τὸ εὕρυθμον. p. 157, 22. ἐνάφετον τὸ πρὸς τελείωσιν. p. 158, 11. γε τοῦ. p. 159, 7. αἴρει. 8. αἴρει.

XXII. p. 162, 21.  $rlg \tau \iota \partial \epsilon \tilde{\iota} \tau o$ . p. 163, 16.  $\pi \tilde{\alpha} \nu \tau \dot{o} \tau \sigma \tilde{v}$   $\mu \ell \varrho \sigma v_S$ . 21.  $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\varphi}$ . p. 164, 20.  $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\varphi} \tilde{\epsilon} \partial \ell \lambda \eta$ ]  $\alpha \dot{v} \tau \dot{o}$  Creuzerus in nott. p. 165, 26.  $\tilde{\epsilon} \xi \alpha \dot{v} \tau \sigma \tilde{v}$ .  $\gamma \epsilon \nu \dot{o} \mu \epsilon \nu \alpha \psi \upsilon \tau \dot{\alpha}_S \sigma \upsilon \mu \pi \lambda \eta$ -  $\varrho \sigma \tilde{v}$ . p. 166, 2.  $\tilde{\eta} \delta \lambda \sigma v$  sive  $\epsilon \dot{\iota} \eta \delta \lambda \sigma v$  libri. 27.  $\tilde{\epsilon} \kappa \dot{\alpha} \sigma \tau \eta$ . p. 167, 10.  $\tau \dot{o} \gamma \dot{\alpha} \varrho \pi \tilde{\alpha} v$ . 11.  $\alpha \tilde{\upsilon} \tau \eta$ . p. 169, 21.  $\sigma \dot{v} \kappa \tilde{\epsilon} \tau_{\iota}$   $\delta \dot{\epsilon}$ . p. 170, 28.  $\tilde{\epsilon} \nu sive \dot{\epsilon} \nu \gamma \pi \sigma \lambda \lambda \tilde{\sigma} \tilde{c}$ ]  $\tilde{\epsilon} \nu \dot{\epsilon} \upsilon \pi \sigma \lambda \lambda \tilde{\sigma} \tilde{c}$  expressit Ficinus. 30.  $\tilde{\epsilon} \nu$  addidit Creuzer. 32.  $\alpha \dot{\upsilon} \tau \sigma \tilde{\upsilon}$ 

p. 171, 6. ὅπου δὴ δὲ τὸ τοιοῦτον. 30. καταλείπουσαι.
p. 172, 26. καὶ οὐκέτι οὐδ' αὐτή. 28. ἔπειτα δὲ εἰ καθάπεο. p. 173, 18. γὰο addidit Ficinus. 20. ἔστιν ἀφ' ἐαντοῦ. 32. εἰ μὲν ὁ ἰδουθεἰς ἥλιος. p. 174, 21. οὐκοῦν.
29. οἶς πάφεισι. p. 175, 7. ἐν ἀφωρισμένου] ἀφωρισμένω Darmst. a correctore. 22. αὐτῆς τῷ δέ. 23. μὴ μία τέταται.

Darms. a correctore. 22. αυτής τω ος. 23. μη μια τετατα. p. 176, 19. έληλυθός δέ. 29. έκταθείσαν. p. 178, 3. έίχεν] είχον Ficinus. p. 179, 15. ύπ' άσθενείας το σώμα θοουβούμενον. p. 180, 21. το τούτω. 29. ήν] ή Ciz. Vat.

р. 181, 1. ένεργη 2. αὐτῷ ἡν τῷ ἐπιστήμονι οὐ. 13. τό τε τὸ μέρος οὐσα. 19. καὶ ἀπέλθη. p. 182, 20. α̈ν λέγηται boni, εἶναι λέγεται interpolati librorum. p. 183, 8. οὐ addi iussit Taylor. 19. ὑπ' αὐτῆς. 29. διαστάναι. p. 186, 11. τὰ νοητὰ εἶναι εἰς ἕν. 28. αὐτό. αὐτὸ δὲ ἄνθρωπος. p. 187, 11. εἰς τὸ ἔξω πολλὰ κορυφήν. 26—27. οὐκ αὐτὸ δύσφραστον. p. 188, 12. στοιχείοις ῦλην ὑποβεβλημένην.

13. πῦρ τὴν ῦλην οὐκ ἐγγενόμενον. 16. ὁ γὰρ αὐτὸς λόγος.

17. πῦς ἡ ἰδέα ἐν πᾶσι. p. 189, 13. μὴ addidit Ficinus. p. 190, 8. ὡς οὐσίας. 10. ἔξωθεν αὐτὸ πλῆθος. 14. λόγον ἔχοντα. 14—15. καὶ τὸν περιέχοντα αὐτὸν εἶναι καὶ τὸν περιέχοντα αὐτὸν οὐδαμοῦ. 30. ὡς δύναιτο] δύναται Ciz.

p. 191, 10. εν δει είς τὸ αὐτό. 11. οῦτως ἐπειθεν. 18. καὶ ἄλλου addidit Ficinus. 25. δέ μοι. p. 192, 31. ἐτέψα. p. 193, 14 — 15. προσμένουσαν] προς μένουσαν Taylor.

p. 193, 14 — 15. προσμένουσαν] πρός μένουσαν Taylor. p. 194, 12. άλλον βλέπειν] άλλο Porphyrius. 17—18. ἐκ τοῦ παντός] ὅντος Porphyrius. 19. ἀλλά τοῦ μὴ παντός. 22. οὐκ ἡλθεν.

XXIII. p. 195, 4.  $vo \tilde{\epsilon} v.$  p. 196, 14.  $\epsilon \pi \iota \beta \alpha \lambda \lambda ov.$  25.  $\epsilon \alpha v \tau o' v$  fauto marg. ed. Bas. p. 197, 11. oùd úφεστηχός] i φεστηχότος ci. Creuzerus, de oùd mutando nihil monens. $<math>i φ' \epsilon \alpha v \tau o v$  j  $\epsilon \phi' V at.$   $\epsilon \alpha v \tau o v t o v v r \epsilon n o l l av où$ dev de autov úπόστασιν. 12. καθ έαυτο où dv vaµ ένου. $28. δεϊ καl έν <math>\phi$  µετ' αλλου. 29. καθ άντο τοῦτο άπλοῦν είναι. p. 198, 19. έφιέµενον. 29. βλέπων. ἐνεργοῦντα.  $\epsilon α v τ o'.$  p. 199, 10—11. εί λάβοι πῶς ἐκ παντός το νοοῦν σαφέστερον ὑπάρχει] τῷ νοοῦντι ci. Creuzer. 15. οὐ νεύει] μίνει Taylor. 28. οὐθὲν ἕκαστον] οὕθ' εν Creuzer.

XXIV. p. 200, 13. หลืง ය้ะไ  $\eta$  ວບໍ່ວິέποτε. 14. ου τῷ χρόνω. 19. τι accessit e Simplicio. 26. γὰρ τὸ δυνάμει] τὸ οm. Simplicius. p. 202, 18. ἔχειν] 'accipit' Ficinus. p. 203, 27. πάντα καὶ οῦτως. 32. ἀληθοῦς. p. 204, 11. ημὲν δή] 'si' Ficinus. 15. πλειόνως καὶ μὴ ὄν. 22. οὐκοῦν ὅτι ἤδη δυνάμει ἤδη οῦν ἔστι. 28. οὐχ ή ῦλη.

XXV. p. 206, 13. ύπολαβεῖν. 22. ἀνοίας] 'ignorantia' Ficinus. p. 208, 4. ἄνοιαν] 'inscitiam' Ficinus. 5. άνοιαν] 'inscitiam' Ficinus. 11. η] η Par. A. 15. η το ἐπαίειν λόγου. 30. ουκοῦν. p. 209, 14. παρέχεσθαι. 15. οἰς ἂν η. 26. μη οὐ λέγειν. 30. λέγομεν. p. 211, 10. ἐπὶ το δοξάζειν.

24. αὐτό τε εἶπεο ην παθόντα ταῦτα. p. 212, 17. μουσικῶς accessit e Porphyrio. 27. ἀπαθοῦς. 30. η εἰ τὰ πάθη. p. 213, 11. τοῦ δὲ παθητικοῦ. p. 214, 5. τοσήδε] τοσῆδε Cir. Vat. 12. καὶ οὐκ ἐξ οὐκ. 23. ὁμολογεῖν. 24. θλίβοντα] μη θλίβοντα Marc. C. p. 215, 10. τῶνδε. p. 216, 6. fort. ἐπί τε τὰ ἐπὶ τῆ. 11. ἕτέρα. p. 217, 23. ἡ παοὰ τοῦ. 26. γίνηται] γένηται Ciz. Marc. C. p. 219, 19. ἀπειλημμένον η τοῖς. 29. αὐτὴ ἡ ποιότης. p. 220, 9. εἰ δὲ δεῖ] δὴ Marc. C. 32. τούτων τῶν εἰδῶν παφόντων. p. 221, 17. τὸ αἰσχοὰ εἶναι. 23. οἶόν τε παθούσης] οἶόν τι ci. Crenzer. p. 222, 14. ζητοῦσα] ζητῶν Giz. a correctore. 22. ταύτης ταύτην] 'eius hoc pacto 'Ficinus. p. 223, 22. εἰς σχῆμα. p. 224, 21. τηφεῖν ἐν ῷ ἐστιν. 30. σωτηρίαν ἀνάγκη αὐτὴν μὴ μόνον. p. 225, 3. ὁτουοῦν ὑποδοχή. 10. ἐνοφῶτο. p. 226, 22. τὰ ὅντα. p. 227, 16. ἀλλοτρίου. /18. μήτε τὸ εἰσιόν. 19. οὐδ'. 30. παίτοι αὐτήν] καὶ τοιαύτην Vat. a correctore. p. 228, 1. ἢ ὡς πρός. 3. ἔχει δὲ δι' ὅτου. 11. καὶ μέν τις. 28. σύμπασι] σὺν πᾶσι Creuzer. 32. οῦτως ὅντων. p. 229, 16. inter τὸ μέγsθος et οὐχ οῦτω μέγεθος in libris quae leguntur ἀλλὰ καὶ εἶ τι μίμημα αὐτῶν καὶ τούτου ἄμοιφον εἰς οἰκείωσιν εἶναι, delevi utpote librariorum errore repetita e cap. 13. p. 224. p. 230, 2. τοῦτο. 10. μεγεθύνεται δέ. 15. ὡς δοκεῖ. 21. ἔστι] ἔστη ed. Bas. et Ficinus. 26. οὐδενός τε ἅλίου. p. 231, 13. οἶάπερ. 14. ἡ μέν γε. 32. αῦτη] αὐτὴ Marc. C. p. 232, 21. συνημμέναις.

XXVI. p. 234, 25. ὅπεφ ἐπὶ ἡμῶν] 'quemadmodum' Ficinus. 30. καὶ οὐκ ἄλλο τι. p. 235, 10. ἢ μή τινος] 'quae' Ficinus. 25. ἐπιστήμης μέφος τὸ θεωφημα. ἐπὶ μὲν ởή. 28. ὅλων ἐστὶν εἶναι. p. 236, 16. οὐở ἄν. 18—19. εἰ μὴ ἀρχή τις] ἀρχὴν ci. Creuzer. 28. ἀφ ἑαυτῆς. p. 237, 18. εἰς εἰδος πάντα δυνάμενον. 19. τῶν δὲ ὀργάνων. 20. δύνασθαι. δέξασθαι καὶ τὰ μέν. p. 238, 13. εἴτε ἐξ] εἶτ 'Vat. 24. τῆς μὲν οὐν. p. 239, 8. ἐν σώματι καὶ ἡ Σωκράτους ψυχή: 21. τῷ νῷ κατὰ τὰ αὐτα μερισθεῖσαι. p. 240, 3. ἢ μῶλλον. p. 241, 11. ἡ ψυχή] ἢ accessit e Darmst. p. 242, 3. σώματα μὲν ἄν. 10. ἐκάστη. p. 243, 8. ἐπὶ τὰ σώματα εἰς τὰ σώματα. 23. ἧ. p. 244, 12. οὐở ἐνῆν (sive ἐν ἡν) ὅτε. 28. αὐτὸν αὐτῆ. p. 246, 6. εἶδωλον] εἰδώλων mrg. ed. Bas. p. 247, 13. ἡν ởὴ νοῦς. 16. ởὴ αὐτή. 26. καὶ εἰσὶ καὶ ὅ λέγονται. 27. αὐτῆς] αὐτοῦς Ciz. Marc. A. p. 248, 21. ο ἐ κμμελῶς] οὐκ delevit Creuzerus Ficinum seoutus. 22. ἡνιγμένος] ἡνιγμένως Ciz. Marc. A. 9. ἐκεῖνο πᾶν. p. 250, 2. χρησαμένοις. 16. ὁμοίαν. p. 251, 14. αἰτιῶν. p. 253, 26. περίστασις εὐποἦσαι (sive εὐπο-

ουσσαι). p. 254, 6. γινώσκοιμεν. 23. ἀφικνεῖσθαι. 32. κερί το ήπαφ ή ἐπιθυμία, τὸ ἀέ. p. 255, 1. καφδίαν ὁ θυμός, ὁ αὐτός. 4. οὐκέτι ταῦτα σώματι] ταῦτα non expressit Ficinus, uncis inclusit Creuzer. p. 256, 5—6. ἐναντι οῖτο αὐτῷ πρὸς τό. p. 257, 14. αὐτῷ ὁ κυβερνήτης, ὡς dὲ] ὁ κυβερνήτης deletum auctore Batavo ànonymo ap. Creuzerum in notis. 17. ἐκ τοῖς] ἐν τοῖς solus (?) Vat. 19. τοῦτο. 21. πρὸς τὸν οἴακα. 23. ἐθέλοι] ἐθέλη Med. B. 32. παφεἰφεῖ (sive παφαἰφεῖ). p. 258, 5. ἐπὶ παντός] τοῦ additum e Marc. A. p. 259, 24. ἀπεφειδομένης] ἐναπεφειδομένης Marc. A. ταύτης τῆς δυνάμεως. 31. ζέσει καφδία πεποίηται. 32. in fronte capitis libri ad unum omnes ponunt haec: ἔχουσαι δὲ τὸ σῶμα καὶ τὸ ἀντιλαμβάνεσθαι τῶν σωματικῶν κολάσεων ἔχουσιν, quae utpote e medio capite p. 260, 20. librariorum errore huc retracta quum vertendo non expressisset Ficinus eum secutus recte uncis coercuit Creuzer. p. 261, 8. εἰ δέ ἐστι. 18. μένη] μὲν ή Ciz. et Med. A. a pr.

p. 261, 8. εἰ δέ έστι. 18. μένη] μὲν ἡ Ciz. et Med. A. a pr. manu. 20. μεταβάλλοντα αὐτόν. 25. ἡλθον] ἡλθεν mrg. ed. Bas. 30-31. ἡκούση τὸ δὲ καὶ ἐνεργεῖν. p. 262, 5. ἡ ante ἐκείνης inserunt libri interpolati, rectius ante ἡ λεγομένη Creuzer. 6. συναμφοτέρου τοῦ (sive τούτου) ζώου. εἶτε γάρ. 11. ὥσπερ καὶ τὸ αἰσθανόμενον. 15. οὖν τὸ ζῷον τὸ συν- αμφότερον. p. 264, 22. ῆ ᾶτε τοῦ βίου τούτου. p. 265, 11. ὧν. 27. παρ' αὐτοῦ. 28. ἡδεῖαν] 'non cognoscere' Ficinus, unde recte εἰδυῖαν Creuzer. p. 266, 27. παρὰ τοῦτο. 28. παραμένοι. p. 267, 2. αὐτῆς. 15. ἐπάγων. 24. ἐκά-

τερα] ξκάτέρα Marc. B., ξκατέρα Creuzer. 26. ξκάτερα. 28. άμφοτέροις. διττά] διτταί Vat. Vind. A. p. 269, 3. άφιείς. p. 270, 7. όφθαλμῷ] ὀφθαλμῶν Ciz. 32. αὐτός τε τί ἐστιν.

p. 270, 7. οφοαλμω] οφοαλμων ΟΙ2. 32. αυτος τε τι τοιν.
p. 272, 2. αύτη (sive αυτή) ου τῶ ἔχειν. 5. καὶ οὐχ οῦ-τω. 11. τρία] τρίτα ci. Creuzer. 19. εἰς ἄλλο. 23. εἰχε κακεῖ ἡ ἀύναμις· ἡ δὲ ἐνέργεια. 25. ἡ ἴσως. 28. πρότερον ἡ ψυχὴ πρίν ἐκεῖ. 31. μνήμη. p. 273, 4. λέγεται] 'licet dicere' Ficinus, unde λέγειν Creuzer. 6. ῶστε καὶ ἐγεῖραι ἐκεῖ. 16. ἄρα διὰ τῶν. 30-31. μεταβαλλούσας τὰς ψυχὰς ἔχοι. p. 274, 2. τῶν γε ἄλλων. 31. τὰ ἀνθρώπων sive τῶν ἀνθρώπων] τὰ τῶν ἀνθρώπων Creuzer. p. 275, 6. ἐνεργεστέρα] ἐναργεστέρα Vat. 12. μὴ δὲ διαφέρη] δὲ om. Vat. 16. αὐτῆς. 17. αὐτή, αὐτό, αὐτή ἢ libri. 25. γένηται. 31.

τῷ ἐν ὅτῷ. p. 276, 16. ζώων] ζωήν Med. B. a correctore. 20. ἰσταμένη. 21. τελεία ἤ] ή Vat. 22. τοιαύτη. p. 277, 18. ἐν εἰδήσει. ούτος. p. 278, 13. ἤδη πολλά] εἶδη mrg. ed. Bas. 20. βούλοιτο. p. 279, 19. ἐκείνη. p. 280, 9. ἔσται οὐκ εἰδήσει. 14. τοῖς ποιοῦσι τοῖς πεπιστευκόσι.

16. ev εισήσει. σύτος. p. 279, 13. ηση ποκκα] ευσή míg. ed. Bas. 20. βούλοιτο. p. 279, 19. έκείνη. p. 280, 9. έσται οὐκ εἰδήσει. 14. τοῖς ποιοῦσι τοῖς πεπιστευκόσι. p. 281, 10. η τοιαύτη] ή Marc. A. 23–24. ή μέν γε. 23. φύσεως τύπου. 26. ή δὲ γέννα αὕτη. p. 282, 3. ή δέ τι] δ΄ έτι Marc. A. 5. τοῦτο τὰ σώματα τὰ δὲ ζῶα. 7. φωτὸς ἔχει απελθόντος. 9. οίον ο πιονάμενος. 18. απαντα τὰ είση-μένα εί γαο. 20. τῆ ὑποστάσει. p. 283, 31. εί δὲ τἀγα-θόν. p. 284, 31. δοθείς τῷ ἀσθενής είναι. p. 285, 20 -21. τῷ σώματι ἡ φύσις. ἡ καί. p. 286, 10. διαιοούμενόν τε γάο. 11. οὐδὲ τοῦτο οὐδὲ τὸ διαιοεῖσθαι. καὶ οὕτως. 13. χρησάμενα το Έν τῷ. 24. τον ἄνω] το Med. B. 31. αἰ-σθανομένης] αἰσθομένης Vind. A. Marc. A. 32. το εἰς ὅ] τῷ Marc. A. p. 287, 4. το μή] τῷ Vat. Marc. A. 5. το ] τῷ Creuzer. 6. το έφεξης] τω Vat. Marc. A. 17. και το έν όφ-θαλμοῖς] κατά ci. Creuzer. p. 288, 32- p. 289, 1. άν τις πρός ἐπιθυμίαν ἴσως καὶ προθυμίαν, τὴν δέ. p. 289, 7. τὸ σωματικόν. 9. ἴσχειν. 15. προθέσθαι. 17. τὸ παρὰ φύσιν] τῶ Vat. Ciz. p. 290, 2. ἔλλαμψιν. 7. ἀπορεῖ sive ἀπορίαν libri. 32. τίνων ουν αἰσθήσεις] αί addunt Marc. A. αποριαν IIDri. 32. τινων ουν αισυησεις] αι addunt Marc. A. Vind. A. p. 291, 3. ή τοῦ φρονεῖν ἴσως γνῶσις οἶς. p. 293, 6. ψυχή μὲν μόνη] ψυχῆ Marc. A. 17. οὕτω μήτε ἐν χρεία. 24. ἑαυτόν. p. 294, 22. ήμῖν. οὖσιν. 25. τῷ μέρει] τὸ Ciz. 27. ἀλλ' οὕτε ὕψιν. p. 295, 2. πῶς οὖν εὐεργετεῖ. 22. γευστῶν ἄλλοις ἢ ὅσα. 24. αὐτῆς. 29. ἢ ἐν πνεύματι. p. 296, 5—6. τὴν γευνητικὴν ἢ αὐτὴν τὴν γεν-υητικὴν ἢ ἐν αὐτῆ. p. 297, 29. νοοῦντες] νοσοῦντες Ciz. Vat. 31. μηνύωσι] μηνύουσι Vat. Marc. A. p. 298, 22-23. και αλόγω απαθεία. p. 302, 7. κατά θεον τον] θεών τών Vat. Marc. A. p. 303, 22. ούτω τε γάρ. p. 304, 10. ώντινοῦν] ώντινωνοῦν Ciz. Vat. p. 305, 9. βλάπτοι ἄν] 'laeditur' Ficinus. 16. σώζεται καὶ καθ' ὅσον] καὶ delevit Villoison. p. 306, 19. συνεπομένου και καμπτομένου. p. 308, 8. άλλα καί τῷ. 22. ἔχειν] ἔχει Vat. Marc. A. p. 309, 6. ἔχοντες] ἔχουσαι mrg. ed. Bas. 25. ἄλλων] ἄλλω Marc, A. Med. B. 28. δοα τι ήλιος] δ accessit e Med. B. 32. φυσικής. p. 310, 3. γενομένους] γενόμενα mrg. ed.

Bas. 7. παφά γὰφ τὸ τούτους] τὸ uncis inclusit Creuzer. p. 311, 6. đέ. 14. η πῶς] ή Vat. Marc. A. 23. ζώντων. p. 312, 6. προσφέφων. 20. αὐτὸς γὰφ ην. 27. ἐκεῖνον] ἐκείνων ci. Creuzer. 29. χρη τά. 32. τὸ μη δύνασθαι] τῷ Marc. A. p. 313, 3. καὶ ởη καὶ] δεῖ Ficinus et Villoison. 16. ὑποκειμένην πίστιν] 'natura' Ficinus, unde φύσιν Creuzer. 22. καὶ μετέχοντος. 27. παφὰ τοὺς σπεφματικοὺς αὐτοὺς λόγους οὐδέ. 32— p. 314, 1. νομοθετοῦντος καὶ συνυφαίνοντος. p. 314, 9. ὑμοῦ ποιῶν. εί. 31. ἀλκῆ sive ἀλκῆς] ὑλκὴ ed. Paris. τέχνης. p. 315, 7. ἕλξοιεν] ἕλξειεν Ciz. Vat. 10. ἐπφδαῖς. 23. πρὸς ἅλλο] ἅλλον Vat. Marc. A. p. 316, 4. ὁ μηχανησάμενος] 'nequaquam' Ficinus. η ἐἰθεῖν.

p. 316, 4. ο μηχανησαμενος 'nequaquam' Ficinus. η έλθετν.
6. μετατιθέντι. 11. οὐτε ἐπινεύσεις. 14. η μέρη ή Vat.
18. τέχναι] τέχναις ci. Creuzer. p. 317, 1. αὐτὸν sive αὐτήν] αὐτὸ Creuzer. 2. αὐτὰ εἶναι τῷ τε. p. 318, 1.
τῆς ἀπάτης δούσης. 3. μόνη δέ. p. 319, 19. μερῶν καὶ ζῷον ήν. p. 321, 24. ταῦτα. 27. ἔσται η πρὸς τὸ χρῶμα.

p. 322, 1. τὸ πεφυκὸς πάσχειν ὑ ὀφθαἰμὸς πάσχει. 13. οἰον αὐτὸ καὶ παθεῖν τι.
p. 324, 9. οὐχ ἁφή. 11. μεταξỳ η̈ ὅτι. 12. ἐδέησε φωτὸς ἴσως. τὸ γάρ. 14. δὲ ἂν καἰ.
17. ὡρᾶν καὶ τὰς τούτων μορφὰς ὥσπερ. 24. φρυκτωριῶν] φρυκτωρίων Creuzer.
p. 325, 3. συμπαθὲς τὸ ζῶον. 18. κατά γε τό. 28. αὐτὸ δὲ φῶς ἂν εἶη.
p. 326, 11. εἰ μὲν τό] τῷ Darmst. 18. τοῦτο πόρρω. 23. πάσχειν η̈ καὶ ὅπωσ-οῦν ή̈ ὄψις διὰ τί.
p. 327, 4. τὸ αἰσθητὸν τὸ χρῶμα ŋ̈ χρῶμα. 10. τŋ̈ ἀπὸ τοῦ] ὑπὸ Vat.
p. 328, 8. κάμψεις καὶ πρὸς α̈λληλα.
p. 329, 14. τὸ φωτεινόν ζαο, 23. οὐ πάθημα] οῦ Vat.
p. 330, 23. ἀλλ η̈ ἔστιν η̈ οὐκ ἔστιν.
30. ὅλως φῶς τὸ

έν. p. 322, 29. ταῦτα.

XXVII. p. 334, 9—10. of  $x\eta\rho\sigma\pi\lambda\dot{\alpha}\sigma\tau\alpha\iota$   $\eta$   $x\rho\rho\sigma\pi\lambda\dot{\alpha}\sigma\tau\alpha\iota$ (x $\rho\rho\sigma\pi\lambda\dot{\alpha}\vartheta\alpha\iota$  pauci). 23.  $\alpha\tilde{\nu}\tau\eta$ . 29.  $\eta$   $\mu\dot{\eta}$ . p. 335, 26.  $\tilde{o}$  $\dot{\epsilon}\sigma\tau\iota$   $\tau\tilde{o}\tilde{\nu}\tau\dot{o}$   $\dot{\epsilon}\sigma\tau\iota$   $\tau\dot{o}$   $\pi o\iota\epsilon\tilde{\iota}\nu$   $\alpha\dot{\nu}\tau\eta$   $x\alpha\dot{o}$   $\tilde{\sigma}\sigma\sigma\nu$   $\ddot{\epsilon}\sigma\tau\iota$   $\tau\tilde{o}\tilde{\tau}\dot{\sigma}$  $\epsilon\sigma\tau\iota$   $\tau\tilde{o}\tilde{\tau}\dot{o}$   $\dot{\epsilon}\sigma\tau\iota$   $\tau\dot{o}$  $\pi o\iota\tilde{o}\tilde{\nu}\nu$ .  $\ddot{\epsilon}\sigma\tau\iota$   $\delta\dot{\epsilon}$ . p. 336, 5—6.  $\sigma\iota\dot{\omega}\pi\eta\sigma\iota_{5}$ ] 'interea me tacente' Ficinus. 16.  $\omega_{5}$   $\dot{\eta}$   $\mu\dot{\epsilon}\nu$  sive  $\dot{\omega}_{5}$   $\mu\dot{\epsilon}\nu$   $\dot{\eta}$ ]  $\mu\dot{\epsilon}\nu$  om. Ciz.

22. αλλά] αλλα dubitanter Creuzer. 23. καί είτε τις. p. 337, 28. τὸ πρῶτον τὸ λογιστικὸν οὐν. 29. τὸ άνω. 31. πρόεισι γὰρ ἀεί. p. 338, 1. ἐῷ τὸ πρότερον τὸ ἑαυτῆς.

PLOTIN. I.

5-6. τὴν αὐτήν. 18-19. διὰ τοῦτο δὲ ἢ καὶ διὰ τοῦτο πανταχοῦ. 23. ὡν εἰδον. p. 339, 18. ὅμως. p. 341, 1. οί ἐρῶντες. 26. τάχα ἂν λέγοιμεν ἄνθρωποι, νοήσεων. p. 342, 2. αὐ τὰ πολλά. 7. ἐθέλων ὡς βέλτιον. <sup>8</sup>. οἶον γὰρ κύκλος. 26. τὸ οῦτως ἕν. p. 343, 13. πρὸς ὅν. 15. τὸ γὰρ πανταχοῦ. 17. ἢ καὶ μετὰ τῆς. 18. τῷ ἐρήμῶ] τοῦ ἐρήμου Vat. Mon. C. 23. κἀκεῖνα εἰ ἐθέλει. 28. λείπει ἀνάγκη Med. A., quod post εἶναι l. 29. insertum in Darmst. et editione Bas. malim ἔχοι: [δεῖ δὴ] ἕκ τινος. p. 344, 31. τὸ πλῆθος τῆς ζωῆς ἐξ οὐ. p. 345, 5. τόδε. p. 346, 7. τοῦ μὲν εἴδους. 22. fort. μέντἂν ἔχοι.

#### Corrigenda.

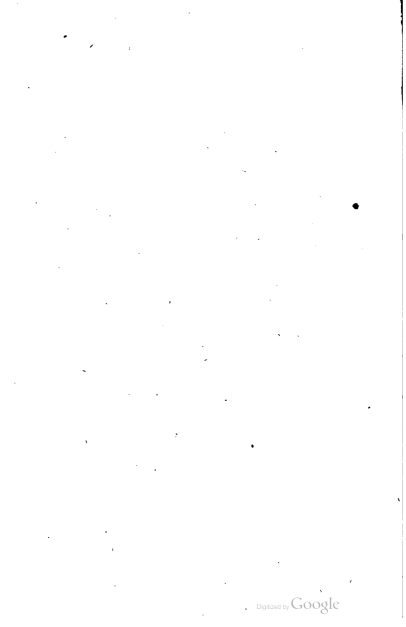
p. 6, 8. τί. p. 19, 26. tollatur colon post είς. 27. post γίνεσθαι adde colon. p. 21, 31. ἀμεγέθων. p. 22, 18. ἀφεταλ. p. 34, 10. pro ὅντως lege οῦτως. p. 130, 22 – 23. mallem sic interpunctum: ἡ κύπλω, ἀλλ', εἰ ἄφα, πατὰ συμβεβηπός. ποία οῦν τις; p. 174, 9. deleatur alterum τό. p. 196, 29. ἀφιθμουμένου. p. 203, 4. ἀν είη. p. 227, 3. ἴστᾶσι.

## ΠΛΩΤΙΝΟΣ

1

,

Ъ\*



## ΠΟΡΦΥΡΙΟΥ ΠΕΡΙ ΠΛΩΤΙΝΟΥ ΒΙΟΥ και της ταξέως των βιβλιών αττογ.

1. Πλωτίνος ό καθ' ήμᾶς γεγουὼς φιλόσοφος ἐφκει μὲν αἰσχυνομένω ὅτι ἐν σώματι εἶη. ἀπὸ δὲ τῆς τοιαύτης διαθέσεως οὕτε περί τοῦ γένους αὐτοῦ διηγεῖσθαι ἡνείχετο οὕτε περί τῶν γονέων οὕτε περί τῆς πατρίδος. ζωγράφου δὲ ἀνασχέσθαι ἢ πλάστου τοσοῦτον ἀπηξίου ὥστε καὶ λέγειν πρός ᾿μέλιον δεόμενον εἰκόνα αὐτοῦ γενέσθαι ἐπιτρέψαι· οὐ γὰρ αρκεῖ φέρειν ὃ ἡ φύσις εἴδωλον ἡμῖν περιτέθεικεν, ἀλλὰ καὶ εἰδώλου εἰδωλον συγχωρεῖν αὐτὸν ἀξιοῦν πολυχρονιώτερον καταλιπεῖν ὡς δή τι τῶν ἀξιοθεάτων ἕργων; ὅθεν ἀπαγορεύοντος καὶ καθεδεϊσθαι ἕνεκα τούτου ἀρυουμένου ἔχων φίλον ὁ ᾿μμέλιος Καρτέριον τὸν ἄριστον τῶν τότε γεγονότων ζωγράφων εἰσιέναι καὶ ἀπαθτᾶν εἰς τὰς συνουσίας ποιήσας ἐξῆν γὰρ τῷ βουλομένῳ φοιτᾶν εἰς τὰς συνουσίας τὰ ἐπῦ ὑρῶν φαντασίας πληκτικωτέρας λαμβάνειν διὰ τῆς ἐπὶ πλέον προσοχῆς συνείθισεν. ἕπειτα γράφοντος ἐκ τοῦ τῆ μνήμη ἐναποκειμένου ἰνδάλματος τὸ εἴκασμα καὶ συνδιορθοῦντος εἰς ὁμοιότητα τὸ ἴχνος τοῦ ᾿μελίου εἰκόνα αὐτοῦ γενέσθαι ἡ εὐφυία τοῦ Καρτερίου παρέσχεν ἀγνοοῦντος τοῦ Πλωτίνου ὑμοιοτάτην.

2. ποιλιαπή δε νόσφ πολλάπις παταπονούμενος οὔτε πλυστήρος ήνέσχετο, οὐπ είναι πρός τοῦ πρεσβύτου λέγων ὑπομένειν τὰς τοιαύτας θεραπείας, οὔτε τὰς θηριαπὰς ἀντιδότους λαβεῖν ὑπέμεινε, μηδε τῶν ημέρων ζώων τὰς ἐπ τοῦ σώματος τροφὰς προσίεσθαι λέγων. λουτροῦ δε ἀπεχόμενος καὶ τρίψεσι παθ ἐπάστην ἡμέραν χρώμενος ἐπὶ τῆς οἰπίας, ἐπειδὴ τοῦ λοιμοῦ ἐπιβρίσαντος συνέβη τοὺς τρίβοντας αὐτὸν ἀποθανεῖν, ἀμελήσας τῆς τοιαύτης θεραπείας πατ ὀλίγον τὴν τοῦ πυνάγχου ἀγριότητα πατασπευαζομένην ἕσχε. παμοῦ μεν παρόντος οὐδέν πω τοιοῦτον ὑπεφαίνετο · ἀποπλεύσαντος δε εἰς τοσοῦτον ἠγριώθη τὸ πάθος, ὡς ἕλεγεν ἐπανελθόντι Εὐστό-

γιος δ έταῖρος δ καὶ παραμείνας αὐτῷ ἄχρι θανάτου, ὡς καὶ της φωνης περιαιρεθηναι το τορον και εύηγον βραγγώντος αύτοῦ και την ὄψιν συγχυθηναι και τὰς χείρας και τους πόδας έλκωθηναι. όθεν έκτρεπομένων αύτοῦ τὰς συναντήσεις τών φίλων δια το από στόματος πάντας προσαγορεύειν έθος έχειν, τῆς μέν πόλεως ἀπαλλάττεται, εἰς δὲ τὴν Καμπανίαν έλθών είς Ζήθου χωρίον έταίρου παλαιοῦ αὐτῷ γεγονότος καὶ τεθνηκότος κατάγεται. τα δ' άναγκαῖα αὐτῷ ἔκ τε τῶν τοῦ Ζήθου έτελειτο και έκ Μιντουρνών έκομίζετο έκ τών Καστρικίου έν Μιντούρναις γὰρ ὁ Καστρίκιος τὰς κτήσεις είχε. μέλλων δε τελευταν, ώς δ Εύστόχιος ήμιν διηγείτο, επειδή εν Ποτιόλοις κατοικών δ Εύστόχιος βραδέως πρός αυτόν αφίκετο, είπων ότι σε έτι περιμένω και φήσας πειρασθαι το έν ήμιν θείου ανάγειν πρός το έν τῷ παυτί θείου, δράκουτος ບໍ່ກວ່ την κλίνην διελθόντος έν ຖ້ κατέκειτο και είς όπην έν το τοίχω υπάρχουσαν υποδεδυκότος άφηκε το πνευμα έτη γεγονώς. ώς δ Ενστόχιος έλεγεν, έξ τε και έξήκοντα, του δευτέοου έτους της Κλαυδίου βασιλείας πληρουμένου. τελευτώντι δε αυτῷ έγω μεν ὁ Πορφύριος ετύγχανον έν Λιλυβαίω διατρίβων, Άμέλιος δε έν Απαμεία τῆς Συρίας, Καστρίκιος δε έν τη Ρώμη μόνος δε παρην ό Ευστόχιος. αναψηφίζουσι δε ήμιν από του δευτέρου έτους της Κλαυδίου βασιλείας είς τουπίσω έτη έξ τε καί έξήκοντα ό χρόνος αυτώ της γενέσεως είς τὸ τρισκαιδέκατον έτος τῆς Σευήρου βασιλείας πίπτει. οὕτε δὲ τὸν μῆνα δεδήλωκέ τινι καθ' ὃν γεγένηται, οὕτε τὴν γενέθλιον ήμέραν, έπει ούδε θύειν η έστιαν τινα τοίς αύτου γενεθλίοις ήξίου, καίπεο έν τοῖς Πλάτωνος και Σωκράτους παραδεδομένοις γενεθλίοις θύων τε καί έστιων τους έταίρους, ότε καί λόγον έδει των έταίρων τούς δυνατούς έπι των συνελθόντων άναγνῶναι. ἁ μέντοι ήμιν αὐτὸς ἀφ' ξαυτοῦ ἐν ταῖς ὁμιλίαις πολλάκις διηγείτο, ήν τοιαύτα.

3. προσφοιτάν μέν γὰο τῆ τροφῷ καίπεο εἰς γραμματοδιδασκάλου ἀπιόντα ἄχοις ὀγδόου ἕτους ἀπὸ γενέσεως ὄντα καὶ τοὺς μαζοὺς γυμνοῦντα Ͽηλάζειν προθυμεῖσθαι· ἀκούσαντα δέ ποτε ὅτι ἀτηρόν ἐστι παιδίον ἀποσχέσθαι αἰδεσθέντα. εἰκοστὸν δὲ καὶ ὄγδοον ἕτος αὐτὸν ἄγοντα ὁρμῆσαι ἐπὶ φιλοσοφίαν καὶ τοῖς τότε κατὰ τὴν Άλεξάνδοειαν εὐδοκιμοῦσι συσταθέντα κατιέναι ἐκ τῆς ἀκροάσεως αῦτῶν κατηφῆ καὶ λύπης πλήρη, ὡς καί τινι τῶν φίλων διηγεῖσθαι ὣ πάσχει· τὸ

δε συνέντα αύτου της ψυχής το βούλημα απενέγκαι προς 'Αμμώνιον, ου μηδέπω πεπείρατο. τον δε είσελθόντα και αχούδαντα φάναι πρός τον έταιζον · τουτον έζήτουν. και απ' έχεινης τῆς ἡμέρας συνεχῶς τῷ 'Αμμωνίω παραμένοντα τοσαύτην έξιν έν φιλοσοφία κτήσασθαι, ώς και της παρά τοις Πέρσαις έπιτηδευομένης πείραν λαβείν σπεύσαι και της παο Τνδοίς κατορθουμένης. Γορδιανού δε τού βασιλέως έπι τους Πέρσας παριέναι μέλλοντος δούς έαυτον τῷ στρατοπέδω συνεισήει έτος ήδη τριακοστον άγων και έννατον. Ενδεκα γαρ όλων έτων 39 παραμένων τῷ Αμμωνίω συνεσχόλασε. τοῦ δὲ Γορδιανοῦ περί την Μεσοποταμίαν άναιρεθέντος μόλις φεύγων είς την Αντιό<u>ηεια</u>ν διεσώθη. καὶ Φιλίππου την βασιλείαν κοατήσαν-τος τεσσαράκοντα γεγονώς ἕτη είς την <u>Ρώμη</u>ν ανεισιν. Έρεν- 40 νίω δε και 'Ωριγένει και Πλωτίνω συνθηκών γεγονυιών, μηδεν εκκαλύπτειν των Αμμωνίου δογμάτων, α δή έν ταις ακοράσεσιν αύτοις άνεκεκάθαρτο, έμενε και ό Πλωτίνος συνών μέν τισι των προσιόντων, τηρών δε ανέκπυστα τα παρά του Άμμωνίου δόγματα. Έρεννίου δε πρώτου τας συνθήκας παραβάντος 'Ωριγένης μέν ηχολούθει τῷ φθάσαντι Έρεννίω. έγραψε δε ουδεν πλην το περί των δαιμόνων σύγγραμμα και έπι Γαλιήνου ότι μόνος ποιητής ό βασιλεύς. Πλωτίνος δε άχοι μεν πολλού γράφων ούδεν διετέλεσεν, έκ δε της 'Αμμωνίου συνουσίας ποιούμενος τὰς διατριβάς · καὶ οῦτως ὅλων ἐτῶν δέκα διετέλεσε, συνών μέν τισι, γράφων δε ούδεν. ην δε ή διατριβή, ώς αν αύτοῦ ζητεῖν προτρεπομένου τοὺς συνόντας, ἀταξίας πλήρης και πολλής φλυαρίας, ώς 'Αμέλιος ήμιν διηγείτο. προσηλθε δε αντώ ό Αμέλιος τρίτον έτος άγοντι εν τη Ρώμη κατά 53 το τρίτον τῆς Φιλίππου βάσιλείας έτος και άχρι του πρώτου έτους τῆς Κλαυδίου βασιλείας παραμείνας έτη ὅλα συγγέγονεν είκοσι και τέσσαρα, έξιν μεν έχων ότε προσήλθεν άπό της 😢 Αυσιμάχου συνουσίας, φιλοπονία δε ύπερβαλλόμενος των καθ αύτον πάντων δια το και σχεδον πάντα τα Νουμηνίου και γράψαι καί συναγαγείν και σχεδόν τα πλείστα έκμαθείν. σχό- … λια δε έκ των συνουσιών ποιούμενος εκατόν που βιβλία συνέταξε τῶν σχολίων, ἁ Ούστιλλιανῷ Ησυγίω τῷ Απαμεί, ὃν υίον έθετο, κεγάρισται.

4. τῷ δεκάτῷ δὲ ἔτει τῆς Γαλιήνου βασιλείας ἐγὼ Πορφύριος ἐκ τῆς Ἑλλάδος μετὰ Άντωνίου τοῦ Ῥοδίου γεγονῶς κάταλαμβάνω μὲν τὸν Ἀμέλιον ὀκτωκαιδέκατον ἔτος ἔχοντα της πρός Πλωτίνον συνουσίας, μηδέν δέ πω γράφειν τολμήσαντα πλην των σχολίων, α ουδέπω είς έκατον το πληθος αύτῷ συνηκτο. ην δὲ ὁ Πλωτῖνος τῷ δεκάτω έτει τῆς Γαλιήνου βασιλείας αμφί τα πεντήκοντα έτη και έννέα. έγω δε Πορφύριος το πρώτον αύτῷ συγγέγονα αὐτὸς ῶν τότε ἐτῶν τριάκοντα. από μέντοι του πρώτου έτους της Γαλιήνου αρχης προτραπείς ὁ Πλωτίνος γράφειν τὰς ἐμπιπτούσας ὑποθέσεις [εἰς] τὸ δέκατον έτος τῆς Γαλιήνου ἀρχῆς, ὅτε τὸ πρῶτον αὐτῶ έγῶ ὁ Πορφύριος έγνωρίσθην, γράψας εύρίσκεται είκοσι καὶ Έν βιβλίον, & και κατείληφα έκδεδομένα όλίγοις. ουδε γαρ ήν πω δαδία ή εκδοσις ούδε εύσυνειδήτως εγίγνετο ούδ' άπλῶς κάκ τοῦ δάστου, ἀλλὰ μετὰ πάσης κρίσεως τῶν λαμβανόντων. ήν δε καί τα γεγραμμένα ταυτα, α δια το μή αυτόν έπιγράφειν άλλος άλλο έκάστω τουπίγραμμα έτίθει αί δ' ούν κρατήσασαι έπιγραφαί είσιν αίδε. Θήσω δε και τας άρχας των βιβλίων, ώς εθεπίγνωστον είναι από των αρχών Εκαστον των δηλουμένων βιβλίων

περί τοῦ χαλοῦ. οὖ ἡ ἀρχή τὸ καλόν ἐστι μὲν ἐν ὄψει πλεῖστον.

περί ψυχῆς ἀθανασίας. οὖ ἡ ἀρχή· εί δέ ἐστιν ἀθάνατος Εκαστος.

περί είμαομένης. ού ή ἀρχή: πάντα τὰ γινόμενα.

περί ούσίας της ψυχής. ού ή ἀρχή· την της ψυχης οὐσίαν. περί νοῦ καί τῶν ίδεῶν και τοῦ ὅντος. ού ή ἀρχή· πάν-

τες άνθρωποι έξ άρχης γενόμενοι.

περί τῆς εἰς τὰ σώματα παθόδου τῆς ψυχῆς. οὖ ἡ ἀρχή· πολλάκις ἐγειρόμενος.

πῶς ἀπὸ τοῦ πρώτου τὸ μετὰ τὸ πρῶτον καὶ περὶ τοῦ ἐνός. οῦ ἡ ἀρχή· εἶ τι ἐστὶ μετὰ τὸ πρῶτον.

εί πασαι αί ψυχαί μία. Ου ή ἀργή· ἇρα ὥσπερ ψυχήν. περί ταναθοῦ ή τοῦ ἑνός. Ου ή ἀρχή· ἅπαντα τὰ ὄντα. περί τῶν τριῶν ἀρχικῶν ὑποστάσεων. Ου ή ἀρχή· τί ποτε

άρα έστι το πεποιηκός τὰς ψυγάς. περί γενέσεως και τάξεως τῶν μετά το πρῶτον. οὖ ἡ ἀρχή · το Ἐν πάντα.

περί τῶν δύο ὑλῶν. οὗ ἡ ἀρχή · τὴν λεγομένην ῦλην. ἐπισκέψεις διάφοροι. οὖ ἡ ἀρχή · νοῦς, φησιν, ὡρὰ ἐνούσας ἰδέας.

περί τῆς κυκλοφορίας. οὗ ἡ ἀρχή· διὰ τί κύκλω κινεῖται.

XXIII

περί τοῦ είληχότος ήμᾶς δαίμονος. οὖ ή ἀρχή· [τῶν μέν αί υποστάσεις γίνονται.]

περί εύλόγου έξαγωγής. ού ή άρχή ούκ έξάξει, ίνα μή દેદ્દાંગુ.

περί ποιότητος. ού ή άρχή · άρα τὸ ον καὶ ή οὐσία ἕτερον. בו אמו דשי אמטלאמסדמ בוסוי וללמו. סי א מסצאי בו אמו דשי παθέκαστον.

περί άρετῶν. οὖ ἡ ἀρχή ἐπειδὴ τὰ κακὰ ἐνταῦθα.

περί διαλεκτικής. ού ή ἀρχή· τίς τέχνη ἢ μέθοδος. πῶς ἡ ψυχὴ τῆς ἀμερίστου καὶ μεριστῆς οὐσίας μέση εἶναι λέγεται. οῦ ἡ ἀρχή· ἐν τῷ κόσμῷ τῷ νοητῷ.

ταῦτα μέν οὖν εἶκοσι καὶ ἐν ὄντα, ὅτε αὐτῷ τὸ πρῶτον προσήλθου ό Πορφύριος, εύρηται γεγραμμένα πεντηκοστόν δε και Εννατον έτος ηγε τότε ό Πλωτίνος.

5. συγγεγονώς δε αύτῷ τοῦτό τε τὸ ἔτος καὶ ἐφεξῆς άλλα έτη πέντε . όλίγον γαο έτι πρότερον τῆς δεκαετίας έγεγόνειν ό Πορφύριος έν τη Ρώμη, τοῦ Πλωτίνου τὰς θερινὰς μέν άγοντος ἀργούς, συνόντος δέ άλλως ἐν ταῖς ὑμιλίαις · ἐν δή τοῖς Εξ έτεσι τούτοις πολλών έξετάσεων έν ταις συνουσίαις γιγνομένων καί γράφειν αύτον άξιούντων Αμελίου τε καί έμου, γράφει μέν περί τοῦ τὸ ὂν πανταχοῦ ὅλον είναι Ἐν καὶ ταὐτὸν βιβλία δύο. τούταν δε το πρώτον άρχην έχει άρά γε ή ψυχή πανταχού. τοῦ δὲ δευτέρου ἡ ἀρχή, τὸ ἐν καὶ ταὐτ γε ή Φύζη πανταχοῦ. γράφει δὲ ἐφεξῆς ἄλλα δύο, ών τὸ μὲν περί τοῦ τὸ ἐπέ-κεινα τοῦ ὄψτος μὴ νοεῖν καὶ τι τὸ πρώτως νοοῦν καὶ τι τὸ δευτέρως, ού ή άρχή · τὸ μέν ἐστι νοοῦν άλλο · τὸ δὲ περὶ τοῦ δυνάμει καὶ ἐνεργεία, οῦ ή ἀρχή · λέγεται τὸ μὲν δυνάμει.

περί τῆς τῶν ἀσωμάτων ἀπαθείας. οῦ ἡ ἀρχή τὰς αἰσθήσεις ού πάθη λέγοντες.

περί ψυχής πρώτον. ου ή άρχή περί ψυχής όσα άπορή-• σαντας δεί.

περί ψυχής δεύτερον. ού ή άρχή τι ούν έρει.

περί ψυχής τρίτον η περί του πώς δρώμεν. ού ή άρχή. έπειδήπες ύπερεθέμεθα.

περί θεωρίας. ού ή άρχή παίζοντες δη την πρώτην. περί τοῦ νοητοῦ κάλλους. οῦ ἡ ἀρχή ἐπειδή φαμεν. ὅτι οὐκ ἔξω τοῦ νοῦ τὰ νοητὰ καὶ περί νοῦ και τάγαθοῦ. οῦ ἡ ἀργή· τὸν νοῦν τὸν ἀληθῆ νοῦν.

πρός τους γνωστικούς. ου ή άρχή επειδή τοίνυν εφάνη ημίν.

περί ἀριθμῶν. οὖ ἡ ἀρχή · ἀρά ἐστι τὸ πληθος. πῶς τὰ πόρρω δρώμενα μικρὰ φαίνεται. οὖ ἡ ἀρχή · ἀρά γε τὰ πόρρω δρώμενα.

εί έν παρατάσει χρόνου το ευδαιμονείν. ου ή αρχή το εύδαιμονείν.

περί τῆς δι' όλων κράσεως. ου ή ἀρχή περί τῆς δι' όλων λεγομένης.

πολς το πληθος των ίδεων υπέστη και περί ταγαθού. Ου ή αρχή είς γένεσιν πέμπων ό θεός.

περί τοῦ έκουσίου. οῦ ἡ ἀρχή · ἀρ ἐστί περί θεῶν. περί τοῦ κόσμου. οῦ ἡ ἀρχή · ἀρ κόσμον ἀεί λέγοντες.

περί αίσθήσεως και μνήμης. ού ή άρχή τας αίσθήσεις ού τυπώσεις.

περί τῶν τοῦ ὄντος γενῶν πρῶτον. οὖ ή ἀρχή περί τῶν όντων πόσα και τίνα.

περί των του όντος γενών δεύτερον. ού ή άρχή επειδή περί τῶν λεγομένων.

περί τῶν τοῦ ὄντος γενῶν τρίτον. οῦ ἡ ἀρχή· περί μèν τῆς οὐσίας ὅπη δοκεῖ.

περί αἰῶνος και χρόνου. ου ή άρχή τον αἰῶνα και τον 20000.

ταῦτα τὰ εἴκοσι καὶ τέτταρα ὄντα ὅσα ἐν τῷ ἑξαέτει χρόνω της παρουσίας έμοῦ Πορφυρίου έγραψεν έκ προσκαίρων προβλημάτων τως ύποθέσεις λαβόντα, ώς έκ των πεφαλαίων έκάστου τῶν βιβλίων ἐδηλώσαμεν, μετά τῶν ποὸ τῆς ἐπιδη-μίας ήμῶν εἶκοσι καί ένὸς τὰ πάντα γίνεται τεσσαράκοντα πέντε.

6. εν δε τη Σικελία διατρίβοντός μου εκεί γαο άνεχώρησα περί το πεντεκαιδέκατον έτος τῆς βασιλείας Γαλιήνου. ό

Πλωτίνος γοάψας πέντε βιβλία απέστειλέ μοι ταυτα περί ευδαιμονίας. ού ή άρχή, το εύ ζην και ευδαιμονειν.

περί προνοίας πρωτον. οδ ή ἀρχή· το μεν αὐτομάτω. περί προνοίας δεύτερον. οδ ή ἀρχή· τί τοίνυν ποκεί περί τούτων.

περί των γνωριστικών ύποστάσεων και τοῦ ἐπέκεινα. οὖ ή ἀρχή· ἀρα τὸ νοοῦν ξαυτὸ ποικίλον δεῖ είναι.

περί ἔρωτος. ού ή ἀρχή περί ἔρωτος πότερον Θεός.

ταύτα μέν ούν τῷ πρώτω έτει τῆς Κλαυδίου πέμπει βασιλείας. ἀργομένου δέ τοῦ δευτέρου, ὅτε καὶ μετ όλίγον θνήσχει, πέμπει ταῦτα

, περιπε ταυτά. ού ή ἀρχή· οι ζητοῦντες πόθεν τὰ κακά. εί ποιεῖ τὰ ἄστρα. ού ή ἀρχή· ή τῶν ἄστρων φορά. τι ὁ ἄνθρωπος, τι τὸ ζῷον. ού η ἀρχή · ήδοναὶ καὶ λῦπαι. περὶ τοῦ πρώτου ἀγαθοῦ ἢ περὶ εὐδαιμονίας. οῦ ἡ ἀρχή · άρα αν τις έτερον είποι.

ταύτα μετά των τετταράκοντα πέντε των πρώτων καί δευτέρων γραφέντων γίνεται τέτταρα και πεντήκοντα. ώσπερ δε έγράφη, τὰ μεν κατὰ πρώτην ήλικίαν, τὰ δε ἀκμάζοντος, τα δε ύπο του σώματος καταπονουμένου, ούτα και της δυνάμεως έχει τα βιβλία. τα μεν γαο πρώτα είκοσι και εν έλαφροτέρας έστι δυνάμεως και ούδέπω πρός εύτονίαν άρχοῦν μέγεθος έχούσης, τὰ δὲ τῆς μέσης ἐπδόσεως τυχόντα τὸ ἀκμαΐον της δυνάμεως έμφαίνει και έστι τα είκοσιτέσσαρα πλην των βραγέων τελεώτατα, τὰ μέντοι τελευταία έννέα ύφειμένης ήδη τῆς δυνάμεως γέγραπται και μαλλόν γε τὰ τελευταία τέσσαρα η τα πρό τούτων πέντε.

7. έσχε δε άκορατάς μεν πλείους, ζηλωτάς δε και διά φιλοσοφίαν συνόντας 'Αμέλιόν τε από της Τουσκίας, ού το όνομα ήν Γεντιλιανός το πύριον, αύτος δε δια τοῦ ο Άμεριον αύτον παλεῖν ήξίου ἀπὸ τῆς ἀμερείας ἢ τῆς ἀμελείας πρέπειν αύτῷ παλείσθαι λέγων. ἔσχε δὲ καὶ ἰατρικόν τινα Σκυθοπολίτην Παυλίνον, δν δ' Αμέλιος Μίκκαλον προσηγόρευε, παρακουσμάτων πλήρη γεγονότα. αλλά μην καί Άλεξανδρέα Εύστόχιον Ιατρικόν έσχεν εταίρον, ὃς περί τὰ τελευταία τῆς ήλικίας γνωρισθείς αύτῷ διέμενε θεραπεύων άχρι τοῦ θανάτου και μόνοις τοις Πλωτίνου σχολάζων έξιν περιεβάλλετο γνησίου φιλοσόφου. συνην δε και Ζωτικός κριτικός τε και ποιητικός. ος καί τα Άντιμάχου διορθωτικά πεποίηται και τον Άτλαντικον εlς ποίησιν μετέβαλε πάνυ ποιητικώς, συγχυθείς δε τάς όψεις που όλίγου της Πλωτίνου τελευτής απέθανεν. Εφθασε δέ και ό Παυλίνος προαποθανών τοῦ Πλωτίνου. ἔσχε δὲ καὶ Ζήθον έταῖοον, 'Αράβιον τὸ γένος, Θεοδοσίου τοῦ 'Άμμωνίου γενομένου εταίρου είς γάμον λαβόντα θυγατέρα. ην δε καί ούτος ίατρικός καί σφόδρα πεφίλητο τῷ Πλωτίνω · πολιτικόν δὲ ὄντα καί φοπὰς ἔχοντα πολιτικὰς ἀναστέλλειν ὁ Πλωτῖνος έπειρατο. έχρητο δέ αυτφ οίκείως, ώς και είς τους άγρους πρός αύτον άναγωρείν πρό εξ σημείων Μιντουρνών υπάρχοντας, ούς Καστρίπιος επέπτητο ό Φίρμος παλούμενος, ανδρών τών καθ' ήμας φιλοκαλώτατος γεγονώς και τόν τε Πλωτίνον σεβόμενος καί Αμελίω οία οικέτης άγαθός έν πασιν ύπηρετούμενος καί Πορφυρίω έμοι οία γνησίω άδελφώ έν πάσι προσεσχηπώς. και ούτος ούν εσέβετο Πλωτίνον τον πολιτικον ήρημένος βίον. ήκροῶντο δὲ αὐτοῦ καὶ τῶν ἀπὸ τῆς συγκλήτου ούκ όλίγοι, ων έργον έν φιλοσοφία μάλιστα έποίουν Μάρκελ-λος Όροόντιος και Σαβινίλλος. ήν δε και Ρογατιανός έκ της συγκλήτου, δε είς τοσούτον αποστροφής του βίου τούτου προκεχωρήκει, ώς πάσης μεν κτήσεως αποστηναι, πάντα dè oixéτην αποπέμψασθαι, αποστήναι δε και του αξιώματος, και πραίτωρα προιέναι μέλλοντα παρόντων των ύπηρετών μήτε προελθείν μήτε φροντίσαι της λειτουργίας, άλλα μηδε οίκίαν έαυτου έλέσθαι κατοικείν, άλλὰ πρός τινας τῶν φίλων καὶ συνήθων φοιτῶντα έκει τε δειπνειν κάκει καθεύδειν, σιτει-σθαι δέ παρά μίαν . ἀφ ἡς δη ἀποστάσεως και ἀφροντιστίας τοῦ βίου ποδαγρῶντα μέν οῦτως, ὡς καὶ δίφρω βαστάζεσθαι, άναρρωσθηναι, τας γειρας δε έκτειναι μή οίόν τε όντα χρησθαι ταύταις πολύ μαλλον εύμαρως η οι τας τέγνας δια των γειρών μετιόντες. τοῦτον ἀπεδέχετο ὁ Πλωτῖνος καὶ ἐν τοῖς μάλιστα έπαινῶν διετέλει είς αγαθόν παράδειγμα τοῖς φιλοσοφούσι προβαλλόμενος. συνην δε και Σεραπίων Άλεξανδρεύς δητορικός μέν τα πρώτα, μετά ταῦτα δέ και έπι φιλοσόφοις συνών λόγοις, του δε περί χρήματα και το δανείζειν μή δυνηθείς αποστήναι έλαττώματος. έσχε δε και έμε Πορφύριον Τύριον όντα έν τοῖς μάλιστα εταίρον, ὃν καὶ διορθοῦν αύτοῦ τὰ συγγράμματα ήξίου. .

8. γράψας γὰρ ἐκείνος δἰς τὸ γραφὲν μεταλαβεῖν οὐδέποτ ἂν ἡνέσχετο, ἀλλ οὐδὲ ἅπαξ γοῦν ἀναγνῶναι καὶ διελθεῖν διὰ τὸ τὴν ὅρασιν μὴ ὑπηρετεῖσθαι αὐτῷ πρὸς τὴν ἀνάγνωσιν. ἔγραφε δὲ οὕτε εἰς κάλλος ἀποτυπούμενος τὰ γράμματα οὕτε εὐσήμως τὰς συλλαβὰς διαιρῶν οὕτε τῆς ὀρθογραφίας φροντίζων, ἀλλὰ μόνον τοῦ νοῦ ἐχόμενος, καί, ὅ πάντες ἐθαυμάζομεν, ἐκεῖνο ποιῶν ἄχρι τελευτῆς διετέλεσε. συντελέσας γὰο παφ ἑαυτῷ ἀπὰ ἀρχῆς ἄχρι τέλους τὸ σκέμμα, ἔπειτα εἰς γραφὴν παραδιδοὺς ἅ ἔσκεπτο, συνείρεν οὕτως γράφων ὰ ἐν τῆ ψυχῆ διέθηκεν, ὡς ἀπὸ βιβλίου δοκεῖν μεταλαβεῖν τὰ γραφόμενα ἐπεὶ καὶ διαλεγόμενος πρός τινα καὶ συνείρων

τὰς ὑμιλίας ποὸς τῷ σπέμματι ἦν, ὡς ἅμα τε ἀποπληροῦν τὸ ἀναγπαῖον τῆς ὑμιλίας καὶ τῶν ἐν σπέψει προπειμένων ἀδιάκοπον τηρεῖν τὴν διάνοιαν· ἀποστάντος γοῦν τοῦ προσδιαλεγομένου οὐδ' ἐπαναλαβών τὰ γεγραμμένα, διὰ τὸ μὴ ἐπαρπεῖν αὐτῷ πρὸς ἀνάληψιν, ὡς εἰρήπαμεν, τὴν ὅρασιυ, τὰ ἑξῆς ἂν ἐπισυνῆψεν, ὡς μηδένα διαστήσας χρόνον μεταξύ ὅτε τὴν ὑμιλίαν ἐποιεῖτο. συνῆν οὖν καὶ ἑαυτῷ ἅμα καὶ τοῖς ἄλλοις, καὶ τήν γε πρὸς ἑαυτὸν προσοχὴν οὐκ ἄν ποτε ἐχάλασεν, ἢ μόνον ἐν τοῖς ὅπνοις, ὃν ἂν ἀπέκρουεν ἢ τε τῆς τροφῆς ὀλιγότης· οὐδὲ γὰρ ἄφτου πολλάκις ἂν ῆψατο· καὶ ἡ πρὸς τὸν νοῦν αὐτοῦ διαρκὴς ἐπιστροφή.

9. Έσχε δε καί γυναϊκας σφόδρα προσκειμένας, Γεμίναν τε, ής καί έν τη οίκία κατώκει, και την ταύτης θυγατέρα Fε-μίναν, όμοίως τη μητρί καλουμένην, Άμφίκλειάν τε την Αρίστωνος τοῦ Ἰαμβλίχου υίοῦ γεγονυΐαν γυναϊκα, σφόδρα φιλοσοφία προσκειμένας. πολλοί δε και ανόρες καί γυναϊκες άποθνήσκειν μέλλοντες των εύγενεστάτων φέροντες τα έαυτων τέπνα, ἄρρενάς τε όμου καί θηλείας, εκείνω παρεδίδοσαν μετὰ τῆς ἄλλης οὐσίας ὡς ίερῷ τινι καὶ θείω φύλακι. διὸ καὶ έπεπλήρωτο αύτῷ ή οίκία παίδων και παρθένων. έν τούτοις δε ήν και Πολέμων, ού της παιδεύσεως φροντίζων πολλάκις αν και μέτ[ρ]α ποιούντος ήκροάσατο. ηνείχετο δε και τους λογισμούς αναφερόντων των έκείνοις παραμενόντων και της άπριβείας έπεμελεϊτο λέγων, έως αν μη φιλοσοφωσιν, έγειν αύτους δείν τας πτήσεις και τας προσόδους ανεπάφους τε και σωζομένας. και όμως τοσούτοις επαρκών τας είς τον βίον φροντίδας τε καί έπιμελείας την πρός τον νουν τάσιν ουδέποτ αν έγρηγορότως έχάλασεν. ἦν δὲ καὶ πρῷος καὶ πᾶσιν ἐκκεί-μενος τοῖς ὁπωσοῦν πρὸς αὐτὸν συνήθειαν ἐσχηκόσι. διὸ εἶκοσι καί έξ έτῶν ὅλων έν τῆ Ῥώμῃ διατρίψας και πλείστοις διαιτήσας τὰς προς ἀλλήλους ἀμφισβητήσεις οὐδένα τῶν πολιτικών έγθρόν ποτε έσγε.

10. τών δε φιλοσοφείν προσποιουμένων 'Ολύμπιος 'Αλεξανδρεύς, 'Αμμωνίου έπ' όλίγον μαθητής γενόμενος, καταφρονητικώς πρός αὐτὸν ἔσχε διὰ φιλοπρωτίαν 'ος και οῦτως αὐτῷ ἐπέθετο, ὥστε και ἀστροβολῆσαι αὐτὸν μαγεύσας ἐπεχείρησεν. ἐπεί δε εἰς ἑαυτὸν στρεφομένην ἤσθετο τὴν ἐπιχείρησιν, ἕλεγε πρός τοὺς συνήθεις μεγάλην είναι τὴν τῆς ψυχῆς τοῦ Πλωτίνου δύναμιν, ὡς ἀποκρούειν δύνασθαι τὰς εἰς

#### XXVIII

έαυτον έπιφορας είς τούς κακούν αύτον έπιχειρούντας. Πλωτίνος μέντοι τοῦ Όλυμπίου έγχειροῦντος ἀντελαμβάνετο, λέ-γων αὐτῷ τὸ σῶμα τότε ὡς τὰ σύσπαστα βαλάντια ἕλκεσθαι τών μελών αύτῷ προς άλληλα συνθλιβομένων. κινδυνεύσας δε δ Όλύμπιος πολλάκις αυτός τι παθεῖν η δρασαι τον Πλωτίνον ἐπαύσατο. ἡν γὰο καὶ κατὰ γένεσιν πλέον τι ἔχων πα-οὰ τοὺς ἄλλους ὁ Πλωτίνος. Αἰγύπτιος γάο τις ໂερεὺς ἀνελθών είς την Ρώμην και διά τινος φίλου αυτώ γνωρισθείς θέλων τε τῆς ἑαυτοῦ σοφίας ἀπόδειξιν δοῦναι ήξίωσε τὸν Πλωτίνον έπι θέαν άφικέσθαι τοῦ συνόντος αὐτῷ οἰκείου δαίμονος καλουμένου. τοῦ δὲ ετοίμως ὑπακούσαντος γίνεται μὲν ἐν τῷ Ισείφ ή κλήσις μόνον γαρ έκεινον τον τόπον καθαρόν φασιν εύρειν έν τη Ρώμη τον Αιγύπτιον. κληθέντα δε είς αύτοψίαν τόν δαίμονα θεόν έλθειν και μή τοῦ δαιμόνων είναι γένους. όθεν τον Αιγύπτιον ειπεῖν. μακάριος εί θεον έχων τον δαίμονα και ού του ύφειμένου γένους τον συνόντα. μήτε δε έρέσθαι τι έκγενέσθαι μήτε έπιπλέον ίδεῖν παρόντα τοῦ συνθεωρούντος φίλου τας όρνεις, ας κατείχε φυλακής ένεκα, πνίξαντος είτε διὰ φθόνον είτε και διὰ φόβον τινά. τῶν ούν θειοτέρων δαιμόνων έχων τον συνόντα και αυτός διετέλει άνάγων αυτοῦ τὸ θεῖον ὄμμα πρὸς ἐκεῖνον. ἔστι γοῦν αὐτῷ άπὸ τῆς τοιαύτης αἰτίας καὶ βιβλίον γραφὲν περί τοῦ εἰληγότος ήμας δαίμονος, όπου πειραται αίτίας φέρειν περί της διαφοράς τῶν συνόντων. φιλοθύτου δὲ γεγονότος τοῦ Άμελίου και τα ίερα κατά νουμηνίαν και τας έορτας έκπεριιόντος καί ποτε άξιοῦντος τον Πλωτίνον σύν αὐτῷ παραλαβείν ἔφη: έκείνους δει πρός έμε έρχεσθαι, ούκ έμε πρός έκείνους. τοῦτο δε έκ ποίας διανοίας ούτως έμεγαληγόρησεν, ούτ' αύτοι συνείναι δεδυνήμεθα ούτ' αυτον έρέσθαι έτολμήσαμεν.

11. περίην δε αὐτῷ τοσαύτη περιουσία ήθῶν κατανοήσεως, ὡς κλοπης ποτε γεγονυίας πολυτελοῦς περιδεραίου Χιόνης, ἥτις αὐτῷ συνῷκει μετὰ τῶν τέκνων σεμνῶς τὴν γηρείαν διεξάγουσα, καὶ ὑπ' ὄψιν τοῦ- Πλωτίνου συνηγμένων τῶν οἰκετῶν ἐμβλέψας ἅπασιν· οῦτος, ἔφη, ἐστὶν ὁ κεκλοφώς, δείξας ἕνα τινά. μαστιζόμενος δε ἐκεῖνος καὶ ἐπιπλεῖον ἀρνούμενος τὰ πρῶτα ὕστερον ὡμολόγησε καὶ φέρων τὸ κλαπεν ἀπέδωκε. προεῖπε δ' ἂν καὶ τῶν συνόντων παίδων περὶ ἑκάστου οίος ἀποβήσεται· ὡς καὶ περὶ τοῦ Πολέμωνος οἶος ἕσται, ὅτι ἐρωτικὸς ἕσται καὶ ὀμγοχρόνιος, ὅπερ καὶ ἀπέβη. καί ποτε

έμοῦ Πορφυρίου ἄθετο ἐξώγειν ἐμαυτόν διανοουμένου τοῦ βίου καὶ ἐξαίφνης ἐπιστώς μοι ἐν τῷ οἶκῷ διατρίβοντι καὶ εἰτῶν μὴ εἶναι ταύτην τὴν προθυμίαν ἐκ νοερᾶς καταστάσεως, ἀλλ ἐκ μελαγχολικῆς τινος νόσου, ἀποδημῆσαι ἐκέλευσε. πεισθεἰς δὲ αὐτῷ ἐγὼ εἰς τὴν Σιπελίαν ἀφικόμην Πρόβον τινὰ ἀκούων ἐλλόγιμον ἄνδρα περί τὸ Λιλύβαιον διατρίβειν καὶ αὐτός τε τῆς τοιαύτης προθυμίας ἀπεσχόμην τοῦ τε παρεῖναι ἅχρι θανάτου τῷ Πλωτίνῷ ἐγεποδίσθην.

12. ετίμησαν δε του Πλωτίνου μάλιστα και εσέφθησαν Γαλιηνός τε ό αὐτοκράτωρ και ή τούτου γυνή Σαλωνίνα. ό δε τη φιλία τη τούτων καταχρώμενος φιλοσόφων τινὰ πόλιν κατά την Καμπανίαν γεγευήσθαι λεγομένην, ἄλλως δε κατηριπωμένην ήξίου ἀνεγείρειν και την πέριξ χώραν χαρίσασθαι οἰκισθείση τη πόλει, νόμοις δε χρήσθαι τους κατοικείν μέλλοντας τοις Πλάτωνος και την προσηγορίαν αὐτη Πλατωνόπολιν θέσθαι, ἐκεῖ τε αὐτος μετὰ τῶν εταίρων ἀναχωρήσειν ὑπισχνείτο. και ἐγένετ' ἂν τὸ βούλημα ἐκ τοῦ ξάστου τῷ φιλοσόφω, εί μή τινες τῶν συνόντων τῷ βασιλεῖ φθονοῦντες η νεμεσῶντες η δι' ἄλλην τινὰ αἰτίαν μοχθηρὰν ἐνεπόδισαν.

13. γέγονε δ' έν ταῖς συνουσίαις φράσαι μέν Ικανός καὶ εύρεῖν καὶ νοῆσαι τὰ πρόσφορα δυνατώτατος, ἐν δέ τισι λέξεσιν ἁμαρτάνων· οὐ γὰρ ἂν εἶπεν ἀναμιμνήσκεται, ἀλλ ἀναμνημίσκεται, καὶ ἄλλα τινὰ παράσημα ἀνόματα, ἂ καὶ ἐν τῷ γράφειν ἐτήρει. ἡν δ' ἐν τῷ λέγειν ἡ ἕνδειξις τοῦ νοῦ ἄχρι τοῦ προσώπου αὐτοῦ τὸ φῶς ἐπιλάμποντος· ἔράσμιος μὲν\*\* ὀφθῆναι, καλλίων δὲ τότε μάλιστα ὑρώμενος· καὶ λεπτός τις ίδρῶς ἐπέθει καὶ ἡ πραότης διέλαμπε καὶ τὸ προσηνές πρὸς τὰς ἐρωτήσεις ἐδείκνυτο καὶ τὸ εὕτονον. τριῶν γοῦν ἡμερῶν ἐμοῦ Πορφυρίου ἐρωτήσαντος, πῶς ἡ ψυχὴ σύνεστι τῷ σώματι, παρέτεινεν ἀποδεικνύς, ὥστε καὶ Θαυμασίου τινός τοὕνομα ἐπεισελθόντος τοὺς καθόλου λόγους πράττοντος καὶ εἰς βιβλία ἀκοῦσαι αὐτοῦ λέγοντος θέλειν, Πορφυρίου δὲ ἀποκρινομένου καὶ ἐρωτῶντος μὴ ἀνέζεσθαι, ἔφη· ἀλλὰ ἂν μὴ Πορφυρίου ἐρωτῶντος λύσωμεν τὰς ἀπορίας, εἰπεῖν τι καθάπαξ εἰς τὸ βιβλίον, οὐ δυνησόμεθα.

14. ἐν δὲ τῷ γράφειν σύντομος γέγονε καὶ πολύνους βραγύς τε καὶ νοήμασι πλεονάζων ἢ λέξεσι, τὰ πολλὰ ἐνθουσιῶν καὶ ἐκπαθῶς φράζων. ἐμμέμικται δ' ἐν τοῖς συγγράμμασι καὶ τὰ Στωικὰ λανθάνοντα δόγματα καὶ τὰ Περιπατητικά καταπεπύπνωται δὲ καὶ ἡ μετὰ τὰ φυσικὰ τοῦ Άριστοτέλους πραγματεία. ἕλαθε δὲ αὐτὸν οὕτε γεωμετριπόν τι λεγόμενον θεώοημα οὕτ ἀριθμητιπόν, οὐ μηχανιπόν, οὐ ἀπιπόν, οὐ μουσιπόν· αὐτὸς δὲ ταῦτα ἐξεργάζεσθαι οὐ παρεσπεύαστο. ἐν δὲ ταῖς συνουσίαις ἀνεγινώσμετο μὲν αὐτῷ τὰ ὑπομνήματα, εἶτε Σεβήρου εἔη, εἶτε Κρονίου ἢ Νουμηνίου ἢ Γαίου ἢ Ἀττιποῦ, κἀν τοῖς Περιπατητιποῖς τά τε Ἀσπασίου καὶ Ἀλεξάνδρου ᾿Αδράστου τε καὶ τῶν ἐμπεσόντων. ἐλέγετο δὲ ἐπ τούτων οὐδὲν παθάπαξ, ἀλι' ἴδιος ἦν καὶ ἐξηλλαγμένος ἐν τῆ θεωρία καὶ τὸν Ἀμμωνίου φέρων νοῦν ἐν ταῖς ἐξετάσεσιν. ἐπληροῦτο δὲ ταχέως καὶ δι ὀλίγων δοὺς νοῦν βαθέος θεωρήματος ἀνίστατο. ἀναγνωσθέντος δὲ αὐτῷ τοῦ τε περὶ ἀρχῶν Λογγίνου καὶ τοῦ Φιλαρχαίου 'φιλόλογος μέν', ἔφη, 'ὁ Λογγῖνος, φιλόσοφος δὲ οὐδαμῶς'. Ώριγένους δὲ ἀπαντήσαντός ποτε εἰς τὴν συνουσίαν πληρωθεἰς ἐρυθήματος ἀνίστασθαι μὲν ἐβούλετο, λέγειν δὲ ὑπὸ Ωριγένους ἀξιούμενος ἔφη ἀνίλλεσθαι τὰς προθυμίας, ὅταν εἰδῇ ὁ λέγων, ὅτι πρὸς εἰδότας ἐρεῖ ὰ αὐτὸς μέλλει λέγειν καὶ οὕτως όλίγα διαλεχθεἰς ἔξανέστη.

15. έμοῦ δὲ ἐν Πλατωνείοις ποίημα ἀναγνόντος τὸν ίεφὸν γάμον καί τινος διὰ τὸ μυστικῶς πολλὰ μετ' ἐνθουσιασμοῦ ἐπικεκουμμένως εἰρῆσθαι εἰπόντος μαίνεσθαι τὸν Πορφύριον ἐκεῖνος εἰς ἐπήκοον ἔφη πάντων ' ἔδειξας ὑμοῦ καὶ τὸν ποιητὴν καὶ τὸν φιλόσοφον καὶ τὸν ໂεροφάντην'. ὅτε δὲ ὁ ξήτωφ Διοφάνης ἀνέγνω ὑπὲς Ἀλκιβιάδου τοῦ ἐν τῷ Συμποσίω τοῦ Πλάτωνος ἀπολογίαν δογματίζων χρῆναι ἀφετῆς ἕνεκα μαθήσεως εἰς συνουσίαν αὐτὸν παφέχειν ἐφῶντι ἀφοοδισίου μίξεως τῷ καθηγεμόνι, ἤιξε μὲν πολλάκις ἀναστὰς ἀπαλλαγῆναι τῆς συνόδου, ἐπισχών δ' ἑαυτὸν μετὰ τὴν διάλυσιν τοῦ ἀκουστηρίου ἐμοὶ Ποφφυρίω ἀντιγράψαι προσέταξε. μὴ θέλοντος δὲ τοῦ Διοφάνους τὸ βιβλίον δοῦναι διὰ τῆς μνήμης ἀναληφθέντων τῶν ἐπιχειρημάτων ἀντιγράψας ἐγὼ καὶ ἐπὶ τῶν αὐτῶν ἀχροατῶν συνηγμένων ἀναγνοὺς τοσοῦτον τὸν Πλωτῖνον ηΰφρανα, ὡς κὰν ταῖς συνουσίαις συνεχῶς ἐπιλέγειν.

βάλλ' ούτως, αι κέν τι φόως ανδρεσσι γένηαι. γράφοντος δε Εύβούλου Άθήνηθεν τοῦ Πλατωνικοῦ διαδόχου και πέμποντος συγγράμματα ὑπέρ τινων Πλατωνικῶν ζητημάτων έμοι Πορφυρίο ταὺτα δίδοσθαι ἐποίει και σκοπεῖν και ἀναφέρειν αὐτῷ τὰ γεγραμμένα ήξίου. προσεῖχε δε τοἰς μεν περί τῶν ἀστέρων κανόσιν ου πάνυ τι μαθηματικῶς, τοῖς δε τών γενεθλιαλόγων ἀποτελεστικοῖς ἀκριβέστερον. και φωρ ράσας τῆς ἐπαγγελίας τὸ ἀνεχέγγυον ἐλέγχειν πολλαχοῦ και ἐν τοῖς συγγράμμασιν οὐκ ὥκνησε.

16. γεγόνασι δε κατ' αυτόν των Χριστιανών πολλοί μεν καὶ ἄλλοι, αίφετικοὶ δὲ ἐκ τῆς παλαιᾶς φιλοσοφίας ἀνηγμένοι οί περί 'Αδέλφιον και 'Ακυλίνον, οι τα 'Αλεξάνδρου του Λίβυος καί Φιλοκώμου καί Δημοστράτου καί Λυδοῦ συγγράμματα πλεϊστα κεκτημένοι άποκαλύψεις τε προφέροντες Ζωροάστρου καλ Ζωστριανοῦ καὶ Νικοθέου καὶ Άλλογενοῦς καὶ Μέσου καὶ ἄλλων τοιούτων πολλούς έξηπάτων και αύτοι ήπατημένοι, ώς δή τοῦ Πλάτωνος εἰς τὸ βάθος τῆς νοητῆς οὐσίας οὐ πελάσαντος. όθεν αύτος μέν πολλούς έλέγχους ποιούμενος έν ταῖς συνουσίαις, γράψας δὲ καὶ βιβλίον, ὅπερ προς τοὺς Γνωστικοὺς ἐπεγράψαμεν, ήμιν τα λοιπά κρίνειν καταλέλοιπεν. 'Αμέλιος δε άχρι τεσσαράκοντα βιβλίων προκεχώρηκε πρός το Ζωστριανοῦ βιβλίον ἀντιγράφων. Πορφύριος δε εγώ πρός το Ζωροάστρου συχνούς πεποίημαι έλέγχους, ὅπως νόθον τε καὶ νέον τὸ βιβλίον παραδεικνύς πεπλασμένον τε ύπὸ τῶν τὴν αίρεσιν συστησαμένων είς δόξαν τοῦ είναι τοῦ παλαιοῦ Ζωροάστρου τα δόγματα, α αύτοι είλοντο πρεσβεύειν.

17. τῶν δ' ἀπὸ τῆς Ἑλλάδος τὰ Νουμηνίου αὐτὸν ὑποβάλλεσθαι λεγόντων καὶ τοῦτο ποὸς 'Αμέλιον ἀγγέλλοντος Γρύφωνος τρῦ Στωικοῦ τε καὶ Πλατωνικοῦ γέγραφεν ὁ 'Αμέλιος βιβλίον, ὅ ἐπέγραψε μὲν περὶ τῆς κατὰ τὰ δόγματα τοῦ Πλωτίνου πρὸς τὸν Νουμήνιον διαφορᾶς, προσεφώνησε δὲ αὐτὸ Βασιλεῖ ἐμοί Βασιλεὺς δὲ τοὕνομα τῷ Πορφυρίω ἐμοὶ προσῆν, κατὰ μὲν πάτριον διάλεκτον Μάλχω κεκλημένω, ὅπερ μοι καὶ ὁ πατὴρ ὅνομα κέκλητο, τοῦ δὲ Μάλχου ἑρμηνέἰαν ἔχοντος βασιλεύς, εἶ τις εἰς Ἑλληνίδα διάλεκτον μεταβάλλειν ἐθέλοι. ὅθεν ὁ Λογγῖνος μὲν προσφωνῶν τὰ περὶ ἑρμῆς Κλεοδάμω τε κἀμοὶ Πορφυρίω Κλεόδαμἑ τε καὶ Μάλζε προύγραψεν. ὁ δ' Ἀμέλιος ἑρμηνεύσας τοὕνομα, ὡς ὁ Νουμήνιος τὸν Μάξιμον εἰς τὸν Μέγαλον, οῦτως τὸν Μάλζον οῦτος εἰς τὸν Βασιλέα γράφει.

<sup>6</sup> Αμέλιος Βασιλεϊ εὐ πράττειν. Αὐτῶν μὲν ἕνεκα τῶν πανευφήμων ἀνδρῶν, οῦς διατεθρυλληκέναι σεαυτὸν φής, τὰ τοῦ ἑταίρου ἡμῶν δόγματα εἰς τὸν Άπαμέα Νουμήνιον ἀναγόντων, οὐκ ἂν προηκάμην φωνήν, σαφῶς ἐπίστασο. δῆλον γὰρ ὅτι καὶ τοῦτο ἐκ τῆς παρ' αὐτοῖς ἀγαλλομένης προελήλυ-

PLOTIN. I.

θεν εύστομίας τε καί εύγλωττίας, νῦν μέν ὅτι πλατύς φλήναφος, αυθις δέ ότι ύποβολιμαΐος, έκ τρίτων δέ ότι και τα φαυλότατα των όντων ύποβαλλόμενος τῷ διασιλλαίνειν αὐτὸν δηλαδή κατ' αυτοῦ λεγόντων. σοῦ δὲ τῆ προφάσει ταύτη οἰομένου δεῖν ἀποχοῆσθαι ποὸς τὸ καὶ τὰ ἡμῖν ἀρέσκοντα ἔχειν προχειρότερα εἰς ἀνάμνησιν καὶ τὸ ἐπ' ὀνόματι ἐταίρου ἀν-ὀρὸς οΐου τοῦ Πλωτίνου μεγάλου εἰ καὶ πάλαι διαβεβοημένα δλοσχερέστερον γνῶναι ὑπήκουσα καὶ νῦν ήκω ἀποδιδούς σοι τα έπηγγελμένα έν τρισιν ήμέραις, ώς και αύτος οίσθα, πεπονημένα. χρή δε αυτά ώς αν μή εκ της των συνταγμάτων εκείνων παραθέσεως ουτ' ουν συντεταγμένα ουτ' έξειλεγμένα, αλλ' ἀπὸ τῆς παλαιᾶς ἐντεύξεως ἀναπεπολημένα καὶ ὡς πρῶτα προύπεσεν έκαστα ούτω ταχθέντα ένταῦθα νῦν συγγνώμης δικαίας παρά σου τυχείν, αλλως τε καί του βουλήματος του ύπὸ τὴν πρὸς ἡμᾶς ὁμολογίαν ὑπαγομένου πρός τινων ἀνδρὸς ού μάλα προγείρου έλειν ύπάρχοντος δια την άλλοτε άλλως περί των αυτών ώς αν δόξειε φοράν. ότι δέ, εί τι των από της οίκείας έστίας παραγαράττοιτο, διορθώση εύμενῶς, εὐ οίδα. ήνάγκασμαι δ', ὡς ἔοικεν, ὡς πού φησιν ή τραγωδία, ῶν φι-λοπράγμων τῆ ἀπὸ τῶν τοῦ παθηγεμόνος ἡμῶν δογμάτων διαστάσει εύθύνειν τε καί αποποιείσθαι. τοιούτον άρα ήν το σοί χαρίζεσθαι έξ άπαντος βούλεσθαι. έρρωσο.

18. ταύτην την έπιστολην θείναι προήχθην οὐ μόνου πίστεως χάριν τοῦ τοὺς τότε καὶ ἐπ ἀὐτοῦ γεγονότας τὰ Νουμηνίου οἶεσθαι ὑποβαλλόμενον κομπάζειν, ἀλλὰ καὶ ὅτι πλατὺν αὐτὸν φλήναφον εἶναι ἡγοῦντο καὶ κατεφρόνουν τῷ μὴ νοεῖν ὰ λέγει καὶ τῷ πάσης σοφιστικῆς αὐτὸν σκηνῆς καθαρεύειν καὶ τύφου, ὁμιλοῦντι δὲ ἐρικέναι ἐν ταῖς συνουσίαις καὶ μηδενὶ ταχέως ἐπιφαίνειν τὰς συλλογιστικὰς ἀνάγκας αὐτοῦ τας ἐν τῷ λόγῷ λαμβανομένας. ἕπαθον δ' οὖν τὰ ὅμοια ἐγὼ Πορφύριος, ὅτε πρῶτον αὐτοῦ ἡκροασάμην. διὸ καὶ ἀντιγράψας προσήγαγον δεικνύναι πειρώμενος ὅτι ἔξω τοῦ νοῦ ὑφέστηκε τα νοητά. 'Αμέλιον δὲ ποιήσας ταῦτ' ἀναγνῶναι, ἐπειδὴ ἀνέγνῶ, μειδιάσας ' σὸν ἂν εἶη', ἔφη, 'ὡ Ἀμέλιε, λῦσαι τὰς ἀπορίας εἰς ಏς δι' ἄγνοιαν τῶν ἡμῖν δοπούντων ἐμπέπτωκε'. γρά ψαντος δὲ βιβλίον οὐ μικρὸν τοῦ 'Αμελίου πρὸς τὰς τοῦ Πορφυρίου ἀπορίας καὶ αὖ πάλιν πρὸς τὰ γραφέντα ἀντιγράψαντός μου, τοῦ δὲ Ἀμελίου καὶ πρὸς ταῦτα ἀντικοντος, ἐκ τρίτων μόλις συνεἰς τα λεγόμενα ἐγὰ ὁ Πορφυρίοιος μετθθμην

XXXIII

καὶ παλινορδίαν γράψας ἐν τῆ διατριβῆ ἀνέγνων· κἀκεῖθεν λοιπὸν τά τε βιβλία τὰ Πλωτίνου ἐπιστεύθην καὶ αὐτὸν τὸν διδάσκαλον εἰς φιλοτιμίαν προήγαγον τοῦ διαρθροῦν καὶ διὰ πλειόνων γράφειν τὰ δοκοὺντα. οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ Ἀμέλιον εἰς τὸ συγγράφειν πρόθυμον ἐποίησα.

19. ην δε έσχε και Λογγινός περί τοῦ Πλωτίνου δόξαν έξ ών μάλιστα πρός αὐτὸν ἐγώ γράφων ἐσήμαινον, δηλώσει μέρος ἐπιστολῆς γραφείσης πρός με, ἐπέχον τοῦτον τὸν τρόπον. ἀξιῶν γάρ με ἀπὸ τῆς Σικελίας κατιέναι πρός αὐτὸν εἰς τὴν Φοινίκην καὶ κομίζειν τὰ βιβλία τοῦ Πλωτίνου φησί.

' nal σύ μέν ταῦτά τε πέμπειν ὅταν σοι δοκη, μαλλον δὲ κομίζειν ού γάρ αν άποσταίην του πολλάκις δείσθαί σου την ποὸς ἡμῶς ὁδὸν τῆς ἐτέρωσε προκριναι, κἂν εἰ μηδὲν δι' ἄλλο τί γὰρ ἂν καὶ σοφὸν παρ' ἡμῶν προσδοκών ἀφίκοιο; τήν γε παλαιάν συνήθειαν και τον άέρα μετριώτατον όντα πρός ην λέγεις τοῦ σώματος ἀσθένειαν καν άλλο τι τύχης οἰηθείς, παρ' έμοῦ δὲ μηδὲν προσδοκάν καινότερον, μηδ' οὐν τῶν παλαιῶν ὅσα φής ἀπολωλεκέναι. τῶν γὰρ γραψάντων τοσαύτη σπάνις ἐνταῦθα καθέστηκεν, ὥστε νη τοὺς θεοὺς πάντα τὸν χρόνον τούτον τα λειπόμενα των Πλωτίνου κατασκευάζων μόλις αὐτῶν ἐπεκράτησα, τὸν ὑπογραφέα τῶν μὲν εἰωθότων άπάγων έργων, πρός ένι δε τούτω τάξας γενέσθαι. και κέκτημαι μέν όσα δοκείν πάντα και τα νύν ύπο σου πέμφθέντα, κέπτημαι δε ήμιτελώς. Ου γαρ μετρίως ήν διημαρτημένα, καί-τοι τον εταϊρον Αμέλιον ώμην αναλήψεσθαι τα τών γραφέων πταίσματα. τώ δ' ήν άλλα προυργιαίτερα της τοιαύτης προσ-εδρείας. Ούπουν έχω τίνα χρή τρόπον αυτοϊς όμιλησαι καίπερ ύπερεπιθυμών τά τε περί ψυχής και τα περί του όντος έπι-σκέψασθαι · ταυτα γαρ ουν και μάλιστα διημάρτηται. και πάνυ βουλοίμην αν έλθειν μοι παρά σου τά μετ' άκριβείας γεγραμμένα τοῦ παραναγνῶναι μόνον, είτα ἀποπέμψαι πάλιν. αύθις δε τον αυτον έρω λόγον, ότι μη πέμπειν, άλλ' αὐτὸν ἥκειν ἔχοντα μᾶλλον ἀξιῶ ταῦτά τε καὶ τῶν λοιπῶν εἴ τι διαπέφευγε τον Αμέλιον. α μεν γαρ ήγαγεν απαντα δια σπουδής έκτησάμην. πώς δ' ούκ εμελλον ανδρός ύπομνήματα πάσης αίδοῦς ἀξίου καὶ τιμῆς κτήσεσθαι; τοῦτο γὰρ οὖν καὶ παρόντι σοι καί μακράν απόντι και περί την Τύρον διατρίβοντι τυγχάνω δήπουθεν έπεσταλκώς, ότι των μεν ύποθέσεων ού πάνυ με τὰς πολλὰς προσίεσθαι συμβέβηκε. τὸν δὲ τύπον τῆς

## XXXIV

γραφής καὶ τῶν ἐννοιῶν τἀνδρὸς τὴν πυκνότητα καὶ τὸ φιλόσοφον τῆς τῶν ζητημάτων διαθέσεως ὑπερβαλλόντως ἀγαμαι καὶ φιλῶ καὶ μετὰ τῶν ἐλλογιμωτάτων ἀγειν τὰ τούτου βιβλία φαίην ἂν δεῖν τοὺς ζητητικούς.'

20. ταῦτα ἐπιπλέον παρατέθεικα τοῦ καθ' ἡμᾶς κριτικωτάτου γενομένου καὶ τὰ τῶν ἄλλων σχεδον πάντα τῶν καθ' αὐτὸν διελέγξαντος δεικνὺς οῖα γέγονεν ἡ περὶ Πλωτίνου κρίσις· καίτοι τὰ πρῶτα ἐκ τῆς τῶν ἄλλων ἀμαθίας καταφρονητικῶς ἔχων πρὸς αὐτὸν διετέλει. ἐδόκει δὲ ἂ ἐκτήσατο ἐκ τῶν 'Αμελίου λαβῶν ἡμαρτῆσθαι διὰ τὸ μὴ νοεῖν τοῦ ἀνδρὸς τὴν συνήθη ἑρμηνείαν. εἰ γάο τινα καὶ ἄλλα, καὶ τὰ παρ' 'Αμελίου διώρθωτο ὡς ἂν ἐκ τῶν αὐτογράφων μετειλημμένα. ἕτι δὲ τοῦ Λογγίνου ἅ ἐν συγγράμματι γέγραφε περὶ Πλωτίνου τε καὶ 'Αμελίου καὶ τῶν καθ' ἑαυτὸν γεγονότων φιλοσόφων ἀναγκαῖον παραθεῖναι, ῖνα καὶ πλήρης γένηται ἡ περὶ αὐτῶν κρίσις οῖα γέγονε τοῦ ἐλλογιμωτάτου ἀνδρὸς καὶ ἐλεγκτικωτάτου. ἐπιγράφεται δὲ τὸ βιβλίον Λογγίνου πρὸς Πλωτίνον καὶ Γεντιλιανὸν 'Αμέλιον περὶ τέλους. ἕχει δὲ τοιόνδε προοίμιον

·πολλών καθ' ήμας, ω Μάρκελλε, γεγενημένων φιλοσόφων ούη ηπιστά παρά τούς πρώτους της ήλιπίας ήμῶν χρό-νους· ὁ μὲν γὰρ νῦν καιρὸς οὐδ' εἰπεῖν ἔστιν ὅσην σπάνιν έσχηκε του πράγματος. έτι δε μειρακίων όντων ήμών ούκ όλίνοι τῶν ἐν φιλοσοφία λόγων προέστησαν, οῦς ᾶπαντας μὲν υπήρξεν ίδειν ήμιν δια την έκ παίδων έπι πολλούς τόπους άμα τοῦς γονεῦσιν ἐπιδημίαν, συγγενέσθαι δὲ αὐτῶν τοῖς ἐπιβιώσασι κατά ταύτό συχνοῖς έθνεσι και πόλεσιν επιμίξαντας. οί μέν καί διά γραφής έπεχείρησαν τά δοκούντα σφίσι πραγματεύεσθαι καταλιπόντες τοις έπιγιγνομένοις της παρ' αυτών ωφελείας μετασχείν, οι δ' αποχρηναι σφίσιν ήγήσαντο τους συνόντας προβιβάζειν είς την των άρεσκόντων έαυτοις κατάληψιν. ών του μέν προτέρου γεγόνασι τρόπου Πλατωνικοί μέν Ευπλείδης και Δημόκριτος και Προκλίνος ό περί την Τρωάδα διατρίψας οι τε μέχρι νῦν ἐν τῆ Ῥώμη δημοσιεύοντες Πλωτίνος καὶ Γεντιλιανὸς Ἀμέλιος ὁ τούτου γνώριμος, Στωικῶν δὲ Θεμιστοπλής και Φοιβίων οί τε μέχοι πρώην ακμάσαντες "Αννιός τε καί Μήδιος, Περιπατητικών δὲ ὁ ᾿Αλεξανδρεὺς Ἡλιό-δωρος · τοῦ δὲ δευτέρου Πλατωνικοί μὲν ᾿Αμμώνιος καὶ ἘQeγένης, οίς ήμεις το πλειστον του χρόνου προσεφοιτήσαμεν.

άνδράσιν ούκ όλίγφ τών καθ' έαυτούς είς σύνεσιν διενεγκοῦσιν, οί τε Αθήνησι διάδοχοι Θεόδοτος και Εύβουλος και γάρ εί τι τούτων γέγραπταί τισιν, ώσπερ Ωριγένει μέν το περί δαιμόναν, Εύβούλω δε το περί του Φιλήβου και του Γοργίου καί των Αριστοτέλει πρός την Πλάτωνος πολιτείαν άντειρημένων, ούπ έχέγγνα πρός το μετά των έξειργασμένων τον λόγον αύτούς αριθμείν αν γένοιτο πάρεργον τη τοιαύτη χρησαμέναν σπουδή και μη προηγουμένην περί του γράφειν ορμην λαβόντων τών δε Στωικών Εφμίνος και Λυσίμαχος οί τε έν άστει καταβιώσαντες Άθηναίος και Μουσώνιος και Περιπατητικών Άμμώνιος καί Πτολεμαΐος, φιλολογώτατοι μέν τῶν καθ' έαυ-τοὺς ἄμφω γενόμενοι καὶ μάλιστα ὁ Άμμώνιος · οὐ γὰο ἔστιν όστις έκείνω γέγονεν είς πολυμάθειαν παραπλήσιος · ού μην καί γράψαντές γε τεχνικόν ούδέν, άλλα ποιήματα καί λόγους έπιδεικτικούς, άπερ ούν και σωθήναι των άνδρών τούτων ούχ έκόντων οίμαι· μή γαρ αν αύτούς δέξασθαι δια τοιούτων βιβλίων ύστερον γενέσθαι γνωρίμους, αφέντας σπουδαιοτέροις συγγράμμασι την έαυτων αποθησαυρίσαι διάνοιαν. τῶν δ' ούν γραψάντων οι μέν ούδεν πλέον η συναγωγήν και μεταγραφήν τῶν τοῖς πρεσβυτέροις συντεθέντων ἐποιήσαντο, καθάπες Ευκλείδης καί Δημόκοιτος και Προκλίνος, οί δὲ μικρά κομιδη πράγματα της τῶν παλαιῶν ίστορίας ἀπομνημονεύσαντες είς τους αύτους τόπους έκεινοις έπεχείρησαν συντιθέναι βιβλία, καθάπες Άννιός τε και Μήδιος και Φοιβίων, ούτος μέν ἀπὸ τῆς ἐν τῆ λέξει κατασκευῆς γνωρίζεσθαι μάλλον ἢ τῆς ἐν τῆ διανοία συντάξεως ἀξιῶν · οἰς καὶ τὸν Ἡλιόδωρον συγκατανείμειέ τις ἄν, οὐδ ἐκεῖνον παρά τὰ τοῖς προσβυτέροις έν ταίς. άπροάσεσιν είρημένα πλέον τι συμβαλλόμενον els την τοῦ λόγου διάρθρωσιν. οι δὲ καὶ πλήθει προβλημάτων ἅ μετεχειρίσαντο την σπουδην τοῦ γράφειν ἀποδειξάμενοι καὶ τρόπω θεωρίας ίδίω χρησάμενοι Πλωτινός είσι και Γεντιλιανδς Αμέλιος, δ μέν τῶς Πυθαγορείους ἀρχὰς καὶ Πλατωνικάς, ὡς ἐδόκει, πρὸς σαφεστέραν τῶν πρὸ αὐτοῦ καταστησάμενος έξήγησιν: οὐδὲ γὰρ οὐδὲν ἐγγύς τι τὰ Νουμηνίου καὶ Κρονίου καί Μοδεράτου καί Θρασύλλου τοῖς Πλωτίνου περί τῶν αὐτών συγγραμμασιν είς απρίβειαν: ό δε Αμέλιος κατ' έχνη μεν τούτου βαδίζειν προαιρούμενος και τα πολλά μεν των αύτων δογμάτων έχόμενος, τη δε έξεργασία πολύς ων και τη της έρμηνείας περιβολή πρός τον έναντίου έκειν ω ζήλον υπαγόμενος

## IYXXX

ών και μόνων ήμεις άξιον είναι νομίζομεν έπισκοπεισθαι τα συγγράμματα. τοὺς μὲν γὰρ λοιποὺς τί τις αν κινεῖν οἴοιτο δεῖν ἀφεἰς ἐξετάζειν ἐκείνους, παρ' ὡν ταῦτα λαβόντες οὐται γεγράφασιν οὐδὲν αὐτοὶ παρ' αὐτῶν προσθέντες οὐχ ὅτι τῶν κεφαλαίων, άλλ' ούδε των επιχειρημάτων, ούδ' ούν η συνα-γωγής των παρά τοις πλείοσιν η κρίσεως του βελτίονος έπιμεληθέντες. חိδη μέν ούν και δι' άλλων τουτί πεποιήκαμεν. ωσπερ καί τω μέν Γεντιλιανώ περί της κατά Πλάτωνα δικαιοσύνης αντειπόντες, τοῦ δὲ Πλωτίνου το περί τῶν ίδεῶν έπισκεψάμενοι· τόν μέν γάρ κοινόν ήμῶν τε κάκείνων έταιρον όντα, Βασιλέα τον Τύριον, ούδ' αυτόν όλίγα πεπραγματευμένον κατά την του Πλωτίνου μίμησιν, δν αποδεξάμενος μαλλον τῆς παρ' ἡμῖν ἀγωγῆς ἐπεχείρησε διὰ συγγράμματος ἀποδείξαι βελτίω δόξαν περί των ίδεων της ήμιν αρεσχούσης έγοντα, μετρίως άντιγραφη διελέγξαι δοκούμεν ούκ εύ παλιν-**พอิทุ้งสมราส หลิง รอบรอเร** อีบีห อิไม่จุลร รณิง ลิงอิอุฒิง รอบรณษ หะะเνηκότες δόξας, ώσπερ κάν τη πρός τον Αμέλιον έπιστολή, μέγεθος μέν έχούση συγγράμματος, αποκρινομένη δε προς άττα τῶν ὑπ' αὐτοῦ πρὸς ἡμὰς ἀπὸ τῆς Ῥώμης ἐπεσταλμένων, ην αυτός μέν έπιστολην περί του τρόπου της Πλωτίνου φιλοσοφίας [έπ]έγραψεν, ήμεις δε αυτό μόνον προσηρκέσθημεν τη κοινή του συγγράμματος έπωγραφή προς την Αμελίου έπιστολην αύτο προσαγορεύσαντες.'

21. εν δη τούτοις τότε ώμολόγησε μεν πάντων τῶν ἐπ' αὐτοῦ γεγονότων πληθει τε προβλημάτων διενεγκεῖν Πλωτῖνόν τε καὶ Ἀμέλιον, τρόπω δε θεωρίας ἰδιφ μάλιστα τούτους χρήσασθαι, τὰ Νουμηνίου δε οὐχ ὅτι ὑποβάλλεσθαι καὶ τἀκείνου πρεσβεύειν δόγματα, ἀλλὰ τὰ τῶν Πυθαγορείων αὐτοῦ τε ελομένους μετιέναι δόγματα, καὶ οὐδ' ἐγγὺς εἶναι τὰ Νουμηνίου καὶ Κρονίου καὶ Μοδεράτου καὶ Θρασύλλου τοῖς Πλωτίνου περί τῶν αὐτῶν συγγράμμασιν εἰς ἀκρίβειαν. εἰπῶν δὲ περί Ἀμελίου, ὅτι κατ' ἔχνη μεν τοῦ Πλωτίνου ἐβάδιζε, τῆ δὲ ἐξεργασία πολὺς ῶν καὶ τῆ τῆς ἑρμηνείας περιβολῆ πρὸς τὸν ἐναντίον ἐκείνω ζῆλον ὑπήγετο, ὅμως μνησθείς ἐμοῦ Πορφυρίου ἕτι ἀρχὰς ἕχοντος τῆς πρὸς τὸν Πλωτῖνον συνουσίας φησιν ὅτι ' ὁ δὲ κοινὸς ἡμῶν τε κἀκείνων ἑταῖρος Βασιλεὺς ὁ Τύριος οὐδ' αὐτὸς ὀλίγα πεπραγματευμένος κατὰ τὴν Πλωτίνου μίμησιν συνέθηκε', ταῦτα ὅντως κατιδών, ὅτι τῆς Ἀμελίου περιβολῆς τὸ ἀφιλόσοφον παντελῶς ἐφυλαξάμην καὶ πρὸς

ζήλον τὸν Πλωτίνου γράφων ἀφεώρων. ἀρκεϊ τοίνυν ὁ τοσοῦτος ἀνὴρ καὶ ἐν κρίσει πρῶτος ῶν καὶ ὑπειλημμένος ἄχρι νῦν τοιαῦτα γράφων περὶ Πλωτίνου, ὡς εἰ καὶ καλοῦντί με τὸν Πορφύριον συνέβη δυνηθήναι συμμίξαι αὐτῷ, οὐδ' ἂν ἀντέγραψεν ἅ πρὶν ἀκριβῶσαι τὸ δόγμα γράψαι ἐπεχείρησεν.

22. ἀλλὰ τιή μοι ταῦτα περὶ δρῦν ἢ περὶ πέτραν; φησὶν ὁ Ησίοδος λέγων. εἰ γὰρ δεῖ ταῖς μαρτυρίαις χρῆσθαι ταῖς παρὰ τῶν σοφῶν γεγενημέναις, τίς ἂν εἶη σοφώτερος θεοῦ; καὶ θεοῦ τοῦ ἀληθῶς εἰρηκότος.

οίδα δ' έγω ψάμμου τ' ἀριθμον καὶ μέτρα θαλάσσης καὶ κωφοῦ ξυνίημι καὶ οὐ λαλέοντος ἀκούω.

ό γαο δη Απόλλων έρομένου τοῦ Αμελίου ποῦ ή Πλωτίνου ψυχή κεχώρηκεν, ό τοσοῦτον είπων περί Σωκράτους.

ανδρών απάντων Σωχράτης σοφώτατος, έπάκουσον όσα και οία περί Πλωτίνου έθέσπισεν

άμβροτα φορμίζειν άναβάλλομαι ύμνον άοιδης άμφ' άγανοΐο φίλοιο μελιχροτάταισιν ύφαίνων φωναίς ευφήμου κιθάρης χρυσέφ ύπο πλήκτρω. κλήζω και Μούσας ξυνήν όπα γηρύσασθαι παμφώνοις ίαχαίσι παναρμονίαισι τ' έρωαίς, ολον έπ' Αλαπίδη στησαι χορον έπλήιχθεν άθανάτων μανίαισιν Όμηρείαισι τ' άοιδαῖς. άλλ' άγε Μουσάων ໂερός χορός, άπύσωμεν είς εν έπιπνείοντες αοιδής τέρματα πάσης. ύμμι καί έν μέσσαισιν έγω Φοϊβος βαθυχαίτης. δαϊμον, άνερ το πάροιθεν, άταρ νυν δαίμονος αίση θειοτέρη πελάων, ότ' έλύσαο δεσμον ανάγκης άνδρομέης, δεθέων δε πολυφλοίσβοιο πυδηιμού δωσάμενος πραπίδεσσιν ές ήόνα νηχύτου άκτῆς νήχε' έπειγόμενος δήμου απονόσφιν αλιτρών στηρίζαι καθαρής ψυχής εύκαμπέα οίμην, ήχι θεοίο σέλας περιλάμπεται, ήχι θέμιστες έν καθαρώ απάτερθεν άλιτροσύνης άθεμίστου. καί τότε μέν σκαίροντι πικρόν κῦμ' ἐξυπαλύξαι αίμοβότου βιότοιο και ἀσηρῶν ἰλίγγων έν μεσάτοισι κλύδωνος άνωίστου τε κυδοιμού πολλάκις έκ μακάθων φάνθη σκοπός έγγύθι ναίων. πολλάκι σείο νόοιο βολάς λοξησιν άταρποίς

εεμένας φορέεσθαι έρωῆσιν σφετέρησιν όρθοπόρου άνὰ κύκλα και ἄμβροτον σίμον ἄειραν άθάνατοι θαμινήν φαέων άκτινα πορόντες όσσοισιν δέρκεσθαι απαί σκοτίης λυγαίης. ούδέ σε παμπήδην βλεφάρων έχε νήδυμος ύπνος. άλλ' ἄρ' ἀπὸ 🛲εφάρων πετάσας κηλιδα βαρείαν άχλύος έν δίνησι φορεύμενος έδρακες όσσοις πολλά τε καί χαρίεντα, τά κεν δέα ούτις ίδοιτο άνθρώπων όσσοι σοφίης μαιήτορες έπλευν. νῦν δ' ὅτε δὴ σκῆνος μὲν ἐλύσαο, σῆμα δ' ἔλειψας ψυχής δαιμονίης, μεθ' όμήγυριν έρχεαι ήδη δαιμονίην έρατοισιν άναπνείουσαν άήταις, ένθ' ένι μέν φιλότης, ένι δ' ίμερος άβρος ίδέσθαι, εύφροσύνης πλείων καθαρῆς, πληρούμενος αίεν αμβροσίων όχετῶν θεόθεν, όθεν έστιν έρώτων πείσματα, καί γλυκερή πνοιή και νήνεμος αιθής. χουσείης γενεής μεγάλου Διός ήχι νέμονται Μίνως και Ραδάμανθυς άδελφεοί, ήχι δίκαιος Αίακός, ήχι Πλάτων, ίερη ίς, ήχι τε καλός Πυθαγόρης όσσοι τε χορόν στήριξαν έρωτος άθανάτου, όσσοι γενεήν ξυνήν έλάχοντο δαίμοσιν όλβίστοις, όθι τοι κέαρ έν θαλίησιν αιεν ευφοοσύνησιν Ιαίνεται. ά μάκαρ, όσσους ότλήσας αριθμούς άέθλων μετά δαίμονας άγνούς πωλέεαι ζαμενησι ποουσσάμενος ζωήσι. στήσωμεν μολπήν τε χορού τ' εύδινέα κύπλον Πλωτίνου, Μούσαι πολυγηθέες · αύταρ έμειο γουσείη πιθάρη τόσσον φράσεν εύαίωνι.

23. ἐν δὴ τούτοις εἴοηται μὲν ὅτι ἀγαθὸς γέγονε καὶ ἤπιος καὶ ποặός γε μάλιστα καὶ μείλιχος, ἅπερ καὶ ἡμεῖς ὅντως ἔχοντι συνήδειμεν εἴρηται δ' ὅτι ἄγουπνος καὶ κὰθαρὰν τὴν ψυχὴν ἔχων καὶ ἀεἰ σπεύδων πρὸς τὸ θεῖον, οῦ διὰ πάσης τῆς ψυχῆς ἡρα, ὅτι τε πάντ' ἐποίει ἀπαλλαγῆναι, πικρὸν κῦμ ἐξυπαλύξαι τοῦ αίμοβότου τῆδε βίου. οῦτως δὲ μάλιστα τούτω τῷ δαιμονίω φωτὶ πολλάκις ἀνάγοντι ἑαυτὸν εἰς τὸν πρῶτον καὶ ἐπέκεινα δεὸν ταῖς ἐννοίαις καὶ κατὰ τὰς ἐν τῷ Συμποσίω ὑφηγημένας ὁδοὺς τῷ Πλάτωνι ἐφάνη ἐκείνος ὁ θεὸς ὁ μήτε μορφὴν μήτε τινὰ ἰδέαν ἔχων, ὑπὲρ δὲ νοῦν καὶ πῶν τὸ νοητὸν ἱδουμένος. ῷ δὴ καὶ ἐγῶ Πορφύριος ἅπαξ λέγω πλησιάσαι καὶ

ένωθηναι έτος άγων έξηποστόν τε παι όγδοον, έφάνη γουν τῷ Πλωτίνφ σκοπὸς ἐγγύθι ναίων. τέλος γὰρ αὐτῷ καὶ σκο-πὸς ἦν τὸ ἑνωθῆναι καὶ πελάσαι τῷ ἐπὶ πὰσι θεῷ. ἔτυχε δὲ τετράκις που ότε αύτῷ συνήμην τοῦ σκοποῦ τούτου ένεργεία άρρήτω και ού δυνάμει. και ότι λοξως φερόμενον πολλάκις οί θεό κατηύθυναν θαμινήν φαέων άκτινα πορόντες, ώς έπισκέψει τη παρ' έκείνων και έπιβλέψει γραφήναι τα γραφέντα, είρηται. έκ δε τῆς ἀγρύπνου ἔσωθέν τε καὶ ἔξωθεν θέας έδρακες, φησίν, ὄσσοις πολλά τε και χαρίεντα, τά κεν **δέα ούτις ίδοιτο άνθρώπων των φιλοσοφία προσεχόντων.** ή γαρ δη των ανθρώπων θεωρία άνθρωπίνης μέν αν γένοιτο άμείνων ώς δε πρός την θείαν γνωσιν χαρίεσσα μεν αν είη, ού μην ώστε το βάθυς έλειν αν δυνηθηναι, ώσπερ αίρουσιν οί θεοί. ταύτα μέν ούν ότι έτι σωμα περικείμενος ένήργει καί τίνων ετύγχανε δεδήλωκε. μετά δε το λυθηναι έκ του σώματος έλθεῖν μέν αὐτόν φησιν εἰς τὴν δαιμονίαν ὁμήγυριν, πολιτεύεσθαι δ' έκει φιλότητα, ίμερον, ευφροσύνην, έρωτα έξημμένου τοῦ θεοῦ, τετάχθαι δὲ καὶ τοὺς λεγομένους δικαστὰς τῶν ψυχῶν, παίδας τοῦ θεοῦ, Μίνω καὶ Ῥαδάμανθυν και Αιακόν, πρός ούς ου δικασθησόμενον οίχεσθαι, συνεσόμενον δε τούτοις οίς και οι άλλοι θεοι άριστοι. σύνεισι δε ούτοι Πλάτων Πυθαγόρας δπόσοι τε άλλοι χορον στήριξαν έρωτος άθανάτου · έκει δε την γένεσιν τους όλβίστους δαίμονας έχειν βίον τε μετιέναι τον έν θαλίαις και εύφροσύναις καταπεπυκνωμένον και τουτον διατελείν και ύπο θεών μαπαριζόμενον.

24. τοιοῦτος μὲν οὖν ὁ Πλωτίνου ἡμῖν ἰστόρηται βίος. ἐπεὶ δὲ αὐτὸς τὴν διάταξιν καὶ τὴν διόρθωσιν τῶν βιβλίων ποιεῖσθαι ἡμῖν ἐπέτρεψεν, ἐγὼ δὲ κἀκείνω ζῶντι ὑπεσχόμην καὶ τοῖς ἄλλοις ἐπηγγειλάμην ποιῆσαι τοῦτο, πρῶτον μὲν τὰ βιβλία οὐ κατὰ χρόνους ἐᾶσαι φύρδην ἐκδεδομένα ἐδικαίωσα, μιμησάμενος δ' Απολλόδωρον τὸν 'Αθηναῖον καὶ 'Ανδρόνικον τὸν Περιπατητικόν, ὦν ὁ μὲν Ἐπίχαρμον τὸν κωμϣδιογράφον εἰς δέκα τόμους φέρων συνήγαγεν, ο δὲ τὰ 'Αριστοτέλους καὶ Θεοφράστου εἰς πραγματείας διεῖλε τὰς οἰκείας ὑποθέσεις εἰς ταὐτὸν συναγαγών. οὕτω δὴ καὶ ἐγὼ πεντήκοντα τέσσαρα ὅντα ἔχων τὰ τοῦ Πλωτίνου βιβλία διεῦλον μὲν εἰς ξὲ ἐννεάδας τῆ τελειότητι τοῦ ξὲ ἀριθμοῦ καὶ ταῖς ἐννεάσιν ἀσμένως ἐπιτυχών, ἑκάστη δὲ ἐννεάδι τὰ οἰκεῖα φέρων συνεφόρησα δοὺς

c\*\*

και τάξιν πρώτην τοις έλαφροτέροις προβλήμασιν. ή μεν γαρ πρώτη έννεας έχει τα ήθικώτερα τάδε

περί τῆς ἐκ τοῦ βίου εὐλόγου ἐξαγωγῆς.

ή μέν οὖν ποώτη ἐννεὰς τάδε περιέχει ἠθικωτέρας ὑποθέσεις περιλαβοῦσα. ή δὲ δευτέρα τῶν συσικῶν συναγωγὴν ἔχουσα τὰ περὶ κόσμου καὶ τὰ τῷ κόσμῷ ἀνήκοντα περιέχει. ἔστι δὲ ταῦτα

περί τοῦ χόσμου.

περί της πυπλοφορίας.

εί ποιεί τὰ ἄστρα.

περί τῶν δύο υλῶν.

περί τοῦ δυνάμει καὶ ἐνεργεία.

περί ποιότητος και είδους.

περί τῆς δι ὅλων κράσεως.

πῶς τὰ πόρρω δρώμενα μικρὰ φαίνεται.

ποδς τους κακόν τον δημιουργόν του κόσμου και τόν κόσμον κακόν είναι λέγοντας.

ή δὲ τρίτη ἐννεὰς ἔτι τὰ περὶ κόσμου ἔχουσα περιείληφε τὰ περὶ τῶν κατὰ κόσμον θεωρουμένων ταῦτα

περί είμαρμένης.

περί προνοίας πρώτον.

περί προνοίας δεύτερον.

περί τοῦ είληχότος ήμᾶς δαίμονος.

περί έρωτος.

περί τῆς ἀπαθείας τῶν ἀσωμάτων.

περί αίῶνος καί χρόνου.

περί φύσεως καί θεωρίας και τοῦ ένός.

έπισκέψεις διάφοροι.

25. ταύτας τὰς τρεῖς ἐννεάδας ήμεῖς ἐν ἐνὶ σωματίω τάξαντες κατεσκευάσαμεν. ἐν δὲ τῆ τρίτη ἐννεάδι ἐτάξαμεν καὶ τὸ περὶ τοῦ εἰληχότος ἡμᾶς δαίμονός, ὅτι καθόλου θεωρεῖται

τὰ περί αὐτοῦ καὶ ἔστι τὸ πρόβλημα καὶ παρὰ τοῖς τὰ κατὰ τὰς γενίσεις τῶν ἀνθρώπων σκεπτομένοις. ὑμοίως δὲ καὶ ὁ περὶ ἔρωτος τόπος. τὸ δὲ περὶ αἰῶνος καὶ χρόνου διὰ τὰ περὶ τοῦ χρόνου ἐνταῦθα ἐτάξαμεν. τὸ δὲ περὶ φύσεως καὶ θεωρίας καὶ τοῦ ἐνζα διὰ τὸ περὶ φύσεως κεφάλαιον ἐνταῦθα τέτακται. ἡ δὲ τετάρτη ἐννεὰς μετὰ τὰ περὶ κόσμου τὰ περὶ ψυχῆς εἶληχε συγγράμματα. ἔχει δὲ τάδε

περί ούσίας ψυχής πρώτον. περί ούσίας ψυχής πρώτον. περί ψυχής άποριών πρώτον. περί ψυχής άποριών δεύτερον. περί ψυχής άποριών τρίτον η περί ὄψεως. περί αίσθήσεως καί μνήμης. περί άθανασίας ψυχής. περί της είς τὰ σώματα καθόδου της ψυχής. εί πᾶσαι αί ψυχαί μία.

ή μέν οὖν τετάοτη ἐννεὰς τὰς περὶ ψυχῆς αὐτῆς ὑποθέσεις ἔσχε πάσας. ή δὲ πέμπτη ἔχει μὲν τὰς περὶ νοῦ, περιέχει δὲ ἕκαστον τῶν βιβλίων ἕν τισι καὶ περὶ τοῦ ἐπέκεινα καὶ περὶ τοῦ ἐν ψυχῆ νοῦ καὶ περὶ τῶν ἰδεῶν. ἔστι δὲ τάδε·

περί τῶν τριῶν ἀρχικῶν ὑποστάσεων. περί γενέσεως καὶ τάξεως τῶν μετὰ τὸ πρῶτον. περί τῶν γνωριστικῶν ὑποστάσεων καὶ τοῦ ἐπέκεινα. πῶς ἀπὸ τοῦ πρώτου τὸ μετὰ τὸ πρῶτον καὶ περί τοῦ ἑνός. ὅτι οὐκ ἔξω τοῦ νοῦ τὰ νοητὰ καὶ περί τὰγαθοῦ. περί τοῦ τὸ ἐπέκεινα τοῦ ὄντος μὴ νοεῖν· καὶ τι τὸ πρώτως νοοῦν καὶ τι τὸ δευτέρως. περί τοῦ εἰ καὶ τῶν καθ Ἐκαστα ἔστιν εἶδη.

περί τοῦ νοητοῦ κάλλους.

περί νοῦ καί τῶν ίδεῶν και τοῦ ὄντος.

26. καί την τετάρτην ούν καὶ την πέμπτην ἐννεάδα εἰς <sup>εν</sup> σωμάτιον κατετάξαμεν. λοιπήν δὲ την ἕκτην ἐννεάδα εἰς <sup>εν</sup> ἄλλο σωμάτιον, ὡς διὰ τριῶν σωματίων γεγράφθαι τὰ Πλωτίνου πάντα, ὡν τὸ μὲν πρῶτον σωμάτιον ἔχει τρεῖς ἐννεάδας, τὸ δὲ δεύτερον δύο, τὸ δὲ τρίτον μίαν. ἔστι δὲ τὰ τοῦ τρίτου σωματίου, ἐννεάδος δὲ ἕκτης, ταῦτα

περί τῶν γενῶν τοῦ ὄντος πρῶτον. περί τῶν γενῶν τοῦ ὄντος δεύτερον. περί τῶν γενῶν τοῦ ὄντος τρίτον.

- περί του τό ου Έν και ταύτό ου άμα πανταχοῦ είναι όλου πρῶτου.
- περί τοῦ τὸ ὂν ἕν καὶ ταὐτὸ ὂν ᾶμα πανταχοῦ εἶναι ὅλον δεύτερον.

περί άριθμών.

πῶς τὸ πληθος τῶν ἰδεῶν ὑπέστη καὶ περὶ τἀγαθῦο. περὶ τοῦ ἑκουσίου καὶ θελήματος τοῦ ἑνός.

περί τάγαθοῦ ἢ τοῦ ἑνός.

τὰ μὲν οὖν βιβλία εἰς Ἐξ ἐννεάδας τοῦτον τὸν τρόπον κατετάξαμεν τέσσαρα καὶ πεντήκοντα ὅντα καταβεβλήμεθα δὲ καὶ εἶς τινα αὐτῶν ὑπομνήματα ἀτάκτως διὰ τοὺς ἐπείξαντας ἡμᾶς ἑταίρους γράφειν εἰς ἅπερ αὐτοὶ τὴν σαφήνειαν αὐτοῖς γενέσθαι ἡξίουν. ἀλλὰ μὴν καὶ τὰ κεφάλαια τῶν πάντων πλὴν τοῦ περὶ τοῦ καλοῦ διὰ τὸ λεῦψαι ἡμῶν πεποιήμεθα κατὰ τὴν χρονἰκὴν ἔκδοσιν τῶν βιβλίων . ἀλλ ἐν τούτω οὐ τὰ κεφάλαια μόνον καθ ἕκαστον ἕκκειται τῶν βιβλίων, ἀλλὰ καὶ ἐπιχειρήματα, ἅ ὡς κεφάλαια συναριθμεῖται. νυνὶ δὲ πειρασόμεθα ἕκαστον τῶν βιβλίων διερχόμενοι τάς τε στιγμὰς αὐτῷ πφοσθεῖναι καὶ εἴ τι ἡμαρτημένον εἶη κατὰ λέξιν διορθοῦν. καὶ ὅ τι ἂν ἡμᾶς ἄλλο κινήση, αὐτὸ σημανεῖ τὸ ἔργον.

1. Το καλόν έστι μέν έν οψει πλείστον, έστι δ' 1.6. έν άποαις πατά τε λόγων συνθέσεις παι έν μουσιπη άπάση · καί γάο μέλη και δυθμοί είσι καλοί · Εστι δε καί προιοῦσι πρὸς τὸ ἄνω ἀπὸ τῆς αἰσθήσεως καὶ ἐπι-5 τηδεύματα καλά και πράξεις και έξεις και έπιστημαί τε καί τὸ τῶν ἀρετῶν κάλλος. εί δέ τι καί πρό τούτων, αύτό δείξει. τί ούν δή τό πεποιηχός και τα σώματα καλά φαντάζεσθαι και την άκοην έπινεύειν ταϊς σωναίς, ώς καλαί; και όσα έφεξης ψυχης έχεται, πῶς 10 ποτε πάντα καλά; και ἆρά γε ένι και τῷ αὐτῷ καλὰ τὰ πάντα, η άλλο μέν έν σώματι τὸ κάλλος, άλλο δε έν άλλω; καί τίνα ποτέ ταῦτα ἢ τοῦτο; τὰ μέν γὰρ ού παρ' αύτῶν τῶν ὑποκειμένων καλά, οἶον τὰ σώματα, άλλα μεθέξει, τα δε κάλλη αυτά, ώσπερ άρε-15 τῆς ἡ φύσις. σώματα μὲν γὰρ τὰ αὐτὰ ὑτὲ μὲν χαλά, ότε δε ού καλά φαίνεται, ώς άλλου όντος του σώματα είναι, αλλου δε τοῦ καλά. τί οὖν έστι τοῦτο τὸ παρὸν τοίς σώμασι; πρώτον γάρ περί τούτου σχεπτέον. τί ούν έστιν δ πινεί τάς όψεις των θεωμένων παι έπιω στρέφει πρός αύτό και έλκει και εύφραίνεσθαι τη θέα ποιεί; τοῦτο γὰρ εὐρόντες τάχ' ἂν ἐπιβάθρα αὐτῷ γρώμενοι καί τὰ άλλα θεασαίμεθα. λέγεται μέν δή παρά πάντων, ώς είπειν, ώς συμμετρία των μερών πρός άλληλα καί πρός τὸ όλον τό τε της εύγροίας

T.

I. ПЕРІ ТОТ КАЛОТ. Plotin. I.

1

p. 51 προστεθέν | τό πρός την ὄψιν κάλλος ποιεί και έστιν αύτοις και όλως τοις άλλοις πασι το καλοις είναι το συμμέτφοις καλ μεμετοημένοις ύπάρχειν οίς άπλουν ούδέν, μόνον δε το σύνθετον έξ ανάγκης καλον ύπάρξει τό τε όλον έσται καλόν αύτοις, τα δε μέρη έκα- 5 στα ούχ έξει παρ' έαυτῶν τὸ καλὰ είναι, πρὸς δὲ τὸ όλον συντελούντα, ίνα καλόν ή· καίτοι δεί, είπερ [to] ölov, xal tà μέρη καλά είναι. où yào dh it alσχρῶν, ἀλλὰ πάντα κατειληφέναι τὸ κάλλος. τά τε χρώματα αύτοις τὰ καλά, οἶον καὶ τὸ τοῦ ἡλίου φῶς, ω άπλᾶ ὄντα καὶ οὐκ ἐκ συμμετρίας ἔχοντα τὸ κάλλος έξω έσται τοῦ καλὰ εἶναι. χρυσός τε δὴ πῶς καλόν; και νυκτός ή άστραπή δρασθαι το καλόν; έπι τε των σωνών ώσαύτως τὸ ἁπλοῦν οἰχήσεται, καίτοι έκάστου φθόγγου πολλαχή τῶν ἐν τῷ ὅλφ καλῷ κα- 15 λοῦ καὶ αὐτοῦ ὄντος. ὅταν δὲ δὴ καὶ τῆς αὐτῆς συμμετρίας μενούσης ότε μεν καλόν το αύτο πρόσωπον, ότε δε μή φαίνηται, πῶς οὐκ ἄλλο δετ ἐπὶ τῶ συμμέτοω λέγειν τὸ καλὸν εἶναι καὶ τὸ σύμμετοον καλὸν εἶναι δι' άλλο; εί δὲ δη μεταβαίνοντες και έπι τὰ έπι- 20 τηδεύματα καί τοὺς λόγους τοὺς καλοὺς τὸ σύμμετρον και έπ' αύτῶν αιτιῷντο, τίς ἂν λέγοιτο έν ἐπιτηδεύμασι συμμετρία καλοίς, η νόμοις, η μαθήμασιν, η έπιστήμαις; θεωρήματα γαρ σύμμετρα πρός αλληλα πῶς ἂν εἴη; εί δ', ὅτι σύμφωνά ἐστι, καὶ κακῶν ἔσται 25 ' όμολογία τε καί συμφωνία. τῷ γὰο τὴν σωφοοσύνην ήλιθιότητα είναι τὸ τήν δικαιοσύνην γενναίαν είναι εύήθειαν σύμφωνον και συνφδόν και όμολογετ πρός άλληλα. κάλλος μέν ούν ψυχης άρετή πασα και κάλλος άληθινώτερον η τὰ πρόσθεν · άλλὰ πῶς σύμμε- 30 τρα; ούτε γάρ ώς μεγέθη ούτε ώς άριθμοι σύμμετρα καί[τοι] πλειόνων μερών της ψυχης όντων. έν

ποίφ γαο λόγφ ή σύνθεσις, η ή πρασις των μερων, η τῶν θεωρημάτων; τὸ δὲ τοῦ νοῦ κάλλος μονουμένου **tí** ฉิง ะไท:

2. πάλιν οὖν ἀναλαβόντες λέγωμεν, τί δῆτά έστι 5 τὸ ἐν τοῖς σώμασι καλὸν πρῶτον. ἔστι μὲν γάρ τι καὶ βολη τη πρώτη αίσθητον γινόμενον και ή ψυχή ωσπεο συνείσα λέγει και έπιγνοῦσα ἀποδέχεται και οἶον συναρμόττεται. πρός δε τὸ αίσχρὸν προσβαλοῦσα מיואאבדמו אמן מסיבודמו אמן מימיביבו מא' מידחי סט » συμφωνοῦσα καὶ ἀλλοτριουμένη. φαμὲν δή, ὡς τὴν φύσιν ούσα όπερ έστι και πρός της κρείττονος έν τοις ούσιν ούσίας, ο τι αν ίδη συγγενές η ίχνος τοῦ συγγενοῦς, χαίρει τε και διεπτόηται και άναφέρει πρός έαυτὴν καί ἀναμιμνήσκεται ἑαυτῆς καί τῶν ἑαυτῆς. 15 τίς οὖν ὑμοιότης τοῖς τῆδε πρὸς τὰ ἐκεί καλά; καὶ γάρ, εί δμοιότης, | δμοια μέν έστω· πῶς δὲ καλὰ κά- p. 52 κείνα καί ταῦτα; μετοχῆ είδους φαμέν ταῦτα. πῶν μέν γάο τὸ ἄμορφον πεφυκὸς μορφήν καὶ είδος δέχεσθαι αμοιρον όν λόγου και είδους αίσχοόν και έξω » θείου λόγου· καὶ τὸ πάντη αἰσχοὸν τοῦτο. αἰσχοὸν δε και τό μή κρατηθεν ύπό μορφης και λόγου ούκ άνασχομένης τῆς ῦλης τὸ πάντη κατὰ τὸ εἰδος μορφοῦσθαι. προσιόν οὖν τὸ εἶδος τὸ μὲν ἐκ πολλῶν ἐσόμενον μερών εν συνθέσει συνέταξέ τε καί είς μίαν 25 συντέλειαν ήγαγε και Έν τῆ ὑμολογία πεποίηκεν, έπείπεο εν ήν αύτό εν τε έδει τό μορφούμενον είναι ώς δυνατόν αύτῷ έκ πολλῶν ὄντι. ίδρυται οὖν έπ' αύτοῦ τὸ κάλλος είς ἕν συναχθέντος και τοις μέρεσι διδόν έαυτό και τοις όλοις. όταν δε έν τι και όμοιο-» μερές καταλάβη, είς όλον δίδωσιν έαυτό· olov [εί] ότὲ μέν πάση οίκία μετά των μερών, ότε δε ένι λίθω διδοίη τις φύσις το κάλλος, τη δε ή τέχνη. ούτω μεν

δή τὸ καλὸν σῶμα γίγνεται λόγου ἀπὸ θεῶν ἐλθόντος κοινωνία.

3. γινώσκει δε αὐτὸ ή ἐπ' αὐτὸ δύναμις τεταγμένη, ής σύδεν πυριώτερον είς πρίσιν των έαυτης, δταν καί ή άλλη συνεπικρίνη ψυχή. τάχα δὲ καὶ αὐτὴ 5 λέγει συναρμόττουσα τῷ παρ' αὐτῇ είδει κἀκείνῷ πρός την πρίσιν χρωμένη ώσπερ κανόνι του εύθέος. πως δε συμφωνει το περί σωμα τω πρό σώματος; πῶς δὲ τὴν ἔξω οίκίαν τῶ ἔνδον οίκίας είδει ὁ οίκοδομικός συναρμόσας καλήν είναι λέγει; η ότι έστι τό 10 έξω, εί χωρίσειας τούς λίθους, τὸ ένδον είδος μερισθέν τῷ ἔξω ῦλης ὄγκῷ ἀμερές ὂν ἐν πολλοῖς φανταζόμενον. δταν ούν ή αίσθησις τὸ ἐν σώμασιν είδος ίδη συνδησάμενον και κρατήσαν της φύσεως της έναντίας ἀμόρφου ούσης καὶ μορφήν ἐπὶ ἄλλαις μορφαῖς 15 έππρεπώς έπογουμένην, συνελούσα άθρόον αὐτὸ τὸ πολλαχή άνήνεγκέ τε και είσήγαγεν είς τὸ είσω άμερες ήδη και έδωκε τῷ ένδον σύμφωνον και συναρμόττον καί φίλον. οία άνδρι άγαθώ προσηνές έπιφαινόμενον άρετῆς ίχνος έν νέφ συμφωνοῦν τῷ άληθει » τῶ ἔνδον. τὸ δὲ τῆς χρόας κάλλος ἁπλοῦν μορφη καὶ χρατήσει του έν ύλη σχοτεινού παρουσία φωτός άσωμάτου και λόγου και είδους όντος. όθεν και το πυρ αύτὸ παρὰ τὰ ἄλλα σώματα καλόν, ὅτι τάξιν είδους πρός τὰ ἄλλα στοιχεία έχει, ἄνω μέν τη θέσει, λεπτό- 36 τατον δε τῶν ἄλλων σωμάτων, ὡς ἐγγὺς ὂν τοῦ ἀσωμάτου, μόνων δε αύτό ούκ είσδεχόμενον τα άλλα. τα δε άλλα δέχεται αύτό. Θεομαίνεται γαο έκεινα, ού p. 53 ψύχεται δὲ τοῦτο, κέχρωσταί τε πρώτως, | τὰ δὲ αλλα παρά τούτου τὸ εἶδος τῆς χρόας λαμβάνει. λάμπει . ούν και στίλβει, ώς αν είδος όν. το δε μή κρατούν έξίτηλον τῷ φωτί γινόμενον οὐκέτι καλόν, ὡς ἂν τοῦ

είδους τῆς χρόας οὐ μετέχου ὅλου. αί δὲ ἁρμονίαι αί έν ταίς φωναϊς αί ἀφανείς τὰς φανερὰς ποιήσασαι καὶ ταύτη τὴν ψυχὴν σύνεσιν τοῦ καλοῦ λαβειν ἐποίησαν, ὡς ἐν ἄλλῷ τὸ αὐτὸ δείξασαι. παρακολουθεί δὲ 5 ταίς αἰσθηταίς μετρείσθαι ἀριθμοίς ἐν λόγῷ οὐ παντί, ἀλλ' ὅς ἂν ἦ δουλεύων εἰς ποίησιν είδους εἰς τὸ κρατείν. καὶ περὶ μὲν τῶν ἐν αἰσθήσει καλῶν, ἂ δὴ είδωλα καὶ σκιαί, [αί] οἶον ἐκδραμοῦσαι εἰς ῦλην ἐλθοῦσαι ἐκόσμησάν τε καὶ διεπτόησαν φανείσαι, το-10 σαῦτα.

4. περί δε των προσωτέρω καλών, α ούκέτι αίσθησις όραν είλητε, ψυχή δε άνευ όργάνων όρα καί λέγει, αναβαίνοντας δεί θεάσασθαι καταλιπόντας την αίσθησιν κάτω περιμένειν. ώσπερ δε έπι των 15 τῆς αίσθήσεως καλῶν οὐκ ἦν κερί αὐτῶν λέγειν τοῖς μήτε έωραχόσι μήθ' ώς χαλών άντειλημμένοις, οίον εί τινες έξ άρχῆς τυφλοί γεγονότες, τον αὐτον τρόπον ούδε περί κάλλους έπιτηδευμάτων τοις μή άποδεξαμένοις τὸ τῶν ἐπιτηδευμάτων καὶ ἐπιστημῶν καὶ τῶν » άλλων των τοιούτων κάλλος ούδε περί άρετης φέγγους τοις μηδε φαντασθεισιν, ώς καλόν τό τῆς δικαιοσύνης και σωφροσύνης πρόσωπον και ούτε έσπερος ούτε έφος ούτω καλά. άλλα δει ιδόντας μεν είναι, φ ψυχή τὰ τοιαῦτα βλέπει, ίδόντας δὲ ήσθηναι καί ἔκs πληξιν λαβείν και πτοηθηναι πολλφ μαλλον, η έν τοτς πρόσθεν, ατε άληθινών ήδη έφαπτομένους. ταῦτα γὰρ δει τὰ πάθη γενέσθαι περί τὸ ὅ τι ἂν ή καλόν, θάμβος και ξκπληξιν ήδεταν και πόθον και έρωτα καί πτόησιν μεθ' ήδονης. έστι δε ταῦτα πα-» θείν και πάσχουσιν al ψυχαι και περί τα μή δρώμενα πασαι μέν, ώς είπειν, μαλλον μέντοι αί τούτων έρωτιχώτεραι, ώσπερ και έπι των σωμάτων πάντες μέν

6

έφῶσι, πεντοῦνται δε οὐκ ἴσα, ἀλλ' εἰσίν, οι μάλιστα, οι καί λέγονται έραν.

5. των δή και περί τα έν ούκ αίσθήσει έρωτικών άναπυνθάνεσθαι δεϊ: τί πάσχετε περί τὰ λεγόμενα έπιτηδεύματα καλά και τρόπους καλούς και ήθη σώ- 5 φρονα καί όλως έργα άρετῆς καί διαθέσεις καί τὸ τῶν ψυγών κάλλος; και έαυτούς δε ιδόντες τα ένδον καλούς τι πάσχετε; και πῶς ἀναβακχεύεσθε και ἀνακινεΐσθε καί έαυτοις συνείναι ποθείτε συλλεξάμενοι αύτοὺς ἀπὸ τῶν σωμάτων; πάσχουσι μὲν γὰρ ταῦτα 10 οί όντως έρωτικοί. τι δέ έστι, περί δ ταῦτα πάσχουσιν; ού σχημα, ού χρωμα, ού μέγεθός τι, άλλα περί ψυχήν, άχοώματον μέν αὐτήν, άχοώματον δε και την p. 54 σωφοοσύνην έχουσαν και τὸ ἄλλο τῶν ἀρετῶν | φέγγος, όταν η έν αύτοις ίδητε, η και έν αλλω θεάσησθε 15 μέγεθος ψυχῆς καὶ ἦθος δίκαιον καὶ σωφροσύνην καθαράν καί άνδρείαν βλοσυρόν έχουσαν πρόσωπου καί σεμνότητα και αίδῶ ἐπιθέουσαν ἐν ἀτοεμεϊ και άκύμονι και άπαθεϊ διαθέσει, έπι πασι δε τούτοις τόν θεοειδη νοῦν ἐπιλάμποντα. ταῦτα οὖν ἀγάμενοι » καί φιλούντες πῶς αὐτὰ λέγομεν καλά; ἔστι μὲν γὰρ καί φαίνεται καί ού μήποτε ό ίδων άλλο τι φήσει, η τὰ ὄντως ὄντα ταῦτα είναι. τί ὄντα ὄντως; ἢ καλά. άλλ' έτι ποθεϊ ό λόγος, τί ὄντα πεποίηκε την ψυχην είναι έφάσμιον. τί τὸ ἐπὶ πάσαις ἀφεταῖς διαπφέπον 25 οίον φῶς; βούλει δη και τὰ έναντία λαβών, τὰ περί ψυγήν αίσχοὰ γινόμενα, ἀντιπαραθείναι; τάχα γὰρ ἂν συμβάλλοιτο ποὸς ὃ ζητοῦμεν τὸ αίσχοὸν ὅ τί ποτ' έστι και διότι φανέν. Εστω δη ψυχη αίσχοά, άκόλαστός τε καί άδικος, πλείστων μέν έπιθυμιών γέ- 30 μουσα, πλείστης δε ταραχής, έν φόβοις δια δειλίαν, έν φθόνοις διὰ μικροπρέπειαν, πάντα φρονοῦσα ἅ δή

7

καί φρονεί θνητά και ταπεινά, σκολιά πανταχού, ήδονών ού καθαρών φίλη, ζώσα ζωήν του ό τι αν πάθη διὰ σώματος, ὡς ἡδὺ λαβοῦσα [τὸ] αἶσχος. αὐτὸ τοῦτο τὸ αἰσχος αὐτῆ ἀρα οὐ προσγεγονέναι οἶον ἐπα-5 κτόν κακόν φήσομεν, δ έλωβήσατο μέν αὐτỹ, πεποίηκε δε αὐτὴν ἀκάθαρτον και πολλῷ τῷ κακῷ συμπεφυρμένην, ούτε ζωήν έτι έχουσαν ούτε αίσθησιν καθαφάν, άλλὰ τῷ μίγματι τοῦ κακοῦ ἀμυδοặ τῆ ζωῆ κεχοημένην και πολλώ τω θανάτω κεκοαμένην, ούκέτι 10 μεν δρώσαν & δει ψυχήν δράν, ούκετι δε εωμένην έν αύτῆ μένειν τῷ ἕλκεσθαι ἀεὶ πρὸς τὸ ἔξω καὶ τὸ κάτω καί τό σκοτεινόν; ἀκάθαρτος δή, οἶμαι, οὖσα καί φερομένη πανταχοῦ όλκαῖς πρὸς τὰ τῆ αἰσθήσει προσπίπτοντα, πολύ τό τοῦ σώματος ἔχουσα ἐγπεκραμέ-15 νον, τῷ ύλικῷ πολλῷ συνοῦσα καὶ εἰς αὐτὴν εἰσδεξαμένη είδος έτερον ήλλάξατο κράσει τη πρός τό χείρον. οίον εί τις δύς είς πηλον η βόρβορον το μεν όπεο είχε κάλλος μηκέτι προφαίνοι, τοῦτο δὲ ὑρῷτο, ὅ παρὰ τοῦ πηλοῦ ἢ βορβόρου ἀπεμάξατο · ῷ δὴ τὸ αἰσχρὸν » προσθήκη τοῦ άλλοτρίου προσηλθε και ἔργον αὐτῷ, είπεο έσται πάλιν καλός, ἀπονιψαμένφ καὶ καθηραμένω όπεο ήν είναι. αίσχραν δή ψυχήν λέγοντες μίξει καί κράσει και νεύσει τη πρός τό σωμα και ύλην όρθως αν λέγοιμεν. καί έστι τοῦτο αίσχος ψυχη μή 25 καθαρα μηδέ είλικρινεί είναι, ωσπερ χρυσφ άναπεπλησθαι του γεώδους, δ εί τις ἀφέλοι, καταλέλειπται χουσός και έστι καλός, μονούμενος μέν τῶν άλλων, αύτῷ δὲ συνών μόνῷ. τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον καὶ ψυχή, μονωθείσα μέν έπιθυμιών, ας διά τό σώμα έχει, φ 3 άγαν προσωμίλει, ἀπαλλαγείσα δὲ τῶν ἄλλων παθῶν p. 55 καί καθαρθείσα ἃ έχει σωματωθείσα, μείνασα μόνη τὸ αίσχοὸν τὸ παρὰ τῆς ἑτέρας φύσεως ἅπαν ἀπεθήκατο.

6. Ever yao on, ws & nalaids 16405, nat h. owφροσύνη και ή άνδρεία και πασα άρετη κάθαρσις και ή φρόνησις αὐτή. διὸ καὶ αί τελεταὶ ὀοθῶς αἰνίττονται τόν μή κεκαθαρμένον και είς άδου κείσεσθαι έν βορβόρφ, ὅτι τὸ μὴ καθαρὸν βορβόρφ διὰ κάκην φί- 5 λον · οία δή και ύες, ού καθαφαί το σωμα, χαίρουσι τῷ τοιούτω. τί γὰρ ἂν καὶ είη σωφροσύνη ἀληθής, η το μή προσομιλειν ήδοναίς του σώματος, φεύγειν δε ώς ού καθαράς ούδε καθαροῦ; ή δε ἀνδρεία ἀφοβία θανάτου. ὁ δέ έστι χωρίς είναι την ψυχην τοῦ 10 σώματος. ού φοβείται δε τοῦτο, ὃς ἀγαπῷ μόνος γενέσθαι. μεγαλοψυχία δε δη ύπεροψία των τηδε. ή δε φρόνησις νόησις εν άποστροφη των κάτω, πρός δε τα άνω την ψυχην άγουσα. γίνεται ούν ή ψυχη καθαρθείσα είδος και λόγος και πάντη άσώματος και 16 νοερά και όλη τοῦ θείου, όθεν ή πηγή τοῦ καλοῦ καὶ τὰ συγγενη πάντα τοιαῦτα. ψυχή οὖν ἀναχθείσα πρός νοῦν ἐπὶ τὸ μᾶλλόν ἐστι καλόν. νοῦς δὲ καὶ τὰ παρά νοῦ τὸ κάλλος αὐτῆ οἰκείον καὶ οὐκ ἀλλότριον, ότι τότε έστιν όντως μόνον ψυχή. διο και λέγεται όρ- 2 θώς τὸ ἀγαθὸν καὶ καλὸν τὴν ψυχὴν γίνεσθαι ὁμοιωθηναι είναι θεώ, ότι έχετθεν το χαλον χαί ή μοτρα ή έτέρα τῶν ὄντων. μᾶλλον δὲ τὰ ὄντα ή καλλονή έστιν, ή δε έτέρα φύσις τὸ αἰσχρόν. τὸ δ' αὐτὸ καὶ πρῶτον καχόν, ώστε χάχεινο ταὐτὸν ἀγαθόν τε χαὶ καλόν, η 25τάγαθόν τε και καλλονή. δμοίως οὖν ζητητέον καλόν τε και άγαθον και αίσχρόν τε και κακόν. και τό πρωτον θετέον την καλλονήν, ὅπερ και τάγαθόν · άφ' ού νοῦς εὐθὺς τὸ χαλόν · ψυχή δὲ νῷ χαλόν · τὰ δὲ άλλα ήδη παρά ψυχής μορφούσης καλά, τά τε έν ταζς 30 πράξεσι τά τε έν τοις έπιτηδεύμασι. και δή και τά σώματα, όσα ούτω λέγεται, ψυχή ήδη ποιει ατε γάρ

θείον ούσα καί οίον μοίρα τοῦ καλοῦ, ὧν ἂν ἐφάψηται καί κρατῆ, καλὰ ταῦτα, ὡς δυνατὸν αὐτοίς μεταλαβείν, ποιεί.

7. αναβατέον ούν πάλιν έπι τὸ αναθόν, ού όρε-• γεται πασα ψυχή. εί τις ούν είδεν αὐτό, οἰδεν ö λέγω, ὅπως καλόν. έφετον μεν γάρ ώς άγαθον και ή έφεσις πρός τουτο, τεύξις δε αύτου άναβαίνουσι πρός τὸ ανω καί έπιστραφείσι καὶ ἀποδυομένοις, ἅ καταβαίνοντες ήμφιέσμεθα. οίον έπι τα αγια των ίερων κ τοις άνιοῦσι χαθάρσεις τε καὶ ίματίων ἀποθέσεις τῶν πρίν καί τὸ γυμνοίς ἀνιέναι. ἕως ἄν τις παρελθών έν τη άναβάσει παν όσον άλλότριον του θεου αύτο μόνφ αύτὸ μόνον ίδη είλιχρινές, ἁπλοῦν, καθαρόν, άφ' ου πάντα έξήρτηται και πρός αύτο βλέπει καί IS EQUI Xal  $\zeta \tilde{\eta}$  xal voet  $\zeta \omega \tilde{\eta} s$  yèq altion xal vo $\tilde{v}$  xal to $\tilde{v}$ είναι. | τοῦτο οὖν είτις ίδοι, ποίους ἂν ίσχοι ἔρωτας, p. 56 ποίους δε πόθους, βουλόμενος αὐτῷ συγκερασθηναι, πῶς δ' ἂν ἐκπλαγείη μεθ' ήδονῆς; ἕστι γὰρ τῷ μὲν μήπω ίδόντι όρεγεσθαι ώς άγαθοῦ τῷ δὲ ίδόντι ο ύπάρχει έπι καλῷ ἄγεσθαί τε και θάμβους πίμπλασθαι μεθ' ήδονης και έκπιήττεσθαι άβλαβῶς και έραν άληθη έρωτα καί δριμεῖς πόθους και τῶν ἄλλων ἐρώτων καταγελάν και των πρόσθεν νομιζομένων καλών καταφρονείν όποιον πάσχουσιν όσοι θεών είδεσιν η Β δαιμόνων προστυχόντες οὐχέτ' ἂν ἀποδέχοιντο ὑμοίως άλλων κάλλη σωμάτων. τί δητα οἰόμεθα, εί τις αὐτὸ τό παλόν θεώτο αύτό έφ' έαυτοῦ παθαρόν, μή σαρκῶν, μὴ σώματος ἀνάπλεων, μὴ ἐν γῃ, μὴ ἐν οὐρανώ, Γν' ή καθαρόν; και γαρ έπακτα πάντα ταῦτα 2 καί μέμικται καί ού πρώτα, παρ' έκείνου δέ. εί ούν έχεινο, δ χορηγεί μέν απασιν, έφ' έαυτοῦ δὲ μένον δίδωσι και ού δέχεται τι εις αύτό, ίδοι, μένων έν τη

θέα τοῦ τοιούτου και ἀπολαύων αὐτοῦ ὑμοιούμενος τίνος ἂν ἔτι δέοιτο καλοῦ; τοῦτο γὰρ αὐτὸ μάλιστα κάλλος ὂν αὐτὸ και τὸ πρῶτον ἐργάζεται τοὺς ἐραστὰς αὐτοῦ καλοὺς και ἐραστοὺς ποιεῖ. οὖ δὴ και ἀγῶν μέγιστος και ἔσχατος ψυχαζς πρόκειται, ὑπὲρ οὖ και ⁵ ὁ πᾶς πόνος, μὴ ἀμοίρους γενέσθαι τῆς ἀρίστης θέας, ἡς ὁ μὲν τυχῶν μακάριος ὄψιν μακαρίαν τεθεαμένος · ἀτυχὴς δὲ οὖτος ὁ μὴ τυχῶν. οὐ γὰρ ὁ χοωμάτων ἢ σωμάτων καλῶν μὴ τυχῶν. οὐ γὰρ ὁ χοωμάτων ἢ σωμάτων καλῶν μὴ τυχῶν οὐδὲ δυνάμεως οὐδὲ ἀρχῶν οὐδ' ὁ βασιλείας μὴ τυχῶν ἀτυ- 10 χής, ἀλλ' ὁ τούτου και μόνου, ὑπὲρ οὖ τῆς τεύξεως και βασιλείας και ἀρχὰς γῆς ἁπάσης και θαλάττης και οὐρανοῦ προέσθαι χρεών, εἰ καταλιπών τις ταῦτα και ὑπεριδῶν εἰς ἐκείνο στραφεἰς ἰδοι.

8. τίς οὖν ὁ τρόπος; τίς μηχανή; πῶς τις θεά- 18 σεται κάλλος άμήχανον οίον ένδον έν άγίοις ίεροις μένον ούδε προιόν είς τὸ έξω, ίνα τις και βέβηλος ίδη; ίτω δή και συνεπέσθω είς τὸ είσω ὁ δυνάμενος έξω καταλιπών όψιν όμμάτων μηδ' έπιστρέφων αύτόν είς τὰς προτέρας ἀγλαίας σωμάτων. ἰδόντα γὰς 20 δεί τὰ έν σώμασι χαλὰ μήτοι προστρέχειν, άλλὰ γνόντα, ῶς είσιν είχόνες καὶ ἴχνη καὶ σκιαί, φεύγειν πρός έκεινο, ού ταῦτα εἰκόνες. εἰ γάρ τις ἐπιδράμοι λαβείν βουλόμενος ώς άληθινόν, οία είδώλου καλοῦ έφ' ῦδατος ὀχουμένου, οὖ λαβεϊν βουληθείς, ῶς πού 25 τις μῦθος, δοκῶ μοι, αἰνίττεται, δὺς εἰς τὸ κάτω τοῦ δεύματος άφανής έγένετο, τον αὐτον δή τρόπον δ έχόμενος τῶν καλῶν σωμάτων καὶ μὴ ἀφιεὶς οὐ τῷ σώματι, τη δε ψυχη καταδύσεται είς σκοτεινά καί άτερπη τῷ νῷ βάθη, ἕνθα τυφλὸς ἐν ῷδου μένων καὶ 🐽 ένταῦθα κἀκεί σκιαίς συνέσται. φεύγωμεν δη φίλην ἐς p. 57 πατρίδα, άληθέστερον αν τις παρακελεύοιτο. | τίς ούν

ή φυγή; και πῶς ἀναξόμεθα; οἶον ἀπὸ μάγου Κίρκης φησιν ἢ Καλυψοῦς Όδυσσεὺς αἰνιττόμενος, δοκεϊ μοι, μεϊναι οὐκ ἀρεσθείς, καίτοι ἔχων ἡδονὰς δι όμμάτων και κάλλει πολλῷ αἰσθητῷ συνών. πατρις 5 δὴ ἡμῖν, ὅθεν παρήλθομεν, και πατὴρ ἐκει. τίς οὖν ὁ στόλος και ἡ φυγή; οὐ ποσι δεῖ διανύσαι πανταχοῦ γὰρ φέρουσι πόδες ἐπὶ γῆν ἄλλην ἀπ' ἄλλης οὐδέ σε δει ἵππων ὅχημα ἤ τι θαλάττιον παρασκευάσαι, ἀλλὰ ταῦτα πάντα ἀφεῖναι δεὶ και μὴ βλέπειν, 10 ἀλλ' οἰον μύσαντα ὅψιν ἅλλην ἀλλάξασθαι και ἀνεγεῖραι, ἢν ἔχει μὲν πᾶς, χρῶνται δὲ ὀλίγοι.

9. τι ούν έκεινη ή ένδον βλέπει; αστι μεν έγειοομένη ού πάνυ τὰ λαμπρὰ δύναται βλέπειν. έθιστέον ούν την ψυχην αύτην πρώτον μέν τα χαλα βλέπειν 15 έπιτηδεύματα είτα έργα καλά, ούχ όσα αί τέχναι έργάζονται, άλλ' όσα οί άνδρες οί λεγόμενοι άγαθοί. είτα ψυγήν ίδε των τὰ έργα τὰ καλὰ έργαζομένων. πῶς ἂν οὖν ίδοις ψυχὴν ἀγαθὴν οἶον τὸ κάλλος ἔχει; άναγε έπί σαυτόν και ίδε. καν μήπω σαυτόν ίδης 30 καλόν, οία ποιητής άγάλματος, δ δει καλόν γενέσθαι, τό μέν άφαιρει, τό δε άπέξεσε, τό δε λείον, τό δε καθαφόν ἐποίησεν, ἕως ἔδειξε καλόν ἐπὶ τῷ ἀγάλματι πρόσωπον, ούτω και σύ άφαίρει όσα περιττά και άπεύθυνε όσα σχολιά, όσα σχοτεινά χαθαίρων έργά-25 ζου είναι λαμπρά και μή παύση τεκταίνων τὸ σὸν άγαλμα, ἕως ἂν ἐκλάμψειέ σοι τῆς ἀρετῆς ἡ θεοειδὴς άγλαία, έως αν ίδης σωφροσύνην έν άγνῷ βεβῶσαν. καθαρώς. εί γέγονας τοῦτο και είδες αὐτὸ και σαυτώ καθαρῶς συνεγένου οὐδὲν ἔχων ἐμπόδιον πρὸς τὸ 30 είς ούτω γενέσθαι οὐδὲ σὺν αύτῷ ἄλλο τι ἐντὸς μεμιγμένον έχων, άλλ' όλος αύτὸς φῶς άληθινὸν μόνον, ού μεγέθει μεμετοημένον ούδε σχήματι είς έλάτ-

τωσιν περιγραφέν ούδ' αὖ είς μέγεθος δι' άπειρίας αὐξηθέν, ἀλλ' ἀμέτρητον πανταχοῦ, ὡς ἂν μείζον παντός μέτρου καί παντός κρείσσον ποσού. εί τούτο γενόμενον σαυτόν ίδοις, όψις ήδη γενόμενος θαρσήσας περί σαυτῷ καὶ ἐνταῦθα ἤδη ἀναβεβηκώς μηκέτι ε τοῦ δειχνύντος δεηθείς ἀτενίσας ίδέ • ούτος γὰο μόνος ὁ ὀφθαλμὸς τὸ μέγα κάλλος βλέπει. ἐὰν δὲ ἴῃ ἐπὶ την θέαν λημών κακίαις και ού κεκαθαρμένος, η άσθενής, άνανδρία ού δυνάμενος τα πάνυ λαμπρα βλέπειν, ούδεν βλέπει, καν άλλος δεικνύη παρον το 19 όραθηναι δυνάμενον. τὸ γὰρ ὁρῶν πρὸς τὸ ἱρώμενον συγγενές καί δμοιον ποιησάμενον δει έπιβάλλειν τη θέα. ού γάρ αν πώποτε είδεν όφθαλμός ηλιον ήλιοειδής μή γεγενημένος ούδε το καλον αν ίδοι ψυχή μή καλή γενομένη. γενέσθω δή πρῶτον θεοει- 15 δής πῶς καί καλὸς πῶς, εἰ μέλλει θεάσασθαι τἀγαθόν τε και καλόν. ήξει γάρ πρῶτον ἀναβαίνων ἐπι τόν p. 58 νοῦν | κάκει πάντα είσεται καλὰ τὰ είδη και φήσει τὸ κάλλος τοῦτο είναι, τὰς ίδέας πάντα γὰρ ταύταις καλά, τοtς νοῦ γεννήμασι και οὐσία. τὸ δὲ ἐπέκεινα 🐲 τούτου την τοῦ ἀγαθοῦ λέγομεν φύσιν προβεβλημένον τὸ καλὸν ποὸ αύτῆς ἔχουσαν. ῶστε ὁλοσχερεί μέν λόγφ τό πρῶτον καλόν. διαιρῶν δέ τὰ νοητά τό μέν νοητόν καλόν τόν των είδων φήσει τόπον, τό . δ' άγαθον το έπέκεινα και πηγήν και άρχήν τοῦ κα- 25 λου. η έν τῷ αὐτῷ τὸ ἀγαθὸν και καλὸν πρῶτον θήσεται πλην έχει το χαλόν.

1. Εἰ δέ ἐστιν ἀθάνατος ἕκαστος ἡμῶν, ἢ φθεί- <sup>IV. 7.</sup> **ρετ**αι πᾶς, η τὰ μέν αὐτοῦ ἄπεισιν είς σχέδασιν χαί φθοράν, τὰ δὲ μένει είς ἀεί, ἅπερ ἐστίν αὐτός, ὡδ' άν τις μάθοι κατά φύσιν επισκοπούμενος. άπλοῦν 5 μέν δή τι ούχ αν είη άνθρωπος, άλλ' έστιν έν αύτω ψυγή, έγει δε καί σωμα είτ' ούν ὄργανον ου ήμιν, είτ' ουν Ετερον τρόπον προσπρτημένου. αλλ' ουν διηρήσθω γε ταύτη και έκατέρου την φύσιν τε και ούσίαν καταθεατέον. τὸ μέν δη σῶμα καὶ αὐτὸ συγ-. 10 κείμενον ούτε παρά τοῦ λόγου δύναται μένειν ἥ τε αίσθησις όρα λυόμενόν τε καί τηκόμενον καί παντοίους όλέθρους δεχόμενον έχάστου τε των ένόντων πρός τὸ αύτοῦ φερομένου φθείροντός τε άλλου έτερον και μεταβάλλοντος είς άλλο και άπολλύντος. 15 καί μάλιστα όταν ψυχή ή φίλα ποιοῦσα μή παρη τοίς όγκοις. καν μονωθή δε έκαστον γινόμενον, εν ούκ έστι, λύσιν δεχόμενον είς τε μορφήν και ύλην, έξ ών άνάγκη και τα άπλα των σωμάτων τας συστάσεις έχειν. καί μήν καί μέγεθος έχοντα, άτε σώματα 20 όντα, τεμνόμενά τε καί είς μικρά θραυόμενα καί ταύτη φθοράν αν ύπομένοι. ώστ' εί μεν μέρος ήμων τούτο, ού τὸ πῶν ἀθάνατοι εί δὲ ὄργανον, ἔδει γε αύτὸ εἰς γρώνον τινὰ δοθέν τοιοῦτον τὴν φύσιν είναι. τό δε πυριώτατον και αύτος ό άνθρωπος είη αν η 25 κατά τὸ εἶδος ὡς πρὸς ῦλην τὸ σῶμα, ἢ κατὰ τὸ γρώμενον ώς πρός ὄργανον. έκατέρως δε ή ψυγή αὐτός.

2. τοῦτο οὖν τίνα φύσιν ἔχει; ἢ σῶμα μὲν ὂν Ρ. 457

Η. ΠΕΡΙ ΑΘΑΝΑΣΙΑΣ ΨΥΧΗΣ.

πάντως άναλυτόν σύνθετον γαρ παν γε σωμα. εί δε μή σωμα είη, άλλα φύσεως άλλης, κακείνην η κατα τον αύτον τρόπον η κατ' άλλον σκεπτέον. πρώτον δε σκεπτέον, είς ο τι δεί τοῦτο τὸ σῶμα, ὃ λέγουσι ψυχήν, ἀναλύειν. ἐπεί γὰο ζωή ψυχη πάσεστιν έξ κ άνάγκης, άνάγκη τοῦτο τὸ σῶμα, τὴν ψυχήν, εἰ μὲν έκ δύο σωμάτων η πλειόνων είη, ήτοι έκάτερον αὐτῶν ἢ ἕκαστον ζωὴν σύμφυτον ἔχειν, ἢ τὸ μὲν έχειν, τὸ δὲ μή, η μηδέτερον έχειν. εί μεν δή ένι αύτῶν προσείη τὸ ζην, αὐτὸ τοῦτο αν είη ψυχή. τί 10 ἂν οὖν είη σῶμα ζωὴν παρ' αύτοῦ ἔχον; πῦρ γὰρ καὶ άήο και ύδωο και γη άψυχα παο' αύτων και ότω πάρεστι τούτων ψυχή, τουτο έπαπτῶ πέγρηται τη ζωη, άλλα δε παρά ταῦτα σώματα οὐκ ἔστι. και οἶς γε δοκεί είναι καί στοιχεία τούτων έτερα, σώματα, 15 ού ψυχαί, έλέχθησαν είναι ούδε ζωήν έχοντα. εί δε μηδενός αὐτῶν ζωὴν ἔχοντος ἡ σύνοδος πεποίηκε Κωήν, ατοπον. εί δε εκαστον ζωήν έχοι, και εν άρχει. μαλλον δε άδύνατον συμφόρησιν σωμάτων \* ζωήν έργάζεσθαι και νοῦν γεννᾶν τὰ ἀνόητα. και 20 δή και ούχ όπωσούν κραθέντα ταύτα φήσουσι γίνεσθαι. δεί άρα είναι τὸ τάξον και τὸ τῆς κράσεως αίτιον. ώστε τοῦτο τάξιν αν έχοι ψυχής. ού γάο ὅτι σύνθετον, άλλ' ούδε άπλοῦν αν είη σῶμα έν τοῖς ovor สันอบ ψบหูกีร ovons in to παντί, είπεο λόγος 23 προσελθών τη ύλη σώμα ποιεί, ούδαμόθεν δ' αν προσέλθοι λόγος, η παρα ψυχης.

-3. εί δέ τις μη οῦτως, ἀλλ' ἀτόμους η ἀμερη συνελθόντα ψυχην ποιεῖν λέγοι τῆ ἐνώσει, καὶ ὁμοπαθεία ἐλέγχοιτ' ἂν καὶ τῆ παραθέσει μη διόλου δὲ 30 οὐ γινομένου ἑνὸς οὐδὲ συμπαθοῦς ἐξ ἀπαθῶν καὶ p. 458 μη ἑνοῦσθαι δυναμένων σωμάτων. ψυχη δὲ | αὑτῆ

συμπαθής. έκ δε άμερῶν σῶμα οὐδε μέγεθος ἂν γένοιτο. και μην ει άπλου όντος του σώματος το μεν δσον ύλικον παρ' αύτου ζωήν έχειν ου φήσουσιν. ύλη γάρ αποιον. το δε κατά το είδος τεταγμένον έπιφέs ρειν την ζαήν, εί μεν ούσίαν φήσουσι τὸ είδος τοῦτο είναι, ού τὸ συναμφότερον, θάτερον δὲ τούτων. έσται ή ψυχή. δ ούκετ' αν σωμα. ού γαο εξ ύλης και τοῦτο, ἢ πάλιν τὸν αὐτὸν τρόπον ἀναλύσομεν. εί δὲ πάθημα της ύλης, άλλ' ούκ ούσίαν φήσουσιν είναι. 10 ἀφ' οὖ τὸ πάθημα καὶ ἡ ζωὴ εἰς τὴν ὕλην ἐλήλυθε λεπτέον αύτοις. ού γάρ δή ή ῦλη αύτην μορφοι οὐδὲ αύτη ψυχήν έντιθησι. δεί άρα τι είναι το χορηγον τῆς ζωῆς, είτε τῆ ῦλη ἡ χορηγία, είθ' ὑτφοῦν τῶν σωμάτων, έξω ον και έπέκεινα σωματικής φύσεως 15 άπάσης. έπει ούδ' αν είη σωμα ούδεν ψυχικής δυνάμεως ούκ ούσης. δεί γαρ και έν φορα αύτου ή φύσις και απόλοιτο αν ώς τάχιστα, ει πάντα σώματα είη, καν εί όνομα ένὶ αὐτῶν ψυχήν τις θεῖτο. ταὐτὰ γὰο αν πάθοι τοις άλλοις σώμασι ύλης μιας ούσης αύτοις. 20 μαλλον δε ούδ' αν γένοιτο, άλλα στήσεται έν ύλη τα πάντα, μή όντος τοῦ μορφοῦντος αὐτήν. τάχα δ' ἂν ούδ' αν ή ύλη το παράπαν είη λυθήσεται τε και τόδε τὸ ξύμπαν, εἴ τις αὐτὸ πιστεύσειε σώματος συνέρξει διδούς αὐτῷ ψυχῆς τάξιν μέχρι τῶν ὀνομάτων, ἀέρι 25 καί πνεύματι σκεδαστοτάτω καί το ένι είναι έχοντι ού παρ' αύτοῦ. πῶς γὰρ τεμνομένων τῶν πάντων σωμάτων ώτινιοῦν τις ἀναθείς τόδε τὸ πᾶν οὐκ άνόητόν τε καί φερόμενον είκη ποιήσει; τίς γαρτάξις έν πνεύματι δεομένω παρά ψυχης τάξεως η λόγος η » νοῦς; ἀλλὰ ψυχῆς μέν οῦσης ὑπουργὰ ταῦτα πάντα αὐτῆ εἰς σύστασιν κόσμου και ζώου ἐκάστου ἅλλης παρ' άλλου δυνάμεως είς τὸ ὅλον συντελούσης· ταύτης δε μή παρούσης έν τοις όλοις ούδεν αν είη ταυτα, ούχ ότι έν τάξει.

4. μαρτυροῦσί δὲ χαὶ αὐτοὶ ὑπὸ τῆς ἀληθείας άγόμενοι, ώς δεί τι πρό των σωμάτων είναι χρείττον αύτῶν ψυχῆς είδος, έννουν τὸ πνεῦμα καὶ πῦρ 5 νοερόν τιθέμενοι, ώσπερ άνευ πυρός και πνεύματος ού δυναμένης της πρείττονος μοίρας έν τοις ούσιν p. 459 είναι, | τόπον δε ζητούσης είς τὸ ίδρυθηναι, δέον ζητεϊν όπου τὰ σώματα ίδούσουσιν, ώς άρα δεϊ ταῦτα έν ψυχῆς δυνάμεσιν ίδρῦσθαι. εί δὲ μηδὲν παρά τὸ 10 πνεῦμα τὴν ζωὴν καὶ τὴν ψυχὴν τίθενται, τί τὸ πολυθούλλητον αύτοῖς πως έχον, είς 🕯 καταφεύγουσιν άναγκαζόμενοι τίθεσθαι άλλην παρά τὰ σώματα φύσιν δραστήριον; εί ούν ού παν μέν πνευμα ψυγή. δτι μυρία πνεύματα άψυχα, τὸ δέ πως έχον πνεῦμα 18 φήσουςι, τό πως έχον τοῦτο και ταύτην την σχέσιν η των όντων τι φήσουσιν η μηδέν. άλλ' εί μεν μηδέν; πνεύμα αν είη μόνυν, τὸ δέ πως έχον ὄνομα. καὶ ούτως συμβήσεται αύτοις ούδε αλλο ούδεν είναι λέγειν η την ύλην, και ψυχήν και θεόν, και όνόματα 🛥 πάντα, έκετνο δε μόνον [σν]. εί δε των σντων ή σγέσις καί άλλο παρά τὸ ὑποκείμενον καὶ τὴν ῦλην, έν ύλη μέν, αυλον δε αύτο τῷ μή πάλιν αὐ συγκετσθαι έξ ῦλης, λόγος ἂν είη τις και ού σῶμα και φύσις ยาร์อน. ยาเ อริ หล่า ยหาร์องอร อง่า การอง ตุลเทราน ส่งี่บ่- 28 νατον δυ την ψυχην είναι σώμα ότιοῦν. η γάρ θερμόν έστιν η ψυγούν, η σκληφόν η μαλακόν ύγούν τε η πεπηγός μέλαν τε η λευκόν και πάντα δσα ποιότητες σωμάτων αλλαι έν αλλοις. καί εί μέν θερμόν μόνον, θερμανεί ψυχρόν δε μόνον [ον] ψύξει και κούφα 30 ποιήσει το πουφον προσγενόμενον και παρόν και βαρυνεί τὸ βαρὺ καὶ μελανεί τὸ μέλαν · καὶ τὸ λευκὸν

λευχον ποιήσει. οὐ γὰρ πυρος τὸ ψύχειν οὐδὲ τοῦ ψυχροῦ θερμὰ ποιείν. ἀλλ' ῆ γε ψυχὴ καὶ ἐν ἄλλοις μὲν ζώοις ἄλλα, τὰ δ' ᾶλλα ποιεί, καὶ ἐν τῷ δὲ αὐτῷ τὰ ἐναντία, τὰ μὲν πηγνῦσα, τὰ δὲ χέουσα, καὶ τὰ 5 μὲν πυχνά, τὰ δὲ ἀραιά, μέλανα λευχά, κοῦφα βαρέα [ποιοῦσα]. καίτοι ἕν ἔδει ποιείν κατὰ τὴν τοῦ σώματος ποιότητά τε τὴν ἅλλην καὶ δὴ καὶ χρόαν . νῦν δὲ πολλά.

5. τὰς δὲ δὴ χινήσεις πῶς διαφόρους, ἀλλ' οὐ ν μίαν, μιᾶς οὕσης παντὸς σώματος πινήσεως; εί δὲ τών μέν προαιρέσεις, τών δε λόγους αιτιάσονται, όρθως μέν τούτο άλλ' ού σώματος ή προαίρεσις ούδε οι λόγοι, διάφοροι γε όντες, ένος όντος και άπλοῦ τοῦ σώματος καὶ οὐ μετὸν αὐτῷ τοιούτου γε 15 λόγου, η όσος δέδοται αύτῷ παρὰ τοῦ ποιήσαντος θεομόν αὐτὸ ἢ ψυχοὸν είναι. τὸ δὲ καὶ ἐν χρόνοις αύξειν και μέχοι τοσούτου μέτρου πόθεν αν τῷ σώματι αύτῷ γένοιτο, ῷ προσήχει μεν αύξεσθαι, αὐτῷ δε άμοίοφ τοῦ αὕξειν είναι, ἢ ὅσον παραληφθείη ἂν 28 έν ῦλης | ὄγχφ ύπηρετοῦν τῷ δι' αὐτοῦ τὴν αὕξην p. 460 έργαζομένω; και γάρ ει ή ψυχή σῶμα οὖσα αύξοι, άνάγκη καί αὐτὴν αὔξεσθαι, προσθήκη δηλονότι όμοίου σώματος, εί μέλλοι είς ίσον ίέναι τῷ αὐξομένφ ύπ' αύτῆς. καὶ ἢ ψυχὴ ἔσται τὸ προστιθέμενον ἢ 25 άψυχον σώμα. καί εί μέν ψυχή, πόθεν καί πῶς είσιούσης και πῶς προστιθεμένης; εί δὲ ἄψυχον τὸ προστιθέμενον, πῶς τοῦτο ψυχώσεται καὶ τῷ πρόσθεν όμογνωμονήσει και εν έσται και των αύτων. δοξῶν τῆ πρώτη μεταλήψεται, ἀλλ' ὀὐχ ῶσπερ ξένη » ψυχή αὐτή ἐν ἀγνοία ἔσται ὧν ή ἑτέρα οἶδε; καί, ώσπερ ό άλλος όγχος ήμων, τό μέν τι άπορρεύσεται PLOTIN. I.

αύτοῦ, τὸ δέ τι προσελεύσεται, οὐδὲν δὲ ἔσται τὸ αὐτό; πῶς οὖν ἡμιν αί μνῆμαι; πῶς δὲ ἡ γνώρισις οίχείων ούδέποτε τη αύτη ψυχή χρωμένων; και μήν εί σωμά έστι, φύσις δε σώματος μεριζόμενον εis πλείω έκαστον μή τὸ αὐτὸ είναι τῶν μερῶν τῷ ὅλφ, 5 εί το τοσόνδε μέγεθος ψυχή, δ έαν έλαττον ή, ψυχή ούκ έσται, ώσπερ καν ποσόν, άφαιρέσει το είναι το πρόσθεν ήλλάξατο είδέ τι των μέγεθος έχόντων τόν όγχου έλαττωθεν τη ποιότητι ταύτου μένοι, ή μέν σωμα έτερόν έστι και ή ποσόν, τη δε ποιότητι 10 έτέρα της ποσότητος ούση το ταύτον αποσώζειν δύναται. τί τοίνυν φήσουσιν οί την ψυχην σῶμα είναι λέγοντες; πρώτον μέν περί έκάστου μέρους της ψυχής τῆς ἐν τῷ αὐτῷ σώματι, πότερον ἕκαστον ψυχὴν οία έστι και ή ὅλη; και πάλιν τοῦ μέρους τὸ μέρος; πὐδεν 15 άρα τὸ μέγεθος συνεβάλλετο τη οὐσία αὐτης καίτοι έδει γε ποσού τινος ούσης. αλλά και όλον πολλαχή, δπεο σώματι παρείναι άδύνατον, έν πλείοσι τὸ αὐτὸ όλον είναι και τὸ μέρος ὅπερ τὸ ὅλον ὑπάρχειν. εί δὲ έπαστον τῶν μερῶν οὐ ψυχὴν φήσουσιν, έξ ἀψύχων 20 ψυχή αύτοις υπάρξει. και προσέτι εί ψυχης έκάστης τό μέγεθος ώρισμένον έσται έφ' έκάτερα, η έπι τό έλαττόν γε η έπι τὸ μείζον, ψυχή οὐκ ἔσται. ὅταν τοίνυν έκ συνόδου μιᾶς καὶ ένὸς σπέρματος δίδυμα γένηται γεννήματα η καί, ώσπες έν τοις άλλοις ζώοις, 25 πλείστα τοῦ σπέρματος εἰς πολλοὺς τόπους μεριζομένου, ού δή ξκαστον όλον έστι, πώς ού διδάσκει τουτο τούς βουλομένους μανθάνειν, ώς, δπου το μέρος το αὐτό ἐστι τῷ ὅλφ, τοῦτο ἐν τῆ αὐτοῦ οὐσία τὸ ποσὸν είναι ύπερβέβηκεν, αποσον δε είναι αὐτὸ δει έξ 30 άνάγκης; οῦτω γὰρ ἂν μένοι τὸ αὐτὸ τοῦ ποσοῦ κλεπτομένου, ατε μη μέλον αύτῷ ποσότητoς καὶ

όγκου, ώς αν της ούσίας αύτοῦ ἔτερόν τι οὔσης. ἄποσον ἄρα ή ψυχή και οί λόγοι.

6. ὅτι δέ, εἰ σῶμα εἰη ἡ ψυχή, οὖτε τὸ αἰσθά- p. 461 νεσθαι ούτε το νυείν ούτε το έπίστασθαι ούτε άρετή s οὔτετι τῶν χαλῶν ἔσται, ἐχ τῶνδε δῆλον. εἴ τι μέλλει αίσθάνεσθαί τινος, Έν αὐτὸ δεῖ εἶναι καὶ τῷ αὐτῷ παντός άντιλαμβάνεσθαι καί εί διά πολλών αίσθητηρίων πλείω τὰ εἰσιόντα εἴη ἢ πολλαὶ περὶ Ἐν ποιότητες, καν δι' ένος ποικίλου, οίον πρόσωπου. ού γάρ 10 αλλο μέν δινός, αλλο δε όφθαλμών, άλλα ταὐτόν όμοῦ πάντων. και εί τὸ μὲν δι' όμμάτων, τὸ δὲ δι' άχοῆς, Εντιδεί είναι, είς δ άμφω. η πῶς αν είποι, ότι έτερα ταύτα, μή είς τὸ αὐτὸ ὁμοῦ τῶν αἰσθημάτων έλθόντων; δει τοίνυν τοῦτο ῶσπεο κέντρον 15 εἶναι, γραμμάς δὲ συμβαλλούσας ἐχ περιφερείας κύκλου τὰς πανταχόθεν αίσθήσεις πρός τοῦτο περαίνειν καί τοιούτον τό άντιλαμβανόμενον είναι, Έν όντως. εί δε διεστώς τοῦτο γένοιτο και οἶον γοαμμῆς έπ' ἄμφω τὰ πέρατα αί αίσθήσεις προσβάλλοιεν, η » συνδραμείται είς εν και το αύτο πάλιν οίον το μέσον, η άλλο, τὸ δὲ άλλο έχάτερον έχατέρου αἴσθησιν έξει. ώσπερ αν εί έγω μεν άλλου, σύ δε άλλου αίσθοιο. καί εί  $\exists v$  είη τό αίσθημα, οίον πρόσωπον, η είς  $\exists v$ συναιρεθήσεται, όπερ καί φαίνεται συναιρείται 25, γάο καί έν αύταις ταις κόραις. η πῶς ἂν τὰ μέγιστα διά ταύταιν όρωτο; ώστε έτι μαλλον είς το ήγεμανοῦν ἰόντα οἶον ἀμερῆ νοήματα γίνεσθαι καὶ ἔσται άμερές τούτο · η μεγέθει όντι τούτω συμμερίζοιτο άν, ώστε άλλο άλλου μέρους μέρος και μηθένα ήμῶν ὅλου » τοῦ αἰσθητοῦ τὴν ἀντίληψιν ἴσχειν. ἀλλὰ γὰο ἕν ἐστι τό παν. πως γάρ αν και διαιροίτο; ού γάρ δή τό ίσον τῷ ἴσφ ἐφαρμόσει, ὅτι οὐκ ἴσον τὸ ἡγεμονοῦν

παντί αίσθητῷ. κατὰ πηλίκα οὖν ή διαίφεσις; η είς τοσαύτα διαιρεθήσεται, καθ' όσον αν άριθμου έχη είς ποικιλίαν το είσιον αζοθημα. και ξκαστον δή έκείνων των μερών της ψυχης άρα και τοις μορίοις αύτοῦ αἰσθήσεται; η ἀναίσθητα τὰ μέρη τῶν μορίων 5 έσται; άλλα άδύνατον. εί δε ότιοῦν παντός αίσθήσεται, είς ἄπειρα τοῦ μεγέθους διαιρεϊσθαι πεφυκότος ἀπείρους καὶ αἰσθήσεις καθ' ἕκαστον αἰσθητὸν συμβήσεται γίνεσθαι έχάστω οίον τοῦ αὐτοῦ ἀπείοους έν τῷ ήγεμονοῦντι ήμῶν εἰκόνας. καὶ μὴν σώ- 10 ματος όντος τοῦ αίσθανομένου οὐκ ἂν ἄλλον τρόπον γένοιτο τὸ αίσθάνεσθαι, ἢ οἶον ἐν κηρῷ ἐνσημανθείσαι ἀπό δακτυλίων σφραγίδες, είτ' οὖν είς αἶμα, είτ' ούν είς άέρα τῶν αίσθημάτων ένσημαινομένων. καί εί μέν ώς έν σώμασιν ύγροις, ὅπερ καὶ εὕλογον, 15 ώσπες είς ύδως συγχυθήσεται, και ούκ έσται μνήμη. p. 162 εί δ' έμμενοῦσιν οι τύποι, η οὐκ ἔστιν άλλους ἐνσημαίνεσθαι έκείνων κατεχόντων . ώστε άλλαι αίσθήσεις ούκ έσονται. η γινομένων άλλων έκετνοι οί πρότεροι απολούνται. ώστε ούδεν έσται μνημο- 20 νεύειν εί δε έστι τὸ μνημονεύειν και άλλων αίσθάνεσθαι έπ' άλλοις ούκ έμποδιζόντων των πρόσθεν, άδύνατον την ψυχην σωμα είναι.

7. ίδοι δ' αν τις καὶ ἐκ τῆς τοῦ ἀλγετν αἰσθήσεως τὸ αὐτὸ τοῦτο. ὅταν δάκτυλον λέγηται ἀλγετν ἄνθρω- 25 πος, ἡ μὲν ὀδύνη περὶ τὸν δάκτυλον δήπουθεν, ἡ δ' αἰσθησις τοῦ ἀλγετν δῆλου ὅτι ὁμολογήσουσιν ὡς περὶ τὸ ἡγεμονοῦν γίνεται. ἄλλου δὴ ὅντος τοῦ πονοῦντος μέρους τοῦ πνεύματος τὸ ἡγεμονοῦν αἰσθάνεται καὶ ὅλη ἡ ψυχὴ τὸ αὐτὸ πάσχει. πῶς οὖν τοῦτο συμβαίνει; δια- 20 δόσει, φήσουσι, παθόντος μὲν πρώτως τοῦ περὶ τὸν δάκτυλονψυχικοῦ πνεύματος, μεταδόντος δὲ τῷ ἐφεξῆς

και τούτου αλλφ, 'έως ού πρός τὸ ήγεμονοῦν ἀφίποιτο. ανάγκη τοίνυν, εί τὸ πρῶτον πονοῦν ἤσθετο, άλλην την αίσθησιν τοῦ δευτέρου είναι, εί κατὰ διάδοσιν ή αίσθησις, και τοῦ τρίτου γε αλλην και πολ-• λάς αίσθήσεις και άπείρους την περί ένος άλγήματος γίγνεσθαι καί τούτων άπασων υστερον το ήγεμονουν αίσθάνεσθαι καί της έαυτοῦ παρὰ ταύτας. τὸ δὲ ἀληθές έκάστην έκείνων μή τοῦ ἐν τῷ δακτύλφ ἀλγήματος, άλλὰ την μέν έφεξης τῷ δακτύλφ, ὅτι ὁ ταρσός 10 άλγεϊ, την δε τρίτην, ότι άλλο το πρός το άνωθεν. καί πολλάς είναι άλγηδόνας, τό τε ήγεμονοῦν μή τοῦ πρός τω δαπτύλω άλγήματος αίσθάνεσθαι, άλλὰ του πρός αύτῷ, καὶ τοῦτο γινώσκειν μόνον, τὰ δ' ἄλλα γαίρειν έαν μή έπιστάμενον, δτι άλγει ό δάκτυλος. 13 εί τοίνυν κατά διάδοσιν ούχ οίόν τε την αίσθησιν τοῦ τοιούτου γίγνεσθαι μηδε σώματος, ὄγχου ὄντος, άλλου παθόντος άλλου γνώσιν είναι παντός γάρ μεγέθους το μέν άλλο, το δε άλλο έστι. δει τοιούτον τίθεσθαι τὸ αίσθανόμενον, οἶον πανταχοῦ αὐτὸ 20 έαυτῷ τὸ αὐτὸ είναι. τοῦτο δὲ ἄλλω τινί τῶν ὄντων η σώματι ποιείν προσήχει.

 8. ὅτι δὲ οὐδὲ νοείν οἰόν τε, εἰ σῶμα ἡ ψυχὴ ὑτιοῦν είη, δειπτέον ἐπ τῶνδε. εἰ γὰο τὸ αἰσθάνεσθαί ἐστι τὸ σώματι προσχρωμένην τὴν ψυχὴν ἀντι-<sup>35</sup> λαμβάνεσθαι τῶν αἰσθητῶν, οὐπ ἂν είη παὶ τὸ νοείν τὸ διὰ σώματος παταλαμβάνειν ἢ ταὐτὸν ἔσται τῷ αἰσθάνεσθαι. εἰ οῦν τὸ νοείν ἐστι τὸ ἄνευ σώματος ἀντιλαμβάνεσθαι, πολὺ πρότερον δεῖ μὴ σῶμα αὐτὸ τὸ νοῆσον εἶναι. ἐπεὶ αἰσθητῶν μὲν ἡ αἴσθησις, νοη-<sup>30</sup> τῶν δὲ ἡ νόησις εἰ δὲ μὴ βούλονται, ἀλλ' οὖν ἔσονταί γε καὶ νοητῶν | τινῶν νοήσεις καὶ ἀμεγεθῶν ἀντι-<sub>P. 463</sub> λήψεις πῶς οὖν μέγεθος ὅν τὸ μὴ μέγεθος νοήσει;

καί τῷ μεριστῷ τὸ μὴ μεριστὸν νοήσει; ἢ μέρει τινί άμερει αύτου. εί δε τουτο, ού σωμα έσται το νοησον. ού γαο δή τοῦ ὅλου χρεία πρός τὸ θιγείν ἀρκεί γάρ καί εν τι. εί μεν ούν συγχωρήσονται τάς πρώτας νοήσεις, ὅπερ άληθές έστιν, είναι τῶν πάντη τώματος 5 καθαρωτάτων, αύτοῦ έκάστου, ἀνάγκη καὶ τὸ νοοῦν σώματος καθαρόν όν η γιγνόμενον γιγνώσκειν. εί δε των εν ύλη είδων τάς νοήσεις φήσουσιν είναι, άλλὰ χωριζομένων γε τῶν σωμάτων γίγνονται τοῦ νοῦ χωρίζοντος. οὐ γὰρ δή μετὰ σαρχῶν ἢ ὅλως ῦλης 10 ό χωρισμός κύκλου και τριγώνου και γραμμής και σημείου. δεί άρα και την ψυχην σώματος αύτην έν τῷ τοιούτῷ χωρίσαι. δεί ἄρα μηδε αὐτὴν σῶμα είναι. άμέγεθες δέ, οίμαι, και τὸ καλὸν και τὸ δίκαιον. και ή τούτων άρα νόησις. ώστε και προσιόντα τῷ 15 άμερει αύτης ύποδέξεται και έν αύτη έν άμερει κείσεται. πῶς δ' ἂν και σώματος ούσης τῆς ψυχῆς ἀρεταί αὐτῆς, σωφροσύνη και δικαιοσύνη [άνδρεία τε καί [al] άλλαι; πνεῦμά τι γὰρ η αἶμά τι τὸ σωφρο $v \in tv [av] \in t\eta \eta [\eta] \delta i \kappa a i o t\eta s \eta [\eta] a v \delta o \in ta. <math>\epsilon t \mu \eta a \phi a s$ ή άνδρεία το δυσπαθές του πνεύματος είη και ή σωφροσύνη ή εύχρασία, τὸ δὲ χάλλος εὐμορφία τις ἐν τύποις, καθ' ην λέγομεν ίδόντες ώραίους και καλούς τὰ σώματα. ίσχυρῷ μέν οὖν και καλῷ ἐν τόποις πνεύματι είναι προσήχοι αν. σωφρονείν δε τι δει πνεύ- 25 ματι; άλλ' ούν τούναντίον έν περιπτύξεσι και άφαζ ευ παθείν, όπου η θερμανθήσεται η συμμέτρως ψυχθήσεται η μαλαχοίς τισι και άπαλοίς και λείοις πελάσει. τὸ δὲ κατ' ἀξίαν νεζμαι τί ἂν αὐτῷ μέλοι; πότερον δε άιδίων δυτων των της άρετης θεωρημά- 30 των και των άλλων των νοητών ή ψυχή έφάπτεται η γίνεταί τω ή άρετή και ώφελει και πάλιν φθείρεται;

άλλὰ τίς ὁ ποιῶν καὶ πόθεν; οῦτω γὰρ ἂν ἐκεῖνο πάλιν μένοι. δεί ἄρα ἀιδίων εἶναι καὶ μενόντων, οἶα καὶ τὰ ἐν γεωμετρία. εἰ δὲ ἀιδίων καὶ μενόντων, οὐ σωμάτων. δεί ἄρα καὶ ἐν ῷ ἔσται τοιοῦτον εἶναι· δεί ἄρα μὴ σῶμα s εἶναι. οὐ γὰρ μένει, ἀλλὰ δεί ἡ σώματος φύσις πᾶσα.

εί δε τώς των σωμάτων ποιήσεις δρώντες θερμαινούσας και ψυχούσας και ώθούσας και βαρυνούσας ένταῦθα τάττουσι τὴν ψυχὴν οἶον ἐν δραστηρίω τόπω ίδούοντες αὐτήν, πρῶτον μέν ἀγνοοῦσιν, ὡς 10 καί αὐτὰ τὰ σώματα δυνάμεσι ταις ἐν αὐτοις ἀσωμάτοις ταῦτα ἐργάζεται Επειτα, ὅτι οὐ ταύτας τὰς δυνάμεις περί ψυχήν είναι άξιουμεν, άλλὰ τὸ νοείν, τὸ αίσθάνεσθαι, λογίζεσθαι, έπιθυμετν, έπιμελείσθαι έμφρόνως και καιώς άπάντων άλλην ούσίαν ζητεϊ. 18 τὰς οὖν δυνάμεις τῶν ἀσωμάτων μεταβιβάσαντες εἰς τὰ σώματα οὐδεμίαν ἐκείνοις καταλείπουσιν. ὅτι δέ και τὰ σώματα ἀσωμάτοις δυνάμεσι δύναται ἃ δύναται, έκ τῶνδε δηλον. δμολογήσουσι γὰρ Ετερον ποιότητα καί ποσότητα είναι καί παν σωμα ποσόν είναι 20 καί έτι ού παν σωμα ποσόν είναι, ωσπερ την ύλην. ταῦτα δὲ ὁμολογοῦντες τὴν ποιότητα ὁμολογήσουσιν έτερον ούσαν ποσού έτερον σώματος είναι. πῶς γὰφ μή ποσόν ούσα σωμα έσται, είπερ παν σωμα ποσόν; και μην όπεο και άνω που έλέγετο, εί παν σώμα μεz οιζόμενον καί δγκος πας άφαιρεται δπερ ήν, κερματιζομένου δε τοῦ σώματος έφ' επάστω μέρει ή αὐτή όλη ποιότης μένει οίον ή γλυκύτης ή του μέλιτος ούδεν έλαττον γλυκύτης έστιν έφ' εκάστω. ούκ αν είη σώμα [ή] γλυκύτης. όμοίως και αί άλλαι. Επειτα, » εί σώματα ήσαν al δυνάμεις άναγκατον ήν τὰς μέν ίσχυράς των δυνάμεων μεγάλους όγκους, τάς δε όλίγον δράν δυναμένας όγκους μικρούς είναι. εί δέ

μεγάλων μέν τῶν ὄγκών μιχραί, οί δὲ μιχρότατοι τῶν ὄγκων μεγίστας ἔχουσι τὰς δυνάμεις, ἄλλφ τινὶ ἢ μεγέθει τὸ ποιεῖν ἀναθετέον ἀμεγέθει ἄρα. τὸ δὲ ῦλην' μὲν τὴν αὐτὴν εἶναι σῶμα, ῶς φασιν, οὖσαν, διάφορα δὲ ποιεῖν ποιότητας προσλαβοῦσαν, πῶς οὐ 5 δῆλον ποιεῖ τὰ προσγενόμενα λόγους αὐτοὺς καὶ ἀσωμάτους εἶναι; μηδ' ὅτι πνεύματος ἢ αῖματος ἀποστάντων ἀποθνήσκει τὰ ζῷα λεγόντων. οὐ γὰρ ἔστιν ἄνευ τούτων εἶναι οὐδ' ἄνευ πολλῶν ἅλλων, ὧν οὐδὲν ἂν ἡ ψυχὴ εἴη. καὶ μὴν οὕτε πνεῦμα διὰ 10 πάντων οὕτε αἰμα, ψυχὴ δέ.

έτι εί σῶμα ούσα ή ψυχή διῆλθε διὰ παντός, κἂν χραθείσα είη, ὃν τρόπον τοις άλλοις σώμασιν ή χρασις. εί δε ή των σωμάτων χρασις ούδεν ένεργεία έα είναι τῶν κραθέντων, οὐδ' ἂν ἡ ψυχὴ ἔτι ἐνείη τοις 15 σώμασιν, άλλα δυνάμει μόνον απολέσασα το είναι ψυχή, ώσπερ, εί γλυκύ και πικρόν κραθείη, τό γλυκύ ούκ έστιν. ούκ άρα έχομεν ψυχήν. το δε δή σῶμα ὂν σώματι κεκρασθαι όλον δι' όλων, ώς όπου αν ή και θάτερον είναι ίσον όγκον άμφοτέρων και τό 🐲 πᾶν κατεχόντων καὶ μηδεμίαν αύξην γεγονέναι ἐπεμβληθέντος τοῦ έτέρου, οὐδεν ἀπολείψει ὅ μὴ τέμη. ού γὰρ κατὰ μεγάλα μέρη παραλλὰξ ή κρᾶσις. οῦτω γάο φήσουσι παράθεσιν έσεσθαι · διεληλυθός δε διά παντός τὸ ἐπεμβληθεν ἐπὶ σμικρότερον. ὅπερ ἀδύ- 25 νατον, τὸ έλαττον ίσον γενέσθαι τῶ μείζονι. ἀλλ' ούν διεληλυθός παν τέμνει κατά παν. άνάγκη τοίνυν, εί καθ' ότιοῦν σημεῖον καὶ μὴ μεταξύ σῶμα ἔσται ὃ μή τέτμηται, είς σημεία την διαίρεσιν τοῦ σώματος γεγονέναι. ὅπερ ἀδύνατον. είς δὲ ἄπειρον τῆς το- 30 μης ούσης. δ γάο αν λάβης σώμα, διαιρετόν έστιν. ού δυνάμει μόνον, ένεργεία δε τα απειρα έσται. ού

τοίνυν δλον δι' δλου χωρεϊν δυνατόν τό σωμα · ή δέ ψυχή δι' δλων · άσώματος άρα.

τὸ δὲ φύσιν μὲν προτέραν τὸ αὐτὸ πνεῦμα λέγειν, έν δε ψυχοώ γενομένην και στομωθείσαν ψυχήν γί-5 νεσθαι λεπτοτέραν έν ψυχοφ γενομένην. δ δή καί αὐτὸ ἄτοπον πολλὰ γὰρ ζῷα ἐν θερμῷ γίγνεται καὶ ψυχήν έχει ού ψυχθείσαν : άλλ' ούν φασί γε προτέραν φύσιν ψυχῆς είναι κατὰ συντυχίας τὰς έξω γιγνομένης. συμβαίνει οὖν αὐτοίς τὸ χείρον πρῶτον ποιείν 10 καί πρό τούτου άλλο έλαττον, ην λέγουσιν έξιν. ό δε νοῦς ῦστατος ἀπὸ τῆς ψυχῆς δηλονότι γενόμενος ΄ ἢ εί ποὸ πάντων νοῦς, ἐφεξῆς ἔδει ψυχὴν ποιεῖν, είτα φύσιν, και άει το υστεφον χείφον, είπες πέφυκεν. εί ούν και ό θεός αύτοις κατά τόν νουν υστερος και 15 γεννητός καί έπακτόν τό νοείν έχον, ένδέχοιτο αν μηδε ψυχήν μηδε νοῦν μηδε θεόν είναι, εί τὸ δυνάμει μή όντος πρότερον τοῦ ένεργεία οὐχ αν γένοιτο ούδε ήξει είς ένέργειαν. τί γαρ έσται το άγον μή όντος έτέρου παρ' αὐτὸ προτέρου; εί δ' αὐτὸ ἄξει είς 20 ένέργειαν, ὅπερ ἄτοπον, ἀλλὰ βλέπον γε πρός τι άξει, δ ού δυνάμει, ένεργεία δε έσται. παίτοι τὸ ἀεί μένειν τὸ αὐτὸ εἴπερ τὸ δυνάμει ἕξει, καθ' έαυτὸ εἰς ένέργειαν ήξει και τουτο κρείττον έσται του δυναμένου οίον όρεκτον ον έκείνου. πρότερον άρα το κρείτ-25 τον καί έτέραν φύσιν έχον σώματος και ένεργεία ον άει πρότερον άρα και νοῦς και ψυχή φύσεως. οὐκ άρα ούτως ψυχή ώς πνεῦμα οὐδ' ὡς σῶμα. ἀλλ'. ὅτι μέν ού σωμα λέγοιτ' άν, και είρηται και άλλοις έτερα, ίχανὰ δὲ χαὶ ταῦτα.

δετεί δὲ ἄλλης φύσεως, δει ζητειν τίς αῦτη. ἀρ' οὖν ἕτερον μὲν σώματος, σώματος δέ τι, οἶον ἁρμονία; τοῦτο γὰρ τῶν ἀμφί Πυθαγόραν λεγόντων ἕτε-

ρον τρόπον ώήθησαν αὐτὸ τοιοῦτόν τι εἶναι οἶον καὶ ή περί χορδάς άρμονία. ώς γαρ ένταῦθα έντεταμένων τών γορδών έπιγίνεται τι οίον πάθημα έπ' αύταις, δ λέγεται άρμονία, τον αύτον τρόπον και του ήμετέρου σώματος έν πράσει άνομοίων γινομένου την ποιάν 5 κράσιν ζωήν τε έργάζεσθαι και ψυχήν ούσαν το έπι τῆ πράσει πάθημα. ὅτι δὲ ἀδύνατον, πολλὰ ἦδη πρός ταύτην την δόξαν είρηται. και γαρ δτι το μεν πρότερον ή ψυχή, ή δ' άρμονία υστερον, και ώς το μεν άρχει καί έπιστατεί τω σώματι καί μάχεται πολλαχή, 10 άρμονία δε ούχ αν ούσα ταῦτα ποιοι, χαι ώς τὸ μεν ούσία, ή δε άρμονία ούκ ούσία, και δτι ή κρασις τών σωμάτων, έξ ών συνέσταμεν, έν λόγφ ούσα ύγίεια αν είη και ότι καθ' έκαστον μέρος άλλως κραθέν είη αν ψυχή έτέρα, ώστε πολλάς είναι, και τὸ δὲ μέγιστον, 15 ώς ἀνάγκη ποὸ τῆς ψυχῆς ταύτης ἄλλην ψυχὴν είναι την ποιούσαν την άρμονίαν ταύτην, οίον έπι των όργάνων τόν μουσικόν τόν έντιθέντα ταζς χορδαζς την άρμονίαν λόγον έχοντα παρ' αύτῷ, 'καθ' ὃν άρμόζει. οῦτε γὰρ ἐκεἴ αί γορδαὶ παρ' αύτῶν οῦτ' ἐν- 20 ταῦθα τὰ σώματα έαυτὰ είς ἁομονίαν ἄγειν δυνήσεται. όλως δε και ούτοι έξ ἀψύχων ἕμψυχα ποιοῦσι καί έξ ἀτάκτων κατὰ συντυχίαν τεταγμένα και την τάξιν ούκ έκ τῆς ψυχῆς, ἀλλ' αὐτὴν ἐκ τῆς αὐτομάτου τάξεως την υπόστασιν είληφέναι. τοῦτο δὲ οὖτε έν 25 τοις κατά μέρος ούτε έν τοις όλοις δυνατόν γενέσθαι. υύκ άρα ή ψυχή άρμονία.

τὸ δὲ τῆς ἐντελεχείας యీδ' ἀν τις ἐπισκέψαιτο πῶς περὶ ψυχῆς λέγεται. τὴν ψυχήν φασιν ἐν τῷ συνθέτῷ εἰδους τάξιν ὡς πρὸς ῦλην τὸ σῶμα [τὸ] ἔμψυχον ἔχειν, » σώματος δὲ οὐ παντὸς εἶδος σὐδὲ ἦ σῶμα, ἀλλὰ φυσιχοῦ ὀργανιχοῦ δυνάμει ζωὴν ἔχοντος. εἰ μὲν οὖν ἦ

παραβέβληται ώμοίωται, ώς μορφή άνδριάντος πρός χαλχόν, \* χαί διαιρουμένου τοῦ σώματος συμμερίζεσθαι την ψυχην και άποκοπτομένου τινός μέρους μετά τοῦ ἀποκοπέντος ψυχῆς μόριον είναι τήν τε έν τοις s υπνοις άναχώρησιν μή γίνεσθαι, είπερ δεί προσφυά την έντελέχειαν ου έστιν είναι, το δ' άληθές, μηδε υπνον γίνεσθαι, και μήν έντελεχείας ούσης ούδε έναντίωσιν λόγου πρός έπιθυμίας, Εν δε και ταὐτόν δι' όλου πεπονθέναι το παν ού διαφωνούν έαυτώ. » αίσθήσεις δε μόνον δυνατόν ίσως γίνεσθαι, τάς δε νοήσεις άδύνατον. διό και αύτοι αλλην ψυχήν τόν νοῦν εἰσάγουσιν, ὃν ἀθάνατον τίθενται. την ούν λογιζομένην ψυχήν αλλως έντελέχειαν η τουτον τόν τρόπον ανάγκη είναι, εί δεί τῷ ἀνόματι τούτφ χρη-וי סטמו. סטל' א מוסטאדואא, בואבס אמן מטדא דשי מוסטאτών ἀπόντων τοὺς τύπους ἔχει, αὐτοὺς οὐ μετὰ τοῦ σώματος άρα έξει εί δε μή, ούτως ένέσονται, ώς μορφαί και είκόνες. άλλ' άδύνατον αλλους δέχεσθαι, εί ούτως ένειεν. ούκ άρα ώς άγωριστος έντελέχεια. » καl μήν ούδε το έπιθυμούν, μή σιτίων μηδε ποτών, άλλ' άλλων παρά τά τοῦ σώματος, οὐδὲ αὐτὸ ἀχώριστος έντελέχεια. λοιπόν δε τό φυτικόν αν είη, δ άμφισβήτησιν αν δόξειεν έχειν, μήποτε τουτον τον τρόπον έντελέχεια άχώριστος η. άλλ' ούδε τουτο φαίυ νεται ούτως έχον. και γάρ ή άρχη παντός φυτού περί την βίζαν και αύξανομένου του αλλου σώματος περί την δίζαν και τα κάτω έν πολλοίς των φυτών ή ψυγή δηλουότι απολιπούσα τὰ αλλα μέρη είς ἕν τι συνεστάλη · ούκ άρα ήν έν τῷ ὅλφ ὡς ἀχώριστος ἐντελέ-» γεια. καl γάρ αυ έστι πρίν αύξηθηναι το φυτον έν τῷ ὀλίγῷ ὄγκῷ. εί οὖν καὶ εἰς ὀλίγον ἔρχεται ἐκ μείζονος φυτοῦ και έξ όλίγου έπι πᾶν, τί κωλύει και

ύλως χωρίζεσθαι; πῶς δ' αν καὶ ἀμερής οὖσα μεριστοῦ τοῦ σώματος έντελέχεια γένοιτο μεριστή; η τε αὐτὴ ἐξ ἄλλου ζώου ἄλλου γίνεται πῶς οῦν ἡ τοῦ προτέρου τοῦ ἐφεξῆς ἂν γένοιτο, εί ἡν ἐντελέχεια ένός; φαίνεται δε τοῦτο έκ τῶν μεταβαλλόντων ζώων 5 είς άλλα ζώα. ούκ άρα τῷ είδος είναι τινος τὸ είναι έχει, άλλ' έστιν ούσία ού παρά τὸ έν σώματι ίδρῦσθαι τό είναι λαμβάνουσα, άλλ' ούσα πρίν και τοῦδε γενέσθαι οἶον ζώου οὐ τὸ σὤμα τὴν ψυχὴν γεννήσει. τίς ούν ούσία αύτης; εί δε μήτε σωμα μήτε πάθος ю σώματος, πρᾶξις δὲ καὶ ποίησις, καὶ πολλά καὶ ἐν αὐτῆ καὶ ἐξ αὐτῆς, υὐσία παρὰ τὰ σώματα οὖσα ποία τίς έστιν; η δηλον ότι ην φαμεν όντως ούσίαν είναι. τό μέν γαρ γένεσις, άλλ' ούν ούσία, παν τό σωματικόν λέγοιτ' αν, γινόμενον και απολλύμενον, όντως 15 δε ούδέποτε όν, μεταλήψει δε τοῦ ὄντος] σωζόμενον, καθ' δσον αν αύτοῦ μεταλαμβάνη.

9. ή δὲ ἑτέρα φύσις, ή παρ' αὐτῆς ἔχουσα τὸ εἶναι, πῶν τὸ ὅντως ὅν, ὅ οὖτε γίγνεται οὔτε ἀπόλλυται ἢ τὰ ἄλλα πάντα οἰχήσεται και οὐκ ἂν ὕστερον γέ- 20 νοιτο τούτου ἀπολωλότος, ὅ παρέχει αὐτοῖς σωτηρίαν, τοις τε ἄλλοις και τῷδε τῷ παντι διὰ ψυχῆς σωζομένφ και κεχοσμημένφ · ἀρχὴ γὰρ κινήσεως ἦδε χορηγοῦσα τοις ἅλλοις κίνησιν, αὐτὴ δὲ ἐξ ἑαυτῆς κινουμένη, και ζωὴν τῷ ἐμψύχῷ σώματι διδοῦσα, αὐτὴ δὲ παρ' 3 ἑαυτῆς ἔχουσα, ἢν οῦποτε ἀπόλλυσιν, ἅτε παρ' έαυτῆς ἔχουσα · οὐ γὰρ δὴ πάντα ἐπακτῷ ζωῇ χρῆται · ἢ εἰς ἄπειρον εἰσιν · ἀλλὰ δείτινα φύσιν πρώτως ζῶσαν εἰναι, ἡν ἀνώλεθρον και ἀθάνατον είναι δεῖ ἐξ ἀνάγκης, ᾶτε ἀρχὴν ζωῆς και τοῖς ἅλλοις οῦσαν. ἔνθα δὴ καὶ τὸ 30 θείον ἅπαν και τὸ μακάριον ἰδρῦσθαι δεῖ ζῶν παρ' αὐτοῦ και ὄν παρ' αῷτοῦ, πρώτως ὄν και ζῶν πρώτως, μεταβολῆς κατ' οὐσ(αν ἄμοιρον, οὔτε γινόμενον οὔτε ἀπολλύμενον. πόθεν γὰρ ἂν καὶ γένοιτο, ἢ εἰς τί ἀπόλοιτο; καὶ εἰ δεῖ ἐπαληθεύειν τὴν τοῦ ὄντος προσηγορίαν, αὐτὸ οὐ ποτὲ μὲν εἶναι, ποτὲ δὲ οὐκ εἶναι 5 δεήσει ὑς καὶ τὸ λευκόν, αὐτὸ τὸ χρῶμα, οὐ ποτὲ μὲν λευκόν, ποτὲ δὲ | οὐ λευκόν. εἰ δὲ καὶ ὄν ἦν τὸ Ρ. <sup>164</sup> λευκόν, μετὰ τοῦ λευκὸν εἶναι ἦν ἂν ἀεί. ἀλλὰ μόνον ἔχει τὸ λευκόν. ὡ δ' ἂν τὸ ὄν ἦ παρόν, παρ' αὐτοῦ καὶ πρώτως ὄν ἀεὶ ἔσται. τοῦτο τοίνυν τὸ ὄν πρώ-<sup>10</sup> τως καὶ ἀεὶ ὅν οὐχὶ νεκρόν, ῶσπερ λίθον ἢ ζύλον, ἀλλὰ ζῶν εἶναι δεῖ καὶ ζωῆ καθαρặ κεχρῆσθαι, ὅσον ἂν αὐτοῦ μένῃ μόνον. Ὁ δ' ἂν συμμιχθῆ χείρουι, ἐμπόδιον μὲν ἔχειν πρὸς τὰ ἅριστα, οὕτι γε μὴν τὴν αὑτοῦ φύσιν ἀπολωλεκέναι, ἀναλαβεῖν δὲ τὴυ ἀρχαίαν <sup>15</sup> κατάστασιν ἐπὶ τὰ αὐτοῦ ἀναδραμόν.

10. ὅτι δε τη θειοτέρα φύσει συγγενής ή ψυχή καί τῆ ἀιδίω, δηλον μέν ποιεί και τὸ μὴ σῶμα αὐτὴν δεδείχθαι. καί μην ούδε σχημα έχει ούδε χρώμα άναφής τε. ού μην άλλα και έκ τωνδε έστι δεικνύ-» ναι. όμολογουμένου δη ήμιν παντός τοῦ θείου καl τοῦ ὅντως ὅντος ζωῆ ἀγαθῆ κεχοῆσθαι καὶ ἔμφρονι σκοπείν δεί τὸ μετὰ τοῦτο ἀπὸ τῆς ἡμετέρας ψυχῆς, οίόν έστι την φύσιν. λάβωμεν δε ψυχην μη την έν σώματι έπιθυμίας άλόγους καί θυμούς προσλαβοῦ-25 σαν καl πάθη άλλα άναδεξαμένην, άλλὰ την ταῦτα άποτριψαμένην και καθ' όσον οίόν τε μή κοινωνουσαν τῶ σώματι. ήτις και δηλον ποιει, ώς προσθήκη τὰ κακὰ τῆ ψυχή καὶ ἄλλοθεν, καθηφαμένη δὲ αὐτῆ ένυπάρχει τὰ ἄριστα, φρόνησις καὶ ἡ ἄλλη ἀρετή, οί-» κετα όντα. εί αυν τοιούτον ή ψυχή, όταν έφ' έαυτην άνέλθη, πῶς οὐ τῆς φύσεως ἐκείνης, οΐαν φαμέν τὴν τοῦ θείου καὶ ἀιδίου παντὸς εἶναι; φρόνησις γὰρ

καί άρετη άληθης θεία όντα ούκ αν έγγένοιτο φαύλω τινί καί θνητῷ πράγματι, άλλ' ἀνάγκη θείον τὸ τοιοῦτον είναι, ατε θείων μετόν αὐτῷ διὰ συγγένειαν καί τὸ ὁμοούσιον. διὸ καί ὅστις τοιοῦτος ἡμῶν ὀλίγον αν παραλλάττοι των άνω τη ψυχη αύτη μόνον 5 τοῦτο, ὅσον ἐστίν ἐν σώματι, ἐλαττούμενος. διὸ καί, εί πῶς ἄνθρωπος τοιοῦτος ἦν ἢ πληθός τι τοιαύταις ψυχαϊς κεχοημένον, ούδεις ούτως [αν] ήν απιστος, ώς μή πιστεύειν τὸ τῆς ψυχῆς αὐτοῖς πάντη ἀθάνατον είναι. νῦν δὲ πολλαχοῦ λελωβημένην τὴν ἐν τοῖς 10 πλείστοις ψυχήν όρῶντες οὔτε ώς περί θείου οὔτε ώς περί άθανάτου χρήματος διανοοῦνται. δεϊ δὲ τὴν φύσιν έκάστου σκοπείσθαι είς το καθαρόν αύτοῦ άφοοώντα, έπείπερ τὸ προστεθέν έμπόδιον ἀεὶ πρὸς γνῶσιν τοῦ ῷ προσετέθη γίγνεται. σχόπει δη ἀφελών, 18 μαλλον δε ό άφελών έαυτον ίδετω και πιστεύσει άθά-<sub>ν. 465</sub> νατος είναι, | όταν έαυτὸν θεάσηται ἐν τῷ νοητῷ καὶ έν τῷ καθαρῷ γεγενημένον. ὄψεται γὰρ νοῦν ὁρῶντα ούκ αίσθητόν τι ούδε των θνητών τούτων, άλλ' άιδίω τὸ ἀίδιον κατανοοῦντα, πάντα τὰ ἐν τῷ νοητῷ, 20 χόσμον καί αὐτὸν νοητὸν καί φωτεινὸν γεγενημένον, άληθεία καταλαμπόμενον τῆ παρά τοῦ άγαθοῦ, ὃ πᾶσιν έπιλάμπει τοις νοητοις άλήθειαν ώς πολλάκις αύτῶ δόξαι τοῦτο δη χαλῶς εἰρησθαι.

χαίφετ', έγω δ' ύμιν θεός άμβροτος 35 πρός τὸ θείον ἀναβὰς καὶ [είς] τὴν πρός αὐτὸ ὁμοιότητα ἀτενίσας. εἰ δ' ἡ κάθαρσις ποιεὶ ἐν γνώσει τῶν ἀφίστων εἶναι, καὶ αἰ ἐπιστῆμαι ἔνδον οὖσαι ἀναφαίνονται, αῦ δὴ καὶ ὄντως ἐπιστῆμαί εἰσιν. οὐ γὰρ δὴ ἔζω που δραμοῦσα ἡ ψυχὴ σωφροσύνην καθορặ καὶ 38 δικαιοσύνην, ἀλλ' αὐτὴ παρ' αὐτῆ ἐν τῆ κατανοήσει ἑαυτῆς καὶ τοῦ ὅ πρότερον ἦν ῶσπερ ἀγάλματα ἐν

αύτη ίδρυμένα όρῶσα οἶα ὑπὸ χρόνου ἰοῦ πεπληρωμένα καθαρὰ ποιησαμένη οἶον εἰ χρυσός ἕμψυχος εἰη, εἶτα ἀποκρουσάμενος ὅσον γεηρὸν αὐτῷ, ἐν ἀγνοία πρότερον ἑαυτοῦ ῶν, ὅτι μὴ χρυσὸν ἑώρα, • τότε δὴ αὐτὸν ἤδη τοῦ χρήματος θαυμάσειεν ὁρῶν μεμονωμένον καὶ ὡς οὐδὲν ἄρα ἔδει αὐτῷ κάλλους ἐπακτοῦ ἐνθυμοῖτο, αὐτὸς κρατιστεύων, εἴ τις αὐτὸν ἐφ' ἑαυτοῦ ἐφη εἶναι.

11. περί τοιούτου χρήματος τίς αν άμφισβητοίη 10 νοῦν ἔχων, ὡς οὐχ ἀθάνατον; ῷ πάρεστι μὲν ἐξ ἑαυτοῦ ζωή, ην ούχ οἰόν τε ἀπολέσθαι· πῶς γὰρ οὐκ έπιπητόν γε ούσαν ούδ' αὐ οῦτως ἔχουσαν, ὡς τῷ πυρί ή θερμότης πάρεστι; λέγω δε ούχ ώς έπακτον ή θερμότης τῷ πυρί, ἀλλ' ὅτι, εί καὶ μὴ τῷ πυρί, 15 άλλὰ τῆ ὑποκειμένη τῷ πυρὶ ῦλη. ταύτη γὰο xal διαλύεται τὸ πῦο. ἡ δὲ ψυχὴ οὐχ οῦτω τὴν ζωὴν έχει, ώς ύλην μέν ούσαν ύποκείσθαι, ζωήν δε έπ' αύτη γενομένην την ψυχην άποδείξαι. η γαο ούσία έστιν ή ζωή και έστιν ούσία ή τοιαύτη παρ' αύτης 20 ζώσα, ὅπερ ἐστίν ὅ ζητοῦμεν, καί τοῦτο ἀθάνατον όμολογήσουσιν, η άναλύσουσιν ώς σύνθετον και τοῦτο πάλιν, έως αν είς άθάνατον έλθωσι παρ' αύτοῦ κινούμενον, φ μή θέμις θανάτου μοίραν δέχεσθαι η πάθος έπακτον τη ύλη λέγοντες την ζωήν, παρ' ότου \* τοῦτο τὸ πάθος ἐλήλυθεν εἰς τὴν ῦλην, αὐτὸ ἐκεῖνο άναγκασθήσονται όμολογεϊν άθάνατον είναι, άδεκτον ον τοῦ ἐναντίου ῷ ἐπιφέρει. ἀλλὰ γάρ ἐστι μία φύσις ένεργεία ζώσα.

έτι εί πᾶσαν ψυχὴν φήσουσι φθαρτήν, πάλαι
 ἂν ἔδει πάντα ἀπολωλέναι | εἰ δὲ τὴν μέν, τὴν δ' οὕ, <sup>p. 406</sup>
 οἶον τὴν τοῦ παντὸς ἀθάνατον εἶναι, τὴν δ' ἡμετέραν
 μή, λεπτέον αὐτοῖς τὴν αἰτίαν. ἀρχή τε γὰρ κινήσεως

έχατέρα καί ζη παρ' αύτης έκατέρα και των αύτων τῷ αὐτῷ ἐφάπτεται νοοῦσα τά τε ἐν τῷ οὐρανῷ τά τε ούρανοῦ ἐπέκεινα καὶ πῶν ὅ ἐστι κατ' οὐσίαν ζητοῦσα καί μέχοι της πρώτης άρχης άναβαίνουσα. η τε δή παρ' αύτης έκ των έν αύτη θεαμάτων κατανόησις αύ- 5 τοῦ έκάστου ἐξ ἀναμνήσεως γιγνομένη ποὸ σώματός τε αὐτῆ δίδωσι τὸ εἶναι καὶ ἀιδίοις ἐπιστήμαις κεχρημένην άίδιον και αύτην είναι. παν τε το λυόμενον σύνθεσιν είς το είναι είληφος ταύτη διαλύεσθαι πέφυκεν, ή συνετέθη. ψυχή δε μία και άπλη ένεργεία 19 ούσα έν τῷ ζῆν φύσις · οὐ τοίνυν ταύτη φθαρήσεται. άλλ' άρα μερισθείσα κερματιζομένη ἀπόλοιτο άν. ἀλλ' ούκ όγκος τις ούδε ποσόν, ώς έδείχθη, ή ψυχή. άλλ' άλλοιωθείσα ήξει είς φθοράν. άλλ' ή άλλοίωσις φθείοουσα το είδος άφαιρει, την δε ύλην έα. τουτο δε 15 συνθέτου πάθος. εί ουν κατά μηδεν τούτων οιόν τε φθείρεσθαι, ἄφθαρτον είναι άνάγκη.

13. πῶς οὖν τοῦ νοητοῦ χωριστοῦ ὄντος ῆδε εἰς σῶμα ἔρχεται; ὅτι ὅσος μὲν νοῦς μόνος, ἀπαθής ἐν τοῖς νοητοῖς ζωὴν μόνον νοερὰν ἔχων ἐκεῖ ἀεὶ μένει. 20 οὐ γὰρ ἕνι ὁρμὴ οὐδ' ὅρεξις. ὅ δ' ἂν ὅρεξιν προσλάβῃ ἐφεξῆς ἐκείνῷ τῷ νῷ ὄν τῃ προσθήκῃ τῆς ὀρέξεως οἰον πρόεισιν ῆδη ἐπιπλέον καὶ κοσμεῖν ὀρεγόμενον καθ' ἂ ἐν νῷ εἶδεν, ῶσπερ κυοῦν ἀπ' αὐτῶν καὶ ἀδῖνον γεννῆσαι, ποιεῖν σπεύδει καὶ δημιουργεῖ. 35 καὶ τῆ σπουδῃ ταύτῃ περὶ τὸ ἀἰσθητὸν τεταμένῃ \*\* μετὰ μὲν πάσης τῆς τῶν ὅλων ψυχῆς ὑπερέχουσα τοῦ διοικουμένου εἰς τὰ ἔξῶ καὶ τοῦ παντὸς συνεπιμελουμένη, μέρος δὲ διοικεῖν βουληθείσα μονουμένη καὶ ἑν ἐκείνῷ γιγνομένη, ἐν ῷ ἐστιν, οὐχ ὅλη οὐδὲ πᾶσα 30 τοῦ σώματος γενομένη, ἀλλά τι καὶ ἔξῶ σώματος ἔχουσα. οὖκουν οὐδὲ ὁ ταύτης νοῦς ἐμπαθής· αὐτὴ δε ότε μεν εν σώματι, ότε δε σώματος έξω, όρμηθείσα μεν άπο τῶν πρώτων, είς δε τὰ τρίτα προελθοῦσα νοῦ ἐνεργεία νοῦ μένοντος ἐν τῷ αὐτῷ καὶ διὰ ψυχῆς πάντα καλῶν πληροῦντος καὶ διακοσμοῦντος ἀθανά- Ρ. 487 <sup>5</sup> του δι' ἀθανάτου, είπερ ἀεὶ καὶ αὐτὸς ῶν ἔσται δι' ἐνεργείας ἀπαύστου.

14. περί δὲ τῆς τῶν ἄλλων ζώων ψυχῆς, ὅσαι μὲν αὐτῶν σφαλείσαι καὶ μέχρι θηρείων ἡκον σωμάτων, ἀνάγκη καὶ ταύτας ἀθανάτους είναι. εἰ δὲ ἔστιν
ἄλλο τι εἰδος ψυχῆς, οὐκ ἄλλοθεν ἢ ἀπὸ τῆς ζώσης φύσεως δεί καὶ ταύτην είναι καὶ αὐτὴν οῦσαν ζωῆς τοῖς ζώοις αἰτίαν, καὶ δὴ καὶ τὴν ἐν τοἰς φυτοῖς<sup>\*</sup> ἅπασαι γὰρ ὡρμήθησαν ἀπὸ τῆς αὐτῆς ἀρχῆς ζωὴν ἔχουσαι οἰκείαν ἀσώματοί τε καὶ αὐται καὶ ἀμερεῖς καὶ
<sup>15</sup> οὐσίαι. εἰ δὲ τὴν ἀνθρώπου ψυχὴν τριμερῆ οῦσαν τῷ συνθέτῷ λυθήσεσθαι \* \* \* καὶ ἡμεῖς φήσομεν τὰς μὲν καθαρὰς ἀπαλλαττομένας τὸ προσπλασθὲν ἐν τῆ γενέσει ἀφήσειν, τὰς δὲ τούτῷ συνέσεσθαι ἐπὶ πλείτστον <sup>\*</sup> ἀφειμένον δὲ τὸ χείρον οὐδὲ αὐτὸ ἀπολείσθαι,
<sup>26</sup> ἕως ἂν ἦ ὅθεν ἔχει τὴν ἀρχήν. οὐδὲν γὰρ ἐκ τοῦ ὅντος ἀπολείται.

15. ἅ μέν οὖν ποὸς τοὺς ἀποδείξεως δεομένους ἐχοῆν λέγεσθαι, είοηται. ἅ δὲ καὶ ποὸς τοὺς δεομένους πίστεως αἰσθήσει κεκραμένης, ἐκ τῆς ίστορίας.
ϫ τῆς περὶ τὰ τοιαῦτα πολλῆς οὖσης ἐκλεκτέον, ἔκ τε ὡν θεοὶ ἀνείλον κελεύοντες μῆνιν ψυχῶν ἀδικημένων ίλάσκεσθαι τιμάς τε νέμειν τεθνηκόσιν ὡς ἐν αἰσθήσει οὖσι, καθὰ καὶ πάντες ἄνθρωποι ποιοῦσιν εἰς τοὺς ἀπεληλυθότας. πολλαὶ δὲ ψυχαὶ πρότερον ἐν » ἀνθρώποις οὖσαι σωμάτων ἔξω γενόμεναι οὐκ ἀπέστησαν τοῦ εὐεργετείν ἀνθρώπους. αι δὴ καὶ μαντεῖα ἀποδειξάμεναι εἰς τε τὰ ἄλλα χρῶσαι ὡφελοῦσι

καὶ δεικνύουσι δι' αὐτῶν καὶ περὶ τῶν ἄλλων ψυχῶν, ὅτι μή είσιν ἀπολωλυῖαι.

## III.

Enn.

III. 1. p. 228

1. Άπαντα τὰ γινόμενα καὶ τὰ ὄντα ἤτοι κατ' αίτίας γίνεται τὰ γινόμενα καὶ ἔστι τὰ ὄντα, ἢ ἄνευ αίτίας αμφω. η τὰ μέν άνευ αίτίας, τὰ δὲ μετ' αί- 5 τίας έν ἀμφοτέφοις. η τὰ μέν γιγνόμενα μετ' αίτίας πάντα, τὰ δὲ ὄντα τὰ μέν ἐστων αὐτῶν μετ' αἰτίας, τὰ δὲ ἄνευ αίτίας, ἢ οὐδὲν μετ' αίτίας · ἢ ἀνάπαλιν τὰ μέν ὄντα μετ' αίτίας πάντα, τὰ δὲ γιννόμενα τὰ μέν όντως, τὰ δὲ ἐκείνως, ἢ οὐδὲν αὐτῶν μετ' αἰτίας. 19 έπι μεν ούν των άιδίων τα μεν πρωτα εις άλλα αίτια άνάγειν ούχ οίόν τε πρῶτα ὄντα. ὅσα δὲ ἐκ τῶν πρώτων ήστηται, έξ έκείνων το είναι έγέτω. τάς τε ένεργείας έκάστων άποδιδούς τις έπι τὰς οὐσίας ἀναγέτω· τούτο γάρ έστι τὸ είναι αὐτῶν, τὸ τοιάνδε ἐνέργειαν 15. άποδιδόναι. περί δε των γιγνομένων η όντων μεν άει, ού την αύτην δε ένεργειαν ποιουμένων άει κατ' αίτίας απαντα λεκτέον γίνεσθαι, τὸ δὲ ἀναίτιον οὐ παραδεκτέον, ούτε παρεγκλίσεσι κεναζς χώραν διδόντα ούτε κινήσει σωμάτων τη έξαίφνης, η ούδενός 20 προηγησαμένου ύπέστη, ούτε ψυχης όρμη έμπλήκτω μηδενός πινήσαντος αύτην είς τό τι πραξαι ών πρότερον ούκ έποίει. η αύτῷ γε τούτφ μείζων αν τις έχοι αὐτὴν ἀνάγκη τῷ μὴ αύτῆς είναι, φέρεσθαι δὲ τας τοι άντας φορας άβουλήτους τε και άναιτίους ου- 25 σας. η γάο το βουλητόν τοῦτο δὲ η ἔξω η είσω η. דט להוטטעחדטי לאויחסבי "ה, כו שחטבי טסבדדטי לאויח-

**ΠΕΡΙ ΕΙΜΑΡΜΕΝΗΣ**.

σεν, οὐδ' ἂν ὅλως ἐκινήθη. γιγνομένων δὲ πάντων κατ' αἰτίας τὰς μὲν προσεχεῖς ἑκάστῷ ῥάδιον λαβειν καὶ εἰς ταύτας ἀνάγειν οἶον τοῦ βαδίσαι εἰς ἀγορὰν τὸ οἰ ηθῆναι δείν τινα ἰδεῖν ἢ χρέος ἀπολαβειν καὶ Ρ. 220 5 ὅλως τὸ τάδε ἢ τάδε ἑλέσθαι καὶ ὁρμῆσαι, ἔπειτα δὲ τὸ φανῆναι ἑκάστῷ ταδὶ ποιεῖν. καὶ τὰ μὲν ἐπὶ τὰς τέχνας ἀνάγειν \* \* τοῦ ὑγιάσαι ἡ ἰατοικὴ καὶ ὁ ἰατρός. καὶ τοῦ πλουτῆσαι θησαυρὸς εὑρεθεὶς ἢ δόσις παρά του ἢ ἐκ πόνων ἢ τέχνης χρηματίσασθαι καὶ 10 τοῦ τέκνου ὁ πατὴο καὶ εἴ τι συνεργὸν ἔξωθεν sἰς παιδοποιίαν ἅλλο παρ' ἅλλου ἦκον · οἶον σιτία τοιάδε ἢ καὶ ὀλίγῷ προσώτερα εὕροια εἰς παιδοποιίαν ἢ γυνὴ ἐπιτήδειος εἰς τόκους. καὶ ὅλως εἰς φύσιν.

2. μέγρι μέν οὖν τούτων έλθόντα ἀναπαύσασθαι 13 καί πρός τὸ ἄνω μη έθελησαι χωρείν δαθύμου ίσως και ού κατακούοντος των έπι τα πρωτα και έπι τα έπέκεινα αίτια άνιόντων. διά τι γάρ των αύτων γενομένων, οίον της σελήνης φανείσης, ό μεν ηρπασεν, ό δε ού; και των όμοίων έκ του περιέχοντος ήκόντων 20 ό μεν ενόσησεν, ό δε ού; και πλούσιος, ό δε πένης έκ των αύτων έργων. και τρόποι δή και ήθη διάφορα και τύχαι έπι τὰ πόρρω ἀξιοῦσιν ἰέναι· και ούτω δή άει ούχ ίστάμενοι οι μέν άρχὰς σωματικάς θέμενοι, οίον άτόμους, τη τούτων φορά και πληγαίς 25 καί συμπλοκαίς ποός άλληλα ξκαστα ποιοῦντες καί ούτως έχειν και γίνεσθαι, ή έκεινα συνέστη ποιεί τε και πάσχει, και τας ήμετέρας όρμας και διαθέσεις ταύτη έχειν, ώς αν έκειναι ποιώσιν, άνάγκην ταύτην καί την παρά τούτων είς τὰ όντα είσάγουσι. κῶν ἄλλα υ δέ τις σώματα άρχας διδῷ καὶ ἐκ τούτων τὰ πάντα γίγνεσθαι, τη παρά τούτων άνάγκη δουλεύειν ποιεϊ τὰ ὄντα. Ι οί δὲ ἐπὶ τὴν τοῦ παντὸς ἀρχὴν ἐλθόντες

<sup>3\*</sup> 

άπ' αὐτῆς κατάγουσι πάντα, διὰ πάντων φοιτήσασαν αίτίαν καί ταύτην οὐ μόνον κινοῦσαν, ἀλλὰ καί ποιούσαν έκαστα λέγοντες, είμαρμένην ταύτην καί κυοιωτάτην αίτίαν θέμενοι αὐτὴν οὖσαν τὰ πάντα \* οὐ μόνον τὰ ἄλλα, ὅσα γίνεται, ἀλλὰ καὶ τὰς ἡμετέφας 5 διανοήσεις έκ τῶν ἐκείνης ἰέναι κινημάτων, οἶον ζώου μορίων χινουμένων έχάστων ούχ έξ έαυτών, έχ δε τοῦ ἡγεμονοῦντος ἐν ἑκάστῷ τῶν ζῷων. ἄλλοι δὲ τὴν τοῦ παντὸς φοράν περιέχουσαν καὶ πάντα ποιοῦσαν τῆ κινήσει και ταῖς τῶν ἄστρων πλανωμένων τε και 10 άπλανῶν σχέσεσι καὶ σχηματισμοίς πρòs ἄλληλα, ἀπὸ της έκ τούτων προρρήσεως πιστούμενοι, ξκαστα έντεῦθεν γίνεσθαι ἀξιοῦσι. καὶ μὴν καὶ τὴν τῶν αἰτίων ξπιπλοκήν πρός άλληλα και τόν άνωθεν είομόν και τὸ ἕπεσθαι τοῖς προτέροις ἀεὶ τὰ ῦστερα καὶ ταῦτα 15 לה' לאבוים מיולימו לו' מידשי אביט אבים אמן מיבט לאבוνων ούκ αν γενόμενα δουλεύειν τε τοις πού αύτων τα ύστερα, ταύτα εί τις λέγοι, είμαρμένην έτερον τρό-P. 230 που είσ άγων φανείται. διττούς δε άν τις θέμενος και τούτους ούκ αν του άληθους άποτυγχάνοι. οί μέν γάρ 20 άφ' ένός τινος τὰ πάντα ἀναρτῶσιν, οί δὲ οὐχ οῦτῶς. λεχθήσεται δε περί τούτων. νῦν δε ἐπί τοὺς πρώτους ίτέον τῷ λόγφ · είτ' έφεξῆς τὰ τῶν ἅλλων έπισκεπτέον.

3. σώμασι μέν ούν έπιτρέψαι τὰ πάντα είτε ἀτό- ±5 μοις είτε τοις στοιχείοις καλουμένοις και τῆ ἐκ τούτων ἀτάκτῷ φορῷ τάξιν και λόγον και ψυχὴν τὴν ἡγουμένην γεννῶν ἀμφοτέρως μέν ἄτοπον και ἀδύνατον, ἀδυνατώτερον δέ, εἰ οἰόν τε λέγειν, τὸ ἐξ ἀτόμων. και περί τούτων πολλοί εἰρηνται λόγοι ἀληθείς το εἰ δὲ δὴ και θείτό τις τοιαύτας ἀρχάς, οὐδ' οῦτως ἀναγκαίον οῦτε τὴν κατὰ πάντων ἀνάγκην οὖτε τὴν

άλλως είμαρμένην έπεσθαι. φέρε γάρ πρώτον τάς άτόμους είναι. αύται τοίνυν κινήσονται την μέν είς τό κάτω · έστω γάρ τι κάτω · την δ' έκ πλαγίων, όπη έτυγεν, άλλαι κατά άλλα. οὐδὲν δη πάντως, τάξεώς 5 γε ούκ ούσης, τὸ δὲ γενόμενον τοῦτο, ὅτε γέγονε, πάντως. ώστε ούτε πρόρρησις ούτε μαντική τό παράπαν αν είη, ούτε εί τις έκ τέχνης πως γάρ έπλ τοις άτάπτοις τέχνη; ούτε εί τις έξ ένθουσιασμού και έπιπνοίας. δει γάρ και ένταῦθα ώρισμένον τό μέλ-10 λον είναι. και σώμασι μεν έσται παρά των άτόμων πάσχειν πληττομένοις, απερ αν έκειναι φέρωσιν, έξ άνάγκης · τὰ δὲ δὴ ψυχῆς ἔργα καὶ πάθη τίσι κινήσεσι τῶν ἀτόμων ἀναθήσει τις; ποία γὰρ πληγη ἢ κάτω φερομένης η όπουοῦν προσπρουούσης έν λογισμοις 15 τοιοίσδε η όρμαις τοιαίσδε, η όλως έν λογισμοίς η όρμαις η νοήσεσι, ποιήσει άναγκαίαις είναι η όλως είναι; όταν δε δή έναντιώται ψυχή τοις του σώματος παθήμασι; κατὰ ποίας δὲ φορὰς ἀτόμων ὁ μὲν γεωμετρικός άναγκασθήσεται είναι, ό δε άριθμητι-20 κήν και άστρονομίαν έπισκέψεται, ό δε σοφός έσται; όλως γάρ το ήμέτερον έργον και το ζώοις είναι άπολεϊται φερομένων ή τὰ σώματα άγει ώθοῦντα ήμᾶς ώσπερ άψυγα σώματα. τὰ αὐτὰ δὲ ταῦτα καὶ πρός τούς έτερα σώματα αίτια τῶν πάντων τιθεμένους καί z őτι θεομαίνειν μέν και ψύχειν ήμας και φθείοειν δε 🤃 τὰ ἀσθενέστερα δύναται ταῦτα, ἔργον δὲ οὐδὲν τῶν . δσα ψυχή έργάζεται παρά τούτων αν γίνοιτο, άλλ' ναφ' έτέρας δει ταῦτα ἀρχῆς ἰέναι.

4. ἀλλ' ἇρα μία τις ψυχή διὰ παντὸς διήκουσα ω περαίνει τὰ πάντα ἐκάστου ταύτη κινουμένου ὡς μέρους, ἡ τὸ ὅλον ἄγει, φερομένων δὲ ἐκείθεν τῶν αἰτίων ἀκολουθείν ἀνάγκη τὴν τούτων ἐφεξῆς συν-

Digitized by Google

C2 23

III, 5.

έχειαν καί συμπλοκήν είμαρμένην; οίον εί φυτοῦ έκ δίζης την ἀρχην ἔχοντος την ἐντεῦθεν ἐπὶ πάντα διήκουσαν αύτοῦ τὰ μέρη καὶ πρὸς ἄλληλα συμπλοκήν P. 231 ]  $\pi o i \eta \sigma i \nu \tau \varepsilon$  xal  $\pi \varepsilon i \sigma i \nu \delta i o i x \eta \sigma i \nu \mu l \alpha \nu$  xal  $o i \sigma \nu \varepsilon i \mu \alpha \rho$ μένην τοῦ φυτοῦ τις είναι λέγοι. ἀλλὰ πρῶτον μέν 5 τοῦτο τὸ σφοδρὸν τῆς ἀνάγκης καὶ τῆς τοιαύτης είμαομένης αύτό τοῦτο την είμαρμένην και τῶν αιτίων τόν είομον και την συμπλοκήν άναιρει. ώς γαρ έν τοις ήμετέροις μέρεσι κατά τὸ ήγεμονοῦν κινουμένοις ἄλογον τό καθ' είμαρμένην λέγειν κινείσθαι ( ού γάρ 10 άλλο μέν τό ένδεδωχός την χίνησιν, άλλο δε τό παραδεξάμενον καί παρ' αύτοῦ τῆ δρμη κεχρημένον, άλλ' έκεινό έστι πρώτον τὸ κινῆσαν τὸ σκέλος), τὸν αὐτὸν τρόπον εί και έπι τοῦ παντὸς ἕν ἔσται το πᾶν ποιοῦν και πάσχον και ούκ άλλο παρ' άλλου κατ' αίτίας την 15 άναγωγήν άεὶ ἐφ' ἕτερον ἐχούσας, ου δή άληθὲς κατ' αίτίας τὰ πάντα γίγνεσθαι, άλλ' εν έσται τὰ πάνταώστε ούτε ήμεις ήμεις ούτε τι ήμέτερον έργον ούδε 🐇 λογιζόμεθα αύτοί, άλλ' έτέρου λογισμός τὰ ήμέτερα βουλεύματα · ούδε πράττομεν ήμετς, ωσπερ ούδε οί 20 πόδες λακτίζουσιν, άλλ' ήμεις διὰ μερῶν τῶν έαυτῶν. ἀλλὰ γὰο δεῖ καὶ ἕκαστον ἕκαστον εἶναι καὶ ποάξεις ήμετέρας και διανοίας ύπάρχειν και τας έκάστου καλάς τε και αίσχοὰς πράξεις παρ' έαυτοῦ έκάστου, άλλὰ μὴ τῷ παντί τὴν γοῦν τῶν αίσχοῶν ποίησιν 25 άνατιθέναι.

5. αλλ' ίσως μέν ούχ ούτως ἕκαστα περαίνεται, ή δὲ φορὰ διοικοῦσα πάντα καὶ ἡ τῶν ἄστρων κίνησις οῦτως ἕκαστα τίθησιν, ὡς ἂν πρὸς ἄλληλα στάσεως ἔχῃ μεσουρανήσεσι καὶ ἀνατολαῖς, δύσεσί τε καὶ πα- κο ραβολαῖς. ἀπὸ τούτων γοῦν μαντευόμενοι προλέγουσι περί τε τῶν ἐν τῷ παντὶ ἐσομένων περί τε ἑκάστου,

Digitized by Google

· 38

δπως τε τύχης καί διανοίας ούχ ηκιστα έξει. όραν δε καί τὰ ἄλλα ζῷά τε καί φυτὰ ἀπὸ τῆς τούτων συμπαθείας αὐξόμενά τε καὶ μειούμενα καὶ τὰ ἄλλα παρ' αὐτῶν πάσχοντα τούς τε τόπους τοὺς ἐπὶ γῆς διαφέ-5 ρουτας άλλήλων είναι κατά τε την πρός τὸ πῶν σχέσιν καί πρός ηλιον μάλιστα · άκολουθείν δε τοις τόποις ού μόνον τὰ άλλα φυτά τε καί ζωα, άλλὰ καί άνθοώπων είδη τε καί μεγέθη και χρόας και θυμούς καί έπιθυμίας έπιτηδεύματά τε καί ηθη. κυρία άρα 10 ή τοῦ παντὸς πάντων φορά. πρὸς δή ταῦτα πρῶτον μεν έκετνο φητέον, ότι και ούτος έτερον τρόπον έκείνοις άνατίθησι τὰ ήμέτερα, βουλάς καί πάθη, καχίας τε καί όρμάς, ήμιν δε ούδεν διδούς λίθοις φεοομένοις καταλείπει είναι, άλλ' ούκ άνθρώποις έχουσι 15 παρ' αύτῶν καὶ ἐκ τῆς αύτῶν φύσεως ἔργον. ἀλλὰ χρη διδόναι μέν τὸ ήμέτερον ήμιν, ῆκειν δὲ εἰς τὰ ήμέτερα ήθη τινὰ όντα και οίκετα ήμῶν ἀπὸ τοῦ παντός άττα, καί διαιρούμενον, τίνα μέν ήμεις έργαζόμεθα, τίνα δε πάσχομεν έξ άνάγκης, μη πάντα έκεί-20 νοις άνατιθέναι · καί ίέναι μέν παρά των τόπων καί τῆς διαφορᾶς τοῦ | περιέχοντος εἰς ἡμᾶς οἶον θερμό- p. 232 τητας η ψύξεις έν τη χράσει, ίέναι δε καί παρά των γιγνομένων τοις γουν γονεύσιν δμοιοι και τα είδη ώς τὰ πολλὰ καί τινα τῶν ἀλόγων τῆς ψυγῆς πα-25 θών. ού μην άλλα και όμοίων όντων τοις είδεσι παρά τούς τόπους έν γε τοις ήθεσι πλείστη παραλλαγή καί έν ταις διανοίαις ένοραται, ώς αν άπ' άλλης άρχης τῶν τοιούτων ἰόντων. αί τε πρός τὰς κράσεις τών σωμάτων και τὰς ἐπιθυμίας ἐναντιώσεις 30 και ένταῦθα ποεπόντως λέγοιντο αν. εί δ', ὅτι είς την των άστρων σχέσιν ίδόντες περί έκάστων λέγουσι τά γιγνόμενα, παρ' έκείνων ποιείσθαι τεκμαίρονται,

όμοίως αν καί οί ὄρνεις ποιητικοί ών σημαίνουσιν είεν και πάντα, είς α βλέποντες οι μάντεις προλένουσιν. έτι δε και έκ τῶνδε ἀκριβέστερον ἄν τις έπισκέψαιτο περί τούτων. α τις αν ίδων είς την των άστρων σχέσιν, ην είχον ότε ξκαστος έγίνετο, προ- 5 είπη, ταῦτά φασι καὶ γίνεσθαι παρ' αὐτῶν οὐ σημαινόντων μόνον, άλλα και ποιούντων. δταν τοίνυν περί εύγενείας λέγωσιν ώς έξ ένδόξων τῶν πατέρων καί μητέρων, πώς ένι ποιείσθαι λέγειν ταύτα, α προυπάρχει περί τούς γονείς πρίν σχέσιν γενέσθαι 10 ταύτην των άστρων, άφ' ής προλέγουσι; και μήν και γονέων τύχας άπο των παίδων της γενέσεως και παίδων διαθέσεις οίαι έσονται και όποίαις συνέσονται τύχαις ἀπὸ'τῶν πατέρων περί τῶν οὖπω γεγονότων λέγουσι καί έξ άδελφῶν άδελφῶν δανάτους καί 18 έκ γυναικών τὰ περί τοὺς ἄνδρας ἀνάπαλίν τε έκ τούτων έκεινα. πως αν ούν ή έπι έκάστου σχέσις των άστρων ποιοϊ α ήδη έκ πατέρων ουτως έξειν λέγεται; η γάρ έκεινα τα πρότερα έσται τα ποιούντα, ή, εί μή έκετνα ποιετ, ούδε ταῦτα. καὶ μὴν καὶ ή ὑμοιότης [ή] 20 έν τοις είδεσι πρός τούς γονέας οίκοθέν φησι καί κάλλος και αίσχος ιέναι, άλλ' ού παρά φορᾶς ἄστρων. εύλογόν τε κατά τους αύτους χρόνους και άλλα άμα ζῷά τε παντοδαπά καὶ ἀνθρώπους, ἅμα γίνεσθαι. οίς απασιν έχρην τὰ αὐτὰ είναι, οίς ή αὐτή σχέσις. 25 πῶς οὖν ἅμα μὲν ἀνθρώπους, ἅμα δὲ τὰ ἅλλα διὰ τῶν σγημάτων;

6. άλλὰ γὰρ γίγνεται μὲν ἕκαστα κατὰ τὰς αὐτῶν φύσεις, ĩππος μέν, ὅτι ἐξ ĩππου, καὶ ἄνθρωπος, ὅτι ἐξ ἀνθρώπου, καὶ τοιόσδε, ὅτι ἐκ τοιοῦδε · ἔστω δὲ » συνεργὸς καὶ ἡ τοῦ παντὸς φορὰ συγχωροῦσα τὸ πολὺ τοῦς γινομένοις · ἔστωσαν δὲ πρὸς τὰ τοῦ σώματος

πολλά σωματικώς διδόντες, θερμότητας και ψύξεις καί σωμάτων κράσεις έπακολουθούσας. πῶς οὖν τὰ ήθη και τὰ έπιτηδεύματα και μάλιστα όσα οὐ δοκεϊ πράσει σωμάτων δουλεύειν; οίον γραμματιπός τις παί 5 γεωμετρικός και κυβευτικός και τῶνδέ τις εύρετής. πονηρία δε ήθους παρά θεῶν ὅντων πῶς ἂν δοθείη; καί [ ὅλως ὅσα λέγονται διδόναι κακά κακούμενοι, ὅτι p. 233 δύνουσι καί δτι ύπο γην φέρονται, ωσπερ διάφορόν τι πασχόντων, εί προς ήμας δύνοιεν, άλλ' ούκ άει έπι σφαί-10 ρας ούρανίας φερομένων και πρός την γην την αύτην έχόντων σχέσιν. οὐδὲ λεχτέον, ὡς ἄλλος ἄλλον ἰδὼντῶν θεῶν κατ' ἄλλην καὶ ἄλλην στάσιν χείρων ἢ κρείττων γίνεται . ώστε εύπαθοῦντας μὲν ἡμᾶς εὖ ποιείν, Χαχοῦν δέ, εί τἀναντία ἀλλὰ μᾶλλον, ὡς φέρεται μὲν 15 ταῦτα ἐπὶ σωτηρία τῶν ὅλων, παρέχεται δὲ καὶ ἄλλην γρείαν την τοῦ εἰς αὐτὰ ῶσπερ γράμματα βλέποντας τούς την τοιαύτην γραμματικήν είδότας άναγινώσκειν τὰ μέλλοντα έχ τῶν σχημάτων χατὰ τὸ ἀνάλογον μεθοδεύοντας το σημαινόμενον ωσπερ εί τις λέ-20 γοι, έπειδη ύψηλος ό ὄονις, σημαίνειν ύψηλάς τινας πράξεις.

7. λοιπον δε ίδειν την επιπλέκουσαν και οίον συνείφουσαν άλλήλοις πάντα και τό πως έφ' έκάστου έπιφέφουσαν άφχην τιθεμένην μίαν, άφ' ής πάντα
25 κατά λόγους σπεφματικούς πεφαίνεται. ἕστι μεν ούν και αῦτη ή δόξα έγγὺς έκείνης της πᾶσαν και σχέσιν και κίνησιν ήμετέφαν τε και πᾶσαν ἐκ της τῶν ὅλων ψυχης ήκειν λεγούσης, εί και βούλεταί τι ήμιν και έκάστοις χαφίζεσθαι είς το παφ' ήμῶν ποιειν τι. ἔχει
30 μεν ούν την πάντως πάντων ἀνάγκην και πάντων είλημμένων τῶν αιτίων οὐκ ἕστιν ἕκαστον μη οὐ γίννεσθαι. οὐδεν γὰφ ἕτι το κωλῦσον η ἄλλως γενέ-

N. D. J

σθαι ποιήσον, εί πάντα είληπται έν τη είμαρμένη. τοιαῦτα δὲ ὄντα ὡς ἀπὸ μιᾶς ἀρχῆς ὡρμημένα ἡμῖν ούδεν καταλείψει η φέρεσθαι όπη αν έκεινα ώθη. αί τε γὰρ φαντασίαι τοῖς προηγησαμένοις αι τε ὑρμαί κατὰ ταύτας ἔσονται ὄνομά τε μόνον τὸ ἐφ' ἡμῖν 5 έσται ού γὰς ὅτι μόνον δομῶμεν ήμεῖς, ταύτη τι πλέον έσται της δομης κατ' έκεινα γεννωμένης. τοιοῦτόν τε τὸ ἡμέτερον ἔσται, οἶον καὶ τὸ τῶν ἄλλων ζώων και τὸ τῶν νηπίων καθ' δρμάς τυφλάς ίόντων και τὸ τῶν μαινομένων. ὁρμῶσι γὰρ και οὖτοι. και 10 νή Δία αί πυρός όρμαι και πάντων όσα δουλεύοντα τῆ αύτῶν κατασκευῆ φέρεται κατὰ ταύτην. τοῦτο δὲ και πάντες δρώντες ούκ άμφισβητούσιν, άλλὰ τῆς δομῆς ταύτης ἄλλας αἰτίας ζητοῦντες οὐχ ῖστανται ώς έπ' άρχης ταύτης. 15

8. τίς οὖν άλλη αίτία παρὰ ταύτας ἐπελθοῦσα άναίτιόν τε ούδεν καταλείψει άκολουθίαν τε τηρήσει και τάξιν ήμᾶς τέ τι είναι συγχωρήσει προρρήσεις τε καί μαντείας ούκ άναιρήσει; ψυχήν δή δεϊ άρχην ούσαν άλλην έπεισφέροντας είς τὰ όντα, ού μόνον 20 την τοῦ παντός, άλλὰ καὶ την έκάστου μετὰ ταύτης, ώς ἀρχῆς οὐ σμικρᾶς οὕσης, πλέκειν τὰ πάντα, οὐ γιγνομένης και αύτης, ώσπεο τα άλλα, έκ σπερμάτων, άλλα πρωτουργού αλτίας ούσης. άνευ μέν ούν σώματος ούσα χυριωτάτη τε αύτης χαι έλευθέρα χαι 25 p. 234 ποσμικής αίτίας έξω. έξενεχθείσα δε είς σῶμα οὐκέτι πάντα πυρία, ώς αν μεθ' έτέρων ταχθείσα. τύχαι δέ τὰ κύκλφ πάντα, οἶς συνέπεσεν έλθοῦσα είς μέσον, τὰ πολλά ήγαγου, ώστε τὰ μέν ποιείν διὰ ταῦτα, τὰ δε χρατούσαν αύτην ταύτα όπη έθελει άγειν. πλείω 20 δε πρατει ή άμείνων, ελάττω δε ή χείρων. ή γαρ πράσει σώματός τι ένδιδούσα έπιθυμειν η όργίζεσθαι

4.33

1:07

)15 110 ήνάγχασται η πευίαις ταπεινή η πλούτοις χαῦνος η δυνάμεσι τύραννος. ή δὲ καὶ ἐν τοῖς αὐτοῖς τούτοις ἀντέσχεν, ή ἀγαθή τὴν φύσιν, καὶ ἡλλοίωσεν αὐτὰ μᾶλλον η ἡλλοιώθη, ῶστε τὰ μὲν ἑτεροιῶσαι, τοῖς 5 δὲ συγχωρῆσαι μὴ μετὰ κάκης.

9. άναγχαία μέν ούν ταῦτα, ὅσα προαιρέσει χαί τύχαις πραθέντα γίνεται τί γαρ αν έτι παι άλλο είη; πάντων δέ ληφθέντων τῶν αἰτίων πάντα πάντως γίνεται έν τοις έξωθεν δε και εί τι έκ της φοράς ιο συντελεϊται. όταν μέν ούν άλλοιωθεϊσα παρά των έξω ψυχή πράττη τι και όρμα οίον τυφλη τη φορα γρωμένη, ούχι έκούσιον την πραξιν ούδε την διάθεσιν λεκτέον · καί όταν αὐτὴ παο' αὑτῆς χείρων οὖσα ούκ όρθαϊς πανταχού ούδε ήγεμονούσαις ταϊς όρμαζη 15 ή χρωμένη. λόγον δε όταν ήγεμόνα παθαρόν παί άπαθη τόν οίκειον έχουσα όρμα, ταύτην μόνην την δομην φατέον είναι έφ' ήμιν και έκούσιον και τούτο είναι το ήμέτερον έργον, δ μή άλλοθεν ήλθεν, άλλ' ἕνδοθεν ἀπὸ καθαρᾶς τῆς ψυχῆς, ἀπ' ἀρχῆς 20 πρώτης ήγουμένης και κυρίας, άλλ' ου πλάνην έξ άγνοίας παθούσης η ήτταν έκ βίας έπιθυμιών, αί προσελθοῦσαι ἄγουσι καὶ ἕλκουσι καὶ οὐκέτι ἔργα έῶσιν είναι, ἀλλὰ παθήματα [τὰ] παρ' ήμῶν.

10. τέλος δή φησιν ό λόγος πάντα μέν σημαίνεα σθαι και γίγνεσθαι κατ' αίτίας μέν πάντα, διττάς δε ταύτας. και τὰ μέν ὑπὸ ψυχῆς, τὰ δε δι' ἄλλας αίτίας τὰς κύκλφ. πραττούσας δε ψυχὰς ὅσα πράττουσι κατὰ μέν λόγον ποιούσας ὀρθὸν παρ' αὑτῶν πράττειν ὅσα πράττουσι, τὰ δε ἄλλα ἐμποδιζομένας
τὰ αὑτῶν πράττειν, πάσχειν τε μᾶλλον ἢ πράττειν ῶστε τοῦ μέν μὴ φρονεῖν ἄλλα αἰτια εἶναι· και ταῦτα ίσως ὀρθὸν καθ' είμαρμένην λέγειν πράττειν, οἶς

γε καί δοκεί έξωθεν την είμαρμένην αίτιον είναι τὰ δὲ ἄριστα παρ' ήμῶν. ταύτης γὰρ καὶ τῆς φύσεως ἐσμέν, ὅταν μόνοι ὦμεν· καὶ τούς γε σπουδαίους καὶ ἐπ' αὐτοῖς τὰ καλὰ πράττειν, τοὺς δὲ ἄλλους καθ' ὅσον ἂν ἀναπνεύσωσι συγχωρηθέντες τὰ καλὰ πράτ- 5 τειν οὐκ ἄλλοθεν λαβόντας τὸ φρονεῖν, ὅταν φρονῶσι, μόνον δὲ οὐ κωλυθέντας.

## IV.

1. Την της ψυχης ούσίαν τίς ποτ' έστι ζητούν-Enn. IV. 2. <sup>• p. 361</sup>τες σῶμα οὐδὲν αὐτὴν δείξαντες εἶναι οὐδὲ ἐν ἀσωμάτοις αὐ ἁρμονίαν τό τε τῆς ἐντελεχείας οῦτε ἀληθὲς 10 ούτως, ώς λέγεται, ούτε δηλωτικόν ὂν του τί έστιν άφέντες κάι μην της νοητης φύσεως είπόντες και τῆς θείας μοίρας είναι τάχα μέν αν τι σαφές είρηκότες είημεν περί τῆς οὐσίας αὐτῆς. ὅμως γε μὴν προσωτέρω χωρείν βέλτιον. τότε μέν ούν διηρούμεν 15 αίσθητη και νοητη φύσει διαστελλόμενοι, έν το νοητῷ τὴν ψυχὴν τιθέμενοι. νῦν δὲ κείσθω μὲν ἐν τῷ νοητῷ · κατ' άλλην δὲ όδον τὸ προσεχὲς τῆς φύσεως αὐτῆς μεταδιώχωμεν. λέγομεν δὴ τὰ μὲν πρώτως είναι μεριστά και τη αύτων φύσει σκεδαστά · ταῦτα δὲ 20 είναι ών ούδεν μέρος ταύτόν έστιν οῦτε ἄλλω μέρει ούτε τῷ ὅλφ, τό τε μέρυς αὐτῶν Ελαττον είναι δετ τοῦ παντός καὶ ὅλου. ταῦτα δέ ἐστι τὰ αἰσθητὰ μεp. 362 γέθη | καί οί ὄγκοι, ών ξκαστον ίδιον τόπον έχει καί ούγ οίόν τε αμα ταύτον έν πλείοσι τόποις είναι. ή δέ 25 έστιν άντιτεταγμένη ταύτη ούσία, ούδαμη μερισμόν δεχομένη, άμερής τε και άμέριστος διάστημά τε

ΙΥ. ΠΕΡΙ ΟΤΣΙΑΣ ΨΤΧΗΣ.

οὐδὲν οὐδὲ δι' ἐπινοίας δεχομένη, οὐ τόπου δεομένη ούδ' έν τινι τῶν ὄντων γινομένη οὕτε κατὰ μέρη οὕτε κατὰ ὅλα, οἶον πᾶσιν ὑμοῦ τοις οὖσιν ἐπογουμένη, ούχ ίνα έν αύτοις ίδρυθη, άλλ' ὅτι μή δύναται τά 5 άλλα άνευ αὐτῆς είναι μηδε θέλει, ἀεί κατὰ τὰ αὐτὰ έγουσα ούσία, κοινόν άπάντων των έφεξης οίον κέντρον έν κύκλω, άφ' ού πασαι αί προς την περιφέρειαν γραμμαί έξημμέναι ούδεν ήττον έωσιν αύτό έφ' έαυτοῦ μένειν ἔχουσαι παρ' αὐτοῦ τὴν γένεσιν καὶ τὸ • εἶναι καὶ μετέχουσι μὲν τοῦ σημείου καὶ ἀρχὴ τὸ ἀμεοèς αύταις, προηλθόν γε μην έξαψάμεναι αύτας έκει. τούτου δή τοῦ πρώτως ἀμερίστου ὄντος ἐν τοῖς νοητοις και τοις ούσιν άρχηγοῦ και αὐ ἐκείνου τοῦ ἐν αίσθητοις μεριστοῦ πάντη πρό μέν τοῦ αίσθητοῦ καί 15 έγγύς τι τούτου και έν τούτω αλλη έστι φύσις, μεριστή μέν ού πρώτως, ώσπερ τὰ σώματα, μεριστή γε μήν γινομένη έν τοις σώμασιν. ωστε διαιρουμένων τών σωμάτων μερίζεσθαι μέν και τό έν αύτοις είδος, όλον γε μήν έν έχάστω είναι των μερισθέντων πολλά » τὸ αὐτὸ γινόμενον, ὡν ἕκαστον πάντη ἅλλου ἀπέστη, ατε πάντη μεριστόν γενόμενον. οία χρόαι και ποιότητες πασαι και έκάστη μορφή, ητις δύναται όλη έν πολλοίς αμα είναι διεστηχόσιν ούδεν μέρος έχουσα πάσχου τὸ αὐτὸ τῷ ἄλλῷ. διὸ δὴ μεριστὸυ πάντη καὶ 25 τοῦτο θετέου. πρὸς δ' αῦ ἐκείνῃ τῇ ἀμερίστῷ πάντη φύσει άλλη έξης ούσία απ' έκείνης ούσα, έχουσα μέν τὸ ἀμέριστον ἀπ' ἐκείνης, προόδφ δὲ τῆ ἀπ' αὐτῆς έπι την έτέραν σπεύδουσα φύσιν είς μέσον άμφοϊν κατέστη, τοῦ τε ἀμερίστου καὶ πρώτου καὶ τοῦ περὶ » τὰ σώματα μεριστοῦ τοῦ ἐπὶ τοῖς σώμασιν, οὐχ ὅντινα τρόπον χρόα και ποιότης πασα πολλαχοῦ μέν έστιν ή αὐτὴ ἐν πολλοῖς σωμάτων ὄγχοις, ἀλλ' ἐστὶ τὸ ἐν

έκάστω άφεστως του έτέρου πάντη, καθ' όσον και ό อ้yrog rov อyrov aniorn. หลิง ro แย่yedog de Ev n. άλλα τό γε έφ' έκάστω μέρει ταυτόν κοινωνίαν ουδεμίαν είς δμοπάθειαν έχει, ὅτι τὸ ταὐτὸν τοῦτο έτερον, τὸ δ' ἕτερόν ἐστι· πάθημα γὰρ τὸ ταὐτόν, 5 ούκ ούσία και αὐτή. ην δὲ ἐπι ταύτη τῷ φύσει φαμὲν είναι τη άμερίστω προσχωρούσαν ούσία, ούσία τέ έστι και έγγίνεται σώμασι, περί α και μερίζεσθαι αὐτῆ συμβαίνει οὐ πρότερον τοῦτο πασχούση, πρίν σώμασιν έαυτην δουναι. έν οίς ούν γίνεται σώμασι, 10 καν έν τω μεγίστω γίνηται και έπι πάντα διεστηκότι, p. 363 δοῦσ' ἑαυτὴν τῷ ὅλῷ οὐκ ἀφ¦ίσταται τοῦ εἶναι μία· ούχ ούτως, ώς τὸ σῶμα ἕν τῶ γὰρ συνεχεϊ τὸ σῶμα έν, έκαστον δε των μερών άλλο, τό δ' άλλο και άλλαχοῦ · οὐδ' ὡς ποιότης μία. ἡ δ' ὑμοῦ μεριστή τε 15 και αμέριστος φύσις, ην δη ψυχην είναι φαμεν, ούχ ούτως, ώς τὸ συνεχές, μία μέρος άλλο, τὸ δ' άλλο έχουσα άλλα μεριστή μέν, ότι έν πασι μέρεσι τοῦ έν & έστιν, αμέριστος δέ, δτι δλη έν πασι και έν ότφοῦν αὐτοῦ ὅλη. καὶ ὁ τοῦτο κατιδών τὸ μέγεθος 29 τῆς ψυχῆς καὶ τὴν δύναμιν αὐτῆς εἴσεται, ὡς Ξεῖον τὸ χοῆμα αὐτῆς καὶ θαυμαστὸν καὶ τῶν ὑπὲο τὰ χοήματα φύσεων. μέγεθος ούκ έχουσα παντί μεγέθει σύνεστι και ώδι οὖσα ώδι πάλιν αὖ έστιν οὐκ ἄλλφ, άλλὰ τῷ αὐτῷ · ῶστε μεμερίσθαι καὶ μὴ μεμερίσθαι 25 αύ, μαλλον δε μή μεμερίσθαι αύτήν μηδε μεμερισμένην γεγονέναι μένει γάο μεθ' έαυτης όλη, περί δε τὰ σώματά έστι μεμερισμένη τῶν σωμάτων τῷ οίκείφ μεριστῷ οὐ δυναμένων αὐτὴν ἀμερίστως δέξασθαι. ώστε είναι των σωμάτων πάθημα τον μερισμόν, ούκ 20 αύτῆς.

2. ὅτι δὲ τοιαύτην ἔδει τὴν ψυχῆς φύσιν είναι

καί παρά ταύτην ούχ οίόν τε είναι ψυχήν ούτε άμέριστον ούσαν μόνον ούτε μόνον μεριστήν, άλλ' άνάγκη άμφω τοῦτον τὸν τρόπον είναι, ἐκ τῶνδε δήλον. είτε γάρ ούτως ήν, ώς τὰ σώματα, άλλο, τὸ 5 δε άλλο έχουσα μέρος, ούχ αν τοῦ έτέρου παθόντος τὸ ἕτερον μέρος εἰς αἴσθησιν ἡλθε τοῦ παθόντος, ἀλλ' ἐκείνη ἂν ἡ ψυχή, οἶον ἡ περὶ τὸν δάκτυλον, ὡς ἑτέρα καὶ ἐφ' ἑαυτῆς οὖσα ἤσθετο τοῦ παθήματος πολλαί τε ὅλως ἦσαν ψυχαὶ αί διοικοῦσαι ἕκαστον 10 ήμῶν και δή και τὸ πῶν τόδε οὐ μία, ἀλλὰ ἄπειροι χωρίς άλλήλων. το γάρ της συνεχείας εί μη είς εν συντελοίη, μάταιον. οὐ γὰρ δὴ ὅπερ ἀπατῶντες ἑαυτούς λέγουσιν, ώς διαδόσει έπι το ήγεμονουν ίασιν αί αίσθήσεις, παραδεκτέον. πρῶτον μὲν γὰρ ἡγεμο-15 νοῦν ψυχῆς μέφος λέγειν ἀνεξετάστως λέγεται πῶς γὰρ καί μεριοῦσι καί τὸ μὲν ἄλλο, τὸ δ' ἄλλο φήσουσι; πηλίκφ ποσφ διαιρούντες έκάτερον η τίνι διαφορά ποιότητος ένος καί συνεχοῦς ὄγκου ὄντος; και πότερα μόνον τὸ ἡγεμονοῦν ἢ καὶ τὰ ἄλλα μέρη αἰσθήσεται; 20 και ει μεν μόνον, ει μεν αύτῷ προσπέσοι τῷ ήγεμονοῦντι, ἐν τίνι τόπω ίδρυμένον τὸ αἴσθημα αἰσθήσεται; εί δ' άλλω μέρει της ψυχης αίσθάνεσθαι ού πεφυκότι, τόδε τὸ μέρος οὐ διαδώσει τῷ ήγεμονοῦντι τὸ αύτοῦ πάθημα οὐδ' ὅλως αἴσθησις ἔσται. 25 και αύτῷ δὲ τῷ ήγεμονοῦντι εί προσπέσοι, η μέρει αύτοῦ προσπεσείται και αίσθομένου τοῦδε τὰ λοιπὰ ούκέτι \*\* μάταιον γάρ · η πολλαί αίσθήσεις και άπειροι έσονται και ούχ δμοιαι πασαι· άλλ' ή μέν, δτι ποώτως έπαθον έγώ, ή δ' ὅτι τὸ ἄλ λης πάθημα ήσθό- p. 364 30 μην ποῦ τε έγένετο τὸ πάθημα ἀγνοήσει ἑκάστη παρέξ τῆς πρώτης. ἢ καὶ ἕκαστον μέρος ψυχῆς ἀπατήσεται δοξάζον, όπου έστιν, έκει γεγονέναι. εί δε

47

μή μόνον το ήγεμονοῦν, ἀλλὰ καὶ ὑτιοῦν μέρος αίσθήσεται, διά τί τό μεν ήγεμονουν έσται, τό δε ού; η τί δει έπ' έκεινο την αίσθησιν άνιέναι; πῶς δε και έκ πολλών αίσθήσεων, οίον ώτων και όμμάτων, εντιγνώσεται; είδ' αύ πάντη εν ή ψυγή είη, 5 οξον αμέριστον πάντη και έφ' ξαυτοῦ ξν, και πάντη πλήθους και μερισμοῦ ἐκφύγοι φύσιν, οὐδεν ὅλον δ τι αν ψυχή καταλάβη έψυχωμένον έσται · άλλ' οίον περί κέντρον στήσασα έαυτην έκάστου άψυχον αν είασε πάντα τόν τοῦ ζώου ὄγκον. δεί ἄρα οῦτως ἕν 16 τε καί πολλά και μεμερισμένον και ἀμέριστον ψυχήν είναι καί μή άπιστεϊν, ώς άδύνατον τὸ αὐτὸ καί ξυ πολλαχοῦ εἶναι. εί γὰς τοῦτο μὴ παραδεχοίμεθα, ή τὰ πάντα συνέχουσα καί διοικοῦσα φύσις οὐκ ἔσται, ήτις όμοῦ τε πάντα περιλαβοῦσα ἔχει καὶ μετὰ φρο- 15 νήσεως άγει, πληθος μέν ούσα, έπείπες πολλά τά όντα, μία δέ, ίνα ή εν τό συνέχου, τω μεν πολλώ αὐτῆς ένὶ ζωὴν χορηγοῦσα τοις μέρεσι πᾶσι, τῷ δὲ άμερίστω ένι φρονίμως άγουσα. έν οίς δε μή φρόνησις, τὸ ἕν τὸ ἡγούμενον μιμεϊται τοῦτο. τοῦτο ἄρα 29 έστι τὸ θείως ήνιγμένον τῆς ἀμερίστου και ἀει κατὰ τὰ αὐτὰ ἐχούσης καὶ τῆς περὶ τὰ σώματα γιγνομένης μεριστής τρίτον έξ άμφοιν συνεπεράσατο ούσίας εξδος.' έστιν ούν ψυχή εν και πολλά ούτως. τά δε έν τοις σώμασιν είδη πολλά καί εν· τά δε σώματα πολλά 25 μόνον το δε ύπέρτατον εν μόνον.

Enn. V.9. 1. Πάντες άνθρωποι έξ ἀρχῆς γενόμενοι αἰσθή-<sup>p. 555</sup> σει πρό νοῦ χρησάμενοι καὶ τοις αἰσθητοις προσβα-

V. ΠΕΡΙ NOT KAI TΩN IΔEQN KAI TOT ONTOΣ.

V.

λόντες πρώτοις έξ ανάγκης οι μέν ένταυθοι καταμείναντες διέζησαν ταῦτα πρῶτα καὶ ἔσχατα νομίσαντες, καί τὸ ἐν αὐτοις λυπηρόν τε καί ήδὺ τὸ μὲν κακόν, τὸ δε άγαθον ύπολαβόντες ά**ρχειν έν**όμισαν, καί το μεν 5 διώκουτες, τό δ' άποικονομούμενοι διεγένοντο. καί σοφίαν ταύτην οι γε λόγου μεταποιούμενοι αύτῶν έθεντο, οία οί βαρείς των όρνίθων, οι πολλά έχ γης λαβόντες καί βαρυνθέντες ύψοῦ πτηναι άδυνατοῦσι καίπερ πτερά παρά τῆς φύσεως λαβόντες. of δè ἤο-10 θησαν μέν όλίγον έκ τῶν κάτω κινοῦντος αὐτοὺς πρός το κάλλιον από του ήδέος του της ψυγης πρείττονος: άδυνατήσαντες δε ίδειν το άνω, ώς ούκ έγοντες άλλο, ὅπου στήσονται, κατηνέχθησαν σύν τῷ τῆς άρετῆς ὀνόματι έπὶ πράξεις καὶ ἐκλογὰς τῶν κάτω, 15 ἀφ' ὦν ἐπεχείρησαν τὸ πρῶτον αἴρεσθαι. τρίτον δὲ γένος θείων άνθοώπων δυνάμει τε πρείττονι και όξύτητι όμμάτων είδε τε ώσπεο ύπό όξυδορχίας την άνω αίγλην και ήρθη τε έκει οίον ύπερ νεφών και της ένταῦθα ἀχλύος καὶ ἔμεινεν ἐκεῖ τὰ τῆδε ὑπεοιδὸν 2 πάντα ήσθεν τῷ τόπω ἀληθινῷ καὶ οἰκείω ὅντι. ώσπες έκ πολλής τινος πλάνης είς πατρίδα εύνομον άφικόμενος άνθρωπος.

2. τίς οὖν οὖτος ὁ τόπος; καὶ πῶς ἄν τις εἰς αὐ- μ. 556 τόν αφίκοιτο; αφίκοιτο μέν αν ό φύσει έρωτικός καί <sup>35</sup> όντως την διάθεσιν έξ άρχης φιλόσοφος, ώδίνων μέν, ατε έρωτικός, περl τὸ καλόγ, οὐκ ἀνασχόμενος δὲ τοῦ έν σώματι κάλλους, άλλ' ένθεν άναφυγών έπι τά τῆς ψυχῆς κάλλη, ἀρετὰς καὶ ἐπιστήμας καὶ ἐπιτηδεύματα και νόμους, πάλιν αὖ ἐπαναβαίνει ἐπι » την των έν ψυχη καλών αίτίαν καί εί τι πάλιν αύ πρό τούτου, έως έπ' έσχατον ημη τό πρώτον, δ παρ' αύτου καλόν. Ενθα και έλθών ώδινος παύσεται, πρό-

PLOTIN. I.

τεφον δε ού. άλλα πῶς ἀναβήσεται; και πόθεν ή δύναμις αύτῷ καὶ τίς λόγος τοῦτον τὸν ἔρωτα παιδαγωγήσεται; η όδε τοῦτο τὸ κάλλος τὸ ἐπὶ τοις σώμασιν έπακτόν έστι τοις σώμασι · μορφαί γαρ αύται σωμάτων ώς έπὶ ῦλη αὐτοῖς. •μεταβάλλει γοῦν τὸ ὑποκεί- 5 μενον καί έκ καλοῦ αίσχοὸν γίνεται. μεθέξει ἄρα, σησίν ό λόγος. τι ούν το ποιησαν σωμα καλόν; αλλως μέν κάλλους παρουσία, άλλως δε ψυχή, η ξπλασέ. τε καί μορφήν τοιάνδε ένηκε. τί ούν; ψυχή παρ' αύτῆς καλόν; ἢ οῦ. οὐ γὰρ [ἂν] ἡ μὲν ἦν φρόνιμός τε 10 καί καλή, ή δε αφοων και αίσχοά. φρονήσει άρα το καλόν περί ψυχήν. και τίς ούν ό φρόνησιν δούς ψυχη; η νοῦς ἐξ ἀνάγκης. νοῦς δὲ οὐ ποτὲ μὲν νοῦς, ποτε δε ανους, δ γε άληθινός. παρ' αύτοῦ άρα καλός. καl πότερον δε ένταῦθα δεϊ στῆναι, ώς πρῶτου; 15 η και νοῦ ἐπέκεινα δεί ίέναι. νοῦς δὲ προέστηκε μὲν ἀρχῆς τῆς πρώτης ὡς πρὸς ἡμᾶς ῷσπερ ἐν προθύροις τάγαθοῦ ἀπαγγέλλων ἐν αύτῷ τὰ πάντα, ὥσπερ [δε] έκείνου τύπος μαλλον έν πλήθει έκείνου πάντη μένοντος έν ένί.

 3. ἐπισκεπτέον δὲ ταύτην τὴν νοῦ φύσιν, ἢν ἐπαγγέλλεται ὁ λόγος εἶναι τὸ ὂν ὄντως καὶ τὴν ἀληθῆ οὐσίαν, πρότερον βεβαιωσαμένους κατ' ἄλλην ὁδὸν ἰόντας, ὅτι δεἰ εἶναί τινα τοιαύτην. ἰσως μὲν οὖν γελοΐον ζητεῖν, εἰ νοῦς ἔστιν ἐν τοῖς οὖσι· τάχα δ' 35 ν. 557 ἄν τινες καὶ περὶ τούτου διαμφισβητοῖεν. μᾶλλον δέ, εἰ τοιοῦτος, οἰόν φαμεν, καὶ εἰ χωριστός τις καὶ εἰ οὖτος τὰ ὅντα καὶ εἰ ἡ τῶν εἰδῶν φύσις ἐνταῦθα, περὶ οὖ καὶ τὰ νῦν εἰπεῖν πρόκειται. ὁρῶμεν δὴ τὰ λεγόμενα εἶναι πάντα σύνθετα καὶ ἁπλοῦν αὐτῶν 30 οὐδὲ ἕν, ἅ τε τέχνη ἐργάζεται ἕκαστα ἅ τε συνέστηκε φύσει. τά τε γὰρ τεχνητὰ ἔχει χαλκὸν ἢ ξύλου ἢ λί-

θον καί παρά τούτων οῦπω τετέλεσται, πρίν ἂν ή τέχνη έκάστη ή μεν ανδριάντα, ή δε κλίνην, ή δε οίκίαν έργάσηται είδους τοῦ παρ' αὐτῆ ένθέσει. καὶ μήν καί τὰ φύσει συνεστώτα τὰ μέν πολυσύνθετα 5 αύτῶν καί συγκρίματα καλούμενα ἀναλύσεις είς.\*\*\* τό έπι πασι τοις συγκοιθεισιν είδος. οίον άνθρωπου είς ψυχήν καί σῶμα καὶ τὸ σῶμα είς τὰ τέσσαρα. έκαστον δε τούτων σύνθετον εύρων έξ ύλης και του μορφούντος. ύλη γάρ παρ' αύτης ή των στοιχείων 10 αμορφος. ζητήσεις το είδος όθεν τη ύλη. ζητήσεις δ' αύ και την ψυχην πότερα των άπλων ήδη, η ένι τι έν αύτη το μέν ώς ύλη, το δε ώς είδος, ό νοῦς ό έν αὐτῆ, ὁ μὲν ὡς ἡ ἐπὶ τῷ χαλκῷ μορφή, ὁ δὲ οἶος ό την μορφήν έν τῷ χαλκῷ ποιήσας. τὰ αὐτὰ δὲ ταῦτα 15 και έπι τοῦ παντὸς μεταφέρων τις ἀναβήσεται και ένταῦθα ἐπὶ νοῦν ποιητὴν ὄντως καὶ δημιουργόν τιθέμενος καί φήσει το ύποκείμενον δεξάμενον μορφάς τό μέν πῦρ, τό δὲ ῦδωρ, τό δὲ ἀέρα καὶ γῆν γενέσθαι, τὰς δὲ μορφὰς ταύτας παρ' ἄλλου ῆπειν · τοῦτο δὲ είναι 20 ψυγήν · ψυγήν δ' αύ και έπι τοις τέτρασι την κόσμου μορφήν δουναι. ταύτη δε νουν χορηγόν των λόγων γεγονέναι, ώσπερ και ταις τών τεχνιτών ψυχαίς παρά των τεχνών τούς είς τὸ ένεργειν λόγους. νοῦν δε τόν μεν ώς είδος της ψυχης τόν κατά την μορφήν, 23 τόν δε τόν την μορφήν παρέχοντα, ώς τόν ποιητήν τοῦ ἀνδριάντος, ῷ πάντα ἐνυπάρχει, ἅ δίδωσιν, έγγὺς μὲν ἀληθείας, ἅ δίδωσι ψυχη . ἅ δὲ τὸ σῶμα δέχεται, είδωλα ήδη και μιμήματα.

διὰ τί οὖν δεῖ ἐπὶ ψυχῆ ἀνιέναι, ἀλλ' οὐκ αὐ τὴν εἶναι τίθεσθαι τὸ πρῶτον; ἢ πρῶτον μὲν νοῦς
 ψυχῆς ἕτερον καὶ κρεῖττον τὸ δὲ κρεῖττον φύσει
 πρῶτον. οὐ γὰρ δή, ὡς οἴονται, ψυχὴ νοῦν τελειω-

<sup>4 \*</sup> 

· θείσα γεννα̃· πόθεν γάο τὸ δυνάμει ένεργεία έσται μή τοῦ είς ἐνέργειαν ἄγοντος αίτίου ὄντος; εί γὰρ . p. 558 κατά τύγην, | ένδέχεται μή έλθειν είς ένέργειαν. διό δει τὰ πρώτα ένεργεία τίθεσθαι και άπροσδεά και τέλεια τὰ δὲ ἀτελη ῦστερα ἀπ' ἐκείνων, τελειού- 5 μενα δε παο' αύτων των γενευνηκότων δίκην πατέοων τελειούντων & κατ' άρχας άτελη έγέννησαν καί είναι μεν ύλην πρός τό ποιησαν τό πρώτον, είτ' αὐτήν εμμορφον άποτελείσθαι. εί δε δή και έμπαθής ψυγή, δει δέ τι άπαθές είναι. η πάντα το χρόνο άπολειται. 10 δεί τι πρό ψυγής είναι. και εί έν κόσμω ψυγή, έκτος δε δει τι κόσμου είναι, και ταύτη πρό ψυχης δει τι είναι. εί γὰρ τὸ ἐν κόσμω τὸ ἐν σώματι καὶ ῦλη, οὐδὲν ταὐτὸν μένει ώστε άνθρωπος και πάντες λόγοι ούκ άίδιοι ούδε οι αύτοι. και ότι μεν νοῦν πρό ψυχῆς είναι δει, 15 έκ τούτων καί έξ άλλων πολλών άν τις θεωρήσειε.

5. δεί δε νοῦν λαμβάνειν, είπερ ἐπαληθεύσομεν τῶ ἀνόματι, μὴ τὸν δυνάμει μηδε τὸν έξ ἀφροσύνης είς νοῦν έλθόντα· εί δὲ μή, ἄλλον πάλιν αὐ πρὸ αύτοῦ ζητήσομεν . ἀλλὰ τὸν ἐνεργεία καὶ ἀεὶ νοῦν 20 όντα. εί δὲ μὴ ἐπακτόν τό φρονείν ἔχει, εί τι νοεί, παρ' αύτοῦ νοεί, και εί τι έχει, παρ' αύτοῦ έχει. εί δε παρ' αύτοῦ καὶ έξ αύτοῦ νοεῖ, αὐτός ἐστιν ἂ νοει. εἰ γὰρ ή μέν οὐσία αὐτοῦ ἅλλη, & δὲ νοεί ἕτερα αὐτοῦ, aủtỳ ἡ oùơia aủtoũ ἀνόητος ἔσται· καὶ δυνάμει, oùx 25 ένεργεία αύ. ού χωριστέον ούν ούδέτερον άπό θατέοου. έθος δε ήμιν από των παρ' ήμιν κακεινα ταις έπινοίαις χωρίζειν. τί ουν ένεργει και τί voet, ΐνα έχεινα αύτον & νοει θώμεθα; η δηλον, ότι νους ων όντως νοεί τὰ όντα καὶ ὑφίστησιν. ἔστιν ἄρα τὰ ὄντα. 30 η γαρ έτέρωθι όντα αύτα νοήσει η έν αύτφ ώς αύτον όντα. έτέρωθι μέν ούν άδύνατον που γάρ; αύτον

Digitized by Google

5**2** 

ἄρα καί έν αύτῷ. οὐ γὰρ δὴ ἐν τοίς αίσθητοίς, ῶσπερ οδονται. το γαρ πρώτον επαστον ού το αίσθητόν το γαρ έν αύτοις είδος έπι ύλη είδωλον όντος παν | τε p. 559 είδος έν αλλφ παρ' αλλου είς έκετνο έρχεται και έστιν s είκών έκείνου. εί δε καl ποιητήν δει είναι τοῦδε τοῦ παντός, ού τὰ έν τῷ μήπω ὄντι ούτος νοήσει, ϊνα αὐτὸ ποιη. πρὸ τοῦ κόσμου ἄρα δει είναι ἐκεινα, οὐ τύπους ἀφ' έτέρων, ἀλλὰ καὶ ἀρχέτυπα καὶ πρῶτα καί νοῦ οὐσίαν. εί δὲ λόγους φήσουσιν ἀρκεϊν, ἀι-10 δίους δηλον εί δε αιδίους και απαθείς, έν νώ δεί είναι και τοιούτφι και προτέρφι έξεως και φύσεως και ψυχής δυνάμει γάρ ταῦτα. ὁ νοῦς ἄρα τὰ ὄντα ὄντως, ούχ ολά έστιν άλλοθι νοῶν Οὐ γὰρ ἔστιν οὕτε προ αύτοῦ οῦτε μετ' αὐτόν άλλὰ οἶον νομοθέτης 15 πρώτος, μαλλον δε νόμος αύτος του είναι. όρθως αρα το γαρ αύτο νοειν έστι τε και είναι', και ή των άνευ ύλης έπιστήμη ταὐτὸν τῷ πράγματι, καὶ τὸ έμαυτον έδιζησάμην' ώς Έν των όντων και αι άναμνήσεις δέ · ούδεν γαρ έξω των ουτων ούδ' έν τόπω, 20 μένει δε άει έν αύτοις μεταβολήν ούδε φθοραν δεχόμενα · διό καί ὄντως ὄντα. η γιγνόμενα καί άπολλύμενα έπακτῷ χρήσεται τῷ ὄντι καὶ οὐκέτ' ἐκεῖνα, ἀλλ' έχεινο τὸ ον έσται. τὰ μέν δή αίσθητὰ μεθέξει έστιν ὰ λέγεται τῆς ὑποκειμένης φύσεως μορφὴν ἰσχούσης π άλλοθεν · οξον χαλκός παρά άνδριαντοποιικής και ξύλον παρά τεκτονικής διά είδώλου τής τέχνης είς αύτά ιούσης, της δε τέχνης αὐτης έξω ῦλης ἐν ταυτότητι μενούσης και τον άληθη άνδριάντα και κλίνην έχούσης. ούτω δή και έπι των σωμάτων. και τόδε το παν υ ίνδαλμάτων μετέχον έτερα αύτῶν δείκνυσι τὰ ὄντα, άτρεπτα μέν όντα έκεινα, αύτὰ δὲ τρεπόμενα, ίδρυμένα τε έφ' έαυτῶν, οὐ τόπου δεόμενα · οὐ γὰρ με-

γέθη νοεράν δε και αυτάρκη έαυτοις υπόστασιν έχοντα. σωμάτων γάρ φύσις σώζεσθαι παρ' αλλου θέλει, νους δε άνέχων θαυμαστη φύσει τα παρ' αύτων πίπτοντα όπου ίδρυθη αυτός ού ζητει.

p. 560

6. νοῦς μὲν δη ἔστω τὰ ὄντα καὶ πάντα ἐν αύτῶ 5 ούχ ώς έν τόπω έχων, άλλ' ώς αύτον έχων και εν ων αύτοις. πάντα δε όμοῦ έκει και οὐδεν ἦττον διακεκριμένα. έπει και ψυχή όμοῦ ἔχουσα πολλάς ἐπιστήμας έν έαυτη ούδεν έχει συγκεχυμένον και έκάστη πράττει τὸ αὑτῆς, ὅταν δέη, οὐ συνεφέλκουσα τὰς 10 άλλας, νόημα δε ξκαστον καθαρον ένεργει έκ των ένδον αύ νοημάτων κειμένων. ούτως ούν και πολύ μαλλον ό νοῦς ἐστιν όμοῦ πάντα και αὖ οὐχ όμοῦ. ὅτι έπαστον δύναμις ίδία όδε πας νους περιέγει ώσπερ γένος είδη και ώσπερ όλον μέρη. και αί των σπερμά- 15 των δε δυνάμεις είκόνα φέρουσι τοῦ λεγομένου. έν γάρ τῷ ὅλῷ ἀδιάκριτα πάντα καὶ οἱ λόνοι ῶσπερ ἐν ένι κέντρω και έστιν άλλος οφθαλμοῦ, άλλος δέ γειρών λόγος το έτερος είναι παρά του γενομένου บ้ห' ฉบ้างบี ลไฮอิทางบี ขุขเองอิยเร. ลไ แล้ง งบ้้ง ล่ง rots 20 σπέρμασι δυνάμεις έκάστη αύτῶν λόγος εἰς ὅλος μετὰ τών έν αύτῷ έμπεριεχομένων μερών το μέν σωματικόν ύλην έχει, οίον όσον ύγρόν, αύτός δε είδός έστι τὸ ὅλον καὶ λόγος ὁ αύτὸς ὢν ψυχῆς είδει τῷ γεννώντι, ή έστιν ίνδαλμα ψυχής άλλης πρείττονος. φύ- 38 σιν δέ τινες αύτην όνομάζουσι την έν τοις σπέρμασιν. ή έκετθεν δομηθετσα άπό των ποό αύτης, ωσπερ έκ πυρός φῶς, ἔτρεψέ τε καὶ ἐμόρφωσε τὴν ῦλην οὐκ ώθοῦσα οὐδὲ ταῖς πολυθρυλλήτοις μογλείαις χρωμένη, δούσα δε τῶν λόγων. 30

7. al δε έπιστημαι έν ψυχη λογικη ούσαι αl μεν
 των αίσθητων εl δει έπιστήμας τούτων λέγειν

πρέπει δε αύταις το της δόξης όνομα. ύστεραι των πραγμάτων ούσαι είχονες είσι τούτων. [al] δε των νοητών αι δή και όντως έπιστημαι παρά νου είς λογικήν ψυχήν έλθοῦσαι αίσθητὸν μέν οὐδέν νοοῦσι. • καθόσον δέ είσιν έπιστημαι, είσιν αὐτὰ ἕκαστα ἅ νοοῦσι καὶ ἔνδοθεν τό τε νοητόν τήν τε νόησιν ἔχουσιν, ότι ό νοῦς ἐνδον, ὅ[ς] ἐστιν αὐτὰ τὰ πρῶτα, συνών αύτῷ ἀεί και ένέργεια ὑπάρχων και οὐκ έπιβάλλων ώς ούκ έχων η έπικτώμενος η διεξοδεύων | ού p. 561 10 προκεχειρισμένα ψυχής γάρ ταῦτα πάθη ἀλλ' ἕστηκεν έν αύτῷ όμοῦ πάντα ὤν, οὐ νοήσας, ῖν' ὑποστήση Εκαστα. ού γάρ, δτε ένόησε θεόν, θεός έγένετο ούδέ, ὅτε ἐνόησε χίνησιν, χίνησις ἐγένετο. ὅθεν χαὶ τό λέγειν νοήσεις τα είδη, εί ούτω λέγεται, ώς, έπειδή 15 ένόησε, τόδε έγένετο η έστι τόδε, ούκ όρθως. ταύτης γαρ της νοήσεως πρότερον δεί το νοούμενον είναι. η πῶς αν έλθοι ἐπί τὸ νοείν αὐτό; οὐ γὰρ δή κατὰ συντυχίαν ούδε έπέβαλεν είκη.

8. εί οὖν ἡ νόησις ἐνόντος, ἐκείνο τὸ είδος τὸ
ἐνὸν καὶ ἡ ἰδέα αῦτη. τί οὖν τοῦτο; νοῦς καὶ ἡ νοερὰ οὐσία, οὐχ ἑτέρα τοῦ νοῦ ἑκάστη ἰδέα, ἀλλ' ἑκάστη νοῦς. καὶ ὅλος μὲν ὁ νοῦς τὰ πάντα είδη, ἕκαστον δὲ είδος νοῦς ἕκαστος, ὡς ἡ ὅλη ἐπιστήμη τὰ πάντα θεω-ρήματα, ἕκαστον δὲ μέρος τῆς ὅλης οὐχ ὡς διακεκριμένον τόπφ, ἔχον δὲ δύναμιν ἕκαστον ἐν τῷ ὅλφ. ἔστι μὲν οὖν οὖτος ὁ νοῦς ἐν αὐτῷ καὶ ἔχων ἑαυτὸν ἐν ἡσυχία κόρος ἀεί. εἰ μὲν οὖν προεπενοείτο ὁ νοῦς πρότερος τοῦ ὅντος, ἔδει τὸν νοῦν λέγειν ἐνεργήσαντα ἀποτελέσαι καὶ γεννῆσαι τὰ ὅντα ἐπεὶ δὲ τὸ ὄν τοῦ νοῦ προεπινοεῖν ἀνάγκη, ἐγκείσθαι δεί τίθεσθαι ἐν τῷ νοῦννὶ, οἶον ἐπὶ

πυρί ήδη την τοῦ πυρός ἐνέργειαν, ϊν' ἐν ὅντα τὸν νοῦν ἐφ' ἑαυτοις ἔχη ἐνέργειαν αὐτῶν. ἔστι δὲ καὶ τὸ ον ἐνέργεια: μία οὖν ἀμφοῖν ἐνέργεια, μᾶλλον δὲ τὰ ἄμφω ἕν. μία μὲν οὖν φύσις τό τε ο̈ν ὅ τε νοῦς: διὸ καὶ τὰ ὅντα καὶ ἡ τοῦ ὅντος ἐνέργεια καὶ ὁ νοῦς ε ὁ τοιοῦτος: καὶ αἱ οῦτω νοήσεις τὸ εἰδος καὶ ἡ μορφὴ τοῦ ὅντος καὶ ἡ ἐνέργεια. ἐπινοεϊταί γε μὴν μερίζομένων ὑφ' ἡμῶν θάτερα πρὸ τῶν ἑτέρων. ἐτερος γὰρ ὁ μερίζων νοῦς, ὁ δὲ ἀμέριστος καὶ μὴ μερίζων τὸ ο̈ν καὶ τὰ πάντα.

9. τίνα οὖν ἐστι τὰ ἐν ἑνὶ νῷ, ἂ νοοῦντες μερίp. 562 ζομεν ήμεῖς; δεί γὰο αὐτὰ ήρεμοῦντα προφέρειν, οίον έξ έπιστήμης έν ένι ούσης έπιθεωρειν τα ένόντα. κόσμου δή τοῦδε ὄντος ζώου περιεκτικοῦ ζώων ἁπάντων καί παρ' άλλου έχοντος τὸ είναι καί τοιῶδε εί- 15 ναι. παο' ού δέ έστιν είς νοῦν ἀναγομένου, ἀναγχα**ιον** καί έν νῷ τὸ ἀρχέτυπον πᾶν εἶναι καὶ κόσμον νοητὸν τοῦτον τὸν νοῦν είναι, ὄν φησιν ὁ Πλάτων ἐν τῷ ὅ έστι ζώον. ώς γαρ όντος λόγου ζώου τινός, ούσης δε καί ύλης της τον λόγον τον σπερματικόν δεξαμένης, 20 άνάγκη ζῷου γενέσθαι, τὸν αὐτὸν τρόπου καὶ φύσεως νοερας και παντοδυνάμου ούσης και ούδενός διείογοντος, μηδενός όντος μεταξύ τούτου καί τοῦ δέξασθαι δυναμένου, άνάγκη τὸ μὲν κοσμηθηναι, τὸ δὲ χοσμήσαι. xal τὸ μέν χοσμηθέν ἔχει τὸ είδος μεμε- m οισμένον, άλλαγοῦ ἄνθρωπον καὶ άλλαγοῦ ηλιον τὸ δε έν ένι πάντα.

10. ὅσα μέν οὖν ὡς εἰδη ἐν τῷ αἰσθητῷ ἐστι, ταῦτα ἐκείθεν ὅσα δὲ μή, οὕ. διὸ τῶν παρὰ φύσιν οὐκ ἔστιν ἐκει οὐδέν, ῶσπερ οὐδὲ τῶν παρὰ τέχνην » ἐστιν ἐν ταις τέχναις οὐδὲ ἐν τοῖς σπέρμασι χωλεία. ποδῶν δὲ χωλεία ῆδη ἐν τῆ γεθέσει οὐ κρατήσαντος

56

λόγου η τε έκ τύχης λύμη του είδους. και ποιότητες δή σύμφωνοι και ποσότητες, άριθμοί τε και μεγέθη καί σχέσεις, ποιήσεις τε καί πείσεις αί κατά φύσιν, πινήσεις τε καί στάσεις καθόλου τε καί έν μέρει των s Exet · avri de roovou alor · o de ronos exet voegãs τὸ αីλλο ἐν αីλλφ. ἐκεί μέν οὖν ὁμοῦ πάντων ὄντων δ τι αν λάβης αύτων ούσία νοερά και ζωής εκαστον pererov nal radrov nal dárepov nal nívnous nal gráσις καί πινούμενον καί έστως και ούσία και ποιόν 10 και πάντα ούσία. και γαρ ένεργεία, ού δυνάμει, τό ον ξκαστον. ώστε ού κεχώρισται τό ποιόν έκάστης ούσίας. હેંદ્ર' οગેંગ μόνα τα દંગ τῷ αίσθητῷ έχει η χαί άλλα πλείω; άλλὰ πρότερον περί τῶν κατὰ τέχνην σκεπτέον. κακοῦ γὰρ οὐδενός τὸ γὰρ κακὸν ένταῦθα . 563 15 કંદ્ર કંપર્રેકાંવડ મથી ઉત્તકર્ભાઇકજી મથી કંપ્રેમિકાંબુકજી મથી પૈત્રિ વૈત્તપγούσης πάθος και τοῦ ῦλῃ ώμοιωμένου.

11. τὰ οὖν κατὰ τέχνην και αί τέχναι. τῶν δή τεχνών δσαι μιμητικαί, γραφική μέν και άνδριαντοποιία δοχησίς τε και χειρονομία, ένταῦθά που τήν 20 σύστασιν λαβοῦσαι καὶ αἰσθητῷ προσχοώμεναι παραδείγματι καί μιμούμεναι είδη τε καί κινήσεις τάς τε συμμετρίας ας όρῶσι μετατιθείσαι οὐκ αν εἰκότως έκει ανάγοιντο, εί μη τῷ ανθρώπου λόγφ. εί δέ τις έξις έκ της περί τὰ ζῷα συμμετρίας ὅλων ζώων έπικ σχοποίτο, μόριον αν είη δυνάμεως τῆς κάκει ἐπισκοπούσης καί θεωρούσης την έν τῷ νοητῷ περί πάντα συμμετρίαν. και μήν και μουσική πάσα περι άρμονίαν έχουσα και δυθμόν, ή μεν περί δυθμόν και άρμονίαν έχουσα τὰ νοήματα, τὸν αὐτὸν τρόπον ἂν είη. 3 ώσπερ και ή περι τον νοητόν φυθμόν έχουσα. όσαι δέ ποιητικαί αίσθητών τών κατά τέχνην, οίον οίκοδομική και τεκτονική, καθ' όσον συμμετρίαις προσχρῶνται, ἀρχὰς ἂν ἐκείθεν ἔχοιεν καὶ τῶν ἐκεί φρονήσεων : τῷ δὲ αἰσθητῷ ταῦτα συγκερασάμεναι, τὸ ὅλον οὐκ ἂν εἶεν ἐκεί ἢ ἐν τῷ ἀνθρώπῳ. οὐ μὴν οὐδὲ γεωργία συλλαμβάνουσα αἰσθητῷ φυτῷ ἰατρική τε τὴν ἐνταῦθα ὑγίειαν θεωροῦσα ἥ τε περὶ ἰσχὺν 5 τὴν [τῆ]δε καὶ εὐεξίαν : ἄλλη γὰρ ἐκεί δύναμις καὶ ὑγίεια, καθ' ἢν ἀτρεμῆ πάντα καὶ ἱκανὰ ὅσα ζῷα. ἱητορεία δὲ καὶ στρατηγία οἰκονομία τε καὶ βασιλική, εἴ τινες αὐτῶν τὸ καλὸν κοινωνοῦσι ταἰς πράξεσιν, εἰ ἐκείνο θεωροῖεν, μοἰραν ἐκείθεν εἰς ἐπι- 10 στήμην ἔχουσιν ἐκ τῆς ἐπιστήμης τῆς ἐκεῖ. γεωμετρία δὲ τῶν νοητῶν οὖσα τακτέα ἐκεί σοφία τε ἀνωτάτω περὶ τὸ ον οὖσα. καὶ περὶ μὲν τεχνῶν καὶ τῶν κατὰ τέχνας ταῦτα.

 12. εί δὲ ἀνθρώπου ἐκει, και λογικοῦ ἐκει και 15 τεχνικοῦ καὶ αἰ τέχναι νοῦ γεννήματα οὖσαι. χρη δὲ καὶ τῶν καθόλου λέγειν τὰ είδη εἶναι, οὐ Σωκράτους, ἀλλ' ἀνθρώπου. ἐπισκεπτέον δὲ περὶ ἀνθρώπου, εἰ
 P. 564 καὶ ὁ καθέκαστα: | τὸ δὲ καθέκαστον, ὅτι μη τὸ αὐτὸ ἄλλο ἅλλφ· οἰον ὅτι ὁ μὲν σιμός, ὁ δὲ γρυπός. γρυ- 20 πότητα μὲν [οὖν] καὶ σιμότητα διαφορὰς ἐν είδει θετέον ἀνθρώπου, ὥσπερ ζώου διαφοραί εἰσιν· ῆκειν δὲ καὶ παρὰ τῆς ὕλης τὸ τὸν μὲν τοιάνδε γρυπότητα, τὸν δὲ τοιάνδε [ἔχειν]· καὶ χρωμάτων διαφορὰς τὰς μὲν ἐν λόγφ οὕσας, τὰς δὲ καὶ ὕλην καὶ τόπον διά- 25 φορον ὅντα ποιεῖν.

13. λοιπου δε είπειν, εί μόνα τὰ ἐν αίσθητῷ ἐκει ἢ και, ὥσπεο ἀνθοώπου ὁ αὐτοάνθρωπος ἕτερος, οῦτω και ψυχῆς αὐτοψυχὴ ἑτέρα ἐκει και νοῦ αὐτονοῦς. λεκτέον δὴ πρῶτον μέν, ὅτι οὐ πάντα δει, » ὅσα ἐνταῦθα, είδωλα νομίζειν ἀρχετύπων οὐδε ψυχὴν είδωλου είναι αὐτοψυχῆς, τιμιότητι δε ἄλλην ἄλλης

διαφέρειν και είναι και ένταῦθα, ἴσως δὲ οὐχ ὡς ένταῦθα, αὐτοψυγήν. είναι δὲ ψυγῆς ὄντως οὕσης έκάστης και δικαιοσύνην δή τινα και σωφροσύνην, και έν ταις παρ' ήμιν ψυχαίς έπιστήμην άληθινήν, ούκ 5 είδωλα ούδε είχόνας έχεινων ώς έν αίσθητω, άλλά ταύτὰ ἐχείνα ἄλλον τρόπον ὄντα ἐνταῦθα ΄ οὐ γὰρ ἕν τινι τόπω άφωρισμένα έπετνα · ώστε, όπου ψυχή σώματος έξανέδυ, έκει κάκεινα. ό μέν γάρ αίσθητός χόσμος μοναχοῦ, ὁ δὲ νοητὸς πανταχοῦ. ὅσα μὲν οὖν ψυχή ή τοιαύτη ένταῦθα, ταῦτα ἐκει· ῶστε, εί τὰ ἐν τω αίσθητω τὰ έν τοις δρωμένοις λαμβάνοιτο, ού μόνον τὰ όντα έν τῷ αίσθητῷ έχει, ἀλλὰ χαὶ πλείω. εί δε τὰ έν τῷ χόσμφ λέγοιτο συμπεριλαμβανομένων καί ψυχῆς καί τῶν ἐν ψυχῆ, πάντα ἐνταῦθα, ὅσα κάκεῖ. 14. την ούν τὰ πάντα περιλαβοῦσαν ἐν τῷ νοητῷ 15 φύσιν ταύτην ἀρχήν θετέον, και πῶς, τῆς μέν ἀργῆς τῆς ὄντως ένὸς καὶ ἁπλοῦ πάντη οὖσης, πλήθους δε έν τοις ούσιν όντος; πῶς [δε] παρά τὸ εν και πῶς πληθος και πῶς τὰ πάντα ταῦτα και διὰ τί νοῦς ταῦτα 28 καί πόθεν, λεκτέον ἀπ' ἅλλης ἀρχῆς ἀρχομένοις. | περί p. 585 δε των έχ σήψεως και των χαλεπών, ει κάχει είδος, και εί φύπου και πηλοῦ, λεκτέον, ὡς, ὅσα κομίζεται νοῦς ἀπὸ τοῦ πρώτου, πάντα ἄριστα ἐν οἶς είδεσιν ού ταῦτα · οὐδ' ἐκ τούτων νοῦς, ἀλλὰ ψυχὴ παρὰ 25 νοῦ, λαβοῦσα παρὰ ῦλης ἄλλα, ἐν οἶς ταῦτα. περί δὲ τούτων σαφέστερον λεχθήσεται έπανελθοῦσιν έπλ τὴν άπορίαν, πῶς ἐξ ένὸς πληθος. ὅτι δὲ τὰ σύνθετα είκη όντα, ού νῷ, ἀλλ' ἐφ' ἑαυτῶν αίσθητὰ συνελθόντα, ούκ έν είδεσι, τά τε έκ σήψεως ψυχης άλλο τι ίσως » άδυνατούσης εί δε μή, εποίησεν αν τι των φύσει. ποιεϊ γουν όπου δύναται περί δε των τεγνων ότι έν τῷ αὐτοανθρώπῷ περιέχονται ὄσαι τέχναι ἀναφέρονται πρός τὰ κατὰ φύσιν ἀνθρώπω, πρότερου \* \* \* δὲ ἄλλην καθόλου καὶ τῆς καθόλου αὐτοψυχὴν ἤτοι τὴν ζωὴν τὴν ἐν νῷ πρὶν γενέσθαι ψυχήν, ἕνα καὶ γένηται αὐτοψυχὴν ἐκείνην λέγεῖν.

## VI.

Enn. 1. Πολλάκις έγειρόμενος είς έμαυτον έκ τοῦ σώ- 5 IV. 8 <sup>468</sup>ματος καί γινόμενος τῶν μέν ἄλλων ἔξω, ἐμαυτοῦ δὲ είσω, θαυμαστόν ήλίχον όρῶν κάλλος και τῆς κρείττονος μοίρας πιστεύσας τότε μάλιστα είναι ζωήν τε άρίστην ένεργήσας και τῷ θείο είς ταὐτὸν γεγενημέvos xal દેv auro idoveris eis દેvéoyerav દેredoù exel- 10 νην ύπερ παν τε άλλο νοητόν έμαυτόν ίδρύσας, μετά ταύτην την έν τῷ θείφ στάσιν είς λογισμον έχ νοῦ καταβάς άπορῶ πῶς ποτε καὶ νῦν καταβαίνω καὶ ὅπως ποτέ μοι ένδον ή ψυχή γεγένηται τοῦ σώματος τοῦτο ούσα, οίον ἐφάνη καθ' έαυτήν, καίπερ ούσα έν σώ- 15 ματι. δ μεν γαο Ήράκλειτος, δς ήμιν παρακελεύεται ζητείν τοῦτο, ἀμοιβάς τε ἀναγχαίας τιθέμενος ἐχ τῶν έναντίων όδόν τε άνω και κάτω είπων και μεταβάλλον άναπαύεται' και κάματός έστι τοις αύτοις μογθεϊν καί ἄργεσθαι' είκάζειν έδωκεν άμελήσας σαφη ω ήμεν ποιήσαι τόν λόγον, ώς δέον ίσως παρ' αύτῷ ζητεϊν, ώσπερ και αύτος ζητήσας εύρεν. Έμπεδοκλης τε είπων άμαρτανούσαις νόμον είναι ταζς ψυχαζς πεσειν ένταῦθα και αὐτὸς φυγὰς θεόθεν γενόμενος ηπειν πίσυνος μαινομένω νείπει τοσούτον παρεγύ- 25 μνου, όσον καὶ Πυθαγόρας, οἰμαι, καὶ οἱ ἀπ' ἐκείνου

VI. ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΕΙΣ ΤΑ ΣΩΜΑΤΑ ΚΑΘΟΔΟΤ ΤΗΣ ΨΤΧΗΣ.

ήνίττοντο περί τε τούτου περί τε πολλῶν ἄλλων. | τῷ p. 469 δε παρην και διά ποίησιν ού σαφεί είναι. λείπεται δή ήμιν ό θειος Πλάτων, δς πολλά τε και καλά περί ψυχής είπε περί τε άφίξεως αύτης πολλαχή είρηχεν 5 έν τοις αύτοῦ λόγοις, ῶστε έλπίδα ήμιν είναι λαβειν παρ' αὐτοῦ σαφές τι. τί οὖν λέγει ὁ φιλόσοφος οὖτος; ού ταύτον λέγων πανταγή φανείται, ίνα αν τις έκ δαδίας τὸ τοῦ ἀνδρὸς βούλημα είδεν, ἀλλὰ τὸ αίσθητόν παν πανταχοῦ ἀτιμάσας καὶ τὴν πρός τὸ σῶμα κοινωνίαν τῆς ψυχῆς μεμψάμενος ἐν δεσμῷ τε εἶναι καί τεθάφθαι έν αύτῷ τὴν ψυχὴν λέγει και τὸν έν άπορρήτοις λεγόμενον λόγον μέγαν είναι, ὃς ἐν φρουοῶ τὴν ψυχήν φησιν είναι και τὸ σπήλαιον αὐτῶ. ώσπερ Ἐμπεδοχλεϊ τὸ ἄντρον, τόδε τὸ πῶν δοκεί μοι 15 λέγειν, δατου γε λύσιν των δεσμών και άνοδον έκ τοῦ σπηλαίου τη ψυχη φησιν είναι την πρός τό νοητόν ποφείαν ' έν δε Φαίδρω πτερορρύησιν αίτίαν τῆς ένταῦθα ἀφίξεως. και περίοδοι αὐτῷ ἀνελθοῦσαν πάλιν φέρουσι τηδε, και κρίσεις δε καταπέμπουσιν άλ-» λας ένταῦθα καl κλῆροι καl τύχαι καl ἀνάγκαι. καὶ έν τούτοις απασι μεμψάμενος την της ψυχης αφιζιν πρός σώμα έν Τιμαίω περί τοῦδε τοῦ παντός λέγων τόν τε πόσμον έπαινει παί θεόν λέγει είναι εύδαίμονα τήν τε ψυχήν παρά άγαθοῦ τοῦ δημιουργοῦ πρός τὸ 25 έννουν τόδε τὸ πῶν είναι δεδόσθαι, ἐπειδή έννουν μεν αύτο έδει είναι, άνευ δε ψυχης ούχ οίόν τε ήν τουτο γενέσθαι. η τε ούν ψυχή ή του παντός τούτου γάριν είς αὐτὸ παρὰ τοῦ θεοῦ ἐπέμφθη ἥ τε ἑκάστου ήμῶν, πρός τὸ τέλειον αὐτὸ εἶναι ἐπειδὴ ἔδει, ὅσα » έν τῷ νοητῷ κόσμῳ, τὰ αὐτὰ ταῦτα γένη ζώων yal έν τῷ αἰσθητῷ ὑπάρχειν.

2. ωστε ήμιν συμβαίνει περί τῆς ήμετέρας ψυχῆς p. 470

παρ' αύτοῦ μαθεῖν ζητήσασιν ἐξ ἀνάγκης ἐφάπτεσθαι καί περί ψυχής όλως ζητήσαι πώς ποτε κοινώνειν σώματι πέφυκε και περι κόσμου φύσεως οιόν τινα δετ αύτον τίθεσθαι, έν ώ ψυχή ένδιαιταται έχοῦσα είτε άναγκασθεΐσα είτε τις άλλος τρόπος. και περι ποιη- 5 τοῦ δὲ είτε ὀοθῶς είτε \* \* ὡς ἡμέτεραι ψυχαὶ οὖσαι ίσως, ἂς έδει σώματα διοιχούσας χείρω δι' αὐτῶν είσω πολύ δῦναι, είπεο ἔμελλον πρατήσειν, σπεδασθέντος μέν αν έκάστου και πρός τον οίκετον τόπον φερομένου · έν δε τῷ παντί πάντα έν οίκείω κατὰ φύσιν 10 κεϊται πολλης δε και όχλώδους προνοίας δεομένων, άτε πολλών των άλλοτρίων αύτοις προσπιπτόντων άει τε ένδεια συνεχομένων και πάσης βοηθείας ώς έν πολλή δυσχερεία δεομένων. τό δε τέλειόν τε όν και [κανόν καl αύταρκες και ούδεν έχον αύτῷ παρά φύσιν 15 βραχέος οἶον κελεύσματος δεῖται καὶ ὡς πέφυκε ψυγὴ έθέλειν, ταύτη καί άει έχει οὕτε ἐπιθυμίας έχουσα υύτε πάσχουσα ούδεν γαρ απεισιν ούδε πρόσεισι. διό καί φησι και την ήμετέραν, εί μετ' έκείνης γένοιτο τελείας, τελειωθείσαν και αύτην μετεωροπο- 20 ρεῖν καl πάντα τὸν κόσμον διοικεῖν, ὅτε [τε] μὴ ἀφίσταται είς τὸ μὴ ἐντὸς εἶναι τῶν σωμάτων μηδέ τινος είναι, τότε και αύτην ωσπερ την του παντός συνδιοικήσειν δαδίως τὸ πᾶν, ὡς οὐ κακὸν ὄν ψυχη ὅπωσοῦν σώματι παρέγειν την τοῦ εὖ δύναμιν καὶ τοῦ εἶναι, 25 δτι μή πασα πρόνοια τοῦ χείρονος ἀφαιρει τὸ ἐν τῷ άρίστω τὸ προνοοῦν μένειν. διττὴ γὰρ ἐπιμέλεια παντός, τοῦ μὲν καθόλου κελεύσει κοσμοῦσα ἀπράγμονι έπιστασία βασιλική, τοῦ δὲ καθέκαστα ήδη αὐτουργῷ τινι ποιήσει συναφη τη πρός τὸ πραττόμενον τὸ πρᾶτ- 30 τον τοῦ πφαττομένου τῆς φύσεως ἀναπιμπλᾶσα. τῆς δέ θείας ψυχής τουτον τον τρόπου του ούρανου

62

απαντα διοικετν άει λεγομένης, ύπερεχούσης μεν τῷ χρείττονι, δύναμιν δε την έσχάτην είς το είσω πεμπούσης, αίτίαν μεν ό θεός ούκ αν έτι λέγοιτο έγειν την τοῦ την ψυχήν τοῦ παντός έν χείρονι πεποιηκέ-5 ναι η τε ψυχή ούκ απεστέρηται τοῦ κατὰ φύσιν έξ άιδίου τοῦτ ἔχουσα καὶ ἕξουσα ἀεί, ὃ μὴ οἰόν τε παρὰ φύσιν αὐτῆ εἶναι. ὅπεο διηνεκῶς αὐτῆ ἀεὶ ὑπάοχει ούποτε άρξάμενον. τάς τε τῶν ἀστέρων ψυχὰς τὸν αύτον τρόπον πρός τό σωμα έχειν λέγων, ωσπερ τό. 10 παν · έντίθησι γάρ και τούτων τά σώματα είς τάς τῆς ψυχης περιφοράς άποσώζοι αν και την περί τούτους πρέπουσαν εύδαιμονίαν. δύο γαρ όντων δι' α δυσχεοαίνεται ή ψυχής πρός σώματα | χοινωνία, ότι τερ. 471 έμπόδιον ποός τὰς νοήσεις γίγνεται καί ὅτι ἡδονῶν 15 και έπιθυμιῶν και λυπῶν πίμπλησιν αὐτήν, οὐδέτετερον τούτων αν γένοιτο ψυχη, ητις μή είς το είσω έδυ τοῦ σώματος μηδέ τινός έστι μηδε έκείνου έγένετο, άλλ' έχεινο αύτης, έστι τε τοιοῦτον, οἶον μήτε τινός δείσθαι μήτε τινί έλλείπειν. ώστε μηδε την ψυ-20 χήν έπιθυμιῶν πίμπλασθαι η φόβων. οὐδὲν γὰο δεινόν μήποτε περί σώματος προσδοκήση τοιούτου ούτε τις άσχολία νεῦσιν ποιοῦσα κάτω ἀπάγει τῆς κοείττονος καί μακαρίας θέας, άλλ' έστιν άει πρός έκείνοις άπράγμονι δυνάμει τόδε τὸ πᾶν κοσμοῦσα.

 3. περί δὲ τῆς ἀνθρωπείας ψυχῆς, ἡ ἐν σώματι πάντα λέγεται κακοπαθείν και ταλαιπωρείν ἐν ἀνίαις και ἐπιθυμίαις και φόβοις και τοις ἄλλοις κακοίς γιγνομένη, ἡ και δεσμός τὸ σῶμα και τάφος και ὁ κόσμος αὐτῆ σπήλαιον και ἄντρον, ῆντινα γνώμην οὐ
 διάφωνον ἔχει ἐκ τῶν αἰτιῶν οὐ τῶν αὐτῶν τῆς καθόδου νῦν λέγωμεν. ὅντος τοίνυν παντός νοῦ ἐν τῷ τῆς νοήσεως τόπῷ ὅλου τε και παντός, ὅν δὴ κόσμον

63

νοητόν τιθέμεθα, όντων δε και τών έν τούτω περιεχομένων νοερών δυνάμεων και νόων τών καθέκαστα · ού γάρ είς νοῦς μόνος, ἀλλ' είς καὶ πολλοί· πολλάς έδει και ψυχάς και μίαν είναι και έκ τῆς μιᾶς τὰς πολλὰς διαφόρους, ῶσπερ ἐκ γένους ένὸς είδη τὰ 5 μέν άμείνω, τὰ δὲ χείρω, καὶ τὰ μὲν νοερώτερα, τὰ δ' ήττον ένεργεία τοιαῦτα. και γὰρ ἐκεῖ ἐν τῷ νῷ τὸ μέν νοῦς περιέχων δυνάμει τάλλα οἶον ζῷον μέγα, τὰ δ' ένεργεία Εκαστον, α δυνάμει περιείχε θάτερου. οἶον εἰ πόλις ἔμψυχος ἦν περιεκτικὴ ἐμψύχων ἄλλων, 10 τελειοτέρα μεν [ή] πόλεως και δυνατωτέρα, ούδεν μην έχώλυε τῆς αὐτῆς φύσεως είναι καὶ τὰς ἄλλας. ἢ ὡς [αν] έκ τοῦ παντὸς πυρὸς τὸ μὲν μέγα, τὰ δὲ μικρὰ πυρὰ είη έστι δε ή πασα ούσία ή τοῦ παντὸς πυρός, μαλλον δε άφ' ής και ή τοῦ παντός. ψυχῆς δε ἔργον τῆς 15 λογικωτέρας νοείν μέν, ού τὸ νοείν δὲ μόνον τί γαρ ἂν καί νοῦ διαφέροι; προσλαβοῦσα γὰρ τῷ νοερὰ εἶναι και άλλο, καθ' δ την οικείαν έσχεν ύπόστασιν, νούς ούκ έμεινεν έχει τε έργον και αύτή, είπερ και παν, δ αν ή των όντων. βλέπουσα δε πρός μεν τό 20 p. 472 πρό έαυτης νοεί, είς δε έαυτην σώζει έαυτήν, | είς δε το μετ' αυτήν ποσμεί τε και διοικεί και άρχει αυτοῦ. ὅτι μηδὲ οἰόν τε ἦν στῆναι τὰ πάντα ἐν τῷ νοητῷ δυναμένου ἐφεξῆς καὶ ἄλλου γενέσθαι ἐλάττονος μέν, άναγκαίου δε είναι, είπεο και το ποο αύτοῦ. 25

4. τὰς δὴ καθέκαστα ψυχὰς ὀρέξει μὲν νοερῷ χρωμένας ἐν τῆ ἐξ οὖ ἐγένοντο πρὸς αὐτὸ ἐπιστροφῆ, δύναμιν δὲ καὶ εἰς τὸ ἐπὶ τάδε ἐχούσας, οἶάπερ φῶς ἐξηρτημένον μὲν κατὰ τὰ ἄνω ἡλίου, τῷ δὲ μετ' αὐτὸ οὐ φθονοῦν τῆς χορηγίας, ἀπήμονας μὲν εἶναι μετὰ su τῆς ὅλης μεκούσας ἐν τῷ νοητῷ, ἐν οὐρανῷ δὲ μετὰ τῆς ὅλης συνδιοικειν ἐκείνῃ \* οἶα οί βασιλεις τῷ πάν-

των πρατούντι συνόντες συνδιοιπούσιν έπείνω ού παταβαίνοντες ούδ' αύτοι από των βασιλείων τόπων. καί γάρ έστιν όμοῦ έν τῷ αὐτῷ τότε. μεταβάλλουσαι δε έκ τοῦ ὅλου είς τὸ μέρος τε είναι και έαυτῶν και 5 δίου κάμνουσαι τῷ σὺν ἄλλφ είναι ἀναχωροῦσιν εἰς τὸ αύτῶν έχάστη. ὅταν δὴ τοῦτο διὰ χρόνων ποιῆ ωεύγουσα τὸ πῶν καὶ τῇ διακρίσει ἀποστῶσα καὶ μὴ πρός τό νοητόν βλέπη, μέρος γενομένη μονοῦταί τε και ασθενεί και πολυπραγμονεί και πρός μέρος βλέιο πει καί τῷ ἀπὸ τοῦ ὅχλου χωρισμῷ ἐνός τινος ἐπιβασα καί τὸ άλλο πῶν φυγοῦσα, έλθοῦσα καὶ στραφείσα είς τὸ ξν έχεινο πληττόμενον ὑπὸ τῶν ὅλων χαὶ πάντων τοῦ τε ὅλου ἀπέστη καὶ τὸ καθέκαστον μετὰ περιστάσεως διοικει έφαπτομένη ήδη και θεραπεύ-15 ουσα τὰ έξωθεν και παροῦσα και δῦσα αὐτοῦ πολὺ είς τὸ εἴσω. ἕνθα καὶ συμβαίνει αὐτῷ τὸ λεγόμενον πτερορρυήσαι και έν δεσμοίς τοις του σώματος γενέσθαι άμαρτούση τοῦ ἀβλαβοῦς τοῦ ἐν τῆ διοικήσει τοῦ πρείττονος, δ ήν παρά τη ψυχη τη όλη. το δε πρό του » ήν παντελώς άμεινον άναδραμούση. είληπται ούν πεσοῦσα καί προς τῷ δεσμῷ οὖσα καί τῇ αἰσθήσει ἐνεργοῦσα διὰ τὸ χωλύεσθαι τῷ νῷ ἐνεργεϊν χαταρχὰς τεθάφθαι τε λέγεται καί έν σπηλαίφ είναι, έπιστραφείσα δε πρός νόησιν λύεσθαί τε έχ των δεσμών και 🛪 άναβαίνειν, όταν άρχην λάβη έξ άναμνήσεως θεᾶσθαι τὰ ὄντα. έχει γὰρ ἀεὶ οὐδὲν ἦττον ὑπερέχον τι. γίγνονται ούν όδον άμφίβιοι έξ άνάγκης τόν τε έκει βίον τόν τε ένταῦθα παρὰ μέρος βιοῦσαι, | πλεΐον Ρ. 473 μέν τόν έκει, αι δύνανται πλέον τῷ νῷ συνειναι, τόν » δε ένθάδε πλετον, αίς τὸ έναντίον η φύσει η τύχαις ύπηοξεν. & δή ύποδεικνύς ό Πλάτων ήρέμα, ότε διαιρει αύτά[5] έχ τοῦ ὑστέρου χρατήρος και μέρη ποιεί, PLOTIN. I.

τότε καί φησιν άναγκατον είναι είς γένεσιν έλθειν, ἐπείπες ἐγένοντο μέρη τοιαῦτα. εἰ δὲ λέγει σπετραι τὸν θεὸν αὐτάς, οῦτως ἀκουστέον, ῶσπες ὅταν καὶ λέγοντα καὶ οἶον δημηγοροῦντα ποιῆ ῶ γὰς ἐν φύσει ἐστὶ τῶν ὅλων, ταῦτα καὶ ἡ ὑπόθεσις γεννᾶ τε 5 καὶ ποιετ εἰς δετζιν προάγουσα ἐφεξῆς τὰ ἀεὶ οῦτω γιγνόμενά τε καὶ ὅντα.

5. ού τοίνυν διαφωνετ άλλήλοις η τε είς γένεσιν υπορά η τε είς τελείωσιν χάθοδος του παντός η τε δίκη τό τε σπήλαιον η τε ανάγκη τό τε έκούσιον, 10 έπείπερ έχει το έχούσιον ή άνάγκη, και το έν κακφ τῷ σώματι είναι · ‹ ㆍ ㆍ Ἐμπεδοκλέους φυγή ἀπὸ του θεου και πλάνη ούδ' ή άμαρτία, έφ' ή ή δίκη, ούδ' ή Ήρακλείτου άνάπαυλα έν τη φυγη ούδ' όλως τό έπούσιον τῆς καθόδου και τὸ ἀπούσιον αὖ. πῶν 15 μέν γάρ ίδν έπι τό χειρον άκούσιον, φορά γε μήν οίκεία ίδν πάσχον τα χείοω έχειν λέγεται την έφ' ols έπραξε δίκην. όταν δε ταῦτα πάσχειν και ποιειν ή άναγκαΐον άιδίφ φύσεως νόμφ, τὸ δὲ συμβαίνον είς άλλου του χρείαν τῆ προόδφ ἀπαντῷ καταβαίνον ἀπὸ » τοῦ ὑπερ αὐτό, θεὸν εί τις λέγοι καταπέμψαι, οὐκ ἂν άσύμφωνος ούτε τη άληθεία ούτε έαυτῷ αν είη. και γὰρ ἀφ ἡς ἀρχῆς ἕκαστα, εί και τὰ μεταξύ πολλά, και τὰ έσχατα είς αὐτὴν ἀναφέρεται. διττῆς δὲ τῆς ἁμαρτίας ούσης, της μέν έπι τη του κατελθειν αίτία, της 3 δε έπι τω ένθάδε γενομένην κακά δράσαι, ή μέν έστιν αύτὸ τοῦτο, ὃ πέπονθε κατελθοῦσα, τῆς δὲ τὸ έλαττον είς σώματα άλλα δῦναι και θᾶττον \* \* ἐκ ×ρίσεως τῆς κατ' ἀξίαν · δ δη θεσμῷ θείφ γιγνόμενον διά τοῦ τῆς χρίσεως ἀνόματος δηλοῦται. τὸ δὲ τῆς 30 κακίας αμετρον είδος μείζονος και της δίκης ήξίωται έπιστασία τιννυμένων δαιμόνων. ούτω τοι χαίπεο

Digitized by Google

66

ούσα θείον και έκ τῶν τόπων τῶν ἄνω ἐντὸς γίνεται τοῦ σώματος και θεὸς ούσα ὁ ῦστερος φοπῆ αὐτεξουσίῷ και αἰτία δυνάμεως και τοῦ μετ | αὐτὴν κοσμή- p. 474 σεως ὡδι ἔρχεται · κῶν μὲν θᾶττον φύγῃ, οὐδὲν βέ-<sup>5</sup> βλαπται γνῶσιν κακοῦ προσλαβοῦσα και φύσιν κακίας γνοῦσα τάς τε δυνάμεις ἀγαγοῦσα αὐτῆς εἰς τὸ φανερὸν και δείξασα ἔργα τε και ποιήσεις, ἅ ἐν τῷ ἀσωμάτῷ ἡρεμοῦντα μάτην τε ἂν ἦν εἰς τὸ ἐνεργεῖν ἀεὶ οὐκ ἰόντα τήν τε ψυχὴν αὐτὴν ἕλαθεν ἂν ἂ εἰχεν <sup>10</sup> οὐκ ἐκφανέντα οὐδὲ πρόοδον λαβόντα · εἰπερ πανταχοῦ ἡ ἐνέργεια τὴν δύναμιν ἔδειξε κρυφθείσαν ἂν ἁπάντη και οἶον ἀφανισθείσαν και οὐκ οὖσαν μηδέποτε ὄντως οὖσαν. νῦν μὲν γὰρ θαῦμα ἔχει τῶν ἔνδον ἕκαστος διὰ τῆς ποικιλίας τῶν ἔξω οἶόν ἐστιν ἐκ 15 τοῦ τὰ γλαφυρὰ ταῦτα δρᾶσαι.

6. είπερ ούν δεί μή εν μόνον είναι έκέκρυπτο γάο αν πάντα μορφήν έν έκείνο ούκ έχοντα ούδ' αν ύπηρχέ τι των όντων στάντος έν αύτῷ έκείνου οὐδ' αν τὸ πληθος ἡν αν τῶν ὄντων τούτων τῶν ἀπὸ τοῦ <sup>20</sup> ένος γεννηθέντων μή των μετ' αύτὰ τήν πρόοδον λαβόντων α ψυχών είληχε τάξιν. τον αύτον τρόπον ούδε ψυχάς έδει μόνον είναι μή των δι' αύτάς γενόμένων φανέντων, είπερ εχαστη φύσει τοῦτο ένεστι τό μετ' αύτην ποιείν και έξελίττεσθαι οίον σπέρματος 3 έχ τινος άμεροῦς ἀρχῆς εἰς τέλος τὸ αἰσθητὸν ἰούση, μένοντος μέν ἀεί τοῦ προτέρου ἐν τῷ οἰκεία ἕδρα, τοῦ δε μετ' αύτο οίον γεννωμένου έκ δυνάμεως άφάτου. όση ήν έν έκείνοις, ην ούκ έδει στησαι οίον περιγράψαντα φθόνω, χωρείν δε άει, έως εις έσχατον μέχοι υ τοῦ δυνατοῦ τὰ πάντα ῆκῃ αἰτία δυνάμεως ἀπλέτου έπι πάντα παρ' αύτῆς πεμπούσης και οὐδὲν περιιδείν άμοιρου αύτης δυναμένης. ού γάρ δή ήν δ έχώλυεν

5\*

ότιοῦν ἔμμοιοον είναι φύσεως ἀγαθοῦ καθ' ὅσον ἕκαστον οἰόν τε ἡν μεταλαμβάνειν. εἰτ' οὖν ἡν ἀεὶ ἡ τῆς ῦλης φύσις, οὐχ οἱόν τε ἡν αὐτὴν μὴ μετασχειν οὖσαν τοῦ πᾶσι τὸ ἀγαθὸν καθ' ὅσον δύναται ἕκαστον χορηγοῦντος· εἰτ' ἐπηκολούθησεν ἐξ ἀνάγκης ἡ γένεσις 5 αὐτῆς τοις ποὸ αὐτῆς αἰτίοις, οὐδ' ὡς ἐδει χωρὶς εἶναι ἀδυναμία ποὶν εἰς αὐτὴν ἐλθειν στάντος τοῦ καὶ τὸ εἰναι οἶον ἐν χάριτι δόντος. δείξις οὖν τῶν ἀρίστων ἐν νοητοίς τὸ ἐν αἰσθητῷ κάλλιστον, τῆς τε δυνάμεως τῆς τε ἀγαθότητος αὐτῶν, καὶ συνέχεται πάντα ω εἰς ἀεὶ τά τε νοητῶς τά τε αἰσθητῶς ὄντα, τὰ μὲν παρ' αὐτῶν ὅντα, τὰ δὲ μετοχῆ τούτων τὸ είναι εἰς ἀεὶ λαβόντα μιμούμενα τὴν νοητὴν καθ' ὅσον δύναται φύσιν.

p<sub>₹</sub>475

7. διττῆς δὲ φύσεως ταύτης οὖσης, τῆς μὲν νοη- 15 τῆς, τῆς δὲ αἰσθητῆς, ἄμεινον μὲν ψυχῆ ἐν τῷ νοητῷ είναι, ἀνάγκη γε μὴν ἔχει καὶ τοῦ αἰσθητοῦ μεταλαμβάνειν τοιαύτην φύσιν έχούση και ούκ άγανακτητέον αὐτήν, εἰ μὴ πάντα ἐστί τὸ χρεῖττον, μέσην τάξιν ἐν rots ούσιν έπισχούσαν, θείας μέν μοίρας ούσαν, έν 20 έσχάτω δε του νοητου ούσαν, ώς δμορον ούσαν τη αίσθητη φύσει διδόναι μέν τι τούτφ τῶν παρ' αὐτῆς, άντιλαμβάνειν δε καί παρ' αύτοῦ, εί μή μετὰ τοῦ αύτῆς ἀσφαλοῦς διακοσμοί, προθυμία δὲ πλείονι εἰς τὸ εἴσω δύοιτο μὴ μείνασα ὅλη μεθ' ὅλης, ἄλλως τε 25 καί δυνατόν [ον] αύτη πάλιν έξαναδυναι ίστορίαν ών ένταῦθα εἶδέ τε καὶ ἐπαθε προσλαβούση καὶ μαθούση οίον ἄρα έστιν έκει είναι και τη παραθέσει των οίον έναντίων οίον σαφέστερον τὰ άμείνω μαθούση. γνῶσις γάρ έναργεστέρα τάγαθοῦ ή τοῦ κακοῦ πείρα οἶς 30 ή δύναμις άσθενεστέρα η ώστε έπιστήμη το κακόν πρό πείρας γνώναι. ώσπερ δε ή νοερά διέξοδος κα-

Digitized by Google

68

τάβασίς έστιν είς έσχατον τὸ χείρου. οὐ γὰρ ἕνι είς τὸ ἐπέκεινα ἀναβῆναι, ἀλλ' ἀνάγκη ἐνεργήσασαν έξ έαυτης καί μή δυνηθείσαν μείναι έφ' έαυτης φύσεως δή ανάγκη και νόμφ μέχοι ψυχης έλθειν. τέλος γαο s αύτη τουτο· ταύτη δε το έφεξης παραδούναι αύτην πάλιν άναδραμοῦσαν · οῦτως καὶ ψυχῆς ἐνέργεια · τὸ μέν μετ' αύτην τα τηδε, το δε προ αυτης ή θέα των όντων, ταις μέν παρά μέρος και χρόνφ γιγνομένου τοῦ τοιούτου και ἐν τῷ χείρονι γιγνομένης ἐπιστρο-• φῆς πρὸς τὰ ἀμείνω, τῆ δὲ λεγομένη τοῦ παντὸς εἶναι τό μηδ' έν τῷ χείρονι έργφ γεγονέναι, ἀπαθεί δε κακῶν οὖση θεωρία τε περινοείν τὰ ὑπ' αὐτὴν έξηρτησθαί τε τών πρό αὐτης ἀεί, ἡ ἅμα δυνατόν και αμφω, λαμβανούση μέν έκετθεν, χορηγούση δέ αμα 15 ένταῦθα, έπείπες ἀμήχανον ἦν μὴ καὶ τούτων ἐφάπτεσθαι ψυχη ούση.

8. καί εί χρή παρά δόξαν τῶν ἄλλων τολμῆσαι p. 476 τὸ φαινόμενον λέγειν σαφέστερον, οὐ πᾶσα οὐδ' ή ήμετέρα ψυχή έδυ, άλλ' έστι τι αύτης έν τῷ νοητῷ 20 α΄εί, τὸ δὲ ἐν τῷ αίσθητῷ εί χρατοί, μᾶλλον δὲ εί χρατοίτο καί θορυβοίτο, ούκ ές αίσθησιν ήμιν είναι ών θεάται τὸ τῆς ψυχῆς ἄνω· τότε γὰρ ἔρχεται εἰς ήμας το νοηθέν, όταν είς αίσθησιν ήκη καταβαίνον. ού γάρ παν, δ γίνεται περί ότιοῦν μέρος ψυχῆς, γι-25 νώσκομεν, πρίν αν είς όλην την ψυχην ηκη. οίον καί έπιθυμία έν τῷ ἐπιθυμητικῷ μένουσα [ου] γινώσκεται ήμιν, άλλ' όταν τη αίσθητικη τη ένδον δυνάμει η και διανοητική άντιλαβώμεθα η άμφω. πάσα γάρ ψυχή έχει τι καί τοῦ κάτω πρός τὸ σῶμα καί τοῦ ανω υ πρός νοῦν. και ή μεν ὅλη και ὅλου τῷ αὐτῆς μέρει τῷ πρός τὸ σῶμα τὸ ὅλον χοσμεῖ ὑπεφέχουσα ἀπόνως, ὅτι μηδε έκ λογισμοῦ, ὡς ἡμεῖς, ἀλλὰ νῷ, ὡς ἡ τέχνη

ού βουλ[εύ]εται, τοῦ κάτω αὐτῆς κοσμοῦντος τὸ ὅλον. al δ' ἐν μέφει γινόμεναι καὶ μέφους ἔχουσι μὲν καὶ αὖται τὸ ὑπεφέχον, ἄσχολοι δὲ τῆ αἰσθήσει καὶ ἀντιλήψει πολλῶν ἀντιλαμβανόμεναι τῶν παφὰ φύσιν καὶ λυπούντων καὶ ταφαττῶντων, ἅτε οὖ ἐπιμελοῦν- ε ται μέφους καὶ ἐλλιποῦς [ὅντος] καὶ πολλὰ ἔχοντος τὰ ἀλλότφια κύκλω, πολλὰ δὲ ῶν ἐφίεται· καὶ ῆδεται δὲ καὶ ἡδονή ἠπάτησε. τὸ δέ ἐστι καὶ ἀνήδονον ὄν τὰς πφοσκαίφους ἡδονάς. ἡ δὲ διαγωγὴ ὑμοία.

## VII.

1. Εί τι έστι μετά τό πρώτον, άνάγκη έξ έκείνου 10 V.4
 p. 516 είναι η εύθυς η την άναγωγην έπ' έκετνο διὰ τῶν μεταξύ έχειν και τάξιν είναι δευτέφων και τρίτων, τοῦ μέν ἐπὶ τὸ πρῶτον ἀναγομένου, τοῦ δὲ τρίτου έπι τό δεύτερον. δει μέν γάρ τι πρό πάντων είναι άπλοῦν τοῦτο καὶ πάντων ἕτερον τῶν μετ' αὐτό, ἐφ' 15 έαυτοῦ ὄν, οὐ μεμιγμένον τοῖς ἀπ' αὐτοῦ καὶ πάλιν έτερον τρόπον τοις άλλοις παρείναι δυνάμενον, όν όντως έν, ούχ έτερον όν, είτα έν, καθ' ού ψεῦδος και τὸ δν είναι, ού μή λόγος μηδε έπιστήμη, δ δή και έπέκεινα λέγεται είναι ούσίας. εί γάρ μή άπλοῦν ἔσται συμ- 20 βάσεως έξω πάσης και συνθέσεως και όντως έν, ούκ αν άρχή είη. αύταρχέστατόν τε τῷ ἁπλοῦν είναι και πρώτον άπάντων το γάρ μή πρώτον ένδεες του προ αύτοῦ τό τε μὴ ἁπλοῦν τῶν ἐν αὐτῷ ἁπλῶν δεόμενον, [ν' η έξ έκείνων. τὸ δη τοιοῦτον ἐν μόναν δει είναι 25 άλλο γὰρ εί είη τοιοῦτον, ἕν ἂν είη τὰ ἄμφω. οὐ γὰρ

VII. ΠΩΣ ΑΠΟ ΤΟΥ ΠΡΩΤΟΥ ΤΑ ΜΕΤΑ ΤΟ ΠΡΩΤΟΝ ΚΑΙ ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΕΝΟΣ.

δή σώματα λέγομεν | δύο η τό δν πρῶτον σῶμα. οὐ- p. 517 δέν γαο άπλοῦν σῶμα γινόμενόν τε τὸ σῶμα, ἀλλ' ούκ άρχή. ή δε άρχη άγεννητος. μη σωματική δε ούσα, άλλ' ὄντως μία, έχεινο αν είη το πρωτον. εί 5 άρα ἕτερόν τι μετά τό πρῶτον είη, ούχ αν έτι άπλοῦν είη Εν άρα πολλά έσται. πόθεν ούν τοῦτο; ἀπὸ τοῦ **πρώτ**ου · οὐ γὰρ δη χατὰ συντυγίαν οὐδ' ἂν [ην] ἔτι έχεινο πάντων άρχή. πῶς οὖν ἀπὸ τοῦ πρώτου: [n] εί τέλειόν έστι τὸ πρῶτον και πάντων τελειότατον και <sup>10</sup> δύναμις ή πρώτη, δεί πάντων των ζυτων δυνατώτατον είναι καί τὰς ἄλλας δυνάμεις καθ' ὅσον δύνανται שועבודסאמו לאבויט. ה דו ל' מי דשי מאאשי בוב דבאבושסוי ίη, όρωμεν γεννών και ούκ άνεχόμενον έφ' έαυτοῦ μένειν, άλλ' έτερον ποιούν, ού μόνον δ τι αν προαί-15 ρεσιν έχη, άλλα καί όσα φύει άνευ προαιρέσεως, καί τὰ ἄψυχα δὲ μεταδιδόντα έαυτῶν Χαθ' ὅσον δύνανται · οίον τὸ πῦρ θερμαίνει καὶ ψύχει ἡ χιών, καὶ τὰ φάρμακα δε είς αλλο έργάζεται οἶον αὐτὰ πάντα, την άρχήν κατά δύναμιν άπομιμούμενα είς άιδιότητά τε 20 και άγαθότητα. πῶς [αν] οὖν τὸ τελειότατον και τὸ πρώτον άγαθόν έν αύτῷ σταίη ώσπερ φθονησαν έαυτοῦ ἢ ἀδυνατῆσαν, ἡ πάντων δύναμις; πῶς δ' ἂν έτι άρχή είη; δει δή τι και άπ' αύτοῦ γενέσθαι, είπερ έσται τι καί των άλλων παρ' αύτοῦ γε ύποστάντων. **5 δτι μέν** γάρ άπ' αύτοῦ, ἀνάγκη. δεί δή και τιμιώτατον είναι το γεννών \* το έφεξης γεννώμενον καί δεύτερον έκείνου των άλλων άμεινον είναι.

 2. εί μέν οὖν αὐτονοῦς ἦν τὸ γεννῶν, νοῦ ἐνδεἑστερον, προσεχέστερον δὲ νῷ καὶ ὅμοιον [ἔ]δει
 κεἰναι ἐπεὶ δὲ ἐπέπεινα νοῦ τὸ γεννῶν, νοῦν εἶναι ἀνάγκη. διὰ τί δὲ οὐ νοῦς \*\* οὖ ἐνέργειά ἐστι νόησις νόησις δὲ τὸ νοητὸν ἑρῶσα καὶ πρὸς τοῦτο ἐπιp. 518 orgaweioa xal dx' éxelvou olov drorelouµévy | xal τελειουμένη άόριστος μεν αύτη ωσπερ όψις, όριζομένη δε ύπό του νοητου. διό και είρηται έκ της αορίστου δυάδος και τοῦ ένὸς τὰ είδη και οι ἀριθμοί. τοῦτο γὰρ ὁ νοῦς. διὸ σὐχ ἁπλοῦς, ἀλλὰ πολλά, σύν- 5 θεσίν τε έμφαίνων, νοητήν μέντοι, και πολλά όρῶν ήδη. έστι μέν ούν και αύτος νοητόν, άλλα και νοών. διὸ δύο ήδη. ἔστι δὲ καὶ ἄλλο τὸ μετ' αὐτὸ νοητόν. άλλὰ πῶς ἀπὸ τοῦ νοητοῦ ὁ νοῦς; οῦτως τὸ νοητὸν έφ' έαυτοῦ μένον και σύκ ὂν ένδεές, ῶσπερ τὸ ὁρῶν Ν καί τὸ νοοῦν : ἐνδεὲς δὲ λέγω τὸ νοοῦν ὡς πρὸς לאגועס. טיא בסדוי טוסי מימוסטידטי, מאל לסדוי מיτοῦ πάντα ἐν αὐτῷ καὶ σὺν αὐτῷ, πάντη διακριτικὸν έαυτοῦ, ζωὴ ἐν αὑτῷ καὶ πάντα ἐν αὑτῷ, καὶ ἡ κατανόησις αύτοῦ αὐτὸ οίονεὶ συναισθήσει οὖσα ἐν στά- κ σει άιδίω και νοήσει έτέρως η κατά την νοῦ νόησιν. εί τι οὖν μένοντος αὐτοῦ ἐν αὑτῷ γίνεται, ἀπ' αὐτοῦ τούτο γίνεται, όταν έχεινο μάλιστα ή δ έστι. μένοντος ούν αύτου έν τῷ οίκείφ ἤθει έξ αύτου μεν το γινόμενον γίνεται, μένοντος δε γίνεται. έπει ούν έκετνο μένει 🕫 νοητόν, τὸ γινόμενον γίνεται νόησις νόησις δὲ οὖσα καί νοοῦσα ἀφ' οὐ ἐγένετο. ἄλλο γὰρ οὐκ ἔχει. νοῦς γίγνεται, άλλο οἶον νοητόν και οἶον έκεινο και μίμημα καί είδωλον έκείνου. άλλα πῶς μένοντος έκείνου γίνεται ένέργεια; [η] ή μέν έστι της ούσίας, ή δ' 25 έκ της ούσίας έκάστου. και ή μεν της ούσίας αύτό · έστιν ένεργεία Εκαστον, ή δε άπ' έκείνης, ην δει παντί ξπεσθαι έξ άνάγκης έτέραν ούσαν αύτου. οίον καί έπι τοῦ πυρὸς ή μέν τίς έστι συμπληροῦσα τὴν ούσίαν θεομότης, ή δε άπ' έκείνης ήδη γινομένη » ένεργούντος έκείνου την σύμφυτον τη ούσία [ένέργειαν] έν τφ μένειν πῦρ. Οῦτο δή κάκει και πολύ

πρότερον έκει μένοντος αύτοῦ έν τῷ οίκείφ ἦθει έκ τῆς ἐν αὐτῷ τελειότητος καὶ συνούσης ἐνεργείας ἡ γεννηθείσα ένέργεια υπόστασιν λαβούσα, ατε έκ μεγάλης δυνάμεως, μεγίστης μέν ούν άπασῶν, είς τὸ ήν. και έκεινο μεν δύναμις πάντων, τὸ δὲ ήδη τὰ πάντα. εί δε τοῦτο τὰ πάντα, ἐκείνο ἐπέκεινα τῶν πάντων έπέχεινα άρα ούσίας. και εί τὰ πάντα, πρό δε πάντων τὸ εν οὐ τὸ ἴσον έχον τοῖς πᾶσι, καὶ ταύτη 10 δει έπέκεινα είναι τῆς οὐσίας. τοῦτο δὲ καὶ νοῦ ἐπέκεινα άρα τι νοῦ. τὸ γὰρ ὂν οὐ νεκρὸν οὐδὲ οὐ ζωή ούδε ού νοούν νοῦς δη και ὂν ταὐτόν. οὐ γὰο τῶν πραγμάτων δ νοῦς, ῶσπερ ἡ αἰσθησις τῶν αἰσθητῶν προόντων, άλλ' αὐτὸς [ἑ] νοῦς τὰ πράγματα |, είπερ p. 519 15 μή είδη αὐτῶν κομίζεται. πόθεν γάρ; ἀλλ' ἐνταῦθα μετά των πραγμάτων και ταύτον αύτοις και έν και ή έπιστολή \*\*\* μηδέ των άνευ ύλης τα πράγματα.

VIII.

 <sup>AQ</sup> ωσπερ ψυχην έκάστου μίαν φαμέν είναι, <sup>IV, 9</sup>/<sub>P</sub>. <sup>477</sup>
 <sup>δ</sup>τι πανταχοῦ τοῦ σώματος ὅλη πάρεστι καὶ ἔστιν
 <sup>s</sup> δντως τὸν τρόπον τοῦτον μία, οὐκ ἄλλο μέν τι αὐτῆς ὡδί, ἄλλο δὲ ὡδὶ τοῦ σώματος ἔχουσα, ἔν τε τοῖς αἰσθητικοῖς οῦτως ἡ αἰσθητικὴ καὶ ἐν τοῖς φυτικοῖς δὲ ὅλη πανταχοῦ ἐν ἑκάστω μέρει, οῦτως καὶ ἡ ἐμὴ
 <sup>κ</sup>αὶ ἡ σὴ μία καὶ πᾶσαι μία; καὶ ἐπὶ τοῦ παντὸς ἡ ἐν
 <sup>κ</sup> πᾶσι μία οὐχ ὡς ὄγκω μεμερισμένη, ἀλλὰ πανταχοῦ ταὐτόν; διὰ τί γὰρ ἡ ἐν ἑμοὶ μία, ἡ δ' ἐν τῷ παντὶ οὐ μία; οὐ γὰρ ὄγκος οὐδὲ ἐκεῖ οὐδὲ σῶμα. εἰ μὲν

VIII. ΕΙ ΠΑΣΑΙ ΑΙ ΨΥΧΑΙ ΜΙΑ.

Enn.

ούν έκ τῆς τοῦ παντὸς καὶ ἡ ἐμὴ καὶ ἡ σή, μία δὲ insira, nal ravrag det einar plan. et de nal ή του παντός καί ή έμη έκ ψυχης μιας, πάλιν αὐ πασαι μία. αύτη τοίνυν τίς ή-μία; άλλα πρότερον λεπτέον. εί όρθως λέγεται τὸ μίαν τὰς πάσας [εἶνάι], ῶσπερ ή 5 ένὸς έκάστου · ἄτοπον γάρ, εἰ μία ή ἐμή καὶ ή ὅτουοῦν άλλου. έχρην γαρ έμοῦ αίσθανομένου καὶ άλλον αίσθάνεσθαι καὶ ἀγαθοῦ ὅντος ἀγαθὸν ἐκείνον εἶναι καί έπιθυμοῦντος έπιθυμεϊν καί ὅλως ὁμοπαθεϊν ήμας τε πρός άλλήλους και πρός τό παν, ώστε έμου 10 παθόντος συναισθάνεσθαι το παν. πως δε και μιας ούσης ή μεν λογική, ή δε άλογος, και ή μεν εν ζώοις, ή δε έν φυτοίς άλλη; πάλιν δε εί μή θησόμεθα έκείνως, τό τε παν εν ούκ έσται μία τε άρχη ψυχών ούχ εύρεθήσεται. 15

p. 478

2. πρώτον μέν ούν ούκ, εί ή ψυχή μία ή έμή καί ή άλλου, ήδη και τὸ συναμφότερον τῷ συναμφοτέρφ ταύτόν. ἐν ἄλλφ γὰρ καὶ ἐν ἄλλφ ταὐτὸν ὄν οὐ τὰ αὐτὰ πάθη ἕξει ἐν ἑκατέρφ, ὡς ἄνθρωπος ὁ ἐν ἐμοὶ κινουμένω. έν έμοι γάρ κινουμένω και έν σοι μή 20 κινουμένο έν έμοι μεν κινούμενος, έν σοι δε έστος έσται. και ούκ άτοπον ούδε παραδοξότερον τὸ έν έμοι xal σοl ταύτόν είναι οὐδὲ ἀνάγχη αἰσθανομένου ἐμοῦ καί άλλον πάντη τὸ αὐτὸ πάθος ἔχειν. οὐδὲ γὰρ ἐπὶ τοῦ ένὸς σώματος τὸ τῆς ἑτέρας χειρὸς πάθημα ἡ έτέρα 25 ήσθετο, άλλ' ή έν τῷ ὅλφ. εί δή έδει τὸ έμὸν γινώσκειν και σέ, έν τι έξ άμφοιν ον συνημμένον σώμα έχρην είναι. ούτω γάρ συναφθείσαι έκατέρα ήσθετο ταὐτόν. ἐνθυμείσθαι δὲ προσήκει τὸ καὶ πολλὰ λανθάνειν τὸ ὅλον καὶ τῶν ἐν ἐνὶ καὶ τῷ αὐτῷ σώματι se γιγνομένων, και τοσούτω, δσω αν μέγεθος έχη τὸ σώμα πολύ, ώσπερ έπι κητών λέγεται μεγάλων, έφ'

Digitized by Google

74

ών παθήματός τινος περί τὸ μέρος ὄντος τῷ ὅλφ αίσθησις διά μικρότητα τοῦ κινήματος οὐδεμία προσέρχεται · ώστε ούκ άνάγκη διάδηλον τύπω την αίσθησιν τῷ ὅλφ καί παντί είσαφικνείσθαι ένός τινος παθόνs τος. άλλα συμπάσχειν μέν ούκ άτοπον ούδ' άπογνωστέον, τύπωσιν δε αίσθητικήν ούκ άναγκαΐον γίγνεσθαι. άρετην δε έν έμοι έχειν, χαχίαν δε έν έτέρω, σύκ άτοπον, είπερ και κινείσθαι έν άλλφ και έν άλλφ έστάναι ταύτον ούχ άδύνατον. ούδε γαρ ούτως μίαν » λέγομεν, ώς πάντη πλήθους άμοιρου τοῦτο γὰρ τῆ χρείττονι φύσει δοτέον · άλλα μίαν και πληθος λέγομεν καί μετέχειν τῆς φύσεως τῆς περί τὰ σώματα με. οιστής γινομένης και της άμερίστου αυ. ώστε πάλιν είναι μίαν. ώσπερ δε έπ' έμοῦ τὸ γενόμενον περί τὸ κ μέρος πάθος ούκ άνάγκη κρατείν τοῦ ὅλου, ὅ δ' ἂν περί τὸ πυριώτερον γένηται φέρει τι είς τὸ μέρος, ούτω τὰ μέν έκ του παντός είς Εκαστον σαφέστερα μαλλον όμοπαθούντων πολλαχοῦ τῷ ὅλω, τὰ δὲ παρ' ήμων άδηλον εί συντελεί πρός τὸ όλον.

3. καὶ μὴν ἐκ τοῦ ἐναντίου φησίν ὁ λόγος συμ- p. 479
 καθείν ἀλλήλοις ἡμᾶς καὶ συναλγοῦντας ἐκ τοῦ ὁρᾶν
 καὶ διαχεομένους καὶ εἰς τὸ φιλείν ἑλκομένους κατὰ
 φύσιν μήποτε γὰρ τὸ φιλείν διὰ τοῦτο. εἰ δὲ καὶ
 ἐκφθαὶ καὶ ὅλως μαγείαι συνάγουσι καὶ συμπαθείς
 κόρρωθεν ποιοῦσι, πάντως τοι διὰ ψυχῆς μιᾶς. καὶ
 λόγος δὲ ἠρέμα λεχθεἰς διέθηκε τὸ πόρρω καὶ κατα κούειν πεποίηκε τὸ διεστως ἀμήχανον ὅσον τόπον
 ἐξ ὧν ἔστι τὴν ἑνότητα μαθείν ἁπάντων τῆς ψυχῆς
 μιᾶς οῦσης. πῶς οῦν, εἰ ψυχὴ μία, ἡ μὲν λογική, ἡ
 κἰτῆς κατὰ τὸ λογικὸν τακτέον οὐ μεριζόμενον ἐν τοἰς
 σώμασι, τὸ δὲ μεριζόμενον περὶ σώματα ἕν μὲν ὄν καὶ

## VIII, 4.

αὐτό, περί δὲ τὰ σώματα μεριζόμενον παρεχόμενον την αίσθησιν πανταχοῦ, ἄλλην δύναμιν αὐτῆς θετέον τό τε πλαστικόν αύτῆς καὶ ποιητικὸν σωμάτων δύναμιν άλλην. ούγ ὅτι δε πλείους αί δυνάμεις, ού μία. καί γαρ έν τω σπέρματι πλείους, αί δυνάμεις και εν και ε έξ ένδς τούτου πολλά εν. διά τι ούν ού πανταχοῦ πάσαι; καί γάρ έπι της μιας ψυχης πανταχοῦ λεγομένης είναι ή αίσθησις ούκ έν πασι τοις μέρεσιν όμοία ό τε λόγος ούκ έν όλφ τό τε φυτικόν και έν οίς μή αίσθησις. καί όμως είς εν άνατρέχει άποστάντος του 10 σώματος. τὸ δὲ θρεπτικὸν εί ἐκ τοῦ ὅλου ἔχει, καὶ έχείνης. διὰ τί οὖν οὐ καὶ παρὰ τῆς ἡμετέρας ψυχῆς τό θρεπτικόν; ότι τὸ τρεφόμενον μέρος τοῦ ὅλου, ὃ καί παθητικώς αίσθητικόν ή δε αίσθησις ή χρίνουσα μετά νοῦ ἕκαστον, ή οὐδὲν ἔδει πλάττειν τὸ ὑπὸ τοῦ Β όλου την πλάσιν έχον. έπει [ού] καν έποίησεν αὐτήν, εί μή έν τῷ ὅλφ τούτφ ἔδει αὐτήν είναι.

4. ταῦτα μὲν οὖν εἰρηται ὡς μὴ θαυμάζειν τὴν εἰς ἕν ἀναγωγήν. ἀλλὰ γὰρ ζητει ὁ λόγος πῶς μία; ἁρα γὰρ ὡς ἀπὸ μιᾶς μία αἰ πᾶσαι; καὶ εἰ [ὡς] ἀπὸ ∞ μιᾶς, μεριζομένης ταύτης ἢ μενούσης μὲν ὅλης, ποιούσης δὲ παρ' αὐτῆς οὐδὲν ἡττον πολλάς; καὶ πῶς ἂν μένουσα οὐσία πολλὰς ποιοί ἐξ αὑτῆς; λέγωμεν οὖν συλλήπτορα ἡμιν γενέσθαι θεὸν παρακαλέσαντες, ὡς δεῖ μὲν εἶναι μίαν πρότερον, εἰπερ πολλαί, καὶ ∞ ἐκ ταύτης τὰς πολλὰς εἶναι. εἰ μὲν οὖν σῶμα εἰη, ἀνάγκη μεριζομένου τούτου τὰς πολλὰς γίγνεσθαι, ἄλλην πάντη οὐσίαν, τὴν δὲ ἄλλην γιγνομένην, καὶ ὁμοιομεροῦς οὕσης ὁμοειδεις πάσας γενέσθαι εἶδος ἕν ταὐτὸν φερούσας ὅλον, τοις δὲ ὄγχοις ἑτέρας, καὶ εἰ ∞ Ρ. 480 μὲν κατὰ τοὺς ὅγχους εἶχον τοὺς | ὑποκειμένους τὸ ψυχαὶ εἶναι, ἅλλας ἀλλήλων εἶναι, εἰ δὲ κατὰ τὸ

VIII, 5.

είδος, μίαν τῷ είδει ψυχὰς είναι. τοῦτο δέ ἐστι τὸ μίαν καὶ τὴν αὐτὴν ἐν πολλοὶς σώμασι ψυχὴν ὑπάοχειν καὶ πρὸ ταύτης τῆς μιᾶς τῆς ἐν πολλοὶς ἄλλην αὐ είναι μὴ ἐν πολλοἰς, ἀφ' ἡς ἡ ἐν πολλοὶς μία, ῶσπερ s είδωλον οὖσα πολλαχοῦ φερόμενον τῆς ἐν ἑνὶ μιᾶς, οἱον εἰ ἐκ δακτύλου ἑνὸς πολλοὶ κηροὶ τὸν αὐτὸν τύπον ἀπομαξάμενοι φέροιεν. ἐκείνως μὲν οὖν ἀνηλίσκετο ἂν εἰς πολλὰ σημεία, ὡς δὲ τὸ δεύτερον ἀσώματον μὲν ἡ ψυχὴ ἐγίνετο. καὶ πάθημα μὲν ὄν θαυn μαστὸν οὐδὲν [ἂν] είχε μίαν ποιότητα γενομένην ἐξ ἑνός τινος ἐν πολλοὶς είναι · καὶ εἰ κατὰ τὸ συναμφότερον δὲ ἡ ψυχή, θαυμαστὸν οὐδέν. νῦν δὲ ἀσώματόν τε αὐτὴν τιθέμεθα καὶ οὐσίαν.

5. πῶς οὖν οὐσία μία ἐν πολλαΐς; ἢ γὰρ ἡ μία ἐν 15 πασιν όλη η άπό όλης και μιας αι πολλαί έκεινης μενούσης. έκείνη μέν οὖν μία, αί δὲ πολλαλ είς ταύτην ώς μίαν δούσαν έαυτην είς πληθος και ού δούσαν. ίκανή γάρ πασι παρασχείν έαυτήν και μένειν μία. δύναται γαο είς πάντα αμα και έκάστου ούκ άποτέ-2 τμηται πάντη. τὸ αὐτὸ οὖν ἐν πολλοζς. μὴ δή τις άπιστείτω · καί γάρ ή έπιστήμη όλη και τα μέρη αύτῆς ὡς μένειν τὴν ὅλην καὶ ἀπ' ἀὐτῆς τὰ μέρη· καὶ τό σπέρμα όλον και άπ' αύτοῦ τὰ μέρη, έν οἶς πέφυκε μερίζεσθαι, καί ξκαστον όλον και μένει όλον » ούκ ήλαττωμένον τὸ ὅλον· ή δ' ῦλη ἐμέρισε· καὶ πάντα ἕν. άλλ' έν τῆ ἐπιστήμη, είποι τις ἄν, τὸ μέρος ούχ όλον. η κάκει ένεργεία μέν μέρος το προχειρισθέν ού χρεία και τούτο προτέτακται, ξπεται μέντοι και τὰ άλλα δυνάμει λανθάνοντα και έστι πάντα έν » τῷ μέρει · καὶ ἴσως ταύτη ἡ ὅλη λέγεται, τὸ δὲ μέρος. έκει μέν [ούν] δίον ένεργεία αμα πάντα. Ετοιμον ούν **ἕκαστου**, ὃ προχειρίσασθαι θέλεις. ἐν δὲ τῷ μέρει τὸ

P. 481 Ετοιμον. ἐνδυναμοῦται | δὲ οἶον πλησιάσαν τῷ ὅλῷ. Εφημον δὲ τῶν ἄλλων θεωφημάτων οὐ δεὶ νομίζειν. εἰ δὲ μή, ἔσται οὐκέτι τεχνικὸν οὐδὲ ἐπιστημονικόν, ἀλλ' ὥσπεῷ ἂν καὶ εἰ πατς λέγοι. εἰ οὖν ἐπιστημονικόν, ἔχει δυνάμει καὶ τὰ πάντα. ἐπιστήσας γοῦν ὁ s ἐπιστήμων ἐπάγει τὰ ἄλλα οἶον ἀκολουθία καὶ ὁ γεωμέτῷης δὲ ἐν τῆ ἀναλύσει δηλοί, ὡς τὸ ἕν ἔχει τὰ πρὸ αὐτοῦ πάντα, δι' ῶν ἡ ἀνάλυσις, καὶ τὰ ἐφεξῆς δέ, ἅ ἐξ αὐτοῦ γεννᾶται. ἀλλὰ ταῦτα διὰ τὴν ἡμετέραν ἀσθένειαν ἀπιστεῖται καὶ διὰ τὸ σῶμα ἐπισκο- 10 τείται. ἐκεί δὲ φανὰ πάντα καὶ ἕκαστον.

## IX.

Enn. VI. 9 Πάντα τὰ ὄντα τῷ ένί ἐστιν ὄντα ὅσα τε πρώτως. <sup>p. 757</sup> έστιν όντα και όσα όπωσοῦν λέγεται έν τοις οὖσιν elval. Il yào av nai ein, ei un su ein; énelneo àquiρεθέντα τοῦ ἕν ὃ λέγεται οὐκ ἔστιν ἐκείνα. οὖτε γὰρ 15 στρατός έστιν, εί μή εν έσται, ούτε χορός ούτε άγέλη μή δυ όντα. άλλ' ούδε οίχία η ναῦς τὸ δυ ούχ έχοντα. έπειπερ ή οικία δυ και ή ναῦς, ὃ ει ἀποβάλοι, οὖτ' αν ή οίκία έτι οίκία ούτε ή ναῦς. τὰ τοίνυν συνεχή μεγέθη, εί μη το έν αύτοις παρείη, ούκ αν είη τμη- 20 θέντα γούν καθ' όσον το δυ άπόλλυσιν άλλάσσει το είναι. καί δή καί τὰ τῶν φυτῶν καί ζώων σώματα ξυ όντα έχαστα εί φεύγει τὸ εν είς πληθος θρυπτόμενα, την ούσίαν αύτων, ην είχεν, απώλεσεν ούκέτι όντα ä ἦν, ἅλλα δὲ γενόμενα καὶ ἐκείνα, ὅσα ἕν ἐστι. καὶ ∞ ή ບ່າ/ເຍα δέ, όταν είς δν συνταχθή το σώμα, και κάλλος, δταν ή του ένος τὰ μόρια κατάσχη φύσις καί

IX. ПЕРІ ТАГАӨОТ Н ТОТ Е $NO\Sigma$ .

άρετη δε ψυχης, όταν είς εν καί είς μίαν δμολογίαν ένωθη. άρ' ούν, έπειδή ψυχή τὰ πάντα είς δν άγει δημιουργούσα και πλάττουσα και μορφούσα και συντάττουσα, έπ) ταύτην έλθόντας δει λέγειν, ώς αύτη s τὸ Εν χορηγεί και αῦτη ἐστι τὸ ἕν; ἢ ῶσπεο τὰ ἄλλα γορηγούσα τοις σώμασιν ούκ έστιν αύτή δ δίδωσιν, οξον μορφήν και είδος, άλλ' έτερα αὐτῆς, οῦτω χρή, εί και έν δίδωσιν, έτερον ον αύτης νομίζειν αυτήν διδόναι καί ποὸς τὸ εν βλέπουσαν εν εκαστον ποιειν, 10 ώσπερ καl πρός άνθρωπον άνθρωπον συλλαμβάνουσαν μετά τοῦ ἀνθρώπου τὸ ἐν αὐτῷ ἕν. τῶν γὰρ ξυ λεγομένων ούτως Εχαστόν έστιν Εν, ώς Εχει χαί δ έστιν. ώστε τὰ μεν ήττον όντα ήττον έχει τὸ έν, τὰ δε μαλλον μαλλον. και δή και ψυχή ετερον ούσα τοῦ 15 ένος μαλλον έχει κατά τον λόγον του μαλλον και όντως είναι τὸ ἕν, οὐ μὴν αὐτὸ τὸ ἕν · ψυχὴ γὰρ μία καὶ συμβεβηχός πως το εν καί δύο ταῦτα, ψυχη και εν. ώσπερ σωμα καί έν. και τὸ μέν διεστηκός, ώσπερ χορός, πορρωτάτω τοῦ ἕν, τὸ δὲ συνεχὲς ἐγγυτέρω. » ψυχή δε έτι μαλλον ποινωνοῦσα και αὐτή. εί δ', ὅτι άνευ τοῦ Εν είναι οὐδ' ἂν ψυχή είη, ταύτη είς ταὐτόν τις αγει ψυγήν και τό ξν, πρῶτον μέν και τὰ αλλα **ξπαστα μετά τοῦ Ἐν εἶναι ἔστιν · ἀλλ' ὅμως ἕτερον** | p. 758 αύτῶν τὸ ἕν • οὐ γὰρ ταὐτὸν σῶμα καὶ ἕν, ἀλλὰ τὸ α σώμα μετέχει τοῦ ἕν. ἔπειτα δὲ πολλή ή ψυχή καὶ ή μία καν εί μή έκ μερών. πλείσται γάρ δυνάμεις έν αὐτη, λογίζεσθαι, ὀρέγεσθαι, ἀντιλαμβάνεσθαι, α τῷ ένὶ ὦσπερ δεσμῷ συνέχεται. ἐπάγει μὲν δὴ ψυχὴ τό Εν Εν ούσα και αύτή άλλω. πάσχει δε τούτο και \* αὐτὴ ὑπ' ἅλλου.

 2. ἀρ' οὖν ἑκάστφ μὲν τῶν κατὰ μέρος ἐν οὐ ταὐτὸν ἡ οὐσία αὐτοῦ καὶ τὸ ἕν, ὅλφ δὲ τῷ ὅντι καί τῷ

ούσία ταύτον ή ούσία αύτοῦ και τὸ ὄν και τὸ ἕν κῶστε τόν έξευρόντα τό ὂν έξευρηκέναι και τό ἕν και αὐτὴν την ούσίαν αὐτὸ είναι τὸ ἕν · οίον, εἰ νοῦς ή οὐσία, νοῦν καὶ τὸ ἐν είναι πρώτως ὄντα ὂν καὶ πρώτως ἕν. peradidóvra dè rois állois rou elval ouro nai narà 5 τοσούτον καί του ένός. τι γάρ άν τις καί παρ' αὐτὸ είναι αύτο φήσαι; η γαρ ταύτον τω όντι άνθρωπος γάρ και είς άνθρωπος ταύτόν η οίον άριθμός τις έχάστου, ώσπερ εί δύο τινά έλεγες, ούτως έπι μόνου τινός τό έν. εί μέν ούν ό άριθμός των όντων, δήλον ιο ότι καί τό έν και ζητητέον τι έστιν. ει δε ψυχής ένέργημα τῷ ἀριθμεῖν ἐπεξιούσης, οὐδὲν ἂν είη ἐν τοις πράγμασι το έν. άλλ' έλεγεν ο λόγος, εί απολεί ξχαστον τὸ ἕν, μηδ' ἔσεσθαι τὸ παράπαν. ὁρᾶν οὖν δει, ει ταύτον το έν έχαστον και το όν, και το όλως 15 ον και τό έν. άλλ' εί τό ον τό έκάστου πληθός έστι, p. 759 τὸ δὲ ἕν ἀδύνατον | πληθος είναι, ἕτερον ἂν είη έκάτερον. ανθρωπος γοῦν και ζῷον και λογικόν και πολλά μέρη καί συνδείται ένι τά πολλά ταῦτα άλλο άρα άνθρωπος καί εν, εί τὸ μὲν μεριστόν, τὸ δὲ ἀμε- 20 ρές. καί δή και τὸ ὅλον ὄν πάντα ἐν αύτῷ ἔχον τὰ όντα πολλά μαλλον αν είη και έτερον τοῦ ένός, μεταλήψει δε έχον και μεθέξει το έν. έχει δε και ζωήν και νοῦν τὸ ὄν · οὐ γὰρ δὴ νεκρόν · πολλά ἄρα τὸ ὄν. εί δε νοῦς τοῦτο είη, και οῦτω πολλὰ ἀνάγκη είναι. και 25 έτι μαλλον, εί τα είδη περιέχοι ούδε γαρ ή ίδεα έν, άλλ' άριθμός μᾶλλον καὶ ἑκάστη καὶ ἡ σύμπασα, καὶ ούτως έν, ώσπερ αν ό χόσμος έν. όλως δε το μεν εν τό πρώτον, ό δε νοῦς και τὰ είδη και τό ον ού πρώτα. είδός τε γαρ ξκαστον έκ πολλών και σύνθετον και 30 υστερον έξ ών γαο ξκαστόν έστι, πρότερα έκεινα. δτι δε ούχ ολόν τε του νούν το πρωτον είναι, και έκ

80

τῶνδε δηλου έσται τον νοῦν ἀνάγκη ἐν τῷ νοείν είναι καὶ τόν γε ἅριστον καὶ τὸν οὐ πρὸς τὸ ἔξω βλέποντα νοείν τὸ πρὸ αὐτοῦ εἰς ἑαυτὸν γὰρ ἐπισξρέφων εἰς ἀρχήν ἐπιστρέφει. καὶ εἰ μὲν αὐτὸς τὸ νοοῦν 5 καὶ τὸ νοούμενον, διπλοῦς ἔσται καὶ οὐχ ἁπλοῦς οὐδὲ τὸ ἕν εἰ δὲ πρὸς τὸ ἕτερον βλέπει, πάντως πρὸς τὸ κρεῖττον καὶ πρὸ αὐτοῦ. εἰ δὲ καὶ πρὸς αὐτὸν καὶ πρὸς τὸ κρεῖττον, καὶ οῦτω δεύτερον. καὶ χρή τὸν νοῦν τοιοῦτον τίθεσθαι, οἶον παρείναι μὲν τῷ ἀγαθῷ Ν καὶ τῷ πρώτω καὶ βλέπειν εἰς ἐκείνο, συνείναι δὲ καὶ ἑαυτῷ νοείν τε ἑαυτὸν ὅντα τὰ πάντα. πολλοῦ ἄρα δεὶ τὸ ἕν είναι ποικίλου ὅντα. οὐ τοίνυν οὐδὲ τὸ ἕν τὰ πάντα ἕσται. οῦτω γὰρ [ἂν] οὐκέτι ἕν εἰη οὐδὲ νοῦς · καὶ γὰρ ἂν οῦτως εἰη τὰ πάντα τοῦ νοῦ τὰ 13 πάντα ὅντος · οὐδὲ τὸ ὄν · τὸ γὰρ ὄν τὰ πάντα.

3. τί αν ούν είη τό δυ και τίνα φύσιν έχου; η ούδεν θαυμαστόν μη δάδιον είπειν είναι, όπου μηδε τὸ ὂν ράδιον μηδε τὸ είδος, άλλ' έστιν ήμιν γνῶσις είδεσιν έπερειδομένη. δσω δ' αν είς ανείδεον ή ψυγή » ių, έξαδυνατούσα περιλαβείν τῷ μή ὑρίζεσθαι xal αίον τυπούσθαι ύπο ποικίλου τοῦ τυποῦντος έξολισθάνει καί φοβείται, μή ούδεν έχη. διο κάμνει έν p. 760 τοξς τοιούτοις και άσμένη καταβαίνει πολλάκις άποπίπτουσα από πάντων, μέχρις αν είς αίσθητον ηπη έν 5 στερεφ ώσπερ άναπαυομένη · οίον και ή όψις κάμνουσα έν τοίς μικροίς τοίς μεγάλοις άσμένως περιπίπτει. χαθ' έαυτην δε ή ψυχή όταν ίδειν έθελη, μόνον όρῶσα τῶ συνείναι καί ἕν οὖσα τῷ ἕν εἶναι αὐτῷ οὐκ οίεταί πω έχειν δ ζητεί, δτι τοῦ νοουμένου μη έτερόν έστιν. » όμως δε χρή ούτω ποιείν τον μέλλοντα περί το έν φιλοσοφήσειν. έπει τοίνυν. Εν έστιν δ ζητουμεν και την άρχην των πάντων έπισκοπούμεν, τάγαθον χαί

PLOTIN. L.

τό πρώτον, ούτε πόρρω det γενέσθαι των περί τά πρῶτα είς τὰ ἔσχατα τῶν πάντων πεσόντα, ἀλλ' ίέμενον είς τὰ πρῶτα ἐπαναγαγείν ἑαυτόν ἀπό τῶν αίσθητῶν ἐσχάτων ὄντων καχίας τε πάσης ἀπηλλαγμένον είναι, ατε πρός τὸ ἀγαθὸν σπεύδοντα γενέσθαι, « έπί τε την έν έαυτῷ ἀρχην ἀναβεβηκέναι και εν έκ πολλών γενέσθαι άρχης και ένος θεατήν έσόμενον. νοῦν τοίνυν χρη γενόμενον και την ψυχην την αύτοῦ νῶ πιστεύσαντα καὶ ὑφιδρύσαντα, ῖν' ἂ ὑρặ ἐκείνος έγρηγορυία δέχοιτο, τούτω θεασθαι τό εν ού προστι- 10 θέντα αἴσθησιν οὐδεμίαν οὐδέ τι παρ' αὐτῆς εἰς έκεινον δεχόμενον, άλλὰ καθαρῷ τῷ νῷ τὸ καθαρώτατον θεᾶσθαι καί τοῦ νοῦ τῷ πρώτφ. ὅταν τοίνυν ό έπι την θέαν του τοιούτου έσταλμένος η μέγεθος η σχημα η όγκου περί ταύτην την φύσιν φαντασθη, ού 15 νούς τούτω ήγεμών γίνεται της θέας, ότι μη νούς τα τοιαῦτα πέφυκεν ὑρᾶν, ἀλλ' ἐστίν αἰσθήσεως καὶ δόξης έπομένης αίσθήσει ή ένέργεια. άλλα δεί λαβείν παρά τοῦ νοῦ τὴν ἐπαγγελίαν ὦν δύναται. δύναται δε δραν ό νοῦς η τὰ πρὸ αὐτοῦ η τὰ αὐτοῦ η τὰ παρ' 🐲 αύτοῦ, καθαρὰ δὲ καὶ τὰ ἐν αὐτῶ, ἔτι δὲ καθαρώτερα και άπιούστερα τα πρό αύτοῦ, μᾶλλον δὲ τὸ πρό αύτοῦ. οὐδὲ νοῦς τοίνυν, ἀλλὰ πρό νοῦ τὶ γὰρ τῶν όντων έστιν ό νοῦς · έχετνο δὲ οῦ τι, ἀλλὰ πρό έχάστου, ούδε όν και γάρ το όν οίον μορφήν την τοῦ όντος 3 έχει · άμορφον δε έκεινο και μορφής νοητής. γεννητική γαρ ή του ένος φύσις ούσα των πάντων ούδέν έστιν αύτων. ουτε ούν τι ούτε ποιον ούτε ποσον ουτε νοῦς οὖτε ψυχή. οὐδὲ κινούμενον οὐδ' αὖ ἑστώς, ούκ έν τόπφ, ούκ έν χρόνω, άλλὰ τὸ καθ' αύτὸ μο- 30 νοειδές, μαλλον δε άνειδεον πρό είδους ον παντός, ποὸ χινήσεως, ποὸ στάσεως ταῦτα γὰο περί τὸ ὄν.

82

à πολλὰ αὐτὸ ποιεί. διὰ τί οὖν, εἰ μὴ κινούμενον,
οὐχ ἑστώς; ὅτι περὶ μὲν τὸ ὅν τούτων θάτερον ἢ ἀμφότερα ἀνάγκη τό τε ἑστῶς στάσει ἑστῶς | καὶ οὐ p. 761
ταὐτὸν τῆ στάσει ¨ῶστε συμβήσεται αὐτῷ καὶ οὐκέτι
ἑ ἁπλοῦν μένει. ἐπεὶ καὶ τὸ αἰτιον λέγειν οὐ κατηγορεῖν ἐστι συμβεβηκός τι αὐτῷ, ἀλλ ἡμἰν, ὅτι ἔχομέν
τι παρ' αὐτοῦ ἐκείνου ὅντος ἐν αῦτῷ. δεὶ δὲ μηδὲ τὸ
ἐκείνο μηδὲ τὸ τοῦτο λέγειν ἀκριβῶς λέγοντα, ἀλλ
ἡμᾶς οἰον ἔζωθεν περιθέοντας τὰ αὐτῶν ἑρμηνεύειν
ὑ ἐθέλειν πάθη ὁτὲ μὲν ἐγγύς, ὁτὲ δὲ ἀποπίπτοντας

4. γίνεται δέ ή ἀπορία μάλιστα, ὅτι μηδέ κατ' έπιστήμην ή σύνεσις έκείνου μηδε κατά νόησιν, ωσπεο τὰ ἄλλα νοητά, άλλὰ κατὰ παρουσίαν ἐπιστήμης 15 πρείττυνα. πάσχει δε ή ψυχή τοῦ εν είναι την ἀπόστασιν καί ού πάντη έστιν εν, όταν έπιστήμην του λαμβάνη · λόγος γαο ή επιστήμη · πολλα δε ό λόγος. παρέρχεται ούν τὸ ἕν είς ἀριθμὸν καὶ πληθος πεσούσα. ύπερ έπιστήμην τοίνυν δει δραμείν και μη-» δαμή έκβαίνειν τοῦ Εν είναι, ἀλλ' ἀποστήναι δει καὶ έπιστήμης και έπιστητών και παντός άλλου και καλού θεάματος. πῶν γὰρ καλὸν ῦστερον ἐκείνου καὶ παρ' έκείνου, ωσπες παν φως μεθημερινόν παρ' ήλίου. διό ούδε φητόν ούδε γραπτόν φησιν. άλλά λέγομεν 23 και γράφομεν πέμποντες είς αὐτὸ καὶ ἀνεγείροντες έκ τῶν λόγων ἐπὶ τὴν θέαν ῶσπερ ὑδὸν δεικνύντες τῶ τι θεάσασθαι βουλομένω. μέχοι γὰρ τῆς ὑδοῦ καὶ τῆς πορείας ή δίδαξις, ή δε θέα αὐτοῦ ἔργον ἤδη τοῦ ίδετν βεβουλημένου. εί δὲ μὴ ήλθέ τος ἐπὶ τὸ θέαμα » μηδε σύνεσιν έσχεν ή ψυχή της έκει άγλαίας μηδε έπαθε μηθε έσχεν εν έαυτη οίον έρωτικον πάθημα έκ τοῦ ίδειν έραστοῦ έν ῷ έρᾶ ἀναπαυσαμένου, δεξάμε-

6\*

νος δε φως άληθινόν και πασαν την ψυχην περιφωτίσας διὰ τὸ έγγυτέρω γεγονέναι, άναβεβηκέναι δέ έτι όπισθοβαρής ύπάρχων, α έμπόδια ήν τη θέα, καλ ού μόνος άναβεβηκώς, άλλ' έχων το διείργον άπ' αύτοῦ ἢ μήπω είς ἕν συναχθείς. οὐ γὰρ δὴ ἄπεστιν οὐ- 5 δευός έχεινο και πάντων δέ, ώστε παρόν μη παρει-. p. 762 val | all' n rols Ségesdal Surapérois Ral Rapeσκευασμένοις, ώστε έναρμόσαι καί οίον έφάψασθαι אמן טואבוי טוטיטידיו אמן דא פי מידה טטימענו טעיצבvet ro da' autou \*, Grav ouros in , bs eigen ore ht- 10 θεν απ' αύτοῦ, ἤδη δύναται ίδειν ώς πέφυκεν έκειvog deards eival el oùr mýnos éstiv énet, álla dia ταυτά έστιν έξω η δι' ένδειαν του παιδαγαγούντος λόγου και πίστιν περί αύτοῦ παρεχομένου, δι' έκεινα μέν αύτον έν αίτία τιθέσθω και πειράσθω άποστας 15 πάντων μόνος είναι, α δε έν τοις λόγοις άπιστει έλλείπων, ώδε διανοείσθω.

5. ὅστις οἴεται τὰ ὅντα τύχη καὶ τῷ αὐτομάτῷ διοικείσθαι καὶ σωματικαίς συνέχεσθαι αἰτίαις, οὖτος πόροω ἀπελήλαται καὶ θεοῦ καὶ ἐννοίας ἐνὸς καὶ ὁ 28 λόγος οὐ πρὸς τούτους, ἀλλὰ πρὸς τοὺς ἄλλην φύσιν παρὰ τὰ σώματα τιθεμένους καὶ ἀνιόντας ἐπὶ ψυχήν. καὶ δὴ δεὶ τούτους φύσιν ψυχῆς κατανενοηχέναι τά τε ἄλλα καὶ ὡς παρὰ νοῦ ἐστι καὶ λόγου παρὰ τούτου κοινωνήσασα ἀρετὴν ἴσχει. μετὰ δὲ ταῦτα νοῦν λα 25 βειν ἕτερον τοῦ λογιζομένου καὶ λογιστικοῦ καλουμένου καὶ τοὺς λογισμοὺς ῆδη οἶον ἐν διαστάσει καὶ κινήσει καὶ τὰς ἐπιστήμας λόγους ἐν ψυχῆ τὰς τοιαύτας ἐν φανερῷ ῆδη γεγονυίας τῷ ἐν τῆ ψυχῆ γεγονέναι τὸν νοῦν τῶν ἐπιστημῶν αἰτιον. καὶ νοῦν ἰδόντα ω οἶον αἰσθητὸν τῷ ἀντιληπτὸν εἶναι ἐπαναβεβηκότα τῆ ψυχῆ καὶ πατέρα αὐτῆς ὅντα κόσμον νοητόν, νοῦν

ησυχου καί άτρεμη κίνησιν φατέον κάντα έχουτα έν αύτῷ και πάντα ὄντα, πληθος ἀδιάκριτον και αὐ διαxexpipévor. oure do granemoirai es ol lotoi ol you χαθ' Εν νοούμενοι ούτε συγχέχυται τὰ έν αὐτῷ. πρό-<sup>5</sup> εισι γάρ έκαστον χωρίς. οίον και έν ταις έπιστήμαις πάντων έν άμερει δυτων δμως έστιν Επαστον χωρίς αὐτῶν. τοῦτο οὖν τὸ ὑμοῦ πληθος, ὁ κόσμος ὁ νοητός, έστι μέν πρός τῷ πρώτφ καί φησιν αὐτὸ ὁ λόγος έξ ἀνάγκης | είναι, είπερ τις καί ψυχήν είναι · τοῦτο p. 768 » δε πυριώτερου ψυχής. ού μέντοι πρώτον, ότι μή εν μηθε άπλοῦν : άπλοῦν δε τό εν και ή πάντων ἀργή. τό θή πρό του έν τοις ούσι τιμιωτάτου, είπερ δεί τι πρό νοῦ είναι &ν μέν είναι βουλομένου, οὐπ ὄντος δέ έν, ένοειδοῦς δέ, ὅτι αὐτῷ μὴ διεσκέδασται ὁ νοῦς, 18 άλλα σύνεστιν έαυτῷ ὄντως οὐ διαρτήσας έαυτον τῷ πλησίον μετά το έν είναι, άποστηναι δέ πως του ένος τολμήσας το δή προ τούτου θαῦμα το έν, δ μή όν. έστιν, ίνα μή και ένταῦθα κατ' άλλου τὸ ἕν, ὧ ὄνομα μέν κατ' άλήθειαν ούδεν προσηκον, είπερ δε δεί όνο-» μάσαι, ποινώς αν λεχθέν προσηπόντως έν, ούχ ώς άλλο, είτα έν, χαλεπόν μέν γνωσθηναι διά τούτο, γιγνωσκόμενον δε μαλλον τῷ ἀπ' αὐτοῦ γεννήματι τῆ οὐσία : καί \* ἄγει εἰς οὐσίαν νοῦς · καὶ αὐτοῦ ή φύσις τοιαύτη, ώς πηγήν των άρίστων είναι και δύ-\* ναμιν γεννώσαν τὰ ὄντα μένουσαν ἐν ἑαυτῆ καὶ οὐκ έλαττουμένην ούδ' έν τοις γινομένοις ύπ' αὐτῆς ουσαν, δτι καί πρό τούτων, [ην] όνομάζομεν εν έξ άνάγκης το σημαίνειν άλλήλοις αύτην το ονόματι είς έννοιαν άμέριστον άγοντες χαί την ψυχην ένοῦν θέλου-» res, our ouros & Lévoures xal duepés, és onuetou n μονάδα λέγοντες. το γάρ ούτως δν ποσού άρχή, δ ούκ αν υπέστη μή προούσης ούσίας και του πρό ού-

85

σίας. οὖχουν δεί ἐνταῦθα βάλλειν τὴν διάνοιαν, ἀλλὰ ταῦτα ὁμοιῶσαι ἐκείνοις ἐν ἀναλογίαις τῷ ἁπλῷ καὶ τῷ φυγỹ τοῦ πλήθους καὶ τοῦ μερισμοῦ.

6. πῶς σὖν λέγομεν εν καί πῶς τη νοήσει έφαρμοστέον; η πλειόνως τιθέμενοι δν η ώς μονάς και 5 σημείον ένίζεται ένταῦθα μὲν γὰο μέγεθος ή ψυχή άφελοῦσα καὶ ἀριθμοῦ πλῆθος καταλήγει εἰς τὸ σμιπρώτατον καί έπερείδεται τινι άμερει μέν, άλλα ὃ ήν P. 764 ÉV µequaro xal ő éariv év allo ! to de oure év allo ούτε έν μεριστώ ούτε ούτως άμερές, ώς τὸ σμιχρότα- . τον μέγιστον γαο άπάντων ού μεγέθει, άλλα δυνάμει, ώστε καί τὸ ἀμέγεθες δυνάμει· ἐπεί καί τὰ μετ' αὐτὸ ὅντα ταις δυνάμεσιν ἀμέριστα καὶ ἀμερη, οὐ τοις δγχοις. ληπτέον δε και απειρον αύτο ού τω άδιεξιτήτω η του μεγέθους η του αριθμου, αλλα τω 15 άπεριλήπτω τῆς δυνάμεως. ὅταν γὰρ αὐτὸ νοήσης οίον νοῦν η θεόν, πλέον έστι· και αὐ ὅταν αὐτὸ ένίσης τη διανοία, και ένταῦθα πλέον έστιν η θεόν αν αύτον έφαντάσθης είς το ένικώτατον της σής νοήσεως είναι · έφ' έαυτοῦ γάρ έστιν οὐδενὸς αὐτῷ συμβεβη- 3 κότος. τῷ αὐτάρχει δ' ἄν τις χαὶ τὸ ἐν αὐτοῦ ἐννοηθείη. δεί μεν γαρ ίκανώτατον άπάντων και αύταρκέστατον καί άνενδεέστατον είναι · παν δε πολύ καί μή εν ένδεες μή εν έκ πολλών γενόμενον. δετται ούν αύτοῦ ἡ οὐσία ἐν είναι· τὸ δὲ οὐ δειται ἑαυτοῦ· αὐτὸ 🛪 γάρ έστι. καί μην πολλά ον τοσούτων δείτει, όσα έστί, καί ξκαστον τῶν ἐν αὐτῷ μετὰ τῶν ἄλλων ὂν καὶ οὐκ έφ' έαυτοῦ ένδεὶς τῶν ἄλλων ὑπάρχον καὶ καθ' ξυ καί κατά τὸ ὅλον τὸ τοιοῦτον ἐνδεὲς παρέχεται. είπερ ούν δεί τι αύταρχέστατον είναι, τό εν είναι δεί τοιου- 30 τον ον μόνον, οίον μήτε πρός αυτό μήτε πρός άλλο ένδεες είναι. ού γάρ τι ζητεί, ίνα ή ούδ ίνα εύ ή

oùde îva éxet lôqudy. rots pèr saq allous atrier or ού παρ' άλλων έχει δ έστι τό τε εύ τί αν είη αύτῷ έξω αύτου; ώστε ού κατά συμβεβηκός αύτῷ τὸ εύ αύτὸ γάρ έστι · τόπος τε ούδείς αύτῷ · ού γάρ δείται ίδρύs σεως ώσπερ αύτὸ φέρειν οὐ δυνάμενον τό τε ίδρυθησόμενον άψυγον και όγκος πίπτων, έὰν μήπω ίδρυθη. ίδρυται δε καί τὰ άλλα διὰ τοῦτο, δι' ὃ ὑπέστη ἅμα και έσχεν είς ων έτάχθη τόπον, ένδεες δε και το τόπον ζητούν · άρχή δε ούκ ενδεες των μετ' αύτό · ή δ' άπάν-10 των άρχη άνενδεες άπάντων. ό τι γαρ ένδεές, έφιέμενον άρχης ένδεές. εί δε το εν ένδεές, τουτο ζητεί δηλονότι τὸ μὴ είναι ἕν · ῶστε ἐνδεὲς ἔσται τοῦ φθεουύντος. παν δ' δ αν λέγηται ένδελες του εύ και του σώζοντός έστιν ένδεές. ώστε τῷ ένὶ οὐδὲν ἀγαθόν 15 έστιν. ούδε βούλησις τοίνυν ούδενός άλλ' έστιν ύπεράγαθον και αύτὸ ούχ έαυτῷ, τοις δ' άλλοις ἀγαθόν, εί τι αύτοῦ δύναται μεταλαμβάνειν οὐδὲ νόησις, ίνα μή έτερότης. ούδε κίνησις. πρό γάρ κινήσεως καί πρό νοήσεως τι γάρ και νοήσει; [η] έαυτόν. » ποὸ νοήσεως τοίνυν | ἀγνοῶν ἔσται καὶ νοήσεως δεή- p. 765 σεται, ίνα γνῷ έαυτον ὁ αὐτάρκης ἑαυτῷ. οὐ τοίνυν, ότι μή γινώσκει μηδε νοεί έαυτόν, άγνοια περί αυτον έσται ή γαρ άγνοια έτέρου όντος γίνεται, όταν θάτερου άγνοη θάτερου. το δε μόνου ούτε τι γινώs σκει ούτε τι έχει δ άγνοει, εν δε ον συνόν αύτφ ού δείται νοήσεως έαυτοῦ. ἐπεί οὐδε τὸ συνείναι δεί προσάπτειν, ίνα τηρης τό ξν, άλλά και τό νοείν και τό συνιέναι άφαιρειν και έαυτοῦ νόησιν και τῶν αλλων · ού γάρ κατά τὸ νοοῦν δει τάττειν αὐτό, ἀλλά » μαλλον κατά την νόησιν. νόησις δε ού νοει, άλλ' αίτία τοῦ νοείν ἄλλφ. τὸ δὲ αίτιον οὐ ταὐτὸν τῶ αίτιατῷ. τὸ δὴ πάντων αίτιον οὐδέν έστιν ἐκείνων. οὐ

τοίνυν ούδε άγαθον λεκτέον τοῦτο, ὅ παφέχει, ἀλλὰ ἄλλως τάγαθον ὑπεο τὰ ἅλλα ἀγαθά.

7. εί δ', ὅτι-μηδεν τούτων έστίν, ἀοριστείς τῆ γνώμη, στησον σαυτόν είς ταῦτα καὶ ἀπό τούτων θεώ. θεώ δε μή έξω βίπτων την διάνοκαν. ού γάρ 5 κειταί που έρημωσαν αύτοῦ τὰ άλλα, άλλ' έστι τῶ δυναμένο διγείν έχει[νο] παρόν, τοῦ δ' ἀδυνατοῦντι ού πάρεστιν. ώσπερ δε έπι των άλλων ούχ έστι τι νοειν άλλο νοούντα καί πρός άλλφ όντα, άλλὰ δει μηδέν προσάπτειν τῷ νοουμένφ, ΐνα ή αὐτὸ τὸ νοούμε- 10 νον, ούτω δετ και ένταῦθα ιέναι, ώς οὐκ ἔστιν ἄλλου έχοντα έν τη ψυχη τύπον έκεινο νοησαι ένεργουντος τοῦ τύπου οὐδ' αὐ ἄλλοις κατειλημμένην τὴν ψυχήν καί κατεχομένην τυπωθήναι τῷ τοῦ ἐναντίου τύπω, άλλ' ώσπερ περί τῆς ῦλης λέγεται, ὡς ἄρα ἅποιον εί - 15 ναι δει πάντων, εί μέλλει δέχεσθαι τους πάντων τύπους, ούτω και πολύ μαλλον άνείδεον την ψύχην γίνεσθαι, εί μέλλει μηδεν έμπόδιον έγκαθήμενον έσεσθαι πρός πλήρωσιν και έλλαμψιν αύτη τής φύσεως τῆς πρώτης. εί δὲ τοῦτο, πάντων τῶν ἔξω ἀφέμενον 🛥 δει έπιστραφήναι πρός τὸ είσω πάντη, μή πρός τι τῶν έξω χεπλίσθαι, άλλά άγνοήσαντα τὰ πάντα καί πρό τοῦ μέν τῆ διαθέσει, τότε δὲ καὶ τοις είδεσιν, ἀγνοήσαντα δε και αύτον έν τη θέα έκείνου γενέσθαι κάκείνω συγγενόμενον και ίκανῶς οἶον ὑμιλήσαντα ηκειν 3 άγγέλλοντα, εί δύναιτο, και άλλφ την έκει συνου-P. 786 σίαν οΐαν ίσως καὶ Μίνως | ποιούμενος ὀαριστής τοῦ Διὸς ἐφημίσθη είναι, ἦς μεμνημένος είδωλα αὐτῆς τοὺς νόμους ἐτίθει τῆ τοῦ θείου ἐπαφῇ εἰς νόμων πληρούμενος θέσιν. ή και τα πολιτικά ούκ άξια αύ- 30 τοῦ νομίσαντα, εί έθέλει, μένειν ẫνω. ὅπεο καί τῶ πολύ ίδόντι γένοιτ' αν πάθημα. \* \* ούδενός, αησίν.

88

έστιν έξω, άλλα πάσι σύνεστιν οὐκ εἰδόσι. φεύγουσι γὰρ αὐτοὶ αὐτοῦ έξω, μᾶλλον δὲ αὑτῶν έξω. οὐ δύνανται οὖν έλειν ὃν πεφεύγασιν οὐδ' αὑτοὺς ἀπολωλεκότες ἅλλον ζητειν οὐδέ γε παις αὑτοῦ έξω ἐν μαι νία γεγενημένος εἰδήσει τὸν πατέρα ὁ δὲ μαθῶν έαυτὸν εἰδήσει καὶ ὁπόθεν.

8. εί τις ούν ψυχή οίδεν ξαυτήν τον άλλον χρό-שטע אמן פולציע, טרו א אושאסוג מעדאג טעא בעטדנע מאא' א δταν κλάσιν λάβη, ή δε κατά φύσιν κίνησις οία ή έν » χύπλο περί τι σύκ έξω, άλλά περί κέντρου, τὸ δὲ κέντρον ἀφ' οὖ ὁ κύκλος, κινήσεται περί τοῦτο, ἀφ' ού έστι, και τούτου άναρτήσεται συμφέρουσα έαυτην πρός τὸ αὐτό, πρός ὃ έχρην μεν πάσας, φέρονται δε αί θεών [μόνον] άει· πρός δ φερόμεναι θεοί είσι· 15 θεώς γάρ τό έχεινο συνημμένον, τό δε πόρρω άφιστάμενον ανθρωπος ό πολύς και θηρίον. το ούν τῆς ψυτης οίον κέντρον τοῦτό έστι τὸ ζητούμενον; η άλλο τι δει νομίσαι, είς δ πάντα οίον πέντρα συμπίπτει, καί δτι άναλογία του πέντρου τοῦδε τοῦ πύπλου. οὐδὲ » γαο ούτω χύχλος ή ψυχή, ώς τὸ σχημα, άλλ' ὅτι ἐν αὐτῆ καὶ περὶ αὐτὴν ἡ ἀρχαία φύσις. καὶ ὅτι ἀπὸ τοιούτου, καί ὅτι μάλλον χωρισθείσαι ὅλαι · νῦν δέ, έπει μέφος ήμῶν κατέχεται ὑπὸ τοῦ σώματος. οἶον εί τις τούς πόδας έχοι έν υδατι, τῷ δ' άλλω σώματι » ύπερέχοι· τῷ δὴ μὴ βαπτισθέντι τοῦ σώματος ὑπεράραντες τούτφ συνάπτομεν κατά τὸ έαυτῶν κέντρον τῷ οἰον πάντων κέντρο καθάπερ τῶν μεγίστων κύκλων τὰ κέντρα τῷ τῆς σφαίρας τῆς περιεχούσης κέντοφ άναπαυόμενοι. εί μέν ούν σωματικοί ήσαν, ού \* ψυγιχοί χύχλοι, τοπικώς αν τῷ κέντοφ συνηπτον καί που κειμένου τοῦ κέντρου περί αὐτὸ α̈ν ἦσαν : ἐπειδὴ de aural re al woral vorral úneo vour re | éxetvo, p. 767 δυνάμεσιν άλλαις η πέφυκε το νοούν πρός το κατανοούμενον συνάπτειν οίητέον την συναφήν γίνεσθαι καί πλέον, ώς τὸ νοοῦν παρείναι ὑμοιότητι καί ταυτότητι καί συνάπτειν τῷ συγγενεί οὐδενός διείργοντος. σώμασι μέν γάρ σώματα κωλύεται κοινωνείν άλ- 5 λοις, τὰ δὲ ἀσώματα σώμασιν οὐ διείργεται οὐδ' άφέστηκε τοίνυν άλλήλων τόπο, έτερότητι δε καί διαφορά. δταν ούν ή έτερότης μή παρή, άλλήλοις τα μή έτερα πάρεστιν. έκεινο μέν ούν μή έχον έτερότητα άεl πάρεστιν, ήμεις δε όταν μή έχωμεν, κάκεινο μεν 10 ήμῶν οὐκ ἐφίεται, ῶστε περί ήμῶς εἶναι, ήμεις δέ έχείνου . ώστε ήμεις περί έχεινο. και άει μέν περί αὐτό, οὐκ ἀεὶ δὲ εἰς αὐτὸ βλέπομεν, ἀλλ' οἶον χορὸς έξάδων καίπερ έχων περί τόν πορυφαίον τραπείη αν είς τὸ ἕξω τῆς θέας, ὅταν δὲ ἐπιστρέψη, ἄδει τε κα- ιι λῶς καὶ ὄντως περὶ αὐτὸν ἔχει. Οῦτω καὶ ἡμεῖς ἀεὶ μέν περί αὐτὸ καί ὅταν [μ]ή, λύσις ἡμῖν παντελὴς έσται καὶ οὐκέτι ἐσόμεθα · οὐκ ἀεὶ δὲ εἰς αὐτό, ἀλλ' δταν εls αύτὸ ίδωμεν, τότε ήμιν τέλος και ἀνάπαυλα και τὸ μὴ ἀπάδειν χορεύουσιν ὄντως περί αὐτὸ χο- » οείαν ένθεον.

9. έν δὲ ταύτη τῆ χορεία χαθυρᾶ πηγὴν μὲν ζωῆς, πηγὴν δὲ νοῦ, ἀρχὴν ὅντος, ἀγαθοῦ αἰτίαν, ℘ίζαν ψυχῆς οὐκ ἐκχεομένων ἀπ' αὐτοῦ, εἶτ' ἐκείνων ἐλαττούντων οὐ γὰρ ὅγκος ἢ φθαρτὰ ἂν ἦν τὰ γεν- 35 νώμενα νῦν δἑ ἐστιν ἀίδια, ὅτι ἡ ἀρχὴ αὐτῶν ὡσαύτως μένει οὐ μεμερισμένη εἰς αὐτά, ἀλλ' ὅλη μένουσα. διὸ κἀκείνα μένει οἶον εἰ μένοντος ἡλίου καὶ τὸ φῶς μένει. οὐ γὰρ ἀποτετμήμεθα οὐδὲ χωρὶς ἐσμέν, εἰ καὶ παρεμπεσοῦσα ἡ σώματος φύσις πρὸς αὑτὴν ἡμᾶς εῖλνυσεν, ἀλλ' ἐμπνέομεν καὶ σωζόμεθα οὐ δόντος, εἶτα ἀποστάντος ἐκείνου, ἀλλ' ἀεὶ χορηγοῦντος ἕως ἂν ἦ

δπερ έστι. μαλλον μέντοι έσμεν νεύσαντες πρός αὐτὸ καί τὸ εὖ ἐνταῦθα, τὸ πόρρω είναι μόνον και ήττον είναι · ένταῦθα καὶ ἀνακαύεται ψυχή καὶ | κακῶν Ρ.768 έξω είς τόν των κακών καθαρόν τόπον άναδραμούσα. אמן אסבר לאדמשטע אמן מאמטאר לאדמטערי אמן דט מאקθώς ζην ένταῦθα τὸ γὰρ νῦν καὶ τὸ ἄνευ θεοῦ ἔχνος ζωής έπείνην μιμούμενον, τὸ δὲ έπει ζην ένέργεια μέν νου. ένεργεία δε και γεννά θεούς έν ήσύχω τη πρός έχεινο έπαφη, γεννά δε χάλλος, γεννά διχαιοσύνην, 🛚 άρετήν γεννά. ταυτα γάρ κύει ψυχή πληρωθείσα θεού και τούτο αύτη άρχη και τέλος άρχη μέν, ότι Exetder, rélog dé, őri tó áyadóv ézet zat ézet yevoμένη γίνεται αὐτή καὶ ὅπερ ήν. τὸ γὰρ ἐνταῦθα καὶ έν τούτοις έκπτωσις καί φυγή και πτερορρύησις. δη-13 λοι δè ότι τὸ ἀγαθὸν ἐκει καὶ ὁ ἔρως ὁ τῆς ψυχῆς ὁ σύμφυνος . καθ' δ καί συνέζευκται έρως ταϊς ψυχαϊς καί έν γραφαίς καί έν μύθοις. έπει γάρ έτερον θεοῦ έχείνη, έξ έχείνου δέ, έρα αύτοῦ έξ ἀνάγχης καὶ ούσα έχει τόν ούφάνιον έφωτα έχει · χαί γάρ έστιν » έχει 'Αφροδίτη ούρανία · ένταῦθα δε γίνεται πάνδημος οίον έταιρισθείσα. και έστι πασα ψυγή Άφροδίτη. και τοῦτο αινίττεται και τὰ τῆς Άφροδίτης γενέθλια καί ό Έρως ό μετ' αὐτῆς γενόμενος. έρఢ οὐν χατά φύσιν έχουσα ψυχή θεοῦ ένωθηναι θέλουσα ώσ-\* πεφ παφθένος χαλοῦ πατρὸς χαλὸν ἔρωτα· ὅταν δὲ εἰς γένεσιν έλθοῦσα οἶον μνηστείαις ἀπατηθỹ, ἄλλον ἀλλαξαμένη θυητόν έρωτα έρημία πατρός ύβρίζεται · μισήσασα δε πάλιν τὰς ένταῦθα ὕβρεις ἁγνεύσασα τῶν τῆδε πρός τὸν πατέρα αὐθις στελλομένη εὐπαθεϊ. καὶ \* οίς μεν άγνωστόν έστι το πάθημα τουτο, έντευθεν ένθυμείσθω ἀπὸ τῶν ἐνταῦθα ἐρώτων οἰόν ἐστι τυτειν ών τις μάλιστα έρα και ότι ταύτα μέν τα έρώ-

μενα θνητά καί βλαβερά και είδωλων [01] έρωτες καί μεταπίπτει, ότι ούκ ήν το όντως έρωμενον ούδε το άγαθον ήμῶν αὐδ' ὃ ζητοῦμεν. ἐκεί δὲ τὸ άληθινον έρώμενον, ώ έστι και συνείναι μεταλαβόντα αύτοῦ xal όντως έχοντα, ού περιπτυσσόμενον σαρξίν έξω- s θεν. όστις δε είδεν, οίδεν δ λέγω, ώς ή ψυχή ζωήν άλλην ζαγει τότε και προ[σ]ιούσα και ήδη προσελθούσα καί μετασχούσα αύτου, ώστε γνώναι θιατεθείσαν ότι πάφεστιν ό χορηγός άληθινής ζωής και δεί ouderos eri. rourartion de anopéopai ra alla det 10 xal έν μόνω στηγαι τούτω καl τουτο γενέσθαι μόνον περικόψαντα τὰ λοιπὰ όσα περικείμεθα. ώστε έξελθείν σπεύδειν έντεῦθεν χαὶ ἀγαναχτείν ἐπὶ θάτερα δεδεμένους, ίνα τῷ ὅλφ αύτῶν περιπτυξώμεθα καί μηδεν μέρος έχωμεν, ώ μη έφαπτόμεθα θεου. όραν ι δή έστιν ένταῦθα χάκείνον χαὶ ἑαυτὸν ὡς ὁρᾶν θέμις. έαυτον μεν ήγλαισμένον, φωτός πλήρη νοητού, μαλp. 769 λου δέ | φῶς αὐτὸ καθαρόν, ἀβαρῆ, κοῦφον, θεὸν γενόμενον, μαλλον δε όντα, άναφθέντα μεν τότε, εί δε πάλιν βαρύνοιτο, ώσπερ μαραινόμενον. 28

10. πῶς οὐν οὐ μένει ἐκεί; ἢ ὅτι μήπω ἐξελήλυθεν ὅλως. ἔσται ἀὲ ὅτε καὶ τὸ συνεχὲς ἔσται τῆς Φέας οὐκέτι ἐνοχλουμένφ οὐἀεμίαν ἐνόχλησιν τοῦ σώματος. ἔστι ἀὲ τὸ ἑωρακὸς οὐ τὸ ἐνοχλούμενον, ἀλλὰ τὸ ἄλλο, ὅτε τὸ ἑωρακὸς ἀργεί τὴν θέαν οὐκ ἀργοῦν τὴν ἐπι- ϫ στήμην τὴν ἐν ἀποδείξεσι καὶ πίστεσι καὶ τῷ τῆς ψυχῆς διαλογισμῷ τὸ δὲ ἰδείν καὶ τὸ ἑωρακός ἐστεν σὐκέτι λόγος, ἀλλὰ μείζον λόγου καὶ ποὸ λόγου καὶ ἐπὶ τῷ λόγφ, ῶσπες καὶ τὸ ὁρώμενον. ἑαυτὸν μὲν οὖν ἰδῶν τότε, ὅτε ὁρῷ, τοιοῦτον ὄψεται, μᾶλλον δὲ ἀψῦ ἐν γενώμενον. τάχα δὲ οὐδὲ ὄψεται λεκτέον. τὸ δὲ ὀφθέν, είπες δεί δύο ταῦτα λέγειν, τό τε ὑφῶν καὶ τὸ ὑφώμενον, ἀλλὰ μὴ ἐν ἄμφω · τολμηρὸς μὲν ὁ λόγος · τότε μὲν οὖν οὖτε ὁρῷ οὖτε διακρίνει ὁ ὑρῶν οὐδὲ φαντάζεται δύο, ἀλλ ' οἶον ᾶλλος γενόμενος καὶ οὐκ αὐτὸς 5 οὐδ ' αὐτοῦ συντελεί ἐκεί κἀκείνου γενόμενος ἕν ἐστιν ῶσπες κέντρφ κέντρον συνάψας · καὶ γὰς ἐνταῦθα συνελθόντα ἕν ἐστι τό τε δύο, ὅταν χωρίς. οῦτω καὶ ἡμεῖς νῦν λέγομεν ἕτερον. διὸ καὶ δύσφραστον τὸ θέαμα. πῶς γὰς ἂν ἀπαγγείλειέ τις ὡς ἕτερον οὐκ 10 ἰδῶν ἐκείνο ὅτε ἐθεᾶτο ἕτερον, ἀλλὰ ἕν πρὸς ἑαυτόν;

11. τοῦτο δή έθέλον δηλοῦν τὸ τῶν μυστηρίων p. 770 τώνδε έπίταγμα το μη έκφέρειν είς μη μεμυημένους ώς ούκ έκφορου έκεινο ου άπειπε δηλούν πρός άλλου τό θείον, ότφ μή και αύτῷ ίδειν εὐτύχηται. έπει τοί-15 νυν δύο ούκ ήν, άλλ' εν ήν αύτος ό ίδων προς το έωραμένον, ώς αν μη έφραμένον, άλλ' ήνωμένον, δς έγένετο ὅτε έχείνω έμίγνυτο εί μεμνῶτο, ἔχοι ἂν παρ έαυτῷ έκείνου είκόνα. Ϋν δε εν και αὐτὸς διαφοράν έν αύτῷ οὐδεμίαν πρὸς έαυτὸν ἔχων οῦκε κατὰ ἄλλα. » où γάρ τι έπινείτο παρ' αὐτῶ, où θυμός, oùn ἐπιθυμία άλλου παρην αύτω άναβεβηκότι, άλλ' ούδε λόγος αὐδέ τις νόησις οὐδ' ὅλως αὐτός, εἰ δεὶ καὶ τοῦτο λέγειν άλλ' ώσπερ άρπασθείς η ένθουσιάσας ήσυχη έν έρήμες καλ καταστάσει γεγένηται άτρεμεϊ τη αύτου z ούσία ούδαμοῦ άποκλίνων ούδε περl αύτον στρεφόμενος έστως πάντη και οίον στάσις γενόμενος · ούδε τῶν καλῶν, ἀλλὰ καὶ τὸ καλὸν ἦδη ὑπερθέων ὑπερβας ήδη καλ τον των άρετων χορόν ωσπερ τις είς το είσω τοῦ ἀδύτου εἰσδὺς εἰς τοὐπίσω καταλιπών τὰ έν υ τοῦ ναῷ ἀγάλματα, ἅ έξελθόντι τοῦ ἀδύτου πάλιν γίνεται πρώτα μετά τὸ ένδον θέαμα και την έκει συνουσίαν πρός ούκ άγαλμα οὐδ' εἰκόνα, ἀλλ' αὐτό · ἅ

δή γίνεται δεύτερα θεάματα. τὸ δὲ ίσως ἦν οὐ θέαμα, άλλα άλλος τρόπος του ίδειν, έκστασις και απλωσις και έπίδοσις αύτου και έφεσις πρός άφην και στάσις καί περινόησις ποὸς έφαρμογήν, είπερ τις τὸ έν τῷ άδύτω θεάσεται. εί δ' άλλως βλέποι, ούδεν αύτω 5 πάρεστι. ταῦτα μέν οὖν μιμήματα, και τοις οὖν σοφοίς τῶν προφητῶν αίνίττεται, ὅπως θεός έκεινος όραται · σοφός δε ίερεύς το αίνιγμα συνιείς άληθινήν ἂν ποιοίτο έκει γενόμενος τοῦ ἀδύτου την θέαν. xai μή γενόμενος δε τὸ ἄδυτον τοῦτο ἀόρατόν τι χρημα 10 νομίσας και πηγήν και άρχην είδήσει ώς άρχη άρχην όρα και συγγίνεται και τῷ όμοίφ τὸ δμοιον οὐθέν παραλιπών των θείων όσα δύναται ψυχή έχειν. χαί ποδ της θέας το λοιπόν έκ της θέας άπαιτει το δε λοιπόν τῷ ὑπερβάντι πάντα τὸ ὅ ἐστι πρὸ πάντων. 15 ού γάο δή είς τὸ πάντη μή ὂν ήξει ή ψυχής φύσις, άλλὰ κάτω μέν βασα είς κακὸν ήξει και οῦτως είς μή όν, ούκ είς τὸ παντελές μη όν την έναντίαν δε δραp. 771 μοῦσα ήξει οὐκ εἰς ἄλλο, ἀλλ' εἰς | ἑαυτήν, καὶ οῦ-τὸ δ' ἐν αὐτῆ μόνη καὶ οὐκ ἐν τῷ ὄντι ἐν ἐκείνω: γίνεται γάρ και αὐτός τις οὐκ οὐσία, ἀλλ' ἐπέκεινα ούσίας ταύτη, ή προσομιλεί. εί τις ούν τουτο αύτον γενόμενον ίδοι, έχει όμοίωμα έκείνου αυτόν, και εί άφ' αύτοῦ μεταβαίνοι ὡς εἰχὼν πρὸς ἀρχέτυπον, τέ- 25 λος αν έχοι τῆς πορείας. ἐκπίπτων δὲ τῆς θέας πάλιν έγείρας άρετήν την έν αύτῷ και κατανοήσας έαυτον πάντη κεκοσμημένον πάλιν κουφισθήσεται δι' άρετῆς ἐπὶ νοῦν ἰών καὶ διὰ σοφίας ἐπ' αὐτώ. καὶ οῦτω θεών και άνθρώπων θείων και εύδαιμόνων βίος 20 άπαλλαγή των άλλων των τηδε, βίος άνήδονος των τηδε, φυγή μόνου πρός μόνον.

Х.

1. ΤΙ ποτε άρα έστι το πεποιηπός τας ψυχάς πα- γ. τρός θεοῦ ἐπιλαθέσθαι xal μοίρας ἐκείθεν ούσας xal όλως έκείνου άγνοησαι και έαυτας και έκεινον: άργη אי סטי מידמוק דסט אמאסט א דטאאם אמן א זי אידענק אמן s ή πρώτη έτερότης και τὸ βουληθηναι δὲ | ξαυτῶν εἶ- p. 482 ναι. τῷ δὴ αὐτεξουσίφ ἐπειδήπερ ἐφάνησαν ἡσθείσαι πολλφ τῷ κινείσθαι παρ' αύτῶν κεχρημέναι την έναντίαν δραμούσαι και πλείστην ἀπόστασιν πεποιημέναι ήγνόησαν και έαυτας έκετθεν είναι. ώσπερ » παίδες εύθὺς ἀποσπασθέντες ἀπὸ πατέρων και πολὺν χρόνον πόρρω τραφέντες άγνοοῦσι και έαυτοὺς και πατέρας. ούτ' ούν έτι έκεινον ούτε έαυτας όρωσαι άτιμάσασαι έαυτὰς άγνοίὰ τοῦ γένους τιμήσασαι τάλλα παί πάντα μαλλον η έαυτας θαυμάσασαι και πρός 15 αὐτὰ ἐκπλαγείσαι καὶ ἀγασθείσαι καὶ ἐξηρτημέναι τούτων απέρρηξαν ώς ολόν τε έαυτας ών απεστράφησαν άτιμάσασαι · ωστε συμβαίνει της παντελοῦς άγνοίας έπείνου ή τωνδε τιμή παι ή έαυτων άτιμία είναι αίτία - αμα γάρ διώκεται άλλο καί θαυμάζεται » καί τὸ θαυμάζον καί διῶκον ὑμολογεϊ χεῖρον είναι. χετρον δε αύτό τι θέμενον γιγνομένων και άπολλυμένων ατιμότατόν τε καί θνητότατον πάντων ών τιμα ύπολαμβάνον ούτε θεού φύσιν ούτε δύναμιν άν ποτε έν θυμφ βάλοιτο. διό δεί διττόν γίνεσθαι τόν λόγον 2 πρός τούς ούτω διακειμένους, είπερ τις έπιστρέψοι αύτους είς τὰ έναντία και τὰ πρῶτα και ἀνάγοι μέχρι τοῦ ἀκροτάτου καὶ ἑνὸς καὶ πρώτου. τίς οὖν ἑκάτερος; δ μέν δειχνύς την άτιμίαν των νυν ψυχη τιμω-

Χ. ΠΕΡΙ ΤΩΝ ΤΡΙΩΝ ΑΡΧΙΚΩΝ ΤΠΟΣΤΑΣΕΩΝ.

μένων, δν έν άλλοις δίιμεν έπιπλέον, ό δε διδάσκων καὶ ἀναμιμνήσκων τὴν ψυχὴν οἶον τοῦ γένους καὶ τῆς ἀξίας, ὅς πρότερός ἐστιν ἐκείνου καὶ σαφηνισθείς κάκείνον δηλώσει περὶ οὖ νῦν λεκτέον ἐγγὺς γὰρ οὖτος τοῦ ζητουμένου καὶ πρὸ ἔργου πρὸς ἐκεϊνον. τὸ 5 γὰρ ζητοῦν ἐστι ψυχὴ καὶ τί ὂν ζητεῖ γνωστέον αὐτῆ, ἕνα αὑτὴν πρότερον μάθῃ εἰ δύναμιν ἔχει τοῦ τὰ τοιαῦτα ζητεῖν καὶ εἰ ὅμμα τοιοῦτου ἔχει, οἶον ίδειν, καὶ εἰ προσήκει ζητείν. εἰ μὲν γὰρ ἀλλότρια, τί δεῖ; εἰ δὲ συγγενῆ, καὶ προσήκει καὶ δύναται εὑρεῖν.

-2. ένθυμείσθα τοίνυν πρώτον έκεινο πασα ψυγή, ώς αὐτὴ μὲν ζῷα ἐποίησε πάντα ἐμπνεύσασα αὐτοίς ζωήν, α τε γη τρέφει α τε θάλασσα α τε έν αέρι α τε · έν ούρανφ αστρα θεία, αύτή δε ηλιον, αύτή δε τον μέγαν τοῦτον οὐρανόν, καὶ αὐτὴ ἐκόσμησεν, αὐτὴ δὲ 15 દેગ τάξει περιάγει φύσις ούσα έτέρα ών χοσμεί και ών χινεί και α ζην ποιεί και τούτων άνάγκη είναι τιp. 483 μιωτέραν γιγνομένων τούτων | καί φθειρομένων δταν αύτὰ ψυχή ἀπολείπη ἢ χορηγη τὸ ζην, αὐτή δὲ ούσα ἀεὶ τῷ μὴ ἀπολείπειν ἑαυτήν. τίς δὲ τρόπος τῆς 20 γορηγίας τοῦ ζῆν ἔν τε τῷ σύμπαντι ἔν τε τοῖς ἑκάστοις ώδε λυγιζέσθω. σχοπείσθω δή τήν μεγάλην ψυχήν αλλη ψυχή ού σμικοά άξία τοῦ σκοκείν γενομένη άπαλλαγείσα άπάτης και των γεγοητευκότων τας αλλας ήσύχω τη καταστάσει. ήσυχον δε αυτή έστω μή 25 μόνου το περικείμενου σώμα και ό τοῦ σώματος κλύδων, άλλά και παν το περιέχον. ήσυχος μέν γη, ήσυγος δε θάλασσα και άγο και αύτος ούρανος άκύμων. νοείτω δε πάντοθεν είς αὐτὸν έστῶτα ψυχήν έξωθεν οίον είσρέουσαν και είσχυθείσαν και πάντοθεν είσιοῦ- 30 σαν καί είσλάμπουσαν. οΐον σκοτεινόν νέφος ήλίου βολαί φωτίσασαι λάμπειν ποιούσι χουσοειδή σψιν

Digitized by Google

96

ποιούσαι, ούτω τοι καί ψυχή έλθούσα είς σώμα ούρανοῦ ἔδωκε μὲν ζωήν, ἔδωκε δὲ ἀθανασίαν, ἤγειρε δὲ κείμενον. ό δε κινηθείς κίνησιν άίδιον ύπο ψυχης έμφρόνως άγούσης ζώον εύδαιμον έγένετο έσχε τε s άξίαν ούρανός ψυχης είσοιχισθείσης ών πρό ψυχης σώμα νεκρόν, γη και ύδωρ, μάλλον δε σκότος ύλης και μή ον και ό στυγέουσιν οι θεοί, φησίτις. γένοιτο δ' αν φανερωτέρα αύτης και έναργεστέρα ή δύναμις καί ή φύσις, εί τις ένταῦθα διανοηθείη, ὅπως ω περιέχει και άγει ταζς αύτης βουλήσεσι του ούρανόν. παντί μέν γάρ τῷ μεγέθει τούτφ όσος έστιν έδωκεν έαυτην καί παν διάστημα καί μέγα καί μικρόν έψύχωται άλλου μέν άλλη κειμένου τοῦ σώματος καl τοῦ μέν ώδι, τοῦ δὲ ώδι ὅντος, και τῶν μέν ἐξ ἐναντίας, 15 τῶν δὲ άλλων ἀπάρτησιν ἀπ' ἀλλήλων ἐχόντων. ἀλλ' ούγ ή ψυγή ούτως ούδε μέρει αὐτῆς εκάστο κατακερματισθείσα μορίο ψυχης ζην ποιεί, άλλα τα πάντα ζη τη όλη και πάρεστι πασα πανταχού τω γεννήσαντι πατρί όμοιουμένη και κατά τὸ ξν καί κατά τὸ πάντη. » καί πολύς ών ό ούρανός και άλλοις άλλη ξν έστι τη ταύτης δυνάμει καί θεός έστι δια ταύτην ό κόσμος όδε. έστι δε και ηλιος θεός, ότι έμψυχος, και τα άλλα άστρα, καί ήμεις, είπερ τι, διά τοῦτο ΄ νέκυες γάρ κοπρίων έκβλητότεροι'. την δη θεοις αίτίαν του θεοις 25 είναι άνάγκη πρεσβυτέραν θεόν αύτῶν είναι · ὑμοειδής δε και ή ήμετέρα, και όταν άνευ των προσελθόντων σκοπης λαβών κεκαθαρμένην, εύρήσεις το αύτο τίμιον, δ ήν ψυγή, και τιμιώτερον παντός του δ αν σωματικόν ή. γη γάρ πάντα καν πυρ δε ή, τί αν είη » τό καίον αύτοῦ: καὶ ὅσα ἐκ τούτων σύνθετα κἂν ὕδωρ αύτοις προσθής καν άέρα. εί δ' ότι ξμψυχον διωκτόν PLOTIN. I.

έσται, τί παρείς τις έαυτὸν ἄλλον διώκει; τὴν δὲ ἐν ἄλλφ ψυχὴυ ἀγάμενος σεαυτὸν ἄγασαι.

3. ούτω δη τιμίου και θείου όντος χρήματος της **p. 484** ψυχῆς πιστεύσας ήδη τῷ τοιούτω θεόν μετιέναι μετά τοιαύτης αίτίας ανάβαινε ποός έχεινον πάντως που ε ού πόροω βαλείς ούδε πολλά τα μεταξύ. λάμβανε τοίνυν τοῦ θείου τούτου θειότερον τὸ ψυχής πρὸς τὸ άνω γειτόνημα, μεθ' δ και άφ' ού ή ψυγή καίπεο γάο ούσα χρημα, οίον έδειξεν ό λόγος, είκών τίς έστι νοῦ οἶον λόγος ὁ ἐν προφορα λόγου τοῦ ἐν ψυχη, ω ούτω τοι και αύτη λόγος νου και ή πασα ένέργεια και ην προίεται ζωήν είς άλλου ύπόστασιν. οἶον πυρός τό μεν ή συνούσα θερμότης, ή δε ην παρέχει. δεί δε λαβεϊν έκει ούκ έκρέουσαν, άλλα μένουσαν μεν την έν αύτῷ, τὴν δὲ ἄλλην ὑφισταμένην. Οὐσα οὖν ἀπὸ νοῦ Β νοερά έστι και έν λογισμοϊς ό νοῦς αὐτῆς και ή τελείωσις άπ' αύτοῦ πάλιν οἶον πατρὸς ἐκθρέψαντος ὃν ού τέλειον ώς πρός αύτον έγέννησεν. η τε ούν ύπόστασις αύτη από νοῦ ὅ τε ἐνεργεία λόγος νοῦ αὐτη δρωμένου. όταν γαρ ένίδη είς νούν, ένδοθεν έχει και 🛥 οίκεια α νοει και ένεργει. και ταύτας μόνας δει λέγειν ένεργείας ψυγής, όσα νοερώς και όσα οίκοθεν. τά δε χείοω αλλοθεν και κάθη ψυχής της τοιαύτης. νοῦς οὖν ἐπὶ μᾶλλον θειοτέραν ποιεί καὶ τῷ πατήρ είναι καί τῷ παρείναι. οὐδὲν γὰρ μεταξύ ἢ τὸ έτέ- 3 οοις είναι, ώς έφεξης μέντοι και ώς τὸ [μεν ώς] δεγόperor, to be us eldos rath de rat n rov  $\tilde{v}$ th roozed is ούσα καί άπλη. οἶον δη ό νοῦς καί αὐτῷ μὲν τούτφ δήλον, ότι κρείττων ψυχής τοιάσδε ούσης.

4. ίδοι δ' άν τις και έκ τῶνδε κόσμον αἰσθητὸν τόνδε εἰ τις θαυμάζει εἰς τε τὸ μέγεθος καὶ τὸ κάλλος καὶ τὴν τάξιν τῆς φορᾶς τῆς ἀιδίου ἀποβλέπων καὶ

98

θεούς τούς έν αὐτῷ, τοὺς μὲν ὑρωμένους, τοὺς δὲ καὶ άφανεις όντας, καί δαίμονας καί ζῷα φυτά τε πάντα, έπι τὸ ἀρχέτυπον | αὐτοῦ και τὸ ἀληθινώτερον ἀνα- Ρ. 485 βάς κάκει πάντα ίδετω νοητά και παρ' αύτων άίδια s έν οίκεία συνέσει καί ζωή και τούτων τον ακήρατου νοῦν προστάτην και σοφίαν ἀμήχανον και τὸν ὡς ἀληθώς έπι Κρόνου βίον θεοῦ κόρου και νοῦ ὄντος. πάντα γαρ έν αύτῷ τὰ ἀθάνατα περιέχει, νοῦν πάντα, θεόν πάντα, ψυχήν πασαν, έστωτα άει. τι γαρ ζητεί » μεταβάλλειν εὖ έχων; ποῦ δὲ μετελθείν πάντα παρ' αύτω έχων; άλλ' ούδε αύξην ζητει τελειότατος ών. διό και τὰ παρ' αὐτῷ πάντα τέλεια, ϊνα πάντη ή τέλειος ούδεν έχων ő τι μή τοιούτον, ούδεν έχων έν αύτῶ ὅ μὴ νοει νοει δὲ ού ζητῶν, ἀλλ' ἔχων. καὶ τὸ 15 μακάριον αύτῷ οὐκ ἐπίκτητον, ἀλλ' ἐν αἰῶνι πάντα, και δ συτως αίών, δν μιμείται χρόνος περιθέων ψυγήν τὰ μέν παριείς, τοις δὲ ἐπιβάλλων. και γὰρ αλλα και άλλα αύ περί ψυχήν ποτε γαρ Σωχράτης, ποτε δε ίππος, έν τι άει των όντων ό δε νοῦς πάντα. έχει » ούν έν αύτῷ πάντα έστῶτα έν τῷ αὐτῷ καὶ ἔστι μόνον καί τὸ ἔστιν ἀεί και οὐδαμοῦ τὸ μέλλον. ἔστι yào xal róre · oùde rò mapelnludós · où yáp ri exer παρελήλυθεν, άλλ' ένέστηχεν άει ατε τὰ αὐτὰ ὄντα οίον άγαπῶντα έαυτὰ οῦτως ἔχοντα. ἕκαστον δὲ αὐ-25 τῶν νοῦς καὶ ὄν ἐστι καὶ τὸ σύμπαν πᾶς νοῦς καὶ πᾶν όν. ό μεν νοῦς κατά τὸ νοετν ὑφιστὰς τὸ ὄν, τὸ δὲ ὄντῷ νοείσθαι τῷ νῷ διδόν τό νοείν και τό είναι τοῦ δέ νοείν αίτιον άλλο, δ και τω όντι. άμφοτέρων ούν αμα αίτιον άλλο. αμα μέν γάρ έκεινα καί συνυπάρχει » και ούκ άπολείπει αλληλα, άλλὰ δύο ὄντα τοῦτο τὸ ἕν όμοῦ νοῦς καὶ ὂν καὶ νοοῦν καὶ νοούμενον, ὁ μὲν νοῦς κατὰ τὸ νοείν, τὸ δὲ ὂν κατὰ τὸ νοούμενον. οὐ γὰρ ἂν

7 \*

γένοιτο τὸ νοείν έτερότητος μη ούσης και ταυτότητος δέ. γίνεται οὖν τὰ πρῶτα νοῦς, ὄν, ἑτερότης, ταύτότης · δεί δε και κίνησιν λαβείν και στάσιν. και κίνησιν μέν, εί νοει, στάσιν δέ, ίνα τὸ αὐτό. τὴν δὲ έτερότητα, ίν' ή νοοῦν καὶ νοούμενον. η ἐὰν ἀφέλης s την έτερότητα, εν γενόμενον σιωπήσεται. δεί δε καί τοίς νοηθείσιν έτέροις πρός άλληλα είναι. ταὐτόν δέ, έπει εν έαυτω, και κοινόν δέ τι έν πασι και ή διαφορά έτερότης. ταῦτα δὲ πλείω γενόμενα ἀριθμόν και το ποσον ποιει και το ποιον δε ή εκάστου τούτων 10 ίδιότης; έξ ών ώς άρχῶν τάλλα.

p. 486

5. πολύς ούν ούτος ό θεός έπι τη ψυχη τηδε ύπάρχει έν τούτοις είναι συναφθείση, εί μή ἀποστατεϊν έθέλοι. πελάσασα ρύν αύτῶ και οἶον εν γενομένη ζητετ. τίς ούν ό τουτον γεννήσας, ό άπλους και ό πρό 15 τοιούτου πλήθους, ό αίτιος τοῦ καὶ είναι καὶ πολύν είναι τούτον, ό τόν ἀριθμόν ποιῶν; ό γὰρ ἀριθμός ού πρώτος και γάρ πρό δυάδος τό έν, δεύτερον δέ δυάς καί παρά τοῦ ένὸς γεγενημένη έκεινο όριστην έχει, αύτή δε άόριστον παρ' αύτης. όταν δε όρισθη, » άριθμός ήδη · άριθμός δε ώς ούσία. άριθμός δε καί ή ψυχή. ού γαρ όγκοι τα πρώτα ούδε μεγέθη τα γὰφ παχέα ταῦτα ὕστεφα, ἂ ὄντα ἡ αἰσθησις οἰεται. ούδε έν σπέρμασι δε το ύγρον το τίμιον, άλλα το μή όρώμενον τοῦτο δὲ ἀριθμὸς καὶ λόγος. ὁ οὖν ἐκεί જ λεγόμενος άριθμός και ή δυάς λόγοι και νοῦς . άλλά άδριστος μέν ή δυάς τῷ οἶον ὑποκειμένῷ λαμβανομένη, ό δε ἀριθμὸς ὁ έξ αὐτῆς και τοῦ ἑνὸς είδος ἕκαστος οἶον μορφωθέντος τοϊς γενομένοις είδεσιν έν αὐτω. μορφούται δε άλλον μεν τρόπον παρά του ένός, » άλλον δε παρ' αύτοῦ, οἶον ὄψις ή κατ' ενέργειαν. έστι γὰρ ή νόησις δρασις δρῶσα ἀμφί τὸ ἕν.

6. πῶς οὖν ὁρặ καὶ τίνα καὶ πῶς ὅλως ὑπέστη καί έξ έκείνου γέγονεν, ΐνα καί όρα; νῦν μέν γάρ την ανάγκην τοῦ είναι ταῦτα ή ψυχή έχει, ἐπιποθεί δε το θρυλλούμενον δή τοῦτο καί παρά τοις πάλαι ι σοφοίς, πῶς ἐξ ένὸς τοιούτου ὄντος, οἶον λέγομεν τὸ ἕν είναι, υπόστασιν έσχεν ότιοῦν είτε πληθος είτε δυάς είτε ἀριθμός, ἀλλ' οὐχ ἕμεινεν ἐχείνο ἐφ' ἑαυτοῦ, τοσουτον δε πληθος έξερούη, δ δραται μεν έν | τοις ούσιν, p. 487 άνάγειν δε αύτο προς έκεινο άξιουμεν. ώδε ούν λε-» γέσθω θεόν αὐτὸν ἐπικαλεσαμένοις οὐ λόγω γεγωνῶ, άλλὰ τῆ ψυχῆ ἐπτείνασιν ἑαυτούς είς εὐχὴν πρός ἐπείνον εύχεσθαι τον τρόπου τουτον δυναμένους μόνους πρός μόνον. δει τοίνυν θεατήν έκείνου έν τῷ είσω οξον νεφ έφ' έαυτοῦ ὄντος, μένοντος ήσύχου ἐπέ-15 κεινα άπάντων, τὰ οἶον πρὸς τὰ ἔξω ἤδη ἀγάλματα έστῶτα, μαλλον δὲ άγαλμα τὸ πρώτον έκφανὲν θέασθαι πεφηνός τουτον τόν τρόπου. παντί τῶ κινουμένο δεί τι είναι, πρός δ πινείται: μή όντος δέ έκείνω μηδενός μή τιθώμεθα αύτό κινετσθαι, άλλ' 20 εί τι μετ' αύτό γίνεται, έπιστραφέντος άει έχείνου πρός αύτό άναγκατόν έστι γεγονέναι. έκποδών δε ήμεν έστω γένεσις ή έν χρόνω τον λόγον περί των άει όντων ποιουμένοις. τῷ δὲ λόγφ την γένεσιν προσάπτοντας αύτοις αίτίας και τάξεως αύτοις άποδόσει τὸ \* γινόμενον έκείθεν ού κινηθέντος φατέον γίνεσθαι. εί γαρ πινηθέντος αύτοῦ τι γίνοιτο, τρίτον ἀπ' ἐκείνου τό γινόμενον μετά την κίνησιν αν γίνοιτο και ού δεύτερον. δει ούν ακινήτου όντος, εί τι δεύτερον μετ' αύτό, ού προσνεύσαντος ούδε βουληθέντος ούδε » όλως κινηθέντος ύποστηναι αὐτό. πῶς οὖν; καὶ τί δεί νοησαι περί έκεινο μένον; περίλαμψιν έξ αύτου μέν, έξ αύτοῦ δὲ μένοντος, οἶον ἡλίου τὸ περὶ αὐτὸν

λαμπρόν φῶς περιθέον, έξ αὐτοῦ ἀεὶ γεννώμενον μένοντος. καί πάντα τὰ ὄντα ἕως μένει ἐκ τῆς αὐτῶν ούσίας άναγκαίαν την περί αύτα πρός τό έξω αύτῶν έκ τῆς παρούσης δυνάμεως δίδωσιν αὐτῶν έξηρτημένην υπόστασιν, είκόνα ούσαν οໂον άρχετύπων ών 5 έξέφυ, πῦς μèν τὴν πας' αὐτοῦ θερμότητα καὶ χιών ούκ είσω μόνον τὸ ψυχρὸν κατέχει μάλιστα δὲ ὅσα εύώδη μαρτυρεί τούτω. έως γάρ έστι, πρόεισί τι έξ αὐτῶν περὶ αὐτά, ὦν ἀπολαύει ὑποστάντων ὅ τι πλησίον. και πάντα δε όσα ηδη τέλεια γεννά το δε άει 10 τέλειον άει και άίδιον γεννα. και έλαττον δε έαυτου γεννά. τι σύν χρή περί του τελειστάτου λέγειν; μηδεν απ' αύτοῦ η τὰ μέγιστα μετ' αὐτό. μέγιστον δε μετ' αύτό νοῦς και δεύτερον και γὰρ όρặ ὁ νοῦς έκεινο καί δειται αύτοῦ μόνου. έκεινο δε τούτου 15 -ούθέν και τὸ γεννώμενον ἀπὸ κρείττονος νοῦ νοῦν είναι, και κρείττων άπάντων νοῦς, ὅτι τάλλα μετ' αὐτόν οἶον καὶ ἡ ψυχὴ λόγος νοῦ καὶ ἐνέργειά τις, ώσπερ αύτος έχείνου, άλλὰ ψυχῆς μεν άμυδρος ό λόγος ώς γαο είδωλον νοῦ, ταύτη καὶ εἰς νοῦν βλέ- 20 488 πειν δεί νοῦς δὲ ὡσαύτως πρὸς ἐκείνο, ἶνα ἡ νοῦς. όρα δε αύτο ού χωρισθείς, άλλ' ότι μετ' αύτο καλ μεταξύ ούζεν, ώς ούδε ψυχῆς και νοῦ. ποθεί δε πῶν τό γεννήσαν και τοῦτο ἀγαπᾶ, και μάλιστα, ὅταν ὦσι μόνοι τὸ γεννησαν καὶ τὸ γεγεννημένον. ὅταν δὲ καὶ 🛪 τὸ ἄριστον ή τὸ γεννησαν, ἐξ ἀνάγχης σύνεστιν αὐτῷ, ώς τη έτερότητι μόνον κεχωρίσθαι.

 Είχόνα δὲ ἐχείνου εἶναι λέγομεν τὸν νοῦν δετ γὰρ σαφέστερον λέγειν πρῶτον μέν, ὅτι δετ πως εἶναι ἐχετνο τὸ γεννώμενον καὶ ἀποσώζειν πολλὰ αὐ- » τοῦ καὶ εἶναι ὑμοιότητα πρὸς αὐτό, ῶσπερ καὶ τὸ φῶς τοῦ ἡλίου. ἀλλ' οὐ νοῦς ἐχεινο. πῶς οὖν νοῦν γεννῷ;

η ότι τη έπιστροφή πρός αύτό έώρα ή δε δρασις αύτη νοῦς. τὸ γὰρ καταλαμβάνον ἄλλο η αίσθησις η νοῦς \*\*\* αίσθησιν γραμμήν και τὰ αλλα. αλλ' ὁ κύκλος τοιούτος οίος μερίζεσθαι τούτο δε ούχ ούτως. η καί s ένταῦθα &ν μέν, ἀλλὰ τὸ &ν δύναμις πάντων. ὧν οὖν έστι δύναμις, ταῦτα ἀπὸ τῆς δυνάμεως οἶον σχιζο-שלשח א שטחטוב אמטספע. א טעא עש אי שטער. לאגו אמן παφ' αύτου έχει ήδη οίον συναίσθησιν της δυνάμεως δτι δύναται ούσίαν · αύτος γοῦν δι' αύτον και όριζει » τὸ είναι αύτῷ τῆ παρ' ἐκείνου δυνάμει καὶ ὅτι οἶον μέρος έν τι των έκείνου και έξ έκείνου ή ούσία και δώννυται παρ' έπείνου και τελειούται είς ούσίαν παρ' έκείνου και έξ έκείνου. όρφ δε αύτό έκετθεν οίον μεριστῷ ἐξ ἀμερίστου και τὸ ζῆν και τὸ νοειν και πάντα, 18 δτι έκεινο μηδέν των πάντων. ταύτη γαο πάντα έξ έκείνου, ὅτι μή τινι μορφή κατείχετο έκετνο· μόνον γαρ &ν έκσινο. και ό μεν πάντα \*\* έν τοις οὖσιν αν મેંગ. ઉાલે ૨૦ῦ૨૦ દેશકૉ૫૦ ૦૫ંઈદે૫ μદે૫ મહંગ દં૫ મળે ૫૦, દંદ લર્ગτοῦ δὲ πάντα. διὸ καὶ οὐσίαι ταῦτα · ῶρισται γὰρ » ήδη και οίον μορφήν ξκαστον έχει · τό δε ου δει ούκ έν | ἀορίστφ οἶον θεωρείσθαι, ἀλλ' ὅρφ πεπηχθαι μ. 489 και στάσει · στάσις δε τοις νοητοις όρισμός και μορφή, οίς και την ύπόστασιν λαμβάνει. ταύτης τοι γενεᾶς ό νοῦς οὖτος ἄξιος τοῦ χαθαρωτάτου μη[δ'] ἄλλοθεν 🕿 η έκ της πρώτης άρχης φύναι, γενόμενον δε ήδη τά όντα πάντα σύν αύτῷ γεννησαι, πῶν μέν τὸ τῶν ίδεῶν κάλλος, πάντας δὲ δεοὺς νοητούς πλήρη δὲ όντα δυ έγέννησε και ωσπερ χαταπιόντα πάλιν τῷ έν αύτῷ έχειν μηδε έκπεσειν είς ύλην μηδε τραφήναι » παρά τῆ Ῥές, ώς τὰ μυστήρια καὶ οἱ μῦθοι οἱ περὶ θεών αινίττονται Κρόνον μέν θεόν σοφώτατον πρό τοῦ Διὸς γενέσθαι \* ἅ γεννῷ πάλιν ἐν ἑαυτῷ ἔχειν, ἡ

καί πλήρης και νοῦς ἐν κόρω. μετὰ δὲ ταῦτά φασι Δία γενναν κόρον ήδη όντα ψυχήν γαρ γεννα νους νοῦς ῶν τέλειος. και γὰρ τέλειον ὅντα γεννῶν ἔδει xal แท่ δύναμιν ούσαν τοσαύτην άγονον είναι. xpettτον δε ούχ οίόν τε ήν είναι ούδ' ένταῦθα το γεννώ- 5 μενον, άλλ' έλαττον ον είδωλον είναι αύτοῦ, ἀόριστον μέν ώσαύτως, όριζόμενον δε ύπο τοῦ γεννήσαντος και οίον είδοποιούμενον. νοῦ δὲ γέννημα λόγος τις και ύπόστασις το διανοούμενον τουτο δ' έστι το περί νοῦν πινούμενον καί νοῦ φῶς καί ζηνος έξηρτη- 10 μένον έκείνου, κατά θάτερα μέν συνηγμένον έκείνο και ταύτη άποπιμπλάμενον και άπολαῦον και μεταλαμβάνον αύτοῦ καί νοοῦν, κατὰ θάτερα δὲ ἐφαπτόμενον τῶν μετ' αὐτό, μᾶλλον δε γεννῶν και αὐτό, α ψυχῆς ἀνάγκη είναι χείρονα κερί ὧν ῦστερον λεκ- ι τέον. καί μέχρι τούτων τα θεία.

8. και διὰ τοῦτο και τὰ Πλάτωνος τριττά πάντα περί τον πάντων βασιλέα φησί τα πρώτα και δεύτεοον περί τὰ δεύτερα και περί τὰ τρίτα τρίτον : λέγει δε και τοῦ αίτίου είναι πατέρα αίτιον μεν τον νοῦν 20 λέγων · δημιουργός γάρ δ νοῦς αὐτῷ · τοῦτον δέ φησι την ψυχήν ποιείν έν τω χρατήρι έχείνω. του αίτίου δε νοῦ ὄντος πατέρα φησί τάγαθὸν και τὸ έπέκεινα νοῦ καὶ ἐπέκεινα οὐσίας. πολλαχοῦ δὲ τὸ ὂν καὶ τὸν νοῦν τὴν ίδέαν λέγει · ῶστε Πλάτωνα είδέναι ἐκ μέν 3 τάγαθοῦ τὸν νοῦν, ἐκ δὲ τοῦ νοῦ τὴν ψυχήν καὶ είναι τους λόγους τούσδε μη χαινούς μηδέ νῦν, ἀλλὰ πάλαι μέν είρησθαι μή άναπεπταμένως, τούς δέ νῦν λόγους έξηγητας έκείνων γεγονέναι μαρτυρίοις πιστωσαμένους τὰς δόξας ταύτας παλαιὰς είναι τοις » αὐτοῦ τοῦ Πλάτωνος γράμμασιν. ἦπτετο μὲν οὖν καὶ Παρμενίδης πρότερον της τοιαύτης δόξης, καθόσον

είς ταὐτὸ συνῆγεν ὂν καὶ νοῦν καὶ τὸ ὂν οὐκ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς ἐτίθετο· τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστί | τε καὶ p. 400 ξἶναι λέγων καὶ ἀκίνητον λέγει τοῦτο καίτοι προστι-Đεἰς τὸ νοεῖν σωματικὴν πᾶσαν κίνησιν ἐξαιρῶν ἀκ'

- αὐτοῦ, Γνα μένῃ ὡσαὐτως, καὶ ὅγκῷ σφαίρας ἀπεικάζων, ὅτι πάντα ἔχει περιειλημμένα καὶ ὅτι τὸ νοετν οὐκ ἔζω, ἀλλ' ἐν ἑαυτῷ. ἐν δὲ λέγων ἐν τοῖς ἑαυτοῦ συγγράμμασιν αἰτίαν εἶχεν ὡς τοῦ ἑνὸς τούτου πολλὰ εὑρισκομένου. ὁ δὲ παρὰ Πλάτωνι Παρμενίδης ἀπρι βέστερον λέγων διαιρετ ἀπ' ἀλλήλων τὸ πρῶτον ἕν,
- ρεστεφού λεγων οιαιρεί απ αλληλων το πρωτού ευ, δ πυριώτερου εν, και δεύτερου εν πολλά λέγων και τρίτου εν και πολλά. και σύμφωνος ούτως και αὐτός έστι ταις φύσεσι ταις τρισίν.

9. Άναξαγόρας δε νοῦν καθαρόν και ἀμιγῆ λέ-15 γων άπλοῦν xal aὐτὸς τίθεται τὸ πρῶτον xal χωριστόν τό έν, τό δ' άχριβές δι' άρχαιότητα παρηχε. καί Ήράχλειτος δὲ τὸ ἕν οίδεν ἀίδιον και νοητόν· τὰ γὰρ σώματα γίνεται άει και δέοντα. τῷ δὲ Ἐμπεδοκλει τὸ νείκος μέν διαιρεί, ή δε φιλία το εν άσώματον δε n καl αύτὸς τοῦτο· τὰ δὲ στοιχεία ὡς ῦλη. 'Αριστοτέλης δε ύστερον χωριστόν μεν νό πρῶτον και νοητόν, νοείν δε αύτό έαυτό λέγων πάλιν αῦ οὐ τὸ πρῶτον ποιει· πολλά δε και αλλά νοητά ποιῶν και τοσαῦτα, δπόσαι έν ούρανῷ σφαίραι, Γν' Εκαστον εκάστην κινη, 🕿 ἄλλον τρόπον λέγει τὰ έν τοις νοητοις η Πλάτων, τὸ εύλογον ούκ έχων άνάγκην τιθέμενος. έπιστήσειε δ' αν τις εί και εύλόγως. εύλογώτερον γάρ πάσας πρός μίαν σύνταξιν συντελούσας πρός έν και τό πρώτου βλέπειν. ζητήσειε δ' αν τις τα πολλα νοητα εί έξ ένός » έστιν αύτῷ τοῦ πρώτου ἢ πολλαί αί ἐν τοις νοητοίς άρχαι· και εί μεν έξ ένός, άνάλογον δηλουότι έξει, ώς έν τοις αίσθητοις αί σφαίραι αλλης άλλην περιε-

χούσης, μιας δε της έξω χρατούσης. ώστε περιέχοι ἂν κάκει τὸ πρῶτον καὶ κόσμος νοητὸς ἔσται καὶ ώσπερ ένταῦθα αί σφαίραι οὐ κεναί, ἀλλὰ μεστὴ άστρων ή πρώτη, αί δε έχουσιν άστρα, ούτω κάκει τὰ πινοῦντα πολλὰ ἐν αύτοις ἕξει καὶ τὰ ἀληθέστερα 5 έπει. εί δ' ξκαστον άρχή, κατά συντυχίαν αί άρχαλ p. 491 έσονται · καί διὰ τί συνέσονται | καί πρός εν έργον τήν τοῦ παντός οὐρανοῦ συμφωνίαν ὁμονοήσει; πῶς δέ ίσα πρός τὰ νοητὰ και κινούντα τὰ έν ούρανῷ αίσθητά; πῶς δὲ καὶ πολλὰ οῦτως ἀσώματα ὄντα ῦλης 📦 ού χωριζούσης; ώστε των άρχαίων οι μάλιστα συντασσόμενοι τοις Πυθαγόρου και των μετ' αύτόν, και Φερεχύδου δέ, περί ταύτην μέν έσχον την φύσιν. άλλ' οί μεν έξειργάσαντο έν τοις αύτῶν λόγοις, οί δε ova iv Lóyois, all' iv appaqois ideinvov ouvou- 15 σίαις η δλως άφετσαν.

10. ότι δε ούτω χρή νομίζειν έχειν, ώς έστι μέν τὸ ἐπέχεινα ὄντος τὸ ἕν, οἶον ἦθελεν ὁ λόγος δειχνύναι ώς ολόν τε ήν περί τούτων ένδείχνυσθαι, έστι δέ έφεξής τὸ ὂν καί νοῦς, τρίτη δὲ ἡ τῆς ψυχῆς φύσις, » ήδη δέδεικται. ώσπερ δε έν τη φύσει τριττά ταῦτά έστι τὰ είφημένα, οῦτω χρή νομίζειν και παρ' ήμιν ταῦτα είναι. λέγω δε οὐκ ἐν τοις αίσθητοις · χωριστὰ γάρ ταῦτα · ἀλλ' ἐπὶ τοις αίσθητῶν ἔξω καὶ τὸν αὐτὸν τρόπον τὸ έξω, ῶσπερ κάκεινα τοῦ παντὸς οὐρανοῦ 🛪 έξω, ούτω καὶ τὰ τοῦ ἀνθρώπου, οἶον λέγει Πλάτων τόν είσω ανθρωπον. έστι τοίνυν και ή ήμετέρα ψυχή θείόν τι καί φύσεως άλλης, όποία πάσα ή ψυχής φύσις. τελεία δε ή νουν έχουσα. νους δε ό μεν λογιζόμενος, ό δε λογίζεσθαι παρέχων. τό δή λογιζόμενον » τούτο της ψυχής ούδενός πρός το λογίζεσθαι δεόμενον σωματικοῦ ὀργάνου, τὴν δὲ ἐνέργειαν ἑαυτοῦ ἐν κα-

δαρφ έχον, ΐνα και λογίζεσθαι καθαρώς οἰόν τε ή, χωριστόν καί ού κεκραμένον σώματι έν τῷ πρώτφ νοητῷ τις τιθέμενος οὐκ ἂν σφάλλοιτο. οὐ γὰρ τόπον ζητητέον ου ίδρύσομεν, άλλ' έξω τόπου παντός ποιη-5 τέον. ούτω γάρ τὸ καθ' αύτὸ και τὸ έξω και τὸ ἄυλον, όταν μόνον ή ούδεν έχον παρά της σώματος φύσεως. δια τουτο ' καί έτι έξωθέν, φησιν έπι του καντός, την ψυχήν περιέβαλεν' ένδεικνύμενος τῆς ψυχῆς τὸ ἐν τῷ νοητώ μένον . έπι δε ήμων έτι κρύπτων έπ' άκρα εί-• οηκε τη κεφαλή. και ή παρακέλευσις δε του χωρίζειν υὐ τόπφ λέγεται τοῦτο γὰρ φύσει κεχωρισμένον έστιν · άλλά τη μή νεύσει και ταις φαντασίαις και τη άλλοτριότητι τῆ πρός τὸ σῶμα, εἴ πως καὶ τὸ λοιπὸν ψυχῆς είδος ἀναγάγοι τις καί συνενέγκαι πρός τὸ ἄνω 15 και τὸ ἐνταῦθα αὐτῆς ίδρυμένον, ὃ μόνον ἐστι σώματος δημιουργόν και πλαστικόν και την πραγματείαν περί τούτο έχον.

11. ούσης οὐν ψυχῆς τῆς λογιζομένης περί δικαίων p. 492
καὶ καλῶν καὶ λογισμοῦ ζητοῦντος εἰ τοῦτο δίκαιον
καὶ εἰ τοῦτο καλόν, ἀνάγκη εἶναι καὶ ἑστώς τι δίκαιον,
ἀφ' οῦ καὶ ὁ λογισμὸς περὶ ψυχὴν γίνεται. ἢ πῶς ἂν
λογίσαιτο; καὶ εἰ ὅτὲ μὲν λογίζεται περὶ τοῦτων ψυχή,
ὅτὲ δὲ μή, δει [μὴ] τὸν λογιζώμενον, ἀλλ' ἀεὶ ἔχοντα
τὸ δίκαιον νοῦν ἐν ἡμιν εἶναι, εἶναι δὲ καὶ τὴν νοῦ
ἀρχήν καὶ αἰτίαν καὶ θεών, οὐ μεριστοῦ ἐκείνου ὄντος,
ἀλλὰ μένοντος ἐκείνου, καὶ οὐκ ἐν τόπφ μένοντος ἐν
πολλοις αῦ θεωρεισθαι καθ' ἕκαστον τῶν δυναμένων
δέχεσθαι οἶον ἄλλον αὐτόν, ῶσπερ καὶ τὸ κέντρου ἐφ'
ἑαυτοῦ ἐστιν, ἔχει δὲ καὶ ἕκαστον τῶν ἐν τῷ κύκλῷ
σημείον ἐν αὐτῷ καὶ αἰ γραμμαὶ τὸ ίδιον προσφέρουσι
ποὸς τοῦτο· τῷ γὰρ τοιούτῷ τῶν ἐν ἡμιν καὶ ἡμεἰς

έφαπτόμεθα καί σύνεσμεν καί άνηρτήμεθα · ένιδούμεθα δε οι αν συννεύωμεν έκει.

12. πῶς οὖν ἔχοντες τὰ τηλικαῦτα οὐκ ἀντιλαμβανόμεθα, άλλ' άργοῦμεν ταῖς τοιαύταις ἐνεργείαις rà nollá, ol dè oùd' ölws éveqyoũour;  $[\eta]$  éxetra  $\mu$ év 5 έστιν έν ταζς αὐτῶν ένεργείαις ἀεί, νοῦς καὶ τὸ πρὸ νοῦ ἀεὶ ἐν ἑαυτῷ· καὶ ψυχῆ δὲ τὸ ἀεικίνητον οῦτως. ού γάρ παν δ έν ψυχη ήδη αίσθητόν, άλλα ξρχεται είς ήμας, όταν είς αίσθησιν τη όταν δε ένεργούν έπαστον μή μεταδιδώ τω αίσθανομένω, ούπω δι' 10 อี่งการ ψบบทีร ส่งทั่งบบิยา. อบีกเฉ อบี่ง รางเช่งหอแลง ฉีระ μετά τοῦ αἰσθητικοῦ ὄντες καὶ οὐ μόριον ψυχῆς, ἀλλ' ή απασα ψυχή όντες. καί έτι έκαστον των ψυχικών למי עידן באצטאבן עבן אמט, מהניט גט עהניי. גט ער אאמי οίζειν, όταν μετάδοσις γένηται και άντίληψις. δεί 18 τοίνυν, εί τῶν οῦτω παρόντων ἀντίληψις ἔσται, καί τό άντιλαμβανόμενον είς τό είσω έπιστρέφειν κάκεί ποιείν την προσοχήν έχειν. ώσπερ εί τις απούσαι άναμένων ην έθελει φωνήν των άλλων φωνών άποστάς τὸ οὖς έγείρει πρὸς τὸ ἄμεινον τῶν ἀκουστῶν 3 όπότε έκεινο προσέλθοι, ούτω τοι και ένταῦθα δει τὰς μέν αίσθητὰς ἀχούσεις ἀφέντα, εἰ μὴ καθόσον. p. 493 ανάγκη, την της ψυχης | είς τὸ αντιλαμβάνεσθαι δύναμιν φυλάττειν χαθαράν χαί ετοιμον άχούειν φθόγγων των άνω. 98

XI.

 Enn. V.2.
 1. Τὸ ἕν πάντα καὶ οὐδὲ ἕν ἀρχή γὰρ πάντων
 p. 493 οὐ πάντα, ἀλλ' ἐκείνως πάντα ἐκεῖ γὰρ οἶον ἀνέ-

XI. THEPI FENEDEQZ KAI TAZEQZ TQN META TO HPQTON.

Digitized by Google

108

δραμε μαλλον δε ούπω έστίν, άλλ' έσται. | πῶς ούν p. 494 έξ άπλοῦ ένὸς οὐδεμιᾶς ἐν ταὐτῷ φαινομένης ποικιλίας, ού διπλόης ούτινος ότουούν; η ότι ούδεν ην εν αύτῷ, διὰ τοῦτο έξ αὐτοῦ πάντα, καὶ ίνα τὸ ὂν ή, διὰ s τοῦτο αὐτὸ οὐx ὄν, γεννητής δὲ αὐτοῦ· xal πρώτη οίον γέννησις αυτη. ον γάρ τέλειον τῷ μηδεν ζητειν μηδε έχειν μηδε δείσθαι οίον ύπερερρύη και το ύπερπλήρες αύτοῦ πεποίηχεν άλλο. τὸ θὲ γενόμενον είς αὐτὸ ἐπεστράφη καὶ ἐπληρώθη καὶ ἐγένετο πρὸς αὐτὸ 10 βλέπον και νοῦς οῦτως. και ή μεν πρός εκεινο στάσις αύτοῦ τὸ ὄν ἐποίησεν, ή δὲ πρὸς αύτὸ θέα τὸν νοῦν. έπει ούν έστη πρός αύτό, ίνα ίδη, όμοῦ νοῦς γίνεται παί όν. ούτως ούν ων οίον έκεινος τα όμοια ποιει δύναμιν προγέας πολλήν. είδος δε και τοῦτο αὐτοῦ, 15 ώσπερ το [προ] αύτοῦ πρότερον προέχεε και αῦτη έκ τῆς οὐσίας ἐνέργεια ψυχή τοῦτο μένοντος ἐχείνου γενομένη και γάρ ό νοῦς μένοντος τοῦ πρὸ αὐτοῦ ἐγένετο. ή δε ού μένουσα ποιεί, άλλα κινηθείσα έγέννα είδωλον. έχει μεν ούν βλέπουσα, όθεν έγένετο, πλη-» ρούται, προελθούσα δε είς χίνησιν άλλην και έναντίαν γεννα είδωλον αύτῆς αἴσθησιν καὶ φύσιν τὴν ἐν τοῖς φυτοῖς. οὐδὲν δὲ τοῦ πρὸ αὐτοῦ ἀπήρτηται οὐδ' άποτέτμηται. διὸ καὶ δοκει καὶ ἡ ἀνθρώπου ψυχή μέχοι φυτών φθάνειν τρόπον γάρ τινα φθάνει, ότι s αὐτῆς τὸ [μέν] ἐν φυτοίς · οὐ μὴν πᾶσα ἐν φυτοῖς, άλλα γινομένη έν φυτοις ούτως έστίν, ότι έπι τοσουτον προέβη είς τὸ κάτω ὑπόστασιν αλλην ποιησαμένη τη προόδω και προθυμία του γείρονος. έπει και τό πού τούτου τό νοῦ έξηρτημένον μένειν τόν νοῦν έφ' 30 έαυτοῦ έα.

2. πρόεισιν οὖν ἀπ' ἀρχῆς εἰς ἔσχατον καταλειπομένου ἀεὶ ἑκάστου ἐν τῷ οἰκεία ἕδρα, τοῦ δὲ γεν-

νωμένου αλλην τάζιν λαμβάνοντος την χείρονα · Εχαστον μέντοι ταύτον γίνεται φ αν έπίσπηται έως αυ έφέπηται. όταν ούν ψυχή έν φυτῷ γίνηται, άλλο έστιν οίον μέρος τὸ ἐν φυτῷ τὸ τολμηρότατον καὶ ἀφρονέστατον καί προεληλυθός μέχρι τοσούτου. όταν δ' έν 5 άλόγφ, ή τοῦ αἰσθάνεσθαι δύναμις κρατήσασα ήγαγεν. όταν δε είς άνθρωπου, η όλως έν λογικφ ή κίνησις η άπό νοῦ ώς νοῦν οἰκεῖον έγούσης καὶ παρ' αύτῆς βούλησιν τοῦ νοείν ἢ ὅλως χινείσθαι. πάλιν P. 495 δη άναστρέφωμεν. όταν φυτοῦ | η τὰ παραφυόμενα 10 η κλάδων τὰ άνω τις τέμη, ή έν τούτω ψυχή ποῦ άπελήλυθεν; η όθεν ού γαρ άποστασα τόπο. Έν ούν τη άρχη. εί δε την βίζαν διαχόψειας η χαύσειας, που τὸ ἐν τῆ ϕίζη; ἐν ψυχῆ οὐκ εἰς ἄλλον τόπον έλθοῦσα, άλλὰ καν έν τῷ αὐτῷ ή. ἀλλ' ἐν ἅλλφ, εί ἀναθράμοι· 15 εί δε μή, έν άλλη φυτική. ού γαο στενοχωρείται εί δ' άναδράμοι, έν τη πρό αύτης δυνάμει. άλλ' έκείνη ποῦ; ἐν τῆ πρὸ αὐτῆς ἡ δὲ μέχρι νοῦ, οὐ τόπφ · οὐδέν γάρ έν τόπφ ην. ό δε νοῦς πολύ μαλλον σύκ έν τόπφ . ώστε ούδε αύτή. ούδαμοῦ οὖν οὖσα, ἀλλ' έν 20 τῷ ὃ μηδαμοῦ καὶ πανταχοῦ οῦτως ἐστίν. εί δὲ προελθούσα είς τὸ άνω σταίη ἐν τῷ μεταξύ πριν πάντη είς τὸ ἀνωτάτω γενέσθαι, μέσον ἔχει βίον καὶ ἐν ἐκείνο τῶ μέρει αύτῆς έστηχε. πάντα δε ταῦτα έκεινος χαί ાંગ્ર દેમરાંગ્લુ દેમરાંગ્લુ મરંગ, હૈયા દેફ દેમરાંગ્લા હવે દેમરાંગ્લુ ક δέ, ότι έκεινος έφ' έαυτου μένων έδωκεν. έστιν ούν οίον ζωή μακρά είς μήκος έκταθείσα, ετερον εκαστον τών μορίων τών έφεξης, συνεχές δε παν αύτῷ, αλλο δε και άλλο τη διαφορά, ούκ άπολλύμενον έν τω δευτέρω το πρότερον. τι ούν ή έν τοις φυτοις γενομένη; » ούδεν γεννα; η έν φ έστι. σπεπτέον δε πώς άρχην άλλην λαβόντας.

XII, 1. 2.

## XII.

1. Την λεγομένην ύλην ύποκείμενόν τι και ύπο- Enn. δοχήν είδῶν λέγοντες είναι καινόν τινα τοῦτον λόγου <sup>p. 159</sup> περί αὐτῆς πάντες λέγουσιν, ὅσοι είς ἔννοιαν ἡλθον τῆς τοιαύτης φύσεως, καὶ μέχρι τούτου τὴν αὐτὴν s φέρονται ... דוְק לוֹ בֹּלדוּ מנוֹדח ה טֹאסאבוווביא שְׁישׁוּ אמן πως δεκτική και τίνων το έντεῦθεν ήδη ζητήσαντες διέστησαν. και οί μεν σώματα μόνον τα όντα είναι θέμενοι και την ούσίαν έν τούτοις μίαν τε την ύλην λέγουσι καί τοις στοιχείοις ύποβεβλησθαι και αὐτὴν 10 είναι την ούσίαν, τὰ δ' άλλα πάντα οἶων πάθη ταύτης παί πως έχουσαν αύτην παι τὰ στοιχεία είναι. και δή καί τολμώσι και μέχρι ( θεών αύτην άγειν και τέλος p. 160 δή παι αύτόν αύτών τον θεόν ύλην ταύτην πως έχουσαν είναι. διδόασι δε καί σωμα αύτη αποιον αύτο 15 σωμα λέγοντες, και μέγεθος δέ. οι δε ασώματον λέγουσι καί ταύτην, ού μίαν τινές αύτῶν, ἀλλὰ ταύτην μέν τοις σώμασιν ύποβεβλησθαι και αύτοι, περί ής οί πρότεροι λέγουσιν, έτέραν μέντοι προτέραν έν τοις νοητοίς ύποβεβλημένην τοίς έχει είδεσι χαί ταις άσω-20 μάτοις ούσίαις.

 2. διὸ πρότερου ζητητέου περί ταύτης εἰ ἔστι καὶ τίς οὖσα τυγχάνει καὶ πῶς ἐστιν. εἰ δὴ ἀόριστόν τι καὶ ἄμορφου δεί τὸ τῆς ῦλης εἶναι, ἐν δὲ τοῖς ἐκεϊ ἀρίστοις οὖσιν οὐδὲν ἀόριστον οὐδὲ ἄμορφου, οὐδ'
 <sup>25</sup> ἂν ῦλη ἐκεί εἰη καὶ εἰ ἁπλοῦν ἕκαστον, οὐδ' ἂν δέοι ῦλης, ῖνα ἐξ αὐτῆς καὶ ἄλλου τὸ σύνθετον καὶ γινομένοις μὲν ῦλης δεί καὶ ἐξ ἑτέρων ἕτερα ποιουμένοις, ἀφ' ὡν καὶ ἡ τῶν αἰσθητῶν ῦλη ἐνοήθη, μὴ γινομέ-

XII, MEPI TON ATO TAON sive MEPI TAHZ.

νοις δε ού. πόθεν δε έλήλυθε και ύπέστη; εί γαρ έγένετο, και ύπό τινος· εί δε άίδιος, και άρχαι πλείους και κατά συντυχίαν τα πρωτα. καν είδος δε προσέλθη, το-σύνθετον έσται σωμα· ώστε κάκει σώμα.

3. πρώτον ούν λεκτέον, ώς ού πανταχού τὸ ἀόριστον άτιμαστέον ούδε ο αν άμορφον ή τη έαυτοῦ έπινοία, εί μέλλοι παρέχειν αύτό τοις προ αύτοῦ καί τοις άρίστοις. οἶόν τι καί ψυχή πρός νοῦν και λόγον πέφυκε μορφουμένη παρά τούτων και είς είδος βέλ- 10 τιον άγομένη · Εν τε τοις νοητοις το σύνθετον έτέρως, ούχ ώς τὰ σώματα. ἐπεί και λόγοι σύνθετοι και ένεργεία δε σύνθετον ποιούσι την ένεργούσαν είς είδος φύσιν. εί δε και πρός άλλο, και παρ' άλλου και μάλλον. ή δε των γινομένων υλη άει άλλο και άλλο είδος  $_{15}$ ίσχει, τῶν δὲ ἀιδίων ἡ αὐτὴ ταὐτὸν ἀεί. τάχα δ' ἀνάπαλιν ή ένταῦθα. ένταῦθα μὲν γὰρ παρὰ μέρος πάντα καί δν έκάστοτε. διὸ οὐδὲν ἐμμένει ἄλλου ἄλλο έξωθοῦντος · διὸ οὐ ταὐτὸν ἀεί · ἐκετ δ' ἅμα πάντα · διὸ ούκ έχει είς δ μεταβαλει ήδη γαρ έχει πάντα. ούδέ- 20 **ποτ' οὖν ἄμορφος οὔτε ἐκεϊ ἡ ἐκεϊ** · ἐπεί οὐδ' ἡ ἐνταῦθα ἀλλ' ἕτερον τρόπον έχατέρα. τὸ δὲ είτε ἀίδιος είτε γενομένη, έπειδαν ο τί ποτ' έστι λάβωμεν, δηλον ะัสรณ.

4. ὁ δὴ λόγος ἡμιν ὑποθεμένοις τὸ νῦν εἶναι τὰ ∞ είδη δέδεικται γὰρ ἐν ἄλλοις προίτω. εἰ οὖν πολλὰ τὰ εἰδη, κοινὸν μέν τι ἐν αὐτοις ἀνάγκη εἶναι καὶ δὴ καὶ ίδιον, ῷ διαφέρει ἄλλο ἄλλου. τοῦτο δὴ τὸ ίδιον καὶ p. 161 ἡ διαφορὰ ἡ χωρίζουσα ἡ οἰκεία ἐστὶ μορφή. | εἰ δὲ μορφή, ἔστι καὶ τὸ μορφούμενον, περὶ ὅ ἡ διαφορά. » ἔστιν ἄρα καὶ ῦλη ἡ τὴν μορφὴν δεχομένη καὶ ἀεὶ τὸ ὑποκείμενον. ἔτι εἰ κόσμος νοητὸς ἔστιν ἐκεῖ, μίμημα

δε ούτος έχείνου, ούτος δε σύνθετος και έξ ύλης, χάχει δει ύλην είναι. η πως προσερεις χόσμον μη εις είδος ίδων; πως δε είδος μη έφ' ώ το είδος λαβών; άμερες μεν γαρ παντελως πάντη αύτό, μεριστον δε 5 όπωσουν. χαι εί μεν διασπασθέντα άπ' άλλήλων τα μέρη, ή τομή και ή διάσπασις ύλης έστι πάθος · αύτη γαρ ή τμηθείσα · εί δε πολλά δν άμεριστόν έστι, τα πολλά έν ένι όντα έν ύλη έστι τῷ ένι αύτά μορφαι αύτου όντα · το γάρ εν τουτο το ποικιλον νόησον ποι-10 χίλον χαι πολύμορφον. ούχουν άμορφον αύτο προ του ποιχίλον · εί γάρ τῷ νῷ ἀφέλοις τὴν ποιχιλίαν και τὰς μορφάς και τους λόγους και τὰ νοήματα, το προ τούτων ἅμορφον χαι ἀόριστον και τούτων ούδεν τῶν έπ' αὐτῷ και ἐν αὐτῷ.

5. είδ', δτι άεί έχει ταῦτα και όμοῦ, Εν άμφω 15 καί σύγ ύλη έκετνο, σύδ' ένταῦθα ἔσται τῶν σωμάτων υλη · ούδέποτε γαο άνευ μορφης, άλλ' άει όλον σώμα, σύνθετου-μήν δμως και νοῦς εύρισκει τὸ διττόν · ούτος γαρ διαιρει, εως [αν] είς άπλουν η κη μη-20 κέτι αὐτὸ ἀναλύεσθαι δυνάμενον Εως δὲ δύναται, χωρει αύτου είς το βάθος. το δε βάθος εκάστου ή ύλη διό καί σκοτεινή πασα, ότι τό φως ό λόγος καί ό νοῦς λόγος. διὸ τὸν ἐφ' ἐκάστου λόγον ὁρῶν τὸ κάτω ώς ύπὸ τὸ φῶς σκοτεινὸν ῆγηται, ῶσπερ ὀφθαλ-25 μός φωτοειδής ων πρός τό φως βαλών και χρόας φωτα όντα τὰ ύπό τὰ χρώματα σχοτεινά και ύλικά είναι λέγει χεκουμμένα τοις χρώμασι. διάφορόν γε μήν τό σχοτεινόν τό τε έν τοις νοητοίς τό τε έν τοις αίσθητοις υπάρχει διάφορός τε ή υλη, δσον και το είδος το 38 έπικείμενον άμφοιν διάφορον ή μέν γαρ θεία λαβούσα τὸ ὡρισμένον αὐτῆς ζωὴν ὡρισμένην καὶ νοεραν έχει, ή δε ώρισμένον μέν τι γίνεται, ού μην ζων ούδε PLOTIN. I.

νουῦν, ἀλλὰ νεκρὸν κεκοσμημένον. καὶ ἡ μορφὴ δὲ είδωλον. ώστε και το ύποκείμενον είδωλον. έκει δέ ή μορφή άληθινόν ωστε και το ύποκείμενον. διο אמן דטטה אלאסידמה טיטומי דאי טאאי, כו הבסו לאבויאה έλεγον, όρθως έδει ύπολαμβάνειν λέγειν το γάρ 5 ύποκείμενον έκει ούσία, μαλλον δε μετά του έπ' αύτη νοδυμένη και όλη ούσα πεφωτισμένη ούσία. πότερα δε άίδιος ή νοητή όμοίως ζητητέον, ώς αν τις και τας ίδέας ζητοι. γεννητά μέν γάο τῷ ἀρχήν ἔχειν, ἀγένp. 162 νητα δέ, ὅτι μὴ χρόνφ τὴν | ἀρχὴν ἔχει, ἀλλ' ἀεί 10 παρ' άλλου, ούχ ώς γινόμενα άεί, ωσπερ ό \* κόσμος, άλλα όντα άει, ωσπερ ό έκει κόσμος. και γαρ ή έτεούτης ή έκει άει, η την ύλην ποιει άρχη γαρ ύλης αύτη, ή κίνησις ή πρώτη. διο και αύτη έτερότης έλένετο, ὅτι ὑμοῦ ἐξέφυσαν χίνησις χαὶ ἑτερότης ἀόρι- 15 στον δε και ή κίνησις και ή έτερότης ή άπο του πρώτου κάκείνου πρός τὸ όρισθηναι δεόμενα · όρίζεται δέ, δταν πρός αὐτὸ ἐπιστραφη̃ πρίν δὲ ἀόριστον καὶ ἡ ῦλη καὶ τὸ ἔτερον καὶ οὕπω ἀγαθόν, ἀλλὰ ἀφώτιστον έκείνου. εί γάρ παρ' έκείνου τό φώς, τό δεχόμενον » τό φῶς, πρίν δέξασθαι, φῶς οὐκ ἔχει ἀεί, ἀλλὰ ἄλλο ον έχει, είπερ το φώς παρ' άλλου. και περί μέν της έν τοις, νοητοίς ύλης πλείω των προσηχόντων παραγυμνωθέντα ταύτη.

6. περί δὲ τῆς τῶν σωμάτων ὑποδοχῆς ὧδε λε- 5 γέσθω. ὅτι μὲν οὖν δεῖ τι τρῖς σώμασιν ὑποκείμενον εἶναι ἄλλο ὅν παρ' αὐτά, ῆ τε εἰς ἄλληλα μεταβολὴ τῶν στοιχείων δηλοί. οὐ γὰρ παντελὴς τοῦ μεταβάλλοντος ἡ φθορά. ἢ ἔσται τις οὐσία εἰς τὸ μὴ ὅν ἀπολλυμένη. οὐδ' αὖ τὸ γενόμενον ἐκ τοῦ παντελῶς μὴ <sup>30</sup> ὄντος εἰς τὸ ὅν ἐλήλυθεν, ἀλλ' ἔστιν είδους μεταβολὴ ἐξ είδους ἑτέρου. μένει δὲ τὸ δεξάμενον τὸ είδος τοῦ

γενομένου καὶ ἀποβαλὸν θάτεφον · τοῦτό τε οὖν δηλοϊ καὶ ὅλως ἡ φθοφά · συνθέτου γάρ · εἰ δὲ τοῦτο , ἐξ ῦλης καὶ εἰδους ἕκαστον · ἢ τε ἐπαγωγὴ μαρτυρεί τὸ φθειφόμενον σύνθετον δεικνῦσα · καὶ ἡ ἀνάλυσις δέ 5 οἰον εἰ ἡ φιάλη εἰς τὸν χρυσόν, ὁ δὲ χρυσὸς εἰς ῦδωρ καὶ τὸ ῦδωρ δὲ φθειφόμενον τὸ ἀνάλογον ἀπαιτεί. ἀνάγκη δὲ τὰ στοιχεῖα ἢ εἰδος εἶναι ἢ ῦλην πρώτην ἢ ἐξ ῦλης καὶ είδους. ἀλλ ' εἰδος μὲν οὐχ οἰόν τε · πῶς γὰρ ἄνευ ῦλης ἐν ὅγκῶ καὶ μεγέθει; ἀλλ ' οὐδ' ῦλη ἡ 10 πρώτη · φθείφεται γάρ. ἐξ ῦλης ἅρα καὶ εἰδους. καὶ τὸ μὲν εἰδος κατὰ τὸ ποιὸν καὶ τὴν μορφήν, ἡ δὲ κατὰ τὸ ὑποκείμενον ἀόριστον, ὅτι μὴ εἰδος.

7. Ἐμπεδοχλῆς δὲ τὰ στοιχεία ἐν ῦλῃ θέμενος ἀντιμαρτυρούσαν έχει την φθοράν αύτων . Άναξαγόρας 15 δε τὸ μίγμα ῦλην ποιῶν, οὐκ ἐπιτηδειότητα πρὸς πάντα, άλλα πάντα ένεργεία έχειν λέγων ὃν είσάγει νοῦν ἀναιρεῖ οὐκ αὐτὸν τὴν μορφὴν καὶ τὸ είδος διδόντα ποιῶν οὐδὲ πρότερον τῆς ῦλης, ἀλλ' ἅμα. ἀδύνατον δε τό αμα εί γαο μετέχει τό μίγμα του είναι, 20 πρότερού τὸ ὄν εί δὲ καὶ τοῦτο ὄν, τὸ μῖγμα κἀκείνο, άλλου έπ' αύτοις δεήσει τρίτου. εί ουν πρότερον. άνάγκη τον δημιουργόν είναι, τί έδει τὰ είδη κατά σμικρά έν τη ύλη είναι, είτα τόν νούν διά πραγμάτων άνηνύτων διακρίνειν έξον άποίου ούσης την ποιότητα 25 καί την μορφην έπι πασαν έκτειναι; τό τε παν έν p. 163 παντί είναι πῶς οὐκ ἀδύνατον; ὁ δὲ τὸ ἄπειρον ὑποθείς τί ποτε τοῦτο λεγέτω. καὶ εί οῦτως ἄπειρον; ὡς άδιεξίτητον, ώς ούκ έστι τοιουτόν τι έν τοις ούσιν ούτε αύτοάπειρου ούτε έπ' άλλη φύσει ώς συμβεβηπο κός σώματί τινι, τό μεν αύτοάπειρον, ότι και τό μέοος αύτοῦ ἐξ ἀνάγκης ἄπειρον, τὸ δὲ ὡς συμβεβηκός, ότι τὸ ῷ συμβέβηκεν έκεινο οὐκ ἂν καθ' έαυτὸ ἄπει-

8\*

οον είη οὐδὲ ἀπλοῦν οὐδὲ ῦλη, ἐστὶ δῆλον. ἀλλ' οὐδὲ αί ἄτομοι τάξιν ῦλης ἕξουσιν αί τὸ παράπαν οὐκ οὖσαι · τμητὸν γὰρ πᾶν σῶμα κατὰ πᾶν · καὶ τὸ συνεχὲς δὲ τῶν-σωμάτων καὶ τὸ ὑγρὸν καὶ τὸ μὴ οἶόν τε ᾶνευ νοῦ ἕκαστα καὶ ψυχῆς, ἢν ἀδύνατον ἐξ ἀτόμων εἶναι s ἄλλην τε φύσιν παρὰ τὰς ἀτόμους ἐκ τῶν ἀτόμων δημιουργείν οὐχ οἶόν τε · ἐπεὶ καὶ οὐδεἰς δημιουργὸς ποιήσει τι ἐξ οὐχ ῦλης συνεχοῦς · καὶ μυρία ἂν λέγοιτὸ πρὸς ταύτην τὴν ὑπόθεσιν καὶ εἴρηται · διὸ ἐνδιατρίβειν περιττὸν ἐν τούτοις.

8. τίς οὖν ή μία αῦτη καὶ συνεχής καὶ ἄποιος λεγομένη; καί ότι μέν μή σώμα, είπερ άποιος, δήλον η ποιότητα έξει. λέγοντες δε πάντων αυτήν είναι των αίσθητῶν και ού τινῶν μεν ῦλην, πρός ἄλλα δε είδος ούσαν. οίον τον πηλον ύλην τω κεραμεύοντι, άπλως 15 δε ούχ υλην. ού δή ούτως, άλλα πρός πάντα λέγουτες, ούδεν αν αύτη προσάπτοιμεν τη αύτης φύσει όσα έπι τοις αίσθητοις δράται. εί δή τούτο, πρός ταις άλλαις ποιότησιν, οἶον χρώμασι καί θερμότησι καί ψυχρότησιν, ούδε το χοῦφον οὐδε το βάρος, οὐ πυ- » πνόν, ούγ άραιόν, άλλ' ούδε σχημα. ού τοίνυν ούδε μέγεθος άλλο γάο το μεγέθει, άλλο το μεμεγεθυσμένω είναι, αλλο τό σχήματι, αλλο τό έσχηματισμένω. · δεί δέ αὐτὴν μὴ σύνθετον είναι, ἀλλὰ ἁπλοῦν χαὶ ἕν τι τῆ αύτῆς φύσει Οῦτω γὰρ πάντων ἔρημος. καὶ ὁ 25 μορφήν διδούς δώσει και μορφήν αλλην σύσαν παρ' αὐτὴν κὰὶ μέγεθος καὶ πάντα ἐκ τῶν ὄντων οἶον προσφέρων. η δουλεύσει τῷ μεγέθει αύτης και ποιήσει ούχ ήλίκον θέλει, άλλ' όσον ή ύλη βούλεται το δε συντροχάζειν την βούλησιν τῷ μεγέθει αυτης » πλασματώδες. εί δε και πρότερον της ύλης το ποιουν, ταύτη έσται ή ύλη πάντη, ή τὸ ποιοῦν θέλει, καί

εύάγωγος είς απαντα · καὶ εἰς μέγεθος τοίνυν. μέγεθός τε εἰ ἔχει, ἀνάγκη καὶ σχῆμα ἔχειν · ῶστε ἔτι μᾶλλον δύσεργος ἔσται. ἔπεισι τοίνυν τὸ εἰδος αὐτῆ πάντα ἐπ' αὐτῆ φέρον · τὸ δὲ εἰδος πᾶν καὶ μέγεθος 5 ἔχει καὶ ὁπόσον ἂν ἦ μετὰ τοῦ λόγου καὶ ὑπὸ τούτου · διὸ καὶ ἐπὶ τῶν γενῶν ἐκάστων μετὰ τοῦ εἰδους καὶ τὸ ποσὸν ῶρισται · ᾶλλο γὰρ ἀνθρώπου | καὶ ᾶλλο p. 164 ὄρνιθος καὶ ὅρνιθος τοιουτουί. [οὐ] θαυμαστότερον [δὲ] τὸ ποσὸν τῆ ῦλῃ ἅλλο ἐπάγειν τοῦ ποιὸν αὐτῆ 10 προστιθέναι οὐδὲ τὸ μὲν ποιὸν λόγος, τὸ δὲ ποσὸν οὐκ εἶδος καὶ μέτρον καὶ ἀριθμὸς ὄν.

9. πῶς οὖν τις λήψεταί τι τῶν ὄντων, ὃ μὴ μέγεθος έχει; η παν δπεο μή ταύτόν τω ποσω. ού γάο δή τὸ ον καί τὸ ποσόν ταὐτόν. πολλά δὲ καὶ άλλα 15 έτερα του ποσού. όλως δε πασαν ασώματον φύσιν άποσον θετέον άσώματος δε και ή ύλη. έπει και ή ποσότης αύτη ού ποσόν, άλλα το μετασχον αύτης. ώστε και έκ τούτου δήλον, ότι είδος ή ποσότης. ώς ούν έγίνετό τι λευκόν παρουσία λευκότητος, τό δέ 20 πεποιηκός τό λευκόν χρωμα έν ζώω και τα άλλα δε γρώματα ποικίλα ούκ ήν ποικίλον χρώμα, άλλα ποιxίλος, εί βούλει, λόγος, οῦτω xal τὸ ποιοῦν τὸ τηλιχόνδε οὐ τηλιχόνδε, άλλ' αὐτὸ τὸ πηλίχον η [ή] πηλικότης η ό λόγος το ποιούν. προσελθούσα ούν ή πη-25 λικότης έξελίττει είς μέγεθος την ύλην; ούδαμῶς. ούδε γάρ έν όλίγφ συνεσπείρατο άλλ' έδωκε μέγεθος τὸ οὐ πρότερον ὄν, ῶσπερ καὶ ποιότητα τὴν οὐ πρότερον ούσαν.

 τί οὖν νοήσω ἀμέγεθες ἐν ῦλη; τί δὲ νοήσεις
 ἅποιον ὁπωσοῦν; καὶ τίς ἡ νόησις καὶ τῆς διανοίας ἡ ἐπιβολή; ἢ ἀοριστία εἰ γὰρ τῷ ὁμοίῷ τὸ ὅμοιον, καὶ τῷ ἀορίστῷ τὸ ἀόριστον. λόγος μὲν οὖν γένοιτο ἂν

περί τοῦ ἀορίστου ὡρισμένος, ἡ δὲ πρός αὐτὸ ἐπιβολὴ άόριστος. εί δ' ξκαστον λόγω και νοήσει γινώσκεται, ένταῦθα δὲ ὁ μὲν λόγος λέγει ἅ δὴ λέγει περί αὐτῆς, ή δε βουλομένη είναι νόησις ού νόησις, άλλ' οίον άνοια μαλλον, νόθον αν είη τὸ φάντασμα αὐτῆς καί 5 ού γνήσιον έκ θατέρου ούκ άληθοῦς καὶ μετὰ τοῦ έτέρου λόγου συγκείμενον. και τάχα είς τοῦτο βλέπων ό Πλάτων νόθφ λογισμο είπε ληπτήν είναι. τίς ούν ή ἀοριστία τῆς ψυχῆς; ἀρα παντελής ἄγνοια ὡς άπουσία; η έν καταφάσει τινί τὸ ἀόριστον καὶ οἶον 10 όφθαλμῶ τὸ σκότος ὕλη ὂν παντὸς ἀοράτου χρώματος, ούτως ούν και ψυχή άφελούσα όσα έπι τοις αίσθητοις οίου φῶς τὸ λοιπόν οὐκέτι ἔχουσα ὑρίσαι ὑμοιοῦται τῆ ὄψει τῆ ἐν σκότω ταὐτόν πως γινομένη τότε τῷ ὃ οίον όρα. άρ' ούν όρα; η ούτως ώς ασχημοσύνην και 15 ώς άγροιαν και ώς άλαμπες και προσέτι δε ώς ούκ έχον μέγεθος εί δε μή, είδοποιήσει ήδη. όταν ουν μηδεν νοη, ού ταύτο τουτο περί ψυχήν πάθος; η ού, άλλ' όταν μεν μηδέν, λέγει μηδέν, μαλλον δε πάσχει ούδεν. όταν δε την ύλην, ούτω πάσχει πάθος οίον 20 τύπον τοῦ ἀμόρφου· ἐπεὶ καὶ ὅταν τὰ μεμορφωμένα p. 165 και τὰ μεμεγεθυσμένα | νοη, ώς σύνθετα νοει ώς γάο κεγρωσμένα καί όλως πεποιωμένα. τό όλον ούν νοει και το συνάμφω. και έναργής μέν ή νόησις η ή αἴσθησις τῶν ἐπόντων, ἀμυδρὰ δὲ ή τοῦ ὑποκειμέ- 🛪 νου, τοῦ ἀμόρφου οὐ γὰρ είδος. ὅ οὖν ἐν τῶ ὅλφ καί συνθέτω λαμβάνει μετὰ τῶν ἐπόντων ἀναλύσασα έκεινα και χωρίσασα, δ καταλείπει ό λόγος, τοῦτο νοει άμυδρῶς άμυδρόν και σκοτεινῶς σκοτεινόν και νοει ού νοοῦσα. και ἐπειδή ούκ ἕμεινεν ούδ' αὐτή ή 30 ύλη άμορφος, άλλ' έν τοις πράγμασιν έστι μεμορφωμένη, και ή ψυχή εύθέως ἐπέβαλε τὸ είδος τῶν πραγ-

μάτων αὐτῆ ἀλγοῦσα τῷ ἀορίστῷ οἶον φόβῷ τοῦ ἔξω τῶν ὅντων είναι καὶ οὐκ ἀνεχομένη ἐν τῷ μὴ ὅντι ἐπιπολὺ ἑστάναι.

11. και τί δεί τινος άλλου πρός σύστασιν σωμάs των μετα μέγεθος και ποιότητας άπάσας; η τοῦ ὑποδεξομένου πάντα · ούκοῦν ὄγκος · εί δε ὄγκος, μέγεθος δήπου εί δε άμεγεθες, ούδ' όπου δέξεται έχει. άμέγεθες δε ον τί αν συμβάλλοιτο, εί μήτε είς είδος καί τὸ ποιὸν μήτε είς τὴν διάστασιν καί τὸ μέγεθος, 10 δ dù παρά της ύλης δοκεί, όπου αν ή, έρχεσθαι είς τὰ σώματα; όλως δὲ ῶσπερ πράξεις και ποιήσεις και γρόνοι και κινήσεις ύποβολην ύλης έν αύτοις ούκ έγοντα έστιν έν τοις ούσιν, ούτως ούδε τα σώματα τὰ πρῶτα ἀνάγκη ῦλην ἔχειν, ἀλλ' ὅλα ἕκαστα είναι 15 α έστι ποικιλώτερα όντα μίζει τη έκ πλειόνων είδων την σύστασιν έχοντα. ώστε τοῦτο τὸ ἀμέγεθες ῦλης όνομα κενόν είναι. πρωτον μέν ούν ούκ άνάγκη τό ύποδεχόμενον ότιοῦν ὄγκου είναι, ἐάν μη μέγεθος ήδη αύτῷ παρη. ἐπεί και ή ψυχή πάντα δεχομένη 20 όμοῦ ἔχει πάντα· εί δὲ μέγεθος αὐτῆ συμβεβηκός ήν, έσχεν αν εκαστα έν μεγέθει. ή δε ύλη δια τούτο έν διαστήματι α δέχεται λαμβάνει, ότι διαστήματός έστι δεκτική · ώσπες και τὰ ζῷα και τὰ φυτὰ μετὰ τοῦ μεγεθύνεσθαι καί τὸ ποιὸν ἀντιπαραγόμενον ἴσχει τῷ z ποσῶ xal συστελλομένου συσταλείη αν. εί δ', ὅτι προυπάρχει τι μέγεθος έν τοις τοιούτοις ύποκείμενον τῷ μορφούντι, κάκει άπαιτει, ούκ όρθῶς ένταῦθα γὰρ ή ῦλη οὐχ ἡ ἁπλῶς, ἀλλ' ἡ τούτου · τὴν δ' ἁπλῶς δεί και τοῦτο παρ' ἄλλου έχειν. ού τοίνυν δεί όγκον 20 είναι τον δεξόμενον το είδος, άλλ' όμου τῷ γενέσθαι όγχον καί την άλλην ποιότητα δέχεσθαι και φάντασμα μέν έχειν όγκου ώς έπιτηδειότητα τούτου ώσπερ πρώ-

120

την, κενόν δε όγκον. όθεν τινές ταύτον το κενο τήν p. 166 ῦλην εἰρήχασι. | φάντασμα δὲ ὄγχου λέγω, ὅτι καὶ ἡ ψυχή ούδεν έχουσα όρίσαι, όταν τη ύλη προσομιλη. είς ἀοφιστίαν χει έαυτὴν οὕτε περιγράφουσα οὕτε είς σημείον ίέναι δυναμένη. ήδη γαο δρίζει. διό σύτε 5 μέγα λεπτέον χωρίς ούτε σμιπρόν αύ, άλλὰ μέγα παί μικρόν και ούτως ζγκος και άμεγεθες ούτως, ότι ύλη δγκου καί συστελλόμενον έκ τοῦ μεγάλου έπι τὸ σμικρόν καί έκ τοῦ σμικροῦ ἐπὶ τὸ μέγα οἶον ὄγκον διατρέχει και ή άοριστία αύτης ό τοιοῦτος ὄγκος, 10 ύποδοχή μεγέθους έν αὐτῆ · έν δὲ φαντασία έκείνως. καί γάρ των μέν άλλων άμεγέθων ύσα είδη ωρισται Εκαστον. ώστε ούδαμη εννοία όγκου. ή δε άόριστος ούσα και μήπω στάσα παρ' αύτης έπι παν είδος φεοομένη δεύοο κάκεισε και πάντη εύάγωγος ούσα πολλή 15 τε γίνεται τη έπι πάντα άγωγη και γενέσει και έσχε τοῦτον τὸν τρόπον φύσιν ὄγχου.

12. συμβάλλεται οῦν τὰ μέγιστα τοῦς σώμασι. τά τε γὰρ εἰδη τῶν σωμάτων ἐν μεγέθεσι· περί δὲ μέγεθος οὐκ ἂν ἐγένετο ταῦτα, ἀλλ' ἢ περί τὸ μεμεγε- » θυσμένον· εἰ γὰρ περί μέγεθος, οὐ περί ῦλην, ὁμοίως ἂν ἀμεγέθη καὶ ἀνυπόστατα ἦν ἢ λόγοι μόνοι ἂν ἦσαν· οὖτοι δὲ περί ψυχήν· καὶ οὐκ ἂν ἦν σώματα. δεί οὖν ἐνταῦθα περί ἕν τι τὰ πολλά· τοῦτο δὲ μεμεγεθυσμένον· τοῦτο δὲ ἕτερον τοῦ μεγέθους. ἐπεί ¤ καὶ νῦν ὅσα μίγνυται τῷ ῦλην ἔχειν εἰς ταὐτὸν ἔρχεται καὶ οὐ δείται ἅλλου περί ὅ, ὅτι ἕκαστον τῶν μιγνυμένων ῆκει φέρον τὴν αὑτοῦ ῦλην. δείται δ' ὅμως καὶ ἑνός τινος τοῦ δεξομένου ἢ ἀγγείου ἢ τόπου· ὁ δὲ τόπος ὕστερος τῆς ῦλης καὶ τῶν σωμάτων· ῶστε » πρότερον ἂν δέοιτο τὰ σώματα ῦλης. οὐδέ, ὅτι αἰ ποιήσεις καὶ αἰ πράξεις ἄυλοι, διὰ τοῦτο καὶ τὰ σώ-

Digitized by Google

く

ματα σύνθετα γάρ τὰ σώματα, αί δὲ πράξεις ου. καί τοις πράττουσιν ή ύλη όταν πράττωσι το ύποκείμενον δίδωσι μένουσα έν αύτοις, είς [δε] το πράττειν ούχ αύτὴν δίδωσιν. οὐδὲ γὰρ οἱ πράττοντες τοῦτο 5 ζητούσι· καί ού μεταβάλλει αλλη πραξις είς αλλην, ΐνα αν ήν και αύταις ύλη, άλλ' ό πράττων έπ' άλλην μεταβάλλει πραξιν έξ άλλης. ώστε ύλην αυτόν είναι ταϊς πράξεσιν. έστι τοίνυν άναγκαΐον ή ύλη και τῆ ποιότητι και τῷ μεγέθει. ῶστε και τοῖς σώμασι. και 10 οὐ κενὸν ὄνομα, ἀλλ' ἔστι τι ὑποκείμενον κἂν ἀόρατον καν άμέγεθες ύπάρχη. η ούτως ούδε τας ποιότητας φήσομεν ούδε το μέγεθος τῷ αὐτῷ λόγῷ. Εκαστον γάρ των τοιούτων λέγοιτο αν ούδεν είναι έφ' έαυτοῦ μόνον λαμβανόμενον. εί δὲ ταῦτα ἔστι καί-15 πεο άμυδρως ον ξκαστον, πολύ μαλλον αν είη [ή] ύλη, καν μή έναργής ύπάρχη αίρετή ούσα ού ταις αίσθήσεσιν. ούτε γαο όμμασιν. άχρους γάο. ούτε άκοη. ού γαφ ψόφος. | ούδε χυμοί. διο ούδε δίνες ούδερ. 167 γλώσσα. ἄρ' ούν άφη; η ού, ότι μηδε σωμα σώμα-20 τος γάρ ή άφή, ότι η πυκνοῦ η άραιοῦ, μαλακοῦ σκληοοῦ, ὑγροῦ ξηροῦ. τούτων δὲ οὐδὲν περί τὴν ῦλην. άλλὰ λογισμῷ οὐκ ἐκ νοῦ, ἀλλὰ κενῷ· διὸ καὶ νόθος, ώς είρηται. άλλ' ούδε σωματότης περί αὐτήν εί μεν [γαφ] λόγος ή σωματότης, έτεφος αὐτῆς αῦτη οὖν 3 άλλο· εί δ' ήδη [είδυ]ποιήσασα και οίον κραθείσα, σῶμα φανερῶς ἂν είη και ούχ ῦλη μόνον.

13. εί δὲ ποιότης τις το ὑποκείμενον κοινή τις οὖσα ἐν ἐκάστῷ τῶν στοιχείων, πρῶτον μὲν τίς αῦτη λεκτέον ἕπειτα πῶς ποιότης ὑποκείμενον ἔσται; πῶς
δὲ ἐν ἀμεγέθει ποιὸν θεωρηθήσεται μὴ ἔχον ῦλην μηδὲ μέγεθος; ἔπειτα εἰ μὲν ὡρισμένη ἡ ποιότης, πῶς ῦλη; εἰ δ' ἀόριστόν τι, οὐ ποιότης, ἀλλὰ τὸ ὑπο-

κείμενον και ή ζητουμένη ύλη. τί ούν κωλύει αποιον μέν είναι τῷ τῶν ἄλλων μηδεμιᾶς τῆ αὐτῆς φύσει μετέχειν, αὐτῷ δὲ τούτφ τῷ μηδεμιᾶς μετέχειν ποιὰν. είναι ίδιότητα πάντως τινά έχουσαν και των άλλων διαφέρουσαν, οἶον στέρησίν τινα έχείνων; και γάρ 5 ό έστερημένος ποιός οίον ό τυφλός. εί ούν στέρησις τούτων περί αὐτήν, πῶς οὐ ποιά; εί δὲ καί ὅλως στέρησις περί αὐτήν, ἔτι μᾶλλον, εἴ γε δη καί στέρησις ποιόν τι. ό δή ταῦτα λέγων τί ἄλλο η ποιὰ καὶ ποιότητας πάντα ποιεί; ώστε και ή ποσότης ποιότης 10 αν είη και ή ούσια δέ. ει δε ποιόν, πρόσεστι ποιότης. γελοΐον δε το έτερου τοῦ ποιοῦ και μή ποιον ποιον ποιείν. εί δέ, ὅτι ἕτερον, πυιόν, εί μεν αὐτοετερότης, ούδ' ως ποιόν επεί ούδ' ή ποιότης ποιά είδ' έτερον μόνον, ούχ έαυτη, άλλ' έτερότητι έτερον και 15 ταυτότητι ταὐτόν. οὐδὲ δη ή στέρησις ποιότης οὐδὲ ποιόν, άλλ' έφημία ποιότητος η άλλου, ώς ή άψοφία ψόφου η ότουοῦν άλλου. ἄρσις γὰρ ή στέρησις. τὸ δε ποιόν έν καταφάσει. η τε ίδιότης της ύλης ού μορφή. το γάρ μη ποιά είναι μηδ' είδός τι έχειν. 20 άτοπον δή, δτι μή ποιά, ποιάν λέγειν και δμοιον το, ότι άμέγεθες, αύτῷ τούτφ μέγεθος ἔχειν. ἔστιν οὐν ή ίδιότης αύτῆς οὐχ ἄλλο τι ἢ ὅπερ ἐστὶ χαὶ οὐ πρόσκειται ή ίδιότης, άλλὰ μαλλον *έν* σχέσει τη πρός τὰ άλλα, ὅτι άλλο αὐτῶν. καὶ τὰ μέν άλλα οὐ μόνον 25 άλλα, άλλὰ και τι ξκαστον ώς είδος, αῦτη δὲ πρεπόντως αν λέγοιτο μόνον άλλο· τάχα δε άλλα, ίνα μή τῷ άλλο ένικῶς όρίσης, άλλὰ τῷ άλλα τὸ ἀόριστον ένδείξη.

p. 168 14. ἀλλ' ἐκείνο ζητητέον, πότερα στέρησις ἢ 30 περί αὐτὴν ἡ στέρησις. ὁ τοίνυν λέγων λόγος ὑποκειμένφ μὲν Ἐν ἄμφω, λόγφ δὲ δύο, δίκαιος ἦν διδάσκειν

και τον λόγον έκατέρου δντινα δεϊ αποδιδόναι, της μεν ύλης δς δριετται αύτην ούδεν προσαπτόμενος της στερήσεως, της τε αύ στερήσεως ώσαύτως. η γαρ ούδέτερον έν ούδετέρω τῷ λόγω ἢ έκάτερον ἐν έκατέρω ἢ 5 θάτερον έν θατέρφ μόνον δποτερονοῦν. εί μεν οὖν έχάτερον χωρίς και ούκ έπιζητει ούδέτερον, δύο έσται άμφω καί ή ῦλη ἕτερον στερήσεως, καν συμβεβήκη αὐτῆ ή στέρησις. δει δε έν τῷ λόγφ μηδε δυνάμει ένορασθαι θάτερον. εί δ' ώς ή όls ή σιμή και τό σι-10 μόν, και ούτω διπλούν έκάτερον και δύο εί δε ώς το πῦρ καὶ ἡ θερμότης, ἐν μὲν τῷ πυρὶ τῆς θερμότητος ούσης, έν δε τη θεομότητι ού λαμβανομένου τοῦ πυρός, και ή ύλη ούτω στέρησις, ώς τὸ πῦρ θερμόν, οἶον είδος αὐτῆς ἔσται ἡ στέφησις, τὸ δὲ ὑποκείμενον ἄλλο, 15 δ δεϊ την ύλην είναι και ούδ' ούτως έν. άρα ούν ουτως εν τῷ ὑποκειμένω, δύο δὲ τῷ λόγω, τῆς στερήσεως ού σημαινούσης τι παρείναι, άλλὰ μὴ παρείναι και οίον απόφασις ή στέρησις των όντων. ωσπερ αν εί τις λέγοι ούκ όν ού γας προστίθησιν ή απόφασις, 20 άλλά φησιν ούκ είναι και ούτω στέρησις ώς ούκ όν; εί μέν οὖν οὐκ ὄν, ὅτι μὴ τὸ ὄν, ἀλλὰ ἄλλο ὄν τι, ἔτι δύο οί λόγοι, ό μεν τοῦ ὑποκειμένου ἁπτόμενος, ὁ δε της στέρήσεως την πρός τα άλλα σχέσιν δηλών. η ό μέν τῆς ῦλης ποὸς τὰ ἄλλα καὶ ὁ τοῦ ὑποκειμένου δὲ 25 πρός τὰ ἄλλα, ό δὲ τῆς στερήσεως εί τὸ ἀόριστον αὐτῆς δηλοϊ, τάχα ἂν αὐτὸς αὐτῆς ἐφάπτοιτο πλην ἕν γε έκατέρως τῷ ὑποκειμένῳ, λόγφ δὲ δύο. εἰ μέντοι τῶ ἀορίστω είναι καὶ ἀπείρω είναι καὶ ἀποίω είναι τῆ ῦλη ταὐτόν, πῶς ἔτι δύο οί λόγοι;

15. πάλιν οὖν ζητητέον, εἰ κατὰ συμβεβηκὸς τὸ ἄπειρον καὶ τὸ ἀόριστον ἐπ' ἄλλη φύσει καὶ πῶς συμβεβηκὸς καὶ εἰ στέρησις συμβέβηκεν. εἰ δὴ ὅσα μὲν

123

άριθμοί και λόγοι άπειρίας έξω. δροι γάρ και τάξεις καί τὸ τεταγμένον καί τοις ἄλλοις παρά τούτων τάττει δε ταῦτα οὐ τὸ τεταγμένον οὐδε τάξις, ἀλλὰ ἄλλο τό ταττόμενον παρά τό τάττον τάττει δε τό πέρας καί δρος καί λόγος άνάγκη τὸ ταττόμενον καί όρι- 5 ζόμενον τὸ ἄπειρου είναι. τάττεται δὲ ἡ ῦλη καί δσα δε μή ύλη τῷ μετέχειν ἢ ύλης λόγον έχειν. ἀνάγκη τοίνυν την ύλην το άπειρον είναι, ούχ ούτω δε άπειρον, ώς κατά συμβεβηκός και τῷ συμβεβηκέναι τὸ άπειρον αύτη. πρωτον μέν γάρ τό συμβαινόν το δει 10 λόγον είναι · τὸ δὲ ἄπειρον οὐ λόγος · ἔπειτα τίνι ὄντι p. 169 το άπειρον συμβήσεται; πέρατι και πε περασμένο. άλλ' ού πεπερασμένον ούδε πέρας ή ύλη. και το άπειφον δε προσελθόν τῷ πεπερασμένω ἀπολει αὐτοῦ τὴν φύσιν · ού τοίνυν συμβεβηκός τη ύλη το απειοον 15 αὐτὴ τοίνυν τὸ ἄπειρον. ἐπεί και ἐν τοις νοητοις ή ύλη τὸ ἄπειρον καί είη ἂν γεννηθέν έκ τῆς τοῦ ένὸς άπειρίας η δυνάμεως η τοῦ ἀεί, οὐκ οῦσης ἐν ἐκείνφ άπειρίας, άλλὰ ποιοῦντος. πῶς οὖν ἐκεί και ἐνταῦθα; η διττόν και τό απειρον. και τί διαφέρει; ώς άρχέτυ- 20 που καί είδωλου. έλαττόνως ούν απειρου τουτο; η μαλλον. όσω γάρ είδωλον πεφευγός τό είναι τό άληθές, μάλλον απειρον. ή γαρ απειρία έν τω ήττον όρισθέντι μαλλον· τὸ γὰρ ἦττον ἐν τῷ ἀγαθῷ μαλλον έν τῷ κακῷ. τὸ ἐκεί οὖν μᾶλλον ὂν είδωλον ὡς ἄπει- 25 ρον, τὸ δὲ ἐνταῦθα ήττον [ὄν], ὅσφ πέφευγε τὸ εἶναι xal τὸ ἀληθές, είς δὲ είδωλου κατερρύη φύσιν, ἀληθεστέρως απειρον. το αύτο ούν το απειρον και το άπείοφ είναι; η όπου λόγος και ύλη αλλο έκάτερον, δπου δε ύλη μόνον η ταύτον λεκτέον η όλως, ο και » βέλτιον, ούκ είναι ένθάδε τὸ ἀπείοφ είναι · λόγος γὰρ έσται, δε ούκ έστιν έν τῷ ἀπείρω, Γν' ή ἄπειρου.

απειρου μέν δη παρ' αύτης την ύλην λεκτέου αυτιτάξει τη πρός του λόγου. και γάρ, ώσπερ ό λόγος ούκ αλλο τι ών έστι λόγος, ούτω και την ύλην αυτιτεταγμένην τῷ λόγφ κατὰ την απειρίαν ούκ αλλο τι ούσαν 5 λεκτέου απειρου.

16.  $\dot{a}\rho'$ ουν καὶ ετερότητι ταὐτόν; η οῦ, ἀλλὰ μορίω έτερότητος άντιταττομένω πρός τα όντα κυρίως, α δή λόγοι. διό και μή ον ούτως τι ον και στεφήσει ταὐτόν, εί ή στέρησις ἀντίθεσις πρός 🛲 έν 10 λόγω όντα. ούχουν φθαρήσεται ή στέρησις προσελθόντος τοῦ ού στέρησις ; οὐδαμῶς · ὑποδοχή γὰρ ἕξεως ούχ έξις, άλλα στέρησις, και πέρατος.ού το πεπερασμένον ούδε το πέρας, άλλα το απειρον και καθ' όσον สีสะเออง. สตัร อย่า อย่น สสองะ แย่งอยั งกุ่ง ตุบ่อเง สออง-15 ελθόν τὸ πέρας καὶ ταῦτα οὐ κατὰ συμβεβηκὸς ὅντος άπείρου; η εί μεν κατά το ποσον άπειρον, άνήρει [άν]. νῦν δὲ οὐχ οῦτως, ἀλλὰ τοὐναντίον σώζει αὐτὸ ἐν τῷ είναι. δ γάρ πέφυκεν είς ένέργειαν και τελείωσιν άγει · ώσπερ τό άσπαρτον, όταν σπείρηται, καί όταν 20 το θηλυ του άρρενος \* και ούκ ἀπόλλυται το θηλυ, άλλα μαλλον θηλύνεται. τοῦτο δέ έστιν ο έστι μαλλου γίνεται. αδ' ούν και κακόν ή ύλη μεταλαμβάνουσα άγαθοῦ; ἢ διὰ τοῦτο, ὅτι ἐδεήθη · οὐ γὰρ εἶχε. καί γάο δ μέν αν δέηται τινος, τὸ δ' ἔχη, μέσον αν 35 ίσως γίνοιτο άγαθοῦ καὶ κακοῦ, εἰ ἰσάζοι πως ἐπ' άμφω· δ δ' αν μηδεν έχη ατε έν πενία δν, μαλλον δε πενία όν, ανάγκη κακόν είναι. | ού γάρ πλούτου πε- p. 170 νία τοῦτο οὐδὲ ἰσχύος, ἀλλὰ πενία μὲν φρονήσεως, πενία δε άρετης, πάλλους, ίσχύος, μοςφης, είδους, υ ποιοῦ. πῶς οὖν οὐ δυσειδές; πῶς δὲ οὐ πάντη αίσχρόν; πῶς δὲ οὐ πάντη κακόν; ἐκείνη δὲ ἡ ῦλη ἡ έκει όν το γάρ προ αὐτῆς ἐπέκεινα ὄντος. ἐνταῦθα

δε τὸ πρὸ αὐτῆς ὄν. οὐκ ὂν ἄρα αὐτὴ ετερον ὂν πρὸς τῷ καλῷ τοῦ ὄντος.

## XIII.

Enn. III. 9.

126

p. 356

1. 'Νοῦς', φησιν, 'ὁρặ ἐνούσας ἰδέας ἐν τῷ ὅ ἐστι ζώον είτα διενοήθη', φησίν, ό δημιουργός ά ό νοῦς όρα έν τῷ ὅ ἐστι ζῷον καὶ τόδε τὸ πᾶν ἔχειν'. οὐκοῦν 5 ωησυ ήδη είναι τὰ είδη πρό τοῦ νοῦ, ὄντα δὲ αὐτὰ νοείν τον νούν. πρώτον ούν έκεινο. λέγω δε το ζώον. ζητητέον εί μή νοῦς, ἀλλ' ἕτερον νοῦ. τὸ γὰρ θεωροῦν νοῦς τὸ τοίνυν ζῷον αὐτὸ οὐ νοῦς, ἀλλὰ νοητὸν αὐτὸ φήσομεν καὶ τὸν νοῦν ἔξω φήσομεν αύτοῦ ἂ ἱρῷ 🕫 ציבוי. בולשאם מסם אמן סי דמאחטה ציבו, בו באבו דמאחθη εκεί γάο και την άληθειάν φησιν είναι έν το όντι, ού αύτο εκαστον. η, καν ετερον εκάτερον, ού χωρίς άλλήλων, άλλ' η μόνον τῷ ἕτερα. ἕπειτα οὐδεν κωλύει όσον έπι τῷ λεγομένω ξν είναι ἄμφω, 15 διαιρούμενα δε τη νοήσει, είπερ μόνον ώς ον το μεν νοητόν, τὸ δὲ νοοῦν. Ὁ γὰρ καθορῷ οῦ φησιν ἐν ἑτέρφ πάντως, άλλ' έν αὐτῷ τῷ έν αύτῷ τὸ νοητον έχειν. η το μέν νοητόν ούδεν κωλύει και νοῦν είναι έν στάσει και ένότητι και ήσυχία, την δε του νου φύσιν του » δρώντος έκεινον τόν νουν τόν έν αύτο ένέργειάν τινα απ' έκείνου, η δοά έκεινον δοώντα δε έκεινον οίον έχεινον είναι νοῦν έχείνου, ὅτι νοεί έχεινον. νοοῦντα δὲ ἐκείνον και αὐτὸν νοῦν και νοητὸν ἄλλως είναι τῷ μεμιμῆσθαι. τοῦτο οὖν ἐστι τὸ διανοηθέν ἂ 25 έχει όρα έν τῷδε τῷ κόσμω ποιῆσαι ζώων γένη τέσσαρα. δοκεί γε μήν το διανοούμενον έπικεκρυμμένως

**ΧΙΙΙ.** ΕΠΙΣΚΕΨΕΙΣ ΔΙΑΦΟΡΟΙ.

Ετεφου έκείνων τῶν δύο ποιειν. ἄλλοις δὲ δόξει τὰ τρία ἕν είναι, τὸ ζῷου αὐτὸ ὅ ἐστιν, ὁ νοῦς, τὸ δια-νοούμενου. η ῶσπερ ἐν πολλοῖς προτείνων ἄλλως ὅδε ἄλλως νοει τρία είναι. και τὰ μὲν δύο είρηται, τὸ δὲ τρίτου τί, | ὅ διενοήθη τὰ ὁρωμενα ὑπὸ τοῦ νοῦ ἐν Ρ. 357 τῷ ζῷφ κείμενα αὐτὸ ἐργάσασθαι και ποιῆσαι και μερρίσαι; η δυνατὸν τρόπου μὲν ἅλλον τὸν νοῦν είναι τὸν μερίσαντα, τρόπου δὲ ἕτερου τὸν μερίσαντα μη τὸν νοῦν είναι τὸν μερίσαντα, τρόπου δὲ ἕτερου τὸν μερίσαντα, μη τὸν νοῦν είναι τὸν μερίσαντα, ἡ δ' αὐτοῦ τὰ μερισθέντα,
καἰ τὸν μεινηῦν είναι τὴν μερίσαντα ταῦτα δέ ἐστι ψυχαί. ψυχὴν είναι τὴν μερίσαντα τοῦ κοι τοῦ κοῦ κοι και τὸν μερίσαντα τὸν μερίσαντα τὰ μερισθέντα.
τον τῷ τῷτοῦ, ὅτι διενοήθη, ὅ οὐ νοῦ ἔργου, ἀλλὰ
ψυῆς μεριστὴν ἐνέργειαν ἐχούσης ἐν μεριστῆ φύσει.

 οἶον γὰφ μιᾶς ἐπιστήμης τῆς ὅλης ὁ μεφισμὸς ΄ εἰς τὰ θεωφήματα τὰ καθέκαστα οὐ σκεδασθείσης οὐδὲ κατακεφματισθείσης, ἔχει δὲ ἕκαστον δυνάμει τὸ ὅλον, οὖ τὸ αὐτὸ ἀφχὴ καὶ τέλος, καὶ οῦτω χφὴ » παφασκευάζειν αὐτόν, ὡς τὰς ἀφχὰς τὰς ἐν αὐτῷ καὶ τέλη εἶναι καὶ ὅλα καὶ πάντα εἰς τὸ τῆς φύσεως ἄφιστον, ὅ γενόμενός ἐστιν ἐκεῖ τούτῷ γὰφ τῷ ἀφίστῷ αὐτοῦ, ὅταν ἔχη, ἅψεται ἐκείνου.

ή πασα ψυχή οὐδαμοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἦλθεν <sup>25</sup> οὐδὲ γὰρ ἦν ὅπου · ἀλλὰ τὸ σῶμα γειτονῆσαν μετέλαβεν αὐτῆς · διὸ οὐκ ἐν τῷ σώματι οὐδ' ὁ Πλάτων φησί που , ἀλλὰ τὸ σῶμα εἰς αὐτήν. αί δ' ἄλλαι ἔχουσιν ὅθεν · ἀπὸ γὰρ ψυχῆς · καὶ εἰς ὃ καὶ κατελθείν καὶ μετελθείν · ὅθεν καὶ ἀνελθείν. ἡ δ' ἀεὶ ἄνω ἐν ῷ <sup>30</sup> πέφυκεν είναι ψυχή · τὸ δὲ ἐφεξῆς τὸ πᾶν, οἶον τὸ πλησίου η τὸ ὑφ' ήλίφ. φωτίζεται μὲν οὖν ή μερική πρὸς τὸ πρὸ αὐτῆς φερομένη · ὅντι γὰρ ἐντυγχάνει εἰς δὲ τὸ μετ' αὐτὴν εἰς τὸ μὴ ὅν. τοῦτο δὲ ποιεἰ, ὅταν πρὸς αὑτῆν · πρὸς αὑτὴν γὰρ βουλομένη τὸ μετ' αὐτὴν ποιεί είδωλον αὐτῆς, τὸ μὴ ὅν, οἶον κενεμβα- 5 τοῦσα καὶ ἀοριστοτέρα γινομένη · καὶ τοῦτο τὸ είδωλον τὸ ἀόριστον πάντη σκοτεινόν · ἄλογον γὰρ καὶ ἀνόητον πάντη καὶ πολὺ τοῦ ὅντος ἀποστατοῦν. εἰς δὲ τὸ μεταξύ ἐστιν ἐν τῷ οἰκείφ, πάλιν δὲ ἰδοῦσα οἶον δευτέρα προσβολῆ τὸ είδωλον ἐμόρφωσε καὶ ἡσθείσα <sup>10</sup> ἔρχεται εἰς αὐτό.

3. πῶς οὖν ἐξ ἑνὸς πλῆθος; ὅτι πανταχοῦ· οὐ γάο ἐστιν ὅπου οὕ. πάντα οὖν πληροῖ. πολλὰ οὖν, μᾶλλον δὲ πάντα ἤδη· αὐτὸ μὲν γὰο εἰ μόνον πανταχοῦ, αὐτὸ ἂν ἦν τὰ πάντα· ἐπεὶ δὲ καὶ οὐδαμοῦ, γί- <sup>15</sup> νεται μὲν τὰ πάντα δι' αὐτόν, ὅτι πανταχοῦ ἐκείνος, ἕτερα δὲ αὐτοῦ, ὅτι αὐτὸς οὐδαμοῦ. διὰ τί οὖν αὐp. 356 τὸς οὐ μόνον πανταχοῦ, ἀλλ' | αὖ πρὸς τούτῷ καὶ οὐδαμοῦ; ὅτι δεί πρὸ πάντων ἕν εἶναι. πληροῦν οὖν δεί αὐτὸν καὶ ποιείν πάντα, οὐκ εἶναι τὰ πάντα, ἅ » - ποιεί.

την ψυχην αύτην δει ώσπερ όψιν είναι, όρατον δε αύτη τον νουν είναι, άόριστον πριν ίδειν, πεφυκυίαν δε νοεία. ύλην ούν πρός νουν.

νοούντες αύτοὺς βλέπομεν δηλονότι νοοῦσαν φύσιν ἢ ψευδοίμεθα ἀν τὸ νοείν. εἰ οὖν νοοῦμεν καὶ ἑαυτοὺς νοοῦμεν, νοερὰν οὖσαν φύσιν νοοῦμεν κοὸ ἀρα τῆς νοήσεως ταύτης ἅλλη ἐστὶ νόησις οἶον ῆσυχος. καὶ οὐσίας δὲ ἡ νόησις καὶ ζωῆς νόησις . ῶστε

πρό ταύτης τῆς ζωῆς καὶ οὐσίας ἄλλη οὐσία καὶ ζωή. ταῦτα ἄρα είδεν, ὅσα ἐνέργειαι. εἰ θὲ νόες αί ἐνέργειαι αί κατὰ τὸ νοείν οῦτῶς ἑαυτούς, τὸ νοητὸν ἡμείς οί ὅντως. ἡ δὲ νόησις ἡ αὐτῶν τὴν εἰκόνα φέρει.

τὸ μὲν πρῶτον δύναμίς ἐστι χινήσεως χαὶ στάσεως · ῶστε ἐπέκεινα τούτων · τὸ δὲ δεύτερον ἔστηκέ τε χαὶ χινείται περὶ ἐκείνο · χαὶ νοῦς δὲ περὶ τὸ δεύτερον · ἄλλο γὰρ ὄν πρὸς ἅλλο ἔχει τὴν νόησιν, τὸ δὲ νόησιν οὐκ ἔχει. διπλοῦν δὲ τὸ νοοῦν χαὶ αὐτὸ νοεί <sup>10</sup> χαὶ ἐλλιπές, ὅτι ἐν τῷ νοείν ἔχει τὸ εὖ, οὐκ ἐν τῷ ' ὑποστάσει.

τὸ ἐνεργεία παυτὶ τῷ ἐκ δυνάμεως εἰς ἐνέργειαν ὅ ἐστι ταὐτὸν ἀεί, ἕως ἂν ἦ · ῶστε καὶ τὸ τέλειον καὶ τοἰς σώμασιν ὑπάρχει, οἶον τῷ πυρί · ἀλλ' 15 οὐ δύναται ἀεὶ είναι, ὅτι μεθ' ῦλης · ὅ δ' ἂν ἀσύνθετον ὄν ἐνεργεία ἦ, ἀεὶ ἔστιν. ἔστι δὲ τὸ αὐτὸ ἐνεργεία ὄν δυνάμει κατ' ἅλλο είναι.

θεοί τὸ πρῶτον ἐπέπεινα ὄντες ὁ δὲ νοῦς τὰ ὅντα καὶ ἔστι κίνησις ἐνταῦθα καὶ στάσις περὶ οὐδὲν γὰρ αὐτὸ τὸ πρῶτον, τὰ ἄλλα δὲ περὶ αὐτὸ ἀναπαυόμενα ἔστηπε καὶ κινεῖται ἡ γὰρ κίνησις ἔφεσις, τὸ δὲ οὐδενὸς ἐφίεται τίνος γὰρ τὸ γε ἀπρότατον; οὐ νοεἰ οὖν οὐδὲ ἑαυτό; ἢ ἡ ἔχει ἑαυτὸ καὶ νοεἰν ὅλως λέγεται. ἢ τῷ ἔχειν ἑαυτὸ οὐ νοεἰν λέγεται, ἀλλὰ τῷ
ποὸς τὸ πρῶτον βλέπειν. ἔστι δὲ πρώτη ἐνέργεια καὶ αἰτὴ ἡ νόησις. εἰ οὖν αῦτη πρώτην ἐπέκεινα ταύτης. ὥστε δευτέρα ἡ νόησις μετ' ἐκεἰνο. οὐδὲ γὰρ τὸ πρώτως σεμνὸν ἡ νόησις οῦκουν οὐδὲ πᾶσα, ἀλλ' ἡ τοῦ ἀγαθοῦ ' ἐπέκεινα ἄρα νοήσεως τἀγἀθόν. ἀλλ' οὐ παρακολουθήσει αὑτῷ. τι οὖν ή παρακολούθησις αὐτῷ; ἀγαθοῦ ὅντος ἢ οὖ; ει μὲν γὰρ ὅντος, ἤδη ἐστι πρὸ τῆς παρακολουθήσεως τἀγαθόν · ει δ' ἡ παρακολούp. 359θησις ποιεί, οὐκ ἂν εἰη πρὸ ταύτης τὸ ἀγαθόν | ὥστε 5 οὐδ' αὐτὴ ἔσται μὴ οὖσα ἀγαθοῦ. τι οὖν; οὐδὲ ξῆ; ἢ ζῆν μὲν οὐ λεκτέον, εἰπερ ζωὴν δίδωσι. τὸ δὲ παρακολουθοῦν ἑαυτῷ καὶ τὸ νοοῦν αὑτὸ δεύτερον · παρακολουθεὶ γάρ, ἕνα τῆ ἐνεργεία ταύτη συνῆ αὐτῷ. δει οὖν, εἰ καταμανθάνει αὑτό, ἀκαταμάθητον τετυ- 10 χηκέναι αὑτῷ καὶ τῆ αὑτοῦ φύσει ἐλλιπὲς εἶναι, τῆ δὲ νοήσει τελειοῦσθαι. τὸ ἄρα κατανοειν ἐξαιρετέον ἡ γὰρ προσθήκη ἀφαίρεσιν καὶ ἕλλειψιν ποιεῖ.

## XIV.

11. 2107 1. Διὰ τί κύκλφ κινείται; ὅτι νοῦν μιμείται. καὶ τίνος ἡ κίνησις; ψυχῆς ἢ σώματος; τί οὖν; ὅτι ψυχὴ 15 ἐν αὐτῆ ἐστι καὶ πρὸς αὐτὴν ἀεἰ σπεύδει ἰέναι. ҋ ἔστιν ἐν αὑτῆ οὐ συνεχὴς οὖσα. ἢ φερομένη συμφέρει. ἀλλ' ἔδει συμφέρουσαν μηκέτι φέρειν, ἀλλ' ἐνηνοχέναι τουτέστι στῆναι μαλλον ποιῆσαι καὶ μὴ ἀεἰ κύκλφ. ἢ καὶ αὐτὴ στήσεται ἤ, εἰ κινείται, οὖτι γε κ τοπικῶς. πῶς οὖν τοπικῶς κινεί αὐτὴ αλλον τρόπον κινουμένη; ἢ ἴσως οὐδὲ τοπικὴ ἡ κύκλφ. ἀλλ', εἰ ᾶρα κατὰ συμβεβηκός, ποία οὖν τις; εἰς αὐτὴν συναισθητικὴ καὶ συννοητικὴ καὶ ζωτικὴ καὶ οὐδαμοῦ ἔξω οὐδ' ἄλλοθι κατὰ τὸ πάντα δεῖν περιλαμβάνειν. τοῦ γὰφ κοίς του κορικούν καὶ ποιοῦν ἕν. οὐ περι-

Enn.

ΧΙΥ. ΠΕΡΙ ΚΙΝΗΣΕΩΣ ΟΥΡΑΝΟΥ sive ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΚΤΚΑΟΦΟΡΙΑΣ.

λήψεται δε ζωτικώς, εί μένοι, ούδε σώσει τα ένδον σῶμα ἔχον καὶ γὰρ σώματος ζωή κίνησις. εί οὖν καὶ τοπική, ώς δυνήσεται κινήσεται και ούχ ώς ψυχή μόνον, άλλ' ώς σῶμα ξμψυχον και ώς ζῷον · ῶστε 5 είναι μικτήν έκ σωματικής και ψυχικής, του μέν σώ- p. 105 ματος εύθύ φερομένου φύσει, της δε ψυχης κατεχούσης, έκ δ' άμφοιν γενομένου φερομένου τε και μένοντος. εί δε σώματος ή κύκλω λέγοιτο, πῶς παντὸς εύθυπορούντος και του πυρός; η εύθυπορει, έως αν 10 ηχη είς τὸ οὖ τέταχται· ὡς γὰρ ἂν ταχθη, οῦτω δοκει και έστάναι κατά φύσιν και φέρεσθαι εις ὃ έτάχθη. διὰ τί οὖν οὐ μένει ἐλθόν; ἄρα, ὅτι ἡ φύσις τῷ πυρί ἐν κινήσει; εί οὖν μὴ κύκλω, σκεδασθήσεται έπ' εύθύ · δεί άρα κύκλφ. άλλα τοῦτο προνοίας. 15 άλλ' έν αύτῷ παρὰ τῆς προνοίας. ῶστε, εἰ ἐκεί γένοιτο, κύκλφ κινείσθαι έξ αύτοῦ. η έφιέμενον τοῦ εύθέος ούκ έχον ούκέτι τόπον ωσπερ περιολισθάνον άνακάμπτει έν οίς τόποις δύναται. ού γάρ έχει τόπον μεθ' έαυτό ούτος γαρ έσχατος. θει ούν έν φ » έχει καl αὐτὸς αύτοῦ τόπος, οὐχ ῖνα μένη γεγενημένος, άλλ' ϊνα φέρηται. και κύκλου δε το μεν κέντρον μένει κατά φύσιν, ή δε έξωθεν περιφέρεια εί μένοι, κέντρον έσται μέγα. μαλλον ουν έσται περί το κέντρον και ζῶντι και κατά φύσιν δε έχοντι σώματι. οῦ-» τω γαρ συννεύσει πρός τὸ κέντρον, οὐ τῆ συνιζήσει· άπολει γάρ τον κύκλον άλλ', έπει τοῦτο οὐ δύναται, τη περιδινήσει ούτω γάρ μόνως άποπληρώσει την έφεσιν. εί ψυχη δε περιάγοι, ού καμετται ού γὰρ ἕλκει οὐδὲ παρὰ φύσιν. ή γὰρ φύσις τὸ ὑπὸ ψυ-30 χῆς τῆς πάσης ταχθέν. ἔτι πανταχοῦ οὖσα ἡ ψυχὴ όλη και ού διειλημμένη ή του παντός κατά μέρος δίδωσι και τῷ οὐρανῷ, ὡς δύναται, πανταχοῦ είναι.

9 \*

δύναται δὲ τῷ πάντα μετιέναι καὶ ἐπιπορεύεσθαι. ἔστη μὲν γάρ, εἴ που ἑστῶσα ἦν ἡ ψυχή, ἐλθὸν ἐκεῖ νῦν δέ, ἐπειδὴ πᾶσά ἐστιν αὐτῆς, παντὸς ἐφίεται. τί οὖν; οὐδέποτε τεύξεται; ἢ οῦτως ἀεὶ τυγχάνει, μᾶλλον δὲ αὐτὴ πρὸς αὑτὴν ἄγουσα ἀεὶ ἐν τῷ ἀεὶ ἄγειν <sup>5</sup> ἀεὶ κινεῖ καὶ οὐκ ἀλλαχοῦ κινοῦσα, ἀλλὰ πρὸς αὑτὴν ἐν τῷ αὐτῷ, οὐκ ἐπ' εὐθύ, ἀλλὰ κύκλῷ ἄγουσα δίδωσιν αὐτῷ οὖ ἂν ῆκῃ ἐκεῖ ἔχειν αὐτήν. εἰ δὲ μένοι, ὡς ἐκεῖ οὕσης μόνον, οὖ ἕκαστον μένει, στήσεται. εἰ οὖν μὴ ἐκεῖ μόνον ὑπουοῦν, πανταχοῦ οἰσθήσεται <sup>10</sup> καὶ οὐκ ἔξω. κύκλῷ ἄρα.

2. τὰ οὖν ἄλλα πῶς; ἢ οὐχ ὅλον ἕκαστον, μέρος δε και κατεχόμενον μερικῷ τόπφ. έκεινο δε όλον και οίου τόπος και ούδεν κωλύει · αύτο γάρ το παν. πῶς ούν άνθρωποι; ή, όσον παρά τοῦ παντός, μέρος, όσον 15 δε αύτοί, οίπετον όλον. εί ούν πανταχοῦ ού αν ή έχει αὐτήν, τί δεί περιιέναι; η ότι μη μόνον έκει. εί 7. 109 δε | ή δύναμις αὐτῆς περί τὸ μέσον, και ταύτῃ ἂν κύκλω μέσον δε ούχ ώσαύτως σώματος και φύσεως ψυχῆς ληπτέον, ἀλλ' ἐκεῖ μὲν μέσον, ἀφ' οὖ ἡ ἄλλη, » τοπικώς δε σώματος. άνάλογον ούν δει το μέσον ώς γὰρ έκει, οῦτως και ένταῦθα μέσον δει είναι, ὃ μόνως έστι μέσον σώματος σφαιρικου. ώς γαο έκεινο πεσί αύτό, ούτω καί τούτο. εί δή ψυχή έστι περιθέουσα τόν θεόν, άμφαγαπάζεται και περί αὐτόν ώς » οίόν τε αύτη έχει έξήρτηται γάρ αύτοῦ πάντα. έπει ούν ούκ έστι πρός αὐτόν, περί αὐτόν. πῶς οὖν οὐ πασαι ούτως; η έκάστη όπου έστιν ούτως. δια τί ούν ού και τὰ σώματα ήμῶν οῦτως; ὅτι τὸ εὐθύπορον προσήρτηται και πρός άλλα αί όρμαι και τό σφαιροει- 30 δές ήμῶν ούκ εῦτροχον. γεηρόν γάρ. έκει δὲ συνέπεται λεπτόν και εύκίνητον. διά τι γάρ αν και σταίη

XIV, 3.

ήντιναοῦν Χίνησιν τῆς ψυχῆς Χινουμένης; ἴσως δὲ καὶ παρ' ήμιν τὸ πνεῦμα τὸ περὶ τὴν ψυχὴν τοῦτο ποιει. εἰ γάρ ἐστιν ὁ θεὸς ἐν πᾶσι, τὴν συνειναι βουλομένην ψυχὴν περὶ αὐτὸν δει γίνεσθαι · οὐ γάρ πῃ. καὶ Πἰά-5 των δὲ τοις ἅστροις οὐ μόνον τὴν μετὰ τοῦ ὅλου σφαιρικὴν Χίνησιν, ἀλλὰ καὶ ἑχάστῷ δίδωσι τὴν περὶ τὸ χέντρον αὐτῶν · ἕκαστον γὰρ οὖ ἐστι περιειληφὸς τὸν θεὸν ἀγάλλεται οὐ λογισμῷ, ἀλλὰ φυσικαις ἀνάγκαις.

3. έστω δε και ώδε της ψυχης ή μέν τις δύνα-10 μις ή έσχάτη ἀπὸ γῆς ἀρξαμένη καὶ διὰ ὅλου διαπλακείσα έστιν, ή δε αίσθάνεσθαι πεφυκυία και ή λόγον δοξαστικόν δεχομένη πρός τό άνω έν ταις σφαίραις έαυτὴν ἔχει ἐποχουμένη καὶ τῆ προτέρα καὶ δύναμιν διδούσα παρ' αύτης είς το ποιείν ζωτικωτέραν. κι-18 νετται οὖν ὑπ' αὐτῆς κύκλω περιεχούσης και ἐφιδρυμένης παντί όσον αύτης είς τας σφαίρας άνέδραμε. χύχλφ ούν έχείνης περιεχούσης συννεύουσα έπιστρέφεται πρός αὐτήν, ή δε ἐπιστροφή αὐτῆς περιάγει τὸ σώμα, έν φ έμπέπλεκται έκάστου γάρ μορίου καν » δπωσούν πινηθέντος έν σφαίρα, εί μένον πινοίτο, έσεισεν έν φ έστι και τη σφαίρα κίνησις γίνεται. και γὰρ ἐπὶ τῶν σωμάτων τῶν ἡμετέρων τῆς ψυχῆς ἄλλως χινουμένης, οίον έν χαραίς και τῷ φανέντι άγαθῷ τοῦ σώματος, ή χίνησις και τοπική γίνεται. έχει δή 25 έν άγαθῷ γινομένη ψυχή και αίσθητικωτέρα γενομένη πινείται πρός τὸ άγαθὸν καὶ σείει ὡς πέφυκεν έκει τοπικώς τό σώμα. η τε αίσθητική άπό του ανω αύ και αύτη το άγαθον λαβούσα και τα αύτης ήσθεϊσα διώκουσα αὐτὸ ὄν πανταχοῦ πρὸς τὸ πανυ ταχού συμφέρεται. ό δε νοῦς οὖπω κινεϊται Εστηκε γάρ και κινετταί περί αύτον γάρ. ούτως ούν και τό παν τω κύχλω χινεϊσθαι αμα χαί έστηχεν.

1. Τῶν μέν αι ύποστάσεις γίνονται μενόντων III. 4 p. 283 દેસદાંપર્જીપ, મું ઈદે ψυχή κινουμένη દેλέγετο γεννα̃ν καl αίσθησιν την έν ύποστάσει και φύσιν και μέχοι φυτών και γάρ έχει αὐτὴν και ἐν ἡμιν οὖσα, κρατει δε μέρος ούσαν σταν δε έν φυτοις γένηται, αύτη 5 κρατεί οίον μόνη γενομένη. αύτη μέν ούν ούδεν γεννα πάντη έτερον αύτῆς · οὐκέτι γὰρ ζωή μετὰ ταύτην, άλλὰ τὸ γεννώμενον ἄζων. τί οὖν; ή, ῶσπερ παν, δσον πρό τούτου έγεννατο, αμόρφωτον έγεννατο, είδοποιείτο δέ τῷ ἐπιστρέφεσθαι πρός τὸ γεννησαν 10 οίον έπτρεφόμενον, ούτω δει και ένταῦθα τὸ γεννηθεν ού ψυχής έτι είδος. ού γαο έτι ζη. άλλ' άοριστίαν είναι παντελή. εί μέν γαρ καν τοις προτέροις ή αοριστία, αλλ' έν είδει ού γαρ πάντη αόριστον, άλλ' ώς πρός την τελείωσιν αύτοῦ. τὸ δὲ νῦν πάντη. 15 τελειούμενον δε γίνεται σώμα μορφήν λαβόν την τη αύτοῦ δυνάμει πρόσφορον, ύποδοχή τοῦ γεννήσαντος και έκθρέψαντος και μόνον τοῦτο ἐν σώματι ἔσγατον τῶν ἄνω ἐν ἐσχάτω τοῦ κάτω.

2. και τὸ ὑψυχὴ πᾶσα ἐπιμελεῖται τοῦ ἀψύχου' » ἐπὶ ταύτης μάλιστα· αί δ' ἄλλαι ἄλλως. πάντα δὲ οὐφανὸν πεφιπολεῖ ἄλλοτε ἐν ἄλλοις είδεσιν, ἢ ἐν αἰσθητικῷ είδει ἢ ἐν λογικῷ ἢ ἐν αὐτῷ τῷ φυτικῷ. τὸ γὰφ κφατοῦν αὐτῆς μόφιον τὸ ἑαυτῷ πφόσφοφον ποιεί, τὰ δ' ἄλλα ἀφγεῖ· ἔξω γάφ. ἐν δὲ ἀνθφώπῷ οὐ κφα- 25 τεῖ τὰ χείφω, ἀλλὰ σύνεστιν· οὐδέ γε τὸ κφεῖττον ἀεί· ἕστι γὰφ καὶ ταῦτα χώφαν τινὰ ἔχοντα· διὸ καὶ ὡς αἰσθητικοί· ἔστι γὰφ καὶ ὅφγανα αἰσθήσεως· καὶ

**Χ**Υ. ΠΕΡΙ ΤΟΤ ΕΙΛΗΧΟΤΟΣ ΗΜΑΣ ΔΑΙΜΟΝΟΣ.

πολλά ώς φυτά. έστι γάρ σώμα αύξόμενον και γεννών . ώστε πάντα συνεργεί, κατά δε τό κρείττον τό όλον είδος άνθρωπος. έξελθούσα δέ, ότι περ p.284 έπλεόνασε, τοῦτο γίνεται. διὸ φεύγειν δεί πρός τὸ s ανω, ίνα μή είς την αίσθητικήν έπακολουθούντες τοις αίσθητοις είδώλοις, μηδέ είς την φυτικην έπαπολουθούντες τη έφέσει του γενναν παι έδωδων λιχνείαις, άλλ' είς τὸ νοερὸν καὶ νοῦν καὶ θεόν. ὅσοι μέν σύν τον άνθρωπον έτήρησαν, πάλιν άνθρωποι. » όσοι δè αίσθήσει μόνον έζησαν, ζῷα. ἀλλ', εί μèν αίσθήσει μετὰ θυμοῦ, τὰ ἄγρια, καὶ ἡ διαφορὰ ἡ έν τούτοις τό διάφορον των τοιούτων ποιεί. όσοι δέ μετ' έπιθυμίας και ήδονης του έπιθυμουντος, τά άκόλαστα τῶν ζώων καὶ γαστρίμαργα. εἰ δὲ μηδὲ 15 αίσθήσει μετά τούτων, άλλά νωθεία αίσθήσεως μετ' αὐτῶν, καὶ φυτά μόνον γὰρ τοῦτο ἢ μάλιστα ἐνήργει τὸ φυτικὸν καὶ ἦν αὐτοῖς μελέτη δενδρωθη̈ναι. τούς δε φιλομούσους μέν, παθαρίους δε τα άλλα, είς τὰ ώδικά τοὺς δὲ ἀλόγως βασιλέας [εἰς] ἀετούς, εἰ μὴ 20 άλλη κακία παρείη · μετεωρολόγους δε άνευ φρονήσεως είς τόν ούρανόν άει αίρομένους είς δρνεις μετεώρους ταις πτήσεσιν. ό δε την πολιτικην άρετην άνθρωπος. ό δε ήττον άρετῆς πολιτικῆς μετέχων πολιτικόν ζώον, μέλιττα η τὰ τοιαῦτα.

3. τίς οὖν δαίμων; ὁ καὶ ἐνταῦθα. τίς δὲ θεός;
ἢ ὁ ἐνταῦθα τὸ γὰρ ἐνεργῆσαν τοῦτο ἕκαστον ἄγει, ἅτε καὶ ἐνταῦθα ἡγούμενον. ἔρ' οὖν τοῦτό ἐστιν ὁ δαίμων, ὅσπερ ζῶντα εἰλήχει; ἢ οὖ, ἀλλὰ τὸ πρὸ αὐτοῦ. τοῦτο γὰρ ἐφέστηκεν ἀργοῦν, ἐνεργεί δὲ τὸ » μετ' αὐτό. καὶ εἰ μὲν τὸ ἐνεργοῦν ἦ αἰσθητικοί, καὶ ὁ δαίμων τὸ λογικόν εἰ δὲ κατὰ τὸ λογικὸν ζῶμεν, ὁ δαίμων τὸ ὑπὲρ τοῦτο ἐφεστῶς ἀργὸς συγχωρῶν τῷ

έργαζομένω. όρθῶς οὖν λέγεται ἡμᾶς αίρήσεσθαι. τόν γάο ύπερκείμενον κατά την ζωήν αίρούμεθα. διά τι ούν αύτος άγει; η τον βιοτεύσαντα ούκ έστιν άγειν, άλλα πρό τοῦ μέν άγειν, ὅτε ἔζη, παυσάμενον δε του ζην άλλω παραγωρείν την ενέργειαν ε τεθνηκότα την αύτοῦ κατ' ἐνέργειαν ζωήν. ὁ μὲν ούν έθέλει άγειν και κρατήσας ζη αύτος άλλον και αύτος έχων δαίμονα εί δε βαρύνοιτο τη δώσει του γείρονος ήθους, έχει έκεινο την δίκην. ταύτη καί ό κακός έπι τό χείζου βρίσαυτος πρός την όμοιότητα ω τοῦ ἐνεργήσαντος ἐν τῆ ζωῆ εἰς βίον θήρειον. εἰ δὲ ξπεσθαι δύναιτο τῷ δαίμονι τῷ άνω αύτοῦ, άνω γίνεται [κατ'] έκεινον ζών και έφ' δ άγεται κρειττον μέρος αύτοῦ ἐν προστασία θέμενος καί μετ' ἐκείνον ἄλλον έως άνω· έστι γάο και πολλά ή ψυχή και πάντα και 15 τὰ ἄνω καί τὰ κάτω αὖ μέχρι πάσης ζωῆς και έσμεν p. 285 έχαστος κόσμος νοητός, τοις μέν κάτω συνάπτοντες τῷδε, τοις δὲ ἀνω τῷ νοητῷ, καὶ μένομεν τῷ μὲν άλλω παντί νοητῷ άνω, τῷ δὲ ἐσχάτῷ αὐτοῦ πεπεδήμεθα τῷ κάτω οἶον ἀπόρροιαν ἀπ' ἐκείνου διδόν- 20 τες είς το κάτω, μαλλον δε ενεργειαν, εκείνου ούκ έλαττουμένου.

4. ἁφ' οὖν ἀεὶ ἐν σώματι τοῦτο; ἢ οῦ ἐἀν γὰρ στραφῶμεν συνεπιστρέφεται καὶ τοῦτο. τι οὖν ἡ τοῦ παντός; ἀποστήσεται καὶ τὸ αὐτῆς μέρος στρα- 36 φείσης; ἢ οὐδὲ συνένευσε τῷ μέρει αὑτῆς τῷ ἐσχάτῷ οὐδὲ γὰρ ἦλθεν οὐδὲ κατῆλθεν, ἀλλὰ μενούσης προσάπτεται τὸ σῶμα τοῦ κόσμου καὶ οἶον καταλάμπεται οὐκ ἐνοχλουμένου [οὐ]δὲ παρέχον μερίμνας ἐν ἀσφαλει τοῦ κόσμου κειμένου. τι οὖν; οὐκ αἰσθάνεται s τινα αἰσθησιν; ὅρασιν οὐκ ἔχει', φησίν, ὅτι μηδὲ ὀφθαλμούς· οὐδὲ ὦτα οὐδὲ ζινας δηλονότι οὐδὲ

γλώτταν. τι ούν; συναίσθησιν ώσπες ήμεις τών έντος ήμών; η όμοιως κατά φύσιν έχόντων ήρέμησις. ούδε ήδονή. πάρεστιν ούν και το φυτικόν ού παρον και το αίσθητικον ώσαύτως. άλλά περί μεν του <sup>5</sup> κόσμου έν άλλοίς. νύν δε όσου έφήπτετο ή άπορία αύτοῦ είζηται.

5. άλλ' εί έκει αίρειται τόν δαίμονα και τόν βίον, πῶς ἔτι τινὸς χύριοι; ἢ χαὶ ἡ αῖρεσις ἐχεῖ ἡ λεγομένη την της ψυχής προαίρεσιν και διάθεσιν w xadólov xal πανταχοῦ αίνίττεται. άλλ' εί ή προαίρεσις της ψυχης χυρία και τοῦτο χρατεί, δ αν πρόγειρου έχη μέρος έχ των προβεβιωμένων, ούχέτι τὸ σώμα αίτιον ούδενός χαχοῦ αὐτῆ εἰ γὰο προτερεί τό τῆς ψυχῆς ἦθος τοῦ σώματος και τοῦτο ἔχει, ὃ εί-16 λετο, καί 'τὸν δαίμονά', φησιν, 'οὐκ ἀλλάττεται', ούτε ό σπουδαίος ένταῦθα γίνεται ούτε ό φαύλος. άρ' οῦν δυνάμει έστιν έχάτερος, ένεργεία δε γίνεται; τι ούν, ει φαύλου σώματος ό τὸ ήθος σπουδαίος τύχοι, ό δε τάναντία; η δύναται μαλλον καί » ήττον τὰ τῆς ψυχῆς έκατέρας έκάτερα τὰ σώματα παρέχεσθαι, έπει και αι άλλαι έξωθεν τύχαι την όλην προαίρεσιν ούκ έκβιβάζουσιν. όταν δε λέγηται, ώς πρώτον οι κληροι', είτα τὰ τῶν βίων παραδείγματα. έπειτα τὰ ἐν ταις τύχαις, καὶ ὡς ἐκ τῶν παρόντων 25 τούς βίους κατά τά ήθη, το κύριον μαλλον δίδωσι ταίς ψυγαίς διατιθείσαις τὰ δοθέντα πρός τὰ αύτῶν ήθη. ότι γαο ό δαίμων ούτος ού παντάπασιν έξω, άλλ' ούτως, ώς μη συνδεδεμένος ούδ' ένεργῶν, ήμέτερος δε ώς ψυγης πέρι είπειν, ούχ ό ήμέτερος » δέ, εί ώς ανθρωποι τοιοίδε την ύπ' αύτον ζωην έχοντες, μαρτυρεί τὰ έν τῷ Τιμαίφ : α εί μέν οῦτω ληφθείη, ούδεμίαν έξει μάχην σχόντα ζάν τινα άσυμ- p. 296 φωνίαν, εἰ ἄλλως ὁ δαίμων ληφθείη. τὸ δὲ ἀποπληφωτὴν ὧν τις εἴλετο' καὶ αὐτὸ σύμφωνον οῦτε γὰρ πολὺ κατωτέρω ἐῷ ἐλθείν εἰς τὸ χεῖφον ὑπερκαθήμενος, ἀλλ' ἐκεῖνο ἐνεργεῖ μόνον τὸ ὑπ' αὐτόν, οῦτε ὑπεφάνω αὑτοῦ οῦτε εἰς ἰσον οὐ γὰρ δύναται 5 ἅλλο γενέσθαι ἢ ἦ ἐστιν.

6. τί οὖν ὁ σπουδαίος; η̈̀ ὁ τῷ βελτίονι ἐνερ-. γῶν η οὐκ ἂν ἦν σπουδαίος συνεργοῦντα έαυτῷ τόν δαίμονα έχων. νοῦς γὰρ ἐνεργεί ἐν τούτφ. ούν δαίμων αύτος η κατά δαίμονα και δαίμων τούτφ 10 θεός. ἀρ' οὖν και ὑπέρ νοῦν, εἰ τὸ ὑπέρ νοῦν δαίμων αύτῷ; διὰ τι ούν ούκ έξ ἀρχῆς; η διὰ τὸν θόουβον τον έκ της γενέσεως. ύπάρχει δε όμως και πρό λόγου ή κίνησις ή ένδοθεν όρεγομένη τῶν αύτῆς. πάντως ούν κατορθοί; η ού πάντως, είπερ ούτως ή 15 ψυχή διαθέσεως έχει, ώς έν τούτοις τοις τοιοίσδε τοιάδε ούσα τοιούτον έχειν βίον και τοιαύτην προαίρεσιν. ό μέντοι δαίμων ούτος, δν λέγομεν, άγαγών λέγεται είς ἄδου ούκέτι ὁ αὐτὸς μένειν, ἐὰν μὴ τὰ αὐτὰ έληται πάλιν. ποὸ δὲ τοῦ πῶς; τὸ δὴ ἀγαγετν είς 20 την κρίσιν τό είς τό αυτό σχημα έλθειν μετά την άπογένεσιν, δ είχε πρό της γενέσεως είτα ώσπερ άπ' άρχης άλλης τον μεταξύ της υστερον γενέσεως χρόνον ταζς πολαζομέναις πάρεστιν. η ούδε βίος αὐταξς, ἀλλὰ δίκη. τί δέ; ταζς εἰς θήρεια σώματα 25 είσιούσαις έλαττον η δαίμων; η πονηρός γε η εύήθης. ταις δὲ ἄνω; ἢ τῶν ἄνω αί μὲν ἐν αἰσθητῷ, αί δὲ έξω. αί μὲν οὖν ἐν αίσθητῷ ἢ ἐν ἡλίφ ἢ ἐν άλλφ τῶν πλανωμένων, al δ' έν τῆ ἀπλανει ἑκάστη καθό λογικώς ένήργησεν ένταῦθα · χρή γάρ οἴεσθαι το και κόσμου είναι έν τη ψυχη ήμων μή μόνον νοητόν, άλλὰ καί ψυχῆς τῆς κόσμου ὁμοειδῆ διάθεσιν · νενε-

μημένης ούν κάκείνης είς τε την άπλανη και τάς πλανωμένας κατὰ δυνάμεις διαφόρους όμοειδείς ταύταις ταις δυνάμεσι και τας παρ' ήμιν είναι και ένέργειαν είναι παρ' έκάστης και άπαλλαγείσας έκει 5 γίνεσθαι πρός άστρον τὸ σύμφωνον τῷ ένεργήσαντι καί ζήσαντι ήθει καί δυνάμει καί τοιούτφ θεώ καί δαίμονί γε η αύτῷ τούτο χρήσεσθαι η τῷ ὑπέρ ταύτην την δύναμιν. σχεπτέον δε τοῦτο βέλτιον. τὰς δε έξω γενομένας την δαιμονίαν φύσιν υπερβεβηκέ-10 ναι καλ πάσαν είμαρμένην γενέσεως καλ όλως [τό] έν τῷδε τῷ ὑράτῷ, ἕως ἐστίν ἐκεί, συνανενεχθείσης καί της έν αύτη φιλογενέσεως ούσίας, ην εί τις λέγοι ταύτην είναι την περί τὰ σώματα γινομένην μεριστην συμ πληθύνουσαν έαυτην και συμμερίζουσαν τοις p. 287 15 σώμασιν, όρθῶς λέξει. μερίζεται δε ού μεγέθει τὸ γάρ αύτό έν πασιν όλον και πάλιν &ν και έξ ένος ζώου ἀεί πολλὰ γεννᾶται ταύτης μεριζομένης οῦτως, ώσπερ καί έκ των φυτών περί τὰ σώματα γάρ καί αῦτη μεριστή. και ότε μεν μένουσα έπι τοῦ αὐτοῦ 20 δίδωσιν, οίον ή έν τοις φυτοις. ὅπου δε ἀπελθοῦσα πρίν άπελθειν έδωκεν, οἶον καί έν τοις άνηρημένοις φυτοίς η έν ζώοις αποθανούσιν έκ σήψεως πολλών έξ ένδς γεννηθέντων. συνενεργείν δε και έκ τοῦ παντός την τοιαύτην δύναμιν ένταῦθα την αὐτην 25 ούσαν. πάλιν δε έαν τη ή ψυχή ένταῦθα, η τον αὐτόν η άλλον έχει δαίμονα κατά την ζωήν, ην ποιήέπιβαίνει οὖν μετὰ τούτου τοῦ δαίμονος σεται. ώσπερ σκάφους τοῦδε τοῦ παντὸς πρῶτον, εἶτα παραλαβοῦσα ἡ τοῦ ἀτράκτου λεγομένη φύσις κατέταξεν ν ῶσπερ ἐν νηὶ εἴς τινα ἕδραν τύχης. περιαγούσης δὲ τῆς περιφορας ωσπερ πνεύματος τον έπι της νεώς καθήμενον η καί φερόμενον πολλαλ και ποικίλαι γίνονται

139

καὶ θέαι καὶ μεταθέσεις καὶ συμπτώματα, ῶσπερ καὶ ἐν αὐτῷ τῷ νηὶ ἢ παρὰ τοῦ σάλου τῷς νεὼς ἢ παρ' αὐτοῦ κινηθέντος ὁρμῷ οἰκεία, ῷν ἂν σχοίη τῷ ἐκὶ νεὼς εἶναι παρὰ τὸν ἑαυτοῦ τρόπον. οὐ γὰρ ὁμοίως ἐν τοἰς αὐτοῖς πᾶς κινεῖται ἢ βούλεται ἢ ἐνεργεί. <sup>5</sup> γίνεται οὖν διάφορα διαφόροις ἢ ἐκ τῶν αὐτῶν ἢ διαφόρων προσπεσόντων, ἢ τὰ αὐτὰ ἂλλοις, κῶν διάφορα τὰ προσπεσόντα· τοιοῦτον γὰρ ἡ είμαρμένη.

### XVI.

Enn. Ούκ έξάξει, ίνα μή έξίη έξελεύσεται γάρ έχου-I. 9. p. 85 σά τι, ϊνα καί έξέλθη, τό τε έξελθειν έστι μεταβηναι 10 είς άλλον τόπον· άλλὰ μενεί τὸ σῶμα ἀποστῆναι παν αύτης, ότε μή δεϊται μετελθεϊν, άλλ' έστι πάντη έξω. πώς ούν άφίσταται τὸ σῶμα; ὅταν μηθέν έτι δεδεμένον ή της ψυχης άδυνατοῦντος έτι τοῦ σώματος συνδείν της άρμονίας αύτου ούχέτι ούσης, ην 15 έχον είχε την ψυχήν. τί ούν, εί μηχανήσαιτό τις λυθήναι τὸ σῶμα; η έβιάσατο καὶ ἀπέστη αὐτός, οὐκ έκεινο άφηκε και ότε λύει ούκ άπαθής, άλλ' η δυσχέρανσις η λύπη η θυμός · δεί δε μηδεν πράττειν. εί ούν ἀρχήν αίσθοιτο τοῦ ληρείν; ἢ τάχα μέν οὐ περί » σπουδαΐον εί δε και γένοιτο, τάττοιτο αν έν τοις άναγκαίοις τοῦτο καὶ ἐκ περιστάσεως αίρετοῖς, οὐχ άπλῶς αίρετοις. και γὰρ ή τῶν φαρμάκων προσαγωγή πρός έξοδον ψυχης τάχα αν ψυχη ού πρόσφορος. και, εί είμαρμένος χρόνος ό δοθείς έχάστω, πρό τούτου » ούκ εύτυχές, εί μή, ώσπες φαμέν, άναγκαΐον. εί δέ, οίος έχαστος έξεισι, τοιαύτην ίσχει έχει τάξιν, είς τὸ προκόπτειν ούσης έπιδόσεως ούκ έξακτέον.

Χνι. ΠΕΡΙ ΕΤΛΟΓΟΤ ΕΞΑΓΩΓΗΣ.

140

XVII, I.

### XVII.

1. Αρα τὸ ον καὶ ή οὐσία ἕτερον καὶ τὸ μèν ον  $p_{.179}^{11.6}$ άπηρημωμένον των άλλων, ή δε ούσία το ον μετά τών άλλων, κινήσεως, στάσεως, ταύτοῦ, έτέρου, καί στοιχεία ταῦτα ἐκείνης; τὸ οὖν ὅλον οὐσία, s έχαστον δè έχείνων τὸ μèν ὄν, τὸ δè χίνησις, τὸ δè άλλο τι. κίνησις μέν ούν κατά συμβεβηκός όν ούσία δε άρα κατά συμβεβηκός, η συμπληρωτικόν ούσίας; η καί αυτή ή ούσία και τὰ έκει πάντα ούσία. πῶς ούν ού και ένταῦθα; η έκει, ὅτι ἕν πάντα, ἐνθάδε • δε διαληφθέντων τῶν εἰδώλων τὸ μεν ἄλλο, τὸ δε άλλο. ώσπες έν μέν τῷ σπέςματι ὑμοῦ πάντα καί ξπαστον πάντα και ού χειο χωρίς και χωρίς κεφαλή, ένθάδε δε χωρίζεται άλλήλων. είδωλα γαο και ούκ άληθη. τας ούν ποιότητας έκει φήσομεν ούσίας δια-15 φοράς περί ούσίαν ούσας η περί ον, διαφοράς δέ ποιούσας έτέρας ούσίας πρός άλλήλας και όλως ουσίας; η ούκ άτοπον, άλλὰ περί τῶν τηδε ποιοτήτων, ών αί μεν διαφοραί ούσιών, ώς τὸ δίπουν και τὸ τετράπουν, αί δε ού διαφοραί ούσαι αύτο τοῦτο » μόνον ποιότητες λέγονται. παίτοι τὸ αὐτὸ καὶ διαφορά γίνεται συμπληρούσα και ού διαφορά έν άλλω ού συμπληρούσα την ούσίαν, συμβεβηχός δέ οίον τό λευχόν έν μέν κύχνω η ψιμμυθίω συμπληρούν, έν δε σοί συμβεβηκός. η το λευκον το μεν έν τω 25 λόγω συμπληροῦν και οὐ ποιότης, τὸ δὲ ἐν τῇ ἐπιφανεία ποιόν. η διαιρετέον το ποιόν, ώς το μέν ούσιῶδες ίδιότης τις ούσα τῆς ούσίας, τὸ δὲ μόνον ποιόν, παθ' δ ποιὰ ούσία, τοῦ ποιοῦ ού διαλλαγήν

XVII. ΠΕΡΙ ΟΤΣΙΑΣ ΚΑΙ ΠΟΙΟΤΗΤΟΣ.

#### XVII, 1.

είς την ούσίαν ποιούντος ούδ' έκ της ούσίας, άλλ' ούσης ήδη και πεπληρωμένης διάθεσιν τινα έξωθεν p. 180 ποιοῦντος καὶ μετὰ τὴν οὐσίαν τοῦ πράγμα τος προσθήκην, είτε περί ψυχήν είτε περί σῶμα γίνοιτο. ἀλλ' εί και τό όρωμενον λευκόν έπι τοῦ ψιμμυθίου συμ- 5 πληρωτικόν είη αύτοῦ ἐπὶ μὲν γὰρ τοῦ κύκνου οὐ συμπληρωτικόν γένοιτο γαρ αν και ού λευκός άλλ' έπι τοῦ ψιμμυθίου; και τοῦ πυρός δὲ ή θερμότης. άλλ' εί τις λέγοι την πυρότητα την ούσίαν είναι καί έπι τοῦ ψιμμυθίου τὸ ἀνάλογον; ἀλλ' ὅμως τοῦ ὁρω- 10 μένου πυρός πυρότης ή θερμότης συμπληρούσα καί ή λευκότης έπι τοῦ έτέρου, αι αὐται τοίνυν συμπληρώσουσι και ού ποιότητες, και ού συμπληρώσουσι καί ποιότητες καί[τοι] άτοπου έν μέν οἶς συμπληοοῦσι λέγειν ἄλλο είναι, έν δε οίς μη άλλο, της αύ- 18 τῆς φύσεως ούσης. ἀλλὰ ἀρα τοὺς μὲν λόγους τοὺς ποιήσαντας αυτά ούσιώδεις όλους, τά δε άποτελέσματα έχειν ήδη τὰ έκει τι ένταῦθα ποιά, οὐ τί όθεν και άμαρτάνειν ήμας άει περι τό τι απολισθαίνοντας έν ταις ζητήσεσιν αύτοῦ xal είς τὸ ποιὸν 20 καταφερομένους · ού γάρ είναι το πῦρ ὃ λέγομεν είς τό ποιόν άφορῶντες, άλλὰ τὸ μὲν είναι οὐσίαν, ἅ δὲ νῦν βλέπομεν, είς ἂ καὶ ἀφορῶντες λέγομεν, ἀπάγειν ήμας από του τι και δρίζεσθαι το ποιόν και έπι τῶν αίσθητῶν εὐλόγως. οὐδὲν γὰρ αὐτῶν οὐ- 3 σίαν είναι. άλλ' αὐτῆς πάθη; ὅθεν κἀκεῖνο πῶς ούκ έξ ούσιών ούσία; έλέγετο μέν ούν, ότι ού δει τὸ αὐτὸ τὸ γινόμενον είναι τοις έξ ὧν · νῦν δὲ λέγειν δει, δτι ούδε το γενόμενον ούσία. άλλα πως έκει ην έλέγομεν ούσίαν ούκ έξ ούσίας λέγοντες; την γάο » ούσίαν φήσομεν έκει κυριώτερον και άμιγέστερον έχουσαν τό ον είναι ούσίαν ώς έν διαφοραϊς όντως,

142

μαλλου δε μετά προσθήμης ένεργειών λεγομένην οὐσίαν, τελείωσιν μεν δοχοῦσαν είναι ἐκείνου, τάχα δ' ἐνδεεστέραν τῆ προσθήμη καὶ τῷ οὐχ ἁπλῷ, ἀλλ' ἦδη ἀφισταμένην τούτου.

2. άλλά περί της ποιότητος σκεπτέον τί όλως. τάχα γὰρ γνωσθέν ὅ τι ἐστὶ μᾶλλον παύσει τὰς ἀπορίας. πρῶτον οὖν ἐκεῖνο ζητητέον, εἶ τὸ αὐτὸ θετέον ότε μεν ποιόν μόνον, ότε δε συμπληρούν ούσίαν, ού δυσχεράναντας ποιόν συμπληρωτικόν ούσίας εί-10 ναι, άλλὰ ποιᾶς μᾶλλον οὐσίας. δει τοίνυν έπὶ τῆς ποιας ούσίας την ούσίαν πρό του ποιάν είναι και τό τί έστι. τι ούν έπι του πυρός πρό της ποιας ούσίας ή ούσία; άρα τό σωμα; τό γένος τοίνυν ούσία έσται, τό σῶμα, τὸ δὲ πῦς σῶμα θερμόν και οὐκ οὐσία τὸ 15 όλον, άλλ' ούτω τὸ θερμὸν ἐν αὐτῷ, ὡς καὶ ἐν σοὶ τὸ σιμόν. άφαιρεθείσης τοίνυν θερμότητος καί τοῦ λαμπρού και κούφου, α δή δοκει ποιά είναι, και άντιτυπίας τὸ τριχῆ διαστατὸν καταλείπεται καὶ ἡ ῦλη οὐσία. άλλ' ού δοκεί το γάρ είδος | μαλλον ούσία. άλλά p. 181 n τὸ είδος ποιότης. η ού ποιότης, άλλὰ λόγος τὸ είδος. τὰ οὖν ἐκ τοῦ λόγου καὶ τοῦ ὑποκειμένου τι ἐστιν; ού γάρ το όρωμενον και το κατον τουτο δε ποιόν. εί μή τις λέγοι το καίειν ένέργειαν έκ τοῦ λόγου · καί τό θερμαίνειν και τό λευκαίνειν τοίνυν και τά άλλα 25 ποιήσεις. ώστε την ποιότητα ούχ έξομεν δπου καταλείψομεν. η ταύτας μέν ου λεκτέον ποιότητας, όσαι λέγονται συμπληροῦν οὐσίας, είπερ ἐνέργειαι αί αὐτῶν ἀπὸ τῶν λόγων καὶ τῶν δυνάμεων τῶν οὐσιωδών Ιούσαι, α δέ έστιν έξωθεν πάσης ούσίας ού υ πή μέν ποιότητες, άλλοις δε ού ποιότητες φανταζόμεναι, τὸ δὲ περιττὸν μετὰ τὴν οὐσίαν ἔχουσαι, οίον και άφεται και κακίαι και αίσχη και κάλλη και

ύγίειαι καὶ οῦτως ἐσχηματίσθαι. καὶ τρίγωνον μὲν καὶ τετράγωνον καθ' αὐτὸ οὐ ποιόν, τὸ δὲ τετριγωνίσθαι ἡ μεμόρφωται ποιὸν λεκτέον, καὶ οὐ τὴν τριγωνότητα, ἀλλὰ τὴν μόρφωσιν καὶ τὰς τέχνας δὲ καὶ τὰς ἐπιτηδειότητας ¨ῶστε εἶναι τὴν ποιότητα 5 διάθεσίν τινα ἐπὶ ταῖς οὐσίαις ἤδη οὕσαις εἶτε ἐπακτὴν είτε ἐξ ἀρχῆς συνοῦσαν, ἡ εἰ μὴ συνῆν, οὐδὲν ἕλαττον εἶχεν [ἂν] ἡ οὐσία · ταύτην δὲ καὶ εὐκίνητον καὶ δυσκίνητον εἶναι · ὡς διττὸν είναι εἶδος, τὸ μὲν εὐκίνητον, τὸ δὲ ἔμμονον αὐτῆς.

3. τὸ οὖν λευκὸν τὸ ἐπὶ σοί θετέον οὐ ποιότητα, άλλ' ένέργειαν δηλονότι έχ δυνάμεως της του λευπαίνειν, πάπει πάσας τὰς λεγομένας ποιότητας ένεργείας τὸ ποιὸν λαβούσας παρὰ τῆς ἡμετέρας δόξης τῶ ίδιότητα είναι έχάστην οἶον διοριζούσας τὰς οὐ- 15 σίας πρός άλλήλας και πρός έαυτας ίδιον χαρακτήρα ένούσας. τί ούν διοίσει ποιότης ή έκει; ένέργειαι γαο και αύται. η ότι μη οίόν τι έστι δηλουσιν ούδε έναλλαγήν των ύποκειμένων ούδε χαρακτήρα, άλλ' δσον μόνον την λεγομένην ποιότητα έκει ένέργειαν 28 ούσαν. ώστε το μέν, όταν ιδιότητα ούσίας έχη, δηλον αὐτόθεν ὡς οὐ ποιόν, ὅταν δὲ χωρίση ὁ λόγος τὸ ἐπ' αὐτοῖς ίδιον σὐκ ἐκείθεν ἀφελών, ἀλλὰ μᾶλλον λαβών και γεννήσας, άλλο έγέννησε ποιόν οίον μέρος ούσίας λαβών τὸ ἐπιπολῆς φανέν αύτῶ. εί δὲ 2 τοῦτο, οὐδὲν κωλύει καὶ τὴν θερμότητα τῷ σύμφυτον είναι τῷ πυρί είδός τι είναι τοῦ πυρός και ένέργειαν και ού ποιότητα αύτοῦ και αὐ αλλως ποιότητα, μόνην δε έν άλλω ληφθείσαν ούκέτι μορφήν ούσίας ούσαν, άλλὰ ίχνος μόνον καί σκιάν καί εί- » κόνα απολιπούσαν αύτης την ούσίαν, ής ή ένέργεια. ποιότητα είναι. όσα ούν συμβέβηχε χαι μή ένέργειαι

144

καὶ εἰδη οὐσιῶν μορφάς τινας παρεχόμενα, ποιὰ ταῦτα οἶον καὶ αί ἕξεις καὶ διαθέσεις ἄλλαι τῶν ὑποκειμένων λεκτέαι ποιότητες, τὰ δὲ ἀρ χέτυπα αὐ- p. 182 τῶν, ἐν οἶς πρώτως ἐστίν, ἐνεργείας ἐκείνων. καὶ οὐ <sup>\$</sup>γίνεται [τὸ] αὐτὸ ποιότης καὶ οὐ ποιότης, ἀλλὰ τὸ ἀπηρημωμένον οὐσίας ποιόν, τὸ δὲ σὺν ταύτῃ ἢ είδος ἢ ἐνέργεια οὐδὲν γάρ ἐστι ταὐτὸν ἐν αὑτῷ καὶ ἐν ἅλλῷ μόνον ἐκπεσὸν τοῦ είδος καὶ ἐνέργεια είναι. ὅ μέντοι μηδέποτε είδος ἅλλου, ἀλλὰ συμβεβηπὸς ἀεί, » καθαρῶς ποιότης καὶ μόνον τοῦτο.

# XVIII.

1. El xal τοῦ καθέκαστόν ἐστιν ίδέα; η εί ἐγώ $\frac{Enn.}{V.7}$ καί ξκαστος την άναγωγην έπι το νοητον έχει, και<sup>p. 539</sup> έκάστου ή άρχή έκετ. η εί μεν άει Σωκράτης και ψυχή Σωχράτους, έσται αὐτοσωχράτης καθ' ὃ ή ψυχή κα-15 θέκαστα καί έκει, ώς λέγεται έκει, εί δ' ούκ άει, άλλά άλλοτε άλλη γίνεται δ πρότερον Σωκράτης οἶον Πυθαγόρας η τις αλλος, ούκέτι ό καθέκαστα ούτος κάκει. άλλ' εί ή ψυχή έπάστου ών διεξέρχεται τους λόγους έχει πάντων, πάντες αὖ έκεὶ · ἐπεὶ καὶ λέγομεν ὅσους » δ κόσμος έχει λόγους καὶ ἑκάστην ψυχὴν ἔχειν. εἰ οὖν και ό κόσμος μη άνθρώπου μόνον, άλλα και των καθέκαστα ζώων, και ή ψυχή απειρον ούν το των λόγων έσται, εί μή άνακάμπτει περιόδοις και ούτως ή άπειρία έσται πεπερασμένη, όταν ταὐτὰ ἀποδιδῶ-<sup>25</sup> ται. εί οὖν ὅλως πλείω τὰ γινόμενα τοῦ παραδείγματος, τί δεί είναι τών έν μια περιόδο πάντων γινομέ-

XVIII. ПЕРІ ТОТ ЕІ КЛІ ТОЛ КЛӨЕКАЗТА ЕЗТІN  $El \Delta H$ .

PLOTIN. 1.

### XVIII, 2.

νων λόγους καὶ παφαδείγματα; ἀρκείν γὰρ ἕνα ἄνδρωπον εἰς πάντας ἀνθρώπους, ῶσπερ καὶ ψυχὰς ώρισμένας ἀνθρώπους ποιούσας ἀπείρους. ἢ τῶν διαφόρων οὐκ ἔστιν εἶναι τὸν αὐτὸν λόγον οὐδὲ ἀρκεί ἄνθρωπος πρὸς παράδειγμα τῶν τινῶν ἀνθρώπων 5 διαφερόντων ἀλλήλων οὐ τῆ ῦλη μόνον, ἀλλὰ καὶ εἰδικαίς διαφοραίς μυρίαις οὐ γὰρ ὡς αἰ εἰκώνες Σωκράτους πρὸς τὸ ἀρχέτυπον, ἀλλὰ δεί τὴν διάφορον ποίησιν ἐκ διαφόρων λόγων \*. ἡ δὲ πᾶσα περίοδος πάντας ἔχει τοὺς λόγους, αὖθις δὲ τὰ αὐτὰ πάλιν 10 κατὰ τοὺς αὐτοὺς λόγους. τὴν δὲ ἐν τῷ νοητῷ ἀπειρίαν οὐ δεί δεδιέναι πᾶσα γὰρ ἐν ἀμερεῖ καὶ οἶον πρόεισιν, ὅταν ἐνεργῆ.

2. άλλ' εί αί μίζεις των λόγων άρρενος και θήλεος διαφόρους ποιοῦσιν, οὐκέτι τοῦ γινομένου έκά- 15 στου λόγος τις έσται ό τε έχάτερος γεννών, οίον ό άροην, ού κατὰ διαφόρους λόγους ποιήσει, άλλὰ καθ' p. 540 Eva | tòv aύτοῦ ἢ πατρὸς έαυτοῦ. ἢ οὐδὲν κωλύει καὶ κατὰ διαφόρους τῷ τοὺς πάντας ἔχειν αὐτούς, ἄλλους δε άει προχείρους. όταν δε έκ των αύτων γονέων διά- » φοροι; η διά την ούκ ίσην έπικράτησιν. άλλ' έκεινο, ότι ούκ εί έν το φαίνεσθαι ότε μεν κατά τό άρρεν τό πλείστον, ότε δε κατά το θηλυ. η κατά το ίσον μέρος έδωχεν έχάτερος. άλλ' όλον μεν έδωχε χαί έγχειται, χρατεί δè τῆς ῦλης μέρος έκάτερον ἢ θάτερον. of δè 36 έν αλλη χώρα πῶς διάφοροι; ἀρ' οὖν ἡ ῦλη τὸ διάφορον ούχ όμοίως πρατουμένη; πάντες άρα χωρίς ένος παρα φύσιν. εί δε το διάφορον πολλαχοῦ καλόν, οὐχ δυ τὸ είδος. ἀλλὰ τῷ αἴσχει μόνφ ἀποδοτέον τὸ παρὰ [φύσιν \* \* την ύλην κάκει των τελείων λόγων κεκουμ- 🛥 μένων μέν, δοθέντων δε όλων. άλλ' έστωσαν διάφοροι οί λόγοι. τί δεί τοσούτους, δσοι οί γινόμενοι έν

μιὰ περιόδο, εἶπερ ἕνι τῶν αὐτῶν διδομένων διαφόρους ἕξωθεν φαίνεσθαι; ἢ συγκεχώρηται τῶν ὅλων διδομένων, ζητείται δέ, εἰ τῶν αὐτῶν κρατούντων. ἀρ' οὖν, ὅτι τὸ ταὐτὸν πάντη ἐὐ τῆ ἑτέρα περιόδο, 5 ἐν ταύτῃ δὲ οὐδὲν πάντη ταὐτόν;

3. πῶς οὖν ἐπὶ πολλῶν διδύμων διαφόρους φήσομεν τούς λόγους; εί δε και έπι τα άλλα ζωά τις ίοι καί τὰ πολυτόκα μάλιστα; η έφ' ών ἀπαφάλλακτα εἶς λόγος. άλλ' εί τοῦτο, οὐχ, ὅσα τὰ καθέκαστα, τοσοῦ-10 τοι καί οί λόγοι. η όσα διάφορα τὰ καθέκαστα καί διάφορα ού τῷ έλλείπειν κατὰ τὸ είδος. η τί κωλύει καί έν οίς άδιάφορα; είπερ τινά όλως έστι πάντη άδιάφορα . ώς γὰρ ὁ τεχνίτης κῶν ἀδιάφορα ποιῆ δεί δμως τό ταύτον διαφορά λαμβάνειν λογική, καθ' ην 15 άλλο ποιήσει προσφέρων διάφορόν τι τῷ αὐτῷ · ἐν δε τῆ φύσει μὴ λογισμῷ γινομένου τοῦ ετέρου, ἀλλά,λόγοις μόνον, συνεζεύχθαι δεί τῷ είδει τὸ διάφορον. ήμεις δε λαμβάνειν την διαφοραν άδυνατουμεν. και εί μεν ή ποίησις έχει τὸ είκη τοῦ όποσαοῦν, αλλος λό-» γος· | εί δε μεμέτρηται, όπόσα τινα είη, το ποσον p. 541 ώρισμένον έσται τη των λόγων άπάντων έξελίξει καλ άναπλώσει · ῶστε, ὅταν παύσηται πάντα, ἀρχὴ ἄλλη · ύπόσον γάρ δει τόν πόσμον είναι και ύπόσα έν τῷ έαυτοῦ βίφ διεξελεύσεται, κείται ἐξ ἀρχῆς ἐν τῷ 25 ξχουτι τούς λόγους. ἀρ' οῦν και ἐπὶ τῶν ἄλλων ζώων, έφ' ών πληθος έκ μιᾶς γενέσεως, τοσούτους τοὺς λόγους; η ού φοβητέον το έν τοις σπέρμασι και τοις λόγοις απειρον ψυχής τὰ πάντα έχούσης. η και έν νῶ, ή έν ψυχή τὸ ἄπειρον τούτων ἀνάπαλιν τῶν έκει προ-» χείρων.

### XIX, 1.

# XIX.

Enn. 1. Ἐπειδή τὰ κακὰ ἐνταῦθα καὶ τόνδε τὸν τόπον 1. 2. <sup>p. 11</sup> περιπολεί έξ ἀνάγκης, βούλεται δὲ ή ψυχή φεύγειν τὰ χαχά, φευχτέον έντεῦθεν. τίς οὖν ἡ φυγή; θεῷ, φησιν, δμοιωθηναι. τοῦτο δέ, εί δίκαιοι και όσιοι μετά φρονήσεως γενοίμεθα και όλως έν άρετη. εί ούν άρετη 5 όμοιούμεθα, άρα άρετην ξτοντι; καί δη και τίνι θεώ; άρ' ούν τῷ μαλλον δοχοῦντι ταῦτα ἔχειν χαὶ δη τῆ τοῦ κόσμου ψυχη καὶ τῷ ἐν ταύτη ἡγουμένω, ὡ φρόνησις θαυμαστή ύπάρχει; και γαρ εύλογον ένταῦθα όντας τούτφ δμοιοῦσθαι. η πρῶτον μέν ἀμφισβητή- 10 σιμον, εί και τούτω ύπάρχουσι πάσαι · οίον σώφρονι [η] ἀνδρείφ είναι, ῷ μήτε τι δεινόν έστιν · οὐδὲν νὰο έξωθεν . μήτε προσιον ήδύ, ού και έπιθυμία αν γένοιτο μή παρόντος, Γν' έχη η έλη. εί δε και αὐτὸς ἐν όρέξει έστι των νοητων, ών και αι ήμέτεραι, δηλον 15 ότι και ήμεν έκετθεν ό κόσμος και αι άφεται. άφ' ουν έχεινο ταύτας έχει; η ούχ εύλογον τάς γε πολιτιχάς λεγομένας άρετας έχειν, φρόνησιν μέν περί το λογιζόμενον, ανδρείαν δε περί το θυμούμενον, σωσοοσύνην δε έν δμολογία τινί και συμφωνία έπιθυμητι- 20 p. 12 x0 0 πρός | λογισμόν, δικαιοσύνην δε την εκάστου τούτων όμου οίκειοπραγίαν άρχης πέρι και του άργεσθαι. άρ' ούν ού κατά τάς πολιτικάς όμοιούμεθα, άλλα κατά τας μείζους τῷ αὐτῷ ὀνόματι χρωμένας; άλλ' εί κατ' άλλας, κατά τὰς πολιτικὰς όλως οῦ; η 25 άλογον μηδ' όπωσοῦν όμοιοῦσθαι κατὰ ταύτας. τούτους γοῦν καί θείους ή φήμη λέγει και λεκτέον άμηγέπη ώμοιῶσθαι· κατὰ δὲ τὰς μείζους τὴν όμοίωσιν

XIX. ПЕРІ АРЕТОN.

XIX, 2.

είναι. άλλ' έκατέρως γε συμβαίνει άρετας έχειν καν εί μή τοιαύτας. εί ούν τις συγχωρεί καν εί μή τοιαύτας όμοιοῦσθαι δύνασθαι, άλλως ήμῶν ἐχόντων πρός άλλας ούδεν χωλύει και μή πρός τας πολιτικάς άρετας s όμοιουμένων ήμας ταις αύτων άρεταις όμοιουσθαι τω μή άρετήν κεκτημένω. και πώς; ώδε εί τι θερμότητος παρουσία θερμαίνεται, ανάγκη και όθεν ή θεομότης έλήλυθε θεομαίνεσθαι, και εί τι πυρός παρουσία θερμόν έστιν, ανάγκη και το πυρ αύτο. 10 πυρός παρουσία θερμαίνεσθαι. άλλά πρός μέν τό πρότερον είποι αν τις και έν τῷ πυρι είναι θεομότητα, άλλὰ σύμφυτον, ώστε τον λόγον ποιείν τη άναλογία έπόμενον έπακτον μέν τη ψυχη την άρετήν. έκείνω δέ, όθεν μιμησαμένη έχει, σύμφυτον ποός 15 δε τόν έκ τοῦ πυρός λόγον τὸ έκεινον ἀρετήν είναι. άρετης δε άξιουμεν είναι μείζονα. άλλ' εί μεν ού μεταλαμβάνει ψυχή το αὐτο ἦν τῷ ἀφ' οὖ, οῦτως ἔδει λέγειν νῦν δὲ έτερον μέν ἐκείνο, έτερον δὲ τοῦτο. ούδε γάρ οίκια ή αίσθητή το αύτό τη νοητή, καίτοι » ώμοίωται· καl τάξεως δε καl κόσμου μεταλαμβάνει ή οίχια ή αίσθητή χάχει έν τῷ λόγφ ούχ ἔστι τάξις οὐδε. χόσμος ούδε συμμετρία. ούτως ούν χόσμου και τάξεως καί δμολογίας μεταλαμβάνοντες έκειθεν και τούτων όντων της άρετης ένθάδε, ού δεομένων δε των έκει π όμολογίας ούδε κόσμου ούδε τάξεως, ούδ' αν άρετῆς είη χρεία και ώμοιώμεθα δε ούδεν ήττον τοις έκει δι' άρετης παρουσίαν. πρός μέν ούν τὸ μὴ άναγκατον κάκει άρετην είναι, έπείπερ ήμεις άρετη όμοιούμεθα, ταυτί · δεί δε πειδώ έπάγειν τῷ λόγφ μὴ μένοντας 30 έπὶ τῆς βίας.

2. πρώτον τοίνυν τὰς ἀρετὰς ληπτέον, καθ' ἅς φαμεν ὁμοιοῦσθαι, ĩν' ἂν τὸ αὐτὸ εῦρωμεν, ὅ παρ'

ήμιν μεν μίμημα ον άρετή έστιν, έκει δε οίον άργέτυ-.πον ον ούκ άρετή, έπισημηνάμενοι, ώς ή όμοίωσις διττή και ή μέν τις ταύτον έν τοις όμοιοις άπαιτει, δσα έπίσης ώμοίωται άπό τοῦ αὐτοῦ 🕯 ἐν οἶς δὲ τὸ μὲν ώμοίωται πρός έτερον, το δε έτερόν έστι πρώτον, ούκ 5 άντιστρέφον πρός έπεινο ούδε δμοιον αύτου λεγόμενον, ένταῦθα τὴν ὁμοίωσιν ἄλλον τρόπον ληπτέον οὐ ταύτον είδος άπαιτοῦντας, άλλὰ μᾶλλον ἕτερον, είπερ κατά τόν έτερον τρόπον ώμοίωται. τί ποτε οὖν έστιν ή άρετη ή τε σύμπασα και έκάστη; σαφέστερος δε ό 10 λόγος έσται έφ' έκάστης. ούτω γαρ και ο τι κοινόν, καθ' δ' άρεται πασαι, δηλον δαδίως έσται. αί μέν τοίνυν πολιτικαί άρεται, ας άνω που είπομεν, κατακοσp. 13 μοῦσι μένοντας καὶ ἀμείνους ποιοῦσιν | δρίζουσαι καί μετρούσαι τὰς ἐπιθυμίας καὶ ὅλως τὰ πάθη καὶ 16 ψευδείς δόξας άφαιροῦσαι τῷ ὅλως ἀμείνονι καί τῷ ώρίσθαι και των άμέτρων και άορίστων έξω είναι τό μεμετοημένου και αύται δρισθείσαι ή μέτρα γε έν ύλη τη ψυχη ώμοίωνται τω έχει μέτοφ και έχουσιν ζινος τοῦ ἐκει ἀρίστου. τὸ μέν γὰρ πάντη ἄμετρον ῦλη » ον πάντη άνωμοίωται καθ' όσον δε μεταλαμβάνει είδους, κατά τοσοῦτον ὁμοιοῦται ἀνειδέφ ἐκείνῷ ὅντι. μαλλον δε τὰ έγγὺς μεταλαμβάνει • ψυχή δε έγγυτέρω σώματος καί συγγενέστερον ταύτη καί πλέον μεταλαμβάνει, ώστε καί έξαπαταν θεός φαντασθείσα, μή Β τό παν θεού τούτο ή. ούτω μέν ούν ούτοι όμοιουνται.

3. ἀλλ' ἐπεὶ τὴν ὁμοίωσιν ἄλλην ὑποφαίνει ὡς τῆς μείζονος ἀρετῆς οὖσαν, περὶ ἐκείνης λεκτέον ἐν ῷ καὶ σαφέστερον ἔσται μᾶλλον καὶ τῆς πολιτικῆς ἡ οὐσία καὶ ῆτις ἡ μείζων κατὰ τὴν οὐσίαν καὶ ὅλως ὅτι » ἔστι παρὰ τὴν πολιτικὴν ἑτέρα. λέγων δὴ ὁ Πλάτων τὴν ὁμοίωσιν τὴν πρὸς τὸν θεὸν φυγὴν τῶν ἐντεῦθεν

elvai nai rats agerats rats ev nohireia of ro anhõs διδούς, άλλὰ προστιθείς πολιτικάς γε, καὶ άλλαχοῦ καθάρσεις λέγων ἁπάσας δηλός τέ έστι διττὰς τιθείς καί την όμοίωσιν ού κατά την πολιτικήν πιθείς. πῶς 5 οὖν λέγομεν ταύτας καθάρσεις καλ πῶς καθαρθέντες μάλιστα όμοιούμεθα; η έπειδη κακή μέν έστιν ή ψυχή συμπεφυρμένη τῷ σώματι και δμοπαθής γινομένη αύτῷ καὶ πάντα συνδοξάζουσα, είη ἂν ἀγαθή καὶ άρετην έχουσα, εί μήτε συνδοξάζοι, άλλα μόνη ένερ-10 γοι. οπερ εστι νοειν τε και φρονειν. μήτε όμοπαθής είη. ὅπερ έστι σωφρονειν. μήτε φοβοίτο ἀφισταμένη τοῦ σώματος. ὅπερ ἐστίν ἀνδρίζεσθαι· ἡγοίτο δὲ λόγος καί νοῦς, τὰ δὲ μὴ ἀντιτείνοι · δικαιοσύνη δ' ἂν είη τοῦτο. τὴν δὴ τοιαύτην διάθεσιν τῆς ψυχῆς, καθ' 15 ην νοεί τε και άπαθής ούτως έστιν, εί τις όμοιωσιν λέγοι πρός θεόν, ούκ αν άμαρτάνοι καθαρόν γάρ και τὸ θείον καὶ ή ἐνέργεια τοιαύτη, ὡς τὸ μιμούμενου έχειν φρόνησιν. τί ούν; ού κάκετνο ούτως διάκειται; η ούδε διάκειται, ψυχής δε ή διάθεσις. νοεί » τε ή ψυχή αλλως· των δε έκει το μεν ετέρως, το δε ούδε όλως. πάλιν ούν το νοετν όμώνυμον; ούδαμως. άλλὰ τὸ μὲν πρώτως, τὸ δὲ παρ' ἐκείνου ἑτέρως. ὡς γάο ό έν φωνη λόγος μίμημα τοῦ ἐν ψυχη, οῦτω καὶ ό έν ψυχη μίμημα τοῦ έν έτέρφ. ὡς οὖν μεμερισμένος 🛪 ό έν προφορα πρός τόν έν ψυχη, οῦτως και ό έν ψυχη έρμηνεύς ων έκείνου πρός τό πρό αύτου. ή δή άρετή ψυχής νοῦ δὲ σὐκ ἔστιν οὐδὲ τοῦ ἐπέκεινα.

 4. ζητητέον δέ, εἰ ἡ κάθαρσις ταὐτὸν τῆ τοιαύτῃ ἀρετῆ ἢ προηγείται μὲν ἡ κάθαρσις, ἕπεται δὲ ἡ ἀρετή,
 καὶ πότερον ἐν τῷ καθαίρεσθαι ἡ ἀρετὴ ἢ ἐν τῷ κεκαθάρθαι \*\* ἀτελεστέρα τῆς ἐν τῷ κεκαθάρθαι \*\* οἰον τέλος ἦδη. ἀλλὰ τὸ κεκαθάρθαι ἀφαίρεσις ἀλλο|τρίου p. 14

παντός, τὸ δὲ ἀγαθὸν ἕτερον αὐτοῦ. η, εἰ πρὸ τῆς άκαθαρσίας άγαθον ήν, ή κάθαρσις άρκετ. άλλ' άρκέσει μέν ή κάθαρσις, τὸ δὲ καταλειπόμενον έσται τὸ άγαθόν, ούχ ή κάθαρσις. και τί το καταλειπόμενόν έστι ζητητέον · ἴσως γὰροὐδὲ τὸ ἀγαθὸν ἦν ἡ φύσις ἡ 5 καταλειπομένη ού γὰρ ἂν έγένετο ἐν κακῷ. ἄρ'οὖν άγαθοειδη λεκτέον; η ούχ ίκανην πρός το μένειν έν τῶ ὅντως ἀγαθῶ· πέφυκε γὰρ ἐπ' ἄμφω. τὸ οὖν ἀγαθόν αύτῆς τὸ συνείναι τῷ συγγενεί, τὸ δὲ κακὸν τὸ τοξς έναντίοις. δες ούν χαθηραμένην συνειναι συν- 10 έσται δε έπιστραφείσα. άζο ούν μετά την κάθαρσιν έπιστρέφεται; η μετά την χάθαρσιν έπέστραπται. τοῦτο οὖν ἡ ἀρετὴ αὐτῆς; ἢ τὸ γινόμενον αὐτῆ ἐκ τῆς έπιστροφής. τι ούν τούτο; θέα και τύπος του όφθέντος έντεθείς και ένεργών, ώς ή ὄψις περί το όρώμε- 15 νον. ούκ άρα είγεν αύτὰ οὐδ' άναμιμνήσκεται; η είγεν ούκ ένεργοῦντα, ἀλλὰ ἀποκείμενα ἀφώτιστα· ῖνα δὲ φωτισθη και τότε γνῷ αὐτὰ ἐνόντα, δει προσβαλειν τῶ φωτίζοντι. είχε δε ούκ αὐτά, άλλὰ τύπους · δεί ούν τον τύπον τοις άληθινοις, ών και οι τύποι, έφαρ- » μόσαι. τάγα δε και ούτω λέγεται έγειν, ότι ό νους ούκ άλλότριος και μάλιστα δε ούκ άλλότριος, όταν πρός αὐτὸν βλέπη· εί δὲ μή, καὶ παρών ἀλλότριος. ἐπεὶ καὶ αί έπιστημαι, έαν μηδ' όλως ένεργωμεν κατ' αύτάς, άλλότριαι.

5. άλλ' έπι πόσον ή κάθαρσις λεπτέον Ούτω γαρ και ή όμοίωσις τίνι φανερα και ή ταυτότης τίνι θεῷ. τοῦτο δέ ἐστι μάλιστα ζητειν θυμον πῶς \*\* και ἐπιθυμίαν και τἆλλα πάντα, λύπην και τὰ συγγενῆ, και τὸ χωρίζειν ἀπὸ σώματος ἐπὶ πόσον δυνατόν. ἀπὸ μὲν » δὴ σώματος ἴσως μὲν και τοῖς οἶον τόποις συνάγουσαν ἑαυτήν, πάντως γε μὴν ἀπαθῶς ἔχουσαν και τὰς

XIX, 6.

άναγκαίας των ήδονων αίσθήσεις μόνον ποιουμένην, καί ίατρεύσεις καί ἀπαλλαγὰς πόνων, ΐνα μή ένοχλοίτο, τὰς δὲ ἀλγηδόνας ἀφαιροῦσαν καί, εί μὴ οἶόν τε, πράως φέρουσαν και έλάττους τιθείσαν τῷ μή συμπάσχειν τον δε θυμον όσον οίον τε άφαιρούσαν παί, εί δυνατόν, πάντη, εί δε μή, μή γοῦν αὐτὴν συνοργιζομένην, άλλ' άλλου είναι τὸ ἀπροαίρετον, τό δε άπροαίρετον όλίγον είναι και άσθενές. τόν δε φόβον πάντη περί ούδενός γάρ φοβήσεται τό δε 10 άπροαίρετον και ένταῦθα· πλήν γε έν νουθετήσει. έπιθυμία δε ότι μεν ούδενός φαύλου, δηλον. σίτων δε και πυτών πρός άνεσιν ούκ αύτή έξει. ούδε τών άφροδισίων δέ εί δ' άρα, φυσιχῶν, οίμαι, και οὐδε τό απροαίρετον έχουσων είδ' άρα, όσον μέχρι φαν-15 τασίας προπετοῦς και ταύτης. ὅλως δὲ αὐτὴ μὲν πάντως τούτων χαθαρά έσται χαί τὸ ἄλογον δὲ βουλήσεται καί αὐτὸ καθαρὸν ποιῆσαι, ῶστε μηδὲ πλήττεσθαι. εί δ' άρα, μή σφόδρα, άλλ' όλίγας τὰς πληγὰς αὐτοῦ είναι και εύθύς λυομένας τη γειτονήσει · ώσπερ εί τις 20 σοφῷ γειτονῶν ἀπολαύοι | τῆς τοῦ σοφοῦ γειτνιάσεως p.15 η δμοιος γινόμενος η αίδούμενος, ώς μηθεν τολμάν ποιείν ών ό άγαθός ού θέλει. ούκουν έσται μάγη. άρκει γάρ παρών ό λόγος, ὃν τὸ χείρον αιδέσεται, ώστε καί αύτό τό χείρον δυσχεράναι, έάν τι όλως 🕿 κινηθή, ὅτι μὴ ήσυχίαν ἦγε παρόντος τοῦ δεσπότου και άσθένειαν αύτῷ ἐπιτιμήσαι.

Εστι μέν οὖν οὐδὲν τῶν τοιούτων ἁμαρτία,
 ἀλλὰ κατόρθωσις ἀνθρώπῷ ἀλλ' ἡ σπουδὴ οὐκ ἔξω
 ἁμαρτίας εἶναι, ἀλλὰ θεὸν εἶναι. εἰ μὲν οὖν τι τῶν
 τοιούτων ἀπροαίρετον γίγνοιτο, θεὸς ἂν εἴη ὁ τοιοῦ τος καὶ δαίμων διπλοῦς ῶν, μᾶλλον δὲ ἔχων σὺν αὐτῷ
 ἅλλην ἀρετὴν ἔχοντα εἰ δὲ μηδέν, θεὸς μόνον

θεός δε τῶν έπομένων τῷ πρώτφ. αὐτὸς μεν γάρ έστιν og hlder inetder nal to nad autor, el rermo olos ήλθεν, έχει έστι · νῷ δὲ συνφχίσθη ένθάδε ήχων χαί τούτον αύτω όμοιώσει κατά την δύναμιν την έκείνου, ώστε, εί δυνατόν, απληκτον είναι η απρακτόν γε των μή δοκούντων τω δεσπότη. τίς ουν εκάστη άρετή το τοιούτω; η σοφία μέν και φρόνησις έν θεωρία ών νοῦς ἔχει · νοῦς δὲ τῆ ἐπαφῆ. διττὴ δὲ ἑκατέρα, ἡ μὲν έν νῷ οὖσα, ή δὲ έν ψυχη. κάκει μεν οὐκ άρετή, έν δε ψυχη άφετή. έκει οὖν τι; ένέργεια αὐτοῦ καί ο̃ ω έστιν ένταῦθα δὲ τὸ ἐν ἄλλφ ἐκείθεν ἀρετή. οὐδὲ γὰρ αὐτοδικαιοσύνη καὶ ἑκάστη ἀρετή, ἀλλ' οἶον παοάδειγμα το δε άπ' αύτης έν ψυχη άρετή. τινός γάρ ή άρετή · αύτό δε εκαστον αύτοῦ, ούχι δ' ἄλλου τινός. δικαιοσύνη δε είπερ οίκειοπραγία, άρα άει έν πλήθει 15 μερών; η ή μεν εν πλήθει, όταν πολλά ή τά μέρη, ή δε όλως οίκειοπραγία, καν ενός ή. ή γουν άληθής αὐτοδικαιοσύνη ένὸς πρὸς αὐτό, ἐν ఴౖఀ οὐκ ἄλλο, τὸ δὲ άλλο. ώστε καί τη ψυγή δικαιοσύνη ή μείζων το πρός νοῦν ἐνεργείν, τὸ δὲ σωφρονείν ή είσα πρὸς νοῦν κ στροφή, ή δε ανδρεία απάθεια καθ' όμοίωσιν τοῦ πρός δ βλέπει άπαθες ου την φύσιν. αυτή δε έξ άρετῆς, ΐνα μή συμπαθη τώ χείρονι συνοίκφ.

7. ἀντακολουθοῦσι τοίνυν ἀλλήλαις καὶ αὖται al ἀρεταὶ ἐν ψυχῆ, ὅσπερ κἀκει τὰ πρὸ τῆς ἀρετῆς κ ἐν νῷ ὅσπερ παραδείγματα. καὶ γὰρ ἡ νόησις ἐκει ἐπιστήμη καὶ σοφία, τὸ δὲ πρὸς αὐτὸν ἡ σωφροσύνη, τὸ δὲ οἰκειον ἔργον ἡ οἰκειοπραγία, τὸ δὲ οἶον ἀνδρεία ἡ ταυτότης καὶ τὸ ἐφ' αὐτοῦ μένειν καθαρόν. ἐν ψυχῆ τοίνυν πρὸς νοῦν ἡ ὅρασις σοφία καὶ φρόνη- » σις, ἀρεταὶ αὐτῆς. οὐ γὰρ αὐτὴ ταῦτα, ὅσπερ ἐκει καὶ τὰ ἅλλα ὡσαύτως ἀκολουθει. καὶ τῷ καθάρσει

δέ, είπερ πάσαι καθάρσεις κατά το κεκαθάρθαι, άνάγκη πάσας η ούδε μία τελεία. και ό μεν έχων τας -μείζους και τας έλάττους έξ ανάγκης δυνάμει, ό δε τας έλάττους ούκ άναγκαίως έχει έκείνας. ὁ μέν δη 5 προηγούμενος τοῦ σπουδαίου βίος οὖτος • πότερα δὲ ένεφγεία έχει καί τὰς | έλάττους η τὰς μείζους η άλ- p. 16 λον τρόπον, σκεπτέον καθ' έκάστην οἶον φρόνησιν. εί γὰρ ἄλλαις ἀρχαζς χρήσεται, πῶς ἔτι ἐκείνη μένει καν εί μή ένεργοῦσα; και εί ή μεν φύσει τοσόνδε, ή • δε τοσόνδε, και ή σωφροσύνη έκεινη μετροῦσα, ή δε όλως άναιροῦσα; ταὐτὸν δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὅλως τῆς φρονήσεως κινηθείσης. ἢ είδήσει γε αὐτὰς καί δσον παρ' αύτῶν έξει· τάχα δέ ποτε περιστατικῶς ένεργήσει κατά τινας αὐτῶν : ἐπὶ μείζους δὲ ἀρχὰς 15 ηχων και άλλα μέτρα κατ' έκεινα πράξει : οἶον τὸ σωφρονείν ούκ έν μέτοφ έκείνφ τιθείς, άλλ' όλως κατά τό δυνατόν χωρίζων και όλως ζών ούχι τόν άνθρώπου βίον τον τοῦ ἀγαθοῦ, ὃν ἀξιοι ἡ πολιτική ἀρετή, άλλά τοῦτον μέν καταλιπών, ἄλλον δε ελόμενος τον υ των θεων πρός γάρ τούτους, ού πρός άνθρώπους άγαθούς ή όμοίωσις. όμοίωσις δε ή μεν πρός τούτους, ώς είκών είκόνι ώμοίωται άπό τοῦ αὐτοῦ έκατέρα ' ή δε πρός άλλον ώς πρός παράδειγμα.

XX.

 Τίς τέχνη η μέθοδος η ἐπιτήδευσις ἡμᾶς οἶ<sup>Ean</sup>.
 3 δεί πορευθηναι ἀνάγει; ὅπου μὲν οὖν δεὶ ἐλθείν, ὡς <sup>p.19</sup>
 ἐπὶ τἀγαθοὐ καὶ τὴν ἀρχὴν τὴν πρώτην, κείσθω διωμολογημένον καὶ διὰ πολλῶν δεδειγμένου· καὶ δὴ καὶ

ΧΧ. ΠΕΡΙ ΔΙΑΛΕΚΤΙΚΗΣ.

δι' ών τοῦτο έδείκνυτο άναγωγή τις ήν. τίνα δὲ δεί είναι τὸν ἀναχθησόμενον; ἆρά γε τὸν πάντα ἢ τὸν πλετστά, φησιν, ίδόντα, δς έν τη πρώτη γενέσει είς γονήν άνδρός έσομένου φιλοσόφου \*\* μουσικοῦ τινος η έρωτικοῦ; ὁ μέν δη φιλόσοφος την φύσιν καὶ ὁ 5 μουσικός και ό ερωτικός άνακτέοι. τίς οὖν ό τρόπος; વેંઠ્રલ γε είς και ό αύτος απασι τούτοις η καθ' ένα έκαστον είς τις; έστι μέν ούν ή πορεία διττή πασιν η p. 20 άναβαίνουσιν | η άνω έλθοῦσιν ή μεν γάο προτέρα άπό τῶν κάτω, ή δέ γε δευτέρα, οἶς ἤδη έν τῷ νοητῷ Ν γενομένοις και οίον ίχνος θείσιν έκει πορεύεσθαι άνάγκη, ξως αν είς τὸ ξσχατον τοῦ τόπου ἀφίκωνται, δ δή τέλος τῆς πορείας ον τυγγάνει, όταν τις ἐπ' άπρω γένηται το νοητώ. άλλ' ή μεν περιμενέτω. περί δε της αναγωγής πρότερον πειρατέου λέγειν, 15 πρώτον δή διασταλτέον τούς άνδρας τούτους ήμιν άρξαμένους άπὸ τοῦ μουσικοῦ ὅστις ἐστὶ λέγοντας τὴν φύσιν. Θετέον δή αὐτὸν εὐκίνητον καὶ ἐπτοημένον μέν πρός τό καλόν, άδυνατώτερον δε παρ' αύτοῦ κινεΐσθαι, ετοιμον δέ έκ τῶν τυχόντων οἶον ἐκτύπων, 2 ώσπερ οί δειλοί πρός τούς ψόφους, ούτως και τούτον πρός τούς φθόγγους και τὸ καλὸν τὸ ἐν τούτοις ξτοιμον. φεύγοντα δε άει το άνάρμοστον και το μή εν έν τοις άδομένοις και έν τοις δυθμοις το εύουθμον και τό εύσχημον διώκειν. μετά τοίνυν τούς αίσθητούς 25 σθόγγους και δυθμούς και σχήματα ούτως άκτέον. γωρίζοντα την ύλην έφ' ών αι άναλογίαι και οι λόγοι els tò xállos tò én' autoïs àntéon nal didantéon, ás περί α έπτόητο έχεινα ήν, ή νοητή άρμονία χαί τό έν ταύτη καλόν καλ δλως τὸ καλόν, οὐ τό τι καλόν μόνον, 😦 και λόγους τους φιλοσοφίας ένθετέον άφ' ών είς πίστιν άκτέον ών άγνοει έχων. τίνες δε οι λόγοι, υστερον.

 2. ὁ δὲ ἐφωτικός, εἰς ὃν μεταπέσοι ἂν καὶ ὁ μουσικὸς καὶ μεταπεσών ἢ μένοι ἂν ἢ παφέλθοι, μνημονικός ἐστί πως κάλλους. χωρὶς δὲ ἂν ἀδυνατεϊ καταμαθεϊν, πληττόμενος δὲ ὑπὸ τῶν ἐν ὄψει καλῶν περὶ
 <sup>5</sup> αὐτὰ ἐπτόηται. διδακτέον οὖν αὐτὸν μὴ περὶ Ἐν σῶμα πεσόντα ἐπτοῆσθαι, ἀλλ' ἐπὶ πάντα ἀκτέον τῷ λόγφ σώματα δεικνύντα τὸ ἐν πᾶσι ταὐτὸν καὶ ὅτι ἕτερον τῶν σωμάτων καὶ ὅτι ἄλλοθεν λεκτέον καὶ ὅτι ἕτερον τῶν σωμάτων καὶ ὅτι ἀλλοθεν λεκτέον καὶ ὅτι ἐν ᾶλλοις μᾶλλον. οἶον ἐπιτηδεύματα καλὰ καὶ νόμους κα λοὺς δεικνύντα ἐν ἀσωμάτοις γὰρ ὁ ἐδισμὸς τοῦ ἐφασμίου ἦδη καὶ ὅτι ἐν τέχναις καὶ ἐν ἐπιστήμαις καὶ ἐν ἀρεταῖς. εἶτα Ἐν ποιητέον καὶ διδακτέον, ὅπως ἐγγίνονται. ἀπὸ δὲ τῶν ἀφετῶν ἦδη [δει] ἀναβαίνειν ἐπὶ νοῦν, ἐπὶ τὸ ὅν. κἀκεὶ βαδιστέον τὴν ἂνω πορείαν.

 3. ό δε φιλόσοφος την φύσιν ετοιμος ούτος και οίον επτερωμένος και ού δεόμενος χωρίσεως, ωσπερ οι αλλοι ούτοι, κεκινημένος πρός τό άνω, ἀπορῶν δὲ τοῦ δεικνύντος δείται μόνον. δεικτέον οὖν και λυτέον βουλόμενον και αὐτὸν τῆ φύσει και πάλαι λελυ μένον. τὰ μεν δη μαθήματα δοτέον πρὸς συνεθισμὸν κατανοήσεως και πίστεως ἀσωμάτου και γὰρ φάδιον δέξεται φιλομαθής ὤν και φύσει ἐνάρετον ὅντα πρὸς τελείωσιν ἀρετῶν ἀκ τέον και μετὰ τὰ μαθήματα p.21 λόγους διαλεκτικῆς δοτέον και ὅλως διαλεκτικὸν
 ποιητέον.

 τίς δὲ ἡ διαλεκτική, ἢν δεὶ καὶ τοῖς προτέροις παραδιδόναι; ἔστι μὲν δὴ ἡ λόγῷ περὶ ἑκάστου δυναμένη ἕξις εἰπεῖν τί τε ἕκαστον καὶ τί ἄλλων διαφέρει καὶ τίς ἡ κοινότης ἐν οἶς ἐστι καὶ ποῦ τούτων ἕκαστον καὶ εἰ
 ἔστιν ὅ ἐστι καὶ τὰ ὄντα ὁπόσα καὶ τὰ μὴ ὄντα αὖ, ἕτερα δὲ ὄντων. αῦτη καὶ περὶ ἀγαθοῦ διαλέγεται καὶ περὶ μὴ ἀγαθοῦ καὶ ὅσα ὑπὸ τὸ ἀγαθὸν καὶ ὅσα ὑπὸ τὸ έναντίον και τί τὸ ἀίδιον δηλονότι και τὸ μὴ τοιοῦτον, έπιστήμη περί πάντων, ού δόξη παύσασα δε της περί τὸ αίσθητὸν πλάνης ἐνιδρύει τῷ, νοητῷ κάκει τὴν πραγματείαν έχει τὸ ψεῦδος ἀφεῖσα ἐν τῷ λεγομένφ άληθείας πεδίω την ψυχην τρέφουσα, τη διαιρέσει 5 τη Πλάτωνος χρωμένη μέν και είς διάκρισιν των είδών, χρωμένη δε και είς το τι έστι, χρωμένη δε και έπι τὰ πρώτα γένη, και τὰ έκ τούτων νοερώς πλέχουσα, έως αν διέλθη παν τό νοητόν, και άνάπαλιν άναλύουσα, είς ὃ ἂν ἐπ' ἀρχὴν ἔλθη · τότε δὲ ήσυχίαν 🛚 άγουσα, ώς μέχρι γέ του έκει είναι έν ήσυχία, ούδεν έτι πολυπραγμονούσα είς εν γενομένη βλέπει την λεγομένην λογικήν πραγματείαν περί προτάσεων καί συλλογισμών, ώσπερ αν το είδέναι γράφειν άλλη τέχνη δούσα. ών τινα άναγκαία και πρό τέχνης ήγου- 15 μένη, πρίνουσα δε αύτα ωσπερ και τα άλλα και τα μέν χρήσιμα αύτῶν, τὰ δὲ περιττὰ ἡγουμένη και μεθόδου τῆς ταῦτα βουλομένης.

5. άλλὰ πόθεν τὰς ἀρχὰς ἔχει ἡ ἐπιστήμη αῦτη; η νοῦς δίδωσιν ἐναργεις ἀρχάς, εἰ τις λαβειν δύναιτο » ψυχή εἰτα τὰ ἑξῆς καὶ συντίθησι καὶ συμπλέκει καὶ διαιρει, ἕως [αν] εἰς τέλειον νοῦν ῆκη. 'ἕστι γάρ,' φησιν, 'αῦτη τὸ καθαρώτατον νοῦ καὶ φρονήσεως'. ἀνάγκη οὖν τιμιωτάτην οὖσαν ἕξιν τῶν ἐν ἡμιν περὶ τὸ ὄν καὶ τὸ τιμιώτατον είναι, φρόνησιν μὲν περὶ τὸ κ ὄν, νοῦν δὲ περὶ τὸ ἐπέκεινα τοῦ ὅντος. τί οὖν ἡ φιλοσοφία; τὸ τιμιώτατον. ἢ ταὐτὸν φιλοσοφία καὶ διαλεκτική; ἢ φιλοσοφίας μέρος τὸ τίμιον οὐ γὰρ δὴ οἰητέον ὅργανον τοῦτο είναι τοῦ φιλοσόφου οὐ γὰρ ψιλὰ θεωρήματά ἐστι καὶ κανόνες, ἀλλὰ περὶ πράγ- 30 ματά ἐστι καὶ οἶον ῦλην ἔχει τὰ ὄντα ΄ ὁδῷ μέντοι ἐπ' αὐτὰ χωρει ἅμα τοις θεωρήμασι τὰ πράγματα ἔχουσα τὸ δὲ ψεῦδος καὶ τὸ σόφισμα κατὰ συμβεβηκὸς γινώσκει ἄλλου ποιήσαντος ὡς ἀλλότριον κρίνουσα τοἰς ἐν αὐτῆ ἀληθέσι τὸ ψεῦδος γινώσκουσα, ὅταν τις προσαγάγῃ, ὅτι παρὰ τὸν κανόνα τοῦ ἀληθοῦς. περὶ
προτάσεως οὖν οὖκ οἶδε· καὶ γὰρ γράμματα· εἰδυῖα δὲ τὸ ἀληθὲς οἶδεν ὅ καλοῦσι πρότασιν καὶ καθόλου οίδε τὰ κινήματα τῆς ψυχῆς ὅ τε τίθησι καὶ ὅ αίρεῖ καὶ εἰ τοῦτο αίρεῖ, ὅ τίθησιν, ἢ ἄλλο, καὶ εἰ ἔτερα ἢ ταὐτὰ προσφερομένων ῶσπερ καὶ ἡ αἴσθησις ἐπιβάλλουσα, ἀ ἀκριβολογείσθαι δὲ ἑτέρα δίδωσι τοῦτο p. 22 ἀγαπώση.

6. μέρος ούν τὸ τίμιον Εχει γὰρ καὶ ἄλλα φιλοσοφία και γάρ και περί φύσεως θεωρεί βοήθειαν παρα διαλεκτικής λαβούσα, ώσπερ και άριθμητική 15 προσχρώνται αί άλλαι τέχναι μάλλον μέντοι αυτη έγγύθεν πομίζεται παρά τῆς διαλεπτικῆς καί περί ήθῶν ώσαύτως θεωροῦσα μέν έκείθεν, προστιθείσα δε τας έξεις και τας άσκήσεις, έξ ών προίασιν αι έξεις. ζσχουσι δε αί λογικαί έξεις και ώς ζδια ήδη τα έκεζ-» θεν· καί γάρ μετά τῆς ῦλης τὰ πλείστα· καί αί μὲν αλλαι άρεται τούς λογισμούς έν τοις πάθεσι τοις ίδίοις καί τατς πράξεσιν, ή δε φρόνησις επιλογισμός τις καί τό παθόλου μαλλον παί εί άνταπολουθούσι παι εί δετ νῦν ἐπισχείν ἢ είσαῦθις ἢ ὅλως ἄλλο βέλτιον · ἡ δὲ 25 διαλεπτική και ή σοφία έτι καθόλου και άύλως πάντα είς χρησιν προφέρει τη φρονήσει. πότερα δε έστι τα κάτω είναι άνευ διαλεκτικής και σοφίας; η άτελως και έλλειπόντως. έστι δε σοφόν είναι και διαλεκτικόν ούτως άνευ τούτων; η ούδ' αν γένοιτο, άλλά η πρό-» τερον η αμα συναύξεται. και τάχα αν φυσικάς τις άρετας έχοι, έξ ών αί τέλειαι σοφίας γενομένης. μετα τὰς φυσικάς οὖν ή σοφία · είτα τελειοι τὰ ἤθη. ἢ τῶν

φυσικών ούσών συναύξεται ήδη ἄμφω καὶ συντελειοῦται ἢ προλαβοῦσα ἡ ἑτέφα τὴν ἑτέφαν ἐτελείωσεν ὅλως γὰφ ἡ φυσικὴ ἀρετὴ καὶ ὅμμα ἀτελὲς καὶ ἦθος ἔχει καὶ αί ἀρχαὶ τὸ πλείστον ἀμφοτέφαις ἀφ' ὧν ἔχομεν.

# XXI.

Enn. Έν τῷ κόσμο τῷ νοητῷ ἡ ἀληθινὴ οὐσία νοῦς <sup>p. 360</sup> τό, άριστον αύτοῦ· ψυχαί δὲ κάκει· ἐκείθεν γάρ καί ένταῦθα. κάκεῖνος ὁ κόσμος ψυγὰς ανευ σωμάτων έχει, ούτος δε τας έν σώμασι γινομένας και μερισθείσας τοις σώμασιν. έκει δε όμου μεν πας νους και ού ι διακεκριμένον ούδε μεμερισμένον, όμοῦ δε πασαι ψυγαί έν ένι τῶ κόσμω, οὐκ έν διαστάσει τοπικη. νοῦς μέν ούν άει άδιάκριτος και ού μεριστός, ψυχή δε έκει άδιάχριτος καί άμέριστος. έχει δε φύσιν μερίζεσθαι. p. 381 | καl γὰρ ὁ μερισμός αὐτῆς τὸ ἀποστῆναι καl ἐν σώ- 15 ματι γενέσθαι. μεριστή ούν είχότως περί τὰ σώματα λέγεται είναι, ότι ούτως άφίσταται καὶ μεμέρισται. πῶς οὖν καὶ ἀμέριστος; οὐ γὰρ ὅλη ἀπέστη, ἀλλ' ἐστί τι αύτης ούκ έληλυθός, δ ού πέφυκε μερίζεσθαι. το ούν έκ της άμερίστου και της περί τα σώματα μεριστης 3 ταύτὸν τῷ ἐκ τῆς ἄνω καὶ κάτω οὕσης καὶ τῆς ἐκεῖθεν έξημμένης, δυείσης δε μέχρι τῶνδε, οἶον γραμμῆς έκ κέντρου. έλθοῦσα δὲ ένθάδε τούτφ τῷ μέρει ὁρῷ, ῷ και αύτῷ τῷ μέρει σώζει την φύσιν τοῦ ὅλου. οὐδὲ γὰρ ἐνταῦθα μόνον μεριστή, ἀλλὰ καὶ ἀμέριστος • τὸ 25 γὰρ μεριζόμενον αὐτῆς ἀμερίστως μερίζεται. εἰς ὅλον

ΧΧΙ. ΠΕΡΙ ΟΤΣΙΑΣ ΨΤΧΗΣ sive ΠΩΣ Η ΨΤΧΗ ΤΗΣ ΑΜΕΡΙΣΤΟΤ ΚΑΙ ΜΕΡΙΣΤΗΣ ΟΤΣΙΑΣ ΜΕΣΗ ΕΙΝΑΙ ΑΕΓΕΤΑΙ.

XXII, 1.

γάρ τὸ σῶμα δοῦσα αύτὴν μὴ μερισθεϊσα τῷ ὅλη εἰς ὅλον τῷ ἐν παντὶ εἶναι μεμέρισται.

# XXII.

 Αρά γε ή ψυχή πανταχοῦ τῷ παντὶ πάρεστιν, p. 644 δτι σωμά έστι τοῦ παντὸς τοσόνδε, περί τὰ σώματα 5 φύσιν έχουσα μερίζεσθαι η και παρ' αύτης πανταγού έστιν; ούχ ούπερ αν ύπό σώματος προαχθη, άλλά σώματος εύρίσκοντος αύτην πρό αύτου πανταχου ούσαν. ώστε, ύπου αν τεθη, έκει εύρίσκειν ψυχην ούσαν πρίν αύτό τεθηναι έν μέρει του παντός και τό 10 όλον τοῦ παντὸς σῶμα τεθηναι ἐν ψυχη οὖση. ἀλλ' εί έστιν είς τοσούτον πρίν τό τοσόνδε σώμα έλθειν πληρούσα τὸ διάστημα παν, πῶς οὐ μέγεθος ἕξει; η τίς τρόπος αν είη του είναι έν τῷ παντί πρίν τὸ πᾶν γενέσθαι τοῦ παντὸς οὐκ ὄντος; τό τε ἀμερῆ λεγομέ-15 νην καί άμεγέθη είναι πανταχοῦ είναι μέγεθος ούκ έχουσαν πῶς ἄν τις παραδέξαιτο; καί εί τῷ σώματι λέγοιτο συνεπτείνεσθαι μή σώμα ούσα, ούδ' ώς έπφεύγειν ποιεί την απορίαν τῷ κατὰ συμβεβηκός τὸ μένεθος αὐτῆ διδόναι . ὑμοίως γὰρ ἄν τις καὶ ἐν-» ταῦθα ζητήσειεν εὐλόγως, ὅπως κατὰ συμβεβηκὸς μεγεθύνεται. ού γαο δή, ώσπερ ή ποιότης, οίον γλυκύτης η χρόα, κατά παν το σωμα, ούτω και ή ψυχή. τὰ μέν γὰρ πάθη τῶν σωμάτων, ῶστε πᾶν τὸ πεπονθός έχειν τό πάθος και μηδέν είναι έφ' έαυτοῦ σώ-25 ματος όν τι καί γινωσκόμενον τότε. διό καί έξ άνάγκης τοσοῦτον τό τε ἄλλου μέρους λευκόν ούχ

ХХІІ. ПЕРІ ТОТ ТО ON EN KAI TATTON ON AMA ПАNTAXOT EINAI OAON A'.

PLOTIN. I.

11

όμοπαθές τῷ ἄλλου. καὶ ἐπὶ τοῦ λευποῦ τὸ αὐτὸ μέν εἰδει τὸ ἐπ' ἄλλου πρὸς τὸ ἐπ' ἄλλου μέρους, οὐ μὴν ταὐτὸν ἀριθμῷ, ἐπὶ δὲ τῆς ψυχῆς τὸ αὐτὸ ἀριθμῷ τὸ ἐν τῷ ποδὶ καὶ τῆ χειρὶ ὑπάρχει, ὡς δηλοῦσιν αἰ ἀντιλήψεις καὶ ὅμως ἐν μὲν ταῖς ποιότησι τὸ αὐτὸ με-5. ৬৬ μερισμένον θεωρεῖται, | ἐπὶ δὲ ψυχῆς τὸ αὐτὸ οὐ μεμερισμένον, οῦτω δὲ μεμερίσθαι λεγόμενον, ὅτι πανταχοῦ. λέγωμεν οὖν ἐξ ἀρχῆς περὶ τούτων, εἰ τι ἡμῖν σαφὲς καὶ εὐπαράδεκτον γένοιτο, πῶς ἀσώμα= τος καὶ ἀμεγέθης οὖσα δύναται εἰς πλείστον ἰέναι ω εἰτε πρὸ τῶν σωμάτων εἰτ' ἐν τοῖς σώμασι. τάχα δέ, εἰ φανείη καὶ πρὸ τῶν σωμάτων παραδέξασθαι τὸ τοιοῦτον γένοιτο.

2. έστι δή τὸ μὲν ἀληθινὸν πῶν, τὸ δὲ τοῦ παν- 15 τός μίμημα ή τοῦδε τοῦ όρατοῦ φύσις. τὸ μὲν οὖν οντως παν έν ούδενί έστιν. ούθεν γάρ έστι πρό αύτου . δ δ' αν μετά τουτο ή, τουτο ήδη άνάγκη έν τφ παντί είναι, είπεο έσται, και μάλιστα έξ έκείνου ήρ-เกมย์ของ หลl où бบงล์แององ ลังอง อ่หอไของ อบันอ แล่ขอเง 20 όὕτε πινεΐσθαι. καὶ γὰρ εί μὴ ὡς ἐν τόκφ τις τιθείτο τό τοιούτον τόν τόπον νοών η πέρας σώματος του περιέχοντος καθ' ὃ περιέχει η διάστημά τι, ὃ πρότεφον મેંગ રગેડ વર્ણ્ટલ્લ્ડ રાગ્ટે પ્રદેશનાં પ્રથી દેશ દેવરાય, હેપ્રીલે રહ્યું પ્રદ οίον έρειδεσθαι έπ' αύτοῦ καὶ ἀναπαύεσθαι παντά- » γοῦ ὄντος ἐκείνου καὶ συνέχοντος, τὴν τοῦ ὀνόματος άφείς κατηγορίαν τη διανοία το λεγόμενον λαμβανέτω. τοῦτο δὲ ἄλλου χάριν εἴρηται, ὅτι τὸ πῶν ἐκείνο και πρώτον και ον ού ζητει τόπον ούδ' όλως έν τινι. παν δή τὸ παν ούκ ἔστιν ὅπως ἀπολείπεται ἑαυτοῦ, » άλλ' έστι πεπληφωκός έαυτό καί ου ίσου έαυτώ · καί ού τὸ πῶν, ἐκει αὐτό τὸ γὰρ πῶν αὐτό ἐστιν. ὅλως

τε, εί τι έν τῷ παντὶ ίδρύθη αঁλλο ὂν παρ' έχεινο, μεταλαμβάνει αύτοῦ καὶ συντυγγάνει αὐτῷ καὶ ἰσγύει παρ' αύτοῦ οὐ μερίζον ἐπείνο, ἀλλ' εύρίσκον αὐτὸ ἐν έαυτῷ αὐτὸ προσελθὸν ἐκείνῷ ἐκείνου οὐκ έξω έαυ-<sup>5</sup> τοῦ γενομένου· οὐ γὰρ οἶόν τε<sup>θ</sup>έν τῷ μὴ ὄντι τὸ ὄν είναι, άλλ', είπερ, τὸ μὴ ὂν ἐν τῷ ὄντι. ὅλφ οὐν ἐντυγγάνει τῷ ὅντι οὐ γὰρ ἦν ἀποσπασθαι αὐτὸ ἀφ' έαυτοῦ καὶ τὸ πανταχοῦ δὲ λέγεσθαι εἶναι αὐτὸ δηλονότι έν τῷ ὅντι · ῶστε έν αύτῷ. καί οὐδὲν θαυμα-10 στόν, εί τὸ πανταχοῦ ἐν τῷ ὄντι καὶ ἐν αύτῷ· ήδη γάρ γίνεται τὸ πανταχοῦ ἐν ένί. ήμεις δὲ τὸ ὄν ἐν αίσθητῷ θέμενοι καὶ τὸ κανταχοῦ έκει τιθέμεθα καὶ μέγα νομίζοντες τὸ αίσθητὸν ἀπορούμεν πῶς ἐν μεγάλφ και τοσούτφ έκείνη ή φύσις έκτείνεται το δέ 15 έστι τοῦτο τὸ λεγόμενον μέγα μικρόν, ὃ δὲ νομίζεται. μικρόν, έκεινο μέγα, εί γε όλον έπλ παν τούτου μέρος | φθάνει, μαλλον δε τοῦτο πανταχόθεν τοις αὐ- Ρ. 646 τοῦ μέρεσιν ἐπ' ἐκεῖνο ἰὸν εύρίσκει αὐτὸ πανταχοῦ παν καί μείζον έαυτου. όθεν ώς ούκ έν τη έκτάσει » πλέον τι ληφόμενον: έξω γάρ αν και τοῦ παντὸς ἐγίνετο περιθείν αὐτὸ έβουλήθη, οῦτε δὲ περιλαβείν δεδυνημένον ούδ' αὐ έντὸς γενέσθαι ήγάπησε τόπον έχειν καί τάξιν ού σώζοιτο γειτονοῦν αὐτῷ παρόντι καὶ οὐ παρόντι αὖ ἔστι γὰρ ἐφ' ἑαυτοῦ ἐκείνο, καν υ τι αύτῷ έθέλη παρείναι · ὅπου δή συνιόν τό σῶμα τοῦ παντός εύρίσκει τό παν, ώστε μηδέν έτι δείσθαι τοῦ πόρρω, άλλὰ στρέφεσθαι έν τῷ αὐτῷ ὡς παντὸς ὄντος τούτου ού κατά παν μέρος αύτου άπολαύει όλου έχείνου. εί μεν γάρ έν τόπω ήν έχεινο αύτό, προσχω-» geiv ve ëdei exet nal evourogeiv nal ev alla uegei αύτοῦ αីλλφ μέφει έφάπτεσθαι έκείνου και έλναι τὸ πόρρω και έγγύθεν. εί δε μήτε το πόρρω μήτε το έγ-11\*

#### XXII, 3.

γύθεν, ἀνάγκη ὅλον παρεϊναι, είπερ πάρεστι. καὶ ὅλως [πάρ]εστιν ἐκείνων ἑκάστω, οἶς μήτε πόρρωθέν ἐστι μήτε ἐγγύθεν, δυνατοϊς δὲ δέξασθαί ἐστιν.

3. άρ' ούν αύτό φήσομεν παρείναι η αύτό μέν έφ' έαυτοῦ είναι, δυνάμεις δὲ ἀπ' αὐτοῦ ίέναι ἐπὶ κ πάντα και ούτως αύτο πανταγού λέγεσθαι είναι; ούτω γάο τὰς ψυχὰς οἶον βολὰς είναι λέγουσιν, ῶστε αὐτὸ μέν ίδρῦσθαι έν αύτῶ, τὰς δὲ έκπεμφθείσας κατ' άλλο καί κατ' άλλο ζώον γίνεσθαι. η έφ' ών μέν τό εν τῷ μὴ πᾶσαν τὴν φύσιν ἀποσώζειν τὴν οὖσαν ἐν Ν αὐτῷ ἐκείνῷ ἐνταῦθα δύναμιν αὐτοῦ ῷ πάρεστι παρείναι, ού μην ούδ' ώς έκεινο μη όλως παρείναι, έπει και τότε ούκ άποτέτμηται έκεινο της δυνάμεως αύτοῦ ην έδωκεν έκείνω ' άλλ' ὁ λαβών τοσοῦτον έδυνήθη λαβείν παντός παρόντος. ού δε πασαι αί δυ- 15 νάμεις, αύτὸ σαφῶς πάρεστι χωριστὸν ὅμως ὅν γενόμενον μέν γάρ τοῦδε είδος ἀπέστη ἂν τοῦ τε παν είναι τοῦ τε είναι έν αύτῷ πανταχοῦ, κατὰ συμβεβηπός δε παί άλλου. μηδενός δε όν του θέλοντος αύτου είναι φ αναύτο έθέλη ώς δύναται πελάζει ου γενό- 20 p. 647 μενον έκείνου, |  $\dot{\alpha}\lambda\lambda$  έκείνου έφιεμένου αὐτοῦ, οὐδ' αὖ ἄλλου. θαυμαστόν οὖν οὐδὲν οῦτως ἐν πᾶσιν εί-שמו, הדו מט לי היט היט לביו א מידשי השרשה הה לא אין אישי είναι. διό καί τό κατά συμβεβηκός ούτω λέγειν συμπαραθεϊν τῷ σώματι καὶ τὴν ψυχὴν οὐκ ἄτοπον ἴσως, τ εί αὐτὴ μὲν ἐφ' ἑαυτῆς λέγοιτο είναι οὐχ ῦλης γενομένη οὐδὲ σώματος, τὸ δὲ σῶμα πᾶν κατὰ πᾶν ἑαυτοῦ οίονεὶ ἐλλάμποιτο. θαυμάζειν δὲ οὐ δεῖ, εἰ ἀὐτὸ μή ον έν τόπω παντί τῶ έν τόπω όντι πάρεστιν ήν γαρ αν τούναντίον θαυμαστόν και άδύνατον πρός το » θαυμαστῷ, εί τόπον καὶ αὐτὸ ἔχον οἰκεῖον παρῆν

άλλφ τοι έν τόπω η όλως παρην καί παρην ουτως,

164

XXΠ, 4.

ῶς τοι ήμεις φαμεν. νῦν δέ φησιν ὁ λόγος, ὡς ἀνάγχη αὐτῷ τόπον οὐκ εἰληχότι ῷ πάφεστι τοὐτῷ ὅλον παφειναι. η ἔσται αὐτοῦ τὸ μὲν ὡδί, τὸ δὲ ἄλλοθι. ῶστε μεφιὅ στὸν ἔσται καὶ σῶμα ἔσται. πῶς γὰρ δὴ καὶ μεφιεις; ἀρά γε τὴν ζωὴν μεφιεις; ἀλλ' εἰ τὸ πᾶν ἦν ζωή, τὸ μέφος ζωὴ οὐκ ἔσται. ἀλλὰ τὸν νοῦν, ῦν' ὁ μὲν ἦ ἐν ἄλλῷ, ὁ δὲ ἐν ἄλλῷ; ἀλλ' οὐδέτερον αὐτῶν νοῦς ἔσται. ἀλλὰ τὸ ὄν αὐτοῦ; ἀλλὰ τὸ μέφος οὐκ ὄν
Ν ἔσται, εἰ τὸ ὅλον τὸ ὄν ἀπῆρχε. τί οὖν, εἔ τις λέγοι καὶ τὸ σῶμα μεφιζόμενον καὶ τὰ μέρη ἔχει[ν] σώματα ὄντα; ἢ ὁ μεφισμὸς ἦν οὐ σώματος, ἀλλὰ τοσοῦδε σώματος, καὶ σῶμα ἕκαστον ἐλέγετο τῷ εἰδει καθ' ὃ σῶμα. τοῦτο δὲ οὐκ εἰχε τοσόνδε τι, ἀλλ' οὐδ' ὁπωσ-

4. πῶς οὖν τὸ ὂν καὶ τὰ ὄντα καὶ νοῦς πολλοὺς καί ψυχάς πολλάς, εί τὸ ὂν πανταχοῦ ὂν καί μή ώς όμοειδές και νοῦς είς και ψυχή μία; καίτοι ἅλλην μέν τοῦ παντός, τὰς δὲ ἄλλας. ταῦτά τε γὰρ ἀντιμαρτυa peimoonet και τα είσημένα, εί τινα ανάγκην, αλλ' ού πειθώ γε έχει άπίθανον νομιζούσης της ψυχης το έν ούτω πανταχού ταὐτὸν εἶναι. βέλτιον γὰρ ἴσως μερίσαντα τὸ ὅλον ὡς μηδὲν ἐλαττοῦσθαι ἀφ' οὖ ὁ μερισμός γεγένηται η παί γεννήσαντα άπ' αύτοῦ, ίνα 25 δή βελτίοσι χρώμεθα όνόμασιν, ούτω το μεν έασαι έφ' αύτοῦ είναι, τὰ δ' οίον μέρη γενόμενα συμπληοοῦν ἤδη τὰ πάντα. ἀλλ' εἰ ἐκείνο μένει τὸ ὂν ἐφ' έαυτου, δτι παράδοξον είναι δοκεί τὸ αμα όλον τι πανταχοῦ παρειναι, ὁ αὐτὸς λόγος καὶ ἐπὶ τῶν ψυ-» χῶν ἔσται. ἀλλ' οἶς γὰρ λέγονται σώμασιν ὅλαι ἐν 🕚 όλοις είναι, ούκ έσονται, άλλ' η μερισθήσονται η μένουσαι όλαι που του σώματος δύναμιν αύτων δώ-

σουσιν; έφ' ών και των δυνάμεων ή αυτή άπορία έσται εί όλον πανταχού. χαί έτι τὸ μέν τι ψυχήν έξει P. 648 τοῦ σώματος, τὸ δὲ δύναμιν μόνον. ἀλλὰ πῶς | ψυχαλ nollal ral vot nollol ral to ov ral tà ovra; ral on καί προιόντα έκ τῶν προτέρων ἀριθμοί ὄντα, ἀλλ' οὐ 5 μεγέθη, όμοίως απορίαν παρέξουσι πῶς πληροῦσι τὸ παν. ούδεν ούν ήμιν παρά του πλήθους ούτω προιόντος έξεύρηται είς εὐπορίαν · ἐπεί και τὸ ὂν πολλά συγχωρούμεν είναι έτερότητι, ού τόπω. όμου γάρ παν τὸ ὅν, καν πολύ οῦτως η ΄ ἐἐν γὰρ ἐόντι πελά- Ν ζει' και παν όμου και νους πολύς έτερότητι, ού τόπο, buou de nas. do' our rai wural; n' rai wural ensi καί τὸ περί τὰ σώματα μεριστὸν λέγεται ἀμερὲς είναι τήν φύσιν, τὰ δὲ σώματα μέγεθος ἔχοντα ταύτης τῆς ψυχης φύσεως αὐτοῖς παρούσης, μᾶλλον δε τῶν σω- 16 μάτων έκει γενομένων, όσον έστι μεμερισμένα κατά παν μέρος έπείνης έμφανταζομένης της φύσεως περί τὰ σώματα οῦτως ἐνομίσθη είναι μεριστή. ἐπεί, ὅτι ού συνδιείληπται τοις μέρεσιν, άλλ' όλη πανταχού, φανερον ποιει το εν και το αμέριστον όντως της φύ- » σεως. ούτ' ούν το μίαν είναι τὰς πολλὰς ἀναιρεί, ώσπεο ούδε το ου τά όντα, ούτε μάχεται το πληθος έκει τῶ ένι ούτε τῷ πλήθει συμπληφούν δει ζωῆς τὰ σώματα ούτε διὰ τὸ μέγεθος τοῦ σώματος δει νομίζειν τὸ πληθος τῶν ψυχῶν γίνεσθαι, ἀλλὰ πρὸ τῶν s σωμάτων είναι και πολλάς και μέαν. έν γάρ τῷ ὅλφ αί πολλαί ήδη ού δυνάμει, άλλ' ένεργεία έπάστη. ούτε γαο ή μία ή όλη κωλύει τας πολλας έν αύτη είναι, ούτε αί πολλαί την μίαν. διέστησαν γάρ ού διεστώσαι καί πάρεισιν άλλήλαις ούκ άλλοτριωθείσαι » ού γάρ πέρασιν είσι διωρισμέναι, ώσπερ ούδε έπιστημαι αί πολλαί έν ψυχη μια, καί έστιν ή μία τοιαύτη

**166** ,

ώστε έχειν έν έαυτη πάσας. ούτως έστιν απειρος ή τοιαύτη φύσις.

5. και το μέγα αὐτῆς οῦτω ληπτέον, οὐκ ἐν ὄγκφ τοῦτο γὰρ μικρόν έστιν είς τὸ μηδεν ίόν, εί τις ἀφαιs pot. Exst de oùde agelstv earw oùd', si agarpots, לתואבושבו. בו טב סיא לתואבושבו, דו טבו טבטולימו מי τινος άποστατη; πῶς γὰρ ἀποστατεϊ οὐκ ἐπιλείπουσα, άλλ' ἀένναος ούσα φύσις οὐ δέουσα; δέουσα μὲν γὰρ έπι τοσούτον έρχεται, έφ' όσον δείν δύναται, μη δέουσα 10 δέ . ούδε γάρ αν ούδ' όπου δεύσειεν έχοι. το παν κατείληφε, μαλλον δε αύτή έστι το παν και μετζόν τι ούσα η κατά σώματος φύσιν. όλίγον γάρ [αν] είκότως νομίζοιτο τῷ παντί διδόναι, όσον δύναται τοῦτο αὐτοῦ φέρειν. δεί δὲ ἐχείνο μήτε έλαττον λέγειν μηδὲ 15 τιθέμενον έλαττον τῷ ὄγκφ | ἀπιστείν ἤδη, ὡς οὐ p. 649 durator éxi to mettor autor lévai to élattor. oute γάρ τὸ ἕλαττον κατηγορητέον οὐδὲ παραθετέον ὄγκον ποός άσγκαν έν μετρήσει. δμοιον γάρ ώς εί τις ίατριχην λέγοι έλάττω είναι τοῦ σώματος τοῦ ίατροῦ · οὐδ' 2 αὐ οῦτω μείζον νομιστέον τη ποσοῦ μετρήσει έπει ούδ' έπι της ψυγης ούτως το μέγα και το μεζόν του σώματος. μαρτυρεί δε τῷ μεγάλφ τῆς ψυχῆς και τὸ μείζονος τοῦ ὄγκου γινομένου φθάνειν ἐπὶ πῶν αὐτοῦ την αύτην ψυχήν, η έπ' έλάττονος όγχου ήν. γελοίον z γèq πολλαχή, εί τις προσθείη καὶ τη ψυχη ὄγκον.

6. τί οὖν οὐχ ἐπ' ἅλλο σῶμα ἔρχεται; ἢ ὅτι ἐκείνο δεῖ, εἰ δύναται, προσελθείν, τὸ δὲ προσεληλυθὸς καὶ δεξάμενον ἔχει. τί οὖν; τὸ ἅλλο σῶμα τὴν αὐτὴν ψυ- χὴν ἔχει ἔχον καὶ αὐτὸ τὴν ἢν ἔχει ψυχήν; τί γὰρ
διαφέρει; ἢ καὶ ταις προσθήκαις. εἶτα πῶς ἐν ποδὶ καὶ χειρί τὴν αὐτήν, τὴν δὲ ἐν τῷδε τῷ μέρει τοῦ παντὸς οὐ τὴν αὐτὴν τῷ ἐν τῷδε; εἰ δὲ αί αἰσθήσεις

διάφοροι, καί τὰ πάθη τὰ συμπίπτοντα διάφορα λεκτέον είναι. αλλα οὖν ἐστι τὰ κοινόμενα, οὐ τὸ κρίνον ὁ δὲ κρίνων ὁ αὐτὸς δικαστὴς ἐν ἄλλοις καὶ αλλοις πάθεσι γινόμενος; καίτοι οὐχ ὁ πάσχων αὐτός; ἀλλ ἡ τοῦ τοιοῦδε σώματος φύσις καὶ ἔστιν οἶον εἰ [ὁ] s αὐτὸς ἡμῶν καὶ ἡδονὴν κρίνοι τὴν περὶ τὸν δάκτυλον καὶ ἀλγηδόνα τὴν περὶ τὴν κεφαλήν. διὰ τί οὖν οὐ συναισθάνεται ἡ ἑτέρα τὸ τῆς ἑτέρας κρίμα; ἢ ὅτι κρίσις ἐστίν, ἀλλ' οὐ πάθος. εἶτα οὐδ' αὐτὴ ἡ κρίνασα κέκρικα λέγει, ἀλλ' ἔκρινε μόνον ἐπεὶ οὐδὲ κ παρ' ἡμῖν ἡ ὄψις τῆ ἀκοῆ λέγει, καίτοι ἕκριναν αμφω, ἀλλὰ ὁ λογισμὸς ἐπ' ἀμφοῖν τοῦτο δὲ ἕτερον ἀμφοιν. πολλαχῆ δὲ καὶ ὁ λογισμὸς εἰδε τὸ ἐν ἑτέρῷ κρίμα καὶ σύνεσιν ἕσχεν ἑτέρου πάθους. εἰρηται δὲ περὶ τούτου καὶ ἐν ἅλλοις.

р. 650

7. άλλα πάλιν λέγωμεν πῶς ἐπὶ πάντα ἐστὶ τὸ αύτό τοῦτο δε ταὐτόν έστι [τῶ] πῶς ξκαστον τῶν πολλών των αίσθητών ούκ αμοιρον του αύτου πολλαχη κείμενον. ού γαρ έκεινο όρθως έχει έκ των είοημένων μερίζειν είς τὰ πολλά, ἀλλὰ τὰ πολλὰ μεμε- 3 οισμένα είς τὸ Ἐν μᾶλλον ἀνάγειν, κἀκείνο οὐκ ἐληλυθέναι πρός ταῦτα, ἀλλὰ ταῦτα ὅτι διέρριπται παρεσχηκέναι δόξαν ήμιν κατά ταῦτα κάκεινο διειλῆφθαι, οίον εί τις τὸ κρατοῦν καὶ συνέχον εἰς ἴσα τῷ κρατουμένω διαιροι. καίτοι κρατοίη αν και χείρ σώμα όλον κ και ξύλον πολύπηγυ και άλλο τι και έπι παν μέν τὸ χρατούν, ού διείληπται δε όμως είς ίσα τω χρατουμένω έν τη χειρί χαθ' όσον έφάπτεται είς τοσούτον περιγραφομένης, ώς δοκεί, τῆς δυνάμεως, ἀλλ' ὅμως τῆς χειρὸς ὁριζομένης τῷ αύτῆς ποσῷ, οὐ τῷ τοῦ αίω- » ρουμένου και κρατουμένου σώματος. και εί προσθείης δε τῷ πρατουμένω σώματι μῆπος ἄλλο παι δύναιτο ή

168

γείο φέρειν, ή δύναμις κάκεινο κρατεί ού διαληφθείσα είς τοσαῦτα μέρη, όσα τὸ σῶμα ἔχει. τί οὖν, εί τις τον όγκον τον σωματικόν της χειρός ύποθείτο άφηοῆσθαι, καταλείποι δε την δύναμιν την αύτην την s ανέχουσαν καl πρότερου αὐτό, τὴν πρόσθεν ἐν τῆ γειρι ούσαν; άρ' ούκ αν ή αύτή αμέριστος ούσα έν παντί ώσαύτως κατά παν μέρος είη; εί δε δή φωτεινόν μικρόν δγκον οίον κέντρον ποιησάμενος μετζόν τι περιθείης σφαιρικόν σώμα διαφανές, ώστε το φώς το κ ένδον έν παντί τῷ περιέχοντι φαίνειν, οὐκ οὖσης ἅλλοθεν αύγης τῷ έξωθεν ὄγκφ, ἇρ' ούκ έκεινο τὸ ένδον φήσομεν αύτό μηδέν παθείν, άλλά μένον έπί πάντα τον έξωθεν όγχον έληλυθέναι και το έχει ένορώμενον έν τῷ μιχρῷ ὄγχῷ φῶς χατειληφέναι τὸ ἔξω; 15 έπειδή τοίνυν οὐ παρά τοῦ ὄγκου τοῦ σωματικοῦ τοῦ μικροῦ ἐκείνου ἦν τὸ φῶς • οὐ γὰρ ἦ σῶμα ἦν είχε τὸ φῶς, ἀλλ' ή φωτεινόν σῶμα, ἑτέρα δυνάμει, οὐ σωματική ούση φέρε, εί τις τον όγκον του σώματος ύφέλοι, τηφοί δε την του φωτός δύναμιν, άρ' αν έτι w simols nov sival to  $\varphi \tilde{\omega}_S$ ,  $\eta \tilde{\epsilon} \pi'$  is  $\eta s \tilde{\epsilon} \eta * \kappa a \vartheta'$ όλην τε την έξω σφαίραν; ούκέτι δη ούδ' άπερείση τη διανοία όπου πρότερον ήν κείμενον και ούτε έτι έρεις όθεν ούτε όπη, άλλα περί μέν τούτου απορος έση έν θαύματι ποιούμενος, αμα δε ώδι τοῦ σφαιοι-\* κοῦ σώματος ἀτενίσας εἴση τὸ φῶς καὶ ὡδὶ αὐτός. έπει και έπι του ήλίου έχεις μέν είπειν όθεν τό φῶς έπιλάμπει κατὰ πάντα τὸν ἀέρα εἰς τὸ σῶμα τοῦ ἡλίου βλέπων, τὸ δὲ αὐτὸ ὅμως ὑρᾶς φῶς πανταχοῦ οὐδἑ τοῦτο μεμερισμένον. δηλοῦσι δὲ αί ἀποτομαί ἐπὶ θά-» τερα η όθεν έλήλυθεν ού διδούσαι είναι ούδε μερίζουσαι. | καί δη τοίνυν εί δύναμις μόνον ὁ ήλιος ήν p. 651 σώματος χωρίς οὖσα καί φῶς παρεῖχεν, οὐκ ἀν ἐντεῦθεν ῆφξατο οὐδ' ἂν εἶπες ὅθεν, ἀλλ' ἦν ἂν τὸ φῶς πανταχοῦ ἕν καὶ ταὐτὸν ὂν οὐκ ἀφξάμενον οὐδ' ἀφχήν ποθεν ἔχον.

8. το μέν ούν φώς, έπειδη σώματός έστιν, όθεν έλήλυθεν είπειν έχεις έχων είπειν το σώμα όπου 5 Estiv. autor de el ri esti nal detrai oùder samatos πρότερον ὂν τη φύσει παντός σώματος, ίδρυμένον αύτό έν έαυτῷ, μαλλον δὲ οὐδὲ ίδρύσεως δεόμενον ούδεν της τοιαύτης, τοῦτο δη τὸ τοιαύτην έχον φύσιν ούκ έχον ἀρχήν ὅθεν ὑρμηθείη οὕτε ἐκ τινος τόπου Ν ούτε τινός ὂν σώματος πῶς αὐτοῦ τὸ μὲν ὡδὶ φήσεις. τό δε ώδι; ήδη γάρ αν και τό όθεν ώρμήθη έγοι και τό τινος είναι. λείπεται τοίνυν είπειν ώς, εί τι αύτοῦ μεταλαμβάνει, τῆ τοῦ ὅλου δυνάμει μεταλαμβάνει αύτοῦ παντός : μηδεν μήτ' οὖν ἄλλο τι μήτε με- 16 μερισμένον. το μέν γάρ σώματι έχοντι το πάσχειν καν κατά συμβεβηκός αν γένοιτο και ταύτη παθητόν αν λέγοιτο και μεριστόν, έπειδή σώματός έστι τι, οίον πάθος η είδος. δ δέ έστι μηδενός σώματος, άλλα το σῶμα ἐθέλει αὐτοῦ είναι, ἀνάγκη τοῦτο τά τε ἄλλα » πάθη τοῦ σώματος μηδαμῶς αὐτὸ πάσχειν μερίζεσθαί τε ούχ οίόν τε. σώματος γάρ και τοῦτο και πρώτως πάθος και ή σωμα. εί δη ή σωμα το μεριστόν, ή μη σῶμα τὸ ἀμέριστον. πῶς γὰρ καὶ μερίσεις οὐκ ἔχον μέγεθος; εί ούν ούκ έχοντος μέγεθος τὸ έχον τὸ μέγε- 🛎 θος άμηγέπη μεταλαμβάνει, ού μεριζομένου αύτου αν μεταλαμβάνοι η μέγεθος αύ έξει πάλιν. όταν ούν &v [έv] πολλοίς λέγης, ούκ αὐτὸ πολλὰ γενόμενον λέγεις, άλλὰ τῶν πολλῶν τὸ πάθος περιάπτεις τῶ ένλ έχείνω έν πολλοίς αύτό αμα όρων. τό δε εν [έν] αύ- » τοις ούτω ληπτέον ώς ούκ αὐτῶν γενόμενον έκάστου ούδ' αὐ τοῦ παντός, ἀλλ' ἐκείνο μὲν αὐτοῦ είναι καὶ

XXII, 9.

٠,

αὐτὸ εἰναι, αὐτὸ δὲ ὂν οὐκ ἀπολείπεσθαι ἑαυτοῦ, οὐδ' αὖ τοσοῦτον ὅσον τὸ πᾶν αἰσθητὸν οὐδ' εἰ τι μέρος τοῦ παντός ὅλως γὰρ οὐδὲ ποσόν. πῶς ἂν οὖν τοσοῦτον; σώματι μὲν γὰρ [τὸ] τοσοῦτον, τῷ δὲ μὴ σώ-5 ματι, ἀλλ' ἑτέρας ὅντι φύσεως, οὐδαμῆ δεἴ προσάπτειν [τὸ] τοσοῦτον. ὅπου δὲ μὴ τὸ τοσοῦτον, οὐ τοί-

- πτειν [το] τοσουτον. οπου σε μη το τοσουτον, ου τοινυν ούδε το ποῦ οὐ τοίνυν οὐδε το ἐνταῦθα xal ἐνταῦθα ήδη γὰρ ἂν πολλάκις | που είη. εἰ τοίνυν p. 652 ὁ μερισμὸς τοῖς τόποις, ὅταν τὸ μέν τι αὐτοῦ ώδί, τὸ
- δε ώδι, δτφ τὸ ώδι μὴ ὑπάρχει πῶς ἂν τὸ μερίζεσθαι έχοι; ἀμέριστον ἄρα δει αὐτὸ σὺν αὑτῷ είναι, κἂν τὰ πολλὰ αὐτοῦ ἐφιέμενα τυγχάνη. εἰ οὖν τὰ πολλὰ ἐφιεται αὐτοῦ, δηλονότι ὅλου ἐφιεται αὐτοῦ · ῶστε καὶ εἰ δύναται μεταλαβειν, ὅλου ἂν αὐτοῦ καθ' ὅσον
  δύναται μεταλαμβάνοι. δει οὖν τὰ μεταλαμβάνοντα αὐτοῦ οῦτως ἔχειν αὐτοῦ, ὡς οὐ μετέλαβε, μὴ ἰδιου αὐτῶν ὅντος · οῦτως γὰρ ἂν μένοι αὐτὸ ἐφ' ἑαυτοῦ ὅλον καὶ ἐν οἶς ὁρᾶται ὅλον. εἰ γὰρ μὴ ὅλον, οὐκ αὐτὸ οὐδ' αῦ οὖ ἐφιεται ἡ μετάληψις ἔσται, ἀλλὰ ἅλλου,

 9. καί γὰρ εἰ τὸ μέρος τὸ γενόμενον ἐν ἐκάστφ ὅλον ἦν καὶ αὐτὸ ἕκαστον, οἶον τὸ πρῶτον ἀποτετμημένον ἀ εἰ ἕκαστον, πολλὰ τὰ πρῶτα καὶ ἕκαστον πρῶτον. εἰτα ταῦτα τὰ πολλὰ πρῶτα τί ἂν εἰη τὸ διεἰργον το ῶστε μὴ ἐν ὁμοῦ πάντα εἶναι; οὐ γὰρ δὴ τὰ σώματα αὐτῶν · οὐ γὰρ τῶν σωμάτων οἶόν τε ἦν ἐἰδη αὐτὰ εἰναι, εἰπερ ὅμοια καὶ ταῦτα ἐκείνῳ τῷ πρώτῳ ἀφ' οὖ. εἰ δὲ δυνάμεις αὐτοῦ τὰ λεγόμενα μέρη τὰ ἐν τοις πολλοίς, πρῶτον μὲν οὐκέτι ὅλον ἕκαστον ἔπειτα
 πῶς ἦλθον ἀποτμηθείσαι καὶ καταλιποῦσαι; εἰ γὰρ καὶ κατέλιπον, δηλονότι κατέλιπόν που ἰοῦσαι. εἶτα πότερα ἕτι είσιν ἐν αὐτῷ αἱ ἀυνάμεις αἰ ἐνταῦθα ἐν

#### XXII, 9.

τῷ αίσθητῷ γεγενημέναι η ού; εί μεν γάρ μή είσιν, άτοπον έλαττωθηναι έχεινο χαι άδύναμον γεγονέναι έστερημένον ών πρότερον είχε δυνάμεων χωρίς τε τάς δυνάμεις είναι των ούσιων έαυτων πως αν οιόν τε [ei]n anorerunuévag; el  $\delta$ è év éxelvo ré eloi xal al-s λοθι, η όλαι η μέρη αύτων ένταῦθα ἔσονται. ἀλλ' εί μέρη, κάκει τὰ λοιπὰ μέρη εί δὲ ὅλαι, ἤτοι αίπερ έκει και ένταῦθα οὐ μεμερισμέναι και πάλιν αὖ ἔσται τὸ αὐτὸ πανταχοῦ οὐ μεμερισμένον, η πολλὰ γενόμενον όλον έκαστον αί δυνάμεις και όμοιαι άλλήλαις, 10 ώστε καί μετά της ούσίας έκάστης ή δύναμις ή μία μόνον έσται ή συνούσα τη ούσία, αί δ' άλλαι δυγάμεις μόνον. χαίτοι ούχ οἶόν τε, ῶσπερ οὐσίαν άνευ δυνάμεως, ούτως ούδε δύναμιν άνευ ούσίας. ή γαο δύναμις έκει ύπόστασις και ούσία η μειζον ούσίας. εί 15 δ' Ετεραι ώς έλάττους και άμυθραι δυνάμεις αί έξ έκείνου, οίονεί φῶς έκ φωτός άμυδρόν έκ φανοτέρου. καί δή ούσίαι συνούσαι ταις δυνάμεσι ταύταις, ίνα μή γίνηται άνευ ούσίας δύναμις, πρώτον μέν και έπι τῶν τοιούτων δυνάμεων άναγκαϊον δμοειδῶν πάντως » ποός άλλήλας γινομένων η την αύτην πανταχού συγp. 653  $\chi \omega \rho \epsilon i \nu | \epsilon i \nu \alpha i \eta \pi \alpha i, \epsilon i \mu \eta \pi \alpha \nu \tau \alpha \chi 0 \tilde{\nu}, \dot{\alpha} \lambda \lambda' 0 \dot{\nu} \nu \pi \alpha \nu$ ταγή άμα την αύτην όλην, ού μεμερισμένην, οίον έν έν και το αύτο σώματι. εί δε τούτο, δια τί ούκ έν παντί τῷ ὅλφ; εί δὲ μεμερίσθαι έκάστην είς ἄπειρού, 3 ούκέτι ούδ' αύτη όλη, άλλα τῷ μερισμῷ ἔσται άδυναμία. Επειτα άλλη κατ' άλλο ούσα ου καταλείψει συναίσθησιν. Επέιτα δέ, καθάπερ τὸ ϊνδαλμά τινος, οξον καί τὸ ἀσθενέστερον φῶς, ἀποτεμνόμενον τοῦ παρ' ού έστιν ούκέτ' αν είη και όλως παν το παρ' άλλου se την υπόστασιν έχον ϊνδαλμα ον έκείνου ούχ οίόν τε άποτέμνοντα έν ύποστάσει ποιειν είναι, ούδ' αν αί δυ-

νάμεις αύται αί ἀπ' έχείνου έλθοῦσαι ἀποτετμημένāι ầν ἐχείνου εἶεν. εί δὲ τοῦτο, οὖ είσιν αὖται κἀχείνο ἀφ' οὖ ἐγένοντο ἐχεί ἅμα ἔσται, ῶστε πανταχοῦ ἅμα πάλιν αὐτὸ οὐ μεμερισμένον ὅλον ἔσται.

10. εί δέ τις λέγοι, ώς οὐκ ἀνάγκη τὸ είδωλόν του συνηρτησθαι τῷ ἀρχετύπω. ἔστι γὰρ και είκόνα είναι απόντος τοῦ αρχετύπου αφ' οῦ ή είκων και τοῦ πυρὸς ἀπελθόντος τὴν θερμότητα είναι ἐν τῷ θεφμανθέντι πρῶτον μέν ἐπὶ τοῦ ἀρχετύπου καὶ τῆς 10 είχόνος, εί την παρά τοῦ ζωγράφου είχόνα λέγοι τις, ού τὸ ἀρχέτυπον φήσομεν τὴν εἰκόνα πεποιηκέναι, άλλὰ τὸν ζωγράφου οὐκ οὖσαυ αὐτοῦ εἰκόνα οὐδ' εἰ αύτόν τις γράφοι το γάρ γράφον ήν ου το σωμα του ζωγράφου ούδε το είδος το μεμιμημένον · και ού τον 15 ζωγράφον, άλλὰ την θέσιν την ούτωσί τῶν χρωμάτων λεκτέον ποιείν την τοιαύτην είκόνα, ούδε κυρίως ή τῆς εἰχόνος και τοῦ ἰνδάλματος ποίησις, οἶον έν ύδασι καί κατόπτροις η έν σκιαίς ένταῦθα [γάρ] ύφίσταταί τε παρά τοῦ προτέρου πυρίως και γίνεται 🛥 ἀπ' αὐτοῦ καὶ οὐκ ἔστιν ἀπ' αὐτοῦ ἀποτετμημένα τὰ γεγενημένα είναι. τουτον δε τον τρόπον και τας άσθενεστέρας δυνάμεις παρά των προτέρων άξιώσουσι γίνεσθαι. τὸ δ' ἐπὶ τοῦ πυρὸς λεγόμενον οὐκ εἰκόνα την θερμότητα τοῦ πυρός λεκτέον είναι, εί μή τις λέ-<sup>25</sup> γοι καί πῦς ἐν τῆ θεομότητι είναι· εί γὰς τοῦτο, χωρίς πυρός ποιήσει την θερμότητα. είτα καν εί μή αύτίκα, άλλ' οὖν παύεται καὶ ψύχεται τὸ σῶμα τὸ θερμανθέν αποστάντος του πυρός. εί θε και ουτοι ταύτας τὰς δυνάμεις σβεννύοιεν, πρῶτον μέν εν μόνον » αφθαρτον φήσουσι, τὰς δὲ ψυχὰς καl τὸν νοῦν φθαρτὰ ποιήσουσιν είτα και ούκ έκ δεούσης ούσίας δέοντα τα έξ αύτης ποιήσουσι, καίτοι, εί μεν ίδουθείη [6]

## XXII, 11.

ηλιος όπουοῦν, τὸ αὐτὸ φῶς ἂν παρέχοι τοῖς αὐτοῖς τόποις εἰ δὲ λέγοι τις μὴ τὸ αὐτό, τούτῷ ἂν πιστῷτο τὸ τὸ σῶμα δεῖν τοῦ ἡλίου. ἀλλ' ὅτι μὲν μὴ φθαφτὰ τὰ παφ' ἐκείνου, ἀθάνατοι δὲ καὶ αί ψυχαὶ καὶ νοῦς πᾶς, καὶ ἐν ἄλλοις διὰ πλειόνων εἰφηται.

5

p. 654

11. άλλὰ διὰ τί, είπεο ὅλον πανταχοῦ, οὐχ ὅλου πάντα μεταλαμβάνει τοῦ νοητοῦ; πῶς δὲ τὸ μὲν πρῶrov exet, to de et deútegov xal pet' exetvo alla; n τό τό παρόν έπιτηδειότητι τοῦ δεξομένου είναι νομστέον και είναι μέν πανταχού του όντος τό ου ούκ 10 άπολειπόμενον έαυτοῦ, παρεϊναι δὲ αὐτῷ τὸ δυνάμενον παρείναι καί καθ' όσον δύναται κατά τοσούτον αύτῷ ού τόπφ παρείναι, οἶον τῷ φωτί τὸ διαφανές. τῶ δὲ τεθολωμένφ ἡ μετάληψις ἄλλως. και δὴ τὰ πρώτα καί δεύτερα καί τρίτα τάξει καί δυνάμει και 15 διαφοραίς, ού τόποις. ούδεν γαρ κωλύει όμου είναι τὰ διάφορα, οἶον ψυχήν και νοῦν και πάσας ἐπιστήμας μείζους τε και ψφειμένας. έπει και άπό του αύτοῦ ὁ μὲν ὀφθαλμὸς είδε τὸ χρῶμα, ἡ δὲ ὄσφρησις τὸ εύῶδες, αλλη δε αίσθησις άλλο, όμοῦ πάντων, άλλ' » ού χωρίς όντων. ούκουν έκεινο ποικίλον και πολύ.  $\ddot{n}$  tò nointhou ánhoũu aủ nai tà noilià  $\ddot{e}v$ . Lóuos vào  $\vec{e_{ij}}$  xal moduly xal não tò  $\vec{o}v$   $\vec{e}v$ . xal yào tò  $\vec{e}$  teopo  $\vec{e}[v]$ αύτῷ καὶ ἡ ἑτερότης αύτοῦ. οὐ γὰρ δὴ τοῦ μὴ ὄντος. καί τὸ ὂν δὲ τοῦ śνὸς οὐ κεχωρισμένου καί ὅπου ἂν ή 💈 τό ον πάρεστιν αύτῷ και τὸ αύτοῦ ξν και τὸ ξν ον αύ έφ' έαυτοῦ. ἔστι γὰρ καὶ παρεϊναι χωρίς ὄν. άλλως δε τα αίσθητα τοις νοητοίς πάρεστιν, όσα πάρεστιν αύτῶν καί οἶς πάρεστιν, ἄλλως τὰ νοητὰ αύτοις : έπεί καὶ ἄλλως ψυχῆ σῶμα, ἄλλως ἐπιστήμη ψυχឮ καὶ ἐπι- » στήμη έπιστήμη έν τῷ αὐτῷ έκατέρα οὖσα σῶμα δὲ σώματι παρά ταῦτα έτέρως.

174

12. ῶσπερ δε φωνης ούσης κατά τον ἀέρα πολλάκις καλ λόγου έν τη φωνη ούς μέν παρόν έδέξατο καλ ήσθετο καί εί έτερον θείης μεταξύ τῆς έρημίας, ήλθε καί πρός αὐτὸ ὁ λόγος καὶ ἡ φωνή, μᾶλλον δὲ τὸ οὖς 5 ήλθε πρός τόν λόγον, | και όφθαλμοί πολλοί πρός τό p. 655 αὐτὸ είδον καὶ πάντες ἐπλήσθησαν τῆς θέας καίτοι έν άφωρισμένο τοῦ θτάματος κειμένου, ὅτι ὁ μέν όφθαλμός, [τ]ο δε ούς ήν, ούτω τοι και το δυνάμενον ψυχήν έχειν έξει και άλλο αύ και έτερον άπό τοῦ 10 αύτοῦ. ἦν δὲ ἡ φωνὴ πανταχοῦ τοῦ ἀέρος οὐ μία μεμερισμένη, άλλὰ μία πανταχοῦ ὅλη, καὶ τὸ τῆς όψεως δέ, εί παθών ό άὴρ την μορφήν έχοι, έχει ού μεμερισμένην · ού γάρ αν ὄψις τεθή, έχει έκει την μορφήν. άλλά τοῦτο μέν οὐ πᾶσα δόξα συγχω-15 get, είφήσθω δ' ούν δι' έκεινο, δτι άπο του αύτου ένδς ή μετάληψις το δε έπι της φωνης έναργέστερον, ώς έν παντί τῷ ἀέρι ὅλον τὸ είδός ἐστιν · οὐ γὰρ ἂν ήπουσε πας τὸ αὐτὸ μὴ έκασταχοῦ ὅλου ὄντος τοῦ φωνηθέντος λόγου και έκάστης άποῆς τὸ πῶν ὑμοίως 20 δεδεγμένης. εί δε μηδ' ένταῦθα ή ὅλη φωνή καθ' όλον τον άέρα παρατέταται, ώς τόδε μέν το μέρος αύτης τωδε συνεξεύχθαι τώ μέρει, τόδε δε τώδε συμμεμερίσθαι, τί δει απιστείν, εί ψυχή μή παρατέταται συμμεριζομένη, άλλα πανταχού ού αν παρή 2 πάρεστι και έστι πανταχού του παντός ού μεμερισμένη; και γενομένη μεν έν σώμασιν, ώς αν γένοιτο, ἀνάλογον έξει τη ήδη έν τῷ ἀέρι φωνηθείση φωνη, πού δε των σωμάτων τω φωνούντι και φωνήσοντι καίτοι και γενομένη έν σώματι ούδ' ώς 30 άπέστη τοῦ κατὰ τὸν φωνοῦντα είναι, ὅστις φωνῶν και έχει την φωνήν και δίδωσι. τα μέν ούν της φωνῆς ταυτότητα μέν οὐκ ἔχει τοἰς προς ἅ είληπται, ἔχει

δ' οὖν ὑμοιότητα κατά τι· τὰ δὲ τῆς ψυχῆς ἅτε καὶ φύσεως όντα της έτέρας δει λαμβάνειν ώς ούκ όντος αὐτῆς τοῦ μὲν ἐν σώμασι, τοῦ δὲ ἐφ' ἑαυτοῦ, ἀλλὰ όλου έν αύτῷ και έν πολλοῖς αὖ φανταζομένου. και αὐ ἦλθεν ἄλλο είς τὸ λαβεῖν ψυχὴν καὶ ἐξ ἀφανοῦς 5 αύ και τοῦτο έχει ὅπερ ἦν και ἐν τοῖς ἄλλοις. ούδὲ γάο ούτω προητοίμαστο, ώστε μέρος αύτης ώδι κείμενον είς τοῦτο έλθειν, άλλὰ τὸ λεγόμενον ήχειν ήν έν παντί έν έαυτῷ καὶ ἔστιν ἐν ἑαυτῷ καίτοι δοκοῦν ένταῦθα έλθεῖν. πῶς γὰρ καὶ ἡλθεν; εἰ οὖν μὴ 10 ήλθεν, ώφθη δε νῦν παροῦσα καὶ παροῦσα οὐ τῷ άναμεϊναι το μεταληψόμενον, δηλονότι ούσα έφ έαυτης πάρεστι και τούτω. εί δ' ούσα έφ' έαυτης τούτω πάρεστι, τοῦτο ήλθε προς αὐτήν, εί δὲ τοῦτο έξω ον του σντως σντος ήλθε πρός το σντως ον 15 και έγένετο έν τῷ τῆς ζωῆς κόσμφ, ἦν δὲ ὁ κόσμος ὁ τῆς ζωῆς ἐφ' ἑαυτοῦ καὶ πᾶς δη ἡν ἐφ' ἑαυτοῦ οὐ διειλημμένος είς τον έαυτοῦ ὄγχον. οὐδὲ γὰρ ὄγχος ήν : καί τὸ έληλυθὸς δὴ οὐκ εἰς ὄγκον ἦλθε. μετέλαβεν ἄρα αύτοῦ οὐ μέρος ὅλου. ἀλλὰ κἂν ἄλλο Ϋκη » είς τον τοιούτον κόσμον, όλου αύτου μεταλήψεται. όμοίως ἄρα, εί λέγοιτο έχεινος έν τούτοις όλος, έν παντί έκάστω έσται· καί πανταχοῦ ἄρα ὁ αὐτὸς εἶς άφιθμῷ οὐ μεμερισμένος, ἀλλ' ὅλος ἔσται.

p. 656

13. πόθεν οὖν ἡ ἔκτασις ἡ ἐπὶ πάντα τὸν οὐρα- ½ νὸν καὶ τὰ ζῷα; ἢ οὖκ ἐξετάθη. ἡ μὲν γὰρ αἰσθησις, ἡ προσέχοντες ἀπιστοῦμεν τοῖς λεγομένοις, λέγει ὅτι ὡδε καὶ ὡδε, ἱ δὲ λόγος τὸ ὡδε καὶ ὡδέ φησιν οὐκ ἐκταθέντος ὡδε καὶ ὡδε γεγονέναι, ἀλλὰ τὸ ἐκταθὲν πᾶν αὐτοῦ μετειληφέναι ὅντος ἀδιαστάτου αὐ- » τοῦ. εἰ οὖν τι μεταλήψεταί τινος, δῆλον ὅτι οὐχ αὐτοῦ μεταλήψεται. ἢ οὐ μετειληφὸς ἔσται, ἀλλ'

176

αύτὸ ἔσται. δεί ούν σώμα μεταλαμβάνον τινός ού σώματος μεταλαμβάνειν έχει γαο ήδη. σωμα δή ού σώματος μεταλήψεται. ούδε μέγεθος τοίνυν μεγέθους μεταλήψεται έχει γάρ ήδη. οὐδὲ γάρ εί • προσθήπην λάβοι, τὸ μέγεθος ἐκείνο ὅ πρότερον ἦν μεγέθους μεταλήψεται ού γάρ το δίπηχυ τρίπηγυ γίνεται, άλλα το ύποκείμενον άλλο ποσον έχον άλλο έσχεν. έπει ούτω γε αύτά τά δύο τρία έσται. εί σύν τὸ διειλημμένον καὶ τὸ ἐκτεταμένον εἰς τό-• σον άλλου γένους μεταλήψεται η όλως άλλου, δεί τό ού μεταλαμβάνει μήτε διειλημμένον είναι μήτε έπτεταμένον μήτε όλως ποσόν τι είναι. όλον άρα δει τὸ παρεσόμενον αὐτὸ πανταχοῦ ἀμερὲς ὂν παρείναι, ούχ ούτω δε άμερές, ώς μικρόν ούτω γάρ 15 ούδεν ήττον και μεριστόν έσται και ού παντί αύτῶ ἐφαρμόσει οὐδ' αὖ αὐξομένω τὸ αὐτὸ συνέσται. άλλ' ούδ' ούτως, ώς σημείον · ού γάρ εν σημείον ό όγκος, άλλ' άπειρα έν αὐτῷ . ῶστε παὶ τοῦτο ἄπειρα σημεία έσται, είπερ έσται, και ού συνεχές. ώστε » οὐδ' ῶς ἐφαρμόσει. εί οὖν ὁ ὄγπος ὁ πᾶς ἕξει αὐτὸ όλον, έξει αὐτὸ κατὰ πῶν ἑαυτοῦ,

14. άλλ' εί ή αὐτὴ ἐκασταχοῦ ψυχή, πῶς ἰδία ἐκάστου; καὶ πῶς ή μὲν ἀγαθή, ή δὲ κακή; ἢ ἐξαρ-κεῖ καὶ ἐκάστῷ καὶ πάσας ψυχὰς ἔχει καὶ πάντας το νοῦς. καὶ γὰο ἕν ἐστι καὶ ἄπειρον αὐ καὶ πάντα ὑμοῦ καὶ ἕκαστον ἔχει διακεκριμένον καὶ αὖ οὐ δια-κριθὲν χωρίς πῶς γὰρ ἂν καὶ ἅπειρον ἢ οῦτω λέ-γοιτο, ὅτι ὑμοῦ πάντα ἔχει, πᾶσαν ζωὴν καὶ πᾶσαν ψυχὴν καὶ νοῦν | ἅπαντα; ἕκαστον δὲ αὐτῶν οὐ p. 657
πέρασιν ἀφώρισται Οιὰ τοῦτο αὖ καὶ ἕν. οὐ γὰρ δὴ μίαν ζωὴν ἕδει αὐτὸ ἔχειν, ἀλλ ἅπειρον, καὶ αὖ μίαν καὶ τὴν μίαν οῦτω μίαν, ὅτι πάσας ὑμοῦ οὐ PLOTIN. L

# XXII, 15.

συμφορηθείσας είς έν, άλλ' ἀφ' ένὸς ἀρξαμένας καὶ μενούσας όθεν ήρξαντο, μαλλον δε ούδε ήρξαντο, άλλ' ούτως είχον άει ούδεν γαο γινόμενον έκει ούδε μεριζόμενον τοίνυν, άλλα δοκεί μερίζεσθαι τφ laborti. to de éxet to exalai xal ét apros to de s γινόμενον πελάζει και συνάπτεσθαι δοκεί και έξήρτηται έκείνου. ήμεις δέ — τίνες δε ήμεις; άρα έκετνο η το πελάζον και το γινόμενον έν χρόνω; η καί πρό τοῦ ταύτην την γένεσιν γενέσθαι ήμεν έκει άνθρωποι άλλοι όντες καί τινες καί θεοί, ψυχαί κα- 10 θαραί και νοῦς συνημμένος τῆ ἀπάση οὐσία, μέρη όντες τοῦ νοητοῦ οὐκ ἀφωρισμένα οὐδ' ἀποτετμη-, μένα, άλλ' όντες τοῦ δλου. οὐδὲ γὰρ οὐδὲ νῦν ἀποτετμήμεθα. άλλά γάο νύν έχείνω τῷ άνθρώπφ προσελήλυθεν άνθρωπος άλλος είναι θέλων και εύ- 15 οών ήμας. ήμεν γώο του παντός ούκ έξω. περιέθηκεν έαυτον ήμιν και προσέθηκεν έαυτον έκείνω τω άνθρώπω τω δς ήν ξκαστος ήμων τότε . οίον εί φανής ούσης μιας και λόγου ένος άλλος άλλοθεν παραθείς το ούς άπούσειε και δέξαιτο και γένοιτο κατ' π ένέργειαν άκοή τις έχουσα τὸ ένεργοῦν εἰς αὐτὴν παρόν και γεγενήμεθα τὸ συνάμφω και οὐ θάτερον δ πρότερον ήμεν και θάτερόν ποτε δ ύστερον προσεθέμεθα ἀργήσαντος τοῦ προτέρου ἐκείνου καὶ ἅλλον τρόπον ού παρόντος.

15. άλλα πῶς προσελήλυθε τὸ προσεληλυθός; η ἐπεὶ ἐπιτηδειότης αὐτῷ παρην, ἔσχε πρὸς ὃ ἡν ἐπιτήδειον. ἡν δὲ γενόμενον οῦτως, ὡς δέξασθαι ψυχήν. τὸ δὲ γίνεται ὡς μὴ δέξασθαι πᾶσαν καίτοι παροῦσαν πᾶσαν, ἀλλ' οὐχ αὑτῷ, οἶον καὶ ζῷα τὰ » αλλα καὶ τὰ φυτὰ τοσοῦτον ἔχει, ὅσον δύναται λαβείν οἶον φωνῆς λόγον σημαινούσης τὰ μὲν καὶ τοῦ λόγου

μετέσχε μετά τῆς κατά φωνήν ήχῆς, τὰ δὲ τῆς φωνῆς καί τῆς πληγῆς μόνον. γενομένου δη ζώου ο έχει μέν παρούσαν αύτο έκ του όντος ψυχήν, καθ' ην δή άνήρτηται είς παν τὸ ὄν, παρόντος δὲ και σώματος s où κενοῦ oùdè ψυχῆς ἀμοίρου, ὃ ἔκειτο μèν oùdè πρότερου έν τῷ ἀψύχω, ἕτι δὲ μᾶλλου οἶου έγγὺς γενόμενον τη έπιτηδειότητι, και γενομένου ούκ έτι σώματος μόνου, άλλὰ και ζῶντος σώματος. και τῆ οίον γειτονεία χαρπωσαμένου τι ίχνος ψυχής, ούχ » ἐπείνης μέρους, | ἀλλ' οἶον θερμασίας τινὸς η ἐλ- Ρ. 658 λάμψεως έλθούσης, γένεσις έπιθυμιῶν και ήδονῶν καί άλγηδόνων έν αύτῷ έξέφυ. ήν δὲ σύκ άλλότριον τὸ σῶμα τοῦ ζώου τοῦ γεγενημένου. ή μὲν δὴ ἐκ τοῦ θείου ψυχή ήσυχος ήν κατά τὸ ήθος τὸ ἑαυτῆς ἐφ' 15 έαυτης βεβώσα, το δε ύπ' άσθενείας θορυβούμενον καί φέον τε αύτό και πληγαίς κρουόμενον ταις έξω πρώτον αύτό είς τό κοινόν τοῦ ζώου έφθέγγετο καί τήν αύτοῦ ταφαχήν έδίδου τῷ ὅλφ · οἶον [έν] έκκλησια δημογερόντων καθημένων έφ' ήσύχω συννοία δημος » άταπτος τροφής δεόμενος και άλλα & δή πάσχει αιτιώμενος την πασαν έκκλησίαν είς θόρυβου άσχήμονα [αν] έμβάλλοι. όταν μεν ούν ήσυχίαν άγόντων των τοιούτων από τοῦ φρονοῦντος ηκη εἰς αὐτοὺς λόγος, κατέστη είς τάξιν μετρίαν τὸ πληθος καὶ οὐ κεκράτηκε » τὸ χείρον· εί δὲ μή, χρατεί τὸ χείρον ἡσυχίαν ἄγοντος του βελτίονος, ότι μή ήδυνήθη το θορυβούν δέξασθαι τόν άνωθεν λόγον, και τοῦτό έστι πόλεως καί έππλησίας παπία. τοῦτο δὲ καὶ ἀνθρώπου παπία αὐ ἔχοντος δῆμον ἐν αύτῷ ἡδονῶν καὶἐπιθυμιῶν καὶ \* φόβων κρατησάντων συνδύντος έαυτον του τοιούτου άνθρώπου δήμφ τῷ τοιούτφ. ὃς δ' αν τουτον τόν όχλον δουλώσηται και άναδράμη είς έκεινον, ός ποτε 12\*

#### XXII, 16.

ην, κατ' έκεινόν τε ζη και έστιν έκεινος διδους τῷ σώματι ὅσα δίδωσιν ὡς ἑτέρῷ ὅντι ἑαυτοῦ ¨ ἄλλος δέ τις ὁτὲ μὲν οῦτως, ὅτὲ δὲ ἄλλως ζη, μικτός τις ἐξ ἀγαδοῦ ἑαυτοῦ και κακοῦ ἑτέρου γεγενημένος.

16. αλλ' εί έπείνη ή φύσις ούκ αν γένοιτο κακή 5 και ούτος τρόπος ψυχης είς σώμα ιούσης και παρούσης, τίς ή κάθοδος ή έν περιόδοις και ανοδος αύ καί αί δίκαι καί αί είς άλλων ζώων σώματα είσκρίσεις; ταῦτα γὰρ παρὰ τῶν πάλαι περί ψυχῆς ἄριστα πεφιλοσοφηκότων παρειλήφαμεν, οίς πειρασθαι ω προσήκει σύμφωνον η μη διάφωνόν γε έπιδείξαι τόν νῦν προκείμενον λόγον. Επειδή τοίνυν τὸ μεταλαμβάνειν έχείνης τῆς φύσεως ἦν οὐ τὸ έλθεϊν έχείνην είς τὰ τῆδε ἀποστᾶσαν ἑαυτῆς, ἀλλὰ τὸ τήνδε ἐν έχεινη γίνεσθαι καί μεταλαβείν, δηλονότι δ λέγου- 15 σιν έκεινοι ήκειν λεκτέον είναι την σώματος φύσιν έχει γενέσθαι και μεταλαβειν ζωής και ψυχής και όλως ού τοπικώς τὸ ήκειν, άλλ' δστις [δ] τρόπος τῆς p. 659 τοιαύτης ποινωνίας. | ώστε το μέν πατελθείν το έν σώματι γενέσθαι, ώς φαμεν ψυχήν έν σώματι γενέ- » σθαι, τῷ τούτω δοῦναί τι παρ' αύτης, ούκ έκείνου γενέσθαι, τὸ δ' ἀπελθείν τὸ μηδαμη τὸ σῶμα ἐπιχοινωνείν αύτης. τάξιν δε είναι της τοιαύτης χοινωνίας τοις τοῦδε τοῦ παντὸς μέρεσι, τὴν δὲ οἶον έν έσχάτω τῷ νοητῷ τόπω πλεονάκις διδόναι έαυτῆς ἅτε τ πλησίον τη δυνάμει ούσαν και έν βραχυτέροις διαστήμασι φύσεως τῆς τοιαύτης νόμφ. χακόν δὲ είναι την τοιαύτην κοινωνίαν και άγαθον την άπαλλαγήν. δια τί; ότι, καν μή τουδε ή, άλλ' ούν ψυχή τουδε. λεγομένη δπωσοῦν μερική πως ἐκ τοῦ παντὸς γίνε- » ται ή γαφ ένέργεια αύτης ούχέτι πρός το όλον καίπεο του όλου ούσης, ώσπεο αν εί έπιστήμης όλης

180

XXII, 17.

ούσης κατά τι θεώρημα ό έπιστήμων ένεργοι. τό δ' άγαθον αὐτῷ ἦν οὐ κατά τι τῆς ἐπιστήμης, ἀλλὰ κατά την πάσαν ην έχει. και τοίνυν αυτη του παντός ούσα κόσμου νοητού και έν τῷ ὅλῷ τὸ μέρος ἀκοs χρύπτουσα οίον έξέθορεν έκ τοῦ παντὸς είς μέρος είς δ ένεργει έαυτην μέρος όν, οίον ει πῦρ πῶν καίειν δυνάμενον μικρόν τι καίειν άναγκάζοιτο καίτοι πασαν έχον την δύναμιν. έστι γάρ ή ψυχή χωρίς πάντη ούσα έκάστη ούχ έκάστη, ύταν δε διακριθη ού τόπο, 10 άλλ' ένεργεία γένηται τὸ καθέκαστον, μοιρά τίς έστιν, ού πασα, καίτοι καί ως πασα τρόπον άλλον. ούδενί δε έπιστατούσα πάντη πάσα, οίον δυνάμει τότε μέρος ούσα. το δε είς αδου γίνεσθαι, εί μεν έν τῷ ἀιδεί, τὸ χωρίς λέγεται εί δέ τινα χείρω τό-15 που, τί θαυμαστόν; έπει και νῦν ού τὸ σῶμα ἡμῶν καί έν ω τόπω κάκείνη λέγεται έκει. άλλα ούκ όντος έστι τοῦ σώματος. η τὸ είδωλον εί μη ἀποσπασθείη, πως ούκ έκει, ού τὸ είδωλον; εί δὲ παντελως λύσειε φιλοσοφία, καν απέλθοι τὸ είδωλον είς τὸν γείρω ν τόπον μόνον, αύτη δε παθαρώς έν τω νοητω ούδενός έξηρημένου αύτης. το μέν ούν έκ του τοιούδε είδαλον γενόμενον ούτως. όταν δ' αυτή οίον έλλάμψη πρός έαυτήν, τη νεύσει τη έπι θάτερα πρός το όλον συνέσταλται καί ούκ έστιν ένεργεία ούδ' άὐ ἀπόλω-3 λεν. άλλα περί μέν τούτων ταῦτα πάλιν δὲ ἀναλα-

βόντες τον έξ άρχης λόγον λέγωμεν.

17. τὸ ἐν καὶ ταὐτὸν ἀριθμῷ πανταχοῦ ἅμα ὅλον  $\frac{\nabla I.s.}{p.660}$ είναι κοινὴ μέν τις ἕννοιά φησιν είναι, ὅταν πάντες κινούμενοι αὐτοφυῶς λέγωσι τὸν ἐν ἑκάστῷ ἡμῶν

17. ITEPI TOT TO ON EN KAI TATTON ON AMA ILANTAXOT EINAI OAON B.

### XXII, 18.

θεόν ώς ένα και τόν αὐτόν. και εί τις αὐτοὺς τὸν τρόπον μη άπαιτοι μηδε λόγφ έξετάζειν την δόξαν aข้าตัง เฮิย์loi, oบ๊าตร ลึง หล่ ฮิยังาง หล่ เรงองอบัง-` τες τη διανοία τούτο ούτως άναπαύοιντο είς έν πως συνερείδοντες και ταύτον και ούδ' αν έθέλοιεν ταύ- 5 της τῆς ἐνότητος ἀποσχίζεσθαι. καὶ ἔστι πάντων βεβαιοτάτη ἀρχή, ἢν ῶσπερ αί ψυχαὶ ἡμῶν φθέγγονται, ή έκ τῶν καθέκαστα συγκεφαλαιωθείσα, ἀλλὰ πρό τῶν καθέκαστα πάντων προελθοῦσα και πρό έχείνης τῆς τοῦ ἀγαθοῦ πάντα ὀρέγεσθαι τιθεμένης 10 τε καί λεγούσης. οῦτω γὰρ ἂν αῦτη ἀληθής εἴη, εἰ τὰ πάντα είς εν σπεύδοι και εν είη και τούτου ή όρεέις είη. το γάρ εν τοῦτο προιον μέν έπι θάτερα έφ όσον προελθείν αὐτῷ οἶόν τε πολλὰ ἂν φανείη τε καί πως καί είη, ή δ' άρχαία φύσις και ή όρεξις του άγα- 16 θοῦ ὅπερ ἐστίν αὐτοῦ εἰς ἕν ὅντως ἄγει καί ἐπί τοῦτο σπεύδει πασα φύσις, έφ' έαυτήν. τοῦτο γάρ έστι τὸ άγαθόν τη μια ταύτη φύσει τό είναι αύτης και είναι αύτήν τοῦτο δ' ἐστί τὸ είναι μίαν. Οῦτω δὲ καὶ τὸ άγαθόν όρθως αν λέγοιτο οίκετον. διό ούδε έξω ζη- » τειν αύτό δεί. που γάρ αν είη έξω του όντος περιπεπτωχός; η πως αν τις έν τῷ μη όντι έξεύροι αὐτό; άλλὰ δηλουότι έν τῷ ὄντι οὐχ ὂν αὐτὸ μὴ ὄν. εί δὲ ον καί έν τῷ όντι έκεινο, έν έαυτῷ αν είη έκάστφ. ούκ απέστημεν άρα τοῦ ὅντος, ἀλλ' ἐσμέν ἐν αὐτῷ, 5 ούδ' αύ έκετνο ήμων · εν άρα πάντα τα όντα.

p. 661

1 18. λόγος δὲ ἐπιχειρήσας ἐξέτασιν πόιεϊσθαι τοῦ λεγομένου οὐχ ἕν τι ῶν, ἀλλά τι μεμερισμένον, παφαλαμβάνων τε εἰς τὴν ζήτησιν τὴν τῶν σωμάτων 'φύσιν καὶ ἐντεῦθεν τὰς ἀρχὰς λαμβάνων ἐμέρισέ τε » τὴν οὐσίαν τοιαύτην εἶναι νομίσας καὶ τῆ ἑνότητι ἠπίστησεν αὐτῆς ἅτε μὴ ἐξ ἀρχῶν τῶν οἰκείων τὴν

182

όρμην της ζητήσεως πεποιημένος. ήμιν δε ληπτέον είς τον ύπερ τοῦ ένος και πάντη ὄντος λόγον οίκείας είς πίστιν άρχάς τοῦτο δ' έστι νοητάς νοητῶν και τῆς ἀληθινῆς οὐσίας ἐχομένας. ἐπεί γὰρ τὸ μέν 5 έστι πεφορημένον και παντοίας δεχόμενον μεταβολάς καί είς πάντα τόπον διειλημμένον, δ δή γένεσιν αν προσήποι όνομάζειν, άλλ' ούπ ούσίαν, το δε ον άεί, [ού] διειλημμένον, ώσαύτως κατά ταύτά έχον, ούτε γινόμενον ούτε άπολλύμενον ούδέ τινα χώραν ούδε 10 τόπον οὐδέ τινα ἕδραν ἔχον οὐδ' ἐξιόν ποθεν οὐδ' αὖ είσιὸν είς ὑτιοῦν, ἀλλ' ἐν ἑαυτῷ μένον, περί μέν έχείνων λέγων αν τις έξ έχείνης της φύσεως χαί των ύπεο αυτής άξιουμένων συλλογίζοιτο αν είκότως δι' εικότων εικότας και τούς συλλογισμούς ποιούμενος, 15 δταν δ' αύ τούς περί τῶν νοητῶν λόγους τις ποιήται, λαμβάνων την της ούσίας φύσιν περί ής πραγματεύεται τὰς ἀρχὰς τῶν λόγων δικαίως ἂν ποιοίτο μὴ παρεκβαίνων ώσπερ έπιλελησμένος έπ' αλλην φύσιν, άλλ' άπ' αύτης έκείνης περί αύτης την κατανόησιν » ποιούμενος, έπειδή πανταγού το τι έστιν άργή καί τοίς καλώς δρισαμένοις λέγεται και τών συμβεβηκότων τὰ πολλὰ γινώσχεσθαι, οἶς δὲ καl πάντα έν τῷ τί έστιν ύπάρχει πολλώ μαλλον έν τούτοις έχεσθαι δει τούτου και είς τουτο βλεπτέον και πρός τουτο 25 πάντα άνενεκτέον.

19. εί δη τὸ ὄν ὅντως τοῦτο καὶ ὡσαύτως ἔχει p. 862 καὶ οὐκ ἐξίσταται αὐτὸ ἑαυτοῦ καὶ pένεσις περὶ αὐτὸ οὐδεμία οὐδ' ἐντόπφ ἐλέγετο εἶναι, ἀνάγκη αὐτὸ οῦτως ἔχον ἀεί τε σὺν αὑτῷ εἶναι καὶ μη διεστάναι ἀφ' αὑνοῦ μηδὲ αὐτοῦ τὸ μὲν ὡδί, τὸ δὲ ὡδὶ είναι, μηδὲ προιέναι τι ἀπ' αὐτοῦ · ἤδη γὰρ ἂν ἐν ἄλλῷ καὶ ἄλλῷ εἰη καὶ ὅλως ἔν τινι εἰη καὶ οὐκ ἐφ' ἑαυτοῦ οὐδ' ἀπαθές `

## XXII, 20. ·

πάθοι γαρ αν, εί έν αλλω· εί δ' έν απαθεί έσται, ούκ έν άλλω. εί ούν μη άποσταν έαυτου μηδε μερισθεν μηδε μεταβάλλον αὐτὸ μηδεμίαν μεταβολην έν πολλοίς άμα είη δν όλον άμα έαυτῷ όν, τὸ αὐτὸ ὄν πανταχοῦ έαυτῷ τὸ ἐν πολλοίς είναι ἂν ἔχοι ποῦτο δέ ἐστιν ἐφ' ι έαυτοῦ ὂν μὴ αὖ ἐφ' έαυτοῦ εἶναι. λείπεται τοίνυν λέγειν αύτό μεν έν ούδεγί είναι, τα δ' αλλα έπείνου μεταλαμβάνειν όσα δύναται αύτῷ παρείναι καί καδ' δσον έστι δυνατά αύτω παρείναι. άνάγκητοίνυν η τάς ύποθέσεις και τας άρχας έκείνας άναιρειν μηδεμίαν 10 είναι τοιαύτην φύσιν λέγοντας ή, εί τοῦτ' ἐστίν ἀδύνατον καί έστιν έξ άνάγκης τοιαύτη φύσις και ούσία, παραδέχεσθαι τὸ έξ ἀρχῆς, τὸ ἕν καὶ ταὐτὸν ἀριθμῷ μή μεμερισμένον, άλλα όλον όν, των άλλων των παρ' αύτὸ μηδενὸς ἀποστατεῖν οὐδὲν τοῦ γεισθαι μ δεηθέν ούδε τω μοίρας τινάς άπ' αύτου έλθειν μηδ' αύ τῷ αὐτὸ μὲν μεϊναι ἐν αύτῷ ὅλον, ἄλλο δέ τι ἀπ' αύτοῦ γεγονὸς καταλελοιπὸς αὐτὸ ἦκειν εἰς τὰ ἅλλα πολλαχή. έσται τε γάρ ούτως τό μέν άλλοθι, το δ' άπ' αύτοῦ ἄλλοθι, καὶ τόπον ἕξει διεστηκός ἀπὸ τῶν 2 น่ห' ฉบ่รงบั. หน่ ไห้ ไหย่มอบ ฉบ้ ยไ ยีมนธรงบ อีงงบ ที μέρος και εί μέν μέρος, ού την τοῦ ὅλου ἀποσώσει φύσιν, ὅπερ δή είρηται εί δε ὅλον Εκαστον, η Εκαστον μεριούμεν ίσα μέρη τῷ έν ῷ έστιν ἢ ταὐτὸν ὅλον πανταχού συγχωρήσομεν δύνασθαι είναι. ούτος δή # ό λόγος έξ αύτοῦ τοῦ πράγματος και τῆς οὐσίας ἀλλόταιον ούδεν ούδ' έκ της έτέρας φύσεως έλκύσας.

20. ίδε δε, εί βούλει, και τόνδε τον θεόν οὐ πỹ μεν είναι, πỹ δ' οὐκ είναι φαμεν. ἔστι γὰρ ἀξιούμενόν τε παρὰ πᾶσι τοῖς ἕννοιαν ἔχουσι θεῶν οὐ » μόνον περί ἐκείνου, ἀλλὰ και περί πάντων λέγειν θεῶν ὡς πανταχοῦ πάρεισι, και ὁ λόγος δέ φησι δεῖν

XXII, 21.

ούτω τίθεσθαι. εί ούν πανταχοῦ οὐχ οἰόν τε μεμερισμένον ού γάρ αν έτι πανταχοῦ αὐτὸς είη, ἀλλ' ξκαστον αύτοῦ μέρος τὸ μέν ώδί, τὸ δὲ ώδὶ ἔσται αὐτός τε ούχ είς έτι έσται, ώσπερ εί τμηθείη τι μέ- . 663 s yedos sis πολλά, ἀπολλύμενόν τε ἔσται καὶ τὰ μέρη πάντα ούκέτι τὸ ὅλον έκεινο ἔσται πρός τούτοις δὲ καί σῶμα ἔσται. εί δή ταῦτα ἀδύνατα, κάλιν αὖ άνεφάνη τὸ ἀπιστούμενον ἐν πάση φύσει ἀνθρώπου όμοῦ τῷ θεὸν νομίζειν και πανταχοῦ τὸ αὐτὸ ἅμα » δλον είναι. πάλιν δέ, εί απειρον λέγομεν έκείνην την φύσιν. ού γαρ δη πεπερασμένην. τί αν άλλο είη η ότι ούκ έπιλείψει; εί δε μη έπιλείψει, ότι πάρεστιν έκάστω; εί γάο μή δύναιτο παρείναι, έπιλείψει τε καί έσται όπου ου. καί γάρ εί λέγοιμεν άλλο μετ' ι αὐτὸ τὸ ἕν, ὑμοῦ αὖ αὐτῶ καὶ τὸ μετ' αὐτὸ περὶ έκεινο και είς έκεινο και αύτοῦ οίον γένννημα συναφές έκείνω, ώστε τὸ μετέχον τοῦ μετ' αὐτὸ κάκείνου μετειληφέναι. πολλών γαρ όντων των έν τφ νοητώ, πρώτων τε καί δευτέρων και τρίτων, καί » οίον σφαίρας μιᾶς είς εν κέντρον ἀνημμένων, οὐ διαστήμασι διειλημμένων, άλλ' όντων όμου αύτοις άπάντων, ὅπου ἂν παρη τὰ τρίτα, και τὰ δεύτερα καί τὰ πρῶτα πάρεστι.

21. και σαφηνείας μέν ἕνεκα ὁ λόγος πολλάκις ΄
τοἶον ἐκ κέντρου ἑνὸς πολλὰς γραμμὰς ποιήσας εἰς ἕννοιαν τοῦ πλήθους τοῦ γενομένου ἐθέλει ἄγειν. δεἰ δὲ τηροῦντας ὁμοῦ πάντα τὰ λεγόμενα πολλὰ γεγο-νέναι λέγειν, ὡς κἀκεὶ ἐπὶ τοῦ κύπλου οὐπ οῦσας γραμμὰς ἀφωρισμένας ἔστι λαμβάνειν ἐπίπεδον γὰρ
ἕν. οῦ δὲ οὐδὲ κατ' ἐπίπεδον ἕν διάστημά τι, ἀλλ' ἀδιάστατοι δυνάμεις καὶ οὐσίαι, πάντα ἂν εἰκότως κατὰ κέντρα λέγοιτο ἐν ἑνὶ ὁμοῦ κέντρφ ἡνωμένα,

οίον άφέντα τὰς γραμμὰς τὰ πέρατα αὐτῶν τὰ πρὸς τῷ κέντρω κείμενα, ὅτε δή καὶ ἕν έστι πάντα. πάλιν δέ, εί προσθείης τὰς γραμμάς, αί μεν έξάψονται τών κέντρων αύτων α κατέλιπον έκάστη, έσται γε μήν ούδεν ήττον κέντρον εκαστον ούκ άποτετμημένου : τοῦ ένὸς πρώτου κέντρου, ἀλλ' \* ὅμοῦ ὅντα ἐκείνο ξχαστον αύ είναι και τοσαύτα όσαι αί γραμμαι αίς p.664 έδοσαν αύτὰ πέρατα είναι έχείνων, ώστε όσων | μέν έφάπτεται γραμμών τοσαύτα φανηναι, Εν δε όμου πάντα έχεινα είναι. εί δ' ούν κέντροις πολλοις άπει- 10 πάσαμεν πάντα τὰ νοητὰ είς δν πέντρον άναφερομένοις καί ένουμένοις, πολλά δε φανείσι διά τάς γραμμάς ού τῶν γραμμῶν γεννησασῶν αὐτά, ἀλλὰ δειξασών, αί γραμμαί παρεχέτωσαν ήμιν χρείαν έν τώ παρόντι ανάλογον είναι ών έφαπτομένη ή νοητή φύ- 16 σις πολλά καί πολλαγού φαίνεται παρείναι.

22. πολλά γάρ ὄντα τά νοητά ἕν έστι καί ἕν ὄντα τῆ ἀπείρφ φύσει πολλά έστι καλ πολλά έν ένλ καλ ξν έπι πολλοίς και όμου πάντα και ένεργεί πρός τό όλον μετά τοῦ ὅλου καὶ ἐνεργεί πρός τὸ μέρος αὖ μετά τοῦ 🛪 όλου. δέγεται δε τό μέρος είς αύτό τό ώς μέρους πρωτον ένεργημα, απολουθεί δε το όλον. οίον εί δ άνθρωπος έλθών είς τόν τινα ανθρωπου τὶς ανθρωπος γίνοιτο αν αύ ανθρωπος. ό μεν ούν ανθρωπος ό εν τη τίλη ἀφ' ένδς τοῦ ἀνθρώπου τοῦ κάτὰ τὴν ίδέαν πολ- 5 λούς έποίησε τούς αύτους άνθρώπους και έστιν &ν το αὐτὸ ἐν πολλοῖς οῦτως, ὅτι ἐστὶν ἕν τι οἶον ἐνσφραγιζόμενον έν πολλοίς. αὐτὸ δὲ ἄνθρωπος καὶ αὐτὸ ἕκαστον ral ölov rò nãv oùy oũrws év nollois, állà rà nollà έν αύτφ, μαλλον δε περί αύτό. άλλον γάρ τρόπον τό 🛎 λευκόν πανταχοῦ καὶ ἡ ψυχὴ ἐκάστου ἐν παντὶ μέρει του σώματος ή αύτή. οῦτω γὰρ καὶ τὸ ὂν πανταχοῦ.

23. ανάγεται γάρ και τὸ ἡμέτερον και ἡμείς είς τό ον και άναβαίνομέν τε είς έκεινο και τό πρώτον άπ' έκείνου και νοούμεν έκεινα ούκ είδωλα αύτων ούδε τύπους έχοντες. εί δε μή τοῦτο, ὄντες έκεινα. εί 5 bûv άληθινης έπιστήμης μετέχομεν, έκεινα έσμεν oùx מֹת ολαβόντες | מיֹדמׁ έν ήμζν, άλλ' ήμεζς έν έχείνοις p. 665 όντες. όντων δε και των άλλων, ού μόνον ήμων, έκεινα, πάντες έσμεν έκεινα. όμοῦ ἄρα ὄντες μετὰ πάντων έσμεν έχεινα πάντα άρα έσμεν εν. έξω μεν ούν » όρῶντες ἢ ὅθεν ἐξήμμεθα ἀγνοοῦμεν ἕν ὄντες, οἰον πρόσωπα πολλά είς τὸ ἕξω χορυφήν ἕχοντα είς τὸ είσω μίαν. εί δέ τις έπιστραφηναι δύναιτο η παρ' αύτοῦ η της Άθηνας αύτης εύτυχήσας της έλξεως, θεόν τε καί αύτον καί το παν όψεται. όψεται δε τα μεν πρώτα 15 ούχ ώς τὸ πᾶν, εἶτ' οὐκ ἔχων ὅπη αὑτὸν στήσας ὑριεί καί μέχοι τίνος αὐτός ἐστιν ἀφείς περιγράφειν ἀπὸ τοῦ ὄντος ἅπαντος αύτὸν είς ἅπαν τὸ πῶν ἥξει προελθών ούδαμου, άλλ' αύτου μείνας, ού ίδρυται το παν. 24. οίμαι δε έγωγε και εί τις επισκέψαιτο την

24. Οιμαι Ος εγώγε και ει τις επισκεφαιο την
πης ύλης τών είδών μετάληψιν, μάλλον αν είς πίστιν έλθειν του λεγομένου και μη αν έτι ώς άδυνάτω άπιστειν η αυ άποφειν. εύλογον γαρ και άναγκαιον, οίμαι, μη κειμένων τών είδών χωρίς και αυ της ύλης πόρρωθεν άνωθέν ποθεν την Ελλαμψιν είς αυτήν
γεγονέναι μη γαρ ή κευόν τοῦτο λεγόμενον. τι γαρ αν είη τὸ πόρρω έν τούτοις και τὸ χωρίς; και ούκ αν τὸ δύσφραστον και τὸ ἀποφώτατον ήν τὸ τῆς μεταλήψεως λεγόμενον, άλλ' εἰρητο αν προχειρότατα γνώριμον ὄν τοις παραδείγμασιν. ἀλλα καν Ελλαμ
ψιν λέγωμέν ποτε, ούχ οῦτως ἐροῦμεν, ὡς ἐπι τῶν αἰσθητῶν λέγομεν εἰς αἰσθητὸν τὰς ἐλτάμψεις ἀλλ' ἐπει εἰδωλα τὰ ἐν τῆ ῦλη, ἀρχετύπων δὲ τάξιν ἔχει

## XXII, 24.

τὰ είδη, τὸ δὲ τῆς έλλάμψεως τοιοῦτον οἶον χωρίς έχειν το έλλαμπόμενον, ούτω λέγομεν. δεί δε νύν άκριβέστερον λέγοντας μή οῦτω τίθεσθαι ώς χωρίς όντος τόπω τοῦ είδους είθ' ῶσπερ έν ῦδατι ένορασθαι τῷ ῦλῃ τὴν ίδέαν, ἀλλὰ τὴν ῦλην είναι παντα- 5 χόθεν οίον έφαπτομένην και αύ ούκ έφαπτομένην της ίδέας κατά παν έαυτης ίσχειν παρά τοῦ είδους τῷ πλησιασμῷ όσον δύναται λαβείν ούδενὸς μεταξύ όντος, ού της ίδέας δια πάσης διεξελθούσης και έπιδραμούσης, άλλ' έν αύτη μενούσης. εί γαρ μή έν τη κ ύλη έστιν οίον πυρός ή ίδέα. την δε τοις στοιχείοις ύποβεβλημένην ό λόγος λαμβανέτω αυτό δή πῦρ p. 666. ούκ έγγενόμενον αύτὸ τῷ ῦλη μορφήν πυρὸς κατὰ πάσαν την πυρωθείσαν ύλην παρέξεται. όγκος st πολύς πῦρ τὸ πρῶτον ἐνυλον ὑπυκείσθω γενόμενον. 18 ό δε αύτος λόγος και έπι των άλλων των λεγομένων στοιχείων άρμόσει. εί ούν τό εν έκετνο πῦρ ἐν πᾶσι θεωρείται παρέχον είχόνα έαυτοῦ χαί [ού] τόπο χωρls όν, ού παρέξει ώς ή ελλαμψις ή όρωμένη· ήδη γαρ [αν] είη που παν τοῦτο τὸ πῦρ τὸ ἐν αίσθήσει, » εί παν αυτό πολλά [εί]η έαυτοῦ τῆς ίδέας αὐτῆς μενούσης έν άτόπω αύτο τόπους γεννήσαν έξ αύτου. · έπείπες έδει τὸ αὐτὸ πολὺ γενόμενον φυγεϊν ἀφ' έαυτου, εν' ή πολύ ούτως και πολλάκις μεταλάβη του αύτοῦ. xal οὐκ ἔδωκε μὲν ἑαυτῆς οὐδὲν τῆ ῦλῃ ἡ ἰδέα 3 άσκέδαστος ούσα, ού μην άδύνατος γέγονεν έν ούσα τό μή έν τῷ ένὶ αὐτῆς μορφῶσαι καὶ παντὶ αὐτοῦ οῦτω τοι παρείναι ὡς [μη] ἄλλφ μὲν μέρει αὐτῆς τόδε, άλλφ δε άλλο μορφώσαι, άλλα παντί ξκαστον καί παν. γελοίον γάρ το πολλάς ίδέας πυρός έπεισφέρειν, » τν' ξκαστον πῦρ ὑφ' ἐκάστης ἄλλης, τὸ δὲ ἄλλης, μορφοίτο . απειροι γάρ ούτως έσονται αί ίδέαι. είτα

188

πῶς καὶ μεριείς τὰ γινόμενα συνεχοῦς πυρός ένὸς ὅντος; καὶ εἰ προσθείημεν τῆ ῦλῃ ταύτῃ ἄλλο πῦρ μείζον ποιήσαντες αὐτό, καὶ κατ' ἐκεῖνο αὖ τὸ μέρος τῆς ῦλης φατέον τὴν αὐτὴν ἰδέαν τὰ αὐτὰ εἰργάσθαι. 5 οὐ γὰρ δὴ ἅλλην.

25. καί τοίνυν εί πάντα γενόμενα ήδη τὰ στοιχεία τῷ λόγφ τις είς εν σφαιρικόν σχημα άγοι, ού πολλούς φατέον την σφαίζαν ποιείν κατά μέρη αλλον αλλη αποτεμνόμενον αύτῷ είς τὸ ποιείν μέρος, αλλ' 10 Ev είναι τὸ αίτιον τῆς ποιήσεως ὅλφ έαυτῷ ποιοῦν οὐ μέρους αύτοῦ αλλου αλλο ποιοῦντος. οῦτω γὰρ αν πάλιν πολλοί είεν, εί μή είς εν άμερες άναφέροις την ποίησιν, μάλλον δ' εί [μή] εν άμερες το ποιούν την σφαίραν είη ούκ αύτοῦ χυθέντος είς την σφαίραν τοῦ 15 ποιούντος, άλλὰ τῆς σφαίρας ὅλης είς τὸ ποιούν ἀνηρτημένης. καί ζωή τοίνυν μία την σφαίραν έχει ή αὐτή τῆς σφαίφας τεθείσης ἐν ζωῆ μιῷ · καὶ τὰ ἐν τῆ σφαίφα τοίνυν πάντα είς μίαν ζωήν · καί πασαι αί ψυχαί τοίνυν μία, ούτω δε μία, ώς απειρος αύ. διό και οι μεν » άριθμόν έλεγον, of δε αύτον αὕξοντα την φύσιν αὐτῆς, φαντασθέντες ταύτη ίσως, ὡς οὐδενὶ ἐπιλείπει, άλλ' έπι πάντα έστιν ő έστι μένουσα, καί | εί πλείων μ. 667 ό κόσμος ήν, ούκ αν έπέλιπεν ή δύναμις μή ούκ έπλ πάντα αύ έλθειν, μαλλον δε τοῦτον έν πάση αὐτῆ 25 είναι. δει δητα λαβειν το αύξον ούχ ώς τῷ ψήματι λέγεται, άλλ' ότι ούκ έπιλείπει είς τὸ πανταχοῦ ἒν ούσα τοιούτον γάρ αύτης το έν ώς μή τοιούτον είναι οίον μεμετρήσθαι όσον τοῦτο γὰρ φύσεως άλλης τῆς τό εν ψευδομένης και μεταλήψει εν φανταζομένης. τό » δ' άληθείας έχόμενον εν οίον μήτε συγκεισθαι έκ πολλών Εν, ΐνα [μή] ἀφαιφεθέντος τινός ἀπ' αὐτοῦ מאסאשאטה א לאבניט דט טאסט ציי, שאדב טובואאָסָשמו אל-

ρασιν, ίνα μή έναρμοζομένων αύτῷ τῶν ἄλλων η έλαττοίτο αύτῶν μειζόνων ὄντων η διασπῶτο βουλόμενον έπι πάντα ίέναι παρη τε ούγ όλον πασιν, άλλα μέρεσιν αύτοῦ μέρεσιν έχείνων, χαι τὸ λεγόμενον δή τοῦτο . άγνοῆ ὅπου γῆς ἐστιν εἰς μίαν τινὰ συντέλειαν οὐ 5 δυνάμενον ίέναι ατε διεσπασμένον έαυτου. είπερ ούν άληθεύσει το εν τοῦτο καθ' ού δή και κατηγορείν έστιν ώς ούσίαν το έν, δει αύτο φανηναι τρόπον τινά την έναντίαν αύτῷ φύσιν έχον την τοῦ πλήθους έν τη δυνάμει, το δε μη έξωθεν αύ το πληθος τούτο 10 έγειν, άλλὰ παρ' αύτοῦ καὶ ἐξ αύτοῦ, τούτω ξν ὄντως είναι και έν τῶ ένι έχειν τὸ είναι ἄπειρόν τε και πληθος, τοιούτον δέ ον πανταχού όλον φαίνεσθαι ένα λόγον έχον έαυτὸν περιέχοντα καὶ τὸν περιέχοντα αὐτόν είναι ούδαμοῦ αύτοῦ ἀποστατοῦντα, ἀλλ' ἐν αύτῷ 15 πανταχοῦ ὄντα. οὐ δή ἐστιν αὐτὸ οῦτως ἄλλου τόπω διειλημμένον πού γαο των έν τόπω άπάντων ήν και ούδεν έδεττο αύτό τούτων, άλλα ταῦτα έκεινου, ΐνα ίδρυθη. ίδρυθέντα δε ούκ απέστησεν έκετνο της αύτοῦ ἐν αὐτῶ έδρας. χινηθείσης γὰρ ἐχείνης ἀπώλετο 20 αν αύτα άπολομένης αύτῶν τῆς βάσεως και τοῦ στηρίζοντος αύτὰ οὐδ' αὖ ἐκεινο οῦτως ἀνόπτον ἦν ῶστε άπαλλαγεν αύτὸ έαυτοῦ διασπασθήναι και σωζόμενον έν έαυτῷ ἀπίστφ δοῦναι έαυτὸ τόπφ τῷ αὐτοῦ πρὸς τό σώζεσθαι δεομένω.

p. 668

8 26. μένει οὖν ἐν ἑαυτῷ σωφρονοῦν καὶ οὐκ ἂν ἐν ἅλλῷ γένοιτο · ἐκείνα δὲ τὰ ἅλλα ἀνήρτηται εἰς αὐτὸ ῶσπερ οὖ ἐστι πόθῷ ἐξευρόντα καὶ οὖτός ἐστιν ὁ θυραυλῶν Ἐρως παρών ἕζωθεν ἀεὶ καὶ ἐφιέμενος τοῦ καλοῦ καὶ ἀγαπῶν ἀεὶ οῦτως ὡς δύναται μετα- » σχείν. ἐπεὶ καὶ ὁ ἐνταῦθα ἐραστής οὐ δεχόμενος τὸ κάλλος, ἀλλὰ παρακείμενος οῦτως ἔχει · τὸ δὲ ἐφ'

έαυτοῦ μένει καὶ οί [τοῦ] ένὸς έρασταὶ πολλοὶ ὅλου έρῶντες όλον έχουσιν οῦτως όταν έχωσι. τὸ γὰρ όλον ήν το έρωμενον. πως αν ούν έχεινο ούκ αν πασιν άρxol µένον; έπεl καl διά τοῦτο ἀρκεί, ὅτι µένει, καl <sup>5</sup> καλόν, δτι πᾶσιν δλον. καὶ γὰρ καὶ τὸ φρονεῖν πᾶσιν όλον : điỏ xai ξυνόν τὸ φρονείν οὐ τὸ μὲν ắđε, τὸ δὲ ώδι όν γελοίον γάρ, [εί] και τόπου δεόμενον το φρονειν έσται και ούχ ούτω τὸ φρονειν, ὡς τὸ λευχόν. ού γαρ σώματος τὸ φρονεῖν . ἀλλ' είπερ ὄντως μετέ-» χομεν τοῦ φρονείν, εν δέ έστι τὸ αὐτὸ πῶν έαυτῷ συνόν καί όντως έκετθεν, ού μοίρας αύτου λαβόντες ούδε όλον έγω, όλον δε και σύ, αποσπασθεν εκάτερον έχατέρου. μιμοῦνται δὲ καὶ ἐκκλησίαι καὶ πᾶσα σύνοδος ώς είς εν τὸ φρονειν ίόντων. και χωρίς εκαστος 15 είς τὸ φρονείν ἀσθενής, συμβάλλων δὲ είς ἕν πῶς ἐν τη συνόδω και τη ώς άληθως συνέσει τὸ φρονείν έγέννησε καί εύρε. τι γάρ δή και διείρξει ώς μή έν τῷ αὐτῷ είναι νοῦν ἀπ' ἄλλου [xal ἄλλου;] ἀλλ' ὁμοῦ όντες ήμεν ούχ όμου δοκούσιν είναι • οίον εί τις πολ-20 λοίς τοις δακτύλοις έφαπτόμενος τοῦ αὐτοῦ ἄλλου καλ αីλλου έφάπτεσθαι νομίζοι η την αύτην χορδην μή όρῶν προύοι. παίτοι καὶ ταῖς ψυχαῖς ὡς ἐφαπτόμεθα τοῦ ἀγαθοῦ ἐχοῆν ἐνθυμείσθαι. οὐ γὰρ ἄλλου μέν έγω, άλλου δε σύ έφάπτη, άλλα τοῦ αὐτοῦ, οὐδε τοῦ 25 αὐτοῦ μέν, προσελθόντος δ' ἐμοὶ δεύματος ἐκεῖθεν άλλου, σοί δε άλλου, ώστε το μεν είναι που άνω, τά δε παρ' αύτοῦ ένταῦθα \*\*\* και τὸ διδον τοις λαμβάνουσιν, ίνα όντως λαμβάνωσι, και δίδωσι το διδόν ού τοις άλλοτρίοις, άλλα τοις έαυτοῦ. ἐπεὶ οὐ πόμπιος 3 ή νοερά δόσις. έπει και έν τοις διεστηκόσιν άπ' άλλήλων τοις τόποις σώμασιν ή δόσις άλλου τη άλλου ovyyevns xal eis [to] auto n doors xal n rolnors xal

τό γε σωματικόν του παντός δρα και πάσχει έν αύτφ και ούδεν έξωθεν είς αύτό. εί δη έπι σώματος ούδεν έξωθεν τοῦ ἐκ φύσεως οἶον φεύγοντος ἑαυτό, ἐπὶ πράγματος άδιαστάτου πῶς τὸ ἔξωθεν; ἐν τῷ αὐτῷ άρα όντες καί δρώμεν τάγαθον και έφαπτόμεθα αύ- 5 τοῦ ὑμοῦ ὄντες τοῖς ἡμετέροις νοητοῖς. καὶ κόσμος εἶς p. 669 πολύ μαλλον έχει · η | δύο κόσμοι αίσθητοι έσονται δμοια μεμερισμένοι και ή σφαιρα ή νοητή, εί ούτως έν, ώς αύτη · ώστε διοίσει η γελοιοτέρα έσται, είπερ τη μέν έξ ανάγκης όγκος εύλογος, ή δε μηδεν δεομένη 10 έπτενει έαυτην και έαυτης έποτήσεται. τι δε και έμπόδιον τοῦ είς ἕν; οὐ γὰο δὴ τὸ ἕτερον ἀπωθεϊ θάτερον τόπον ού παρέχον \*\* ώσπερ ούχ δρώντες παυ μάθημα καί θεώρημα καί όλως έπιστήμας πάσας έπι ψυγής ου στενυχωρουμένας. άλλ' έπι ούσιών φήσει τις ού δυ- 15 νατόν. άλλ' ού δυνατόν ήν άν, είπερ όγκοι ήσαν αί άληθιναί ούσίαι.

27. άλλα πῶς τὸ ἀδιάστατον παφήμει παφὰ πῶν σῶμα μέγεθος τοσοῦτον ἔχου; καὶ πῶς οὐ διασπᾶται ἐν ὄν καὶ ταὐτόν; ὅ πολλάκις ἀπόφηται παύειν τοῦ » λόγου τὸ ἅπορον τῆς διανοίας πεφὶ [ταῦτα] τῆ προθυμία βουλωμένου. ἀποδέδεικται μὲν οὖν ἤδη πολλαχῆ, ὅτι οῦτως δεὶ δέ τινων καὶ παφαμυθιῶν, καίτοι οὐκ ἐλάχιστον, ἀλλὰ μέγιστον εἰς πειθῶ ἦν ἐκείνη ἡ φύσις οῖα ἐστὶ διδαχθείσα, ὅτι οὐκ ἔστιν οῖα λίθος, » οἰον κύβος τις μέγας κείμενος οὖ κείται τοσοῦτον ἐπέχων ὅσος ἐστίν, ἐκβαίνειν οὐκ ἔχων τοὺς αὑτοῦ ὅρους μετφηθείς ἐπὶ τοσοῦτον καὶ τῷ ὄγκω καὶ τῆ συμπεριγφαφείσῃ ἐν αὐτῷ τοῦ λίθου δυνάμει· ἀλλὰ οὖσα πρώτη ψύσις καὶ οὐ μετφηθείσα οὐδὲ ὁρισθείσα ὁπό- » σων δεῖ εἶναι· ταύτῃ γὰφ αὖ ἑτέφα μετφηθήσεται πῶτά ἐστι δύναμις οὐδαμοῦ τοσήδε, διὸ οὐδ' ἐν χφό-

νω, άλλα παντός χρόνου έξω, τού μέν χρόνου σκιδναμένου ἀεὶ πρὸς διάστασιν, τοῦ δ' αἰῶνος ἐν τῷ αὐτῷ μένοντος και κρατούντος και πλείονος όντος δυνάμει άιδίω τοῦ ἐπὶ πολλὰ δοχοῦντος ἰέναι χρόνου, olovel <sup>5</sup> γραμμής είς απειρον ίέναι δοχούσης είς σημείον άνηρτημένης και περί αύτο θεούσης πανταγή ού αν δράμη τοῦ σημείου αὐτῆ ἐμφανταζομένου αὐτοῦ οὐ θέοντος, άλλα περί αὐτὸ ἐκείνης κυκλουμένης. εί τοίνυν χρόνος πρός τὸ ἐν τῷ αὐτῷ μένον ἐν οὐσία ἔχει 10 την άναλογίαν, έστι δε έκείνη ή φύσις ού μόνον το άει άπειδος, άλλὰ και τῆ δυνάμει, χρή και πρός ταύτην την άπειρίαν της δυνάμεως άντιπαραθέουσαν άπο δοῦναι φύσιν άνται ωρουμένην και έξηρτημένην p. 670 έχείνης ταύτης τὰ ίσα πως τῷ χρόνω θεούσης πρός 15 μένουσαν δύναμιν πλείω ούσαν τῷ ποιεϊν ἐπείνη ἐστὶν όσον παρετάθη. τίς οὖν αῦτη ἐστίν ἡ μεταλαμβάνουσα ταύτης της φύσεως καθ' όσον ολόν τε αύτη μεταλαβειν; \*\*\* πάσης μεν παρούσης, ού παντί δε πάσης. ένορωμένης άδυναμία του ύποχειμένου. πάρεστι δε n ταύτον πάντη ούχ ώς το ένυλον τρίγωνου έν πολλοίς πλείω ὂν ἀριθμῷ ταὐτόν, ἀλλ' ὡς τὸ ἄυλον αὐτό, ἀφ' ού και τα έν ύλη. δια τι ούν ού πανταχού τριγωνον ένυλον, είπερ πανταχοῦ τὸ ἄυλον; ὅτι οὐ πᾶσα μετέσχεν ύλη, άλλα άλλο τι έχει, και ού πασα πρός παν. 25 έπει ούδε ή πρώτη πασα πρός παν, άλλα πρός τα πρώτα τών γενών, είτ' έπι τούτοις άλλα. παρην μέντοι παντί.

28. πάρεστιν οὖν πῶς; ὡς ζωὴ μία οὐ γὰρ μέχρι τινὸς ἐν ζφῷ ἡ ζωή, εἶτ' οὐ δύναται εἰς ἅπαν φθάσαι,
ἀλλὰ πανταχοῦ. εἰ δέ τις ζητεί πάλιν πῶς, ἀναμνησθήτω τῆς δυνάμεως ὅτι μὴ ποσή, ἀλλ' εἰς ἄπειρον διαιρῶν τῆ διανοία ἀεὶ ἔχει δύναμιν τὴν αὐτὴν βυσplotin. 1.

σόθεν ἄπειρον · ού γαρ έν \* \* \* ΰλην, ίνα τῷ μεγέθει τοῦ ὄγκου συνεπιλείπη είς μικρόν έλθοῦσα. ἐάν οὐν λάβης άένναον έν αύτη άπειρίαν, φύσιν άκάματον καί άτρυτον καί ούδαμη έλλείπουσαν, έν αύτη οἶον ύπερζέουσαν ζωη, ή που έπιβαλών η πρός τι άτενίσας 5 ούγ εύρήσεις έχει, τούναντίου δ' αν σοι γένοιτο ού γάο σύ γε ύπεοβήση παρελθών οὐδὲ αὖ στήση είς μικρόν ώς ούκέτι έχούσης διδόναι έν τῷ κατὰ μικρόν έπιλιπεϊν, άλλ' η συνθεϊν δυνηθείς, μαλλον δε έν τώ παντί γενόμενος, ούδεν έτι ζητήσεις, η άπειπών πα- 10 ρεκβήση είς άλλο και πεση παρον ούκ ιδών τω είς , άλλο βλέπειν. άλλ' εί ούδεν έτι ζητήσεις, πῶς ποτε τοῦτο πείση; η ὅτι παντί προσηλθες και οὐκ ἔμεινας έν μέρει αύτοῦ οὐδ' εἶπας οὐδὲ σύ τοσοῦτός είμι', άφείς δε [τό] τοσούτον γέγονας πας, καίτοι και πρό- 15 τερον ήσθα πᾶς ἀλλ' ὅτι καὶ ἄλλο τι προσῆν σοι μετὰ p. 671 ro nav , έλάττων έγίνου τη προσθήκη. ού γαρ έκτου όντος ήν ή προσθήκη. ούθεν γαρ εκείνω προσθήσεις. άλλὰ τοῦ μὴ ὄντος. γενόμενος δέ τις καί έκ τοῦ μὴ όντος έστιν ού πᾶς, ἀλλ' ὅταν τὸ μή ὄν ἀφη. αύξεις 20 τοίνυν σεαυτόν άφεις τὰ ἄλλα και πάρεστί σοι τὸ πῶν άφέντι, μετά δε άλλων όντι ου φαίνεται, ούδ' ήλθεν, ίνα παρη, άλλὰ σừ ἀπηλθες, ὅτε οὐ πάρεστιν. εί δ' άπηλθες, ούκ άπ' αύτοῦ · αὐτὸ γὰρ πάρεστιν · οὐδέ που απηλθες, αλλά παρών έπι τα έναντία έστραφης. 25 ούτω γάρ και οι άλλοι θεοι πολλών παρόντων ένι φαίνονται πολλάκις, ότι ό είς έκετνος μόνος δύναται βλέπειν. άλλ' ούτοι μέν οί θεοί, ότι παντοΐοι τελέθοντες έπιστρωφώσι τὰς πόλεις, είς έχεινον δε αί πόλεις έπιστρέφονται και πασα γη και παζ ούρανός, » πανταχοῦ ἐπ' αὐτοῦ καὶ ἐν αὐτῶ μένοντα καὶ ἕγοντα έξ αύτοῦ τὸ ὂν καὶ τὰ ἀληθῶς ὄντα μέχοι ψυχῆς καὶ

#### XXIII, 1.

ζωῆς ἀνηρτημένα και εις εν ιόντα ἀμεγέθει τῷ ἀπείοφ.

### XXIII.

1. Τὸ μέν ἐστι νοοῦν ἄλλο, τὸ δὲ αὐτό, ὃ ἤδη<sub>p. 533</sub> φεύγει μαλλον τό δύο είναι. τό δε πρότερον λεχθεν <sup>5</sup> βούλεται καὶ αὐτό, ἀλλ' ἦττον δύναται· παρ' αὐτῶ μέν γάρ έχει δ όρα, ετερόν γε μην έκείνου. το δε ού κεγώρισται τη ούσία, άλλὰ συνόν αύτῷ όρặ έαυτό. άμφω ούν γίνεται εν όν. μαλλον ούν νοεί, ότι έχει, καί πρώτως νοει, ότι τὸ νοοῦν δει ξν και δύο είναι. 10 είτε γάρ μή εν, άλλο τό νοοῦν, άλλο τό νοούμενον έσται ούκ αν ούν πρώτως νοούν είη, ότι άλλου την νόησιν λαμβάνον ού τὸ πρώτως νοοῦν ἔσται, ὅτι ὃ νοει ούκ έχει ώς αύτου, ώστε ούδ' αύτό. ή εί έχει ώς αύτό, ίνα πυρίως νοη, τὰ δύο εν έσται. δεί άρα εν 15 είναι άμφω είτε εν μέν, μή δύο δε αύ έσται, ότι νοήσει ούγ έξει · ώστε ούδε νοοῦν ἔσται. ἁπλοῦν ἄρα καί ούγ άπλοῦν δεϊ είναι. μαλλον δ' αν τις αὐτὸ τοιοῦτον ἂν ἕλοι ἀπὸ τῆς ψυχῆς ἀναβαίνων ἐνταῦθα γάρ διαιρείν ράδιον και ράον άν τις το διπλούν ίδοι. 20 εί οὖν τις διπλοῦν φῶς ποιήσειε, τὴν μὲν ψυχὴν κατὰ τὸ ήττον, τὸ δὲ νοητὸν αὐτῆς κατὰ τὸ | καθαρώτε-p. 534 ρον, είτα ποιήσειε και το όρων ίσον είναι φως τω όρωμένω, ούκ έχων έτι χωρίζειν τη διαφορά εν τά δύο θήσεται νοῶν μέν, ὅτι δύο ήν, ὑρῶν δὲ ήδη ἕν. 25 ούτω νούν και νοητόν αίρήσει. ήμεις μέν ούν τῷ λόγο

ΧΧΙΙΙ. ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΤΟ ΕΠΕΚΕΙΝΑ ΤΟΥ ΟΝΤΟΣ ΜΗ ΝΟΕΙΝ ΚΑΙ ΤΙ ΤΟ ΠΡΩΤΩΣ ΝΟΟΥΝ ΚΑΙ ΤΙ ΤΟ ΔΕΤΤΕΡΩΣ.

<sup>13 \*</sup> 

έκ δύο ξυ πεποιήκαμεν, τὸ δ' ἀνάπαλιν ἐξ ἑνός ἐστι δύο, ὅτι νοεῖ ποιοῦν αὐτὸ δύο, μᾶλλον δὲ ὄν, ὅτι νοει, δύο καί, ὅτι αὐτό, ἕν.

2. εί δή τὸ μέν πρώτως νοοῦν, τὸ δὲ ἤδη ἄλλως νοοῦν, τὸ ἐπέκεινα τοῦ πρώτως νοοῦντος οὐκ ἂν ἔτι 5 νοοι νοῦν γὰρ δει γενέσθαι, ίνα νοῆ, ὄντα δὲ νοῦν καί νοητόν έχειν καί πρώτως νοούντα έχειν τό νοητόν έν αύτφ. νοητόν δε ον ούκ ανάγκη παν και νοούν έν αύτῶ ἔγειν καί νοείν. ἔσται γὰρ οὐ μόνον νοητόν, άλλά και νοούν, πρωτόν τε ούκ έσται δύο όν. ό τε 10 νοῦς ὁ τὸ νοητὸν ἔχων οὐκ ἂν συσταίη μη οῦσης οῦσίας καθαρώς νοητού, δ' πρός μέν τόν νούν νοητόν έσται, καθ' έαυτό δε ούτε νοοῦν οὕτε νοητόν κυρίως έσται· τό τε γάρ νοητόν έτέρω ὅ τε νοῦς τὸ ἐπιβάλλειν τη νοήσει κενόν έχει άνευ τοῦ λαβεϊν καὶ έλειν τὸ 15 νοητόν δ νοεί · ού γάο έχει το νοείν άνευ του νοητού. τότε οὖν τέλειον, ὅταν ἔχη· ἔδει δὲ πρό τοῦ νοείν τέλειον είναι παρ' αύτοῦ τῆς οὐσίας. ౘ ἄρα τὸ τέλειον ύπάρξει, πρό τοῦ νοείν τοῦτο ἔσται, οὐδὲν ἄρα δεί αὐτῷ τοῦ νοείν : αὕταρχες γὰρ πρό τούτου. οὐχ ἄρα » νοήσει. τὸ μέν ἄρα οὐ νοεί, τὸ δὲ πρώτως νοεί, τὸ δέ νοήσει δευτέρως. έτι εί νοήσει τὸ πρῶτον, ὑπάρξει τι αύτῷ · ούκ ἄρα πρῶτον, ἀλλὰ καί δεύτερον καί ούχ ξν, άλλα και πολλα ήδη και πάντα δσα νοήσει. παλ γάρ, εί μόνον ξαυτό, πολλά ξσται.

p. 535

3. εί δὲ πολλὰ τὸ αὐτὸ οὐδὲν κωλύειν φήσουσιν, ἕν τούτοις ὑποκείμενον ἐσται · οὐ δύναται γὰρ πολλὰ μη ένὸς ὄντος, ἀφ' οὖ ἢ ἐν ϣ, ἢ ὅλως ένὸς καὶ τούτου πρώτου τῶν ἄλλων ἀριθμουμένω, ὅ αὐτὸ ἐφ' ἑαυτοῦ δεί λαβείν μόνον. εἰ δὲ ὁμοῦ είη μετὰ τῶν ἄλλων, w δεί τοῦτο συλλαβόντα αὐτὸ μετὰ τῶν ἄλλων, ὅμως δὲ ἕτερον τῶν ἄλλων ὄν, ἐᾶν ὡς μετ' ἄλλων, ζητείν δὲ

τούτο το ύποχείμενον τοις αλλοις μηχέτι μετά των άλλων, άλλ' αύτο χαθ' έαυτό. το γάρ έν τοις άλλοις αύτὸ ὅμοιον μέν ἂν είη τούτφ, ούκ ἂν δὲ είη τοῦτο. άλλα δει αύτο μόνον είναι, ει μέλλοι και έν αλλοις s δράσθαι. εί μή τις αύτοῦ λέγοι τὸ είναι σὺν τοις άλλοις την υπόστασιν έχειν ούκ άρα άπλουν αυτό έσται ούδε τό συγκείμενον έκ πολλών έσται τό τε γάρ ού δυνάμενον άπλοῦν είναι υπόστασιν ούγ έξει τό τε συγκείμενον έκ πολλών άπλου ούκ όντος ούδ' αύτο 10 έσται. έκάστου γαρ άπλοῦ οὐ δυναμένου είναι οὐχ ύφεστηπό[το]ς τινός ένος άπλοῦ έφ' έαυτοῦ, οὐδενός αύτῶν ὑπόστασιν έχειν χαθ' έαυτὸ δυναμένου οὐδὲ παρέγειν αύτὸ μετ' ἄλλου είναι τῷ ὅλως μὴ είναι, πῶς αν τὸ ἐκ πάντων είη σύνθετον ἐκ μὴ ὄντων γεγενη-15 μένον ού τί μή ὄντων, άλλ' ὅλως μή ὄντων; εί ἄρα πολλά τί έστι, δεί πρό των πολλων εν είναι. εί ούν τό νοοῦν τι πληθος, δεί έν τῷ μή πλήθει τό νοείν μή είναι. ήν δε τούτο το πρώτον. έν τοις ύστέροις άρα αύτοῦ τὸ νοείν και νοῦς ἔσται.

4. Ετι εί τὸ ἀγαθὸν ἁπλοῦν καὶ ἀνενδεὲς δεῖ εἶναι, p. 538 οὐδ' ἂν τοῦ νοειν δέοιτο οὖ δὲ μὴ δει αὐτῷ οὐ παρέσται αὐτῷ. ἐπεὶ καὶ ὅλως οὐδὲν πάρεστιν αὐτῷ οὐ παρέσται αὐτῷ. ἐπεὶ καὶ ὅλως οὐδὲν πάρεστιν αὐτῷ. οὐκ ἄρα πάρεστιν αὐτῷ τὸ νοειν. καὶ εἰ \* οὐδέν, ὅτι μηδὲ ἄλλο. ἔτι ἄλλο νοῦς τοῦ ἀγαθοῦ · ἀγαθοειδὴς γὰρ τῷ τὸ ἀγα-25 θὸν νοειν. ἕτι ὡς ἐν τοις δυσὶν ὅντος ἑνὸς καὶ ἄλλου οὐχ οἶόν τε τοῦτο τὸ Ἐν τὸ μετ' ἄλλου τὸ Ἐν εἰναι, οῦτω δει καὶ οὐ μετ' ἄλλου είναι, οῦτω δει καὶ οὐ μετ' ἄλλου τὸ Ἐν εἰναι, οῦτω δει καὶ οὐ μετ' ἄλλου τὸ Ἐν εἰναι, οῦτω δει καὶ οὐ μετ' ἄλλου τὸ Ἐν ὑπάρχον ἁπλοῦν καθ' αὐτὸ τοῦτο είναι, οὐπ ἔχον οὐδὲν ἐν τῶμες τῶν ὅσα
20 ἐν τῷ μετ' ἄλλων. πόθεν γὰρ ἐν ἅλλῷ ἄλλο μὴ πρότερον χωρίς ὅντος ἀφ' οῦ τὸ ἄλλο; τὸ μὲν γὰρ ἁπλοῦν οὐκ ἂν παρ' ἄλλου εἰη, ὅ δ' ἂν πολὺ ἦ ἢ δύο, δει

## XXIII, 5. 6.

αὐτὸ ἀνηρτῆσθαι εἰς ἄλλο. καὶ οὖν ἀπεικαστέον τὸ μὲν φωτί, τὸ δὲ ἐφεξῆς ἡλίφ, τὸ δὲ τρίτον τῷ σελήνης ἄστρφ κομιζομένφ τὸ φῶς παρ' ἡλίου. ψυχὴ μὲν γὰρ ἐπακτὸν νοῦν ἔχει ἐπιχρωννύντα αὐτὴν νοερὰν οὖσαν, νοῦς δ' ἐν αὑτῷ οἰκεῖον ἔχει οὐ φῶς ἂν μόνον, 5 ἀλλ' ὅ ἐστι πεφωτισμένον ἐν τῷ αὐτοῦ οὐσία, τὸ δὲ παρέχον τοὑτῷ τὸ φῶς οὐκ ἅλλο ὄν φῶς ἐστιν ἁπλοῦν παρέχον τὴν δύναμιν ἐκείνῷ τοῦ εἶναι ὅ ἐστι. τί ἂν οὖν αὐτὸ δέοιτό τινος; οὐ γὰρ αὐτὸ τὸ αὐτὸ τῷ ἐν ἅλλῷ ἅλλο γὰρ τὸ ἐν ἅλλῷ ἐστὶ τοῦ αὐτὸ καθ' αύτὸ ὄντος. 10

5. Ετι τὸ πολύ ζητοι αν έαυτὸ και έθέλοι αν συννεύειν καί συναισθάνεσθαι αύτου. δ δ' έστι πάντη ξυ ποῦ χωρήσεται πρός αύτό; ποῦ δ' αν δέοιτο συναισθήσεως; άλλ' έστι τὸ αὐτὸ και συναισθήσεως και πάσης κρεϊττον νοήσεως. τὸ γὰρ νοεϊν οὐ πρῶτον οῦτε 15 p. 587 ro elvai oure ro riuion elvai, allà devregon | xal γενόμενον, έπειδη υπέστη το άγαθον και γενόμενον έχινησε πρός αύτό, τὸ δ' έχινήθη τε και είδε και τοῦτ' ἐστὶ νοεῖν, κίνησις πρὸς ἀγαθὸν ἐφιεμένου ἐκείνου ή γαρ έφεσις την νόησιν έγέννησε καί συνυπέ- » στησεν αύτη . έφεσις γαρ όψεως δρασις. ούδεν ούν δει αύτὸ τὸ ἀγαθὸν νοείν οὐ γάρ ἐστιν ἄλλο αύτοῦ τὸ άγαθόν. έπει και όταν τὸ ἕτερον παρὰ τὸ ἀγαθὸν αὐτὸ νοή, τῷ ἀγαθοειδες είναι νοει και ὁμοίωμα ἔχειν προς τὸ ἀγαθὸν καὶ ὡς ἀγαθὸν καὶ ἐφετὸν αύτῷ γενόμενον τ νοεί και οίον φαντασίαν τοῦ ἀγαθοῦ λαμβάνον. εί δ' άει ούτως, άει τούτο. και γάρ αὐ έν τη νοήσει αύτου κατὰ συμβεβηκός αύτὸ νοει ποὸς γὰο τὸ ἀγαθὸν βλέπον αύτὸ νοει ένεργοῦν γὰρ αὐ έαυτὸ νοει, ή δ' ένέργεια άπάντων πρός τὸ ἀγαθόν. 30

6. εί δή ταῦτα ὀοθῶς λέγεται, οὐκ ἂν ἔχοι χώραν νοήσεως ἡψτινοῦν τὸ ἀγαθόν · ἄλλο γὰο δεϊ τῷ νοοῦντι

198

το άγαθον είναι. άνενέργητον ούν. και τι δει ένεργειν την ένέργειαν; όλως μέν γάρ ούδεμία ένέργεια έχει αὖ πάλιν ἐνέργειαν εί δέ γε ταις ἄλλαις ταις είς ἄλλο έχούσαις έπανενεγκειν, τήν γε πρώτην άπασῶν, είς ην 5 αί άλλαι άνήρτηνται, αύτὸ είναι δεί \* τοῦτο ὅ ἐστιν ούδεν έτι αύτη προστιθέντας. ή ούν τοιαύτη ενέργεια ού νόησις . ού γαρ έχει δ νοήσει . αύτο γαρ πρώτον. έπειτα ούδ' ή νόησις νοεί, άλλα το έχον την νόησιν. δύο ούν πάλιν αὐ έν τῷ νοοῦντι γίνεται. τοῦτο δὲ 10 ούδαμη δύο. έτι δε μαλλον ίδοι άν τις τουτο, εί λάβοι σαφέστερον πῶς ἐν παντὶ τῷ νοοῦν[τι] ὑπάρχει ή διπλη φύσις αύτη. λέγομεν τὰ όντα ώς όντα και αὐτὸ ξκαστον καί τὰ άληθῶς ὄντα έν τῷ νοητῷ τόπω είναι ού μόνον, ὅτι τὰ μὲν μένει ὡσαύτως τῆ οὐσία, τὰ δὲ 15 δεϊ καί ού μένει, όσα έν αίσθήσει τάχα γάρ και έν τοις αίσθητοις έστι τὰ μένοντα άλλὰ μαλλον, ὅτι τὸ τέλειον τόῦ εἶναι παρ' αύτῶν ἔχει. δει γάρ την πρώτως λεγομένην ούσίαν ούχ είναι τοῦ είναι σχιάν, άλλ' έχειν πληφες το είναι. πληφες δέ έστι το είναι, όταν » είδος τοῦ νοείν καὶ ζῆν λάβη. ὑμοῦ ἄρα | τὸ νοείν, p. 538 τό ζην, τό είναι έν τω όντι. εί άρα όν, και νοῦς, και εί νοῦς, καί ὄν, και τὸ νοείν ὁμοῦ μετὰ τοῦ είναι. πολλά ἄρα καί ούχ εν τό νοειν. άνάγκη τοίνυν τῶ μή τοιούτω μηδε το νοειν είναι. και καθ' έκαστα δε έπι-25 οῦσιν \* \* ἄνθρωπος και νόησις ϊππου και ϊππος και δικαίου νόησις και δίκαιον. διπλα τοίνυν απαντα και τό ξυ δύο και αύ τα δύο είς ξυ ξρχεται. ό δε ούκ έστι τούτων ούθ' εν εκαστον ούδε έκ πάντων των δύο ούδ' δλως δύο. δπως δε τὰ δύο έκ τοῦ ενός, εν αλλοις. 30 άλλ' έπέχεινα ούσίας όντι \* \* και του νοειν έπέχεινα είναι. ού τοίνυν ούδ' έκετνο άτοπον, εί μη οίδεν έαυτόν · ού γαο έχει παο' έαυτῷ ὃ μάθη εἶς ῶν, ἀλλ' οὐδε

τὰ ἄλλα δεϊ αὐτὸν εἰδέναι. Χρεϊττον γάρ τι καὶ μείζον δίδωσιν αὐτοίg τοῦ εἰδέναι αὐτά \* \* \* ἡν τὸ ἀγαθὸν τῶν ἄλλων, ἀλλὰ μᾶλλον ἐν τῷ αὐτῷ καθ' ὅσον δύναται ἐφάπτεσθαι ἐκείνου.

## XXIV.

II. 5. p. 172 1. Λέγεται τό μεν δυνάμει, τό δε ένεργεία είναι 5 λέγεται δέ τι καί ένέργεια έν τοις ούσι. σκεπτέον ούν τί τὸ δυνάμει καὶ τί τὸ ἐνεργεία. ἆρα τὸ αὐτὸ τῷ ἐνεργεία είναι ή ένέργεια καί εί τι έστιν ένέργεια, τοῦτο καί ένεργεία, η Έτερον έκάτερον καί τὸ ένεργεία  $\ddot{o}$ ν p. 173 oùn avayny nal évégyetav elvat; | őrt µèv ouv év 10 τοις αίσθητοις το δυνάμει, δήλον εί δε καί έν τοις νοητοίς, σκεπτέον, η έκει το ένεργεία μόνον και εί έστι τὸ δυνάμει, [εί] δυνάμει μόνον ἀεί, καν ἀεί, εί ούδέποτε αν έλθοι είς ένέργειαν τῷ χρόνφ έξείανεσθαι. άλλα τί έστι το δυνάμει πρώτον λεκτέον. εί δή 15 τό δυνάμει δεί μή άπλως λέγεσθαι ού γαο έστι το δυνάμει μηδενός είναι. οίον δυνάμει άνδριας ό χαλπός. εί γάρ μηδέν έξ αύτοῦ μηδ' έπ' αύτῷ μηδ' έμελλε μηδέν έσεσθαι μεθ' δ ήν μηδ' ένεδέχετό τι γενέσθαι, ήν αν δ ήν μόνον. δ δε ήν ήδη παρην και » ούκ έμελλε. τι ούν ήδύνατο άλλο μετά το παρον αυτό; ού τοίνυν ήν αν δυνάμει. δεί τοίνυν το δυνάμει τι ον άλλο ήδη to τι και άλλο μεθ' αύτο δύνασθαι, ήτοι μένον μετά τοῦ ἐκεῖνο ποιείν η παρέγον αύτὸ έχείνω δ δύναται φθαρέν αὐτό, δυνάμει λέγεσθαι. 25 άλλως γάρ δυνάμει άνδριάς ό χαλχός, άλλως το ῦδωρ δυνάμει χαλκός και ό άγο πῦρ. τοιοῦτον δή ον τὸ δυ-

#### XXIV. ПЕРІ ТОТ ДТНАМЕІ КАІ ЕНЕРГЕІАІ.

XXIV, 2.

νάμει ἁφα καὶ δύναμις λέγοιτο ἂν πρὸς τὸ ἐσόμενον, οἶον ὁ χαλκὸς δύναμις τοῦ ἀνδριάντος; ἤ, εἰ μὲν ἡ δύναμις κατὰ τὸ ποιείν λαμβάνοιτο, οὐδαμῶς· οὐ γὰρ ἡ δύναμις ἡ κατὰ τὸ ποιείν λαμβάνομένη λέγοιτο ἂν 5 δυνάμει. εἰ δὲ τὸ δυνάμει μὴ μόνον κρὸς τὸ ἐνεργεία λέγεται, ἀλλὰ καὶ πρὸς ἐνέργειαν, εἰη ἂν καὶ δύναμις [τὸ] δυνάμει. βέλτιον δὲ καὶ σαφέστερον τὸ μὲν δυνάμει πρὸς τὸ ἐνεργεία, τὴν δὲ δύναμιν πρὸς ἐνέργειαν λέγειν. τὸ μὲν δὴ δυνάμει τοιοῦτον ῶσπερ Νο ὑποκείμενόν τι πάθεσι καὶ μορφαίς καὶ εἰδεσιν ἂ μέλλει δέχεσθαι καὶ πέφυκεν ἢ καὶ σπεύδει ἐλθείν· καὶ τὰ μὲν ὡς πρὸς τὸ βέλτιστον, τὰ δὲ πρὸς τὰ χείρω καὶ λυμαντικὰ αὐτῶν, ὧν ἕκαστον καὶ ἐνεργεία ἐστὶν ἄλλο.

2. περί δε της ύλης σχεπτέον, εί ετερόν τι ούσα 15 ένεργεία δυνάμει έστι πρός α μορφούται, η ούδεν ένεργεία, καί όλως και τα άλλα α λέγομεν δυνάμει λαβόντα τὸ είδος καὶ μένοντα αὐτὰ ἐνεργεία γίνεται η τό ένεργεία κατά του άνδριάντος λεχθήσεται άντι-» τιθεμένου μόνον τοῦ ἐνεργεία ἀνδριάντος πρός τὸν δυνάμει άνδριάντα, άλλ' ού τοῦ ένεργεία κατηγορουμένου κατ' έκείνου καθ' ού τὸ δυνάμει ἀνδριὰς ἐλέγετο. εί δή ουτως, ού τὸ δυνάμει γίνεται ένεογεία, άλλ' έκ τοῦ δυνάμει ὄντος πρότερον έγένετο τὸ ένερ-25 γεία ῦστεφον. καὶ γὰρ αὐτὸ τὸ ἐνεργεία ὂν τὸ συναμφότερου, ούχ ή υλη· το δε είδος το έπ' αύτη. και τοῦτο μέν, εί έτέρα γίγνοιτο οὐσία, οἶον ἐκ χαλκοῦ άνδριάς. άλλη γαρ ούσία ώς τό συναμφότερον ό άνδριάς · έπι δε των όλως ού μενόντων φανερόν ώς τό 3 δυνάμει παντάπασιν Ετερον ήν. | άλλ' όταν ό δυνά- p. 174 μει γραμματικός ένεργεία γένηται, ένταῦθα τὸ δυνάμει πῶς οὐ καὶ ἐνεργεία τὸ αὐτό; ὁ γὰρ δυνάμει Σω-

## XXIV, 3.

κράτης ό αὐτὸς καὶ ἐνεργεία σοφός. ἀρα οὖν καὶ ὁ άνεπιστήμων έπιστήμων; δυνάμει γαρ ήν έπιστήμων. η κατά συμβεβηκός ό άμαθής έπιστήμων. ού γάρ ή άμαθής δυνάμει έπιστήμων, άλλα συμβεβήχει αύτο άμαθει είναι, ή δε ψυχή καθ' έαυτην έπιτηδείως ι έχουσα τὸ δυνάμει ην ήπερ και ἐπιστήμων. Ετι οὖν σώζει τὸ δυνάμει καὶ δυνάμει γραμματικὸς ἦδη γραμματικός ών. η ούδεν κωλύει και άλλον τρόπου. έκει μέν δυνάμει μόνον, ένταῦθα δὲ τῆς δυνάμεως έχούσης τὸ είδος. εί οὖν έστι τὸ μὲν δυνάμει τὸ ὑποκεί- 10 μενον, τὸ δ' ἐνεργεία τὸ συναμφότερον, ὁ ἀνδριάς, τὸ εἶδος τὸ ἐπὶ τοῦ χαλκοῦ τί ἂν λέγοιτο; ἢ οὐκ ἄτοπον την ένέργειαν, καθ' ην ένεργεία έστι και ού μόνον δυνάμει, την μορφην και το είδος λέγειν. ούη άπλῶς ἐνέργειαν, ἀλλὰ τοῦδε ἐνέργειαν ἐπεί καὶ ἄλ- 15 λην ένέργειαν τάχα χυριώτερον αν λέγοιμεν, την άντίθετον τη δυνάμει τη έπαγούση ένέργειαν. τό μέν γάρ δυνάμει τὸ ἐνεργεία ἔχει παρ' ἄλλου, τῆ δὲ δυνάμει δ δύναται παρ' αὐτῆς ἡ ἐνέργεια · οἶον έξις καί ή κατ' αὐτὴν λεγομένη ἐνέργεια, ἀνδρεία καὶ τὸ ἀν- » δρίζεσθαι. ταῦτα μέν οὖν οῦτως.

3. οὖ δ' ἕνεκα ταῦτα προείρηται, νῦν λεκτέον, έν τοις νοητοις πῶς ποτε τὸ ἐνεργεία λέγεται και εἰ ἐνεργεία μόνον ἢ καὶ ἐνέργεια ἕκαστον καὶ εἰ ἐνέργεια πάντα καὶ εἰ τὸ δυνάμει κἀκει. εἰ δὲ μήτε ῦλη ἐκει τ ἐν ἡ τὸ δυνάμει, μήτε τι μέλλει τῶν ἐκει ὃ μὴ ἦδη ἐστί, μηδέ τι μεταβάλλον εἰς ἄλλο ἢ μένον ἕτερόν τι γεννᾶ ἢ ἐξιστάμενον ἑαυτοῦ ἔδωκεν ἄλλῷ ἀνθ' αὑτοῦ είναι, οὐκ ἂν εἰη ἐκει τὸ δυνάμει, ἐν ῷ ἐστι \*\* τῶν ὅντων καὶ αἰῶνα, οὐ χρόνον ἐχόντων. εἰ τις οὖν π καὶ ἐπὶ τῶν νοητῶν τοὺς τιδεμένους κἀκει ῦλην ἔροιτο, εἰ μὴ κἀκει τὸ δυνάμει κατὰ τὴν ῦλην τὴν

202

έχει χαι γαρ ει άλλον τρόπον ή ύλη, άλλ' έσται έφ' έχάστου τὸ μέν ὡς ῦλη, τὸ δὲ ὡς είδος, τὸ δὲ συναμφότερον τι έρουσιν; η και το ώς ύλη έκει είδός έστιν, έπει και ή ψυχή είδος ον πρός Ετερον ον είη ύλη. 5 ούκοῦν πρòς ἐκεῖνο καὶ δυνάμει; ἢ οῦ· εἶδος γὰρ ἦν αὐτῆς καὶ οὐκ εἰς ῦστερον δὲ τὸ είδος καὶ οὐ χωρίζεζεται δέ, άλλ' η λόγφ, και ούτως ύλην έχον, ώς διπλούν νοούμενον, αμφω δε μία φύσις · οίον και 'Αριστοτέλης φησί το πέμπτον σώμα άυλον είναι. περί δε 10 ψυχής πῶς ἐροῦμεν; δυνάμει γὰρ ζῷον, ὅταν μήπω, μέλλη δέ, και μουσική δυνάμει και τα άλλα όσα γίνεται ούχ άει ούσα. | ώστε και έν νοητοίς το δυνάμει. p.175 η ού δυνάμει ταῦτα, ἀλλὰ δύναμις ή ψυχή τούτων. τὸ δὲ ἐνεργεία πῶς ἐκεῖ; ἀρα ὡς ὁ ἀνδριὰς τὸ συναμ-15 φότερον ένεργεία, ότι τὸ είδος Εκαστον άπείληφεν; η ότι είδος ξκαστον και τέλειον δ έστι. νοῦς γὰρ οὐκ έκ δυνάμεως της κατά τὸ οἶόν τε νοείν είς ένέργειαν τοῦ νοειν . άλλου γὰρ ἂν προτέρου τοῦ οὐχ ἐχ δυνάμεως δέοιτο άλλ' έν αύτῷ τὸ πᾶν. τὸ γὰρ δυνάμει » βούλεται έτέρου έπελθόντος είς ένέργειαν άγεσθαι, ίνα ένεργεία γίγνηται τι, δ δ' αὐτὸ παρ' αύτοῦ τὸ ἀεὶ οῦτως ἔχει, τοῦτο ἐνεργεία αν είη. πάντα οὖν τὰ πρώτα ένεργεία. έχει γάρ δ δεί έχειν καί παρ' αύτών και άεί. και ψυχή δή οῦτως ή μή ἐν ῦλη, ἀλλ' ἐν τῷ 25 νοητώ · και ή έν ύλη δε άλλη ένεργεία · οίον ή φυτική · ένεργεία γαρ και αύτη δ έστιν. άλλ' ένεργεία μέν πάντα καί όντως, ένέργεια δε πάντα; η πῶς; εί δή χαλῶς εἰρηται ἐχείνη ή φύσις ἄγρυπνος εἶναι χαὶ ζωή καί ζωή άρίστη, αί κάλλισται αν είεν έκει ένέρ-20 γειαι. καί ένεργεία άρα καί ένέργεια τὰ πάντα καί ζωαί τὰ πάντα και ὁ τόπος ὁ ἐκεῖ τόπος ἐστὶ ζωῆς καὶ άρχη και πηγή άληθως ψυχής τε και νοῦ.

4. τὰ μέν οὖν ἅλλα πάντα, ὅσα δυνάμει τί ἐστιν, έχει και τὸ ένεργεία είναι άλλο τι ὃ ήδη ον προς άλλο δυνάμει είναι λέγεται· περί δε της λεγομένης είναι ύλης, ην πάντα δυνάμει λέγομεν τὰ όντα, πῶς ἔστιν είπειν ένεργεία τι των όντων είναι; ήδη γάρ ού πάντα ι τὰ όντα δυνάμει ἂν είη. εί ούν μηδέν των όντων, άνάγκη μηδ' ον αύτην είναι. πως ούν αν ένεργεία τι είη μηδεν των όντων ούσα; άλλ' ούδεν των όντων αν είη τούτων, α γίνεται έπ' αὐτῆς, άλλο δέ τι οὐδεν χωλύει είναι, είπερ μηδε πάντα τα όντα έπι τη ύλη. • εί μεν δή ούδεν έστι τούτων των έπ' αύτη, ταυτα δε όντα, μή ον αν είη. ού μέν δή άνείδεόν τι φανταζο-แล่งทุ อไอ้อร ฉีบ อไท. อย่ รอไบบบ อย่อ อ่ง อ่งอเเร ฉีบ άριθμηθείη. μη ον άρα και ταύτη έσται. έπ' άμφω άρα μή ὂν ούσα πλειόνως μή ὂν ἔσται. εί δή πέφευγε 15 μέν την των ώς άληθως όντων φύδιν, ού δύναται δέ έφικέσθαι ούδε των ψευδώς λεγομένων είναι, ότι μηδε ίνδαλμα λόγου έστιν ώς ταῦτα, έν τίνι τῷ είναι αν άλοίη; εί δε έν μηδενί τῷ είναι, τί αν ένεργ**εί**α είη;

5. πῶς οὖν λέγομεν περὶ αὐτῆς; πῶς δὲ τῶν ὄντων ῦλη; ἢ ὅτι δυνάμει. οὖκουν, ὅτι δυνάμει, ἤδη ἔστι καθὸ μέλλει, ἀλλὰ τὸ εἶναι αὐτῆ μόνον τὸ μέλλον ἐπαγγελλόμενον οἶον τὸ εἶναι αὐτῆ εἰς ἐκεῖνο ἀναβάλλεται, ὅ ἔσται. τὸ τοίνυν δυνάμει οῦ τι, ἀλλὰ 25 P. 176 δυνάμει πάν τα μηδὲν δὲ ὅν καθ' αὑτό, ἀλλ' ὅ ἐστιν ῦλη ὅν, οὐδὲ ἐνεργεία ἐστίν. εἰ γὰρ ἔσται τι ἐνεργεία, ἐκεῖνο, ὅ ἐστιν ἐνεργεία, οὐχ ῦλη ἔσται · οὐ πάντη οὖν ῦλη, ἀλλὰ οἶον ὁ χαλκός. εἰη ἂν οὖν τοῦτο μὴ ὅν, οὐχ ὡς ἕτερον τοῦ ὄντος, οἰον κίνησις · αῦτη m γὰρ καὶ ἐποχεῖται τῷ ὅντι οἶον ἀπ' αὐτοῦ καὶ ἐν αὐτῷ οὖσα, ἡ δἑ ἐστιν οἶον ἐκριφεῖσα καὶ πάντη χωρισθείσα

Digitized by Google

204

καί μεταβάλλειν έαυτην ού δυναμένη, άλλ' όπες έξ άρχῆς ἦν : μὴ ον δὲ ἦν : οῦτως ἀεὶ ἔχουσα. οὕτε δὲ ήν έξ άρχης ένεργεία τι άποστασα πάντων των όντων ούτε έγένετο ά γαρ ύποδῦναι ήθέλησεν, οὐδε χρω-<sup>5</sup> σθηναι απ' αύτῶν δεδύνηται, άλλα μένουσα πρός άλλο δυνάμει ούσα πρός τα έφεξης, των δ' όντων ήδη παυσαμένων έκείνων φανείσα ύπό τε τῶν μετ' αὐτὴν γενομένων καταληφθείσα έσχατον καί τούτων κατέστη. ύπ' άμφοτέρων ούν καταληφθείσα ένεργεία μεν ούδετέρων αν είη, δυνάμει δε μόνον εγκαταλέλεικται είναι άσθενές τι και άμυδρόν είδωλον μορφοῦσθαι μή δυνάμενον. ούκοῦν ἐνεργεία εἰδωλον· οὐκοῦν ένεργεία ψεῦδος. τοῦτο δὲ ταὐτὸν τῷ ἀληθινῶς ψεῦδος τουτο δε όντως μή όν. ει ούν ενεργεία μή όν, 15 μάλλον μή δν και όντως άρα μή όν. πολλού άρα δεί αύτῷ ένεργεία τι τῶν ὄντων είναι τὸ ἀληθές ἔχοντι έν τῷ μή ὄντι. είπες ἄρα δει αύτό είναι, δει αύτό ένεργεία μή είναι, ίνα έκβεβηκός τοῦ άληθῶς είναι έν τῷ μὴ είναι έχη τὸ είναι, ἐπείπερ τοις ψευδώς οὖ-20 σιν, έαν αφέλης το ψεῦδος αὐτῶν, ἀφείλες αὐτῶν <del>ηντιν</del>α είχον ούσίαν και τοις δυνάμει τὸ είναι και την ούσίαν έχουσιν είσαγαγών την ένέργειαν άπολώλεκας αὐτῶν τῆς ὑποστάσεως αὐτῶν τὴν αἰτίαν, ὅτι τὸ εἶναι αύτοις έν δυνάμει ήν. είπερ άρα δει άνωλεθρον 25 την ύλην τηρείν, ύλην αύτην δεί τηρείν. δεί άρα δυνάμει, ώς ξοικεν, είναι λέγειν μόνον, ϊνα ή ο έστιν, η τούτους τούς λόγους έξελεγκτέον.

# XXV.

Enn. 111. 6. p. 303

1. Τὰς αἰσθήσεις οὐ πάθη λέγοντες είναι, ένεργείας δε περί τὰ παθήματα και κρίσεις, τῶν μεν παθών περί άλλο γινομένων, οίον τὸ σώμα φέρε τὸ τοιόνδε, τῆς δὲ κρίσεως περί τὴν ψυχήν, οὐ τῆς κρίσεως πάθους ούσης. άλλην γαρ αύ έδει χρίσιν γίνε- 5 σθαι καί έπαναβαίνειν άεί είς απειρον. είχομεν ούδεν ήττον και ένταῦθα ἀπορίαν, εί ἡ κρίσις ή κρίσις ούδεν έχει τοῦ κρινομένου. η, εί τύπον έχοι, πέπονθεν. ήν δ' όμως λέγειν και περί των καλουμένων τυπώσεων, ώς ό τρόπος όλως έτερος η ώς ύπείληπται, 10 όποιος και έπι των νοήσεων ένεργειων και τούτων ούσων γινώσκειν άνευ του παθείν τι δυναμένων. και όλως ό λόγος ήμεν και τὸ βούλημα μὴ ὑποβαλεεν τροπαίς και άλλοιώσεσι την ψυχην τοιαύταις, όποται αί θεομάνσεις και ψύξεις σωμάτων. και το παθητι- 15 ત્રજે ઈદે દિર્જ્બાદ્મ જ વર્ષેત્ર દુઈદા દિદ્દા ત્રથો દેનાઉન્નર્દ્ધ વાઉવા. πότερα καί τοῦτο ἄτρεπτον δώσομεν η τούτφ μόνφ τὸ πάσχειν συγχωρήσομεν. ἀλλὰ τοῦτο μέν ῦστερον, περί δε τῶν προτέρων τὰς ἀπορίας ἐπισκεπτέον. πῶς γάρ άτρεπτον καί τὸ πρὸ τοῦ παθητικοῦ καὶ τὸ πρὸ » αίσθήσεως και όλως ψυχῆς ότιοῦν κακίας περί αὐτὴν έγγινομένης και δοξῶν ψευδῶν και ἀγνοίας; οἰκειώσεις δε και άλλοτριώσεις ήδομένης και λυπουμένης, όργιζομένης, φθανούσης, ζηλούσης, έπιθύμούσης, όλως ούδαμη ήσυχίαν άγούσης, άλλ' έφ' έκάστω των 25 προσπιπτόντων κινουμένης και μεταβαλλούσης. άλλ', εί μέν σῶμά ἐστιν ἡ ψυχὴ καὶ μέγεθος ἔχει, οὐ ῷάδιον, μαλλον δε όλως άδύνατον, άπαθη αύτην καί

#### ΧΧΥ. ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΑΠΑΘΕΙΑΣ ΤΩΝ ΑΣΩΜΑΤΩΝ.

ατρεπτον δεικνύναι έν ότφοῦν τῶν λεγομένων γ/νεσθαι περί αὐτήν · εί δέ ἐστιν οὐσία ἀμεγέθης καὶ δετ καὶ τὸ | ἄφθαρτον αὐτῆ παρειναι, εὐλαβητέον αὐτῆ p.304 πάθη διδόναι τοιαῦτα, μὴ καὶ λάθωμεν αὐτὴν φθαρ<sup>5</sup> τὴν εἶναι διδόντες. καὶ δὴ εἴτε ἀριθμὸς εἴτε λόγος, ῶς φαμεν, ἡ οὐσία αὐτῆς, πῶς ἂν πάθος ἐγγένοιτο ἐν ἀριθμῷ ἢ λόγῷ; ἀλλὰ μᾶλλον λόγους ἀλόγους καὶ ἀπαθῆ πάθη δεῖ ἐπιγίγνεσθαι αὐτῆ οἴεσθαι καὶ ταῦτα τὰ ἀπὸ τῶν σωμάτων μετενηνεγμένα ἀντικειμένως
<sup>10</sup> ληπτέον ἕκαστα καὶ κατ' ἀναλογίαν μετενηνεγμένα, καὶ ἔχουσαν οὐκ ἔχειν καὶ πάσχουσαν οὐ πάσχειν. καὶ ὅστις ὁ τρόπος τῶν τοιούτων, ἐπισκεπτέον.

2. πρώτον δε περί κακίας και άρετης λεκτέον τί γίγνεται τότε, δταν κακία λέγηται παρείναι · καί γάρ 15 άφαιζειν δείν φαμεν ώς όντος τινός έν αύτη κακού καί ένθειναι άρετὴν καί κοσμῆσαι καί κάλλος έμποιῆσαι άντι αίσχους τοῦ πρόσθεν. ἄρ' οὖν λέγοντες άρετην άρμονίαν είναι, άναρμοστίαν δε την χαχίαν, λέγοιμεν αν δόξαν δοχούσαν τοις παλαιοίς καί τι πρός ω τὸ ζητούμενον οὐ μικρὸν ὁ λόγος ἀνύσειεν; εἰ γὰρ συναρμοσθέντα μέν κατά φύσιν τὰ μέρη τῆς ψυχῆς πρός άλληλα άρετή έστι, μή συναρμοσθέντα δε καxία, έπακτον ούδεν αν ούδ' ετέρωθεν γίγνοιτο, άλλ' έπαστον ηποι αν οίον έστιν είς την άρμογην και ούκ z αν ήχοι έν τη άναρμοστία τοιούτον όν, οίον καl χορευταί χορεύοντες καί συνάδοντες άλλήλοις, εί καί μή οι αύτοι είσι και μόνος τις άδων των άλλων μή άδόντων, και έκάστου καθ' έαυτον άδοντος ού γαρ μόνον δεί συνάδειν, άλλα και εκαστον καλώς το αύ-» τοῦ ἄδοντα οίκεία μουσικη̃· ῶστε κάκεῖ ἐπὶ τῆς ψυχῆς άρμονίαν είναι έκάστου μέρους το αύτω προσηκον ποιουντος. δει δή πρό της άρμονίας αύτης άλλην

έκάστου είναι άρετήν, και κακίαν δε έκάστου πρό τῆς πρός άλληλα άναφμοστίας. τίνος οὖν παρόντος Εκαστον μέρος κακόν; η κακίας. και άγαθον αύ; η άρετῆς. τῷ μέν οὖν λογιστικῷ τάχ' ἄν τις λέγων ἄγνοιαν είναι την κακίαν και άγνοιαν την κατά απόφασιν ού . παρουσίαν τινός αν λέγοι. άλλ' όταν καί ψεσδείς δόξαι ένῶσιν, δ δή μάλιστα τήν κακίαν ποιεί, πῶς οὐκ έγγίνεσθαι φήσει και άλλοτον ταύτη τοῦτο τὸ μόριον γίνεσθαι; τὸ δὲ θυμοειδὲς οὐκ ἄλλως μὲν ἔχει δειλαίνον, ανδρείον δε ον αλλως; τὸ δε έπιθυμοῦν ἀκό- 10 λαστον μέν ον ούκ άλλως, σωφρονούν δε άλλως ή πέπονθεν; η όταν μεν εν άρετη εκαστον ή ένεργειν κατά την ούσίαν. ην έστιν ξκαστον έπαίον λόγου φήσομεν και το μέν λογιζόμενον παρά του νου, τά δ' άλλα παρά τούτου. τὸ [δ'] ἐπαίειν λόγου ῶσπες ὑραν κ έστιν ού σχηματιζόμενον, άλλ' όρῶν και ένεργεία ον, p. 305 δτε όρα. | ώσπερ γάρ ή όψις και δυνάμει ούσα και ένεργεία ή αύτή τη ούσία, ή δε ένέργειά έστιν ούκ άλλοίωσις, άλλ' αμα προσηλθε πρός δ έχει την ούσίαν παί έστιν είδυτα καί έγνω άπαθῶς, καί τὸ λογιζόμε- » νον ούτω πρός τόν νοῦν ἔχει και όρα και ή δύναμις τοῦ νοείν τοῦτο, οὐ σφραγίδος ἔνδον γενομένης, ἀλλ' έχει ὃ είδε και αύ ούκ έχει. έχει μεν τῷ γινώσκειν, ούκ έχει δε τῷ μη ἀποκείσθαί τι έκ τοῦ ὑράματος. ώσπερ έν κήρῷ μορφήν. μεμνῆσθαι δε δεί, ότι και τ τάς μνήμας ούκ έναποκειμένων τινών έλέγετο είναι, άλλα της ψυχης ούτω την δύναμιν έγειράσης, ώστε Ral o µn Eyel Eyelv. Tí ouv; our ally ny roly ouro μνημονεύειν και υστερον, ότε μνημονεύει; η βούλει άλλην φύκουν άλλοιωθείσά γε, πλην εί μή τις τό έκ » δυνάμεως είς ένέργειαν έλθειν άλλοίωσιν λέγοι, άλλ' έστιν ούδεν προσγενόμενον, άλλ' ήπερ ήν πεφυκυία

XXV, 3.

τούτο ποιούσα. όλως γάρ αι ένέργειαι των άύλων ού συναλλοιουμένων γίνονται. η φθαρετεν αν. άλλα πολύ μαλλον μενόντων, τὸ δὲ πάσχειν τὸ ένεργοῦν τοῦτο τῶν μεθ' ῦλης είδε ἄυλον ον πείσεται, οὐκ • έχει ώ μένει ώσπερ έπι τῆς ὄψεως τῆς ὑράσεως ένεργούσης το πάσχον ό όφθαλμός έστιν, αί δε δόξαι ώσπεο δράματα. το δε θυμοειδές πως δειλόν; πως δε παί ανθρεϊου; η θειλου μέν τῷ η μή όραν πρός τον λόγον η ποὸς φαῦλον ὅντα τὸν λόγον ὁρᾶν η ὀργάνων 10 έλλείψει, οίου απορία η σαθρότητι υπλων σωματιχῶν, η ένεργειν χωλυόμενον η μή χινηθέν οίον έρεδισθέν ανδρεΐον δέ, εί τα έναντία. έν οίς ούδεμία άλλοίωσις ούδε πάθος. το δε έπιθυμοῦν ένεργοῦν μεν μόνον την λεγομένην αχολασίαν παρέχεται - πάντα וז אמס עטיטי תסמדרנו אמן טש אמטנטרו דע מואג, טוּג עי איי έν μέρει τό πρατείν παρούσι καί δειπνύναι αύτω \*\* τὸ δ' ὑρῶν ἦν ἂν ἄλλο πρᾶττον, οὐ πάντα, ἀλλά που καί σχολάζον τῶ ὁρᾶν ὡς οἰόν τε τὰ ἄλλα. τάχα δὲ τὸ πολύ και σώματος καχεξία ή τούτου λεγομένη κακία, » άρετή δε τάναντία· ώστ' ούδεμία έφ' έχάτερα προσδήκη τη ψυχη.

3. τας δ' οίκειώσεις καὶ ἀλλοτριώσεις πῶς; καὶ μῦπαι καὶ ὀργαὶ καὶ ἡδουαὶ ἐπιθυμίαι τε καὶ φόβοι πῶς οὐ τροπαὶ καὶ πάθη ἐνόντα καὶ κινούμενα; δεῖ
3 ởὴ καὶ περὶ τούτων ὡδε διαλαβεῖν. ὅτι γὰρ ἐγγίνονται ἀλλοιώσεις καὶ σφοδραὶ τούτων αἰσθήσεις μὴ λέγειν ἐναντία λέγοντός ἐστι τοῖς ἐναργέσιν. ἀλλὰ χρὴ συγχωροῦντας ζητεῖν ὅ τι ἐστὶ τὸ τρεπόμενον. κινδυνεύομεν γὰρ περὶ ψυχὴν ταῦτα λέγοντες ὅμοιόν τι
3 ὑπολαμβάνειν ὡς εἰ τὴν ψυχὴν λέγοιμεν ἐρυθριᾶν ἢ αῦ ἐν ἀχριάσει γίγνεσθαι, μὴ λογιζόμενοι, ὡς διὰ ψυχὴν | μèν ταῦτα τὰ πάθη, περὶ δὲ τὴν ἅλλην σύ-p.306 PLOTIN. I.

στασίν έστι γιγνόμενα. άλλ' ή μεν αίσχύνη έν ψυχη δόξης αίσχοου γενομένης. το δε σώμα έκείνης τουτο οίον σχούσης, ίνα μη τοις όνόμασι πλανώμεθα, έπί τῆ ψυχῆ ὂν καὶ οὐ ταὐτὸν ἀψύχω ἐτράπη κατὰ τὸ αἶμα εύκίνητον όν. τά τε τοῦ λεγομένου φόβου έν μὲν τῆ 5 ψυχη ή ἀρχή, τὸ δ' ώχοὸν ἀναχωρήσαντος τοῦ αίματος είσω. και της ήδονης δε το της διαγύσεως τουτο και είς αίσθησιν ήκον περί τό σώμα, τό δε περί την ψυγήν ούκέτι πάθος. και τὸ τῆς λύπης ώσαύτως. ἐπεί και τὸ τῆς ἐπιθυμίας ἐπι μέν τῆς ψυχῆς τῆς ἀρχῆς οὖ- 10 σης τοῦ ἐπιθυμεῖν λανθάνον ἐστίν, ἐκείθεν δὲ τὸ προελθόν ή αίσθησις έγνω. χαί γὰρ ὅταν λέγωμεν κινείσθαι αύτην έν έπιθυμίαις, έν λογισμοϊς, έν δόξαις, ού σαλευομένην αύτην λέγομεν ταῦτα ποιείν, άλλ' έξ αὐτῆς γίνεσθαι τὰς χινήσεις. ἐπεί χαὶ τὸ ζῆν 15 κίνησιν λέγοντες ούκ άλλοιουμεν, έκάστου δε μορίου ή ενέργεια ή κατά φύσιν ζωή ούκ εξιστασα. κεφάlaion de luanón. el tás enegrelas xal tás zwás xal τὰς ὀρέξεις οὐκ ἀλλοιώσεις συγχωροῦμεν καὶ [τὰς] μνήμας ού τύπους έναποσφραγιζομένους ούδε τὰς φαν- » τασίας ώς έν κηρῷ τυπώσεις, συγχωρητέον πανταγοῦ ἐν πᾶσι τοις λεγομένοις πάθεσι και κινήσεσι τὴν ψυχήν ώσαύτως έχειν τῷ ὑποκειμένφ καλ τῆ οὐσία καί την άφετην και την κακίαν μη ώς το μέλαν και το λευκόν περί τό σώμα γίγνεσθαι η τό θερμόν και τό 3 ψυχρόν, άλλ' δν εἴρηται τρόπον ἐπ' ἄμφω περί πάνθ' όλως τὰ έναντία γίγνεσθαι.

4. περί δὲ τοῦ λεγομένου παθητικοῦ τῆς ψυχῆς ἐπισκεπτέον. ἦδη μὲν οὖν εἴρηται τρόπον τινὰ καὶ περί τούτου ἐν οἶς περί τῶν παθῶν ἁπάντων ἐλέγετο » τῶν περί τὸ θυμοειδὲς καὶ τὸ ἐπιθυμοῦν γιγνομένων ὅπως ἕκαστα· οὐ μὴν ἀλλ' ἔτι λεκτέον περί αὐτοῦ

XXV, 4.

πρώτον λαβόντας ό τι ποτέ τὸ παθητικὸν τῆς ψυχῆς λέγεται είναι. λέγεται δη πάντως περί ὃ τὰ πάθη δοκει συνίστασθαι · ταῦτα δέ ἐστιν οἶς ἕπεται ἡδονὴ καὶ λύπη. τῶν δὲ παθῶν τὰ μὲν ἐπὶ δόξαις συνίσταται, 5 ώς όταν δοξάσας τις μέλλειν τελευτάν ίσχη φόβον η οίηθείς άγαθόν αύτῷ τι ἔσεσθαι ήσθη, της μέν δόξης έν αλλφ, τοῦ δὲ πάθους κινηθέντος έν αλλφ · τὰ δέ έστιν ώς ήγησάμενα αὐτὰ ἀπροαιρέτως έμποιεϊν έν τῷ πεφυκότι δοξάζειν την δόξαν. ή μεν δη δόξα ότι ιο άτζεπτον έζ έπι τῷ δοξάζειν είρηται. ὁ δ' έκτὸς τῆς δόξης φόβος έλθων ανωθεν αύ από της δόξης οίον σύνεσίν τινα παρασχών τῷ λεγομένω τῆς ψυχῆς φοβείσθαι. , τί ποτε ποιεί τούτο το φοβείσθαι; | ταρα- p. 307 χήν καί ξκπληξίν, φασιν, έπι προσδοκωμένω κακώ. 15 δτι μέν ούν ή φαντασία έν ψυχη, η τε πρώτη, ην δή καλουμεν δόξαν, η τε από ταύτης ούκέτι δόξα, άλλα περί τὸ κάτω ἀμυδρὰ οἶον δόξα και ἀνεπίκριτος φαντασία, οΐα τη λεγομένη φύσει ένυπάρχει ένέργεια καθ' α ποιεί έκαστον, ώς φασιν, άφαντάστως, δηλον άν ν τω γένοιτο. τὸ δ' ἀπὸ τούτων ἦδη αἰσθητὴ ἡ ταραχή περί τὸ σῶμα γινομένη ὅ τε τρόμος και ὁ σεισμὸς τοῦ σώματος και τὸ ἀχρὸν και ή ἀδυναμία τοῦ λέγειν. οὐ γάο δή έν τῷ ψυχικῷ μέρει ταῦτα ' ἢ σωματικόν φήσομεν αύτό είναι, αύτό γε είπεο ήν παθόν ταυτα. z οὐδ' ἂν ἕτι εἰς τὸ σῶμα ταῦτα ἀφίκετο τοῦ πέμποντος ούκέτι ένεργούντος το πέμπειν δια το κατέχεσθαι τῶ -πάθει και έξίστασθαι έαυτοῦ. ἀλλ' ἔστι μὲν τοῦτο τὸ τῆς ψυχῆς μέρος τὸ παθητικὸν οὐ σῶμα μέν, είδος δέ τι εν ύλη μέντοι και το επιθυμούν και τό γε θρε-30 πτικόν τε καί αύξητικόν καί γεννητικόν, δ έστι δίζα καί άρχή του έπιθυμούντος καί παθητικού είδους. είδει δε ούδενί δει παρείναι ταραχήν η όλως πάθος,

14\*

**2**11

άλλ' કંστηκέναι μέν αὐτό, την δὲ ῦλην αὐτοῦ ἐν τợ πάθει γίγνεσθαι, όταν γίγνηται, έπείνου τη παρουσία τοῦ χινοῦντος. οὐ γὰρ ởη τὸ φυτικόν, ὅταν φύη, φύεται οὐδ', ὅταν αὖξη, αὖξεται οὐδ' ὅλως, ὅταν אודאָ, אועדנדמו לאדויחע דאי אועקטוי אי אועד, מאא' א ז ούδ' όλως η άλλος τρόπος κινήσεως η ένεργείας. αὐτην μεν ούν δει την του είδους φύσιν ενέργειαν είναι καί τη παρουσία ποιείν, οίον εί ή άρμονία έξ αύτης τάς χορδάς έπίνει. έσται τοίνυν το παθητικόν πάθους μέν αίτιον η παρ' αύτοῦ γενομένου τοῦ κινήματος ἐκ κ τῆς φαντασίας τῆς αἰσθητικῆς ἢ καὶ ἀνευ φαντασίας. έπισκεπτέον δε τουτο, εί της δόξης άνωθεν άρξάσης. αύτο δε μένον έν άρμονίας είδει. τα δε αίτια του χιυήσαι ανάλογου το μουσικο. τα δε πληγέντα διά πάθους πρός τὰς χορδὰς ἂν τὸν λόγου έχοι. και γὰρ 15 πάκει ούχ ή άφμονία πέπουθεν, άλλ' ή χορδή ού μήν έκινήθη αν ή χορθή μουσικώς, εί και ό μουσικός έβούλετο, μή της έρμονίας τουτο λεγούσης.

5. τί οὖν χρή ζητεϊν ἀπαθῆ τὴν ψυχὴν ἐκ φιλοσοφίας ποιεϊν μηθὲ τὴν ἀρχὴν πάσχουσαν; ἢ ἐπειδὴ » καὶ τὸ εἰς αὐτὴν ἐπὶ τοῦ λεγομένου παθητικοῦ οἶον φάντασμα τὸ ἐφεξῆς πάθημα ποιεῖ, τὴν ταφαχήν, καὶ συνέζευχται τῆ ταφαχῆ ἡ τοῦ προσσσχωμένου κακοῦ εἰκών, πάθος τὸ τοιοῦτον λεγόμενον ἡξίου ὁ λόγος ὅλως ἀφαιφείν καὶ μὴ ἐῶν ἐγγίγνεσθαι ὡς γιγνομένου ∞ μὲν οὅπω τῆς ψυχῆς ἐχούσης εὖ, μὴ γιγνομένου ∞ μὲν οὅπω τῆς ψυχῆς ἐχούσης εὖ, μὴ γιγνομένου δὲ ἀπαθῶς ἰσχούσης τοῦ αἰτίου τοῦ πάθους τοῦ περὶ αὐτὴν ὁφάματος οὐχέτι ἐγγιγνομένου, οἶον εἴ τις τὰς τῶν ἀνειφάτων φαντασίας ἀναιφεῖν ἐθέλων ἐν ἐγρηp. 308 γόρ σει τὴν ψυχὴν τὴν φανταζομένην ποιοῖ, εἰ τὰ » πάθη λέγοι πεποιηκέναι τὰ ἔξωθεν οἶον ὑφάματα παθήματα λέγων τῆς ψυχῆς εἶναι. ἀλλὰ τίς ἡ πάθαφσις XXV, 6.

αν της ψυχης είη μή μεμολυσμένης η τι το χωρίζειν αὐτὴν ἀπὸ τοῦ σώματος; ἢ ἡ μὲν κάθαρσις ἂν είη καταλιπείν μόνην καὶ μὴ μετ' άλλων η μὴ πρòs άλλο βλέπουσαν μηδ' αὐ δόξας ἀλλοτρίας ἔχουσαν, ὅστις ὁ s τρόπος τῶν δοξῶν, ἢ τῶν παθῶν, ὡς εἰ**ρ**ηται, μήτε όραν τὰ είδωλα μήτε έξ αὐτῶν ἐργάζεσθαι πάθη. εί δε έπι θάτερα τὰ άνω τῶν κάτω, πῶς οὐ κάθαρσις; καί χωρισμός γε πρός τῆς ψυχῆς τῆς μηκέτι ἐν σώματι γιγνομένης ώς έκείνου είναι και τὸ ώσπερ φῶς μη έν 10 θολεφώ · καίτοι ἀπαθές ὅμως ὅ καὶ ἐν θολεφφ. τοῦ δή παθητικού ή μέν κάθαρσις ή έγερσις έκ τῶν ἀτόπων είδώλων χαι μή δρασις, τὸ δὲ χωρίζεσθαι τῆ μή πολλη νεύσει και τη περί τα κάτω μή φαντασία. είη δ' αν καί τὸ χωρίζειν αὐτὸ τὸ ἐκείνα ἀφαιρεϊν ὧν 15 τούτο χωρίζεται, όταν μή έπλ πνεύματος θολερού έκ γαστριμαργίας και πλήθους ου καθαρόν ή σαρκών, άλλ' η ίσχνον το έν φ, ως έπ' αυτοῦ ὀχεισθαι ήσυχη. 6. την μεν δη ούσίαν την νοητήν την κατά το είδος απασαν τεταγμένην ώς άπαθη δει είναι δοκειν 20 είφηται. έπει δε και ή ύλη εν τι των άσωμάτων, εί καί άλλον τρόπον, σκεπτέου καί περί ταύτης τίνα τρόπου έχει, πότερου παθητή, ώς λέγεται, και κατά πάντα τρεπτή η και ταύτην δεϊ άπαθη είναι οι εσθαι καί τίς ό τρόπος τῆς ἀπαθείας. πρῶτον δὲ ληπτέον 25 έπλ τουτο στελλομένοις καl περl της φύσεως αὐτῆς λέγουσιν όποία τις, ώς ή τοῦ ὄντος φύσις καὶ ή οὐσία και τό είναι ού ταύτη έχει, ώς οί πολλοί νομίζουσιν. έστι γάρ τό όν, δ καί κατά άλήθειαν άν τις είποι όν, όντως όν τόυτο δέ έστιν, δ πάντη έστιν όν τουτο 30 δέ, ὃ μηδεν ἀποστατεί τοῦ είναι. τελέως δε ὂν ονδεvos detrai, iva octavai xal y, alla xal rots ällois airion rois Sonovoin elvai rov donein elvai. el de

٢

ταῦτα ὀρθῶς λέγεται, ἀνάγκη αὐτὸ ἐν ζωῆ καὶ ἐν τελεία ζωή είναι ή έλλετπου ού μαλλου ου ή μή ου έσται. τοῦτο δὲ νοῦς καὶ πάντη φρόνησις. καὶ ὡρισμένον άρα καί πεπερασμένον και τη δυνάμει ούδεν ό τι μή ούδε τοσήδε επιλείποι γάρ αν. διό και τό 5 άει και το ώσαύτως και το άδεκτον παντός και ούδεν είς αύτό · εί γάρ τι δέχοιτο, παρ' αύτὸ αν τι δέχοιτο · p. 309 τοῦτο δὲ μὴ ὄν. δεί δ' αὐτὸ | πάντη ὄν είναι. ημειν ούν δει παρ' αύτοῦ πάντα έχον είς τὸ είναι · καὶ ὁμοῦ πάντα καί εν πάντα. εί δη τούτοις δρίζομεν το όν . 10 δει δέ, η ούκ αν έκ τοῦ όντος ηκοι νοῦς και ζωή, άλλα τῷ ὅντι ἐπακτά ταῦτα καὶ ἐξ οὐκ ὅντος ἔσται· καί τὸ μὲν ὂν ἄζων καὶ ἄνουν ἔσται, ὃ δὲ μὴ ὄν ἐστιν άληθῶς ταῦτα ἕξει, ὡς ἐν τοῖς χείροσι δέον ταῦτα είναι καί τοις ύστέροις τοῦ ὄντος. τὸ γὰρ πρὸ τοῦ ὄν- 16 τος χορηγόν μέν τούτων είς τὸ ὄν, οὐ δεόμενον δέ αὐτὸ τούτων εί οὖν τοιοῦτον τὸ ὄν, ἀνάγκη μήτε τι σῶμα αὐτὸ μήτε τὸ ὑποχείμενον τοῖς σώμασιν είναι, άλλ' είναι τούτοις τὸ είναι τὸ μὴ οὖσιν είναι. καὶ πῶς ή τῶν σωμάτων φύσις μή οὖσα, πῶς δὲ ή ῦλη, ἐφ' 🛥 οίς ταῦτα, ὄρη και πέτραι; και πᾶσα γῆ στερεά και πάντα άντίτυπα και ταις πληγαίς βιαζόμενα τα πληττόμενα όμολογει αὐτῶν τὴν οὐσίαν. εί οὖν τις λέγοι. πῶς δὲ τὰ [μή] θλίβοντα καὶ μὴ βιαζόμενα μηδὲ ἀντίτυπα μηδ' όλως όρώμενα, ψυγή και νοῦς, όντα και 🕿 όντως όντα; \* \* \* καί δη καί έπι των σωμάτων μαλλον γης έστώσης τὸ μαλλον κινούμενον καὶ ἐμβριθές ήττον, και τούτου τό άνω· και δή και τό πῦρ φεῦγον ήδη την σώματος φύσιν. άλλ', οίμαι, τὰ μέν αὐταρκέστερα αύτοις ήττον ένοχλει τὰ αλλα και άλυπό- 🛥 τερα τοις άλλοις, τὰ δὲ βαρύτερα καί γεωδέστερα όσο έλλιπῆ καὶ πίπτοντα καὶ αἴρειν αὐτὰ οὐ δυνάμενα

ταῦτα πίπτοντα ὑπὸ ἀσθενείας τῆ καταφορῷ καὶ νωθεία πληγάς έχει έπει και τά νεκρά των σωμάτων άηδέστερα προσπεσείν και τό σφόδρα της πληγής καί τὸ βλάπτειν έχει. τὰ δὲ έμψυχα μετέχοντα τοῦ <sup>5</sup> όντος όσφ τούτου μέτεστιν αύτοις εύχαριτώτερα τοις πέλας. ή δε χίνησις ώσπερ τις ζωή ούσα έν τοις σώμασιν καί μίμησιν έχουσα ταύτης μαλλον έστι τοtς ήττον σώματος έχουσιν, ώς τῆς ἀπολείψεως τοῦ ὄντος δ καταλείπει μαλλον τοῦτο σῶμα ποιούσης και έκ 10 των δέ λεγομένων παθημάτων μαλλου αν τις ίδοι τό μαλλον σωμα μαλλον παθητόν όν, γην η τὰ αλλα, και τὰ α̃λλα κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον• τὰ μὲν γὰο α̃λλα σύνεισι διαιρούμενα μη χωλύοντος μηδενός είς Έν πάλιν, τμηθέν δέ γεηρόν απαν χωρίς έκάτερον άει. ώσ-15 πεφ [γὰφ] τὰ ἀπαγοφεύοντα τῆ φύσει, ἅ δὴ μικφᾶς πληγής γενομένης ούτως έχει ώσπες πέπληχται καί έφθάρη, ούτω και τὸ μάλιστα σῶμα γενόμενον ὡς μάλιστα είς τὸ μὴ ὂν ἦκον ἀναλαβείν αὐτὸ είς τὸ ἕν ἀσθενεί: πτῶμα οὖν al βαφείαι και σφοδραι πληγαί \* 20 άλλὰ ποιείν είς άλληλα. άσθενες δε άσθενεί προςπίπτον ίσχυρόν έστι πρός έκεινο και μή ου μή όντι. ταῦτα μὲν οὖν εἰρηται πρὸς τοὺς ἐν τοἰς σώμασι τιθεμένους τὰ όντα | τῆ τῶν ἀθισμῶν μαρτυρία καί p. 310 τοις δια της αίσθήσεως φαντάσμασι πίστιν της άλη-# θείας λαμβάνοντας, οι παραπλήσιον τοις όνειοώττουσι ποιοῦσι ταῦτα ἐνεργῆ νομίζουσιν & ὑρῶσιν είναι ένύπνια όντα. και γάρ το της αίσθήσεως ψυχης έστιν εύδούσης. όσον γάρ έν σώματι ψυχής, τοῦτο εῦδει ΄ ή δ' ἀληθινή ἐγρήγορσις ἀληθινή ἀπὸ σώματος, 30 ού μετὰ σώματος, ἀνάστασις. ἡ μεν γὰο μετὰ σώματος μετάστασίς έστιν έξ άλλου είς άλλον υπνον, οίον έξ έτέρων δεμνίων. ή δ' άληθής όλως άπό των σω-

μάτων, ἃ τῆς φύσεως ὄντα τῆς ἐναντίως ψυχῆ τὸ ἐναντίον εἰς οὐσίαν ἔχει. μαρτυρεί δὲ καὶ ἡ γένεσις αὐτῶν καὶ ἡ ὡοὴ καὶ ἡ φθορὰ οὐ τῆς τοῦ ὄντος φύσεως οὖσα.

, 7. άλλ' έπανιτέον έπί τε την ύλην την ύποκει- 5 μένην, είτα έπι τη ύλη είναι λεγόμενα, έξ ών τό τε μή είναι αύτην και το της ύλης άπαθες γνωσθήσεται. έστι μέν οὖν ἀσώματος, ἐπείπερ τὸ σῶμα ῦστερον καὶ σύνθετον και αὐτὴ μετ' άλλου ποιεί σῶμα. οῦτω γὰρ τοῦ ἀνόματος τετύχηκε τοῦ αὐτοῦ κατὰ τὸ ἀσώματον, 🕨 δτι έχάτερον τό τε ον η τε ύλη έτερα των σωμάτων. ούτε δε ψυγή ούσα ούτε νοῦς ούτε ζωή ούτε είδος ούτε λόγος ούτε πέρας. ἀπειρία γάρ. ούτε δύναμις. τί γάρ καί ποιεί; άλλά ταῦτα ὑπερεκπεσοῦσα πάντα οὐδὲ την τοῦ ὄντος προσηγορίαν ἀρθῶς ἂν δέχοιτο, μη ὂν 1 δ' αν είκότως λέγοιτο και ούχ ώσπες κίνησις μή ον η στάσις μή όν, άλλα άληθινως μή όν, είδωλον καί φάντασμα όγκου και ύποστάσεως έφεσις και έστηκός ούκ έν στάσει και άόρατον καθ' αύτό και φεύγον τό Βουλόμενον ίδειν και όταν τις μή ίδη γιγνόμενον, » arevisarri de oùz somperor, rai rà évarrie del ép έαυτου φανταζόμενον, μικρόν και μέγα και ήττον και uallor, Elleinóv te xal únegerov, eldulor où uévor ούδ' αύ φεύγειν δυνάμενον. ούδε γαρ ούδε τούτο ίσχύει άτε μή ίσχυν παρά νοῦ λαβόν, άλλ' έν έλλεί- 3 ψει τοῦ ὄντος παντός γενόμενον. διὸ πᾶν ὃ ἂν ἐπαγγέλληται ψεύδεται καν μέγα φαντασθή, μικρόν έστι, καν μαλλον, ήττόν έστι και το ον αύτου έν φαντάσει ούκ ὄν ἐστιν, οἶον παίγνιον φεῦγον. ὅθεν καὶ τὰ ἐν αὐτῷ ἐγγίγνεσθαι δοκοῦντα παίγνια, είδωλα ἐν εί- » δώλω άτεχνῶς, ὡς ἐν κατόπτρω τὸ ἀλλαχοῦ ίδρυμένον, άλλαχοῦ φανταζόμενον καὶ πιμπλάμενον, ὡς

XXV, 8.

δοκεί, και έχου ούδευ και δοκούν τα πάντα. τα δε είσιόντα καί έξιόντα των όντων μιμήματα και είδωλα είς είδωλον άμορφον και δια το άμορφον αύτης ένopequeva noiely us donel els adry, noiel de odder. δ άμενηνά γάρ και άσθενη και άντερείδον ούκ έχοντα. άλλ' ούδε έκείνης έχούσης | δίεισιν ού τέμνοντα οίον p. 311 δι' ῦδατος ἢ εί τις έν τῷ λεγομένω χενῷ μορφάς οἶον είσπέμποι. και γάρ αύ, εί μεν τοιαῦτα ήν τὰ δρώμενα οία τα αφ' ών ήλθεν είς αυτήν, τάγ' άν τις δι-·10 δούς αύτοις δύναμίν τινα τών πεμψάντων την εis αύτην γενομένην πάσχειν ύπ' αύτων αν ύπέλαβε. νυν δε άλλων μεν όντων των έμφανταζομέναν, άλλοίων δε των ένορωμένων, κάκ τούτων μαθείν έστι το της πείσεως ψεῦδος ψεύδους ὄντος τοῦ ἐνορωμένου καὶ 15 ούδαμη ξτοντος όμοιότητα πρός τὸ ποιήσαν. ἀσθενὲς δή και ψεῦδος ον και είς ψεῦδος έμπϊπτον, οἶα έν όνείοφ η ύδατι η κατόπτοφ, άπαθη αύτην είασεν έξ. άνάγκης είναι · καίτοι έν γε τοις προειρημένοις όμοίωσις τοις ένορωμένοις έστι πρός τα ένορώντα.

8. ὅλως δὲ τὸ πάσχου δεί τοιοῦτου είναι οἰου ἐυ ταξς ἐναντίαις είναι δυνάμεσι καὶ ποιότησι τῶν ἐπεισιόντων καὶ τὸ πάσχειν ἐμποιούντων. τῷ γὰρ ἐνόντι δερμῷ ἡ ἀλλοίωσις παρὰ τοῦ ψύχοντος καὶ τῷ ἐνόντι ὑγρῷ ἡ ἀλλοίωσις παρὰ τοῦ ξηραίνοντος καὶ τῷ ἐνόντι ὑγρῷ ἡ ἀλλοίωσις παρὰ τοῦ ξηραίνοντος καὶ τῷ ἐνόντι ὑγρῷ ἡ ἀλλοίωσις παρὰ τοῦ ξηραίνοντος καὶ ἡλλοιῶ.
 σθαι λέγομεν τὸ ὑποκείμενον, ὅταν ἐκ θερμοῦ ψυχρὸν ἢ ἐκ ξηροῦ ὑγρὸν γένηται. μαρτυρεί δὲ καὶ ἡ λεγομένη πυρὸς φθορὰ μεταβολῆς γενομένης εἰς στοιχείον ἄλλο. τὸ γὰρ πῦρ ἐφθάρη, φαμέν, οὐχ ἡ ῦλη. ῶστε καὶ τὰ πάθη περὶ τοῦτο, περὶ ὅ καὶ ἡ φθορά.
 ὁδὸς γὰρ εἰς φθορὰν ἡ παραδοχὴ τοῦ πάθους. καὶ τούτῷ τὸ φθείρεσθαι, ῷ καὶ τὸ πάσχειν. τὴν δὲ ῦλην φθείρεσθαι οὐχ οἶόν τε. εἰς τί γὰρ καἳ πῶς; πῶς οὐν

λαβούσα έν αύτη θεομότητας, ψυχρότητας μυρίας και άπείρους όλως ποιότητας και ταύταις διαληφθείσα και σίον συμφύτους αὐτὰς ἔχουσα και συγκεκραμένας ἀλλήλαις · οὐ γὰρ ἕκαστα χωρίς · αὐτὴ δὲ ἐν μέσφ ἀποληφθείσα πασχουσῶν τῶν ποιοτήτων ἐν τῆ προς ἀλ- s λήλας ἀπ' ἀλλήλων μίζει οὐχι συμπάσχει και αὐτή; εἰ μὴ ἅρα ἕξω τις αὐτὴν θήσεται αὐτῶν παντάπασιν ἐν ὑποκειμένφ δὲ πῶν οῦτω πάρεστι τῷ ὑποκειμένφ, ὡς αὐτῷ τι παρ' αὐτοῦ διδόναι.

9. ληπτέον δή τὸ παρείναι έτερον έτέρφ και τὸ 10 είναι άλλο έν άλλφ πρῶτον ώς ού καθ' ξνα τρόπον ύπάρχει, άλλα το μέν έστιν οໂον μετα τοῦ παρεϊναι η χειφον η βέλτιον ποιείν έκεινο μετά του τρέπειν, οίον έπι των σωμάτων δραται έπι γε των ζώων, τὸ δ' οίον ποιείν βέλτιον η χείρον άνευ τοῦ πάσχειν έκείνο, 15 . ῶσπερ ἐπὶ τῆς ψυχῆς ἐλέγετο, τὸ δ' οἶον ὅταν τις σχημα κηρφ προσαγάγη, ένθα ούτε τι πάθος, ώς άλλο p. 312 τι ποιήσαι τον πηρον είναι, όταν παρή | το σχήμα, ούτε είς έλλειψιν έχεινο άπεληλυθότος έχείνου. τὸ δὲ δή φῶς οὐδὲ σχήματος ἀλλοίωσιν περί τὸ φωτιζόμενον » ποιεί. ό δε δή λίθος ψυχρός γενόμενος τί παρά της ψυχρότητος μένων λίθος έχει; τι δ' αν γραμμή πάθοι ύπο χρώματος; ούδε δη το επίπεδον, οίμαι, άλλα το ύποκείμενον ίσως σώμα. καίτοι ύπό χρώματος τί αν πάθοι; ού γὰρ δεϊ τὸ παθείν λέγειν τὸ παρείναι οὐδὲ 🛪 τό μορφήν περιθείναι. εί δέ τις καί τα κάτοπτρα λέγοι καί όλως τὰ διαφανη ύπό τῶν ἐνορωμένων είδώλων μηδεν πάσχειν, ούκ άνόμοιον αν το παράδειγμα φέροι. είδωλα γάρ και τὰ έν τῆ ὕλη και αύτη έτι μαλλον άπαθέστερον η τὰ κάτοπτρα. ἐγγίνονται μὲν δη 🛎 έν αὐτῆ θερμότητες καὶ ψυχφότητες, ἀλλ' οὐκ αὐτὴν θερμαίνουσαι· τὸ γὰρ θερμαίνεσθαί έστι καὶ τὸ ψύ-

γεσθαι ποιότητος έξ άλλης είς άλλην τὸ ὑποκείμενον άγούσης. ἐπισκεπτέον δε περί τῆς ψυχρότητος μήποτε άπουσία και στέρησις. συνελθούσαι δε είς αυτήν αί ποιότητες είς άλλήλας μέν αί πολλαί αὐτῶν [οὐ] ποιήs σουσι, μαλλον δε αί έναντίως έχουσαι. τί γαρ αν εύωδία γλυκύτητα έργάσαιτο η χρώμα σχημα η τὸ έξ άλλου γένους άλλο; όθεν άν τις και μάλιστα πιστεύσειεν, ώς έστιν έν τῷ αὐτῷ είναι ἄλλο ἄλλο ἢ ἕτερον έν ετέρφ άλυπον ον τη αύτου παρουσία φ η έν φ 10 πάρεστιν. ώσπες σύν και τὸ βλαπτόμενον ούχ ὑπὸ τοῦ τυχόντος, ούτως ούδε το τρεπόμενον και πάσχον ύφ' ότουσῦν ἂν πάθοι, ἀλλὰ τοῖς ἐναντίοις ὑπὸ τῶν ἐναντίων ή πείσις, τὰ δ' άλλα ὑπ' άλλων άτρεπτα. Οἶς δή μηδεμία έναντιότης ύπάρχει, ταῦτα ὑπ' οὐδενὸς 18 αν έναντίου πάθοι. άνάγκη τοίνυν, εί τι πάσχει, μή ύλην, άλλά τι συναμφότερον η όλως πολλά όμου είναι. τό δε μόνον και έρημον τῶν άλλων και παντάπασιν άπλοῦν ἀπαθές ἂν είη πάντων και έν μέσοις απασιν απειλημμένον rots είς αλληλα ποιούσιν. 20 οίον έν οίκω τω αύτω άλλήλους παιόντων ό οίκος άπαθής και ό έν αύτῷ ἀήρ. συνιόντα δε τὰ ἐπι τῆς ύλης άλληλα ποιείτω όσα ποιείν πέφυκεν, αύτή δ' άπαθής έστω πολύ μαλλον η όσαι ποιότητες έν αὐτη τω μή έναντίαι είναι άπαθεις ύπ' άλλήλων είσιν.

10. ἕπειτα, εἰ πάσχει ή ὕλη, δεἴ τι ἔχειν αὐτὴν ἐπτὸς πάθους ἢ αὐτὸ τὸ πάθος ἢ ἑτέρως διαπείσθαι ἢ πριν εἰσελθείν εἰς αὐτὴν τὸ πάθος. ἐπιούσης τοίνυν ἅλλης μετ' ἐπείνην ποιότητος οὐπέτι ὕλη ἔσται τὸ δεχόμενον, ἀλλὰ ποιὰ ῦλη. εἰ δὲ καὶ αῦτη ἡ ποιό της ἀποσταίη καταλιποῦσά τι αὐτῆς τῷ ποιῆσαι, ἅλλο ἂν ἕτι μᾶλλον γίνοιτο τὸ ὑποκείμενον. καὶ προιοῦσα τοῦτον τὸν τρόπου ἅλλο τι ἢ ῦλη ἔσται τὸ ὑποκεί-

219

·220

· p. 813 μενον, πολύπροπον δε και πολυειδές · | ώστε οὐδ' αν έτι πανδεχές γένοιτο έμπόδιον πολλοίς τοις έπιοῦσι γινόμενον. η τε ῦλη οὐκέτι μένει · οὐδὲ ἄφθαρτος τοίνυν. ώστε, εί δει ύλην είναι, ώσπεο έξ άρτῆς ήν ούτως άει δει αύτην είναι την αύτην ώς τό γε . άλλοιοῦσθαι λέγειν οὐκ ἔστιν αὐτὴν ὕλην τηρούντων. έπειτα δέ, εί όλως το άλλοιούμενον παν δει μένον έπι τοῦ αύτοῦ είδους άλλοιοῦσθαι και κατά συμβεβηκότα; άλλ' ού καθ' αύτά· εί δη δει μένειν το άλλοιούμενον καί ού τὸ μένον έστιν αὐτοῦ τὸ πάσχον, 10 δυοίν θάτερον άνάγχη, η άλλοιουμένην την ύλην αύτῆς ἐξίστασθαι ἢ μὴ ἐξισταμένην αύτῆς μὴ άλλοιοῦσθαι. εί δέ τις λέγοι μη καθ' όσον ῦλη ἀλλοιοῦσθαι, πρώτον μέν κατά τι άλλοιώσεται ούγ έξει λέγειν, ξπειτα όμολογήσει και ούτω την ύλην αύτην 15 μή άλλοιοῦσθαι. ῶσπες γάς τοις άλλοις είδεσιν οὐσιν ούκ έστιν άλλοιοῦσθαι κατὰ τὴν ούσίαν τῆς οὐσίας αύτοις έν τούτφ ούσης, οῦτως, ἐπειδη τὸ είναι τῆ υλη. έστι τὸ είναι ή υλη, ούκ έστιν αύτην άλλοιουσθαι καθ' δ τι ύλη έστίν, άλλα μένειν, και ώσπερ 🛥 έχει άναλλοίωτον αύτό τό είδος, ούτω χαι ένταυθα άναλλοίωτον αύτὴν τὴν ῦλην.

11. ὅθεν δὴ καὶ τὸν Πλάτωνα οῦτω διανοούμενον ὀρθῶς εἰρηκέναι νομίζω, τὰ δὲ εἰσιόντα καὶ ἐξιόντα τῶν ὅντων μιμήματα μὴ μάτην εἰσιέναι καὶ ἐξιόντα εἰρηκέναι, ἀλλὰ βουλόμενον ἡμᾶς συνείναι ἐπιστήσαντας τῷ τρόπῷ τῆς μεταλήψεως, καὶ κινδυνεύει τὸ ἀπορον ἐκείνο τὸ ὅπως ἡ ῦλη τῶν εἰδῶν μεταλαμβάνει μὴ ἐκείνο τὸ ὅπως ἡ ῦλη τῶν εἰδῶν μεταλαμβάνει μὴ ἐκείνο εἶναι, ὅ οἱ πολλοὶ ἀήθησαν τῶν πρὸ ἡμῶν, τὸ πῶς ἔρχεται εἰς αὐτήν, ἀλλὰ μᾶλλον » [τὸ] πῶς ἐστίν ἐν αὐτῆ. ὅντως γὰρ θαυμαστὸν εἶναι δοκεί, πῶς τούτων παρόντων αὐτῆ μένει ἡ αὐτὴ ἀπε-

θής αύτων ούσα και προσέτι αύτων των είσιόντων πασχόντων ύπ' άλλήλων. άλλὰ και αὐτὰ τὰ εἰσιόντα έξωθειν τά πρότερα έκαστα και είναι το παθειν έν τῷ συνθέτφ καὶ οὐδὲ ἐν παντὶ συνθέτω, ἀλλ' ὡ 5 χρεία τοῦ προσελθόντος ἢ ἀπελθόντος καὶ ὃ έλλιπὲς μέν τη συστάσει άπουσία τινός, τέλειον δε τη παρουσία. τη δε ύλη ούτε τι πλέον είς την αύτης σύστασιν προσελθόντος ότουούν ου γαρ γίνεται τότε δ έστι προσελθόντος ούτε έλαττον απελθόντος κένει η γαο δ έξ άρχης ήν. του δε κεκοσμησθαι τοις μεν χόσμου και τάξεως δεομένοις είη αν χρεία και ό κόσμος δε γένοιτο αν άνευ μεταλλοιώσεως, οίον οίς περιτίθεμεν εί δε ούτω τις ποσμηθείη ώς σύμφυτον είναι, δεήσει άλλοιωθέν δ πρότερον αίσχρον ήν και έτερον κ γενόμενον έπεινο το πεκοσμημένον ουτω καλον έξ αίσχοοῦ εἶναι. εἰ τοίνυν αίσχρὰ οὖσα ἡ ῦλη καλὴ έγένετο, δ ήν πρότερον τῷ αίσχρὰ είναι οὐκέτ' έστιν. | ώστε έν τῷ οῦτω πεκοσμῆσθαι ἀπολεί τὸ ῦλην είναι p. 314 καί μάλιστα, εί μή κατά συμβεβηκός αίσχοά · εί δ' » ούτως αίσχοὰ ώς αίσχος είναι, οὐδ ἂν μεταλάβοι κόσμου, καί εί ούτω κακή ώς κακόν είναι, ούδ' αν μεταλάβοι άγαθου. ώστε ούχ ούτως ή μετάληψις ώς ολόν τι παθούσης, αλλ' ετερος τρόπος ολον δοκείν. ίσως δε και τούτον τόν τρόπον λύοιτο αν τό απορον ສ πῶς οὖσα κακή ἐφίοιτο ἂν τοῦ ἀγαθοῦ ὡς μή μεταλήψει απολλυμένης δ ήν ει γαο τουτον τον τρόπον ή λεγομένη μετάληψις ώς την αυτην μένειν μή άλλοιουμένην, ώς λέγομεν, άλλ' είναι άει ο έστιν, ούκέτι θαυμαστόν γίνεται τό πως ούσα κακή μεταλαμβάνει. 30 οὐ γὰρ ἐξίσταται ἑαυτῆς, ἀλλ' ὅτι μὲν ἀναγκατόν ἐστι μεταλαμβάνειν άμηγέπη μεταλαμβάνει έως αν ή, τω δ' είναι ο έστι τρόπω μεταλήψεως τηρούντι αύτην ού

βλάπτεται είς τὸ είναι παρὰ τοῦ οῦτω διδόντος καὶ κινδυνεύει διὰ τυῦτο οὐχ ἦττον είναι κακή, ὅτι ἀεὶ μένει τοῦτο ὅ ἐστι. μεταλαμβάνουσα γὰρ ὅντως καὶ ἀλλοιουμένη ὅντως ὑπὸ τοῦ ἀγαθοῦ οὐκ ἂν ἦν τὴν φύσιν κακή. ῶστε εἴ τις τὴν ῦλην λέγει κακήν, οῦ- 5 τως ἂν ἀληθεύοι, εἰ τοῦ ἀγαθοῦ ἀπαθῆ λέγοι· τοῦτο δὲ ταὐτόν ἐστι τῷ ὅλως ἀπαθῆ είναι.

12. δ δέ γε Πλάτων τοῦτο νοῶν περί αὐτῆς καί την μετάληψιν ούχ ώς έν υποκειμένω είδους γενομένου καί μορφήν διδόντος, ώστε εν σύνθετον γενέσθαι 10 συντραπέντων και οίον συγκραθέντων και συμπαθόντων, τιθέμενος, ότι μή ούτω λέγει παραστήσαι βουλόμενος και πῶς ἂν αὐτὴ ἀπαθὴς μένουσα ἔγοι τὰ είδη ἀπαθοῦς μεταλήψεως ζητῶν παράδειγμα αλλον τρόπον οὐ δάδιον [ον] διδάξαι α μάλιστα παρόντα 15 σώζει τὸ ὑποκείμενον ταὐτὸν είναι ὑπέστη πολλάς άπορίας σπεύδων έφ' δ βούλεται και προσέτι παραστήσαι θέλων τὸ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς κενὸν τῆς ὑποστάσεως καί την χώραν τοῦ εἰκότος οὖσαν πολλήν. την ούν ύλην σχήμασιν ύποθέμενος τα πάθη ποιείν » τοις έμψύχοις σώμασιν ούδεν αύτην έχουσαν τούτων τών παθημάτων τὸ μένον αὐτῆς ταύτη ἐνδείκνυται διδούς συλλογίζεσθαι, ώς ούδε παρά των σχημάτων έχει τὸ πάσχειν αὐτὴ καὶ ἀλλοιοῦσθαι. τοῖς μὲν γὰρ σώμασι τούτοις έξ έτέρου σχήματος έτερον σχημα δε- 3 γομένοις τάχα αν τις άλλοίωσιν λέγοι γίγνεσθαι την τοῦ σχήματος μεταβολην δμώνυμον την άλλοίωσιν είναι λέγων ' της δέ, ύλης ούδεν σχημα έχούσης ούδε μέγεθος πῶς ἄν τις την τοῦ σχήματος ὑπωσοῦν παρουσίαν άλλοίωσιν είναι καν όμωνύμως λέγοι; εί τις » ούν ένταῦθα τὸ νόμω χροίη και τὰ αλλα νόμω' λέγοι τῷ τὴν φύσιν τὴν ὑποκειμένην μηδεν οῦτως έχειν, ὡς

222

νομίζεται, ούκ αν άτοπος είη του λόγου. άλλα πως έχει, εί μηδε το ώς σχήματα άρέσκει; άλλ' έχει ένδειξιν ή ὑπόθεσις ώς οἰόν τε τῆς ἀπαθείας | παι τῆς p. 315 οίον είδώλων ου παρόντων δοπούσης παρουσίας. η 5 πρότερον έτι περί της απαθείας αύτης λεκτέον διδάσχοντας ώς χρή ταις συνηθείαις των όνομάτων έπι τό πάσχειν αύτην φέρεσθαι, οίον δταν ξηραινομένην την αυτήν πυρουμένην και ύγραινομένην, ένθυμουμένους και τὰ έξῆς και τὰς ἀέρος και ῦδατος μορφὰς 10 δεχομένην. το γάρ και τάς άέρος και ύδατος μορφάς δεχομένην άπαμβλύνει μέν το πυρουμένην και ύγραινομένην δηλοί τε έν τῷ μορφάς δεχομένην ού τὸ μεμορφῶσθαι αὐτήν, ἀλλ' είναι τὰς μορφὰς ὡς εἰσῆλθον, τό τε πυρουμένην ού πυρίως είρησθαι, άλλα 15 μαλλον πῦρ γινομένην Οὐ γὰρ τὸ αὐτὸ πῦρ γίνεσθαι καί πυρούσθαι ύπ' άλλου μέν γάρ το πυρούσθαι, έν φ καί το πάσχειν. δ δ' αύτο μέρος έστι πυρος πῶς αν πυροιτο; τοιούτον γάρ αν είη, οίον εί τις διά τοῦ χαλκοῦ τὸν ἀνδριάντα λέγοι πεφοιτηκέναι, εί τὸ 20 πῦρ διὰ τῆς ῦλης λέγοι κεχωρηκέναι καὶ προσέτι πυρωσαι. έτι, εί λόγος ό προσιών, πως αν πυρώσειεν; η εί σχημα; άλλα το πυρούμενον ύπ' άμφοιν ήδη. πῶς οὖν ὑπ' ἀμφοιν μη ένος έξ ἀμφοιν γενομένου; η, καν εν ή γενόμενον, ούκ έν άλλήλοις τα 25 πάθη έχόντων, άλλὰ πρὸς ἄλλα ποιούντων. ἄρ' οὖν άμφοτέρων ποιούντων; η θατέρου θάτερον παρέχοντος μή φυγείν. άλλ' όταν διαιρεθή τι σώμα, πώς ού και αύτή διήρηται; και πεπουθότος έκείνου τώ διηφήσθαι πώς ού και αύτη τω αύτω τούτω παθή-30 ματι πέπονθεν; η τι χωλύει τω αύτω λόγω τούτω καί φθείραι λέγοντας. πῶς φθαρέντος τοῦ σώματος ούκ έφθαρται; έτι λεκτέον τοσόνδε γάρ είναι καί

μέγεθος είναι, τῷ δὲ μὴ μεγέθει οὐδὲ τὰ μεγέθους πάθη έγγίγνεσθαι xal ὅλως δὴ τῷ μὴ σώματι μηδὲ τὰ σώματος πάθη γίνεσθαι· ῶστε ὅσοι παθητὴν ποιοῦσι καὶ σῶμα συγχωρείτωσαν αὐτὴν είναι.

13. έτι δε κάκεινο επιστήσαι αύτους προσήκει, : πῶς λέγουσι φεύγειν αὐτὴν τὸ εἶδος. πῶς γὰρ ἂν λίθους τὰ περιλαβόντα αὐτὴν καὶ πέτρας φύγοι; οὐ γαο δή ποτέ μέν φεύγειν, ποτέ δε μή φεύγειν φήσουσιν. εί γαο βουλήσει αύτης φεύγει, δια τί ούπ מזו; כו של משמעאת שבשבו, סטא בערוי טרב טעא בע בנשבו וו τινί έστιν. άλλα του μή τὸ αὐτὸ εἶδος ἀεὶ ζσχειν εχάστην ύλην ζητητέον την αίτίαν, χαί έν τοις είσιοῦσι μαλλον. πῶς οὖν λέγεται φεύγειν; η τη αὐτη ούσει και αεί; τουτο δε τί αν είη η μηδέποτε αύτης έξισταμένην ούτως έχειν το είδος ώς μηδέποτε έχειν. 13 η δ τι χρήσονται τῷ ὑφ' αύτῶν λεγομένφ σύχ έξουσιν. ή δε ύποδοχή και τιθήνη ή γενέσεως άπάσης. p. 316 εί γαο ύποδοχή και τιθήνη, | ή δε γένεσις άλλο αὐτῆς, τὸ δὲ ἀλλοιούμενον ἐν τῆ γενέσει, ποὸ γενέσεως ούσα είη αν καί πρό άλλοιώσεως. η τε υποδοχή καί » έτι ή τιθήνη τηρεί δ έστιν άπαθη ούσαν και το έν & έγγινόμενον έχαστον φαντάζεται και πάλιν έκετθεν έξεισι καί χώραν είναι καί έδραν. καί το λεγόμενον δε και εύθυνόμενον ώς τόπον είδων λέγοντος ού πάθος λέγει περί έπεινο, άλλα τρόπον έτερον ζητετ. τίς 3 ούν ούτος; έπειδή την λεγομένην ταύτην φύσιν ούδέν δει είναι τῶν ὄντων, ἀλλ' απασαν έκπεφευγέναι την των φατων ούσίαν και πάντη ετέραν. λόγοι γαρ έχετνα και όντως όντες άνάγκη δή αύτην τῷ έτέρφ τούτω φυλάττουσαν αύτης ην είληχε σωτηρίαν μή » μόνον των συτων άδεκτον είναι, άλλα καί, εί τι μίμημα αὐτῶν, καὶ τούτου ἄμοιρον εἰς οἰκείωσιν είναι.

ούτω γαρ αν έτέρα πάντη ' η είδός τι είσοικισαμένη μετ' έπείνου άλλο γενομένη απώλεσε το έτέρα είναι. και χώρα πάντων και ούδενος ότου ούχ ύποδοχή. άλλα δει και είσιόντων την αύτην μένειν και έξιόν-5 των ἀπαθῆ, ΐνα καὶ είσίη τι ἀεὶ είς αὐτὴν καὶ έξίη. είσεισι δή το είσιον είδωλον ον και είς ούκ άληθινόν σύκ άληθές. ἀρ' οὖν άληθῶς; και πῶς, ῷ μηθαμῶς θέμις άληθείας μετέχειν διὰ τὸ ψεῦδος είναι; άο' ούν ψευδώς είς ψεύδος έρχεται και παραπλήσιον 10 γίνεται οἶον καί είς τὸ κάτοπτρον ένορᾶται τὰ είδωλα τῶν ἐνορωμένων καὶ ἕως ἐνορᾶ ἐκείνα; καὶ γὰρ εἰ ένταῦθα ἀνέλοις τὰ ὄντα, οὐθὲν ἂν οὐθένα χρόνον φανείη τῶν νῦν ἐν αἰσθητῷ ὁρωμένων. τὸ μὲν οὖν πάτοπτρον ένταῦθα καὶ αὐτὸ ἐνορᾶται· ἔστι γὰο καὶ 15 avrò eldos ti exet dè oùdèv eldos ov avrò pèv oùr όραται · έδει γάρ αύτο πρότερον καθ' αύτο όρασθαι · άλλα τοιοῦτόν τι πάσχει, οἶον και ὁ ἀἡρ φωτισθείς άφανής έστι και τότε, δτι και άνευ τοῦ φωτισθηναι ούχ έωρατο. ταύτη ούν τὰ μέν έν τοις κατόπτροις ού 20 πιστεύεται είναι η ήττον, δτι όραται τό έν 💀 έστι καλ μένει μέν αὐτό, τὰ δὲ ἀπέρχεται ' έν δὲ τῷ ἕλη ούγ όραται αύτή ούτε έγουσα ούτε άνευ έχείνων. εί δέ γε ήν μένειν τὰ ἀφ' ὧν πληροῦται τὰ κάτοπτρα παί αύτὰ μή έωράτο, ούπ ἂν μή είναι άληθινὰ ήπι-23 στήθη τὰ ένορώμενα. εί μεν ούν έστι τι έν τοις κατόπτροις, και έν τη ύλη ούτω τα αίσθητα έστω· εί δέ μή έστι, φαίνεται δε είναι, κάκει φατέον φαίνεσθαι έπι της ύλης αίτιωμένους της φαντάσεως την τῶν ὄντων ὑπόστασιν, ἦς τὰ μὲν ὄντα ὄντως ἀεί με-30 ταλαμβάνει, τὰ δὲ μὴ ὄντα μὴ ὄν τως, ἐπείπεο οὐ δειρ.317 ούτως έχειν αύτα ώς είχεν αν τοῦ ὄντος μή ὄντος, εί ήν αὐτά.

PLOTIN. I.

15

14. τί ούν; μη ούσης ούδεν ύπέστη αν; η ούδε είδωλον κατόπτρου μή όντος ή τινος τοιούτου. τò γαο έν έτέρφ πεφυκός γίνεσθαι έκείνου μη όντος ούκ αν γένοιτο· τοῦτο γὰρ φύσις είκόνος τὸ ἐν ἑτέρω. εί μέν γάρ τι άπείη τῶν ποιούντων, και άνευ τοῦ έν 5 έτέρω ήν αν. έπει δε μένει έκεινα, εί έμφαντασθήσεται έν αλλφ, δει τὸ αλλο είναι έδραν παρέγον τῶ ούκ έλθόντι, τη δ' αύτοῦ παρουσία και τη τόλμη καί οίον προσαιτήσει και πενία οίον βιασάμενου λαβετν και άπατηθεν τη ού λήψει, ϊνα μένη και ή πενία 10 καί άει προσαιτή. έπει γαρ απαξ υπέστη, ό μεν μῦθος αύτην ποιεί προσαιτοῦσαν ἐνδεικνύμενος αὐτῆς την φύσιν δτι άγαθοῦ ἔρημος. αίτει τε ὁ προσαιτῶν ούχ & έχει δ διδούς, άλλ' άγαπα δ τι αν λάβη. ώστε xal rovro ivdelavoodal, ws Eregov ro iv avry 15 φανταζόμενον. τό τ' όνομα ώς ού πληρουμένης. τὸ δε τῷ πόρφ συγγίνεσθαι οὐ τῷ ὅντι δηλοῦντός έστι συγγίνεσθαι ούδε τῷ κόρφ, ἀλλά τινι πράγματι εὐμηχάνω τουτο δέ έστι τη σοφία του φαντάσματος. έπει γάρ ούη οίόν τε τοῦ ὄντος πάντη μη μετέχειν ο » τι πεο όπωσοῦν έξω ὂν αὐτοῦ έστιν · αῦτη γὰρ [τοῦ] όντος φύσις τὸ όντα ποιείν τὸ δὲ πάντη μή ον αμιxτον τῷ ὅντι, θαῦμα τὸ χρημα γίνεται πῶς μη μετέγου μετέχει καί πῶς οἶον παρά τῆς γειτνιάσεως έχει τι, καίπερ τη αύτου φύσει μέν οἶον κολλασθαι άδυ- 3 νατοῦγ. ἀπολισθαίνει οὖν ὡς ἂν ἀπὸ φύσεως ἀλλοτρίας ὃ έλαβεν αν, οἶον ήχώ ἀπὸ τόπων λείων παὶ όμαλών. δτι μή μένει έχει, τούτω χαι έφαντάσθη έχει אמאבדטבי בוימו. בו ל' אי עבדמסצטיטמ אמל טידם לבב μένη, ώσπερ τις άξιοι, καταποθέν αν είς αύτην τό » προσελθόν έδυ. νῦν δὲ φαίνεται, ὅτι μή κατεπόθη, άλλ' έμεινεν ή αύτή ούδεν δεξαμένη, άλλ' έπισχούσα

τήν πρόοδον ώς έδρα ἀπωθουμένη καὶ εἰς τὸ αὐτὸ τῶν προσιόντων κἀκεῖ μιγνυμένων ὑποδοχή, οἶον ὅσα πρὸς ῆλιου πῦρ ζητοῦντες λαβείν Ιστάσι λεία, τὰ δὲ καὶ πληροῦντες ῦδατος, Γνα μὴ διέλθη κωλυομένη 5 ὑπὸ τοῦ ἕνδον ἐναντίου ἡ φλόξ, ἔξω δὲ συνίσταιτο. γίνεται οὖν αἰτία τῆς γενέσεως οῦτω καὶ τὰ ἐν αὐτῆ συνιστάμενα τοιοῦτον συνίσταται τρόπον.

15. έπι μέν ούν τῶν τὸ πῦρ έξ ήλίου περι αύτὰ συναγόντων ατε παρά αίσθητοῦ πυρὸς λαμβανόντων 10 την περί αύτα γιγνομένην έξαψιν το αίσθητοις είναι καί αύτοις ύπάργει διό καί φαίνεται, ότι έξω τά συνιστάμενα και έφεξῆς και πλησίον και ἅπτεται και πέρατα δύο ό δ' έπι της ύλης λόγος | άλλον έχει p. 318 τρόπον τὸ ἕξω. ή γὰρ έτερότης τῆς φύσεως ἀρκει 15 ούδεν πέρατος διπλού δεομένη, άλλα πολύ μαλλον παντός πέρατος άλλοτρία τη έτερότητι της ούσίας καί ούδαμη συγγενεία το άμιγες έχουσα. και το αίτιον τοῦ μένειν έφ' αύτῆς τοῦτο, ὅτι οὖτε τὸ είσιὸν ἀπολαύει αὐτῆς οῦτ' αὐτὴ τοῦ εἰσιόντος, ἀλλ' ῶσπερ 🛥 αί δόξαι καὶ αί φαντασίαι ἐν ψυχη̈ οὐ κέκρανται, ἀλλ' απεισι πάλιν έπάστη ώς ούσα ο έστι μόνη ούδεν έφέλκουσα οὐδὲ καταλείπουσα, ὅτι μὴ ἐμέμικτο, καὶ τὸ ἔξω οὐχ ὅτι ἐπέκειτο καὶ ἐφ' ῷ ἐστιν οὐχ ὁράσει ἕτερον, άλλ' ό λόγος φησίν. ένταῦθα μέν οὖν είδωλον 25 οίον ή φαντασία ούκ είδώλου την φύσιν ούσης της ψυγής καίπερ πολλά δοκούσα άγειν και όπη θέλει άγειν χρηται μέν αὐτῷ οὐδέν ήττον ὡς ῦλη ἢ ἀνάλογον, ού μέντοι έκουψε ταζς παρ' αύτης ένεργείαις πολλάκις έξωθουμένη ούδε έποίησεν αύτην ούδ' εί » μετὰ πάσης \* έλθοι κεκρύφθαι καl τοιαύτην φαντάζεσθαι · έχει γάρ έν αύτη ένεργείας και λόγους έναντίους, οίς άπωθειται τὰ προσιόντα. ή δέ άσθενε-15\*

### XXV, 16.

στέρα γάρ έστιν ώς πρός δύναμιν πολλώ ψυχής και έχει οὐδἐν τῶν ὅντων οῦτ' ἀληθὲς οῦτ' αὐ οἰκείον ψεῦδος οὐκ ἔχει δι' ὅτου φανή ἐρημία πάντων οὐσα, ἀλλὰ γίνεται μὲν αἰτία ἄλλοις τοῦ φαίνεσθαι, οὐ δύναται δὲ εἰπείν οὐδὲ τοῦτο, ὡς ἐγὰ ἐνταῦθα. ἀλλ' s εί ποτε ἐξεύροι αὐτὴν λόγος, βαθύς τις ἐξ ἄλλων ὅντων, ὡς ἄρα ἐστί τι ἀπολελειμμένον πάντων τῶν ὅντων και τῶν ῦστερον δοξάντων είναι ἑλκόμενον εἰς πάντα και ἀκολουθοῦν ὡς δόξαι και αὖ οὐκ ἀκολουθοῦν.

16. και μήν τις έλθών λόγος άγαγών είς όσον αύτος ήθελεν έποίησεν αύτην μέγα παρ' αύτοῦ το μέγα περιθείς αὐτῆ οὐκ οῦση, τοῦτο δὲ οὐδὲ γενομένη το γάρ έπ' αύτη μέγα μέγεθος ήν. έαν ούν τις τοῦτο ἀφέλη τὸ είδος, οὐκέτ' έστιν οὐδε φαίνεται τὸ κ ύποκείμενον μέγα, άλλ', εί ην τὸ γενόμενον μέγα άνθρωπος καί ϊππος καί μετά τοῦ ϊππου τὸ μέγα τοῦ **εππου έπελθόν**, άπελθόντος τοῦ εππου καὶ τὸ μέγα αύτου άπέρχεται. εί δέ τις λέγοι ώς ό ίππος έπὶ μεγάλου τινός δγκου καί τοσούδε γίνεται και μένει τό 🛪 μέγα, φήσομεν μη τό τοῦ Ιππου μέγα, ἀλλὰ τὸ τοῦ δγκου μέγα μένειν έκει. εί μέντοι ό όγκος ούτος πύρ έστιν η γη, άπελθόντος του πυρός τό του πυρός άπέργεται η το της γης μέγα. ού τοίνυν ούδε του σχήματος ούδε του μεγέθους άπολαύσειεν άν η ούκ έκ πυρός κ p. 319 άλλο τι έσται, άλλὰ μένουσα πῦς γενήσεται. | ἐπεὶ και νύν τοσαύτη γενομένη, ώς δοκειν όσον τόδε τό παν, εί παύσαιτο ὁ οὐρανὸς καὶ τὰ ἐντὸς πάντα, σὺν πασι τούτοις καί τὸ μέγεθος παν οίχήσεται ἀπ' αὐτῆς ત્રનો ની નૈત્રેતના ઈન્રીલ્મ ઉંદા ઇમલ્મ ત્રભાઇ જાણાઇન્સ્ટર સનો પ્રવાસ્ત્રેકા- અ φθήσεται όπερ ήν σώζουσα ούδεν των πρότερον περί αὐτὴν ὄντως ὄντων. καίτοι έν οἶς ὑπάργει τὸ πεπον-

228

XXV, 17.

θέναι παφουσία τινῶν καὶ ἀπελθόντων ἔστι τι ἔτι ἐν τοἰς λαβοῦσιν ἐν δὲ τοῖς μὴ παθοῦσιν οὐκέτι, ῶσπεφ ἐπὶ τοῦ ἀέφος φωτὸς πεφὶ αὐτὸν ὄντος καὶ ἀπελθόντος τος τούτου. ἐἀν δέ τις θαυμάζη πῶς οὐκ ἔχον μέγε<sup>5</sup> θος μέγα ἔσται, πῶς δὲ οὐκ ἔχον θεφμότητα θεφμὸν ἔσται; οὐ γὰφ δὴ τὸ αὐτὸ τὸ εἶναι αὐτῷ καὶ μεγέθει εἶναι, εἴπεφ καὶ ἄυλον μέγεθος ἐστίν, ῶσπεφ καὶ ἄυλον μέγεθος ἐστίν, ῶσπεφ καὶ ἄυλον μέγεθος ἐστίν, ῶσπεφ καὶ ἀκιλθάνει καντα τὴν ῦλην, μεταλήψει πάντα Ἐν δὲ τῶν πάντων καὶ τὸ μέγεθος. ἐν μὲν
<sup>10</sup> οὖν τοίς σώμασι συνθέτοις οὖσίν ἐστι καὶ μέγεθος μετὰ τῶν ἅλλων, οὐ μὴν ἀφωφισμένον, ἐπειδὴ ἐν σώματος λόγω ἕγκειται καὶ μέγεθος. ἐν δὲ τῷ ῦλη οὐδὲ τὸ οὐχ ἀφωφισμένον · οὐ γὰφ σῶμα.

17. ούδ' αὐ μέγεθος αὐτὸ ἔσται είδος γάρ τὸ 15 μέγεθος, άλλ' ού δεκτικόν · και καθ' αύτο δε το μέγεθος · ούχ ούτω μέγεθος. άλλ' έπει βούλεται έν νώ  $\ddot{\eta}$  έν ψυχ $\ddot{\eta}$  κείμενον μέγα είναι, έδωκε τοις οίον έθέλουσι μιμείσθαι έφέσει αύτοῦ η χινήσει τη πρός αὐτὸ τὸ αὐτῶν πάθος ἐνσημήνασθαι εἰς ἄλλο. τὸ οὖν μέγα 2 έν προόδφ φαντάσεως θέον είς αὐτὸ δὴ τοῦτο τὸ μέγα συνθείν ποιήσαν τό μικρόν τής ύλης πεποίηκεν αὐτὸ τῆ παρατάσει οὐ πληρούμενον δοκείν είναι μέγα. τὸ γάρ ψευδώς μέγα τοῦτό ἐστιν, ὅταν τῷ μή ἔχειν τὸ μέγα είναι έκτεινόμενον πρός έκεινο παραταθή τή έκ-25 τάσει. ποιούντων γὰρ πάντων [τῶν] ὄντων εἰς τὰ ἄλλα η τὸ ἄλλο την αύτῶν ἐνόπτρισιν ἕχαστόν τε τῶν ποιούντων ώς αὐτὸ ἦν μέγα τό τε πῶν ἦν ἐκείνως μέγα. συνήει ούν το έχάστου λόγου μετά τό τι μέγα, οίον ίππου και ότουοῦν ἄλλου. καί τὸ μὲν αὐτό και ἐγίυ γνετο πάσα μέν μέγα πρός αὐτὸ [τὸ] μέγα έκλαμπομένη και έκάστη δε μοιρα μέγα τι και όμοῦ πάντα équivero én navros rov eldous, ou ro méya, nal és

#### XXV, 18.

έχάστου και οἶον παρετέτατο και πρός παν και πάντα έν είδει τούτω άναγκασθείσα είναι και έν όγκω, όσον ή δύναμις πεποίηκε το μηδέν ον αύτο πάντα είναι. οίον αύτῷ τῷ φαίνεσθαι και τὸ χοῶμα τὸ ἐξ οὐ χοώματος καί ή ποιότης ή ένταῦθα ή έξου ποιότητος ἔσχε 5 p.320την δμωνυμίαν | την άπ' έχεινων και το μέγεθος έξ ού μεγέθους η όμωνύμου μεταξύ θεωρουμένων έκεινων και αὐτῆς τῆς ῦλης και τοῦ είδους αὐτοῦ. και φαίνεται μέν, ότι έκειθεν, ψεύδεται δέ, ότι ούκ έστι τό έν φ φαίνεται. μεγεθύνεται δή έκαστα έλκόμενα ω τη δυνάμει των ένορωμένων και χώραν έαυτοις ποιούντων, έλκεται δε έπι πάντα ού βία τῷ ύλη το παν είναι. Ελκει δε εκαστον κατά την αύτοῦ δύναμιν ην έχει έχει δε έκειθεν. και το μεν ποιούν μέγα την **ύλην ώς δοκείν άπό της έμφαντάσεως του μέγα καl 15** τοῦτό ἐστι τὸ ἐμφαντασθέν, τὸ ἐνταῦθα μέγα ήδε ύλη, έφ' ής άναγκάζεται συνθείν, όμου πάσα καί πανταχοῦ παρέχει έαυτήν . ῦλη γάρ έστι και τούτου παλ ού τουτί. δ δε μή έστι τι παρ' αύτου, δύναται γενέσθαι καί τὸ έναντίον δι' άλλο καί γενόμενον τὸ » έναντίον ούδ' έχεινό έστιν έστη γάο άν.

18. δ τοίνυν νόησιν μεγάλου ἔχων, εἰ αὐτοῦ ἡ νόησις δύναμιν ἔχοι μὴ μόνον ἐν αύτῆ εἶναι, ἀλλὰ καὶ οἶον πρὸς τὸ ἔξω ὑπὸ δυνάμεως φέροιτο, λάβοι ἂν φύσιν οὐx οὖσαν ἐν τῷ νοοῦντι οὐδέ τι ἔχουσαν εἰδος s οὐδέ τι ἰχνος τοῦ μεγάλου, ἀλλ' οὐδὲ οὐδενός του ἅλλου. τί[οὖν] ἂν ποιήσειε ταύτη τῆ δυνάμει; οὐχ ἕππον, οὐ βοῦν ταῦτα γὰρ ἅλλοι ποιήσουσιν. ἦ, ἐπειδὴ παρὰ μεγάλου πατρὸς ἔρχεται, οὐ δύναται τὸ ἄλλο χωρῆσαι [τὸ] μέγα, τοῦτο δὲ ἕξει ἐμφανταζόμενον. τῷ δὴ μὴ n οῦτως εὐτυχήσαντι τοῦ μεγάλου ὡς αὐτὸ μέγα εἶναι ἐν τοῖς αὐτοῦ καθ' ὅσον οἶόν τε μεγάλω φαίνεσθαι

XXV, 18.

λείπόν έστι. τοῦτο δέ έστι μη έλλείπειν και τὸ μη έπι πολλά πολλαχοῦ καὶ ἐν αύτῷ τὰ συγγενῆ ἔχειν μέρη καί απολείπεσθαι μηδεμός. ού δή γαο ήνείχετο έν σμικρώ όγκω το ίσον έτι το του μεγάλου είδωλον s είναι μεγάλου όν, άλλ' δοφ έφίετο της έλπίδος έχείνου προσηλθέ τε όσον ολόν τε ήν αύτω μετά του συνθέοντος αύτῷ ἀπολειφθήναι οὐ δυναμένου παὶ πεποίηκε μέγα τε έκεινο τό μή μέγα μηδ' ούτω δόξαι και τὸ ἑρώμενον ἐν ὄγκφ μέγα. ἡ δ' ὅμως φυλάττει ιο την αύτης φύσιν αποχρωμένη τούτω τω μεγάλω οίον άμφιέσματι, δ συνδραμούσα αύτω ότε θέον αύτην ήγεν άμπέσχετο. δ εί δ άμφιέσας άφέλοιτο, μένει πάλιν ή αὐτή, οΐαπερ παρ αὑτῆς ἦν, ἢ τοσαύτη, ὅσον ἂν τό παρόν είδος αὐτὴν ποιῆ. ἡ μέν γὰρ ψυχὴ τὰ τῶν 15 όντων είδη έχουσα είδος ούσα και αύτη όμου πάντα έχει καί του είδους έκάστου όμου όντος αύτῷ τά τε τών αίσθητών είδη οίον άναστρέφοντα πρός αύτην καί προσιόντα δρώσα ούκ άνέγεται μετά πλήθους δέχεσθαι, άλλ' άποθέμενα τον όγχον όρα. ού γαρ δύ-2 ναται άλλο τι η δ έστι γενέσθαι. | ή δε ύλη ούδεν p. 321 έχουσα τὸ ἀντικόπτον οὐ γὰρ ἔχει ἐνέργειαν οὖσα δε σχιά, άναμένει παθείν ο τι αν έθέλη το ποιήσον. τό τε ούν προιον έκ τοῦ έκει λόγου ηθη ίγνος ἔγει τοῦ μέλλοντος γενήσεσθαι. οίον γαο έν φαντασία είκο-25 νική κινούμενος ό λόγος η ή κίνησις ή άπο τούτου μερισμός έστιν. η, εί ταὐτὸν είη Εν, οὐδὲ ἐκινήθη, άλλα μένει. η τε ύλη πάντα όμου ώσπερ ή ψυγή ου δύναται είσοικίσασθαι. η ην αν τι έκείνων. αύτήν τε αύ δετ τὰ πάντα δέξασθαι, μή άμερῶς δὲ δέξασθαι. » δεί τοίνυν πασι τόπου ούσαν έπὶ πάντα αὐτὴν έλθειν καί πασιν άπαντησαι καί πρός παν διάστημα άρκέσαι, δτι μή κατείληπται διαστήματι αυτή, άλλ' ήν έκκει-

Digitized by Google

**2**31

μένη τῷ μέλλοντι. πῶς οὖν οὐκ εἰσελθὸν ἕν τι ἐκώλυσε τὰ ἄλλα, ὰ οὐχ οἰόν τε ἦν ἐκ' ἀλλήλοις εἶναι; ἢ οὐκ ἦν οὐδὲν πρῶτον· εἰ δ' ἄρα, τὸ τοῦ παντὸς εἰδος· ῶστε πάντα μὲν ἅμα, ἐν μέρει δὲ ἕκαστον· ζώου γὰρ ῦλη μερισθείσα σὺν τῷ τοῦ ζώου μερισμῷ. εἰ δὲ μή, s οὐκ ἂν ἐγένετό τι παρὰ τὸν λόγον.

19. τα μεν. δή είσελθόντα είς την ύλην ώσπερ μητέρα άδικει ούδεν ούδ' αύ ώφελει. ούδε γε αί πληγαί αί τούτων πρός αὐτήν, πρός άλληλα δέ, ὅτι αί δυνάμεις πρός τὰ έναντία, ού πρός τὰ ύποκείμενα, 10 εί μή τις συνειλημμένα θεωροί τοις έπεισιούσι. θερ-. μόν γάρ ἕπαυσε τό ψυχρόν και μέλαν τό λευκόν η συγχραθέντα άλλην ποιότητα έξ αύτῶν έποίησε. τὰ παθόντα ούν τὰ χραθέντα, τὸ δὲ παθείν αὐτοίς τὸ μή είναι ὅπερ ήσαν. και έν τοῖς έμψύχοις δὲ αί μὲν 15 πείσεις περί τὰ σώματα κατὰ τὰς ποιότητας και τὰς δυνάμεις τὰς ένυπαρχούσας τῆς ἀλλοιώσεως γινομένης. λυομένων δε των συστάσεων η συνιουσων η μετατιθεμένων παρά την κατά φύσιν σύστασιν τα μέν πάθη έν τοις σώμασι, ταις δε ψυχαις αί γνώσεις » συνημμέναι των σφοδροτέρων εί δε μή, ού γινώσκουσιν. ή δε ύλη μένει ούδεν γαρ απελθόντος μεν πέπονθε τοῦ ψυχροῦ, τοῦ δὲ θερμοῦ ἐπελθόντος · οἰ γὰρ ήν οῦτε φίλον αὐτῆ οῦτε ἀλλότριον ὑποτερονοῦν. ώστε οίχειότερου αὐτῆ ἡ ὑποδοχὴ καὶ τιθήνη. ἡ δὲ 🕿 μήτηο οίον είοηται. ούδεν γαο αυτη γενυά. αλλ' έοίκασι μητέρα αὐτὴν λέγειν ὅσοι καὶ τὴν μητέρα τάξιν ύλης πρός τὰ γεννώμενα ἀξιοῦσιν ἔχειν, ὡς ὑποδεχομένης μόνον, ούδεν δε είς τα γευνώμενα διδούσης. έπει και δσον σωμα τοῦ γινομένου έκ τῆς τροφής. εί » δε δίδωσιν ή μήτης τι τῷ γεννωμένω, οὐ καθ' όσον ῦλη, ἀλλ' ὅτι καὶ είδος· μόνον γὰρ τὸ είδος γόνιμου,

ή δε έτέρα φύσις άγονος. όθεν, οίμαι, και οί πάλαι σοφοί μυστικώς και έν τελεταίς αίνιττόμενοι Έρμην μέν ποιούσι τόν άρχαιον τό της γενέσεως δργανον άει έχοντα πρός έργασίαν τόν γεννώντα τὰ έν αίσθήσει p. 322 5 δηλούντες είναι τον νοητόν λόγον, τό δε άγονον τῆς ύλης μενούσης το αύτο άει δια των περί αυτήν άγόνων δηλούντες. μητέρα γάρ πάντων ποιήσαντες, ην δή ούτως έπιφημίζουσι την κατά το ύποκείμενον άρχήν λαβόντες και όνομα τοῦτο θέμενοι, ϊνα δηλοίεν 10 δ βούλονται, τὸ πρὸς τὴν μητέρα σὐχ ὅμοιον πάντη ένδείχνυσθαι θέλοντες τυϊς όστις ό τρόπος βουλομένοις άχριβέστερον λαβείν χαί μή έπιπολής ζητούσι πόρρωθεν μέν, όμως δε ώς έδύναντο ένεδείξαντο ώς άγονός τε καί ούδε πάντη θηλυς, άλλα τοσούτον μεν υ θηλυς όσον ύποθέξασθαι, όσον δε γεννάν ούκετι, το τό πρός αύτην κεχωρηκός μήτε θήλυ είναι μήτε γεννάν δύνασθαι, άποτετμημένον δε πάσης της τοῦ γενναν δυνάμεως, η μόνο ὑπάρχει τῷ μένοντι άρρενι.

### XXVI.

 Περίψυχῆς ὅσα ἀπορήσαντας δεῖ εἰς εὐπορίαν <sup>IV,3</sup>.
 παταστῆναι ἢ καὶ ἐν αὐταἰς ταῖς ἀπορίαις στάντας τοῦτο γοῦν κέρδος ἔχειν, εἰδέναι τὸ ἐν τούτοις ἅπορον, ὀρθῶς ἂν ἔχοι τὴν πραγματείαν ποιήσασθαι.
 περὶ τίνος γὰρ ἂν τις μᾶλλον τὸ πολὺ λέγων καὶ σκο πούμενος εὐλόγως ἂν διατρίβοι ἢ περὶ ταύτης; διά τε πολλὰ καὶ ἄλλα καὶ ὅτι ἐπ' ἄμφω τὴν γνῶσιν δίδωσιν, ὦν τε ἀρχή ἐστι καὶ ἀρ' ὦν ἐστι. πειθοίμεθα

· XXVI. ΠΕΡΙ ΨΤΧΗΣ sive ΠΕΡΙ ΨΤΧΗΣ ΑΠΟ-PIQN A.

# XXVI, 1.

δε αν και τω του θεού παρακελεύσματι αύτούς γινώσκειν παρακελευομένω περί τούτου την έξέτασιν p. 372 ποιούμενοι | ζητείν τε τὰ άλλα και εύρειν βουλόμενοι δικαίως αν τὸ ζητούν τί ποτ' έστι τοῦτο ζητοίμεν τό τε έραστον ποθούντες λαβείν θεαμάτων. ήν γαρ 5 καί έν τῷ παντί νῷ τὸ διττόν. ῶστε εὐλόγως ἐν τοις κατὰ μέρος τὸ μέν οῦτως μᾶλλον, τὸ δὲ οῦτως. τὰς δε ύποδοχάς των θεών δπως, σκεπτέον. άλλά τουτο μέν, δταν πῶς ἐν σώματι ψυχή γίνεται ζητῶμεν · νῦν δε πάλιν έπανίωμεν έπι τους λέγοντας έκ της του 10 παντός ψυχης και τὰς ήμετέρας είναι. οὐδὲ γὰρ ίσως ίχανὸν φήσουσιν είναι τὸ φθάνειν μέχρι τῶν αὐτῶν και τὰς ήμετέρας, μέχρις ών και ή τοῦ παντὸς ψυχή. έρχεται, μηδε το όμοίως νοερόν, και εί συγχωροιεν τὸ ὁμοίως, τοῦ μὴ μόρια αὐτῆς εἶναι · εἶναι γὰρ ὁμοειδῆ 15 καὶ τὰ μέρη τοῖς ὅλοις. παφαθήσονται δὲ καὶ Πλάτωνα τοῦτο δοξάζοντα, ὅταν πιστούμενος τὸ πῶν ἔμψυχον είναι λέγη, ώς σωμα μέρος ὂν τοῦ παντὸς τὸ ἡμέτεφον, ούτω και ψυχήν την ήμετέφαν μέφος της του παντός ψυχης είναι. καί τὸ συνέπεσθαι δὲ ἡμᾶς τη m τοῦ παντὸς περιφορᾶ καὶ λεγόμενον καὶ δεικνύμενον έναργῶς είναι και τὰ ήθη και τὰς τύχας έκειθεν λαμβάνοντας είσω τε γενομένους έν αὐτῷ ἐκ τοῦ περιέχοντος ήμας την ψυχην λαμβάνειν. και ωσπερ έπι ήμων μέρος Εχαστον ήμῶν παρὰ τῆς ήμετέρας ψυχῆς λαμ- 🕿 βάνει, ούτω και ήμας άνα τον αυτον λόγον μέρη προς τὸ ὅλον ὄντας παρὰ τῆς ὅλης ψυχῆς μὲταλαμβάνειν ώς μέρη. και τὸ ψυγή δὲ πᾶσα παντὸς ἐπιμελεϊται τοῦ ἀψύχου' τὸ αὐτὸ τοῦτο σημαίνειν ὡς οὐκ ἄλλο τι έξωθεν ψυχῆς καταλείποντος μετὰ τὴν τοῦ ὅλου · αὕτη » γαρ ή τὸ πῶν ἄψυχον ἐν ἐπιμελεία τιθεμένη.

2. πρός δή ταῦτα πρῶτον ἐκεινο λεκτέον, ὡς

·όμοειδη τιθέμενοι τῷ τῶν αὐτῶν συγχωρείν ἐφάπτεσθαι τὸ αὐτὸ γένος χοινὸν διδόντες ἔξω ποιοῦσι τοῦ μέρος είναι άλλὰ μᾶλλον ἂν τὴν αὐτὴν καὶ μίαν καὶ έπάστην πάσαν δικαιότερον αν είποιεν. μίαν δέ ποιs οῦντες είς άλλο ἀναρτῶσιν ὕ μηκέτι τοῦδε ἢ τοῦδε, άλλα ούδενος δν αύτο η κόσμου ή τινος άλλου αύτο ποιεί ο και κόσμού και ότουοῦν ἐμψύχου. και γάρ όρθως έχει μή πασαν τήν ψυχήν τινος είναι ούσίαν γε ούσαν, άλλ' είναι η μή τινός έστιν δλως, τας δε δσαι 10 τινός γίνεσθαί ποτε κατὰ συμβεβηκός. ίσως δὲ δεί λαβείν το μέρος έν τοις τοιούτοις πῶς λέγεται σαφέστερον. το μεν δή ώς σωμάτων μέρος, είτε όμοειδές τό σωμα, είτε άνομοειδές, έατέον έκεινο μόνον έπισημηναμένους, ώς έπι τῶν ὑμοιομερῶν ὅταν λέγηται 15 µέρος, κατά τὸν ὅγκον ἐστὶ τὸ µέρος, οὐ κατά τὸ εἶδος, οίον την λευχότητα ού γαρ ή έν τῷ μορίφ τοῦ γάλαπτος λευκότης μέρος έστι τῆς τοῦ παν τὸς γάλαπ- p. 373 τος λευκότητος, άλλα μορίου μέν έστι λευκότης, μόριον δε ούκ έστι λευκότητος άμεγεθες γαρ όλως καί 🛥 οὐ ποσόν ή λευκότης. ἀλλὰ τοῦτο μὲν οῦτως. ὅταν δὲ έπι τῶν οὐ σωμάτων λέγωμεν μέρος, ήτοι οῦτως ὡς έπι τῶν ἀριθμῶν λέγοιμεν ἄν, ὡς τὰ δύο τῶν δέκα· έστω δε έπι ψιλών μόνων τὸ λεγόμενον η ώς κύκλου και γραμμής μέρος η ώς έπιστήμης μέρος. έπι μέν δη υ τών μονάδων και των σχημάτων άνάγκη ωσπερ έπι τών σωμάτων έλαττοῦσθαί τε τὸ ὅλον τῷ είς τὰ μέρη μερισμῷ ἐλάττω τε τὰ μέρη ἕχαστα τῶν ὅλων εἶναι. ποσά γάρ όντα και τὸ είναι ἐν τῷ ποσῷ ἔχοντα, οὐ τὸ αὐτοποσον ὄντα, μείζω καὶ ἐλάττω ἐξ ἀνάγκης γίνε-» ται. κατά δή ταῦτα οὐκ ἐνδέχεται ἐπὶ ψυχῆς τὸ μέρος λέγεσθαι. ούτε γάρ ποσόν ούτως ώς δεκάδα την πασαν, την δε μονάδα είναι: άλλα τε γάρ πολλά καί

235

άτοπα συμβήσεται και ούχ έν τι τα θέκα και έκαστη αύτῶν τῶν μονάδων η ψυχή ἔσται η έξ ἀψύχων ἁπάντων ή ψυχή και ότι και το μέρος της όλης ψυχής συγπεχώρηται όμοειδές είναι, το δε έπι τοῦ συνεγοῦς οὐπ άνάνκη τὸ μέρος οἶον τὸ ὅλον εἶναι, οἶον κύκλου ἢ ε τετραγώνου, η ού πάντα γε τὰ μόρια δμοια έφ' ών έστι λαβεϊν τὸ μέρος, οἶον έπλ τῶν τριγώνων τρίγωνα, άλλά παραλλάσσοντα · την δε ψυγην όμοειδη τίθενται είναι. και έπι γραμμής δε τό μεν μέρος έχει τό γραμμή είναι, άλλὰ τῶ μεγέθει διαφέρει και ένταῦθα. ἐπί δὲ 🕨 ψυχής ή διαφορά τῷ μεγέθει εί λέγοιτο της μερικής πρός την όλην, ποσάν τι έσται καί σωμα την διαφοραν λαμβάνουσα καθό ψυχή παρά τοῦ ποσοῦ. ἀλμ' μεριζομένη ούτως ώς τα μεγέθη, ούκ αν συγγωρή- 15 σαιεν δε ούδε αυτοί κατατέμνεσθαι την όλην είς μέρη. άναλώσουσι γάρ την όλην καί όνομα μόνον έσται, εί καί ἀρχή[ν] τίς ποτε ήν πασα, ώς εί οίνου μερισθέντος είς πολλά ξκαστον τὸ, ἐν ἑκάστω ἀμφορεϊ λέγοι[το] μέρος οίνου τοῦ ὅλου. ἄρ' ούν ούτω μέρος ὡς Ξεώ- » οημα τὸ τῆς ἐπιστήμης λέγεται τῆς ὅλης ἐπιστήμης, αὐτῆς μέν μενούσης οὐδέν ἦττον, τοῦ δὲ μερισμοῦ οίον προφοράς και ένεργείας έκάστου ούσης; έν δε τω τοιούτω ξκαστον μέν δυνάμει έχει την όλην έπιστήμην, ή δέ έστιν ούδεν ήττον όλη. εί δή ούτως έπι 🛎 ψυγής της τε όλης και των άλλων, ούκ αν ή όλη ής τὰ τοιαῦτα μέρη ἔσται τινός, ἀλλ' αὐτὴ ἐφ' ἑαυτῆς. ού τοίνυν ούδε του κόσμου, άλλά τις και αύτη των έν μέσει. μέρη άρα πάσαι μιας δμοειδείς ούσαι. άλλά πώς ή μεν πόσμου, ή δε μερών του πόσμου;

3. ἀλλ' ἀρα οῦτω μέρη ὅσπερ ἂν καὶ ἐφ' ἑνὸς p.374ξφου τις είποι τὴν ἐν τῷ δακτύλῷ ψυχὴν ἡ μέρος τῆς

236

XXVI, 4.

έν τῷ παντί ζῷφ ὅλης; ἀλλ' οὖτός γε ὁ λόγος ἢ οὐδεμίαν ποιεί ψυχήν έξω σώματος γίνεσθαι η πάσαν ούκ έν σώματι, άλλ' έξω τοῦ σώματος τοῦ χόσμου τὴν τοῦ παντός λεγομένην. σχεπτέον δε τοῦτο · νῦν δε ώς λέs youro αν κατά την εικόνα έξεταστέον. εί γαρ ή τοῦ παντός παρέχει αύτην πασι τοις έν μέρει ζώοις καί ούτω μέρος έκάστη, διαιρεθείσα μεν ούκ αν αύτην έχάστω παρέχοι, ή αὐτή δὲ πανταχοῦ ἔσται ή ὅλη μία και ή αυτή έν πολλοις αμα ούσα. τουτο δε ουκέτ' αν 10 την μέν όλην, την δε μέρος αν είναι παράσχοιτο, καί · μάλιστα οἶς τὸ αὐτὸ δυνάμεως πάρεστιν. ἐπεὶ καὶ οἶς άλλο ξργον, τω δε άλλο, οίον όφθαλμοις και ώσιν, ού μόριον άλλο ψυχής δράσει, άλλο δε ώσι λεκτέον παρείναι · άλλων δε το μερίζειν ούτως · άλλα το αύτό, 15 xay ally burants in exactools intopy. elsi had xaf έν άμφοτέραις ἅπασαι, τῷ δὲ τὰ ὄργανα διάφορα εἶναι διαφόρους τὰς ἀντιλήψεις γίνεσθαι, πάσας μέντοι είδῶν είναι είς πάντα δυναμένων μορφούσθαι. δηλοί δέ και τό είς εν άναγματον είναι πάντα ιέναι. τῶν δή 20 δργάνων δι' ών μή πάντα δυναμένων δέξασθαι τα μέν παθήματα διάφορα γίνεσθαι τοις όργάνοις, την δέ אףנטוי אמףא דסט מידרט, סוטי אואמטדסט אמן דסט אלאסטב τούς λεγομένους και τὰ πραχθέντα κατανενοηκότος. άλλ' ότι ξυ γε πανταχού εξρηται και έν τοις διαφόροις א דשי לפישי, בודב שה מו מוסאיטבוב, סיא ביו באמטדסי αὐτῶν νοειν, ἀλλ' ἐκείνην εἰ δ' οἰκεία ἦν ἡ νόησις, έφ' έαυτης έκάστη. όταν δε και λογική ή ψυχή και ούτω λογική ώς όλη λέγεται, το λεγόμενον μέρος ταυτόν, άλλ' ού μέρος έσται τοῦ ὅλου.

4. τί οὖν φατέον, εἰ οῦτω μία, ὅταν τις ζητῆ τὸ ἐντεῦθεν πρῶτον μὲν ἀπορῶν, εἰ οἰόν τε οῦτως ἐν ἅμα ἐν πᾶσιν, ἔπειτα, ὅταν ἐν σώματι ἡ, ἡ θὲ μὴ ἐν

#### XXVI, 4.

σώματι. ίσως γὰρ ἀχολουθήσει ἀεὶ ἐν σώματι πᾶσαν είναι και μάλιστα την του παντός. ού γαρ ωσπερ ή ήμετέρα λέγεται καταλείπειν τό σώμα καίτοι τινές φασι τόδε μέν καταλείψειν, ού πάντη δε έξω σώματος έσεσθαι. άλλ' εί πάντη έξω σώματος έσται, πῶς ή ε μεν καταλείψει, ή δε ου, ή αυτή ούσα; έπι μεν ούν τοῦ νοῦ έτερότητι χωριζομένου έαυτοῦ κατὰ μέρη \* \* μάλιστα απ' άλλήλων, όντων δε όμοῦ ἀεί· ἀμέριστος γαο αν είη αυτη ή ούσία. ούδεμία τοιαύτη αν άπορία κατέχοι έπὶ δὲ τῆς ψυχῆς τῆς λεγομένης μεριστῆς 🕫 είναι κατά σώματα τοῦτο τὸ ἕν τι είναι πάσας πολλάς αν έχοι άπορίας. εί μή τις το μέν έν στήσειεν έφ' έαυτοῦ μὴ πίπτον είς τὸ σῶμα, εἶτ' ἐξ ἐκείνου τὰς πάσας, τήν τε τοῦ ὅλου καί τὰς ἄλλας, μέχρι τινὸς οίον συνούσας και μίαν τῷ μηδενός τινος γίνεσθαι, κ τοις δε πέρασιν αύτων έξηρτημένας και συνούσας άλλήλαις πρός τὰ άνω ώδι και ώδι έπιβάλλειν, οίον. p. 375φωτός ήθη πρός τῆ γῆ μεριζομένου κατ' οίκους καὶ ού μεμερισμένου, άλλ' όντος ένος ούδεν ήττον καί την μεν τοῦ παντὸς ἀεί ὑπερέχειν τῷ μηδε είναι αὐτη 🛥 τό κατελθείν μηδε τό κάτω μηδε έπιστροφήν \* τα τηδε, τὰς δ' ήμετέρας \* \* τῷ τε είναι ἀφωρισμένον αὐταις τό μέρος έν τῷδε και τῆ έπιστροφῆ τοῦ προσδεομένου φροντίσεως, τῆς μὲν ἐοικυίας τῇ ἐν φυτῷ μεγάλῷ ψυχῆ ή ἀπόνως τὸ φυτὸν καὶ ἀψόφως διοικει \* \* \* τῆς κα- အ τωτάτω της ψυγης τοῦ παντός, τοῦ δὲ ἡμῶν κάτω, οίον εί εύλα) έν σαπέντι μέρει του φυτοῦ γίνοιντο. ούτω γάρ το σωμα το ξμψυχον έν τω παντί. της δέ άλλης ψυχης της όμοειδούς των άνω της όλης, οໂον εί τις γεωργός έν φροντίδι τῶν έν τῷ φυτῷ εὐλῶν γί- » νοιτο καί ταις μερίμναις πρός τῷ φυτῷ γίνοιτο, η εί τις ύγιαίνοντα μέν καί μετά τῶν άλλων τῶν ὑνιαινών-

των όντα ποὸς ἐκείνοις είναι λέγοι ποὸς οἶς ἐστιν ἢ ποάττων ἢ θεωρίαις ἑαυτὸν παρέχων', νοσήσαντος δὲ καὶ ποὸς ταῖς τοῦ σώματος θεραπείαις ὄντος ποὸς τῷ σώματι είναι καὶ τοῦ σώματος γεγονέναι.

5. άλλα πῶς ἔτι ἡ μέν σή, ἡ δὲ τοῦδε, ἡ δὲ ἄλλου έσται; ἀρ' οὐν τοῦδε μὲν κατὰ τὸ κάτω, οὐ τοῦδε δέ, άλλ' έπείνου κατά τὸ άνω; άλλ' οῦτως γε Σωπράτης μέν έσται, όταν έν σώματι ή ή Σωκράτους ψυχή. άπολείται δέ, όταν μάλιστα γένηται έν τῷ ἀρίστω. η 10 απολείται ούδεν των όντων επεί κακεί οι νόες ούκ άπολοῦνται, ὅτι μή είσι σωματικῶς μεμερισμένοι, είς έν, άλλα μένει έκαστον έν έτερότητι έχον το αύτο δ έστιν είναι. ούτω τοίνυν και [αί] ψυχαι έφεξης καθ' Εκαστον νοῦν ἐξηρτημέναι, λόγοι νῶν οὖσαι καὶ ἐξει-15 λιγμέναι μαλλον η έκεινοι, οίον πολύ έξ όλίγου γενόμεναι, συναφείς τῷ όλίγφ ούσαι ἀμερεστέρφ ἐκείνων έκάστω μερίζεσθαι ήδη θελήσασαι και ού δυνάμεναι είς παν μερισμοῦ ίέναι τὸ ταὐτὸν καὶ ἕτερον σώζουσαι μένει τε έκάστη έν καί όμου έν πάσαι. είρηται δή κε-20 φάλαιον τοῦ λόγου, ὅτι ἐκ μιᾶς καὶ αί ἐκ μιᾶς πολλαὶ ત્રવત્તવે ત્ર વર્ષન તે મળે મળે માદભાવના દાવવા સ્વી વર્ષ મદભાવના દાવવા και λόγος είς τοῦ νοῦ ἡ μένουσα και ἀπ' αὐτῆς λόγοι μερικοί καί άυλοι, ώσπερ έκει.

6. διὰ τί δὲ ἡ μὲν τοῦ παντὸς ψυχὴ ὁμοειδὴς οὖσα
25 πεποίηκε κόσμον, ἡ δὲ ἑκάστου οῦ, ἔχουσα καὶ αὐτὴ πάντα ἐν ἑαυτῆ; τὸ γὰρ δύνασθαι ἐν πολλοῖς γίνε-σθαι ἅμα καὶ εἶναι εἰρηται · νῦν δὲ λεκτέον \* \* τάχα γὰρ καὶ πῶς ταὐτὸν ἐν ἄλλφ καὶ ἅλλφ τὸ μὲν τοδί, τὸ δὲ τοδὶ ποεί ἢ πάσχει ἢ ἅμφω γνωσθήσεται · ἢ καθ'
30 αὐτό γε τοῦτο ἐπισκεπτέον. πῶς θὖν καὶ διὰ τί κόσ-μον πεποίηκεν, αί δὲ μέφος τι | τοῦ κόσμου διοικοῦ-p. 376, σιν; ἢ θαυμαστὸν οὐδὲν τοὺς τὴν αὐτὴν ἐπιστήμην

#### XXVI, 7.

έχουτας τούς μέν πλειόνων, τούς δε έλαττόνων άρχειν. alla dia ti einet av Eyoi tig. all' sorte, einei tig αν, και ψυχών διαφορά ή μαλλον, καθό ή μέν ούκ άπέστη της όλης, άλλ' έσχεν έκει ούσα περί αύτην το σώμα, αί δὲ ήδη ὄντος οἰον ἀδελφῆς ψυχῆς ἀρχούσης ε μόίρας διέλαχον, οίον προπαρασκευασάσης ταύτης αύταις οικήσεις. έστι δε και \* την μεν πρός τον όλον νοῦν ίδειν, τὰς δὲ μᾶλλον πρός τοὺς αύτῶν τοὺς ἐν μέρει. τάγα δ' αν και αύται δύναιντο ποιείν, της δε ποιησάσης ούκέτι οίόν τε και αύταις πρώτης έκείνης κ ιἀρξάσης. τὸ δ' αὐτὸ ἄν τις ἠπόρησε καὶ εἰ ἡτισοῦν και άλλη πρώτη κατείχε. βέλτιον δε λέγειν τῶ έξηρτῆσθαι μαλλον των άνω. των γάρ έκει νενευκότων ή δύναμις μείζων. σώζουσαι γαρ αύτας έπ' άσφαλοῦς έκ τοῦ δάστου ποιοῦσι. δυνάμεως γὰρ μείζονος μή 18 πάσχειν έν οίς ποιει ή δε δύναμις έκ του ανω μένει. μένουσα ούν έν αύτη ποιεί προσιόντων, αί δε αύταλ προσηλθον. απέστησαν οὖν εἰς βάθος. η πολύ αὐτῶν καθελκυσθέν συνεφειλκύσατο καί αὐτὰς ταῖς γνώμαις είς τὸ κάτω είναι. τὸ γὼρ δευτέρας καὶ τρίπας τῷ » έγγύθεν και το πορρώτερον υπονοητέον είρησθαι, ώσπερ καί παρ' ήμιν ούχ όμοίως πάσως ψυχαις ύπάργει τὰ πρός τὰ έχει, άλλ' οι μεν ένοιντο αν, οι δε βάλλοιεν αν έγγυς έφιέμενοι, [τ]οις δε ήττον αν έχοι דסדרס, אמל' ה דמוק לטעמעובסוי טי דמוק מידמוק לעבס- א γοῦσιν, ἀλλ' οί μέν τῆ πρώτη, οί δὲ τῆ μετ' ἐκείνην, οί δὲ τῆ τρίτη, ἁπάντων τὰς πάσας ἐχόντων.

7. ταῦτα μὲν οὖν ταύτη. ἀλλὰ τὸ ἐν Φιλήβφ λεχθὲν παρέχου ὑπόνοιαν μοίρας τῆς τοῦ παντὸς τὰς ἅλλας εἶναι. βούλεται δὲ ὁ λόγος οὐ τοῦτο ὅ τις οἴεται, so ἀλλ' ὅπερ ἦν χρήσιμον αὐτφ τότε, καὶ τὸν σὐρανὸν ἔμψυχον εἶναι. τοῦτο οὖν πιστοῦται λέγων ὡς ἅτοπον

XXVI, 8.

τον ούρανον άψυχον λέγειν ήμῶν, οῦ μέρος σώματος έχομεν του παντός, ψυχην έχόντων. πώς γαο αν το μέρος έσχεν άψύχου τοῦ παντὸς ὄντος; δηλον δὲ μάλιστα τὸ τῆς γνώμης αύτοῦ ἐν Τιμαίω ποιεϊ, οὖ γε-5 νομένης της ψυχής του παντός υστερον τας άλλας ποιεί έκ του αύτου μιγνύων κρατήρος, άφ' ού και ή τών όλων, όμοειδή ποιών και την άλλην, την δέ διαφοράν δευτέροις και τρίτοις διδούς. τὸ δὲ ἐν τῶ Φαίδοφ ψυγή πασα παυτός έπιμελεϊται τοῦ ἀψύχου'. τί 10 γαρ αν είη δ σώματος την φύσιν διοικει και η πλάττει η τάττει η ποιεί η ή ψυγή; και ούχ ή μεν πέφυκε τούτο δύνασθαι, ή δε ου. ή μεν ούν τελεία, φησίν, ή τοῦ παντὸς μετεωροποροῦσα οὐ δῦσα, ἀλλ' οἰον | ἐπο- p. 377 youpenn, els ton róchon noiet ral " htis an telela n. 15 ούτω διοικει. ή δε πτερορρυήσασα' είπων άλλην ταύτην παρ' έπείνην ποιεί. το δε συνέπεσθαι τη του παντός περιφορά και ήθη έκειθεν κομίζεσθαι και πάσχειν παρ' αύτοῦ οὐδεν αν είη σημείον τοῦτο τοῦ . μέρη τὰς ήμετέρας είναι. Ιχανή γὰρ ψυχή χαί παρά 20 φύσεως τόπων πολλά άπομάττεσθαι και ύδάτων και άέρος \* \* και πόλεων διαφόρων οίκήσεις και των σωμάτων αί πράσεις. παί τι έφαμεν έχειν έν τῷ παντί όντες της τοῦ όλου ψυχης καὶ παρά της περιφοράς συνεχωφοῦμεν τὸ πάσχειν, ἀλλ' ἀντετίθεμεν ἄλλην 25 ψυχήν πρός ταῦτα καὶ μάλιστα τῷ ἀντιστάσει δεικνυμένην άλλην. τὸ δ' ὅτι είσα γεννώμεθα ἐν αὐτῷ, καὶ έπι τῶν μητέρων φαμέν έτέραν είναι, οὐ τὴν τῆς μητρός, την έπεισιουσαν.

ταῦτα μὲν οὖν οῦτως ἂν ἔχοι λύσεως καὶ τοῦ
 τῆς συμπαθείας μὴ ἐμποδίζοντος τὸν λόγου ἐκ γὰρ
 τῆς αὐτῆς πᾶσαι οὖσαι, ἐξ ἡς καὶ ἡ τοῦ ὅλου, συμπα θείς. καὶ γὰρ εἰρητᾶι, ὅτι καὶ μία καὶ πολλαί. περὶ
 PLOTIN. 1.

δε τοῦ μέρους πρός τὸ ὅλον τῆς διαφορᾶς ὅπως εἴρηται, είρηται δε και όλως περί διαφοράς ψυχής και νύν. συντόμως λεγέσθω, ὅτι καί παρὰ τὰ σώματα ἂν γένοιτο διαφέρειν και έν τοις ήθεσι μάλιστα και έν τοις τῆς διανοίας ἔργοις καὶ ἐκ τῶν προβεβιωμένων βίων. 5 κατὰ γὰρ τοὺς προβεβιωμένοὺς φησὶ τὰς αίρέσεις ταζς ψυγαίς γίνεσθαι. εί δέ τις φύσιν ψυγής όλως λαμβάνοι, καί έν ταύταις εξοηνται αί διαφοραί έν οξς καί δεύτερα και τρίτα έλέγετο και ότι πάντα πασαι, κατά δε το ένεργησαν έν αύτη έκάστη. τουτο δε το την μεν 10 ένοῦσθαι ἐνεργεία, την δε έν γνώσει, την δε έν όρέξει, και έν τῷ άλλην άλλα βλέπειν και άπεο βλέπει elval nal ylveodal · nal to nlñoes de taïs wurats nal τέλειον και ούχι ταύτον πάσαις. άλλ' εί ποικίλον τὸ ὅλον σύνταγμα αὐταζς. εἶς γὰρ πᾶς λόγος πολὺς 15 καί ποικίλος, ώσπερ ζώον ψυγικόν πολλάς μορφάς έχου· εί δη τοῦτο, και σύνταξίς έστι και οὐ διέσπασται τα όντα όλως απ' αλλήλων ούδε το είκη έν τοις ούσιν, δπου μηδε έν τοις σώμασι, και άριθμόν τινα άκόλουθον έστιν είναι. και γάρ αὐ έστάναι δει τὰ ὄντα και » τὰ αὐτὰ τὰ νοητὰ είναι και ἕκαστον ἕν ἀριθμῶ είναι. ούτω γάρ τὸ τόδε. τοις μέν γάρ τῶν σωμάτων τη φύσει τοῦ καθέκαστον δέοντος ἅτε ἐπακτοῦ τοῦ είδους όντος τὸ είναι κατ' είδος ἀεὶ ὑπάρχει μιμήσει τῶν όντων, τοις δε άτε ούκ έκ συνθέσεως ούσι το είναι # έστι έν τῷ ὅ έστιν ἀριθμῷ ἕν, ὅπερ έξ ἀρχῆς ὑπάρp. 378 χει και ούτε γίνεται ὃ μη ην ούτε ὅ έστιν ούκ έσται |. έπει και ει ποιοῦν τι ἔσται αὐτά, ἐκ μὲν ῦλης οὐκ ἇν εί δε και τούτο, δει τι και έξ αύτου ούσιώδες προσθείναι ώστε μεταβολή περί αὐτὸ ἐκείνο ἔσται, εί » υῦν πλέου ποιες η έλαττου. και διά τι νῦν, ἀλλ' οὐκ άει ούτως; και τὸ γενόμενον δε σύκ άίδιον, είπερ

πλέον καί έλαττον κείται δε ή ψυχή τοιούτον. πῶς ούν απειρον, εί στήσεται; η τη δυνάμει το απειρον, ότι ή δύναμις απειρος, ούχ ώς μερισθησομένης είς άπειρον · έπει και ό θεός ού πεπερασμένος. και αύται s τοίνυν οὐ πέρατι ἀλλοτρίφ ἐστιν ἑκάστη ὅ ἐστιν, οἶον τοσαύτη, άλλ' αὐτή ἐστιν ὅσον θέλει και οὐ μή ποτε γένηται προιούσα έξω αύτης, άλλὰ φθάνει μέν πανταχοῦ ὃ πέφυκεν αὐτῆς εἰς τὰ σώματα φθάνειν. οὐ μην διέσπασται άφ' έαυτης, όταν ή και έν τῷ δακ-10 τύλφ και έν τῷ ποδί. οῦτω δη και έν τῷ παντι είς δ αν φθάνη έν άλλφ και άλλφ μέρει φυτού και άποτετμημένου ωστε είναι και έν τω έξ άρχης φυτῷ καί τῷ ἀπ' αὐτοῦ τετμημένω. Εν γάρ τὸ σῶμα τοῦ παντὸς καὶ ὡς ἐν ἐνί ἐστιν αὐτοῦ πανταχοῦ. καὶ 15 σαπέντος δε ζώου εί πολλά έξ αύτοῦ, ἐκείνη μεν οὐκέτι έστιν ή τοῦ παντὸς ζώου ψυχή ἐν τῷ σώματι · οὐ γάρ έχει αὐ τὸ δεκτικὸν αὐτῆς. οὐ γάρ ἂν ἀπέθανε. τὰ δὲ ἐκ τῆς φθορᾶς ἐπιτηδείως ἔχοντα πρός γενέσεις ζώων, τὰ μέν τῶνδε, τὰ δὲ τῶνδε, ἴσχει ψυχὴν οὐ-20 δενός όντος ότου άποστατει, όντος δε του μεν θέγεσθαι, τοῦ δὲ μὴ δέχεσθαι δυναμένου. καὶ τὰ γινόμενα ούτως έμψυχα ού πλείους έποίησε ψυχάς · έξήρτηται γὰο τῆς μιᾶς, ἡ μένει μία · ῶσπεο καὶ ἐν ἡμῖν ἀποτεμνομένων τινῶν, ἄλλων δὲ ἀντ' αὐτῶν φυομένων, τῶν μὲν 25 απέστη ή ψυχή, τοῖς δὲ προσεγένετο, ἕως ή μία μένει. ἐν δε τῷ παντὶ μένει ἀεὶ ἡ μία · τὰ δε ἐντὸς τὰ μεν ἴσχει, τά δε άποτίθεται, των αύτων ψυχικών μενόντων.

 9. ἀλλὰ πῶς ἐγγίνεται σώματι ψυχή ζητητέου τίς δ τρόπος καὶ πῶς; οὐχ ἦττου γὰο καὶ τοῦτο θαυμά 30 σαι τε καὶ ζητῆσαι ἄξιου. ἐπεὶ τοίνυυ διττὸς ὁ τρόπος τῆς εἰς σῶμα ψυχῆς εἰσόδου ἡ μὲν γὰο γίνεται ψυχῆ ἐν σώματι οὖση τῆ τε μετενσωματουμένη καὶ τῆ ἐκ

<sup>16\*</sup> 

σώματος ἀερίνου η πυρίνου είς γήινον γινομένη, ην δή μετενσωμάτωσιν ού λέγουσιν είναι, ότι άδηλον το άφ' ού ή έἴσχρισις, ή δε έχ τοῦ ἀσωμάτου είς ὑτιοῦν σῶμα, η δη και πρώτη αν είη ψυχη κοινωνία σώματι, όρθως αν έχοι έπισκέψασθαι περί ταύτης τί ποτέ έστι 🕯 τό γινόμενον πάθος τότε ότε ψυχή καθαρά ούσα σώματος πάντη ίσχει περί αύτην σώματος φύσιν. περί μέν δή της του παντός έντευθεν γαρ ίσως άρξασθαι \* μαλλον δε άναγκατον τυγχάνει. δει δη τῷ λόγφ την είσοδον και την έμψύχωσιν διδασκαλίας και τοῦ 01 σαφοῦς χάριν γίνεσθαι νομίζειν. ἐπεί οὐκ ἦν ὅτε p. 379 ούκ έψύχωτο τόδε το παν ούδε ήν ότε σωμα ύφειστήκει ψυχής άπούσης ούδε ύλη ποτε ότε άκόσμητος ήν. άλλ' έπινοησαι ταυτα χωρίζοντας αὐτὰ ἀπ' ἀλλήλων τῷ λόγφ οἶόν τε. ἕξεστι γὰρ ἀναλύειν τῷ λόγφ και τῆ 16 διανοία πασαν σύνθεσιν. έπει τό γε άληθες ώδε έχει. σώματος μέν μη όντος ούδ' αν προέλθοι ψυχή, έπεί ούδε τόπος άλλος έστιν δπου πέφυμεν είναι. προιέναι δε εί μέλλοι, γεννήσει έαυτη τόπον, ώστε καί σωμα. τῆς δή στάσεως αὐτῆς ἐν αὐτῆ τῆ στάσει οίονεί φων- » νυμένης οίον πολύ φῶς ἐκλάμψαν ἐπ' ἄκροις τοις έσχάτοις τοῦ πυρός σχότος έγίγνετο, ὅπερ ίδοῦσα ή ψυχή, έπείπες ύπέστη, έμόρφωσεν αὐτό. οὐ γὰς ἦν θεμιτόν γειτονούντι αὐτῆ λόγου ἄμοιρον είναι, οίον έδέχετο το λεγόμενον, άμυδρον έν άμυδρῷ τῷ γενο- 25 μένφ. γενόμενος δή οἶου οἶκός τις καλός και ποικίλος ούκ άπετμήθη του πεποιηκότος, ούδ' αὐ έκοίνωσεν αύτον αύτο, άλλά πανταχού πῶς ἄξιος ἐπιμελείας νομισθείς ώφελίμου μέν έαυτῷ τῷ είναι και τῷ καλῷ, όσον δή τοῦ είναι δυνατόν ἦν αὐτῷ μεταλαμβάνειν, » άβλαβοῦς δὲ τῷ ἐφεστηκότι ΄ ἇνω γὰρ μένων ἐπιστατει. ξμψυχος τῷ τοιούτω τρόπη έχων ψυχήν ούχ αύ-

του, άλλ' αύτῷ, πρατούμενος, ού κρατῶν, καὶ ἐχόμενος, άλλ' ούκ έχων. κειται γάρ έν τη ψυχη άνεχούση αὐτὸν καὶ σὐδὶν ἅμοιρόν ἐστιν αὐτῆς, ὡς ἂν ἐν ῦδασι δίκτυον τεγγόμενον ζώη, οὐ δυνάμενον δὲ αύ-ז דסט הטובוסטמו לי ה לסדוי. מאאמ דט עלי טואדטטי לאדנוνομένης ήδη της θαλάσσης συνεκτέταται όσον αὐτὸ δύναται. ού γάρ δύναται άλλαχόδι ξπαστον των μο**θίων** η όπου κειται είναι. ή δε τοσαύτη έστι την φύσιν, ὅτι μή τοσήδε, ώστε παν τό σωμα καταλαμβά-ום אבוי דָסָ מערסָ, אמן החט מי לאדמטין לאבוים לאבו לסדו ual si un sin de exervo, ouder ar aury eis peredos μέλοι. έστι γάρ ητις έστι. τοσούτον γάρ έστι το πάν, **όπου έστιν** αὐτή, και δρίζεται τὸ ὅσον, εἰς ὅσον προιόν σώζουσαν αύτην αύτό έχει. και τοσαύτη έστιν 15 ή σπιά, όσος ό λόγος ό παρ' αὐτῆς. ό δε λόγος τοιοῦτος ήν ώς μέγεθος τοσούτον έργάσασθαι, όσον τό είδος αύτοῦ έβούλετο μέγεθος έργάσασθαι.

10. ούτω δή άχούσαντας χρή πάλιν έπι τὸ ἀεἰ οῦτως ἐλθόντας ὁμοῦ λαβετν πάντα ὅντα οἶον τὸν ἀέρα, τὸ φῶς, τὸν ῆλιον ἢ τὴν σελήνην και τὸ φῶς και πάλιν τὸν ῆλιον ὑμοῦ πάντα, τάξιν δὲ πρώτων και δευτέρων και τρίτων ἔχοντα, και ἐνταῦθα ψυχὴν ἀεὶ ἑστῶσαν, είτα [τὰ] πρῶτα και τὰ ἐφεξῆς, ὡς πυφος ἐσχατα εἰς ῦστερον τοῦ πρώτου ἐκ τοῦ ἐσχάτου
νοουμένου πυρὸς σκιᾶς, είτα ἐπιφωτιζομένου ἅμα και τούτου, ῶστε οἶον είδος ἐπιθειν τῷ ἐπιβληθέντι πρώτω γενομένω παντάπασιν ἀμυδοῷ. ἐποσμειτο δὲ κατὰ λόγους | κοσμειν οἶα και οί ἐν σπέρ-ρ. 200 μασι λόγοι πλάττουσι και μορφοῦσι τὰ ξῷα οἶον μιχρούς τινας κόσμους. ὅ τι γὰο ἂν ἐφάψηται ψυχῆς, οῦτω ποιείται, ὡς ἔχει φύσεως ψυχῆς ἡ οὐσία · ἡ δὲ

•

245

## XXVI, 11.

ποιεί ούκ έπακτώ γνώμη ούδε βουλήν η σκέψιν άναμείνασα · ούτω γάρ αν ού κατά φύσιν, άλλά κατ' έπακτόν τέχνην αν ποιοι. τέχνη γάρ ύστέρα αὐτῆς χαί μιμείται άμυδρά χαί άσθενη ποιούσα μιμήματα, παίγνια άττα καί οὐ πολλοῦ ἄξια, μηγαναίς πολλαίς 5 είς είδώλων φύσιν προσχρωμένη. ή δε ούσίας δυνάμει χυρία σωμάτων είς τὸ γενέσθαι τε χαί οῦτως έχειν, ώς αὐτὴ ἄγει, οὐ δυναμένων τῶν έξ ἀρχῆς έναντιοῦσθαι τῆ αὐτῆς βουλήσει. ἐν γὰρ τοῖς ὑστέοοις άλληλα έμποδίζοντα πολλάκις άποστερεϊται του ω τυχειν μορφής της οικείας, ην ό λόγος ό εν σμικρά θέλει έκει δε γινομένης και της όλης μορφης ύπ' αὐτῆς καὶ τάξιν τῶν γενομένων ἅμα ἐχόντων ἀπόνως τό γινόμενον και άνεμποδίστως καλόν έστι. κατεσκευάσατο δὲ ἐν αὐτῷ τὰ μὲν θεῶν ἀγάλματα, τὰ δὲ 18 άνθρώπων οίκήματα, τὰ δὲ άλλα άλλοις: τί γὰρ έδει γίνεσθαι παρά ψυχῆς ἢ ὧν τὴν δύναμιν εἰς τὸ ποιείν έχει; πυρός μέν γάρ θερμά ποιείν και τό ψύχειν άλλου, ψυχης δε το μέν έξ αύτης είς άλλο, το δε έν αὐτῆ. τοῖς μὲν γὰρ ἀψύχοις τὸ μὲν ἐξ αὐτῶν οἱον εῦ- 3 δει πείμενον έν αύτοις, τό δε είς αλλο όμοιωσαι πρός αύτὸ τὸ παθείν δυνάμενον. καί κοινὸν δή τοῦτο παντί τῷ ὄντι είς ὑμοίωσιν ἑαυτῷ ἄγειν ψυχῆς δὲ ἔργον και τὸ ἐν αὐτῆ ἐγρηγορός τι και τὸ εἰς ἄλλο ώσαὐτως. ζῆν οὖν καὶ τὰ ἄλλα ποιεί ὅσα μὴ ζῆ παρ' αὑτῶν καὶ 35 τοιαύτην ζωήν, καθ' ην αὐτη ζη. ζῶσα οὖν ἐν λόγφ λόγον δίδωσι τῷ σώματι, είδωλον ού έχει και γάρ και είδωλον ζωῆς ὅσον δίδωσι τῷ σώματι ' και μορφάς σωμάτων ών τούς λόγους έχει · έχει δε καί θεών καί πάντων. διὸ πάντα καὶ ὁ κόσμος ἔχει.

11. καί μοι δυκούσιν οί πάλαι σοφοί, όσοι έβουλήθησαν θεούς αύτοις παρείναι ίερα και άγάλματα

XXVI, 12.

ποιησάμενοι, είς την τοῦ παντός φύσιν ἀπιδόντες ἐν νῷ λαβειν, ώς πανταχοῦ μὲν εὐάγωγον ψυχῆς φύσις. δέξασθαί γε μην δάστον αν είη άπάντων, εί τις προσπαθές τι τεπτήναιτο υποδέξασθαι δυνάμενον μοιράν 5 τινα αύτῆς. προσπαθές δε τὸ ὑπωσοῦν μιμηθέν, ῶσπερ κάτοπτρον άρπάσαι είδός τι δυνάμενον. και γαρ ή τοῦ παντὸς φύσις πάντα εὐμηχάνως ποιησαμένη εἰς μίμησιν ών είχε τούς λόγους, έπειδή έκαστον ούτως έγένετο έν ύλη λόγος δε κατά τον πρό ύλης έμεμόρ-10 φωτο, συνήψατο τῷ θεῷ ἐκείνφ καθ' ὃν ἐγίνετο καὶ είς ὃν είδεν ή ψυχή και είχε | ποιοῦσα. και δή οὐχ p. 381 οίόν τε ην αμοιρον αύτοῦ γενέσθαι οὐδὲ ἐκετνον αὐ xareldeiv els rourov.  $\eta v$  de vous exervos ó exei  $\eta$ lios. ούτος γαο ήμεν γινέσθω παράδειγμα του λόγου. έφ-15 εξής δε τούτα ψυχή έξηρτημένη μένοντος νοῦ μένουσα. δίδωσι δὲ αῦτη τὰ πέρατα αὐτῆς τὰ πρὸς τοῦτον τον ηλιον τούτω τω ήλίω και ποιεί δια μέσου αυ-**รกัฐ หล่มะเ ธบบกิตูฮิลเ อโอบ ร์อุแกบรบรเมก** หระบอนร์บก รเติบ τε απ' έκείνου είς τουτον και των τούτου είς έκείνον, 20 όσον διὰ ψυχῆς είς ἐκείνον φθάνει. οὐ γὰρ μακράν ούδε πόρρω ούδενος ούδεν και αύ πόρρω τη διαφορά καί τη μίζει, άλλ' \* \* είναι έφ' έαυτου ού τόποις καί συνείναι γωρίς όν. θεοί δέ είσιν ούτοι τῷ ἀεί μή ἀποστατείν έχείνων και τῆ μεν έξ ἀρχῆς ψυχῆ προσηρτῆ-25 σθαι τη οίον απελθούση ψυχη, ταύτη δέ, ήπεο καί είσιν δ λέγονται, πρός νοῦν βλέπειν οὐδαμοῦ ψυχῆς - αύτοις η έχει βλεπούσης.

 12. ἀνθρώπων δὲ ψυχαὶ είδωλα αὐτῶν ἰδοῦσαι οἶον Διονύσου ἐν κατόπτοφ ἐκει ἐγένοντο ἄνωθεν
 50 ὁρμηθείσαι οὐκ ἀποτμηθείσαι οὐδ' αὖται τῆς ἑαυτῶν ἀρχῆς τε καὶ νοῦ. οὐ γὰρ μετὰ τοῦ νοῦ ἡλθον, ἀλλ' ἔφθασαν μὲν μέχρι γῆς, κάρα δὲ αὐταϊς ἐστήρικται

# XXVI, 12.

ύπεράνω τοῦ οὐρανοῦ. πλέον δὲ αὐταῖς κατελθείν συμβέβηπεν, ὅτι τὸ μέσον αὐταῖς ἡναγκάσθη φροντίδος δεομένου τοῦ εἰς ὃ ἔφθασαν φροντίσαι. Ζεύς δὲ πατήο έλεήσας πονουμένας θνητά αύτῶν τὰ δεσμά ποιών περί α πονούνται δίδωσιν άναπαύλας έν 100- 5 νοις ποιών σωμάτων έλευθέρας, εν' έχοιεν έκει καί αύται γίνεσθαι, ούπερ ή τοῦ παντὸς ψυχή ἀεὶ οὐδὲν τὰ τῆδε ἐπιστρεφομένη. ὃ γὰρ-ἔχει τὸ πῶν ἤδη αυταρκες αύτῷ καὶ ἔστι καὶ ἔσται κατὰ λόγους ἀεἱ ἑστηκότας έν χρόνοις περαινόμενον και κατά χρόνους άει είς 10 τό αὐτό καθιστάμενα έν μέτροις βίων ώρισμένων είς συμφωνίαν άγόμενα ταῦτα ἐχείνοις καὶ κατ' ἐχείνα τώνδε περαινομένων ύφ' ένα λόγον πάντων τεταγμένων έν τε παθόδοις ψυχών παι άνόδοις παι είς τὰ άλλα σύμπαντα. μαρτυρεί δε και το της συμφωνίας τών 15 ψυχών πρός την τοῦδε τοῦ παντός τάξιν οὐκ ἀπηρτημένων, άλλα συναπτουσών έν ταις παθόδοις έαυτας καί μίαν συμφωνίαν πρός την περιφοράν ποιουμέvar, is sal tas tyres airor sal toos blove sal tas προαιρέσεις σημαίνεσθαι τοις των αστρων σχήμασι 3 καί οξον μίαν τινά φωνήν έμμελως άφιέναι και τό μουσικώς και έναρμονίως μαλλον τούτο είναι ήνιγμένως. τοῦτο δὲ οὐκ ἂν ἦν μή τοῦ παντός κατ' ἐκείνα ποιοῦντος καὶ πάσχοντος ἕκαστα ἐν μέτροις περιόδων και τάξεων και βίων κατά γένη διεξόδων ας αι ψυχαι s p. 382 διεξοδεύουσιν ότε μεν έπει, ότε δε | έν ούρανώ, ότε δε είς τούσδε τούς τόπους έπιστρεφόμεναι. νοῦς δε πας άει άνω και ού μή ποτε έξω των αύτοῦ γένοιτο, άλλ' ίδρυμένος πᾶς ἄνω πέμπει είς τὰ τηδε διὰ ψυχῆς. ψυχή δὲ ἐκ τοῦ πλησίον μᾶλλον κατὰ τὸ ἐκείθεν s διάκειται είδος και δίδωσι τοϊς ύπ' αὐτήν, ή μεν ώσαύτως, ή δè αλλοτε άλλως ζσχουσα, έν τάξει την

**24**8

πλάνην. κάτεισι δε ούκ ἀεὶ τὸ ἴσον, ἀλλ' ὅτὲ μὲν πλέον, ὅτὲ δὲ ἕλαττον, κῶν πρὸς τὸ αὐτὸ γένος ἴη ' κάτεισι δὲ εἰς ἕτοιμον ἑκάστη καθ' ὁμοίωσιν τῆς διαδέσεως. ἐκεῖ γὰρ ῷ ἂν ὁμοιωδεῖσα ἦ φέρεται, ἡ μὲν 5 εἰς ἅνθρωπον, ἡ δὲ εἰς ζῷον ἂλλη ἅλλο.

13. τὸ γὰρ ἀναπόδραστον καὶ ἡ δίκη οῦτως ἐν φύσει πρατούση ίέναι ξπαστον έν τάξει πρός δ έστιν έκαστον γενόμενον είδωλον προαιρέσεως και διαθέσεως αρχετύπου και έστιν έκει παν ψυγης είδος έκείιο νου πλησίον, πρός δ την διάθεσιν την έν αύτη έχει, nal τοῦ τότε πέμποντος xal εἰσάγοντος οὐ δεί, οὕτε ĩva ềhôn eig đấua tóte dữte eig toởi, ảkkà xal toữ ποτε ένστάντος οίον αὐτομάτως πάτεισι και είσεισιν είς δ δει και άλλος άλλη χρόνος, ού παραγενομένου 15 olov xhounos nalouvos narladi nal eldedo els rd πρόσφορον σώμα, ώς είκάσαι τὰ γιγνόμενα οἶον δυνάμεσι μάγων και όλκαζς τισιν ίσχυραζς κινείσθαί τε και φέρεσθαι· οίον και έφ' ένος έκάστου τελείται ή τοῦ ζώου διοίκησις έν χρόνφ Εκαστον κινούσης καλ n γεννώσης, οίον γενειάσεις και φύσεις κεράτων και νῦν πρός τάθε όρμας καί έπανθήσεις πρότερου ούπ ούσας, και περί τας των δένδρων διοικήσεις έν προθεσμίαις τακταίς γιγνομένων. ίασι δε ούτε έκουσαι ούτε πεμφθείσαι ούτε το έκούσιον τοιούτον ώς προ-25 ελέσθαι, άλλα ώς το πηδαν κατά φύσιν η πρός γάμων φυσικάς προθυμίας η ώς πρός πράξεις τινές καλών ού λογισμώ πινούμενοι · άλλ' είμαρμένον άει τώ τοιῷδε τὸ τοιόνδε καὶ τῷ τοιῷδε τὸ νῦν, τῷ δὲ τὸ αὖθις. και ό μεν πρό κόσμου νοῦς είμαρμένην έχει την » τοῦ μένειν έκει ὑπόσον καὶ πέμπειν καὶ τὸ καθέκαστον τῶ καθόλου ὑποπίπτον νόμφ πέμπεται. έγκειται γάρ έπάστω το παθόλου παι ο νόμος σύκ έξωθεν

#### XXVI, 14. 15.

την ίσχὺν εἰς τὸ τελεσθηναι ίσχει, ἀλλὰ δέδοται ἐν αὐτοῖς [τοῖς] χρησομένοις εἶναι καὶ περιφέρουσιν αὐτόν κῶν ἐνστῷ καὶ ὁ χρόνος, καὶ ὅ θέλει γενέσθαι γίνεται τότε ὑπ' αὐτῶν τῶν ἐχόντων αὐτόν, ὥστε αὐτοὺς αὐτὸν τελεῖν ῶτε περιφέροντα καὶ ἰσχύσαντα ἐν ε τῷ ἐν αὐτοῖς αὐτὸν ἰδρῦσθαι, οἶον βρίθοντα εἰς αὐp.ss τοὺς καὶ προθυμίαν | ἐμποιοῦντα καὶ ຜδῖνα ἐκεῖ ἐλθεῖν οὖ ὁ ἐν αὐτοῖς ῶν οἶον ἐλθεῖν φθέγγεται.

14. τούτων δη γινομένων φώτα πολλά δ. κόσμος ούτος έχων και καταυγαζόμενος ψυχαίς έπικοσμείται 10 έπι τοις προτέροις άλλους κόσμους άλλον παρ' άλλου πομιζόμενος, παρά τε θεῶν ἐπείνων παρά τε νῶν τῶν άλλων ψυγάς διδόντων. οίον είχος και τον μῦθον αίνίττεσθαι, ώς πλάσαντος τοῦ Προμηθέως τὴν γυναϊκά έπεκόσμησαν αύτην και οι άλλοι θεοί, γαταν ύδει φύ- 15 ρειν και άνθρώπου ένθεϊναι φωνήν, θεαϊς δ' δμοιον τό είδος, και Άφοοδίτην τι δούναι και Χάριτας καί άλλον άλλο δώρον και όνομάσαι έκ τοῦ δώρου και πάντων τῶν δεδωκότων. πάντες γάρ τούτω έδοσαν τῷ πλάσματι παρὰ προμηθείας τινὸς γενομένφ. ὁ δὲ 🐲 Έπιμηθεύς αποποιούμενος το δώρον αύτου τί αν σημαίνοι η την τοῦ ἐν νοητῷ μαλλον αίρεσιν ἀμείνω εί-. ναι; δέδεται δε και αυτός ό ποιήσας, ότι πως έφάπτεται τοῦ γενομένου ὑπ' αὐτοῦ καὶ ὁ τοιοῦτος δεσμὸς έξωθεν και ή λύσις ή ύπο Ηρακλέους, ότι δύναμίς 25 έστιν αύτῷ, ῶστε καὶ ὡς λελύσθαι. ταῦτα μὲν οὖν ὅκη τις δοξάζει, άλλ' δτι έμφαίνει τα της είς τον πόσμον δόσεως καί προσάδει τοις λεγομένοις.

15. Γασι δε έκκύψασαι τοῦ νοητοῦ εἰς οὐρανὸν μεν πρῶτον καὶ σῶμα ἐκεῖ προσλαβοῦσαι δι' αὐτοῦ m ηδη χωροῦσι καὶ ἐπὶ τὰ γεωδέστερα σώματα εἰς ὅσον αν εἰς μῆκος ἐκταθῶσι. καὶ αί μεν ἀπ' οὐρανοῦ εἰς

σώματα τὰ κατωτέρω, αί δὲ ἀπ' ἄλλων εἰς ἄλλα εἰσκοινόμεναι, αίς ή δύναμις ούκ ἤρκεσεν ἀραι έντεῦθεν διὰ βάρυνσιν και λήθην πολύ έφελκομέναις δ αύταις έβαρύνθη. γίγνονται δε διάφοροι η σωμάτων είς α s ένεχρίθησαν παραλλαγαίς η χαί τύγαις η χαί τροφαίς η αύται παρ' αύτων το διάφορον χομίζουσιν η πασι τούτοις η τισιν αύτων. και αί μεν τα πάντα ύποπεπτώκασιν είμαρμένη τη ένταῦθα, αί δὲ ότὲ μὲν οῦτως, ότε δε αύτῶν, αί δε όσα μεν άναγκαϊα ύπομει-10 ναι συγγωρούσι, δύνανται δε όσα έστιν αύτῶν ξργα αύτων είναι ζώσαι κατ' άλλην την των συμπάντων τών όντων νομοθεσίαν άλλφ έαυτας θεσμφ δούσαι. πέπλεκται δε αυτη έκ τε των τηδε λόγων τε και αίτίων πάντων και ψυγικών κινήσεων και νόμων τών וה לאבושבי סטעששיטטטסמ לאבליטוג אמל מטאמג לאבושבי אמραλαβοῦσα καὶ συνυφαίνουσα τὰ έξῆς ἐκείνοις, ἀσάλευτα μέν τηρούσα όσα δύναται σώζειν έαυτα πρός την έκείνων έξιν, τὰ δὲ άλλα ή πέφυκε περιάγουσα, ώς την αίτίαν έν τοις κατελθοῦσιν είναι οῦτως, ώς 20 τὰ μέν ώδι τεθηναι, τὰ δὲ ώδι κεϊσθαι.

16. τὰ μὲν οὖν γινόμενα τιμωρήματα εἰς τοὺς p. 384 πονηροὺς μετὰ δίκης τῷ τάξει ἀποδιδόναι προσήκει ὡς κατὰ τὸ δέον ἀγούση · ὅσα δὲ τοἰς ἀγαθοἰς συμβαίνει ἔξω δίκης, οἶον κολάσεις ἢ πενίαι ἢ νόσοι, ἁρα το διὰ προτέρας ἁμαρτίας λεκτέον γίνεσθαι; συμπέπλεμαται γὰρ ταῦτα καὶ προσημαίνεται, ὡς καὶ αὐτὰ κατὰ λόγον γίνεσθαι. ἢ οὐ κατὰ λόγους φυσικοὺς ταῦτα οὐδ' ἡν ἐν τοἰς προηγουμένοις, ἀλλ' ἑπόμενα ἐκείνοις · οἶον πιπτούσης τινὸς οἰκοδομίας τὸν ὑποπευοις · οἰον πιπτούσης ποτ' ἂν ἡ ἢ και τινῶν ởύο κατὰ τάξιν φερομένων ἢ καὶ τὸ ἅδικον τοῦτο οὐ κακὸν ὄν

# XXVI, 17.

τω παθόντι πρός την του όλου χρήσιμον πλοκήν. η σύδε άδικον έκ των πρόσθεν έχόντων την δικαίωσιν. ού γάο τά μέν δεί νομίζειν συντετάχθαι, τά δέ κεχαλάσθαι είς τὸ αὐτεξούσιον. εί γὰρ κατ' αίτίας γίνε-ઉમેવા δεί καί φυσικάς άπολουθίας καί κατά λόγον ένα 5 και τάξιν μίαν, και τὰ σμικρότερα δεί συντετάχθαι καί συνυφάνθαι νομίζειν. καί τὸ ἄδικον δή τὸ παρ' άλλου είς άλλον αύτῷ μέν τῷ ποιήσαντι άδικον καί ούκ άφείδη airias ὁ δράσας, συντεταγμένον δ' έν τῶ παντί ούκ άδικου έν έκείνω ούδ' είς του παθόντα, » άλλ' ούτως έχρην. εί δ' άγαθός ό παθών, είς άγαθόν ή τελευτή τούτων. δεί γαρ τήνδε την σύνταξιν ούπ άθεει ούδε άδικον, άλλ' άκριβη είς την τοῦ προσήποντος απόδοσιν νομίζειν, αδήλους δε έχειν τας αίτίας καί τοις ούκ είδόσι παρέχειν μέμψεως αίτίας. 18

17. ότι δε έκ τοῦ νοητοῦ είς την οὐρανοῦ ἴασιν αί ψυχαί τὸ πρῶτον χώραν, λογίσαιτο αν τις έκ τῶν τοιούτων. εί γαο οὐρανός έν τῷ αίσθητῷ τόπο άμείνων, είη αν προσεχής των νοητών τοις έσχάτοις. έκειθεν τοίνυν ψυχοῦται ταῦτα πρῶτα καὶ μεταλαμβάνει 😠 ώς έπιτηδειότερα μεταλαμβάνειν. τὸ δὲ γεηρὸν ῦστατόν τε καί ψυχης ήττον πεφυκός μεταλαμβάνειν καί τῆς ἀσωμάτου φύσεως πόρρω. πᾶσαι μέν δη καταλάμπουσι τον ούρανον καί διδόασιν οίον το πολύ αύτών καί τὸ πρῶτον ἐκείνφ, τὰ δὲ ἄλλα τοις ύστέροις 3 έναυγάζονται, αί δ' έπιπλέον πατιούσαι έναυγάζουσι μαλλον κάτω, αὐταῖς δὲ οὐκ ἄμεινον εἰς πολὺ προιούσαις. έστι γάρ τι οໂον πέντρον, έπι δε τούτω πύπλος άπ' αύτοῦ ἐπλάμπων, ἐπὶ δὲ τούτοις ἄλλος, φῶς ἐπ φωτός · έξωθεν δε τούτων ούκετι φωτός κύκλος άλ- » - λος, άλλὰ δεόμενος ούτος οίκείου φωτός άπορία αύγῆς άλλοτρίας. έστω δε δόμβος ούτος, μαλλον δε σφαίρα

2

XXVI, 18.

τοιαύτη, η δη χομίζεται ἀπὸ τῆς τρίτης προσεχης γὰρ αὐτῆ . ὅσον ἐκείνη ἐναυγάζεται. τὸ μὲν οὖν μέγα φῶς μένον ἐλλάμπει καὶ διήκει κατὰ λόγον ἐξ αὐτοῦ αὐγή, τὰ δ' ἄλλα συνεπιλάμπει, τὰ μὲν μένοντα, τὰ δ' ἐπι-5 πλέον | ἐπισπαται τῷ τοῦ ἐλλαμπομένου ἀγλαία. εἶτα. 385 δεθμένων τῶν ἐλλαμπομένων πλείονος φροντίδος, ῶσπερ χειμαζομένων πλοίων κυβερνηται ἐναπερείδονται πρὸς τὸ πλέον τῆ τῶν νεῶν φροντίδι καὶ ἀμελήσαντες αὑτῶν ἐλαθον, ὡς κινδυνεύειν συνεπισπασθηναι 10 πολλάκις τῷ τῶν νεῶν ναυαγίω, ἔρρεψάν τε πλέον καὶ αὐται καὶ \* τοῖς ἑαυτῶν Επειτα δὲ κατεσχέθησαν πεδηθείσαι γοητείας δεσμοίς σχεθείσαι φύσεως κηδεμονία. εἰ δ' ἡν τοιοῦτον ἕκαστον ζῷον οἶον καὶ τὸ πᾶν, τέλειον καὶ ίκανὸν σῶμα καὶ ἀκίνδυνον πα-

35 Θείν, καὶ παρείναι λεγομένη ψυχή οὐκ ἂν παρῆν αὐτῷ καὶ παρείχεν αὐτῷ ζωὴν μένουσα πάντη ἐν τῷ ἄνω.

18. πότερα δε λογισμῷ ψυχὴ χρῆται πριν ἐλθείν και πάλιν αῦ ἐξελθοῦσα; ἢ ἐνταῦθα ὁ λογισμὸς ἐγγίνεται ἐν ἀπόφῷ ἤδη οῦσης και φροντίδος πληφουμένης και μᾶλλον ἀσθενούσης ἐλάττωσις γὰρ νοῦ εἰς αὐτάρκειαν τὸ λογισμοῦ δείσθαι. ῶσπερ και ἐν ταίς τέχναις ὁ λογισμὸς ἀποφοῦσι τοῖς τεχνίταις, ὅταν δὲ μὴ χαλεπὸν ἦ, κρατεί και ἐργάζεται ἡ τέχνη. ἀλλ' εἰ
έκει ἀνευ λογισμῶν, πῶς ἂν ἔτι λογικαι εἶεν; ἢ ὅτι δύνανται, είποι τις ἄν, ὅταν περιστάσεως εὐποφῶσι, διασκοπῆσαι. δεί δὲ τὸν λογισμὸν λαβείν τὸν τοιοῦτον. ἐπεὶ εἰ τις λογισμὸν λαμβάνει τὴν ἐκ νοῦ ἀεὶ γινομένην και οὖσαν ἐν αὐταϊς διάθεσιν και ἐνέρνειαν ἑστῶσαν καὶ οἶον ἕμφασιν οὖσαν, εἶεν ἂν κἀκεῖ λογισμῷ χρώμεναι. οὐδὲ δὴ φῶναῖς, οἶμαι, χρῆσθαι νομιστέον, ἐν μὲν τῷ νοητῷ οῦσας καὶ πάμπαν, σώ-

#### XXVI, 19.

ματα δ' έχούσας έν οὐρανῷ, ὅσα μὲν διὰ χρείας ἢ δι' ἀμφισβητήσεις διαλέγονται ἐνταῦθα, ἐκεϊ οὐκ ἂν εἰη, ποιοῦσαι δὲ ἐν τάξει καὶ κατὰ φύσιν ἕκαστα οὐδ' ἂν ἐπιτάττοιεν οὐδ' ἂν συμβουλεύοιεν, γινώσκοιεν δ' ἂν καὶ τὰ παφ' ἀλλήλων ἐν συνέσει. ἐπεὶ καὶ ἐνταῦθα s πολλὰ σιωπώντων γινώσκομεν δι' ὀμμάτων ἐκεϊ δὲ καθαφὸν πᾶν σῶμα καὶ οἶον ὀφθαλμὸς ἕκαστος καὶ οὐδὲν δὲ κρυπτὸν οὐδὲ πεπλασμένον, ἀλλὰ πρίν εἰπειν ᾶλλῷ ἰδών ἐκείνος ἔγνω. περί δὲ δαιμόνων καὶ ψυχῶν ἐν ἀέρι φωνῆ χρῆσθαι οὐκ ἅτοπον. ζῷα γὰρ 10 τοιάδε.

19. πότερα δε έπι τοῦ αὐτοῦ τὸ ἀμέριστον και μεριστόν ώσπερ χραθέντων; η άλλη μέν και κατ' άλλο τὸ ἀμέριστον, τὸ δὲ μεριστὸν οἶον ἐφεξῆς καὶ έτερον μέρος αὐτῆς, ῶσπερ τὸ μὲν λογιζόμενόν φαμεν Β άλλο, τὸ δὲ άλογον άλλο. γνωσθείη δ' αν ληφθέντος τί λέγομεν έκάτερον. ἀμέριστον οὖν ἁπλῶς εἴρηται p. 386 αὐτῶ, μεριστόν δὲ οὐχ ἁπλῶς, ἀλλὰ περί | τὰ σώματά φησι γινομένην μεριστήν και ταύτην ού γεγενημένην. την δή σώματος φύσιν δραν δει πρός το ξην οίας ψυ- 2 γῆς προσδείται καί ὅ τι δεί τῆς ψυχῆς πανταχοῦ τῷ σώματι καί όλω παρειναι. παν μέν δή τό αίσθητικόν, είπεο διά παντός αίσθήσεται, άφικνείται πρός τό μερίζεσθαι πανταχού μέν γάρ ον μεμερίσθαι αν λέγοιτο. όλον δε πανταχού φαινόμενον ού μεμερίσθαι 2 αν παντελώς λέγοιτο, περί δε τα σώματα γίνεσθαι μεριστόν. εί δέ τις λέγοι έν ταις άλλαις αίσθήσεσι μηδε μεμερίσθαι, άλλ' ή μόνον έν τη άφη, λεπτέον, δτι καί έν ταις άλλαις. είπεο [γάρ] σῶμά έστι τὸ μεταλαμβάνον, ἀνάγκη οῦτω μερίζεσθαι, ἕλαττον δὲ η 🛥 έν τῆ ἁφῆ. και δή και τὸ φυτικὸν αὐτῆς και τὸ αὐξητικόν ώσαύτως. και ει περί τό ήπαρ, τό δε περί την

καφδίαν, ό αὐτὸς λόγος καὶ ἐπὶ τούτων. ἀλλ' ἴσως ταῦτα οὐ παφαλαμβάνει ἐν ἐκείνῷ τῷ μίγματι, ἴσως δὲ ἄλλον τφόπον καὶ ἔκ τινος τῶν παφαληφθέντων ταῦτα. λογισμὸς δὲ καὶ νοῦς οὐκέτι σώματι δίδωσιν 5 αῦτά καὶ γὰφ τὸ ἔφγον αὐτῶν οὐ δι' ὀφγάνου τελείται τοῦ σώματος ἐμπόδιον γὰφ τοῦτο, εἴ τις αὐτῷ ἐν ταἰς σκέψεσι πφοσχρῷτο. ἅλλο ἄφα ἑκάτεφον τὸ ἀμέφιστον καὶ μεφιστὸν καὶ οὐχ ὡς Ἐν κφαθέντα, ἀλλ' ὡς ὅλον ἐκ μεφῶν ἑκατέφου καθαφοῦ καὶ χωφὶς τῆ δυνάμει. εἰ μέντοι καὶ τὸ πεφὶ τὰ σώματα γινόμενον μεφιστὸν ἐκ τῆς ἐπάνω δυνάμεως ἔχει τὸ ἀμέφιστον, δύναται τὸ αὐτὸ τοῦτο ἀμέφιστον καὶ μεφιστὸν εἶναι, οἶον κραθὲν ἐξ αὐτοῦ τε καὶ τῆς εἰς αὐτὸ ἐλθούσης ἄνωθεν δυνάμεως.

20. εί δε και έν τόπω ταῦτά τε και τὰ άλλα τῆς 15 ψυχῆς λεγόμενα μέρη, ἢ ταῦτα μὲν ὅλως οὐκ ἐν τόπφ, τὰ δὲ άλλα ἐν τόπφ καὶ ποῦ, ἢ ὅλως οὐδέν, ἐπιστῆσαι προσήχει. είτε γάρ μη άφοριουμεν έχάστοις τῶν της ψυχης τόπον τινα ούδαμοῦ οὐδεν θέντες, οὐ μᾶλ-20 λον είσω τοῦ σώματος η έξω ποιοῦντες ἄψυχον αὐτὸ ποιήσομεν τά τε δι' όργάνων σωματικῶν ἔργα ὅπη γίγνεσθαι προσήκει είπεϊν απορήσομεν, είτε τοις μέν, τοις δ' ού, ols μή δίδομεν, ούκ έν ήμιν αύτα ποιειν δόξομεν, ώστε μη πάσαν ήμῶν την ψυχην έν ήμιν εί-25 ναι. όλως μέν ούν ούδεν των της ψυχης μερών ούδε πασαν φατέον ώς έν τόπω είναι έν τῷ σώματι \* περιεπτικόν μέν γάο ό τόπος και περιεπτικόν σώματος και ού Εκαστον μερισθέν έστιν, έστιν έκει ώς μη όλον έν ότφοῦν είναι ή δε ψυχή οὐ σῶμα και οὐ περιεχόμε-30 νον μαλλον η περιέχον. ού μην ούδ' ώς έν άγγεία. αψυγον γάρ αν γένοιτο τό σωμα, είτε ώς άγγείον είτε ώς ό τόπος περιέχοι εί μη άρα διαδόσει τινί αὐτης

t.

# XXVI, 20.

- ούσης πρός αύτην συνηθροισμένης και έσται, όσον μετέλαβε τὸ ἀγγείον, τοῦτο ἀπολωλὸς αὐτῆ. ὁ δὲ τό- ΄ p. \$87 πος ό κυρίως άσώματος και ού σῶμα 📋 ώστε τι αν δέοιτο ψυχῆς; χαί τὸ σῶμα τῷ πέρατι αὐτοῦ πλησιάσει τη ψυχη, ούχ αύτω. πολλά δε και άλλα έναντιοίτο 5 αν πρός τό ώς έν τόπω είναι. και γάρ συμφέροιτο αν άει δ τόπος και αύτό τι έσται τον τόπου αύτου περιφέρον . άλλ' οὐδ', εί ὁ τόπος διάστημα είη, πολύ μαλλον ούκ αν είη ώς έν τόπφ τῷ σώματι. τὸ γὰρ διάστημα χενόν είναι δει τό δε σωμα ού χενόν. άλλ' 10 ίσως έν ῷ τὸ σῶμα ἔσται, ῶστε ἐν τῷ κενῷ τὸ σῶμα. άλλὰ μὴν οὐδ' ὡς ἐν ὑποκειμένϣ ἔσται τῷ σώματι. τὸ γὰρ ἐν ὑποκειμένφ πάθος τοῦ ἐν ῷ, ὡς χρῶμα καί σχημα, και χωριστον ή ψυχή. ού μην ούδ' ώς μέρος έν όλω. ού γαρ μέρος ή ψυχή του σώματος. εί δέ 15 τις λέγοι, ώς έν όλφ μέρος τῷ ζώφ, πρῶτον μέν ή αὐτὴ ἂν μένοι ἀπορία, πῶς ἐν ὅλφ · οὐ γὰρ δὴ ὡς ἐν τῷ ἀμφοφεί τοῦ οίνου ὁ οίνος ἢ ὡς ὁ ἀμφοφεὺς οὐδ' ર્યું મર્લો લપેંગ્ઇ ના દેખ લઇંગ્લ્બે દૈવગલા. લેનેને' બ્રેઝેટે એંદ્ર ઇંનેબ્ર દેખ τοίς μέρεσι γελοίον γάρ την μέν ψυχην όλην λέγειν, 20 τὸ δὲ σῶμα μέρη. ἀλλ' οὐδὲ ὡς εἶδος ἐν ῦλη· ἀχώριστον γάρ το έν ύλη είδος και ήδη ύλης ούσης ύστερου το είδος. ή δε ψυχή το είδος ποιεί έν τη ύλη άλλη τοῦ είδους ούσα. εί δὲ αὐ τὸ γενόμενον είδος, άλλα τό χωριζόμενον φήσουσι, πῶς τοῦτο τὸ είδος έν τῷ 25 σώματι ούπω φανερόν και χωριστον ή ψυχή. πώς ούν έν τῷ σώματι ή ψυχή λέγεται πρός πάντων; η έπειδή ούχ όρατον ή ψυχή, άλλα το σωμα. σωμα ούν δρώντες, έμψυχον δε συνιέντες, ότι κινείται και αίσθάνεται, έχειν φαμέν ψυχήν αὐτό. ἐν αὐτῷ ἄρα τῷ » σώματι την ψυχην είναι απολούθως αν λέγοιμεν. εί δέ γε όρατον ή ψυχή και αίσθητον ήν περιειλημμένου

πάντη τῆ ζωῆ καὶ μέχρις ἐσχάτων οὖσα εἰς ἴσον, οὐκ ἂν ἔφαμεν τὴν ψυχὴν ἐν τῷ σώματι εἶναι, ἀλλ' ἐν τῷ κυριωτέρφ τὸ μὴ τοιοῦτον καὶ ἐν τῷ συνέχοντι τὸ συνεχόμενον καὶ ἐν τῷ μὴ δέοντι τὸ δέον.

21. τί ούν; πῶς πάρεστιν εί τις έρωτώη μηδέν αὐτὸς λέγων ὅπως, τί ἐροῦμεν; καὶ εἰ ὁμοίως πᾶσα, η άλλο μέρος άλλως, τὸ δ' άλλως; ἐπεὶ τοίνυν τῶν νῦν λεγομένων τρόπων τοῦ ἔν τινι οὐδεἰς φαίνεται έπι τῆς ψυχῆς πρός τὸ σῶμα ἑρμόττων, λέγεται δὲ 10 ούτως έν τῷ σώματι είναι ή ψυχή, ώς ό κυβερνήτης έν τη νηί, πρός μέν τό χωριστήν δύνασθαι είναι τήν ψυχήν καλώς είρηται, τόν μέντοι τρόπον, ώς νῦν ήμεις ζητούμεν, ούκ αν πάνυ παραστήσειεν. ώς μεν γαο πλωτήο κατά συμβεβηκός αν εξη έν αύτω, ώς δε 15 πυβερνήτης πῶς; οὐδὲ γὰρ ἐν πάση τῆ νηί, ῶσπερ ή ψυχή έν τῷ σώματι. ἀλλ' ἀρα | οῦτο φατέον, ὡς ἡρ. 388 τέχνη έν τοις όργάνοις, οίον έν τῶ οίακι; οίον εί έμψυχος ό οίαξ ήν, ώστε χυβερνητιχήν είναι ένδον τήν κινούσαν τεχνικώς νύν δε τούτφ διαλλάττει, ότι n έξωθεν ή τέχνη. εί ούν κατά τὸ παράδειγμα τὸ τοῦ. . κυβερνήτου τοῦ ἐνδύντος εἰς τὸν οἶακα θείμεθα τὴν ψυχήν έν το σώματι είναι ώς έν όργάνο φυσικο. κιvet yao ouros auro ev ols av evely moretv. do av ti πλέον ήμεν πρός τό ζητούμενου γένοιτο ; η πάλιν άπο-25 φήσομεν πῶς έστιν έν τῷ ὀργάνφ, καίτοι τρόπος ουτος έτερος των πρόσθεν . άλλ' όμως έτι ποθούμεν έξευρείν και έγγυτέρω προσελθείν.

22. ἀρ' οὖν οῦτω φατέον, ὅταν ψυχὴ σώματι παρῆ, παρείναι αὐτήν, ὡς τὸ πῦρ πάρεστι τῷ ἀέρι;
30 καὶ γὰρ αὖ καὶ τοῦτο παρὸν οὐ πάρεστι καὶ δι' ὅλου παρὸν οὐδενὶ μίγνυται καὶ ἕστηκε μὲν αὐτό, τὸ δὲ παρέρρει καὶ ὅταν ἕξω γένηται τοῦ ἐν ῷ τὸ φῶς, plotin. 1.

#### XXVI, 23.

ἀπῆλθεν οὐδὲν ἔχων, ἕως δέ ἐστιν ὑπὸ τὸ φῶς, πεφώτισται, ῶστε ὀφθῶς ἔχειν καὶ ἐνταῦθα λέγειν, ὡς ὁ ἀἡρ ἐν τῷ φωτί, ἤπερ τὸ φῶς ἐν τῷ ἀέρι. διὸ καὶ Πλάτων καλῶς τὴν ψυχὴν οὐ θεἰς ἐν τῷ σώματι ἐπὶ τοῦ παντός, ἀλλὰ τὸ σῶμα ἐν τῃ ψυχῃ, καί φησι τὸ 5 μέν τι εἶναι τῆς ψυχῆς ἐν ῷ τὸ σῶμα, τὸ δὲ ἐν ῷ σῶμα μηδέν, ὡν δηλονότι δυνάμεων οὐ δείται τῆς ψυχῆς τὸ σῶμα. καὶ δὴ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ψυχῶν ὁ αὐτὸς λόγος. τῶν μὲν [οὖν] ἄλλων δυνάμεων οὐδὲ παρουσίαν τῷ σώματι λεκτέον τῆς ψυχῆς εἶναι, ὡν δὲ δεί- 10 ται, ταῦτα παρείναι καὶ παρείναι οὐκ ἐνιδρυθέντα τοῦς μέφεσιν αὐτοῦ οὐδ' αὖ τῷ ὅλῷ καὶ πρὸς μὲν αίσθησιν παρείναι ặαντὶ τῷ αἰσθανομένῷ τὸ αἰσθητικόν, πρὸς δὲ ἐνεργείας ἤδη ἅλλο ἅλλῳ. λέγω δὲ ὡδε

23. τοῦ σώματος πεφωτισμένου τοῦ ἐμψύχου ὑπὸ 15 τῆς ψυχῆς ἄλλο άλλως μεταλαμβάνειν αὐτοῦ μέρος. καί κατά την τοῦ ὀργάνου πρός τὸ ἔργον ἐπιτηδειότητα δύναμιν την προσήκουσαν είς το έργον αποδιδούσαν ούτω τοι λέγεσθαι την μέν έν όφθαλμοις δύναμιν την δρατικήν είναι, την δ' έν ώσι την άκουστι- 30 κήν, και γευστικήν έν γλώσση, όσφρησιν έν βισί, / την δε άπτικην έν παντί παρείναι πρός γάρ ταύτην την αντίληψιν παν τό σωμα δογανον τη ψυχη παρειναι. των δε άπτικων όργάνων έν πρώτοις τοις νεύροις ὄντων, α δή και πρός την κίνησιν τοῦ ζώου την 25 δύναμιν έχει, ένταῦθα τῆς τοιαύτης δούσης έαυτήν, άρχομένων δε άπό έγκεφάλου των νεύρων, την της αίσθήσεως και όρμῆς ἀρχὴν και ὅλως παντός τοῦ ζώου ένταῦθα έθεσαν φέροντες, οὖ δηλονότι al ἀρχαί τῶν p. 889 δργάνων, έκει | παρείναι το χρησόμενον τιθέμενοι. 80 βέλτιον δε λέγειν την άρχην της ένεργείας της δυνάμεως έκει. όθεν γάρ έμελλε κινείσθαι τό όργανον,

**2**58

XXVI, 24.

έκει έδει οίον έναπερείδεσθαι την δύναμιν του τεχνίτου έκείνην την τῷ ὀργάνφ πρόσφορον, μαλλον δε οὐ την δύναμιν. πανταχοῦ γὰρ ή δύναμις. ἐκει δὲ τῆς ένεργείας ή άρχή, ού ή άρχη του όργάνου. έπει ούν s ή τοῦ αἰσθάνεσθαι δύναμις καὶ ή τοῦ ὑρμᾶν ψυχῆς ούσης αίσθητικής καί φανταστικής φύσεως έπάνω έαυτης είχε του λόγου, ώς αν γειτονούσα πρός το κάτω ού αὐτὴ ἐπάνω, ταύτῃ ἐτέθη τοις παλαιοις ἐν τοις άπροις τοῦ ζώου παντός ἐπὶ τῆς πεφαλῆς, ὡς οὖσα 10 ούκ έν τῷ έγκεφάλφ, άλλ' ὡς ἐν τούτφ τῷ αίσθητικῷ, ώ έν τῷ έγκεφάλω έκεινος ίδρυτο. τὸ μέν γὰρ έδει σώματι διδόναι καί τῷ σώματος μάλιστα τῆς ένεργείας δεκτικώ, τό δε σώματι ούδαμου κοινωνουν πάντως έχείνω χοινωνείν έδει, δ ψυχης είδος ήν χαί 15 ψυχής δυναμένης τὰς παρὰ τοῦ λόγου ἀντιλήψεις ποιείσθαι. αίσθητικόν γάρ κριτικόν πως καί φανταστικόν οίον νοερόν και όρμή και όρεξις φαντασία και λόγφ έπόμενα. έκει ούν το λογιζόμενον ούχ ώς έν τόπω, άλλ' ὅτι τὸ ἐκεῖ ἀπολαύει αὐτοῦ. πῶς δὲ τὸ 20 ร้นะไ ร่นใ รอบ ลไฮอิทรเนอบ ะไอทรลเ. รอบ อริ ตบรเนอบ ลบ้ καί αύξητικοῦ καί θρεπτικοῦ μηθενὸς ἀπολειπομένου, τρέφοντος δε τῷ αίματι, τοῦ δε αίματος τοῦ τρέφοντος έν φλεψιν όντος, άρχης δε και φλεβών και αίματος έν ηπατι όθεν, έναπερειδομένης ταύτη της 23 δυνάμεως ένταῦθα ἡ τοῦ ἐπιθυμητικοῦ μοζρα τῆς ψυγῆς οίκειν ἀπεθόθη. ὃ γάρ τοι καί γεννῷ και τρέφει καί αύξει, τοῦτο καί τούτων έπιθυμειν ἀνάγκη. τοῦ δε λεπτοῦ και κούφου και ὀξέος και καθαροῦ αίματος θυμῷ προσφόρου [ὄντος] ὀργάνου ή τούτου πηγή έν-20 ταῦθα γὰο τὸ τοιοῦτον αἶμα ἀποκρίνεται· τῆ τοῦ θυμοῦ ζέσει πεποίηται οἴκησις πρέπουσα.

24. άλλὰ ποῦ ἐξελθοῦσα τοῦ σώματος γενήσεται;

Digitized by Google

i

#### XXVI, 25.

η ένταῦθα μέν οὐκ ἔσται, οὖ οὐκ ἔστι τό δεχόμενον όπωσοῦν, οὐδὲ δύναται παραμένειν τῷ μὴ πεφυκότι αὐτὴν δέχεσθαι, εἰ μή τι ἔχοι αὐτοῦ ὃ ἕλκει προς αὐτὸ ἄφρονα ούσαν. έστι δε έν έχείνω, εί άλλο έχοι, κάχει άκολουθεί, ού πέφυκε τοῦτο είναι και γίνεσθαι. όν- 5 τος δε πολλού και εκάστου τόπου και παρά της διαθέσεως ήχειν δει το διάφορου, ήχειν δε και παρά της έν τοις ούσι δίκης. ού γαρ μή ποτέ τις έκφύγοι ὃ παθείν έπ' άδίποις έργοις προσήπει άναπόδραστος γαρ ό θεΐος νόμος όμοῦ ἔχαν ἐν ἑαυτῷ τὸ ποιῆσαι τὸ κρι- 10 p.390 θεν ήδη. φέρεται δε και αυτός ό πάσχων | άγνοων έφ' ἅ παθείν προσήκει, ἀστάτω μέν τῆ φορặ πανταχοῦ αἰωρούμενος ταῖς πλάναις, τελευτῶν δὲ ῶσπερ πολλά καμών οίς άντέτεινεν είς τον προσήκοντα αὐτῶ ۱. τόπον ένέπεσεν έκουσίω τη φορά τὸ άκούσιον είς τὸ 18 παθείν έχων. είρηται δε έν τῷ νόμφ και ὅσον και ἐφ όσον δεί παθείν και πάλιν αύ όμοῦ συνέδραμεν ή άνεσις της πολάσεως και ή δύναμις τοῦ ἀναφυγετν έξ έχεινων τῶν τόπων ἁρμονίας δυνάμει τῆς χατεχούσης τὰ πάντα. ἔχουσαι δὲ σῶμα καὶ τὸ ἀντιλαμβάνεσθαι 🛪 τών σωματικών κολάσεων έχουσι. ταις δε των ψυχῶν καθαφαζς οὖσαις καὶ μηδὲν μηδαμῆ ἐφελκομέναις τοῦ σώματος ἐξ ἀνάγκης οὐδὲ σώματος ὑπάρξει είναι. εί ούν είσι και μηδαμού σώματος. οιδέ γαρ έχουσι σώμα · ού έστιν ή ούσία και τό ὂν και τό θείον έν τῷ 🕸 θεῷ, ἐνταῦθα καὶ μετὰ τούτων καὶ ἐν τούτῳ ἡ τοιαύτη ψυχή έσται. εί δ' έτι ζητείς ποῦ, ζητητέον σοι ποῦ έχεινα. ζητών δε ζήτει μη τοις δμμασι μηδ' ώς ζητών σώματα.

• 25. περί δὲ μνήμης, εἰ αὐταίς ταίς ψυχαίς τῶνδε » τῶν τόπων ἐξελθούσαις μνημονεύειν ὑπάρχει, ἢ ταίς μέν, ταίς δ' οὕ, καὶ πάντων ἢ τινων καὶ εἰ μνημο-

νεύουσιν άει η έπι τινα χρόνον τον έγγυς της άφόδου, ζητείν όμοίως άξιον. άλλ' εί μέλλομεν όρθως περί τούτων την ζήτησιν ποιεϊσθαι, ληπτέον τί ποτε τό μνημονεῦόν ἐστι. λέγω δὲ οῦ, τί μνήμη ἐστίν, ἀλλ' s έν τίνι συνίστασθαι πέφυκε τῶν ὄντων. τι μέν γάρ έστι μνήμη, είφηται έν άλλοις και πολλάκις τεθούλληται, τὸ δὲ μνημονεύειν πεφυκὸς ὅ τί ποτέ ἐστιν άκριβέστερον ληπτέον. εί δή έστι τὸ τῆς μνήμης ἐπικτήτου τινός η μαθήματος η παθήματος, ούτε τοίς 10 απαθέσι των όντων ούτε τοις [μη] έν χρόνφ έγγίνοιτο αν τὸ μνημονεύειν. μνήμην δή περί θεὸν οὐδὲ περί τό ον καί νοῦν θετέον. οὐδὲν γὰρ εἰς αὐτοὺς οὐδὲ χρόνος, άλλ' αίών περί τὸ ὄν, καὶ οὕτε τὸ πρότερον ούτε τὸ ἐφεξῆς, ἀλλ' ἔστιν ἀεὶ ὡς ἔχει ἐν τῷ αὐτῷ οὐ 15 δεχόμενον παράλλαξιν. τὸ δ' ἐν τῷ αὐτῷ καὶ ὁμοίῳ πῶς ἂν ἐν μνήμη γένοιτο οὐκ ἕχον οὐδ' ἴσχον ἄλλην κατάστασιν μεθ' ην είχε πρότερόν η νόησιν άλλην μετ' άλλην, ΐνα έν άλλη μεν ή, άλλης δε μνημονεύη ην είχε πρότερον; άλλα τι κωλύει τας άλλων μετα-20 βολάς είδέναι ού μεταβάλλον αὐτό, οἶον κόσμου τὰς περιόδους; η ότι άλλο μέν πρότερον, άλλο δέ ύστεοον νοήσει έπαχολουθοῦν ταζς τοῦ τρεπομένου μεταβολαίς τό τε μνημονεύειν παρά τὸ νοείν άλλο. τὰς δε αύτοῦ νοήσεις οὐ μνημονεύειν λεκτέον. οὐ γὰρ 25 ήλθεν, ΐνα κατέχη, μή ἀπέλθοιεν η οῦτω γε την οὐσίαν [αν] αύτοῦ φοβοίτο μη ἀπέλθη ἀπ' αὐτοῦ. οὐ τοίνυν ούδε ψυχήν φατέον μνημονεύειν τον αὐτόν τρόπον οξον λέγομεν το μνημονεύειν είναι ών έχει συμφύτων, άλλ', έπειδή ένταῦθά έστιν, έχειν καί μή 30. ένεργεϊν κατ' αὐτὰ καὶ μάλιστα ἐνταῦθα | ἥκουσαν·p.391 τῷ δὲ καὶ ἐνεργεῖν ἤδη ταῖς ἐνεργούσαις ἂ εἶχον μνήμην και ανάμνησιν προστιθέναι έρικασιν οι παλαιοί.

261

# XXVI, 26.

ώσθ' ἕτερον είδος μνήμης τοῦτο διὸ καὶ χρόνος οὐ πρόσεστι τῆ οῦτως λεγομένη μνήμη. ἀλλ' ἔσως εὐχερῶς περὶ τούτων ἔχομεν καὶ οὐκ ἐξεταστικῶς. ἴσως γὰρ αν τις ἀπορήσειε μἦποτε οὐ τῆς ψυχῆς ἐκείνης [ħ] ἡ λεγομένη τοιαύτη ἀνάμνησις καὶ μνήμη, ἀλλὰ ε ἄλλης ἀμυθροτέρας, ἢ τοῦ συναμφοτέρου. είτε γὰρ ἄλλης, πότε ἢ πῶς λαμβανούσης, είτε τοῦ ζώου, πότε ἢ πῶς; διὸ ζητητέον τί ἐστι τῶν ἐν ἡμῖν τὸ τὴν μνήμην ἴσχον, ὅπερ καὶ ἐξ ἀρχῆς ἐζητοῦμεν καὶ εἰ μὲν ἡ ψυχὴ ἡ μνημονεύουσα, τίς δύναμις ἢ τί μέρος, εἰ ιο δὲ τὸ ζῷον, ὅπερ καὶ τὸ αἰσθανόμενον ἔδοξέ τισιν ὅν, τίς ὁ τρόπος καὶ τί ποτε δεὶ φάναι τὸ ζῷον καὶ ἔτι εἰ τὸ αὐτὸ τῶν αἰσθημάτων δεὶ τίθεσθαι ἀντιλαμβάνεσθαι καὶ τῶν νοημάτων ἢ ἅλλο τοῦ ἑτέρου.

26. εί μέν ουν τὸ συναμφότερόν ἐστιν ἐν ταίς ι αίσθήσεσι ταις κατ' ένέργειαν, δει τὸ αίσθάνεσθαι τοιούτον είναι. διό και κοινόν λέγεται, οίον τό τουπαν καί τὸ ὑφαίνειν, Γνα κατά μέν τὸν τεχνίτην ή ψυχή ή έν τω αίσθάνεσθαι, κατά δε τό δργανον τό σῶμα, τοῦ μὲν σώματος πάσχοντος και ὑπηρετοῦντος, » τῆς δὲ ψυχῆς παραδεχομένης τὴν τύπωσιν τὴν τοῦ σώματος η την διά του σώματος η την χρίσιν ην έποιήσατο έκ τοῦ παθήματος τοῦ σώματος · οὖ δὴ ἡ μὲν αίσθησις ούτω κοινόν έργον λέγοιτο αν, ή δε μνήμη ούκ άναγκάζοιτο τοῦ κοινοῦ είναι τῆς ψυχῆς ἤδη παρα- 3 δεξαμένης τον τύπον και η φυλαξάσης η αποβαλούσης αὐτόν εί μή τις τεκμαίροιτο κοινόν καὶ τὸ μνημονεύειν είναι έχ τοῦ ταζς χράσεσι τῶν σωμάτων χαί μνημονικούς και έπιλήσμονας ήμας γίνεσθαι. άλλά καί ως κωλυτικόν αν η ού κωλυτικόν λέγοιτο τό σωμα » γίνεσθαι, της δε ψυχης το μνημονεύειν ούχ ήττον είη. τῶν δὲ δή μαθήσεων πῶς τὸ κοινόν, ἀλλ' οὐχ ή

262

XXVI, 26.

ψυχή ή μνημονεύουσα έσται; εί δε τὸ ζῷον τὸ συναμφότερον ούτως, ώς έτερον έξ άμφοιν είναι, πρώτον μέν άτοπον μήτε σωμα μήτε ψυχήν το ζώον λέγειν. ού γάο δή μεταβαλόντων άμφοτέρων Ετερόν τι έσται 5 το ζώον ούδ' αὐ χραθέντων, ὡς δυνάμει τὴν ψυχὴν έν τῷ ζώφ είναι · έπει και ούτως οὐδεν ήττον τῆς ψυχής τό μνημονεύειν έσται, ώσπερ έν οίνομέλιτος κράσει εί τι γλυκάζει, παρά τοῦ μέλιτος τοῦτο ἔσται: τί ούν, εί αὐτὴ μέν μνημονεύει, τῷ δὲ ἐν σώματι είναι 10 τῷ μη καθαρὰ είναι, άλλ' ῶσπερ ποιωθείσα, ἀναμάττεσθαι δύναται τοὺς τῶν αἰσθητῶν τύπους καὶ τῷ οἶον έδραν \* \* έν τῷ σώματι πρός τὸ παραδέχεσθαι χαὶ μὴ ώσπες παραροείν. άλλα πρώτον μέν οι τύποι ού μεγέθη ούδ' ώσπες αι ένσφραγίσεις ούδ' άντερείσεις 15 η τυπώσεις, ὅτι μηδ' ἀθισμός μηδ' ὥσπερ | ἐν κηφῷ, p. 392 άλλ' ό τρόπος οἶον νόησις και ἐπὶ τῶν αίσθητῶν. ἐπὶ δε των νοήσεων τίς ή άντέρεισις λέγοιτο άν; η τί δεί σώματος η ποιότητος σωματικής μεθ' ής; ἀλλὰ μην καί τῶν αὐτῆς κινημάτων ἆνάγκη μνήμην αὐτῆ γίνε-20 σθαι, οίον ών έπεθύμησε και ών ούκ απήλαυσεν ούδε ήλθεν είς σώμα τὸ ἐπιθυμητόν. πῶς γὰρ ἂν είποι τὸ σῶμα περί ών οὐκ ἡλθεν είς αὐτό; ἢ πῶς μετὰ σώματος μνημονεύσει δ μή πέφυχε γινώσχειν όλως το σῶμα; ἀλλὰ τὰ μὲν λεκτέον εἰς ψυχὴν λήγειν ὅσα διὰ 25 σώματος, τὰ δὲ ψυχῆς είναι μόνης, εί δει τὴν ψυχὴν είναι τι και φύσιν τινά και έργον τι αὐτῆς. εί δε τοῦτο, καὶ ἔφεσιν καὶ μνήμην τῆς ἐφέσεως ἄρα καὶ της τεύξεως και της ού τεύξεως, έπείπεο και ή φύσις αὐτῆς οὐ τῶν δεόντων. εί γὰρ μὴ τοῦτο, οὐδὲ συναί-30 σθησιν ούδε παρακολούθησιν δώσομεν ούδε τινα σύνθεσιν και οίον σύνεσιν. ού γαο δη ούδεν έχουσα τούτων έν τη φύσει αὐτης ταῦτα χομίζεται έν σώματι,

263

άλλ' ένεργείας μέν τινας ίσχει ών έργων δείται ή έπιτέλεσις δργάνων, των δε τας θυνάμεις ηπει φέρουσα, των δε και τας ένεργείας. το δε της μνήμης και το σωμα έμπόδιον έχει έκει και νῦν προστιθεμένων τινῶν λήθη, ἐν δ' ἀφαιρέσει και καθάρσει ἀνακύπτι 5 πολλάκις ή μνήμη. μόνης δε οῦσης αὐτῆς ἀνάγκη την τοῦ σώματος φύσιν κινουμένην και φέουσαν λήθης αἰτίαν, ἀλλ' οὐ μνήμης είναι Οιὸ και ὁ τῆς λήθης ποταμός οῦτος ἂν ὑπονοοίτο. ψυχῆς μεν δη ἔστω τὸ πάθημα τοῦτο.

27. άλλα τίνος ψυχῆς, τῆς μέν λεγομένης ὑφ' קוושי אבוסדלטמב, אמש קיע קוובנב, דאב לב מאאת דאב παρά τοῦ ὅλου; η λεκτέον είναι μνήμας έκατέρας, τας μέν ίδίας, τας δέ κοινάς και όταν μέν συνώσιν, όμοῦ πάσας, χωρίς δὲ γενομένων, εί ἄμφω είεν καί 15 μένοιεν, έκατέραν έπιπλέον τα έαυτης, έπ' όλίγον δε χρόνον τὰ τῆς έτέρας. τὸ γοῦν είδωλον ἐν ἄδου Ήρακλέους τοῦτο γὰο καὶ τὸ είδωλον, οἶμαι, χρή νομίζειν ήμας \* \* \* μνημονεύειν των πεπραγμένων πάντων κατά τὸν βίον · αὐτοῦ γὰρ μάλιστα καὶ ὁ βίος ἦν. » p. 395 al dè ällai | tò ovraµ pórepor oùoai oùdèr xléor õµus . είχον λέγειν η τὰ τοῦ βίου τούτου · καί [γὰρ] αύται τὸ συναμφότερον γενόμεναι ταυτα ήδεσαν. ή εί τι δικαιοσύνης έχόμενον. δ δε Ήρακλῆς αὐτὸς δ ἄνευ τοῦ είδώλου τι έλεγεν ούχ είφηται. τι ούν αν είποι ή 2 έτέρα ψυχή άπαλλαγεϊσα μόνη; ή γαο έφελπομένη ότι καν πάντα όσα έπραξεν η έπαθεν ό άνθρωπος. 100νου δε προιόντος έπι τῷ θανάτω και άλλων μνημαι ἂν φανείεν έκ τῶν πρόσθεν βίων, ῶστε τινὰ τούτων καί άτιμάσασαν άφείναι. σώματος γάρ παθαρατέρα 🗴 γενομένη και α ένταῦθα οὐκ είχεν ἐν μνήμη ἀναπολήσει εί δ' έν σώματι γενομένη άλλφ έξέλθοι,

#### XXVI, 28. 29.

έρει μέν τὰ τοῦ ἔξω βίου xal έρει είναι ὃ ἄρτι ἀφῆχεν, έρει δὲ xal πολλὰ τῶν πρόσθεν. χρόνοις δὲ πολλῶν τῶν ἐπακτῶν ἀεὶ ἔσται ἐν λήθη. ἡ δὲ δὴ μόνη γενομένη τί μνημονεύσει; ἢ πρότερον σκεε πτίου τίνι δυνάμει ψυχῆς τὸ μνημονεύειν παραγίνεται.

28. ἀρά γε 🕺 αίσθανόμεθα καὶ 🕺 μανθάνομεν; η και φ έπιθυμούμεν των έπιθυμητών και των όργιστών τῷ θυμοειδεί; οὐ γὰρ άλλο μὲν ἀπολαύσει, φή-10 σει τις, αλλο δε μνημονεύσει των εκείνου. το γούν έπιθυμητικόν ο άπέλαυσε τούτο κινείται πάλιν όφθέντος τοῦ ἐπιθυμητοῦ δηλονότι τῆ μνήμη. ἐπεί διά τί ούκ άλλου η ούχ ούτως; τί ούν κωλύει καλ αίσθησιν τῶν τοιούτων, διδόναι αὐτῷ καὶ τῷ αίσθη-15 τικῷ τοίνυν ἐπιθυμίαν καὶ παντάπασιν, ώστε κατὰ τὸ ἐπικρατοῦν ἕκαστον λέγεσθαι; ἢ αἴσθησιν ἄλλως έχάστω. οίον είδε μέν ή δρασις, ού το έπιθυμούν, έχινήθη δε παρά της αίσθήσεως το έπιθυμοῦν οίον διαδόσει, ούχ ώστε είπειν την αίσθησιν οία, άλλ' 20 ώστε άπαρακολουθήτως παθείν· και έπι τοῦ θυμοῦ είδε τον άδικήσαντα, ό δε θυμός άνέστη, οίον εί ποιμένος ίδόντος έπι ποίμνη λύκον ὁ σκύλαξ τῆ ὀδμῆ ἢ τῷ πτύπφ αὐτὸς οὐκ ίδὰν ὄμμασιν ὀρίνοιτο. καὶ τοι- · νυν ἀπέλαυσε μέν τὸ ἐπιθυμοῦν καὶ ἔχει ἔχνος τοῦ 25 γενομένου έντεῦθεν οὐχ ὡς μνήμην, ἀλλ' ὡς διάθεσιν καί πάθος. άλλο δε το έωρακος την απόλαυσιν καί παρ' αύτῷ έχον τὴν μνήμην τοῦ γεγενημένου. τεπμήφιου δε το μή είδυταν είναι την μνήμην πολλάκις ών μετέσχε το έπιθυμοῦν, καίτοι, εί έν αὐτῷ, 30 ที่ข **ส**้ข.

29. αφ' ούν τῷ αίσθητικῷ φέροντες ἀναθήσομεν τὴν μνήμην καὶ τὸ ἀὐτὸ ἡμιν μνημονευτικὸν καὶ αί-

265

σθητικόν έσται; άλλ' εί και το είδωλον μνημονεύσει, ώς έλέγετο, διττόν τό αίσθητικόν έσται καί εί μή τό αίσθητικόν δε το μνημονευτικόν, άλλ' ότιοῦν αλλο, διττόν τό μνημονεύον έσται. έτι τε εί τό αίσθητικόν p. 394 xal τῶν μαθημάτων ἔσται, xal | τῶν διανοημάτων 5 έσται τὸ αἰσθητικόν. ἢ ἄλλο γε δεί έκατέρων. ἀρ' ούν κοινόν θέμενοι τό άντιληπτικόν τούτω δώσομεν άμφοιν την μνήμην; άλλ' εί μεν εν και ταύτον το άντιλαμβανόμενον αίσθητῶν τε καί νοητῶν, τάχα ἄν τι λέγοιτο εί δε διαιρετται διχη, ουδεν ήττον δύο 10 αν είη. εί δε και έκατέρα τη ψυχη δώσομεν άμφω, τέτταρα αν γένοιτο. όλως δε τίς ανάγκη, φ αίσθανόρεθα, τούτω καὶ μνημονεύειν καὶ τῆ αὐτῆ δυνάμει γίνεσθαι άμφω καί, 🕺 διανοούμεθα, τούτφ τῶν διανοημάτων μνημονεύειν; έπει οὐδ' οι αὐτοι διανο- 15 είσθαι κράτιστοι καί μνημονεύειν και έπίσης αίσθήσει χρησάμενοι ούκ έπίσης μνημονεύουσι και εύαισθήτως έχουσιν αλλοι, μνημονεύουσι δε αλλοι ούκ όξέως έν αίσθήσει γεγενημένοι. άλλὰ πάλιν αὖ, εί άλλο έχάτερον δεήσει είναι και άλλο μνημονεύσει ών 🛥 ή αίσθησις ήσθετο πρότερον, κάκεινο δει αίσθήσεσθαι ούπες μελλήσει μνημονεύσειν. η ούδεν χωλύσει τῷ μνημονεύσοντι τὸ αἴσθημα φάντασμα είναι καί το φανταστικο άλλο όντι την μνήμην καί κατοχήν ύπάρχειν. τοῦτο γάρ ἐστιν είς δ λήγει ή αἴσθη- 3 σις καί μηκέτι ούσης τούτω πάρεστι τό δραμα. εί ούν παρά τούτω του άπόντος. ήδη ή φαντασία, μνημονεύει ήδη, καν μεν έπ' όλίγον παραμένη, όλίγη ή μνήμη, έπι πολύ δε μαλλον μνημονικοί της δυνάμεως ταύτης ούσης ίσχυροτέρας, ώς μη δαδίως τρε- » πομένης άφεισθαι άποσεισθείσαν την μνήμην. τοῦ φανταστικοῦ ἄρα ή μνήμη καὶ τὸ μνημονεύειν τῶν

τοιούτων έσται. διαφόρως δ' έχειν πρός μνήμας φήσομεν η ταζς δυνάμεσιν αὐτοζς διαφόρως έχούσαις η ταζς πράξεσιν η μή, η και σωματικαζς κράσεσιν ένούσαις και μή και άλλοιούσαις και μή και οίου θο-5 ρυβούσαις. άλλα ταῦτα μεν έτέρωδι.

30. το δε των διανοήσεων τί; ἀρά γε και τούτων τό φανταστικόν; άλλ' εί μέν πάση νοήσει παρακολουθεί φαντασία, τάχα αν ταύτης της φαντασίας, οίον είχόνος ούσης τοῦ διανοήματος, μενούσης ούτως 10 αν είη τοῦ γνωσθέντος ή μνήμη εί δὲ μή, ἄλλο τι ζητητέον. ίσως δ' αν είη τοῦ λόγου τοῦ τῷ νοήματι παρακολουθοῦντος ή παραθοχή είς τὸ φανταστικόν. τὸ μέν γάο νόημα άμερες και ούπω οίον προεληλυθός είς τὸ ἕξω ἕνδον ὂν λανθάνει, ὁ δὲ λόγος ἀναπτύξας καὶ 15 απάγων έκ τοῦ νοήματος είς τὸ φανταστικὸν ἔδειξε τὸ νόημα οἶον ἐν κατόπτοφ καὶ ἡ ἀντίληψις αὐτοῦ ούτω και ή μονή | και ή μνήμη. διό και άει κινου-p.395μένης πρός νόησιν τῆς ψυχῆς, ὅταν ἐν τούτφ γίνηται, ήμεν ή αντίληψις. αλλο γαο ή νόησις και άλλο ή 20 τῆς νοήσεως ἀντίληψις και νοοῦμεν μέν ἀεί, ἀντιλαμβανόμεθα δε ούκ άει τοῦτο δέ, ὅτι τὸ δεχόμενον ού μόνον δέχεται νοήσεις, άλλα και αίσθήσεις αατά θάτερα.

31. άλλ' εί τοῦ φανταστικοῦ ἡ μνήμη, ἐκατέφα
35 δὲ ἡ ψυχὴ μνημονεύειν εἰφηται, δύο τὰ φανταστικά.
χωφὶς μὲν οὖν οὖσαι ἐχέτωσαν ἑκατέφα, ἐν δὲ τῷ αὐτῷ παφ' ἡμἴν πῶς τὰ δύο καὶ τίνι ἀὐτῶν ἐγγίνεται; εἰ μὲν γὰφ ἀμφοτέφαις, διτταὶ ἀεὶ αί φαντασίαι οὐ γὰφ δὴ τὸ μὲν τῆς ἑτέφας τῶν νοητῶν, τὸ δὲ τῶν
aἰσθητῶν οῦτω γὰφ ἂν παντάπασι δύο ζῷα οὐδὲν ἔχοντα κοινὸν πρὸς αλληλα ἔσται. εἰ οὖν ἀμφοτέφαις, τίς ἡ διαφοφά; εἶτα πῶς οὐ γινώσκομεν; ἢ ὅταν

# XXVI, 32.

μέν συμφωνή ή έτέφα τη έτέφα, οὐκ ὄντων οὐδὲ χωρίς τῶν φανταστικῶν, κρατοῦντος δὲ τοῦ τῆς κρείττονος, ἐν τὸ φάντασμα γίνεται, οἶον παρακολουθούσης σκιᾶς τῷ ἑτέφφ καὶ ὑποτρέχοντος οἶον σμικροῦ φωτὸς μείζονι ὅταν δέ μάχη ή καὶ διαφωνία, ἐκ- 5 φανὴς ἐφ' ἑαυτῆς καὶ ή ἑτέφα γίνεται λανθάγει δὲ ἐν ἑτέφφ, ὅτι καὶ ὅλως τὸ διττὸν τῶν ψυχῶν λανθάνει. εἰς Ἐν γὰρ ἡλθον ἄμφω καὶ ἐποχείται ή ἑτέφα. ἑώφα οὖν ή ἑτέφα πάντα καὶ τὰ μὲν ἔχει ἐξελθοῦσα, τὰ δ' ἀφίησι τῶν τῆς ἑτέφας. οἶον ἑταίφων ὁμιλίας ω φαυλοτέφων λαβόντες ποτὲ ἅλλους ἀλλαξάμενοι ὀλίγα τῶν ἐκείνων μεμνήμεθα, χρηστοτέφων δὲ γεγενημένων πλείω.

32. τί δε δή φίλων και παίδων και γυναικός; πατρίδος δε και τῶν ὡν ἂν και ἀστείος οὐκ ἄτοπος μνη- Β μονεύων; η τὸ μὲν μετὰ πάθους έχάστου, ὁ δὲ ἀπαθώς ἂν τὰς μνήμας τούτων έχοι · τὸ γὰο πάθος ίσως xal έξ ἀρχῆς ἐν ἐκείνφ xal τὰ ἀστετα τῶν παθῶν τῆ p.398 σπουδαία, καθ' όσον τη έτέρα τι έχοινώνησε. πρέπει δε την μεν χείρονα και των της ετέρας ένεργη- 2 μάτων έφίεσθαι της μνήμης και μάλιστα, όταν άστεία ή και αυτή γένοιτο γαρ αν τις και έξ άρχης άμεινων καί τῆ παιδεύσει τῆ παρὰ τῆς κρείττονος: τὴν δὲ δεί άσμένως λήθην έχειν έθέλειν των παρά της χείρονος. είη γαο αν και σπουδαίας ούσης της έτέρας 3 την έτέραν την φύσιν χείρονα είναι κατεχομένην ύπο τῆς έτέρας βία. ὅσφ δη σπεύδει πρός τὸ ανω πλειόνων αὐτῆ ἡ λήθη, εἰ μή που πᾶς ὁ βίος αὐτῆ καὶ ἐνταῦθα τοιοῦτος οἶος μόνων τῶν κρειττόνων εἶναι τὰς μνήμας. έπει και ένταῦθα καλῶς τὸ ἐξιστάμενον τῶν » άνθρωπίνων σπουδασμάτων. άνάγκη ούν και τῶν μνημονευμάτων. ώστε έπιλήσμονα αν τις λέγων την

268

άγαθην όφθῶς ἂν λέγοι τρόπφ τοιούτφ. ἐπεὶ καὶ φεύγει ἐκ τῶν πολλῶν καὶ τὰ πολλὰ εἰς ἕν συνάγει τὸ ἄπειφον ἀφιείσα. οῦτω γὰφ καὶ οὐ μετὰ πολλῶν, ἀλλὰ ἐλαφφὰ καὶ δι' αὐτῆς ἐπεὶ καὶ ἐνταῦθα ὅταν ٤ ἐκεί ἐθέλη είναι, ἕτι οὖσα ἐνταῦθα ἀφίησι πάντα ὅσα ἄλλα ᾿ ὀλίγα τοίνυν κἀκεί τὰ ἐντεῦθεν · καὶ ἐν οὐφανῷ οὖσα πλείω. καὶ είποι ἂν ὁ Ἡφακλῆς ἐκείνος ἀνθφαγάθίας ἑαυτοῦ, ὁ δὲ καὶ ταῦτα σμικφὰ ἡγούμενος καὶ μετατεθείς εἰς ἁγιώτεφον τόπον καὶ ἐν τῷ 10 νοητῷ γεγενημένος καὶ ὑπὲφ τὸν Ἡφακλέα ἰσχύσας τοἰς ἅθλοις, οἶα ἀθλεύουσι σοφοί;

33. τι ούν έρει και τινων την μνήμην έξει ψυχη<sup>Ε. 4</sup>. έν τῷ νοητῷ καὶ ἐπὶ τῆς οὐσίας ἐκείνης γενομένη; η απόλουθον είπειν έκεινα θεωρείν και περί έκεινα 15 ένεργείν, έν οίς έστιν, η μηθε έκει είναι. των ούν ένταῦθα οὐδέν, οἶον ὅτι ἐφιλοσόφησε xal δή xal ὅτι ένταῦθα ούσα έθεᾶτο τὰ έκει. ἀλλ' εί μή ἔστιν ὅτε τις έπιβάλλει τινί τη νοήσει άλλο τι ποιείν η νοείν κάκεινο θεωρειν καί έν τη νοήσει ούκ έστιν έμπεριε-20 γόμενον τὸ ἐνενοήπειν, ἀλλ' ὕστερόν τις ἂν τοῦτ', εί έτυχεν, είποι τουτο δε ήδη μεταβάλλοντος ούκ αν είη έν τῷ νοητῷ καθαρῶς ὄντα μνήμην έχειν τῶν τηδέ ποτε αύτῶ τινι γεγενημένων. εί δε καί, ῶσπερ δοκει, άχρονος πασα ή νόησις έν αίωνι, άλλ' ούκ έν 25 χρόνω όντων των έχει, άδύνατον μνήμην είναι έχει ούχ ὅτι τῶν ἐνταῦθα, ἀλλὰ καὶ ὅλως ὑτουοῦν. ἀλλ' έστιν ξχαστον παρόν · έπει ούθε διέξοδος ούθε μετάβασις ἀφ' έτέρου ἐπ' ἄλλο. τι οῦν; οὐκ ἔσται διαίρεσις ανωθεν είς είδη; η κάτωθεν έπι το καθόλου 30 και τὸ άνω. τῷ μέν γὰρ άνω μὴ ἔστω ἐνέργεια ὅμοῦ

33. ΠΕΡΙ ΨΥΧΗΣ sive ΠΕΡΙ ΨΥΧΗΣ ΑΠΟΡΙΩΝ Β.

όντι, τη δε ψυγη έκει ούση δια τι ούκ έσται; τι ούν χωλύει και ταύτην την έπιβολην άθρόαν άθρόων γίνεσθαι; ἀρ' ούν ῶς τινος ὑμοῦ; ἢ ὡς πολλῶν . δμού πάσας νόησεις. τοῦ γὰρ θεάματος ὄντος ποικίλου ποικίλην και πολλήν την νόησιν αμα \* γίνεσθαι 5 και πολλάς τάς νοήσεις, οίον αίσθήσεις πολλάς προσώπου όφθαλμῶν ἅμα όρωμένων και δινός και των άλλων. άλλ' όταν Εν τι διαιρη και άναπτύσση; η έν τῷ νῷ διήρηται και τὸ τοιοῦτον οἶον ἐναπέρεισις μαλλον. το δε πρώτον και το υστερον έν τοις είδε- 10 σιν ού χρόνφ ον ούδε την νόησιν του προτέρου και ύστέρου χρόνω ποιήσει έστι γαρ και πάξει οίονει φυτοῦ ή τάξις ἐκ διζῶν ἀρξαμένη ἕως εἰς τὸ ἄνω τῷ θεωμένω ούκ έχει άλλως η τάξει το πρότερον και τό υστερον άμα τό πάν θεωμένφ. άλλ' όταν είς εν 15 βλέπη, είτα πολλά και πάντα έχη, πῶς τὸ μὲν πρῶτον έσχε, τὰ δὲ ἐφεξῆς; ἢ ἡ δύναμις ἡ μία οῦτως ἡν μία, ώς πολλά έν άλλφ και ού κατά μίαν νόησιν πάντα. αί γὰρ ἐνέργειαι οὐ καθ' ἕνα, ἀλλ' ἀεί πãσαι δυνάμει έστώση · έν δε τοις αλλοις γινομένων » ήδη \* \* γάρ έκεινο ώς μή εν ου δυνήθηναι την τών πολλών έν αύτῷ φύσιν δέξασθαι πρότερον ούκ ὄντων.

p.398

34. άλλὰ ταῦτα μὲν ταύτη. ἑαυτοῦ δὲ πῶς; η οὐδὲ ἑαυτοῦ ἕξει τὴν μνήμην οὐδ' ὅτι αὐτὸς ὁ δεω- ϫ ρῶν, οἶον Σωκράτης, η ὅτι νοῦς η ψυχή. πρὸς δὴ ταῦτά τις ἀναμνησθήτω, ὡς ὅταν καὶ ἐνταῦθα θεω- ρῆ καὶ μάλιστα ἐναρνῶς, οὐκ ἐπιστρέφει πρὸς ἑαυ- τὸν τότε τῆ νοήσει, ἀλλ' ἔχει μὲν ἑαυτόν, ἡ δὲ ἐνέργεια πρὸς ἐκείνο, κἀκείνο γίνεται οἶον ῦλην ἑαυ- » τὸν παρασχών, είδοποιούμενος δὲ κατὰ τὸ ὁρώμενον καὶ δυνάμει ῶν τότε αὐτός. τότε οὖν αὐτός ἐστιν

270 ·

XXVI, 35.

ένεργεία, όταν μηδέν νοη. η εί μέν αύτος κενός έστι παντός, όταν μηδέν νοη εί δε έστιν αύτος τοιούτος οίος πάντα είναι, όταν αύτὸν νοῆ, πάντα όμοῦ νοει ώστε τη μέν είς έαυτον ό τοιούτος έπιβολη και ένερs γεία έαυτὸν δρῶν τὰ πάντα ἐμπεριεχόμενα ἔχει, τῆ δε πρός τα πάντα έμπεριεχόμενον έαυτόν. αλλ' εί ούτω ποιεί, μεταβάλλει τὰς νοήσεις, ὃ πρότερον αὐτοι ούκ ήξιουμεν. η λεκτέον έπι μεν του νου το ώσαύτως έχειν, έπι δε της ψυχης έν οίον έσχάτοις τοῦ 10 νοητοῦ κειμένης γίνεσθαι τοῦτο δυνατόν είναι, ἐπεί χαί προσχωρείν είσω. εί γάρ τι περί τὸ μένον γίνεται, δεί αὐτὸ παραλλαγὴν πρὸς τὸ μένον ἔχειν μὴ όμοίως μένον. η ούδε μεταβολην λεπτέον γίνεσθαι, δταν από των έαυτοῦ έφ' έαυτον και όταν ἀφ' έαυ-15 τοῦ ἐπὶ τὰ ἄλλα πάντα γὰρ αὐτός ἐστι καὶ ἄμφω εν. άλλ' ή ψυχή εν τῷ νοητῷ ούσα τοῦτο πάσχει τὸ ἄλλο καὶ ἄλλο πρὸς αύτὴν καὶ τὰ ἐν αὐτῆ. ἢ καθαοῶς ἐν τῷ νοητῷ οὖσα ἔχει τὸ ἀμετάβλητον καὶ αὐτή. אמן אמט מידה לסדוא מ לסדוא. לאבן אמן הדמא לא לאבואש 20 ή τῶ τόπω, εἰς ἕνωσιν έλθεϊν τῶ νῷ ἀνάγκη, εἴπερ έπεστράφη στραφείσα γάρ ούδεν μεταξύ έχει είς τε νοῦν έλθοῦσα ῆρμοσται καὶ ἁρμοσθείσα ῆνωται ούκ απολλυμένη, αλλ' εν έστιν αμφω και δύο. ουτως ούν έχουσα ούκ αν μεταβάλλοι, άλλα έχοι αν 28 ατρέπτως πρός νόησιν όμου έχουσα την συναίσθησιν αύτης, ώς εν αμα το νοητο ταύτον γενομένη.

35. ἐξελθοῦσα δὲ ἐκετθεν καὶ οὐκ ἀνασχομένη τό p. 399 ἕν, τὸ δὲ αὐτῆς ἀσπασαμένη καὶ ἕτερον ἐθελήσασα εἶναι καὶ οἶον προκύψασα, μνήμην, ὡς ξοικεν, ἑαυ-30 τῆς λαμβάνει. μνήμη δὲ ἡ μὲν τῶν ἐκεξ ἔτι κατέχει μὴ πεσειν, ἡ δὲ τῶν ἐνταῦθα ὡδὶ φέρει, ἡ δὲ τῶν ἐν τῷ οὐρανῷ ἐκεξ κατέχει, καὶ ὅλως οὖ μνημονεύει ἐκεζνό

#### XXVI, 36. 37.

έστι καὶ γίνεται ἡν γὰρ τὸ μνημονεύειν ἢ νοείν ἢ φαντάζεσθαι, ἡ δὲ φαντασία αὐτῷ οὐ τῷ ἔχειν, ἀλλ' οἶα ὁρῷ καὶ οἶα διάκειται κἂν τὰ αἰσθητὰ ίδη, ὁπόσον αὐτῶν ἂν ίδη, τοσοῦτον ἔχει τὸ βάθος. ὅτι γὰρ ἔχει πάντα δευτέρως, οὐχ οῦτω τελείως πάντα γίνε- ε ται καὶ μεθόριον οὖσα καὶ ἐν τοιούτῳ κειμένη ἐκ' ἅμφω φέρεται.

36. Exet  $\mu$  by our xal rayador dia vou boa. ou γάρ στέγεται έκεζνο ώστε μή διελθείν είς αὐτήν έπεὶ μή σώμα τό μεταξύ ώστε έμποδίζειν · χαίτοι καί σω- 10 μάτων \* μεταξύ πολλαχη είς τα τρίτα άπό των πρώτων ή αφιζις. εί δε πρός τα κάτω δοίη αυτήν, άναλόγως τη μνήμη και τη φαντασία έχει δ ήθέλησε. διό ή μνήμη, και όταν των άρίστων ή, ούκ άριστον. δει δε την μνήμην λαμβάνειν ού μόνον έν τῷ οἶον αίσθά- 🛚 νεσθαι ὅτι μνημονεύει, ἀλλὰ καὶ ὅταν διακέηται κατὰ τὰ πρόσθεν παθήματα ἢ θεάματα. γένοιτο γὰρ ἂν καὶ μή παρακολουθοῦντα ὅτι ἔχει ἔχειν παρ' αύτῷ ἰσχυροτέρως η ει ειδείη. ειδώς μεν γάρ τάχα αν ώς άλλο έχοι άλλος αύτος ών, άγνοων δε ότι έχει πινδυνεύει » είναι δ έχει: δ δή πάθημα μαλλον πεσείν ποιεί την ψυχήν. άλλ' εί άφισταμένη τοῦ έκει τόπου άναφέρει τάς μνήμας, όπωσοῦν είχε κάκει ή δε ένέργεια έκείνων ήφάνιζε την μνήμην. ού γαο ώς κείμενοι ήσαν τύποι, ΐνα αν ήν ίσως άτοπου τὸ συμβαίνον, ἀλλ' ή 3 p. 400 Súvaµıs אי א מֹסָבּטבוֹסע טוֹקרבָסָטי בּוֹב בּׁשבּׁסְעָבוּמִי. | גמטσαμένης αύν τῆς ἐν τῷ νοητῷ ἐνεργείας είδεν ἂ πρότεφον πρίν έχει γενέσθαι ίδουσα ήν.

37. τί οὖν; Χάκείνα νῦν αὐτὴ ἡ δύναμις, καθ' ἡν τὸ μνημονεύειν, εἰς ἐνέργειαν ἄγει; ἢ εἰ μὲν μὴ αὐτὰ » ἑωρῶμεν, μνήμη, εἰ δ' αὐτά, ῷ κάκεί ἑωρῶμεν. ἐγείρεται γὰρ τοῦτο οἶς ἐγείρεται καὶ τοῦτό ἐστι τὸ ὁρῶν

περί τῶν εἰρημένων. οὐ γὰρ εἰχασία δει χρώμενον άποφαίνεσθαι ούδε συλλογισμφ τὰς ἀρχὰς ἄλλοθεν είληφότι, άλλ' έστι περί τῶν νοητῶν, ὡς λέγεται, καὶ ένθάδε ούσι τῷ αὐτῷ λέγειν ὃ δύναμιν έχει τὰ ἐκεί s θεωρείν. ταὐτὸ γὰρ οἶον έγείραντας δει ὑραν τὰ έκει· ώστε και έκει. σίον εί τις άνάγων αύτου τον όφθαλμον έπι τινος ύψηλης σποπιας όρφη α ούδεις των ού συν αύτῷ ἀναβεβηκότων. ή τοίνυν μνήμη ἐκ τοῦ λόγου φαίνεται άρχεσθαι άπὸ οὐρανοῦ ήδη τῆς ψυχῆς 10 τούς έκει τόπους καταλιπούσης. έντεῦθεν μέν οὖν έν ούρανφ γενομένη καί στασα θαυμαστόν ούδέν, εί των ένθάδε μνήμην πολλών έχει οίων είρηται, και έπιγινώσκειν πολλάς των πρότερον έγνωσμένων, είπερ καί σώματα έχειν περί αύτας άνάγκη έν σχήμασιν 15 όμοίοις. καί εί τὰ σχήματα δὲ ἀλλάξαιντο σφαιφοειδῆ ποιησάμεναι, άλλα δια των ήθων και της των τρόπων ίδιότητος [αν] γνωρίζοιεν ού γαρ άτοπον. τα μέν γάρ πάθη έστωσαν αποθέμεναι, τα δε ήθη ού πωλύεται μένειν. εί δε και διαλέγεσθαι δύναιντο, καί 😠 οῦτως ἂν γνωρίζοιεν. ἀλλ' ὅταν ἐκ τοῦ νοητοῦ κατέλθωσι, πώς; η άναχινήσουσι την μνήμην, έλαττόνως μέντοι η έκειναι, των αύτων άλλα τε γάρ έξουσι μνημονεύειν και χρόνος πλείων λήθην παντελή πολλών πεποιημώς έσται. άλλ' εί τραπείσαι είς τον αί-25 σθητόν κόσμον είς γένεσιν τηδε πεσούνται, ποίος χρόνος έσται τοῦ μνημονεύειν; η σύκ ἀνάγκη είς πῶν βάθος πεσείν. έστι γαρ χινηθείσας και στηναι έπί τι προελθούσας και ούδεν δε κωλύει πάλιν | έκδυναι, p. 401 πρίν γενέσεως έλθειν έπ' έσχατον τόπον.

38. τὰς μὲν οὖν μετιούσας καὶ μεταβαλλούσας ἔχοι ἀν τις εἰπεῖν, ὅ τι καὶ μνημονεύσουσι τῶν γὰρ γεγενημένων καὶ παφεληλυθότων ἡ μυήμη αἶς ઉર PLOTIN. I. 18

## XXVI, 39.

έν τῷ αὐτῷ ὑπάρχει μένειν, τίνων ἂν αὑται μνημονεύοιεν; άστρων δε περί ψυχης των τε άλλων άπάντων καί δή και περί ήλίου και σελήνης ἐπιζητει ὁ λόγος τας μνήμας και τελευτών είσι και έπι την του παντός ψυχήν και έπιτολμήσει και τοῦ Διὸς αὐτοῦ s τάς μνήμας πολυπραγμονείν. ταῦτα δὲ ζητῶν καὶ τὰς διανοίας αὐτῶν καὶ τοὺς λογισμοὺς τίνες εἰσὶ θεωρήσει, είπες είσίν. εί ούν μήτε ζητοῦσι μήτε ἀποροῦσιν. ούδενός γάρ δέονται ούδε μανθάνουσιν α πρότερον ούκ ήν αύτοις έν γνώσει. τίνες αν λογισμοί ή τίνες 10 συλλογισμοί αύτοις γίνοιντο η διανοήσεις; άλλ' ούδε περί τῶν ἀνθρωπίνων αὐτοῖς ἐπίνοιαι καὶ μηχαναί, έξ ών διοικήσουσι τὰ ήμέτερα η όλως τὰ τῆς γῆς άλλος γάρ τρόπος της είς το παν παρ' αύτων εύθημοσύνης. 16

39. τι ούν; δτι τον θεόν είδον ού μνημονεύουσιν; η αεί δρώσιν. έως δ' αν δρώσιν, ούκ ένι δήπου φά. ναι αύτον έφρακέναι παυσαμένων γάρ τοῦτο ἂν πάθος είη. τι δέ; οὐδ' ὅτι περιῆλθον χθές την γην καί τὸ πέρυσιν οὐδ' ὅτι ἔζων χθὲς καὶ πάλαι καὶ ἐξ οὖ n ζῶσιν; η ζῶσιν ἀεί· τὸ δὲ ἀεὶ ταὐτόν ἕν, τὸ δὲ χθὲς τῆς φοράς και τὸ πέρυσι τοιοῦτον ἂν είη, οἶον ἂν εί τις την όφμην την κατά πόδα ένα γενομένην μερίζοι είς πολλά και άλλην και άλλην και πολλάς ποιοί την μίαν. καί γάρ ένταῦθα μία φορά, παρά δὲ ήμιν με- 3 τροῦνται πολλαὶ xaì ἡμέραι ἄλλαι, ὅτι xaì νύντες διαλαμβάνουσιν. ἐκεί δὲ μιᾶς οῦσης ἡμέρας πῶς πολλαί; ώστε ούδε το πέρυσιν. άλλά το διάστημα ού ταὐτόν, ἀλλ' ἄλλο, καὶ τὸ ζωδίου τμῆμα ἄλλο. διὰ τί ούν ούκ έρει 'παρηλθον τόδε, νῦν δὲ ἐν ἄλλφ είμί'; » εί δε και έφορα τα των άνθρώπων, πως ού και τας μεταβολάς τάς περί αύτούς και ότι νῦν ἄλλοι; εί δε

τούτο, καί ότι πρότερου έτεροι καί έτερα · ώστε καί μνήμη.

40. η ούκ άνάγκη ούτε όσα τις θεωρεί έν μνήμη. 42 τίθεσθαι ούτε τῶν πάντη κατὰ συμβεβηκός ἐπακοε λουθούντων έν φαντασία γίνεσθαι ών τε ή νόησις και ή γνῶσις έναργεστέρα, ει ταῦτα αίσθητῶς γίνοιτο, ούκ άνάγκη παρέντα την γνωσιν αύτων το κατά μέοός αίσθητῷ τὴν ἐπιβολὴν ποιεΐσθαι, εί μή τις ἔργφ οίκονομοϊτό τι, τῶν ἐν μέρει τῆ γνώσει τοῦ ὅλου ἐμ-10 περιεχομένων. λέγω δε ξκαστον ώδε · πρώτον μεν τό μή άναγκαΐον είναι α τις όρα παρατίθεσθαι παρ' αὐτῷ. ὅταν γὰρ μὴ διαφέρη ἢ μὴ προς αὐτον ἦ ὅλως ἡ - αἴσθησις ἀπροαιρέτως τῆ διαφορῷ τῶν ὑρωμένων κινηθείσα, τοῦτο αὐτὴ ἔπαθε μόνη τῆς ψυχῆς οὐ δεξα-15 μένης είς τὸ είσω, ἅτε μήτε ποὸς χοείαν μήτε ποὸς άλλην ώφέλειαν αύτη της διαφοράς μέλον. όταν δε και ή ένέργεια αὐτῆ πρὸς ἄλλοις ή, και παντελῶς οὐκ ἂν ἀνάσχοιτο τῶν τοιούτων παρελθόντων τὴν μνήμην, όπου μηδε παρόντων γινώσκει την αίσθησιν. καί 20 μην ότι τών πάντη κατά συμβεβηκός γινομένων ούκ άνάγκη έν φαντασία γίνεσθαι, εί δε και γίνοιτο, ούχ ώστε καί φυλάξαι και παρατηρήσαι, άλλα και ό τύπος τοῦ τοιούτου οὐ δίδωσι συναίσθησιν, μάθοι αν τις, εί τὸ λεγόμενον οῦτω λάβοι. λέγω δὲ ὡδε ἱ εἰ μηδέ-25 ποτε προηγούμενον γένοιτο τον άέρα τόνδε είτα τόνδε τεμείν έν το χατά τόπον κινείσθαι η καί έτι μαλλογ διελθείν, ούτ' αν τήρησις αύτοῦ οὕτ' αν έννοια βαδίζουσι γένοιτο. έπει και της όδοῦ εί μη έγίνετο τὸ τόδε διανύσαι προηγούμενον, δι' άέρος δὲ ήν την 30 διέξοδον ποιήσασθαι, ούκ αν έγένετο ήμιν μέλειν τοῦ ἐν ὅτφ σταδίφ γῆς ἐσμὲν ἢ ὅσον ἠνύσαμεν· καὶ εί πινεΐσθαι δὲ έδει μή τοσόνδε χρόνον, άλλὰ μόνον 18\*

# XXVI, 40.

κινείσθαι, μηδ' άλλην τινά πρᾶξιν εἰς χρόνου ἀνήγομεν, ούκ αν έν μνήμη άλλον αν και άλλον χρόνον έποιησάμεθα. γνώριμον δέ, ότι της διανοίας έχούσης τό πραττόμενον όλον και πιστευούσης ούτω πάντως P. 403 πφαχθήσεσθαι οὐκ ἂν ἔτι προσέχοι γιγνομένοις έκά- 5 στοις. καί μήν καί όταν τις ταὐτὸν ἀεὶ ποιῷ, μάτην ἂν έτι παρατηροί ἕχαστα τοῦ ταὐτοῦ. εί οὖν τὰ ἄστρα φερόμενα τὰ αύτῶν πράττοντα φέρεται και ούχ ϊνα παφέλθη ταῦτα, ὅσα παφέρχεται, καὶ τὸ ἔργον αὐτοῖς οῦτε ή θέα ὦν πάρεισιν οὕτε τὸ παρελθείν κατὰ συμ- 10 βεβηκός τε ή πάροδος προς άλλοις τε ή γνώμη μείζοσι τά τε αύτὰ ἀεὶ δι' ὦν διέρχονται ταῦτα ὅ τε χρόνος ούκ έν λογισμῷ ὁ έν τοσῷδε, εί και διηρειτο, ούκ άνάγκη ούτε τόπων ών παρίασιν ούτε χρόνων είναι μνήμην \*\* ζωήν τε την αυτην έχοντα, όπου και το 15 τοπικόν αύτοις περί ταὐτόν, ὡς μὴ τοπικόν, ἀλλὰ ζωτιχόν τὸ χίνημα είναι ζώου ένὸς εἰς αύτὸ ἐνεργοῦντος έν στάσει μέν ώς πρός τό έξω, πινήσει δέ τη έν αὐτῷ ζωῆ ἀιδίφ οὔση. καὶ μὴν εί καὶ χορεία ἀπεικάσειέ τις την χίνησιν αύτῶν, εί μέν ίσταμένη ποτέ, ή 3 πῶσα ἂν είη τελεία ή συντελεσθείσα έξ ἀρχῆς είς τέlos, arelys de n ev péger éxástn. el de rolaúry ola del, releia del. el dè del releia, oùr èxes pobror èr ώ τελεσθήσεται ούδε τόπον. ώστε ούδε έφεσιν αν . ไมงเ งบ๊รพร · พีซระ งบ๊ระ วองงเหตีร งบ้ระ รงสเหตีร นะรถท์- 🐲 σει ώστε ούδε μνήμη τούτων. εί μέντοι αύτοι μέν ζωήν ζῶσι μακαρίαν ταῖς αύτῶν ψυχαῖς τὸ ζῆν προσεμβλέποντες, τη δε των ψυχων αύτων πρός εν ταύτη τη νεύσει και τη έξ αὐτῶν είς τὸν σύμπαντα οὐρανὸν έλλάμψει, ώσπερ χορδαί έν λύρα συμπαθώς κινηθεί- 30 σαι μέλος αν άσειαν έν φυσική τινι άρμονία, εί ούτω κινοιτο ό σύμπας ούρανός καί τὰ μέρη αὐτοῦ πρός

αὐτόν, φερόμενος και αὐτὸς και ἄλλα ἄλλως πρὸς τὸ - αὐτὸ ἄλλης αὐτοῖς και τῆς θέσεως οὕσης, ἔτι ἂν μᾶλλον ἡμῖν ὁ λόγος ὀρθοῖτο μιᾶς ζωῆς και ὁμοίας τῆς΄ πάντων ἔτι μᾶλλον οὕσης.

41. ό δε δή πάντα ποσμών Ζεύς και έπιτροπεύων καί διατιθείς, είς ἀεὶ ψυχὴν βασιλικὴν καὶ βασιλικὸν νοῦν ἔχων καὶ πρόνοιαν ὅπως γίγνοιτο καὶ γινομένων έπιστασίαν και τάξει διοικῶν και περιόδους έλίττων πολλάς ήδη και τελέσας, πως αν έν τούτοις απασι 10 μνήμην ούκ έχοι, δπόσαι τε έγένοντο και οίαι αί πεοίοδοι; καί ώς αν καί ξπειτα γένοιντο μηχανώμενος καί συμβάλλων και λογιζόμενος μνημονικώτατος.αν είη πάντων, όσφ και δημιουργός σοφώτατος. τὸ μὲν ούν τῶν περιόδων τῆς μνήμης | καὶ καθ' αύτὸ αν ν. 404 15 έχοι πολλήν άπορίαν, όπόσος άριθμός είη και εί είδείη. πεπερασμένος γάρ ων άρχην τῷ παντί χρωνικήν δώσει εί δ' απειρος, ούκ είδήσει όπόσα τα αύτοῦ ἔργα. η ὅτι εν είδήσει και μιᾶ ζωῆ ἀεί οῦτως γάρ απειρος καί τὸ ἕν οὐ γνώσει ἔξωθεν, άλλ' ἔργω, 20 συνόντος άει τοῦ οῦτως ἀπείρου, μᾶλλον δὲ παρεπομένου καί θεωρουμένου ούκ έπακτώ γνώσει. ώς γάρ τὸ αύτοῦ ἄπειρον τῆς ζωῆς οἶδεν, οῦτω καὶ τὴν ἐνέργειαν την είς τὸ πᾶν μίαν οὖσαν, οὐχ ὅτι εἰς τὸ πᾶν..

42. άλλ' έπει το κοσμοῦν διττόν, το μὲν ὡς τον
25 δημιουργον λέγομεν, τὰ δὲ ὡς την τοῦ παντὸς ψυχήν,
xal τὸν Δία λέγοντες ὅτὲ μὲν ὡς ἐπὶ τὸν δημιουργὸν
φερόμεθα, ὅτὲ δὲ ἐπὶ τὸ ἡγεμονοῦν τοῦ παντός, ἐπὶ
μὲν τοῦ δημιουργοῦ ἀφαιρετέον πάντη τὸ πρόσω και
ὅπίσω μίαν αὐτῷ ἄτρεπτον καὶ ἄχρονον ζωὴν διδόν30 τας ἡ δὲ τοῦ κόσμου ζωὴ τὸ ἡγούμενον ἐν αῦτῆ
ἔχουσα ἔτι ἐπιζητεῖ λόγον. εἰ οὖν καὶ αῦτη μὴ ἐν τῷ
λογίζεσθαι ἔχει τὸ ζῆν μηδ' ἐν τῷ ζητεῖν ὅ τι δεῖ

### XXVI, 43.

ποιειν ήδη γαο έξεύρηται και τέτακται α δεί ού ταχθέντα τὰ γὰρ ταχθέντα ην τὰ γινόμενα, τὸ δὲ ποιοῦν αὖτὰ ἡ τάξις. τοῦτο δὲ ψυχῆς ἐνέργεια ἐξηρτημένης μενούσης φρονήσεως, ής είχων ή έν αὐτῆ τάξις. ού τρεπομένης δε έκείνης άνάγκη μηδε ταύτην τρέ- 5 πεσθαι · ού γαο ότε μεν βλέπει έκει, ότε δε ού βλέπει · άπολειπομένη γάρ αν άποροι. μία γάρ ψυχή καί εν έργον: τό γάρ ήγεμονοῦν ξν κρατοῦν ἀεὶ καὶ οὐχ ὁτὲ μέν κρατούν, ότε δε πρατούμενον πόθεν γάρ τά πλείω, ώστε και γενέσθαι μάχην η άπορίαν; και τό 10 διοικοῦν Εν τὸ αὐτὸ ἀεὶ ἐθέλει. διὰ τί γὰρ ἂν αλλο καί άλλο, ΐνα είς πλείω άπορης; καίτοι, εί καί εν ούσα μεταβάλλοι, ούκ αν άποροι. ού γάρ ότι είδη πολλά το παν καί μέρη έχει και έναντιώσεις πρός τα μέρη, δια τοῦτο ἂν ἀποροϊ ὅπως διαθείτο · οὐ γὰρ ἀπὸ τῶν ἐσχά- 15 των ούδ' άπό τῶν μερῶν ἄρχεται, άλλ' ἀπό τῶν πρώτων, και άπό πρώτου άρξαμένη όδῷ άνεμποδίστω έπι πάντα είσι και κοσμει και δια τοῦτο κρατει, ὅτι ἐφ' ένος ἔργου μένει τοῦ αυτοῦ καὶ ταὐτόν. εί δὲ ἅλλο p. 405 και άλλο βουλεύοιτο, πόθεν τὸ άλλο; | είθ' ὅ τι χρή » ποιειν άπορήσει και άσθενήσει το έργον αύτη είς άμφίβολον τοῦ πράττειν-ἐν λογισμοῖς ἰούση.

43. έστι γὰρ ῶσπερ ἐφ' ἐνὸς ξώου ἡ διοίκησις, ἡ μέν τις ἀπὸ τῶν ἕξωθεν καὶ μερῶν, ἡ δέ τις ἀπὸ τῶν ἔνδον καὶ τῆς ἀρχῆς, καθάπερ ἰατρὸς μὲν ἔξωθεν » ἀρχόμενος καὶ κατὰ μέρος ἄπορος πολλαχῆ καὶ βουλεύεται, ἡ δὲ φύδις ἀπὸ τῆς ἀρχῆς ἀπροσδεὴς βουλεύσεως. καὶ δεί τοῦ παντὸς τὴν διοίκησιν καὶ τὸν διοικοῦντα ἐν τῷ ἡγείσθαι οὐ κατ' ἰατροῦ ἕξιν εἶναι, ἀλλ' ὡς ἡ φύσις. πολὺ δὲ μᾶλλον ἐκεί τὸ ἁπλοῦν, ὅσφ » κατὰ πάντων ἐμπεριειλημμένων ὡς μερῶν ζώου ἑνός. πάσας γὰρ τὰς φύσεις κρατεί μία, αί δὲ ἕπονται ἀνηρ-

τημέναι και έξηρτημέναι και οίον έκφῦσαι, ώς αι έν κλάδοις τη του όλου φυτου. τίς ούν ό λογισμός ή τίς άρίθμησις η τίς ή μνήμη παρούσης άει φρονήσεως και ένεργούσης και κρατούσης και κατά τὰ αὐτὰ διοικούs σης; ού γὰρ δη ὅτι ποικίλα καὶ διάφορα τὰ γινόμενα, δεί συνεπόμενον ταίς του γινομένου μεταβολαίς και τό ποιοῦν ἡγείσθαι. ὄσφ γὰρ ποικίλα τὰ γινόμενα, τοσυύτφ τὸ ποιοῦν ώσαύτως μένον. πολλὰ γὰρ καὶ έφ' ένὸς έκάστου ζώου τὰ γινόμενα κατὰ φύσιν καὶ 10 ούχ όμοῦ πάντα, αί ήλικίαι, αί ἐκφύσεις ἐν χρόνοις, οίον περάτων, γενείων, μαζών αὐξήσεις, ἀπμαί, γενέσεις άλλων, ού τῶν πρόσθεν λόγων ἀπολλυμένων, έπιγινομένων δε άλλων. δηλον δε έκ τοῦ και έν τφ γεννωμένω αύ ζώω τον αύτον και σύμπαντα λόγον 15 είναι. και δή την αύτην φρόνησιν αξιον περιθείναι και ταύτην χαθόλου είναι οίον χόσμου φρόνησιν έστωσαν, πολλήν μεν και ποικίλην και αὐ άπλην ζφου ένος μεγίστου, ού τῷ πολλῷ ἀλλοιουμένην, ἀλλὰ ἕνα λόγον καί όμοῦ πάντα· εί γὰς μὴ πάντα, σύκ ἐκείνου, ἀλλὰ νο τῶν ὑστέρων καὶ μερῶν ἡ φρόνησις.

44. ἀλλ' ἴσως τὸ μὲν τοιοῦτον ἔργον φύσεως ἄν p. 406 τις είποι, φρονήσεως δὲ ἐν τῷ παντὶ οὖថης καὶ λογισ-μοὺς ἀνάγκη καὶ μνήμας είναι. ἔστι δὲ τοῦτο ἀνθρώ-πων τὸ φρονείν ἐν τῷ μὴ φρονείν τιθεμένων καὶ τὸ κ ζητείν φρονείν τὸ αὐτὸ τῷ φρονείν νευομικότων. τὸ γὰρ λογίζεσθαι τί ἅλλο ἀν εἰη ἢ τὸ ἐφίεσθαι εὑρείν φρόνησιν καὶ λόγον ἀληθῆ καὶ τυγχάνοντα νοῦ τοῦ ὅντος; ὅμοιος γὰρ ὁ λογιζόμενος πιθαρίζοντι εἰς πιθά-ρισιν καὶ μελετῶντι εἰς ἕζιν καὶ ὅλως τῷ μανθάνοντι
κ εἰς γνῶσιν. ζητεί γὰρ μαθείν ὁ λογιζόμενος ὅπερ ὁ ἦδη ἔχων φρόνιμος. ὥστ' ἐν τῷ στάντι τὸ φρονείν. μαρτυρεί δὲ καὶ αὐτὸς ὁ λογισάμενος. ὅταν γὰρ εῦρη

δ δει, πέπαυται λογιζόμονος · και άνεπαύσατο έν τφ φρονήσαι γενόμενος. εί μεν ούν κατά τους μανθάνοντας τὸ ήγούμενον τοῦ παντὸς τάξομεν, λογισμοὺς άποδοτέον και άπορίας και μνήμας συμβάλλουτος τὰ παρεληλυθότα τοις παρούσι χαί τοις μέλλου- έ σιν. εί δε κατά τον είδοτα έν στάσει δρου έχούση, νομιστέον αύτου είναι την φρόνησιν. είτα εί μέν οίδε τὰ μέλλοντα τὸ γὰρ μὴ είδέναι λέγειν ατοπου. διὰ דו סטיא אמן האשה בסדמו בולאסבו; בו אל בולאסבו אמן οπως έσται, τι έτι δει του λογίζεσθαι καί του τά 10 παρεληλυθότα πρός τὰ παρόντα συμβάλλειν; καὶ ή γνώσις δε τών μελλόντων, είπερ αύτῷ συγγωρειται παρείναι, ού τοιαύτη αν είη, οία τοις μάντεσι πάρεστιν, άλλ' οία αύτοις τοις ποιούσι πεπιστευκόσιν ότι έσται. τοῦτο δὲ ταὐτὸν [τῷ] τοις πάντα πυρίοις, οἶς 15 ούδεν άμφίβολον ούδε άμφιγνοούμενον. οίς άρα άραρεν ή δόξα, τούτοις παραμένει. ή αὐτή ἄρα καὶ περὶ μελλόντων φρόνησις, οία και ή περί παρόντων, κατά τὸ ἐστάναι τοῦτο δὲ λογισμοῦ ἔξω. ἀλλ' εἰ μὴ οίδε τά μέλλοντα, α αύτος ποιήσει, ούδε είδήσει ποιήσει » ούδε πρός τι βλέπων ποιήσει, άλλα το έπελθον ποιήσει · τοῦτο δὲ ταὐτὸν τῷ εἰκῆ. μένει ἄρα καθ' ὃ ποιήσει. άλλ' εί μένει xat' δ ποιήσει, ούx άλλως ποιήσει η ώς οίον τό έν αύτῷ παράδειγμα ἔχει. μοναχῶς ἄρα ποιήσει και ώσαύτως. ού γαρ νυν μεν αλλως, υστε- 3 ρον δε άλλως, η τί χωλύει αποτυχείν; εί δε το ποιούμενον διαφόρως έζει, άλλ' έσχε γε διαφόρως ού παρ' έαυτοῦ, ἀλλὰ δουλεῦον λόγοις · οὖτοι δὲ παρὰ τοῦ ποιούντος . ώστε ήχολούθησε τοις εφεξής ό λόγος. ώστε ούδαμη το ποιούν άναγκάζεσθαι πλανάσθαι » ούδ' άπορειν ούδ' έχειν πράγματα, ώσπερ τινές φήθησαν δύσκολον είναι την των όλων διοίκησιν. το

γὰφ ἔχειν πράγματα ἦν, ὡς ἔοιχε, τὸ ἐπιχειρειν ἔφγοις ἀλλοτρίοις • τοῦτο δὲ ὡν μὴ κρατει. ὡν δέ τις κρατει καὶ μόνος, τίνος ἂν οὐτος δέοιτο ἢ αὐτοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ βουλήσεως; τοῦτο δὲ ταὐτὸν [τῷ] τῆς αὑ-<sup>5</sup> τοῦ φρονήσεως • τῷ γὰρ | τοιούτῷ ἡ βούλησις φρό- ». <sup>407</sup> νησις. οὐδενὸς ἄρα δει τῷ τοιὸύτῷ εἰς τὸ ποιειν, ἐπειδὴ οὐδ ἡ φρόνησις ἀλλοτρία, ἀλλ' αὐτὸς οὐδενὶ ἐπακτῷ χρώμενος. οὐδὲ λογισμῷ τοίνυν οὐδὲ μνήμη. ἐπακτὰ γὰρ ταῦτα.

45. άλλα τί διοίσει της λεγομένης φύσεως ή τοιαύτη φρόνησις; η ότι ή μεν φρόνησις πρώτον, ή δε φύσις ἔσχατον · ἴνδαλμα γὰρ φρονήσεως ἡ φύσις καὶ ψυχῆς ἔσχατον ὂν ἔσχατον καὶ τὸν ἐν αὐτῇ ἐλλαμπόμενον λόγον έχει, οίον εί έν κηρώ βαθεί διικνοίτο 15 είς ἕσχατον έπὶ θάτερα ἐν τῆ ἐπιφανεία τύπος, ἐναργοῦς μὲν ὄντος τοῦ ἄνω, ίχνους δὲ ἀσθενοῦς ὄντος τοῦ κάτω. ὅθεν οὐδὲ οἶδε, μόνον δὲ ποιει. ὅ γὰρ ἔχει τῷ ἐφεξῆς διδοῦσα ἀπροαιρέτως τὴν δόσιν τῷ σωματικῷ καί ύλικῷ ποίησιν έχει, οἶον καί τὸ θερμανθέν 20 τῷ ἐφεξῆς ἁψαμένω δέδωχε τὸ αύτοῦ είδος δερμόν έλαττόνως ποιήσαν. διὰ τοῦτό τοι ή φύσις οὐδὲ φαν-· τασίαν έχει· ή δε νόησις φαντασίας πρείττων· φαντασία δε μεταξύ φύσεως τόπου και νοήσεως. ή μεν γαρ αύθενός άντιληψιν ούδε σύνεσιν έχει, ή δε φαν-25 τασία σύνεσιν έπακτοῦ ' δίδωσι γὰρ τῷ φαντασθέντι είδεναι à επαθεν ή δε γεννα αύτη και ενέργεια έξ αύτοῦ τοῦ ἐνεργήσαντος. νοῦς μέν οὖν ἔχει, ψυχή δέ ή τοῦ παντός έκομίσατο είς ἀεὶ καὶ ἐκεκόμιστο καὶ τοῦτό ἐστιν αὐτῆ τὸ ζῆν καὶ τὸ φαινόμενον ἀεἶ σύνε-· 30 σις νοούσης · τὸ δὲ έξ αὐτῆς ἐμφαντασθέν εἰς ῦλην φύσις, έν ή ίσταται τὰ ὄντα ή και πρό τούτου και έστιν έσχατα ταῦτα τοῦ νοητοῦ. ἦδη γὰρ τὸ ἐντεῦθεν τὰ μι-

μήματα. άλλ' ή φύσις είς αὐτὴν ποιοῦσα καὶ πάσχουσα, έπείνη δε ή πρό αύτης και πλησίον αύτης ποιούσα ού πάσχει, ή δ' έτι άνωθεν είς σώματα η είς ύλην ού ποιεί. 46. τὰ δὲ σώματα ὑπὸ φύσεως λεγόμενα γίγνεσθαι τὰ μέν στοιχεία αὐτό τοῦτο, τὰ δὲ ζῷα και τὰ 5 φυτά άρα ούτως, ώστε την φύσιν οίον παρακειμένην έν αύτοις έχειν; οίον έπι φωτός άπελθόντος ούδεν ό άήρ αύτοῦ ἔχει, ἀλλ' έστιν οἶον χωρίς τὸ φῶς, χωρίς. δε ό άγο οίον πιονάμενος. η οίον έπι του πυρός και , p. 408 τοῦ θερμανθέντος, οῦ | ἀπελθόντος μένει τις θερ- 10 μότης έτέρα ούσα παρά την ούσαν έν τω πυρί, πάθος τι τοῦ θερμανθέντος. την μέν γάρ μορφην ην δίδωσι τῷ πλασθέντι έτερον είδος θετέον παρ' αὐτὴν τὴν φύσιν. εί δέ τι άλλο παρά τοῦτο ἔχει, ὅ ἐστιν οἶον μεταξύ τούτου και αύτης της φύσεως, ζητητέον. και 15 ητις μέν διαφορά φύσεως και της είρημένης έν το παντί φρονήσεως, είρηται.

47. έκεινο δε απορου πρός τὰ υῦν απαντα εἰ γὰρ αἰών μεν περί νοῦν, χρόνος δε περί ψυχήν ἔχειν γάρ φαμεν τὴν ὑπόστασιν τὸν χρόνον περί τὴν τῆς ψυχῆς » ἐνέργειαν καὶ ἐξ ἐκείνης πῶς οὐ μερίζομένου τοῦ χρόνου καὶ τὸ παρεληλυθὸς ἔχοντος μερίζοιτο ἀν καὶ ἡ ἐνέργεια καὶ πρὸς τὸ παρεληλυθὸς ἐπιστρέφουσα ποιήσει καὶ ἐν τῆ τοῦ παντὸς ψυχῆ τὴν μνήμην; καὶ γὰρ αῦ ἐν μεν τῷ αἰῶνι τὴν ταυτότητα, ἐν δε τῷ χρόνφ κ τὴν ἑτερότητα \* τίθεσθαι ἢ ταὐτὸν αἰῶν ἕσται καὶ χρόνος, εἰ καὶ ταζς τῆς ψυχῆς ἐνεργείαις τὸ μεταβάλλειν οὐ δώσομεν. ἔρ' οὖν τὰς μεν ἡμετέρας ψυχὰς μεταβολὴν δεχομένας τήν τε ἅλλην καὶ τὴν ἕνδειαν οἶα ἐν χρόνοφ φήσομεν εἶναι, τὴν δε τοῦ ὅλου γεννᾶν » μεν χρόνον, οὐ μὴν ἐν χρόνφ εἶναι; ἀλλ' ἔστω μὴ ἐν χρόνφ. τί [δ'] ἐστιν ὅ ποιεῖ γεννῶν αὐτὴν χρό-

νον, άλλὰ μὴ αίῶνα; ἢ ὅτι ἁ γεννῷ οὐκ ἀίδια, ἀλλὰ περιεχόμενα χρόνῷ ἐπεὶ οὐδ' αί ψυχαὶ ἐν χρόνῷ, ἀλλὰ τὰ πάθη αὐτῶν ἅττα ἐστὶ καὶ τὰ ποιήματα. ἀίδιοι γὰρ αίψυχαὶ καὶ ὁ χρόνος ῦστερος καὶ τὸ ἐν χρόνῷ 5 ἔλαττον χρόνου ΄ περιέχειν γὰρ δεῖ τὸν χρόνου τὸ ἐν χρόνῷ, ὥσπερ, φησί, τὸ ἐν τόπῷ καὶ ἐν ἀριθμῷ.

48. άλλ' εί έν αὐτῆ τόδε μετὰ τόδε, καὶ τὸ πρότερον καί τὸ ΰστερον τῶν ποιουμένων, καν εί έν χρόνφ αύτη ποιεί, και νεύει και πρός το μέλλον εί 10 δε τοῦτο, και πρός τὸ παρεληλυθός. η έν τοις ποιουμένοις το πρότερον και παρεληλυθός, έν αψτη δε ουδεν παρεληλυθός, άλλα πάντες οι λόγοι αμα, ωσπερ εξοηται. Εν δε τοις ποιουμένοις το ούχ αμα, έπει ούδε το όμου, καίτοι έν τοις λόγοις το όμου, οίον γει-15 ρες καl πόδες of έν λόγφ. έν δε τοις αίσθητοις | χω- p. 409 ols. καίτοι κάκει άλλον τρόπον τό χωρίς. ώστε καί τό πρότερου άλλου τρόπου. η το μέν γωρίς είποι αν τις έτερότητι το δε πρότερον πῶς, εί μη ἐπιστατοϊ τό τάττον ; έπιστατούν δε έρει το τόδε μετα τόδε δια 20 τί γὰο οὐχ ἅμα πάντα ἔσται; ἢ εἰ μὲν ἄλλο τὸ τάττον και ή τάξις, ούτως ώς οίον λέγειν εί δε τὸ έπιστατοῦν ἡ πρώτη τάξις, οὐκέτι λέγει, ἀλλὰ ποιεί μόνον τόδε μετά τόδε. εί γαο λέγει, είς τάξιν βλέπων λέγει · ωστε έτερον της τάξεως έσται. πως ούν ταύτόν; 25 ότι μή ύλη και είδος τὸ τάττον, ἀλλ' είδος μόνον και δύναμις και ένέργεια δευτέρα μετά νοῦν έστι ψυχή. τό δε τόδε μετά τόδε έν τοις πράγμασιν ού δυναμένοις αμα πάντα. σεμνόν γάο τι και ή ψυχή ή τοιαύτη, οίον πύπλος προσαρμόττων πέντρω εύθύς μετά πένυ τρον αύξηθείς, διάστημα άδιάστατον. ούτω γάρ έχει ξπαστα· εί τάγαθόν τις πατά πέντρον τάξειε, τόν γοῦν κατὰ κύκλον ἀκίνητον, ψυχὴν δὲ κατὰ κύκλον

283

#### 'XXVI, 49.

κινούμενον αν τάξειε, κινούμενον δε τη έφέσει. νοῦς γὰο εὐθὺς καὶ ἔχει καὶ περιείληφεν, ἡ δὲ ψυχη τοῦ ἐπέκεινα ὄντος ἐφίεται. ἡ δὲ τοῦ παντός σφαίρα την ψυχην ἐκείνως ἐφιεμένην ἔχουσα ἡ πέφυκεν ἐφίεσθαι κινείται. πέφυκε δὲ ἡ σῶμα τοῦ οὖ ἐστιν ἔξω ἐφίε- s σθαι · τοῦτο δὲ περιπτύξασθαι καὶ περιελθεῖν πάντη ἑαυτῷ. καὶ κύκλω ἅρα.

49. άλλὰ πῶς οὐ καὶ ἐν ἡμιν οῦτως αί νοήσεις αί τῆς ψυχῆς καὶ οί λόγοι, ἀλλ' ἐνταῦθα ἐν χρόνοις τό υστεφου και αι ζητήσεις ώδι; αφ' δτι πολλά α αφ- 10. yei nal niveïtai nal oùy ev ngatei; n nal õti ällo και άλλο ποός την χρείαν και ποός τὸ παρόν σύχ ώρισμένον έν αύτῷ, ἀλλὰ πρός τὸ ἄλλο ἀεὶ καὶ ἄλλο έξω. όθεν άλλο τό βούλευμα καί πρός καιρόν, ότε ή χρεία πάρεστι. και συμβέβηκεν έξωθεν τουτί, 15 είτα τουτί. και γάρ τῷ πολλά ἄρχειν ἀνάγκη πολλάς nal ràs gavrasias sivai nal inintérous nai naivàs άλλου άλλφ και έμποδίους τοις αύτοῦ έκάστου κινήμασι καί ένεργήμασιν. όταν γάρ τὸ έπιθυμητικὸν κινηθή, ήλθεν ή φαντασία τούτου οίον αίσθησις » άπαγγελτική και μηνυτική του πάθους άπαιτουσα p. 410 συνέπεσθαι και έκπορίζειν τὸ ἐπιθυμούμενον · τὸ δὲ έξ ἀνάγκης ἐν ἀπόρφ συνεπόμενον και πορίζον ἢ και avertestoon ylveral. Ral & Dunds de els anuvan Radaχαλών τὰ αὐτὰ ποιεϊ χινηθείς καὶ αί τοῦ σώματος τ zostal nel tà nády älla noist nel älla dobáfsi: nel ή άγνοια δε των άγαθων και το μη έχειν ό τι είπη πάντη άγομένη και έχ του μίγματος τούτων άλλα. άλλ' εί και το βέλτιστον αυτό άλλα δοξάζει; η του κοινοῦ ἡ ἀπορία καὶ ἡ ἀλλοδοξία· ἐκ δὲ τοῦ βελτί- » στου ό λόγος ό όρθος είς το κοινον δυθείς τῷ είναι έν το μίγματι, ού τη αύτου φύσει άσθενής, άλλ'

284<sup>.</sup>

οίον έν πολλώ θορύβω έκκλησίας ό άριστος των συμβούλων είχων ού χρατει, άλλ' οί χείρονες των θορυβούντων καί βοώντων, ό δε κάθηται ήσυχη ούδεν δυνηθείς, ήττηθείς δε τῷ θορύβφ τῶν χειρόνων. 5 και έστιν έν μεν τῷ φαυλοτάτω άνδρι τὸ κοινὸν καί έκ πάντων ό άνθρωπος κατά πολιτείαν τινά. φαύλην έν δε τῷ μέσφ, έν ή πόλει παν χρηστόν τι κρατήσειε δημοτικής πολιτείας ούκ άκράτου ούσης έν. δε τω βελτίονι άριστοχρατιχόν τό της ζωής φεύγον-10 τος ήδη το κοινόν του άνθρώπου και τοις άμείνοσι [αύτον] διδόντος. έν δε τῷ ἀρίστῷ, τῷ χωρίζοντι, ἕν τό άρχον καί παρά τούτου είς τα άλλα ή τάξις. οίον διττής πόλεως ούσης, τής μέν άνω, τής δε των κάτω, κατὰ τὰ ἄνω ποσμουμένης. ἀλλ' ὅτι γε ἐν τῆ τοῦ 15 παντός ψυχη τό &ν zal ταύτόν και όμοιως, ev δè τοις άλλοις άλλως, και δι' ά, είρηται. ταύτα μέν ούν ταύτη.

50. περί δὲ τοῦ εί ἐφ' ἑαυτοῦ τι ἔχει τὸ σῶμα καὶ παρούσης ζῆ τῆς ψυχῆς ἔχου ἤδη τι ἐδιου ἢ ὃ ἔχει ἡ φ φύσις ἐστὶ καὶ τοῦτό ἐστι τὸ προσομιλοῦν τῷ σώματι. ἢ καὶ αὐτὸ τὸ σῶμα, ἐν ῷ καὶ ψυχὴ καὶ φύσις, οὐ τοιοῦτον εἶναι δεἕ, οἶον τὸ ἄψυχον καὶ οἶον ὁ ἀἡρ ἱ πεφωτισμένος, ἀλλ οἶον ὁ τεθερμασμένος, καὶ ἔστι τὸ σῶμα τοῦ ζώου καὶ τοῦ φυτοῦ δὲ οίον σκιὰν ψυχῆς s ἔχοντα καὶ τὸ ἀλγεῖν καὶ τὸ ἦδεσθαι δὲ τὰς τοῦ σώ-ματος ἡδουὰς περί τὸ τοιούνδε σῶμά ἐστιν ἡμίν δὲ ἡ τούτου ἀλγηδῶν καὶ ἡ τοιαύτη ἡδουὴ εἰς γνῶσιν. 411 ἀπαθῆ ἔρχεται. λέγω δὲ ἡμίν τῆ ἄλλη ψυχῆ, ἅτε καὶ τοῦ τοιοῦδε σώματος οὐπ ἀλλοτρίου, ἀλλ' ἡμῶν sö ὄντος. διὸ καὶ μέλει ἡμῖν αὐτοῦ ὡς ἡμῶν ὄντος. οὕτε γὰρ τοῦτο ἐσμὲν ἡμεῖς οὕτε καθαφοὶ τούτου ἡμεῖς, ἀλλὰ ἐξήρτηται καὶ ἐκκρέμαται ἡμῶν, ἡμεῖς δὲ κατὰ

#### XXVI, 51.

τό πύριον, ήμων δε άλλως όμοίως τουτο. διό και ήδομένου και άλγοῦντος μέλει και ὄσφ ἀσθενέστεοοι μαλλον καί όσφο έαυτούς μή χωρίζομεν. άλλά τοῦτο ήμῶν τὸ τιμιώτατον καὶ τὸν ἄνθρωπου τιθέμεθα και οίον είσδυόμεθα είς αὐτό. χρή γάο 5 τὰ πάθη τὰ τοιαῦτα μὴ ψυχῆς ὅλως είναι λέγειν, άλλὰ σώματος τοιοῦδε καί τινος κοινοῦ καὶ συναμφοτέρου. όταν γάρ εν τι ή, αύτω οίον αυταρκές έστιν · οίον σῶμα μόνον τί αν πάθοι άψυχον όν; διαιρούμενον γαρ ούκ αὐτό, ἀλλ' ή ἐν αὐτῷ 10 ένωσις ψυχή τε μόνη ούδε τοῦτο και ούτως έχουσα έκφεύγει παν. όταν δε δύο έθελη εν είναι, έπακτφ χρήσάμενα τῷ ένὶ τῷ οὐκ ἐᾶσθαι εἶναι ἕν τὴν γένεσιν εικότως τοῦ άλγειν έχει. λέγω δε δύο ούκ, εί δύο σώματα. μία γαο φύσις. άλλ' όταν άλλη φύ- 15 σις αઁλλη દેθέλη ποινωνεῖν παὶ μένει αઁλλω παί τι τὸ χείφον λάβη παρά του κρείττονος και έκεινο μέν μή δυνηθή λαβεϊν, έκείνου δέ τι ίχνος, και ούτω γένηται δύο καί ξν μεταξύ γενόμενον τοῦ τε ὅ ἦν καὶ τοῦ δ μή έδυνήθη έχειν άπορίαν έγέννησεν αύτῷ έπί- » κηφου κοινωνίαν και ού βεβαίαν είληχός, άλλ' είς τὰ έναντία ἀεὶ φερομένην. Χάτω τε ούν καὶ ανω αίωρούμενον φερόμενον μέν κάτω ἀπήγγειλε την αύτοῦ άλγηδόνα, πρὸς δὲ τὸ ἄνω τὴν ἔφεσιν τῆς หถเขตางในс.

51. τοῦτο δη τὸ λεγόμενον ήδονήν τε εἶναι καὶ ἀλγηδόνα, εἶναι μὲν ἀλγηδόνα γνῶσιν ἀπαγωγῆς σώματος ἰνδάλματος ψυχῆς στερισκομένου, ήδονην δὲ γνῶσιν ζώου ἰνδάλματος ψυχῆς ἐν σώματι ἐναρμοζομένου πάλιν αὖ. ἐκει μὲν οὖν τὸ πάθος, ή δὲ γνῶσις » τῆς αἰσθητικῆς ψυχῆς ἐν τῆ γειτονία αἰσθομένης καὶ ἀπαγγειλάσης τῷ εἰς ὅ λήγουσιν αἰ αἰσθήσεις. καὶ

XXVI, 52.

ήλγύνθη μέν έπεινο· | λέγω δε τὸ ήλγύνθη τὸ πέ- P 412 πουθεν έκετνο. οίον έν τη τομή τεμνομένου του σώματος ή μεν διαίφεσις κατά τον όγκον, ή δε άγανάκτησις κατά τον ὄγκον τῷ μή μόνον ὄγκον, άλλά καλ 5 τῷ τοιόνδε ὄγκον είναι έκει δε και ή φλεγμονή. ήσθετο δε ή ψυχή παραλαβούσα το έφεξης οίον κείσθαι. πασα δε ήσθετο τὸ έχει πάθος ούκ αὐτή παθοῦσα. αίσθανομένη γάρ πᾶσα έκει λέγει τὸ πάθος είναι, ού ή πληγή και ή όδύνη. εί δε ήν αύτή πα-10 θοῦσὰ ἐν παντί ὅλη τῷ σώματι οὖσα, οὐκ ἂν εἰπεν ούδ' αν έμήνυσεν ότι έκει, άλλ' έπαθεν αν την όδύνην πασα και ώδυνήθη όλη και ούκ αν είπεν οὐδὲ έδήλωσεν ότι έκει, άλλα όπου έστιν είπεν αν έκει. έστι δὲ πανταχοῦ. νῦν δὲ ὁ δάκτυλος ἀλγετ καὶ ὁ 15 άνθρωπος άλγει, ότι ό θάπτυλος ό του άνθρώπου. τόν δε δάπτυλον ό ανθρωπος λέγεται άλγειν, ώσπερ καί ό γλαυκός ανθρωπος κατά τὸ ἐν ὀφθαλμῷ γλαυκόν. έκεινο μέν ούν το πεπονθός άλγει, εί μή τις το άλγείν μετά της έφεξης αίσθήσεως περιλαμβάνοι. 20 περιλαμβάνων δε δηλονότι τοῦτο σημαίνει, ὡς ὀδύνη μετά τοῦ μή λαθεῖν την όδύνην την αίσθησιν. άλλ' ούν την αίσθησιν αύτην ούκ όδύνην λεκτέον, άλλά γνώσιν όδύνης. γνώσιν δε ούσαν άπαθη είναι, ίμα γυῷ καὶ ὑγιῶς ἀπαγγείλῃ. πεπουθώς γὰο ἄγγελος 25 σχολάζων τῷ πάθει ἢ οὐκ ἀπαγγέλλει ἢ οὐχ ὑγιὴς άγγελος.

52. καί τῶν σωματικῶν δὲ ἐπιθυμιῶν τὴν ἀρχὴν ἐκ τοῦ οῦτως κοινοῦ καὶ τῆς τοιαύτης σωματικῆς φύσεως ἀκόλουθον τίθεσθαι γίνεσθαι. οὖτε γὰρ τῷ 50 ὑπωσοῦν ἔχοντι σώματι δοτέον τὴν ἀρχὴν τῆς ὀρέξεως καὶ προθυμίας οὖτε τῆ ψυχῆ αὐτῆ ἁλμυρῶν ἢ γλυκέων ζήτησιν, ἀλλὰ ὅ σῶμα μέν ἐστιν, ἐθέλει δὲ

### XXVI, 52.

μή μόνον σώμα είναι, άλλά και πινήσεις έκτήσατο πλέον η αύτή και έπι πολλά διά την επίκτησιν ήνάγπασται τρέπεσθαι. διο ούτωσί μεν έχον άλμυρών, ούτωσι δε γλυκέων, και ύγραινεσθαι και θερμαίνεσθαι, ούδεν αύτῷ μελησαν, εί μόνον ην. ωσπερ δε 5 έχει έχ της όδύνης έγίνετο ή γνώσις και άχάγειν έχ τοῦ ποιοῦντος τὸ πάθος ἡ ψυχὴ βουλομένη ἐποίει τὴν συνήν και τοῦ πρώτου παθόντος διδάσποντος τοῦτο σεύγοντός πως και αύτοῦ ἐν τῆ συστολῆ, οῦτως καὶ ένταῦθα ή μέν αἴσθησις μαθοῦσα καὶ ή ψυχή ή έγ- 10 γύς, ην δή φύσιν φαμέν την δούσαν το ίχνος, ή μέν p. 413 φύσις την τρανήν έπιθυμίαν τέλος ούσαν | της άρξαμένης έν έκείνω, ή δ' αίσθησις την φαντασίαν, ἀφ אָר חֶסָח חָ הססוננו ה שטוח הָז דט הסטונניי ח מעדוreiver nal naoreget nal où nooséger oure ro. apfavre 15 τῆς ἐπιθυμίας οὖτε τῷ μετὰ ταῦτα ἐπιτεθυμηκότι. άλλα δια τί δύο έπιθυμίας, άλλ' σύκ έκεινο είναι το έπιθυμοῦν μόνον τὸ σῶμα τὸ τοιόνδε; η εί ἐστίν έτερον ή φύσις, έτερον δε τό σωμα τό τοιόνδε παρά πῆς φύσεως γενόμενον · ἔστι γὰρ ἡ φύσις πρό τοῦ τὸ 2 τοιόνδε σώμα γενέσθαι αυτη γαο ποιεί το τοιόνδε σώμα πλάττουσα καί μορφούσα · άνάγκη μήτε άρχειν αὐτὴν τῆς ἐπιθυμίας, ἀλλὰ τὸ τοιόνδε σῶμα τὸ πεπουθός ταδί και άλγυνόμενον των έναντίων η πάσχει έφιέμενου, ήδουης έκ του πονείν και πληρώσεως έκ s της ένδείας την δε φύσιν ώς μητέρα, ώσπερ στογαζομένην τῶν τοῦ πεπονθότος βουλημάτων, διορθοῦν τε πειρασθαι και έπανάγειν είς αύτην και ζήτησιν τοῦ ἀκεσομένου ποιουμένην συνάψασθαι τῆ ζητήσει τη του πεπουθότος έπιθυμία και την περάτω- 3 σιν απ' έκείνου πρός αύτην ηκειν ωστε το μέν έπιθυμειν έξ αύτου είποι αν τις πατρός έπιθυμίαν.

288

### XXVI, 53. 54.

τήν δε έξ άλλου και δι' άλλο έπιθυμετν, τήν δε ποριζομένην η μή άλλην είναι.

53. ότι δε τουτό έστι περί ο ή άρχη της έπιθυμίας, καί αί ήλικίαι μαρτυροῦσιν αί διάφοροι. άλλαι s γάρ παίδων και μειρακίων και άνδρῶν al σωματικαί ύγιαινόντων τε καί νοσούντων τοῦ ἐπιθυμητικοῦ τοῦ αύτοῦ ὄντος · δῆλον γὰρ ὅτι τῷ σωματικόν καί σῶμα τοιόνδε είναι τρεπόμενον παντοίας τροπάς παντοδαπάς και τάς έπιθυμίας ίσχει και τό μή συνεγείοειο σθαι δε πανταχού ταζ λεγομέναις προθυμίαις την πασαν έπιθυμίαν είς τέλος της σωματικής μενούσης καί ποὸ τοῦ τὸν λογισμὸν εἶναι μὴ βούλεσθαι η φα-. γείν η πιείν έπι τι προελθούσαν την έπιθυμίαν λέγει, όσον ήν έν τω τοιώδε σώματι, την δε φύσιν μη 15 συνάψασθαι αύτην μηδέ προσθέσθαι μηδέ βούλεσθαι, ώσπερ ούδε κατά φύσιν έχούσης άγειν είς φύσιν, ώς αν αυτήν τω παρά φύσιν και κατά φύσιν έπιστατοῦσαν. εί δέ τις πρός το πρότερον λέγοι άρχετν το σωμα διάφορον γινόμενον και διαφόρους τω έπιθυ-20 μητικῷ τὰς ἐπιθυμίας ποιείν, οὐκ αὔταρκες | λέγει p. 414 πρός τὸ α̈λλου παθόντος α̈λλως αὐτὸ ὑπερ α̈λλου διαφόρους έπιθυμίας έχειν, όπότε οὐδ' αὐτὸ γίνεται τὸ ποριζόμενον. ού γάρ δη τῷ έπιθυμητικῷ ή τροφή η θερμότης και ύγρότης ούδε κίνησις ούδε κούφισις a κενουμένου ούδε πλήρωσις μεστούμένου, άλλ' έκείνου πάντα.

54. έπλ δὲ τῶν φυτῶν ẳρα ἄλλο μὲν τὸ οἶον ἐναπηχηθὲν τοις σώμασιν αὐτῶν, ἄλλο δὲ τὸ χορηγῆσαν, ὅ δὴ ἐπιθυμητικὸν μὲν ἐν ἡμιν, ἐν ἐκείνοις
30 δὲ φυτικόν; ἢ ἐν μὲν τῆ γῆ τοῦτο ψυχῆς ἐν αὐτῆ οὕσης, ἐν δὲ τοις φυτοις τὸ ἀπὸ τούτου. ζητήσειε δ' ἄν τις πρότερον τίς ψυχὴ ἐν τῆ γῆ, πότερα ἐκ τῆς PLOTIN, Ι.

σφαίρας του παντός, ην και μόνην δοκεί ψυχούν πρώτως Πλάτων, οίον έλλαμψις είς την γην η πάλιν αυ λέγων πρώτην καλ πρεσβυτάτην θεῶν τῶν έντὸς οὐρανού και αυτή δίδωσι ψυχήν θίαν και τοις άστροις. πῶς γὰρ ἂν θεὸς είη, εί μὴ ἐκείνην ἔχοι; ῶστε συμ- 5 βαίνει και τὸ πρᾶγμα ὅπως ἔχει έξευρετ δύσκολον אמן עווג מאסטור א טעא געעדדם גע בנטאארי א Πλάτων γίνεσθαι. άλλὰ πρότερον πῶς ἂν εὐλόγως έχειν τὸ πράγμα δόξειε. την μέν ούν φυτικήν ψυχήν อ้รู` ธัฎยเ ท พุทิ ธีห ซอิบ ตบอนย์ของ ธัร สบรทัร ผัง รเร รธห- ₩ μαίροιτο εί δε και ζώα πολλά έκ γης γινόμενα όραται, διὰ τί ού και ζώον ἅν τις είποι αὐτὴν είναι; ζώον δε τοσούτον ούσαν και ού σμικράν μοτραν του παντός διά τί ού και νοῦν ἔχειν φήσειε και οῦτω θεόν בוֹעמו; בוֹתבּם לב אמן דשי מטרקשי באמטרטי, לומ דו טי א καί την γην ζώον μέρος του παντός ζώου ούσαν; ού γάρ δή έξωθεν μέν συνέχεσθαι ύπό ψυχής άλλοτρίας φατέον, ένδον δε μή έχειν ώς ού δυναμένης και αύτῆς ἔχειν οἰκείαν. διὰ τί γὰς τὰ μὲν πύρινα δύναται, τό δε γήινον ού; σωμα γαρ εκάτερον και ούκ ίνες εκει » ούδε σάρκες ούδ' αίμα ούδε ύγρόν καίτοι ή γη ποικιλώτερον καί έκ πάντων των σωμάτων. εί δ' ὅτι δυσκίνητον, τοῦτο πρός τὸ μὴ κινείσθαι ἐκ τόπου λέγοι τις αν. άλλὰ τὸ αἰσθάνεσθαι πῶς; πῶς γὰρ καὶ τὰ ἄστρα; ού γὰρ δή οὐδὲ σαρκῶν τὸ αἰσθάνεσθαι οὐδ' ὅλως = p. 415 σῶμα δοτέον | τῆ ψυχῆ, Γνα αἰσθάνοιτο, ἀλλὰ τῷ σώματι δοτέον ψυχήν, ΐνα ή και σώζοιτο το σωμα. πριτική δε ούση τη ψυχή υπάρχει βλεπούση είς σώμα καί τών τούτου παθημάτων την κρίσιν ποιείσθαι. τίνα οὖν παθήματα γῆς καὶ τίνων αι κρίσεις; ἔπειτα » και τὰ φυτὰ καθ' όσον γῆς οὐκ αίσθάνεται. τίνων ούν αι αισθήσεις και διά τίνων; η ού τολμητέου και

290

Ξυευ όργάνων γίνοσθαι αἰσθήσεις. καὶ εἰς τίνα δὲ χρείαν τὸ αἰσθάνεσθαι αὐτῆ; οὐ γὰρ δὴ διὰ τὸ γινώσκειν ἀ ἀκεἰ γὰρ ἡ τοῦ φρονειν οἰς μὴ ἐκ τοῦ αἰσθάνεσθαι γίνεται τις χρεία. ἢ τοῦτο μὸν οὐκ ἂν τοἰς αἰσθήτοις εἰδησίς τις οὐκ ἂμουσος, οἰον ἡλίου καὶ τῶν ἄλλων καὶ οὐφανοῦ καὶ γῆς · αἰ γὰρ τούτων αἰσθήσεις καὶ καρ' αὐτῶν ἡδείαι. τοῦτο μὸν οὖν ὅκ καιτον πρότεφον. νῦν δὲ κάλιν, εἰ αι αἰσθήσεις τῆ ναι ναθο΄ λου λαβείν, εἰ ἄνευ ὀφγάνων ἔστιν αἰσθάνεσθαι και αἰσθήσεις καὶ καφό τὴν χρείαν ἀ καρο τίνων αὶ αἰσθήσεις καὶ κῶς. ἢ ἀναγκιον πρότεφον ἀναλαβείν τὰ ἀποφηθέντα καὶ καθό λου λαβείν, εἰ ἄνευ ὀφγάνων ἔστιν αἰσθάνεσθαι καὶ εἰ πρὸς χρείαν αὶ αἰσθήσεις κῶν εἰσινο.

55. δει δή θέσθαι ώς τὸ αίσθάνεσθαι τῶν αίσθη-.16 τῶν ἐστι τῆ ψυχῆ ἢ τῷ ζώῷ ἀντίληψις τὴν προσούσαν τοίς σώμασι ποιότητα συνιείσης και τα είδη αύτών άποματτομένης. η τοίνυν μόνη έφ' έαυτης άντιλήψεται η μετ' άλλου. μόνη μέν σύν και έφ' έαυτης 20 πῶς; ἐφ' ἑαυτῆς γὰρ τῶν ἐν αὐτῆ καὶ μόνον νόησις. εί δε και άλλων, δει πρότερον και ταῦτα ἐσχηκέναι ήτοι όμοιωθείσαν η τῷ όμοιωθέντι συνούσαν. όμοιωθηναι μέν ούν έφ' έαυτης μένουσαν ούχ οίόν τε. πώς γαρ αν δμοιωθείη σημείον γραμμή; έπει ούδε ή νοη-28 τη τη αίσθητη αν γραμμή έφαρμόσειεν ούδε το νοητόν πῦς ἢ ἄνθρωπος τῷ αίσθητῷ πυρὶ ἢ ἀνθρώπφ. έπει ούδ' ή φύσις ή ποιούσα τον άνθρωπον τῷ γενομένφ άνθρώπφ είς ταὐτόν, ἀλλὰ μόνη, κἂν οἰόν τε τῶ αίσθητῷ ἐπιβάλλειν, τελευτήσει είς την τοῦ νοηα τοῦ σύντσιν έκφυγόντος τοῦ αίσθητοῦ αὐτὴν οὐκ έχούσης ότο αύτοῦ λάβοιτο. ἐπεί και τὸ ὑρατὸν ὅταν ψυχή πόρρωθεν όρῷ, κἂν ὅτι μάλιστα είδος είς αὐτὴν

19\*

# XXVI, 55.

ηχη ἀρχόμενον τὸ πρὸς αὐτὴν οἶον ἀμερες ὄν, λήγει p. 416 είς το ύποχείμενον χρώμα και σχήμα όσου έστιν έκει δρώσης. ού τοίνυν δει μόνα ταῦτα είναι, τὸ έξω και κήν ψυχήν επεί ούδ' αν πάθοι άλλα δεί το πεισόμενον τρίτον είναι, τοῦτο δέ έστι τὸ τὴν μορ- 5 φήν δεξόμενον. συμπαθές άρα και όμοιοπαθές δεί είναι καί ύλης μίας και τό μέν παθείν, τό δέ γνώναι, zal τοιούτον γενέσθαι τὸ πάθος, οἶον σώζειν μέν τι τοῦ πεποιηκότος, μὴ μέντοι ταὐτὸν εἶναι, ἀλλὰ ἅτε μεταξύ τοῦ πεποιηκότος καὶ ψυχῆς ὂν τὸ πάθος ἔχειν 🛚 μεταξύ αίσθητοῦ χαὶ νοητοῦ χείμενον μέσον ἀνὰ λόγον, συνάπτον πως τὰ ἄχρα ἀλλήλοις, δεκτικὸν ἅμα καὶ ἀπαγγελτικὸν ὑπάρχον, ἐπιτήδειον ὁμοιωθῆναι · έκατέρφ. ὄργανόν γὰρ ὄν γνώσεώς τινος οὕτε ταὐτόν δει τῷ γινώσχοντι είναι οὖτε τῷ γνωσθησομένφ, ἐπι- 15 τήδειον δε έκατέρο όμοιωθηναι, το μεν έξω δια του παθείν, τῷ δὲ είσω διὰ τοῦ τὸ πάθος αὐτοῦ είδος γενέσθαι. εί δη τοίνυν ύγιες λέγομεν, δι' όργάνων δετ σωματικών τὰς αίσθήσεις γίνεσθαι. και γάρ τοῦτο άκόλουθον τῷ τὴν ψυχὴν πάντη σώματος έξω γενο- 30 μένην μηδενός άντιλαμβάνεσθαι αίσθητου. το δέ δογανον δει ή παν τὸ σῶμα ή μέρος τι πρὸς ἔργον τι ἀφωρισμένον είναι, οἶον ἐπὶ ἁφής καὶ ὄψεως · καὶ τὰ τεχνητά δε των δργάνων ίδοι τις αν μεταξύ των κρινόντων και των κρινομένων γινόμενα και άπαγγέλ- 35 λοντα τῷ κρίνοντι τὴν τῶν ὑποκειμένων ἰδιότητα. ό γὰρ κανών τῷ εὐθεί τῷ έν τῃ ψυχῃ καὶ τῷ έν τῷ ξύλφ συναψάμενος εν τῷ μεταξύ τεθείς τὸ κρίνειν τῷ τεχνίτη το τεχνητον έδωκεν. εί δε συνάπτειν δει το κριθησόμενον τῷ ὀργάνῷ ἢ καὶ διά τινος μεταξύ διε- » στηκότος πόροω του αίσθητου, οίον εί πόροω το πῦς τῆς σαρκὸς τοῦ μεταξύ μηδέν παθόντος ἢ οἶον εί

**292** 

κενόν τι είη μεταξύ ὄψεως και χρώματος, δυνατόν όραν τοῦ ὀργάνου τῆ δυνάμει παρόντος, έτέρου λόγου. ἀλλ' ὅτι ψυχῆς ἐν σώματι και διὰ σώματος ἡ αίσθησις, δῆλον.

56. το δε εί της χρείας μόνον ή αίσθησις ώδε σκεπτέον. εί δή ψυχη μεν μόνη ούκ αν αίσθησις γίγνοιτο, μετά δε σώματος αί αίσθήσεις, διά σώμα αν είη έξ ούπερ και αι αισθήσεις και δια την σώματος χοινωνίαν δοθείσα και ήτοι έξ ανάγκης έπακο-10 λουθούσης. ότι γάρ πάσχει τὸ σῶμα καὶ φθάνει τὸ πάθος μείζον ου μέχοι ψυχης. η και μεμηχάνηται δπως καί πρίν μείζον γενέσθαι \* \* τὸ ποιοῦν, ώστε καί φθείζαι η καί πρίν πλησίον γενέσθαι φυλάξασθαι. εί δή τοῦτο, πρὸς χρείαν ἂν εἶεν αί αἰσθήσεις. xal 15 γαο εί και πρός | γνώσιν τῷ μή ἐν γνώσει ὄντι, p. 417 άλλ' άμαθαίνοντι διὰ συμφοράν, καὶ ϊνα ἀναμνησθῆ δια λήθην, ού τω μήτε έν χρεία μήτε έν λήθη.. άλλ' εί τοῦτο, οὐ περί τῆς γῆς ἂν μόνον είη σκοπείσθαί, άλλά και περί άστρων άπάντων και μάλιστα περί 20 παντός τοῦ οὐρανοῦ καὶ τοῦ κόσμου. μέρεσι μὲν γὰρ πρός μέρη, οἶς και τὸ παθεϊν ὑπάρχει, γένοιτο αν αίσθησις κατά τον παρόντα λόγον, όλφ δε πρός αύτὸ τίς ἂν είη ἀπαθῶς ἔχοντι πανταχῆ ἑαυτοῦ ποὸς έαυτό; και γάρ ει δει το μέν ὄργανον τοῦ αίσθανο-25 μένου είναι, έτερον δε παρά τὸ ὄργανον τὸ οὖ αἰσθάνεται ύπάρχειν, τὸ δὲ πᾶν ὅλον ἐστίν, οὐκ ἂν εἶη αὐτῷ τὸ μὲν δι' οῦ, τὸ δὲ οῦ ἡ αἴσθησις. ἀλλὰ συναίσθησιν μεν αύτοῦ, ῶσπερ και ήμεις ήμῶν συναισθανόμεθα, δοτέον, αίσθησιν δε άει έτέρου ούσαν 30 οὐ δοτέον. ἐπεὶ καὶ ὅταν ἡμεῖς παρὰ τὸ καθεστώς άει τινος των έν τῷ σώματι άντιλαμβανώμεθα, έξωθεν προσελθόντος άντιλαμβανόμεθα. άλλ' ώσπερ έφ

293

### XXVI, 57.

ήμών ού μόνον των έξωθεν ή άντίληψις, άλλα χαί μέρει μέρους, τι κωλύει και τὸ κῶν τῆ ἀπλανεϊ τὴν πλανωμένην όραν και ταύτη την γην και τα έν αὐτη βλέπειν; και εί μή άπαθη ταῦτα τῶν ἄλλων πα-שייי, אמן מאאשר מוסטיוסצור לצבוע אמן דאי טעמנט ווא זμόνον ώς καθ' αύτην της απλανούς είναι, αλλ' ώς όφθαλμοῦ ἀπαγγέλλοντος τῆ τοῦ παντὸς ψυχῆ ἅ εἶδε. και γαρ ει των άλλων απαθής, δια τι ώς όμμα ούκ δψεται φωτοειδες έμψυχον όν; άλλ' όμμάτων, φησίν, ούκ έπεδειτο. άλλ' εί ότι μηθέν έξωθεν ύπελέλειπτο 10 όφατόν, άλλ' ένδον γε ήν και έαυτον ούθεν όραν έχώλυσεν εί δ' ότι μάτην αν ήν αύτον όραν, έστα μή προηγουμένως μεν ούτως ένεπα του δράν γεγονέναι, άχολουθείν δε τῷ οῦτως έχειν έξ ἀνάγχης. διὰ τί [δ'] ούκ αν είη τοιούτω όντι σώματι διαφανεϊ το 16 δραν;

57.  $\ddot{\eta}$  oùr àquet elval tò  $\dot{\sigma}$ i' où,  $\ddot{\eta}$  va óq $\ddot{q}$  rai όλως αίσθάνηται, άλλὰ δει την ψυχην ούτως έχειν, ώς νεύειν πρός τα αίσθητά. τη δε ψυχη ύπάρχει άελ πρός τοις νοητοις είναι, καν οίόν τε ή αύτη αίσθά- » νεσθαι, ούκ αν είη τουτο τῷ πρὸς κρείττοσιν είναι, όπότε και ήμας σφόδρα πρός τοις νοητοις όντας, ότε p. 418 לסעלי, למיטלמיטיטו אמן טֿשנוק אמן מוט שיוס מאלמנו, καν πρός έτέρω δε όλως, τα έτερα λανθάνει. έπει καί τὸ μέρει τινί μέρους ἀντιλαμβάνεσθαι θέλειν, 25 οίον έαυτόν εί καταβλέποι, περίεργον και έφ' ήμῶν, אמן בן שח ציבאע דואסץ, שעדחי מאאסט דב סאוי שה אמר אמר אמר אמר אמר אמר אין איז איז איז איז איז איז איז איז איז א λοῦ δρᾶν πεπονθότος xal ένδεοῦς. ἀσφραίνεσθαι δὲ καί άκούειν καί γεύεσθαι χυμῶν περιστάσεις αν τις καί περιελκυσμούς τῆς ψυχῆς θείτο, ῆλιον δὲ καὶ τὰ 🗴 άλλα άστρα κατά συμβεβηκός όραν και ακούειν δέ. εί δε δή και έπιστρέφεσθαι δι' άμφω, ούκ άλογος

294

ή θέσις. ἀλλ' εἰ ἐπιατρέφριτο, καὶ μνημονεύσει· ἢ ἄτοπον ὧν εὐεργετεϊ μὴ μνημονεύειν πῶς γὰρ εὐεργετεί, εἰ μὴ μνημονεύει;

58. γίνονται δε εύχων γνώσεις χατά οίον σύν-• αψιν καί κατά τοιάνδε σχέσιν έναρμοζομένων καί αί ποιήσεις ούτως : και έν ταις μάγων τέχναις είς το συναφές παν· ταύτα δε δυνάμεσιν έπομέναις συμπαθώς. εί δε τουτο, διά τί ού και την γην αισθάνεσθαι δώσομεν; άλλα ποίας αίσθήσεις; η δια τι ού πρώτον 10 άφην και μέρει μέρους άναπεμπομένης έπι το ήγούμενον της αίσθήσεως και τῷ ὅλφ, πυρός και τῶν άλλων; καί γάρ εί τό σῶμα δυσκίνητον, οὕτι γε ἀκίνητον. άλλ' έσονται αί αίσθήσεις ού τῶν μικρῶν, άλλα των μεγάλων. άλλα δια τί; η ότι ανάγκη ψυ-15 χῆς ἐνούσης τὰς χινήσεις τὰς μεγίστας μη λανθάνειν. σθαι, ίνα εὖ τίθοιτο τὰ πρὸς ἀνθρώπους, ὅσον εἰς αὐτὴν τὰ ἀνθρώπων ἀνάκειται· εὐ τίθοιτο δὲ οἶον συμπαθώς και άχούειν δε εύχομένων χαι έπινεύειν 20 εύχαις ούχ ὃν ήμεις τρόπον · και ταις άλλαις αισθήσεσι παθητήν είναι πρός αύτήν και τάλλα, οίον όσμῶν πέρι και τῶν γευστῶν ὅσα ὀσφραντὰ κατὰ τὰς τῶν χυλῶν ὀσμὰς πρὸς ζφων πρόνοιαν καὶ | κατα- p. 419 סאפטאי אמן לאוסאבטאי דסט ססאמדואסט מטידסוג. אמן סטא 25 άπαιτητέον & έφ' ήμῶν ὄργανα οὐδε γὰρ πᾶσι ζώοις ταύτά · οίον ώτα οὐ πᾶσι, καὶ οἰς μή ἐστιν, ἀντίληψίς έστι ψόφων. περί δε ὄψεως, εί φωτός δεί, πως; ού γάρ δή άπαιτητέον ὄμματα. εί ούν τοῦ φυτικοῦ συγχωρουμένου ήν, συγχωρείν έν πνεύματι όντος υ του φυτικού πρώτως ούτως έχειν, όντος πνεύματος τί χρή άπιστείν και διαφανές είναι ; μαλλον δ', είπερ πνεύμα, καί διαφανές καί έλλαμπόμενον παρά του

κύκλου ένεργεία διαφανές Φστε οὐδὲν ἄτοπου οὐδ' ἀδύνατου ὁρᾶν τὴν ἐν τῆ γỹ ψυχήν. καὶ δεϊ καὶ νοεϊν ψυχὴν οὐ φαύλου σώματος εἶναι, ῶστε καὶ θεὸν εἶναι; πάντως γὰρ καὶ ἀγαθὴν δεῖ ἀεὶ τὴν ψυχὴν εἶναι.

59. εί ούν τοις φυτοις δίδωσι την γεννητικήν 5 η έν αύτη μέν ή γεννητική, ταύτης δε ίχνος ή έν τοις φυτοίς, και ούτως αν είη ώς ή σαρξ έμψυχος ήδη και έχομίσατο, εί έχει χαί την γεννητικήν έν αύτοις τά φυτά. ένοῦσα δὲ δίδωσι τῷ σώματι τοῦ φυτοῦ, ὅπερ βέλτιον, 💩 διαφέρει τοῦ χοπέντος καὶ σὐκέτι φυτοῦ, 🕨 άλλὰ μόνον ξύλου. άλλ' αὐτῷ γε τῷ σώματι τῆς γῆς τί δίδωσιν ή ψυγή; ού ταύτον δει νομίζειν σώμα είναι γήινον άποτμηθέν τε τῆς γῆς καὶ μένον συνεχές, οία λίθοι δειπνύουσιν αὐξόμενοι μέν, Εως είσι συνηρτημένοι, μένοντες δε όσον έτμήθησαν άφηρημένοι. 🛚 ξπαστον μέν ούν μέρος ίχνος έχειν δει νομίζειν, έπιθειν δε έπι τούτω το παν φυτικόν, δ ούκέτι τουδε έστιν η τοῦδε, ἀλλὰ τῆς ὅλης είτα τὴν τοῦ αίσθητιχοῦ φύσιν οὐκέτι τῷ σώματι συμπεφυρμένην, έποχουμένην δέ είτα την άλλην ψυχην καί νουν, ην δη » Έστίαν και Δήμητραν έπονομάζουσιν ανθρωποι θεία φήμη και φύσει άπομαντευόμενοι τὰ τοιαῦτα χρώμενοι.

p. 420

60. καὶ ταῦτα μὲν ταύτη. ἐπανιτέον δὲ πάλιν καὶ περὶ τοῦ θυμοειδοῦς ζητητέον, εἰ, ὥσπερ τῶν ἐπι- » θυμιῶν τὴν ἀρχὴν καὶ ἀλγηδόνας καὶ ἡδονάς, τὰ πάθη, οὐ τὰς αἰσθήσεις, ἐν τῷ οῦτως ἔχοντι σώματι ἐτίθεμεν τῷ οἶον ζφωθέντι, οῦτω καὶ τοῦ θυμοῦ τὴν ἀρχήν, ἢ καὶ πάντα τὸν θυμὸν τοῦ οῦτως ἔχοντος σώματος θησόμεθα ἢ μέρους τινὸς σώματος, οἶον καρδίας οῦ- » τως ἐχούσης ἢ χολῆς οὐ νεκροῦ σώματος καὶ εἰ ἄλλου ὅντος τοῦ διδόντος τὸ ἔχνος τὸ ψυχικὸν ἢ ἐνταῦθα ἕν

296

· τι τοῦτο ὁ θυμός, οὐκέμι παρὰ θυμικοῦ ἢ αἰσθητικοῦ. έχει μέν ούν καθ' όλον τό σώμα τό φυτικόν όν παντί έδίδου τῷ σώματι τὸ ίχνος και τὸ ἀλγείν ἦν ἐν παντὶ καί τὸ ἦδεσθαι καὶ ἡ ἀρχὴ τῆς ἐπιθυμίας ἐν παντὶ τοῦ 5 πληφοῦσθαι ή δὲ τῶν ἀφροδισίων σὐκ είρητο, ἀλλ' έστω περί τὰ μόρια τῶν τοιούτων τελεστικά. έστω δε ό περί τὸ ἡπαρ τόπος τῆς ἐπιθυμίας ἀρχή, ὅτι τὸ φυτικόν έκει ένεργει μάλιστα, δ τό ίχνος τό ψυχικόν το ήπατι καί τῷ σώματι παφέχει· έκει δέ, ὅτι έκει ἄφ-10 χεται ή ένέργεια. άλλα περί τοῦ θυμοῦ τί τε αὐτὸ παί τίς ψυχή παι εί απ' αύτοῦ ίχνος περί την παρδίαν η άλλο τι την κίνησιν είς συναμφότερον τελοῦν παρέχεται η ένταῦθα οὐκ ἴχνος, ἀλλ' αὐτὸ τὸ ὀορίζεσθαι παρέχεται. πρώτον ούν σπεπτέον τί αὐτό. ὅτι μέν 15 οὖν οὐχ ὑπὲρ ὧν ἂν πάσχη τὸ σῶμα μόνον, ἀλλὰ καὶ ύπερ ών αν και έτερός τις των προσηκόντων και όλως ύπεο ών άν τις παρά το προσηπον ποιη δογιζόμεθα, δηλόν που. όθεν και αισθήσεως δει και συνέσεώς τινος έν τῷ ὀργίζεσθαι. διὸ καὶ εἰς ταῦτά τις ὁρῶν οὐκ 20 έκ τοῦ φυτικοῦ ώρμῆσθαι, ἀλλ' ἐξ ἄλλου ἂν ζητοί τόν θυμόν την γένεσιν ίσχειν. άλλ' όταν ταίς σωματικαζς διαθέσεσιν Επηται το της όργης πρόχειρον καί δταν οί μέμ ζέοντες αίματι και χολη έτοιμοι είς τὸ όργίζεσθαι ώσιν, άνειμένοι δε πρός όργας οί άχολοι λε-25 γόμενοι και κατεψυγμένοι, τά τε θήρία πρός τὰς κράσεις ούδενός άλλου, άλλα πρός τό δοχηθέν λυμήνασθαι, τὰς ὀργὰς ἔχωσι, πρὸς τὸ σωματικώτερον πάλιν αύ και πρός τό συνέχον την τοῦ ζφου σύστασιν τὰς όργὰς ἄν τις άνοίσειε. και ὅταν οί αὐτοὶ νοσοῦντες 30 μέν δργιλώτεροι η ύγιαίνοντες, άγευστοι δε σιτίων η λαβόντες, σώματος τοιοῦδε μηνύουσι τὰς ὀργὰς ἢ τὰς άρχὰς τῆς ὀργῆς είναι καὶ τὴν χολὴν ἢ τὸ αίμα οἶον

#### XXVI, 60.

ψυγοῦντα παρέγεσθαι τὰς τοιάτδε πινήσεις, ώστε παp. 421 θόντος τοῦ τοιοῦδε σώματος | εὐθέως πινείσθαι τὸ αίμα η την χολήν, αίσθήσεως δε γενομένης την φαντασίαν κοινώσασαν την ψυχην τη τοιούδε σώματος διαθέσει ήδη πρός τὸ ποιοῦν τὴν ἀλγηδόνα Γεσθαι, ε ανωθεν δε αύ την ψυχην την λογισμώ χρωμένην φανέντος άδικήματος και μή περί το σώμα έχουσαν έτοιμου τό έκείνως θυμούμενου ατε πεφυκός τω άποδειγθέντι έναντίφ μάχεσθαι σύμμαχον τοῦτο ποιείσθαι καί είναι το μέν έγειρόμενον άλόγως καί έφέλκεσθαι ω τη φαντασία τον λόγον, το δε άρχόμενον άπο λόγου καί ληγον είς τὸ πεφυπός χολοῦσθαι, καί παρά τοῦ φυτικού και γεννητικού άμφω γίνεσθαι κατασκευάζοντος τὸ σῶμα οἶον ἀντιληπτιχὸν ἡδέων χαὶ λυπηρών, τῷ δὲ πεποιηχέναι χολῶδες χαὶ πικρόν χαὶ έν 18 τοιούτω ψυχης ίχνος τω έν τοιούτω είναι τοιάδε κινείσθαι δυσχεραντικά και όργίλα και τῷ κεκακῶσθαι πρώτον αὐτὸ κακοῦν πως ζητείν και τὰ ἄλλα και οἶον όμοιοῦν έαυτφ. μαρτύριον δε τοῦ όμοούσιον είναι τούτφ τῷ έτέρφ ίχνει ψυχῆς τὸ τοὺς ήττον τῶν σα- » ματικών ήδέων έφιεμένους και όλως σώματος καταφρονοῦντας ήττον χινείσθαι πρός τὰς ὀργὰς καὶ ἀλογοπαθείας. τὸ δὲ τὰ δένδρα μὴ ἔχειν θυμὸν καίπερ τό φυτικόν έχοντα ού δεί θαυμάζειν : έπει ούδ' αίματος ούδε χολής αύτοις μέτεστιν. έγγενομένων μεν γάρ 3 τούτων άνευ αίσθήσεως ζέσις αν έγένετο μόνον καί οίον αγανάπτησις, αίσθήσεως δε έγγενομένης καί πρός • τὸ ἀδικοῦν ἂν ἤδη, ῶστε καὶ ἀμύνεσθαι, ὑρμή. ἀλλ' εί τὸ ἄλογον τῆς ψυχῆς διαιροίτο είς τὸ ἐπιθυμητικὸν καί θυμοειδές και τό μέν είη τό φυτικόν, τό δέ θυ- » μοειδές έξ αύτοῦ ίχνος περί αίμα η χολήν η τό συναμφότερου, ούκ αν όρθη ή άντιδιαίρεσις γίγνοιτο, του

298

μδυ προτέρου, τοῦ δὲ ὑστέρου ὄντὸς. ἢ οὐδὲν κωλύει αμφω ῦστερα καὶ τῶν ἐπιγενομένων ἐκ τοῦ αὐτοῦ τὴν διαίφεσιν είναι ' ἀρεκτικῶν γὰρ ἡ διαίφεσις, ἡ ἀρεκτικά, οὐ τῆς οὐσίας, ὅθεν ἐλήλυθεν. ἐκείνη δὲ ἡ 5 οὐσία καθ' αὑτὴν οὐκ ὅρεξις, ἀλλ' ίσως τελειοῦσα τὴν ὄρεξιν συνάψασα αὑτῆ τὴν καρ' αὐτῆς ἐνέργειαν. καὶ τὸ ἐκπεσὸν δὲ εἰς θυμὸν ἰχνος περὶ τὴν καρδίαν λέγειν οὐκ ἄτοπον · οὐ γὰρ τὴν ψυχὴν ἐνταῦθα, ἀλλὰ τὴν τοῦ αίματος ἀρχὴν τοῦ τοιοῦδε ἐνταῦθα λεγέσθω 10 είναι.

61. πῶς οὖν, εἴπερ τῷ θερμανθέντι τὸ σῶμα ἔοι- ». 422 κεν, άλλ' ού τῷ φωτισθέντι, έξελθούσης τῆς ἄλλης ψυχῆς οὐδέν τι ζωτικὸν ἔχει; η ἔχει ἐκ' ὀλίγον, ἀπομαραίνεται δε θάττον, ώσπερ και έπι των θερμαν-15 θέντων αποστάντων τοῦ πυρός. μαρτυροῦσι δὲ καὶ τρίχες φυόμεναι έπι τῶν νεκρῶν σωμάτων και ὄνυχες aύξόμενοι xal ζῷα διαιρούμενα ἐ**xl** πολύ χινούμενα: τοῦτο γὰρ τὸ ἔτι έγκείμενον ἴσως, καὶ εἰ συναπέρχεται δε τη άλλη ψυχή, ού τεχμήριον τοῦτο τοῦ μη έτε-20 φου είναι. και γαφ άπελθόντος ήλίου ού μόνον τὸ έφεξής φῶς καὶ κατ' αὐτὸν καὶ ἐξηρτημένον ἀπέρχεται, άλλα και τὸ ἀπὸ τούτου είς τὸ ἔξω τούτου ἑρώμενον έν, τοις παρακειμένοις έτερον ον έκείνου συναπέρχεται. ἀδ' οὖν καὶ συναπέρχεται ἢ φθείρεται; τοῦτο 26 δε και έπι του φωτός του τοιούτου ζητητέου και έπι τῆς ζωῆς τῆς ἐν τῶ σώματι, ἢν δή φαμεν οἰχείαν τοῦ σώματος είναι. ὅτι μέν γάρ ούδέν έστι τοῦ φωτός λειπόμενον έν τοις πεφωτισμένοις, δήλον · άλλ' εί μεταπίπτει είς το πεποιηχός η σύχ έστιν άπλως, ζητεί ό » λόγος. πῶς οὖν οὐκ ἔστιν ἁπλῶς ὄν γέ τι πρότερον; άλλὰ τί ἦν ὅλως; ὅτι μὲν αὐτῶν τῶν σωμάτων, ἀφ'ών τό φώς, ή λεγομένη χρόα, και όταν φθαρτά ή τα

# XXVI, 61.

σώματα, μεταβαλλόντων ούκ έστι και ούδεις ζητει. δπου τό χρώμα τοῦ πυρός φθαρέντος, ὅσπερ οὐδ' δπου τό σχημα. η τό μέν σχημα σχέσις τις, ώσπερ συστολή της γειρός και ή ξκτασις, γρωμα δε ούγ ουτως, άλλ' ώσπερ γλυκύτης. τί γαρ κωλύει φθαρέντος 5 τοῦ σώματὸς τοῦ γλυκέος τὴν γλυκύτητα μὴ ἀπολωλέναι καί τοῦ εὐώδους την εὐφδίαν, ἐν ἄλλφ δὲ σώματι γίνεσθαι, ούκ αίσθητά δε είναι διά το μή τοιαῦτα είναι τὰ σώματα τὰ μετειληφότα, ῶστε ἀντερείδειν τὰς ἐπ' αὐτῶν γενομένας ποιότητας τῆ αἰσθήσει; ι ούτως ούν και τὸ φῶς τῶν φθαρέντων σωμάτων μένειν, την δε άντιτυπίαν το έκ πάντων ούσαν μη μένειν; εί μή τις λέγοι νόμφ δραν και τας λεγομένας ποιότητας μή έν τοις υποκειμένοις είναι. άλλ' εί τοῦτο, ἀφθάρτους ποιήσομεν καὶ οὐ γινομένας ἐν ταζς 15 τῶν σωμάτων συστάσεσι τὰς ποιότητας και οὐδὲ τοὺς λόγους τοὺς ἐν τοἰς σπέρμασι ποιείν τὰς χρόας, οἶον καί έπι τῶν ποικίλων ὀρνίθων, άλλ' ούσας συνάγειν η ποιείν μέν, προσχρησθαι δε και ταίς έν τω άέρι πλήρει όντι των τοιούτων και γαρ και είναι εν τώ » άέρι ού τοιαῦτα οἶα όταν γένηται ἐν' τοῖς σώμασι φαίνεται. άλλ' αυτη μεν έστω ή άπορία ένθαδί κειμένη. μενόντων δε των σωμάτων εί συνήρτηται και ούκ άποτέτμηται, τί κωλύει τό φῶς μετακινουμένου τοῦ P. 123 σώματος συμμεταχινείσθαι | τό τε προσεχές χαι εί τι 3 τῷ προσεχεί συνήρτηται, Χἂν μή ὑρᾶται ἀπιόν, ῶσπερ ούδε προσιών φαίνεται; άλλ' έπι της ψυχης εί συνέπεται τὰ δεύτερα τοις προτέροις και τὰ έξῆς ἀεί τοις πρό αύτων, η έφ' έαυτων ξχαστα και έστερημένα τῶν πρό αὐτῶν καὶ δυνάμενα ἐφ' ἑαυτῶν μένειν ἢ 🛥 όλως ούδεν άποτέτμηται τῆς ψυχῆς μέρος, άλλὰ πᾶσαι Quía nai noddaí, nai őstis ó tpónos, év äddois. ádda

300

τί τὸ ἦδη σώματος γενόμενον ἔχνος τῆς ψυχῆς ὄν; ἢ εἰ μὲν ψυχή, συνέψεται, εἰπεο μὴ ἀποτέτμηται, τῷ ψυχῆς λόγφ εἰ δὲ οἶον ζωὴ τοῦ σώματος, ὁ αὐτὸς λόγος ἐκει, ὡς περί φωτὸς ἰνδάλματος ἡπορεῖτο, καὶ εἰ ε δυνατὸν ζωὴν ἄνευ ψυχῆς εἶναι, εἰ μὴ ἄρα τῷ παρακείσθαι τὴν ψυχὴν ἐνεργοῦσαν εἰς ἄλλο, ταῦτα σκεπτέον.

62. νῦν δ' ἐπειδή μνήμας μὲν ἐν τοῖς ἄστροις περιττάς είναι έθέμεθα, αίσθήσεις δε έδομεν και άκούο σεις πρός ταις όράσεσι και εύχῶν δη κλύοντας έφαμεν, ας πρός ήλιον ποιούμεθα καί δή και πρός άστρα άλλοι τινές άνθρωποι, και πεπίστευται, ώς δι' αὐτῶν αύτοις πολλά και τελείται και δή και ούτω δάστα, ώς μή μόνον πρός τὰ δίκαια τῶν ἔργων συλλήπτορας εἶ-15 ναι, άλλὰ καί πρὸς τὰ πολλὰ τῶν ἀδίκων, τούτων τε πέρι παραπεπτωκότων ζητητέον· έχει γάρ καθ' έαυτά μεγίστας καί πολυθουλλήτους παρά τοις δυσχεραίνουσιν άπορίας, θεούς συνεργούς και αίτίους γίγνεσθαι άτόπων έργων, τῶν τε ἄλλων καί δή και πρός 20 ξρωτας και άκολάστους συλλήψεις τούτων τε ουν ένεκα καὶ μάλιστα περὶ οὖ ἐξ ἀρχῆς ὁ λόγος, τῆς μνήμης αύτῶν. δηλον γὰρ ὅτι, εἰ εὐξαμένων ποιοῦσι καὶ ού παραχρημα δρώσιν αύτά, άλλ' είς υστερον καί πάνυ πολλάκις είς χρόνους, μνήμην ών εύχονται άν-25 θρωποι πρός αύτους έχουσιν. ό δε πρόσθεν λόγος, ό παρ' ήμῶν λεγόμενος, οὐκ ἐδίδου τοῦτο· ἀλλὰ καὶ πρός τὰς είς ἀνθρώπους εὐεργεσίας ἦν ἂν τοιοῦτον, οΐον Δήμητρος καί Έστίας γῆς τε ούσης · εί μή τις τῆ

 post σκεπτέον subscriptio: ἕως τούτου ἐν τοις Εὐστοχίου τὸ δεύτερον περί ψυχῆς καὶ ἦρχετο τὸ τρίτον. ἐν δὲ τοις Πορφυρίου συνάπτεται τὰ ἑξῆς τῷ δευτέρω.

## XXVI, 63.

γη μόνον τὸ εἶ ποιείν τὰ ἀνθρώπεια λέγοι. ἀμφότερα ούν πειρατέον δεικνύναι, πῶς τε τὰ τῆς μνήμης θησόμεθα ἐν τούτοις, ὅ δὴ πρὸς ἡμᾶς ἔχει, οὐ πρὸς τὰ δοκοῦντα τοῖς ἄλλοις, οῦ οὐ κωλύονται μνήμας διδόναι καὶ περὶ τῶν ἀλλοκότως δοκούντων γίγνεσθαι, τ p. αιὅ φιλοσοφίας ἔργον | ἐπισκέψασθαι, εἴ πη ἔστιν ἀπολογήσασθαι πρὸς \* τὰς κατὰ θεῶν τῶν ἐν οὐραυῷ καὶ δὴ καὶ περὶ αὐτοῦ παντὸς τοῦ κόσμου ώς παὶ εἰς τοῦτον εἶσιν ἡ αἰτία ἡ τοιαύτη εἰ πιστοὶ οἱ λέγοντες, οῦ καὶ αὐτόν φασι τὸν σύμπαντα οὐφανὸν γοη- κ 'τεύεσθαι ὑπὸ ἀνθρώπων τόλμης καὶ τέχνης. καὶ περὶ δαιμόνων δὲ ἐπιζητήσει ὁ λόγος ὅπως τὰ τοιαῦτα ὑπουργείν λέγονται, εἰ μὴ διὰ [τὴν] τῶν προτέρων λύσιν καὶ τὰ τούτων λαμβάνοι.

63. καθόλου τοίνυν τὰς ποιήσεις ληπτέον ἀπάσας 15 καί τὰς πείσεις, ὅσαι γίνονται ἐν τῷ παντί κόσμφ, τάς τε λεγομένας φύσει και όσαι τέχνη γίνονται· και τῶν φύσει τὰς μέν φατέον ἐχ τοῦ χαντὸς γίνεσθαι εἰς τὰ μέρη και έκ τῶν μερῶν είς τὸ κῶν η μερῶν είς μέρη, τὰς δὲ τέχνη γινομένας η τῆς τέχνης, ῶσπερ » ήρξατο, έν τοις τεχνητοίς τελευτώσης ή προσχρωμένης δυνάμεσι φυσικαίς είς ξργων φυσικών ποιήσεις τε καl πείσεις. τας μεν ούν του όλου λέγω όσα τε ή φορά ή πασα ποιεί είς αύτην και είς τὰ μέρη · κινουμένη γάρ και αύτην διατίθησι πως και τα μέρη αύτης. 🛥 τά τε έν αύτη τη φορά και όσα δίδωσι τοις έπι γης. μεράν δε πρός μέρη πείσεις εύδηλοί που παντί, ήλίου τε πρός τε τὰ άλλα σχέσεις και ποιήσεις και πρός τὰ έπι γης και τὰ έν τοις άλλοις στοιχείοις αύτοῦ τε και τῶν ἄλλων και τῶν ἐπι γῆς και ἐν τοῖς ἄλλοις, περι » ών έκάστου έξεταστέον. τέχναι δε αί μεν οίκίαν ποιοῦσαι καί τὰ αλλα τεχνητὰ είς τοιοῦτον ἕληξαν ιατρική

302

δε και γεωργία και αι τοιαύται ύπηρετικαι και βοήθειαν είς τὰ φύσει είσφερόμεναι, ώς κατὰ φύσιν έχειν. δητοφείαν δε και μουσικήν και κάσαν ψυχαγωγίαν η πρός το βέλτιον η πρός το χείρον άγειν άλ-5 λοιούσας· έν αίς ζητητέον, όσαι αί τέχναι και τίνα την δύναμιν έχουσι · καί, είπες ολόν τε, έν τούτοις απασι τοις πρός την παρούσαν χρείαν ήμιν και τό δια τι έφ όσον δυνατόν πραγματευτέον. ότι μέν ούν ή φορά ποιει, αύτην μέν πρώτον διαφόρως διατιθείσα καί 10 τὰ έντὸς αὐτῆς, ἀναμφισβητήτως μὲν τὰ ἐπίγεια οὐ μόνον τοις σώμασιν, άλλα και ταις της ψυχης διαθέσεσι, καl τῶν μερῶν ἕκαστον είς τὰ ἐπίγεια καl ὅλως p. 425 τά κάτω ποιεί, πολλαχή δήλον. εί δε καl ταῦτα εig έκεινα, υστερον νυν δέ τα πάσιν η τοις πλείστοις 15 συγχωρούμενα έάσαντες οῦτως έχειν, ὅσα διὰ λόγου φανείται, πειρατέον λέγειν τον τρόπου έξ άρχης της ποιήσεως λαβόντας. ού γὰρ μόνον θερμά παι ψυχρά καί τὰ τοιαῦτα, ἅ δή ποιότητες πρώται τῶν στοιχείων λέγονται, ούδ' όσαι έχ της τούτων μίξεως, ποιείν λε-20 πτέον ούδε πάντα τον ηλιον θερμότητι, ψύξει δε άλλον τινά. τί γαρ αν ψυχρον είη έν ούρανο και πυοίνω σώματι; ούδ' άλλον ύγοφ πυρί · ούτω γάρ ούδε την διαφοράν αύτων λαβειν οίόν τε. πολλά δε και των γινομένων είς τούτων τι ούχ ολόν τε άναγαγείν. ούδε 2 γὰρ εἴ τις τὰς τῶν ἠθῶν διαφορὰς δοίη αὐτοῖς κατὰ τὰς τών σωμάτων πράσεις, δια ψυχρότητα έπικρατούσαν η διά θερμότητα, τοιαύτας πῶς [γάρ] αν φθόνους η ζηλοτυπίας η πανουργίας είς ταῦτα ἀνάγοι; ἀλλ' εί καί ταῦτα, τύχας γοῦν πῶς χείρους τε καί βελτίους, » πλουσίους και πένητας; και πατέρων εύγενείας η αύτῶν θησαυρῶν τε εύρέσεις, μυρία ἄν τις έχοι λέγειν πόρρω άγων σωματικής ποιότητος τής έκ των στοι-

# XXVI, 64.

χείων είς τὰ τῶν ζώων σώματα καὶ ψυχὰς ἰούσης. οὐ μὴν οὐδὲ προαιφέσει ἀναθετέον τῶν ἄστρων καὶ τῆ τοῦ παντὸς γνώμη καὶ τοἰς τούτων λογισμοῖς τὰ συμπίπτοντα περὶ ἕκαστα τῶν ὑπ' αὐτά. ἄτοπον γὰρ ἐκείνους μηχανᾶσθαι περὶ τὰ τῶν ἀνθρώπων, ὅπως. οἱ 5 μὲν γένοιντο κλέπται, οἱ δὲ ἀνδραποδισταὶ τοιχωρύχοι τε καὶ ἰερόσυλοι, ἄνανδροί τε ἄλλοι καὶ δήλεις τὰ ἔργα καὶ τὰ πάθη καὶ τὰ αἰσχρὰ δρῶντες. οὐ γὰρ ὅτι δεῶν, ἀλλ' οὐδὲ ἀνθρώπων μετρίων · τάχα δὲ οὐδὲ ώντινωνοῦν τὰ τοιαῦτα ἐργάζεσθαι καὶ καταμηχανᾶ- 10 σθαι, ἐξ ὧν αὐτοις οὐδ' ἡτισοῦν ὡφελεια ἂν γένοιτο. 64. εἰ οὖν μήτε σωματιχαῖς αἰτίαις ἀναθήσομεν

μήτε προαιρέσεσιν, όσα έξωθεν είς ήμας τε καί τα άλλα ζῶα καί ὅλως [τὰ] ἐπὶ γῆς ἀφικνεῖται ἐξ ούρανοῦ, τίς ἂν είη λοιπή και εύλογος αίτία; πρώτον τοί- 15 νυν θετέον ζῷον εν πάντα τὰ ζῷα τὰ έντὸς αὐτοῦ πεοιέχον τόδε τὸ πᾶν εἶναι, ψυχὴν μίαν ἔχον εἰς πάντα αύτοῦ μέρη, καθ' όσον έστιν ξκαστον αύτοῦ μέρος. ▶. 428 μέρος δὲ ἕχαστόν | ἐστι τὸ ἐν τῷ παντὶ αἰσθητῷ, χατὰ μέν τό σῶμα και πάντη, όσον δε και ψυχῆς τοῦ παν- 20 τός μετέχει, κατά τοσούτον και ταύτη . και τά μεν μόνης ταύτης μετέχοντα κατά παν έστι μέρη, όσα δε καί άλλης, ταύτη έχει τὸ μὴ μέρη πάντη είναι. πάσχει δὲ ούδεν ήττον παρά των άλλων, καθ' όσον αύτου τι έχει, καί κατ' έκεινα, & έχει. συμπαθές δή παν τούτο 🛪 τό εν καί ώς ζώον εν καί τό πόρρω δή έγγύς, ώσπερ έφ' ένὸς τῶν καθ' ἕκαστα ὄνυξ και κέρας και δάκτυλος και άλλο τι των ούκ έφεξης άλλα διαλείποντος τοῦ μεταξύ και παθόντος οὐδεν ἔπαθε τὸ οὐκ ἐγγύς. ού γάρ έφεξης των όμοίων κειμένων, διειλημμένων » δε έτέροις μεταξύ, τῆ δε όμοιότητι συμπασχόντων, και είς το πόρρω άφικνεϊσθαι άνάγκη το παρά τοῦ μή

παραχειμένου δρώμενον ζώου τε όντος και είς δν τελούντος ούδεν ούτω πόρρω τόπω, ώς μή έγγυς είναι τη τοῦ ένὸς ζώου πρὸς τὸ συμπαθείν φύσει. τὸ μὲν ούν δμοιότητα πρός το ποιούν έχου πείσιν έχει ούκ s άλλοτρίαν, άνομοίου δε όντος τοῦ ποιοῦντος, άλλότριον το πάθημα και ού προσηνές το πάσχον ίσχει. βλαβεράν δε ποίησιν άλλου πρός άλλου ένος όντος ζώου ού δεί τεθαυμακέναι · έπει και έφ' ήμων έν ταίς ένεργείαις ταις ήμετέραις βλάπτοι[τ'] αν άλλο πρός ιο άλλου μέρος, έπει και χολή και ό θυμός άλλο, ώς δοκεί, πιέζει και κεντεί. και δή και έν τω παντί έστι τι θυμῷ καὶ χολῆ ἀνάλογον καὶ ἅλλο ἕλλφ · καὶ ἐν τοἰς φυτοίς δε έμπόδιον έσται άλλο άλλφ, ώστε και άφαυαναι. τοῦτο δὲ οὐ μόνον ἕν ζῷον, ἀλλὰ καὶ πολλὰ ὄν κ όραται . ώστε καθ' όσον μέν εν εκαστον τῷ όλφ σώζεται, καθ' όσον δε και πολλά πρός άλληλα συνιόντα, πολλαχή τῷ διαφόρφ ἕβλαψε και πρός την αύτοῦ χρείαν άλλο έτερον έβλαψε και δή και τροφήν έποιήσατο συγγευές αμα και διάφορον ύπάρχον και σπεῦ-20 δον ξκαστον έαυτφ κατά φύσιν δσον τε οίκεζον τοῦ έτέρου λαμβάνει είς αύτο και δσον άλλότριον έγίνετο άφανίζει εύνοία τη έαυτοῦ έργον τε τὸ αύτοῦ ποιοῦν ξχαστον τό μέν δυνηθέν ἀπολαῦσαί τι τῶν αὐτοῦ έργων αφέλησεν, δ δ' άδύνατον ην ύπομειναι την όρ-2 μήν τοῦ ἔργου, ήφάνισεν ἢ ἔβλαψεν, ῶσπερ ὅσα αὐανθείη αν παριάντος πυρός ή ζφα έλάττο ύπο μειζόνων δρόμου παρασυρείη η καί που πατηθείη. πάντων δε τούταν ή γένεσις ή τε φθορά άλλοιωσίς τε πρός το zstpor η βέλτιον την του ένος ζώου έκείνου άνεμπό-» διστον καί κατά φύσιν έχουσαν ζωήν άποτελει, έπείπερ ούχ ολόν τε ήν ξκαστα ούτως έχειν, ώς μόνα όντα, ούδε πρός αύτα το τέλος είναι και βλέπειν μέρη όντα,

PLOTIN. I.

# XXVI, 65.

άλλα πρός έκεινο, ούπερ και μέρη, διάφορά τε όντα p. 427 μη πάντα τὸ αύτῶν ἐν μἰᾶ | ζωῆ ὄντα ἀεὶ ἔχειν · οὐκ ην τε μένειν οὐδὲν πάντη ώσαύτως, είπερ ἔμελλε τὸ πᾶν μένειν ἐν τῷ κινείσθαι τὸ μένειν ἔχον.

65. τῆς δὴ φορᾶς τὸ εἰκῆ σὐκ ἐχούσης, ἀλλὰ λόγφ s τῷ κατὰ τὸ ζῷον φερομένης, ἔδει καί συμφωνίαν τοῦ ποιοῦντος πρό τὸ πάσχον είναι καί τινα τάξιν είς αλληλα καί πούς άλληλα συντάσσουσαν, ώστε καθ' έκάστην σχέσιν τῆς φυρᾶς καὶ τῶν αὖ ὑπὸ τὴν φορὰν ἄλλην και άλλην την διάθεσιν είναι, οίον μίαν δρχησιν 10 έν ποικίλη χορεία ποιούντων · έπει και έν ταις παρ' ήμιν όρχήσεσι τα μεν έξω πρός την ὄρχησιν καθ' έκαστον τῶν μινημάτων ὡς ἑτέρως μεταβαλλόντων τῶν . συντελούντων πρός την ὄρχησιν, αύλῶν τε καὶ ώδῶν אמן דשט מאאשי דשי טטיאטדקעלישי, דו מי דוג אליטו וש φανερών όντων; άλλὰ τὰ μέρη τοῦ την ὄρχησιν παρεχομένου καθ' έκαστον σχημα έξ ανάγκης ούκ αν ώσαύτως δύναιτο έχειν τῶν μελῶν τοῦ σώματος ταύτη συνεπομένων και καμπτομένων, και πιεζομένου μέν έτέρου, άνιεμένου δε άλλου, και τοῦ μεν πονοῦντος, 20 τοῦ δὲ ἀναπνοήν τινα ἐν τῷ διαφόρῷ σχηματισμῷ δεχομένου. και ή μεν προαίρεσις τοῦ ὀρχουμένου προς άλλο βλέπει, τὰ δὲ πάσχει τῆ ὀοχήσει έπομένως καὶ ύπουργεί τη όρχήσει και συναποτελεί την πάσαν, ώστε τόν έμπειρον όρχήσεως είπειν άν, ώς τῷ τοιούτο Β σχηματισμώ αίρεται μέν ύψου τοδί μέλος του σώματος, συγκάμπτεται δε τοδί, τοδί δε άποκούπτεται, ταπεινόν δε άλλο γίνεται, ούκ άλλως του όρχηστου προελομένου τοῦτο ποιετν, ἀλλ' ἐν τῆ τοῦ ὅλου σώματος δρχήσει θέσιν ταύτην άναγκαίαν ζσχοντος τοῦδε » τοῦ μέφους τοῦ τὴν ὄρχησιν διαπεραίνοντος. τοῦτον τοίνυν τον τρόπον και τα έν ούρανω φατέον ποιείν,

Digitized by Google

306

όσα ποιεί, τὰ δὲ και σημαίνειν, μᾶλλον δὲ τὸν μὲν όλον κόσμον την όλην αύτοῦ ζωην ένεργεϊν πινούντα έν αύτῷ τὰ μέρη τὰ μεγάλα καλμετασχηματίζοντα ἀεί, τάς δε σχέσεις των μερών πρός άλληλα και πρός τό 5 όλον καί τὰς διαφόρους αὐτῶν θέσεις ἑπόμενα καί τὰ άλλα, ώς ζώου ένος χινουμένου, παρέχεσθαι, ώδι μέν ζσχοντα κατά τὰς ώδι σχέσεις και θέσεις και σχηματισμούς, ώδι δε κατά τας ώδι, ώς μη τους σχηματιζομένους τούς ποιοῦντας είναι, ἀλλὰ τὸν σχηματί-10 ζοντα, μηδ' αὐ τὸν σχηματίζοντα ἄλλο ποιοῦντα ἄλλο ποιείν · ού γάο είς άλλο · άλλ' αυτόν πάντα τα γινόμενα είναι, | έχει μέν τὰ σχήματα, ένθαδι δὲ τὰ p. 428 συνεπόμενα τοις σχήμασιν άναγχαία παθήματα περί τό ούτωσι κινούμενον ζώον είναι και αύ περι τό ού-15 τωσί συγκείμενον καί συνεστώς φύσει και πάσχον καί δρών είς αύτὸ ἀνάγκαις.

66. ήμᾶς δὲ διδόντας τὸ μέρος αύτῶν εἰς τὸ πάσχειν, όσον ήν ήμέτερον έκείνου τοῦ σώματος, μη τὸ παν έχείνου νομίζοντας μέτρια παρ' αύτοῦ πάσχειν. 20 ώσπες οί έμφουνες των θητευόντων το μέν τι τοις δεσπόζουσιν ύπηρετουντες; τὸ δ' αύτῶν ὄντες, μετριωτέρων τών παρά τοῦ δεσπότου ἐπιταγμάτων διὰ τοῦτο τυγχάνοντες, ἅτε μὴ ἀνδράποδα ὄντες μηδὲ τὸ παν αλλου. το δε των σχηματισμών διάφορον των 25 θεόντων μη ίσοταχών όντων άναγκαΐον ην γίνεσθαι, ώς νῦν γίνεται. λόγφ δε φερομένων και διαφόρων τών σχέσεων τοῦ ζώου γινομένων, είτα και ένταῦθα τούτων τών παρ' ήμιν συμπαθών πρός τα έκει γινομένων, εύλογον ζητείν, πότερα συνέπεσθαι φατέον, 30 ταῦτα συμφωνοῦντα ἐκείνοις ἢ τὰ σχήματα τὰς δυνάμεις τῶν ποιουμένων ἔχειν καὶ τὰ σχήματα ἁπλῶς η τα τούτων. ού γαφ ό αύτος σχηματισμός ταύτοῦ ἐπ'

<sup>20 \*</sup> 

# XXVI, 67.

άλλου καί αὖ άλλων την αὐτην σημασίαν η ποίησιν. έργάζεται έπει και καθ' αύτον έκαστος διάφορον έχειν την φύσιν δοκει. η όρθησε έχει λέγειν την τούτων σχημάτισιν ταδί και τοιάνδε διάθεσιν είναι, την δε άλλων την αύτην ούσαν έν σχηματισμφ άλλην. 5 άλλ' εί τοῦτο, οὐκέτι τοἰς σχήμασιν, ἀλλ' વὐτοῖς τοῖς σχηματιζομένοις δώσομεν. η συναμφοτέροις. τοις γοῦν αὐτοῖς διάφορον σχέσιν λαβοῦσιν ἄλλα καὶ τῷ αὐτῷ μόνφ διάφορον τόπον ἅλλα. ἀλλὰ τί; ποιήσεις η σημασίας; η τῷ συναμφατέρα τῷ σχηματισμῷ τῷ 10 τούτων άμφω, και ποιήσεις και σημασίας έν πολλοις, άλλαχοῦ δὲ σημασίας μόνου. οἶτος τοίνυν ὁ λόγος δυνάμεις μεν δίδωσι τοις σχήμασι, δυνάμεις δε και τοις σχηματιζομένοις. έπει και των όρχουμένων έχει μέν δύναμίν τινα καί χείο έκατέρα και τὰ ἄλλα μέλη, έχει 15 δε και τα σχήματα πολλήν, τρίτα δέ έστι τα συνεπόμενα, αύτῶν τε τῶν εἰς τὴν ὄρχησιν παραλαμβανομένων τὰ μέρη καί έξ ών ταῦτα, οἶον χειρός τὰ συνθλιβόμενα καί νεῦρα καὶ φλέβες συμπαθοῦντα.

p. 429

67. πῶς δη οὖν αὖται αί δυνάμεις; σαφέστερον » γὰρ πάλιν λεκτέον τί τὸ τρίγωνον παρὰ τὸ τρίγωνον διάφορον ἔχει; τί δὲ ὁδὶ πρὸς τονδὶ καὶ κατὰ τί τοδὶ ἐργάζεται καὶ μέχρι τίνος; ἐπειδη οὖτε τοἰς σώμασιν αὐτῶν οὖτε ταϊς προαιρέσεσιν ἀπέδομεν τὰς ποιήσεις τοῖς μὲν σώμασιν, ὅτι μη μόνον σώματος ἡν ποιήματα <sup>55</sup> τὰ γινόμενα, ταἰς δὲ προαιρέσεσιν, ὅτι ἄτοπον ἦν προαιρέσεσι θεοὺς ποιείν ἄτοπα. εἰ δὲ μνημονεύοιμεν, ὅτι ζῷον ἐν ὑπεθέμεθα εἶναι καὶ ὅτι οῦτως ἔχον συμπαθὲς αὐτὸ ἑαυτῷ ἐξ ἀνάγκης ἔδει εἶναι καὶ δη καὶ ὅτι κατὰ λόγον ἡ διέξοδος τῆς ζωῆς σύμφωνος » ἑαυτῆ ἅπασα καὶ ὅτι τὸ εἰκῆ οὐκ ἔστιν ἐν τῆ ζωῆ, ἀλλὰ μία ἑρμονία καὶ τάξις, καὶ οἱ σχηματισμοὶ κατὰ

λόγον, και κατ' άριθμούς δε ξκαστα και τα χορεύοντα ζώου μέρη, αμφω άνάγχη δμολογείν την ένέργειαν τοῦ παντός είναι, τά τε έν αύτῷ γινόμενα σχήματα και τὰ σχηματιζόμενα μέρη αύτοῦ καὶ τὰ τούτοις έπόμενα, 5 και ούτω και τούτον τόν τρόπον ζην τό παν και τάς δυνάμεις είς τοῦτο συμβάλλειν, ώσπεο και έχουσαι έγένοντο ύπό τοῦ ἐν λόγοις πεποιηκότος καl τὰ μέν σχήματα οἶον λόγους είναι ἢ διαστάσεις ζφου καὶ φυθμούς καί σχέσεις ζώου κατά λόγον, τά δε διεστηκότα 10 καί έσχηματισμένα μέλη άλλα · καί είναι τοῦ ζώου δυνάμεις χωρίς της προαιρέσεως άλλας τας ώς ζώου μέρη, έπει τὸ τῆς προαιρέσεως αὐτοις ἔξω και οὐ συντελοῦν πρός τοῦ ζώου τοῦδε τὴν φύσιν. μία γὰρ ή προαίρεσις ένος ζώου, αί δε δυνάμεις αί άλλαι αύτοῦ 15 πρός αύτό πολλαί. όσαι δ' έν αύτῷ προαιρέσεις, πρός τὸ αὐτό, πρὸς ὅ καὶ ή τοῦ παντὸς ή μία. ἐπιθυμία μέν γάρ αλλου πρός αλλο των έν αύτω. λαβείν γάρ τι τών έτέρων έθέλει μέρος τὸ άλλο μέρος ένδεὲς ὂν αύτοῦ • καί θυμός πρός έτερον, όταν τι παραλυπή, n και ή αύξησις παρ' άλλου και ή γένεσις είς άλλο τών μερών το δ' όλον και έν τούτοις μέν ταῦτα ποιεί, αὐτὸ δἑ τὸ ἀγαθὸν ζητει, μᾶλλον δὲ βλέπει. τοῦτο τοίνυν και ή όρθή προαίρεδις ή ύπερ τα πάθη ζητεί καί είς τὸ αὐτὸ ταύτη συμβάλλει : ἐπεί και τῶν παρ' 36 άλλφ θητευόντων πολλά μέν των έργων αύτοις βλέπει πρός τα έπιταγθέντα ύπό τοῦ δεσπότου, ή δὲ τοῦ άγαθοῦ ὄρεξις πρός τὰ αὐτό, πρός ὅ καὶ ὁ δεσπότης. εί δή δρα τι ό ήλιος και τα άλλα άστρα είς τα τηδε, χοή νομίζειν αύτον μέν άνω βλέποντα είναι · έφ' ένος 30 γὰρ τὸν λόγον | ποιητέον· ποιείσθαι δὲ παρ' αὐτοῦ, p. 190 ώσπεο τό θεομαίνεσθαι τοις έπι γής, ούτω και εί τι μετά τοῦτο ψυχῆς διαδόσει, όσον έν αὐτῷ, φυτικῆς

ψυχής πολλής ούσης · και άλλο δε όμοίως οίον ελλάμπον δύναμιν παρ' αύτοῦ ἀπροαίζετον διδόναι καί πάντα δή έν τι ούτως έσχηματισμένον γενόμενα την διάθεσιν αλλην και αλλην αύ διδόναι, ώστε και τά σγήματα δυνάμεις έχειν. παρά γάρ τὸ οῦτως ἢ οῦτως 5 άλλως και άλλως. και δι' αύτῶν τῶν ἐσχηματισμένων γίνεσθαί τι παρά γάρ τούτους άλλο και άλλο αὐ παο άλλους · έπει και καθ' αύτα τα σχήματα ώς δυνάμεις Exel nal éni tou tyde av tis idol. Dia ti vao ta per φοβερά τοις όρῶσι τῶν σχημάτων μηθέν τι προπεπου- 10 θότων τῶν φοβουμένων, τὰ δὲ οὐ φοβει ὀφθέντα; xal älloug uev radi, älloug de radi; ñ öri eig uev ro[v] roióvde radi epyázerai, eiz de rourov alka, oúx αν μή δυναμένων είς το πεφυκός ποιείν · και ούτωσι μέν σχηματισθέν έπίνησε την όψιν, ούτωσι δέ ού, του 15 autóv. xal yào et tis lépoi tò xáklos elvai tò xivoũv, διά τί τόν μέν τοῦτο, τόν δὲ άλλο έχίνησε, μή τῆς κατά τὸ σχημα διαφορᾶς την δύναμιν έχούσης; διά τί γαο τας μέν χρόας φήσομεν δύναμιν έχειν και ποιείν, τά δε σχήματα ού φήσομεν; έπει και όλως άτοπον εί- 20 ναι μέν τι έν τοις ούσι, μη μέντοι έχειν τι δ δύναται. τό γάρ ου τοιούτον, οίον η ποιείν η πάσχειν και έν μέν τοις δοτέον τὸ ποιειν, έπι δὲ τῶν ἄλλων ἄμφω. καί έν τοις ύποκειμένοις δε δυνάμεις και παρά τά σγήματα καί έν τοις παρ' ήμιν είσι πολλαί, ας ού 3 θερμά η ψυχρά παρέχεται, άλλά γενόμενα ποιότησι διαφόροις και λόγοις είδοποιηθέντα και φύσεως δυνάμεως μεταλαβόντα, σίον και λίθων φύσεις και βοτανών ένέργειαι θαυμαστά πολλά παρέχονται.

68. ποιχιλώτατον γάς τὸ πᾶν καὶ λόγοι πάντες » ἐν αὐτῷ καὶ δυνάμεις ἂπειροι καὶ ποιχίλαι. οἶον δέ φασι καὶ ἐπ' ἀνθρώπου ἅλλην μὲν δύναμιν ἔχειν

XXVI, 69.

όφθαλμόν και όστοῦν τόδε, τοδί δ' ἄλλην, χειρός μέν τοδί και δακτύλου τοῦ ποδός, και οὐδὲν μέρος είναι δ μή έχει και ού την αύτην δε έχει άγνοουμεν δε ήμεζς, εί μή τις τὰ τοιαῦτα μεμάθηχεν · οῦτω χαί 5 πολύ μαλλον· μαλλον δέ, [οτι] ζυνος ταυτα έχείνων. έν τῷ παντί | ἀδιήγητον δή καί θαυμαστήν ποικι- p. 431 lian einai gunapeon. xal dù xal en tots nat, ondaνόν φερομένοις. ού γάρ δή, ώσπερ άψυχον οίκίαν μεγάλην άλλως καί πολλήν έκ τινων εύαριθμήτων κατ' 10 sidos, olov lidov xal túlov, ei de poúlei, xal ålλων τινών, είς χόσμον έδει αὐτὸ γεγονέναι, ἀλλ' είναι αύτὸ ἐγρηγορὸς πανταχῆ καὶ ζῶν ἄλλο ἄλλως καὶ μηδεν δύνασθαι είναι ὃ μή έστιν [έν] αὐτῷ. διὸ καί ένταῦθα λύοιτο αν ή ἀπορία ή πῶς ἐν ζώω ἐμψύχω 15 αψυχου. ουτως γάο δ λόγος φησίν, άλλο άλλως ζην έν το όλω, ήμας δε τω μή αίσθητως παρ' αύτου κινουμένους ζην μή λέγειν. το δέ έστιν Εχαστον ζών λανθάνον καί τὸ αίσθητῶς ζῶν συγκείμενον έκ τῶν μή αίσθητῶς μέν ζώντων, θαυμαστάς δε δυνάμεις είς 20 τὸ ζῆν τῷ τοιούτφ ζώφ παρεχομένων μη γάρ αν κινηθηναι έπι τοσαῦτα ἄνθρωπον ἐκ πάντη ἀψύχων τῶν ἐν αὐτῷ δυνάμεων κινούμενον μηδ' αὖ τὸ πᾶν ούτω ζην μή έκάστου των έν αύτῷ ζῶντος την οίκείαν ζωήν, καν προαίρεσις αὐτῶ μη παρη. ποιεί γαρ 25 και προαιρέσεως ού δεηθέν, άτε προαιρέσεως ον προγενέστερον. διό και πολλά δουλεύει αύτων ταζό δυνάμεσυν.

69. οὐδὲν οὖν τῷ παντὶ ἀπόβλητον αὐτοῦ. ἐπεὶ καὶ πῦο καὶ ὅσα τῶν τοιούτων λέγομεν ποιείν, εί τις κο τὸ ποιείν αὐτῶν ζητήσειε τί ποτέ ἐστι τῶν νῦν δο-κούντων εἰδέναι, ἀπορήσειεν ἄν, εἰ μὴ δύναμιν ταύ-την αὐτῷ ἀποδοίη ἐν τῷ παντὶ εἶναι καὶ τοῦς ἄλλοις

δε το τοιούτον τοις έν χρήσει λέγοι. άλλ' ήμεις τα μεν συνήθη ούτ' άξιουμεν ζητείν ούτ' άπιστουμεν, περί δε των άλλων των έξω του συνήθους δυνάμεων άπιστουμέν τε ώς έχει έχαστον και τω άσυνήθει το θαυμάζειν προστίθεμεν θαυμάσαντες αν καί ταῦτα, εί s άπείροις αύτων ούσιν Εχαστόν τις προφέρων έξηγοιτο αύτῶν τὰς δυνάμεις. έχειν μέν οὖν ξχαστον δύναμίν τινα ά[νά]λογον φατέον έν τῷ παντὶ πλασθέν χαὶ μορφωθέν και μετειληφός πως ψυχης παρά του όλου όντος έμψύχου και περιειλημμένον ύπο τοιούτου και 10 μόριον ον έμψύχου. ούδεν γάρ εν αύτω ο τι μή μέρος άλλα δε άλλων πρός το δράν δυνατώτερα, καί τῶν ἐπὶ γῆς καὶ τῶν οὐρανίων μᾶλλον, ἅτε ἐναργεστέρα φύσει χρώμενα, και γίνεσθαι πολλά κατά τάς δυνάμεις ταύτας, ού τη προαιρέσει άφ' ών δοκεί ίέναι κ p. 432 τὸ δρώμενον. ἔστι γὰρ καί τονς ποραίρεσιν οὐκ έχουσιν. ούδε έπιστραφέντος τη δόσει της δυνάμεως, χἂν ψυχῆς τι ἀπ' αὐτῶν ἰη. γένοιτο γὰρ ἂν χαὶ ζῷα έκ ζφου ού της προαιρέσεως ποιούσης σύδ' αὖ έλαττουμένου ούδ' αύ παρακολουθοῦντος · αὐτὸ γὰρ [αν] » אי א הססמוסבסוב, בו לצטו, א סטא אי א הסוסטטמ. בו לב μή έχοι τι προαίρεσιν ζώον, έτι μάλλον τό μή παραxolovdeiv.

70. α τε ούν έξ αύτοῦ μηδενὸς χινήσαντος ἐχ τῆς α̈λλης αὐτοῦ ζωῆς γίνεται καὶ ὅλως ὅσα ἐξ αὐτοῦ ὅσα κ τε κἰνήσαντος α̈λλου, οἶον εὐχαἰς, ἢ ἀπλαἰς ἢ τέχνῃ ἀδομέναις, ταῦτα οὐχ εἰς ἐκείνων ἕκαστον, ἀλλ' εἰς τὴν τοῦ δρωμένου φύσιν ἀνενεκτέον. καὶ ὅσα μὲν χρη[σ]τὰ πρὸς ζωὴν ἢ τιὖα α̈λλην χρείαν συμβάλλεται, τῆ δόσει ἀνενεκτέον, ἐξ α̈λλου μέρους μείζονος sig » α̈λλο ἕλαττον ἰόν. ὅ τι δ' ἂν δυσχερὲς ἐξ αὐτῶν λέγηται εἰς τὰς γενέσεις τῶν ζώων ἰέναι, ἢ τῷ μὴ δύνα-

σθαι τὸ εὖχρηστον δέξασθαι τὸ ὑποκείμενον. οὐ γὰρ άπλῶς γίνεται τὸ γινόμενον, ἀλλ' είς τοδί και ώδι καί δει καί τὸ πάσχον και τὸ πεισόμενον ὑποκειμένην τινά και τοιάνδε φύσιν έχειν. πολλά δέ και αί μίξεις \* ποιούσιν έκάστου τι εύχρηστον είς τὸ ζῆν διδόντος. γίνοιτο δ' αν τφ και μη συμφερόντων των λυσιτελών την φύσιν και ή σύνταξις ή τών όλων ου δίδωσιν έκάστω άει δ βούλεται πολλά δέ και προστίθεμεν αύτοι τοις δοθείσι. πάντα δ' όμως είς εν συμπλέπεται 10 καί θαυμαστήν τήν συμφωνίαν έχει και άπ' άλλων άλλα, καν απ' έναντίων ζη· πάντα γαρ ένός. και εί τι δε έλλειπου πρός το βέλτιου των γινομένων, μή είδοποιηθέν είς τέλος μή χρατηθείσης της ύλης, οίον έλλειπου τῷ γευναίω, ού στεφηθεν πίπτει είς αίσχοό-15 דחדם . הסדב דע עצע תטובנסטעו טא' לאבועטע, דע של דאי ύποκειμένην φύσιν είσφέρεσθαι, τὰ δὲ παρ' αὐτῶν προστιθέναι

71. συνταττομένων δε άει πάντων και είς εν συν- p. 433 τελούντων πάντων, σημαίνεσθαι πάντα άρετή δέ 20 άδέσποτον. συνυφαίνεσθαι δε και τα αύτης έργα τη συντάξει, ατε και των τηθε έκειθεν έξηρτημένων, τών έν τῷδε τῷ παυτί τοις θειοτέροις, μετέχοντος παί τοῦδε ἐπείνων. γίνεται τοίνυν τὰ ἐν τῷ παντὶ οὐ κατὰ σπερματικούς, άλλὰ κατὰ λόγους περιληπτικούς 25 και τών προτέρων η κατά τους τών σπερμάτων λόγους. ού γάρ έν σπερματικοίς λόγοις ένι και των γινομένων παρά αύτούς ούδε των παρά της ύλης είς τό όλον συντελούντων ούδε των δρωμένων είς αλληλα παρὰ τῶν γενομένων. ἀλλὰ μᾶλλον ἂν ἐοίποι ὁ λόγος 30 τοῦ παυτὸς κατὰ λόγου τιθέντα κόσμου πόλεως καλ νόμον ήδη είδότα α πράξουσιν οι πολίται και δι' α πράξουσι καλ πρός ταῦτα πάντα νομοθετοῦντα καλ

313

#### XXVI, 72.

συνυφαίνοντα τοις νόμοις τα πάθη πάντα αύτῶν καί tà koya xal tàs éni toïs koyois tinàs nal atinias, πάντων όδῷ οἶον αὐτομάτω εἰς συμφωνίαν χωρούντων. ή δε σημασία ού τούτου χάριν, ϊνα σημαίνη προηγουμένως, άλλ' ούτω γιγνομένων σημαίνεται έξ 5 άλλων άλλα δτι γάρ εν και ένός, και άπ' άλλου άλλο γινώσκοιτ' άν, και άπό αίτιατοῦ δὲ τὸ αίτιον, και τὸ έπόμενον δε έκ τοῦ προηγησαμένου και τὸ σύνθετον άπό θατέρου, ὅτι θάτερον καί θάτερον ὑμοῦ. εί δή ταῦτα ὀρθῶς λέγεται, λύοιντο ἂν ἤδη αί ἀπορίαι, ἦ 10 τε πρός τὸ κακῶν δόσιν παφά θεῶν γίνεσθαι τῷ μήτε προαιρέσεις είναι τὰς ποιούσας, φυσικαζς δε ἀνάγκαις p. 434 γίνεσθαι | όσα έκετθεν, ώς μερῶν πρός μήρη, καὶ έπόμενα ένὸς ζωῆ καὶ τῷ πολλὰ παρ' αὐτῶν τοις γινομένοις προστιθέναι και τῶ τῶν διδομένων παρ' 15 έχάστων ού κακών όντων έν τη μίζει γίνεσθαι άλλο τι και τῷ μὴ ἕνεκα έκάστου, ἀλλ' ἕνεκα τοῦ ὅλου \* την ζωήν, και την ύποκειμένην δε φύσιν άλλο λαβούσαν άλλο πάσχειν καί μηδε δύνασθαι κρατήσαι τοῦ δοθέντος. 20

72. τὰς δὲ γοητείας πῶς; ἢ τῆ συμπαθεία καὶ τῷ πεφυκέναι. συμφωνίαν είναι ὑμοίων καὶ ἐναντίωσιν ἀνομοίων καὶ τῆ τῶν δυνάμεων τῶν πολλῶν ποικιλία εἰς Ἐν ζῷον συντελούντων. καὶ γὰο μηδενὸς μηχανωμένου ἄλλου πολλὰ ἕλκεται καὶ γοητεύεται καὶ ἡ κ ἀληθινὴ μαγεία ἡ ἐν τῷ παντὶ φιλία καὶ τὸ νεϊκος αὖ. καὶ ὁ γόης ὁ ποῶτος καὶ φαρμακεὺς οὖτός ἐστιν, ὅν κατανοήσαντες ἄνθφωποι ἐπ' ἀλλήλοις χρῶνται αὐτοῦ τοῦς φαρμάκοις καὶ τοῦς γοητεύμασι. καὶ γάο, ὅτι ἐρᾶν πεφύκασι καὶ τὰ ἐρᾶν ποιοῦντα ἕλκει πρὸς ἅλ- so ληλα, ὁλκῆς ἐρωτικῆς διὰ γοητείας τέχνη γεγένηται προστιθέντων ἐπαφαξς φύσεις ἅλλας ἅλλοις συναγω-

γούς και έγκείμενον έχούσας έφωτα · καί συνάπτουσι δε άλλην ψυχην άλλη, ώσπες αν εί φυτα διεστηκότα έξαψάμενοι ποός άλληλα και τοις σχήμασι δε προσχρώνται δυνάμεις έχουσι και αύτούς σχηματίζοντες 5 ώδι έπάγουσιν έπ' αύτους άψοφητί δυνάμεις, έν ένί όντες είς έν έπει έξω γε τοῦ παντὸς εί τις ὑπόθοιτο τόν τοιούτον, ούτ' αν έλξειεν ούτ' αν καταγάγοι έπαγωγαίς η καταδέσμοις · άλλὰ νῦν, ὅτι μὴ οἶον άλλαχοῦ άγει, έχει άγειν είδως ὅπη τι ἐν τῷ ζώφ πρός άλλο 10 άγεται. πέφυκε δε και έπφδης τῷ μέλει και τῆ τοιῷδε ήχῆ καὶ τῷ | σχήματι τοῦ δρῶντος · ἕλκει γὰρ τὰ τοι- μ. 435 άῦτα, οἶον τὰ έλεεινὰ σχήματα καὶ φθέγματα. ἀλλ' \* ή ψυχή · ούδε γαρ ή προαίρεσις ούδ' ό λόγος ύπο μουσικής θέλγεται, άλλ' ή άλογος ψυχή. και ού θαυμά-15 ζεται ή γοητεία ή τοιαύτη · καίτοι φιλοῦσι κηλούμενοι, καν μή τούτο αίτωνται παρά των τη μουσική χρωμένων. και τὰς ἄλλας δὲ εὐχὰς οὐ τῆς προαιρέσεως ἀκουούσης οίητέον. ού γάο οι θελγόμενοι ταϊς έπωδαίς ούτως ούδ', δταν γοητεύη ὄφις άνθρώπους, σύνεσιν 20 δ γοητευόμενος έχει οὐδ' αίσθάνεται, άλλὰ γινώσκει ήδη παθών, δτι πέπονθεν, άπαθές δ' αὐτὸ τὸ ἡγούμενόν έστιν . ώδ' ηύξατο, ήλθε τι πρός αὐτὸν έξ έκείνου η πρός άλλον.

73. ὁ δὲ ῆλιος ἢ ἄλλο ἄστρον οὐκ ἐπαίει. καὶ γίνεται τὸ κατὰ τὴν εὐχὴν συμπαθοῦς μέρους μέρει γενομένου, ὅσπερ ἐν μιῷ νευρῷ τεταμένῃ κινηθείσα γὰρ ἐκ τοῦ κάτω καὶ ἄνω ἔχει τὴν κίνησιν. πολλάκις δὲ καὶ ἄλλης κινηθείσης ἄλλη οἶον αἴσθησιν ἔχει κατὰ συμφωνίαν καὶ τῷ ὑπὸ μιῷ ἡρμόσθαι ἱρμονία. εἰ δὲ
καὶ ἐν ἅλλῃ λύρῷ ἡ κίνησις ἀπ' ἄλλης ἔρχεται, ὅσον τὸ συμπαθές, καὶ ἐν τῷ παντὶ τοίνυν μία ἱρμονία, κῶν ἔξ ἐναντίων ἦ καὶ ἐξ ὁμοίων δἑ ἐστι καὶ πάντων

#### XXVI, 74.

συγγενών και τών έναντίων. και όσα λωβάται άνθρώποις, οίον τὸ θυμοειδὲς έλχθὲν μετὰ χολῆς εἰς ῆπατος φύσιν, ἡλθεν οὐχ ὡς λωβησόμενα· οἰον εἰ πῦρ τις ἐκ πυρὸς λαβών ἕβλαψεν ἄλλου ο[ὐ] μηχανησάμενος ἐλθειν. ἢ ὁ λαβών ἐκεϊνος ποιεϊ, τῷ δεδωκέναι γοῦν ε τι οἶον μετατιθέντα ἐξ ἅλλου εἰς ἅλλο· και τὸ ἐληλυθὸς δέ, εἰ μὴ οἶός τε ἐγένετο δέξασθαι εἰς ὃν μετηνέχθη.

p. 436

74. ώστε ούτε μνήμης δια τουτο δεήσει τοις αστροις, ούπερ χάριν και ταῦτα πεπραγμάτευται, οὐτε αίσθή- 16 σεων άναπεμπομένων ούδε επινεύσεις τουτον τόν τρόπον εύχαζς, ώς οξονταί τινες, προαιρετικάς τινας, γωρίς προαιρέσεως πολλαί και αύται και άνευ μηγα- 15 νῆς καὶ μετὰ τέχνης, ὡς ἐν ζώφ ἐνί, καὶ ἀπολαύει άλλο άλλου καί βλάπτεται τῷ οῦτω πεφυκέναι καί τέγναι[5] και ίατοών και έπαοιδών άλλο άλλω ήναγκάσθη παρασχείν τι τῆς δυνάμεως τῆς αύτοῦ. καὶ τὸ πῶν δε ώσαύτως είς τα μέρη δίδωσι και παρ' αύτοῦ και » έλχύσαντος άλλου είς μέρος τι αύτοῦ χείμενον τοις αύτου μέρεσι τῷ αὐτῷ φυσικῷ, ὡς μηδενὸς ἀλλοτρίου τοῦ αἰτοῦντος ὄντος. εί δὲ χαχὸς ὁ αἰτῶν, θαυμάζει» ού đει· και γαρ έκ ποταμών άρύονται οι κακοί και τό διδόν αύτοῦ οὐκ οἶδεν ὃ δίδωσιν, ἀλλὰ δίδωσι μόνον · 3 άλλ' δμως συντέτακται και δέδοται τῆ φύσει τοῦ παντός. ώστε εί τις έλαβεν έχ των πασι χειμένων, ού δέον έπεσθαι αὐτῷ ἀναγκαίῷ νόμῷ τὴν δίκην. οὕκουν δοτέον τὸ πᾶν πάσχειν . ἢ τὸ μὲν ἡγεμονοῦν αὐτοῦ ἀπαθές δοτέον πάντη είναι, γιγνομένων δε παθών έν 30 μέρεσιν αύτοῦ έκείνοις μέν ηκειν τὸ πάθος, καρά φύσιν δε μηδενός αύτῷ ὄντος ἀπαθες τὸ γενόμενου

316

ώς πρός αὐτὸ εἰναι ἐπεὶ καὶ τοῖς ἄστροις, καθ' ὅσον μὲν μέρη, τὰ πάθη, ἀπαθῆ μέντοι αὐτὰ τῷ τε τὰς προαιρέσεις καὶ αὐτοῖς ἀπαθεῖς εἶναι καὶ τὰ σώματα αὐτῶν καὶ τὰς φύσεις ἀβλαβεῖς ὑπάρχειν καὶ τῷ, καὶ 5 εἰ διὰ τῆς ψυχῆς τι διδόασι, μὴ ἐλαττοῦσθαι αὐτοῖς τὴν ψυχὴν καὶ τὰ σώματα αὐτοῖς τὰ αὐτὰ μένειν καί, εἰ τι ὑπεκρεἰ, ἀναισθήτως ἀπιύντος καὶ τοῦ προσεισιόντος, εἰ πρόσεισι, λαυθάνοντος.

75. δ δε σπουδαίος πῶς ὑπὸ γοητείας καὶ φαρμά- p. 437 10 κων; ἢ τῆ μέν ψυχῆ ἀπαθής εἰς γοήτευσιν καὶ οὐκ ἂν τό λογικόν αύτου πάθοι ούδ' αν μεταδοξάσειε. τό δέ όσον τοῦ παντὸς ἐν αὐτῷ ἔλογον κατὰ τοῦτο πάθοι αν, μαλλον δε τουτο πάθοι αν. άλλ' ούκ ξρωτας έκ φαρμάκων, είκες τὸ έρῶν ἐπινευούσης καὶ τῆς ψυχῆς 15 τῆς ἄλλης τῷ τῆς ἄλλης παθήματι. ὅσπερ δὲ ἐπφδαϊς τὸ ἄλογον πάσχει, οῦτω καὶ αὐτὸς ἀντάδων καὶ ἀντεπάδων τὰς έκει δυνάμεις ἀναλύσει. Θάνατον δὲ ἐκ τοιούτων η νόσους η όσασωματικά πάθοι άν. τό γάρ μέρος τοῦ παντὸς ὑπὸ μέρους ἄλλου ἢ τοῦ παντὸς πά-20 θοι άν, αυτός δε άβλαβής. το δε μη εύθύς, άλλ υστεpor, our anoraret que cas. Salpores de our anadets ούδ' αύτοι τῷ ἀλόγφ · μνήμας δὲ και αίσθήσεις τούτοις ούκ άτοπον διδόναι | και θέλγεσθαι φυσικώς άγομέ- p. 438 νους καί κατακούειν καλούντων τούς αὐτῶν ἐγγυτέρω 25 των τηθε καί όσω πρός τα τηθε. παν γαρ τό πρός άλλο γοητεύεται ύπ' άλλου. πρός δ γάρ έστιν, έκεινο γοητεύει καί άγει αὐτό μόνον δὲ τὸ πρὸς αὐτὸ ἀγοήτευτον. διό καί πάσα πράξις γεγοήτευται και πάς ό τοῦ πρακτικού βίος · κινείται γάο πρός ταύτα, & θέλγει so αὐτόν. ὅθεν καὶ τὸ ἐκὐπρόσωπος γὰρ ὁ τοῦ μεγαλήτοοος Έρεχθέως δημος. τι γάρ μωθών τις πρός άλλο έχει ; η έλκόμενος ού μάγων τέχναις, άλλα της φύσεως

## XXVI, 76.

την ἀπάτην δούσης και συναψάσης αλλο προς αλλο ού τοις τόποις, ἀλλ' οίς έδωκε φίλτροις.

76. μόνη δη λείπεται ή θεωρία άγρήτευτος είναι, ότι μηδείς πρός αύτόν γεγοήτευται: είς γάρ έστι καί τό θεωρούμενον αύτός έστι και ό λόγος ούκ ήπατημέ- 5 νος, άλλ' δ δεί ποιεί και την αύτου ζωήν και το έργον ποιεί. έκει δε ού το αύτου και ούχ ό λόγος την όρμήν, άλλ' ἀργή καὶ τοῦ ἀλόγου, αί τοῦ πάθους προτάσεις. τέπνων μέν γάρ έπιμέλειαι καί πρός γάμον σπουδαί φανεράν την όλκην έχουσιν όσα τε άνθρώπους δε- 10 λεάζει ήδέα γινόμενα ταϊς έπιθυμίαις. πράξεις δε αί μεν διά θυμόν άλόγως πινούνται, αί δε δι' επιθυμίας ώσαύτως, πολιτείαι δε και άρχῶν όρεξεις το φίλαρχον τό έν ήμιν έχουσι προκαλούμενον. και αί μεν γινόμεναι ύπερ του μή παθείν άρχην έχουσι τον φόβον, 15 αί δ' ύπερ του πλείονος την επιθυμίαν. αί δε των χρειωδών χάριν την της φύσεως ένδειαν ζητούσαι άποπληρούν φανερώς έχοισι την της φύσεως βίαν πρός τό ζην οίκειώσασαν. εί δέ τις λέγοι τὰς πράξεις τῶν καλῶν ἀγοητεύτους είναι ἢ καὶ τὴν θεωρίαν κα- 20 λών ούσαν γοητεύεσθαι λεκτέον, εί μεν ώς άναγκαίας καί τὰς καλὰς λεγομένας πράξεις πράττοι άλλο τὸ ὄντως καλὸν ἔχων, οὐ γεγοήτευται · οίδε γὰο τὴν άνάγχην και ού πρός τὸ τῆδε βλέπει οὐδὲ πρὸς ἅλλα p. 139 δ βlog · άλλα τη της φύσεως της | ανθρωπίνης βία 25 καί τη πρός το ζην των άλλων η και αύτου οικειώσει. δοκεί γὰρ εύλογον ίσως μη έξάγειν έαυτον διὰ την οίκείωσιν δτι ούτως έγοητεύθη. εί δε το έν ταις πράξεσιν άγαπήσας καλόν τὰς πράξεις αίρειται ἀπατηθείς τοις ίχνεσι τοῦ καλοῦ, γεγοήτευται τὸ περί τὰ » κάτω καλόν διώκων. όλως γάο ή περί τό έθικός τώ άληθει πραγματεία και όλκή είς αὐτὸ πᾶσα ήπατημέ-

318

νου έξ έκεινων των έπ' αὐτὰ ἑλκόντων. τοῦτο δὲ ἡ τῆς φύσεως γοητεία ποιεί τὸ γὰρ οὐκ ἀγαθὸν ὡς ἀγαθὸν διώκειν ἑλχθέντα τῷ ἐκείνου είδει ἀλόγοις ὁρμαζς, τοῦτό ἐστιν ἀγομένου ὅπου μὴ ἦθελεν οὐκ εί-5 δότος. τοῦτο δὲ τί ἅν τις ἅλλο ἢ γοητείαν είποι; μόνος οὖν ἀγοήτευτος, ὅς ἑλπόμενος τοζς ἄλλοις αὐτοῦ μέρεσι τούτων οὐδὲν ἀγαθὸν λέγει εἶναι ὧν ἐκείνα λέγει, ἀλλὰ μόνον ὅ οίδεν αὐτὸς οὐκ ἤπατημένος οὐδὲ διώκων, ἀλλ' ἔχων. οὐκ ἂν οὖν ἕλκοιτο οὐδαμοῦ.

77. έκ δή τῶν είσημένων ἁπάντων έκεινο φανε-· 10 ρόν, ὅτι, ὡς ἕκαστον τῶν ἐν τῷ παντὶ ἔχει φύσεως καί διαθέσεως, όθτω τοι συντελεί είς τὸ πᾶν καὶ πάσχει καί ποιεί, καθάπερ έφ' έκάστου ζώου έκαστου τών μερών, ώς έχει φύσεως καί κατασκευής, ούτω 15 πρός τό όλον συντελεί και ύπουργεί και τάξεως και γρείας ήξίωται. δίδωσι δε τό παρ' αύτου και δέγεται τά παρά των άλλων, δσων αύτου δεκτική ή φύσις, καί οἶον συναίσθησις παντός πρός παν, καί εί ἕκαστον δε των μερών ζώον ήν, είχεν αν και ζώου έργα έτερα 20 όντα τῶν τοῦ μέρους. καὶ δὴ κἀκεῖνο ἀναφαίνεται, δπως τό καθ' ήμας έχει, ώς ποιοῦντές τι και ήμεις έν τῷ παντί οὐ μόνον όσα σῶμα πρὸς σῶμα καὶ πάσχον αύ τὰ τοιαῦτα ἔτι και τὴν ἄλλην αῦτῶν φύσιν είσφερόμεθα συναφθέντες τοις συγγενέσιν οἶς ἔχομεν πρός 25 τὰ συγγενη τῶν ἔξω· καὶ δὴ καὶ ψυχαζς ἡμῶν καὶ διαθέσεσι συναφείς γινόμενοι, μαλλον δε όντες, πρός τε τὰ έφεξῆς έν τῷ δαιμονίο τόπο και τὰ έπέκεινα αὐτών ούκ έστιν όπως λανθάνομεν όποιοί τινες έσμέν. ού τοίνυν ούδε τα αύτα πάντες δίδομεν ούδε ταύτον 30 δεχόμεθα · δ γὰο μή έχομεν πῶς ἂν μεταδοίημεν ἄλλφ, οἶον ἀγαθόν; οὐδ' αὖ τῷ μὴ | δεπτικῷ ἀγαθοῦ ἀγα-ρ. 440 θόν τι πομιούμεθα, την ούν αύτου τις παπίαν συνά-

ψας έγνώσθη τε ος έστι καί κατά την αύτου φύσιν ώσθη είς δ έχει καί ένταῦθα καὶ έντεῦθεν ἀπαλλαγείς είς άλλον τοιοῦτον τόπον φύσεως όλκαις. τῷ δὲ ἀγαθῷ αί τε λήψεις αί τε δόσεις και αί μεταθέσεις άλλαι, ώσπερ έκ μηρίνθων όλκαζς τισι φύσεως μετατιθεμένων. ούτω 3. θαυμαστώς έχει δυνάμεως και τάξεως τόδε τὸ παν νινομένων άπάντων άψόφω κελεύθω κατά δίκην, ην ούκ έστι φυγείν ούδενί, ής έπαιει μεν ό φαύλος ούδέν, άγεται δε ούκ είδως οί δει έν τω παντί φέρεσθαι. ό δ' άγαθός καl oldε καl oύ det απεισι καl γινώσκει ₩ πρίν απιέναι ού ανάγκη αύτῷ έλθόντι οίκειν καί εύελπίς έστιν, ώς μετά θεῶν έσοιτο. ἐν μὲν γὰρ ὀλίγω ζώφ σμικραί των μερών αί μεταβολαί και συναισθήσεις καί ούκ έστιν έν αύτῶ τὰ μέρη ζῶα είναι, εί μή που έπι βραχύ έν τισιν. έν δε τῷ έν ῷ διαστάσεις τε 15 τοσαῦται καὶ ἕκαστον τῶν ἐν αὐτῷ χάλασιν ἔχει καὶ ζῷά ἐστι πολλά, τὰς χινήσεις δεί χαι τὰς μεταστάσεις uellous elvai. ઇo@µev oe xal nhiov xal σελήνην xal τά άλλα άστρα έν τάξει μετατιθέμενα και μετακινούμενα. ού τοίνυν άλογον ούδε τὰς ψυχάς μετατίθεσθαι μή τὸ 20 વેપેરાં લેકો મુંચેલ્ડ ઉદ્યદ્વાદંગ્લક, સ્વારાબ્લેગ્લડ ઈકે લેમલીછપૂલ્ય હેંગ έπαθον καί ποιοῦσι τάξιν, οἶον χεφαλῆς, τὰς δὲ οἶον ποδών λαβούσας, πρός το παν σύμφωνον, έχει γάρ καί αύτὸ διαφορὰς πρὸς τὸ ἄμεινόν τε καί χείρον. ή δ' αν μήτε τὸ ἄμεινον τὸ ἐνταῦθα αίρῆται μήτε τοῦ χείρονος 🛎 μετέχουσα ή, άλλον τόπον και καθαρον ήλλάξατο τουτον, ὃν είλετο, λαβούσα. αί δε κολάσεις ώσπεο νενοσηκότων μερών, τών μεν έπιστύψεις φαρμάχοις, τών δε έξαιρέσεις η και άλλοιώσεις, ίνα ύγιαίνη το παν έκάστου διατιθεμένου ού δει το δ' ύγιεινον του παν- 30 τος άλλοιουμένου, τοῦ δὲ έξαιρουμένου έντεῦθεν, ώς ένθαδι νοσούντος, ού δε μή νοσήσει τιθεμένου.

#### XXVI, 78.

όντος μεταξύ έστιν όραν, οίον άέρος η άλλου τινός<sup>ν.</sup> τοῦ λεγομένου διαφανοῦς σώματος, νῦν σχεπτέον. ὅτι μέν οὖν διὰ σώματός τινος δει τὸ ἑρᾶν καὶ ὅλως τὸ s αίσθάνεσθαι γίγνεσθαι, είρηται άνευ μέν γάρ σώματος πάντη έν το νοητώ την ψυχην είναι. του δέ αίσθάνεσθαι όντος άντιλήψεως ού νοητών, άλλα αίσθητών μόνον, δεί πως την ψυχήν συναφή γενομένην τοίς αίσθητοις διά των προσομοίων χοινωνίαν 10 τινά πρός αύτα γνώσεως η παθήματος ποιείσθαι. διό καί δι' όργάνων σωματικών ή γνώσις. δια γαο τούτων οίον συμφυών η συνεχών όντων οίον είς ξν πως πρός αύτὰ τὰ αίσθητὰ ίέναι όμοπαθείας τινός ούτω πρός αὐτὰ γινομένης. εί οὖν δεϊ συναφήν τινα πρός ις τὰ γινωσκόμενα γίνεσθαι, περί μεν τῶν ὅσα ἁφῆ τινι γινώσκεται τί αν τις ζητοι; περί δε της όράσεως εί δε και περι της άκυης, υστερον άλλα περι του όραν, εί δεί τι μεταξύ είναι σώμα της όψεως και του χοώματος. η νύττοι κατά συμβεβηκός αν τό μεταξύ σωμα, n συμβάλλεται δε ούδεν πρός δρασιν τοις όρωσιν. άλλ' εί πυχνὰ μὲν ὄντα τὰ σώματα, ὥσπερ τὰ γεηρά, κω- p. 142 λύει δραν, όσω δε λεπτότερα άει τα μεταξύ, μαλλον όρωμεν, συνεργά αν τις του όραν τα μεταξύ θείη ή, εί ού συνεργά, ού χωλυτικά ταύτα δε χωλυτικά άν જ τις είποι. άλλ' εί το πάθος πρότερον το μεταξύ παρα-`δέχεται καί οίου τυποῦται · σημείου δὲ τό, εί και ἔμπροσθέν τις ήμων έσται πρός τό χρωμα βλέπων, κάκείνον όραν. πάθους έν τῷ μεταξύ μή γενομένου ούδ' αν είς ήμας τουτο άφικνοιτο. η ούκ άνάγκη το

78. ΠΕΡΙ ΨΤΧΗΣ sive ΠΕΡΙ ΨΤΧΗΣ ΑΠΟΡΙΩΝ Γ'Η ΠΕΡΙ ΟΨΕΩΣ sive ΠΕΡΙ ΤΟΤ ΠΩΣ ΟΡΩΜΕΝ. PLOTIN. I. 21

#### XXVI, 79.

μεταξύ πάσχειν, εί τὸ πεφυκὸς πάσχειν πάσχει, ἢ, εἰ πάσχοι, ἅλλο πάσχει· ἐπεὶ οὐδ' ὁ κάλαμος ὁ μεταξὺ τῆς νάρκης καὶ τῆς χειρὸς ὁ πάσχει ἡ χείρ. καὶ μὴν κἀκεῖ, εἰ μὴ μεταξὺ ὁ κάλαμος εἰη καὶ ἡ θρίξ, οὐκ ἂν πάθοι ἡ χείρ. ἢ τοῦτο μὲν καὶ αὐτὸ ἀμφισβητοίτο ἂν· 5 καὶ γάρ, εἰ ἐντὸς δικτύου γένοιτο ὁ θηρευτής, πάσχειν λέγεται τὸ ναρκᾶν. ἀλλὰ γὰρ κινδυνεύει ὁ λόγος ἐπὶ τὰς λεγομένας συμπαθείας ἰέναι. εἰ δὲ τοδὶ ὑπὸ τουδὶ πέφυκε πάσχειν συμπαθῶς τῷ τινα ὁμοιότητα ἔχειν πρὸς αὐτό, οὐκ ἂν τὸ μεταξὺ ἀνόμοιον ὄν πάθοι 16 ἢ τὸ αὐτὸ οὐκ ἂν πάθοι. εἰ [δὲ] τοῦτο, πολλῷ μᾶλλον μηδενὸς ὅντος μεταξὺ πάθοι ἂν τὸ πεφυκὸς πάσχειν, κἂν τὸ μεταξὺ τοιοῦτον ἦ, οἶον καὶ αὐτὸ παθείν τι.

79. εί μέν ούν τοιοῦτόν έστι τὸ ὁρᾶν, οἶον τὸ τῆς δψεως φῶς συνάπτειν πρός τὸ μεταξύ φῶς μέχρι τοῦ 15 αίσθητου, δεί μεταξύ τουτο είναι τό φως και ή ύπόθεσις αῦτη τὸ μεταξύ τοῦτο ζητει εί δε τροπην έργάζεται τὸ ὑποκείμενον σῶμα κεχρωσμένον, τί κωλύει την τροπην εύθύς πρός τὸ ὄμμα ζέναι μηδενός ὄντος μεταξύ; εί και νῦν έξ ἀνάγκης ὅτε ἐστι τρἕπεταί πως 🛪 τό των όμμάτων πρόσθεν κείμενον. και οι έκχέοντες δε τάς όψεις ούκ αν εχοιεν άκολουθοῦν τὸ πάντως μεταξύ τι είναι, εί μη φοβοίντο, μη πέσοι ή άπτίς. άλλὰ φωτός έστι και τὸ φῶς εύθυποροῦν. οί δὲ τὴν ένστασιν αίτιώμενοι δέοιντο αν πάντως του μεταξύ. 25 οί δε τῶν είδώλων προστάται διὰ τοῦ κένοῦ λέγοντες διιέναι χώραν ζητοῦσιν, Γνα μὴ κωλυθη̃· ຜστε, εί έτι μάλλον ού κωλύσει το μηθεν είναι μεταξύ, ούκ p. 443 άμφισβητοῦσι τῆ ὑποθέσει. | ὅσοι δὲ συμπαθεία τὸ όραν λέγουσιν, ήττον μεν όραν φήσουσιν, εί τι με- 30 ταξύ είη, ή κωλύει και έμποδίζει και άμυδράν ποιεί την συμπάθειαν · μαλλον δε απόλουθον λέγειν ποιείν

3**22** 

XXVI, 79.

πάντως άμυδραν και το συγγενές, ή και αύτο πάσχον. και γάρ ει σώμα συνεχές έν βάθει έκ προσβολής πυρός καίοιτο, άλλὰ τὸ ἐν βάθει αὐτοῦ τῇ προσβολῇ τοῦ πρόσθεν ήττον αν πάσχοι. άλλ' εί ζώου ένος μόρια είη η ήττον μεν αν πάθοι, σύμμετρον δ' αν είη το πάθος, δσον έβούλετο ή φύσις, πωλύοντος τὸ ἄγαν τοῦ μεταξύ εί μή που τοιοῦτον είη τὸ διδόμενον, ῶστε ὅλως τό μεταξύ μή πάσχειν. άλλ' εί συμπαθές το εν ζώον 10 είναι και ήμεις πάσχομεν, ότι έν ένι και ένός, πῶς οὐ δει, δίταν του πόροω αίσθησις ή, συνέχειαν είναι; ή την συνέχειαν καί τὸ μεταξύ διὰ τὸ τὸ ζῶον δείν συνεγές είναι, τὸ δὲ πάθος κατὰ συμβεβηκὸς συνεχοῦς, η παν ύπό παντός φήσομεν πάσχειν. εί δε τόδε μεν ύπό 15 τοῦδε, ἄλλο δὲ ὑπ' ἄλλου οὐ τὸ αὐτό, οὐκ ἂν δέοιτό` τις τοῦ μεταξύ πανταχοῦ. εί οὖν ἐπὶ ὄψεως λέγοι τις δείσθαι, διά τί φατέον · έπει ούδε πανταγού φαίνεται τὸ δι' ἀέρος ἰὸν πάσχειν ποιοῦν «ὸν ἀέρα, ἀλλ' ἢ μόνον διαιρείν · οίον λίθος εί ανωθεν πίπτοι, τί αλλο η 20 ดบ่า บักงแย่งอเ 6 ส่ก่อ; อกอโ ดบ่ออ กก ส่งาเกอดเองส์ออเ อบ์λογον κατὰ φύσιν ούσης τῆς φορᾶς · ἐπεὶ οῦτω καὶ τὸ πῦρ ἄνω τῆ ἀντιπεριστάσει · ἀλλ' ἄτοπον · Φθάνει γὰρ τὸ πῦρ τῆ αύτοῦ χινήσει ταχεία οὖση τὴν ἀντιπεοίστασιν τοῦ ἀέρος. εί δ' ὑπὸ τοῦ τάχους ταχύνεσθαί 25 τις την άντιπερίστασίν φησιν, άλλά κατά συμβεβηκός αν γίνοιτο, ούκ είς τὸ ανωθεν έπει και άπὸ των ξύλων ή όρμη πρός τὸ άνω ούκ ώθούντων. καί ήμεις δε κινούμενοι τέμνομεν τον άέρα, και ούχ ή άντιπερίστασις ώθει, πληροι δε μόνον έφεπόμενος τδ 30 παρ' ήμῶν κενούμενον. εί οῦν τοις σώμασι διίσταται τοις τοιούτοις μηδεν παθών, τί κωλύει και άνευ διαστάσεως συγχωρείν παριέναι τοις είς ὄψιν είδεσιν; εί 21 \*

## XXVI, 80.

δε μηθε πάρεισιν ώς εν φοή τα είδη, τίς πάσχειν άνάγκη καί δι' αύτοῦ τὸ πάθος πρὸς ἡμᾶς τῷ προπα- 🗸 δείν ίέναι; εί γαο τῷ προπαθείν τον ἀέρα ή αίσθησις ήμεν, ούκ αν πρός αύτο βλέποντες το δρώμενον είδομεν, άλλ' έκ του παρακειμένου έσχομεν αν την αίσθη- 5 σιν, ωσπερ έπι του θερμαίνεσθαι. έκει γάρ ού το πόρρωθεν πῦς, - ἀλλ' ὁ ἀὴρ ὁ παρακείμενος θερμανθείς θερμαίνειν δοκει άφη γάρ τουτο . έν δε τοις όράμασιν ούχ άφη. όθεν ούδ' έπιτεθεν τω όμματι το p. 444 αίσθητον όραν ποιεί, | άλλά φωτισθηναι δεί το με- 10 ταξύ, ὅτι σκοτεινον ὁ ἀήρ μη ὄντος δε τούτου σκοτεινοῦ οὐδ' ἂν έδέησε. τὸ γὰρ σκοτεινὸν ἐμπόδιον ὂν τοῦ ὑρᾶν δεϊ χρατηθηναι τῷ φωτί. τάχα δὲ καὶ προσαγθέν τη όψει ούχ όραται, ότι σκιάν φέρει την του άέρος και την αύτοῦ. 13

80. μέγιστον δε μαρτύριον τοῦ μὴ διὰ τοῦ ἀέρος παθόντος τὸ εἶδος τοῦ αἰσθητοῦ ὁρᾶν ῶσπερ διαδόσει τὸ νύχτωρ ἐν σχότφ πῦρ τε καὶ τὰ ἄστρα ὁρᾶσθαι καὶ τάς τούτων μορφάς. ού γάρ δή φήσει τις έν τῷ σχοτεινῷ τὰ είδη γενόμενα οῦτω συνάψασθαι. η οὐχ ἂν » ήν σπότος τοῦ πυρὸς έλλάμψαντος τὸ αύτοῦ είδος. έπει και πάνυ πολλοῦ σκότου ὄυτος και κεκουμμένων και τών άστρων και τοῦ πυρὸς και τοῦ φατὸς τοῦ παρ' αὐτῶν μὴ ἐλλάμποντος ἐκ τῶν φρυκτωρίων όραται τὸ πῦρ καὶ ἐκ τῶν πύργων τῶν ταἴς ναυσὶ ση- 🐲 μαινόντων. εί δε και δειέναι τις λέγοι και έν τούτοις τὸ πῦφ ἐναντιούμενος τῆ αἰσθήσει, ἐχρῆν τὴν ὄψιν τοῦ άμυδροῦ τοῦ ἐν τῷ άέρι ποιείσθαι τὴν ἀντίληψιν, οὐκ έπείνου αύτοῦ, οἶόν ἐστιν ἐναργές. εἰ δὲ μεταξύ σπότου όντος όραται τὸ ἐπέκεινα, πολλῷ μαλλον μηδενός. 3 άλλ' έχείνω αν τις έπιστήσειε, μή τῷ μεταξύ μηδενί ούκ έσται όραν, ούχ ότι μηδέν έστι μεταξύ, άλλ' ότι ή

XXVI, 81.

συμπάθεια τοῦ ζφου άναιρεϊται πρός αὐτὰ καὶ ἡ πρός άλληλα τῶν μερῶν τῷ εν είναι. τούτφ γὰρ έοιχε καί τὸ αίσθάνεσθαι ὑπωσοῦν είναι, ὅτι συμπαθές ζῷον τόδε τὸ πᾶν ἑαυτῷ. εἰ γὰρ μὴ τοῦτο, πῶς ἂν ἄλλο s άλλου της δυνάμεως μετελάμβανε και μάλιστα της πόρρω; τοῦτο δὴ ἐπισχεπτέον, εἰ ἄλλος κόσμος ἦν καὶ ἄίλο | ζῷον μὴ συντελοῦν πρὸς τοῦτο καὶ ὄψις p. 445 ήν έπι τοις νώτοις τοῦ οὐρανοῦ, εί έθεάσατο έκεινον έκ διαστήματος συμμέτρου, η ούδεν αν είη πρός έκει-10 νον τούτφ. άλλὰ τοῦτο μέν ῦστερον. νῦν δὲ κάκεινο αν τις μαρτύραιτο είς τὸ μὴ τῷ πάσχειν τὸ μεταξὺ τούτω τὸ ὑρᾶν γίνεσθαι εί γὰρ δὴ πάσχοι τὸ τοῦ άέρος, σωματικώς δήπουθεν άνάγκη πάσχειν τοῦτο δέ έστιν οίον έν κηρῷ τύπον γενέσθαι. μέρος δή δετ 15 τοῦ όρατοῦ καθ' Εκαστον μόριον τυποῦσθαι · ῶστε και το συναφές τη όψει μόριον τοσούτον όσον και ή χόρη το χαθ' αύτο μόριον του όρατου δέχοιτο άν. νῦν δὲ πᾶν τε ὁρᾶται καὶ ὅσοι ἐν τῶ ἀέρι κατά τε τὸ καταντικού έκ τε πλαγίων έπὶ πολύ ὁοῶσιν ἐγγύς τε 20 καί κατόπιν ούκ έπιπροσθούμενοι ωστε ξκαστον μόριον τοῦ ἀέρος ὅλον οἶον τὸ πρόσωπον τὸ ὁρώμενον έχειν. τοῦτο δὲ οὐ κατὰ σώματος πάθημα, ἀλλὰ κατὰ μείζους καλψυχικάς καλ ζώου ένος συμπαθοῦς ἀνάγκας.

81. άλλὰ τὸ συναφὲς τῆς ὄψεως φῶς πρὸς τὸ περὶ
35 τὴν ὅψιν καὶ μέχρι τοῦ αἰσθητοῦ πῶς; ἢ πρῶτον μὲν τοῦ μεταξὺ ἀέρος οὐ δεῖται, εἰ μὴ ἄρα τὸ φῶς οὐκ ἂν ἀέρος ἄνευ λέγοιτο · οῦτω δὲ τοῦτο μεταξὺ κατὰ συμ-βεβηκός · αὐτὸ δὲ ἂν εἰη μεταξὺ οὐ πάσχον οὐδ' ὅλως πάθους ἐνταῦθα δει · ἀλλ' ὅμως τοῦ μεταξύ · εἰ δὲ τὸ ∞ φῶς οὐ σῶμα, οὐ σώματος. καὶ δὴ οὐ πρὸς τὸ ὁρᾶν ἁπλῶς δέοιτο ἂν τοῦ φωτὸς τοῦ ἀλλοτρίου καὶ μεταξὺ ἡ ὅψις, ἀλλὰ πρὸς τὸ πόροω ὁρᾶν. τὸ μὲν οὖν εἰ τὸ

# XXVÍ, 81.

φῶς γένοιτο [αν] άνευ τοῦ ἀέρος, ὕστερον. νῦν θὲ έκεινο σκεπτέον. εί μέν γάρ τό φῶς τοῦτο τό συναφες εμψυχον γίνεται, και ή ψυχή δι' αύτοῦ φερομένη και έν αύτῷ γιγνομένη, ῶσπερ και έπι τοῦ ἔνδον, έν τῷ ἀντιλαμβάνεσθαι δήπουθεν, ὅπερ ἐστίν ὑραν, κ ούδεν αν δέοιτο του μεταξύ φωτός, άλλ' άφη έσται έοικός τὸ ὑρᾶν, τῆς ὑρατικῆς δυνάμεως ἐν φωτί ἀντιλαμβανομένης πάσχοντος ούδεν του μεταξύ, άλλα γίνεται τῆς ὄψεως φορά ἐκετ. οὖ δὴ ζητητέον, πότερα τῷ διάστημά τι είναι έχει δει πορευθηναι την ὄψιν η 10 τῷ σῶμά τι είναι έν τῷ διαστήματι; καί εί μὲν τῷ σώμα έν τῷ διαστήματι είναι, τὸ διεϊργον εί ἀφαιρεθείη τοῦτο, ὄψεται· εί δ' ὅτι διάστημα ἁπλῶς, ἀργὴν δει ύποθέσθαι την τοῦ όρατοῦ φύσιν καὶ οὐδὲν δρώp. 446 σαν όλως. άλλ' ούχ οίόν τε · | ού γάο μόνον ή άφή ότι 15 έγνύς τι λέγει και απτεται, άλλα τας του άπτου πάσχουσα άπαγγέλλει διαφοράς, και εί μη διείργοι τι, καν του πόροω ήσθετο. αμα γάρ ό άγρ ό μεταξύ και ήμεζς πυρός αίσθανόμεθα ούκ άναμείναντες θερμανθηναι έκείνου. μαλλον γούν τό σώμα θερμαίνεται τό » στερεόν η ό άήρ · ωστε δι' αύτοῦ μαλλον, άλλ' οὐ δι' αὐτό[ν]. εί οὖν ἔχει δύναμιν είς τὸ δρᾶν, τὸ δὲ είς τὸ πάσχειν και όπωσοῦν, διὰ τι ἄλλου δεϊται μέσου είς δ δύναται πρός τὸ ποιῆσαι; τοῦτο γὰρ ἐμποδίου ἐστὶ δείσθαι. έπει και όταν το φώς προσίη το του ήλίου, 25 ού πρότερον δεί τον άέρα, είτα και ήμας; άλλ' αμα, καί πρίν έγγὺς τῆς ὄψεως γενέσθαι πολλάκις ὄντος άλλαχοῦ, ὡς μὴ παθόντος τοῦ ἀέρος ἡμᾶς ὁρᾶν με-΄ ταξύ όντος τοῦ μὴ πεπονθότος και τοῦ φωτὸς μήπω έληλυθότος, πρός δ δει την δψιν συνάψαι. έπει και 30 τό της νυπτός όραν τὰ άστρα η όλως πυρ χαλεπόν ταύτη τη ύποθέσει άπευθυναι. εί δε μένει μεν ή ψυχή

έφ' έαυτης, φωτός δὲ δείται ῶσπεφ βακτηρίας ποὸς
τὸ φθάσαι, ἕδει τὴν ἀντίληψιν βίαιον καὶ ἀντερείδοντος είναι καὶ τεταμένου τοῦ φωτὸς καὶ τὸ αἰσθητόν, ἡ χρῶμα, ἀντιτυποῦν καὶ αὐτὸ είναι · οῦτω γὰρ
διὰ μέσου αἰ ἁφαί. είτα καὶ πρότερον ἐγγὺς γέγονε μηδενὸς μεταξὺ ὄντος τότε · οῦτω γὰρ ῦστερον τὸ διὰ μέσου ἅπτεσθαι ποιεί τὴν γνῶσιν, οἶον τῆ μνήμη καὶ ἕτι μᾶλλον συλλογισμῷ · νῦν δὲ οὐχ οῦτως. ἀλλ' εἰ παθείν δεί τὸ πρὸς τὸ αἰσθητὸν φῶς, είτα διαδοῦναι
μέχρις ὄψεως, ἡ αὐτὴ γίνεται ὑπόθεσις τῆ ὑπὸ τοῦ αἰσθητοῦ τὸ μεταξὺ πρότερον τρεπούση, πρὸς ἢν ἤδη καὶ ἐν ἅλλοις ἠπόρηται.

82. περί δε τοῦ ἀχούειν ἀρα ἐνταῦθα συγχωρητέον πάσχοντος τοῦ ἀέρος τὴν χίνησιν τὴν πρώτην 15 τον παρακείμενον ύπο του τον ψόφον ποιουντος τῷ τόν μέχοι άκοῆς ἀέρα πάσχειν τὸ αὐτὸ οῦτως είς αίσθησιν άφικνείσθαι, η κατά συμβεβηκός μέν τό μεταξύ τῷ παρείναι έν μέσφ, άναιρεθέντως δὲ τοῦ μεταξύ, απαξ δε γενομένου τοῦ ψόφου, οἶον συμβαλόν-20 των δύο σωμάτων, εύθέως άπανταν πρός ήμας την αίσθησιν; | η καί δει μέν άέρος την πρώτην του p. 447 πληττομένου, τὸ δὲ ἐντεῦθεν ἤδη ἄλλως τὸ μεταξύ. ένταῦθα μὲν γὰρ δοκει κύριος είναι ὁ ἀἡρ τοῦ ψόφου. μή γάρ αν μηδε την άρχην γενέσθαι ψόφου δύο σω-25 μάτων συρραγέντων, εί μη ό άηρ πληγείς έν τη ταχεία συνόδω αύτων και έξωσθείς πλήξας έδωκε τώ έφεξης μέχρις ώτων και άκοης. άλλ' εί ό άὴρ κύριος τοῦ ψόφου και τούτου κινηθέντος ή πληγή, παρά τί ἂν εἶεν αί διαφοραί τῶν φωνῶν κάι τῶν ψόφων; ἄλλο s γάρ ήχει χαλκός πρός χαλκόν η πρός αλλο, άλλο δέ άλλο. ό δε άγο είς και ή εν αυτῷ πληγή. ου γαο μόνον τῷ μεγάλφ και τῷ μικρῷ διαφοραί. εί δ' ὅτι πρός

327

## XXVI, 83.

άέρα γενομένη πληγή ψόφον έποίησεν, ούχ ή άήο φατέον τότε γαρ φωνεί, όταν στάσιν λάβη στερεοῦ σώματος πρίν χυθηναι μένων ώσπερ στέρεόν τι ώστε άρκεί[ν] τὰ συγπρούοντα και τήν σύρρηξιν και ταύτην τήν πληγήν είναι τὸν ψόφον εἰς αἴσθησιν ἐλθοῦσαν ε μαρτυρείν δὲ και τοὺς ἔνδον ῆχους τῶν ζώων οὐκ ἐν ἀέρι, ἀλλὰ συγπρούσαντος και πλήξαντος ἄλλο ἄλλου οἰον και ὀστῶν κάμψεις πρὸς ἄλληλα παρατριβομένων ἀέρος μὴ ὅντος μεταξὺ και πρίσεις. ἀλλὰ περι μὲν 'τούτου ἡπορήσθω ὁμοίον ῆδη και ἐνταῦθα τοῦ ζητή- » ματος γενομένου, ὅπερ ἐλέγετο ἐπὶ τῆς ὄψεως είναι, συναισθήσεως τινος ὡς ἐν ζώφ και τοῦ κατὰ τὴν ἀκοὴν πάθους ὄντος.

83. εί δε και το φῶς γένοιτο αν μη σντος άέρος, οίον ήλίου όντος έν έπιφανεία τῶν σωμάτων έπιλάμ- 15 P. 445 πουτος τοῦ μεταξύ συτος χενοῦ καὶ νῦν κατὰ συμβε-, βηκός, δτι πάρεστι, φωτιζομένου; άλλ' εί δί' αὐτὸν παθόντα καί τα άλλα, και την υπόστασιν είναι τω φωτί διὰ τὸν ἀέρα· πάθημα γὰρ αὐτοῦ εἶναι· μὴ ἂν ούν έσεσθαι τὸ πάθημα μὴ ὄντος τοῦ πεισομένου. ἢ m πρώτον μεν ούκ αύτοῦ πρώτως οὐδ' ή αὐτός. ἔστι γάο καί αύτοῦ έκάστου σώματος πυρίνου και λαμπροῦ · καί δὴ καί λίθων τοιούτων φωτεινὴ χρόα. ἀλλὰ τὸ εἰς ἄλλο ἀπὸ τοῦ ἔχοντος χρόαν τοιαύτην ἰὸν ἶρα αν είη μή όντος έκείνου; άλλ' εί μέν ποιότης μόνον 3 καί τινος ποιότης, έν ύποκειμένο ούσης πάσης ποιότητος ανάγκη καί το φῶς ζητειν ἐν ὡ ἔσται σώματι. εί δε ενέργεια απ' αλλου, δια τι ούκ όντος εφεξής σώματος, άλλὰ οἶον χενοῦ μεταξύ, είπερ οἶόν τε, οὐχ έσται καί έπιβαλεϊ καί είς τὸ έπέκεινα; άτενες γάρ ον 3 δια τι ού περάσει ούκ έποχούμενον; ει δε δή και τοιούτον οίον πεσείν, καταφερόμενον έσται ού γάρ

328

XX.VI, 84.

δή ὁ ἀἡρ οὐδ' ὅλως τὸ φατιζόμενον ἔσται τόδε ἕλπον άπό τοῦ φωτίζοντος καὶ βιαζόμενον προελθεϊν ἐπεὶ ούδε συμβεβηχός, ώστε πάντως έπ' άλλφ, η πάθημα άλλου, ώστε δεί[ν] είναι το πεισόμενον. η έδει μέ-5. עבוע לאחאטטיסידסט. עטע טל מתבוסוע. שטרב אמן גאטטו מע. ποῦ σὖν; ἢ τόπον δει μόνον είναι. ἢ όῦτω γε ἀπολει την ένέργειαν αύτοῦ την έξ αύτοῦ τὸ τοῦ ήλίου σῶμα. τούτο δε ήν τό φῶς. εί δε τούτο, ούδε τό φῶς τινος έσται. έστι δε ή ένέργεια έχ τινος ύποχειμένου, ούχ 10 είς ύποκείμενον δε πάθοι δ' αν τι τὸ ύποκείμενον, εί παρείη. άλλ' ώσπερ ζωή ένέργεια ούσα ψυχης έστιν ένέργεια παθόντος αν τινος, οίον του σώματος, εί παρείη, και μή παρόντος δέ έστι, τί αν πωλύοι και έπὶ φωτὸς οῦτως, εἴπερ ἐνέργειά τις τοῦ φωτεινοῦ 15 είη; ούδε γάρ νῦν τὸ σκοτεινὸν τοῦ ἀέρος γεννᾶ τὸ φώς, άλλά γη συμμιγνύμενον σκοτεινόν ποιεί και ού χαθαρόν όντως · ώστε όμοιον είναι λέγειν τό γλύχύ είναι, εί πικοφ μιγείη. εί δέ τις τροπήν λέγοι τοῦ άέρος τὸ φῶς, λεκτέον, ὡς ἐχρῆν αὐτὸν τρέπεσθαι 20 τον άέρα τη τροπη και το σκοτεινόν αύτου μή σκοτεινόν γεγονέναι ήλλοι αμένον. νύν δε ό άηρ οίός έστι μένει, ώς αν ούδεν παθών. το δε πάθημα έκείνου δει είναι, ού πάθημα · ού τοίνυν ούδε χρώμα αύτου, άλλ' αὐτὸ ἐφ' ἑαυτοῦ· πάρεστι δὲ ὁ ἀήρ. καὶ τοῦτο μὲν 25 ούτωσι έπεσκέφθω.

84. πότερα δὲ ἀπόλλυται ἢ ἀνατρέχει; τάχα γὰρ p. 449 ἄν τι καὶ ἐκ τούτου λάβοιμεν εἰς τὸ πρόσθεν. ἢ εἰ μὲν ἡν ἕνδοθεν, ῶστε τὸ μετειληφὸς ἔχειν οἰκείον ἤδη, τάχα ἅν τις εἶπεν ἀπόλλυσθαι· εἰ δἑ ἐστιν ἐνέργεια
30 οὐ ῥέουσα· περιέρρεε γὰρ ἂν καὶ ἐχείτο είσω πλέον ἢ ὅσον τὸ παρὰ τοῦ ἐνεργοῦντος ἐπεβάλλετο· οὐκ ἂν ἀπολλύοιτο μένοντος ἐν ὑποστάσει τοῦ φωτίζοντος.

329

## XXVI, 84.

μετακινουμένου δε έν άλλφ έστι τόπφ, ούχ ώς παλιοροίας η μεταρροίας γενομένης, άλλ' ώς της ένεργείας έχείνου ούσης χαί παραγινομένης, είς όσον χωλύει ούδέν. έπει και ει πολλαπλασία ή ἀπόστασις ήν η νῦν έστι πρός ήμας του ήλίου, ήν αν και μέχρι έκει φώς 5 μηδενός χωλύοντος μηδέ έμποδών έν τῷ μεταξύ ίσταμένου. έστι δε ή μεν έν αύτῷ ένέργεια και οἶον ζωή τοῦ σώματος τοῦ φωτεινοῦ πλείων καὶ οἰον ἀργὴ τῆς ένεργείας καί πηγή· ή δε μετά το πέρας τοῦ σώματος, είδωλον τοῦ ἐντός, ἐνέργεια δευτέρα οὐκ ἀφισταμένη 10 τῆς προτέρας. ἔχει γὰρ ἕκάστον τῶν ὄντων ἐνέργειαν, η έστιν όμοίωμα αὐτοῦ, ῶστε αὐτοῦ ὄντος κἀκεῖνο είναι και μένοντος φθάνειν είς τὸ πόρρω, τὸ μὲν ἐπὶ πλέον, τὸ δὲ εἰς ἕλαττον καὶ αί μὲν ἀσθενεῖς καὶ άμυδραί, αί δε και λανθάνουσαι, τῶν δ' εἰσι μείζους 15 καί είς τὸ πόρρω· καί ὅταν είς τὸ πόρρω, ἐκεϊ δεί νομίζειν είναι, όπου τὸ ἐνεργοῦν καὶ δυνάμενον, καὶ αύ ού φθάνει. έστι δε και έπι όφθαλμῶν ίδειν ζώων λαμπόντων τοις όμμασι γινομένου αύτοις φωτός καί έξω τῶν ὀμμάτων. καὶ δὴ καὶ ἐπὶ ζῷων, ὰ ἕνθον συν- 20 εστραμμένον πῦρ ἔχοντα ταις ἀνοιδάνσεσιν ἐν σκότφ έκλάμπει είς τὸ έξω καὶ έν ταις συστολαῖς αὐτῶν οὐδέν έστι φῶς έξω οὐδ' αὐ έφθάρη, ἀλλ' ἢ οὐκ ἔστιν έξω. τί οὖν; είσελήλυθεν; η οὐκ ἔστιν ἔξω, ὅτι μηδὲ τὸ πῦρ πρὸς τὸ ἔξω, ἀλλ' ἔδυ εἰς τὸ εἴσω. τὸ οὖν φῶς 25 έδυ καί αὐτό; η ου, ἀλλ' ἐκείνο μόνον δύντος δὲ έπίπροσθέν έστι τὸ ἄλλο σῶμα, ὡς μὴ ἐνεργεῖν ἐκείνο πρός τὸ ἔξω. ἔστιν οὖν τὸ ἀπὸ τῶν σωμάτων φῶς ένέργεια φωτεινοῦ σώματος πρός τὸ ἔξω· αὐτὸ δὲ όλως τὸ ἐν τοις τοιούτοις σώμασιν, & δή πρώτως 30 έστι τοιαῦτα, οὐσία ή κατὰ τὸ είδος τοῦ φωτεινοῦ πρώτως σώματος. όταν δε μετά της ύλης το τοιούτον

330

σωμα άναμιχθη, χρόαν έδωκε · μόνη δε ή ένεργεια ού δίδωσιν, άλλ' οξον έπιχρώννυσιν, ατε ούσα άλλου κάκείνου οΐον έξηρτημένη, ου τὸ άποστὰν κάκείνου της ένεργείας απεστιν. ασώματον δε πάντως δεί τι-5 θέναι, καν σώματος ή. διὸ οὐδὲ τὸ | ἀπελήλυθε κυ- p. 450 ρίως ούδε το πάρεστιν, άλλα τρόπον έτερον ταυτα, και έστιν ύπόστασις αύτοῦ ὡς ἐνέργεια. ἐπεί και τὸ έν τῷ κατόπτοφ είδωλον ένέργειαν λεκτέον τοῦ ένορωμένου ποιοῦντος είς τὸ πάσχειν δυνάμενον οὐ ξέ-10 οντος · άλλ' εί πάρεστι, κάκεινο έκει φαίνεται και έστιν ούτως ώς είδωλον χρόας έσχηματισμένης ώδί. καν απέλθη, ούκέτι το διαφανές έχει, δ έσχε πρότε**φον**, ὅτε παφείχεν είς αὐτὸ ἐνεφγείν τὸ ὑφώμενον. άλλὰ καί ἐπί τῆς ψυχῆς, ὅσον ἐνέργεια ἄλλης προτέ-15 ρας, μενούσης της προτέρας μένει και ή έφεξης ένέργεια. εί τις δε μή ένέργεια, άλλ' έξ ένεργείας, οΐαν έλέγομεν την του σώματος οίκείαν ήδη ζωήν, ώσπερ τό φῶς τὸ ἀναμεμιγμένον ἤδη τοις σώμασιν; ἢ ένταῦθα τῷ καί συμμεμίχθαι τὸ ποιοῦν τὸ χοῶμα. ἐπί 20 δε της ζωης της του σώματος τί; η παρακειμένης ψυχῆς ἄλλης ἔχει. ὅταν οὖν τὸ σῶμα φθαοῦ · οὐ γὰο δὴ ψυχής τι άμοιρον δύναται είναι φθειρομένου ούν τοῦ σώματος και οὐκ ἐπαρκούσης αὐτῷ οὕτε τῆς δούσης οὕτ' εί τις παράχειται πῶς ἂν ἔτι ζωἡ μένοι; τί 25 οὖν; ἐφθάρη αῦτη; ἢ οὐδὲ αῦτη· εἰδωλον γὰρ ἐκλάμψεως και τοῦτο · οὐκέτι δέ ἐστιν ἐκεζ μόνον.

85. εί δ' είη σῶμα ἕξω τοῦ οὐρανοῦ καὶ ὄψις τις ἐντεῦθεν μηδενος κωλύοντος εἰς τὸ ἰδεῖν, ἆρ' ἂν θεάσαιτο ὅ τι μὴ συμπαθὲς προς ἐκείνο, εἰ τὸ συμπαθὲς
νῦν διὰ τὴν ζώου ἑνος φύσιν; ἢ εἰ τὸ συμπαθὲς διὰ τὸ ἑνὸς ζώου τὰ αἰσθανόμενα καὶ τὰ αἰσθητά, καὶ αἰ αἰσθήσεις οῦτως οὐκ ἂν, εἰ μὴ τὸ σῶμα τοῦτο τὸ ἔξω

## XXVI, 85.

μέρος τοῦδε τοῦ ζφου · εί γὰρ είη, τάχα αν. εί μέντοι μή μέρος είη, σώμα δε χεχρωσμένον χαι τας άλλας ποιότητας έχον, οίον τὸ ἐνταῦθα ὑμοειδές ὄν τοῦ ὀργάνω; η ούδ' ούτως, εί όρθη ή ύπόθεσις εί μή τις τούτφ γε αὐτῷ τὴν ὑπόθεσιν ἀνελεϊν πειρῷτο ἄτοπον 3 είναι λέγων, εί μη χρώμα δψεται ή δψις παρόν καί αί αλλαι αίσθήσεις των αίσθητων παρόντων αύταις ούκ ένεργήσουσι πρός αύτά. άλλα το άτοπον τοῦτο πόθεν δή φαίνεται; φήσομεν. η ότι ένταῦθα έν ένλ p. 451 όντες καί | ένος ταῦτα ποιοῦμεν και πάσχομεν. τοῦτο 10 ούν σκεπτέον, εί παρά τούτο. και εί μεν αυτάρκως δέδεικται εί δε μή, και δι' άλλων δεικτέον. το μεν ούν ζώου ότι συμπαθές αύτῷ δηλου, και εί είη ζώου, άφκει ώστε και τὰ μέφη, ή ένος ζῷου. άλλ' εί δι' όμοιότητά τις λέγοι; άλλ' ή άντίληψις κατά το ζώου 15 και ή αίσθησις, ότι του όμοίου μετέχει το αύτό το γάρ δργανον δμοιον αύτου. ώστε ή αίσθησις ψυχής άντίληψις έσται δι' όργάνων όμοίων τοις άντιληπτοις. έαν ούν ζώον δν αίσθάνηται μέν μή των έν αύτῷ, των δε όμοίων τοις έν αὐτῷ, ἡ μεν ζῷον, ἀντιλήψεται ἡ 🗴 μέντοι \* \* τὰ ἀντιληπτὰ ἔσται οὐχ ἡ αὐτοῦ, ἀλλ' ἡ δμοια τοις έν αύτω. η και τα άντιληπτα ούτως άντιληπτά δμοια δντα, δτι αύτη αύτα δμοια πεποίηκεν, ώστε μή ού προσήκοντα είναι · ώστε εί το ποιούν έκει ή ψυχή πάντη έτέρα, καί τὰ έκει ύποτεθέντα δμοια 25 ούδεν πρός αὐτήν. ἀλλὰ γὰρ ἡ ἀτοπία τὸ μαχόμενον έν τη ύποθέσει δείχνυσιν ώς αίτιον έστιν αύτης. άμα γαρ, ψυχήν λέγει και ού ψυχήν και συγγενή και ού συγγενή καί όμοια ταὐτὰ καί ἀνόμοια: ῶστε ἔχουσα τα άντικείμενα έν αύτη ούδ αν ύπόθεσις είη. και γαρ 30 ώς ή ψυχή έν τούτω. ώστε παν και ού καν τίθησι και ällo nal oùn ällo nal tò µŋdèv nal où tò µŋdèv nal

332

XXVII, 1.

τέλειου και οὐ τέλειου. ὥστε ἀφετέου τὴν ὑπόθεσιυ, ὡς οὐκ ὂυ ζητεῖυ τὸ ἀκόλουθου τῷ αὐτὸ τὸ ὑποτεθὲυ ἐν αὑτῷ ἀναιρεῖυ.

# XXVII.

1. Παίζοντες δη την πρώτην πρίν έπιχειρείν. 5 σπουδάζειν εί λέγοιμεν πάντα θεωρίας έφίεσθαι καί eis τέλος τοῦτο βλέπειν, où μόνον ἕλλογα, ἀλλ` xal άλογα ζῷα, καὶ τὴν ἐν τοῖς φυτοίς φύσιν καὶ τὴν ταῦτα γεννῶσαν γῆν καὶ πάντα τυγχάνειν καθ' ὅσον οίόν τε αύτοις κατά φύσιν έχοντα, άλλα δε άλλως καί. 10 θεωρεία και τυγγάνειν και τὰ μèν άληθῶς, τὰ δὲ μίμησιν και εικόνα τούτου λαμβάνοντα, ἀζο' ἅν τις ἀνά-, σχοιτο τὸ παράδοξον τοῦ λόγου; η πρὸς ήμᾶς αὐτοῦ γινομένου κίνδυνος ούδείς έν τῷ παίζειν τὰ αύτῶν γενήσεται. ἀρ' οὖν καὶ ἡμεῖς παίζοντες ἐν τῷ παρόντι 15 θεωρούμεν; η και ήμεις και πάντες όσοι παίζουσι τοῦτο ποιοῦσι καὶ τούτου γε παίζουσιν ἐφιέμενοι καὶ πνδυνεύει, είτε τις παίς είτε ανήρ παίζει η σπουδάζει, θεωρίας ένεκεν ό μέν σπουδάζειν, ό δε παίζειν, καί πραξις πασα είς θεωρίαν την σπουδην έχειν, ή 20 μεν άναγκαία και έπιπλέον την θεωρίαν έλκουσα προς το έξω, ή δε έχουσίως λεγομένη έπ' έλαττονμέν, όμως δε και αύτη έφέσει θεωρίας γινομένη. άλλὰ ταῦτα μὲν ὕστεφον · νῦν δὲ λέγωμεν περί τε γῆς αὐτῆς καὶ δένδρων καὶ ὅλως φυτῶν τίς αὐτῶν ἡ θεω-25 ρία και πῶς τὰ παρ' αὐτῆς ποιούμενα και γεννώμενα έπι την της δεωρίας ανάξωμεν ένέργειαν και πώς ή

ΧΧΥΠ. ΠΕΡΙ ΦΥΣΕΩΣ ΚΑΙ ΘΕΩΡΙΑΣ ΚΑΙ ΤΟΥ ΕΝΟΣ.

333

p.344 φ**ύσες**, ην ἀφάνταστόν φασι καὶ ἄλογον | είναι, θεωρίαν τε **ἐν** αὐτῆ ἔχει καὶ ἂ ποιεί διὰ θεωρίαν ποιεί, ην οὐκ ἔχει καί πως.

2. δτι μέν ούν ούτε χείρες ένταῦθα ούτε πόδες ούτε τι ὄργανον έπακτάν ή σύμφυτον, ύλης δε δεϊ έφ' s ής ποιήσει και ην έν είδει ποιεί, παντί που δηλον. δεί δε και το μογλεύειν αφελειν έκ της φυσικής ποιήσεως. ποίος γαρ ώθισμός η τίς μογλεία χρώματα ποιníla nal navrodanà nal synpara noist; énel oùse of ποροπλάθαι, είς υΰς δη καὶ βλέποντες ώήθησαν την 10 της φύσεως δημιουργίαν τοιαύτην είναι, χρώματα δύνανται ποιείν μή χρώματα άλλαχόθεν έπάγοντες οίς ποιούσιν. άλλα γαρ έχρην συννοούντας ώς και έπι, τῶν τὰς τέχνας τὰς τοιαύτας μετιόντων ὅτι δεί τι ἐν αύτοις μένειν, καθ' δ μένον διά χειρών ποιήσουσιν 15 ά αύτῶν ἔργα, ἐπὶ τὸ τοιοῦτον ἀνελθεῖν τῆς φύσεως. καί αύτοὺς καὶ συνείναι ὡς μένειν δεί καὶ ἐντὰῦθα την δύναμιν την ού διά χειρών ποιούσαν και πάσαν μένειν ού γαρ δη δετται των μεν ώς μενόντων, των δε ώς πινουμένων ή γαφ ύλη το πινούμενον, αὐτῆς 20 δε ούδεν πινούμενον. η έπεινο ούπ έσται το πινούν πρώτως ούδε ή φύσις τοῦτο, ἀλλὰ τὸ ἀκίνητον.τὸ ἐν τῷ ὅλφ. ὁ μὲν δὴ λόγος, φαίη ἄν τις, ἀκίνητος, αὐτὴ δε άλλη παρά του λόγου και κινουμένη. άλλ' εί μεν πασαν φήσουσι, και ό λόγος εί δέ τι αύτης άκινητον, 25 τοῦτο καὶ ὁ λόγος. καὶ γὰρ εἶδος αὐτὴν δει είναι καὶ oùn it ülns nal sidous. ti yao det auty ülns depuñs η ψυχρας; ή γαρ ύποκειμένη και δημιουργουμένη ύλη ήκει τοῦτο φέρουσα η γίνεται τοιαύτη ή μη ποιότητα έχουσα λογωθείσα. ού γάρ πῦρ δεί προσελθείν, ΐνα 30, πῦρ ἡ ῦλη γένηται, ἀλλὰ λόγον. ὅ καὶ σημείον οὐ μικρόν του έν τοις ζώοις και έν τοις φυτοις τους λό-

334

γους είναι τοὺς ποιοῦντας καὶ τὴν φύσιν είναι λόγον ὃς ποιεϊ λόγον ἄλλον, γέννημα αύτοῦ, δόντα μέν τι τῷ ὑποκειμένῳ, μένοντα δ' αὐτόν. ὁ μὲν οὖν λόγος ὁ κατὰ τὴν μορφὴν τὴν ὁρωμένην ἔσχατος ἤδη καὶ νε-5 κρὸς καὶ οὐκέτι ποιεῖν δύναται ἄλλον, ὁ δὲ ζωὴν ἔχων ὁ τοῦ ποιήσαντος τὴν μορφὴν ἀδελφὸς ῶν καὶ αὐτὸς τὴν αὐτὴν δύναμιν ἔχων ποιεῖ ἐν τῷ γενομένῳ.

3. πῶς οὖν ποιῶν καὶ οῦτως ποιῶν θεωρίας τινός αν έφάπτοιτο; η, εί μένων ποιεί και έν αύτῷ μέ-10 νων καί έστι λόγος, είη αν αύτος θεωρία. ή μέν γάρ πραξις γένοιτ' αν κατά λόγον έτέρα ούσα δηλονότι τοῦ /λόγου. δ μέντοι λόγος και αὐτὸς ὁ συνῶν τῆ πράξει καί έπιστατών ούκ αν είη πράξις. εί ούν μή πράξις, άλλα λόγος, θεωρία και έπι παντός λόγου ό μέν 15 έσχατος έχ θεωρίας χαί θεωρία ούτως ώς τεθεωρημένος, | ό δε πρό τούτου πῶς ὁ μεν αλλος αλλως, ὅρ.345 μή ώς φύσις, άλλα ψυχή · όδ' έν τη φύσει και ή φύσις άρά γε και αύτος έκ θεωρίας; πάντως μεν έκ θεωρίας · άλλ' εί και αύτος τεθεωρήκως αυτόν; η 20 πῶς; ἔστι μέν γὰρ ἀποτέλεσμα θεωρίας καὶ θεωρήσαντός τινος πῶς δὲ αὐτὴ ἔχει θεωρίαν; τὴν μὲν δὴ έκ λόγου ούκ έχει λέγω δ' έκ λόγου το σκοπείσθαι περί των έν αύτη. διὰ τι σύν ζωή τις ούσα και λόγος καί δύναμις ποιούσα; άρ', ότι τὸ σκοπείσθαί έστι 25 το μήπω έχειν; εί δε έχει, και δια τοῦτο ὅτι-έχει και ποιεί. τὸ οὖν είναι αὐτῆ ὅ ἐστι τοῦτό ἐστι τὸ ποιείν. έστι δε θεωρία και θεώρημα · λόγος γάρ. τῷ οὖν είναι θεωρία και θεώρημα και λόγος τούτφ και ποιει ή ταῦτά ἐστιν. ἡ ποίησις ἄρα θεωρία ἡμιν ἀναπέφανυ ται · έστι γὰς ἀποτέλεσμα θεωρίας μενούσης θεωρίας ούκ άλλο τι πραξάσης, άλλα τω είναι θεωρία ποιησάσης.

### XXVII, 4.

4. καί εί τις δε αύτην έροιτο τίνος ένεκα ποιεί, εί τοῦ έρωτῶντος έθέλοι ἐπαίειν και λέγειν, είποι ἄν έχρην μέν μη έρωταν, άλλά συνιέναι και αύτον σιωπη, ώσπερ έγω σιωπώ και ούκ είδισμαι λέγειν. τί ούν συνιέναι; δτι τὸ γενόμονόν έστι θέαμα έμον σιω- \$ πησάσης και φύσει γενόμενον θεώρημα καί μοι γενομένή έκ θεωρίας της ώδι την φύσιν έχειν φιλοθεάμονα ύπάρχει και τό θεωρούν μου θεώρημα ποιεί, ώσπερ οί γεωμέτραι θεωρούντες γράφουσιν άλλ' έμοῦ μὴ γραφούσης, θεωρούσης δέ, ὑφίστανται αί τῶν ιο σωμάτων γραμμαί ώσπερ έχχίπτουσαι. χαί μοι τό τῆς μητρός και των γειναμένων υπάρχει πάθος. και γαρ έχεινοι είσιν έχ θεωρίας χαι ή γένεσις ή έμη έχείνων ούδεν πραξάντων, άλλ' όντων μειζόνων λόγων χαί θεωρούντων αύτους έγω γεγέννημαι.' τι ούν ταυτα 15 βούλεται; ώς ή λεγομένη φύσις ψυχή ούσα, γέννημα ψυχῆς προτέρας δυνατώτερον ζώσης, ήσυχῆ ἐν ἑαυτῆ θεωρίαν έχουσα ού πρός τὸ άνω οὐδ' αὐ έτι πρός τὸ κάτω, στασα δε έν φ έστιν έν τη αύτης στάσει καί οίον συναισθήσει τη συνέσει ταύτη και συναισθήσει 20 τό μετ' αύτην είδεν ώς ολόν τε αύτη και ούκέτι έζήτησεν άλλα θεώρημα άποτελέσασα άγλαὸν και γάριεν. καί εί τις βούλεται σύνεσιν τινα η αίσθησιν αὐτη διδόναι, ούχ οίαν λέγομεν έπι των άλλων την αίσθησιν η την σύνεσιν, άλλ' οίον εί τις την του υπνου 25 τοῦ έγρηγορότος προσεικάσειε. Θεωροῦσα γὰρ Θεώοημα αύτης άναπαύεται γενόμενον αύτη έχ του έν p. 346 avry zal our avry perser zal Designua elvar zal θεωρία άψοφος, άμυθροτέρα δέ. ετέρα γάρ αὐτῆς εἰς θέαν έναργεστέρα, ή δε είδωλον θεωρίας άλλης. ταύ- 🐱 τη δή και τὸ γεννηθέν ὑπ' αὐτῆς ἀσθενές παντάπασιν, δτι άσθενούσα θεωρία άσθενες θεώρημα ποιεί.

336

έπει και άνθρωποι όταν άσθενήσωσιν είς το θεωρείν σκιάν θεωρίας και λόγου την πραξιν ποιουνται. ότι γάρ μή ίκανον αύτοις το της θεωρίας ύπ' άσθενείας ψυχῆς, λαβείν οὐ δυνάμενοι τὸ θέαμα ίκανῶς καί διὰ 5 τοῦτο οὐ πληρούμενοι, ἐφιέμενοι δὲ αὐτὸ ίδειν, είς πραξιν φέρονται, ίνα ίδωσιν δ μή νω έδύναντο. δταν γοῦν ποιῶσι, καὶ αὐτοὶ ὑρᾶν βούλονται αὐτὸ καὶ θεω**φείν και αίσθάνεσθαι και τούς άλλους, όταν ή πρό**θεσις αὐτοῖς ὡς οἰόν τε πρᾶξις ἡ. πανταχοῦ δὴ ἀν-10 ερευνήσομεν την ποίησιν και την πραξιν η άσθένειαν θεωρίας η παρακολούθημα · ἀσθένειαν μέν, εἰ μηδέν τις έχοι μετά τὸ πραχθέν παρακολούθημα δέ, εί έχοι άλλο πρό τούτου κρείττον τοῦ ποιηθέντος θεώ**ρείν. τί γὰρ θεωρείν τὸ ἀληθινὸν δυνάμενος προη**ι γουμένως έρχεται έπι το είδωλον τοῦ ἀληθινοῦ; μαο. τυρούσι δε καί οι νωθέστεροι των παίδων, οι πρός τάς μαθήσεις καί θεωρίας άδυνάτως έγοντες έπι τάς τέγνας καί τὰς έργασίας καταφέρονται.

5. άλλὰ περί μέν φύσεως είπόντες ὃν τρόπον ω δεωρία ή γένεσις έπι την ψυχην την πρό ταύτης έλθόντες λέγομεν, ώς ή ταύτης θεωρία και το φιλομαθές και τὸ ζητητικὸν και ή έξ ὧν έγνώκει ώδις και τὸ πληφες πεποίηκεν αὐτὴν Φεώρημα παν γενομένην άλλο θεώρημα ποιήσαι. οἶον ή τέχνη ποιεϊ, ὅταν ἑκά-25 στη πλήφης ή. άλλην οΐαν μικράν τέχνην ποιεί έν παιδίο ίνδαλμα έχοντι άπάντων · άλλως μέντοι ταῦτα ώσπερ άμυδρα και ού δυνάμενα βοηθείν έαυτοις θεάματα καί θεωρήματα. τὸ πρῶτον οὖν αὐτῆς ἄνω πρὸς τοῦ ἄνω ἀεὶ πληρούμενον καὶ ἐλλαμπόμενον μένει 30 έχει, τὸ δὲ τῆ τοῦ μεταλαβόντος πρώτη μεταλήψει μεταλαμβάνον πρόεισιν ἀεί ζωὴ ἐκ ζωῆς. [ζωῆς] ἐνέογεια γάρ πανταχού φθάνει και ούκ έστιν ότου άπο-PLOTIN. I. 22

στατεί. προιούσα μέντοι έα τὸ έαυτης πρόσθεν μέρος ού καταλέλοιπε μένειν άπολιποῦσα γὰρ τὸ πρόσθεν οὐκέτι ἕσται πανταχοῦ, ἀλλ' ἐν ῷ τελευτῷ μόνον. ούκ ίσον δε το προιόν τῷ μείναντι. εί ούν πανταχοῦ δει γίνεσθαι και μή είναι δπου μή τήν ένέργειαν τήν 5 αὐτῆς ἀεί τε τὸ πρότερον ἕτερον τοῦ ὑστέρου, ῆκει δὲ ή ένέργεια έκ θεωρίας η πράξεως, πραξις δε ούπω ήν · ού γάρ οίόν τε πρό θεωρίας · άνάγκη άσθενεστέp. 347 φαν | μέν έτέφαν έτέφας είναι, πασαν δε θεωφίαν. ώστε την κατά την θεωρίαν πραξιν δοκούσαν είναι 10 την άσθενεστάτην θεωρίαν είναι. όμογενες γαρ άεί δεί το γεννώμενον είναι, άσθενέστερον μην τῷ έξίτηλον καταβαίνον γίνεσθαι. άψοφητί μέν δή πάντα, ότι μηδεν έμφανοῦς και τῆς έξωθεν θεωρίας ἢ πράξεως δείται, καί ψυχή δε ή θεωρούσα καί τὸ ούτως θεωρη- 15 σαν ατε έξωτέρω και ούχ ώσαύτως τῷ πρό αὐτῆς τὸ μετ' αὐτὴν ποιεί και θεωρία τὴν θεωρίαν ποιεί. και γάρ ούκ έχει πέρας ή δεωρία ούδε το δεώρημα. διά τδύτο δε πανταχού. που γαρ ούχί; έπει και έν πάση ψυγη το αυτό ού γαο περιγέγραπται μεγέθει. ού 20 μην ώσαύτως έν πασιν, ώστε ούδε έν παντί μέρει ψυχῆς όμοίως. διὸ ὁ ἡνίοχος τοῖς ῖπποις δίδωσιν ὃ είδεν, οί δε λαβόντες δηλον ότι όρεγοιντο αν ών είδεν. έλαβον γάο ού παν. όρεγόμενοι δε εί πράττοιεν, ού όρέγονται ένεκα πράττουσιν. ήν δε θεώρημα και 3 θεωρία έχετνο.

6. ή ἄφα πραξις ένεκα θεωρίας καὶ θεωρήματος ῶστε καὶ τοἰς πράττουσιν ή θεωρία τέλος καὶ οἶον ἐξ εὐθείας ὃ μὴ ήδυνήθησαν λαβειν τοῦτο περιπλανώμενοι έλειν ζητοῦσι. καὶ γὰρ αὖ ὅταν τύχωσιν οὖ βού- » λονται, ὃ γενέσθαι ἡθέλησαν, οὐχ ΐνα μὴ γνῶσιν, ἀλλ' ἕνα γνῶσι, καὶ παρὼν ίδωσιν ἐν ψυχῆ, δῆλου ὅτι

κείμενον θεατόν. έπει και άγαθοῦ χάριν πράττουσι. τούτο δε ούχ ίνα έξω αύτῶν οὐδ' ίνα μή έχωσιν, ἀλλ' ίνα έχωσι τὸ ἐκ τῆς πράξεως ἀγαθόν. τοῦτο δὲ ποῦ; έν ψυγη. ανέκαμψεν ούν πάλιν ή πραξις είς θεωρίαν. 5 δ γὰρ ἐν ψυχῆ λαμβάνει λόγφ ούση, τί ἂν ἄλλο ἢ λόγος σιωπών είη; και μαλλον, όσφ μαλλον. τότε γαρ καί ήσυχίαν άγει καί ούδεν ζητεϊ ώς πληρωθείσα καί ή θεωρία ή έν τῷ τοιούτφ τῷ πιστεύειν έχειν είσω xeltal. xal όσφ έναργεστέρα ή πίστις, ήσυχικωτέρα 10 και ή θεωρία, ή μαλλον είς εν άγει, και το γινώσκον δσφ γινώσχει · ήδη γάρ σπουδαστέον · είς εν τῷ γνωσθέντι έρχεται. εί γὰρ δύο, τὸ μὲν αλλο, τὸ δὲ αλλο έσται · ώστε οίον παράχειται καί τὸ διπλοῦν τοῦτο ούπω φπείωσεν. οἶον δταν ένόντες λόγοι έν ψυχη μη-15 δεν ποιώσι. διό δει μή έξωθεν τον λόγον είναι, άλλ' ένωθηναι τη ψυχη του μανθάνοντος, έως αν οίκειον εύοη. ή μέν ούν ψυχή, όταν οίκειωθη και διατεθή όμοίως, προφέρει και προχειρίζεται· ού γάρ πρώτως είχε· και καταμανθάνει και τῆ προχειρίσει οἶον | έτέρα p. 348 20 αύτῆς γίνεται καὶ διανοουμένη βλέπει ὡς ἄλλο ὄν άλλο καίτοι και αὐτη λόγος ἦν και οἶον νοῦς, ἀλλ' όρῶν ἄλλο. ἔστι γὰρ οὐ πλήρης, ἀλλ' ἐλλείπει τῷ ποὸ αὐτῆς ὑοῷ μέντοι καὶ αὐτὴ ἡσύχως ἅ προφέρει. ά μέν γάρ ού προήνεγκεν, ούκέτι προφέρει, ά δέ 25 προφέρει, τῷ έλλιπεί προφέρει είς ἐπίσκεψιν καταμανθάνουσα δ έχει. έν δε τοις πρακτικοις έφαρμόττει ά έχει τοις έξω. και τῷ μέν μαλλον έχειν η ή φύσις ήσυχικωτέρα και τῷ πλέον θεωρητική μαλλον, τῷ δὲ μή τελέως έφιεμένη μαλλον έχειν την του θεωρηθέν-30 τος καταμάθησιν καί θεωρίαν την έξ έπισκέψεως. καί άπολείπουσα δε καί εν άλλοις γινομένη, είτ' έπανιούσα πάλιν, θεωρεί τῷ ἀπολειφθέντι αὐτῆς μέ-99\*

οει ή δε στασα έν αύτη ήττον τοῦτο ποιει. διὸ ὁ σπουδαίος λελόγισται ήδη καὶ τὸ παο' αύτοῦ ποὸς ἄλλον ἀποφαίνει ποὸς δε αύτὸν ὄψις. ήδη γὰο οἶτος ποὸς τὸ ἕν καὶ ποὸς τὸ ῆσυχον οὐ μόνον τῶν ἕξω, ἀλλὰ καὶ ποὸς αὐτόν, καὶ πάντα εἴσω.

7. ὅτι μεν ούν πάντα τά τε ώς ἀληθῶς ὅντα ἐκ θεωρίας καί θεωρία και τὰ έξ έκείνων γενόμενα θεωοούντων έχείνων χαὶ αὐτὰ θεωρήματα, τὰ μὲν αίσθήσει, τὰ δὲ γνώσει η δόξη, καὶ αί πράξεις τὸ τέλος νήσεις από θεωρίας είς αποτελεύτησιν είδους χαί θεωρήματος άλλου καί όλως μιμήματα όντα έκαστα τών ποιούντων θεωρήματα ποιεί και είδη και αί γινόμεναι υποστάσεις μιμήσεις όντων ούσαι [τα] ποιούντα δεικνύσι τέλος ποιούμενα ού τας ποιήσεις ούδε 15 τὰς πράξεις, ἀλλὰ τὸ ἀποτέλεσμα, ῦνα θεωρηθη, καὶ τοῦτο καὶ αί διανοήσεις ίδειν θέλουσι καὶ ἔτι πρότερον αί αίσθήσεις, αίς τέλος ή γνωσις, και έτι πρό τούτων ή φύσις τὸ θεώρημα τὸ ἐν αὐτῆ καὶ τὸν λόγον ποιετ άλλον λόγον άποτελοῦσα · [ών] τὰ μὲν ἦν αὐτό- 20 θεν λαβείν, τὰ δ' ὑπέμνησεν ὁ λόγος · δηλόν που. έπει κάκεινο δηλον, ώς άναγκαιον ήν των πρώτων έν θεωρία όντων καί τα άλλα πάντα έφίεσθαι τούτου, είπεο τέλος απασιν ή άρχή. έπει και όταν τα ζωα γεννα, οί λόγοι ένδον όντες κινοῦσι και έστιν ένέρ- 25 γεια θεωρίας τοῦτο και ώδις τοῦ πολλὰ ποιεῖν είδη καί πολλά θεωρήματα καί λόγων πληρώσαι πάντα καί οίον άει θεωρείν το γάρ ποιείν είναι τι είδός έστι ποιείν · τουτο δέ έστι πάντα πληρώσαι θεωρίας. Χαί αί άμαρτίαι δέ, αι τε έν τοις γινομένοις αι τε έν τοις 30 πραττομένοις, θεωρούντων είσιν έκ του θεωρητου παραφορά καί ό γε κακός τεχνίτης ξοικεν αίσχρά

XXVII, 8.

είδη ποιοῦντι. | καὶ οἱ ἔρωτες δὲ ἰδόντων καὶ πρò<br/>ς p. 349 εἶδος σπευδόντων.

8. ταῦτα μέν [οὖν] οῦτως. τῆς δὲ θεωρίας ἀναβαινούσης έκ τῆς φύσεως έπὶ ψυχὴν καὶ ἀπὸ ταύτης s είς νοῦν καὶ ἀεὶ οἰκειοτέρων τῶν θεωριῶν γιγνομένων και ένουμένων τοις θεωροῦσι και ἐπί τῆς σπουδαίας ψυχῆς ποὸς τὸ αὐτὸ τῷ ὑποκειμένῷ ἰόντων τῶν έγνωσμένων άτε είς νοῦν σπευδόντων, έπι τούτου δηλονότι ήδη εν άμφω ούκ οίκειώσει, ωσπερ έπι της 10 ψυχης της άρίστης, άλλ' ούσία και τῷ ταὐτὸν τὸ είναι καί τὸ νοείν είναι. οὐ γὰρ ἔτι ἄλλο, τὸ δ' ἄλλο. πάλιν γαρ αὖ άλλο ἔσται δο οὐκέτι άλλο καὶ άλλο. δεῖ ούν τούτο είναι εν όντως άμφω. τούτο δέ έστι θεωρία ζῶσα, οὐ θεώρημα, οἶον τὸ ἐν ἄλλφ. τὸ γὰρ ἐν. 15 άλλφ ζῶν τι ἐχεῖνο, οὐχ αὐτοζῶν. εἰ οὖν ζήσεταί τι θεώρημα και νόημα, δετ αύτό ζωήν είναι ού φυτικήν ούδε αίσθητικήν ούδε ψυχικήν την άλλην. νοήσεις μεν γάο πως και άλλαι άλλ' ή μεν φυτική νόησις, ή δε αίσθητική, ή δε ψυχική. πῶς οὖν νοήσεις; ὅτι 20 λόγοι. και πασα ζωή νόησίς τις, άλλα άλλη άλλης άμυδροτέρα, ώσπερ καί ζωή. ή δε έναργεστέρα αυτη καί πρώτη ζωή και πρώτος νοῦς εἶς. νόησις οὖν ή πρώτη ζωή και ζωή δευτέρα νόησις δευτέρα και ή έσχάτη ζωή έσχάτη νόησις. πασα ούν ζωή ή του γένους τού-25 του και νόησις. άλλα ζωής μέν ίσως διαφοράς τάχα αν λέγοιμεν, νοήσεων δε ού λέγουσιν, άλλα τας μέν, τας δ' όλως ού νοήσεις, ότι όλως την ζωην ό τι ποτέ έστιν ού ζητοῦσιν. ἀλλ' ἐκεινό γε ἐπισημαντέον, ὅτι πάλιν αὖ ὁ λόγος πάρεργον ἐνδείχνυται θεωρίας τὰ υ πάντα όντα. εί τοίνυν ή ζωή ή άληθεστάτη νοήσει ζωή έστιν, αύτη δε ταύτον τη άληθεστάτη νοήσει, ή άληθεστάτη νόησις ζη και ή θεωρία και το θεώρημα

τό τοιούτο ζών καί ζωή και εν όμου τα δύο. εν ούν ον τὰ δύο πῶς αὖ πολλὰ τοῦτο τὸ ἕν ; ἢ ὅτι οὐχ ἕν θεωρει. έπει και, όταν το δν θεωρή, ούη ώς εν. ει δε μή, ού γίνεται νοῦς. ἀλλὰ ἀρξάμενος ὡς ἕν οὐχ ὡς ἦρξατο ELEIVEV, all' Eladev Eautor rolis versaeros, olor 5 βεβαρημένος, καί έξειλιξεν αύτον πάντα έχειν έθέλων, εί και βέλτιον ήν αύτῷ μή έθελησαι τοῦτο · δεύτερον γάρ έγένετο. οίον πύπλος έξελίξας αύτον γέγονε καί σχημα καί έπίπεδον και περιφέρεια και κέντρον καί γραμμαί και τὰ μέν άνω, τὰ δὲ κάτω. βελ- 10 τίω μεν όθεν, χείρω δε είς δ. το γάρ άφ' ού ούκ ήν p. 350 TOLOŨTOV, OLOV TÒ ἀφ' OŪ καὶ εἰς ΰ, Oὐδὲ αὖ τὸ | ἀφ' ού και είς δ οίον το άφ' ού μόνον. και άλλως δε ό νοῦς - oùy évós tivos voũs, ảllà xal tãs tas bè wv xal πάντων. δεί ούν αύτον πάντα όντα και πάντων και 15 τό μέρος αύτοῦ ἔχειν πᾶν καὶ πάντα εί δὲ μή, ἕξει · τι μέρος ού νοῦν καί συγκείσεται έξ ού νῶν καί σωρός τις συμφορητός έσται άναμένων τὸ γενέσθαι νοῦς έπ πάντων. διο και απειρος ούτος καί, εί τι απ' αύτοῦ, ούκ ήλάττωται ούτε τὸ ἀπ' αὐτοῦ, ὅτι πάντα καὶ αὐτό, 20 ούτε έκεινος ό έξ ου - ότι μή σύνθεσις ήν έκ μορίων.

9. ούτος μέν ούν τοιούτος. διό ού πρώτως, άλλὰ δει είναι τὸ ἐπέκεινα αὐτοῦ, οὗπερ χάριν καὶ οἱ πρόσθεν λόγοι, πρῶτον μέν, ὅτι πλῆθος ένὸς ὕστερον καὶ ἀριθμὸς δὲ οὖτος, ἀριθμοῦ δὲ ἀρχὴ καὶ τοῦ τοι- 25 ούτου τὸ ὅντως ἕν. καὶ οὖτος νοῦς καὶ νοητὸν ἅμα, ῶστε δύο ἅμα. εἰ δὲ δύο, δει τὸ πρὸ τοῦ δύο λαβειν. τί οὖν; νοῦς μόνον; ἀλλὰ παντὶ νῷ συνέζευκται τὸ νοητόν. εἰ οὖν δει μὴ συνεζεῦχθαι τὸ νοητόν, οὐδὲ νοῦς ἔσται. εἰ οὖν μὴ νοῦς, ἀλλ' ἐκφεύξεται τὰ δύο, 30 τὸ πρότερον τῶν δύο τούτων ἐπέκεινα δει νοῦ είναι. τί οὖν κωλύει τὸ νοητὸν αὐτὸ είναι; ἢ ὅτι καὶ τὸ νοη-

τόν συνέζευκται τῷ νῷ. εί ούν μήτε νοῦς μήτε νοη-דטי בוח, דו מי בוח; וב סט ט עסיג אמו דט שטיד מידה יטחτόν φήσομεν. τι ούν τοῦτο και ποϊόν τι αὐτό φαντασθησόμεθα; και γαο αυ η νορύν έσται η ανόητόν τι. νοοῦν μὲν οὖν νοῦς, ἀνόητον δὲ ἀγνοήσει καὶ ἑαυτό. ώστε τί σεμνόν; ούδε γάρ, εί λέγοιμεν το άγαθον είναι και άπλούστατον είναι, δηλόν τι και σαφές έρουμεν το άληθες λέγοντες, έως αν μή έχωμεν έπι τί έρείδοντες την διάνοιαν λέγομεν. χαλ γαρ αὐ τῆς 10 γνώσεως διὰ νοῦ τῶν ἄλλων γιγνομένης και τῷ νῷ νοοῦν τι γιγνώσκειν δυναμένων ὑπερβεβηκὸς τοῦτο την νου φύσιν τίνι αν άλίσκοιτο έπιβολη άθρόα; πρός δ δετ σημαναι, δπως οίόν τε τῷ έν ήμτν όμοίω φήσομεν. έστι γάς τι καί πας' ήμιν αυτοῦ η ούκ έστιν, 15 δπου μή έστιν, οίς έστι μετέχειν αύτοῦ. τῷ γὰο πανταχοῦ παραστήσας ὑπουοῦν τὸ δυνάμενον ἔχειν ἔχεις έκειθεν . ώσπεο εί φωνής κατεχούσης έσημίαν καί μετά της έρημίας και άνθρώπους έν ότφουν του έρήμου στήσας ούς την φωνην χομιή πασαν χαί αύ ού 20 πάσαν. τί οὖν ἐστιν ὃ χομιούμεθα νοῦν παραστησάμενοι; η δει τόν νουν οίον είς τουπίσω άναχωρειν p. 351 καί οίον έαυτον άφέντα τοις είς ὅπισθεν αύτοῦ ἀμφίστομον όντα κάκει, εί έθέλει έκεινο όραν, μή πάντα νοῦν είναι. ἔστι μὲν γὰρ αὐτὸς ζωὴ πρώτη, ἐνέργεια 25 oùoa ev diekodo tov navrov. diekodo de où tỹ diekιούση, άλλα τη διεξελθούση. είπερ ούν και ζωή έστι καί διέξοδός έστι και πάντα άκριβῶς και οὐχ όλοσχερῶς ἔχει· ἀτελῶς γὰρ ἂν καὶ ἀδιαρθρώτως ἔχοι· \* \* έκ τινος άλλου αύτον είναι, δ σύκετι έν διεξόδω. 30 άλλὰ ἀρχή διεξόδου καὶ ἀρχή ζωῆς καὶ ἀρχή νοῦ καὶ τών πάντων. ού γαρ άρχη τα πάντα, άλλ' έξ άρχης τα πάντα · αύτή δε ούκέτι τα πάντα ούδε τι των πάν-

#### XXVII, 10.

των, ίνα γεννήση τὰ πάντα χαὶ ίνα μὴ πληθος ή. άλλὰ τοῦ πλήθους ἀρχή· τοῦ γὰρ γεννηθέντος πανταχοῦ τὸ γεννῶν ἁπλούστερον. εί οὖν τοῦτο νοῦν έγέννησεν, άπλούστερον νοῦ δει αὐτὸ είναι. εί δέ τις οίοιτο αύτό τό έν και τά πάντα είναι, ήτοι καθ' έν s έχαστου των πάντων έχεινο έσται η όμου πάντα. εί μεν ούν όμου πάντα συνηθροισμένα, υστερον έσται τῶν πάντων είδε πρότερον τῶν πάντων, αλλα μεν τὰ πάντα, άλλο δὲ αὐτὸ ἔσται τῶν πάντων · εί δὲ ἅμα καί αὐτὸ καί τὰ πάντα, οὐκ ἀρχὴ ἔσται. δεῖ δὲ αὐτὸ 10 άρχην είναι και είναι πρό πάντων, ίνα ή μετ' αὐτὸ καί τὰ πάντα. τὸ δὲ καθ' ἕκαστον τῶν πάντων, πρῶτον μέν τὸ αὐτὸ ἔσται ὅτιοῦν ὅτφοῦν, ἔπειτα ὁμοῦ πάντα και ούδεν διακρινεί. και ούτως \* ούδεν των πάντων, άλλὰ πρό τῶν πάντων. 15

10. τί δη όν; δύναμις των πάντων ής μη ουσης ούδ' αν τα πάντα ούδ' αν νοῦς, ζωὴ ή πρώτη καὶ πασα. τὸ δὲ ὑπὲρ τὴν ζωὴν αἴτιον ζωῆς. οὐ γὰρ ἡ τῆς ζωῆς ἐνέργεια τὰ πάντα οὖσα πρώτη, ἀλλ' ῶσπερ προχυθείσα αυτή οίον έκ πηγής. νόησου γάρ πηγήν 20 άργην άλλην ούκ έχουσαν, δούσαν δε ποταμοίς πασιν αύτήν, ούκ άναλωθείσαν τοις ποταμοίς, άλλα μένουσαν αὐτὴν ἡσύχως, τοὺς δὲ ἐξ αὐτῆς προεληλυθότας πριν αλλον αλλη δειν όμου συνόντας έτι, ήδη δε οίον έχάστους είδότας οί άφήσουσιν αύτῶν τὰ δεύματα. 25 η ζωήν φυτού μεγίστου διά παντός έλθοῦσαν ἀργῆς μενούσης και ού σκεδασθείσης περί παν αύτης οίον έν δίζη ίδουμένης. αύτη τοίνυν παρέσχε μέν την πασαν ζωήν τῷ φυτῷ τὴν πολλήν, ἔμεινε δὲ αὐτὴ οὐ πολλή ούσα, άλλ' άρχη της πολλης. καί θαῦμα οὐδέν. 30 η και θαύμα, πως τὸ πληθος έξ οὐ πλήθους ήν και ούκ ήν το πληθος, εί μη προ του πλήθους ήν ο μη

#### XXVII', 11.

ì.

¥

£

v s

4

Z

ò

0

ï

li

πληθος ήν. ού γὰρ μερίζεται είς τὸ παν ή ἀρχή μεοισθείσα γαο απώλεσεν αν και το παν και ούδ' αν έτι έγένετο μή μενούσης τῆς ἀρχῆς ἐφ' ἑαυτῆς ἑτέρας οὕσης. | διὸ καὶ ἡ ἀναγωγὴ πανταχοῦ ἐφ' ἕν. καὶ ἐφ' p. 352 5 έκάστου μέν τι έν, είς δ άνάξεις, και το δε παν είς εν τό πρό αύτοῦ, ούχ ἁπλῶς εν, εως [ἄν] τις ἐπλ τὸ ἁπλῶς Ἐν ἔλθη· τοῦτο δὲ οὐκέτι ἐπ' ἄλλο. ἀλλ' εί μέν τό τοῦ φυτοῦ ἕν τοῦτο δὲ ή ἀρχή ή μένουσα. καί τὸ ζώου &ν καί τὸ ψυχῆς &ν καί τὸ παντὸς &ν λαμ-10 βάνοι, λαμβάνει έκασταχού τὸ δυνατώτατον καὶ τὸ τίμιον εί δε τό τῶν κατὰ ἀλήθειαν ὄντων ἕν, τὴν άρχην καί πηγην καί δύναμιν, λαμβάνοι, άπιστήσωμεν καί το μηδέν υπονοήσωμεν; η έστι μέν μηδέν τούτων ών έστιν άρχή, τοιοῦτο μέντοι, οἶον μηδενός 15 αύτοῦ κατηγορείσθαι δυναμένου, μή ὄντος, μή ούσίας, μή ζωής, τὸ ὑπέο πάντα ταῦτα εἶναι. εἰ δὲ ἀφελών τὸ εἶναι λαμβάνοις, Θαῦμα ἕξεις καὶ βαλών πρός αύτό και τυχών έν τοις αύτοῦ άναπαυσάμενος συννόει μαλλον τη προσβολη συνείς. συνορών δε το 20 μέγα αύτοῦ τοῖς μετ' αὐτὸ δι' αὐτὸ οὖσιν.

11. ἕτι δὲ καὶ ὡδε ἐπεὶ γὰρ ὁ νοῦς ἐστιν ὄψις τις καὶ ὅψις ὁρῶσα, δύναμις ἔσται εἰς ἐνέργειαν ἐλ- θοῦσα. ἔσται τοίνυν τὸ μὲν ῦλη, τὸ δὲ εἰδος αὐτοῦ, οἶον καὶ ἡ κατ' ἐνέργειαν ὅρασις, ῦλη δὲ ἐν νοητοῖς.
5 ἐπεὶ καὶ ἡ ὅρασις ἡ κατ' ἐνέργειαν διττὸν ἔχει ἀρὶν γοῦν ίδειν ἕν ἦν. τὸ οὖν ἕν δύο γέγονε καὶ τὰ δύο ἕν. τῆ μὲν οὖν ἱράσει ἡ πλήρωσις παρὰ τοῦ αἰσθητοῦ καὶ ἡ οἶον τελείωσις, τῆ δὲ τοῦ νοῦ ὄψει τὸ ἀγαθὸν τὸ πληροῦν. εἰ γὰρ αὐτὸς τὸ ἀγαθὸν, τί ἔδει ὁρᾶν ἢ
50 ἐνεργειν ὅλως; τὰ μὲν γὰρ ἄλλα περὶ τὸ ἀγαθὸν σὐ διὰ τὸ ἀγαθὸν ἕχει τὴν ἐνέργειαν, τὸ δὲ ἀγαθὸν σὐ δενὸς δειται. διὸ οὐδὲν ἕσται αὐτῷ ἢ αὐτό. φθεγξά-

22 \*\*

μενος ούν τὸ ἀγαθὸν μηδεν έτι προσνόει εἀν γάρ τι προσθής, όσφ προσέθηκας ότιουν, ένδεες ποιήσεις. διό ούδε τό νοειν, ΐνα και μή άλλο και ποιήσης δύο, νοῦν καὶ ἀγαθόν. ὁ μὲν γὰρ νοῦς τοῦ ἀγαθοῦ, τὸ δ' άγαθόν ού δείται έκείνου. όθεν και τυγχάνων τοῦ 5 άγαθοῦ ἀγαθοειδὲς γίνεται καὶ τελειοῦται παρὰ τοῦ άγαθοῦ τοῦ είδους τοῦ ἐπ' αὐτῷ παρὰ τοῦ ἀγαθοῦ ήποντος άγαθοειδή ποιοῦντος. οἶον δε ένορᾶται ἐπ' αύτῷ ίγνος τοῦ ἀγαθοῦ, τοιοῦτον τὸ ἀρχέτυπον έννοείν προσήχει τὸ ἀληθινὸν ἐχείνου ἐνθυμηθέντα έχ 10 τοῦ ἐπὶ τῷ νῷ ἐπιθέοντος ἴχνους. τὸ μὲν οὖν ἐπ' αὐτῷ ίχνος αύτοῦ τῷ νῷ ἐνυρῶντι ἔδωκεν ἔχειν · ῶστε έν μέν τῷ νῷ ή ἔφεσις καὶ ἐφιέμενος ἀεὶ καὶ ἀεὶ τυγχάνων, έκει δε ούτε έφιέμενος τίνος γάρ; ούτε τυγχάνων oude γαρ έφίετο. ου τοίνυν ουde νοῦς ἔφε- 15 σις γὰρ καὶ ἐν τούτῷ καὶ σύννευσις πρὸς τὸ είδος αὐτοῦ. τοῦ δη νοῦ καλοῦ ὄντος καὶ πάντων καλλίστου, έν φωτί καθαρώ και αύγη καθαρά κειμένου και την τῶν ὄντων περιλαβόντος φύσιν, ού και ό καλός ούτος κόσμος σκιά και είκών, και έν πάση άγλαία κειμέ- 20 p. 353 νου, | ότι μηδέν ανόητον μηδέ σκοτεινόν μηδ' αμετρον έν αὐτῷ, ζῶντος ζωὴν μαχαρίαν, θάμβος μὲν ἂν έχοι τον ιδόντα και τουτον και ώς χρή είς αὐτὸν είσδύντα καί αύτοῦ γενόμενον ἕνα. ὡς δη ὁ ἀναβλέψας είς τον ούρανον καί το των άστρων φέγγος ίδων τον 3 ποιήσαντα ένθυμετται καί ζητετ, ούτω χρή και τόν νοητόν χόσμον ΰς έθεάσατο και ένειδε και έθαύμασε τόν κάκείνου ποιητήν τίς ἄρα ό τοιουτον ύποστήσας ζητείν η που η πως, ό τοιούτον παίδα γεννήσας νούν, χόρου καλόν καί παρ' αύτοῦ γενόμενου χόρον. πάν- 30 τως τοι ούτε νοῦς έκεινος ούτε κόρος, άλλὰ καί πρό νοῦ καὶ κόρου. μετὰ γὰρ αὐτὸν νοῦς καὶ κόρος, δεη-

Digitized by Google

346

θέντα καl κεκορέσθαι καl νενοηκέναι · ἃ πλησίον μέν έστι τοῦ ἀνενδεοῦς καl τοῦ νοεῖν οὐδεν δεομένου, πλήφωσιν δε ἀληθινὴν καl νόησιν ἔχει, ὅτι πρώτως ἔχει. τὸ δε πρὸ αὐτῶν οῦτε δείται οῦτε ἔχει · ἢ οὐκ ἂν τὸ ἀγαθὸν ἦν.

Digitized by Google





